

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

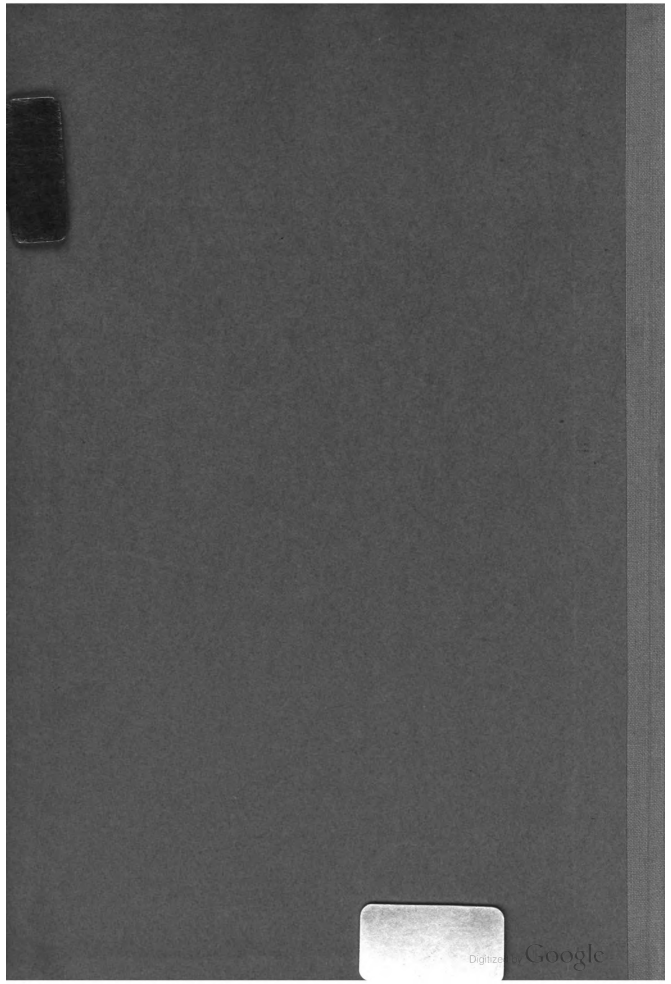
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

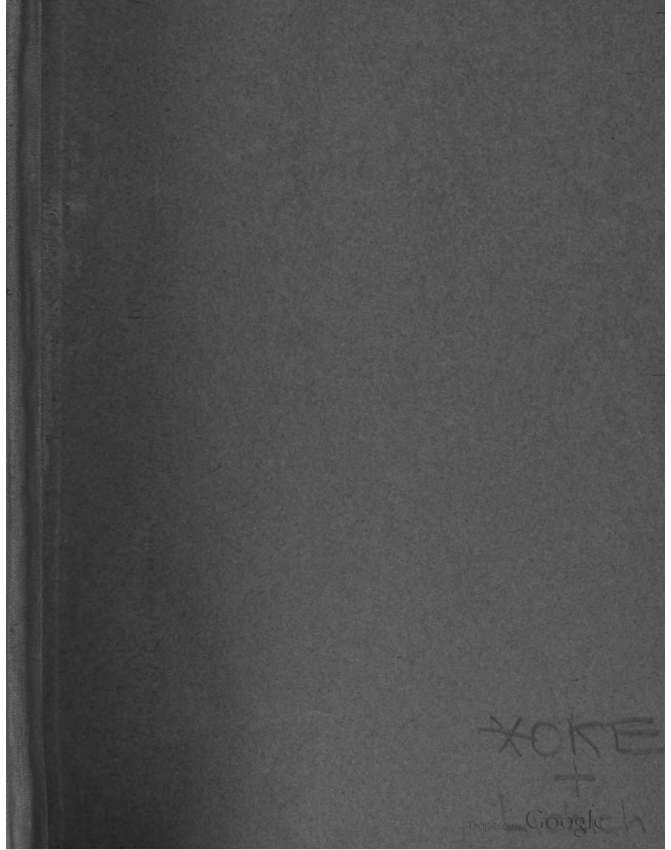
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



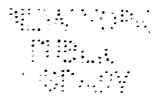


# SANSKRIT-LESEBUCH.

Zur Einführung in die altindische Sprache und Literatur.

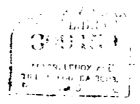
Von

BRUNO LIEBICH Dr. phil.



Lesebuchverlag.

1905.
In Kommission bei Otto Harrassowitz, Leipzig.



1000 Exemplare. Preis geb. 10 M.

## EINLEITUNG.

1. Verzeichnis der Texte und der (vorzugsweise) benützten Quellen; Transkription.

# a. Aus dem alten Epos:

Mahābhārata ed. Bombay 1863, Buch III, Vers 2072—3067 (Nalopākhyāna).

Nal und Damajanti, eine indische Geschichte, von FRückert. 3. Auflage, Frankfurt a. M. 1845. Für den 14. Gesang: Nala und Damayanti, altindisches Märchen aus dem Mahabharata. Sinngetreue Prosaübersetzung von HCKellner, Leipzig o. J. (1885).

# b. Aus der Fabelliteratur:

Panchatantra, edited with notes by Kielhorn and Bühler. 4th edition, Bombay 1882 (Bombay Sanskrit Series).

Pantschatantra, ein altes indisches Lehrbuch der Lebensklugheit in Erzählungen und Sprüchen. Aus dem Sanskrit neu übersetzt von LFritze, Leipzig 1884.

## c. Aus der Märchenliteratur:

The Kathasaritsagara of Somadevabhatta, edited by Pandit Durgaprasad and Kasinath Pandurang Parab, Bombay 1889.

The Katha Sarit Sagara or ocean of the streams of story, translated from the original Sanskrit by CHTawney, Calcutta 1880—84 (Bibliotheca Indica).

## d. Aus der Spruchpoesie:

Bhartrhari, Satakatrayam. Bombay, Nirnaya-Sagara Press, 1891.

Die Übertragungen von Bhartrhari verteilen sich wie folgt (N. = Nītiś., Ś. = Śrngāraś., V. = Vairāgyaś.):

AWvSchlegel, Werke ed. Böcking III, 1846: Ś. 70. 79. 90. V. Schlussstrophe. FRückert, Zft. f. d. Kunde d. Morgenlandes, Band I, 1837: N. 102. 103. 105. 108. Ś. 12. 23. 41. 53. 65. 68. 69. 71. 72. 91. V. 8. 16. 34. 66—68. 82. 86.

LFritze, Indische Sprüche, Leipzig o. J. (1880): N. 6. 27. 30. 55-57. 60. 64. 72. 85. 93. V. 89.

HBrunnhofer, Geist der indischen Lyrik, Leipzig 1882: N. 20.

LvSchroeder, Mangoblüten, Stuttgart 1892: N. 2. 5. 5. 5. 9. 17. 24. 25. 33. 34. 38. 45. 49. 52. 60. 63. 95. 100. V. 20. 53. 59. 63. 64. 83. 99. 108.

JHertel, Indische Gedichte, Stuttgart 1900: N. 3. 11. 19. 29. 31. 37. 45. 49. 53. 58. 63. 66. 67. 70. 74. 83. 84. 89. 92. 95. 96. 100. 106. 107. Ś. 3. 7. 16. 35. 54. 58. 61. 77. 78. 85. 87. 92. 98. V. 4. 9. 14. 20. 30. 36. 43. 49. 77. 81. 85. 103. 106. 114.

Die Prosaübersetzungen sämtlich nach dem grossen Sammelwerk von OvBöhtlingk: Indische Sprüche, Sanskrit und Deutsch, 2. Auflage, I—III, Petersburg 1870—73.

## e. Aus der Kunstpoesie:

The Kumarasambhava of Kalidasa with the commentary of Mallinatha. 2d edition, Bombay, Nirnaya-Sagara Press, 1886.

The birth of the war-god, a poem by Kalidasa, translated from the Sanskrit into English verse by RGriffith. 2d edition, London 1879.

Bei den beiden letzten Texten ist der Anfang des Kommentars beigefügt, um auch von dieser für das Verständnis der schwierigeren indischen Werke so wichtigen Literaturgattung eine gewisse Vorstellung zu geben.

Im Pañcatantra sind, ohne der grade jetzt sehr lebhaften kritischen Forschung auf diesem Gebiete vorgreifen zu wollen, einige Erzählungen gestrichen worden, für welche durch das (negative) Zeugnis der Brhatkathāmañjarī, des Kathāsaritsāgara und der syrischen Übersetzung eine spätere Einfügung sehr wahrscheinlich gemacht wird. Bei der losen Struktur dieser Stilgattung liessen sich die betreffenden Erzählungen glatt herausschneiden, ohne dass ein Wort des stehenbleibenden Textes geändert zu werden brauchte. Wenn wir uns so der ursprünglichen Gestalt des Werkes nähern, so dürfte dieses damit zugleich an innerer Geschlossenheit, also auch ästhetisch, gewonnen haben. — Die übrigen Texte sind, soweit sie reichen, ohne Kürzung gegeben.

Über die Transkription des indischen Alphabetes ist jetzt zwischen den massgebendsten orientalischen Gesellschaften nahezu Übereinstimmung erzielt worden: die Royal Asiatic Society und die Deutsche Morgenländische Gesellschaft unterscheiden sich nur noch inbezug auf den Anusvära, der von jener durch m, von dieser durch m mit Punkt darunter wiedergegeben wird. Aus Gründen der Natürlichkeit (Ähnlichkeit mit dem indischen Zeichen) und aus pädagogischen Erwägungen (Vermeidung der falschen Assoziation mir der Zerebralen-Gruppe) ist hier dem englischen Zeichen der Vorzug gegeben worden.

Die Übertragungen, soweit sie nicht schon Gemeingut geworden sind, wurden mir von den Herren Übersetzern in zuvorkommendster Weise zum Abdruck verstattet. Änderungen im Wortlaut daran vorzunehmen habe ich mir nicht erlaubt; wo ich hie und da über den Sinn einer Stelle andrer Meinung war, habe ich mich begnügt, dies im Glossar zum Ausdruck zu bringen. Auch die Transkription der Übersetzer ist meist beibehalten worden, um dem Leser Gelegenheit zu geben, die älteren Weisen mit der nunmehr wohl endgültig angenommenen zu vergleichen und in Beziehung zu setzen.

Die hier ermöglichte bequeme Vergleichung der Übertragungen (zum Teil Perlen der Übersetzungskunst) mit dem Original, in sprachlicher wie in ästhetisch-künstlerischer und völkerpsychologischer Hinsicht, wird nicht verfehlen, dem Kenner einen eigenartigen Genuss zu gewähren.

## 2. An den Leser.

Wie schwer sind nicht die Mittel zu erwerben, Durch die man zu den Quellen steigt! —

Wem die folgenden Ratschläge zu pedantisch erscheinen, der wolle berücksichtigen, dass damit keineswegs ein allein und allgemein gültiges Schema aufgestellt werden soll, da ein solches bei der Verschiedenheit der Individualitäten der Lernenden nicht existieren kann. Doch schien es andrerseits zweckmässig, manchem, der vielleicht einen Wegweiser wünscht und sucht, mit einigen Worten anzudeuten, wie sich der Verfasser den Gebrauch seines Lesebuches etwa gedacht hat, da durch geeignete Methode unleugbar Zeit und Mühe gespart werden kann. Gewiss kann auch die beste Methode dem Lernenden die eigne Arbeit nicht abnehmen; wohl aber ist der Erfolg der gleichen Summe von Arbeit bei Anwendung verschiedener Verfahren überaus verschieden, — ganz abgesehen davon, dass bei unzweckmässiger Methode grade in dem intelligenten Benützer ziemlich bald ein Gefühl der Ermüdung sich einstellt, das gewöhnlich zur Folge hat, dass er bei dem nächsten toten Punkte stecken bleibt und seinen Versuch aufgiebt. Daher geben wir — mit obigem Vorbehalt — die folgende Gebrauchsanweisung:

Nachdem der Leser die wenigen Regeln über Aussprache (unter 3) sich eingeprägt und durch lautes Textlesen (das möglichst zur dauernden Gewöhnung werden soll) befestigt hat, suche er sich mit dem Wesen der unter 4 behandelten phonetischen Orthographie bekannt zu machen. Die Fälle von (äusserem) Sandhi aus den drei ersten Gesängen des Nala-Liedes sind dort vollständig aufgeführt: es empfiehlt sich daher, für eine praktische Vorübung diese Abschnitte zu ver-Man kopiere den Text von Seite 1 mit genügendem Zeilenzwischen-Sodann lese man die Sandhi-Regeln unter 4 mit der Feder in der Hand und hebe nach deren Angaben die Wirkungen des Sandhi wieder auf; so erhält man die Worte des Textes in der isolierten oder Normalgestalt, in der sie im Wortverzeichnis aufgeführt sind. Nunmehr schlage man in diesem Wort für Wort nach, wo man die Nomina und Partikeln ohne Mühe, die Verbalformen und Pronomina nach einiger Übung finden wird, und notiere zur Unterstützung des Gedächtnisses in Zeile 3 die Stammform, unter der als Stichwort jedes Wort im Glossar verzeichnet steht, in Zeile 4 die unter Berücksichtigung aller Angaben sich ergebende Bedeutung. Die erste Strophe würde dadurch folgende Gestalt annehmen:\*)

| Āsīd           | rājā Nalo |             | nāma,        |         | Virasen          | balī,                       |        |  |
|----------------|-----------|-------------|--------------|---------|------------------|-----------------------------|--------|--|
| t              |           | ;           | 9.8          |         | 88               |                             |        |  |
| ∨as II         | rājan M.  | jan M. Nala |              | nāman N | Vīrasena-suta M. |                             | balin  |  |
| [Es] war [ein] | König,    | Nala        | [der]        | Name,   | Sohn des         | Vīrasena,                   | stark, |  |
| Upapanno       | gunair    |             | iștai,       |         | rūpavān,         | aśvakovidaḥ.                |        |  |
| 2.8            | ;         | 8           |              | -8      |                  |                             | 8      |  |
| upa-panna      | guņa M.   |             | işţa         |         | rūpavat          | aśva-kovida<br>rossekundig. |        |  |
| begabt mit     | Tugenden  |             | erwünschten, |         | schön,           |                             |        |  |

Diese Vorübung setze man über einige Seiten fort, bis sich den allerhäufigsten Erscheinungen des Sandhi gegenüber eine gewisse Vertrautheit einstellt. Die so studierten Seiten lese man wieder und wieder durch, wobei die starren Wortbilder sich allmählich beleben werden.

Nach dieser praktischen Vorübung halte ich es nun fürs beste, znnächst einmal den ganzen Übersetzungsteil von vorn bis hinten durchzulesen. Man empfängt so eine ungefähre Kenntnis vom Inhalt und einen Hauch des indischen Geistes, wenn auch zunächst noch durch ein fremdes Medium. Man wird sich dabei versucht fühlen, an manchen Stellen das darüberstehende Original zu vergleichen; man mag dies tun, ohne sich dabei aufzuhalten, und strebe zunächst einmal durchzukommen. Nachdem so ein Überblick über das Ganze gewonnen ist, mag der Leser nun getrost an denjenigen Text gehen, dessen Inhalt ihn individuell am meisten angesprochen hat. Er lese diesen im Original, suche den Sinn der einzelnen Worte mit Hülfe der Übersetzung und aus dem Zusammenhang zu ermitteln und betrachte das Glossar nur als Notbehelf, als ultima ratio. Auch hier heisst es: repetitio est mater studiorum; man wird bei jeder erneuten

<sup>\*)</sup> Bei dieser Gelegenheit bitte ich einen Druckfehler zu berichtigen: Seite 363 Zeile 17 lies Impf. für Imp.

Lesung den inzwischen gemachten Fortschritt wahrnehmen, und sich so auch in dieser Sprache, die als eine der schwierigsten gilt, ohne allzugrosse Ermüdung und ohne auf Nebendinge Zeit zu verlieren, dem höchsten Ziel des fremdsprachlichen Studiums nähern: den fremden Text, die Werke des fremden Genius direkt und gleichsam intuitiv, ohne jedes trübende Medium, zu erfassen und auf sich wirken zu lassen.

# 3. Aussprache.

Für diese ist folgendes zu merken:

- 1. Das Sanskrit besitzt kein kurzes e und o, diese beiden Zeichen sind daher immer lang zu sprechen.
- 2. r r l sind Vokale. r klingt wie ri, r wie ru, l, das nur in einer Wortfamilie (Vklp) vorkommt, wie lri.
- 3. j v y sind wie die entsprechenden englischen Zeichen zu sprechen, also j wie weiches dsch, v wie deutsches w, y wie deutsches Jot. c ist zu sprechen wie englisches ch (= tsch).
- 4. s ist immer scharf zu sprechen, auch im Inlaut. s ist unser sch. s ist ein palatales sch, etwas weicher als der deutsche Laut, wie s in engl. sure.
- 5. m (Anusvāra) ist der französische Nasal, also wie n in franz. mon, ton. n ist der velare Nasal, also zu sprechen wie n in Engel, Ranke. n ist das mouillierte n der romanischen Sprachen (=nj).
- 6. Der Visarga h, ein dem Indischen eigentümlicher Laut, ohne Entsprechung in den europäischen Sprachen, ist ein Hauchlaut mit schwachem Nachhall des vorhergehenden Vokals, z.B. devah = dēwah<sup>a</sup>, agnih = agnih<sup>i</sup>, devaih = dēwaih<sup>i</sup>; der Nachhall kommt jedoch nur am Satz- und Versende oder bei langsamem Lesen deutlich zu Gehör.
- 7. Die übrigen Punkte unter der Zeile (d t n) können für die Aussprache ignoriert werden.
- 8. Das indische Alphabet enthält eine Anzahl Zeichen, die wir durch zusammengesetzte Konsonanten (kh, gh etc.) wiedergeben; der zweite Bestandteil ist immer h. Bei der Aussprache müssen beide Bestandteile nacheinander zu Gehör gebracht werden, z. B. dhanam = d-hanam, phalam = p-halam.
- 9. Alle übrigen Buchstaben und Zeichen haben denselben Wert wie im Deutschen. Der Akzent ist schwach, mehr musikalisch als dynamisch, und beschränkt sich im wesentlichen darauf, die langen Silben etwas höher zu heben als die kurzen.

## 4. Sandhi.

Unter äusserem Sandhi versteht man eine Reihe von Veränderungen, welche die Worte in ihrem Auslaut, seltener im Anlaut oder in beiden zugleich, bei ihrem Zusammenschluss zum Satze erleiden. Der Sinn der Worte wird durch diese Veränderungen nicht berührt, auch treten die Regeln ein ohne jede Rücksicht auf grammatische Kategorieen.

Die folgenden Zahlen sollen zunächst eine ungefähre Vorstellung über Vorkommen und Verbreitung der Erscheinung vermitteln. In den ersten drei Abschnitten des Nala-Liedes, die aus 187 Zeilen bestehen, finden sich 470 Fälle von äusserem Sandhi; es kommen also zwei bis drei auf jede Zeile. 305 von diesen 470 Fällen, also etwa zwei Drittel, gehören den ersten fünf Regeln an.

### Auslautendes m.

1. m wird vor allen Konsonanten zu Anusvāra (m).

Hierher gehören alle Fälle, wo Anusvāra im Text am Wortende erscheint (136).

Auslautendes s.

2. s wird in pausa zu Visarga (h).

In pausa bedeutet in Prosatexten am Satzende, in metrischen Texten am Ende der Verszeile (des Halbverses).

Hierher gehören alle Fälle, wo Visarga am Ende der Verszeile erscheint, ausser punah 2, 21. 4, 18 (54).

3. s wird zu Visarga vor k kh, p ph, ś s s.

Hierher alle Fälle, wo Visarga im Innern des Verses am Wortende erscheint, ausser punah punah 2, 21 (63).

4. s wird vor c ch zu á, vor t th zu s.

Hierher Nalas ca 2, 18, tatas cintāparā 4, 13, Parvatas caiva 5, 16, rājaputrās ca 6, 15, lokapālās ca 6, 18, kas ca 7, 17, Agnis ca 7, 21, prasasamsus ca 9, 3.

5. as wird vor tönenden Konsonanten zu o.

k kh, c ch, t th, t th, p ph, s s s und Visarga sind tonlos, alle übrigen tönend. Hierher Nalo nāma 1, 3, 3, 17, -suto balī 1, 3, -panno gunair 1, 4, brahmaņyo veda- 1, 7, chūro Nisadhesu 1, 7, īpsito nara- 1, 9, Bhīmo bhīma- 1, 11, Bamano nāma 2, 1, prasanno Damanah 2, 4, -sārdūlo lokesv 2, 18, apratimo bhīma- 1, 11, Bamano gatah 2, 25, tato hamsān 3, 1, -rīkṣago vācam 3, 3, tato hamsam 3, 7, sadrso rūpe 3, 18, drṣṭavanto na 4, 2, Nalo varah 4, 3, sangamo guṇavān 4, 4, vace hamsasya 4, 11, tato Vidarbha- 4, 20, Bhīmo Damayantī- 5, 1, tato Bhīmam 5, 9, rājāno Bhīma- 5, 9, pūrayanto vasun- 5, 10, Bhīmo mahā- 5, 12, ito gatau 5, 15, kuśalino vibho 6, 2, āgacchato mahī- 6, 9, -rājāno duhitā 6, 12, rājāno rāja- 6, 15, prārthayante mahī- 6, 16, vaco mahat 6, 20, gacchāmo vayam 6, 21, satyavrato bhavān 7, 11, dūto bhava 7, 12, vo mayā 7, 18, -karo nṛṇām 8, 1, Varuṇo Yamah 8, 4, 9, 17, Yakṣo Gandharvo vā 9, 6, lajjāvatyo varā- 9, 8.

6. Vor a wird as zu o und a wird elidient.

Hierher adrstakāmo 'bhūc 2, 22, tato 'mtarīksago 3, 3, hantavyo 'smi 3, 4, loko 'kṣayas 6, 7, Nalo 'pi 7, 3, tato 'ntarikṣe 7, 9, Indro 'yam 7, 21, Yamo 'yam 8, 1, Śakro 'gnir 8, 4. 9, 17, ke'yam 9, 6, devo 'thavā 9, 6, prāpāo 'sy 9, 12, pravisto 'ham 9, 19.

7. Vor andern Vokalen reduziert sich as zu a.

Hierher Brhadasva uvāca 1, 2, 4, 10, 6, 3, 7, 14, ādītya iva 1, 6, Kandarpa iva 2, 19, svayamvara iti 5, 7, Nārada uvāca 5, 20, dūta āpsitah 7, 17.

8. äs reduziert sich zu ä vor allen tömenden Lauten.

Hierher hamsā visaspuh 3, 13, bhavethā wara- 3, 19, visigtāyā visigtena 4, 4. lokapālā Mahe- 8, 3, devā ūcuh 8, 10, Damayantyā nivesanam 8, 16, tā Naigadham 9, 1, suprītā Nalam 9, 3, tā vismayānvitāh 9, 3.

9. s nach andern Vokalen als a und ā wird vor tömenden Lauten (auser r) zu r. Hierher gunair iştai 1, 4, -patir yathā 1, 5, -gunair yaktah 1, 12, brahmarşir Damano 2, 1, sarvair bhīmān 2, 7, Śrīr iva 2, 14, tayor adrsta- 2, 22, asmābhir drsta- 4, 2, ūrdhvadrstir dhyāna- 4, 15, jajfur ingitaih 4, 19, arpatir Bhīmo 5, 1, -ābharanair balair drsyaih 5, 11, ājagmur deva- 6, 19, dadrsur bhūtale 7, 5, taathur vigata- 7, 8, krtāñjalir upa- 7, 16, 'gnir Varano 8, 4, 9, 17, prāñjalir abravīt 8, 6, tair Naişadhah 8, 13, kāntir aho 9, 5.

10. s nach andern Vokalen als a und ā schwindet vor r, und ein vorhergehender kurzer Vokal wird verlängert.

Hierher iştai rūpavān 1, 4, sthāpayāmāsatū ratham 77, 4.

11. Das s von bhos 'ei, he' schwindet vor allen tönenden Lauten. Hierher bho bho Naisadha 7, 11.

Auslautendes r.

12. r wird in pausa zu Visarga.

Hierher punah 2, 21. 4, 18.

13. r wird zu Visarga vor k kh, p ph, ś s s.

Hierher punah punah 2, 21.

14. r wird vor c ch zu s, vor t th zu s, vor t th zu s.

Hierher punas tatra 12, 9.

15. r schwindet vor r, und ein vorhergehender kurzer Vokal wird verlängert. Hierher punä räjne 257, 29.

Auslautendes n.

16. n wird vor c ch zu ms, vor t th zu ms, vor t th zu ms.

Hierher kumārāms ca 2, 5, agamams tatah 3, 8, khagamāms tvaramānā 3, 12, 'vasams tatra 5, 13.

17. n wird vor s zu fi, und s selbst kann dabei zu ch werden.

Hierher santvayañ ślaksnaya 68, 10, paryatañ chaśa- 259, 2.

18. n wird vor j jh zu ñ, vor d dh zu n.

Hierher hamsañ (so zu lesen) jatarupa- 3, 1.

19. n wird vor l zu nasaliertem l (1).

Hierher varjital laksanair 69, 16.

20. Nach kurzem Vokal vor Vokal wird n verdoppelt.

Hierher etasmin neva 5, 14, rājan navatīrya 7, 10.

Auslautendes n n.

21. n und n werden nach kurzem Vokal vor Vokal verdoppelt.

Kein Beispiel in unsern Texten.

Auslautendes d t.

22. d wird in pausa zu t.

Hierher dharmavit 2, 2, kvacit 2, 15, kutūhalāt 2, 20, karhicit 3, 6. 4, 17, -sakhīgaņāt 5, 1, -śāsanāt 5, 9, nabhastalāt 7, 10.

23. d wird zu t vor k kh, t th, p ph, s s.

Hierher tat kāryam 5, 2, tat ksamantu 8, 9, kasmāt tvam 8, 12.

24. d und t werden zu c vor c ch, zu t vor t th.

· Hierher abravīc ca 12, 13.

25. d und t werden vor s zu c, s selbst zu ch.

Hierher vedavic chūro 1, 7, paryupāsac Chacīm 2, 11, 'bhūc chṛṇvatoḥ (so zu lesen) 2, 22, tac chrutvā 4, 11. 5, 1, etac chrutvā 10, 2.

26. d und t werden vor j jh zu j, vor d dh zu d, vor l zu l.

Hierher bhavej janma 3, 20.

27. d und t werden vor n m gewöhnlich zu n.

Hierher apasyan napy 9, 20, atişthan manu- 1, 5.

28. Vor allen übrigen tönenden Lauten wird t zu d.

Hierher āsīd rājā 1,3, āsīd Vidarbheşu 1,11, -gacchad brahmarşir 2,1, samupādhāvad antike 3,15, apasyad ātmanā 5,5, abhyagacchad a-7,4, amaravad vīra 9,12.

29. Nach d wird anlautendes h gewöhnlich zu dh.

Hierher yad dhrtam 21, 19.

Auslautendes g k, d t, b p.

30. g, d, b werden in pausa und vor tonlosen Konsonanten der Reihe nach zu k, t, p. Hierher kāmadhuk 6, 7.

31. g k, d t, b p werden vor n m gewöhnlich der Reihe nach zu n, n, m. Hierher Vidarbharān mama 44, 18.

32. k, t, p werden vor tönenden Lauten der Reihe nach zu g, d, b. Hierher tädrg rūpavatī 2, 15.

33. Nach g, d, b wird anlautendes h gewöhnlich zu gh, dh, bh. Hierher vanig Ghiranyagupto 211, 1.

Auslautende Vokale.

34. Nach kurzem Vokal, nach a und ma wird ch zu cch.

Hierher kitava cchittvā 64, 9.

35. Vor ungleichartigen Vokalen wird i ī zu y, u ū zu v, r r zu r.

Hierher mānuşeşv api 2,16, lokeşv apratimo 2,18, apy evam 4,6, tathety uktvā 4,7.8,16, gacchanty a-6,6, apy uta 6,21, tv abhyapūjayan 9,4, 'sy amaravad 9,12, apy avārayat 9,20.

36. au wird vor Vokalen zu āv.

Hierher mahātmānāv Indra- 5, 15, tāv arcayitvā 5, 18.

37. ai reduziert sich vor Vokalen zu ā.

Hierher vā ustre 147, 11.

38. Nach e und o wird a elidiert.

Hierher -madhye 'navadyāngī 2,13, me 'dya 5,3, te 'vasams 5,13, te 'nagha 9,12.

39. Vor andern Vokalen reduzieren sich e o zu a.

Hierher vana aste 2, 25, karişya iti 7, 15. 8, 11.

40. a  $\bar{a}$  + e oder ai = ai, + o oder au = au.

Hierher tathaiva ( $\bar{a} + e$ ) 1, 11. 7, 21, caiva (a + e) 5, 16. 9, 14, yathaiva ( $\bar{a} + e$ ) 6, 7, śrutvaiva ( $\bar{a} + e$ ) 6, 21, athaitān (a + e) 7, 16, dṛṣṭvaiva ( $\bar{a} + e$ ) 8, 21, cainam (a + e) 9, 4, athainam (a + e) 9, 9.

41.  $a \bar{a} + i \bar{i} = e$ ,  $+ u \bar{u} = o$ ,  $+ r \bar{r} = ar$ .

Hierher tvaramānopacakrame ( $\bar{a}+u$ ) 3, 12, cedam (a+i) 3, 20, tathety ( $\bar{a}+i$ ) 4, 7. 8, 16, babhūvonmatta- (a+u) 4, 15, hāheti ( $\bar{a}+i$ ) 4, 18, atisvastheva ( $\bar{a}+i$ ) 5, 3, ceha (a+i) 9, 13, evograśāsanah (a+u) 9, 14, yathecchasi ( $\bar{a}+i$ ) 10, 2.

42.  $a \bar{a} + a \bar{a} = \bar{a}$ ,  $i \bar{i} + i \bar{i} = \bar{i}$ ,  $u \bar{u} + u \bar{u} = \bar{u}$ .

Hierher evāsīd  $(a + \bar{a})$  1, 11, cāprajah (a + a) 1, 12, ivāyatalocanā  $(a + \bar{a})$  2, 14, cānyeşu (a + a) 2, 16, -pūrvāthavā  $(\bar{a} + a)$  2, 16, tadāntike  $(\bar{a} + a)$  3, 9, athābravīt (a + a) 3, 16, cāsmābhir (a + a) 4, 2, cāpi (a + a) 4, 3, 5, 19, uktvāndajah  $(\bar{a} + a)$  4, 7, kṣaṇenātha (a + a) 4, 16, nātisvasthā (a + a) 5, 3, papracchānāmayam (a + a) 5, 19, Damayantīti  $(\bar{i} + i)$  6, 12, cābruvan (a + a) 6, 21, cāsau (a + a) 7, 17, yasyāham (a + a) 7, 17, nibodhāsmān (a + a) 7, 20, evāyam (a + a) 7, 21, pravekṣyasīti  $(\bar{i} + i)$  8, 15, evābhyabhāṣata (a + a) 8, 15, cāsi (a + a) 9, 13, ihāgatam  $(a + \bar{a})$  9, 16, nāpy (a + a) 9, 20.

Die Pragrhya-Regeln, die Lehre von der Zerebralisierung und vom inneren Sandhi sind für die Benützung des Glossars nicht erforderlich und können daher dem grammatischen Kursus überlassen bleiben, der m. E., die erforderlichen Hülfsmittel vorausgesetzt, der Lektüre besser folgt als vorangeht.

Breslau, im Mai 1905.

B. LIEBICH.

# INHALT.

| Nala                                                  |  |  |   | 1   |
|-------------------------------------------------------|--|--|---|-----|
| Pañcatantra Buch I                                    |  |  |   | 95  |
| Somadeva's Kathāsaritsāgara Buch I                    |  |  |   | 184 |
| Bhartrhari                                            |  |  |   |     |
| Nītiśataka                                            |  |  |   | 257 |
| Śrngāraśataka                                         |  |  |   | 278 |
| Vairāgyaśataka                                        |  |  |   | 296 |
| Kālidāsa's Kumārasambhava, erster Gesang              |  |  |   | 320 |
| Reihenfolge der Buchstaben des indischen Alphabets    |  |  |   | 336 |
| Wörterbuch                                            |  |  | • | 337 |
| Verzeichnis der im Wörterbuch gebrauchten Abkürzungen |  |  |   | 651 |
|                                                       |  |  |   |     |

# Atha Nalopākhyānam.

# Brhadaśva uvāca:

Āsīd rājā Nalo nāma,
Upapanno guņair iṣṭai,
5 Atiṣṭhan manujendrāṇām
Uparyupari sarveṣām
Brahmaṇyo, vedavic, chūro,
Akṣapriyaḥ, satyavādī,
Īpsito naranāriṇām,
10 Rakṣitā, dhanvinām śreṣṭhaḥ,
Tathaivāsīd Vidarbheṣu
Śūraḥ, sarvaguṇair yuktaḥ,

Sa prajārthe param yatnam

Vīrasenasuto, balī, rūpavān, aśvakovidaḥ. mūrdhni devapatir yathā, āditya iva tejasā; Niṣadheṣu mahīpatiḥ, mahān akṣauhinīpatiḥ, udāraḥ, samyatendriyaḥ, sākṣād iva Manuḥ svayam. Bhīmo bhīmaparākramaḥ, prajākāmaḥ sa cāprajaḥ. akarot susamāhitaḥ.

## Nal und Damajanti.

# Erster Gesang.

Es war ein Fürst, mit Ruhm bekannt, Nala der Sohn Wirasen's genannt, Begabt mit jeglicher Tugend, Tapferkeit, Schönheit und Jugend; Der ragt' in der Menschenfürsten Mitte, Dem Götterkönige gleich an Sitte, Ueberstrahlend das ganze Land wie die Sonn' im Glanze. Es mocht' in allen indischen Reichen Kein Fürst dem Helden sich vergleichen, Der da waltet' im Nischada-Land, Weise von Sinn und stark von Hand; Ein Freund der geistlichen Männer, Der heiligen Schriften ein Kenner, Weihduftopferverbrenner; Der die eigenen Sinne bezähmte, Und die Begierden der Bösen lähmte; Der heimliche Wunsch der Frauen,

Der Feinde Schrecken und Grauen, Und seines Volkes Vertrauen; Kundig der Kriegeswissenschaft, Geschickt zu leiten die Heereskraft, Stark mit dem Bogen zu zielen, Rasch mit den Würfeln zu spielen, Aber vor allem wohlerfahren Schnell mit Rossen und Wagen zu fahren: Er konnte sie lassen eilen An einem Tag hundert Meilen. Da war auch in der Widarba-Flur, Wandelnd auf hoher Ehren Spur, Bima der Fürst gewaltig An Tugenden mannigfaltig; Der da, Nachkommenschaft begehrend, Lebte Nachkommenschaft entbehrend. Er, zu empfahn Nachkommenschaft, That ein Gelübde von starker Kraft.

Digitized by Google

Tam abhyagacchad brahmarşir Tam sa Bhīmah prajākāmas Mahiṣyā saha, rājendra, Tasmai prasanno Damanah

- 5 Kanyāratnam kumārāms ca Damayantīm Damam Dāntam Upapannān guņaiḥ sarvair, Damayantī tu rūpeņa Saubhāgyena ca lokesu
- 10 Atha tām vayasi prāpte Śatam śatam sakhīnām ca Tatra sma rājate Bhaimī Sakhīmadhye 'navadyāngī Atīva rūpasampannā,
- 15 Na deveşu na Yakşeşu Mānuşeşv api cānyeşu Cittapramāthinī bālā Nalaś ca naraśārdūlo Kandarpa iva rūpeņa
- 20 Tasyāḥ samīpe tu Nalam Naiṣadhasya samīpe tu Tayor adṛṣṭakāmo 'bhūt Anyonyam prati, Kaunteya, Aśaknuvan Nalaḥ kāmam
- 25 Antahpurasamīpasthe

Dafür ihm die Götter gaben Ein Mägdlein und drei Knaben. Das Mägdlein war Damajanti genannt, Aber die Knaben mutentbrannt, Damas, Dantas und Damana. So wuchs nun Damajanti da, Und ward an Schönheit und Huldgeberden Eine Wundersage auf Erden. Sie sass, erblühend im Jugendglanz, Umgeben von einem Gespielinnenkranz, Die sie hielten im Schösse Als wie die Blätter die Rose. Da strahlete sitzend die Bimamaid, Geschmückt mit Geschmeide, selbst ein Ge-Umrungen vom Mädchenvolke, schmeid, Wie ein Blitz in der Wolke. Nicht im Lande der Menschen war, Noch im Lande der Geisterschar, Noch im Lande der Götter gar.

Damano nāma, Bhārata. tosayāmāsa dharmavit satkārena suvarcasam. sabhāryāya varam dadau, trīn udārān mahāyaśāh, Damanam ca suvarcasam, bhīmān, bhīmaparākramān. tejasā yaśasā śriyā yasah prāpa sumadhyamā. dāsīnām samalamkṛtam paryupāsac Chacīm iva. sarvābharanabhūsitā vidyut Saudāmanī yathā, Śrīr ivāyatalocanā, tādrg rūpavatī kvacit drstapūrvāthavā śrutā, devānām api, sundarī. lokeşv apratimo bhuvi mūrtimān abhavat svayam praśaśańsuh kutūhalāt, Damayantini punah punah. śrnyatoh satatam gunān, sa vyavardhata hrcchayah. tadā dhārayitum hrdā vana āste raho gatah.

So schöne, so schön umflöret, Zuvor gesehn noch gehöret; Ihren Augen war es verliehn, Vom Himmel die Götter herabzuziehn. Aber wie sie unerreichlich. So war Nal unvergleichlich, Als wie ein Liebesgedanken Getreten in Körperschranken. Da pries man den Fürsten hoher Art Stets in Damajanti's Gegenwart, Und Damajanti den Frauenstern In Gegenwart stets des Nischadaherrn. Da wuchs blindlings der Liebe Kraut Zwischen zweien, die nie sich geschaut, Es wuchs von gestreuter Worte Samen, Die sie eines vom andern vernahmen. Nala, nicht mehr im Herzen Fassend der Sehnsucht Schmerzen, Ging heimlich hinaus und sass allein

Sa dadarśa tato hamsān Vane vicaratām teṣām Tato 'ntarīkṣago vācam Hantavyo 'smi na te, rājan,

- 5 Damayantīsakāśe tvām Yathā tvad anyam puruṣam Evam uktas tato hamsam Te tu hamsāh samutpatya Vidarbhanagarīm gatvā
- 10 Nipetus te garutmantah, Sā tān adbhutarūpān vai Hṛṣṭā grahītum khagamāms Atha hamsā visasṛpuh Ekaikaśas tadā kanyās
- 15 Damayantī tu yam hamsam Sa mānuşīm giram kṛtvā Damayanti, Nalo nāma Aśvinoh sadṛśo rūpe, Tasya vai yadi bhāryā tvam 20 Saphalam te bhavej janma

In seines Palastes Gartenhain. Da sah er von Gänsen einen Flug, Der goldschimmernde Flügel trug; In den Hain liess sich nieder der Zug. Einen der Fittichträger Griff da Nala der Jäger. Da sprach der Lüftedurchflieger So zu Nala dem Krieger: Du sollst mich, o König, nicht töten; Dir helf' ich in deinen Nöten. In Damajanti's Gegenwart Will ich, o Fürst, in solcher Art Dein gedenken, dass sie kann Denken an keinen andern Mann. So angesprochen, der Held geschwind Liess die Goldgans fliegen im Wind. Die Gänse, wie sie davon geflogen, Kamen sie nach Widarba gezogen, Dort liessen sie ihr Gefieder Vor Damajanti nieder. Wie Damajanti erblickte diese Wundergestaltigen auf der Wiese, Wollte sie mit den raschen Gespielinnen gleich sie haschen;

jātarūpaparişkṛtān; ekam jagrāha pakşiņam. vyājahāra Nalam tadā: karişyāmi tava priyam. kathayişyāmi, Naişadha, na sā mamsyati karhicit. utsasarja mahīpatih. Vidarbhān agamams tatah. Damayantyās tadāntike sā dadarśa ca tān ganān. drstvā sakhigaņāvrtā tvaramānopacakrame. sarvatah pramadāvane. tān hamsān samupādravan. samupādhāvad antike, Damayantim athabravit: Nişadheşu mahipatih, na samās tasya mānusāh. bhavethā, varavarnini, rūpam cedam sumadhyame.

Da begannen mit Schnattern Sie auseinander zu flattern. Die Mägdlein, sich zerstreuend, liefen Hinter den Gänsen her und riefen. Aber welchem der Vögel da Kam Damajanti besonders nah, Der, wie allein er die Fürstin sah, Annahm er menschliche Töne. Indem er ansprach die Schöne: 'Damajanti! Im Nischadathal Ist der Landesherr König Nal, Ein Bild aus überirdschem Reich, Seiner Gestalt sind nicht Menschen gleich. Er ist ein Liebesgedanke Getreten in Körperschranke. Dessen Gattin wenn du wärest, O reizende, die du entbehrest Keinen Schmuck als nur diesen, So wäre dein Los gepriesen. Deine Schönheit und seine Zucht Verbunden trügen gute Frucht; Ihr seid für einander ausgesucht. Höre du anmutsittige Von uns, o schwebetrittige,

Vayam hi devagandharva-Dṛṣṭavanto na cāsmābhir Tvam cāpi ratnam nārīṇām Viśiṣṭāyā viśiṣṭena

5 Evam uktā tu hamsena Abravīt tatra tam hamsam: Tathety uktvāndajah kanyām Punar āgamya Niṣadhān mānuṣoragarākṣasān
dṛṣṭapūrvas tathāvidhaḥ.
nareṣu ca Nalo varaḥ;
saṃgamo guṇavān bhavet.
Damayantī, viśāṃ pate,
tvam apy evaṃ Nale vada.
Vidarbhasya, viśāṃ pate,
Nale sarvaṃ nyavedayat.

Iti Nalopākhyāne prathamah sargah.

## 10

# Brhadaśva uvāca:

Damayantī tu tac chrutvā Tataḥ prabhṛti na svasthā Tataś cintāparā dīnā Babhūva Damayantī tu

- 15 Ūrdhvadṛṣṭir dhyānaparā
  Pāṇḍuvarṇā kṣaṇenātha
  Na śayyāsanabhogeṣu
  Na naktam na divā śete,
  Tām asvasthām tadākārām
- 20 Tato Vidarbhapataye Nyavedayat tām asvasthām

vaco hamsasya, Bhārata, Nalam prati babhūva sā. vivarņavadanā kṛśā niḥśvāsaparamā tadā. babhūvonmattadarśanā hṛcchayāviṣṭacetanā. ratim vindati karhicit, hāheti rudatī punaḥ. sakhyas tā jajñur iṅgitaiḥ. Damayantyāḥ sakhījanaḥ Damayantīm nareśvare.

Wir haben auf unserm Fittiche
Uns umgesehn auf den Wiesen
Der Menschen, und in Paradiesen
Der Götter, auch in Wohnungen der Riesen;
Aber wir haben nirgend gesehn
Einen wie Nala stehn und gehn.
Wie du der Frauen Perl' allein,
Ist Nala der Männer Edelstein;
Wenn ihr wäret verbunden,

Nicht schöneres wäre gefunden.'
Wie der geflügelte Liebesbote
Also ansprach die freudenrote,
Antwortete sie liebeblass:
'Sage nur auch dem Nala das.'
Da schwang er, der zweigeborne,
Der erst als Ei, dann aus dem Ei geborne,
Sich nach Nischada, luftgetragen,
Um alles dem Nala dort anzusagen.

#### Zweiter Gesang.

Damajanti nach diesem Wort

Des geflügelten Boten dort

War bei sich selber nicht weiter,

Sondern bei Nala dem Streiter.

In Sinnen und Staunen versunken,

Wankend und schwankend wie trunken;

Bald das Auge gewandt nach oben,

Ihre Brust von Seufzern gehoben,

Bald das Antlitz gesenkt zu Bodem,

Mit von Schluchzen beklemmtem Odem;

Die Wangen wechselnd rot und blass,

Die Lippen trocken, die Augen nass,
Ihre Gedanken zerstreut wie ihr Haar,
Ach, ach, seufzte sie immerdar;
Bleich und mager,
Ruh' nicht findend auf Sitz und Lager,
Siech und krank,
Lust nicht habend an Speis' und Trank.
Da nahm der Jungfrau Gespielinnenschar
An Geberden und Zeichen wahr,
Dass ihre Fürstin nicht bei sich war.
Sie thaten es kund vor des Königs Ohren,

Tac chrutvā nṛpatir Bhīmo Cintayāmāsa tat kāryam Kimartham duhitā me 'dya Sa samīkṣya mahīpālaḥ

- 5 Apasyad ātmanā kāryam Sa samnimantrayāmāsa Anubhūyatām ayam vīrāh Śrutvā tu pārthivāh sarve Abhijagmus tato Bhīmam
- 10 Hastyaśvarathaghoşena Vicitramālyābharanair Teşām Bhīmo mahābāhuḥ Yathārham akarot pūjām, Etasmin neva kāle tu
- 15 Aţamānau mahātmānāv Nāradah Parvataś caiva Devarājasya bhavanam Tāv arcayitvā Maghavā Papracchānāmayam cāpi

20 Nārada

Dass Damajanti die Ruh' verloren. Als Bima der Fürst die Kunde voll Gram Von Damajanti's Mägden vernahm, Mit Sorgen dacht er nach dem Grossen, Was seiner Tochter zugestossen: Warum ist nicht bei sich mein Kind? Wie kam sie ausser sich so geschwind? Da erwägte das Königsgemüt: Sie ist zur Mannbarkeit erblüht; Und er beschloss mit Festanstalten Ihr eine Gattenwahl zu halten. Er sendete seine Boten aus, Einzuladen von Haus zu Haus Die Könige, die sich fanden In allen indischen Landen: Kommt ihr Helden allzumal Zu Damajanti's Gattenwahl! Der, welchen sie selber wird erküren, Wird heim die Allerschönste führen. Als die König' und Königssöhne Vernahmen die willkommnen Töne, Strömten sie, werbend um die Schöne, Vom Morgen- bis zum Abendrot Zusammen zu Bima's Gastgebot,

Damayantīsakhīgaņāt sumahat svām sutām prati: nātisvastheva laksyate? svām sutām prāptayauvanām Damayantyāh svayamvaram. mahīpālān visām patih: svayamvara iti, prabho. Damayantyah svayanivaram rājāno Bhīmaśāsanāt pūrayanto vasundharām balair drśvaih svalamkrtaih. pārthivānām mahātmanām te 'vasanis tatra pūjitāh. surāņām rsisattamau Indralokam ito gatau, mahāprājňau mahāvratau viviśāte supūjitau. tatah kuśalam avyayam tayoh sarvagatam vibhuh.

Nārada uvāca:

füllend, Mit Elefant-Ross-Wagentos die Welt er-Das Firmament mit Staub verhüllend, Mit Kränzen geschmückt, in Feierpracht, Gefolgt von prunkender Heeresmacht. Und die versammelten Völkerhirten Begann nach Würden zu bewirten Bima, sie wohnten geehrt in Behagen. Aber es ging in diesen Tagen Narada, der die Krone war Der heiligen Einsiedlerschar; Indem er sich zum Gefährten Parwata nahm den verklärten, Ging er aus der Staubwelt der Grüfte Hinauf in das Reich der himmlischen Lüfte, Wo der Garten der Lust sich entfaltet, Dessen der König Indra waltet. In den schwebenden Wonnehain Traten die beiden Waller ein. Und froh hiess Indra die frommen In seiner Wohnung willkommen. Der Firmament-Herr, ihnen sich neigend, Ihnen gebührende Ehr' erzeigend, Fragte, sie zu verbinden, Nach ihrem und der ganzen Welt Befinden.

Āvayoḥ kuśalam deva Loke ca Maghavan kṛtsne

Brhadasva uvāca:

Nāradasya vacah śrutvā

5 Dharmajūāh pṛthivīpālās
Śastreņa nidhanam kāle
Ayam loko 'kṣayas teṣām
Kva nu te kṣatriyāh śūrā?
Āgacchato mahīpālān

- 10 Evam uktas tu Śakrena Śrnu me Maghavan yena Vidarbharājño duhitā Rūpena samatikrāntā Tasyāh svayamvarah Śakra
- 15 Tatra gacchanti rājāno
  Tām ratnabhūtām lokasya
  Kānkṣanti sma viśeṣena
  Etasmin kathyamāne tu
  Ājagmur devarājasya
- · 20 Tatas te śuśruvuh sarve Śrutvaiva cābruvan hṛṣṭā:

## Narada:

'In uns, o Herr, ist Wohlergehn, Und allseitiges Wohlbestehn; Auch rings in der Welt, o Lüftewalter, Ist jeder Stand und jedes Alter Wohlbehalten, o Wohlbehalter!' Wie er gehört das Naradawort, Fragte der mächtige Weltenhort: 'Aber die landbeschützenden, Ihr Blut im Kampf versprützenden, Die da mit unverwandtem Blick Entgegengehn dem Waffengeschick, Denen die unvergängliche Wohnung, die überschwängliche, Meine Lustwelt hier ist aufgethan, Der sie sonst mit Gedränge nahn; Wo sind nun die Rittergeschlechter? Nicht seh' ich die Heldenfechter Kommen hieher zum Feste, Meine geliebten Gäste.' Als der Gewaltige so ihn fragte, Antwortete Narada und sagte: Lass, o Machthaber, dir melden,

sarvatragatam īśvara, nṛpāḥ kuśalino vibho.

papraccha Valavrtrahā: tyaktajīvitayodhinah ye gacchanty aparānmukhāh yathaiva mama kāmadhuk --na hi paśyāmi tān aham dayitān atithīn mama. Nāradah pratyabhāşata: na drśyante mahiksitah. Damayantīti viśrutā prthivyām sarvayoşitah, bhavitā nacirād iva. rājaputrās ca sarvasah, prārthayanto mahīksitah Valavrtranişūdana. lokapālāś ca sāgnikāh samīpam amarottamāh Nāradasya vaco mahat. gacchāmo vayam apy uta.

Warum man jetzt nicht siehet hier die Helden. Des Widarbakönigs Geborne, Damajanti die hocherkorne, Die auf irdischen Auen Raget vor allen Frauen, O Mächtiger, deren Gattenwahl Wird im Kurzen sein zumal. Dahin ziehen nun allerseits Die Fürsten, vergessend Kampfs und Streits, Weil einzig ihr Sinn gestellt ist Auf sie, die die Perle der Welt ist.' Als dieses dort ward so verhandelt, Kamen zu Indra hereingewandelt Seine Genossen, die andern drei, Die ihm wohnen zum Weltrat bei, Agni, der das Feuer gestaltet, Waruna, der des Gewässers waltet, Und Jama, der hält den Erdengrund. Als sie nun dort aus Narada's Mund Höreten den grossen Bericht, Sprachen sie froh von Angesicht: 'Warum gehn wir selber nicht?' Und alsbald mit Wonnebehagen

Tatah sarve, mahārāja, Vidarbhān abhijagmus te Nalo 'pi rājā, Kaunteya, Abhyagacchad adīnātmā

- 5 Atha devāh pathi Nalam Sākṣād iva sthitam mūrtyā Tam dṛṣṭvā lokapālās te Tasthur vigatasamkalpā Tato 'ntarikṣe viṣṭabhya
- 10 Abruvan Naiṣadham, rājan, Bho bho Naiṣadha, rājendra, Asmākam kuru sāhāyyam, Iti Nalonākha

ahārāja, saganāh sahavāhanāh yatah sarve mahīksitah.

Kaunteya, śrutvā rājñām samāgamam Damayantīm anuvratah.
hi Nalam dadršur bhūtale sthitam Manmatham rūpasampadā.
apālās te bhrājamānam yathā ravim vismitā rūpasampadā.
viṣṭabhya vimānāni divaukasah navatīrya nabhastalāt:
lha, rājendra, Nala, satyavrato bhavān, sāhāyyam, dūto bhava, narottama.

Iti Nalopākhyāne dvitīyah sargah.

# Brhadasva uvāca:

- 15 Tebhyah pratijñāya Nalah Athaitān paripapraccha Ke vai bhavantah, kaś cāsau Kim ca tad vo mayā kāryam? Evam ukte Naişadhena
- 20 Amarān vai nibodhāsmān Aham Indro, 'yam Agniś ca,

Brachen sie auf mit Ross und Wagen, Indra an ihrer Spitze,
Und fuhren dahin wie Blitze,
Lenkend nach den Widarbafluren,
Wohin jetzt alle Könige fuhren.
Aber Nal, der von Liebe litt,
Wie er vernahm den Zusammentritt
Der Fürsten zu Damajantis Wahl,
Schritt er dahin ins Widarbathal,
Von Liebesflügeln getragen,
Er brauchte nicht Ross und Wagen.
Diesen, wie sie zur Hochzeit gehn,

karişya iti, Bhārata, kṛtānjalir upasthitah: yasyāham dūta īpsitah? kathayadhvam yathātatham. Maghavān abhyabhāṣata: Damayantyartham āgatān. tathaivāyam apām patih,

Sahn die Götter am Wege stehn,
Wie einen Strahl der Sonne,
Und staunten ihn an in Wonne.
Die vier, der Elemente waltend,
Ihre Wagen in der Luft anhaltend,
Die himmlischen riefen munter
Zum Nischadafürsten herunter:
'He he! Nischader! Heerebrecher!
Nal Punjasloka, Wahrheitsprecher!
Willst du uns einen Dienst erweisen,
Willst du für uns als Bote reisen?'

# Dritter Gesang.

'Ja!' sprach Nala, 'ich will es thun.'
Aber die Hände faltend nun
Mit unterwürfiger Geberde
Fragte er stehend an der Erde:
'Wer seid ihr Herrn im Sonnenschein?
Und wessen Bote soll ich sein?
Welches Gewerb zu vollbringen
Wollt ihr mich Boten dingen?'

Da der Nischader also fragte,
Antwortete Indra ihm und sagte:
'Wisse, dass wir Unsterbliche sind,
Gekommen hieher ums Bimakind ·
Damajanti, um deretwegen
Nun die Fürsten sich alle regen.
Ich bin Indra der Luftentfalter,
Dies ist Agni der Feuerhalter,

Śarīrāntakaro nṛṇām Tvam vai samāgatān asmān Lokapālā Mahendrādyāḥ Prāptum icchanti devās tvām

5 Teşām anyatamanı devanı Evam uktah sa Śakrena Ekārthasamupetanı mānı Kathanı nu jātasanıkalpah Parārtham īdrśanı vaktun?

10

Karişya iti samárutya Na karişyasi kasmāt tvam? Evam uktah sa devais tair Surakşitāni veśmāni

- 15 Pravekşyasīti tam Šakraḥ Jagāma sa tathety uktvā Dadarśa tatra Vaidarbhīm Dedīpyamānām vapuṣā Atīva sukumārāngīm
- 20 Ākṣipantīm iva prabhām Tasya dṛṣṭvaiva vavṛdhe Satyam cikīrṣamānas tu

Waruna dies der Flutbeweger. Und dies Jama der Erdgrundleger. Dich wählen wir zum Gesandten, Geh sage zu Damajanten: Die Vierfürsten des Vierelements, Zuvörderst der Herr des Firmaments, Kommen zur Brautschau gegangen, Dich wollen die Götter umfangen, Indra, Agni, Warun und Jam, Deren einen wähle zum Bräutigam.' Aber darauf, die Hände faltend, Sprach Nala, geschränkt vor der Brust sich 'Ich komm' in eigenen Sachen, [haltend: Wie soll ich den Boten machen? Welcher geborne mit Sinn und Verstand, Der um ein Weib kommt aus fernem Land, Trüge ihr solche Botschaft gern? Das sehet mir nach, ihr hohen Herrn!' Die Götter:

'Ja! hast du gesagt, ich will es thun. Nischader, wie nicht thätest du nun, Worauf du dein Wort gegeben? Yamo 'yam api, pārthiva. Damayantyai nivedaya: samāyānti didṛkṣavaḥ, Śakro 'gnir Varuno Yamaḥ. patitve varayasva ha. Nalaḥ prānjalir abravīt: na preṣayitum arhatha. striyam utsahate pumān tat kṣamantu maheśvarāḥ.

Devā ūcuh:

pūrvam asmāsu Naiṣadha vraja Naiṣadha māciram. Naiṣadhaḥ punar abravīt: praveṣṭum katham utsahe? punar evābhyabhāṣata. Damayantyā niveśanam. sakhīgaṇasamāvṛtām, śriyā ca, varavarṇinīm, tanumadhyām, sulocanām, śaśinaḥ svena tejasā. kāmas tām cāruhāsinīm. dhārayāmāsa hṛcchayam.

Nischader, geh ohne Widerstreben!'
Aber es sprach verlegen
Der Nischadafürst dagegen:
'Das Haus wird wohlverschlossen sein,
Wie denn könnt' ich gelangen hinein?'
Die Götter:

'Du sollst hinein gelangen, Geh, Nischader, ohne Bangen!' So von den Göttern abgefertigt, Ging Nala, der nicht das gewärtigt, Einging er zum Königsschlosse. Da sah er, vom Mägdetrosse Umgeben, die Widarbamaid, Glänzend als wie ein Göttergeschmeid, Das vom Himmel gefallen, Erleuchtend irdische Hallen. Die Glieder getaucht in Liebesreiz, Erweckten der Blicke Liebesgeiz, Doch vor dem klaren Angesicht Schämte sich Sonn- und Mondenlicht. Die Liebe des Liebekranken wuchs, Wie er sah ihren schlanken Wuchs;

Tatas tā Naisadham dṛṣṭvā Āsanebhyaḥ samutpetus Praśaśamsuś ca suprītā Na cainam abhyabhāṣanta,

- 5 Aho rūpam aho kāntir Ko 'yam devo 'thavā Yakşo Na tās tam śaknuvanti sma Tejasā dharşitās tasya Athainam smayamānam tu
- 10 Damayanti Nalam viram Kas tvam sarvānavadyānga Prāpto 'sy amaravad vira? Katham āgamanam ceha Surakṣitam hi me veśma
- 15 Evam uktas tu Vaidarbhyā Nalam mām viddhi kalyāni Devās tvām prāptum icchanti Teşām anyatamam devam Teşām eva prabhāvena
- 20 Praviśantam na mām kaścid

Aber er that, um sein Wort zu halten, Gewalt an seiner Sehnsucht Gewalten. Doch iene, wie so sie sahen Den Unvermuteten nahen, Sprang Damajanti's Mägdehundert . Von den Sitzen empor verwundert, Von seinem Glanze betroffen, Als sähn sie den Himmel offen. Von Bewunderung ganz durchdrungen, Priesen sie ihn mit feurigen Zungen, Doch ohn' Anrede zu beginnen, Sie priesen ihn im Herzen innen: Welche Schönheit! welche Gestaltung! Welche Hoheit! o welche Haltung! Ist es ein paradiesischer? Ein himmlischer? ein geistischer? ein rie-So vermochten im Staunen [sischer? Sie nur heimlich zu raunen, Von seinem Glanze geblendet, Den Blick zur Seite gewendet. So liessen, die ihn gesendet, Die Götter ihn, der der Schönste war, Noch einmal so schön sich stellen dar. Aber die schweigend-herzbefehdende,

sambhrāntāh paramānganāh tejasā tasya dharşitāh. Nalam tā vismayānvitāh, manobhis tv abhyapūjayan: aho dhairyam mahātmanah! Gandharvo vā bhavişyati? vyāhartum api kimcana lajjāvatyo varānganāh. smitapūrvābhibhāsinī abhyabhāşata vismitā: mama hrcchayavardhana iñatum icchami te 'nagha. katham cāsi na laksitah? rājā caivograśāsanah. Nalas tām pratyuvāca ha: devadūtam ihāgatam. Śakro 'gnir Varuno Yamah, patim varaya śobhane, pravisto 'ham alaksitah, apaśyan napy avarayat.

Mit vorlächelndem Mund anredende, Damajanti, den Helden schauend, Sprach, an heimlicher Glut zertauend: 'Wer bist du, allwohlgethaner, Allreizumfangner, lustumfahner, In Herzen Verlangenswegebahner! Wie bist du nach Göttersitte Getreten in unsre Mitte? Wie nennest du dich? ich bitte. Wie bist du herein gekommen, Und wurdest nicht wahrgenommen? Denn wohlverschlossen ist dies Gemach, Und des Königs Hut ist nicht schwach.' Also von der Widarbamaid Begrüsst, sprach Nala ohne Leid: 'Wiss', ich bin Nal, o wangenrote, Hieher genaht als Götterbote. Die Götter kommen gegangen, Und wünschen dich zu erlangen, Indra, Agni, Warun und Jam, Deren einen wähle zum Bräutigam. Durch deren Macht ist's auch geschehn, Dass ich hier einging ungesehn, Von niemand gehindert einzugehn.

Etadartham aham bhadre
Etac chrutvā subhe buddhim
Iti Nalonākhvār

m bhadre preşitah surasattamaih. bhe buddhim prakuruşva yathecchasi. Iti Nalopākhyāne tṛtīyah sargah.

# Brhadaśva uvāca:

- 5 Sā namaskṛtya devebhyaḥ Praṇayasva yathāśraddham, Aham caiva hi yac cānyan Tat sarvam tava; viśrabdham Hamsānām vacanam yat tu
- 10 Tvatkṛte hi mayā, vīra, Yadi tvam bhajamānām mām Viṣam agnim jalam rajjum Evam uktas tu Vaidarbhyā Tiṣṭhatsu lokapāleṣu
- 15 Yeşām aham lokakṛtām Na pādarajasā tulyo, Vipriyam hy ācaran martyo Trāhi mām anavadyāngi, Virajāmsi ca vāsāmsi
- 20 Bhūşanāni ca mukhyāni

Deswegen zu dir, der frohen, Bin ich gesandt von den hohen;

prahasya Nalam abravīt: rājan, kim karavāni te? mamāsti vasu kimcana, kuru pranayam, īśvara. tan mām dahati, pārthiva. rājānah samnipātitāh. pratyākhyāsvasi, mānada, āsthāsye tava kāraņāt. Nalas tām pratyuvāca ha: katham mānusam icchasi? īśvarānām mahātmanām manas te tesu vartatām. devānām mṛtyum archati. varayasva surottamān divyāś citrāh srajas tathā devān prāpya tu bhunkşva vai.

Dies vernehmend, o wohlgemute, Beschliesse nun was dir scheint das Gute.

## Vierter Gesang.

Damajanti, die Götter preisend, Erst Anbetung ihnen erweisend, Sprach mit Lächeln zu Nala dann: 'Freie mit Zuversicht, o Mann! Was kannst du für dich begehren, Das ich dir könnte verwehren? Ich und alles was ich bin Und hab', ist dein, o nimm es hin! Denn was die Gänse gesprochen, Hat das Herz mir gebrochen. Um deinetwillen, o Fürstenkind, Hieher versammelt die Fürsten sind, Dass du mir werdest erkoren, Das hab' ich dir zugeschworen. Fürst! du bist längst an diesem Orte Erwartet, nicht mit diesem Worte; Wirb nach deinem Gefallen! Wer heisst dich als Boten wallen? Doch wenn du mich nun verschmähest,

Von der du die Ehr' empfähest; Zu Gift, zu Feuer, Wasser und Strick Treibt um deinetwillen mich das Geschick. Denn wie könnt' es ein Weib ertragen, Ihre Liebe umsonst zu sagen.' Also von der Widarberin Begrüsst, sprach Nala mit festem Sinn: 'Wo die Unsterblichen werben, Wie wählst du den, der muss sterben? Die unsterblichen Lebenswalter, Die allmächtigen Weltgestalter, Mit deren Füsse Staub ich nicht bin Gleichzusetzen, das nimm zu Sinn! Wer zuwider will handeln Göttern, zum Tod wird er wandeln. Rette mich, o schöngliedrige, Hohes erwählend für's Niedrige. Erdstaubfreie Gewänder, Himmlische Kränz' und Bänder,

Ya imām pṛthivīm kṛtsnām Hutāśam īśam devānām Yasya dandabhayāt sarve Dharmam evānurudhyanti,

- 5 Dharmātmānam mahātmānam Mahendram sarvadevānām Kriyatām aviśankena Varaņam lokapālānām, Naisadhenaivam uktā sā
- 10 Samāplutābhyām netrābhyām Devebhyo 'ham namaskṛtya Vṛne tvām eva bhartāram, Tām uvāca tato rājā Dautyenāgatya kalyāni
- 15 Katham hy aham pratisrutya Pararthe yatnam arabhya Eşa dharmo, yadi svartho Evam svartham karişyami, Tato başpakulam vacam

Ueberird'sches Geschmeide -Erwähl' die Götter, und daran dich weide! Ist dir lieber der Lüfte Hauch, Oder des Feuers Opferrauch, Oder des Wassers Lebenstau, Oder der Erde ewiger Bau? Der die luftige Wölbung spannet, In deren Mitt' ist die Welt gebannet, Die Odem von ihm empfängt und Licht, Welch Weib erwählte den Gatten nicht? Der als Funke in allem glimmt, Und alles dahin als Opfer nimmt, Der, Geister befreiend, Leiber zerbricht, Welch Weib erwählte den Gatten nicht? Der mit Kristall die Erd' umkettet, Auf schaukelndem Wogenpfühl gebettet, Perlen in seine Locken flicht, Welch Weib erwählte den Gatten nicht? Der dem was lebt gibt einen Ort, Und dem was stirbt gibt einen Port, Die Schöpfung versammelt zum Gericht, Welch Weib erwählte den Gatten nicht? Der vier göttlichen Wesen Welches du magst erlesen, Stets thust du eine preisliche That,

sankşipya grasate punah, kā tam na varayet patim? bhūtagrāmāh samāgatāh kā tam na varayet patim? Daityadanavamardanam kā tam na varayet patim? manasā yadi manyase suhrdvākyam idam śrņu. Damayantī vaco 'bravīt śokajenātha vāriņā: sarvebhyah prthivipate satyam etad bravīmi te. vepamānām krtānjalim: katham svärtham ihotsahe? devatānām viśesatah katham svärtham ihotsahe? mamāpi bhavitā, tatah tathā bhadre vidhīyatām. Damayantī sucismitā

Höre von mir den Freundesrat!' So vom Nischader angesprochen, Sprach Damajanti mit Herzenspochen, Indem sie ihre Liebesleuchten Trübte mit schmerzentsprungenen Feuchten: 'Alle die Götter bet' ich an Ihnen mit Ehrfurcht zugethan, Aber zum Gatten dich erwähl' ich, O Fürst, nicht diese Wahrheit hehl' ich.' Ihr darauf, der Hände faltenden, Zitternd vor der Brust sie haltenden, Sagte der Wirasenasohn Mit unmerklich bewegtem Ton: 'Als Bote komm' ich gegangen; Bedenk das, o schöne von Wangen! Da ich gelobte Botenpflicht, Zumal vor Götterangesicht, Wie dürft' ich mein Amt verderben, Und für mich selber werben! Heut muss ich fremde Sache rühren; Wenn die Zeit kommt meine zu führen, Werd' ich sie führen mit Mute; Bedenk das, schöne und gute! Doch mit unterdrücktem Ach Damajanti die lächelnde sprach

Pratyāharantī śanakair Upāyo 'yam mayā dṛṣṭo Yena doṣo na bhavitā Tvam caiva hi naraśreṣṭha

- 5 Āyāntu sahitāḥ sarve Tato 'haṁ lokapālānāṁ Varayiṣye naravyāghra, Evam uktas tu Vaidarbhyā Ājagāma punas tatra
- 10 Tam apa

  śyams tath

  äy

  ntam

  Dr

  stv

  a cainam tato 'pr

  chan

  Kaccid dr

  st

  tvay

  a r

  aj

  an

  Kim abravic ca nah sarv

  n?
- 15 Bhavadbhir aham ādişto Praviştah sumahākakşam Pravisantam ca mām tatra Rte tām pārthivasutām Sakhyas cāsyā mayā dṛṣṭās
- 20 Vismitāś cābhavan sarvā Varņyamāneşu ca mayā Mām eva gatasankalpā

Zu Nala langsam und leise: 'O Fürst von hohem Preise! Diesen Ausweg hab' ich ersehn, Der traun unfährlich ist zu gehn, Dass kein Vorwurf von allen Auf dich, o Edler, soll fallen. Nämlich du, der Männer Zierde, Und die Götter voll Schaubegierde, Kommen sollet ihr allzumal Zum Orte meiner Gattenwahl. Da im Beisein der Weltwächter, Werd' ich, o Heldenvorfechter, Dich erwählen, o Mannleue! So verbrichst du nicht an der Treue. Als der König Nal den Bescheid Empfangen von der Widarbamaid, Kam er dahin zurückgefahren, Wo die Götter versammelt waren. Ihn erblickten nahend von fern Die Welthüter, die hohen Herrn, Und fragten ihn voll Verlangen: 'Wie ist das Geschäft ergangen?

Nalam rājānam abravīt:
nirapāyo nareśvara,
tava rājan kathamcana.
devāś cendrapurogamāḥ
mama yatra svayamvaraḥ.
samnidhau tvām nareśvara
naivam doṣo bhaviṣyati.
Nalo rājā viśām pate
yatra devāḥ samāgatāḥ.
lokapālā maheśvarāḥ,
vṛttāntam sarvam eva tam:
Damayantī śucismitā?
vada bhūmipate 'nagha.

Nala uvāca:

Damayantyā niveśanam dandibhih sthavirair vṛtam. na kaścid dṛṣṭavān narah bhavatām eva tejasā, tābhiś cāpy upalakṣitah. dṛṣṭvā mām, vibudheśvarāh. bhavatsu rucirānanā vṛṇīte sā, surottamāh.

Hast du gesehn die makelbare Damajanti die lächelklare? Was lässt sie uns allen melden? Sag's, o frömmster der Helden!' Nala:

'Von euch bedeutet, ging ich allein Zu Damajanti's Wohnung ein, Durch das hohe gewölbte Thor, Besetzt von greisem Wächterchor. Aber hinein mich gehen Hat da niemand gesehen, Als die Königstochter allein, Das mochte durch eure Macht wohl sein. Sie sah ich und ihrer Mägde Schar, Von denen ich auch gesehen war, Die sprangen, mich wider Verhoffen Erblickend, empor betroffen. Während ich nun euch ihr beschreibe, Hat die lächelnde Mondenscheibe, Verwirrten Sinns, mit eignem Worte Mich erwählt, o ihr Weltenhorte. Also hat gesprochen die Maid:

Abravīc caiva mām bālā: Tvayā saha naravyāghra Tesām aham samnidhau tvām Evam tava mahābāho 5 Etavad eva vibudha

Mayā, śeşe pramāņam tu

āvāntu sahitāh surāh mama yatra svayamvarah. varayişyāmi Naişadha, doso na bhaviteti ha. yathāvṛttam udāhṛtam bhavantas tridasesvarāh.

Iti Nalopākhyāne caturthah sargah.

# Brhadaśva uvāca:

Atha kāle subhe prāpte 10 Ajuhāva mahīpālān Tac chrutvā prthivīpālāh Tvaritāh samupājagmur Kanakastambharuciram Vivisus te nrpā rangam 15 Tatrāsaneşu vividheşv Surabhisragdharāh sarve Tatra sma pīnā dráyante Ākāravantah suślaksnāh

Sukeśantani caruni

20 Mukhāni rājňām śobhante Tām rājasamitim puņyām

Bringe den Göttern den Bescheid, Dass sie kommen mit dir, o Nal, Zum Orte meiner Gattenwahl. Da vor Augen der Weltwächter Werd' ich, o Heldenvorfechter, Dich selbst erwählen ohne Scheue,

tithau punye kşane tathā Bhīmo rājā svayamvare. sarve hrcchayapīditāh Damayantim abhipsayah. toranena virājitam mahāsimhā ivācalam. āsīnāh prthivīksitah pramrstamanikundalāh. bāhavah paridhopamāh pañcaśīrsā ivoragāh, sunāsāksibhruvāņi ca naksatrāni vathā divi. nāgair Bhogavatīm iva

Damit du nicht verbrichst an Treue. Also, was ich verrichtet, Hab' ich euch, Götter, berichtet; Möget ihr nun, ihr gnädigen, Der Botenpflicht mich entledigen!'

## Fünfter Gesang.

Als nun mit festlich hellem Prangen Ein glücklicher Tag war aufgegangen, Berief der versammelten Könige Zahl Bima der Fürst zur Gattenwahl. Den Ruf vernehmend, alle Fürsten, Mit Blicken, die nach Damajanti dürsten, Eilbrünstig kamen sie alle In eine Goldsäulenhalle, Durch schimmernder Pforten hohe Bogen, Wie Löwen durch die Bergkluft gezogen. Da auf bereiteten Sitzen Sah man die Erdherrscher blitzen, Geschmückt mit Düftekranzgepränge Und Glanzedelstein-Ohrgehänge.

In die strahlende Fürstenzunft, Der hohen Häupter Zusammenkunft, Die Versammlung dicht wie Löwenmähnen, Voll Fürsten, wie Tigerrachen voll Zähnen; Wo man Schenkel sah wie Säulen, Und feste Arme wie Keulen, Und schlank in Finger ausgegangen Hände wie fünfhauptige Schlangen; Hochgeschwungene Nacken Wie ragende Bergeszacken, Darüber im Freudenlichte Die fürstlichen Angesichte, [Brauen, Schönlockig, schön von Nasen, Augen und Sternbildern gleich am Himmel anzuschauen: Sanipūrņām puruşavyāghrair Damayantī tato rangam Muşņantī prabhayā rājñām Tasyā gātreşu patitā

- 5 Tatra tatrāvasaktābhūn Tatah samkīrtyamānesu Dadarśa Bhaimī puruṣān Tān samīkṣya tatah sarvān Samdehād atha Vaidarbhī
- 10 Yam yam hi dadrse teşām Sā cintayantī buddhyātha Katham hi devām jānīyām? Evam samcintayantī sā Śrutāni devalingāni
- 15 Devānām yāni lingāni
  Tānīha tişthatām bhūmāv
  Sā viniścitya bahudhā
  Śaraṇam prati devānām
  Vācā ca manasā caiva
- 20 Devebhyah prānjalir bhūtvā Hamsānām vacanam śrutvā Patitve, tena satyena

In die strahlende Fürstenzunft Trat Damajanti, Sinn und Vernunft Zu rauben mit ihren Blicken Und Aug' und Herz zu bestricken. So auf den reizenden Gliedern ruhten Die Blicke aller Hochgemuten, Wie Vögel auf den Fangeruten; Sie konnten im Guten und Bösen Davon nicht wieder sich lösen. Doch Damajanti, ihr Angesicht Im Kreise wendend, sahe nicht Den einen, den sie trug im Sinn. Hinschauete die Widarberin, Da sah sie fünf Gestalten, Die ihr vor den Augen wallten, Bald naheten bald entwichen, Und alle einander glichen; Auf welchen sie immer des Auges Strahl Richtete, der schien König Nal. Da sprach sie in Gedanken, Die ihr begannen zu schwanken: Wie soll ich die Götter erkennen,

vyāghrair giriguhām iva praviveśa śubhanana caksūmsi ca manāmsi ca. teşām dṛṣtir mahātmanām na cacāla ca paśyatām. rājnām nāmasu Bhārata pañca tulyākrtīn iha. nirviśesākrtīn sthitān nābhyajānān Nalam nṛpam, tam tam mene Nalam nrpam. tarkayāmāsa bhāvinī: katham vidyām Nalam nṛpam? Vaidarbhī bhṛśaduḥkhitā tarkayāmāsa Bhārata: sthavirebhyah śrutani me, ekasyāpi na laksaye. vicārva ca punah punah prāptakālam amanyata. namaskāram prayujya sā vepamānedam abravīt: vathā me Naisadho vrtah devās tam pradiśantu me.

Von Nala die viere trennen? So mit zweifelbewegtem Gemüte Die sinnende Widarbablüte Suchte mit Blicken zu erreichen Die sonst bekannten Götterzeichen. 'Die Zeichen, die durch der Alten Bericht uns sind aufbehalten, Ich sehe die Zeichen nach Gebühren Keinen der vor mir stehenden führen.' Nachdem sie viel so erwogen, Und Ueberlegung gepflogen, Hielt sie für gut und wohlgethan Den Göttern sich mit Gebet zu nahn. Mit Herz und Mund lobpreisend, Und Ehrerbietung erweisend Den Göttern, sprach sie, die Hände faltend, Zitternd geschränkt vor der Brust sie haltend: 'Wie, nach dem was die Goldgans erzählt, Ich den Nischader hab' erwählt Zum Gemahle mir eigen, So wahr nun sollen hier die Götter ihn mir Wie ich niemals in Gebeten [zeigen!

Vacasā manasā caiva Tena satyena vibudhās Yathā devaih sa me bhartā Tena satyena me devās

- 5 Yathedam vratam ārabdham Tena satyena me devās Svam caiva rūpam kurvantu Yathāham abhijānīyām Nisamya Damayantyās tat
- 10 Niścayam paramam tathyam Manoviśuddhim buddhim ca Yathoktam cakrire devāh Sāpaśyad vibudhān sarvān Hṛṣitasragrajohīnān
- 15 Chāyādvitīyo mlānasrag Bhūmiştho Naiṣadhaś caiva Sā samīkṣya tu tān devān Naiṣadham varayāmāsa Vilajjamānā vastrānte
- 20 Skandhadeśe 'srjat tasya Varayāmāsa caivainain Tato hāheti sahasā

Gegen die Himmlischen übertreten, Im Reden nicht noch im Schweigen, So wahr nun sollen ihn die Götter hier mir Sowahr die Ewigen selber schon [zeigen! Haben den Wirasenasohn Bestimmt zum Gatten mir eigen, So wahr nun sollen die Götter ihn mir zeigen! Sowahr ich vor der Götter Ohren Und bei mir selber habe geschworen, Nur diesem mich zuzuneigen, So wahr nun sollen hier die Götter ihn mir Und anthun ihre eigne Gestalt, Die Hüter der Welt, die Herrn der Gewalt, Damit ich ihn, den ich nenne, Nal Punjasloka erkenne!' Als die Götter die herzlichen Klagen Höreten Damajanti sagen, Und sahen ihre Erhebung, Ihre Lieb' und Ergebung, Ihres Gemütes Wahrheit, heit, Des Herzens Reinheit und des Sinnes Klar-Ward von den Göttern ihr Wunsch gethan, yathā nāticarāmy aham, tam eva pradiśantu me. vihito Nisadhādhipah, tam eva pradišantu me. Nalasyārādhane mayā, tam eva pradišantu me, lokapālā maheśvarāh, Punyaślokam narādhipam. karunam paridevitam anurāgam ca Naisadhe bhaktim rāgam ca Naisadhe, sāmarthyam lingadhāraņe. asvedān stabdhalocanān sthitan aspráatah kşitim. rajahsvedasamanvitah nimesena ca sūcitah. Punyaślokam ca Bhārata Bhaimi dharmena Pandava. jagrāhāyatalocanā, srajam paramaśobhanām, patitve varavarninī. muktah sabdo narādhipaih,

Indem sie legten die Zeichen an. Da wurden von ihr die Götter geschaut, Starr von Augen und schweisslos von Haut, Mit steif-unwelkenden Kränzen, Gewändern, die staublos glänzen, Den Grund nicht berührend, schwebend, Und keinen Schatten gebend. Aber mit einem Schatten, Mit Kränzen welken matten, Mit Schweiss und Staub auf der Erde stand Nala mit leise zitternder Hand. Wie sie also die Götter sah Und Punjasloka den Göttern nah, Erkor sie nach rechter Sitte Den Mann in der Himmlischen Mitte. Indem sie, wie sich's gebührte, Verschämt den Saum von seinem Kleide be-Und auf das Haupt ihm einen Kranz Setzte von unverwelklichem Glanz: Also erkor der Schönheitstrahl Damajanti zum Gatten Nal. Da scholl Ah! Ah!

Devair maharşibhis tatra Vismitair īritah śabdah Damayantīni tu Kauravya Āśvāsayad varārohāni

- 5 Yat tvan bhajasi kalyāņi Tasmān mām viddhi bhartāram Yāvac ca me dharişyanti Tāvat tvayi bhavisyāmi, Damayantīm tathā vāgbhir
- 10 Tau parasparatah pritau
  Tān eva śaranam devān
  Vṛte tu Naiṣadhe Bhaimyā
  Prahṛṣṭamanasah sarve
  Pratyakṣadarśanam yajñe
- 15 Naişadhāya dadau Śakraḥ Agnir ātmabhavam prādād Lokān ātmaprabhāiis caiva Yamas tv annarasam prādād

Von der Versammlung, die es sah, Gehört ward staunendes Tönen Von Fürsten und Fürstensöhnen. Von Göttern, Heil'gen und Frommen Ward Heil, o Heil! vernommen, Indem sie lobten die Gattenwahl Und segnend priesen den König Nal. Aber der Nischadafürstenspross, Dem von Liebe das Herz ward gross, Tröstete so aus frohem Gemüte Die bebende schöne Widarbablüte: 'Weil du in Götter-Gegenwart Den sterblichen Mann auf solche Art Hast geehret, o süsse, Darum vernimm! ich grüsse Dich als Gemahl, auf's Leben Deinen Worten ergeben. Solang' als meine Lebensgeister Sind dieses meines Leibes Meister, O lächelklare, solange Bin ich mit dir; empfange Den Schwur und sei nicht bange! Ich nähre dich und schütze dich, Ich ehre dich und stütze dich; In Werken und in Gedanken Will ich von dir nicht wanken.'

sādhu sādhy iti Bhārata praśanisadbhir Nalam nrpam. Vīrasenasuto nṛpaḥ prahrstenantaratmana: pumāmsam devasamnidhau, evam te vacane ratam. prānā dehe sucismite satyam etad bravimi te. abhinandya krtanjalih drştvā tv Agnipurogamān jagmatur manasā tadā. lokapālā mahaujasah Nalāyāstau varān daduh. gatim cānuttamām śubhām prīyamāņah Sacīpatih. yatra vanchati Naisadhah dadau tasmai hutāśanah. dharme ca paramām sthitim.

Als er so Damajanten erheitert, Mit diesen Worten ihr Herz erweitert, Kam er sie zu umfahen Als seine Braut, dass die nahen Und die fernen es sahen. Sie standen, eins sich des andern freuend, Eins dem andern den Schwur erneuend. Da sahen die zwei durcheinander frohen Die Zeugen stehn, die himmlisch hohen, Und vor ihnen sich beugend Knieten sie, Andacht bezeugend. Die Götter segneten selbst die Wahl, Damajanti vereint mit Nal. Die da die Welt behüten vor Schaden, Gaben dem Nala vier der Gnaden: Der Luftherr gab ihm klar zu sehn, Ueberall frei hindurch zu gehn, Und wo er Erholung brauche. Kühl erquickende Hauche. Der Feuergott gab auf jede Fahrt Dem Nischader Feuergegenwart, Und überall ohne Grauen Die Welt im Glanze zu schauen. Der Erdherr gab ihm sichere Tritte Wo er einher auf Erden schritte, Fest stehende Herdespfosten.

Apām patir apām bhāvam Srajas cottamagandhāḍhyāḥ, Varān evam pradāyāsya Pārthivās cānubhūyāsya

- 5 Damayantyās ca muditāḥ Gateşu pārthivendreṣu Vivāham kārayāmāsa Uṣya tatra yathākāmam Bhīmena samanujñāto
- 10 Avāpya nārīratnam tu Reme saha tayā, rājan, Atīva mudito rājā Arañjayat prajā vīro Īje cāpy asvamedhena
- 15 Anyaiś ca bahubhir dhīmān Punaś ca ramanīyeşu Damayantyā saha Nalo Janayāmāsa ca Nalo Indrasenam sutam cāpi
- 20 Evam sa yajamānas ca Raraksa vasusampūrņām

nujñāto jagāma nagaram
tnam tu Puņyaśloko 'pi p
yā, rājan, Śacyeva Valavṛtu
bhrājamāno 'mśu
jā vīro dharmena paripā
nedhena Yayātir iva Nāhu
anīyeṣu vaneṣūpavaneṣu vaneṣūpavaneṣu
aha Nalo vijahārāmaropama
a Nalo Damayantyām m
tam cāpi Indrasenām ca k
viharamś ca naranpūrņām vasudhām vasudh
Iti Nalopākhyāne

vatra vanchati Naisadhah sarve ca mithunam daduh. devās te tridivam gatāh. vivāham vismayānvitāh pratijagmur yathāgatam. Bhīmah prīto mahāmanāh Damayantyā Nalasya ca. Naisadho dvipadām varah jagāma nagaram svakam. Punyaśloko 'pi parthivah Śacyeva Valavrtrahā. bhrājamāno 'msumān iva dharmena paripālayan. Yayatir iya Nahusah kratubhiś captadaksinaih. vaneşūpavaneşu ca vijahārāmaropamah. Damayantyām mahāmanāh Indrasenām ca kanyakām. viharams ca narādhipah vasudhām vasudhādhipah.

Und Speisegeschmack zu kosten. Der Wassergott an seinem Part Gab des Wassers Allgegenwart, Und mit Duftfarbengemische Kränz' und Sträuss' immer frische. Aber der Damajanti gaben Die Götter ein Mädchen und einen Knaben Künftig von Nal zu gebären, Dass sie ein Schmuck ihr wären. Also da sie die Gnaden verliehn, Hoben sie sich hinwegzuziehn, Die seligen Himmelsbewohner. Und auch die fürstlichen Throner, Als sie mit Staunen gesehen hatten, Wie Damajanti erkor den Gatten, Heimzogen sie wieder alle, Wie sie gekommen, mit Schalle. Doch Bima der König hochgemut,

Da sich verlaufen die Fürstenflut, Richtet' er froh in seinem Haus Damajanti's Vermählung aus. Da wohnete Nal nach Behagen; Aber nach wenig Tagen, An Freuden unverderblich reich, Zog er heim in sein erblich Reich, Nachdem er zum Fürstenthrone Errungen die Frauenkrone, Der Held geschmückt mit Ruhme Und mit der Widarbablume. In Wonnehainen und Lustgebäuden Wohnte er da in Lust und Freuden, Lustwandelnd, opfernd, Rechtes waltend, Geniessend, nehmend und erhaltend, An Damajanti sich entzückend, Und, selbst beglückt, sein Reich beglückend.

# Brhadaśva uvāca:

Vṛte tu Naiṣadhe Bhaimyā Yānto dadṛśur āyāntam Athābravīt Kalim Śakraḥ

- 5 Dvāpareņa sahāyena
- Tato 'bravīt Kaliḥ Śakram: Gatvā hi varayişye tām, Tam abravīt prahasyendro: Vṛtas tayā Nalo rājā
- 10 Evam uktas tu Śakrena
  Devān āmantrya tān sarvān
  Devānām mānuşam madhye
  Tatra tasyā bhaven nyāyyam
  Evam ukte tu Kalinā
- 15 Asmābhih samanujñāte Kā ca sarvaguņopetam Yo veda dharmān akhilān Yo 'dhīte caturo vedān Nityam tṛptā gṛhe yasya
- 20 Ahimsānirato yaś ca Yasmin dākşyam dhṛtir dānam Dhruvāṇi puruṣavyāghre

lokapālā mahaujasah Dvāparam Kalinā saha. samprekşya Valavrtrahā: Kale brūhi kva yāsyasi? Damayantyāh svayamvaram mano hi mama tām gatam. nivṛttah sa svayamvarah, patir asmatsamīpatah. Kalih krodhasamanvitah uvācedam vacas tadā: yat sā patim avindata, vipulam dandadhāranam. pratyūcus te divaukasah: Damayantyā Nalo vṛtaḥ. nāśrayeta Nalam nrpam? yathāvac caritavratah, sarvān ākhyānapaňcamān, devā vajnesu dharmatah. satyavādī drdhavratah, tapah saucam damah samah lokapālasame nrpe,

## Sechster Gesang.

Als Damajanti den Nal erlesen,
Begegneten die himmlischen Wesen,
Heimkehrend, Kali dem finstern Geiste,
Der in Begleitung von Dwapara reiste;
Und Indra redete jenen an:
'Kali, wohin geht deine Bahn?'
Kali:

'Zu Damajanti's Gattenwahl
Geh' ich und wähle sie zum Gemahl;
Denn es kam mir zu Sinnen,
Dass ich sie wolle gewinnen.'
Lächelnd erwiderte Indra's Macht:
'Die Gattenwahl ist schon vollbracht;
Vor unsern Augen und Ohren
Hat sie Treue dem Nal geschworen.'
Als das Kali von Indra hörte,
Sprach der von Zorn und Wut bethörte:
'Weil sie unter der Himmlischen Chor
Sich den sterblichen Mann erkor,
Das soll mit dessen Beschwerden
Furchtbar gerochen werden;

Ich selber will ihm fluchen, Und ihn zu verderben suchen.' Doch zu dem Düsterstrebenden Sprachen die Göttlichschwebenden: 'Mit unserer Genehmigung Erkor sie den Fürsten schön und jung, Den geschmückten mit aller Tugenden Zahl, Welch Weib erköre nicht den Nal? Den untadlig zu nennenden, Die göttlichen Pflichten kennenden, Die heiligen Bücher lesenden, Und richtig das Reich verwesenden! Den König, in dessen Hause, Bei dessen Opferschmause, Stets wohlgesättigt die Götter sind, Der treu und wahrhaft, fest und lind, Göttern und Menschen erprobet, Leistet was er gelobet; heit, In welchem Andacht, Grossmut, Würde, Fein-Huld und Geduld, Kraft, Mässigung und Rein-Beständig sind, den nicht erreichen heit Evamrūpam Nalam yo vai Ātmānam sa sapen mūdho, Evamgunam Nalam yo vai Krcchre sa narake majjed 5 Evam uktvā Kalim devā Tato gateşu deveşu Samhartum notsahe kopam; Bhramsayisyāmi tam rājyān,

Tvam apy akṣān samāviśya

kāmayec chapitum Kale, hanyād ātmānam ātmanā. kāmayec chapitum Kale, agādhe vipule hrade. Dvāparam ca divam yayuh. Kalir Dvāparam abravīt: Nale vatsyāmi, Dvāpara, na Bhaimyā saha ramsyate. kartum sāhāyyam arhasi.

10 Iti Nalopākhyāne şaşthah sargah.

# Brhadaśva uvāca:

Evam sa samayam kṛtvā Ājagāma tatas tatra Sa nityam antaraprepsur Athāsya dvādaśe varṣe 15 Kṛtvā mūtram upaspṛśya Akṛtvā pādayoḥ śaucam: Sa samāviśya ca Nalam

Dvāpareņa Kalih saha yatra rājā sa Naisadhah. Nisadhesv avasac ciram. dadarsa Kalir antaram. sandhyām anvāsta Naisadhah tatrainam Kalir āvisat. samīpam Puskarasya ca

Die Menschenfürsten, den göttergleichen: Einen König von solcher Zucht,
O Kali, wer dem Nala flucht,
Wird thöricht sich selber fluchen,
Sich selbst zu verderben suchen.
Einem König von solcher Zucht,
Dem Nala wer, o Kali, flucht,
Der sink' in der Qualen Völle,
In den grundlosen Pfuhl der Hölle!'
Zu Kali gesprochen dieses Wort,

Gingen die Götter zum Himmel fort.

Als er die Götter gegangen sah,

Sagte Kali zu Dwapara:

'Dwapara! nicht den Zorn bezähm' ich,

Nala's Busen zur Wohnung nehm' ich,

Des Reichs ihn zu entstürzen!

Nicht mit der Bimatochter soll er sich die

Stunden kürzen!

Du aber fahr in's Würfelspiel,

Und hilf mir bringen das Werk zum Ziel.'

## Siebenter Gesang.

So als er jenen bedeutet hatte,
Ging Kali, wo Damajanti's Gatte
Der Nischaderkönig wohnte,
In Freud' und Herrlichkeit thronte.
Stets lauernd auf eine Gelegenheit,
Wohnte Kali in Nischada lange Zeit;
Endlich nahm im siebenten Jahr
Er an Nal die Gelegenheit wahr.
Der König an einem Abend
Den Leib verunreint habend,
Ging schlafen ohne nach Pflichten
Die Waschung zu verrichten.
Weil sein Leib nicht gewesen rein,

Ging der unreine Geist bei ihm ein. Kali ging ein in Nala's Brust, Und der heitere Sitz der Lust Begann sich zu verdüstern Von Kali's verworrenem Flüstern. Nal's Halbbruder war Puschkara, Der sass in einer der Städte da, Vom Könige geschieden, Mit seinem Teile zufrieden. Kali der böse, der in des frommen Nala Busen den Sitz genommen, Redet' im fernen Raume Zu Puschkara im Traume:

Gatvā Puşkaram āhedam: Akşadyūte Nalam jetā Nişadhān pratipadyasva Evam uktas tu Kalinā

- 5 Kaliś caiva vṛṣo bhūtvā Āsādya tu Nalam viram Divyāvety abravīd bhrātā Na cakṣame tato rājā Vaidarbhyāh prekṣamānāyāh;
- 10 Hiranyasya suvarnasya Āviṣṭaḥ Kalinā dyūte Tam akṣamadasammattam Nivārane 'bhavac chakto Tataḥ paurajanāḥ sarve
- 15 Rājānain draştum āgacchan Tatah sūta upāgamya Eşa paurajano devi Nivedyatām Naişadhāya: Amṛṣyamānā vyasanain
- 20 Tatah sā bāspakalayā Uvāca Naisadham Bhaimī Rājan, paurajano dvāri Mantribhih sahitah sarvai

'Puschkara! nimm die Würfel schnell, Geh und sei Nala's Spielgesell; Er soll das Reich an dich verlieren, Du sollst in Nischada regieren.' Von Kali gemahnt nahm Puschkara Die Würfel, in denen Dwapara Zu Kali's Dienst war verborgen, Und früh an einem Morgen Tretend an Nala's Seite, Ihn rief er zum Würfelstreite. Des Königs Gier entloderte, Wie jener zum Spiel ihn foderte, Und unter Damajanti's Blicken Hielt er's für Zeit, das Spiel zu beschicken. Die Würfel gingen geflügelt, Der König spielt' ungezügelt, Um Gold und Gut und Gewande, Um Rosse, Schlösser und Lande. Und durch Kali, der ihn bezwang, Verlor der König bei jedem Gang. Nicht konnte den würfelwütigen

ehi divya Nalena vai. bhavān hi sahito mavā. jitvā rājyam Nalam nṛpam. Puşkaro Nalam abhyayat, gavām Puşkaram anvagāt. Puskarah paravīrahā vrşeneti muhur muhuh. samāhvānam mahāmanāh panakālam amanyata yānayugyasya vāsasām. jīvate sma Nalas tadā. suhrdām na tu kaścana dīvyamānam arindamam. mantribhih saha Bhārata nivārayitum āturam. Damayantyai nyavedayat: dvāri tişthati kāryavān. sarvāh prakrtavah sthitāh rājňo dharmārthadarśinah. vācā duhkhena karşitā śokopahatacetanā: tvām didrksur avasthitah rājabhaktipuraskrtah.

Fürsten die Gattin begütigen, Abwenden konnte kein verständiger Freund den spielenden Feindebändiger. Die Bürger samt allen Räten Kamen heran getreten, Den König zu sehn verlangend, Vor seinem Schaden erbangend. Gesagt ward zu Damajanti's Ohr: 'Die Bürgerschaft steht vor dem Thor, Ihren Dienst anzutragen, Man soll es dem Fürsten sagen; Die Unterthanen sämtlich stehn, Sie können nicht den Jammer sehn Ueber den frommen König ergehn.' Da sprach sie, die der Schmerz beklemmte, Mit der Stimme, die Weinen hemmte, Mit von Kummer erschüttertem Sinn, Zum Nischader sprach die Widarberin: 'Die Bürgerschaft mit dem Chore Der Räte steht vor dem Thore, Von Königsliebe hieher geführt,

Tam drastum arhasīty eva Tām tathā rucirāpāngīm Āvistah Kalinā rājā Tatas te mantriņah sarve

5 Nāyam astīti duḥkhārtā Tadā tad abhavad dyūtam Yudhiṣthira bahūn māsān, punah punar abhāṣata. vilapantīm tathāvidhām nābhyabhāṣata kimcana. te caiva puravāsinah vrīditā jagmur ālayān. Puṣkarasya Nalasya ca Puṇyaślokas tv ajīyata.

Iti Nalopākhyāne saptamah sargah.

# Brhadaśva uvāca:

- 10 Damayantī tato dṛṣṭvā Unmattavad anunmattā Bhayaśokasamāviṣṭā Cintayāmāsa tat kāryam Sā śankamānā tatpāpam
- 15 Nalam ca hṛtasarvasvam
  Bṛhatsenām atiyaśās
  Hitām sarvārthakuśalām
  Bṛhatsene vrajāmātyān
  Ācakṣva yad dhṛtam dravyam
- 20 Tatas te mantriņah sarve Api no bhāgadheyam syād? Tās tu sarvāh prakṛtayo

Du mögest sie sehen wie's gebührt!'
Ihr dies sagenden wieder und wieder,
Thränengenetzt die Augenlider,
Der Schönen traurigen Angesichts
Erwiderte der König nichts,
Der König, den Kali bezwungen.
Da so sie es sahn misslungen,
Die Bürger samt den Räten

Punyaślokam narādhipam devane gatacetasam rājan Bhīmasutā tatah sumahat pārthivam prati. cikīrṣantī ca tatpriyam upalabhyedam abravīt tām dhātrīm paricārikām anuraktām subhāṣitām: ānāyya Nalaśāsanāt avaśiṣtam ca yad vasu. vijnāya Nalaśāsanam ity uktvā Nalam āvrajan. dvitīyam samupasthitāh

Gingen nach Haus betreten,
'Es ist unser König nicht mehr'
Sprechend beschämt und kummerschwer.
Drauf ging das Spiel an seinem Ort
Zwischen Nala und Puschkara fort;
Das Spiel ging viele Wochen lang,
Und der König verlor auf jedem Gang.

#### Achter Gesang.

Als Damajanti sah, wie ihr Gatte
Im Spiel die Besinnung verloren hatte;
Ihre eigne Besinnung bewahrend,
Den nahen Untergang befahrend,
Betrachtet' an des Verderbens Rand
Die Bimatochter der Sachen Stand.
Den Fürsten zu retten begierig,
Fand sie die Rettung schwierig.
Wie sie fort und fort die Güter
Sah entrollen dem Volkeshüter,
Sprach voll Bekümmernis jene

Zur edlen Wrihatsene,
Der Amme und Magd, der redebünd'gen,
Der treuen, ergebnen, geschäftekünd'gen:
'Wrihatsena, geh und hole
Zu unseres Königs Wohle
Hieher der Königsräte Chor,
Die in Unmut verliessen das Thor.
Jetzt oder nie muss enden
Des Nischaders Verblenden.'
So sprechend führte sie die Schar
Hinein wo der spielende König war.

Nyavedayad Bhīmasutā, Vākyam apratinandantam Damayantī punar vesma Nisamya satatam cākṣān

- 5 Nalam ca hrtasarvasvam Brhatsene, punar gaccha, Sūtam ānaya, kalyāni, Brhatsenā tu tac chrutvā Sūtam ānāyayāmāsa
- 10 Vārṣṇeyam tu tato Bhaimī Uvāca deśakālajñā Jānīṣe tvam yathā rājā Tasya tvam viṣamasthasya Yathā yathā hi nṛpatiḥ
- 15 Tathā tathāsya vai dyūte Yathā ca Puşkarasyākṣāḥ Tathā viparyayaś cāpi Suhṛtsvajanavākyāni Mama cāpi tathā vākyam
- 20 Nūnam manye na doşo 'sti Yatra me vacanam rājā Śaranam tvām prapannāsmi,

Zum Gatten trat die Widarberin, Und zeigt' ihm auf die Scharen hin, Doch nicht wandt' er dahin den Sinn; Er gab keinen Blick und gab kein Wort, Und spielte mit dem Bruder fort. Die verstummenden flehenden, Nicht beachtet sich sehenden. Gingen hinaus mit Furcht und Graus Verlassend ihres Königes Haus. Und Damajanti auch ging grauend, Den spielwahnsinnigen Gatten schauend. Aber hörend, wie immerfort Rollten die feindlichen Würfel dort, Die ab von Nala sich wendeten, Die Güter zu Puschkara sendeten; Fürchtete sie, wie der Glücksturm schnaubte, Dass er die letzten Zweige raubte Dem wankenden Königsstamme, Also sprach sie zur Amme: 'Wrihatsene, geh abermals, Hole hieher den Fuhrmann Nals, Den Warschneja, die Not ist gross.'

na sa tat pratyanandata. bhartāram abhivīksya sā vrīditā praviveśa ha. Punyaślokaparānmukhān dhātrīm punar uvāca ha: Vārsneyam Nalasāsanāt mahat kāryam upasthitam. Damayantyāh prabhāsitam purusair āptakāribhih. sāntvayan ślaksnayā girā prāptakālam aninditā: samyagvrttah sadā tvayi. sāhāyyam kartum arhasi. Puskarenaiva jīyate, bhūyo rāgo 'bhivardhate; patanti vaśavartinah, Nalasyākşeşu dráyate. vathāvan na śrnoti ca nābhinandati mohitah. Naisadhasya mahatmanah, nābhinandati mohitah. sārathe kuru madvacah.

Als nun getreten ins Königsschloss
Warschneja der Rossebedenker,
Des Königes Wagenlenker,
Sprach die zeitortkundige
Widarbin, die süssmundige,
Zu ihm die schmeichelnden Worte so:
'Du des Zutrauns des Königs froh,
Ihm stets eine treue Stütze,
Sei nun in dieser Fährlichkeit ihm nütze.
Je mehr der König im Spiel verliert,
Die Spiellust ihm sich neu gebiert;
Und wie die Würfel nach Wunsch dem
Puschkara fallen,

Ist Nala's Unglück geprägt auf allen. Wie er der Freunde Rat nicht hörte, Hört er mich selbst nicht, der bethörte. Nicht glaub' ich es ist seine Schuld, Dass mich nicht hört der Fürst mit Huld; Es ist der Würfel Tücke, Oder was ihn sonst berücke. Doch ich flüchte zu dir, mein Hort, Wagenlenker, erfüll mein Wort!

Na hi me śudhyate bhāvaḥ, Nalasya dayitān aśvān Idam āropya mithunam Mama jñātiṣu nikṣipya

- 5 Aśvāmś cemān yathākāmam Damayantyās tu tad vākyam Nyavedayad aśeṣeṇa Taiḥ sametya viniścitya Yayau mithunam āropya
- 10 Hayāms tatra vinikṣipya Indrasenām ca tām kanyām Āmantrya Bhīmam rājānam Aţamānas tato 'yodhyām Rtuparņam sa rājānam
- 15 Bhṛtim copayayau tasya

kadācid vinased api.
yojayitvā manojavān
Kundinam yātum arhasi.
dārakau syandanam tathā
vasa vānyatra gaccha vā.
Vārṣṇeyo Nalasārathiḥ
Nalāmātyeṣu mukhyaśaḥ.
so 'nujñāto mahīpate
Vidarbhāms tena vāhinā.
sūto rathavaram ca tam
Indrasenam ca bālakam
ārtaḥ śocan Nalam nṛpam
jagāma nagarīm tadā.
upatasthe suduḥkhitaḥ
sārathyena mahīpateḥ.

Iti Nalopākhyāne 'stamah sargah.

# Brhadaśva uvāca:

Tatas tu yāte Vārṣṇeye Puṣkareṇa hṛtam rājyam 20 Hṛtarājyam Nalam rājan Dyūtam pravartatām bhūyaḥ, Punyaślokasya divyatah yac cānyad vasu kimcana. prahasan Puskaro 'bravīt: pratipāņo 'sti kas tava?

Mein Herz bangt jede Stunde,
Ganz gehe der König zugrunde.
Nimm Punjasloka's Leibgespann,
Das noch Puschkara nicht gewann,
Die gedankenwetteilenden Rosse,
Und führ mir aus diesem Schlosse,
Eh wir alle darin verdarben,
Mein Kinderpaar gen Widarben.
Grüsse mir dort die Bekannten,
Und wenn du meinen Verwandten
Hast meine beiden Sprosse,
Auch Nala's Wagen und Rosse,
Übergeben, so wohne dort,
Oder wenn du willst so wandre fort.'
Da brachte das Damajantiwort

Warschnejas der Wagenlenker
Zur Kunde der Wohlbedenker,
Und als von Nala's Räten
Jedweder ihm beigetreten,
Nahm er das Kinderpaar und fuhr
Zur Widarbaflur.
Dort die Kinder vom Wagen hebend,
Auch Ross' und Wagen übergebend,
Dem Könige Bima seinen Gruss
Entrichtend, wandert' er fort zu Fuss,
Um Nala's Schicksal sich kränkend.
Dann nach Ajodia lenkend,
Kam er zum Könige Ritupern,
Und verdang sich als Fuhrmann beim neuen
Herrn.

## Neunter Gesang.

Warschnejas war über Berg und Thal, Da ward dem spielenden König Nal Von Puschkara abgewonnen das Reich, Und alles andere Gut zugleich. Wie er des Reichs beraubt ihn sah, Anredet' ihn lächelnd Puschkara:
'Soll weiter das Spiel uns ergetzen,
Welches Pfand hast du zu setzen?
Damajanti nur noch ist dein,
All dein anderes Gut ist mein;

Śiṣṭā te Damayanty ekā, Damayantyāḥ paṇaḥ sādhu Puṣkareṇaivam uktasya Vyadīryateva hṛdayan,

- 5 Tatah Puşkaram ālokya Utsrjya sarvagātrebhyo Ekavāsā hy asamvītah Niścakrāma tato rājā Damayanty ekavastrātha
- 10 Sa tayā bāhyatah sārdham Puşkaras tu mahārāja Nale yah samyag ātişthet, Puşkarasya tu vākyena Paurā na tasya satkāram
- 15 Sa tathā nagarābhyāse
  Trirātram uşito rājā
  Pīḍyamānaḥ kṣudhā tatra
  Prātiṣṭhata tato rājā,
  Kṣudhayā pīḍyamānas tu
- 20 Apaśyac chakunān kāmścid Sa cintayāmāsa tadā Asti bhakṣyo mamādyāyam, Tatas tān paridhānena

Wohlan! wenn du meinst, es sollen Um Damajanti die Würfel rollen.' Als Puschkara die Worte sprach, Punjasloka's Herz vor Weh zerbrach, Er konnte kein Wort erwidern, Aber von seinen Gliedern Zog er - indem einen Blick voll Gram Er warf auf den Bruder - zog er und nahm Allen Schmuck und alles Geschmeide; Und in einem einzigen Kleide Ging er, ein nackter, leerer, Seiner Freunde Gramvermehrer, Der edle König ging hinaus, Verlassend ein endlos reiches Haus. Und Damajanti in Einem Kleid Ging ihm nach im Leid. Da ward von beiden eine Nacht Zusammen draussen zugebracht. Puschkar auf allen Stufen Der Stadt liess dann ausrufen: Wer den König Nal aufnimmt,

sarvam anyaj jitam mayā. vartatām yadi manyase. Punyaślokasya manyunā na cainam kimcid abravīt. Nalah paramamanyuman bhūşanāni mahāyaśāh suhrcchokavivardhanah tyaktvā suvipulām śriyam. gacchantam prathato 'nvagāt. trirātram Naisadho 'vasat. ghoşayamasa vai pure: sa gacched vadhyatām mama. tasya vidvesanena ca krtavanto Yudhişthira. satkārārho na satkṛtaḥ jalamātreņa vartayan phalamūlāni karşayan Damayantī tam anvagāt. Nalo bahutithe 'hani dhiranyasadráacchadan. Nişadhādhipatir balī: vasu cedam bhavişyati. vāsasā sa samāvrņot.

Ist von mir dem Tode bestimmt. Und fürchtend Puschkara's Gebot Und seinen Zorn, in dieser Not Durfte niemand die Verirrten Aufnehmen noch bewirten. So in der Nachbarschaft der Stadt, Von nichts als seinem Kummer satt, Unteilhaft gastlicher Rechte, Verweilte der König drei Nächte. Darauf dann, Hunger und Kummer habend, Beeren pflückend und Wurzeln grabend, Ging hin der König im Ungemach, Und Damajanti ging ihm nach. Aber nach manchem Tage, Da er trug des Hungers Plage, Sah er ein Paar Vögel sitzen Mit goldenen Flügelspitzen. Da dachte der König bei deren Gewahrung: Die sind mir heute bestimmt zur Nahrung! Und über sie mit schneller Hand Warf er sein einziges Leibgewand,

Tasya tad vastram ādāya Utpatantah khagā vākyam Drstvā digvāsasam bhūmau Vayam akṣāh sudurbuddhe

- 5 Āgatā, na hi nah prītih Tān samīkṣya gatān akṣān Punyaślokas tadā rājan Yeṣām prakopād aiśvaryāt Prāṇayātrām na vindeyam
- 10 Yeşām kṛte na satkāram Ta ime śakunā bhūtvā Vaiṣamyam paramam prāpto Bhartā te 'ham; nibodhedam Ete gacchanti bahavaḥ
- 15 Avantim Rkşavantam ca Eşa Vindhyo mahāśailah Āśramāś ca maharşīņām Eşa panthā Vidarbhāņām, Atah param ca deśo 'yam
- 20 Etad vākyam Nalo rājā

Als ein Netz, sie zu fangen. Aber die Geflügelten schwangen Sich empor in die Lüfte Mit der Hülle seiner Hüfte. Und ihn den nackten sehend Traurig am Boden stehend, Riefen sie nieder zum Rossebänd'ger: 'Wir sind die Würfel, Unverständ'ger! Die zu dir sind gekommen, Aufdass dir das Kleid sei genommen. Denn es war' uns herzlich leid, Wenn du gingest davon mit einem Kleid.' Als Nal sich die Würfel entgangen sah, Zu Damajanti sprach er da: 'Die, durch deren Hass und Grimm Ich aus dem Reich gefallen so schlimm, Dass ich nicht finde den Unterhalt, In des Hungers, des Kummers Gewalt; Die, um deren kein Nischader auch Mir durft' erweisen gastlichen Brauch, Die sind nun als Vögel zu mir gekommen, Haben mir, Ärmste! das Kleid genommen. Ich, der ins Elend gegangene, Der von Mühsal umfangene,

sarve jagmur vihāvasā. etad āhus tato Nalam sthitam dinam adhomukham: tava vāso jihīrsavah savāsasi gate tvayi. ātmānam ca vivāsasam Damayantim athabravit: pracyuto 'ham anindite duhkhitah kşudhayanvitah, akurvan mayi Naişadhāh, vāso 'py apaharanti me. duhkhito gatacetanah vacanam hitam ātmanah. panthāno Daksināpatham samatikramya parvatam. Payosni ca samudragā bahumulaphalanvitah. asau gacchati Kosalān, daksine Daksināpathah. Damayantīm samāhitah

Von Jammer sinnberaubte, Mit kummergesenktem Haupte, Ich dein Gatte, o Schön' und Kluge, Höre von mir dies Wort mit Fuge; Hier diese vielen Pfade Führen zum Südgestade, Ueber Awanti hingewandt, Und über das Gebirg Rickschawant. Das aber ist Windia's Bergesabhang, Und Pajoschni's Wogengang, Mit den heiligen Waldesklausen, Wo die frommen Einsiedler hausen. Doch hier der Pfad zu deiner Hand Führt ins Widarbaland. Wir stehn am Scheidewege, Schönste, das überlege! Hier dieser Pfad zu deiner Hand Führt ins Widarbaland, Wo einst in Lust du gewohnet, Und noch dein Vater thronet Im unverlorenen Reiche, Das bedenk, o Sondergleiche! Also deutend auf und nieder, Und anhebend wieder und wieder,

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

Uvācāsakṛd ārto hi Tatah sā bāspakalayā Uvāca Damayantī tam Udvepate me hṛdayam,

- 5 Tava pārthiva sankalpam Hṛtarājyam hṛtadravyam Katham utsṛjya gaccheyam Śrāntasya te kṣudhārtasya Vane ghore mahārāja
- 10 Na ca bhāryāsamam kimcid Auşadham sarvaduḥkheşu,

Evam etad yathāttha tvam, Nāsti bhāryāsamam mitram,

15 Na cāham tyaktukāmas tvām, Tyajeyam aham ātmānam

Yadi mām tvam mahārāja Tat kimartham Vidarbhānām

20 Avaimi cāham nṛpate:
Cetasā tv apakṛṣṭena
Panthānam hi mamābhīkṣṇam
Atonimittam śokam me

Sprach Nal, indem er sich wandte Betrübt zu Damajante. Aber die Brust von Schluchzen beklommen, Und das Auge von Thränen umschwommen, Sprach der erblassende Schönheitstrahl Damajanti zum Gemahl: 'Mir zittert das Herz, Und meine Glieder sinken vor Schmerz, Wie mein Sinn überleget, O Fürst, was dich beweget. Des Reiches beraubt, Des Glückes entlaubt, Nackt, o du Krone der Fürsten, Dem Hunger geweiht und dem Dürsten: Wie sollt' ich in Wald und Heiden Dich verlassen und scheiden? Dich ermüdeten, lechzenden, Nach jenem Verlornen ächzenden, Dich im wilden Wald und im Missgeschick Will ich trösten mit meinem Blick. Denn es gibt keine so Geist und Leib

Bhaimīm uddisya, Bhārata.
vācā duḥkhena karsitā
Naisadham karuṇam vacaḥ:
sīdanty aṅgāni sarvasaḥ
cintayantyāḥ punaḥ punaḥ.
vivastram kṣucchramānvitam
aham tvām nirjane vane?
cintayānasya tat sukham
nāsayiṣyāmy aham klamam.
vidyate bhiṣajām matam
satyam etad bravīmi te.
Nala uvāca:

vam, Damayanti sumadhyame:
ram, narasyārtasya bheṣajam.
tvām, kimartham bhīru śankase?
ma caiva tvām anindite.
Damayanty uvāca:

na vihātum ihecchasi, panthāh samupadiśyate? na tu mām tyaktum arhasi, mām tyajethā mahīpate. ākhyāsi ca narottama, vardhayasy amaropama.

Stärkende Arzenei wie ein Weib.'
Nala:

'Das ist alswie du sagest,
Damajanti, wie schlank du ragest!
Es gibt für eines Betrübten Leib
Kein Heilmittel wie ein geliebtes Weib.
Auch will ich dich nicht verlassen,
Wie kann der Zweifel dich fassen?
Mein Leben verliess' ich eben
Leichter als dich, mein Leben!'

Damajanti:

'Wenn du nicht in Wald und Feld
Mich willst verlassen, o Weltenheld,
Warum zeigst du grade
Mir nach Widarba die Pfade?
Ich vergeh' o mein Lebenslicht,
O verlass mich nicht!
Wie könntest du mich verlassen,
Ohne dich selber zu hassen!
Was zeigst du, o König edel und bieder,
Mir die Pfade wieder und wieder,

Yadi cāyam abhiprāyas Sahitāv eva gacchāvo Vidarbharājas tatra tvām Tena tvam pūjito rājan

5

tava: jňātīn vrajed iti, Vidarbhān yadi manyase. pūjayişyati mānada. sukham vatsyasi no grhe.

Iti Nalopākhyāne navamah sargah.

#### Nala uvāca:

Yathā rājyam tava pitus Na tu tatra gamişyāmi Katham samrddho gatvāham

- 10 Paricyuto gamişyami Iti bruvan Nalo rājā Santvayamasa kalyanim Tāv ekavastrasamvītāv Kautpipāsāparisrāntau
- 15 Tām sabhām upasamprāpya Vaidarbhyā sahito rājā Sa vai vivastro vikato Damayantyā saha śrāntah Damayanty api kalyani

tathā mama na samśayah. vişamasthah kathamcana. tava harsavivardhanah tava śokavivardhanah? Damayantim punah punah vāsaso 'rdhena samvrtām. atamānāv itas tatah sabhām kāmcid upeyatuh. tadā sa Nişadhādhipah nisasāda mahītale. malinah pāmsugunthitah susvāpa dharanītale. nidrayāpahrtā tatah

Und machst dadurch, o göttergleicher, Mein Herz an Schmerzen reich und reicher. Wenn du den Rat dir hast ausersehn: 'Sie soll zu ihren Verwandten gehn!' O so lass uns ungepeinigt Nach Widarba gehn vereinigt. Der Widarbafürst, mein Vater, Wird ein Retter dir sein und Rater, Und geehrt unter seinem Dach Wirst du wohnen ohn' Ungemach.'

Nala:

'Deines Vaters Herrschaft ist meine, Ich zweifle nicht, o fleckenreine! Dennoch, dem Elend verfallen,

Kann ich dahin nicht wallen. Ein mächtiger, reicher, hehrer, Deiner Freude Vermehrer, Der ich von dort gegangen, Wie sollt' ich nun hingelangen, Ein nackter, blosser, leerer, Deines Kummers Mehrer! Lieber lass uns, o Schönheitstrahl, Einsam schweifen durch Berg und Thal, Lebend von Luft und Taue, Wo unser Elend schaue Nur der Mond und die Sonne, Die einst geschaut unsre Wonne.'

#### Zehnter Gesang.

So sein reizendes Ehgemahl Beschwichtigend, sprach König Nal, Tröstend die furchtgeschreckte, Vom halben Gewand bedeckte. Die schlang die Hälfte ihres Kleides Um den Genossen ihres Leides. So von Einem Gewand umfangen, Kamen die beiden gegangen,

Von Durst und Hunger ermattet, Zu einer Hütte waldumschattet; Da sanken sie an den Boden hin, König Nal und die Widarberin. Der nackte, staubbedeckte, Verbannte König streckte Sich ohne Pfühl hin und entschlief. Und Damajanti auch sank tief

Sahasā duḥkham āsādya Suptāyām Damayantyām tu Śokonmathitacittātmā Sa tad rājyāpaharaṇam

- 5 Vane ca tam paridhvamsam Kim nu me syād idam kṛtvā Kim nu me maranam śreyah Mām iyam hy anuraktaivam Madvihīnā tv iyam gacchet
- 10 Mayi nihsamsayam duhkham Utsarge samsayah syat tu Sa viniscitya bahudha Utsargam manyate sreyo Na caisa tejasa sakya
- 15 Yaśasvinī mahābhāgā
  Evam tasya tadā buddhir
  Kalinā duştabhāvena
  So 'vastratām ātmanaś ca
  Cintayitvādhyagād rājā
- 20 Katham vāso vikarteyam Vicintyaivam Nalo rājā Paridhāvan natha Nala Āsasāda sabhoddeśe Tenārdham vāsasaś chittvā

Aus dem Kummer in den Schlummer. Da ward das Herz vom Kummer Dem schlafenden König also schwer, Dass er nicht schlafen konnte mehr. Denkend der Herrschaft Entkleidung, Von seinen Freunden die Scheidung, Durch die Wälder diese Irrung, Geriet sein Sinn in Verwirrung. 'Was ist's wenn dieses ich fasse? Und was wenn ich es lasse? Ist es besser zu sterben, Oder in Schmach zu verderben? Und auch diese mir geweihte Leidet Not an meiner Seite. Getrennt von mir, sie käme mit Glück Vielleicht zu ihren Verwandten zurück. Vereint mit mir, ihr Unglück ist entschieden, Und möglich ist ihr Wohl, von mir ver-Also da er sann und sann, [mieden.' Überlegt' und erwägte, begann

sukumārī tapasvinī. Nalo rājā višām pate na sma śete vatha pura. suhrttyāgam ca sarvaśah prekşya cintām upeyivān: kim nu me syad akurvatah? parityāgo janasya vā? duhkham apnoti matkrte, kadācit svajanam prati. iyam prāpsyaty anuvratā, vindetāpi sukham kvacit. vicārya ca punah punah Damayantyā narādhipah: kaiścid dharsayitum pathi madbhakteyani pativratā. Damayantyām nyavartata Damayantyā visarjane. tasyāś cāpy ekavastratām vastrārdhasyāvakartanam. na ca budhyeta me priyā? sabhām paryacarat tadā. itas cetas ca Bharata vikośam khadgam uttamam. nivasya ca parantapah

Der König den Gedanken zu fassen, Damajanti zu verlassen. Die feste, herrliche, hohe Kann keine niedrige, rohe Feindliche Hand gefährden, Wohin sie auch geh' auf Erden. Ihre Gefahr ist nur gefunden, Wo meinem Unheil sie ist verbunden. So, von Kali verblendet, War sein Gemüt zur Gattinflucht gewendet. Doch sehend, wie von Kleidern er keines, Sie aber trug nur eines, Wollt' er von ihr nicht scheiden, Ohn' ihr des Kleides Hälfte abzuschneiden. 'Doch wie geh' ich dabei zu Werke, Dass meine Liebste nicht es merke?' So denkend schritt er leise Um die Hütte im Kreise, Da fand er ohne Scheide Ein Schwert mit verrosteter Schneide,

Suptām utsrjya Vaidarbhīm Tato nivrttahrdayah Damayantīm tadā drstvā Yām na vāyur na cādityah

- 5 Seyam adya sabhāmadhye Iyam vastrāvakartena Unmatteva varārohā Katham ekā satī Bhaimī Cariṣyati vane ghore
- 10 Ādityā Vasavo Rudrā Rakṣantu tvām māhābhāge, Evam uktvā priyām bhāryām Kalināpahṛtajñāno Gatvā gatvā Nalo rājā
- 15 Ākṛṣyamāṇaḥ Kalinā
  Dvidheva hṛdayam tasya
  Doleva muhur āyāti
  Avakṛṣṭas tu Kalinā
  Suptām utsṛjya tām bhāryām
- 20 Naştātmā Kalinā sprstas Jagāmaikām vane śūnye

Iti Nalopākhyāne daśamah sargah.

prādravad gatacetanah. punar agamya tam sabham ruroda Nisadhādhipah: purā paśvati me privām śete bhūmāv anāthavat. samvītā cāruhāsinī katham buddhvā bhavişyati? mayā virahitā śubhā mrgavyālanisevite? Aśvinau samarudgaņau dharmeņāsi samāvrtā. rūpeņāpratimām bhuvi Nalah prātisthad udvatah. punar eti sabhām muhuh, sauhrdenāvakrayate. duhkhitasyābhavat tadā, yāti caiva sabhām prati. mohitah pradravan Nalah vilapya karunam bahu. tat tad viganayan nrpah bhāryām utsrjya duhkhitah.

Damit er des Kleides Hälft' abschnitt, Und bekleidete sich damit; Dann entwich er, sinnlos vor Leid, Von der schlafenden Widarbamaid. Doch mit umgekehrtem Herzen Kam er zurück mit Schmerzen, Und schauend das schlafende Bimakind, Weinte der Nischadafürst gelind: 'Die nie der Wind hat berühret, Die nie die Sonn' hat gespüret, Meine Liebste zarter Geberde Liegt in der Hütte hier auf harter Erde! Mit abgeschnittnem Gewande, Gleich einer Tollen im Lande: Wie wird ihr, die voll Liebreiz lacht, Zu Mute sein wann sie erwacht! Die Bimatochter voll Huld und Zier, Wie wird sie allein, verlassen von mir, Wandeln im Walde, dem grausenden, Dem Löwen-Drachen-behausenden! O die Götter der Erd' und der Lüfte,

Die Geister der Höhn und Klüfte, Müssen beschirmen deine Jugend, Du bist beschützt durch deine Tugend.' So sprechend, verliess sein teures Gemahl, Den unvergleichlichen Schönheitstrahl, König Nal, dem Kali den Sinn entwandte, Indem er verzweifelnd von hinnen rannte. Immer gehend und gehend, der Volksbefrieder, Lenkt immer und immer zur Hütte wieder, Von Kali hinwegbetrogen, Von Liebe zurückgezogen. Doppelt war gleichsam sein Herz, Das bewegte von Schmerz, Gleich einem Pendel sich schwingend, Von und zu der Hütte dringend; Bis nun von Kali ganz bethört, Er hinwegrannte sinnverstört, Die schlafende Gattin verlassend. Zitternd, wankend und erblassend, Kläglich stöhnend um sein Lieb, Das im wilden Walde verlassen blieb.

# Brhadaśva uvāca:

Apakrānte Nale rājan Abudhyata varārohā Apaśyamānā bhartāram

- 5 Prākrośad uccaih saintrastā Hā nātha hā mahārāja Hā hatāsmi vinastāsmi Nanu nāma mahārāja Katham uktvā tathā satyam
- 10 Katham utsrjya gantāsi Viśeṣato 'napakṛte Śakyase tā giraḥ samyak Yās teṣām lokapālānām Nākāle vihito mṛtyur
- 15 Yatra kāntā tvayotsrstā Paryāptah parihāso 'yam Bhītāham atidurdharsa, Drsyase drsyase rājan, Āvārya gulmair ātmānam,
- 20 Nṛśamsam bata rājendra, Vilapantīm samāgamya Na śocāmy aham ātmānam

Damayantī gataklamā samtrastā vijane vane. śokaduhkhasamanvitā mahārājeti Naisadham. hā svāmin kim jahāsi mām? bhītāsmi vijane vane. dharmajñah satyavāg asi? suptām utsrjya mām gatah? dakṣām bhāryām anuvratām, parenāpakrte sati? kartum mayi, nareśvara, samnidhau kathitāh purā? martyānām puruşarşabha, muhūrtam api jīvati. etāvān puruşarşabha, darśayātmānam īśvara. neşa drşto 'si Naişadha kim mām na pratibhāşase? yan mām evamgatām iha nāśvāsayasi pārthiva. na cānyad api kimcana,

# Elfter Gesang.

Als nun gegangen der König Nal, Erwachte sein schlummerndes Ehgemahl, Damajanti alleine Schauernd im öden Haine. Ihre Blicke suchten den Gatten Da wo sie ihn verlassen hatten, Und wie sie ihn da nicht entdeckten, Sanken die ahnunggeschreckten; Aber furchtsam, mit lautem Munde Rief sie 'o König!' in die Runde. [Hort, 'Mein Herr, mein Fürst, mein Schutz, mein Was verlässest du mich an diesem Ort? Ich bin tot, von Furcht vernichtet, Im Wald, der um mich sich verdichtet. Bist du, o feindebefehdender Fürst, nicht ein wahrheitredender? Wie denn hast du, was du gesprochen, Mich im Schlaf verlassend, gebrochen! Wo bist du? wo gehst du? o komm, o bleib! Was verlässest du dein rechtes Weib? Willst du fremde Verbrechen

An der schuldlosen rächen? Gedenke, was du mir, o gerechter, Gesprochen im Beisein der Weltenwächter! Wie kannst du, mein König und mein Ge-Mich lassen in dieser Todesqual! Man stirbt nicht ohne Verhängnis, Das fühl' ich in dieser Bedrängnis, Da ich, verlassen von deinem Blick, Mein Fürst! noch leb' einen Augenblick. Es ist ein Scherz, den du treibest, Mein Liebster! sprich wo du bleibest? Es ist ein Scherz; o treibe Nicht solchen Scherz mit deinem Weibe. Ich bin furchtsam, o starker Krieger, Zeige dich mir, o Feindbesieger! Ja du zeigest dich, du zeigest -Sage, mein Fürst, wo du schweigest? Wo du im Busch dich versteckest, Dass du mich neckest, mich erschreckest! Und hast du böslich mich verlassen, Und kommst nicht, tröstend die Hand mir zu fassen,

Katham tu bhavitāsy eka
Katham nu rājams tṛṣitaḥ
Sāyāhne vṛkṣamūleṣu
Tataḥ sā tīvraśokārtā
5 Itaś cetaś ca rudatī
Muhur utpatate bālā

- 5 Itas cetas ca rudatī Muhur utpatate bālā Muhur ālīyate bhītā Atīva sokasamtaptā Uvāca Bhaimī niḥsvasya
- 10 Yasyābhiśāpād duḥkhārto Tasya bhūtasya no duḥkhād Apāpacetasam pāpo Tasmād duḥkhataram prāpya Evam tu vilapantī sā
- 15 Anveşamāņā bhartāram Unmattavad Bhīmasutā Hāhā rājan niti muhur Tām krandamānām atyartham Karuņam bahu śocantīm
- 20 Sahasābhyāgatām Bhaimīm Jagrāhājagaro grāho Sā grasyamānā grāheņa

So klag' ich um mich selber nicht, Und um nichts das mir gebricht; Doch du allein, wie wird dir's sein? Mein Fürst! ich klag' um dich allein. Hungrig, durstig, müd' am Abend, Baumeswurzeln zum Pfühle habend, Mein Geliebter! wie wird dir's gehn, Wo deine Augen mich nicht sehn, Und ich dir werde vor'm Geiste stehn!' So die von scharfem Weh zerfleischte, Die bald verstummte bald kreischte, Die in Schmerzensglut entbrannte Umirrende Damajante; Die bald sinkend erschlaffte, Bald jammernd auf sich raffte, Mit halbem Gewand sich verhüllte, Den Wald mit Klagen erfüllte. Als sie geächzt und gedröhnet, Geschluchzt und ausgestöhnet, Sprach mit gattenergebnem Sinn, Weinend, seufzend, die Widarberin: 'Durch welches Wesens Feindschaft und Neid iti tvām nrpa socimi. ksudhitah śramakarşitah mām apaśyan bhavişyasi? pradīpteva ca manyunā paryadhāvata duhkhitā. muhuh patati vihvalā, muhuh krośati roditi. muhur nihśvasya duhkhitā rudaty atha pativratā: duhkham vindati Naisadhah, duhkham apy adhikam bhavet. ya evam krtavān Nalam, jīvatv asukhajīvikām. rājno bhāryā mahātmanah vane śvapadasevite vilapantī tatas tatah itas cetas ca dhavati. kurarīm iva vāśatīm vilapantīm muhur muhuh abhyāśaparivartinīm mahākāyah kşudhānvitah. śokena ca pariplutā

Der Nischaderfürst erfuhr dies Leid, Demselbigen Wesen geschehe Ein grössres als unser Wehe! Durch wessen Bosheit verwandelt, Der schuldlose so gehandelt, Der leide schärfere Schmerzen Als die in meinem Herzen!' So den Feinden ihres Gatten fluchend, Die treue Gattin, den Gatten suchend, Irrte durch des Waldes Grausen, Wo die wilden Tier' und Menschen hausen, Die sinnberaubte Bimamaid, Immer neu aufseufzend vor Leid, 'Ach, ach mein König' girrend, So rannte sie walddurchirrend. Diese jammernde, ächzende, Wie die Rohrdommel krächzende, Klagende stöhnend in einem fort, Fing im Walde an einem Ort. Eine hungernde lauernde lange Ungeheuere Schlange. Vom Drachenleib umringelt,

Nātmānam socati tathā Hā nātha mām iha vane Grāheņānena vijane Katham bhavişyasi punar

- 5 Śāpān muktah punar labdhvā Śrāntasya te kṣudhārtasya Kah śramam rājaśārdūla Tatah kaścin mṛgavyādho Ākrandamānām samśrutya
- Tām tu dṛṣṭvā tathā grastām Tvaramāno mṛgavyādhaḥ Mukhatah pāṭayāmāsa Nirviceṣṭam bhujamgam tam Mokṣayitvā sa tām vyādhaḥ
- 15 Samāśvāsya kṛtāhārām Kasya tvam mṛgaśāvākṣi, Katham cedam mahat kṛcchram Damayantī tathā tena Sarvam etad yathāvṛttam
- 20 Tām ardhavastrasamvītām
  Sukumārānavadyāngīm
  Arālapakṣmanayanām
  Lakṣayitvā mṛgavyādhaḥ
  Tām evam ślakṣṇayā vācā

Vom Verderben umzingelt, Klagte sie nicht so sehr um sich, Als o Nischadafürst um dich: 'O König! mir verschlungenen, Von der Schlange bezwungenen, Verlorenen im Waldgeschilfe, Was eilst du mir nicht zu Hilfe? O König! wie wird dich's kränken, Wann du wirst mein gedenken, Wie du heut mich verlassen hast In unwirtlicher Waldesrast, Wann du, dem Fluch entronnen, Dich und das Reich einst wieder hast gewon-Doch es hörte die klagende Magd [nen!" Ein walddurchwandernder Mann der Jagd, Der, auf den Ruf herbeigedrungen, Sie sehend von der Schlang' umrungen, Sich anstellte in Eile Und, zielend mit scharfem Pfeile, Den Drachen zu Boden streckte

yathā śocati Naisadham: grasvamānām anāthavat kimartham nānudhāvasi? mām anusmṛtya Naisadha buddhim ceto dhanani ca? pariglānasva Naisadha nāśayişyati te 'nagha? vicaran gahane vane javenābhisasāra ha. urageņāyatekşaņām samabhikramya vegatah śastrena niśitena ca. viśasya mrgajīvanah prakşālya salilena ca atha papraccha Bhārata: katham cābhyāgatā vanam? prāptavaty asi bhāvini? prcchyamānā viśām pate ācacakṣe 'sya Bhārata. pīnaśronipayodharām pūrņacandranibhānanām tathā madhurabhāsinīm kāmasya vaśam īyivān. lubdhako mrdupūrvayā

Und lös'te die schöne Erschreckte. Aus der Umschlingung sie entstrickend, Mit Flut sie waschend, mit Speis' erquickend, Befragt' er sie mit Staunen: 'Wer, Rehauge! bist du, wo kommst du her? Wie kamst du in diese Öde. In diese Gefahr, die schnöde? Und Damajanti mit süssem Mund That ihm ihre Geschichte kund. Sie nun sehend in halber Hülle, Mit der Brüst' und der Hüften Fülle, Die gliederzart-wuchsrichtige, Vollmondangesichtige, Gewölbtaugenbrauenbogige, Sanftlächelredewogige, Fiel er, der Weidmann, durch so viel Zierde In die Schlingen der Begierde. Die Königstochter, das Königsweib, — Der Unreine begehrte ihren Leib: Es versuchte sie der Schlimme

Sāntvayāmāsa kāmārtas,
Damayanty api tam dustam
Tīvrarosasamāvistā
Sa tu pāpamatih ksudrah
5 Durdharsām tarkayāmāsa
Damayantī tu duhkhārtā
Atītavākpathe kāle
Yathāham Naisadhād anyam
Tathāyam patatām ksudrah
10 Uktamātre tu vacane

tad abudhyata bhāvinī. upalabhya pativratā prajajvāleva manyunā. pradharṣayitum āturaḥ dīptām agniśikhām iva. patirājyavinākṛtā śaśāpainam ruṣānvitā: manasāpi na cintaye, parāsur mṛgajīvanaḥ tathā sa mṛgajīvanaḥ agnidagdha iva drumaḥ.

Vyasuh papāta medinyām agnidagdha iva Iti Nalopākhyāna ekādasah sargah.

## Brhadaśva uvāca:

Sā nihatya mṛgavyādham

15 Vanam pratibhayam śūnyam
SimhadvīpiruruvyāghraNānāpakṣigaṇākīrṇam
ŚālaveṇudhavāśvatthaArjunāriṣṭasamchannam

20 JambvāmralodhrakhadiraPadmakāmalakaplakṣa-

pratasthe kamalekşanā
jhillikāgaņanāditam
mahişarkşagaņair yutam
mlecchataskarasevitam
tindukengudakimsukaih
syandanais ca sasālmalaih
sālavetrasamākulam
kadambodumbarāvytam
nyagrodhais ca samākulam

Mit frechem Blick und mit liebkosender Stimme.

Badaribilyasamchannam

Wie den Niedern begriff die Hohe, Schlug ihr aus den Augen des Zornes Lohe, Und ihre Wangen färbte röter Entrüstung gegen den Tieretöter. Doch, sehend die unbezwingbare, Und wollend das unerringbare, Der Frevler an sie rannte, Die wie ein helles Feuer brannte. Damajanti, in ihrer Brust Ihres Gatten und Reichs Verlust,
Da Reden zu versuchen
Zu spät war, hub sie jenem an zu fluchen:
'Sowahr ich keinen andern Mann
Als den Nischader denken kann,
So stürze dieser Wilderleger
Entseelt zu Boden, der Jäger!'
Das Wort war kaum gesprochen,
Da lag der Jäger gebrochen,
Hingestürzt vor des Fluches Flamme
Gleich einem vom Blitz getroffnen Stamme.

#### Zwölfter Gesang.

Als sie dem Schützen den Tod gegeben,
Der von der Schlang' errettet ihr Leben,
Und den Tod ihrer Ehre drohte,
Schritt weiter die reizendlippenrote
Und gelangte nun tiefer hinein
In die einsamen Waldwüstenein,
Die vom Lüftezug durchklungenen,
Von Grillenheeren durchsungenen,

Von Löwen, Pardeln, Tigern durchbrüllten, Von Hirschen, Büffeln, Bären erfüllten, Von Geiern, Falken, Adlern durchstreiften, Von Dieben, Räubern, Mördern durchschweiften:

Wo Baum-Strauch-Gebüsche sich dichteten, Pflanzen-Kräuter-Gewächse sich schichteten, Laub-Ast-Gezweige sich rankten,

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

Priyālatālakharjūra-Nānādhātuśatair naddhān Nikuñjān parisainghuṣṭān Nadīḥ sarāinsi vāpīś ca

- 5 Sā bahūn bhīmarūpāms ca Palvalāni tadāgāni Sarito nirjharāms caiva Yūthaso dadrse cātra Mahisāms ca varāhāms ca
- 10 Tejasā yaśasā laksmyā Vaidarbhī vicaraty ekā Nābibhyat sā nrpasutā Dāruņām atavīm prāpya Vidarbhatanayā rājan
- 15 Bhartṛśokaparītāngī, Vyūḍhoraska mahābāho Kva nu rājan gato 'sīha Aśvamedhādibhir vīra Katham iṣṭvā naravyāghra
- 20 Yat tvayoktan naraśrestha Smartum arhasi kalyana Yac coktam vihagair hamsaih Matsamakṣam yad uktam ca

Und dunkle Schatten schwankten; Wo die zum Himmel geschwungenen, Von Metallen durchklungenen, Die Wohnung der Riesen und Zwerge, Sich erhoben die Berge. Viel seltsam zu schauende Klüfte, Flutdurchrauschte Felsenschlüfte, Ströme, Seen, Buchten und Grotten, Wilder Tiere und Vögel Rotten, Die undurchdringlichen Forste, Der Drachen und Greifen Horste, Die Ungetüme der Wildnis, Manch ungeheueres Bildnis, Die ragenden Bergeshäupter, Den fallenden Sturz gestäubter Wasser — mit unbewegtem Sinn Sah es und durchschritt es die Widarberin; Geschmückt mit Mut und Erhebung, Mit Demut und Ergebung, Mit steter Treu und reiner Zucht, Damajanti die den Gatten sucht.

harītakavibhītakaih; vividhān api cācalān, darīś cādbhutadarśanāh vividhāms ca mrgadvijān. Piśācoragarāksasān girikūţāni sarvaśah dadarśādbhutadarśanān. Vidarbhādhipanandinī rkşāms ca vanapannagān. sthityā ca parayā yutā Nalam anveşatī tadā. Bhaimí tatrátha kasyacit. bhartrvyasanapiditā vilalāpa suduhkhitā, śilātalam athāśritā: Naisadhānām janādhipa, tyaktvā mām vijane vane? kratubhir bhūridaksinaih mayi mithyā pravartase? matsamakşanı mahādyute vacanam pārthivarşabha. samīpe tava bhūmipa tad aveksitum arhasi.

Da gelangte die traurige stolze Zu einem schaurigen Holze, Und im Schirm einer Klippe Erschloss sie so zu Klagen ihre Lippe: 'O Nischadafürst, breitbrüstiger, Weitarmiger, kampfrüstiger, Wo bist du hin gegangen, mein Hort, Mich verlassend am einsamen Ort! Der du stets Opfer den Göttern brachtest, Sprich, ob du nicht unsern Bund bedachtest? Der du die heiligen Weda's lasest, O sprich, wie du dein Wort vergassest! Wie kannst du zu den Göttern beten, Die dich lehren dein Weib zu vertreten, Wie sie mich lehren meinem Gatten Zu folgen in des Todes Schatten! In Feindesblut Schwertröter. Willst du werden mein Töter? Was du mir hast versprochen, Warum hast du's gebrochen? Oder was hab' ich verbrochen,

Catvāra ekato vedāh Svadhītā manujavyāghra Tasmād arhasi satrughna Uktavān asi yad vīra

- 5 Hā vīra Nala nāmāham Asyām atavyām ghorāyām Bhakṣayaty eṣa mām raudro Aranyarāt kṣudhāviṣtaḥ, Na me tvad anyā kācid dhi
- 10 Tām rtām kuru kalyāņa
  Unmattām vilapantīm mām
  Īpsitām īpsito nātha
  Kršām dīnām vivarņām ca
  Vastrārdhaprāvrtām ekām
- 15 Yūthabhraşṭām ivaikām mām Na mānayasi mām ārya Mahārāja mahāraņye Damayanty abhibhāşe tvām, Kulašīlopasampanna
- 20 Nādya tvām pratipasyāmi Vane cāsmin mahāghore Sayānam upaviṣṭam vā Prasthitam vā narasreṣṭha

Dass du es hast gerochen? Bin ich nicht, o untadliger, Dein rechtes Weib, o du adliger! Sprich, warum du mich verstiessest, Da du anderes mir verhiessest! Oder sprich, wo du Lust nun geniessest, Da du mich im Kummer verliessest! Mein Nischader! wo gehst du hin? Dich ruft deine Widarberin. Sohn Wirasena's, ununterjochter, Dich ruft die furchtsame Bimatochter, Damajanti die blöde, O Nala! giebst du schnöde Ihr nicht Antwort in dieser Öde? Hier verschlingt mich der greulige, Der hungrige weitmäulige Wälderkönig, der Tiger; 0 eilst du nicht zu Hülfe mir, mein Krieger! Der sinnberaubten klagenden, Der gramgebrochnen verzagenden, Der verlangenden, o mein Verlangen!

sāngopāngāh savistarāh satvam ekam kilaikatah. satvam kartum nareśvara matsakāśe purā vacah. iştā kila tavānagha kim mām na pratibhāşase? vyāttāsyo dāruņākrtih kim mām na trātum arhasi? priyastīty abravīh sadā, puroktām bhāratīm nṛpa. bhāryām iştām narādhipa kim mām na pratibhāşase? malinām vasudhādhipa vilapantīm anāthavat harinim prthulocanam rudatīm arikarsana. aham ekākinī satī kim mām na pratibhāşase? cārusarvāngadarsana girāv asmin narottama simhavyäghranisevite sthitam vā Nisadhādhipa mama śokavivardhana.

Was kommst du nicht hergegangen? Der geblassten, gemagerten, Wegbestaubten, erdegelagerten, Mit halbem Gewand bekleideten, Verlassenen, ungeweideten, Gleich einem Lamm ohne Hirten, Gleich einem vom Rudel verirrten Hirschkalb, das aus grossen Augen blickt, Was siehst du nach mir nicht, die erschrickt! Ich rede nur zu dir allein Im einsamen Hain. Was stehest du mir nicht Rede? O du der Tugenden jede Zum Strauss gepflückt-Schmucktragender, Hochblickender, schlankragender, Allgliederschöngebildeter, Mein behelmter, beschildeter, Soll ich heute in Berg und Thal Dich nicht sehen, o König Nal, Sitzenden oder stehenden, Liegenden oder gehenden,

Kam nu prechāmi duhkhārtā Kaccid drstas tvayāranye Ko nu me kathayed adya Abhirūpam mahātmānam

- 5 Yam anveşasi rājānam Ayam sa iti kasyādya Aranyarād ayam śrīmāmś Śārdūlo 'bhimukho 'bhyeti, Bhavān mṛgāṇām adhipas,
- 10 Vidarbharājatanayām Niṣadhādhipater bhāryām Patim anveṣatīm ekām Āśvāsaya mṛgendreha, Athavāranyanṛpate
- 15 Mām khādaya mṛgaśreṣṭha, Śrutvāranye vilapitam Yāty etām svādusalilām Imam śiloccayam punyam Virājadbhir divispṛgbhir
- 20 Nānādhātusamākīrņam Asyāraņyasya mahatah Simhaśārdūlamātanga-Patatribhir bahuvidhaih

Dich, mein Geehrter, mein Ehrer, Meines Grames Vermehrer! Wen soll ich an mit der Frage gehn: Hast du den König Nal gesehn? Wer ist, der Kunde mir erteile, Wo mein Geliebter hier verweile? 'Der schöne, der hochgeherzte, Der feindestodumerzte, Den du suchest, der erlauchte, Der Lotosblumenkelchgeaugte, König Nala ist im Walde dort, Von wem hör' ich das Freundeswort! Hier der Forstkönig, der beglückte, Der mit den vier Zähnen geschmückte Tiger kommt gegen mich hergegangen, Zu ihm wend' ich mich ohne Bangen: 'Du bist der König des Wildes, Der Herrscher dieses Gefildes; Ich bin das Widarbakönigskind, Die Damajanti hochgesinnt, Das Weib des Nischaderfürsten,

tvadarthe śokakarsitā: samgatyeha Nalo nrpah? vane 'smin vişthitam nrpam paravyūhavināśanam? Nalam padmanibheksanam śrosyami madhuram giram? caturdamstro mahāhanuh vrajāmy enam aśankitā: tvam asmin kānane prabhuh, Damayantīti viddhi mām Nalasyāmitraghātinah. krpaņām sokakarsitām yadi drştas tvayā Nalah. Nalam yadi na samsasi, duhkhād asmād vimocaya. mamaişa mrgarāt svayam āpagām sāgaramgamām. śrngair bahubhir ucchritaih naikavarnair manoharaih vividhopalabhūsitam ketubhūtam ivotthitam varāharksamṛgāyutam samantād anunāditam

Des Waffen nach dem Blut der Feinde dür-Die dem Gemahl nachfragende, [sten! Not, Mühsal, Kummer tragende, Einsame, Tierfürst, tröste mich, Wenn du sahest den Nala, sprich! Oder wenn du mir, Herr im Wald, Nicht anzeigest den Nala bald, So verschlinge mich, edles Tier, Löse von meinem Gram mich hier! Doch hörend im Waldesschatten Meine Klag' um den Gatten, Schreitet der Tiere starker Vogt Hin nach dem Fluss, der zum Meere wogt. Hier aber den gipfelgeschmückten Haupt-himmelan-entrückten, Blütengebüschumkränzten, Sonnenstrahlenbeglänzten, Aus buntem Gestein gezimmerten, Von Metallen durchschimmerten, Löw-Elefanten gebärenden, Gefiederte Scharen nährenden,

Kimśukāśokabakula-Karņikāradhavaplakşaih Saridbhih savihamgābhih Girirājam imam tāvat

- 5 Bhagavan nacalaśrestha Śaranya bahukalyana Praname tvābhigamyāham, Rājňah snuṣām rājabhāryām Rājā Vidarbhādhipatih
- 10 Bhīmo nāma kṣitipatiś Rājasūyāśvamedhānām Āhartā pārthivaśreṣthaḥ Brahmanyaḥ sādhuvṛttaś ca Śīlavān vīryasampannaḥ
- 15 Samyag goptā Vidarbhāņām Tasya mām viddhi tanayām Niṣadheṣu mahārājaḥ Gṛhītanāmā vikhyāto Tasya rājñaḥ suto vīraḥ
- 20 Kramaprāptam pituh svam yo Nalo nāmārihā syāmah Brahmanyo vedavid vāgmī Yastā dātā ca yoddhā ca Tasya mām acalastrestha
- 25 Tyaktaśriyam bhartɨninām Anveṣamāṇām bhartāram Kham ullikhadbhir etair hi

Strome herniedergiessenden, Baumwuchs zum Himmel spriessenden, Dieses Waldes erhöhte Warte, Dieser Einöde grosse Standarte, Den König der Berge seh' ich ragen, Ihn will ich um meinen König fragen. O seliger Berg, lusttauender, Himmelgleich anzuschauender, Einsiedlerhort, o Beschützer, Gruss dir, du Weltbaustützer! Ich grüsse dich, ununterjochter, Ich dir nahend, die Königstochter, Die Königsbraut, die Königin, Wisse, dass ich die Damajanti bin! Mein Vater ist der Fürst der Widarben, Unter dem nicht die Völker darben. Bima, Herrscher auf weiten Rasten,

pumnāgair upasobhitam supuspair upasobhitam śikharaiś ca samākulam praksvāmi nrpatim prati: divyadarśana viśruta namas te 'stu mahīdhara. rājaputrīm nibodha mām Damayantīti viśrutām. pitā mama mahārathah cāturvarnyasya rakşitā kratūnām daksināvatām prthucārvancitekşanah satyayag anasuyakah prthuśrir dharmavic chucih nirjitārigaņah prabhuh, bhagavams tvām upasthitām. śvaśuro me narottamah Vīrasena iti sma ha. śrīmān satyaparākramah rājyam samanuśāsti ha Punyaśloka iti śrutah punyakrt somapo 'gnimān samyak caiva praśāsitā. viddhi bhāryām ihāgatām anāthām vyasanānvitām tam vai naravarottamam. tvavā śrngaśatair nrpah

Beschirmer aller vier Kasten, Der hochwagenfahrende, Feindschlagende, Reichbewahrende; Dessen Tochter dir nah' ich, o Bergeshaupt, Welcher ihr Gatte ward geraubt, Nal Punjasloka, Wirasenas Sohn, Der vom Vater empfing den Nischaderthron, Der fromme Wedakundige, Reinhandelnde, redemundige, Der Opfrer, der Geber, der Walter, Der Verfechter, der Erhalter: Von dem getrennt, vom Glück geschieden, Den Gatten suchend, ohne Frieden, Komm' ich zu dir in die Einsamkeit -O umschauender weit und breit Mit deiner Gipfel Tausenden, Hast du den hierum hausenden

Kaccid drsto 'calaśrestha Gajendravikramo dhīmān Vikrāntah sattvavān vīro Nisadhānām adhipatih

- 5 Kim mām vilapatīm ekām Girā nāśvāsayasy adya Vīra vikrānta dharmajña Yady asy asmin vane rājan Kadā susnigdhagambhīrām
- 10 Śrosyāmi Naisadhasyāham Vaidarbhīty eva vispastām Āmnāyasārinīm rddhām Bhītām āśvāsayata mām Iti sā tam giriśrestham
- 15 Damayantī tato bhūyo Sā gatvā trīn ahorātrān Tāpasāranyam atulam Vasisthabhrgvatrisamais Niyataih samyatāhārair
- 20 Abbhakşair vāyubhakşaiś ca Jitendriyair mahābhāgaiḥ Valkalājinasamvītair

Irgend, o höchster der Erdenvesten,
Nala gesehn, der Männer besten?
Den Elefantengewaltigen,
Weitarmigen, heldengestaltigen!
Mich klagen hörend, ununterjochter,
Was tröstest du mich nicht wie deine Tochter
Mit einem Worte väterlich:
Wo ist mein Gatte, mein Nala, sprich!
Mein Gatte, mein Held, mein Getreuer,
Mir über das Leben teuer,

vane 'smin dāruņe Nalah? dîrghabāhur amarşanah bhartā mama mahāyaśāh kaccid drstas tvayā Nalah? parvataśrestha vihvalam svām sutām iva duḥkhitām? satyasandha mahipate darśayātmānam ātmanā. jīmūtasvanasamnibhām vācam tām amrtopamām śubhām rājňo mahātmanah mama śokavināśinīm? nrpate dharmavatsala. uktvā pārthivanandinī jagāma diśam uttarām. dadarśa paramānganā divyakānanadarśanam tāpasair upaśobhitam damaśaucasamanvitaih pattrāhārais tathaiva ca svargamārgadidrksubhih munibhih samyatendriyaih.

Der nie den Schwur mir gebrochen,
Dem ewig mein Herz muss pochen,
Mein Herr, mein König, mein Gemahl,
In diesem Wald erschein, o Nal!
Wann hör' ich des Nischaderfürsten,
Wonach meine Ohren dürsten,
Die tief gezogene weiche,
Rollendem Donner gleiche,
Die meinem Herzen bekannte
Stimme so 'Damajante!'

# Dreizehnter Gesang.

Als sie so mit dem Berg gesprochen,
Die Königstochter, von Schmerz zerbrochen,
Durch Wälder sich fortbewegend,
Ging weiter in nördliche Gegend.
Da, nach drei Tag- und Nächten, schaute
Die Wirasenasohnestraute
Einen Hain ohne gleichen,
Von paradiesischen Eichen,
Den Blütengeheg' umgrenzte,
Und göttliches Licht beglänzte;

Wo die friedebelohnten
Büssungübenden wohnten,
Die frommen, sinnegezügelten,
Von Himmelschaulust beflügelten,
Gemässigten mässiger Nahrung,
Begabten mit Offenbarung,
Die alle Begierden meidenden,
Sich von sich selber scheidenden,
Von Luft und Tau sich weidenden,
In Baumrinden sich kleidenden.

Tāpasādhyuşitam ramyam Nānāmṛgagaṇair juṣṭam Tāpasaih samupetam ca, Subhrūh sukeśī suśroṇī

- 5 Varcasvinī supratisthā Sā vivešāśramapadam Yoşidratnam mahābhāgā Sābhivādya tapovrddhān Svāgatam ta iti proktā
- 10 Pujām cāsyā yathānyāyam Āsyatām ity athocus te, Tān uvāca varārohā: Tapasy agnişu dharmeşu Kuśalam vo mahābhāgāḥ
- 15 Tair uktā kuśalam bhadre Brūhi sarvānavadyāngi Drstvaiva te param rūpam Vismayo nah samutpannah, Asyāranyasya devī tvam
- 20 Asyāś ca nadyāh kalyāni?

Doch die mit reizenden Augenbraunen, Damajanti, gewahrt mit Staunen In der Wüste den Himmelsgarten, Geschmückt mit Blumen- und Pflanzenarten, Mit Blüt' und Frucht an Laub und Ästen, Bevölkert von der Tierwelt Gästen: Antelopen, Gasellen, Wandelnd am Rand der Quellen, Affen auf Zweigen sich schaukelnd Und Papageien gaukelnd: Dazwischen, die das alles pflegten, Sich die Einsiedler still bewegten. Aufatmete, die Brust erquickend, Die Königstochter dies erblickend. Die schöngewimperte, schöngehaarte, Die schöngehüftete, gliederzarte, Der strahlende Frauenedelstein Ging in den Kreis der Einsiedler ein. Ehrfurcht ihnen bezeugend. Den Leib in Demut beugend, Stand sie, und 'Heil dir zum Grusse' So von den reichen an Busse Willkommen geheissen allzugleich, Ward sie empfangen ehrenreich.

dadarśāśramamandalam śakhamrgaganayutam sā drstvaiva samāśvasat. sukucā sudvijānanā svasitāyatalocanā Vīrasenasutapriyā Damavantī tapasvinī. vinayāvanatā sthitā taih sarvais tāpasais ca sā, krtvā tatra tapodhanāh brūhi kim karavāmahai. kaccid bhagavatām iha mṛgapakṣiṣu cānaghāḥ svadharmācaranesu ca? sarvatreti vaśasvini, kā tvam kim ca cikīrsasi? dyutim ca paramām iha samāśvasihi mā śucah. utaho 'sya mahibhrtah vada satyam anindite.

'Sitze nieder, dich auszuruhn, Und sag' uns an, was wir dir thun?' Da sprach sie, deren Mund das Lächeln schmückte:

'In euren Kreisen, o beglückte, Ist wohl geschüret der Andacht Glut? Brennet der Busse Feuer gut? Ergeht euch ohne Betrübung Jedwede heilige Übung? Ist euren Vögeln und Tieren Frieden Und euch allen Heil beschieden?' Sie sprachen: 'Überall ist Heil, Werd' es, o schönste, dir zu Teil! O die du keinen Schmuck entbehrest, Sage, wer bist du? und was du begehrest? Denn sehend deine Gestalt voll Glanz, Sind wir alle verwundert ganz. Atme dich aus, und traure nicht! Wer bist du, lächelndes Freudenlicht? Die Gottheit jener Wälder? Die Göttin jener Felder? Die Nymphe jener Weiher? Sag' an, dass wir dir halten eine Feier! Drauf erwiderte sanfte Laute

Sābravīt tān ṛṣīn: nāham Na cāpy asya girer viprā Mānuṣīm mām vijānīta Vistareṇābhidhāsyāmi,

- 5 Vidarbheşu mahīpālo Tasya mām tanayām sarve Nişadhādhipatir dhīmān Vīrah samgrāmajid vidvān Devatābhyarcanaparo
- 10 Goptā Niṣadhavaṁśasya Satyavān dharmavit prājňaḥ Brahmaṇyo daivataparaḥ Nalo nāma nṛpaśreṣṭho Mama bhartā viśālākṣaḥ
- 15 Ahartā kratumukhyānām Sapatnānām mrdhe hantā Sa kaiścin nikrtiprajñair Āhūya prthivīpālah Devanakuśalair jihmair
- 20 Tasya mām avagacchadhvam Damayantīti vikhyātām Sā vanāni girīms caiva Palvalāni ca sarvāni

Damajanti die schöngebaute: 'Nicht Göttin jener Wälder, Noch Gottheit dieser Felder, Noch Nymphe der Ström' und Weiher, Ein sterblich Weib seht mich, ihr Huldver-Und höret die Geschichte, Sleiher! Die ich euch allen berichte. Des Widarbalandes Hort, Bima von gewaltigem Wort, Wandelnd auf des Ruhmes Bahnen, Ist mein Vater, ihr Brahmanen! Nischada's Regent, der weise, Held in Schlachten, gross von Preise, Der unbesiegte, mein Gemahl Ist der Fürst mit Namen Nal; Der im Götterdienst erzogen, Dem Brahmanenvolk gewogen, Welcher Nischada bewacht, Gross von Glanz und gross von Macht; Wahrheitsprecher, Pflichtenkenner, Feindeschmettrer, Stolz der Männer,

aranyasyāsya devatā, naiva nadyāś ca devatā. yūyam sarve tapodhanāh! tan me śrnuta sarvaśah. Bhīmo nāma mahīpatih jānīta dvijasattamāh. Nalo nāma mahāyaśāh mama bhartā viśām patih dvijātijanavatsalah mahātejā mahābalah satyasandho 'rimardanah śrīmān parapuramjayah devarājasamadyutih pūrņenduvadano 'rihā, vedavedāngapāragah ravisomasamaprabhah. anāryair akrtātmabhih satyadharmaparayanah jito rājyam vasūni ca. bhāryām rājarşabhasya vai bhartur darśanalalasam. sarāmsi saritas tathā tathāraņyāni sarvaśah

Der fromme, gottgeweiht-beglückte, Götterkönigsglanzgeschmückte, Feindesburgenkampferstürmer, Landbefrieder, Stadtbeschirmer, Weda- und Wedangaleser, Opferhalter, Festverweser, Mein Gemahl, der auserkorne, Himmelswürdig-erdgeborne, Nala, mit der Augen Schein Sonne-Monden-Glanzverein. Der, von einem übelklugen, Ehrenunwert-schlimmgefugen, Kundigen des Würfelfalles Aufgefordert, hat sein Alles Er, der König hochgeboren, Gut und Reich an ihn verloren. Dessen Gattin kennet mich! Damajanti nennet mich! Die nun durch Wälder streifend, Über Berg' und Flüsse schweifend, Den Gatten suchend, schmerzbeklommen, Anveşamāṇā bhartāram Mahātmānam kṛtāstram ca Kaccid bhagavatām ramyam Bhavet prāpto Nalo rājā

- 5 Yatkṛte 'ham idam durgam Vanam pratibhayam ghoram Yadi kaiścid ahorātrair Ātmānam śreyasā yokṣye Ko nu me jīvitenārthas
- 10 Katham bhavişyamy adyaham Tatha vilapatim ekam Damayantim athocus te Udarkas tava kalyani Vayam pasyamas tapasa:
- 15 Nişadhānām adhipatim
  Bhaimi, dharmabhṛtām śreṣṭham
  Vimuktam sarvapāpebhyaḥ
  Tad eva nagaram bhūyaḥ
  Dviṣatām bhayakartāram
- 20 Patim drakşyasi kalyāņi
  Evam uktvā Nalasyestām
  Tāpasāntarhitāh sarve
  Sā drstvā mahad āścaryam
  Damayanty anavadyāngī

Bin ich irrend hieher gekommen. Ging irgend in euern stillen Hain Mein verlorener König ein? Um dessen willen ich bin gewallt Durch den furchtbaren Tigerwald! Wird nicht in kurzer Weile Sein Anblick mir zu Teile, So werd' ich, mein Glück zu finden, Des Leibes mich entbinden. Denn was soll mir des Lebens Joch Ohne den Männerfürsten noch? Und um den Gatten die Klagen, Wie soll ich sie länger tragen!' Das so klagende Bimakind Trösteten jene sanft und lind, Die büssenden Wahrheitschauer: 'Lass, o schönste, die Trauer! Deine Zukunft ist hell und licht, Glänzend als wie dein Angesicht. Wir wissen durch Erfahrung,

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

Nalam ranaviśaradam vicarāmīha duḥkhitā. tapovanam idam nrpah Nişadhānām janādhipah, prapannā bhṛśadāruṇam śārdūlamrgasevitam? na draksyāmi Nalam nrpam, dehasyāsya vimocanāt. tam rte puruşarşabham? bhartrsokābhipīditā? aranye Bhīmanandinīm tāpasāh satyadarśinah: kalyāņo bhavitā śubhe! kşipram drakşyasi Naişadham Nalam ripunipātinam, draksyase vigatajvaram sarvaratnasamanvitam praśāsatam arindamam suhrdām sokanāsanam kalyānābhijanam nrpam. mahişīm pārthivātmajām sāgnihotrāśramās tadā. vismitā hy abhavat tadā Vīrasenanrpasnusā:

Und schauen durch Offenbarung. Du wirst den Nischader wieder schaun, Neu beherrschend die Vateraun, Den schuld- und fluchentbundnen, Juwelenschmuckumwundnen, Der Feinde Furchterwecker, Der Freunde Grambedecker, Dich liebenden, dich ehrenden, Durch Lust dein Leben mehrenden, Ganz deinen Gram verzehrenden, Sehn wirst du deinen Gatten, Wenn nicht Treu' und Geduld in dir er-Also sprechend zur Nala-Braut, [matten.' Verschwanden die Einsiedler ohne Lant, Samt ihren Opfergeräten, Feuern und Andachtstäten, Samt dem ganzen blühenden Hain; Und Damajanti stand allein. Um sich blickend im leeren Raum, Sprach sie: 'Sah ich hier einen Traum?

Kini nu svapno mayā dṛṣṭaḥ? Kva nu te tāpasāḥ sarve, Kva sā puṇyajalā ramyā Kva nu te ha nagā hṛdyāḥ

- 5 Dhyātvā ciram Bhīmasutā Bhartṛśokaparā dīnā Sā gatvāthāparām bhūmim Vilalāpāśrupūrņākṣī Upagamya taruśreṣṭham
- 10 Pallavāpīditam hrdyam Aho batāyam agamah Āpīdair bahubhir bhāti Viśokām kuru mām kṣipram Vītaśoka, bhayābādham
- 15 Nalam nāmārimardanam Niṣadhānām adhipatim Ekavastrārdhasamvītam Vyasanenārditam vīram Yathā viśokā gaccheyam
- 20 Satyanāmā bhavāśoka Evam sāśokavṛkṣam tam

Wohin sind die büssenden Frommen Mit ihrem Haine gekommen? Wohin die Bäch' und die Quellen, Die Vögel, Tiere, Sträucher, Blumenstellen?' So nachdenkend die Bimamaid,

ko 'yam vidhir ihābhavat? kva tad āśramamandalam, nadī dvijanisevitā, phalapuspopasobhitāh? Damayantī śucismitā vivarnavadanābhavat. bāspasamdigdhayā girā drstvāśokatarum tatah aśokam puspitam vane vihamgair anunāditam: śrīmān asmin vanāntare śrīmān parvatarād iva. aśoka priyadarśana! kaccit tvain drstavān nrpam Damayantyāh priyam patim? drştavan asi me priyam sukumāratanutvacam aranyam idam agatam? aśokanaga tat kuru, aśokah śokanāśanah! ārtā vai parigamya ha

Wieder versank sie in ihr Leid; Doch zur Wanderung neu geschickt, Vom Götterhain, den sie erblickt, Ging sie von dannen herzerquickt.

### Vierzehnter Gesang.

Damajanti die herzbetrübte Gattensuchende schmerzgeübte Fand irrend in des Waldes Schöss Den Baum mit Namen Kummerlos: Kummerlos, so den Menschen bekannt, Doch in Göttersprach' Asoka genannt. Dem walddurchblühenden Asoka Nahte die Gattin des Punjasloka, Dem blütengesprossbekrönten, Waldvogelgesangdurchtönten; Mit dem herrlichen kummerlosen Fing die bekümmerte an zu kosen: 'Beglückter Baum in Waldesmitte, Der du ragest nach Königssitte, Von vielen Kronen behangen, Von keinem Kummer umfangen!

Mir fiel ein schweres Kummerlos; O Kummerlos! mach mich kummerlos. Hast du, o blühender Asoka, Hier nicht gesehn den Punjasloka, Den Damajantigatten, Nal, Den Nischaderfürsten, meinen Gemahl? Mit halbem Gewand umfangen, Das er von mir empfangen; Ob, wenn den Blick er senket Auf das Gewand, er denket An die, die's ihm geschenket, Asoka! sage mir dieses bloss, Damit ich gehe kummerlos. So schade niemals dir ein Böser, O kummerloser, Kummerlöser!' So die Gattin des Punjasloka,

Jagāma dāruņataram Sā dadarśa nagān naikān Naikāms ca parvatān ramyān Kandarāms ca nitambāms ca

- 5 Dadarsa tan Bhimasuta Gatva prakrstam adhvanam Dadarsatha mahasartham Uttarantam nadim ramyam Susitatoyam vistirnam
- 10 Prodghuştām krauncakuraraiś Kurmagrāhajhasākirņām Sā drstvaiva mahāsārtham Upasarpya varārohā Unmattarupā śokārtā
- 15 Kṛśā vivarņā malinā Tāṁ dṛṣṭvā tatra manujāḥ

Im Kreis umwandelnd den Asoka, Von dem ein Gespross sie pflückte, Und sich die Locken schmückte. Dann gab sie ihm den Abschiedsgruss: 'Gram, Kummer, Sorge, Not, Verdruss, Trag' ich in meinen Sinnen, Wie im Haare dein Laub, von hinnen; Du aber bleibst hier, kummerfrei! Wenn nun mein König kommt herbei, Asoka! sollst du zu ihm sagen: Der Gram ward hier hinweggetragen; Damit mein König in deinem Schöss Kummerlos ruh', o Kummerlos!' So zum Asokabaum gesprochen, Die Königin ging mit Herzenspochen, Das holde Frauenbildnis, Hinweg in die ödere Wildnis. Da sah sie Bäume mannigfalt, Berge und Felsen vielgestalt, Ströme und Weiher aller Art, Und Waldgeschöpfe vielgeschart: Streichend über die Hügel Kreischendes Waldgeflügel, Um der Bäche Gesprudel Weidende Wildesrudel, Waldeber, Ure, Schakal' auch und Füchse, Wildesel, Büffel, Panther auch und Lüchse. Darauf nach langdurchmessnem Wege

deśam Bhaimī varānganā. naikāś ca saritas tathā naikāms ca mrgapaksiņah nadīś cādbhutadarśanāh, patim anveşatī tadā. Damayantī sucismitā hastyaśvarathasamkulam prasannasalilām śubhām hradinīm vetasair vrtām cakravākopakūjitām vipuladvīpaśobhitām. Nalapatni yaśasvini janamadhyam viveśa ha tathā vastrārdhasamvrtā pāmsudhvastaśiroruhā. kecid bhītāh pradudruvuh,

Erblickt' im freieren Waldgehege Die wandelnde schöne wohlgethane Eine ziehende Karawane, Eine grosse, getösumschwirrte, Elefant - Ross - Wagen - geschirrte. Die zog an einem Fluss entlang Von klar anmutigem Wogengang, Einem weithin ergossnen, Von blühendem Schilf umschlossnen, Umtönten von Schwänen, Reihern, Störchen und Fischergeiern, Wimmelnden vom Gemische Der Schildkröten, Schlangen und Fische. Die wandernde gattenzugethane, Da sie erblickte die Karawane. Stürzte mit schenem Schritte Sich in die Menschen-Mitte, Im Aufzug einer sinnberaubten, Im Anzug einer gramentlaubten, Mit dem Gewand geschürzet, Das ihr Nala gekürzet, Mit kummergewachsnem gelöstem Haar, Das um die Brust ihr Mantel war; Mager und bleich, und schön zugleich, Bestaubt, beschmutzt, und anmutreich. Da die also angethane Schauten die Leute der Karawane, Flohn einige erschrocken,

Kecic cintāparās tasthuh, Prahasanti ca tām kecid, Akurvata dayām kecit Kāsi kasyāsi kalyāņi

- 5 Tvām dṛṣṭvā vyathitāḥ smeha, Vada satyam, vanasyāsya Devatā tvam hi kalyāṇi? Yakṣī vā rākṣasī vā tvam Sarvathā kuru naḥ svasti
- 10 Yathāyam sarvathā sārthaḥ Tathā vidhatsva kalyāṇi, Tathoktā tena sārthena Pratyuvāca tataḥ sādhvī Sārthavāham ca sārtham ca,
- 15 Yuvasthavirabālāś ca Mānuşīm mām vijānīta, Nṛpasnuṣām, rājabhāryām, Vidarbharān mama pitā, Nalo nāma mahābhāgas,
- 20 Yadi jānītha nṛpatim, Nalam puruṣaśārdūlam Tām uvācānavadyāngīm Sārthavāhaḥ Śucir nāma:

Andere standen mit Stocken. Diese dachten und jene schrien, Diese verlachten und jene verspien; Die mitleidend beklagten, Die meisten stutzten und zagten, Und die verständigsten fragten: Wer bist du, göttliche Gestalt? Was suchest du in diesem Wald? Dich erblickend erstaunt wir sind, Sage! bist du ein Menschenkind? Bist du des Berges Oreade? Oder des Flusses Najade? Oder welche Unsterbliche? Nicht nah' uns eine verderbliche, Sondern uns bringend Heil und Nutz; Wir geben uns in deinen Schutz, Dass uns des Glückes Pfad dein Segen bahne, Und wohlbehalten gehe die Karawane!' So angeredet das Königsweib, Mit gattenverlustbetrübtem Leib, Sprach sie, die schön und kluge,

kecit tatra pracukruśuh, abhyasūyanti cāpare, papracchuś cāpi Bhārata: kim vā mṛgayase vane? kaccit tvam asi mānusī? parvatasyāthavā diśah tvām vayam saraņam gatāh. utāho 'si surānganā? rakşa cāsmān anindite. kşemî sîghram ito vrajet, yathā śreyo hi no bhavet. Damayantī nrpātmajā bhartrvyasanapīditā janā ye cātra kecana sārthasya ca purogamāh: manujādhipateh sutām, bhartrdarsanalalasam. bhartā rājā ca Naisadhah tam mārgāmy aparājitam. kşipram śamsata me priyam amitragaņasūdanam. sārthasya mahatah prabhuh śrnu kalyani madvacah.

Zum ganzen wandernden Zuge, Zum Führer des Zugs und allen Reisenden, Jünglingen, blühenden Männern und greisen-'Eine Sterbliche kennet mich! [den: Eine Königstochter nennet mich, Ein Königsweib, den Gatten missend, Wo sie ihn suchen soll, nicht wissend. Der Widarbafürst ist mein Vater, Mein Gatte der Nischadavolksberater, Nala genannt der beglückte, Ihn such' ich schmerzbedrückte. Sahet ihr ihn im Waldrevier, Meine Liebsten, o zeigt ihn mir, Nala, den Männertiger, Den Feindescharenbesieger!' Da das die reizendgegliederte Gesprochen, darauf erwiderte Ihr der Führer vom Zuge, Truge: Ein Kaufmann namens Sutschi, frei von 'Höre mich, wandelnder Schönheitstrahl! Einen Menschen mit Namen Nal

Aham sārthasya netā vai,
Manuşyam Nalanāmānam
KuñjaradvīpimahisaPaśyāmy asmin vane kṛtsne
5 Rte tvām mānusīm martyam
Tathā no Yakṣarād adya
Sābravīd vaṇijah sarvān
Kva nu yāsyati sārtho 'yam?

sārthavāhah śucismite.
na paśyāmi yaśasvini.
śārdūlarkṣamṛgān api
hy amanuṣyaniṣevite.
na paśyāmi mahāvane,
Maṇibhadrah prasīdatu.
sārthavāham ca tam tatah:
etad ākhyātum arhasi.

## Sārthavāha uvāca:

10 Sārtho 'yam Cedirājasya Kṣipram janapadam gantā

edirājasya Subāhoḥ satỳadarśinaḥ adam gantā lābhāya, manujātmaje. Iti Nalopākhyāne dvādaśaḥ sargaḥ.

### Brhadaśva uvaca:

Sā tac chrutvānavadyāngī
15 Jagāma saha tenaiva
Atha kāle bahutithe
Tadāgam sarvatobhadram
Dadršur vaņijo ramyam
Bahupuspaphalopetam
20 Nirmalasvādusalilam

sārthavāhavacas tadā sārthena patilālasā. vane mahati dāruņe padmasaugandhikam mahat prabhūtayavasendhanam nānāpakṣiniṣevitam manohāri sušītalam.

Hab' ich, o lächelklare,
Nirgend gesehn, wo ich fahre.
Parder, Büffel, Hirsche, Bären
Seh' ich diesen Wald gebären,
In welchem sich keine Menschen nähren;
Ausser dir eine Menschengestalt
Sah ich nirgend im weiten Wald:
Sowahr uns mög' auf unserm Pfade
Geleiten des Handelsgottes Gnade!'
Da sprach sie zur ganzen Handelsschar,

Und zu dem der ihr Führer war:

'Wohin geht dieser Handelszug?

Anzeiget mir dieses ohne Trug!'

Der Karawanenführer:

'Der Zug geht in die Tschedistadt,

Wo König Suwahu die Herrschaft hat,

Des Mutter dort ist zu schauen

Eine Perle der Frauen.'

Und Damajanti, von diesem Wort

Erfreut, zog mit dem Zuge fort.

### Fünfzehnter Gesang.

Damajanti, die lange Zeit
Allein in ihres Grams Geleit
Durch die Wälder gezogen war,
Zog nun mit einer ganzen Schar,
Und war wie sonst im Haine
Mit ihrem Gram alleine.
Über Thäler und Berge fort
Wälzte brausend von Ort zu Ort
Sich das wandernde Menschenmeer;
Da erblickte das Handelsheer
Abends in einem Waldbereich

Einen geschirmten friedlichen Teich.
Einen lieblichen, luftigen,
Kühlschattigen, blumenduftigen,
Bewohnten von Wasserlilien
Und Seerosen-Familien,
Von Waldgeflügel besuchten,
Umgebnen von weichen Buchten,
An Feuerholz und Futter reich.
Den hell-kalt-süsswassrigen Teich
Erblickten die reisematten,
Und sehnten sich in die Schatten.

Supariśrāntavāhās te Sammate sārthavāhasya Uvāsa sārthah sa mahān Athārdharātrasamaye

- 5 Supte sārthe parisrānte Pānīyārtham girinadīm Athāpasyata sārtham tam Te tān grāmyagajān drstvā Samādravanta vegena
- 10 Teşām āpatatām vegah Nagāgrād iva sīrņānām Syandatām api nāgānām Mārgam samrudhya samsuptam Te tam mamarduh sahasā-
- 15 Hāhākāram pramuncantah Vanagulmāms ca dhāvanto Kecid dantaih karaih kecit Nihatostrāsvabahulāh Bhayād ādhāvamānās ca
- 20 Ghorān nādān vimuñcanto Vṛkṣeṣv āruhya samrabdhāḥ

Mit des Führers Genehmigung Ging da zur Waldrast alt und jung. Die müden Tier' entschirrt, entfrachtet, Gesiedelt ward und übernachtet. Aber in stummer Mitternacht. Als keiner der Müden mehr gewacht, Rannte vom Berg mit Schnaufen Ein Waldelefanten-Haufen, Um den Durst in dem Strom zu letzen, Den sie mit träufelndem Brunstschaum netzen. Als nun die wilden wutentbrannten Witterten ihre zahmen Verwandten. Die Karawanen-Elefanten, Stürzten, diesen das Leben zu rauben, Jene heran mit Schäumen und Schnauben. Kein Einhalt war dem Ungestüme Der wildandringenden Ungetüme; Wie losgerissne vom Bergeswipfel Auf's Thal einstürzende Felsengipfel, Wälder-zerbrechend rannten Also die Elefanten. Und dort das schlafende Menschenheer Zertraten sie ohne Gegenwehr.

niveśava mano dadhuh, viviśur vanam uttamam, velām āsādya paścimām. nihśabdastimite tadā hastiyütham upagamat madaprasravaņāvilām, sārthajān subahūn gajān. sarve vanagajās tadā jighāmsanto madotkatāh. karinām duhsaho 'bhavat śrnganam patatam kşitau. mārgā nastā vanodbhavāh. padminyāh sārtham uttamam cestamānam mahītale. sārthikāh śaranārthinah nidrāndhā bahavo 'bhavan, kecit padbhyām hatā gajaih, padātijanasamkulāh parasparahatās tadā, nipetur dharanitale, patitā vişamesu ca.

Da, aufgeschüttert, mit Schrecken wach, Floh, wer entfloh, mit Weh und Ach; Durcheinander Herr und Gesind, Greis, Mann und Kind, Von Nacht, von Furcht und vom Schlafe Mit furchtbarem Angstgeschreie, [blind; Ins Dichte oder ins Freie, Liefen sie, stürzten und rannten Vor den schnaubenden Elefanten: Von den Rüsseln diese zerbrochen, Von den Zähnen jene durchstochen, Von den Füssen andre zerstampft, Von deren Blute der Boden dampft; Ein sich in eigner Menge Erstickendes Fluchtgedränge, Ein halbreitend-halbgehender Tross, Fussgänger zwischen Kamel und Ross, Einander selbst ins Verderben zerrend, Sich die Wege der Rettung sperrend. Welche auf Bäume kletternd, Welche in Klüfte schmetternd, Welche an Stämme prallend, Welche ins Wasser fallend;

Evam prakārair bahubhir Rājan vinihatam sarvam Ārāvah sumahāms cāsīt Eşo 'gnir utthitah kaştas,

- 5 Ratnarāśir viśīrņo 'yam, Sāmānyam etad dravinam, Evam evābhibhāṣanto Punar evābhidhāsyāmi, Tasmims tathā vartamāne
- 10 Damayantī ca bubudhe Apasyad vaisasam tatra Adrstapūrvam tad drstvā Samsaktavadanāsvāsā Ye tu tatra vinirmuktāh
- 15 Te 'bruvan sahitāḥ sarve: Nūnam na pūjito 'smābhir Tathā Yakṣādhipaḥ śrīmān Na pūjā vighnakartɨnām Śakunānām phalam vātha
- 20 Grahā na viparītās tu,

Also von den geschickgesandten Ward, von den wütenden Elefanten, Auf vielerlei Art in einer Stunde Vernichtet und gerichtet zugrunde Die ganze reiche Handelsrunde. Da im Getös, dem schreckenden, Weltuntergangsfurcht-erweckenden, Hörte man Stimmen, die riefen Denen, die achtlos liefen: 'Ei, das ist eine Schreckensnacht; Seid nur auf euer Heil bedacht! Hier liegt, was wollt ihr denn laufen?, Ein zertretener Perlenhaufen. Ich sag' es ohne Hass und Feindschaft, Nehmet! hier ist Gütergemeinschaft. Thoren! ich sag' es abermals, Was lauft ihr über Kopf und Hals? Nehmt hier, eh sie verdarben, Die Steine von allen Farben! Wer das nimmt und sich retten kann, Der ist morgen ein reicher Mann.' Wer da nun zu nehmen geweilet, Der ward vom Verderben ereilet. Wie also ging durch den Wald in Schwung daiyenākramya hastibhih samrddham sarthamandalam. trailokyabhayakārakah: trāyadhvam, dhāvatādhunā. grhnīdhvam, kim pradhāvatha? na mithyā vacanam mama vidravanti bhayāt tadā cintayadhvam sakātarāh! darune janasamkşaye bhayasamtrastamānasā. sarvalokabhayamkaram. bālā padmanibhekşaņā uttasthau bhayavihvalā. sārthāt kecid aviksatāh, kasyedam karmanah phalam? Manibhadro mahāyaśāh, na vai Vaiśravaņah prabhuh, athavā prathamam krtā, viparītam idam dhruvam, kim anyad idam agatam?

Die grause Menschenzertrümmerung, Erwachte, entrückt durch Götterhut, Damajanti mit schwerem Mut. Sie sah die herzbewegende, Dem Himmel Furcht erregende Zerstörung, wie sie nie gesehn, Vor ihren schönen Augen stehn; Sie sah und hörte da mit Grausen Den Tod an sich vorüberbrausen. Als nun der Sturm vorüber war, Sprachen die Reste der Kaufmannschar, Die mit dem Leben entronnen: Für welche Schuld ward dieser Preis gewon-Haben unfromm laue Gemüter Nicht eifrig genug dem Gott der Güter Gedient, dem Erdeschätzehüter? Ist eine frevelnde Rotte Hier irgend mit Hohn und Spotte Begegnet dem Handelsgotte? Sind die Vögel ungewogen Über unser Haupt geflogen, Oder sind die Planeten In feindlichen Schein getreten? Aber andere sprachen da:

Apare tv abruvan dīnā Yāsāv adya mahāsārthe Praviṣṭā vikṛtākārā Tayeyam vihitā pūrvam

- 5 Rākṣasī vā dhruvam Yakṣī Tasyāḥ sarvam idam pāpam, Yadi paśyema tām pāpām Loṣṭabhiḥ pāmsubhiś caiva Avaśyam eva hanyāma
- 10 Damayantī tu tac chrutvā
  Hrītā bhītā ca samvignā
  Āśankamānā tat pāpam
  Aho mamopari vidheḥ
  Nānubadhnāti kuśalam;
- 15 Na smarāmy aśubham kimcit Karmaņā manasā vācā, Nūnam janmāntarakṛtam Apaścimām imām kaṣṭām Bhartṛrājyāpaharaṇam
- 20 Bhartrā saha viyogaś ca Nirnāthatā, vane vāso Athāparedyuh samprāpte Deśāt tasmād vinişkramya Bhrātaram pitaram putram

Das Weib, das man sah,
Gekleidet wie eine nicht kluge,
Kommen zu unserm Zuge,
Die magere, bleiche, hässliche,
Hat uns gebracht dies Grässliche.
Sie ist wohl, die mit dem langen Leib,
Ein Riesenkind, ein Riesenweib,
Oder eine der Elfen; [helfen!
Wenn wir sie sehn, so mög' ein Gott ihr
Mit Schollen, Steinen, Stangen, Rohren,
Stecken,

Mit Fäusten wollen wir sie niederstrecken, Die Unheilstifterin, das Weib unsauber, Das diese Karawane schlug mit Zauber. Als Damajanti die Reden vernahm, Entwich sie in den Wald vor Scham, Vor Gram, vor Furcht und Bangen: 'O Zorn des Schicksals, über mich ergangen! O Glück, wie schnell zerronnen! Für welche Schuld ward dieser Preis gewonnen?

jňatidravyavinakrtah: nārī hy unmattadarśanā kṛtvā rūpam amānuşam, māyā paramadāruņā. Piśācī vā bhayamkarī, nātra kāryā vicāraņā. sārthaghnīm naikaduḥkhadām, trņaih kāsthais ca mustibhih sārthasya kila krtyakām. vākyam teşām sudāruņam prādravad yatra kānanam. ātmānam paryadevayat: samrambho daruno mahan! kasyedan karmanah phalam? krtam kasyacid anv api kasyedam karmanah phalam? pāpam āpatitam mahat. āpadam prāptavaty aham: svajanāc ca parājayah, tanayābhyām ca vicyutih, bahuvyālanişevite. hataśistā janās tadā śocante vaiśasam krtam sakhāyam ca narādhipa.

Nichts Unschönen erinnr' ich mich, Das irgend gegen einen ich Gethan, gesagt, gesonnen; [nen? Für welche Schuld ward dieser Preis gewon-Es ist wohl von mir ein schwer Vergehn In einem vorigen Leben geschehn, Das ich in diesem nun habe Zu büssen bis zum Grabe Durch solche Schmacherleidung, Von Gatten und Reich die Scheidung, Von Eltern und Kindern die Trennung, Die einsame Weltdurchrennung, Des Beschützers Entbehrung, Im Schlangen-Tigerwald die Kummer-Gramverzehrung.'

Doch als es Tag geworden war, Da brachen der zertretenen Schar Überbleibsel vom Schreckensort Auf, und setzten die Reise fort, Leid um Verlorne tragend, Aśocat tatra Vaidarbhī: Yo 'pi me nirjane 'ranye Sa hato hastiyūthena; Prāptavyam suciram duḥkham

- Nāprāptakālo mriyate Yan nāham adya mrditā Na hy adaivakrtam kimcin Na ca me bālabhāve 'pi Karmaņā manasā vācā,
- 10 Manye svayamvarakṛte Pratyākhyātā mayā tatra Nūnam teṣām prabhāvena Evamādīni duḥkhārtā Pralāpāni tadā tāni
- 15 Hataśeşaih saha tadā Agacchad rājaśārdūla Gacchantī sācirād bālā Sāyāhne Cedirājasya Atha vastrārdhasanivītā
- 20 Tām vihvalām kršām dīnām

Um Brüder, Väter, Söhne, Freunde klagend. Da war in Damajanti's Brust Nur ein Verlust, Doch heissere Schmerzensflammen Als in allen andern zusammen. Still klagte die Widarbamaid: 'Um welche Schuld kam dieses Leid? Dass dem von mir in dieser öden Leere Begegneten Menschenmeere Die Elefanten den Tod gebracht, Das hat mein Missgeschick gemacht, Das ich noch werde müssen Mit langen Schmerzen büssen. Man stirbt nicht ohne Verhängnis! Ich fühl's in dieser Bedrängnis, Wahr ist das alt-gehörte Wort, Da hier am Ort Hat dieses Herz, so schwer bekümmert,

kim nu me duşkrtam krtam? samprāpto 'yam janārnavah, mandabhāgyān mamaiva tat. nūnam adyāpi vai mayā. śrutam vrddhānuśāsanam, hastivūthena duhkhitā. narānām iha vidyate. kimcit pāpakṛtam kṛtam yad idam duhkham agatam. lokapālāh samāgatāh Nalasvārthāva devatāh, viyogan praptavaty aham. sā vilapya varānganā Damayantī pativratā brāhmanair vedapāragaih candralekheva śāradī. puram āsādayan mahat Subāhoh satyadarśinah. praviveśa purottamam. muktakeśim amārjitām

Kein Elefantentritt zertrümmert. Ja! nichts geschieht hier ohne Geschick, Und nichts ohn' einen Götterblick. Dennoch hab ich von Kindheit an Nichts Böses, das ich gedenken kann, Gesagt, gethan, gesonnen, In Wort, Gedanken oder Werk begonnen. Ich denke, bei der Gattenwahl, Dass ich die Götter verschmäht um Nal. Das soll von Himmlischen gerochen werden Mit meinem Jammer und dem Weh auf Erden.' Mit so anhebenden Klagen schritt Damajanti, die um den Gatten litt, Scheu auf den Spuren ziehend, Und vor den Blicken fliehend, Her hinter'm übrigen Volke, Dem neuen Mond gleich hinter dunkler Wolke.

### Sechzehnter Gesang.

Also gelangte wandermatt Damajanti zur Tschedistadt, Und ging ein zu den Thoren, Sinnend in Schmerz verloren; Mit dem Gewand geschürzet,
Das ihr Nala gekürzet,
Mit kummergewachsnem, gelös'tem Haar,
Das um die Brust ihr Mantel war.

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

Unmattām iva gacchantīm Pravišantīm tu tām dṛṣṭvā Anujagmus tatra bālā Sā taiḥ parivṛtāgacchat

- 5 Tām prāsādagatāpaśyad Dhātrīm uvāca: gacchainām Janena kliśyate bālā Tādrg rūpam ca paśyāmi, Unmattaveṣā kalyānī,
- 10 Sā janam vārayitvā tam Āropya vismitā rājan Evam apy asukhāvişţā Bhāsi vidyud ivābhreşu, Na hi te mānuşam rūpam
- 15 Asahāyā narebhyaś ca Tac chrutvā vacanam tasyā Mānuşīm mām vijānīhi Sairandhrīm jātisampannām Phalamūlāśanām ekām
- 20 Asamkhyeyaguno bhartā Bhaktāham api tam vīram

Die Tschedibewohner stutzten Der nahenden seltsam geputzten; Und wo sie schritt, da liefen Die Kinder ihr nach und riefen. Und begleitet von solchem Tross Gelangte sie nahe dem Königsschloss. Dort, auf Palastes-Zinnen stehend, Die Königsmutter, jene sehend, Sprach gewendet zur Amme: 'Geh! jene rauchumhüllte Schönheitsflamme, Die geblasste, gemagerte, Vom Volksgedränge belagerte, Zufluchtsuchende hole mir! Ich sehe solche Gestalt an ihr, Sie könnte, es will mir deuchten, Mein ganzes Haus erleuchten.' Da ward jene hervorgezogen Aus den drängenden Volkeswogen, Und entführet von hinnen Zu des Palastes Zinnen; Doch fragend, staunend, wandte Die Königsmutter sich zu Damajante: 'Auch unter solchen Jammers Druck

dadršuh purav**a**sinah. Cedirājapurim tadā grāmiputrāh kutūhalāt. samīpam rājavesmanah. rājamātā janair vṛtām. ānayeha mamāntikam. duhkhitā śaranarthinī, vidyotayati me grham Śrīr ivāvatalocanā. prāsādatalam uttamam Damayantim aprechata: bibharşi paramam vapuh, śamsa me kāsi kasva vā. bhūşanair api varjitam. nodvijasy amaraprabhe. Bhaimī vacanam abravīt: bhartāram samanuvratām, bhujişyan kamavasinim, yatrasāyampratiśrayām. mām ca nityam anuvratah, chāyevānugatā pathi.

Trägst du am Leibe solchen Schmuck, Der strahlend bricht gleich Blitzen Aus des Gewölkes Ritzen. Wer bist du? wessen? woher entwallt? Denn nicht menschlich ist deine Gestalt, Wiewohl entblösst der Gewande. Wie gehest du durch die Lande Ohne Geleit und fürchtest nicht Die Menschen, o unsterbliches Licht!' Da sie dieses Wort vernommen, Sprach Bima's Tochter unbeklommen: 'Waltende über das Hofgesind! Wisse, ich bin ein Menschenkind, Eine arbeitgeübte Gattenverlustbetrübte Handwerkerin von edler Zucht, Die anständige Dienste sucht, Landdurchwandernd; Früchte, Wurzeln sind mein Schmaus;

Einsam, wo es Abend wird, da ist mein Haus. Einen zahllostugendbegabten, Edel-reichen, liebgehabten, Treuergebnen Ehgemahl, Tasya daivāt prasango 'bhūd Dyūte sa nirjitas caiva Tam ekavasanam vīram Āśvāsayantī bhartāram

- 5 Sa kadācid vane vīrah Kṣutparītas tu vimanās Tam ekavasanā nagnam Anuvrajantī bahulā Tato bahutithe kāle
- 10 Vāsaso 'rdham paricchidya Tam mārgamāņā bhartāram Sāham kamalagarbhābham Na vindāmy amaraprakhyam Tām aśruparipūrņākṣīm
- 15 Rājamātābravīd ārtām Vasasva mayi kalyāņi, Mrgayişyanti te bhadre Api vā svayam āgacchet Ihaiva vasatī bhadre
- 20 Rājamātur vacah śrutvā

Einen Gatten meiner Wahl, Dem ich folgte wie sein Schatten, Ich verlor denselben Gatten, Dessen Los, o Königin, War allzu grosser Ungewinn. Um sein Gut im Spiel betrogen, Ist er in den Wald gezogen, In armseligem Stande, Mit einem einz'gen Gewande. Ihn zu trösten, in den Wald Bin ich da ihm nachgewallt. Allda bei einer Gelegenheit, Gespornt von des Hungers Verwegenheit, Hat er, zum Unglück geboren, Sein einziges Kleid noch verloren; Denn wen die Götter bestimmen zum Leid, Dem raubt ein Wind, ein Vogel, sein Kleid. Ihn den nackten im Kummer mer; Begleit'ich manche Nacht durch ohne Schlum-Drauf irgendwo vor Müdigkeit entschlafen -Ich weiss nicht, welch Versehn an mir zu strafen?,

Verlässt er mich im Schöss des Schlafs und Leides, atimātram sma devane; vanam eka upevivān. unmattam iva vihvalam aham apy agamam vanam. kasmimścit kāranāntare tad apy ekam vyasarjayat. unmattavad acetasam na svapāmi niśās tadā. suptām utsrjya mām kvacit tyaktavān mām anāgasam. dahyamānā divāniśam apaśyanti hrdi priyam priyam praneśvaram prabhum. vilapantīm tathā bahu Bhaimim ārtatarā svayam: prītir me paramā tvayi. bhartāram puruşā mama, paridhāvan nitas tatah. bhartāram upalapsyase. Damayantī vaco 'bravīt:

Und nimmt mit fort die Hälfte meines Kleides. Ihn such' ich nun bei Tag und Nacht, Des Aug' in meinem Herzen wacht, Und kann den göttergleichen Mit meinem Blick nicht erreichen. Er soll mein halbes Kleid mir geben, Oder mein auch nur halbes Leben Nehmen soll er, der Meister Und Herr meiner Lebensgeister. Die Kleideshälfte geht nach ihrer andern, So geht dies Ich nach seinem zweiten wan-Ihr der also schmerzergossnen, [dern.' Gattensehnsuchtsthränumflossnen. Der so betrübten erwiderte doch Die Königsmutter betrübter noch: 'Jammerbeglückte, wohne hier! Grosse Freude hab' ich an dir. Dir suchen sollen von heute Deinen Gatten meine Leute. Vielleicht umirrend kommet er Auch selbst hieher. Hier wohnend, Herrliche! ohne Bangen, Wirst du gewiss den Gatten erlangen. Der Königsmutter Wort vernehmend,

Samayenotsahe vastum Ucchiştam naiva bhuñjīyām, Na cāham puruṣān anyān Prārthayed yadi mām kaścid

- 5 Vadhyas ca te 'sakṛn manda Bhartur anveṣaṇārtham tu Yady evam iha vatsyāmi Ato 'nyathā na me vāso Tām prahṛṣṭena manasā
- 10 Sarvam etat karişyāmi, Evam uktvā tato Bhaimīm Uvācedam duhitaram Sairandhrīm abhijānīşva Vayasā tulyatām prāptā
- 15 Etayā saha modasva Tataḥ paramasamhṛṣṭā Damayantīm upādāya

tvayi vīraprajāyini: na kuryām pādadhāvanam, prabhāseyam kathamcana. dandyas te sa pumān bhavet, iti me vratam āhitam; paśyeyam brahmanan aham. tvatsakāśe na samśayah, vartate hrdaye kvacit. rājamātedam abravīt: distyā te vratam īdrśam! rājamātā viśām pate Sunandām nāma Bhārata: Sunande devarūpinīm, sakhī tava bhavatv iyam, nirudvignamanāh sadā. Sunandā grham āgamat sakhībhih parivāritā.

Iti Nalopākhyāne trayodaśah sargah.

# Bṛhadaśva uvāca:

20 Utsrjya Damayantim tu Dadarśa dāvam dahyantam Tatra śuśrāva śabdam vai Nalo rājā viśām pate mahāntam gahane vane. madhye bhūtasya kasyacit:

Sprach Damajanti, den Schmerz bezähmend: 'Bei dir, Heldengebärerin, Wohn' ich, so du Gewährerin Mir wirst einer Bedingung, Dass ich nicht zu Vollbringung Niedrer Dienste verbunden sei, Dir dienend, und von andern frei; Dass ich nicht in den Mund muss fassen Speise von andern übrig gelassen, Und gar auch reden mit keinem Mann. So mich einer begehrt alsdann, Den müssest du strafen, den Thoren, Ihn töten! Dieses Gelübde hab' ich beschwo-Nur, um der Gattenforschung wegen, [ren. Will ich Verkehr mit Brahmanen pflegen. Gewährest du das, so wohn' ich hier; Anders gefällt keine Wohnung mir.' Zu ihr darauf aus erfreutem Sinn

Sagte die Mutter-Königin: 'All das gewähr' ich, betrübte! Gesegnet sei dein Gelübde!' Dann rief sie aus dem innern Haus Ihre Tochter Sunanda heraus; Die kam geschritten im Glanze, Umringt vom Gespielinnenkranze. Die Mutter sprach: 'Sunande! Sieh hier im dürft'gen Gewande Die edle Magd, dir gleich an Jahren, Aber die mehr als du erfahren. Diese liebe und ehre. Dass sie dich bild' und lehre, Und wohnend hier ohne Reue Mit dir sich ergötz' und erfreue!' Sunanda, erfreut durch dieses Wort, Nahm jene im Jungfrauenchor mit fort; So wohnte nun Damajanti dort.

Der König aber, nachdem er Damayantî verlassen, sah eine grosse Feuerlohe, welche im Waldesdickicht brannte. Daselbst hörte er die Stimme irgend eines leben-

Abhidhāva Nalety uccaiḥ Mā bhair iti Nalaś coktvā Dadarśa nāgarājānam Sa nāgaḥ prāñjalir bhūtvā

- 5 Uvāca: mām viddhi rājan Mayā pralabdho maharşir Tena manyuparītena Tiştha tvam sthāvara iva Ito netā hi, tatra tvam
- 10 Tasya śāpān na śakto 'smi Upadekṣyāmi te śreyas, Sakhā ca te bhaviṣyāmi, Laghuś ca te bhaviṣyāmi, Evam uktvā sa nāgendro
- 15 Tam grhītvā Nalah prāyād Ākāśadeśam āsādya Utsrastukāmam tam nāgah Padāni gaņayan gaccha Tatra te 'ham mahābāho
- 20 Tatah samkhyātum ārabdham

Punyaśloketi casakrt. madhyam agneh praviśya tam śayānam kundalīkrtam. vepamāno Nalam tadā nāgam Karkotakam nrpa. Nāradah sa mahātapāh, śapto 'smi manujādhipa: yāvad eva Nalah kvacit śāpān moksyasi matkrtāt. padād vicalitum padam. trātum arhati mām bhavān, matsamo nāsti pannagah, śighram ādāya gaccha mām. babhūvāngusthamātrakah. deśam davavivarjitam. vimuktam krsnavartmanā punah Karkotako 'bravīt: svāni Naisadha kānicit, śrevo dhāsyāmi yat param. adaśad daśame pade,

# den Wesens aus des Feuers Mitte:

'Komm herbei, Nala!' so rief es mit lauter Stimme. 'Punyaçlôka!' tönte es wieder und immer wieder!

'Fürchte dich nicht!' rief Nala und betrat die Mitte des Feuers. Und allda erblickte er einen Schlangenkönig, der ringförmig gekrümmt dalag. Selbiger Drache nahm die Haltung eines demütig Bittenden an und sprach bebend zu Nala:

'Wisse, o männergebietender König, dass ich der Drache Karkotaka bin. Zum Narren gehalten hab' ich einmal den grossen Heiligen Nårada, den grossen Büsser; und da ward ich von diesem, dieweil ihn der Zorn übermannte, verflucht: "Stehe du nur standhaft, bis dass einmal Nala dich von hinnen führen wird; dann sollst du von dem Fluche, den ich jetzt ausgestossen, befreit sein." Um solches seines Fluches willen bin ich nun nicht imstande, einen Schritt mich vom Platze zu rühren. Ich werde dir den Weg zeigen zu deinem Glücke; nur wollest du mich retten! Auch dein Freund werd' ich sein; es giebt keine Schlange, die es mit mir aufnähme. Auch werd' ich dir ganz leicht sein. Gehe nur schnell aus der Lohe, sobald du mich aufgehoben.'

Also sprach der Schlangenkönig und machte sich daumengross. Da nahm ihn Nala in die Hand und ging in die vom Brande freie Gegend. Als er eine Stelle des Äthers erreicht, eine vom rauchenden Feuer befreite, und jenen fahren zu lassen begehrte, so sprach der Drache Karkotaka wiederum:

'Gehe, deiner Schritte etwelche abzählend, o Nishadher; dabei werd' ich dir, o starkarmiger Mann, ein Glück verleihen, über welches nichts geht.'

Und jener begann alsobald zu zählen. Und beim Schritte zehn fühlte er des Drachen Zähne, und da er also gebissen worden, da entschwand ihm seine leibliche

١

Tasya daştasya tad rüpam Sa drştvā vismitas tasthāv Svarūpadhāriṇam nāgam Tatah Karkotako nāgah

- 5 Mayā te 'ntarhitam rūpam Yatkrte cāsi nikrto Viṣeṇa sa madīyena Viṣeṇa samvṛtair gātrair Tāvat tvayi mahārāja
- 10 Anāgā yena nikṛtas Krodhād asūyayitvā tam Na te bhayam mahāvīra Brahmavidbhyaś ca bhavitā Rājan, viṣanimittā ca
- 15 Sanigrāmeşu ca rājendra Gaccha rājan nitah sūto Samīpam Rtuparnasya, Ayodhyām nagarīm ramyām Sa te 'kṣahṛdayam dātā
- 20 Ikşvākukulajah śrīmān, Bhavişyasi yadākşajñah, Sameşyasi ca dārais tvam, Rājyena tanayābhyām ca,

kşipram antaradhiyata. ātmānam vikrtam Nalah, dadarśa ca mahīpatih. sāntvayan Nalam abravīt: na tvām vidyur janā iti. duhkhena mahatā Nala, tvayi duhkham nivatsyati. vāvat tvām na vimoksvati, duhkham vai sa nivatsyati. tvam anarho janādhipa, rakşā me bhavatah kṛtā. damstribhvah satruto 'pi vā matprasādān narādhipa. na te pidā bhavişyati śaśvaj jayam avāpsyasi. Vāhuko 'ham iti bruvan sa hi vedāksanaipuņam, adya vai Nişadheśvara. rājāśvahrdayena vai, mitram caiva bhavişyati. śreyasa yoksyase tada mā sma śoke manah krthāh, satyam etad bravīmi te.

Gestalt. Dagegen sah der Erdenfürst mit Staunen, dass der Drache wieder seine ursprüngliche Gestalt angenommen.

Darauf sprach der Drache Karkotaka zu Nala also:

'Verschwunden ist durch mich deine Gestalt, auf dass die Menschen dich nicht mehr erkennen. Der aber, um deswillen du, o Nala, durch so schweres Leid gekränkt worden bist, der wird wegen meines Giftes unter schwerem Leide in dir wohnen, und solange er dich, dessen Glieder von meinem Gifte durchdrungen sind, nicht frei lassen wird, so lange wird er gewisslich in deinem Leibe leidvoll wohnen. Durch mich ist deine einstige Befreiung möglich gemacht: denn ich habe in meinem Zorn dem weh gethan, durch den du Schuldloser, der solches nimmer verdient hat, so schwere Kränkung erfahren, o Menschenfürst! Nun sollen dir nicht mehr dräuen, du grosser Held, spitzzähnige Tiere, nicht mehr Feinde, nicht brahmanische Weise: denn ich bin dir gnädig gesinnt, o König! Kein Gift soll je dir Qualen bereiten, und in den Schlachten, o Herr über die Könige, wirst du allezeit Sieg erringen. Zeuch denn von hinnen, o König, vor das Antlitz Rituparnas, - denn dieser kennt die Würfelkunst, - hin gen Ayôdhyâ, in die liebliche Stadt, heute noch, o Herr von Nishadha! Es wird selbiger König dir die Würfelwissenschaft geben, er wird sie dir geben gegen deine Rossewissenschaft: auch dein Freund wird er werden, der stattliche Spross vom Ikshvåkustamme. Und dann, wenn du würfelkundig sein wirst, dann wird das Glück dein Bundesgenosse sein, und du wirst wieder zu deinem Ehegemahl kommen — hänge nicht dem Kummer nach! -, wieder kommen zu deinem Königreiche und den Kindern.

Svarūpam ca yadā drastum Samsmartavyas tadā te 'ham Anena vāsasā channaḥ Ity uktvā pradadau tasmai 5 Evam Nalam ca samdisya Nāgarājas tato rājams icchethās tvam narādhipa, vāsas cedam nivāsayeh. svam rūpam pratipatsyase. divyam vāsoyugam tadā. vāso dattvā ca Kaurava tatraivāntaradhīyata.

Iti Nalopākhyāne caturdaśah sargah.

# Brhadaśva uvāca:

Tasmin nantarhite nāge
10 Rtuparņasya nagaram
Sa rājānam upātisthad
Aśvānām vāhane yuktah,
Arthakrcchresu caivāham
Annasamskāram api ca

15 Yāni śilpāni loke 'smin Sarvam yatişye tat kartum, prayayau Naisadho Nalah, prāvisad dasame 'hani. Vāhuko 'ham iti bruvan, pṛthivyām nāsti matsamah, prastavyo naipunesu ca, jānāmy anyair visesatah. yac caivānyat suduskaram Rtuparna bharasva mām.

Rtuparna uvāca:

Vasa Vāhuka, bhadram te,

sarvam etat karişyasi.

Wahrheit ist es, was ich dir sage. Und so du deine eigene Gestalt zu sehen begehrest, o Männeroberherr, dann müssest du mein gedenken und dieses Kleid hier anziehen. Bist du mit diesem Gewande bedeckt, so wirst du alsobald deine Gestalt wiedererlangen.

Mit diesen Worten übergab er ihm einen Zaubermantel mit Unterkleid.

Wie er also Nala unterwiesen und ihm das Gewand gegeben, so verschwand der Drachenkönig an selbigem Orte.

So lautet im Nalaliede der vierzehnte Gesang.

### Neunzehnter Gesang.

Als der Schlangenkönig verschwunden, Ging, der einen Knechtesleib gefunden, Der Nischadafürst, den Dienstesherrn Zu suchen, den König Ritupern; Zudem auch sein Fuhrmann Warschneja schon Gekommen war und ihm dient' um Lohn. Denn Ritupern, mit grosser Brunst Liebend die Wagenlenkekunst, Dingte, um sie zu lernen, Fuhrmänner aus allen Fernen. Als nun, satt der Wanderplage, Der gehende Fürst am zehnten Tage Zur Stadt Ajodia gekommen war, Stellt' er sich dort dem König dar. 'Ich bin der Fuhrmann Wahuka, (Also sprach er zum König da)

Es ist in Lenkung der Pferde
Mir niemand gleich auf der Erde;
Ich lasse sie hundert Meilen
An einem Tage eilen.
Ich hab' auch sonst noch manche Kraft
Und manche besondre Wissenschaft;
Zu jedem schweren Geschäfte
Hab' ich Geschick und Kräfte.
In Kunst, die Speisen zu bereiten,
Kann auch mit mir kein andrer streiten.
Und was sonst nur von Dingen
Schwer und mit Kunst zu vollbringen,
Das kann ich thun und thu' ich gern;
Dinge mich, König Ritupern!'
Ritupern:

'Wahuka, wohn' hier als Fuhrmann nun,

Sīghrayāne sadā buddhir Sa tvam ātiştha yogam tam Bhaveyur, aśvādhyakṣo 'si, Tvām upasthāsyataś caiva

- 5 Etābhyām ramsyase sārdham, Evam ukto Nalas tena Rtuparņasya nagare Sa vai tatrāvasad rājā Sāyam sāyam sadā cemam
- 10 Kva nu sā kṣutpipāsārtā Smarantī tasya mandasya, Evam bruvantam rājānam Kām enām śocase nityam, Āyuṣman, kasya vā nārī
- 15 Tam uvāca Nalo rājā: Āsīd bahumatā nārī, Sa vai kenacid arthena Viprayuktah sa mandātmā Dahyamānah sa śokena
- 20 Niśākāle smarams tasyāh

Und was dir lieb ist, magst du thun; Am Schnell-Laufe der Pferde Ist meine Lust auf der Erde. Sei gesetzt über meinen Stall, Dass schnell-laufig mir werden all Meine Ross', und zum Solde Empfängst du hundert im Golde. Es sollen dir auch zur Seite stehn, Und immer an die Hand dir gehn Warschneja, mein guter Lenker, Und Dschiwala, mein alter Rosseschwenker, Nebst noch anderen vielen, Die rennen nach gleichen Zielen; Mit ihnen magst du dich ergötzend spielen, Und was dir lieb ist magst du thun; Wahuka, wohn' hier als Fuhrmann nun!' So angeredet und gedingt, Wohnte nun Nala von Ehr' umringt Dort beim Könige Ritupern, Vom Reich und seiner Gattin fern, In Knechtsgestalt, der Verbannte, Mit dem Warschneja, der ihn nicht erkannte. Aber an jedem Abend, Die Rosse gefüttert habend,

dhrivate me viśesatah. vena śighrā hayā mama vetanam te śatam śata. nityam Vārsneyajīvalau, vasa vai mayi Vāhuka. nyavasat tatra püjitah sahavārsneyajīvalah. Vaidarbhīm anucintayan, ślokam ekam jagada ha: śranta śete tapasvini kam vā sādyopatisthati? niśayam Jivalo 'bravit: śrotum icchāmi Vāhuka yām evam anuśocasi? mandaprajňasya kasyacit tasyādrdhataram vacah. tayā mando vyayujyata, bhramaty asukhapiditah. divārātram atandritah ślokam ekam sma gāyati.

Sang König Nal im einsamen Stalle, Den einen Vers mit betrübtem Schalle: 'Wo wird die fromme müde nun Im Hunger und im Kummer ruhn, An ihren Gatten denkend, In Schmerz die schönen Augenlider senkend!' Zum also singenden bei Nacht Sprach einst Warschneja, der noch gewacht: Wer ist denn die, um die du klagest, Und stets den einen Vers nur sagest? O Wahuka, jung bleibe dein Leib! Sage, wer ist sie? wessen Weib? Nal sprach: 'das Weib eines Thoren, Der Geld und Verstand verloren, Der hielt nicht, was vor den Ohren Der Götter er geschworen. Der, bei einer Gelegenheit Von ihr getrennt, nun lange Zeit, Von Schmerz und Gram verwirret, Durch fremde Länder irret, Vom Weh gepeinigt Tag und Nacht, Doch in der Nacht, wenn er ihrer gedacht, Singt er den Vers den einen, Und lernt sonst weiter keinen;

Sa vibhraman mahīm sarvām Vasaty anarhas tadduḥkham Sā tu tam puruṣam nārī Tyaktā tenālpapuṇyena,
5 Ekā bālānabhijnā ca Kṣutpipāsāparītāngī,
Śvāpadācarite nityam Tyaktā tenālpabhāgyena

Ity evam Naisadho rājā

10 Ajňātavāsam nyavasad

kvacid āsādya kimcana punar evānusamsmaran. krcchre 'py anugatā vane duṣkaram yadi jīvati, mārgāṇām; atathocitā, duṣkaram yadi jīvati, vane mahati dāruņe mandaprajñena, māriṣa. Damayantīm anusmaran rājñas tasya niveśane.

Iti Nalopākhyāne pañcadaśah sargah.

## Brhadaśva uvāca:

Hṛtarājye Nale Bhīmah
Dvijān prasthāpayāmāsa
15 Samdideśa ca tān Bhīmo
Mṛgayadhvam Nalam yūyam
Asmin karmani sampanne
Gavām sahasram dāsyāmi
Agrahārāms ca dāsyāmi
20 Na cec chakyāv ihānetum

Jnātamātre 'pi dāsyāmi

Der unstät so die ganze Welt durcheilet,

Da wo er weilt, in Schmach und Kummer

weilet,

Und seinen Jammer mit sich selber teilet.

Doch jene, die ihm nachgeschritten

Im Elend, in des Waldes Mitten,

Verlassen, aufgegeben, [Leben,
Ein Wunder ist's, wenn sie noch ist am

Die Jungfrau, einsam, weg-unkundig,

Nicht das verdienend, lächelmundig,

Von Not und Tod umgeben;

sabhārye preşyatām gate Naladarśanakānkṣayā. vasu dattvā ca puṣkalam: Damayantīm ca me sutām. vijnāte Niṣadhādhipe yo vas tāv ānayiṣyati grāmam nagarasammitam. Damayantī Nalo 'pi vā, gavām daśa śatam dhanam.

Leben,

Ein Wunder ist's, wenn sie noch ist am Im wilden Wald, bewohnt von wilden Tieren und Räuber-Mördergilden, Wo sie ein ehrunwerter Unseliger verkehrter Verlassen hat, o Verehrter! Die Kunde hab' ich aus seinem Munde, Und seitdem in nächtlicher Stunde Sing' ich den Vers, den er gesungen, Ihm nach, von seinem Schmerz durchdrungen.'

#### Zwanzigster Gesang.

Bima der Fürst — als König Nal, Der Bimatochter Ehgemahl, Im Spiel um sein Reich betrogen, War ins Elend gezogen; Ihn zu suchen auf allen Bahnen Sandte Bima hinaus Brahmanen, Erteilend Gold und reiches Gut, Und sprach zu ihnen hochgemut: 'Suchet Nal den Verbannten,

Und mein Kind Damajanten!
Wenn dieses Geschäft ist ausgeführt,
Der Nischadafürst ist ausgespürt,
Demjenigen, der meine Kinder
Mir herbringt, geb' ich tausend Rinder,
Dazu mit fruchtreichen Strecken
Einen stadtgleichen Flecken.
Doch wenn es auch nicht mag gelingen
Damajanti und Nal zu bringen;

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

Ity uktās te yayur hṛṣṭā Purarāṣṭrāṇi cinvanto Naiva kvāpi prapaśyanti Tataś Cedipurīm ramyām

- Vicinvāno 'tha Vaidarbhīm Puņyāhavācane rājñaḥ Mandain prakhyāyamānena Nibaddhāin dhūmajālena Tāin samīkṣya viśālākṣīm
- 10 Tarkayāmāsa Bhaimīti

Sudeva uvāca:

Yatheyam me purā dṛṣṭā Kṛtārtho 'smy adya dṛṣṭvemām Pūrṇacandranibhām śyāmām

- 15 Kurvantīm prabhayā devīm Cārupadmaviśālākṣīm Iṣṭām samastalokasya Vidarbhasarasas tasmād Malapaṅkānuliptāṅgīm
- 20 Paurņamāsīm iva niśām Patiśokākulām dīnām Vidhvastaparņakamalām Hastihastaparāmṛṣṭām

Wer mir nur ansagt, wo sie sind, Dem geb' ich zehnmal hundert Rind.' So angesprochen, die frohen Brahmanen Gingen hinaus auf allen Bahnen, Gegen alle vier Erdenränder, Suchend durch Reiche, Städt' und Länder, Den Nischadafürsten und sein Gemahl; Doch nirgend sahn sie in Berg und Thal Das Bimakind und den König Nal. Da betrat Sudew', ein Brahmane, Die Tschedistadt, die wohlgethane, Und sie durchspürend mit Forschejagd, Sah er stehn die Widarbamagd, Im Königsschloss, im tiefen Schleier, Bei eines Königsfestes Feier, Zur Seite der jungen Sunande Stand sie im Trauergewande, Neben der Jungfrau die des Gatten Beraubte, wie neben dem Licht sein Schatten. Die hohe Gestalt, in Gram gebückt, Der Schmuck der Frauen, ungeschmückt,

brāhmaṇāh sarvatodiśam Naiṣadham saha bhāryayā, Nalam vā Bhīmaputrikām. Sudevo nāma vai dvijah apaśyad rājaveśmani Sunandāsahitām sthitām rūpeṇāpratimena tām prabhām iva vibhāvasoh. adhikam malinām kṛśām kāraṇair upapādayan.

tathārūpeyam aṅganā. lokakāntām iva Śriyam cāruvṛttapayodharām sarvā vitimirā diśaḥ Manmathasya Ratīm iva pūrṇacandraprabhām iva daivadoṣād ivoddhṛtām mṛṇālīm iva coddhṛtām Rāhugrastaniśākarām śuṣkasrotām nadīm iva vitrāsitavihamgamām vyākulām iva padminīm

Der verdunkelte Edelstein, Die Sonne die verloren den Schein. Das welteinzige Schönheitsgeschmeid, Zweifach verhüllt, vom dunkeln Kleid, Und dunkleren Leid, Mit den Augen wie Sonnen Von Nebelnetzen umsponnen; Wie dies Licht, das umnachtete, Die scheinlos unbeachtete, Sudewa dort betrachtete, Sprach er im schönheitshellen Sinn: 'Es ist doch die Widarberin. Ich sehe das Bild, das ganze, Wie damals es stand im Glanze, Als von ihr erkoren zu werden Dar sich stellten die Fürsten der Erden, Als um den irdischen Sonnenstrahl Kamen die Götter vom Himmelssaal Zu Damajanti's Gattenwahl. Hell wird nun das Geschicke, Da ich sie hier erblicke.'

Sukumārīm sujātāngīm Dahyamānām ivārkeņa Rūpaudāryaguņopetām Candralekhām iva navām

- 5 Kāmabhogaiḥ priyair hīnām Deham dhārayatīm dīnam Bhartā nāma param nāryā Eṣā hi rahitā tena Duşkaram kurute 'tyantam
- 10 Dhārayaty ātmano deham, Imām asitakeśāntām Sukhārhām duḥkhitām dṛṣṭvā Kadā nu khalu duḥkhasya Bhartuḥ samāgamāt sādhvī
- 15 Asyā nūnam punarlābhān Rājā rājyaparibhraşţaḥ Tulyaśīlavayoyuktām Naiṣadho 'rhati Vaidarbhīm Yuktam tasyāprameyasya
- 20 Samāśvāsayitum bhāryām Aham āśvāsayāmy enām Adṛṣṭapūrvām duḥkhasya

Evam vimršya vividhaih
25 Upāgamya tato Bhaimīm
Aham Sudevo Vaidarbhi,
Bhīmasya vacanād rājñas
Kušalī te pitā, rājňi,
Āyuşmantau kušalinau
30 Tvatkrte bandhuvargāš ca

O Tvatkțte bandnuvargas ca Anveștăro brăhmanăś ca Abhijñăya Sudevam tam

So sprach Sudewa der Brahman,
Und trat die Damajanti an,
Wo sie einsam in froher Schar
Mit ihren Schmerzgedanken war:
'Ich bin der Sudewa, o Bimakind,
Dessen Freunde deine Brüder sind;
Auf Bima's deines Vaters Wort
Komm' ich dich suchend an diesem Ort.
Dein Vater ist wohl, des Reichs zu walten,
Wohl deine Mutter, im Haus zu schalten,
Und deine Brüder sind wohlbehalten;
Wohlgedeihend nicht minder

ratnagarbhagrhocitām mrņālīm iva coddhrtām mandanārhām amanditām vvomni nīlābhrasamvrtām hīnām bandhujanena ca bhartrdarśanakānkşayā. bhūşanam bhūşanair vinā, śobhamana na śobhate. hīno vad anavā Nalah na śokenapi sidati. śatapattrayateksanam mamāpi vyathate manah. pāram yāsyati vai śubhā Rohinī śaśino vathā? Naişadhah prītim eşyati punar labdhvā ca medinīm. tulyābhijanasamvrtām tam ceyam asitekşanā. vīrvasattvavato mayā patidarśanalālasām. pūrņacandranibhānanām duhkhārtām dhyānatatparām.

### Brhadaśva uvāca:

kāraņair lakṣaṇais ca tām Sudevo brāhmaņo 'bravīt: bhrātus te dayitaḥ sakhā, tvām anveṣtum ihāgataḥ. jananī bhrātaras ca te, tatrasthau dārakau ca tau. gatasattvā ivāsate, bhramanti sataso mahīm. Damayantī Yudhiṣṭhira

Sind deine dort weilenden Kinder. Gleichwohl sitzt die Verwandtenschar Um dich wie ihres Lebens bar, Und die Brahmanen hundertweise Begeben um dich sich auf die Reise, Dich zu suchen, dich zu erkunden, Aber ich habe dich gefunden.'
Da den Sudewa Damajante, Den also sprechenden, erkannte, Brach hervor in den hellen Thränen Ihrer Brust verschlossenes Sehnen, Und ihrer Brüder lieben Freund

Paryaprechata tān sarvān Ruroda ca bhréam rajan Drstvā Sudevam sahasā Tato rudantīm tām dṛṣtvā

- 5 Sudevena sahaikānte Janitryāh kathavāmāsa: Brāhmanena sahāgamya, Atha Cedipater mātā Jagāma yatra sā bālā
- 10 Tatah Sudevam ānāyva Papraccha: bhāryā kasyevam Katham ca bhrasta jňatibhyo Tvayā ca viditā vipra Etad icchāmy aham śrotum
- 15 Tattvena hi mamācaksva Evam uktas tayā rājan Sukhopavista ācasta

kramena suhrdah svakān, Vaidarbhī śokakarsitā bhrātur iştam dvijottamam. Sunandā śokakarşitām kathayantīm ca Bhārata sairandhrī rudate bhrśam tām veda yadi manyase. rājňaś cāntahpurāt tadā brāhmaņena sahābhavat. rājamātā viśām pate sutā vā kasva bhāvinī, bhartur vā vāmalocanā, katham evangatā satī? tvattah sarvam asesatah, prcchantyā devarūpinīm. Sudevo dvijasattamah Damayantyā yathātatham.

Iti Nalopākhyāne sodasah sargah.

### Sudeva uvāca:

20 Vidarbharājo dharmātmā Suteyam tasya kalyani Rājā tu Naişadho, nāma

Bhīmo nāma mahādyutih, Damayantīti viśrutā. Virasenasuto Nalah,

Fragte sie, oft die Fragen erneu'nd, Mit Namen nach allen Bekannten. Freunden und Anverwandten. Wie gross ist gewachsen mein Kinderpaar? Frug sie und weinte zwei Thränen klar. Aber Sunanda, sie weinen sehend, Wie sie bei dem Brahmane stehend Betrübt verschwiegnen Gespräches pflog. Sunanda zu ihrer Mutter flog, Sprechend: 'Die Fremde weinet sehr, Zu ihr kam ein Brahmane her, Der sie zu kennen scheinet, Der machet dass sie weinet.' Da schritt die Mutter-Königin Aus dem Frauengemach dahin, Wo jene mit dem Brahmanen stand;

Die Königin-Mutter liess zur Hand Sich her den Sudewa führen, Und befragt' ihn nach Gebühren: 'Wes Weib ist diese und wessen Kind? Von denen, die ihre Freunde sind, Durch welches Geschick getrennt und ver-Und von dir hier woran erkannt? [bannt? Hierüber begehr' ich treu und schlicht O Brahman, von dir den Bericht; Gieb mir aus deinem Munde Von der Herrlichen die Kunde!' Also zum Reden aufgefordert, Der Brahman, zum Sitzen beordert, Sass mit strahlendem Angesichte Enthüllend Damajanti's Geschichte.

#### Einundzwanzigster Gesang.

'Des Bima, der in Widarben waltet, In Glanz und Herrlichkeit gealtet, Dessen Tochter ist diese beglückte

'Damajanti' mit Namen geschmückte; Aber des Erben des Nischaderthrons, Nala's, des Wirasenasohns,

Bhāryeyam tasya kalyānī Sa vai dyūte jito bhrātrā Damayantyā gatah sārdham Te vayam Damayantyarthe

- 5 Seyam āsāditā bālā Asyā rūpeņa sadṛśī Asyā hy eṣa bhruvor madhye Śyāmāyāḥ padmasamkāśo Malena samvṛto hy asyāś
- 10 Cihnabhūto vibhūtyartham Pratipatkaluşasyendor Na cāsyā nasyate rūpam, Asamskṛtam abhivyaktam Anena vapuṣā bālā
- 15 Lakşiteyan maya devî

Brhadaśva uvāca:

Tac chrutvā vacanam tasya Sunandā śodhayāmāsa Sa malenāpakṛṣṭena

20 Damayantyās tadā vyabhre Piplum dratvā Sunandā ca Rudantyau tām parisvajya Punyaślokasya dhīmatah. hṛtarājyo mahīpatih na prājñāyata karhicit. carāmah pṛthivīm imām. tava putraniveśane, mānuṣī na hi vidyate. sahajah piplur uttamah lakṣito 'ntarhito mayā, channo 'bhreneva candramāh. ayam dhātrā vinirmitah. lekhā nātivirājate vapur malasamācitam bhāti kāñcanasamnibham. piplunānena sūcitā nibhṛto 'gnir ivoṣmaṇā.

Sudevasya višām pate piplupracchādanam malam. piplus tasyā vyarocata nabhasīva nišākarah. rājamātā ca Bhārata muhūrtam iva tasthatuh.

Gattin ist sie zu preisen, Punjasloka's des Weisen. Er, vom Bruder besiegt im Spiel, Der Fürst der seinem Reich entfiel, Seit er vom Land mit der Gattin fuhr, Ward nicht gefunden seine Spur. Doch länderdurchforschend wandern Nach Damajanti wir andern; Und so in deines Sohns Palast Hab' ich erkannt den verborgnen Gast: Es lebt in keinem Reiche Eine ihr also gleiche An Gestalt und an Sitte, Dass sie Verwechslung litte. An ihrer Stirnen Mitte Leuchtet ein angeborner Stern, Den verborgnen erkannt' ich von fern; Ihn hat dort als ein Adelszeichen Brahma gebildet ohne gleichen, Und den Brahmanen, seinen Söhnen, Sichtbar gemacht, den Schauern des Schönen. Ich habe den lächelnden Nalatrost

Erkannt, wie das Gold bedeckt von Rost, Erkannt die Huldin teuer, Wie an der Wärme das verborgne Feuer.' Als Sudewa das Wort enthüllt, Trat Sunanda, staunenerfüllt, Zu Damajanti, mit Stocken, Den Schleier und die Locken Strich sie ihr von der Stirne, Da leuchtete das helle Glücksgestirne, Wie am entwölkten Himmel siegt Der Mond, dem jeder Stern erliegt; So, ihren Blicken erliegend, In ihre Arme fliegend, An ihre Brust sich schmiegend, Weinte Sunanda zerronnen In Schmerzen zugleich und Wonnen. Es weinte die Mutter-Königin, Mit liebend-mütterlichem Sinn, Umfassend die Widarberin. So alle drei, sich stumm umschliessend, Standen sie, Thränen in Thränen giessend. Aber im rinnenden Augenbach

Utsṛjya bāṣpam śanakai Bhaginyā duhitā me 'si Aham ca tava mātā ca Sute Daśārṇādhipateh

- 5 Bhīmasya rājňah sā dattā, Tvam tu jātā mayā dṛṣṭā Yathaiva te pitur geham Yathaiva ca mamaiśvaryam Tām prahṛṣṭena manasā
- 10 Praņamya mātur bhaginīm Ajñāyamānāpi satī Sarvakāmaih suvihitā Sukhāt sukhataro vāso Ciraviproşitāin mātar
- 15 Dārakau ca hi me nītau Pitrā vihīnau śokārtau Yadi cāpi priyam kimcin Vidarbhān yātum icchāmi, Bādham ity eva tām uktvā
- 20 Guptām balena mahatā Prāsthāpayad rājamātā

Die Königsmutter jetzo sprach: 'Mein Schwesterkind, o Beglückte, Bist du, o Sterngeschmückte! Meiner geliebten Schwester Kind. Deine Mutter und ich, wir sind Töchter des mächtigen kriegserfahrnen Sudaman, Königs der Dasaarnen. Sie ward dem Bima gegeben zur Braut, Und ich dem Wirawahu vertraut. Ich habe dich selber auch geschaut, Als Kind, in Dasaarnalanden, Als dort wir zusammen uns fanden, Ich und die Schwester, beim Feste Im Haus des Vaters als Gäste. Doch als hieher du kamest verbannt, Hab' ich dich unkennend erkannt, Und dich im Herzen Tochter genannt. Wie deiner Mutter Haus ist meines, Und meines Sohnes Reich ist deines; Wohne bei uns in bester Ehr', o Sunanda's Schwester!' Ihr darauf mit freudigem Sinn Antwortete die Widarberin:

rājamātedam abravīt: piplunānena sūcitā. rājňas tasya mahātmanah Sudāmnas cārudarsane. Vīrabāhor aham punah, Daśārņeşu pitur grhe. tathaiva mama, bhāvini, Damayanti tathā tava. Damayantī viśām pate idam vacanam abravīt: sukham asmy uşitā tvayi rakşyamānā sadā tvayā; bhavişyati na samsayah. mām anujñātum arhasi. vasatas tatra bālakau, mayā caiva katham nu tau. mayi kartum ihecchasi, śighram me yanam adiśa. hrstā mātrsvasā nrpa putrasyānumate tatah śrimatim naravahina

'Als Unbekannte so lange Zeit Hier hab' ich gewohnt in Zufriedenheit, Für alles Wehe gegütet, Von dir geschirmt und gehütet. Froh war mir die Wohnung, die ich erkor, Aber frohere steht mir bevor, Entlass mich, Mutter, in Frieden, Die von den Ihren ist so lang geschieden. Ich höre wie meine Kleinen Dort nach der Mutter weinen. Wenn du mir willst das Liebste thun, Nach Widarba verlangt mich nun, Rüste mir einen Wagen, Mich nach Widarba zu tragen! 'So sei's!' antwortet' ihr mit fester Stimme die edle Mutterschwester; Und gleich mit Urlaub von ihrem Sohn, Dem sitzenden auf dem Tschedithron, Liess sie den lieben Gast davon, Unter Thränen und Klagen, Auf rossebespanntem Wagen, Versehn mit Trank und Speise, Die ihr Sunanda rüstet' auf die Reise;

Yānena Bharataśreştha Tatah sā nacirād eva Tām tu bandhujanah sarvah Sarvān kuśalino dṛṣṭvā

- 5 Mātaram pitaram cobhau Devatāh pūjayāmāsa Parena vidhinā devī Atarpayat Sudevam ca Prīto dṛṣṭvaiva tanayām
- 10 Sā vyuştā rajanīm tatra Viśrāntā mātaram rājan Mām ced icchasi jīvantīm Naravīrasya caitasya Damayantyā tathoktā tu
- 15 Bāṣpeṇāpihitā rājan Tadavasthām tu tām dṛṣṭvā Hāhābhūtam atīvāsīd Tato Bhīmam mahārājam Damayantī tava sutā

Mit starker Mannschaft zur Bedeckung, Dass sicher sei der Fahrt Vollstreckung. Und so in kurzer Frist mit Glück Kam sie gen Widarben zurück, Wo die ganze Verwandtenschar Erfreut von ihrer Ankunft war, Sie mit Ehren empfangend, Und sie zu trösten verlangend. Als Damajanti nun alle gesehn, Vater, Mutter und Brüder in Wohlergehn, Samt allen Verwandten, Bekannten, Ihr befreundet genannten, Und ihre lieben Kindlein auch; Versäumte sie nicht mit Opferrauch Dankend die Götter zu bedenken, Und die Brahmanen zu beschenken. Doch Bima, der Feindesüberwinder, Gab dem Sudewa die tausend Rinder, Und auch den stadtgleichen Flecken Mit den fruchtreichen Strecken. Der König, seiner Tochter froh, Den ganzen Lohn gab er ihm so, Der dem gebührte nach Bedingen, Der beide, die ins Elend gingen, Nal würd' und Damajanti bringen.

svannapānaparicchadām. Vidarbhān agamat punah, prahrstah samapūjayat. bāndhavān dārakau ca tau sarvam caiva sakhijanam brāhmaņāms ca yasasvinī Damayantī viśām pate. gosahasrena parthivah grāmeņa draviņena ca. pitur veśmani bhāvinī nidam vacanam abravīt: mātah, satyam bravīmi te, Nalasyānayane yata. sa devī bhrśaduhkhita nottaram kimcid abravīt. sarvam antahpuram tadā bhrsam ca praruroda ha. bhāryā vacanam abravīt: bhartāram anusocati,

Doch weil sein Kind nur war gefunden, War Bima seines Leids entbunden, Und an den Nal ward nicht gedacht. Aber nachdem sie eine Nacht Im Vaterhause zugebracht, Sprach Damajanti am Morgen Zur Mutter unverborgen: 'Mutter! wenn du mich am Leben Haben willst, lass Kunde dir geben! Eile, den Mann in Waffen, Nala mir herzuschaffen!' So von der Tochter angesprochen, Die Königin weinte schmerzgebrochen, Mit strömenden Augenlidern, Sie konnt' ihr kein Wort erwidern. Wie also das ganze Fraungemach Seine Königin sah, Ach Ach Rief es um sie und tönte Und weinte laut und stöhnte. Doch drauf zu Bima, dem Völkerhorte, Sprach die Königin diese Worte: 'Damajanti, o Fürst, dein Kind Traurt um den Gatten ungelind, Und hat mit ausgezogener Scham Mir selber gesagt den Gattengram.

Apakṛṣya ca lajjām sā Prayatantu tava preṣyāḥ Tayā pradeśito rājā Prāsthāpayad diśaḥ sarvā:

- 5 Tato Vidarbhādhipater Damayantīm atho srtvā Atha tān abravīd Bhaimī: Brūyāsta janasamsatsu Kva nu tvam kitava cchittvā
- 10 Utsrjya vipine suptām Sā vai yathā samādistā Dahyamānā bhrsam bālā Tasyā rudantyāh satatam Prasādam kuru vai vīra
- 15 Evam anyac ca vaktavyam, Vāyunā dhūyamāno hi Bhartavyā rakṣaṇīyā ca Tan naṣṭam ubhayam kasmād Khyātah prājñah kulīnaś ca
- 20 Samyrtto niranukrośah

Lass deine Diener denn gehen, Nach Punjasloka zu sehen! Vater genügt ihr und Mutter nicht, Noch ihrer Kindlein Freudenlicht, Nur am gefundenen Gatten Wird ihr Sehnen ersatten.' Von solchen Worten angefeuert, Ward das Nalasuchen erneuert: Nala den König aufzuspüren, Werbend um Bima's Botenbrot, Die Brahmanen, auf sein Gebot, Zu Damajanti reisefertig Traten sie, ihres Winks gewärtig: 'Wir sind zur Fahrt gerüstet, Befiehl was dir gelüstet!' Wie sie die Nalasuchenden schaute, Lächelnd weinte die Nalatraute; Zu ihnen aus schmerzbewegter Brust Sprach die trauernde Nalalust: 'In allen Ländern, die ihr mögt durchwallen, In allen Volkszusammenkünften, allen Weltsammelplätzen, Märkten, Höfen, Hallen, Auf Gassen und auf Strassen lasst erschallen Stets diesen Gruss, er dürf' euch nie entfallen: svayam uktavatī nrpa. Punyaślokasya mārgane. brāhmanān vasavartinah yatadhvain Nalamārgaņe. niyogād brāhmaņās tadā prasthitāh smety athābruvan. sarvarāstresv idam vacah tatra tatra punah punah: vastrārdham prasthito mama anuraktām priyām priya? tathāste tvatpratīksiņī vastrārdhenābhisamvrtā. tena śokena parthiva prativākyam vadasva ca. krpām kuryād yathā mayi, vanam dahati pāvakah. patnī hi patinā sadā, dharmajñasya satas tava? sānukrośo bhavān sadā śanke madbhagyasanksayat.

"Wo gingst du, Spieler! hin im Leide Mit dem mir abgeschnittnen Kleide, Im Wald verlassend ohne Scheue Die liebe schlafende getreue? Sie wartet, wie's ihr ist befohlen, Wie lange säumst du sie zu holen, Die gebräunte vom Sonnenbrande, Im abgeschnittnen Gewande; Die stets noch weint an jenem Kummer, Und keinen Schlaf seit jenem Schlummer Gekostet, wo du sie verliessest, O sprich, ob du mir das verhiessest?" Dies und andre meine Klagen Sollt ihr wie ihr könnt nur sagen, Dass sie ihm zu Herzen dringen, Und mir sein Erbarmen bringen, Denn angeregt vom Windeshauch, Verzehrt einen Wald ein Funken auch. Ist der Gattin nicht vom Gatten Schutz und Pflege zu erstatten? Wie denn ist dir, Pflichtenkenner, Das entgangen, Preis der Männer! Du genannt der edle, huld'ge, Weise, starke, frommgeduld'ge,

Tat kuruşva naravyaghra Ānṛśamsyam paro dharmas Evam bruvānān yadi vah Sa narah sarvathā jñeyah

- 5 Yaś caivam vacanam śrutvā Tad ādāya vacas tasya Yathā ca vo na jānīyād Punarāgamanam caiva Yadi vāsau samrddhah svād
- 10 Yadi vāpy asamarthah syāj, Evam uktās tv agacchams te Nalam mṛgayitum rājams Te purăni sarăștrăni Anveșanto Nalam rajan
- 15 Tac ca vākyam tathā sarve Śrāvayāmcakrire viprā

davām mayi nareśvara, tvatta eva hi me śrutah. pratibrūyād dhi kaścana kaś cāsau kva ca vartate. brūyāt prativaco narah mamāvedyam dvijottamāh, bruvato mama śāsanāt tathā kāryam atandritaih. yadi vāpy adhano bhavet jňeyam tasya cikirsitam. brāhmanāh sarvato diśah tadā vyasaninam tathā. grāmān ghoşāms tathāśramān nādhijagmur dvijātayah. tatra tatra viśām pate Damayantyā yatheritam.

Iti Nalopākhyāne saptadaśah sargah.

# Brhadaśva uvāca:

Atha dīrghasya kālasya 20 Pratyetya nagaram Bhaimim Naisadham mrgayanena Ayodhyām nagarīm gatvā

Wie ward zur Unhuld deine Huld Mir ach durch meines Glückes Schuld! -Wo ihr jenen Gruss nun fraget, Und euch jemand Antwort saget, Der ist Nala, den forschet aus. Wer? und wie? und wo zu Haus? Wo euch, sprechend jene Worte, Einer gegenspricht am Orte, Dessen Wort geschwind, geschwinder, Tragt mir her, ihr Brahmakinder, Eilt von ihm hinweg gewandt, Eh er habe das erkannt, Dass ihr seid von mir gesandt. Aber bringt mir den Bescheid, Ob im Glück er ob im Leid,

Parņādo nāma vai dvijah idam vacanam abravīt: Damayanti maya Nalam Bhāngāsurir upasthitah.

In Freuden, oder wie ich im Harm? Lasst kein Mühsal euch entwaffnen, Tragt, ihr besten der Geschaffnen, Durch die Länder auf und nieder Damajanti's Schmerzenslieder!' So angewiesen, die erfreuten Brahmanen wandernd sich zerstreuten, Den Nala suchend sie fuhren Durch Städte, Dörfer und Fluren, Spürend auf allen Spuren, Um Thäler und Bergesspitzen, Bei allen hirtlichen Sitzen; Keine Siedlung und Siedelei Gingen sie ungeforscht vorbei: Und immer, überall, vor allen Leuten, Sprachen sie ihren Gruss nach Damajanti's Bedeuten.

# Zweiundzwanzigster Gesang.

Aber nach langdurchmessenem Pfad, Ein Brahman genannt Parnad, Nun zur Widarbastadt heimkehrend, Die Bimatochter begrüsst' er ehrend: 'Nach Nal, o Damajanti, spähend,

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

Ob er reich ist oder arm,

War ich, den Nischader suchen gehend,

Śrāvitaś ca mayā vākyam Rtuparņo mahābhāgo Tac chrutvā nābravīt kimcid Na ca pāriṣadah kaścid

- 5 Anujñātam tu mām rājñā Rtuparņasya puruso Sūtas tasya narendrasya, Śīghrayānesu kuśalo Sa viniķsvasya bahuśo
- 10 Kuśalam caiva mām pṛṣṭvā Vaiṣamyam api samprāptā Ātmānam ātmanā satyo Rahitā bhartṛbhiś caiva Prāṇāmś cāritrakavacān
- 15 Vişamasthena müdhena Yat sā tena parityaktā Prānayātrām pariprepsoh Ādhibhir dahyamānasya Satkṛtāsatkṛtā vāpi,
- 20 Bhrastarājyam śriyā hīnam

Gekommen gen Ajodia fern, Dort trat ich zum König Ritupern; Und vor des Fürsten Ohren, O Königin hochgeboren, Hab' ich gesprochen deinen Gruss, Wie er gesprochen werden muss. Da hat der edle König mir Nichts erwidert, o Frauenzier, Und keiner auch von allen, Wer um ihn war in den Hallen. Doch als ich Urlaub nun empfangen, Und war vom König hinausgegangen, Sprach mich an ein Geselle An einer einsamen Stelle; Als Dienstmann Ritupern's gekannt, Wahuka so mit Namen genannt, Der des Marstalles waltet, Kurzarmig, übelgestaltet, Aber in aller Kunst erprobt, In Speisebereitung wohlbelobt, Und vor allen erfahren, Schnell mit Rossen zu fahren; Ich höre, er lässt sie eilen An einem Tag hundert Meilen.

tvadīvam sa mahājane yathoktam varavarnini. Rtuparno narādhipah bhāşyamāņo mayāsakṛt. vijane kaścid abravit Vāhuko nāma nāmatah, virūpo, hrasvabāhukah, mṛṣṭakartā ca bhojane. ruditvā ca punah punah paścād idam abhāsata: gopāyanti kulastriyah jitasvargā, na samsayah. na krudhyanti kadācana dhārayanti varastriyah. paribhrastasukhena ca tatra na kroddhum arhati. śakunair hrtavāsasah śyama na kroddhum arhati, patim drstvā tathāgatam kşudhitam vyasanāplutam.

Der, nachdem er sich umgeblickt, Und einen Seufzer vorangeschickt, Sprach mit der Stimme, von Thränen erstickt: 'Auch ins Elend gegangen, Und von Mühsal umfangen, Edle himmelswürdige Fraun Hüten selber sich selber, traun! Von den Gatten verlassen, Wird ein Groll sie nicht fassen; Den Leib mit Demut und Vertraun Tragen gewappnet edle Fraun. Einem betrübten Thoren, Der sein Liebstes verloren, Der verlassen ihr Angesicht, Zürnen wird sie ihm deshalb nicht; Dem, von Hunger beklommen, Vögel das Kleid genommen, Dem der Kummer das Herz zerbricht, Zürnen wird ihm die Braune nicht. Ob ihr Liebes geschehen, Ob sie Leides gesehen, Vergessen wird sie's, wenn sie sieht Den Gatten, der im Elend zieht.' Wie ich, Fürstin, den Gruss vernommen,

Tasya tad vacanam śrutvā Śrutvā pramāņam bhavatī Etac chrutvāśrupūrņākṣī Damayantī raho 'bhyetya

- 5 Ayam artho na samvedyo Tvatsamnidhau niyokşye 'ham Yathā na nrpatir Bhīmah Tathā tvayā prayattavyam, Yathā cāham samānītā
- 10 Tenaiva mangalenāśu
  Samānetum Nalam mātar
  Viśrāntam tu tatah paścāt
  Arcayāmāsa Vaidarbhī
  Nale cehāgate vipra
- 15 Tvayā hi me bahu kṛtam Yad bhartrāham sameṣyāmi Evam ukto 'rcayitvā tām Gṛhān upayayau cāpi Tatah Sudevam ābhāṣya
- 20 Abravīt samnidhau mātur Gatvā Sudeva nagarīm Rtuparņam vaco brūhi Āsthāsyati punar Bhaimī Tatra gacchanti rājāno

Bin ich schnell dir hieher gekommen, Nachdem ich nur eilends Kund' erfragt Über den Mann der den Gruss gesagt; Nun sieh, o mit hellem Auge, Was meine Botschaft dir tauge!' Als die reiche an Gattengram Von Parnada dies Wort vernahm, Ging sie mit Thränenbächen, Heimlich zur Mutter zu sprechen: 'Mutter, lass mich den Trost nicht missen, Dieses darf nicht der Vater wissen! Ich will in deiner Gegenwart ermahnen Zu neuer Fahrt Sudewa den Brahmanen. Also, Mutter, musst du mir thun, Wenn du willst, dass mein Herz soll ruhn. Wie dem Sudewa der Preis gebührt, Dass er mich selbst hieher geführt, Mit gleichem Glück auch und Heile Soll er nun gehn ohne Weile, Mir das liebste der Kleinodien

tvarito 'ham ihāgataḥ, rājňaś caiva nivedaya. Parnādasya viśām pate mātaram pratyabhāşata: Bhīme mātah kathanicana, Sudevam dvijasattamam. pratipadyeta me matam mama cet privam icchasi. Sudevenāśu bāndhavān Sudevo vātu māciram Ayodhyām nagarīm itah. Parnādam dvijasattamam dhanenātīva bhāvinī: bhūyo dāsyāmi te vasu. yathā nānyah karişyati, śighram eva dvijottama. āśīrvādaih sumangalaih krtarthah sumahamanah. Damayantī Yudhişthira duhkhaśokasamanvitā: Ayodhyāvāsinam nṛpam sampatan niva kāmagah: Damayantī svayamvaram. rājaputrāś ca sarvaśah.

Herzuholen von Ajodien. Dann verdient er erst den Lohn, Den er hat empfangen schon, sohn. Wenn er mir herbringt Nal den Wirasena-Die Mutter gab den Thränen nach, Mit denen das die Tochter sprach; Dem Vater-Gatten-König ward gesponnen Unschuldiger Verrat, von Lieb' ersonnen. Also in Mutter-Gegenwart Trieb sie den Sudewa zur Fahrt: 'Sudewa! geh nach Ajodia fern, Zum dort waltenden Landesherrn, Zu Ritupern sprich, dem Könige, Aber die List beschönige Mit einem Vorwand, welcher frommt. Wie ein Mann der durch Zufall kommt, Sprich: Bima der Fürst hält abermal Für Damajanti die Gattenwahl; Es kommen dahin mit Gedröhne Die Fürsten und Fürstensöhne.

Tathā ca ganitah kālah: Yadi sambhāvanīyas te Sūryodaye dvitīyam sā Na hi sa jñāyate vīro 5 Evam tayā yathokto vai Rtuparņam mahārāja

śvobhūte sa bhavişyati.
gaccha śīghram arindama.
bhartāram varayişyati,
Nalo jīvati vā na vā.
gatvā rājānam abravīt
Sudevo brāhmaņas tadā.

Iti Nalopākhyāne 'stādasah sargah.

## Brhadaśva uvāca:

Srutvā vacah Sudevasya
10 Sāntvayañ ślakṣṇayā vācā
Vidarbhān yātum icchāmi
Ekāhnā hayatattvajña
Evam uktasya Kaunteya
Vyadīryata mano duḥkhāt,

15 Damayantī vaded etat?
Asmadarthe bhaved vāyam
Nṛśamsam bata Vaidarbhī
Mayā kṣudreṇa nikṛtā
Strīsvabhāvaś calo loke

Rtuparņo narādhipaḥ Vāhukam pratyabhāṣata: Damayantyāḥ svayamvaram manyase yadi Vāhuka. tena rājñā Nalasya ha pradadhyau ca mahāmanāḥ: kuryād duḥkhena mohitā, upāyaś cintito mahān? kartukāmā tapasvinī, kṛpaṇā pāpabuddhinā? mama doṣaś ca dāruṇaḥ.

Und fragt er: Wann ist der Tag gesetzt? So sage: Wie erst erfährst du's jetzt, Was keinem ist verborgen? Der Tag ist gesetzt auf morgen. Willst du dabei sein, Feindekränker! Eile, wenn du den Wagenlenker Hast, der hundert Meilen

An einem Tage kann eilen.

Denn mit des neuen Tages Strahl

Wählt Damajanti den neuen Gemahl.

Und fragst du mich, Held von starkem Speer!

Wo hast du diese Kunde her?

So wiss, ich habe die Kunde

Aus Damajanti's Munde.'

## Dreiundzwanzigster Gesang.

Wie Sudewa am frühen Tage
Brachte die Damajantisage
Zu Ritupern's des Königs Ohr,
Sprang der König vom Sitz empor,
Und rief mit lautem Schalle
Den Wahuka aus dem Stalle.
Als der Fuhrmann vor ihm erschien,
Sprach er schmeichelnde Wort' an ihn:
'Ich will hinab ins Widarbathal
Zu Damajanti's Gattenwahl,
Morgen soll sie geschehen,
An einem Tage will ich gehen,
Der du die Rossekund' gewannst,
O Wahuka, wenn du solches kannst,
Nun zeig', ob du kannst eilen

An einem Tag hundert Meilen!'
Als der König die Worte sprach,
Punjasloka's Herz vor Schmerz zerbrach,
Er dacht' in seinen Sinnen:
'Was will Damajanti beginnen?
Ob sie vor Jammer verlor den Verstand?
Oder ob sie diese List erfand?
Soll so grosses Vergehen
Von der frommen geschehen,
Von der armen gekränkten
Durch mich in Leid versenkten?
Der Frauen Sinn ist wank und schwach,
Und zu gross ist was ich verbrach.
Sie hat durch die Trennung verloren
Die Liebe für diesen Thoren;

Syād evam api: kuryāt sā Mama śokena samvignā Naivam sā karhicit kurvāt Satyam yad atrāsatyam vā

- 5 Rtuparņasya vai kāmam Iti niścitya manasā Kṛtānjalir uvācedam Pratijānāmi te vākyam, Ekāhnā puruşavyāghra
- 10 Tatah parīksām aśvānām Aśvaśālām upāgamya Sa tvaryamāņo bahuśa Aśvāň jijňāsamāno vai Adhyagacchat kṛśān aśvān
- 15 Tejobalasamāyuktān Varjitāl laksaņair hīnaih Suddhān daśabhir āvartaih Drstvā tān abravīd rājā Kim idam prārthitam kartum?
- 20 Katham alpabalaprāņā Mahadadhvānam api ca

Eko lalāte dvau mūrdhni Dvau dvau vaksasi vijneyau

Durch mich ist die Fürstin schön und jung Gefallen in Kummerverzweiflung. Dennoch kann sie den Rat nicht hegen, Wenn mein nicht, ihrer Kindlein wegen. Aber das Falsche beim Wahren Will ich gehn und erfahren; Ich will des Königes Willen Um meinetwillen erfüllen.' -So als beschlossen in seiner Qual Der Wahukagestaltete Nal; Unterwürfig die Hände faltend, [tend: Sprach er, geschränkt vor der Brust sie hal-'Ich gehorch', o Herr, deinem Wort, Ich bringe dich, o Völkerhort, Nach Widarb' ohne Frage, O Fürst, an diesem Tage. Darauf der Wahuka mit Fleiss, Auf des Ajodiaherrn Geheiss, Die Rosseschau zu beginnen, In den Marstall trat er mit Sinnen.

vivāsād gatasauhrdā, nairāśyāt tanumadhyamā. sāpatyā ca viśesatah. gatvā vetsyāmi niścayam, ātmārtham ca karomy aham. Vāhuko dīnamānasah Rtuparnam narādhipam: gamişyami naradhipa Vidarbhanagarīm nrpa. cakre rājan sa Vāhukah Bhāngāsurinrpājňayā. Rtuparnena Vāhukah vicārya ca punah punah samarthan adhvani kşaman kulaśilasamanvitān prthuprothan mahahanun Sindhujān vātaramhasah. kimcit kopasamanvitah: pralabdhavyā na te vayam. vakşyantime hayā mama, gantavyam katham idrśaih? Vāhuka uvāca:

dvau dvau parśvopaparśvayoh prayane caika eva tu.

Immer gespornt von Ritupern, Erlas er Rosse von hartem Kern, Derbmagere, schwernachhaltige, Unfeine, wegesgewaltige, Breitnasige, starkkinnbackige, Langschenklige, hochnackige, Haarstruppige, mähnenstraubige, Windstürmige, flammenschnaubige. Als die der Fürst sah vorgeführt, Sprach er, ein wenig von Zorn berührt: 'Was gedenkst du zu fügen? Willst du uns wohl betrügen! Du wählst alswie zum Possen Die plumpsten von meinen Rossen. Uns ist ein langer Weg zu gehn, Kann es mit solchen Tieren geschehn?' Wahuka:

'An der Stirne ein Zeichen, Und eins vor der Brust desgleichen, Zwei seh' ich an ihren Weichen,

Ete hayā gamişyanti Yan anyan manyase rajan

Vidarbhān, nātra samsayah. brūhi tān yojayāmi te. Rtuparna uvāca:

Tvam eva hayatattvajňah,

kuśalo hy asi Vāhuka. 5 Yān manyase samarthāms tvam ksipram tan eva yojaya. Brhadaśva uvāca:

Tatah sadaśvāmś caturah Yojayāmāsa kuśalo Tato yuktam ratham rājā

- 10 Atha paryapatan bhūmau Tato naravarah śrīmān Sāntvayāmāsa tān aśvāms Raśmibhiś ca samudyamya Sūtam āropya Vārsneyam
- 15 Te codyamānā vidhivad Samutpetur athākāsam Tathā tu dṛṣṭvā tān aśvān Ayodhyādhipatih śrīmān Rathaghoşam tu tam śrutvā
- 20 Vārsneyas cintayāmāsa Kim nu syān Mātalir ayam Tathā tallaksanam vīre Śālihotro 'tha kim nu syād Mānuşam samanuprāpto

An ihren Schenkeln viere, Und vier an den Hufen der Tiere; Das sind die Rosse, die tragen Nach Widarba den Wagen. Fürst, welch andere meinst du dann? Sag es, so füg' ich das Gespann.'

Ritupern: 'Nein, Wahuka, du fündiger, Du bist der Rossekündiger; Spanne du die nur flüchtig, Welche du hältst für tüchtig.' Da spannte der Damajantigemahl Vier edle Rosse nach seiner Wahl; Und eilend der König sprang auf den Wagen, Der ihn sollte zur Brautwahl tragen! Da stieg noch, auf Nalas Bitte, Warschneja auf als der dritte. Aber Nal auf dem Fuhrmannsitz, Zurief er den Rossen schnell wie Blitz: 'Höret ihr Rosse, was ich sage,

kulaśilasamanvitān javayuktān rathe Nalah. samārohat tvarānvitah, jānubhis te hayottamāh. Nalo rājā viśām pate tejobalasamanvitān, Nalo yātum iyesa sah javam āsthāya vai param. Vāhukena hayottamāḥ rathinam mohayan niva. vahato vātaramhasah vismayam paramam yayau. hayasangrahanan ca tat Vāhukasya hayajñatām: devarājasya sārathih? Vāhuke dršyate mahat. dhayānām kulatattvavit vapuh paramaśobhanam?

Ihr sollt nach Widarba in einem Tage! Da stürzten die zitternden Pferde Mit ihren Knien auf die Erde. Aber Nala, der Männer Schmuck, Raffte sie auf mit einem Ruck, Und mit liebkosender Stimme Trieb er sie an im Grimme. Also mit Kunst gezügelt, Schwangen als wie geflügelt Durch die Luft sich die schwebenden Braunen, Und machten den eigenen Fuhrmann staunen. Aber in stummer Bewunderung Sah Ritupern der Rosse Schwung. Doch hörend also den Wagen rasseln, Und sehend die Zügel wie Blitze prasseln, Warschneja bedachte zweifelhaft Des Wahuka Rossewissenschaft: 'Wie? ist etwa Matalis, Des Götterköniges Fuhrmann, dies? Oder ist's Nala, der Ringer,

Nalah parapuramjayah ity evam samacintayat.

Vāhukasya Nalasya ca.

Vāhukasya Nalasya ca.

tadvidyaś ca bhavişyati.

śāstroktaiś ca nirūpaņaih. gātravairūpyatām prati,

bhaved iti matir mama.

manye Vahukam antatah.

Vārsneyah paryacintayat Punyaślokasya sārathih.

Vāhukasya hayajñatām

parām mudam avāpa ha.

sahavārsneyasārathih, hayasamgrahanam ca tat

rūpeņa tu viparyayah;

caranti prthivim imām

vidyām tām eva Vāhukah,

Utāhosvid bhaved rājā So 'yam nṛpatir āyāta? Athavā yām Nalo veda Tulyam hi lakṣaye jñānam

- 5 Api cedam vayas tulyam Nāyam Nalo mahāvīryas, Pracchannā hi mahātmānaś Daivena vidhinā yuktāḥ Bhaven na matibhedo me
- 10 Pramāṇāt parihīṇas tu Vayah pramāṇam tat tulyam, Nalam sarvaguṇair yuktam Evam vicārya bahuśo Hṛdayena mahārāja
- 15 Rtuparņas tu rājendro Cintayan mumude rājā Aikāgryam ca tathotsāham Param yatnam ca samprekşya

Iti Nalopākhyāne navadaśah sargah.

20

Sa nadīh parvatāms caiva Acirenāticakrāma Tathā prayāte tu rathe Uttarīyam adho 'pasyad 25 Tatah sa tvaramānas tu

Der Feindesburgenbezwinger?
Ist der König in dieser Gestalt
Gekommen zu diesem Aufenthalt?
Oder, deren sich Nal beflissen,
Sollte die Kunst auch Wahuka wissen?
Ich sehe nicht König-Nals Gestalt,
Doch seh' ich König-Nals Gewalt
Und seine Kraft zu lenken;
Wer hilft mir dieses bedenken?
Denn verstellter Geberde
Durchwandern Fürsten die Erde,

Brhadaśva uvāca:

vanāni ca sarāmsi ca khecarah khe caran niva. tadā Bhāngāsurir nṛpaḥ bhraṣṭam parapuramjayah. paṭe nipatite tadā

Vom Schicksal verborgen, vom Los bezwunIn schriftbesagten Verwandelungen. [gen,
Der hässliche Knecht, dem der Arm ist klein,
Kann der Nala mein König sein?
Doch der da fährt so donnerdröhnig,
Wer kann er sein als Nal mein König?'
So war dem Nal, der als Wahuka fuhr,
Warschneja sein Fuhrmann auf der Spur,
Im schwanken Zweifel dahin getragen
Auf dem rastlos schütternden Wagen.

### Vierundzwanzigster Gesang.

Jene von Nala gezügelten, Ohne Flügel beflügelten Rosse rannten ohn' Aufenthalt Über Berg und Thal, durch Feld und Wald, Von Strom zu Strom, aus Flur in Flur. Da, auf dem Wagen, der so hinfuhr, Sah Ritupern im Entwallen Sein Obergewand sich entfallen, Und sprach im eilenden Vorwärtsstreben Zu Nal: 'Ich will das Gewand aufheben. Grahīşyāmīti tam rājā Nigrhnīşva mahābuddhe Vārşneyo yāvad enam me Nalas tam pratyuvācātha:

- 5 Yojanam samatikrānto Evam ukto Nalenātha Āsasāda vane rājan Tam drstvā Vāhukam rājā Mamāpi sūta pašya tvam
- 10 Sarvah sarvam na jānāti, Naikatra parinisthāsti Vṛkṣe 'smin yāni parnāni Patitāny api yāny atra Ekam atrādhikam pattram
- 15 Pañca kotyo 'tha pattrānām Pracinuhy asya śākhe dve Ābhyām phalasahasre dve Tato ratham avasthāpya Parokṣam iva me rājan
- 20 Pratyakşam etat kartasmi Athatra ganite rajan Pratyakşam te maharaja Aham hi nabhijanami Samkhyasyami phalany asya

Halt, o Zierde der Männer, Halte die stürmenden Renner. Dass Warschnejas vom Wagen springe, Und zurück mir den Mantel bringe!' Ihm antwortete Wahuka-Nal: 'Der Mantel liegt schon weit zumal, Hinter uns eine Meile, Er wird dir nicht mehr zu Teile.' So bedeutet, staunte genug Ritupern ob des Wagens Flug. Da sah der König im fernen Raum Einen schönen Wibitakabaum, Und sprach zu Nal im Entjagen: 'Lass, Fuhrmann, auch von meiner Kunst dir Alle wissen nicht alles eben, sagen! Allwissenschaft ist keinem gegeben. Nimmer findet des Wissens Schatz In einem einzigen Herzen Platz. O Wahuka in schneller Flucht Sieh jenen Baum mit Blatt und Frucht!

Nalam āha mahāmanāh. hayān etān mahājavān, patam ānavatām iha. dure bhrastah patas tava, nāhartum sakyate punah. tadā Bhāngāsurir nrpah phalavantam vibhītakam. tvaramāņo 'bhyabhāşata: samkhyane paramam balam. sarvajňo nasti kaścana, jñānasya puruse kvacit. phalāny api ca Vāhuka tatraikam adhikam satam, phalam ekan ca Vāhuka. dvayor api ca śākhayoh, yāś cāpy anyāh praśākhikāh, pañconam satam eva ca. rājānam Vāhuko 'bravīt: katthase satrukarsana. śatayitva vibhītakam, vidyate na paroksatā. śatayişye vibhītakam, bhaved evam na veti vā. paśyatas te janādhipa,

Was davon liegt zu Boden gefallen, Ist dreihundert und drei in allen, Einhundert Frücht' und eine dabei, Dazu zweihundert Blätter und zwei. Aber an allen Ästen und Kronen Sind der Blätter fünf Millionen, Und Früchte sind an den Zweigen geblieben Zwei tausend und hundert weniger sieben.' Da hielt den Wagen an gemach Wahuka, der zum König sprach: 'Du redest mir Unbegreifliches, O Herrscher, sehr bezweifl' ich es; O Held, ich muss zählen reiflich, Dass es mir werde begreiflich. Vor deinen Augen von Raum zu Raum Zähl' ich, o Fürst, den Wibitakabaum, Weil was du sagst mir nicht klar ist, Ob es falsch oder wahr ist. Die Früchte zähl' ich vor deinem Blick; Warschneja halte mit Geschick

Muhūrtam api Vārṣṇeyo Tam abravīn nṛpaḥ sūtam: Vāhukas tv abravīd enam Pratīkṣasva muhūrtam tvam,

- 5 Eşa yati sivah pantha, Abravid Rtuparnas tu Tvam iva yanta nanyo 'sti Tvatkrte yatum icchami Saranam tvam prapanno 'smi,
- 10 Kāmam ca te karişyāmi Vidarbhān yadi yātvādya Athābravīd Vāhukas tam: Tato Vidarbhān yāsyāmi, Akāma iva tam rājā
- 15 Ekadeśam ca śākhāyāḥ Gaṇayasvāśvatattvajña, So 'vatīrya rathāt tūrṇam Tataḥ sa vismayāviṣṭo Gaṇayitvā yathoktāni
- 20 Atyadbhutam idam rājan Śrotum icchāmi tām vidyām

Die Zügel einen Augenblick.' Ihm sagte der Fürst mit Schaudern: 'Fuhrmann! nicht Zeit ist zu zaudern.' Doch Wahuka sprach dagegen (Sehr war es ihm angelegen): 'Warte du diese Weile, Oder willst du, so eile, Hier des geraden Wegs enttrabend, Den Warschneia zum Fuhrmann habend.' Zu jenem darauf mit Schmeichelwort Sprach Ritupern der Volkeshort: 'Wahuka, dir mag gleichen Kein Fuhrmann in allen Reichen. Dass wir heute Widarba sehn, Rosskundiger! muss durch dich geschehn. Fuhrmann! ich bin in deiner Gewalt, Mache mir keinen Aufenthalt! Gern will ich in allen Dingen Dir was du begehrst vollbringen, Wenndu mir heut noch beim Wagenentsteigen Wirst in Widarba die Sonne zeigen. Wahuka sprach, und hielt die Pferde: 'Wann ich gezählt hier haben werde,

raśmin yacchatu vājinām. nāyam kālo vilambitum. param yatnam samasthitah: athavā tvarate bhavān, yāhi Vārsneyasārathih. santvayan Kurunandana: prthivyām api Vāhuka, Vidarbhān hayakovida. na vighnam kartum arhasi. yam mām vakşyasi Vāhuka, sūrvam darśavitāsi me. samkhyaya ca vibhitakam kuruşvaivam vaco mama. ganayasvety uvāca ha, samādistam mayānagha tatas tvam prītim āvaha. śātayāmāsa tam drumam, rājānam idam abravīt: tāvanty eva phalāni tu. drstavan asmi te balam. yayaitaj jñāyate nrpa.

Dann werd' ich nach Widarba gehn, Also lasse mein Wort bestehn!' Da gab unwillig der König nach, Indem er zu jenem Zähle! sprach; 'Zähle geschwind nur einen Ast, Damit du deinen Willen hast: Es sind der Äste sieben, [trieben.' Und gleichviel Frücht' hat jeder Ast ge-Aber springend vom Wagenraum, Schnell zählte jener den ganzen Baum, Die Früchte zählt' er, Ast um Ast, Dann sprach er zum Könige staunend fast: 'Der Früchte sind, o Herr, soviel gesagt du Nun will ich auch die Blätter zählen, [hast. Ob keines an der Zahl mag fehlen.' Aber verzweifelnd an der Reise, Sprach Ritupern: 'An dem Beweise Meiner Kunst, o Rossebändiger, Lass dir genügen, o Verständiger!' Doch Nal in des Verlangens Brunst, 'O König!' sprach er, 'welche Kunst Ist es, du sollst sie mir nennen. Durch die sich das lässt erkennen?'

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

Tam uvāca tato rājā Viddhy akṣahṛdayajñam mām Vāhukas tam uvācātha: Matto 'pi cāśvahṛdayam

- 5 Rtuparnas tato rājā
  Hayajñānasya lobhāc ca
  Yathoktam tvam gṛhāṇedam
  Nikṣepo me 'śvahṛdayam
  Evam uktvā dadau vidyām
- 10 Tasyākşahrdayajñasya Karkoţakavişam tīkşnam Kales tasya tadārtasya Sa tena karşito rājā Tato visavimuktātmā
- 15 Tani śaptum aicchat kupito Tam uvāca Kalir bhīto Kopani samyaccha nṛpate, Indrasenasya jananī Yadā tvayā parityaktā,
- 20 Avasam tvayi rājendra, Viṣeṇa nāgarājasya Śaraṇam tvām prapanno 'smi, Ye ca tvām manujā loke Matprasūtam bhayam teṣām
- 25 Bhayārtani śaraṇam yātam Evam ukto Nalo rājā Tato bhītah Kalih kṣipram Kalis tv anyais tadādṛśyah Tato gatajvaro rājā
- 30 Sampranaşte Kalau rājan Mudā paramayā yuktas Ratham āruhya tejasvī Vibhītakaś cāpraśastah

Da sprach der König nicht aus Huld, Sondern aus Reise-Ungeduld:
'Wisse, dass ich die Zahlenkraft
Besitz' und die Würfelwissenschaft.'
Wahuka sprach: 'Die gieb du mir,
So geb' ich die Wagenkunde dir.'
Da sprach in der Sachen Drange
Zu Nal Ritupern: 'Empfange!
Ich gebe dir hiermit die Kraft
Der Zahl- und Würfelwissenschaft.
Mir magst du, wann wir wieder weilen,

tvarito gamane nrpa: samkhyāne ca viśāradam. dehi vidyām imām mama, grhāna puruşarşabha. Vāhukam kāryagauravāt tain tathety abravid vacah, aksānām hrdavam param, tvayi tişthatu Vāhuka. Rtuparno Nalaya vai, śarīrān nihsrtah Kalih, mukhāt satatam udvaman. śāpāgnih sa vinihsrtah, dīrghakālam anātmavān. svam rūpam akarot Kalih, Nişadhādhipatir Nalah. vepamānah krtānjalih: kīrtim dāsvāmi te parām. kupitā māśapat purā, tato 'ham bhrsapīditah suduhkham aparājita dahyamāno divāniśam. śrnu cedam vaco mama: kīrtayişyanty atandritāh, na kadācid bhavişyati, yadi māin tvain na sapsyase. nyayacchat kopam ātmanah, praviveśa vibhītakam. kathayan Naisadhena vai. Naişadhah paravīrahā samkhyāyāsya phalāny uta tejasātha parena vai prayayau javanair hayaih. samvrttah Kalisamśrayāt.

Dafür die Wagenkunst erteilen,
Doch nun, Wahuka, lass uns eilen!' —
Wie jener das Geschenk empfangen,
Blickt' er den Baum an mit Verlangen,
Da sah er gleich an seinen Kronen
Die Blätter an Zahl fünf Millionen.
Doch wie er die Zahlenkraft empfing,
Alsbald aus seinem Herzen ging
Kali hervor als wie ein Rauch,
Umhüllend den Wibitaka-Strauch,
Der alsobald am Orte

Hayottamān utpatato Nalah samnodayāmāsa Vidarbhābhimukho rājā Nale tu samatikrānte 5 Tato gatajvaro rājā

Vimuktah Kalinā rājan

dvijān iva punah punah prahrstenāntarātmanā. prayayau sa mahāyaśāh, Kalir apy agamad grham. Nalo 'bhūt pṛthivīpatih rūpamātraviyojitah.

Iti Nalopākhyāne vimsatitamah sargah.

## Brhadaśva uvāca:

Tato Vidarbhān samprāptam
10 Rtuparņam janā rājňe
Sa Bhīmavacanād rājā
Nādayan rathaghoşeņa
Tatas tam rathanirghoşam
Śrutvā tu samahrsyanta

15 Damayantī tu śuśrāva Yathā meghasya nadato Param vismayam āpannā Nalena samgrhīteşu Sadršam hayanirghoşam

20 Prāsādasthāś ca śikhinaḥ Hayāś ca śuśruvus tasya

Mit Frucht und Blatt verdorrte. Aber wie Kali verschwunden, Nala Qualen-entbunden Glückstrahlend bestieg er den Wagen, Und liess nun die Rosse jagen, sāyāhne satyavikramam Bhīmāya pratyavedayan. Kuṇḍinam prāviśat puram sarvāh savidiśo diśah. Nalaśvās tatra śuśruvuh, pureva Nalasamnidhau. rathaghoṣam Nalasya tam gambhīram jaladāgame. śrutvā nādam mahāsvanam pureva Nalavājiṣu mene Bhaimī tathā hayāh. śālāsthāś caiva vāraṇāh rathaghoṣam mahīpateh.

Indem den Blick er nach Widarba wandte, Und ohne Einhalt mit dem Wagen rannte, Der König, der verbannte, Der nun frei war von Kali's Gewalt, Doch noch getrennt von seiner Gestalt.

#### Fünfundzwanzigster Gesang.

Aber vor dem Widarba-Thor,
Eh die Sonne den Schein verlor,
War angelangt der heldenkräftige
Ritupern durch die Fahrt die heftige;
Da eilten alsobald geschäftige
Diener, die Ankunft des Helden
Dem König Bima zu melden.
Auf Bima's Geheiss, im Abendschein
Fuhr in die Stadt der König ein,
Und machte mit seines Wagens Schallen
Acht Himmelsgegenden wiederhallen.
Wie den nalischen Wagenschall
Hörten, stehend in Bima's Stall,
Die Nalasrosse, die Damajante
Vor Nala's Flucht nach Widarba sandte,

Lustwieherten sie der lauten Fahrt,
Wie sonst in Nala's Gegenwart.
Auch Damajanti die sehnsuchtsvolle,
Hörend das nalische Wagengerolle,
Wie mit dumpfem Geschmetter
Ein anziehendes Wetter,
Dachte in staunenden Sinns Entflüglung
Ehmaliger Nalasrossezüglung;
Der Wagenklang schien wie ehemals
Der Gattin und den Rossen Nals.
Doch in dem Königsstall die Elefanten,
Und die auf Zinnen stehend Räder spannten,
Die Pfauen, wie die beiden hörten
Den Wagentos, den unerhörten,
Die Elefanten all empörten

Tac chrutvā rathanirghoşam Praņedur unmukhā rājan

Damayanty uvāca:

Yathāsau rathanirghoşah 5 Mamāhlādayate ceto, Adya candrābhavaktram tam Asamkhyeyaguņam vīram, Yadi vai tasya vīrasya Pravišāmi sukhasparšam,

10 Yadi mām meghanirghoso Adya cāmīkaraprakhyam Yadi mām simhavikrānto Nābhigacchati rājendro, Na smarāmy anṛtam kimcin,

15 Na ca paryuşitam vākyam Prabhuḥ kṣamāvān vīraś ca Raho 'nīcānuvartī ca Guṇāms tasya smarantyā me Hṛdayam dīryata idam

20 Evam vilapamānā sā Āruroha mahad veśma

Den Rüssel, und den Hals die Pfauen, Und schrieen auf in frohem Grauen, Alsob die Donnerwolke rollte, Die ihnen Regen bringen sollte. Aber unterm Gedröhne Sprach Damajanti die schöne: 'Wie dieser Wagendonner brüllt, Der mit Getös die Erd' erfüllt, Meine Seele mit Wonne schwellt, Das ist Nala, der Fürst der Welt! Heute den Mond von Angesicht Wenn ich sehe den Nala nicht, Den Herrn der Tugenden ohne Zahl, Sterben muss ich heut ohne Wahl. Dieses Helden mit Fürstensitte Soll ich in seiner Arme Mitte Nicht heut in Lustumfangung gehn, So vergeh' ich, es muss geschehn. Wenn mir mit Nachtgewölksgeschmetter Der Nischader nicht naht, mein Retter, So muss ich in goldnen Armen Des Flammenstosses erwarmen. Wenn mir der Löwenmutgesellte,

vāraņāḥ śikhinas tathā meghanāda ivotsukāḥ. v uvāca:

pūrayan niva medinīm Nala eşa mahīpatih. na paśyāmi Nalam yadi vinankşyami na samsayah. bāhvor nādyāham antaram na bhavişyamy asamsayam. nopagacchati Naisadhah, pravekşyāmi hutāśanam. mattavāraņavikramah vinanksyami na samsayah. na smarāmy apakāratām svaireșv api kadācana. data cabhyadhiko nrpaih klibavan mama Naisadhah, tatparāyā divāniśam śokat priyavinakrtam. nastasamjňeva Bharata Punyaślokadidrksaya.

Der Elefantenrauschgeschwellte, Der Könige Fürst, nicht naht in Kraft, So vergeh' ich, unzweifelhaft. Jetzt gedenk' ich keiner Kränkung, Keiner Kummer-Leid-Versenkung, Keiner Falschheit, keiner Schmach; Ich weiss kein böses Wort das er sprach, Ich weiss nicht, was er je verbrach? Der edele, der huldige, Der heldige, geduldige, Sanftmütige, unschuldige, Nie niederem Trieb ergeben, Mit allweg hohem Streben, Der Nischader, mein Leben. Dessen Tugenden nur gedenkend, Tag und Nacht mich darein versenkend, Ist das Herz mir zerrissen Von Gram, den Liebsten zu missen.' Also klagend, die sinnverlorne, Die Fürstin stieg die hochgeborne Auf des Palastes Zinnen, Dort Punjasloka's Anblick zu gewinnen. Und mit ihr war nur Kesini, die Zofe.

Tato madhyamakakşāyāin Rtuparnani mahīpālani Tato 'vatīrya Vārsneyo Hayānis tān avamucyātha

- 5 So 'vatīrya rathopasthād Upatasthe mahārājam Tam Bhīmah pratijagrāha Akasmāt sahasā prāptah Kim kāryam svāgatam te 'stu
- 10 Nābhijajňe sa nṛpatir Rtuparņo 'pi rājā sa Rājānam rājaputram vā Naiva svayamvarakathām Tato vigaņayan rājā
- 15 Āgato 'smīty uvācainam Rājāpi ca smayan Bhīmo Adhikam yojanaśatam Grāmān bahūn atikramya Alpakāryam vinirdiştam

Da sah sie unten im Hofe Den Wagen mit den Rossen halten, Und auf ihm stehn die drei Gestalten, Die beiden Diener und ihren Herrn, Warschneja, Wahuka, Ritupern. Sie sah den fremden Fürsten nur, Aber von Nala keine Spur, Sie sah Warschneja, den Fuhrmann Nal's, Und sonst kein Zeichen ihres Gemahls: Da hafteten ihre unverwandten Blicke auf Wahuka, den sie nicht kannten. Doch Warschneja und Wahuka sprang Jetzt vom Wagen, um Strang um Strang Der Rosse zu entwirren, Und das Gespann zu entschirren. Da stieg auch Ritupern hernieder, Umblickend mit Staunen wieder und wieder. Doch Bima kam hervorgegangen, Den fremden König zu empfangen; Sie traten sich zum Gruss entgegen, Und waren um den Gruss verlegen. Ritupern, umblickend oft und oft, Sah nicht was er zu sehen gehofft, Kein festliches Schaugepränge, Kein Gästescharengedränge.

dadarśa ratham āsthitam, sahavārşņeyavāhukam. Vāhukas ca rathottamāt sthāpayāmāsatū ratham. Rtuparno narādhipah Bhimam bhimaparakramam. pūjayā parayā tatah. strīmantram na sma vindati, rājňā prstah sa Bhārata. duhitrarthe samāgatam, dhīmān satyaparākramah na sma paśyati kamcana, na ca viprasamāgamam. manasā Kosalādhipah bhavantam abhivadakab. manasā samacintayat tasyagamanakaranam: nādhyagacchad yathātatham. tasyagamanakaranam.

'Fehleinladung ward mir zu Teil; Was ist zu thun? - Dir Gruss und Heil!' Sprach er zu Bimas ohne Verdruss. Und dagegen: 'Dir Heil und Gruss!' Sprach Bimas; nicht wissen mocht' er, Dass jener genaht um die Tochter. 'Was bringt uns die Ehre deines Besuchs?' Still wunderte sich des Bimaspruchs Ritupern, und wie er da Nicht Kön'ge noch Königssöhne sah, Keine versammelte Werberzunft Und keine Brahmanenzusammenkunft; Schnell gefasst, sprach er unbeklommen: 'Dich zu begrüssen bin ich gekommen, Zu erfragen dein Wohlergehn, Und dein Wohlbefinden zu sehn.' Aber Bima lächelnd bedachte. Was jenen wohl zum Entschlusse brachte, Dass er den Weg von über hundert Meilen machte?

'Durch Flecken und Dörfer so viele Fuhr er gewiss nicht zum Spiele; Die Ursach' ist nicht von Belang, Die er angiebt von diesem Gang. Ich werd' es künftig erfahren, Paścād udarke jňāsyāmi Naitad. Evam sa nṛpatis Viśrāmyatām ity uvāca Sa satkṛtaḥ prahṛṣṭātmā

- 5 Rājapresyair anugato Rtuparņe gate rājan Vāhuko ratham ādāya Sa mocayitvā tān aśvān Svayam caitān samāśvāsya
- 10 Damayantī tu śokārtā Sūtaputram ca Vārṣṇeyam Cintayāmāsa Vaidarbhī: Nalasyeva mahān āsīn, Vārṣṇeyena bhayen nūnam
- 15 Tenādya rathanirghoşo Āhosvid Ŗtuparņo 'pi Yathāyam rathanirghoşo Evam sā tarkayitvā tu Dūtīm prasthāpayāmāsa

20

kāranam yad bhavişyati, tain satkṛtya vyasarjayat, klanto 'sīti punah punah. prītah prītena pārthivah distam veśma samāviśat. Vārspeyasahite nṛpe rathaśālām upāgamat. upacarva ca śāstratah rathopastha upāviśat. drstvā Bhāngāsurin nrpam Vāhukam ca tathāvidham kasvaisa rathanihsvanah? na ca paśyami Naisadham. vidyā saivopasiksitā, Nalasyeva mahān abhūt. yathā rājā Nalas tathā, Naisadhasyeva laksyate. Damayantī viśāni pate Naişadhānveşaņe śubhā.

Iti Nalopākhyāna ekavinisatitamah sargah.

# Damayanty uvāca:

Gaccha Keśini jānīhi Upaviṣṭo rathopasthe Abhyetya kuśalam bhadre ka eşa rathavāhakaḥ vikṛto hrasvabāhukaḥ. mṛdupūrvan samāhitā

Weswegen der Fürst gefahren.'
Also mit Ehren hiess er
Willkommen ihn, dann entliess er
Der weitern Fragen seinen Gast:
'Du bist müde, bedarfst der Rast;
Geh ein zur Wohnung, dich zu erholen!
Und was du wünschest, ist befohlen.'
Da ging in König Bimas Dach
(Die Bimadiener schritten nach)
Fürst Ritupern zum Ruhgemach,
Auch von Warschneja begleitet.
Doch, der den Wagen geleitet,
Wahuka blieb im Hof allein.
Da zog er die Ross' in den Stall hinein,
Und gab ihnen ihr Behagen,

Dann kam er wieder und setzte sich auf den Wagen.

Aber die von den Zinnen schaute,
So sprach die betrübte Nalatraute,
Mit sehnsuchtsvollem Gestöhne:
'Wes war nun das Wagengedröhne?
Wie des Nischaders war's zumal,
Aber ich sehe nicht den Nal.
Von wem ist das Dröhnen entsprungen,
Das wie Nala's geklungen,
Und mein Herz hat durchdrungen?'
So aus liebeschmerzdurchpochter
Brust die klagende Bimatochter;
Da hiess sie die Botin gehen,
Den Nischader auszuspähen.

### Sechsundzwanzigster Gesang.

'Geh, o Kesini still und heiter! Sieh, wer dort ist der Wagenleiter, Der auf dem Wagen im Harme Sitzt, unschön und kurz vom Arme. Prcchethāh puruşam hy enam Atra me mahatī śankā Yathā ca manasas tuştir Brūyāś cainam kathānte tvam

5 Prativākyam ca suśroņi

yathātattvam anindite. bhaved esa Nalo nṛpaḥ, hṛdayasya ca nirvṛtiḥ. Parṇādavacanam yathā, budhyethās tvam anindite.

### Brhadaśva uvāca:

Tatah samāhitā gatvā Damayanty api kalyāņī dūtī Vāhukam abravīt, prāsādasthā hy upaikṣata.

kuśalam te bravimy aham. nibodha purusarsabha.

kimartham iha cāgatāh? Vaidarbhī śrotum icchati.

Kausalyena mahātmanā

bhavitā śva iti dvijāt.

śatayojanayāyibhih

## Keśiny uvāca:

10 Svägatam te manuşyendra, Damayantya vacah sädhu Kada vai prasthita yüyam, Tat tvam brühi yathanyayam,

Vāhuka uvāca:

15 Śrutah svayamvaro rājñā Dvitīyo Damayantyā vai Śrutvaitat prasthito rājā Hayair vātajavair mukhyair,

air, aham asya ca sārathiḥ. Keśiny uvāca:

20 Atho yo 'sau trtīyo vaḥ sa kut Tvam ca kasya katham cedam tvayi Vāhuka uvāca:

sa kutah kasya vā punah? tvayi karma samāhitam?

Zu ihm tretend beut ihm Gruss, Sinnend auf süssen Redefluss, Befrage du mir nach Fuge Den Mann, o schön' und kluge! Denn es wohnt mir ein Zweifel bei, Ob es Nala der König sei. Doch nach Befinden so es wende, Dass du an des Gespräches Ende Jenes Parnadawort ihm sagest, Und um Antwort darauf ihn fragest; Jenes Wort, das auf allen Bahnen Trugen von mir hinaus die Brahmanen, Das sag ihm, o schlanke von Gliedern, Und merk was er wird erwidern!' Die dienstbeflissene Botin da Ging anreden den Wahuka; Doch Damajanti die edeltraute Stand auf dem Palast und schaute.

Kesini:

'Glückliche Ankunft, Manntiger! Willkomm biet' ich dir, edler Krieger! Höre von mir, o ehrenvester, Das Damajantiwort, o bester: Wie habt ihr diesen Weg genommen, Und wie seid ihr hieher gekommen? Sage mir das mit rechtem Sinn; Hören will's die Widarberin.'

## Wahuka:

'Dem Ajodiaherrn ward kund,
O schönste, aus Brahmanenmund:
Mit des morgenden Tages Strahl
Ist Damajanti's Gattenwahl.
Dieses gehört, ist schnell entschlossen
Der Fürst mit Hundertmeilenrossen
Mit windeiligen hergekommen,
Und hat zum Fuhrmann mich genommen.'

### Kesini:

'Doch jener von euch der dritte Mann, Wer ist er und wessen? sag mir an! Und wer bist du und wessen? sprich! Und wie kam dies Geschäft an dich?'

# Wahuka:

'Als Punjasloka's Fuhrmann bekannt, Warschneja, so ist jener genannt, Punyaślokasya vai sūto Sa Nale vidrute, bhadre, Aham apy aśvakuśalah Rtuparnena sārathye

5

Atha jānāti Vārsņeyah Katham ca tvayi caitena

Ihaiva putrau nikşipya
10 Gatas tato yathākāmam,
Na cānyah puruṣah kaścin
Gūḍhaś carati loke 'smin
Ātmaiva tu Nalam veda
Na hi vai svāni lingāni

15

Yo 'sāv Ayodhyām prathamam Imāni nārīvākyāni Kva nu tvam kitava cchittvā Utsrjya vipine suptām 20 Sā vai yathā samādistā Dahyamānā divārātram

Tasyā rudantyāh satatam

Prasādam kuru vai vīra

Der, als er verloren seinen Herrn, Trat in Dienste bei Ritupern.
Ich selber bin ein Rossekenner, Ein im Fahren geübter Renner, Wahuka nennen mich die Männer. Wie du siehst ist meine Gestalt, Bei Ritupern ist mein Aufenthalt; Er hat mich zu Rosseleitung Gedingt und zu Speisebereitung.

#### Kesini:

'Hat Warschneja denn Kund' empfangen, Wohin der König Nal gegangen? Und was hat er, darum befragt, Dir selber, o Wahuka, gesagt?'

Wahuka:

'Nachdem er hieher gebracht die ehlichen Kinder Nala's des unglückseligen, Ist er gegangen nach Dienst und Brot, Und weiss nichts von des Nischaders Not. So weiss auch von Nala kein andrer Auf Erden kein Wohner noch Wandrer. Vārṣṇeya iti viśrutaḥ, Bhāṅgāsurim upasthitaḥ. sūtatve ca pratiṣthitaḥ, bhojane ca vṛtaḥ svayam.

Keśiny uvāca:

kva nu rājā Nalo gatah? kathitam syāt tu Vāhuka?

Vāhuka uvāca:

Nalasyāsubhakarmaņah naisa jānāti Naisadham. Nalam vetti yasasvini, nastarūpo mahīpatih. yā cāsya tadanantarā, Nalah samsati karhicit.

Keśiny uvāca:

gatavān brāhmaņas tadā kathayānah punah punah: vastrārdham prasthito mama anuraktām priyām priya? tathāste tvatpratīksiņī vastrārdhenābhisamvṛtā. tena duḥkhena pārthiva prativākyam vadasva ca —

Der Fürst hat in verborgner Gestalt Einen verborgnen Aufenthalt. Nur Nala kennt des Nala Spur, Und ausser ihm noch Eine nur; Denn Nala thut in den Reichen Nirgends kund seine Zeichen.'

Kesini:

'Doch jener, der auf Nala's Spur Damals kam gen Ajodia's Flur, Der Brahmane, der fort und fort Redete dieses Frauenwort: 'Wo gingst du, Spieler! hin im Leide Mit dem mir abgeschnittnen Kleide, Im Wald verlassend ohne Scheue

Im Wald verlassend ohne Scheue
Die liebe schlafende getreue?
Sie wartet, wie's ihr ist befohlen,
Wie lange säumst du sie zu holen,
Die Gebräunte vom Sonnenbrande,
Im abgeschnittnen Gewande;
Die stets noch weint an jenem Kummer,
Und keinen Schlaf seit jenem Schlummer

Tasyās tat priyam ākhyānam Tad eva vākyam Vaidarbhī Etac chrutvā prativacas Yat purā, tat punas tvatto pravadasva mahāmate, śrotum icchaty aninditā. tasya dattam tvayā kila Vaidarbhī śrotum icchati.

Brhadaśva uvāca:

Evam uktasya Kesinyā Hrdayam vyathitam cāsīd Sa nigrhyātmano duḥkham Bāspasamdigdhayā vācā

5

10 Vaisamyam api samprāptā Ātmānam ātmanā satyo Rahitā bhartṛbhiś cāpi Prāṇāmś cāritrakavacān Visamasthena mūḍhena

15 Yat sā tena parityaktā Prāņayātrām pariprepsoḥ Ādhibhir dahyamānasya Satkṛtāsatkṛtā vāpi, Bhraṣṭarājyam śriyā hīnam

20 Evam bruvāņas tad vākyam Na bāṣpam aśakat soḍhum Tataḥ sā Keśinī gatvā Tat sarvam kathitam caiva Nalasya Kurunandana aśrupūrpe ca locane. dahyamano mahipatih punar evedam abravīt: gopāyanti kulastriyah jitasvargā, na samśayah. na krudhyanti kadācana, dhārayanti varastriyah. paribhraştasukhena ca tatra na kroddhum arhati. śakunair hrtavāsasah śyāmā na kroddhum arhati, patim drstvā tathāgatam kşudhitam vyasanāplutam. Nalah paramaduhkhitah praruroda ca, Bhārata. Damayantyai nyavedayat vikāram tasya caiva tam.

Iti Nalopākhyāne dvāvimsatitamah sargah.

Gekostet, wo du sie verliessest, O sprich, ob du ihr das verhiessest?' Dort, als du diesen Gruss gehört, Was, Edelster, von Sinn verstört, Hast du damals darauf gesagt? Hören will's die Widarbamagd.' So von Kesini angesprochen, Nala, das Herz von Leid zerbrochen, Und die Augen thränenumschwommen, Von plötzlichem Liebesschmerz beklommen, Sprach er, indem er zu Boden blickte, Mit der Stimme die Weinen erstickte: 'Auch ins Elend gegangen, Und von Mühsal umfangen, Edle himmelswürdige Fraun Hüten selber sich selber, traun! Von den Gatten verlassen, Wird ein Groll sie nicht fassen; Den Leib mit Demut und Vertraun Tragen gewappnet edle Fraun.

Einem betrübten Thoren, Der sein Liebstes verloren, Der verlassen ihr Angesicht, Zürnen wird sie ihm deshalb nicht; Dem, von Hunger beklommen, Vögel das Kleid genommen, Dem der Kummer das Herz zerbricht, Zürnen wird ihm die Braune nicht. Ob ihr Liebes geschehen, Ob sie Leides gesehen, Vergessen muss sie's, wenn sie sieht Den Gatten, der im Elend zieht.' Wie Wahuka die Worte sprach, War alles Leid in Nala wach; Die Thränen erstickt' er gewaltsam, Und weinte sie unaufhaltsam. Aber Kesini ging von hinnen, Der Damajanti auf den Zinnen Anzusagen die Redepflegung, Und des Fuhrmanns Gemütsbewegung.

# Brhadaśva uvāca:

Damayantī tu tac chrutvā Śańkamānā Nalam tam vai Gaccha Keśini bhūyas tvam

- 5 Abruvāņā samīpasthā
  Yadā ca kimcit kuryāt sa
  Tatra samcestamānasya
  Na cāsya pratibandhena
  Yācate na jalam deyam
- 10 Etat sarvam samīkşya tvam Nimittam yat tvayā drṣṭam Damayantyaivam uktā sā Niśamyātha hayajñasya Sā tat sarvam yathāvṛttam
- 15 Nimittam yat tayā drştam Drdham śucyupacāro 'sau, Drştapūrvah śruto vāpi Hrasvam āsādya samcāram Tam tu drştvā yathāsangam

bhrśam śokaparayana Keśinim idam abravit: parīksām kuru Vāhuke. caritany asya laksaya, kāraņam tatra bhāmini, lakşayantī viceştitam. deyo 'gnir api Keśini, sarvathā tvaramānayā. caritam me nivedaya Vāhuke daivamānuşam. jagāmātha ca Keśinī, lingāni punar āgamat. Damayantyai nyavedayat Vāhuke daivamānusam: na maya manuşah kvacit Damayanti tathāvidhah. nāsau vinamate kvacit, utsarpati yathāsukham,

## Siebenundzwanzigster Gesang.

Da das Damajanti vernommen hatte, Sprach sie seufzend: 'Es ist mein Gatte, Aber es sind nicht Nala's Glieder.' Dann zu Kesini sprach sie wieder: 'Kesini, geh, erforsche weiter Wahuka dort den Wagenleiter! Stell dich in seine Nähe, Und sein Handeln erspähe! Ohne zu sprechen, merke Auf jegliches seiner Werke, Ob in dem, was er irgend schafft, Sich kund thut eine besondre Kraft, Eine geheim-wundergleiche, Das bemerke mir, sinnreiche! Jetzo ist die Zeit nicht fern, Wo er wird für seinen Herrn Die Abendküche bestellen; Da sollst du dich ihm gesellen. Kesini! ihm zu widerstreben, Soll man ihm da kein Feuer geben, Dem fordernden desgleichen Soll man kein Wasser reichen. Was du da siehest thun den Helden, Das sollst du mir besonders melden.

Auch was an ihm desgleichen Dein Blick noch mag erreichen Von übermenschlichen Zeichen, Merkmalen übernatürlich, Berichte mir das gebührlich!' So bedeutet von Damajante, Hinging Kesini die gewandte; Und wie sie den Rosselenker mit Glück Hatte umspäht, schnell kam sie zurück, Meldend der harrenden Nalabraut, Was sie am Wahuka hatte geschaut. Also that ihr der Botin Mund Nal's übermenschliche Zeichen kund: 'Nie von Einem geschehen Hab' ich gehört noch gesehen Dinge so göttlichreiner Art, Als ich an diesem Mann gewahrt. Wo er an einem Orte Tritt zu niederer Pforte, Beugt er das Haupt zum Durchgang nicht; Sondern soviel zur Höhe gebricht, Soviel muss sie sich heben, Den Durchgang ihm zu geben. Und so, wie hindurch er schreitet,

Samkate 'py asya sumahān Rtuparņasya cārthāya Presitam tatra rājnā tu Tasya prakṣālanārthāya

- 5 Te tenāvekşitāh kumbhāh Tatah prakṣālanam kṛtvā Tṛṇamuṣṭim samādāya Atha prajvalitas tatra Tad adbhutatamam dṛṣṭvā
- 10 Anyac ca tasmin sumahad Yad agnim api samspṛśya Chandena codakam tasya Atīva cānyat sumahad Yat sa puspāny upādāya
- 15 Mrdyamānāni pānibhyām Bhūya eva sugandhini Etāny adbhutalingāni Damayantī tu tac chrutvā Amanyata Nalam prāptam
- 20 Sā śaṅkamānā bhartāraṁ Keśinīṁ ślakṣṇayā vācā

Wird auch die enge geweitet. Drauf ward vom König Bima herbei Gesendet des Fleisches mancherlei, Und, um es zu kochen kunstgemäss, Herzu gebracht ward manch Gefäss, Aber nach deinen Befehlen Liess man das Wasser fehlen. Jener blickte darein, da schwoll Jedes Gefäss von Wasser voll. Als er nun alles geschlichtet, Geordnet und gerichtet, Auch Holz zum Feuer geschichtet, Fehlt' ihm das Feuer auf dein Gebot. Aber er half sich leicht in der Not; Ein Büschelchen Stroh Nahm er zur Hand und hielt es so Gegen den letzten Sonnenstrahl, Und Feuer fing es allzumal. Dies Wunder das ich ihn sah verrichten, Eilt' ich hieher dir zu berichten; Und sonst noch hab' ich gesehen Viel wunderbares geschehen: Dass er den Brand nicht spüret,

vivaro jāyate 'dhikah. bhojanīyam anekaśah māmsam bahu ca pāśavam. kumbhās tatropakalpitāh, pūrņā evābhavams tatah. samadhiśritya Vāhukah savitus tam samādadhāt, sahasā havyavāhanah. vismitāham ihāgatā. āścaryam laksitam mayā, naivāsau dahyate śubhe. vahaty āvarjitam drutam. āścaryam drątavaty aham, hastābhyām mamrde śanaih. tena puşpāņi tāny atha hrsitāni bhavanti hi. dṛṣṭvāham drutam āgatā. Punyaślokasya cestitam karmaceşţābhisūcitam. Nalam Vāhukarūpinam rudatī punar abravīt:

Wo er an's Feuer rühret, Und dass der Wassersud sich regt Nach seinem Willen und sich legt. Aber dies grösste Wunder noch Hab' ich erblickt, o hör' es doch! Eine gewelkte Blume fand Er am Boden, in seine Hand Nahm er sie und zerrieb sie Zwischen den Fingern, da trieb sie Ihm neuerblühend ohne Mängel Mit frischem Geruch und steifem Stengel. Diese Zeichen an ihm geschaut Hab' ich eilig dir anvertraut.' Als die harrende Nalabraut Hörete diesen Botenbericht, Zweifeln konnte sie länger nicht, Da sie die Gaben allzumal Schaute, die bei der Gattenwahl Die Götter hatten verliehn dem Nal. Da dacht' ihr Herz als Gatten ihn Der den Augen ein andrer schien, Und sie sprach unter Thränen Zu Kesini mit Sehnen:

Punar gaccha pramattasya Mahānasāc chritam māmsam Sā gatvā Vāhukasyāgre Atyusnam eva tvaritā

- 5 Damayantyai tatah prādāt Socitā Nalasiddhasya Prāsya matvā Nalam sūtam Vaiklavyam paramam gatvā Mithunam preşayāmāsa
- 10 Indrasenām saha bhrātrā Abhidrutya tato rājā Vāhukas tu samāsādya Bhṛśam duḥkhaparītātmā Naiṣadho darśayitvā tu
- 15 Utsrjya sahasā putrau Idam susadršam bhadre Ato drstvaiva sahasā Bahušah sampatantīm tvām Vayam ca dešātithayo,

20

Iti Nalopākhyāne trayovimsatitamah sargah.

Vāhukasyopasamskrtam ānayasveha bhāvini. tan māmsam apakrsya ca tatksanāt privakārinī Keśini Kurunandana. māmsasya bahuśah purā prākrośad bhrśaduhkhitā. praksalya ca mukham tatah Keśinyā saha Bhārata. samabhijňāya Vāhukah parişvajyānkam ānayat. sutau surasutopamau susvaram praruroda ha. vikāram asakrt tadā Keśinim idam abravit: mithunam mama putrayoh, bāşpam utsrşţavān aham. janah sanketa dosatah, gaccha bhadre yathāsukham.

'Es steigen von Wahuka's Küche Herauf zu mir die Gerüche! Geh, o Kesini, geh und heisch Ein Stück von ihm gebratnes Fleisch! Zu kosten lass mich's empfangen, Ich habe danach Verlangen.' Die Botin kam zu Wahuka, Ein Stück Fleisches nahm sie da, Und trug das dampfende heisse Zur Herrin mit eiligem Fleisse. Diese wie sie das Fleisch geschmeckt, Und dran den Nalageschmack entdeckt, Den sie gekostet oft zuvor, Herzüberwältigt schrie sie empor: 'Das ist, was ich koste, Von Nala meinem Troste. Wie lange wird er sich verstocken, Sich der Verkennungshüll' entlocken Zu lassen, so sich sträuben, Und mir sein Herz betäuben?' Da sandte sie ihr Kinderpaar Mit Kesini dem Fuhrmann dar. Und als der Wakuka sahe Die beiden ihm treten nahe,

Sein Töchterlein und seinen Sohn, Denen der Vater war entflohn; Der König, sie erkennend, In Zärtlichkeit entbrennend, Ihnen entgegen rennend, Umfing er sie, bei Namen beide nennend, Und hielt sie, lang von ihnen nicht sich Indes ihm die Augen flossen trennend, Von Thränen, die begossen Die Damajantisprossen. Aber schnell, die Zutagelegung Merkend seiner Gemütsbewegung, Liess er die Kinder fahren, Und sprach zu Kesini: 'Du magst gewahren! Ich hab' ein liebes Kinderpaar, Das gleichet diesem ganz und gar; Drum, da ich diese plötzlich schaute, In Thränen mein Verlangen taute. Wenn dich die Leute öfter sehn Her zu dem fremden Manne gehn, Werden sie dir's verdenken, Mit Nachrede dich kränken; Unbescholtene! geh mit Glück, Und komm nicht mehr hieher zurück!'

# Brhadaśva uvāca:

Sarvam vikāram dṛṣṭvā tu Āgatya Keśinī kṣipram Damayantī tato bhūyaḥ

- 5 Mātuh sakāsam duhkhārtā
  Parīksito me bahuso
  Rūpe me samsayas tv ekah,
  Sa vā pravesyatām mātar
  Viditam vāthavājnātam
- 10 Evam uktā tu Vaidarbhyā
  Duhitus tam abhiprāyam,
  Sā vai pitrābhyanujñātā
  Nalam pravešayāmāsa
  Tām sma dṛṣṭvaiva sahasā
- 15 Āviṣṭaḥ śokaduḥkhābhyām
  Taṁ tu dṛṣṭvā tathāyuktaṁ
  Tīvraśokasamāviṣṭā
  Tataḥ kāṣāyavasanā
  Damayantī mahārāja
- 20 Pūrvam dṛṣṭas tvayā kaścid Suptām utsṛjya vipine Anāgasam priyām bhāryām Apahāya tu ko gacchet Kim u tasya mayā bālyād
- 25 Yo mām utsrjya vipine

Punyaślokasya dhimatah Damayantyai nyavedayat. preşayāmāsa Keśinīm Naladarśanakānksayā: Vāhuko Nalasankayā, svayam icchāmi veditum. mām vānujňātum arhasi, pitur me samvidhīyatām. sā devī Bhīmam abravīt anvajānāt sa pārthivah. mātrā ca Bharatarşabha yatra tasyāh pratiśrayah. Damayantim Nalo nrpah babhūvāśrupariplutah. Damayantī Nalam tadā babhūva varavarninī. jatila malapankinī Vähukam väkyam abravīt: dharmajño nāma Vāhuka gato yah puruşah striyam? vijane śramamohitām Punyaślokam rte Nalam? aparaddham mahipateh, gatavān nidrayā hrtām?

## Achtundzwanzigster Gesang.

Als Damajanti Spur um Spur Solchen Botenbericht erfuhr, Blieb ihr zu thun das eine nur: Zu ihrer Mutter trat sie, Deren Beistand erbat sie: 'Mutter! lass dich die Bitte rühren, Lass den Wahuka her mir führen, Den Nala will ich erkunden, Ich denke, er ist gefunden.' Die Königin gab dem Flehen nach; Da ward zu seiner Frauen Gemach Der König, zitternd im Stillen, Geführt halb wider Willen. Wie er sah Damajanti stehn, Wollten die Sinne ihm vergehn. Aber die Schöne im Leide, Die Holde im Trauerkleide, Liebreizende ohne Geschmeide,

Der gebrochene Freudenstrahl, Damajanti, die Augenqual Ihres Geliebten, stand vor Nal; Also zu Nala sprach sie da: 'Hast du jemals, o Waliuka, Schon einen Mann von Pflicht gesehn Heimlich von seiner Gattin gehn? Der im Walde schlafend verliess Die so er seine Liebste hiess. Die treue fromm und schuldlos Verstossend hart und huldlos! Wer verliesse sein Ehgemahl So ausser Punjasloka Nal! Was wohl hab' ich verbrochen, Gethan, gedacht, gesprochen, Gegen den Fürsten, das bestrafend Er im Wald mich verlassen schlafend? Der vor Göttern mir Erwählte,

Sākṣād devān apahāya Anuvratām sābhikāmām Agnau pāṇim gṛhītvā ca Bhaviṣyāmīti satyam ca

- 5 Damayantyā bruvantyās tu Sokajam vāri netrābhyām Atīva kṛṣṇasārābhyām Parisravan Nalo dṛṣṭvā Mama rājyam pranaṣṭam yan,
- 10 Kalinā tat kṛtam bhīru, Yat tvayā dharmakṛcchre tu Vanasthayā duḥkhitayā Sa maccharīre tvacchāpād Tvacchāpadagdhaḥ satatam
- 15 Mama ca vyavasāyena Duḥkhasyāntena cānena Vimucya mām gatah pāpas, Tvadartham vipulaśroņi, Katham tu nārī bhartāram
- 20 Utsrjya varayed anyam Dūtāś caranti pṛthivīm Bhaimī kila sma bhartāram Svairavṛttā yathākāmam Śrutvaiva caivam tvarito
- 25 Damayantī tu tac chrutvā

Vor Götterblick mir Anvermählte, Der vor der Götter Ohren Mir Lieb' und Treue geschworen, O sprich, wie ging das seinem Sinn ver-Der liebend ihm angehangnen, [loren? Ins Elend mit ihm gegangnen, Der Mutter seiner Erzeugten, Wie that er das der Gebeugten? Der über lodernden Altären Die Hand mir hielt, um zu erklären: Dich will ich schützen, will ich nähren! O Wahuka! kannst du ermessen, Wie Nala das hat vergessen? Während sie all die Worte sprach, Quoll der schmerzentsprungene Bach, Der ihr aus beiden Augen brach. Aber sehend die feuchten Schmerzumdunkelten Leuchten, Die dunkelschwarzen Sterne, thränumrötet,

vrto yah sa maya pura putriņīm tyaktavān katham? devānām agratas tathā. pratiśrutya, kva tad gatam? sarvam etad arindama asukham prāsravad bahu. raktāntābhyām jalam tu tat śokartam idam abravīt: nāham tat krtavān svavam. yac ca tvām aham atyajam. śāpenābhihatah purā śocantya mam divaniśam, dahyamāno 'vasat Kalih so 'gnāv agnir ivāhitah. tapasā caiva nirjitah, bhavitavyam hi nau subhe. tato 'ham iha cagatah na hi me 'nyat prayojanam. anuraktam anuvratam yathā tvam bhīru karhicit? krtsnām nrpatisāsanāt: dvitīyam varayişyati anurupam ivātmanah. Bhāngāsurir upasthitah. Nalasya paridevitam

Sprach Nala, vom Gefühl der Schuld getötet: 'Dass sein Reich hat verloren Nal, Dieses that nicht dein Ehgemahl, Sondern Kali's Erbossen, Ja Kali thats, dass Nal dich hat verstossen. Doch wie hätte ein reines Weib Mit Gattenergeben-geweihtem Leib, Einen andern zu wählen Lust, Unglückselige, wie du thust! Deine Boten durchwandern Von einem Ende zum andern Die Welt, ausrufend in Berg und Thal: Die Bimatochter hält die zweite Gattenwahl. Dazu ist Ritupern gekommen, Und hat zum Fuhrmann mich genommen.' Als Damajanti diese Klagen Des Nala hörte, sprach sie mit Zagen, Zitternd, die Hände faltend, Geschränkt vor der Brust sie haltend:

Prānjalir vepamānā ca Na mām arhasi kalyāņa Mayā hi devān utsrjya Tavādhigamanārtham tu

- 5 Vākyāni mama gāthābhir Tatas tvām brāhmaņo vidvān Abhyagacchat Kosalāyām Tena vākye kṛte samyak Upāyo 'yam mayā dṛṣto
- 10 Tvām rte na hi loke 'nya Samartho yojanaśatam Sprśeyam tena satyena Yathā nāsatkṛtam kimcin Ayam carati loke 'smin
- 15 Eşa me muñcatu prānān Tathā carati tigmāmśuh Sa muñcatu mama prānān Candramāh sarvabhūtānām Sa muñcatu mama prānān
- 20 Ete devās trayah kṛtsnam Vibruvantu yathāsatyam Evam uktas tayā Vāyur

'Wollest du, Fürst der Mächtigen, Keines Fehls mich verdächtigen! Denn einst ja Götter übergehend, Dich hab' ich gewählt, dich, dich nur sehend. Und dich zu suchen sind Brahmanen Hinausgezogen auf allen Bahnen, Die durch zehn Erdenkreise Sangen von mir die Weise. Aber auf beglücktem Pfad, Ein Brahmane, genannt Parnad, Kommend zum Ajodiaherrn, Hat dich gefunden bei Ritupern. Auf die Antwort, dir entsprungen, Als er dir mein Lied gesungen, Hab' ich diesen Trug erdacht, Der dich nun hat, o Nischader, hieher ge-Denn niemand im Erdenkreise, bracht. O Held von starkem Preise, Lässt, ausser dir, enteilen Die Ross' an Einem Tage hundert Meilen. Mit dieser Wahrheit hohen Schwüren, Herr! will ich deinen Fuss berühren:

bhītā vacanam abravīt: dosena pariśankitum, vrtas tvam Nişadhādhipa. sarvato brāhmaņā gatāķ gāyamānā diśo daśa. Parnādo nāma pārthiva Rtuparnaniveśane. prativākye tathāhrte Naisadhānavane tava. ekāhnā prthivīpate gantum aśvair narādhipa. pādāv etau mahīpate manasāpi carāmy aham. bhūtasāksī sadāgatih, yadi pāpam carāmy aham. parena bhuvanam sadā, yadi pāpam carāmy aham. antaś carati sāksivat, yadi pāpam carāmy aham. trailokyam dhārayanti vai, ete vādya tyajantu mām. antariksād abhāsata:

Sowahr als meine Gedanken Von dir nicht durften wanken! Der diese Welt durchwandelt lind, Aller Wesen Zeuge, der Wind, Der soll meine Lebensgeister lösen, So ich etwas gethan des Bösen! Und also, die in hoher Wonne Über den Wassern schwebt, die Sonne, Die soll meine Lebensgeister lösen, So ich etwas gethan des Bösen! Und so der Mond von Himmelsmitte Schauend herab nach Zeugensitte, Der soll meine Lebensgeister lösen, So ich etwas gethan des Bösen! Die drei himmlischen Gewalten, Die den Gang der Schöpfung halten, Sollen Wahrheit mir zeugen, Oder zum Tode mich beugen!' So angerufen vom Bimakind, Sprach aus den Lüften herab der Wind: 'Diese hat nicht verbrochen, Nala! höre gesprochen

Naiṣā kṛtavatī pāpani, Rājan, śīlanidhiḥ sphīto Sākṣiṇo rakṣiṇaś cāsyā Upāyo vihitaś cāyam

- 5 Na hy ekāhnā satam gantā Upapannā tvayā Bhaimī Nātra sankā tvayā kāryā, Tathā bruvati Vāyau tu Devadundubhayo nedur,
- 10 Tad adbhutatamam drştvā Damayantyām viśankām tām Tatas tad vastram ajaram Samsmrtya nāgarājam tam, Svarūpiņam tu bhartāram
- 15 Prākrośad uccair ālingya Bhaimīm api Nalo rājā Sasvaje, svasutau cāpi Tatah svorasi vinyasya Parītā tena duḥkhena
- 20 Tathaiva maladigdhāṅgīṁ Suciraṁ puruṣavyāghras

Wahrheit von mir und verkündigt: Diese hat nicht gesündigt. Bewahrt ist dir an seinem Platz Der Gattin schwellender Tugendschatz. Wir drei sind ihr gewesen drei Jahr Zeugen und Hüter immerdar. Und diesen Trug hat sie erdacht, Damit du seist hieher gebracht; Denn niemand ausser dir kann eilen An einem Tage hundert Meilen. Also wieder vereinigt sind Der Nischadafürst und das Bimakind; Kein Zweifel in dir verbleibe, Füge dich zu deinem Weibe!' Wie also redete der Wind, Wehten Lüfte des Frühlings lind, Und unter der Götterpauken Schlägen Fiel ein strömender Blumenregen. Dem Wunder musste Nala staunen, Und neigte sich der Reizendbraunen, Der Zweifel sich begebend, Die Gattin sanft erhebend. Freudedurchschauert, der Völkerhort

Nala, satyam bravimi te. Damayantyāh surakşitah. vayam trīn parivatsarān. tvadartham atulo 'nayā, tvām rte 'nyah pumān iha. tvam ca Bhaimyā mahīpate, samgaccha saha bhāryayā. puspavrstih papāta ha, vavau ca pavanah śivah. Nalo rājātha Bhārata vyapākarsad arindama. pravrnod vasudhadhipah tato lebhe svakam vapuh. drstvā Bhīmasutā tadā Punyaślokam aninditā. bhrājamāno yathā purā yathāvat pratyanandata. vaktram tasya subhanana niśaśvāsāyatekşaņā. parişvajya śucismitām tasthau śokapariplutah.

Dachte des Schlangenköniges Wort, Er blickte in das Spiegelschild, Und erblickte sein rechtes Bild. Der Wahuka war verschwunden, Und Nala sich selbst verbunden, Da er die Gattin gefunden. Doch Damajanti, Nal erblickend, Schrie auf, mit Armen ihn umstrickend: 'Heut ist die zweite Gattenwahl. Und Damajanti wählt den Nal. O mein Gemahl, mein Bräutigam, Nimm deine Braut im Witwengram.' Sie barg an ihre keusche Brust Des Königs Haupt in weher Lust, Seufzer durch Jubel dämpfend, Mit Lächeln durch Thränen kämpfend. Die Liebesgötter riefen Ach, Und bauten ihnen das Brautgemach. So ruheten nun die beiden, Zur Freude gelangt durch Leiden, Gedenkend langer Trennung, Froh der Wiedererkennung, Die Wonnetausch begehrenden,

Tatah sarvam yathāvṛttam Bhīmāyākathayat prītyā Tato 'bravīn mahārājah: Damayantyā sahopetam

Damayantyā Nalasya ca Vaidarbhyā jananī nṛpa. kṛtaśaucam aham Nalam kalyam draṣṭā sukhoṣitam.

5 Bṛhadaśva uvāca:

Tatas tau sahitau rātrim
Vane vicaritam sarvam
Grhe Bhīmasya nrpateh
Vasetām hrstasamkalpau
10 Sa caturthe tato varse
Sarvakāmaih susiddhārtho
Damayanty api bhartāram
Ardhasamjātasasyeva

kathayantau purātanam üşatur muditau nṛpa.
parasparasukhaiṣiṇau
Vaidarbhī ca Nalaś ca ha.
samgamya saha bhāryayā
labdhavān paramām mudam.
āsādyāpyāyitā bhṛśam
toyam prāpya vasundharā.

Saivam sametya vyapanīya tandrām Śāntajvarā harṣavivṛddhasattvā Rarāja Bhaimī samavāptakāmā Śītāmśunā rātrir ivoditena. Iti Nalopākhyāne caturvimśatitamah sargah.

### Brhadaśva uvāca:

20 Atha tām vyuşito rātrim Vaidarbhyā sahitah kāle Tato 'bhivādayāmāsa

15

Nalo rājā svalamkṛtaḥ dadarśa vasudhādhipam. prayataḥ śvaśuram Nalaḥ,

Sich Liebesrausch vermehrenden,
Einander Herzgedanken unverhehlenden,
Abwechselnd ihre Leidgeschicht' erzählenDa ward im Liebesmunde [den;
Zur Lust die Leidenskunde.
So wiedergewann sein ehlich Gemahl
Im vierten Jahr der König Nal,
In Herrlichkeit und Wonne,
Wie in des Frühlings Zeichen tritt die Sonne.
Und Damajanti, wieder in Lust
Ruhend an ihres Gatten Brust.

Atmete wie die Blumenau,
Wenn sie besucht der Morgentau.
Da sangen leise leise
Zwo Nachtigallen die Weise:
Vereint dem Gatten, ab die Trauer legend,
Gestillten Weh's, das Herz von Glück
umfangen,
Glänzt Bima's Tochter, keinen Wunsch
mehr hegend,
Der Nacht gleich, deren Mond ist aufge-

#### Neunundzwanzigster Gesang.

Früh als die Nacht vor dem Tag entfloh, Trat Damajanti's Mutter froh Zu Bima dem König sprechend so: 'Unser Kind hat den Gatten gefunden, Damajant' ist dem Nala verbunden.' Dies hörend, erhob mit Staunen Der König die Augenbraunen.

Aber die Gattin sanft und klug

That ihm kund den ganzen Betrug,
Wie Damajanti die List erdacht,
Die den Gatten zurückgebracht.
Da kam mit fürstlichem Prangen
Nala herangegangen,
Damajanti zur Seite,
In der Kindlein Geleite. [her,
Nal trat mit Gruss zum königlichen Schwä-

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

gangen.

Tato 'nu Damayantī ca Tam Bhīmah pratijagrāha Yathārham pūjayitvā ca Nalena sahitām tatra

- 5 Tām arhaṇām Nalo rājā
  Paricaryām svakām tasmai
  Tato babhūva nagare
  Janasya samprahṛṣṭasya
  Aśobhayanta nagaram
- 10 Siktāh sumṛṣṭapuṣpāḍhyā
  Dvāri dvāri ca paurāṇām
  Arcitāni ca sarvāṇi
  Rtuparņo 'pi śuśrāva
  Damayantyā samāyuktam
- 15 Tam ānāyya Nalam rājā Sa ca tam kṣamayāmāsa Sa satkṛto mahīpālo Diṣṭyā sameto dāraiḥ svair Kaccit tu nāparādham te
- 20 Ajňātavāsam vasato Yadi vā buddhipūrvāņi Mayā kṛtāny akāryāņi

Na me 'parādham kṛtavāms 25 Kṛte 'pi ca na me kopaḥ,

Und Damajanti trat der Mutter näher. Da hiess Bima mit Freudeton Jenen willkommen als seinen Sohn. Und anders nicht als zärtlich blicken mocht' Auf seine schöne gattentreue Tochter. Da drängte die ganze Verwandtenschar Sich frühlich um's neuverbundene Paar. Doch durch die Stadt, die schöne, Ging freudenerzeugtes Getöne Von Frohen, die vernommen, Wie König Nal gekommen. Es schmückten die Unterthanen Die Stadt mit Kränzen und Fahnen; Besprengte Strassen streuten sie mit Blumen Und räucherten in Götterheiligtumen. Nun hört' auch König Ritupern Von seinem Fuhrmann, wie zum Herrn Er sich verwandelt hatte, Und hiess Damajanti's Gatte.

vavande pitaram śubhā. putravat parayā mudā, samāśvāsayata prabhuh Damayantīm pativratām. pratigrhya yathavidhi yathavat pratyavedayat. sumahan harşajah svanah Nalam drstvā tathāgatam patākādhvajamālinam, rājamārgāh kṛtās tadā, puşpabhangah prakalpitah devatāvatanāni ca. Vāhukacchadminam Nalam jahrşe ca narādhipah. kşamayāmāsa pārthivam hetubhir buddhisammitah. Naisadham vismitananah bhavan ity abhyanandata. krtavān asmi Naisadha madgrhe vasudhādhipa? yady abuddhyapi kanicit tāni tvam ksantum arhasi.

#### Nala uvāca:

tvam svalpam api pārthiva, kṣantavyam hi mayā tava.

Zu Nala trat er mit huldigen Geberden gegen ihn sich zu entschuldigen; Und Nal entschuldigte sich hinwieder Gegen den Ajodia-Befrieder. So zum Nischadalandesherrn Redete König Ritupern: 'Glück dir zum gefundenen Weibe, Zum wiedergefundenen Leibe! Ist irgend von mir ein Versehen, O Nischadafürst, geschehen Gegen dich, als du ungekannt Wohntest in meines Hauses Wand? Sei's mit Willen geschehen, Mocht' absichtlos es ergehen, Was ich that das nicht war zu thun, Das mögest du verzeihen nun.' Nala:

'Du hast nicht die kleinste Kränkung Gethan mir, wert der Gedenkung,

Pūrvam hy api sakhā me 'si Ata ūrdhvam tu bhūyas tvam Sarvakāmaih suvihitaih Na tathā svagrhe rājan 5 Idam caiva hayajñānam Tad upākartum icchāmi Evam uktvā dadau vidvām Sa ca tām pratijagrāha Grhītvā cāśvahrdayam 10 Sūtam anyam upādāya Rtuparne gate rājan Nagare Kundine kālam

sambandhī ca janādhipa, prītim āhartum arhasi. sukham asmy uşitas tvayi, yathā tava grhe sadā. tvadīyam mayi tişthati, manyase yadi pārthiva. Rtuparnāya Naisadhah, vidhidrstena karmanā. rājan Bhāngāsurir nṛpaḥ yayau svapuram eva ha. Nalo rājā viśām pate nātidīrgham ivāvasat.

Iti Nalopākhyāne pañcavimśatitamah sargah.

## Brhadaśva uvāca:

15 Sa māsam uşya Kaunteya Purād alpaparīvāro Rathenaikena śubhrena Sa kampayan niva mahim

Pañcasadbhir havais caiva 20 Praviveśa susamrabdhas

Bhīmam āmantrya Naisadhah jagāma Nisadhān prati dantibhih parişodasaih satsatais ca padatibhih. tvaramāņo mahīpatiķ tarasaiva mahāmanāh.

O Fürst! und wäre dergleichen gethan, So stünde mir doch der Zorn nicht an, Um das was nicht Nala dem Fürsten geschah, Sondern dem Fuhrmann Wahuka. Ich hab' ohn' alles Ungemach, O Fürst, gewohnt unter deinem Dach; Mir konnte nicht besser in meinem Hause sein als in deinem. Doch dir bin ich Entschädigung Schuldig für die Erledigung Der Stelle, die ich verwaltet, Als Wahuka gestaltet. Vergieb, o Fürst, aus grosser Huld Meine und meiner Gattin Schuld, Durch deren Rat du verloren Den Fuhrmann den du erkoren.

So wird nun auch Warschneja gern Umkehren zum Dienste des alten Herrn, Du mögest es ihm nicht wehren, Du sollst ihn nicht entbehren: Dir schenk' ich hier mit Hand und Munde Die mir verliehne Rossekunde, So wie bereits o Fürst mit Gunst Du mir geschenkt die Zahlenkraft und Würfel-Du magst dich mit sichern Zügeln Zurück nach Ajodia flügeln! Und ich will hier mich besinnen, Was ich nun mag mit deiner Kunst gewinnen. Also begrüsst, fuhr froh und mit Glück Ritupern in sein Reich zurück; Und Nala weilte im Siegesdrange In der Widarbastadt nicht lange.

### Dreissigster Gesang.

Als einen Mond Damajanti's Gatte In Widarba verweilet hatte, Fuhr er gerüstet von hinnen, Um neu sein Reich zu gewinnen. Mit einer kleinen erlesnen Schar

Ging der König an diese Fahr, Die ein Spiel für den Helden war. Wie ein Sturm über's Land er fuhr, Und gelangte zur Nischadaflur, Daraus er reichsverlustig geflohn;

Tatah Puşkaram āsādya Uvāca: dīvyāva punar, Damayantī ca yac cānyan Eşa vai mama samnyāsas,

- 5 Punah pravartatām dyūtam Paņenaikena, bhadram te, Jitvā parasvam āhrtya Pratipāṇah pradātavyah, Na ced vānchasi tvam dyūtam
- 10 Dvairathenāstu vai śāntis Vamśabhojyam idam rājyam Yena kenāpy upāyena, Dvayor ekatare buddhih Kaitavenākṣavatyām vā,
- 15 Naişadhenaivam uktas tu Dhruvam ātmajayam matvā Diştyā tvayārjitam vittam Diştyā ca duşkaram karma Diştyā ca dhriyase rājan
- 20 Dhanenānena vai Bhaimī Mām upasthāsyati vyaktani Nityaśo hi smarāmi tvām

Da sprach der Wirasenasohn Zum Bruder, der sass auf seinem Thron: 'Neues Spiel sei begonnen! Neues Gut hab' ich gewonnen; Das will ich, dir zum Ergetzen, Samt meinem Weib, auf einen Würfel setzen. Ich setze mein Weib, du setzest dein Reich; Puschkara, scheint der Satz dir gleich? Aber höre vor allen, Wie mir das Spiel will gefallen! Wenn ich gewinn' und du verlierst, So ist mein, was du hast und regierst, All dein Gut und dein Leben Ist mir in die Hand gegeben. Wenn ich verlor und du gewannst, So nimm du was mein ist, wenn du kannst; Du musst nur zum Ende der Sachen Mit mir einen Schwertgang machen. Puschkara, das ist mein Beschluss, Lass uns spielen ohne Verdruss! Trauest du auf die Würfelgunst? Bauest du auf die Waffenkunst?

Vīrasenasuto Nalah bahu vittam mayarjitam. mama kinicana vidvate tava rājyam tu Puşkara. iti me niścitā matih. pranavoś ca panavahe. rājyam vā vadi vā vasu paramo dharma ucvate. yuddhadyūtam pravartatām, tava vā mama vā nṛpa. arthitavyam yathātathā vrddhānām iti śāsanam. kriyatām adya Puşkara, yuddhe vā nāmyatām dhanuh. Puşkarah prahasan niva pratyāha prthivīpatim: pratipānāva Naisadha, Damayantyah kşayanı gatam, sadāro 'dya mahābhuja. jitena samalamkṛtā divi Śakram ivāpsarāh. pratīkķe 'pi ca Naişadha,

Ich biete dir, sieh die Wahl an, Knöchel zugleich und Stahl an. Denn ein vatergeerbtes Reich Muss man mit allen Kräften zugleich Auf allen Wegen begehren, So lauten der Alten Lehren. Puschkara! heute ist kein Rat; Spiel oder That! Heut sollst du dein Leben mir lassen, Oder Damajanti umfassen.' Als dem Puschkara das ward kund, Sprach er zu Nal mit lachendem Mund, Seinem Glücke vertrauend, Im Geiste sein schon Damajanti schauend: 'Glück zu dem neu gewonnenen Schatz, Den du bringest zu neuem Satz! Glück zu! von Not und Leiden Soll Damajanti scheiden; Mit allen Schätzen angethan, Will ich sie heute noch umfahn. Stets hab' ich, o Nischader, dein gedacht, Und dich erwartet Tag und Nacht;

Devane ca mama prītir Jitvā tv adya varārohām Kṛtakṛtyo bhaviṣyāmi, Śrutvā tu tasya tā vāco

- 5 Iyeşa sa śiraś chettum Smayams tu roşatāmrākşas Paņāvah, kim vyāharase, Tatah prāvartata dyūtam Ekapāņena vīreņa
- 10 Sa ratnakośanicayaih Jitvā ca Puşkaram rājā Mama sarvam idam rājyam Vaidarbhī na tvayā śakyā Tasyās tvam saparīvāro
- 15 Na tvayā tat kṛtam karma Kalinā tat kṛtam karma, Nāham parakṛtam doṣam Yathāsukham vai jīva tvam, Tathaiva sarvasambhāram
- 20 Tathaiva ca mama prītis Sauhārdam caiva me tvatto

Denn keine Lust konnt' ich beim Spiel erzielen.

Das ich nicht konnte mit meines gleichen spielen.

Aber wenn ich zum Spiel der Minne Damajanti von dir gewinne, Dann fehlt — sie lag mir stets im Sinn — Nichts mehr, dass ich zufrieden bin.' Als er den sinnlos prahlenden hörte, Der Stolz des Königs sich empöste, Er wollt' ins Herz ihm bohren den Stahl; Aber gefasst, mit einem Strahl Aus zornrot-lachenden Augen Sprach er: 'Wozu kann taugen Vor dem Ausgang das Prahlen? Wer verliert, soll bezahlen.' Da nahm den Anfang das hohe Spiel, Und gleich am Anfang war's am Ziel; Auf einen Wurf, auf einen Streich, Gewann von Puschkara Nal das Reich. Und so beendigter Sachen Sprach der Sieger mit Lachen: 'Das Reich, von Anfang mir verliehn,

abhavan na suhrdganaih. Damayantīm aninditām sā hi me nityaśo hrdi. bahvabaddhapralapinah khadgena kupito Nalah. tam uvāca tato Nalah: jito na vyāharişyasi. Puşkarasya Nalasya ca, Nalena sa parājitah, pranena panito 'pi ca. prahasan nidam abravīt: avyagram hatakantakam. rājāpasada vīksitum, mūdha dāsatvam āgatah. venāham vijitah purā, tvam tu mūdha na budhyase. tvayy ādhāsye kathamcana, prāņān avasrjāmi te. svam amśam vitarāmi te, tvavi vīra na samsavah na kadācit prahāsyati.

Das eine Weile dein nur schien, Wird mein nun wieder heissen. Oder wer will mir's entreissen? Das Reich ist nun bei seinem Mann, Sie nehmen sich beid' einander an, Dass sie kein dritter gefährden kann. Und Damajanti, o Königsknecht, Ist zu schauen dir nicht gerecht; Du bist mit den Deinigen allen Ihr zu Sklaven verfallen. Doch es ist nicht durch dich geschehn, Dass ich vom Reich einst musste gehn; Kali war's durch den ich verlor, Aber du weisst es nicht, o Thor! Gleichwohl, fremdes Verbrechen Will ich an dir nicht rächen. Lebe nach deinem Belieben! Das Leben ist dir geblieben. Dir lass' ich all dein eignes Gut, Geh in dein Erbteil wohlgemut, Dich möge kein Übel erreichen, Und nie von dir soll meine Freundschaft Du bist mein Bruder immerdar, sweichen. Puṣkara, tvain hi me bhrātā, Evain Nalah sāntvayitvā Svapuram preṣayāmāsa Sāntvito Naiṣadhenaivain

- 5 Puṇyaślokam tadā rājan Kīrtir astu tavākṣayyā, Yo me vitarasi prāṇān Sa tathā satkṛto rājñā Prayayau svapuram hṛṣṭaḥ
- 10 Prasthāpya Puşkaram rājā Praviveśa puram śrīmān Praviśya sāntvayāmāsa Paurā jānapadāś cāpi Ūcuḥ prānjalayah sarve
- 15 Adya sma nirvṛtā rājan Upāsitum punah prāptā Praśānte Puṣkare hṛṣte Mahatyā senayā rājā Damayantīm api pitā
- 20 Prāsthāpayad ameyātmā Āgatāyām tu Vaidarbhyām Vartayāmāsa mudito Tathā prakāśatām yāto Punah śaśāsa tad rājyam
- 25 Īje ca vividhair yajñair

samjīva śaradah śatam. bhrātaram satyavikramah parisvajya punah punah. Puşkarah pratyuvāca ha nabhivādya kṛtānjalih: jīva varsāyutam sukhī, adhişthānam ca pārthiva. māsam uşva tato nrpah Puşkarah svajanānvitah. vittavantam anāmayam atyartham upaśobhitām. paurān sa Nisadhādhipah, samprahrstatanūruhāh sāmātyapramukhā janāh: pure janapade 'pi ca devā iva Satakratum. sampravrtte mahotsave Damayantim upānayat. satkrtya paravīrahā Bhīmo bhīmaparākramah. saputrāyām Nalo nrpah devarād iva Nandane. Jambudvīpe sa rājasu pratyāhrtya mahāyaśāh vidhivac captadakşinaih.

Iti Nalopākhyāne şadvimsatitamah sargah. Iti Nalopākhyānam samāptam.

Puschkara, lebe hundert Jahr!'
So vom tröstenden Bruder umfangen,
Sprach Puschkara, dessen Stolz zergangen:
'Punjasloka! dein Eigentum
Sei ewiges Glück, unsterblicher Ruhm.
Lebe der Jahre tausend,
In Freuden und Frieden hausend!
Dass du mir, Fürst, mein Leben
Und meine Stadt hast gegeben —
In meiner Stadt als dein Diener froher
Werd' ich nun sitzen als hier, o Hoher,
Auf deinem Thron, wo ich Ruh nicht empfand,
Weil er auf rollenden Würfeln stand.
Dort sollen mich lieben die Meinen,

Wie hier mich gehasst die Deinen.
Aber zu büssen mein Vergehn,
Soll man mich erst als Pilger sehn
Zum heilegen Wasser Ganga's gehn.
Dort in die Strudel will ich versenken
Die Würfel, die böse Geister lenken,
Dass sie hinfort keine Huldin kränken,
Wie sie Damajantin gethan.
Dieses sage der Fürstin an,
Wann du hierher sie hast geführt
Im Glanze, der der Sonne gebührt,
Dass sie mit dir in Wonnen lebe,
Und meinen Thorenwahn vergebe.

# Atha Pancatantram.

Om namah! śrīśāradāganapatigurubhyo namah! namo Manubrhaspativyāsavālmīkiprabhrtibhyah! mahākavibhyo namah!

Sakalārthaśāstrasārain

jagati samālokya Vişņuśarmedam

5 Tantraih pañcabhir etac

cakāra sumanoharam śāstram.

Tadyathānuśrūyate. Asti Dākṣiṇātye janapade Mahilāropyam nāma nagaram. Tatra sakalārthisārthakalpadrumah pravaranṛpamukuṭamaṇimarīcimañjarīcayacarcitacaraṇayugalah sakalakalāpāramgato 'maraśaktir nāma rājā babhūva. Tasya trayah putrāh paramadurmedhaso Vasuśaktir Ugraśaktir 10 Anekaśaktiś cetināmāno babhūvuh. Atha rājā tāň śāstravimukhān ālokya sacivān āhūya provāca: bho jñātam etad bhavadbhir yan mamaite putrāh śāstravimukhā vivekarahitāś ca. Tad etān paśyato me mahad api rājyam na saukhyam āvahati. Athavā sādhv idam ucyate:

#### Pantschatantra.

### Einleitung.

Om! Verehrung sei der heiligen Sarásvati, dem Ganésa und den Lehrern! Verehrung sei Manu, Briháspati, Vyasa, Valmíki und den übrigen Dichtern der alten Zeit! Verehrung sei den grossen Dichtern!

Das Beste, was der Bücher jedes in der Welt, Das in der Lebensklugheit unterweist, enthält, Hat Vischnusarman ausgeprüft und dann erdacht Dies schöne Werk und fünf Kapitel draus gemacht.

Denn also wird erzählt: In einer Provinz des Südens liegt eine Stadt, namens Mahilarópya. Dort war ein König, namens Amarasakti, ein wahrer Wunschbaum für die Menge aller Bedürftigen, dessen Fusspaar mit der Strahlenfülle der Diademjuwelen der vornehmsten Fürsten bedeckt war, und der sich die Meisterschaft in allen Künsten erworben hatte. Er besass drei Söhne, die in hohem Mässe unwissend waren; sie hiessen Vasusakti, Ugrasakti und Anekasakti. Da nun der König gewahrte, dass sie keine Neigung hatten, etwas zu lernen, rief er seine Räte zusammen und sprach zu ihnen: Ihr wisst, dass diese meine Söhne keine Neigung zum Lernen haben und urteilslos sind. Drum macht mir, wenn ich sie ansehe, auch mein grosses Reich keine Freude. Man sagt ja mit Recht:

Wer zöge nicht dem Sohne, der sich als ein Thor

Yatas tau svalpaduhkhāya,
Varam garbhasrāvo
Varam jātapreto
5 Varam vandhyā bhāryā
Na cāvidvān rūpaKim tayā kriyate dhenvā
Ko 'rthah putreņa jātena

Ajātamṛtamūrkhebhyo

mṛtājātau sutau varam,
yāvajjīvam jado dahet.
varam rtusu naivābhigamanam
varam api ca kanyaiva janitā
varam api ca garbhesu vasatir
draviņaguņayukto 'pi tanayaḥ.
yā na sūte na dugdhadā?
yo na vidvān na bhaktimān?

Tad eteşām yathā buddhiprakāśo bhavati tathā ko'py upāyo 'nuṣṭhīyatām.

10 Atra ca maddattām vṛttim bhunjānānām panditānām pancaśatī tiṣṭhati. Tato yathā mama manorathāh siddhim yānti tathānuṣṭhīyatām iti. Tatraikah provāca: deva, dvādaśabhir varṣair vyākaraṇam śrūyate. Tato dharmaśāstrāṇi Manvādīny arthaśāstrāṇi Cāṇakyādīni kāmaśāstrāṇi Vātsyāyanādīni. Evam ca tato dharmārthakāmaśāstrāṇi jnāyante. Tatah pratibodhanam bhavati. Tanmadhyato 'thāparah Sumatināmā prāha: aśāśvato 'yam jīvitavyaviṣayah. Prabhūtakālajneyāni śabdaśāstrāṇi. Tat samkṣepamātram śāstram kimcid eteṣām prabodhanārtham cintyatām iti. Uktam ca yatah:

Anantapāram kila śabdaśāstram, Svalpam tathāyur, bahavaś ca vighnāh.

Erweist, den nichtgebornen und den toten vor! Denn diese beiden machen uns nur kurzes Leid, Der Dumme aber Qualen durch die Lebenszeit.

Dass kinderlos die Gattin bleibt, dass niemals man der Liebe pflegt,
Dass man den kaum gebornen Sohn als Leiche auf den Holzstoss legt,
Geburt von Töchtern, Fehlgeburt, Verbleiben in dem Mutterschöss:
Von allen diesen Übeln ist auch nicht ein einziges so gross
Wie dieser Jammer, einen Sohn, der unverständig ist, zu haben,
Und wenn er Schönheit auch besitzt und Geld und Gut und andre Gaben.

Was nützt die Kuh, die weder Kalb noch Milch uns giebt? Was nützt ein Sohn, der nichts gelernt und uns nicht liebt?

Darum muss irgend ein Mittel angewendet werden, ihren Verstand zu entwickeln. Fünfhundert Gelehrten reiche ich ja den Unterhalt. So möge denn dafür gesorgt werden, dass meine Wünsche in Erfüllung gehen. Darauf sagte einer der Räte: Herr, zwölf Jahre erfordert das Studium der Grammatik; dann kommen die Schriften über Recht und Sitte heran, die Manu und andere verfassten; darauf diejenigen, welche von der Lebensklugheit handeln, die von Tschanakya und andern herrühren; endlich diejenigen, die Vatsyáyana und andere über die Liebe geschrieben haben. In dieser Weise erfolgt also die Erkenntnis des Guten, Nützlichen und Angenehmen, und darin besteht die Aufklärung des Geistes. Aber einer aus der Mitte der Räte, namens Súmati, entgegnete: Dieses Leben dauert nicht ewig. Die Grammatik nimmt eine lange Zeit in Anspruch. Deshalb soll man zur Ausbildung der Prinzen darauf sinnen, den Hauptgehalt der Lehrbücher kurz zusammenzufassen. Es heisst ja:

Man kommt, wem wär' es unbekannt, in der Grammatik nie ans Ziel; Doch kurz ist unsre Lebenszeit, und Hindernisse giebt es viel: Sāram tato grāhyam apāsya phalgu Hamsair yathā kṣīram ivāmbumadhyāt.

Tad atrāsti Viṣṇuśarmā nāma brāhmaṇaḥ sakalaśāstrapāramgamaś chāttrasamsadi labdhakīrtiḥ. Tasmai samarpaya tv etān. Sa nūnam drāk prabuddhān kariṣyatīti. Sa rājā tad ākarṇya Viṣṇuśarmāṇam āhūya provāca: bho bhagavan madanugrahārtham etān arthaśāstram prati drāg yathānanyasadṛśān vidadhāsi tathā kuru. Tad aham tvām śāsanaśatena yojayiṣyāmi. Atha Viṣṇuśarmā tam rājānam ūce: deva, śrūyatām me tathyavacanam. Nāham vidyāvikrayam śāsanaśatenāpi karomi. Punar etāms tava putrān māsaṣatkena 10 yadi nītiśāstrajñān na karomi tataḥ svanāmatyāgam karomi. Athāsau rājā tām brāhmaṇasyāsambhāvyām pratijñām śrutvā sasacivaḥ prahṛṣṭo vismayānvitas tasmai sādaram tān kumārān samarpya parām nirvṛtim ājagāma. Viṣṇuśarmaṇāpi tān ādāya tadartham mitrabhedamitraprāptikākolūkīyalabdhapraṇāśāparīkṣitakārakāṇi ceti pañca tantrāṇi racayitvā pāṭhitās te 15 rājaputrāḥ. Te 'pi tāny adhītya māsaṣatkena yathoktāḥ samvṛttāḥ. Tataḥ prabhṛty etat pañcatantrakam nāma nītiśāstram bālāvabodhanārtham bhūtale sampravṛttam. Kim bahunā?

Adhīte ya idam nityam Na parābhavam āpnoti nītiśāstram śrņoti ca Śakrād api kadācana.

20

Kathāmukham etat.

Drum wähle man das Beste draus und lasse fort, was wenig taugt, Wie der Flamingo vom Gemisch aus Milch und Wasser Milch nur saugt.

Nun lebt hier ein Brahmane, mit Namen Vischnusarman, der in allen Lehrbüchern völlig bewandert und in den Kreisen der Studierenden berühmt ist. übergieb deine Söhne; er wird sie gewiss in kurzer Zeit verständig machen. Als der König dies vernommen hatte, liess er Vischnusarman rufen und sprach zu ihm: Mir zu Liebe, Hochwürdiger, bewirke, dass meine Söhne in der Lehre von der Lebensklugheit in kurzer Zeit alle andern übertreffen. Ich werde dir dann hundert Schenkungsurkunden ausstellen. Vischnusarman antwortete dem König: Vernimm meine wahrhaftige Antwort, Gebieter. Ich verkaufe die Wissenschaft nicht, auch nicht für hundert Schenkungen. Doch wenn ich nicht in sechs Monaten deine Söhne der Lebensklugheit kundig gemacht habe, so will ich nicht länger meinen Namen führen. Als der König dies unglaubliche Versprechen des Brahmanen gehört hatte, war er wie auch seine Rate von Freude und Staunen erfüllt, übergab jenem ehrerbietig seine Söhne und fühlte sich völlig beruhigt. Vischnusarman übernahm die Prinzen, verfasste ihretwegen folgende fünf Bücher, nämlich 1) Veruneinigung von Freunden, 2) Erwerbung von Freunden, 3) Krieg der Krähen und Eulen, 4) Verlust des schon Erworbenen und 5) Handeln ohne Überlegung, und liess sie von den Prinzen lernen. Und als diese sie sich angeeignet hatten, waren sie nach Verlauf von sechs Monaten so geworden, wie er vorhergesagt hatte.

Seitdem verwendet man dieses Lehrbuch der Lebensklugheit, welches das fünfteilige heisst, auf dem ganzen Erdboden zur Erziehung der Jugend. Wozu viele Worte?

Wer diese Klugheitslehre stets liest oder hört, bleibt jederzeit

Von Kränkung, wenn auch Indra selbst sie ihm zufügen will, befreit.

Digitized by Google

Athātaḥ prārabhyate mitrabhedam nāma prathamam tantram yasyāyam ādimaḥ ślokaḥ:

Vardhamāno mahān snehaḥ Piśunenātilubdhena simhagovrşayor vane jambukena vināśitah.

Tadyathānuśrūyate. Asti Dākṣiṇātye janapade Mahilāropyam nāma nagaram. Tatra dharmopārjitabhūrivibhavo Vardhamānako nāma vaṇikputro babhūva. Tasya kadācic cintā samutpannā yat prabhūte 'pi vitte saty arthotpattyupāyāś cintanīyāḥ kartavyāś ceti. Yata uktam ca:

Na hi tad vidyate kimcid

Yatnena matimāms tasmād
Yasyārthās tasya mitrāņi,
Yasyārthāh sa pumāl loke,
Na sā vidyā na tad dānam
Arthārthibhir na tat sthairyam

15 Iha loke hi dhaninām
Svajano 'pi daridrāṇām
Arthebhyo 'pi hi vṛddhebhyaḥ
Pravartante kriyāḥ sarvāḥ
Pūjyate yad apūjyo 'pi,

yad arthena na sidhyati, artham ekam prasādhayet. yasyārthās tasya bāndhavāḥ, yasyārthāḥ sa ca paṇḍitaḥ. na tac chilpam na sā kalā dhaninām yan na gīyate. paro 'pi svajanāyate, tatkṣaṇād durjanāyate. samvṛttebhyas tatas tataḥ parvatebhya ivāpagāḥ. yad agamyo 'pi gamyate,

# Erstes Buch. Verfeindung von Freunden.

Hier fängt das erste Buch an, welches 'Verfeindung von Freunden' heisst.

Die erste Strophe in demselben ist folgende: [schwand

Es traf sich, dass den Löwen und den Stier Die noch beständig wuchs; doch sie ent
Im Walde grosse Liebe einst verband, Durch eines Schakals Hinterlist und Gier.

Es wird nämlich erzählt: In einer Provinz des Südens liegt eine Stadt, namens Mahilaropya. Dort wohnte ein Kaufmannssohn, mit Namen Vardhamánaka, der viel auf rechtlichem Wege erworbenes Vermögen besass. Er stellte einst folgende Überlegung an: Wenn ich auch einen bedeutenden Besitz habe, so muss ich doch Mittel ausdenken, Geld zu erwerben, und sie zur Ausführung bringen. Man sagt ja:

Nichts giebt es in der Welt, das steht ja fest,
Was durch das Geld sich nicht erreichen lässt;
Der Kluge strebt darum mit aller Kraft,
Dass er sich Geld, nichts, nichts als Geld verschafft.
Dir fehlen Anverwandte nicht, nicht Freunde, hast du Geld,
Und als Gelehrter giltst du dann, als Mann in dieser Welt.

Alles: edlen Sinn und offne Hand, Und mit Kunst und Wissen sind bekannt, Und dass nie von ihrem Ziel sie weichen Rühmen die Bedürft'gen an den Reichen.

Verwandter wird in dieser Welt sogar ein Fremder, ist er reich; Selbst ein Verwandter, ist er arm, er wird ein schlechter Mensch sogleich. Aus reichen Mitteln, welche man zusammentrug von vielen Stellen, Geh'n alle Werke ja hervor, wie Flüsse aus den Bergen quellen. Dass man auch den besucht, begrüsst, dass Ehre dem wird dargebracht, Der dessen gar nicht würdig ist, wie zeigt doch dies des Geldes Macht! Vandyate yad avandyo 'pi, Aśanād indriyāṇīva Etasmāt kāraṇād vittam Arthārthī jīvaloko 'yam

5 Tyaktvā janayitāram svam Gatavayasām api pumsām

Arthena tu ye hînā

sa prabhāvo dhanasya ca.
syuh kāryāny akhilāny api,
sarvasādhanam ucyate.
śmaśānam api sevate,
niḥsvam gacchati dūrataḥ.
yeṣām arthā bhavanti te taruṇāḥ,
vṛddhās te yauvane 'pi syuḥ.

Sa cārthah purusānām şadbhir upāyair bhavati: bhikṣayā nṛpasevayā kṛṣikarmanā vidyopārjanayā vyavahārena ca vaṇikkarmanā vā. Sarveṣām 10 api tesām vāṇijvenātiraskṛto 'rthalābhah syāt. Uktam ca yatah:

Krtā bhikṣā rekair, Krṣiḥ kliṣtāvṛṣṭyā, Kusīdād dāridryam Na manye vāṇijyāt

15

Upāyānām ca sarvesām

Dhanartham śasyate hy ekas,

vitarati nṛpo nocitam aho, pracuragahanah sevanavidhih, parakaragatagranthiśamanān, kimapi paramam vartanam iha.

upāyah panyasamgrahah tadanyah samsayātmakah.

Tac ca vāṇijyam saptavidham arthāgamāya syāt tadyathā: gāndhikavyavahāro nikṣepapraveśo goṣṭhikakarma paricitagrāhakāgamo mithyākrayakathanam kūṭatulāmānam deśāntarād bhāṇḍānayanam ceti. Uktam ca:

Wie unsrer Sinne Leistungen beruhn Auf Essen, so auf Geld auch alles Thun; Dies ist gemeint, wenn man das Geld Für jedes Werks Vollbringer hält. Auch vor der Leichenstätte bangt Ein Mensch nicht, den nach Geld verlangt, Und drückt den Vater Armut, lässt er ihn Im Stich, um in die weite Welt zu ziehn.

Wer Geld besitzt ist jung, auch wenn ihm schon Vor langer Zeit die Jugend ist entflohn; Doch ob dich gleich das Jünglingsalter schmückt, Du giltst als Greis, wenn dich die Armut drückt.

Vermögen gewinnen nun die Menschen durch sechs Mittel, durch Betteln, durch Königsdienst, durch Ackerbau, durch Erwerbung von Wissen, durch Geld- und durch Handelsgeschäfte. Gelderwerb durch Handel hat aber den Vorzug vor allen anderen Erwerbungsarten. Es heisst ja:

Aufs Betteln legen Niedre sich; des Königs Gaben sind zu klein;
Der Ackerbau — wie mühevoll; dem Lehrer dienstbar stets zu sein,
Wenn man studiert, ist unbequem; der Wucher, den man pflegt, verschlingt
Das Geld, das unser eigen ist, weil ers in fremde Hände bringt,
Und führt zur Armut: wenn ich dies erwäge, dann (so mein' ich) bleibt
Das beste Mittel zum Erwerb doch dieses, dass man Handel treibt.

Gepriesen wird von allen Mitteln zum Gelderwerb der Handel nur;
Denn alle Mittel ausser diesem sind von unsicherer Natur.

Der Handel aber kann siebenfach zum Gelderwerb getrieben werden, nämlich als Handel mit wohlriechenden Stoffen, als Annahme von Wertsachen zur Aufbewahrung, als Geschäftsführung für eine Gesellschaft, als Geschäft mit einem ankommenden Kunden, ferner so, dass man einen falschen Preis angiebt, ferner so, dass man falsche Wage und falsches Mass führt, endlich so, dass man Waren aus fremdem Lande holt. Es heisst ja:

Panyanam gandhikam panyam,

Yatraikena ca vat krītam Nikşepe patite harmye

Niksepī mriyate tubhyam

Gosthikakarmaniyuktah Vasudhā vasusampūrņā Paricitam āgacchantam Hrsyati taddhanalubdho

Anyac ca:

5

Pürnapürne mane, 10 Mithyākrayasya kathanam, Anyac ca:

Dvigunam trigunam vāpi

Prapnuvanty udyamal loka

kim anyaih kancanadibhih? tac chatena pradivate. śresthi stauti svadevatam: pradasyamy upayacitam.

śresthi cintavati cetasa hrstah: mayādya labdhā, kim anyena? grāhakam utkaņthayā vilokyāsau yadvat putrena jātena.

paricitajanavancanam tatha nityam, nijadharmo 'yam Kirātānām.

> bhāndakrayavidhānatah dūradeśāntaram gatāh.

Ityevam sampradhārya Mathurāgāmīni bhāndāny ādāya śubhāyām tithau 15 gurujanābhyanujňātah surathādhirūdhah prasthitah. Tasya ca mangalavṛṣabhau Samjīvakanandakanāmānau gṛhotpannau dhūrvodhārau sthitau. Tavor ekah Samjivakabhidhano Yamunakaccham avatirnah san pankapuram āsādya kalitacaraņo yugabhaṅgam vidhāya niṣasāda. Atha taṁ tadavastham 20 ālokya Vardhamānah param visādam agamat. Tadartham ca snehārdra-

Ja, Wohlgerüche, das sind Waren! Das Gold und andres ist bloss Tand.

Verkauft man doch für hundert Gulden, was man für einen nur erstand.

Wenn einem Gildeherrn ein Gut O möchte der Besitzer nicht

Mehr lange leben, und du sollst empfangen Ins Haus geliefert wird zur Hut, Dann preist er seinen Gott und spricht: Von meiner Hand, was du nur magst verlangen!

Wenn einem Gildeherren ein Verein Die Führung der Geschäfte übertrug, Dann denkt er froh: Nun ward die Erde mein Samt ihren Schätzen; ist dies nicht genug! Ein wohlbekannter Käufer, wie ihn schon Der Kaufmann sich ersehnte, kommt gegangen; Er sieht's und trägt nach seinem Geld Verlangen, So froh, als sei geboren ihm ein Sohn.

Bald richtig und bald falsch zu messen, die Kunden zu betrügen auch Und falsche Preise anzugeben, das ist bei den Kiraten Brauch. Das Doppelte, Dreifache auch gewinnen durch den Kauf von Waren Für ihr Bemühn die Männer, die nach fernen fremden Ländern fahren.

Als er also überlegt hatte, nahm er Warenballen, die nach Mathura gelangen sollten, und machte sich an einem glücklichen Tage, nachdem er sich von Eltern und Lehrern verabschiedet hatte, auf einem tüchtigen Wagen auf die Reise. Die beiden Stiere, namens Sandschívaka und Nándaka, die an seiner Deichsel zogen, hatten glückverheissende Zeichen und waren in seinem Hause geboren. Der eine von diesen, Sandschivaka, brach sich, als man zum Ufer der Yamuna hinabgefahren und in einen tiefen Sumpf geraten war, den Fuss, zerbrach das Joch und fiel nieder. Vardhamana

hṛdayas trirātram prayāṇabhangam akarot. Atha tam viṣaṇṇam ālokya sārthikair abhihitam: bhoḥ śreṣthin, kim evam vṛṣabhasya kṛte simhavyāghrasamākule 'smin vane bahvapāye samagro 'pi svasārthas tvayā samdehe niyojitaḥ? Uktam ca:

Na svalpasya kṛte bhūri nāśayen matimān naraḥ, Etad eva hi pāṇḍityaṁ yat svalpād bhūrirakṣaṇam.

Athāsau tad avadhārya Samjīvakasya rakṣāpuruṣān nirūpya śeṣasārtham nītvā prasthitah. Atha rakṣāpuruṣā api bahvapāyam tad vanam viditvā Samjīvakam parityajya pṛṣthato gatvānyedyus tam sārthavāham mithyāhuh: 10 svāmin mṛto 'sau Samjīvako, 'smābhis tu sārthavāhasyābhīṣṭa iti matvā vahninā samskṛta iti. Tac chrutvā sārthavāhah kṛtajñah snehārdrahṛdayas tasyaurdhvadehikakriyā vṛṣotsargādikāh sarvāś cakāra. Samjīvako 'py āyuhśeṣatayā Yamunāsalilamiśraih śiśirataravātair āpyāyitaśarīrah kathamcid apy utthāya Yamunātaṭam upapede. Tatra marakatasadṛśāni bālatṛnā-15 grāni bhakṣamāṇah katipayair ahobhir Haravṛṣabha iva pīnah kakudmān balavāmś ca samvṛttah pratyaham valmīkaśikharāgrāni śṛṅgābhyām vidārayan pragarjamś cāste. Sādhu cedam ucyate:

Arakşitam tişthati daivarakşitam, Surakşitam daivahatam vinasyati. Jīvaty anātho 'pi vane visarjitah, Kṛtaprayatno 'pi gṛhe vinasyati.

20

war sehr bekümmert, als er ihn in diesem Zustande erblickte, und unterbrach deswegen mitleidsvoll drei Nächte lang seine Reise. Da sprachen die Gefährten der Karawane zu ihm, da sie ihn in dieser Bekümmernis sahen: Ei, ei, Kaufherr, wie kannst du so um eines Stieres willen in diesem unsicheren, von Löwen und Tigern erfüllten Walde deine ganze Karawane in Gefahr bringen? Es heisst ja:

Um Wen'ges viel zu opfern, sprich, ist das des klugen Manns Gebaren? Zeigt darin doch die Klugheit sich, durch Wenig Vieles zu bewahren.

Dies nahm sich Vardhamana zu Herzen, bestimmte Wächter, die bei Sandschivaka zurückbleiben sollten, und brach mit der übrigen Karawane auf. Die Wächter aber verliessen Sandschivaka, da sie die Gefahren des Waldes kannten, zogen der Karawane nach und sprachen am nächsten Tage zum Kaufherrn fälschlich: Herr, Sandschivaka ist tot; weil wir bedachten, du habest ihn lieb gehabt, ward er von uns ehrenvoll verbrannt. Als der Kaufherr dies gehört hatte, vollzog er dankbar und voll Mitleids alle Totenbräuche für jenen, also die Freilassung eines Stieres und alle übrigen. Sandschivaka aber, gestärkt durch die kühlen, vom Wasser der Yamuna feuchten Winde erhob sich mühsam, weil seine Lebenszeit noch nicht abgelaufen war, und gelangte zum Ufer der Yamuna. Dort frass er das junge, smaragdgrüne Gras, wodurch er in einigen Tagen so feist wurde wie Siva's Stier; sein Buckel wuchs ihm, er gewann Stärke und verbrachte die Tage, indem er mit seinen Hörnern die Ameisenhaufen zerstörte und brüllte. Sagt man doch mit Recht:

Was Schicksal schützt, das muss bestehen, und fehlt auch jede andre Hut; Was Schicksal schlägt, das muss vergehen, ist auch die Obhut treu und gut. Am Leben bleibt im Wald der Eine, dort ausgesetzt, den niemand hegt, Atha kadācit Pingalako nāma sinhah sarvamṛgaparivṛtah pipāsākula udakagrahaṇārtham Yamunātaṭam avatīrṇah Samjīvakasya gambhīrataram śabdam dūrād evāśṛṇot. Tam ca śrutvātīva vyākulahṛdayah sasādhvasam ākāram prācchādya vaṭavṛkṣatale caturmaṇḍalāvasthānenāvasthitah. Catur-5 maṇḍalāvasthānam tv idam: simhah simhānuyāyinah kākarūkāh kimvṛttā iti. Atha tasya Karaṭakadamanakanāmānau dvau śṛgālau mantriputrau bhraṣṭādhikārau sadānuyāyināv āstām. Tau ca parasparam mantrayataḥ. Tatra Damanako 'bravīt: bhadra Karaṭaka, ayam tāvad asmatsvāmī Pingalaka udakagrahaṇārtham Yamunākaccham avatīrya sthitaḥ. Sa kimnimittam 10 pipāsākulo 'pi nivṛtya vyūharacanām kṛtvā daurmanasyenābhibhūto 'tra vaṭatale sthitaḥ? Karaṭaka āha: kim āvayor anena vyāpāreṇa?

Avyāpāresu vyāpāram Sa eva nidhanam vāti yo narah kartum icchati, kīlotpātīva vānarah.

Damanaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Asti kasmimścin nagarābhyāśe kenāpi vanikputrena taruşandamadhye devatāyatanam kartum ārabdham. Tatra ye ca karmakarāh sthapatyādayas te madhyāhnavelāyām āhārārtham nagaramadhye vrajanti. Atha kadācit tatrānuṣangikam vānarayūtham itaś cetaś ca paribhramad āgatam. Tatraikasya kasyacic chilpino 'rdhasphātito 'ñjanavṛkṣadārumayah stambhah kha-20 dirakīlakena madhyanihitena tiṣṭhati. Atrāntare vānarās taruśikharaprāsā-

Ein Andrer stirbt in seinem Hause, und ob man ihn auch trefflich pflegt.

Es begab sich nun einmal, dass ein Löwe, namens Pingálaka, als er, von allen Tieren der Wildnis umgeben, von Durst gequält, zum Ufer der Yamuna hinabstieg, um zu trinken, das sehr dumpfe Gebrüll Sandschivaka's aus der Ferne hörte. Da erbebte sein Herz sehr; er verhüllte sein erschrockenes Gesicht und blieb unter einem Feigenbaum stehen, während sein Gefolge sich so aufstellte, dass die üblichen vier Kreise entstanden. Diese werden vom Löwen selbst, seiner nächsten Umgebung, den Kakaras und den Kimvrittas gebildet. Dem Löwen folgten aber beständig zwei Schakale, namens Karataka und Damanaka, nach, beide Ministersöhne, aber ihrer Ämter entsetzt. Beide berieten mit einander, und Damanaka sprach: Lieber Karataka, unser Herr Pingalaka stieg doch eben zum Trinken nach dem Ufer der Yamuna hinab; warum kehrt er um, obgleich ihn der Durst quält, und steht nun, von Verzagtheit ergriffen, dort unter dem Feigenbaume da, nachdem er die Seinen in Schlachtordnung aufgestellt hat? Karataka antwortete: Was haben wir beide damit zu schaffen?

Dass sich ein Mann mit solchen Dingen, Das muss den Tod ihm, wie dem Affen, Die ihn nicht kümmern, macht zu schaffen, Der einen Keil herauszog, bringen.

Damanaka sprach: Wie war das? Und jener erzählte:

Erste Fabel.

In der Nähe einer Stadt hatte inmitten einer Baumgruppe ein Kaufmannssohn den Bau eines Tempels begonnen. Die Bauleute, der Aufseher sowohl wie die andern, gingen mittags zum Essen nach der Stadt hinein. Nun kam einmal eine in der Nachbarschaft hausende Affenherde, die sich hier und dort umhertrieb, nach der Baustätte. Dort lag ein Balken von Andschanaholz, den ein Handwerker zur Hälfte gespalten hatte, und in dessen Mitte ein Keil von Khådiraholz getrieben war. Die Affen fingen

dasıngadaruparyanteşu yathecchayā krīditum ārabdhāh. Ekas ca teṣām pratyāsannamṛtyus cāpalyāt tasmin nardhasphātitastambha upavisya pāṇibhyām kīlakam samgṛhya yāvad utpāṭayitum ārebhe tāvat tasya stambhamadhyagatavṛṣaṇasya svasthānāc calitakīlakena yad vṛttam tat prāg eva niveditam.

Ato 'ham bravīmi: avyāpāreşv iti. Āvayor bhakşitaseşa āhāro 'sty eva tat kim amunā vyāpāreņa? Damanaka āha: tat kim bhavān āhārārthī kevalam eva? Tan na yuktam. Uktam ca:

Suhrdām upakārakāranād dvisatām cāpy apakārakāranāt Nrpasamsraya isyate budhair; jatharam ko na bibharti kevalam?

10 Kimca:

Yasmiñ jīvati jīvanti bahavaḥ so 'tra jīvati. Vayāmsi kim na kurvanti cañcvā svodarapūraṇam?

Yaj jīvyate kṣaṇam api prathitam manuṣyair Vijnānaśauryavibhavāryaguṇaih sametam,

Tan nāma jīvitam iha pravadanti tajjňāḥ;
Kāko 'pi jīvati ciram ca balim ca bhunkte.

Supūrā syāt kunadikā, supūro mūşikānjalih, Susamtuştah kāpuruşah svalpakenāpi tuşyati.

nun an, nach Herzenslust auf den Baumgipfeln, den Zinnen des Tempels und den Enden der Balken ihr Spiel zu treiben. Doch einer unter ihnen, dem der Tod nahe war, setzte sich aus Unbesonnenheit auf jenen halbgespaltenen Balken und packte den Keil mit den Händen. Während er ihn nun herauszuziehen begann, geriet er mit den Testikeln zwischen die klaffenden Balkenhälften; er bewegte den Keil von seiner Stelle, und was nun mit ihm geschah, das habe ich schon vorhin mitgeteilt. Darum sage ich: Dass sich ein Mann mit solchen Dingen, Das muss den Tod ihm, wie dem Affen, Die ihn nicht kümmern, macht zu schaffen, Der einen Keil herauszog, bringen.

Wir haben ja auch zu essen, das nämlich, was der König übriglässt. Was geht uns also dieser Vorfall an! Damanaka erwiderte: Verlangt dich denn bloss nach dem Essen? Das ist nicht recht. Man sagt ja:

Der Kluge schliesst sich gern dem Fürsten an, Um seinem Freunde Beistand zu gewähren Und seinem Feind zu schaden; jedermann Vermag es ja, bloss seinen Bauch zu nähren.

In Wahrheit lebt ein Mann, durch den, wenn er lebt, viele leben auch; Mit Schnabels Hülfe füllen ja selbst Vögel ihren eignen Bauch.

Wenn eines Menschen Leben auch in kurzer Zeit Verlief und doch um Wissen, Ruhm und Tapferkeit Gepriesen wird und gegen Ehre nicht verstiess, Ein wahres Leben nennen dann die Kenner dies. Es lebt ja auch die Krähe lange und ernährt Sich von den Brocken, die man ihr zum Frass gewährt. Ein Bächlein zu füllen, reicht wenig schon aus, Und ebenso ist's mit den Pfötchen der Maus; So wird auch ein Wicht befriedigt gar leicht:

Kimca:

Kim tena jātu jātena Ārohati na yah svasya

Tathā ca:

5 Parivartini samsāre Jātas tu gaņyate so 'tra

Kimca:

Jātasya nadītīre Yat salilamajjanākula-

10 Tathā ca:

> Stimitonnatasamcārā Jāyante viralā loke Niratiśayam garimāņam

15 Aprakatīkrtaśaktih Nivasan nantar dāruni rena? Uktam ca:

Aprșto 'trăpradhāno yo Na kevalam asammanam 20 Tatha ca:

mātur yauvanahāriņā vamśasyagre dhyajo yatha?

mrtah ko vā na jāyate? yah sphuraty anvayādhikam.

tasyāpi trnasya janmasāphalyam janahastālambanam bhavati.

janasamtāpahārinah jaladā iva sajjanāh. tena jananyāh smaranti vidvāmsah, Yat kamapi vahati garbham mahatam api yo gurur bhavati. śakto 'pi janas tiraskriyām labhate; langhyo vahnir na tu jvalitah. Karataka āha: āvām tāvad apradhānau, tat kim āvayor anena vyāpā-

> brūte rājňah purah kudhīh, labhate ca tiraskriyām.

Er freut sich ja, wenn man ein wenig ihm reicht. Ob die Geburt wohl eines solchen Menschen frommt, Der bloss die Jugendblüte seiner Mutter raubt Und nicht emporsteigt, bis er wird des Stammes Haupt, Der Fahne gleich, die an des Fahnstocks Spitze kommt! Geburt ward solchen Männern nur in Wirklichkeit, Durch welche grössres Ansehn ihr Geschlecht gewinnt; Wer ware, da im Kreislauf alle Wesen sind, Von Neugeburt nach seinem Tode wohl befreit!

Sogar ein Gras an Flusses Rand Ist nicht umsonst in dieser Welt, Wenn sich ein Mann daran mit seiner Hand, Von Angst verwirrt, im Untersinken hält.

Dass Wolken und Gutherzige erstehn, Die hoch und lautlos ihre Wege gehn Und von den Menschen nehmen Glut und Pein, Das tritt in dieser Welt nur selten ein.

Deshalb erfreut die Mutter sich der höchsten Achtung, also lehren Die Weisen, weil vielleicht ein Sohn ihr wird, den einst auch Grosse ehren.

> Verachtung bleibt auch einem Mächt'gen nicht erspart, So lang' er seine Stärke nicht hat offenbart. Leicht springt man über Feuer, das im Holz noch ruht; Doch wenn es flammt, wer ist's wohl, der es dann noch thut!

Karataka sagte: Wir gelten jetzt nichts; was geht uns also diese Sache an? Es heisst ja:

Ein Thor, der ohne Stellung ungefragt Hier vor dem König seine Meinung sagt,

Der erntet nicht nur keine Ehre ein, Nein, Spott wird ihm noch obendrein. Vacas tatra prayoktavyam Sthavibhavati catyantam

yatroktam labhate phalam rāgah śuklapate yathā.

Damanaka āha: Mā maiyam vada.

Apradhānah pradhānah syāt

sevate vadi pārthivam,

Pradhāno 'py apradhānah syād

vadi sevāvivarjitah.

Yata uktam ca:

Asannam eva nrpatir bhajate manuşyam Vidvāvihīnam akulīnam asamskrtam vā. Prāyeņa bhūmipatayah pramadā latāś ca Yat pāršvato bhavati tat parivestayanti.

Tathā ca:

5

10

15

20

Kopaprasādavastūni Ārohanti śanaih paścād Vidyāvatām mahecchānām Sevāvrttividām caiva Ye jātvādimahotsāhān Tesām āmaranam bhiksā

Ye ca prāhur durātmāno: Pramādālasyajādyāni

Sarpān vyāghrān gajān simhān

ve vicinvanti sevakāh, dhunvantam api pārthivam. śilpavikramaśālinām nāśrayah pārthivam vinā. narendrān nopayānti ca, prāvaścittam vinirmitam. durārādhyā mahībhujah, khyāpitāni nijāni taih. drstvopāyair vasīkrtān

Da rede man, wo Früchte bringt das ausgesprochne Wort Und haftet, wie an weissem Zeug die Farbe, fort und fort. Da entgegnete Damanaka: O rede doch nicht also. Bedenke: Ein Unbedeutender gilt viel, wenn er in Fürstendienst sich stellt; Ein Grosser selbst gilt wenig nur, der fern von solchem Dienst sich hält.

> Ein Herrscher ist dem Manne wohlgeneigt, Der sich in seiner Nähe grade zeigt, Auch wenn er nicht geweiht ist, wenn er Wissen Und gute Herkunft lässt vermissen. Es pflegen ja Lianen, die Fürsten und die Frauen An das sich anzuklammern, was sie zur Seite schauen. Ein Diener, der von allem sorgsam Kenntnis nimmt, Was zornig einen Fürsten, was ihn gnädig stimmt, Erreicht gemach, ob jener auch sich sträubig zeigt, Dass er ihm auf den Rücken steigt.

Gelehrten, Dienstverständigen, Kunstfertigen und Helden bleibt Kein Anschluss, als ein Fürst, so auch den Männern, die der Ehrgeiz treibt. Wer von den Königen zurück sich zieht, Der muss zur Sühne Bettelbrot Die durch Geburt und sonst er mächtig sieht, Geniessen bis an seinen Tod.

> Ein schlechter Mensch behauptet wohl: Nicht leicht Wird, dass ein Fürst zufrieden ist, erreicht; Doch macht dies Wort nur seinen Unverstand, Und dass er schlaff und träge ist, bekannt.

Manch Mittel lässt in unsre Macht gelangen Die Elefanten, Löwen, Tiger, Schlangen;

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

Rājeti kiyatī mātrā Rājānam eva samśritya Vinā Malayam anyatra Dhavalāny ātapatrāņi Sadā mattāś ca nāgendrāḥ dhīmatām apramādinām. vidvān yāti parām gatim; candanam na prarohati. vājinas ca manoramāh prasanne sati bhūpatau.

Karaţaka āha: atha bhavān kim kartumanāh? So 'bravīt: adyāsmatsvāmī Pingalako bhīto bhītaparivāraś ca vartate. Tad enam gatvā bhayakāraṇam vijnāya sandhivigrahayānāsanasamśrayadvaidhībhāvānām ekatamena samvidhāsye. Karaṭaka āha: katham vetti bhavān yad bhayāviṣṭo

10 'yam svāmī? So 'bravīt: kim atra jneyam? Yata uktam ca:

Udīrito 'rthaḥ paśunāpi gṛhyate, Hayāś ca nāgāś ca vahanti coditāḥ. Anuktam apy ūhati paṇḍito janaḥ, Pareṅgitajñānaphalā hi buddhayaḥ.

15 Tathā ca Manuh:

5

Ākārair ingitair gatyā Netravaktravikārais ca ceştayā bhāşaņena ca lakşyate 'ntargatam manaḥ.

Tad adyainam bhayākulam prāpya svabuddhiprabhāveņa nirbhayam kṛtvā vaśīkṛtya ca nijām sācivyapadavīm samāsādayiṣyāmi. Karaṭaka āha:

20 anabhijño bhavān sevādharmasya, tat katham enam vasīkariṣyasi? Damanaka āha: yathaiva nu Pāṇḍavānām Virāṭanagarapravesakāle Dhaumya-

Drum denken kluge, rüstge Männer: 'Bloss Ein König! Traun die Arbeit ist nicht gross!'

Dass ein Gelehrter einem Fürsten sich anschliesst, dies allein verleiht

Ihm hohe Stellung, wie auch Sandel nur auf dem Vindhyaberg gedeiht.

Beständig brünstge Elefanten und weisse Sonnenschirme werden,

Besitzen wir des Königs Gnade, zuteil uns samt den schönsten Pferden.

Karataka sagte: Was gedenkst du also zu thun? Jener antwortete: Jetzt ist unser Herr Pingalaka in Angst samt seinem Gefolge. So will ich denn zu ihm gehen, den Anlass zu seiner Angst erforschen und diesen dann durch eins der bekannten sechs Mittel, Frieden, Krieg, Marschieren, Abwarten, Schutzbündnis und Zweizüngigkeit, beseitigen. Wieder sprach Karataka: Woher weisst du, dass der Herr von Furcht ergriffen ist? Damanaka entgegnete: Das ist doch nicht schwer zu erkennen. Man sagt ja:

Des ausgesprochnen Wortes Sinn wird auch vom Vieh erkannt:

Es ziehn, wenns anbefohlen ward, wie Ross, so Elefant.

Erschlossen wird, was keiner noch aussprach, von klugen Leuten;

Giebt doch Verstand die Fähigkeit, Geberden recht zu deuten.

Und Manu sagt:

Was einer in der Seele hegt, durch Wort und Aussehn giebt sichs kund, Durch Gang, Geberden, Regungen, und wie ihm Auge spielt und Mund.

Da ich nun den König vor Furcht ausser sich antreffe, so werde ich ihn durch die Macht meiner Einsicht von derselben befreien, ihn unter meine Leitung bringen und mir meine Ministerstelle wieder erwerben. Karataka sagte: Du bist doch mit den Vorschriften über Fürstendienst nicht bekannt; wie kannst du den Herrn leiten! Damanaka antwortete: So wie die Pandusöhne, als sie sich zum Dienst bei Viráta in

maharşikathitah sakalo 'py anujīvidharmo vijnāta iti:

Suvarnapuspitām prthvīm Śūraś ca krtavidyaś ca Sā sevā yā prabhuhitā Aśrayet pārthivam vidvāms 5 Yo na vetti gunan yasya Na hi tasmāt phalam tasya Dravyaprakrtihino 'pi Bhavaty ājīvanam tasmāt Api sthāņuvad āsīnah' 10 Na tv evānātmasampannād Sevakah svāminam dvesti Ātmānam kim sa na dvesti Yam āśritya na viśrāmam 15 So 'rkavan nrpatis tyajyah Rājamātari devyām ca Purohite pratihāre Jīveti prabruvan proktah

vicinvanti travo janah: yaś ca jānāti sevitum. grāhyā vākyaviśeşatah; taddvāreņaiva nānyathā. na tam seveta panditah, sukrstād ūsarād iva. sevyah sevyagunanvitah, phalam kālāntarād api. śusyan parigatah ksudhā vrttim iheta panditah. krpaņam paruşākşaram, sevyāsevyam na vetti yah? kşudhārtā yānti sevakāh, sadāpuşpaphalo 'pi san. kumāre mukhyamantriņi vartitavyam nrpe yathā. krtyam krtyavicakşanah

dessen Stadt begeben wollten, alle von dem grossen Weisen Dhaumya gegebenen Vorschriften für Dienende wussten, so auch ich. Höre:

Drei Männer sind es, die das Gold, die Blüte dieser Erde pflücken:

Wer dienen kann, wen Heldenmut und wen die Wissenschaften schmücken. Ein Sprichwort sagt, das wäre Dienst allein, Der Kluge gebe sich in diesem Sinn, Auf seines Herren Wohl bedacht zu sein; In einem andern nie, dem Fürsten hin.

> Der Kluge hüte sich, dass in den Dienst er geht Bei dem, der Trefflichkeit zu schätzen nicht versteht; Es bringt ihm keine Frucht, wie Früchte nicht ein Acker Mit salz'gem Boden trägt, und pflügt man ihn auch wacker.

Ist auch dem Fürsten nichts von dem, was Fürstenmacht bedingt, geblieben, Man diene dennoch ihm, wenn er Vorzüge, wie sie Diener lieben An einem Herrn, besitzt; von ihm erhält der Diener, wenn auch schon Inzwischen lange Zeit verstrich, den Lebensunterhalt zum Lohn.

Der Kluge sitze, wenn ihn mit Gewalt Und trockne lieber ein, als dass den Unter-Der Hunger anfasst, wie ein Stamm so still Vom Zügellosen er empfangen will. [halt

Ein Diener ist dem Herren abgeneigt,

Der gegen ihn sich grob und geizig zeigt;

Wie kommt es wohl, dass er nicht gegen sich entbrennt,

Da, wem man dienen soll, wem nicht, er nicht erkennt?

Wie man vor einem Arka-Baume flieht, Ob man auch immer ihn voll Blüte sieht Wenn Dienende, die Hunger leiden

Und zu ihm kommen, ihm sich anzuschliessen,

Und Frucht, so soll man einen Herrscher meiden, Bei ihm Erholung nicht geniessen.

Dem Diener sei des Königs Mutter, die Kön'gin und wer auf dem Thron Ihm folgt, der Kanzler und Hofpriester und Kämm'rer wie des Herrn Person. Wer, wohlbekannt mit seiner Pflicht. Wenn ihm Befehl erteilt wird, spricht:

Digitized by Google

Karoti nirvikalpam yah, Prabhuprasādajam vittam Vastrādyam vidadhāty ange, Antahpuracaraih sardham

5 Na kalatrair narendrasya, Sammato 'ham prabhor nityam Krcchreşv api na maryadam, Dvesidvesaparo nityam Yo naro naranāthasva.

Dyūtam yo Yamadūtābham 10 Paśyed daran vrthakaran, Yuddhakāle 'grago yah syāt Prabhor dvārāśrito harmve.

Karataka āha: atha bhavāms tatra gatvā kim tāvad vaksyati? 15 tāvad ucyatām. Damanaka āha:

Uttarād uttaram vākyam Suvṛṣṭiguṇasampannād

vadatām samprajāyate bījād bījam ivāparam.

sa bhaved rajavallabhah.

sa bhaved rajavallabhah.

sa bhaved rājavallabhah.

sa bhaved rājavallabhah.

sa bhaved rajavallabhah.

sa bhaved rājavallabhah.

sa bhaved rājavallabhah.

iti matvā vyatikramet

iştanam iştakarmakrt

hālām hālāhalopamām

sadā prsthānugah pure

yo mantram na samācaret,

supātre yo niyojayet,

Apāvasamdarśanajām vipattim Upāyasamdarśanajām ca siddhim Medhāvino nītigunaprayuktām Purah sphurantīm iva daršayanti.

Ekesām vāci śukavad

20

anyeşām hrdi mūkavat

Herr, lebe hoch! und unbedenklich thut, Was ihm obliegt, dem ist der König gut. Wer Würdigen das Geld zuwendet,

Das huldvoll ihm der König spendet, Geschenkte Kleider aber selbst anthut, Desgleichen Schmuck, dem ist der König

Tat

gut.

Von wem mit Haremsdienern nie Beratung wird gepflogen,

Auch mit des Königs Frauen nicht, dem ist der Herr gewogen.

Gewogen ist der König dem, der auch in Nöten redlich bleibt, Weil der Gedanke: 'Ehre ward mir stets vom Herrn' dazu ihn treibt.

Wer seines Herren Feinde hasst und auf den Vorteil derer sinnt,

Die jener gern hat, sicherlich, der Mann des Herren Gunst gewinnt. [Schein Wem Würfelspiel als Bote aus dem Reich Ein Rauschtrank und als blosser Trug und Des Todes vorkommt, stärkstem Gifte gleich Ein Weib, der wird des Königs Liebling sein.

Der Mann gewinnt des Königs Gunst, der ihm vorangeht in der Schlacht, Der in der Stadt ihm folgt und im Palaste seine Thür bewacht.

Karataka sagte: Was wirst du denn sagen, wenn du zu ihm gekommen bist? Teile mirs doch mit. Ihm antwortete Damanaka:

Wenn man mit einem spricht, dann giebt ein Wort das andre. So entspringt Aus Samen andrer Samen auch, wenn reichlich Regen ihn durchdringt. Ob man verkehrte Mittel wählt, ob gute, dadurch wird bedingt, Wie Weise lehren, dass ein Werk uns fehlschlägt oder wohlgelingt; So hängt denn mit der Anwendung der Lebensweisheit eng zusammen Der Ausgang unsrer Thätigkeit und scheint daraus hervorzuslammen. Man lobt um das die einen, was sie sagen Ganz ohne Hehl, als sprächen Papagei'n; Hrdi vāci tathānyeşām

valgu valganti süktayah.

Na cāham aprāptakālam vaksye. Ākarņitam mayā nītisāram pituh pūrvam utsangam hi nisevatā.

Aprāptakālam vacanam

Labhate buddhyavajñānam 5

Karataka aha:

Durārādhyā hi rājānah Vyālākīrņāh, suvişamāh,

Tathā ca:

Bhoginah kañcukāvistāh 10 Sudustā mantrasādhyāś ca Durāroham padam rājňām Svalpenāpy apakāreņa Durārādhyāh śriyo rājňām

Tisthanty apa ivadhare

15 Damanaka āha: satyam etat. Yasya yasya hi yo bhavas

Brhaspatir api bruvan apamānam ca puşkalam.

parvatā iva sarvadā: kathinā, duḥkhasevitāh.

kuțilăh krūraceștităh rājānah pannagā iva. sarvalokanamaskrtam brāhmanyam iva duşyati. durāpā dusparigrahāh ciram ātmani samsthitāh.

Param kimtu:

tasya tasya hi tam narah

Am Wort der andern, was sie in sich tragen, Dem sie wie Stumme Ausdruck nicht verleihn; Noch andere um das, was uns ihr Mund

Mitteilt, und was verbirgt ihr Herzensgrund: Was gutem Wort zum Lobe auch gereicht, Es hüpft zu seinem Ziel gewandt und leicht.

Ich werde auch nicht zu einer ungeeigneten Zeit reden. Die wichtigsten Lehren der Lebensweisheit habe ich schon gehört, als ich noch auf meines Vaters Schösse sass.

Wär's auch Brihaspati, aus dessen Munde Ein Wort man hört zu ungelegner Stunde,

Man würde herzlich ihn verachten Und als beschränkten Kopf betrachten.

### Karataka sagte:

Mit Fürsten wie mit Bergen kommt man stets nur schwer Zurecht: um beide drängen sich die Bösen her, Unebenheiten nimmt man viel an beiden wahr Und hart sind beide und umringt von Schlangenschar. Es gleichen sich die Kön'ge und die Schlangen: Genusssucht hält sie beide ja befangen, Sie beide sind bepanzert, schlecht und hegen Grausamen Sinn und gehn auf krummen Wegen, Und Herr von beiden wird man durch das Wort, Durch Zaubersprüche hier und durch Ratschläge dort. Wie schwer, dass man zur Königswürde steigt, Vor der in Ehrfurcht alle Welt sich neigt! Wie auch das Priestertum wird sie mit Schmach bedeckt, Wenn selbst geringe Sünde sie befleckt. Des Fürsten Glück, von seinem Volk getragen, Ist schwer zu wahren, schwer schon zu erjagen; Doch dauert's, wurde nur sein Herz geweiht, Wie Wasser im Behälter, lange Zeit.

Damanaka entgegnete: Das ist ganz richtig. Bedenke aber auch das Folgende:

Anupraviśya medhāvī Bhartuś cintānuvartitvam Rākṣasāś cāpi gṛhyante Saruṣi nṛpe stutivacanam Taddānasya ca śamsā

5

kşipram ātmavaśam nayet.
suvrttam cānujīvinām,
nityam chandānuvartibhih.
tadabhimate prema taddvişi dveşah
amantratantram vaśīkaranam.

Karataka āha: yady evam abhimatam tarhi śivās te panthānah santu. Tathābhilaṣitam anuṣṭhīyatām iti. Damanako 'pi Karaṭakam praṇamya Pingalakābhimukham pratasthe. Āgacchantam Damanakam ālokya Pingalako dvāḥstham abravīt: apasāryatām vetralatā. Ayam asmākam cirantano mantriputrah samāgatah. Tat praveśyatām dvitīyamaṇḍalavartī yathārthavādī ca. Athopadiṣṭe Damanakaḥ Pingalakam praṇamya prāptānujña upaviṣṭaḥ. Sa tu tasya nakhakuliśālamkṛtam dakṣiṇapāṇim upari dattvā mānapuraḥsaram uvāca: api śivam bhavataḥ? Kasmāc cirād dṛṣṭo 'si? Damanaka āha: na kimcid devapādānām asmābhiḥ prayojanam. Tathāpi prāptatā kālam vaktavyam yata uttamamadhyamādhamaih sarvair api rājñām prayojanam. Uktam ca:

Dantasya nişkoşanakena nityam Karnasya kandüyanakena vāpi

Der Kluge bringt es rasch dahin, dass einen andern Mann er lenkt, Indem er in sein Herz sich schleicht, je nach der Art, wie jener denkt. Der Diener gut Betragen ist, dass sie dem Herrn zu Willen sind; Wer ihnen stets nach Wunsche thut, Unholde selbst für sich gewinnt.

Wenn man dem Herrn, der zürnt, ein Loblied singt,
Dem Liebe, den er liebt, entgegenbringt,
Dem aber Hass, den er auch hasst, beweist
Und ihn um seine milden Hände preist: —
Beherrschen kann man ihn durch solch Verfahren
Und sich Beschwörungswort und Zauberspruch ersparen.

Karataka sagte: Wenn dies deine Meinung ist, wohlan, so mögen deine Wege günstig sein. Möge geschehen, wonach du Verlangen trägst. Damanaka verneigte sich vor Karataka und machte sich dann auf den Weg zu Pingalaka. Als dieser ihn kommen sah, sprach er zu seinem Thürhüter: Entferne den Bambusstab. Da kommt unser alter Ministersohn; lass ihn ein, dass er sich dem zweiten Kreise anschliesse und sein Anliegen ausspreche. Damanaka verneigte sich vor Pingalaka und setzte sich nach erhaltener Erlaubnis auf die angewiesene Stelle. Der Löwe reichte ihm seine mit Krallen, die Donnerkeilen glichen, versehene Rechte, begrüsste ihn ehrenvoll und sprach: Geht es dir auch wohl? Warum hast du dich so lange nicht sehen lassen? Damanaka antwortete: Der Herr bedarf meiner ganz und gar nicht. Trotzdem muss ich sagen, was die Umstände erfordern, da der König alle seine Untergebenen, mögen sie eine hohe, eine mittlere oder eine niedrige Stellung haben, gebrauchen kann. Man sagt ja:

Sogar ein Grashalm kann dem König nützlich sein, Mit dem er, wenn es juckt, das Ohr sich schabt Und stochernd seine Zähne sich hält rein; Trnena kārvam bhavatīśvarānām, Kim anga vāgghastavatā nareņa?

Tathā vayam devapādānām anvayāgatā bhrtyā āpatsv api prsthagāmino yady api syam adhikaram na labhamahe tathapi deyapadanam etad yuktam 5 na bhavati. Uktam ca:

Sthāneşv eva niyoktavyā

Na hi cūdāmanih pāde

bhrtyāś cābharaņāni ca, prabhavāmīti badhyate.

Yatah:

Anabhijňo gunānām yo

na bhrtyair anugamyate kramāyāto 'pi bhūpatih.

Dhanādhyo 'pi kulīno 'pi 10

Uktam ca:

Asamaih samiyamanah Dhuri yo na yujyamānas samaiś ca parihīyamānasatkārah tribhir arthapatim tyajati bhrtyah.

Yac cavivekitaya raja bhrtyan uttamapadayogyan hinadhamasthane niyo-15 jayati na te tatraiva tişthanti sa bhūpater doşo na teşām. Uktam ca:

> Kanakabhūsanasamgrahanocito Yadi manis trapuni pratibadhyate, Na sa virauti na capi sa sobhate, Bhavati yojayitur vacanīyatā.

20

Yac ca svāmy evam vadati: cirād drsyase, tad api srūyatām:

Savyadakşinayor yatra

viśeso nopalabhyate,

Wie nützt ihm erst ein Mensch, mit Wort und Hand begabt! Wir sind, o Herr, deine angestammten Diener und bleiben dir auch im Unglück treu. Dass wir trotzdem nicht in unser Amt eingesetzt werden, das passt sich nicht für dich. Heisst es doch:

Man soll an ihren richt'gen Platz Kleinodien und Diener rücken Und nicht, weil man des Macht besitzt, den Fuss mit Stirnjuwelen schmücken.

> Nicht schliesst ein Diener gern sich einem König an, Der Tugenden nicht schätzen kann,

Und sei er reich an Geld, aus edelem Geschlecht,

Und sitze er auf seinem Thron mit Recht.

Dass solchen, die er übertrifft, ein Diener bloss wird gleichgeschätzt,

Dass gegen seinesgleichen er an Ehren wird zurückgesetzt,

Dass man ihm nicht den höchsten Platz bewilligt: diese Gründe treiben

Den Diener dazu, länger nicht bei einem reichen Herrn zu bleiben.

Wenn nun ein König, weil er urteilslos ist, Diener, die des höchsten Platzes wert sind, an den allerniedrigsten setzt, und diese dort nicht bleiben, so ist das seine Schuld, nicht die Schuld der Diener. Heisst es doch:

> Ein Edelstein, den man in blosses Zinn gefasst, Und der durch seine Schönheit doch in Goldschmuck passt, Er klingt nicht, strahlt nicht, doch er rügt

Die Hand, die ungehörig ihn hat eingefügt.

Du sagst, o Herr, ich hätte mich lange nicht sehen lassen. Darüber höre Folgendes: Bleibt da, wo zwischen rechts und links sich merken lässt kein Unterschied,

Kas tatra ksanam apy āryo Kāce manir manau kāco Na teşām samnidhau bhrtyo Yatra svāmī nirvišeşam Tatrodyamasamarthānām 5 Na vinā pārthivo bhrtyair Teşām ca vyavahāro 'yam Bhṛtyair vinā svayam rājā Mayūkhair iva dīptāmsus Araih samdhāryate nābhir 10 Svāmisevakayor evam Śirasā vidhṛtā nityam Keśā api virajyante, Rājā tuşto 'pi bhrtyānām Te tu sammanamatrena 15 Evam jñātvā narendrena Kulīnāh śauryasamyuktāh Yasmin krtyam samāvešva Asyate, sevakah sa syāt 20 Yah krtvā sukrtam rājno Lajjayā vakti no kimcit

vidvamānagatir vaset? yeşam buddhih pravartate, nāmamātro 'pi tişthati. samam bhrtyesu vartate, utsāhah parihīvate. na bhrtyah parthivam vina, parasparanibandhanah. lokānugrahakāry api tejasvy api na śobhate. nābhau cārāh pratisthitāh, vṛtticakram pravartate. tathā snehena pālitāh nihsnehāh kim na sevakāh? arthamātram prayacchati, prānair apy upakurvate. bhrtyāh kāryā vicakşaņāh śakta bhaktah kramagatah. nirviśankena cetasā kalatram iva cāparam. duşkaram hitam uttamam tena rājā sahāyavān.

Ein Wackrer einen Augenblick, der sonst noch einen Ausweg sieht? Die Edelstein für Glas ansehen, desgleichen Glas für Edelstein, Wer möchte, ist er auch nur Diener dem Namen nach, bei solchen sein! Wo ohne Unterschied der Herr der gleiche ist den Dienern allen, Da muss den Arbeitsfähigen die Lust zur Thätigkeit entfallen. Ein Fürst ist ohne Diener nicht, und diese sind nicht ohne ihn; Die Namen lehren's schon, die sich auf Wechselseitigkeit beziehn.

Dem König ohne Diener fehlt der Glanz, Auch wenn er viel zum Wohl des Volkes thut; Er gleicht der Sonne ohne Strahlenkranz, Die auch nicht glänzt trotz aller ihrer Glut. Die Nabe tragen wohl am Rad die Speichen, Doch müssen sie sich selbst auf diese stützen; So sollen Herr und Diener, die im gleichen Verhältnis stehen, auch einander nützen.

Selbst Haar, das immer auf dem Haupt getragen Und liebevoll gepflegt wird, es verwandelt Zuletzt die Farbe: ach! was soll man sagen Von Dienern, wenn man lieblos sie behandelt!

Auch wenn der Fürst zufrieden ist, von ihm wird Dienern nichts gegeben Als nur die Ehre; sie jedoch vergelten Ehre mit dem Leben. Ein Fürst, der dies erkannte, wähle zu Dienern Kluge, Treue aus, Die guter Herkunft, stark und mutig und angestammt sind seinem Haus. Wie eine zweite Gattin ist ein Diener dann, wenn mit Behagen Und sorgenfrei wir ruhn, nachdem ihm ein Geschäft ward übertragen. Der ist Gefährte seines Herrn, der sich zu reden nicht erdreistet Aus Scham, hat er den grössten Dienst, der schwer und heilsam ist, geleistet.

Yo 'nāhūtah samabhyeti, Prstah satvam mitam brūte. Anādisto 'pi bhūpasya Yatate tasya nāśāya, Tādito 'pi durukto 'pi 5 Yo na cintayate pāpain, Na kşudhā pidyate yas tu Na ca śītātapādyaiś ca, Śrutvā samgrāmikim vārttām Prasannasyo bhaved yas tu, 10 Sīmā vṛddhim samāvāti Niyogasamsthite yasmin, Sīmā samkocam āyāti Sthite yasmin, sa tu tyājyo

dvāri tişthati sarvadā, sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. dṛṣṭvā hānikaram ca yaḥ sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. daṇḍito 'pi mahībhujā sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. nidrayā na kadācana sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. bhaviṣyām svāminam prati sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. śuklapakṣa ivodurāṭ sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. vahnau carma ivāhitam bhṛtyo rājyam samīhatā.

15 Tathā śrgālo 'yam iti manyamānena mamopari svāminā yady avajñā krivate tad apy ayuktam. Uktam ca yatah:

Kauśeyam kṛmijam, suvarnam upalād, Pankāt tāmarasam, śasānka udadher, Kāṣṭhād agnir, aheh phanād api manir,

verachtet, so ist auch dies unafigemessen. Es heisst ja:

dūrvāpi goromatah, indīvaram gomayāt, gopittato rocanā:

Wer ungerufen ankommt, immerdar Am Thore steht und kurz und wahr Antwortet, wenn man es begehrt, Der Mann ist Fürstendienstes wert.

Ein würd'ger Fürstendiener ist, wer, wenn dem Herren Schaden droht, Ihn eifrig abzuwenden strebt, auch wenn man es ihm nicht gebot. Ein würd'ger Fürstendiener ist, wem Rachepläne bleiben fern, Auch wenn er ausgescholten ward, gestraft, geschlagen von dem Herrn. Ein würd'ger Fürstendiener ist, wem Hunger nicht, noch Müdigkeit Als Qual erscheint, noch Kälte auch, nicht Hitze, auch nicht andres Leid. Ein würd'ger Fürstendiener ist, wer, wenn er hörte, dass man spricht Von nahem Krieg, vor seinem Herrn sich zeigt mit frohem Angesicht. Durch wen, wenn er im Amte steht, das Reich sich wie der Mond vermehrt In eines Monats lichtem Teil, der Mann ist Fürstendienstes wert. Durch wen, wenn er im Amte steht, die Grenzen Minderung erleiden, Wie Fell am Feuer einschrumpft, den soll, wer nach Herrschaft trachtet, meiden. Wenn überdies der Herr denkt, ich wäre ja nur ein Schakal, und mich deshalb

Von einem Wurme rührt die Seide her, Von einem Stein das Gold, der Mond vom Meer, Vom Schlamm der Lotus, Durvagras entsteht Aus Haaren einer Kuh, aus Schlangenhaube geht Der Edelstein hervor, das Feuer flammt Aus Holz heraus, die Wasserrose stammt Vom Unrat ab der Kuh, von deren Galle Die Salbe Rotschana: wie diese alle, So rühmt man Tugendreiche, weil ans Licht Prākāśyam svagunodayena gunino gacchanti, kim janmanā?

Mūşikā grhajātāpi hantavyā sāpakāriņī,

Upapradānair mārjāro hitakrt prārthyate janaih.

Erandabhindarkanalaih prabhūtair api samcitaih

Dārukṛtyam yathā nāsti, tathaivājňaih prayojanam. Kim bhaktenāsamarthena, kim saktenāpakāriņā?

5

Bhaktam saktam ca mām viddhi, nāvajňātum tvam arhasi.

Pingalaka āha: bhavatv evam tāvat. Asamarthah samartho vā cirantanas tvam asmākam mantriputras, tad viśrabdham brūhi yatkimcid vaktu10 manāh. Damanaka āha: deva, vijnāpyam kimcid asti. Pingalaka āha: tan nivedayābhipretam. So 'bravīt:

Api svalpataram kāryam yad bhavet pṛthivīpateḥ, Tan na vācyam sabhāmadhye, provācedam Bṛhaspatiḥ.

Tad aikāntike madvijnāpyam avadhārayantu devapādāh. Yatah

Satkarno bhidyate mantras, catuşkarno na bhidyate, Tasmāt sarvaprayatnena şatkarnam varjayet sudhīh.

Atha Pingalakābhiprāyajāā vyāghradvīpivrkapurahsarāh sarve 'pi tad vacah samākarnya samsadi tatksanād eva dūrībhūtāh. Tataś ca Damanaka āha: udakagrahanārtham pravṛttasya svāminah kim iha nivṛtyāva-

Ihr Vorzug tritt, und fragt nach ihrer Herkunft nicht. [macht, Zu töten ist, als schädlich, eine Maus, Und ob sie auch geboren ist im Haus; Wird sie wo anders her ins Haus gebracht.

Durch Reiser wird kein Holz ersetzt, und mag man sie in Menge schichten;

So steht es mit den Diensten auch, die Unverständige verrichten.

Was nützt ein treuer Diener wohl, ist er nicht fähig für Geschäfte?

Was einer, der dir schaden will, besitzt er Gaben auch und Kräfte?

Ich aber bin dir zugethan, und Kräfte sind mir eigen;

Darum, Gebieter, darfst du mir Verachtung nicht erzeigen.

Pingalaka sagte: Lass es nur gut sein. Magst du unfähig oder fähig sein, du bist doch unser alter Ministersohn. Darum sage getrost, was du zu sagen wünschest. Damanaka erwiderte: Herr, ich habe dir etwas mitzuteilen. Pingalaka sprach: So sage an, was du auf dem Herzen hast. Doch jener entgegnete:

Brihaspati besiehlt: Man bringe Die auf den Fürsten sich beziehn,

Auch nicht die allerkleinsten Dinge, In Gegenwart des Hofs vor ihn.

Darum wolle der Herr unter vier Augen hören, was ich ihm mitzuteilen habe. Heisst es doch:

Was vor sechs Ohren man beriet, das wird verraten; nicht verloren Geht das Geheimnis dann, wenn nur beraten wurde vor vier Ohren; Ein Kluger soll aus diesem Grund sich davor hüten ernst und fest, Dass er, wenn Rat gehalten wird, sechs Ohren Anteil nehmen lässt.

Darauf zogen sich sämtliche Tiere, Tiger, Leopard und Wolf an der Spitze, nachdem sie dieses Wort des Schakals in der Versammlung gehört hatten, da sie den Willen des Königs erkannten, sofort weit zurück. Als dies geschehen war, sprach Damanaka: Der Herr hatte sich doch zum Trinken aufgemacht; warum ist er denn umgekehrt

sthānam? Pingalaka āha savilakṣasmitam: na kimcid api. So 'bravīt: deva, yady anākhyeyam tat tiṣṭhatu. Uktam ca:

Dāreşu kimcit svajaneşu kimcid Gopyam vayasyeşu suteşu kimcit; Yuktam na vā yuktam idam vicintya Vaded vipaścin mahato 'nurodhāt.

5

10

Tac chrutvā Pingalakas cintayāmāsa: yogyo 'yanı drsyate. Tat kathayāmy etasyāgra ātmano 'bhiprāyam. Uktam ca:

Svāmini guņāntarajne guņavati bhrtye 'nuvartini kalatre Mitre cānupacarye nivedya duḥkham sukhībhavati.

Bho Damanaka śṛṇoṣi śabdam dūrān mahāntam? So 'bravīt: svāmiñ śṛṇomi. Tat kim? Pingalaka āha: bhadrāham asmād vanād gantum icchāmi. Damanaka āha: kasmāt? Pingalaka āha: yato 'dyāsmadvane kimapy apūrvam sattvam praviṣṭam yasyāyam mahāśabdah śrūyate. Tasya ca 5 śabdānurūpeṇa parākrameṇa bhavitavyam iti. Damanaka āha: yat svāmī śabdamātrād api bhayam upagatas tad apy ayuktam. Uktam ca:

Ambhasā bhidyate setus, tathā mantro 'py arakṣitaḥ, Paiśunyād bhidyate sneho, vācā bhidyeta kātaraḥ.

Tan na yuktam svāminah pūrvopārjitam vanam tyaktum. Yato bherī-20 veņuvīņāmrdangapaṭahaśankhakāhalādibhedena śabdā anekavidhā bhavanti, tan na kevalāc chabdamātrād api bhetavyam. Uktam ca:

und hier stehen geblieben? Mit verlegenem Lächeln antwortete Pingalaka: Das geschah ohne besondere Veranlassung. Jener sagte: Wenn der Herr es nicht sagen mag, so brechen wir ab damit. Es heisst ja:

Dies muss man vor der Frau und das vor Söhnen als Geheimnis wahren, Dies dürfen Angehörige und jenes Freunde nicht erfahren; Beherz'gen mag der Kluge wohl, dass er mit grosser Vorsicht spricht Und erst, nachdem er überlegt, ob es sich schicke oder nicht.

Als Pingalaka dies gehört hatte, dachte er: Dies scheint die passende Person zu sein. So will ich ihm denn mein Vorhaben eröffnen. Sagt man doch: Wer einem Freund, den schlichter Sinn regiert, Gehorcht, und einem Herrn, der Tüchtigkeit Und einem Diener, den die Tugend ziert, Zu würd'gen weiss, das Leid, das ihn bedrückt, Und einer Gattin, die ihm jederzeit Vertraute, der wird fröhlich und beglückt.

He, Damanaka, hörst du das laute Gebrüll in der Ferne? Dieser antwortete: Ich höre es, Herr. Warum fragst du darnach? Pingalaka sagte: Lieber, ich will mich aus diesem Walde hinwegbegeben. Weshalb? fragte Damanaka. Pingalaka antwortete: Weil jetzt ein gewaltiges Tier in unsern Wald gekommen ist, von dem jenes laute Gebrüll ausgeht. Seine Kraft muss seinem Gebrüll entsprechen. Da sagte Damanaka: Du fürchtest dich vor einem blossen Ton, aber das ist nicht recht. Man sagt ja:

Heimtücke macht, dass Liebe, Wasser, dass Damm und Deich zusammenbricht; So wirkt Ausplaudern auf Beratung, so Worte auf den feigen Wicht.

Darum ist es nicht recht, dass der Herr den von seinen Vorsahren erworbenen Wald verlässt. Giebt es doch mannigfache Töne: der Pauke, der Flöte, der Laute, der verschiedenen Trommeln, der Muschel, der Posaune und andere. Darum muss man

Atyutkate ca raudre ca Dhairyam prāpte mahīnāthe, Darśitabhaye 'pi dhātari

na sa yāti parābhavam. dhairyadhvamso bhaven na dhīrāņām; nitarām evoddhatah Sindhuh.

śatrau yasya na hiyate

Šositasarasi nidāghe 5 Tathā ca:

Yasya na vipadi vişādah Tam bhuvanatrayatilakam Tathā ca:

sampadi harşo rane na bhīrutvam, janayati jananī sutam viralam.

Śaktivaikalyanamrasya

niḥsāratvāl laghīyasaḥ tṛṇasya ca samā gatiḥ.

10 Janmino mānahīnasya

Api ca:
Anyapratāpam āsādya yo dṛḍhatvan na gacchati,

Anyapratāpam āsādya Jatujābharaņasyeva

Jatujābharaņasyeva rūpeņāpi hi tasya kim? Tad evam jňātvā svāminā dhairyāvastambhah kāryah. Na sabdamātrād

15 bhetavyam. Uktam ca:

Pūrvam eva mayā jñātam Anupraviśya vijñātam pūrņam etad dhi medasā, yāvac carma ca dāru ca.

Pingalaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Kaścic chrgalah ksutksamakantha itas tatah paribhraman vane sainya-20 dvayasamgramabhumim apaśyat. Tasyam ca dundubheh patitasya vayuvaśad vallīśakhagrair hanyamanasya śabdam aśrnot. Atha ksubhitahrdayaś cintayamasa: aho vinasto 'smi. Tad yavan nasya proccaritaśabdasya drsti-

sich nicht vor einem blossen Tone fürchten. Es heisst ja auch:

Wer sich die Festigkeit bewahrt, Wenn ihm ein König naht als Feind, Der furchtbar und von grosser Kraft er-Dem bleibt Demütigung erspart. [scheint,

Auch wenn Gefahren ihnen zeigt der Schöpfer, nicht entweicht der Mut Beherzten; dann schwillt hoch das Meer, wenn Teiche ausdörrt Sommerglut. Wer nicht im Unglück zagt, nicht jubelt im Glück, nicht feig ist in der Schlacht, — Nicht oft hat eine Mutter solchen, der Erde Schmuck, zur Welt gebracht.

Ein Mensch, ist er der Ehre bloss, Hat mit dem Grashalm gleiches Los: Sie beugen sich, denn kräftig sind sie nicht, Und haben als gehaltlos kein Gewicht.

Wer dann sich nicht als fest erweist, wenn fremder Machtglanz ihn erreicht, Was nützt wohl schönes Aussehn ihm, da einem Schmuck von Lack er gleicht! Das muss der Herr bedenken und fest bleiben. Nicht darf man sich vor einem

blossen Tone fürchten. Es heisst ja: [schaut, Ich wähnte erst, als dies ich fand, Nun drang ich ein, nun wird von mir ge-Es wäre Fett darin bis an den Rand; Dass nichts es ist als Holz und Haut.

Pingalaka fragte: Wie war das? Jener sprach:

Zweite Erzählung.

Ein Schakal, dessen Kehle von Hunger abgezehrt war, sah, hier und dort umherschweifend, im Walde die Stätte, wo zwei feindliche Heere gestritten hatten, und vernahm dort den Ton einer auf den Boden gefallenen Pauke, die durch windbewegte Zweigspitzen des Gesträuches getroffen wurde. Da geriet er in Angst und dachte: O weh, ich bin verloren! So will ich mich denn davon machen, noch ehe dieses Wesen,

gocare gacchāmi tāvad vrajāmi. Athavā naitad yujyate sahasaiva pitr-paitāmaham vanam tyaktum. Uktam ca:

Bhaye vā yadi vā harse samprāpte yo vimaršayet, Kṛtyam na kurute vegān, na sa samtāpam āpnuyāt.

Tat tāvaj jānāmi kasyāyam śabdah. Dhairyam ālambya vimaršayan yāvan mandam mandam gacchati tāvad dundubhim apašyat. Sa ca tam parijūāya samīpam gatvā svayam eva kautukād atādayat. Bhūyaś ca harṣād acintayat: aho cirād etad asmākam mahad bhojanam āpatitam. Tan nūnam prabhūtamāmsamedo'sṛgbhih paripūritam bhaviṣyati. Tatah paruṣacarmāvagunṭhitam tat kathamapi vidāryaikadeśe chidram kṛtvā samhṛṣṭamanā madhye praviṣṭah. Param carmavidārato damṣṭrābhangah samajani. Atha nirāsībhūtas tad dāruśeṣam avalokya ślokam enam apaṭhat: pūrvam eva mayā jūātam iti.

Tato na śabdamātrād bhetavyam. Pingalaka āha: bhoh paśyāyam mama sarvo 'pi parigraho bhayavyākulitacittaḥ palāyitum icchati. Tat tatham aham dhairyāvaṣṭambham karomi? So 'bravīt: svāmin, naiteṣām eṣa doṣo yataḥ svāmisadṛśā eva bhavanti bhṛtyāḥ. Uktam ca:

Aśvah śastram sāstram vīņā vāņī naras ca nārī ca Purusavisesam prāptā bhavantv avogvās ca vogvās ca.

Tat paurusāvastambham krtvā tvam tāvad atraiva pratipālaya yāvad 20 aham etacchabdasvarūpam jňātvāgacchāmi. Tatah paścād yathocitam kāryam

das den Ton hören lässt, mich gewahrte. Indes, es ist nicht recht, den Wald meiner Vorfahren übereilt zu verlassen. Sagt man doch:

Wer immer überlegt, mag er in Angst sein, oder auch sich freuen, Und nichts in Übereilung thut, der hat nachher nichts zu bereuen.

Darum will ich erst erforschen, wessen dieser Ton ist. Während er nun, sich ermannend und beobachtend, ganz langsam näher ging, erblickte er die Pauke. Als er erkannt hatte, was es war, trat er dicht heran und schlug aus Neugier selbst auf sie los; ferner dachte er freudig: Ei, da fällt mir ja endlich einmal reichliche Nahrung zu! Denn sicher wird doch dies Ding mit vielem Fleisch, Fett und Blut angefüllt sein. Mit vieler Mühe zerriss er das harte Fell, das die Pauke bedeckte, an einer Stelle, machte ein Loch und begab sich erfreut mitten in die Pauke hinein. Freilich hatte er sich beim Zerreissen des Felles einen Zahn abgebrochen. Er war ganz verzweifelt, als er sah, dass die Pauke sonst nur noch aus Holz bestand, und brach in die Worte aus: [schaut, Ich wähnte erst, als dies ich fand, Nun drang ich ein, nun wird von mir ge-Es wäre Fett darin bis an den Rand; Dass nichts es ist als Holz und Haut.

Man soll sich also nicht vor einem blossen Tone fürchten. Pingalaka sprach: Sieh, auch meine ganze Umgebung ist vor Furcht ausser sich und wünscht zu fliehen; wie kann ich dabei selbst fest bleiben? Der Schakal antwortete: Herr, das ist nicht die Schuld deiner Umgebung; denn wie die Herren, so sind auch die Diener. Heisst es doch:

Ob tauglich sind, ob nicht, das kommt bei Rede, Leier, Weib und Mann,

Bei Lehre, Waffe, Ross auf ihn, dem sie zuteil geworden, an.

So ermanne dich denn und warte hier ab, bis ich wiedergekommen bin, nachdem ich untersuchte, welche Bewandnis es mit jenem Tone hat. Dann magst du thun, was den Umständen angemessen ist. Pingalaka sprach: Wie! Du wagst es, dorthin zu

iti. Pingalaka āha: kim tatra bhavān gantum utsahate? Sa āha: kim svāmyādeśāt sadbhṛtyasya kṛtyākṛtyam asti? Uktam ca:

Svāmyādeśāt subhrtyasya na bhīh samjāyate kvacit, Praviśen mukham āheyam dustaram vā mahārnavam.

5 Tathā ca:

15

20

Svāmyādistas tu yo bhrtyah samam visamam eva ca Manyate, na sa samdhāryo bhūbhujā bhūtim icchatā.

Pingalaka āha: bhadra, yady evam tad gaccha, śivās te panthānah santv iti. Damanako 'pi tam pranamya Samjīvakaśabdānusārī pratasthe. Atha 10 Damanake gate bhayavyākulamanāh Pingalakaś cintayāmāsa: aho na śobhanam kṛtam mayā, yat tasya viśvāsam gatvātmābhiprāyo niveditah. Kadācid Damanako 'yam ubhayavetano bhūtvā mamopari duṣṭabuddhiḥ syād bhrastādhikāratvāt. Uktam ca:

Ye bhavanti mahīpasya sammānitavimānitāḥ, Yatante tasya nāśāya kulīnā api sarvadā.

Tat tāvad asya cikīrsitam vettum anyat sthānāntaram gatvā pratipālayāmi. Kadācid Damanakas tam ādāva mām vyāpādavitum icchati. Uktam ca:

Na vadhyante hy aviśvastā
Viśvastās tv eva vadhyante
Mahāmatir api prājňo
Viśvāsāt tridaśendrena

balibhir durbalā api,
balino durbalair api.
na viśvāsam vrajed ripau;
Diter garbho vidāritah.

gehen? Jener antwortete: Giebt es denn, wenn der Herr einen Befehl erteilt hat, für einen guten Diener noch eine Wahl, ihn auszuführen oder nicht? Es heisst ja: Den guten Diener niemals Furcht ereilt, Erwürde selbst in Schlangenrachen springen, Hat einen Auftrag ihm sein Herr erteilt; Ins Meer sogar, das Schiffe schwer durch-

Will noch, wenn ihm ein Auftrag ward, ein Diener überlegen, [dringen

Ob leicht er sei, ob schwer, den soll ein Herrscher nimmer hegen.

Da sagte Pingalaka: Lieber, wenn du also meinst, so geh; glücklich mögen deine Pfade sein. Damanaka verneigte sich vor ihm und machte sich auf, dem Gebrüll Sandschivaka's nachzugehen. Als nun Damanaka gegangen war, dachte Pingalaka bei sich, ausser sich vor Furcht: O weh, ich habe nicht wohl daran gethan, dass ich ihm Vertrauen schenkte und meine Absicht eröffnete! Es kann leicht geschehen, dass Damanaka von beiden Parteien Sold nimmt und gegen mich schlecht handelt, da er von seinem Amt gesetzt ward. Man sagt ja:

Von Männern, die ein Fürst zuvor in Ehren hielt und dann verachtet, Wird, sind sie auch aus gutem Haus, nach seinem Sturze stets getrachtet.

So will ich mich denn, um sein Vorhaben zu erkunden, an einen andern Ort begeben und ihn da erwarten. Vielleicht will Damanaka, nachdem er jenen mitgebracht hat, mich töten. Man sagt ja:

Die Starken können Schwache selbst, wenn diese misstraun, nicht besiegen; Sie müssen aber, wenn sie traun, sogar den Schwachen rasch erliegen. Vertrauen schenke seinem Feind auch nicht ein hochverständger Mann; Zerstückt hat Diti's Leibesfrucht Indra, der ihr Vertraun gewann. Also überlegend, begab sich Pingalaka nach einem andern Orte und blieb daselbst

Evam sampradhārya sthānāntaram gatvā Damanakam avalokayan nekākī tasthau. Damanako 'pi Samjīvakasakāśam gatvā vṛṣabho 'yam iti parijnāya hṛṣṭamanā vyacintayat: aho śobhanam āpatitam! Anenaitasya sandhivigrahadvāreṇa mama Pingalako vaśyo bhaviṣyatīti. Uktam ca:

Na kaulīnyān na sauhārdān Mantriņām, yāvad āptam na Sadaivāpadgato rājā Ata eva hi vānchanti

Ata eva hi vanchanti Yatha necchati nirogah

10 Tathāpadrahito rājā

nrpo vākye pravartate vyasanam šoka eva ca. bhogyo bhavati mantriņām, mantriņah sāpadam nrpam.

kadācit sucikitsakam, sacivam nābhivānchati.

Evam vicintayan Pingalakābhimukhah pratasthe. Pingalako 'pi tam āyāntam utprekṣya svākāram gūhamāno yathāpūrvam avasthitah. Damanako 'pi Pingalakasakāśam gatvā pranamyopaviṣṭah. Pingalaka āha: kim dṛṣṭam bhavatā tat sattvam? Damanaka āha: dṛṣṭam svāmiprasādāt. Pingalako 'py āha: satyam dṛṣṭam bhaviṣyati? Damanaka āha: kim svāmipādānām agre 'satyam vijnāpyate? Uktam ca:

Api svalpam asatyam yaḥ Devānām ca, vinasyeta

Tathā ca:

20 Sarvadevamayo rājā Tasmāt tam eva seveta Sarvadevamayasyāpi puro vadati bhūbhujām sa drutam sumahān api.

Manunā samprakīrtitah, na vyalīkena karhicit. višeso bhūpater ayam:

allein, nach Damanaka ausschauend. Damanaka dagegen ging in die Nähe Sandschivaka's, erkannte, dass dies ein Stier wäre, und dachte frohen Herzens: Ei, das trifft sich ja herrlich! Durch dieses Vorkommnis wird Pingalaka in meine Gewalt kommen, indem ich Frieden und Krieg zwischen ihm und dem Stier herbeiführe. Es heisst ja:

Der Räte Wort, auch wenn sie treu und klug sind, wird nicht angenommen Vom König, als bis über ihn das Unglück und der Kummer kommen. Wie ist für seine Räte doch ein Fürst in Not ein fetter Bissen! Dies ist der Grund, dass Räte gern in Nöten ihren König wissen. Wer fragt nach einem guten Arzt, wenn er gesund ist! So auch hält Ein Fürst von sich die Räte fern, so lang' ihn Unglück nicht befällt.

Mit diesen Gedanken machte er sich zu Pingalaka auf den Weg. Als dieser ihn kommen sah, liess er in seinem Gesicht nichts merken und stand wie früher da. Damanaka verneigte sich vor ihm, als er angelangt war, und setzte sich. Pingalaka sprach: Hast du das Geschöpf dort gesehen? Damanaka antwortete: Mit des Herrn Erlaubnis, ja. Wieder sprach Pingalaka: Ist es aber auch wahr, dass du es gesehen hast? Damanaka antwortete: Wird etwa dem Herrn Unwahres vermeldet? Man sagt ja:

Kommt auch nur kleine Unwahrheit hervor aus eines Menschen Munde Vor Königen und Göttern, — schnell geht er, wie hoch er sei, zugrunde.

Man hüte sich, je lügenhaft den Königen zu dienen; Denn Teile aller Götter sind, wie Manu lehrt, in ihnen. Aus Teilen aller Götter ist ein König wohl entstanden, Doch Unterschied ist zwischen ihm und einem Gott vorhanden: Śubhāśubhaphalam sadyo nṛpād, devād bhavāntare.

Pingalaka āha: satyam dṛṣṭam bhaviṣyati bhavatā. Na dīnopari mahāntaḥ kupyantīti na tvam tena nipātitaḥ. Yataḥ:

Trṇāni nonmūlayati prabhañjano Mrdūni nīcaih pranatāni sarvatah. Svabhāva evonnatacetasām ayam: Mahān mahatsv eva karoti vikramam.

Api ca:

5

10

Gallasthaleşu madavārişu baddharāga-Mattabhramadbhramarapādatalāhato 'pi Kopam na gacchati nitāntabalo 'pi nāgas, Tulye bale tu balavān parikopam eti.

Damanaka āha: asty evam, mahātmā sa, vayam kṛpaṇāh. Tathāpi svāmī yadi kathayati tato bhṛtyatve niyojayāmi. Piṅgalaka āha socchvāsam: kiṁ 15 bhavāň śaknoty evam kartum? Damanaka āha: kim asādhyam buddher asti? Uktam ca:

Na tac chastrair na nāgendrair na hayair na padātibhiḥ Kāryam samsiddhim abhyeti yathā buddhyā prasādhitam.

Pingalaka āha: yady evam tarhy amātyapada āropitas tvam. Adya pra-20 bhṛti prasādanigrahādikam tvayaiva kāryam iti niścayah. Atha Damanakah satvaram gatvā sākṣepam tam idam āha: ehy ehi duṣṭa vṛṣabha! Svāmī Pingalakas tvām ākārayati. Kim niḥśamko bhūtvā muhur muhur nadasi vṛtheti. Tac chrutvā Samjīvako 'bravīt: bhadra ko 'yam Pingalakah? Damanaka

> Für das, was gut und böse ist, wird stracks der Lohn gegeben Von ihm, von einem Gott geschieht dies erst im künft'gen Leben.

Pingalaka sprach: Nun, du wirst in Wahrheit jenes Geschöpf gesehen haben. Sicherlich hat es gedacht: Um einen Geringen geraten Grosse nicht in Zorn, und darum hat es dich nicht getötet. Heisst es doch: [bloss

Der Sturm entwurzelt zarte Halme nicht, Die tief nach allen Seiten hin sich neigen; Die hohen Bäume nur er niederbricht: An Grossen nur die Stärke Grosse zeigen. Nicht zürnt der Elefant, ob riesengross Auch seine Stärke ist, wenn trunkne Bienen Ihn treten und umschwärmen, von Verlangen Ergriffen nach dem Saft auf seinen Wangen; Doch greift ein Feind von gleicher Kraft ihn Gewaltig ist der Zorn des Starken dann. [an,

Damanaka sagte: So ist es. Jener ist hochherzig, ich aber bin schwach. Dennoch will ich, wenn der Herr es befiehlt, ihn zu deinem Diener machen. Pingalaka sprach aufatmend: Vermagst du denn das zu thun? Damanaka antwortete: Was ist für den Verstand unmöglich? Sagt man doch:

Durch mächt'ge Elefanten nicht, durch Reiter nicht und Fussvolk bringt Man eine Sache so zustand, wie sie durch Klugheit uns gelingt.

Pingalaka sprach: Wenn es so ist, dann erhebe ich dich zum Minister. Von heute an soll Gnade und Strafe und alles andere von mir durch dich erfolgen; das ist mein Beschluss. Darauf begab sich Damanaka eilig zu dem Stier und sprach verächtlich zu ihm: Komm, komm, du schlechter Stier! Der König Pingalaka entbietet dich. Du hast ja nichts zu fürchten; weshalb brüllst du immerfort ohne Zweck! Als Sandschivaka

āha: kim svāminam Pingalakam api na jānāsi? Tat kṣaṇam pratipālaya, phalena jāāsyasi. Nanv ayam sarvamṛgaparivṛto vaṭatale svāmī Pingalakanāmā simhas tiṣṭhati. Tac chrutvā gatāsum ātmānam manyamānah Samjīvakah param viṣādam agamat. Āha ca: bhadra, bhavān sādhusamācāro vacanapaṭuś ca dṛśyate. Tad yadi mām avaśyam tatra nayasi, tad abhayadānenātmīyasvāmisakāśāt prasādah kārayitavyah. Damanaka āha: bhoh satyam abhihitam bhavatā. Nītir eṣā. Yatah:

Labhyate bhūmiparyantah samudrasya girer api, Na kathamcin mahīpasya cittāntah kenacit kvacit.

Tat tvam atraiva tiştha yāvad aham tam samaye dṛṣṭvā tatah paścāt tvām ānayāmīti. Tathānuṣṭhite Damanakah Pingalakasakāśam gatvedam āha: svāmin, na tat prākṛtam sattvam, bhagavato Maheśasya vāhanabhūto vṛṣabha iti. Mayā pṛṣṭa idam ūce: śrīmaheśena parituṣṭena Kālindīparisare śaṣpāgrāṇi caritum samādiṣṭah. Kim bahunā? Mama pradattam krīḍārtham vanam idam. Pingalaka āha sabhayam: jñātam mayādhunā, na devatāprasādam vinā śaṣpabhojino vyālākīrņe vana evam niḥśankā nadanto bhramanti. Tatas tvayā kim abhihitam? Damanaka āha: svāmin, netad abhihitam yad etad vanam Caṇḍikāvāhanabhūtasya Pingalakasya viṣayībhūtam. Tad bhavān abhyāgatah priyo 'tithih. Tat tasya sakāśam gatvā bhrāṭṛsnehenaikatra 20 bhakṣaṇapānaviharaṇakriyābhir ekasthānāśrayeṇa kālo neyah. Tenāpi sa-

dies gehört hatte, sprach er: Lieber, wer ist denn dieser Pingalaka? Damanaka entgegnete: Du kennst nicht einmal den Herrn Pingalaka? Dann warte nur ein Weilchen;
du wirst ihn durch die Folgen kennen lernen! Verweilt denn nicht unser Herr, der
Löwe, Pingalaka mit Namen, von allem Wild umgeben, unter dem Feigenbaume! Als
Sandschivaka dies vernahm, meinte er, es wäre vorbei mit seinem Leben, und war sehr
bekümmert. Dann sprach er: Lieber, ich sehe, dass du eine gute Gesinnung hast und der
Rede kundig bist. Drum, wenn du mich durchaus dorthin führen musst, so trage Sorge
dafür, dass mir dein Herr durch Zusicherung des Lebens Gnade erweise. Damanaka
erwiderte: Was du sagst, ist wahr. So schreibt es die Lebensklugheit vor. Es heisst ja:

Der Erde Grenzen und der Berge erreicht man und des Meers; doch wie Gedanken eines Königs enden, — entdeckt wird's von den Menschen nie.

Darum bleibe hier, bis ich mich überzeugt habe, dass er sich zu deiner Bedingung verpflichtet. Dann werde ich dich zu ihm führen. Als dies geschehen war, kehrte Damanaka zu Pingalaka zurück und sprach: Herr, jener ist kein gewöhnliches Geschöpf, sondern derjenige Stier, der dem Gott Siva als Reittier dient. Auf meine Frage sagte er zu mir: Der heilige Siva hat mich, weil er mit mir zufrieden ist, angewiesen, am Ufer der Kalindi (d. i. der Yamuna) zu grasen. Mit einem Worte, er hat mir diesen Wald als Spielplatz geschenkt. Pingalaka entgegnete voll Furcht: Jetzt kann ich mirs erklären! Grasfresser schweifen, wenn ihnen die Huld der Götter fehlt, nicht so furchtlos brüllend in diesem mit Raubtieren angefüllten Walde umher. Was hast du ihm aber geantwortet? Damanaka sprach: Herr, ich habe zu ihm gesagt: Dieser Wald ist das Herrschergebiet Pingalaka's, des Reittiers der Göttin Tschándika. Darum bist du, wenn du zu ihm kommst, ihm ein lieber Gast. So begieb dich denn zu ihm und bringe bei ihm die Zeit damit hin, dass du in brüderlicher Liebe mit jenem an demselben Orte

Digitized by Google

rvam etat pratipannam uktam ca saharşam: svāminah sakāśād abhayadakṣiṇā dāpayitavyeti. Tad atra svāmī pramāṇam. Tac chrutvā Pingalaka āha: sādhu sumate, sādhu mantriśrotriya, sādhu! Mama hṛdayena saha sammantrya bhavatedam abhihitam. Tad dattā mayā tasyābhayadakṣiṇā. 5 Param so 'pi madarthe 'bhayadakṣiṇām yācayitvā drutataram ānīyatām iti. Atha sādhu cedam ucyate:

Antahsārair akutilair Mantribhir dhāryate rājyam acchidraih suparīksitaih sustambhair iva mandiram.

Tathā ca:

10 Mantriņām bhinnasamdhāne, Karmani vyajyate prajñā, bhişajam samnipatike svasthe ko va na panditah?

Damanako 'pi tam pranamya Samjīvakasakāśam prasthitah saharşam acintayad yad ātmaprasādasammukho nah svāmī vacanavaśagaś ca samvṛttas, tan nāsti dhanyataro mama. Uktam ca:

15 Amrtam sisire vahnir, Amrtam rājasammānam, amrtam priyadarsanam, amrtam kşīrabhojanam.

Atha Samjīvakasakāśam āsādya sapraśrayam uvāca: bho mitra, prārthito 'sau mayā bhavadarthe svāmy abhayapradānam. Tad viśrabdham gamyatām iti. Evam abhihite Damanakas tam ādāya Pingalakasakāśam agamat. Āha 20 ca: deva, eşa mayā sa Samjīvaka ānītah. Devo 'dhunā pramāņam. Samjīvako 'pi tam sādaram praņamyāgratah savinayam sthitah. Pingalako 'pi tasya pīnāyatakakudmato nakhakuliśālamkṛtam dakṣiṇapāṇim upari dattvā

isst, trinkst und dich vergnügst. Er war mit allem einverstanden und sprach erfreut: Bewirke, dass mich der Herr mit dem Versprechen völliger Sicherheit beschenke. Nun möge der Herr befehlen. Als Pingalaka dies gehört hatte, sprach er: Vortrefflich, du Verständiger! Vortrefflich, du Meister aller Minister! Vortrefflich! Du hast mit meinem Herzen beraten, da du also sprachst! So gebe ich ihm denn das Versprechen völliger Sicherheit zum Geschenk; indes musst du von ihm für mich dieses Versprechen auch verlangen, und dann führe ihn ganz eilig hierher. Mit Recht sagt man ja:

Auf Räten kernigen Gehalts, nicht falsch, von Blössen frei und gut

Geprüft, beruht ein Reich, gleichwie ein Haus auf guten Pfeilern ruht. [steht: Der Räte Klugheit kann sich offenbaren, Gilt's die zu ein'gen, die verfeindet waren; Wer ist nicht klug, wenn alles trefflich geht!

Damanaka verneigte sich vor Pingalaka und machte sich auf, um zu Sandschivaka zu gehen, indem er erfreut bei sich dachte: Der Herr ist mir gnädig und lässt sich durch meine Worte leiten; darum giebt es keinen glücklicheren Menschen als mich. Heisst es doch: Nektar ist zur Zeit des Winters Feuer, Nektar, dass der Fürst uns Huld erweist, Nektar, den zu sehn, der uns ist teuer. Nektar ist es, dass man Milch verspeist.

Er kam darauf zu Sandschivaka und sprach freundlich zu ihm: Freund, ich habe den Herrn für dich um das Versprechen völliger Sicherheit gebeten. So komm nun zuversichtlich mit mir. Nach diesen Worten führte ihn Damanaka zu Pingalaka und sprach: Herr, da bringe ich jenen Sandschivaka. Du hast nun zu befehlen. Sandschivaka verneigte sich ehrerbietig und stellte sich bescheiden vor ihn. Pingalaka reichte ihm, der mit einem feisten, umfangreichen Buckel versehen war, seine mit donnerkeil-

mānapuraḥsaram uvāca: api bhavataḥ śivam? Kutas tvam asmin vane vijane samāyāto 'si? Tenāpy ātmavṛttāntaḥ kathitaḥ. Yathā Vardhamānena saha viyogaḥ samjātas tathā sarvam niveditam. Etac chrutvā Pingalakaḥ sādarataram tam uvāca: vayasya na bhetavyam. Madbhujapanjarapari- rakṣitena yatheccham tvayādhunā vartitavyam, anyac ca: nityam matsamīpavartinā bhāvyam, yataḥ kāraṇād bahvapāyam raudrasattvaniṣevitam vanam gurūṇām api sattvānām asevyam, kutaḥ śaṣpabhojinām. Evam uktvā sakalamṛgaparivṛto Yamunākaccham avatīryodakagrahaṇam kṛtvā svecchayā tad eva vanam praviṣṭaḥ. Tataś ca Karaṭakadamanakanikṣiptarājyabhāraḥ Sam-10 jīvakena saha subhāṣitagoṣṭhīm anubhavan nāste. Athavā sādhv idam ucyate:

Yadrcchayāpy upanatam sakrtsajjanasamgatam Bhavaty ajaram atyantam, nābhyāsakramam īkṣate.

Samjīvakenāpy anekaśāstrāvagāhanād utpannabuddhiprāgalbhyena svalpair evāhobhir mūdhamatih Pingalako dhīmāms tathā kṛto yathāranya-15 dharmād viyojya grāmyadharme niyojitah. Śeṣah sarvo 'pi mṛgajano dūrībhūtas tiṣthati. Karatakadamanakāv api praveśam na labhete. Anyac ca simhaparākramābhāvāt sarvo 'pi mṛgajanah kṣudhāviṣṭah kāmdiśīkah samvṛttah. Uktam ca:

Phalahīnam nṛpam bhṛtyāḥ kulīnam api connatam 20 Samtyajyānyatra gacchanti śuṣkam vṛkṣam ivāṇḍajāḥ. Tathā ca:

gleichen Krallen versehene Rechte und sprach zu ihm, indem er ihn ehrenvoll begrüsste: Geht es dir auch wohl? Wie bist du in diesen menschenleeren Wald gekommen? Der Stier erzählte ihm seine Erlebnisse, wie er von Vardhamana getrennt worden war, und alles Übrige. Als Pingalaka dies gehört hatte, sprach er höchst rücksichtsvoll: Freund, fürchte dich nicht. Du musst dich nun nach deinem Behagen in diesem vom Gitter meiner Arme geschützten Walde aufhalten, aber in meiner Nähe verweilen, weil dieser gefahrenreiche Wald von schrecklichen Tieren bewohnt wird, vor denen auch starke Tiere nicht sicher sind, geschweige denn Grasfresser. Nach diesen Worten stieg der Löwe, von allem Wild umgeben, hinab zum Ufer der Yamuna, trank und ging dann wieder nach seinem Belieben in den Wald. Darauf übertrug er Karataka und Damanaka die Last der Regierung und genoss selbst die Freude, mit Sandschivaka in schöner Unterhaltung zusammen zu sein. Sagt man doch mit Recht:

Einmaliger Verein mit Guten, mag's auch durch Zufall nur geschehn, Hat ew'ge Dauer. Wer erwartet, dies immer wiederholt zu sehn!

Sandschivaka besass infolge der eingehenden Beschäftigung mit vielen Lehrbüchern einen durchgebildeten Verstand und brachte es in wenigen Tagen dahin, dass Pingalaka, obgleich er wenig begabt war, verständig wurde und die wilden Sitten des Waldlebens ablegte und eine gesittete Lebensweise annahm. Alles übrige Wild musste fern von ihm bleiben, und auch Karataka und Damanaka erhielten keinen Zutritt zu ihm. Ausserdem litt, da der Löwe seine Stärke nicht gebrauchte, alles Wild durch Hunger und zerstreute sich nach allen Himmelsgegenden. Man sagt ja auch:

Wie Vögel von dem dürren Baum, so ziehn vom Fürsten, ob er schon Von edlem Stamme ist und hehr, die Diener fort, versagt er Lohn. Api sammānasamyuktāh Vṛttibhangān mahīpālam

kulīnā bhaktitatparāḥ tyaktvā yānti susevakāḥ.

Anyac ca:

5

10

15

20

Kālātikramaņam vṛtter Kadācit, tam na muncanti yo na kurvīta bhūpatiḥ bhartsitā api sevakāḥ.

Tathā na kevalam sevakā evettham bhavanty, āsamsāram samastam etaj jagad api tāvad bhakṣaṇārtham sāmādibhir upāyais tiṣṭhati. Tadyathā:

Deśānām upari kṣmāpā, Vaṇijo grāhakāṇām ca, Pramādinām tathā caurā, āturāṇām cikitsakāḥ, mūrkhāṇām api paṇḍitāḥ, bhikṣukā gṛhamedhinām, sarvalokasya śilpinaḥ pratīkṣante divāniśam jalajān jalajā yathā.

Framadinam tatna caura,
Gaṇikāh kāmukānām ca,
Sāmādisajjitaih pāśaih
Bhuñjate ca yathāśakti,
Athavā sādhv idam ucyate:

Sarpāṇām ca khalānām ca paradravyāpahāriṇām Abhiprāyā na sidhyanti tenedam vartate jaga

Attum vānchati Šāmbhavo Ganapater Tam ca Krauncaripoh sikhī, girisutā-Ittham yatra parigrahasya ghatanā Tatrānyasya katham na bhāvi jagato?

tenedam vartate jagat. pater ākhum kṣudhārtah phanī, sutā- simho 'pi nāgāśanam.

Śambhor api syād grhe, yasmāt svarūpam hi tat.

Auch gute Diener edlen Stamms, geehrt vom Herrn und ihm ergeben, Sie trennen sich vom Fürsten, fehlt's an Mitteln ihnen, um zu leben. Der König, welcher nie die Zeit versäumt, den Dienern Unterhalt Zu reichen, wird von ihnen nie verlassen, wenn er sie auch schalt.

Aber nicht nur mit den Dienern verhält es sich so, sondern auch diese ganze Welt hat bis zu ihrem Ende um des Unterhalts willen ihr Bestehen durch die bekannten vier Mittel, von denen Freundlichkeit das erste ist. Denn man sagt:

Es halten ihre Netze (Freundlichkeit
Ist deren erstes) immerdar bereit
Und lauern Tag und Nacht und spähn: nach Kunden
Kaufherren, Ärzte nach den Ungesunden,
Nach Thoren Kluge, nach Sorglosen Diebe,
Nach Hausherrn Bettler; Männer, die nach Liebe
Verlangen, sind der Dirnen Wunsch, mehr Lande
Der Fürsten Ziel, und wer zum Handwerksstande
Gehört, passt jedem auf: nach Kräften streben,
Von andern alle, wie vom Fisch der Fisch zu leben.

Andererseits heisst es aber auch ganz treffend:

Dass Schlangen, Bösewichtern, Räubern von fremdem Gut das nicht gelingt, Worauf sie sinnen, das ist's einzig, was Fortbestand der Welt bedingt. Die Schlange Siva's will dem Hunger, die Maus Ganesa's fressend, wehren, Der Pfau des Skanda diese Schlange, der Durga Leu den Pfau verzehren; So machen es die Hausgenossen Gott Siva's selbst; wär's möglich nur, Dass anderswo man anders wäre! So ist ja dieser Welt Natur.

Tatah kşutkşāmakanthau parasparam Karatakadamanakau mantrayete. Tatra Damanako brūte: bhadra, āvām tāvad apradhānatām gatau. Pingalakah Samjīvakānuraktah svavyāpāraparānmukhah sthitah. Sarvo 'pi parijano gatah. Tat kim kriyate? Karataka aha: yady api tvadīvava-5 canam na karoti tathāpi svāmī svadosanāsāya vācyah. Uktam ca:

Aśrnvan napi boddhavyo Yathā svadoşanāśāya

mantribhih prthivipatih, Vidurenāmbikāsutah.

Tathā ca:

10

Madonmattasya bhūpasya Unmārgam vācyatām yānti kunjarasya ca gacchatah mahāmātrāh samīpagāh.

Tat tvavaiva śaspabhoji syāminah sakāśam ānītah. Tat svahastenāngārāh Athaivamvidhe vyatikare kim kārvam āvābhyām? Damanaka āha: evamvidhe 'pi samaye mama buddhisphuranam bhavişyati yena prabhoh Samjīvakam viślesayisyāmi. Uktam ca:

Ekam hanyān na vā hanyād 15 Buddhir buddhimatotsrstā

işur mukto dhanuşmatā, hanyād rāstram sarājakam.

Karataka āha: yady api te buddhiprāgalbhyam tathāpi tvam Pingalakāt tam viyojayitum asamartha eva. Damanaka āha: bhrātah, asamartho 'pi samartha eva. Uktain ca:

Upāyena hi yat kuryāt 20

tan na śakyam parākramaih;

Kākyā kanakasūtreņa krsnasarpo nipātitah.

Darauf berieten nun Karataka und Damanaka, deren Kehlen von Hunger abgezehrt waren, mit einander, und Damanaka sprach: Lieber, wir haben jetzt nichts zu bedeuten. Pingalaka ist ganz und gar für Sandschivaka eingenommen und hat sich von seiner gewohnten Lebensweise abgewendet. Sein ganzes Gefolge hat sich wegbegeben. Was haben wir zu thun? Karataka antwortete: Wenn er auch dein Wort nicht befolgt, so musst du doch mit dem Herrn ernstlich reden, um dich selbst von Schuld frei zu halten. Heisst es doch:

Auch wenn der Herr nicht hören will, belehren soll ihn doch sein Rat, Wie Vidura, um eigner Schuld zu wehren, seinem Herrn einst that. Wenn Elefant und Fürst, durch Brunst und Hochmut toll, vom Wege schreiten, Der ihnen ziemt - der Tadel trifft die Führer dann zu ihren Seiten.

Du selber hast den Grasfresser zum Herrn geführt und also mit eigener Hand die Kohlen herangeschleift, die dich nun brennen. Was haben wir unter diesen misslichen Verhältnissen zu thun? Damanaka antwortete: Obgleich die Verhältnisse so liegen, so wird doch mein Verstand dadurch hervorleuchten, dass ich Sandschivaka aus der innigen Freundschaft mit dem Herrn verdränge. Es heisst ja:

Ein Leben höchstens, auch wohl keines, endet Doch richtet ein Verstandespfeil, entsandt Der Pfeil, wenn ihn der Bogenschütze sendet; Vom klugen Mann, zugrunde Fürst und Land.

Karataka sagte: Wenn du auch grosses Vertrauen auf deine Klugheit setzest, 80 bist du doch nicht imstande, jenen von Pingalaka zu trennen. Damanaka: Bruder, auch ein Machtloser ist mächtig. Sagt man doch:

Man suche listig zu vollbringen,

Ums Leben eine schwarze Schlange kam, Was durch Gewalt nicht will gelingen; Weil eine Kette einst von Gold die Krähe

nahm.

Karataka āha: katham etat? So 'bravīt:

Kasminiścit pradeśe mahātarau vāyasadanipatī prativasatah sma. Atha tayoh prasavakāle vṛkṣavivarān niṣkramya kṛṣṇasarpah sadaiva tadapatyāni bhakşayati. Tatas tau nirvedād anyavrkşamūlanivāsinam priyasuhrdam 5 śrgalam gatvocatuh: bhadra, kim evamvidhe samjata avayoh kartavyam bhavati? Eşa tāvad duşţātmā kṛṣṇasarpo vivarān nirgatyāvayor bālakān bhakşayaty eva. Tat kathyatām tadrakşārtham kaścid upāyah.

Yasya kşetram nadītīre,

bhāryā ca parasamgatā,

Sasarpe ca grhe vāsah,

katham syāt tasya nirvrtih? Anyac cāsmākam api tatrasthānām pratidinam prāņasamsayah. Sa āha: nātra visaye visādah kāryah. Nūnam sa lubdho nopāyam antarena va-

dhyah syāt. Upāyena jayo yādrg

Upāyajňo 'lpakāyo 'pi

ripos tāvan na hetibhih, na śūraih paribhūyate.

Tathā ca: 15

10

Bhakşayitvā bahūn matsyān Atilaulyād bakah kaścin

uttamādhamamadhyamān mṛtah karkatakagrahāt.

Tav ūcatuh: katham etat? So 'bravīt:

Asti kasmimścit pradeśe nānājalacarasanātham sarah. Tatra ca kṛtā-20 śrayo baka eko vrddhabhavam upagato matsyan vyapadayitum asamarthah.

#### Karataka fragte: Wie geschah das? Jener erzählte:

# Dritte Erzählung.

In einer gewissen Gegend wohnte auf einem hohen Baume ein Krähenpaar. oft diese Brut hatten, kam immer aus einer Höhlung des Baumes eine schwarze Schlange und frass die Jungen. Da gingen beide bekümmert zu ihrem guten Freunde, dem Schakal, welcher an der Wurzel eines andern Baumes wohnte, und sprachen zu ihm: Lieber, was haben wir unter diesen Umständen zu thun? Diese böse schwarze Schlange kommt jedesmal aus ihrer Höhlung heraus und frisst unsere Jungen. So gieb uns doch ein Mittel an, diese am Leben zu erhalten.

> Wie kann's für einen wohl vergnügte Tage geben, Wenn er mit Schlangen muss in einem Hause leben, Wenn hart an seinem Feld ein Strom vorüberfliesst, Wenn seines Weibes Gunst ein anderer geniesst!

Es kommt noch hinzu, dass wir uns selbst, wenn wir dort verweilen, täglich in Lebensgefahr befinden. Der Schakal sprach: Seid deswegen nicht bekümmert. Sicherlich kann diese gierige Schlange nicht ohne List getötet werden.

Man kann durch Waffen nicht so gut die Feinde, wie durch List besiegen;

Wer List versteht, und ist er auch nur klein, wird Helden nicht erliegen.

Als er, von grosser Gier ergriffen, Ein Reiher hatte schon verzehrt

Vom Krebslein wurde totgekniffen. Viel Fische von verschiednem Wert,

Das Krähenpaar fragte den Schakal: Wie war das? Und er erzählte:

### Vierte Erzählung.

In einer gewissen Gegend befindet sich ein von vielen Wassertieren bewohnter See. Dort hatte ein Reiher seinen Wohnsitz, der vor Alter unfähig geworden war,

Tataś ca kṣutkṣāmakaṇṭhaḥ sarastīra upaviṣṭo muktāphalasadṛśair aśrupravāhair dharātalam abhiṣiñcan ruroda. Ekaḥ kulīrako nānājalacarasametaḥ
sametya tasya duḥkhena duḥkhitaḥ sādaram idam ūce: māma kim adya
tvayāhāravṛttir nānuṣṭhīyate? Kevalam aśrupūrṇanetrābhyām saniḥśvāsena
5 sthīyate. Sa āha: vatsa satyam upalakṣitam bhavatā. Mayā hi matsyādanam prati paramavairāgyatayā sāmpratam prāyopaveśanam kṛtam, tenāham samīpagatān api matsyān na bhakṣayāmi. Kulīrakas tac chrutvā prāha:
kim tadvairāgyakāraṇam? Sa prāha: vatsa, aham asmin sarasi jāto vṛddhim
gataś ca. Tan mayaitac chrutam yad dvādaśavārṣiky anāvṛṣṭiḥ sampadyate
10 lagnā. Kulīraka āha: kasmāt tac chrutam? Baka āha: daivajñamukhāt.
Yataḥ Śanaiścaro Rohiṇīśakaṭam bhittvā Bhaumaś ca Śukraś ca prayāsyati.
Uktam ca Varāhamihireṇa:

Yadi Rohinyāh śakatam

bhinatti ravinandano gagaņavīthyām, na hi varsati Vāsavo bhūmau.

Dvādaśa varsāņi tadā

15 Tathā ca:

20

Prājāpatye śakate Bhasmāsthiśakalakīrņā bhinne kṛtveva pātakam vasudhā kāpālikam iva vratam dhatte.

Tathā ca:

Rohinīśakaţam arkanandanaś Ced bhinatti rudhiro 'thavā śaśī, Kim vadāmi tad? aniṣṭasāgare Samkṣayam jagad aśeṣam upaiti.

Fische zu fangen. Er setzte sich, die Kehle vor Hunger abgezehrt, an das Ufer dieses Sees und weinte, so dass er mit vielen perlengleichen Thränen den Erdboden benetzte. Da kam ein Krebslein im Verein mit vielen Fischen, betrübt über das Unglück des Reihers, heran zu ihm und sprach ehrerbietig: Oheim, warum beschäftigst du dich heute nicht damit, deine Nahrung zu suchen? Du thust weiter nichts, als dass du mit weinenden Augen und seufzend dasitzest. Der Reiher entgegnete: Lieber Sohn, du hast ganz recht gesehen. Ich habe jetzt die Lust, Fische zu essen, ganz aufgegeben und das Gelübde gethan, mich zu Tode zu fasten. Deshalb verzehre ich auch die Fische nicht, die in meine Nähe kommen. Da fragte der Krebs: Aber aus welchem Grunde wendest du dich ab von allem Irdischen? Der Reiher antwortete: Lieber Sohn, ich bin an diesem See geboren und herangewachsen. Nun habe ich aber gehört, dass zwölfjährige Dürre nahe bevorsteht. Von wem hast du dies gehört? fragte der Krebs. Der Reiher antwortete: Aus dem Munde eines Sterndeuters. Denn Saturn, Mars und Venus werden durch den Wagen der Rohini gehen. Und Varahamihira hat gesagt:

Wird durch den Wagen Rohini's sich auf der Himmelsbahn bewegen Saturn, dann schickt zwölf Jahre lang zur Erde Indra keinen Regen. Der strengen Sivadiener Art, die sich mit Menschenschädeln schmücken, Ahmt diese Erde nach, bestreut mit Asche und mit Knochenstücken, Und büssend scheint sie dann zu sein, als hätte Sünde sie gethan,

Wenn durch den Wagen Rohini's die Venus dringt auf ihrer Bahn. [grund Wenn einst Saturnus durch den Wagen geht Dies thut, dann sinkt im Unglücksmeer zu-Der Rohini, wenn Mars, wenn ein Komet Die ganze Welt; was thu' ichs erst noch kund!

Tad etat sarah svalpatovam vartate. Sighram sosam väsvati. śuske yaih sahāham vrddhim gatah sadaiva krīditas caite sarve toyābhāvān Tat teşām viyogam drastum aham asamarthah. prāyopaveśanam krtam. Sāmpratam sarveşām svalpajalāśayānām jalacarā 5 gurujalāśayeşu svasvajanair nīyante, kecic ca makaragodhāśiśumārajalahastiprabhṛtayah svayam eva gacchanti. Atra punah sarasi ye jalacarās te niścintah santi, tenaham viśesad rodimi yad bijaśesamatram apy atra noddha-Tatah sa tad ākarņyānyeşām api jalacarāņām tat tasya vacanam Atha te sarve bhayatrastamanaso matsyakacchapaprabhrnivedavāmāsa. 10 tayas tam abhyupetya papracchuh: māma, asti kaścid upāyo yenāsmākain rakṣā bhavati? Baka āha: asty asya jalāśayasya nātidūre prabhūtajalasanātham sarah padminīkhandamanditam yac caturvimsatyāpi varsānām avrstyā na śosam eti. Tad yadi mama prstham kaścid ārohati, tad aham tam tatra nayāmi. Atha te tatra viśvāsam āpannās tāta mātula bhrātar iti bru-15 yana aham purvam aham purvam iti samantat paritasthuh. So'pi dustasayah krameņa tān prstham āropya jalāsayasya nātidūre silām samāsādya tasyām āksipya svecchayā bhaksayitvā bhūyo 'pi jalāsayam samāsādya jalacarāņām mithyāvārttāsamdeśakair manāmsi ranjayan nityām ivāhāravrttim akarot. Anyasmin dine sa kulîrakenoktah: māma mayā saha te prathamah sneha-20 sambhasah samjatah, tat kim mam parityajyanyan nayasi? Tasmad adya me prāņatrāņam kuru. Tad ākarņya so 'pi dustāśayaś cintitavān: nirviņņo 'ham

Nun ist dieser See nicht sehr wasserreich und wird in kurzer Zeit austrocknen. Wenn das geschehen ist, dann werden alle die, mit denen ich gemeinsam herangewachsen bin und immer gespielt habe, aus Mangel an Wasser zugrunde gehen. Mich aber von ihnen getrennt zu sehen, das kann ich nicht ertragen. Aus diesem Grunde will ich freiwillig durch Fasten sterben. Jetzt werden die Wassertiere aus allen seichten Gewässern von ihren Angehörigen in tiefe hinübergeführt; einige begeben sich auch selbst dorthin, wie die Makaras, die grossen Eidechsen, die Delphine, die Krokodile und andere. Aber die Wassertiere hier im See sind gedankenlos, und deshalb besonders weine ich, weil der See auch nicht einmal Samen für künftigen Nachwuchs von ihnen bewahren Der Krebs teilte diese Worte des Reihers den übrigen Wasserbewohnern mit. Diese wurden alle von Angst ergriffen und begaben sich, Fische, Schildkröten und andere, zum Reiher und fragten ihn: Oheim, giebt es ein Mittel, uns zu erhalten? Er antwortete: Nicht sehr weit von diesem See liegt ein anderer, der sehr wasserreich und mit Lotusgruppen geschmückt ist; auch bei vierundzwanzigjähriger Regenlosigkeit würde er nicht austrocknen. Wenn einer von euch auf meinen Rücken steigt, so will ich ihn dorthin tragen. Da fassten sie alle Zutrauen zu ihm und umdrängten ihn von allen Seiten und riefen: Väterchen, Oheim, Bruder, mich zuerst, mich zuerst! Der arglistige Vogel nun nahm einen nach dem andern auf seinen Rücken, warf ihn nicht weit vom See auf einen Felsen und verspeiste ihn nach Wunsch. Dann kehrte er nach dem See zurück, erfreute die Fische durch falsche Bestellungen über das Befinden der andern und verschaffte sich in dieser Weise beständig seinen Unterhalt. Eines Tages sprach jener Krebs zu ihm: Oheim, ich habe doch zuerst mit dir eine liebevolle Unterhaltung geführt; warum übergehst du mich und trägst die andern fort? So erhalte denn heute

matsyamāmsādanena. Tad advaitam kulīrakam vyanjanasthāne karomi. Iti vicintya tam prsthe samāropya tām vadhyasilām uddisya prasthitah. Kulīrako 'pi dūrād evāsthiparvatam śilāśrayam avalokya matsyāsthīni parijnāya tam aprochat: māma kiyaddūre sa jalāśayah? Madīyabhāreņātiśrāntas tvam, 5 tat kathaya. So 'pi mandadhīr jalacaro 'yam iti matvā sthale na prabhavatīti sasmitam idam āha: kulīraka kuto 'nyo jalāsayah? Mama prānayātreyam. Tasmāt smaryatām ātmano 'bhīstadevatā. Tvām apy asyām śilāyām nikşipya bhakşayişyami. Ity uktavati tasmin svavadanadamsadvayena mrnālanāladhavalāyām mṛdugrīvāyām gṛhīto mṛtaś ca. Atha sa tām bakagrīvām 10 samādāya śanaih śanais tajjalāśayam āsasāda. Tatah sarvair eva jalacaraih prstah: bhoh kulīraka, kimnimittas tvam paścād āyātah? Kuśalakāranam tişthati? Sa mātulo 'pi nāyātaḥ. Tat kim cirayasi? Vayam sarve sotsukāh kṛtakṣaṇās tiṣṭhāmaḥ. Evam tair abhihite kulīrako 'pi vihasyovāca: mūrkhāh sarve jalacarās tena mithyāvādinā vancayitvā nātidūre śilātale praksipya 15 bhakşitāh. Tan mayayuhseşatayā tasya visvāsaghātakasyābhiprāyam jñātvā grīveyam ānītā. Tad alam sambhramena. Adhunā sarvajalacarānām ksemam bhavişyati.

Ato 'ham bravīmi: bhakşayitvā bahūn matsyān iti.

Vāyasa āha: bhadra, tat kathaya katham duştasarpo vadham upaişyati. 20 Śrgāla āha: gacchatu bhavān kimcin nagaram rājādhişthānam. Tatra ka-

Da dachte der Bösewicht: Des Fleisches der Fische bin ich überdrüssig; mein Leben. so will ich denn diesen Krebs mir zu einer Würze machen. In dieser Absicht nahm er ihn auf den Rücken und brach nach dem Todesfelsen auf. Von weitem schon erblickte der Krebs einen Berg von Knochen auf dem Felsen, und als er erkannte, dass sie von Fischen herrührten, fragte er den Reiher: Ist es noch weit bis zum See? Sage, ob du durch meine Last ermüdet bist. Der thörichte Reiher, der den Krebs für ein Wassertier und für machtlos auf festem Lande hielt, antwortete lächelnd: Krebschen, was redest du von einem andern Gewässer! Ich verschaffe mir so meinen Unterhalt. Darum denke jetzt an deine Schutzgottheit. Auch dich werde ich auf diesen Felsen werfen und verzehren. Bei diesen Worten wurde er aber von den beiden Scheren des Krebses an seinem zarten Halse, der so weiss war wie ein Lotusstengel, gepackt und musste sterben. Der Krebs nahm den Hals des Reihers mit sich und kehrte ganz langsam nach dem See zurück. Da fragten ihn alle Wassertiere: Weshalb kehrst du zurück? Geschieht es zu deinem oder unserm Heil? Dein Oheim ist nicht da. Was zögerst du zu antworten? Wir alle sehen mit grosser Spannung auf dich. Als sie so zu ihm geredet hatten, antwortete der Krebs lachend: Die thörichten Wassertiere alle, die jenem Lügner Glauben schenkten, sind, von ihm betrogen, nicht weit von hier auf einen Felsen geworfen und verzehrt worden. Ich habe, weil mir vom Schicksal noch nicht der Tod zugedacht war, die Absicht des Treulosen erkannt und bringe seinen Hals mit. Hört nun auf, euch zu ängstigen. Jetzt können alle Wassertiere in Sicherheit leben. Darum sage ich:

Ein Reiher hatte schon verzehrt Als er, von grosser Gier ergriffen,

Viel Fische von verschiednem Wert, Vom Krebslein wurde totgekniffen.

Da sprach die Krähe zum Schakal: Lieber, sage uns, wie man diese böse Schlange umbringen kann. Jener antwortete: Du musst dich in irgend eine Stadt begeben, in

Digitized by Google

syāpi dhanino rājāmātyādeh pramādinah kanakasūtram hāram vā gṛhītvā tatkoṭare prakṣipa, yena sarpas tadgrahaṇena vadhyate. Atha tatkṣaṇāt kākah kākī ca tad ākarṇyātmecchayotpatitau. Tataś ca kākī kimcit sarah prāpya yāvat paśyati tāvat tanmadhye kasyacid rājňo 'ntahpuram jalāsannam nyastakanakasūtram muktamuktāhāravastrābharaṇam jalakrīḍām kurute. Atha sā vāyasī kanakasūtram ekam ādāya svagṛhābhimukham pratasthe. Tataś ca kañcukino varṣadharāś ca tan nīyamānam upalakṣya gṛhītalaguḍāh satvaram anuyayuḥ. Kāky api sarpakoṭare tat kanakasūtram prakṣipya sudūram avasthitā. Atha yāvad rājapuruṣās tam vṛkṣam āruhya tat koṭaram avalokayanti tāvat kṛṣṇasarpaḥ prasāritabhogas tiṣṭhati. Tatas tam laguḍaprahāreṇa hatvā kanakasūtram ādāya yathābhilaṣitam sthānam gatāḥ. Vāyasadampatī api tataḥ param sukhena vasataḥ.

Ato 'ham bravīmi: upāyena hi yat kuryād iti. Tan na kimcid iha buddhimatām asādhyam asti. Uktam ca: Yasya buddhir balam tasya, nirbuddhes tu kuto balam?

Vane simho madonmattah śaśakena nipātitah.

Karataka āha: katham etat? Sa āha:

15

Kasmimscid vane Bhāsurako nāma simhah prativasati sma. Athāsau vīryātirekān nityam evānekān mṛgasasakādīn vyāpādayan nopararāma. Athā-20 nyedyus tadvanajāh sarve sārangavarāhamahisasasakādayo militvā tam

der ein König wohnt. Dort nimm einem sorglosen reichen Manne, etwa einem Rate des Königs oder sonst einem, eine goldene Kette oder eine Perlenschnur weg und lass sie in die Höhlung der Schlange fallen; wenn man dieses Kleinod wieder herausholt, so wird sie umgebracht. Sobald die beiden Krähen dies vernommen hatten, flogen sie nach ihrem Belieben in die Höhe. Da gelangte das Krähenweibchen nach einem Teich und gewahrte, dass sich in demselben die Frauen eines Königs beim Bade vergnügten; am Ufer lagen ihre goldenen Ketten, Perlenschnüre, Kleider und Schmucksachen. Sie nahm nun eine goldene Kette und flog mit derselben nach ihrem Neste zu. Aber die Diener des Harems und die Eunuchen, die dies beobachtet hatten, ergriffen Stöcke und liefen ihr eilig nach. Sie warf die goldene Kette in die Höhlung der Schlange und setzte sich weit davon nieder. Als nun die Diener des Königs auf den Baum kletterten und die Höhlung erblickten, siehe, da befand sich in derselben eine schwarze Schlange mit aufgeblähter Haube. Sie schlugen sie mit Stöcken tot, nahmen die goldene Kette und gingen, wohin ihnen beliebte. Das Krähenpaar lebte von nun an dort vergnügt. Deshalb sage ich: Man suche listig zu vollbringen, Ums Leben eine schwarze Schlange kam,

Was durch Gewalt nicht will gelingen; Weil eine Kette einst von Gold die Krähe nahm. So giebt es denn nichts, womit Verständige nicht zustande kämen. Sagt man doch auch: Wer Klugheit hat, ist mächtig auch; wie käme wohl ein Thor zu Macht! Vom Häslein ward im Wald der Leu, den Stolz bethörte, umgebracht.

Karataka sprach: Wie war das? Jener erzählte:

Fünfte · Erzählung.

In einem Walde lebte ein Löwe, namens Bhasúraka. Dieser hörte infolge seiner ausserordentlichen Stärke gar nicht auf, Gazellen, Hasen und andere Tiere zu töten. Einst kamen nun alle Tiere dieses Waldes, Antilopen, Eber, Büffel, Hasen und andere,

abhyupetya procuh: svāmin, kim anena sakalamṛgavadhena nityam eva, yatas tavaikenāpi mṛgeṇa tṛptir bhavati. Tat kriyatām asmābhih saha samayadharmah. Adya prabhṛti tavātropaviṣṭasya jātikrameṇa pratidinam eko mṛgo bhakṣārtham sameṣyati. Evam kṛte tava tāvat prāṇayātrā kleśam 5 vināpi bhaviṣyaty, asmākam ca punah sarvocchedanam na syāt. Tad eṣa rājadharmo 'nuṣṭhīyatām. Uktam ca:

Šanaih śanaiś ca yo rājyam Rasāyanam iva prājňah, Vidhinā mantrayuktena

10 Prayacchati phalam bhūmir Prajānām pālanam śasyam Pīdanam dharmanāsāya Gopālena prajādhenor Pālanāt poṣaṇād grāhyam:

15 Ajām iva prajām mohād Tasyaikā jāyate tṛptir, Phalārthī nṛpatir lokān Dānamānāditoyena

Nrpadīpo dhanasneham

upabhunkte yathābalam sa puştim paramām vrajet. rūkṣāpi mathitāpi ca araṇīva hutāśanam. svargakośasya vardhanam, pāpāyāyaśase sthitam. vittadugdham śanaih śanaih nyāyyām vṛttim samācaret. yo hanyāt pṛthivīpatih, na dvitīyā kathamcana. pālayed yatnam āsthitah mālākāro 'nkurān iva. prajābhyah samharan napi

zusammen, gingen zum Löwen und sprachen zu ihm: Herr, weshalb mordest du denn immerfort alles Wild, da du doch von einem einzigen satt wirst! So schliesse doch mit uns einen Vertrag. Von heute an soll täglich hier nach dieser Stelle zu dir, nach der Reihe, ein Wild kommen, um sich von dir fressen zu lassen. Dadurch wird dir ohne Mühe dein Unterhalt zuteil, und wir werden nicht ganz und gar ausgerottet. Darum richte dich nach diesem Königsbrauch. Es heisst ja:

Wer sparsam, dem Ertrag gemäss, wie Kluge zu geniessen pflegen Das Lebenselixir, sein Reich geniesst, der hat den grössten Segen.

Wohl ist der Boden hart und Reibholz auch,
Und hart wird mit den beiden umgegangen;
Doch kann man Feuer hier und Früchte dort erlangen,
Wenn mit Gebet man wirkt und nach dem Brauch.
Dass man die Unterthanen schützt, das mehrt
Den Himmelsschatz und ist des Lobes wert;
Doch Sünde thut, und Schmach trifft den, der ihnen Pein
Bereitet, und er büsst die guten Werke ein.

Ein Kuhhirt hütet seine Kühe und füttert sie, und ganz gemach Gewinnt er ihre Milch; das mache ein rechter Erdenhüter nach: Er gebe Schutz den Unterthanen und sorge, dass sie auch gedeihn Zu Fülle und Besitz, und fordre allmählich Geld von ihnen ein.

Ein König, der, von Unverstand umnachtet, Wie Ziegen seine Unterthanen schlachtet, Der kann sich dieses eine Mal wohl freuen, Doch nimmer wird sich solche Lust erneuen.

Ein König, der auch Früchte will geniessen, Soll fleissig seine Unterthanen laben Mit mancherlei, mit Ehren und mit Gaben, Wie Gärtner junge Schösslinge begiessen.

Mit ihres Dochtes hellen Fäden im Innern saugt in solcher Art

Antarasthair guṇaiḥ śubhrair
Yathā gaur duhyate kāle
Sicyate cīyate caiva
Yathā bījānkuraḥ sūkṣmaḥ
5 Phalaprado bhavet kāle,
Hiranyadhānyaratnāni
Tathānyad api yatkimcit
Lokānugrahakartāraḥ
Lokānām samkṣayāc caiva

lakşyate naiva kenacit.
pālyate ca, tathā prajāh;
latā puspaphalapradā.
prayatnenābhiraksitah
tadval lokah suraksitah.
yānāni vividhāni ca
prajābhyah syān mahīpateh.
pravardhante nareśvarāh,
kṣayam yānti, na samśayah.

Atha teṣām tad ākarnya Bhāsuraka āha: aho satyam abhihitam bhavadbhih, param yadi mamāpy upaviṣtasyātra nityam eva naikah śvāpadah samāgamiṣyati, tan nūnam sarvān api bhakṣayiṣyāmi. Atha te tathaiva pratijnāya nirvṛtibhājas tatraiva vane nirbhayāh paryaṭanti. Ekaś ca pratidinam krameṇa yāti. Vṛddho vā vairāgyayukto vā śokatīgrasto vā putrakalatranāśabhīto vā teṣām madhyāt tasyāhārārtham madhyāhnasamaya upatiṣṭhate. Atha kadācij jātikramāc chaśakasya vārah samāyātah. Sa samastamṛgaih prerito 'nicchan napi mandam mandam gatvā tasya vadhopāyam cintayan velātikramam kṛtvā vyākulitahṛdayo yāvad gacchati tāvan mārge gacchatā kūpah samdṛṣṭah. Yāvat kūpopari yāti 20 tāvat kūpamadhya ātmanah pratibimbam dadarśa. Tena hṛdaye cintitam

Die Lampe Öl in sich, dass keiner etwas von diesem Thun gewahrt; So saugt das Geld der Unterthanen ein Fürst auch ein, und dies geschieht Durch seine leuchtenden Vorzüge des Geistes so, dass man's nicht sieht.

Mit Unterthanen ist es wie mit Kühen Und Pflanzen, die man zieht um Frucht, und weil sie blühen: Es giebt zu thun — zu hüten, zu begiessen, Dann melkt und pflückt man auch und kann geniessen.

Zu seiner Zeit vergilt's ein zarter Schoss

Und auch die Unterthanen werden nützen

Durch Frucht, dass treuer Wartung er genoss;

Den Königen, die wacker sie beschützen.

Von seinem Volke stammt, was auch ein Fürst besitzen mag: Getreide Und Rosse, Wagen mancher Art und Gold und köstliches Geschmeide. Die Fürsten, die das Wohl des Volkes befördern, werden selber gross; Doch die das Volk zu Grunde richten, gehn selbst zugrunde zweifellos.

Als Bhasuraka diese Worte der Tiere gehört hatte, sprach er: Was ihr da sagt, ist richtig. Wenn aber nicht beständig ein Tier hierher kommt, wo ich sitze, so werde ich euch alle sicher auffressen. Sie antworteten, so solle es sein, und schweiften beruhigt und furchtlos in jenem Walde umher. Ein Tier aber ging der Reihe nach täglich hin; ein altes aus ihrer Mitte oder eins, das auf alles Irdische verzichtete, oder an dem der Kummer nagte, oder das den Tod von Sohn und Gattin befürchtete, war immer zur Mittagszeit als Speise des Löwen da. Einmal traf die Reihe auch ein Häschen. Von allen Tieren wider seinen Willen abgesandt, ging er ganz langsam seines Weges und versäumte, indem er voll Angst über ein Mittel, den Löwen zu töten, nachsann, die Zeit. Er kam bei einem Brunnen vorbei. Während er von oben in denselben hineinblickte, sah er sein Bild und dachte im Herzen: Das ist ein vorzüglicher Einfall! Ich werde

yad bhavya upāyo 'sti. Aham Bhāsurakam prakopya svabuddhyāsmin kūpe Athāsau dinaseşe Bhāsurakasamīpam prāptah. pātavisyāmi. velātikrameņa kņutkņāmakaņthah kopāviņtah srkvaņī parilelihad vyacintayat: aho prātar āhārāya nihsattvam vanam mayā kartavyam. Evam 5 cintayatas tasya śaśako mandam mandam gatvā pranamya tasyāgre sthitah. Atha tam prajvalitātmā Bhāsurako bhartsayan nāha: re śaśakādhama, ekam tāvat tvam laghuh prāpto, 'param velātikrameņa; tad asmād aparādhāt tvām nipātya prātah sakalāny api mṛgakulāny ucchedayişyāmi. Atha śaśakah savinayam provāca: svāmin, nāparādho mama na ca sattvānām. Tac chrū-10 yatām kāraņam. Simha āha: satvaram nivedaya, yāvad damstrāntargato na bhavasīti. Śaśaka āha: samastamṛgair adya svāmiň jātikrameņa mama laghutarasya prastāvam vijnāva tato 'ham pancaśaśakaih samam presitah. Tataś caham agacchan nantarale mahata kenacid aparena simhena vivaran nirgatyābhihitah: re kva prasthitā yūyam? Abhīşţadevatām smarata. Tato 15 mayābhihitam: vayam svāmino Bhāsurakasya simhasya sakāśa āhārārtham samayadharmena gacchāmah. Tatas tenābhihitam: yady evam tarhi madīyam etad vanam, mayā saha samayadharmena sarvaih śvāpadair varti-Caurarūpī sa Bhāsurakaḥ. Atha yadi so 'tra rājā tato viśvāsasthāne caturah śaśakān atra dhṛtvā tam āhūya drutataram āgaccha, yena 20 dvayor madhyād yaḥkaścit parākramena rājā bhavisyati sa sarvān etān bhakşayişyatīti. Ato 'ham tenādiştah svāmisakāsam āgatah. Etad velāvyatikramakāraņam. Tad atra svāmī pramāņam. Tac chrutvā Bhāsuraka āha:

den Löwen in Zorn versetzen und ihn durch meine Klugheit in diesen Brunnen stürzen. Gegen das Ende des Tages gelangte der Hase beim Löwen an. Dieser war wegen der Verspätung und vor grossem Hunger zornig, leckte immerfort die Mundwinkel und dachte: Ha, morgen werde ich zu meinem Unterhalt den Wald aller seiner Geschöpfe berauben! Während er so dachte, kam das Häschen ganz langsam dahergegangen und stellte sich Zornentflammt fuhr Bhasuraka es mit den Worten an: O du elender Hase, sonst bist du so schnell, nun aber kommst du zu spät? Wegen dieser Kränkung werde ich dich vernichten und morgen alle Wildgeschlechter ausrotten. Da entgegnete der Hase bescheidentlich: Herr, ich habe dich nicht beleidigt, und die andern Tiere haben es auch nicht gethan. Höre nur die Ursache meiner Verspätung. Der Löwe rief: Beeile dich mit deinem Bericht, so lange du noch nicht zwischen meinen Zähnen steckst. Der Hase sprach: Herr, von allem Wild erfuhr ich heut, dass die Reihe an mir, dem Schnellfüssigen, wäre, und mit vier andern Hasen zugleich ward ich darauf abgesandt. Als ich nun unterwegs war, da kam aus einer Höhle ein anderer grosser Löwe heraus und fragte: Wo geht ihr hin? Empfehlt euch eurer Schutzgottheit. Ich antwortete ihm: Wir gehen zu unserm Herrn, dem Löwen Bhasuraka, dem wir nach dem Übereinkommen als Nahrung dienen sollen. Er erwiderte darauf: Wenn es also ist, dann müssen die Tiere, da der Wald mir gehört, mit mir ein Abkommen treffen. Dieser Bhasuraka ist ein jämmerlicher Räuber. Wenn er wirklich hier König ist, dann lass die vier Hasen zum Unterpfande hier, rufe jenen und komm mit ihm schnell zurück. Wer dann von uns beiden durch seine Tapferkeit König sein wird, der soll sie alle verzehren. Deshalb bin ich auf Befehl jenes Löwen zu dir gekommen, und dies ist der Grund meiner

bhadra, yady evam tarhi satvaram darsaya me tam caurasimham, yenaham mrgakopam tasyopari ksiptva svastho bhavami. Uktam ca:

Bhūmir mitram hiranyam ca Nāsty ekam api yady eṣām,

5

Yatra na syāt phalam bhūri, Na tatra matimān yuddham vigrahasya phalatrayam; na tam kuryāt kathamcana. yatra ca syāt parābhavah, samutpādya samācaret.

Śaśaka āha: svāmin, satyam idam. Svabhūmihetoh paribhavāc ca yudhyante kṣatriyāh. Param sa durgāśrayah. Durgān niṣkramya vayam tena viṣkambhitāh. Tato durgagato duḥsādhyo bhavati ripuh. Uktam ca:

Na gajānām sahasreņa
Yat kṛtyam sidhyati rājñām
Śatam eko 'pi samdhatte
Tasmād durgam praśamsanti
Purā guroh samādeṣād

15 Šakrena vihitam durgam Tenāpi ca varo datto: Vijayī syāt; tato bhūmau Damstrāvirahito nāgo Sarvesām jāyate vasyo,

20 Tac chrutvā Bhāsuraka āha:

na ca lakşena vājinām durgenaikena vigrahe. prākārastho dhanurdharah, nītišāstravicakṣaṇāh. Dhiranyakaśipor bhayāt prabhāvād Viśvakarmaṇah. yasya durgam sa bhūpatih durgāṇi syuh sahasraśah. madahīno yathā gajah durgahīnas tathā nṛpah.

bhadra, durgastham api darsaya tam

Verspätung. Du hast nun zu befehlen. Als Bhasuraka dies gehört hatte, sprach er: Lieber, wenn es sich also verhält, dann zeige mir rasch jenen räuberischen Löwen, damit ich meinen Zorn, den ich über die Tiere hegte, an ihm auslasse und wieder zu mir komme. Sagt man doch:

Ein Bundsgenosse, Land und Gold, die drei kann man durch Krieg gewinnen; Wenn keine dieser Früchte winkt, so soll man niemals ihn beginnen. Anfangen oder führen wird ein Kluger solchen Kampf doch nicht, Der Niederlagen ihm verheisst, doch keinen Vorteil von Gewicht.

Der Hase sagte: Herr, das ist wahr. Um ihres Landes willen und infolge von Demütigung kämpfen die Krieger. Dieser Feind aber stützt sich auf eine Burg. Aus einer Burg kam er heraus, als er uns festhielt. Bleibt er in der Burg, so ist er ein schwer zu besiegender Feind. Heisst es doch:

Von tausend Elefanten nicht, auch nicht von hunderttausend Pferden Kann Dienst, wie eine einz'ge Burg im Krieg dem König thut, ihm werden.

Ein Bogenkämpfer bietet durch der Mauer Schutz, Auf der er steht, im Streite hundert Feinden Trutz; Darum wird von den Männern, welche wohl vertraut Mit Staatskunst sind, empfohlen, dass man Burgen baut.

Einst, von Hiranyakasipu bedroht, Erbaute, weil sein Lehrer es gebot, Sich Indra eine Burg; die Kunst und Stärke Des Visvakarman half ihm bei dem Werke. Ein Fürst, an welchen huldvoll Indra denkt, So dass er ihn mit einer Burg beschenkt, Ist siegreich. Daher kommt es, dass auf Erden Die Burgen tausendfach errichtet werden.

Kann doch mit Fürsten ohne Burgen, gleichwie mit zahnberaubten Schlangen Und brunstsaftlosen Elefanten leicht jeder, was er will, anfangen. Uktam ca:

caurasimham yena vyapadayami.

Jātamātram na vah satrum Mahābalo 'pi tenaiva

Tathā ca:

Uttisthamānas tu paro 5 Samau hi siştair amnatau Api ca:

rogam ca praśamam navet, vrddhim prapya sa hanyate.

nopeksyah pathyam icchatā; vartsyantāv āmayah sa ca.

Upeksitah ksinabalo 'pi śatruh Pramādadosāt purusair madāndhaih Sādhyo 'pi bhūtvā prathamam tato 'sāv Asādhyatām vyādhir iva prayāti.

Tatha ca:

10

20

Ātmanah śaktim udvīksya Satrun hanti sa eko 'pi

mānotsāham ca yo vrajet, kşatriyan Bhargavo yatha.

Sasaka āha: asty etat, tathāpi tasya sāmarthyam aviditvā na yujyate 15 gantum. Uktam ca:

Aviditvātmanah śaktim Gacchan nabhimukho vahnau Yo balāt pronnatam yāti Vimadah sa nivarteta

parasya ca samutsukah nāśam yāti patangavat. nihantum sabalo 'py arih, śīrnadanto gajo yathā.

Bhāsuraka āha: yady apy evam tathāpi tvam darśaya tam caurasimham yathā vyāpādayāmi. Šaśaka āha: yady evam tarhy āgacchatu svāmī. Evam uktvāgre vyavasthitah. Tatas ca tenāgacchatā yah kūpo drsto 'bhūt tam eva kupam asadya Bhasurakam aha: svamin, kas te pratapam sodhum

Als Bhasuraka dies gehört hatte, sprach er: Zeige mir diesen Räuber von einem Löwen, Lieber, wenn er auch in einer Burg haust, dass ich ihn umbringe. Man sagt ja: Sobald sich Feind und Krankheit nur erheben, Soll man, sie zn bezwingen, sich bestreben; Wir werden sonst, gewannen sie erst Macht, Und sind wir noch so stark, zu Fall gebracht. Den Feind, der im Begriff ist, aufzustehn, Soll, wer sich Gutes wünscht, nicht übersehn;

Er hat mit Krankheit, dass er wächst, gemein; Die Wahrheit schärfen uns die Weisen ein. Lässt Feind man oder Krankheit, deren Macht Gering ist, die sogleich man kann bezwingen, Sorglos und blind vor Hochmut ausser Acht, Dann ist erfolglos gegen sie das Ringen.

Wer sich bewusst ist seiner Kraft und dadurch neigt zu kühnem Wagen, Wird, wie die Krieger Bhrigu's Spross, allein die Feinde niederschlagen.

Da sagte der Hase: Ganz recht. Aber trotzdem ist es nicht angemessen, dass du auf jenen los gehst, ehe du weisst, was er leisten kann. Man sagt:

Wer seine eigne Kraft nicht kennt, und auch die Kraft des Gegners nicht, Und in der Hast auf ihn sich stürzt, der stirbt wie Motten in dem Licht. Wer, selber stark, den stärkern Feind erlegen will, kehrt heim, vom Wahn Genesen, wie ein Elefant heimkehrt mit abgebrochnem Zahn.

Bhasuraka entgegnete: Wenn es sich auch so verhält, so zeige mir doch jenen Räuber von einem Löwen, dass ich ihn töte. Da sprach der Hase: Dann folge der Herr, und ging ihm vorauf. Als er nun zu dem Brunnen gekommen war, den er vorhin erblickt hatte, sagte er zum Löwen: Wer kann deinen Machtglanz ertragen, o Herr! samarthah? Tvām dṛṣṭvā dūrato 'pi caurasimhah praviṣṭah svam durgam. Tad āgaccha yathā darśayāmīti. Bhāsuraka āha: darśaya me durgam. Tad anu darśitas tena kūpah. Tatah so 'pi mūrkhah simhah kūpamadhya ātmapratibimbam jalamadhyagatam dṛṣṭvā simhanādam mumoca. Tatah 5 pratiśabdena kūpamadhyād dviguṇataro nādah samutthitah. Atha tena tam śatrum matvātmānam tasyopari prakṣipya prāṇāh parityaktāh. Śaśako 'pi hṛṣṭamanāh sarvamṛgān ānandya taih saha praśasyamāno yathāsukham tatra vane nivasati sma.

Ato 'ham bravīmi: yasya buddhir balam tasyeti.

Tad yadi bhavān kathayati tat tatraiva gatvā tayoh svabuddhiprabhāveņa maitrībhedam karomi. Karataka āha: bhadra, yady evam tarhi gaccha. Šivās te panthānah santu. Yathābhipretam anuşthīyatām. Atha Damanakah Samjīvakaviyuktam Pingalakam avalokya tatrāntare praṇamyāgre samupaviṣtah. Pingalako 'pi tam āha: bhoh kasmāc cirād dṛśyase?

15 Damanaka āha: na kimcid devapādānām asmābhih prayojanam, tena nā-

5 Damanaka āha: na kimcid devapādānām asmābhih prayojanam, tena nā-gacchāmah. Tathāpi rājaprayojanavināśam avalokya samdahyamānahrdayo vyākulatayā svayam evābhyāgato vaktum. Uktam ca:

Subham vā yadi vā pāpam dveşyam vā yadi vā priyam Aprstas tasya tad brūyād yasya necchet parābhavam.

20 Atha tasya sābhiprāyam vacanam ākarņya Pingalaka āha: kim vaktumanā bhavān? Tat kathyatām yat kathanīyam asti. Sa prāha: deva,

Schon als er dich von weitem sah, ist dieser räuberische Löwe in seine Burg gegangen. So komm denn, dass ich ihn dir zeige. Sprach der Löwe: Zeige mir seine Burg. Da wurde ihm der Brunnen gezeigt, und in seiner Thorheit stiess er sein Kampfgebrüll aus, als er im Wasser des Brunnens sein eigenes Bild erblickte. Durch den Wiederhall geschah es, dass auch aus dem Brunnen doppelt so starkes Gebrüll hervordrang. Nun stürzte sich der Löwe auf seinen vermeintlichen Feind hinab und fand seinen Tod. Das Häschen aber, das frohen Herzens alle Tiere erfreute und von ihnen gepriesen wurde, lebte mit diesen vergnügt im Walde. Darum sage ich:

Wer Klugheit hat, ist mächtig auch; wie käme wohl ein Thor zu Macht! Vom Häslein ward im Wald der Leu, den Stolz bethörte, umgebracht.

Wenn du also einverstanden bist, so will ich hingehen und durch die Macht meiner Klugheit die Freundschaft der beiden trennen. Karataka sagte: Lieber, wenn es also ist, so geh; glücklich seien deine Pfade; vollbringe, was du beabsichtigst. Als nun Damanaka Pingalaka ohne Sandschivaka erblickte, nahm er die Gelegenheit wahr, verneigte sich und setzte sich vor ihm nieder. Pingalaka sprach: Ei, warum hast du dich so lange nicht sehen lassen? Damanaka antwortete: Du hast meiner durchaus nicht bedurft; deshalb bin ich nicht gekommen. Trotzdem aber habe ich mich aus eigenem Antriebe zu dir begeben, um dir etwas mitzuteilen; denn ich bin bekümmert, und mein Herz ist gequält, weil ich sehe, wie die königlichen Angelegenheiten zugrunde gehen. Sagt man doch:

Lass Liebes und auch Widriges, Verdruss und Heilsames erfahren, Auch ungefragt, den, welchem du Demütigungen willst ersparen.

Als Pingalaka diese wohlberechnete Rede gehört hatte, fragte er: Was möchtest

Samjīvako yuşmatpādānām upari drohabuddhir iti. Viśvāsagatasya mama vijana idam āha: Damanaka, drstāsya Pingalakasya sārāsāratā. Tad aham enam hatvā sakalam api mṛgādhipatyam tvatsācivyasamanvitam karişyāmi. Pingalako 'pi tad yajrasāraprahārasadrśam dārunam tadvacah samākarnya 5 moham upagato na kimcid ūce. Sa Damanako pi tasya tam ākāram ālokya cintitavān: ayam tāvat Samjīvakanibaddharāgas, tan nūnam anena mantriņā rājā vināsam avāpsyatīti. Uktam ca:

Ekam bhūmipatih karoti sacivam

rājye pramāņam yadā,

Tam mohāc chravate madah, sa ca madād dāsvena nirvidyate.

Nirvinnasya padam karoti hrdaye Svātantryān nrpateh sa rājyam athavā tasya svatantrasprhā, prānān api cyāvayet.

Kim atra yuktam iti? Pingalako 'pi cetanām samāsādya kathamapi tam āha: Damanaka, Samjīvakas tāvat prāņasamo bhrtyah, sa katham mamopari drohabuddhim karoti? Damanaka āha: deva, bhrtyo 'bhrtya ity 15 anaikāntikam etat. Uktam ca:

Na so 'sti puruso rājāām

yo na kāmayate śriyam;

Aśaktā eva sarvatra

narendram paryupāsate.

Pingalaka āha: bhadra, tathāpi mama tasyopari cittavrttir na vikrtim yāti. Athavā sādhv idam ucyate:

Anekadoşaduşto 'pi 20

10

kāyah kasya na vallabhah?

Kurvan napi vyalīkāni

yah priyah priya eva sah.

du mir gern sagen? Sprich rein heraus. Jener sagte: Herr, Sandschivaka führt gegen dich Verrat im Sinne. Ich habe sein Vertrauen gewonnen, und insgeheim hat er zu mir gesprochen: Damanaka, ich kenne jetzt die starken und die schwachen Seiten Pingalaka's. Darum werde ich ihn töten, selber die Herrschaft über alle Tiere gewinnen und dich zu meinem Minister machen. Pingalaka verlor bei diesem schrecklichen Wort, das ihn wie ein demantharter Schlag traf, das Bewusstsein und antwortete nichts. Aber Damanaka dachte, als er ihn in diesem Zustande gewahrte, bei sich: Er hängt mit Liebe an Sandschivaka; sicherlich wird er durch diesen als seinen Minister den Untergang finden. Es heisst ja:

Wenn einen einz'gen seiner Räte an seines Reiches Spitze stellt Ein Fürst, so kommt's, dass aus Verblendung ein Taumel diesen überfällt; Er wird der Knechtschaft überdrüssig; nach Unabhängigkeit zu streben, Beginnt er dann in seinem Herzen und steht dem Fürsten nach dem Leben.

Was ist in diesem Falle ratsam? Pingalaka gewann mühsam das Bewusstsein wieder und sagte: Damanaka, Sandschivaka ist ja doch ein Diener, den ich wie mein eigenes Leben schätze: wie sollte er Verrat gegen mich im Sinne führen! Damanaka antwortete: Herr, Diener oder Nichtdiener, um diesen Punkt handelt es sich jetzt nicht. Man sagt:

Giebt's Männer, die nicht Fürstenglück zum Ziele ihrer Wünsche machen?

Die allerwärts zum Dienst bereit um Fürsten stehn, sind nur die Schwachen.

Pingalaka sagte: Lieber, trotzdem ändert sich meine Gesinnung zu ihm nicht. Sagt man doch mit Recht:

Wer ist's der seinen Leib nicht lieb behält, Ob mancher Fehler diesen auch entstellt!

Wem einmal unsre Liebe ward geschenkt, Der bleibt uns lieb, und wenn er uns auch

kränkt.

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

18

Damanaka āha: ata evāyam dosah. Uktam ca:

Yasmin nevādhikam cakşur āropayati pārthivah,

Akulīnah kulīno vā sa śriyo bhājanam narah.

Aparam kena gunavisesena svāmī Samjīvakam nirgunakam api nikate 5 dhārayati? Atha yady evam cintayasi: mahākāyo 'yam, anena ripūn vyāpādayisyāmi, tad asmān na sidhyati yato 'yam saspabhojī, devapādānām satravo māmsāsinah. Tad ripusādhanam asya sāhāyyena na bhavati. Tasmād enam dūsayitvā hanyatām iti. Pingalaka āha:

Ukto bhavati yah purvam

guņavān iti samsadi,

10 Tasya doşo na vaktavyah

pratijňābhangabhīruņā.

Anyac ca: mayāsya tava vacanenābhayapradānam dattam. Tat katham svayam eva vyāpādayāmi? Sarvathā Samjīvako 'yam suhrd, asmākam na tam prati kaścin manyur iti. Uktam ca:

Itah sa Daityah praptaśrir,

neta evārhati kṣayam;

15 Vişavrkşo 'pi samvardhya

svayam chettum asāmpratam.

Ādau na vāpraņayinām praņayo vidheyo, Datto 'thavā pratidinam pariposanīyah. Utksipya yat ksipati tat prakaroti lajjām; Bhūmau sthitasya patanād bhayam eva nāsti.

20 Upakārişu yah sādhuh

sādhutve tasya ko gunah?

Apakārisu yah sādhuh

sa sādhuh sadbhir ucyate.

Damanaka sagte: Daher gerade stammt Sandschivaka's Verbrechen. Heisst es doch: Wenn seine Blicke gar zu oft ein König lenkt auf einen Mann — Sein Stamm sei niedrig oder hoch, Gefäss des Glücks ist dieser dann.

Aber um welchen Vorzug zieht denn der Herr diesen Sandschivaka, der sich doch durch nichts Besonderes auszeichnet, in seine Nähe? Wenn du aber denkst, er sei von grossem Körper, und durch ihn könntest du die Feinde töten, so irrst du dich: durch ihn lässt sich dies nicht erreichen, weil er ein Grasfresser ist; Fleischfresser aber sind des Königs Feinde. Genossenschaft mit ihm hilft also nicht zur Überwältigung deiner Feinde. Darum klage ihn seines Frevels an und töte ihn. Pingalaka sprach:

Wer in Versammlung erst bekannte, [te, Der darf von dessen Schuld nicht sprechen, Ein Mensch sei brav, und tugendhaft ihn nann- Will er gegebnes Wort nicht brechen.

Dazu kommt noch, dass ich ihm, durch deine Rede veranlasst, Sicherheit zugesagt habe. Wie kann ich ihn also selbst umbringen! In jedem Sinne ist dieser Sandschivaka mein Freund, und ich hege keinen Groll gegen ihn. Sagt man nicht:

Ich liess den Götterfeind sein Glück erwerben, Und darum darf er nun durch mich nicht sterben; Nicht passt es, dass sogar an einen Giftbaum legt Die Axt der Mann, der ihn hat gross gepflegt.

Man meide gleich von Anfang an mit allen Vertrauten Umgang, die uns nicht gefallen; Begann man aber freundlichen Verkehr, So pflege man mit jedem Tag ihn mehr.

Was soll man deren Güte preisen,

Denn Schande bringt es, einen erst zu heben, Und dann zu stürzen und ihn preiszugeben. So lange man noch steht auf ebner Erde, Ist nicht zu fürchten, dass man stürzen werde. Die nur Wohlthätern sie beweisen!

Tad drohabuddher api mayasya viruddham nacaraniyam. Damanaka āha: svāmin, naisa dharmo yad drohabuddher api ksamyate. Uktam ca:

Tulyartham tulyasamarthyam marmajňam vyavasayinam Ardharājyaharam bhrtyam yo na hanyāt, sa hanyate.

Aparam tvayāsya sakhitvāt sarvo 'pi rājadharmah parityakto, rājadharmābhāvāt sarvo 'pi parijano viraktim gato, yatah Samjīvakah śaspabhojī, bhavān māmsādas tava prakrtayas ca. Yat tavāvadhyavyavasāyabāhyam kutas tāsām māmsāśanam, yadrahitās tās tvām tyaktvā yāsyanti. Tato 'pi tvam vinasta eva. Asya samgatyā punas te na kadācid ākhetake 10 matir bhavişyati. Uktam ca:

> Yadrśaih sevyate martyo yādrśāmś caiva sevate, Kadācin nātra samdehas, tādrg bhavati pūruşah.

Tathā ca:

15

Samtaptāyasi samsthitasya payaso nāmāpi na jňāyate, Muktākāratayā tad eva nalinīpattrasthitam rajate, Svātau sāgaraśuktisamputagatam taj jāyate mauktikam: Präyenādhamamadhyamottamagunah samvāsato jāyate. Tatha ca:

Asatām sangadoşeņa sādhavo yānti vikriyām; 20 Duryodhanaprasangena Bhişmo goharane gatah. Ata eva santo nicasangam varjavanti. Uktam ca:

Wer auch Beleid'gern Gutes thut, Den nennen erst die Guten gut.

Wenn er also auch Schlimmes wider mich sinnt, so darf ich doch nicht feindselig gegen ihn handeln. Da sagte Damanaka: Herr, das ist nicht recht, dass du auch dem verzeihst, der dir nachstellt. Es heisst:

Wer einen Diener, der ihm gleich Von Unternehmungseifer brennt An Kraft ist und wie er so reich, Und an sich riss die halbe Königsmacht -Der seines Herren Schwächen kennt, Wer den nicht tötet, wird selbst umgebracht.

Ausserdem sind aus Freundschaft zu diesem von dir alle Königspflichten verabsäumt worden, und deshalb ist dein ganzes Gefolge dir entfremdet. Denn Sandschivaka ist ein Grasfresser, du aber und deine Unterthanen sind Fleischfresser. Wie können diese Fleisch geniessen, was deinem Entschlusse, dass nichts getötet werden dürfe, widerspricht! Und dürfen sie das nicht mehr thun, so werden sie dich verlassen und davongehen. Dann bist du auch zu Grunde gerichtet. Bei dem Verkehr mit diesem wirst du auch niemals wieder Lust zur Jagd haben. Sagt man doch:

Den Männern gleich, die ihn bedienen, und die er selbst bedient, gestaltet

Sich eines Menschen eignes Wesen; hierüber gar kein Zweifel waltet. Ein Tropfen, der auf glühend Eisen fällt, Erwird zur Perle, dringt bei günst'ger Sterne Lässt keine Spur zurück in dieser Welt; In eine Meeresmuschel er hinein: In Perlenglanz derselbe Tropfen prangt, So hängt geringer, mäss'ger, hoher Wert Wenn auf ein Blatt des Lotus er gelangt; Meist davon ab, mit wem ein Mensch ver-

Bei Guten tritt Veränderung durch Umgang ein mit schlechten Leuten;

Bhischma, Duryodhana gesellt, half Kühe ihm durch Raub erbeuten. Deshalb vermeiden die Guten den Verkehr mit Niedrigen. So sagt man auch: Na hy avijňātaśīlasya Matkunasya ca dosena pradātavyah pariśrayah; hatā Mandavisarpinī.

Pingalaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Asti kasyacin mahīpater manoramam sayanasthānam. Tatra svetatara5 paṭayugalamadhyasamsthitā Mandavisarpinī yūkā prativasati sma. Sā ca
tasya mahīpate raktam āsvādayantī sukhena kālam nayamānā tiṣṭhati.
Anyedyus ca tatra sayane kvacid bhrāmyan Nagnimukho nāma matkuṇaḥ
samāyātaḥ. Atha tam dṛṣṭvā sā viṣaṇṇavadanā provāca: bho Agnimukha,
kutas tvam atrānucitasthāne samāyātaḥ? Tad yāvan na kaścid vetti tāvac
10 chīghram gamyatām iti. Sa āha: bhagavati, gṛhāgatasyāsādhor api naitad
vujvate vaktum. Uktam ca:

Ehy, āgaccha, samāśvasāsanam idam, Kā vārttā? atidurbalo 'si, kuśalam'! Evam nīcajane 'pi yujyati gṛham

kasmāc cirād drśyase? prīto 'smi te darśanāt prāpte, satām sarvadā

Dharmo 'yam grhamedhinām nigaditah smārtair laghuh svargadah.

Aparam mayanekamanuşanam anekavidhani rudhirany asvaditany aharadoşat katutiktakaşayamlarasasvadani, na ca kadacın madhuraraktam samasvaditam. Tad yadi tvam prasadam karoşi tad asya nepater vividhavyanja-

Gieb keinem Zuflucht, wenn er dir nicht von Charakter ist bekannt; Geschah's doch durch der Wanze Schuld, dass eine Laus den Tod einst fand. Pingalaka fragte: Wie war das? Jener erzählte:

Sechste Erzählung.

Ein gewisser König hatte einmal ein sehr schönes Bett. In den beiden sehr weissen Tüchern desselben wohnte eine Laus, namens Mandavisarpini, welche ihre Zeit angenehm damit hinbrachte, dass sie von des Königs Blut speiste. Eines Tages nun kam, bei ihrem Umherirren, nach diesem Bett eine Wanze, namens Agnimukha. Als die Laus sie erblickte, sprach sie mit bekümmertem Gesicht zu ihr: Wie kommst du, Agnimukha, an diesen Ort, der dir nicht gebührt? Darum entferne dich rasch, ehe es noch jemand weiss. Die Wanze antwortete: Liebe, nicht einmal zu einem Schlechten soll man solche Worte reden, wenn er in unser Haus kommt. Sagt man doch:

'So tritt doch näher! Setze dich hier nieder!

Zum ersten Male kommst du heute wieder

Nach langer Zeit, warum ist dies geschehn?

Ich wünsche Heil. Mich freut es, dich zu sehn.

Was hat derweil bei dir sich zugetragen?

Dein kränklich Aussehn will mir nicht behagen.'

So soll man stets die Niedren auch empfangen,

Sind sie ins Haus der Guten eingegangen;

Dies nennen Hausherrnpflicht die Weisen. Man vollbringt

Sie leicht; sie ist's, durch die den Himmel man erringt.

Dazu kommt noch, dass ich zwar vieler Menschen gar mannigfaltiges, durch die Schuld ihrer Nahrung scharfes, bitteres, zusammenziehendes und saures Blut gekostet habe, niemals aber süsses. Willst du mir also eine Gnade erweisen, so bereite ich der Zunge eine Freude durch den Genuss des leckeren Blutes dieses Königs, das in seinem

nānnapānacosyalehyasvādvāhāravasād asya sarīre yan mistam raktam samjātam tadāsvādanena saukhyam sampādayāmi jihvāyā iti. Uktam ca:

Rankasya nrpater vāpi Tanmātram ca smrtam sāram,

Yady eva na bhavel loke
Tan na bhrtyo bhavet kaścit
Yad asatyam vaden martyo
Yad gacchati videśam ca,

5

20

jihvāsaukhyam samam smṛtam;

tadartham yatate janah. karma jihvāpratustidam, kasyacid vasago 'thavā. yad vāsevyam ca sevate tat sarvam udarārthatah.

Tan mayā gṛhāgatena bubhukṣayā pīdyamānenāpi tvatsakāśād bhojanam 10 labhyam. Tan na tvayaikākinyāsya bhūpate raktabhojanam kartum yujyate. Tac chrutvā Mandavisarpiny āha: bho matkuņa, asya nṛpater nidrāvaśam gatasyāham raktam āsvādayāmi, punas tvam agnimukhaś capalaś ca. Tad yadi mayā saha raktapānam karoṣi tat tiṣṭha. Abhīṣṭatararaktam āsvādaya. So 'bravīt: bhagavaty, evam kariṣyāmi. Yāvat tvam nāsvādayasi pratha-15 mam nṛparaktam tāvan mama devagurukṛtah śapathah syād yadi tad āsvādayāmi. Evam tayoh parasparam vadatoh sa rājā tac chayanam āsādya prasuptah. Athāsau matkuņo jihvālaulyotkṛṣṭautsukyāj jāgratam api tam mahīpatim adaśat. Athavā sādhv idam ucyate:

Svabhāvo nopadesena Sutaptam api pānīyam Yadi syāc chītalo vahnih, śakyate kartum anyathā; punar gacchati śītatām. śītāmśur dahanātmakah,

Leibe durch verschiedenartige Brühen, Speisen, Getränke, durch Gerichte, die man saugt, durch solche, die man leckt, und durch Süssigkeiten entstanden ist. Heisst es doch:

Gleich ist bei Bettlern und bei Fürsten die Zungenlust, wie Kluge sagen; Nur sie ist Lust, um ihretwillen geschieht der Menschen Mühn und Plagen. Gäb's in der Welt die Arbeit nicht, die unsrer Zunge zum Vergnügen Gereicht, wer würde Diener sein und sich in fremden Willen fügen! Dass jemand lügt, Unwürd'gen dient und in die Fremde zieht, — Es ist sein Bauch, der Anlass giebt, dass alles dies geschieht.

Da ich in dein Haus gekommen bin und vom Hunger gequält werde, so muss ich von dir Speise bekommen, und es ist darum nicht recht, dass du allein mit dem Blute dieses Königs dich sättigst. Mandavisarpini antwortete ihm: Nun denn, erst wenn der König eingeschlafen ist, speise ich von seinem Blute; wie steht es aber mit dir? Du bist, was dein Name sagt, Agnimukha, ein Feuermund, und dazu von flatterhaftem Wesen. Wenn du mit mir zusammen Blut geniessen willst, so bleibe und labe dich an dem köstlichen Blute. Die Wanze sagte: Liebe, so will ich es machen. Mich treffe der Götter und der Lehrer Fluch, wenn ich früher von dem Blute des Königs koste, als bis du es gethan hast. Während sie so mit einander redeten, legte sich der König in das Bett und fing an einzuschlafen. Aber während er noch wachte, biss ihn die Wanze, deren natürliche Ungeduld durch die Begehrlichkeit der Zunge noch gesteigert wurde. Man sagt mit Recht:

Dazu, des Menschen Sinn zu ändern, hat Unterweisung nicht Gewalt; Auch wenn man gut das Wasser wärmte, es wird doch immer wieder kalt. Und würde auch das Feuer kalt, und würde heiss der Mond auch werden — Na svabhāvo 'tra martyānām sakyate kartum anyathā.

Athāsau mahīpatih sūcyagraviddha iva tac chayanam tyaktvā tatkṣanād evotthitah: aho jūāyatām, atra pracchādanapate matkuņo yūkā vā nūnam tiṣṭhati yenāham daṣṭa iti. Atha ye kancukinas tatra sthitās te satvaram 5 pracchādanapaṭam gṛhītvā sūkṣmadṛṣṭyā vīkṣām cakruḥ. Atrāntare sa matkuṇaś cāpalyāt khaṭvāntam praviṣṭaḥ, sā Mandavisarpiny api vastrasandhyantargatā tair dṛṣṭā vyāpāditā ca.

Ato 'ham bravīmi: na hy avijnātaśīlasyeti.

20

Tad ākarnya Pingalaka āha: bho Damanaka kah pratyayo 'tra vişaye yatah sa mamopari duştabuddhih? Sa āha: yad adya mamāgre tena niścayah kṛto yat prabhāte Pingalakam vadhiṣyāmi, tad atraiva pratyayah: prabhāte 'vasaravelāyām āraktanayanah sphuritādharo diśo 'valokayan nanucitasthānopaviṣṭas tvām krūradṛṣṭyāvalokayiṣyati. Tad evam jñātvā yad ucitam tat kartavyam. Iti kathayitvā Samjīvakasakāśam gatah. Tam praṇamyopaviṣṭah. Samjīvako 'pi sodvegākāram mandagatyā samāyāntam tam udvīkṣya sādarataram uvāca: bho mitra svāgatam. Cirād dṛṣṭo 'si. Api śivam bhavatah? Tat kathaya yenādeyam api tubhyam gṛhāyātāya prayacchāmi. Uktam ca:

Te dhanyās te vivekajňās te śasyā iha bhūtale, Āgacchanti grhe yeṣām kāryārtham suhrdo janāh.

Umändern könnte man doch nicht der Menschen Sinnesart auf Erden.

Der König aber verliess, wie von einer Nadelspitze gestochen, das Lager, stand sofort auf und rief: He, seht doch zu! Sicherlich hält sich in der Decke eine Wanze oder eine Laus auf; denn ich bin gebissen. Die dort befindlichen Diener nahmen eilig das Betttuch und untersuchten es mit scharfen Augen. Inzwischen war aber die Wanze in ihrer grossen Beweglichkeit nach dem Ende der Bettstelle gelangt; Mandavisarpini aber, in den Falten des Tuches versteckt, wurde von den Dienern erblickt und getötet. Darum sage ich:

Gieb keinem Zuflucht, wenn er dir nicht von Charakter ist bekannt;

Geschah's doch durch der Wanze Schuld, dass eine Laus den Tod einst fand. Als Pingalaka dies gehört hatte, fragte er: Sage, Damanaka, welcher Beweis

ist denn dafür vorhanden, dass jener Schlimmes gegen mich beabsichtigt? Damanaka erwiderte: Heute hat er vor mir den Entschluss gefasst, dass er dich morgen töten würde; der Beweis dafür ist Folgendes. Morgen wird er zu der Zeit, die ihm passend erscheint, mit roten Augen, zuckenden Lippen, in das Leere blickend, an einem ungewohnten Orte sitzend, mit grimmigen Augen nach dir schauen. Wenn du dies wahrnimmst, so thue, was sich dann eignet. Nach diesen Worten begab sich Damanaka zu Sandschivaka, verneigte sich vor ihm und setzte sich. Sandschivaka hatte gesehen, wie er ängstlich aussehend und langsam herbeikam, und sprach sehr rücksichtsvoll zu ihm: Willkommen, Freund! Du bist lange nicht bei mir gewesen. Geht es dir auch wohl? So rede denn, dass ich dir, da du in mein Haus gekommen bist, auch das gebe, was man nicht zu geben braucht. Sagt man doch:

Der ist beglückt und einsichtsvoll hienieden und des Preises wert, Nach dessen Haus gegangen kommt der Freund, wenn Hülfe er begehrt. Damanaka āha: bhoḥ katham śivam sevakajanasya? Sampattayah parāyattāh sadā cittam anirvṛtam Svajīvite 'py aviśvāsas teṣām ye rājasevakāḥ.

Tathā ca: Sevayā dhanam icchadbhih 5 Svātantryam vac charīrasya Tāvai janmātiduhkhāva, Tatrāpi sevayā vrttir, Jīvanto 'pi mrtāh panca Daridro vyadhito murkhah 10 Nāśnāti sevavautsukvād, Na nihśańkam vaco brūte. Sevā śvavrttir ākhyātā Svacchandam carati śvātra, 15 Bhūśayyā brahmacaryam ca Sevakasya yater yadvad, Śītātapādikastáni

Dhanāya tāni cālpāni,

Modakenāpi kim tena,

Mṛdunātisuvṛttena

20

sevakaih paśya yat kṛtam: mūdhais tad api hāritam. tato durgatatā sadā, aho duḥkhaparamparā. śrūyante kila Bhārate: pravāsī nitvasevakah. vinidro na prabudhyate, sevako 'pv atra jīvati? yais tair mithyā prajalpitam: sevakah paraśāsanāt. kršatvam laghubhojanam viśesah papadharmajah. sahate yani sevakah, yadi dharmān na mucyate. sumṛṣtenātihāriņā nispattir yasya sevayā.

Damanaka antwortete: Ach, wie kann es für Diener wohl Glück geben!
Abhängt von andern derer Glück, die sich in Fürstendienst begeben;
Ihr Herz ist nimmer froh, sie traun auch nicht einmal dem eignen Leben.
Schau, was die Diener thun, die sich zum Dienst aus Gier nach Geld bequemen:
Die Freiheit ihres Leibes selbst, die lassen sich die Thoren nehmen. [Brot:
Da ist zuerst Geburt ein schweres Leid, Und endlich ess' ich auch durch Dienst mein
Auf diese folgt beständ'ge Dürftigkeit, O über dieser Leidenskette Not!

Fünf werden lebend noch für Tote im Mahabharata erklärt:

Der Arme, Kranke, Heimatlose, der Thor, wer stets durch Dienst sich nährt.

Nicht lässt der Dienst ihn, wenn er möchte, essen; Er wacht, bevor er ausschlief, wieder auf; Nie kann er, wenn er spricht, die Angst vergessen: Ein Diener hemmt trotzdem nicht seines Lebens Lauf! Der Dienst wird Hundeleben wohl genannt; Doch vor der Wahrheit hält dies Wort nicht stand: Läuft doch der Hund umher, wie ihm beliebt, Der Diener — wie sein Herr Befehl ihm giebt.

Der Diener wie der Büsser lebt in Keuschheit, beide sind sie hager, Für beide ist die Kost nur schmal, und blosser Boden ist ihr Lager; Und doch besteht ein Unterschied: was jener leidet, das entspringt Aus Sünden; diesem geht es so, weil gute Werke er vollbringt. Ob Leiden auch ein Diener trägt, als Kälte, Hitze und dergleichen, Es hilft zu Reichtum ihm nicht viel, will er nicht von der Tugend weichen. Was soll uns selbst ein leckerer und zarter, runder Kuchen frommen,

Samjīvaka āha: atha bhavān kim vaktumanāh? Sa āha: mitra, svāminām sacivānām mantrabhedam kartum na vujvate. Uktam ca:

Yo mantram svāmino bhindyāt sācivyasamniyojitah,

Sa hatvā nrpakārvam tat svayam ca narakam vrajet.

5 Yena yasya kṛto bhedaḥ sacivena mahipateḥ, Tenāśastravadhas tasya kṛta, ity āha Nāradaḥ.

Tathāpi mayā tava snehapāśabaddhena mantrabhedah kāryo yatas tvam mama vacanenātra rājakule viśvastah pravistas ca. Uktam ca:

Viśrambhād yasya yo mrtyum avāpnoti kathamcana,

10 Tasya hatyā tadutthā sā, prāhedam vacanam Manuh.

Tat tavopari Pingalako 'yam duştabuddhih, kathitam câdyānena matpuratas catuşkarnatayā yat prabhāte Samjīvakam hatvā samastamrgaparivāram cirāt tṛptim neṣyāmi. Tatah sa mayoktah: svāmin, na yuktam idam yan mitradrohena samjīvanam kriyate. Uktam ca:

Api brahmavadham kṛtvā prāyaścittena śudhyati Tadarhena vicīrņena, na kathamcit suhṛddruhah.

Tatas tenāham sāmarṣenoktah: bho duṣṭabuddhe, Samjīvakas tāvac chaṣpabhojī vayam māmsāśinas, tad asmākam svābhāvikam vairam iti. Katham ripur upekṣyate? Tasmāt sāmādibhir upāyair hanyate. Na ca 20 hate tasmin doṣaḥ syāt. Uktam ca:

Und mag er noch so lockend sein, wenn wir durch Dienst nur ihn bekommen!
Sandschivaka sprach: Aber was willst du mir eigentlich mitteilen? Jener antwortete: Freund, es ziemt sich für Minister nicht, die geheimen Pläne ihrer Herren zu verraten. Darüber heisst es ja:

Sie stören ihres Königs Werk und müssen selbst zur Hölle fahren, Die, zu Ministern eingesetzt, der Herren Pläne offenbaren. Wer als Minister seines Herrn Geheimnisse verrät (dies Wort Sprach Narada), begeht an ihm auch ohne Waffen einen Mord.

Trotzdem aber muss ich, weil dich und mich das Band der Liebe vereinigt, ein Geheimnis verraten, weil du im Vertrauen auf mein Wort an den Hof des Königs gekommen bist. Man sagt:

Stirbt jemand, wies auch immer mag geschehen,
Weil er auf einen andern sich verliess,
Als Ursach jenes Todes anzusehen.

Dieser Pingalaka führt Böses gegen dich im Sinne. Denn heute hat er unter vier Augen zu mir gesagt: Morgen werde ich Sandschivaka töten und dadurch auf lange Zeit alles Wild in meiner Umgebung satt machen. Darauf entgegnete ich: Herr, es ist nicht recht, sich den Lebensunterhalt durch Tücke gegen den Freund zu verschaffen. Es heisst ja:

Durch angemess'ne Busse werden sogar Brahmanenmörder rein;

Doch die den Freund verrieten, können von dieser Schuld sich nie befrein.

Er antwortete mir unwillig: O du Bösewicht, Sandschivaka ist ein Grasfresser, wir aber sind Fleischfresser; so besteht denn von Natur Feindschaft zwischen ihm und uns. Wie braucht man auf einen Feind Rücksicht zu nehmen! Darum wird ein solcher durch eins jener vier Mittel, deren erstes Freundlichkeit ist, getötet. Und durch seine Ermordung laden wir keine Schuld auf uns. Heisst es doch:

Dattvāpi kanyakām vairī Anvopāvair aśakyo vo Krtyākrtyam na manyate Supto vā Dronaputrena

nihantavyo vipaścitā; hate doso na vidyate. kşatriyo buddhisamyutah; Dhrstadyumnah purā hatah?

Tad aham tasya niścayam jňātvā tvatsakāśam upāgatah. Sāmpratam 5 me nāsti viśvāsaghātakadosah. Tad yat te pratibhāti tat kuruşveti. Samjīvakas tad vajrapātadāruņam vacanam śrutvā moham upāgatah. Atha cetanām labdhvā savairāgyam idam āha: bhoh sādhv idam ucyate:

Durjanagamyā nāryah,

prāvenāsnehavān bhavati rājā;

Krpanānusāri ca dhanam, 10

megho giridurgavarşī ca. ya evam manyate kudhih,

Aham hi sammato rājno — Balivardah sa vijneyo Varam vanam varam bhaiksyam varam bharopajivanam

vişānaparivarjitah. nādhikāreņa sampadah.

Varam vyādhir manusyānām,

Tad ayuktam maya krtam yad anena saha maitrī vihitā. Uktam ca:

Yayor eva samam vittam, Tayor maitrī vivāhas ca,

yayor eva samam kulam, na tu pustavipustavoh.

Tatha ca:

15

20

Mrgā mrgaih sangam anuvrajanti,

Gāvas ca gobhis, turagās turangaih, Und wenn der Feind sein Eidam ist, der Kluge soll ihn dennoch töten;

Auch ist nicht sündlich dieser Mord, giebt's sonst kein Mittel in den Nöten. Ein Krieger, der Verstand besitzt, soll nicht nach Recht und Unrecht fragen; Ward Dhrischtadyumna nicht voreinst im Schlaf von Drona's Sohn erschlagen? So bin ich denn nun zu dir gekommen, nachdem ich des Königs Entschluss in Erfahrung brachte, und mich belastet jetzt nicht die Schuld des Vertrauensbruches. Thu jetzt, was dir angemessen erscheint. Sandschivaka verlor das Bewusstsein, als er diese Rede, die schrecklich klang wie ein Donnerschlag, gehört hatte. Er erholte sich wieder und sagte dann lebensüberdrüssig: Ach, es heisst ja mit Recht:

> Von Frauen wird oft schlechten Menschen Huld gewährt; Ein König in dem Herzen keine Liebe nährt; So läuft ja auch den geiz'gen Leuten nach das Geld, Auf schroffen Berg der Regenwolke Spende fällt.

Ein Ochs, dem bloss die Hörner fehlen, ist der, das wisse, welcher denkt In seiner Thorheit: Wie der König mir soviel Huld und Gnade schenkt! Das Betteln ist uns besser und der Wald Ja, besser ist's, dass man in Krankheit fällt, Und Lastentragen für den Unterhalt, Als dass man Reichtum durch ein Amt erhält.

Darum habe ich nicht wohl daran gethan, mit diesem Freundschaft anzuknüpfen. Man sagt ja:

Nur zwischen solchen, welche sich an Herkunft und Vermögen gleichen, Kann Freundschaft sein und Ehebund, nicht zwischen Dürftigen und Reichen.

> Die Rehe suchen Rehe zu Genossen, Die Kühe Kühe, Rosse gehn zu Rossen, Zu Klugen Kluge, Thoren zu den Thoren:

Mūrkhāś ca mūrkhaih, sudhiyah sudhībhih: Samānaśilavyasaneşu sakhyam.

Tad vadi gatvā tam prasādayāmi tathāpi na prasādam yāsyati. Uktam ca:

Nimittam uddiśya hi yah prakupyati, Dhruvam sa tasyāpagame prasīdati. Akaranadvesaparo hi yo bhavet, Katham naro 'sau paritoşam eşyati?

Aho sādhu cedam ucyate:

5

10

15

Bhaktanam upakarinam parahitavyāpārayuktātmanām Sevāsamvyavahāratattvavidusām Vyāpattih skhalitāntareşu niyatā, Tasmād ambupater ivāvanipateķ Tathā ca:

drohacyutānām api siddhir bhaved vā na vā: sevā sadāśankinī.

Bhavasnigdhair upakrtam api Chāthyād anyair apakrtam api nrpatimanasām Durgāhyatvān

Sevādharmah

dveşyatām yāti kimcic, prītave copavāti: naikabhāvāśravānām yoginām apy agamyah.

Tat parijñātam mayā yat prasādam asahamānaih samīpavartibhir esa Pingalakah prakopitah. Tenāyam mamādoşasyāpyevam vadati. Uktam ca:

Prabhoh prasādam anyasya na sahantiha sevakāh 20

paramagahano

Zum Freund wird, wer an Sinn und Hang uns gleicht, erkoren. Wenn ich also auch zu ihm ginge und ihn um Gnade bäte, er würde sie mir doch nicht gewähren. Darüber heisst es:

Wer aus bestimmtem Grunde zürnt, wird freundlich sein, wenn jener weicht; Doch den, der ohne Ursach hasst, zu sänft'gen, wie wird das erreicht! Ach, mit Recht wird auch gesagt:

> Wenn Diener, die geschickt sind und ergeben, Die eifrig nach dem Wohle andrer streben, Die sich vortrefflich auf den Dienst verstehn Und Abscheu haben, Treubruch zu begehn, Wenn solche straucheln, trifft sie das Verderben Ganz sicher: doch ob sie sich das erwerben Im andern Falle, was ihr Herz verlangt, Ist zweifelhaft. So kommt es, dass man bangt Im Fürstendienst, gleichwie die Menschen zagen, Wenn sie sich ins Gebiet des Meeresgottes wagen.

Ein Dienst sogar, den Wohlgesinnte ihm leisten, macht dem Herrn Verdruss. Und Schaden, der durch Bosheit andrer geschieht, bereitet ihm Genuss; Ach Fürstensinn ist schwer ergründlich, drin haben viele Launen Raum; Drum ist der Diener Pflicht so dunkel, ein Heil'ger selbst begreift sie kaum. Soviel indes sehe ich ein, dass Pingalaka von solchen in seiner Umgebung gegen mich aufgestachelt ist, die seine Huld gegen mich nicht ertragen können. Darum redet er so über mich, der ich doch ganz schuldlos bin. Es heisst ja:

Erweist der Herrscher einem Diener Huld -

sapatnyāh svākrter api. Sapatnya iva samkruddhāh

Bhavati caivam yad gunavatā samīpavartinā tadgunair anyesām prasādo na bhavati. Uktam ca:

Gunavattarapātrena

cchădyante guninăm gunăh:

Rātrau dīpaśikhākāntir. 5

na bhanav udite sati.

Damanaka āha: bho mitra, yady evam tan nāsti te bhayam. Prakopito 'pi sa durjanais tava vacanena prasādam yāsyati. Samjīvaka āha: bho, na yuktam uktam bhavatā. Laghūnām api durjanānām madhye vastum na śakyate. Upāyāntaram vidhāya te nūnam ghnanti. Uktam ca:

Bahavah panditah ksudrah 10

sarve māvopajīvinah

Kuryuh krtyam akrtyam vā,

ustre kākādayo yathā.

Damanaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Asti kasmimścid vanoddeśe Madotkato nāma simhah prativasati sma. Tasya cānucarā anye dvīpivāyasagomāyavah santi. Atha kadācit tair itas 15 tato bhramadbhih sarthad bhrastah Kathanako namostro drstah. simha āha: aho, apūrvam idam sattvam. Taj jňāyatām kim etad āraņyakam grāmyam veti. Tac chrutvā vāyasa āha: bhoh svāmin, grāmyo 'yam ustranāmā jīvavišesas, tava bhojyah. Tad vyāpādyatām. Simha āha:

> Die andern tragen dies nicht mit Geduld; So zürnen ja auch eines Mannes Frauen Der schönen Mitfrau selbst, die sie bevorzugt schauen.

Es ist aber so, weil dann, wenn ein mit Tugenden oder Vorzügen ausgestatteter Mann in der Nähe ist, eben um seiner Vorzüge willen die andern zurückgesetzt werden und keine Huldbeweise bekommen. Sagt man doch:

Wer reicher ist an Tugenden, verdunkelt einen Tugendreichen:

Der Kerze Flamme strahlt bei Nacht, doch lässt die Sonne sie erbleichen.

Damanaka sagte: Nun, Freund, wenn es sich also verhält, dann brauchst du dich nicht zu fürchten. Wenn er auch von Bösen zum Zorn gegen dich angestachelt ist, so wird er durch deine Worte schon wieder gnädig werden. Da entgegnete Sandschivaka: Was du da sagst, ist nicht zutreffend. Es ist nicht möglich, auch nur unter geringfügigen Bösewichtern sich zu behaupten; sie wenden ein Hülfsmittel an, dieses oder jenes, und töten einen sicherlich. Man sagt ja auch:

> Wenn Niedrige, die schlau vom Truge leben, In grosser Zahl zusammen sich begeben, Dann können sie in Recht selbst Unrecht wandeln; So sehn wir am Kamel die Kräh' und Sippschaft handeln.

Damanaka fragte: Wie war das? Jener erzählte:

Siebente Erzählung.

In einer gewissen Waldgegend lebte ein Löwe, namens Madotkata, zu dessen Gefolge auch ein Leopard, eine Krähe und ein Schakal gehörten. Als sie einmal hier und dort umherstreiften, erblickten sie ein von der Karawane abgekommenes Kamel, namens Kathánaka. Da sagte der Löwe: Ei, ein solches Geschöpf ist mir noch nicht vorgekommen. Bringt doch in Erfahrung, ob es ein Wald- oder ein Haustier ist. Die Krähe sprach: Herr, es ist ein Haustier und heisst Kamel, eine Art von Geschöpfen,

nāham grham āgatam hanmi. Uktam ca:

Grham satrum api prāptam visvastam akutobhayam Yo hanyāt tasya pāpam syāc chatabrāhmanaghātajam.

Tad abhayapradānam dattvā matsakāśam ānīyatām yenāsyāgamakāranam Athāsau sarvair api viśvāsyābhayapradānam dattvā Madotkaţasakāśam ānītah praņamyopavistaś ca. Tatas tasya prcchatas tenātmavrttantah sarthabhramsasamudbhavo niveditah. Tatah simhenoktam: bhoh Kathanaka, mā tvam grāmam gatvā bhūyo 'pi bhārodvahanakaştabhāgī Tad atrāraņye nirviśanko marakatasadrśāni śaspāgrāni bhakşa-10 yan mayā saha sadaiva vasa. So 'pi tathety uktvā teşām madhye vicaran Tadānyedyur Madotkatasya mahāna kuto'pi bhayam iti sukhenāste. gajenāranyacāriņā saha yuddham abhavat. Tatas tasya dantamusalaprahārair vyathā samjātā. Vyathitah kathamapi prānair na viyuktah. śarīrāsāmarthyān na kutracit padam api calitum śaknoti. Te sarve kākā-15 dayo 'py aprabhutvena kşudhāviştāh param duhkham bhejuh. simhah prāha: bho anvişyatām kutracit kimcit sattvam yenāham etām api daśām prāptas tad dhatvā yuşmadbhojanam sampādayāmi. Atha te catvāro 'pi bhramitum ārabdhā yāvan na kimcit sattvam pasyanti tāvad vāyasaśrgālau parasparam mantrayatah. Śrgāla āha: bho vāyasa, kim prabhūta-20 bhrantena? Ayam asmākam prabhoh Kathanako visvastas tişthati.

die du verzehren kannst. Darum töte es. Aber der Löwe antwortete: Ich töte keinen, der in meine Behausung eingegangen ist. Heisst es doch:

Wer selbst den Feind, der mit Vertrau'n ins Haus ihm kommt und ohne Zagen, Umbringt, der sündigt solchem gleich, der hundert Priester hat erschlagen.

Darum überbringt ihm das Versprechen der Sicherheit und führt es zu mir, dass ich von ihm erfrage, wie es hierher gekommen ist. So wurde es denn von allen Begleitern des Löwen, die es Vertrauen zu fassen baten und ihm Sicherheit versprachen, zu Madotkata geführt. Vor diesem verneigte es sich und setzte sich dann. Löwen Frage erzählte es ihm seine Erlebnisse von der Zeit an, da es sich von der Karawane verloren hatte. Darauf sprach der Löwe: Nun, Kathanaka, kehre nicht wieder nach dem Dorfe zurück und bereite dir nicht von neuem dadurch Qualen, dass du Lasten trägst, sondern bleibe furchtlos beständig bei mir in diesem Walde und nähre dich von den smaragdgrünen Grasspitzen. Das Kamel versprach dies und lebte vergnügt bei dem Löwen und den Seinen, in der Meinung, es hätte in keiner Weise etwas zu fürchten. Nun begab es sich eines Tages, dass Madotkata mit einem gewaltigen Waldelefanten kämpfte und von den Stössen der Zähne desselben, die Mörserkeulen glichen, verwundet wurde. Ja, es fehlte nicht viel, dass ihn diese Wunden töteten. Er war so schwach, dass er keinen Fuss regen konnte. Seine ganze Umgebung, die Krähe und Sippschaft, litten wegen seiner Ohnmacht durch Hunger grosses Leid. Der Löwe sprach zu ihnen: Sucht doch irgendwo ein Tier, dass ich, obgleich ich mich in diesem Zustande befinde, es töte und euch dadurch Speise verschaffe. Alle vier machten sich nun auf und liefen umher; da sie aber kein Tier gewahrten, so berieten die Krähe und der Schakal mit einander, und der Schakal sprach: Wozu, liebe Krähe, das viele Umherlaufen? Da ist ja dieser Kathanaka, der auf unsern Herrn vertraut. Ihn wollen wir

enam hatvā prāṇayātrām kurmah. Vāyasa āha: yuktam uktam bhavatā, param svāminā tasyābhayapradānam dattam āste na vadhyo 'yam iti. Šrgāla āha: bho vāyasa, aham svāminam vijūāpya tathā kariṣye yathā svāmī vadham kariṣyati. Tat tiṣthantu bhavanto 'traiva yāvad aham 5 grham gatvā prabhor ājūām grhītvā cāgacchāmi. Evam abhidhāya satvaram simham upasthitah. Atha simham āsādyedam āha: svāmin, samastam vanam bhrāntvā vayam āgatāh. Na kimcit sattvam āsāditam. Tat kim kurmo vayam? Samprati vayam bubhukṣayā padam api calitum na śaknumah. Devo 'pi pathyāśī vartate. Tad yadi devādeśo bhavati, tat Kathanaka-10 piśitenādya pathyakriyā kriyate. Atha simhas tasya tad dāruṇam vacanam ākarnya sakopam idam āha: dhik pāpādhama, yady evam bhūyo 'pi vadasi tatas tvām tatkṣaṇena vadhiṣyāmi yato mayā tasyābhayam dattam. Tat katham vyāpādayāmi? Uktam ca:

Na gopradānam na mahīpradānam Na cānnadānam hi tathā pradhānam, Yathā vadantīha budhāh pradhānam Sarvapradānesv abhayapradānam.

15

Tac chrutvā sīgāla āha: svāmin, yady abhayapradānam dattvā vadhah kriyate, tad esa doso bhavati. Punar yadi devapādānām bhaktyā sa ātmano 20 jīvitavyam prayacchati, tan na dosah. Tato yadi sa svayam evātmānam vadhāya niyojayati, tad vadhyo, 'nyathāsmākam madhyād ekatamo vadhya iti, yato devapādāh pathyāsinah ksunnirodhād antyām dasām yāsyanti. Tat

töten und dadurch unser Leben erhalten. Die Krähe antwortete: Du hast wohl recht; aber unser Herr hat ihm Sicherheit zugesagt, und darum darf er nicht getötet werden. Da sagte der Schakal: Nun, ich werde so zu dem Herrn reden, dass er das Kamel töten wird. So wartet ihr nur hier; ich will indes zum Herrn gehen, seinen Befehl empfangen und wiederkommen. Nach diesen Worten begab er sich eilig zum Löwen und sprach, als er in seine Nähe gekommen war: Herr, wir sind nun wieder zurück, nachdem wir den ganzen Wald durchstreiften; aber wir sind auf kein Tier gestossen. Was fangen wir nun an? Wir sind jetzt vor Hunger nicht im Stande, einen Fuss zu rühren. Auch du, Herr, bedarfst nahrhafter Speise. Wenn du also den Befehl dazu giebst, so wollen wir uns solche heute durch Kathanaka's Fleisch verschaffen. Als der Löwe diese entsetzliche Rede gehört hatte, rief er im Zorn: Pfui über dich, Bösewicht! Wenn du noch einmal so sprichst, so töte ich dich auf der Stelle. Habe ich doch jenem Sicherheit zugesagt; wie darf ich ihn töten? Heisst es denn nicht:

Dass eine Kuh, dass Land man schenkt und Speise, Die Gaben stehn so hoch nicht, lehren Weise, Wie jene höchste steht, dass Sicherheit Des Lebens den Geschöpfen man verleiht.

Der Schakal antwortete: Herr, wenn man einem Sicherheit des Lebens zugesagt hat, so ist es eine Sünde, ihn zu töten. Wenn aber dieser aus Liebe zu dir selbst sein Leben darbietet, dann ist es keine Sünde, wenn man ihn tötet. Wenn er sich also selbst zum Tode anträgt, so muss er getötet werden, andernfalls einer von uns; sonst kommt es mit dir, da du durchaus Stärkendes geniessen musst, infolge Aushungerns

kim etaih prānair asmākam ye svāmyarthe na yāsyanti? Aparam paścād apy asmābhir vahnipraveśah kāryo yadi svāmipādānām kimcid aniṣṭam bhaviṣyati. Uktam ca:

Yasmin kule yah puruşah pradhānah, Sa sarvayatnaih parirakṣaṇīyah. Tasmin vinaṣṭe svakulam vinaṣṭam: Na nābhibhange hy arakā vahanti.

5

Tad ākarņya Madotkaţa āha: yady evam tat kuruşva yad rocate. Tac chrutvā sa satvaram gatvā tān āha: bhoḥ svāmino mahaty avasthā vartate, 10 tat kim paryaţitena? Tena vinā ko 'trāsmān rakṣayiṣyati? Tad gatvā tasya kṣuddoṣāt paralokam prasthitasyātmaśarīradānam kurmo, yena svāmiprasādasyānṛṇatām gacchāmaḥ. Uktam ca:

Āpadam prāpnuyāt svāmī yasya bhṛtyasya jīvataḥ Prāṇeṣu vidyamāneṣu, sa bhṛtyo narakam vrajet.

15 Iti śrutvā te sarve bāşpapūritadṛśo Madotkaṭam praṇamyopaviṣṭāh.
Tān dṛṣṭvā Madotkaṭa āha: bhoḥ, prāptam dṛṣṭam vā kimcit sattvam?
Atha teṣām madhyāt kākaḥ provāca: svāmin, vayam tāvat sarvatra paryatitāḥ, param na kimcit sattvam āsāditam dṛṣṭam vā. Tad adya mām
bhakṣayitvā prāṇān dhārayatu svāmī, yena devasyāpyāyanā bhavati, mama
20 punaḥ svargaprāptir iti. Uktam ca:

Svāmyarthe yas tyajet prānān bhrtyo bhaktisamanvitah, Sa param padam āpnoti jarāmaranavarjitam.

Tac chrutvā śrgāla āha: bhoh svalpakāyo bhavān. Bhavadbhakşaņāt

zum Äussersten. Wozu haben wir das Leben, wenn es nicht um des Herrn willen dahingehen soll! Wir müssten ja auch hinterher uns ins Feuer stürzen, wenn dir etwas Unangenehmes zustiesse. Es heisst ja:

Man soll mit Eifer dessen Leben wahren, Denn dies verdirbt, wenn er zu Grunde geht: Der an der Spitze des Geschlechtes steht; Nicht kann ein Rad noch, brach die Nabe, fahren.

Als Madotkata dies gehört hatte, erwiderte er: Verhält es sich so, dann thu, wie dir gut scheint. Da ging der Schakal eilig zu den übrigen und sprach: Mit dem Herrn steht es sehr schlimm. Wozu wollen wir umherlaufen? Wer wird uns, wenn jener nicht mehr vorhanden ist, schützen? Darum kommt zu ihm, der infolge des Hungers im Begriff ist, in die andere Welt zu reisen, und lasst uns ihm das eigene Leben darbieten, dass wir dadurch die Schuld entrichten für die Güte, die er uns erwiesen hat. Man sagt ja:

Der Diener muss zur Hölle fahren, der es mit seinen Augen sieht

Und zulässt, während er noch atmet, dass seinem Herrn ein Leid geschieht.

Als sie dies gehört hatten, verneigten sie sich, die Augen mit Thränen gefüllt, vor Madotkata und setzten sich. Dieser fragte: Nun, habt ihr ein Tier gefangen oder gesehen? Darauf antwortete aus ihrer Mitte die Krähe: Herr, wir sind zwar überall umhergelaufen, haben aber kein Tier angetroffen oder gesehen. Darum verzehre mich nun und erhalte dadurch dein Leben, dass du Erquickung findest, ich aber den Himmel erwerbe. Sagt man doch:

Ein treuer Diener, der das Leben hingiebt für seinen Herrn, erwirbt Im Jenseits einst die höchste Stätte, wo man nicht altert und nicht stirbt. Der Schakal sagte darauf: Dein Körper ist gar zu klein. Wenn dich auch der svāminas tāvat prāņayātrā na bhavaty, aparo doṣaś ca tāvat samutpadyate. Uktam ca:

Kākamāmsam śunocchiştam svalpam tad api durbalam. Bhakşitenāpi kim tena, tṛptir yena na jāyate?

5 Tad darsitā svāmibhaktir bhavatā, gatam cānṛṇyam bhartṛpiṇḍasya, prāptas cobhayaloke sādhuvādah. Tad apasarāgratah. Aham svāminam vijnāpayāmi. Tathānuṣthite sṛgālah sādaram praṇamyopaviṣṭah: svāmin, mām bhakṣayitvādya prāṇayātrām vidhāya mamobhayalokaprāptim kuru. Uktam ca:

Svāmyāyattāh sadā prāņā bhṛtyānām arjitā dhanaih Yatas, tato na doso 'sti teṣām grahaṇasambhavah.

Atha tac chrutvā dvīpy āha: bhoḥ sādhūktam bhavatā, punar bhavān api svalpakāyaḥ svajātiś ca nakhāyudhatvād abhakṣya eva. Uktam ca:

Nābhakşyam bhakşayet prājnah prānaih kanthagatair api;

15 Viśeşāt tad api stokam lokadvayavināśakam.

Tad darsitam tvayātmanah kaulīnyam. Athavā sādhu cedam ucyate:

Etadartham kulīnānām nṛpāḥ kurvanti samgraham: Ādimadhyāvasānesu na te gacchanti vikriyām.

Tad apasarāgrato yenāham svāminam vijnāpayāmi. Tathānusthite dvīpī 20 praņamya Madotkatam āha: svāmin, kriyatām adya mama prāņaih prāņa-

Herr verzehrt, das reicht nicht hin, ihm das Leben zu erhalten. Ausserdem ist es ihm auch schädlich, wenn er dich geniesst. Heisst es nicht:

Von Krähenfleisch will selbst der Hund nichts wissen; Es giebt nicht Kraft und ist ja nur ein Bissen. Weshalb wohl würde Nahrung eingenommen, Von der wir keine Sättigung bekommen!

Du hast deine Liebe zum Herrn offenbart, hast die Schuld für die Nahrung entrichtet, die er dir darbot, und in beiden Welten einen guten Leumund erworben. So tritt nun zurück und lass mich zu dem Herrn reden. Nachdem dies geschehen war, verneigte sich der Schakal ehrfurchtsvoll, setzte sich und sprach: Herr, verzehre mich heute und erhalte dir dadurch das Leben und verschaffe mir den Himmel. Denn so sagt man:

Vom Herrn wird über Dieners Leben, das er erkaufte, stets bestimmt,

So thut er denn auch keine Sünde, wenn er ihm dieses Leben nimmt.

Da sprach der Leopard: Du hast trefflich gesprochen. Aber auch du bist von gar kleinem Körper und ein Verwandter unsers Herrn, da du gleichfalls Krallen zu Waffen hast. Daher darf er dich nicht verzehren. So heisst es ja:

Verbotnes esse nicht ein Kluger, und muss er fast vor Hunger sterben;

Es hindert dessen schon ein wenig, die beiden Welten zu erwerben.

Du hast bewiesen, dass du aus edlem Geschlecht bist. Mit Recht sagt man ja auch:

Deshalb umgiebt sich ja ein Fürst mit Männern aus berühmtem Haus,

Weil sie zuerst, inmitten und am Schluss auch treulich halten aus.

So geh nun da vorn weg, dass ich mit dem Herrn reden kann. Als so geschehen war, verneigte sich der Leopard vor Madotkata und sprach zu ihm: Herr, erhalte heute dein Leben durch das meine, gieb mir dadurch die ewige Wohnstatt im Himmel

yātrā, dīyatām akṣayo vāsaḥ svarge mama, vistāryatām kṣititale prabhūtam yaśa iti tan nātra vismayaḥ kāryaḥ. Uktam ca:

Mṛtānām svāminah kārye bhṛtyān Bhavet svarge 'kṣayo vāsah kīrtiś ca

bhṛtyānām anuvartinām kīrtiś ca dharanītale.

Tac chrutvā Kathanakaś cintayāmāsa: etais tāvat sarvair api śobhāvākyāny uktāni, na caiko 'pi svāminā vināśitaḥ. Tad aham api prāptakālam vakṣyāmi citrakam, yena madvacanam ete trayo 'pi samarthayanti. Iti niścitya provāca: bhoḥ satyam uktam bhavatā, param bhavān api nakhāyudhaḥ. Tat katham bhavantam svāmī bhakṣayati? Uktam ca:

10 Manasāpi svajātyānām

yo 'niştāni pracintayet,

Bhavanti tasya tāny eva

iha loke paratra ca.

Tad apasarāgrato yenāham svāminam vijnāpayāmi. Tathānuṣṭhite Kathanako 'gre sthitvā praṇamyovāca: svāmin, nete 'bhakṣyās tava, tan mama prāṇaiḥ prāṇayātrā vidhīyatām, yena mamobhayalokaprāptir bhavati.

15 Uktam ca:

Na yajvāno 'pi gacchanti

tām gatim naiva yoginah,

Yām yānti projjhitaprānāh

svāmyarthe sevakottamāh.

Evam abhihite tābhyām śṛgālacitrakābhyām vidāritobhayakukṣiḥ Kathanakaḥ prāṇān atyākṣīt. Tataś ca taiḥ kṣudrapaṇḍitaiḥ sarvair bhakṣitaḥ.

20 Ato 'ham bravīmi: bahavah panditāh kşudrā iti.

und verbreite meinen Ruhm weithin über den Erdboden. Sieh mich hierbei nicht verwundert an. Heisst es doch:

Den treuen Diener, der im Dienst des Herren stirbt, ihn lohnt Der Ruhm auf Erden, und dass er im Himmel ewig wohnt.

Als Kathanaka dies hörte, dachte er: Diese alle haben herrliche Reden im Munde geführt, und keiner von ihnen ist vom Herrn getötet worden. Darum will auch ich jetzt zu dem Leoparden reden, wie es die Umstände erfordern, dass diese drei meine Rede billigen. Nachdem er diesen Entschluss gefasst hatte, sprach er: Wahr ist, was du da sagst. Aber auch du bist mit Krallen bewaffnet; wie kann dich also der Herr verzehren! Heisst es doch:

In dieser und in jener Welt ein Mensch das Böse selbst gewinnt,

Auf das auch in dem Herzen nur er gegen die Verwandten sinnt.

Darum tritt zurück und lass mich zu dem Herrn reden. Als so geschehen war, stellte sich Kathanaka vorn hin, verneigte sich und sprach: Herr, diese kannst du nicht geniessen. So erhalte denn durch mein Leben das deinige, auf dass ich beide Welten erwerbe. Man sagt ja:

Nicht Opferern, auch Büssern nicht wird solcher Rang in jenem Leben Wie guten Dienern, die dem Herrn zu Liebe in den Tod sich geben.

Nach diesen Worten rissen Schakal und Leopard dem Kamel den Leib auf, es musste sterben, und diese verschmitzten niedrigen Geschöpfe insgesamt verzehrten es. Daher sage ich:

> Wenn Niedrige, die schlau'vom Truge leben, In grosser Zahl zusammen sich begeben, Dann können sie in Recht selbst Unrecht wandeln; So sehn wir am Kamel die Kräh' und Sippschaft handeln.

Tad bhadra ksudraparivāro 'yam rājā mayā samparikalpitah. Uktam ca:

Aśuddhaprakrtau rājñi

janatā nānurajyate,

Yathā grdhrasamāsannah

kalahamsah samācaret.

Tathā ca:

Grdhrākāro 'pi sevyah syād 5

dhamsākāraih sabhāsadaih,

Hamsākāro 'pi samtyājyo

grdhrakaraih sa tair nrpah.

Tan nūnam mamopari kenacid durjanenāyam prakopitah. Tenaivain vadati. Athavā bhavaty etat. Uktam ca:

Karnavisena ca bhagnah

kim kim na karoti bāliśo lokah?

Kşapanakatam api dhatte, 10

pibati surām narakapālena.

Athavā sādhv idam ucyate:

Pādāhato 'pi drdhadandasamāhato 'pi Yam damstravā spršati tam kila hanti sarpah. Ko 'py esa eva piśunogramanusyadharmah?

Karne param spršati, hanti param samūlam. 15

Tathā ca:

Aho khalabhujangasya

viparītavadhakramah:

Karne lagati canyasya,

pranair anyo viyujyate.

Tad evam gate 'pi kim kartavyam iti? Ahain tvām suhrdbhāvāt 20 prcchāmi. Damanaka āha: taddeśāntaragamanam yujyate naivamvidhasya kusvāminah sevām vidhātum. Uktam ca:

Ich habe die Überzeugung gewonnen, lieber Damanaka, fuhr Sandschivaka fort, dass der König eine niedrige und gemeine Umgebung hat. Es heisst darüber: Nicht freut des Fürsten sich der Unterthan, Ein solcher Fürst thut Gleiches, wie ein Der mit den Geiern träte in Verein. Ist niedrig sein Gefolge und gemein;

Dem geiergleichen König diene, wenn seine Räte Schwänen gleichen;

Doch musst du, ist ein Schwan er selber, doch Geier diese, von ihm weichen.

Sicher hat ihn irgend ein Bösewicht gegen mich in Zorn gebracht, und darum spricht er so. So geht es nun einmal zu. Heisst es doch:

Gebrochen von dem Gift, das ihren Ohren

Sogar dem Bettelmönchtum sie sich weihn, Ward eingeträufelt, was begehn nicht Thoren! Und Rauschtrank schlürfen sie aus Menschen-

Mit Recht sagt man auch:

schädeln ein.

Auch wenn man sie mit Füssen tritt und tüchtig mit dem Stabe trifft,

Die Schlange tötet den allein, den anrührt ihres Zahnes Gift;

Doch wie ist mancher Menschen Thun treulos und grässlich: mit dem Munde Berühren sie des einen Ohr, den andern richtet dies zu Grunde!

Wie in der Mordart sich von andern Schlangen trennt

Die Schlange, die man Bösewicht auch nennt,

Die sich ums Ohr des einen Menschen ringt

Und einen andern so ums Leben bringt!

Nachdem es nun einmal so gekommen ist, was habe ich wohl zu thun? Da du mein Freund bist, so frage ich dich darnach. Damanaka sprach: Es wird wohl angemessen sein, dass du dich in ein anderes Land begiebst und einem solchen schlechten Herrn nicht dienst. Heisst es doch:

Guror apy avaliptasya Utpathapratipannasya

kārvākārvam ajānatah parityāgo vidhīyate.

Samjīvaka āha: asty etat, param svāmini kupite gantum na śakyate, na cānyatra gatānām api nirvrtir bhavati. Uktam ca:

Mahatām vo 'parādhyeta 5

dūrastho 'smīti nāśvaset; sa tābhyām hanti himsitah.

Dîrghau buddhimato bāhū, Tad yuddham muktvā me nāsty anyac chreyaskaram. Uktanı ca:

> Na tān sutīrthais tapasā ca lokān Svargaisino danasataih suvittaih Ksanena van vanti ranesu dhīrāh

10

15

Prāṇān samujjhanti hi ye suśīlāh. Mrtaih samprapyate svargo,

Tad ubhav api śūraņām

jīvadbhih kīrtir uttamā, guņāv etau sudurlabhau.

Tathā ca:

Homārthair vividhapradānavidhinā Yajñair bhūrisudaksinaih suvihitaih Sattīrthāśramavāsahomaniyamaiś Pumbhis tat. phalam āhave vinihataih sadvipravrndārcanair samprāpyate yat phalam candrayanadyaih krtaih, samprāpyate tatksanāt.

gen.

Tad ākarnya Damanakas cintayāmāsa: tad yuddhāya krtaniscayo 'yam Tad yadi kadācit tīkṣṇaśringābhyām svāminam praha-20 drśyate durātmā.

Ward stolz der Lehrer, kann er nicht, was Recht, was Unrecht ist, mehr fassen, Und schlug er einen Abweg ein, so darf man ihn sogar verlassen.

Sandschivaka antwortete: Das ist richtig. Aber es ist nicht möglich zu gehen, während der Herr zornig ist, und auch die, welche anderswohin gehen, finden dann kein Glück. Man sagt:

Wenn du mit einem Grossen lebst in Streit, Entfernt bist. Denn die Arme eines Klugen So halte dich nicht sicher, weil du weit Sind lang und schlagen solche, die ihn schlu-

So giebt es denn für mich ausser Kampf kein Heil. Sagt man doch:

Die Menschen, welche nach dem Himmel trachten, Erwerben, ob sie auch die Wallfahrt machten Nach heil'gen Badeplätzen, büssend leben Und Hunderte von reichen Spenden geben, Doch solche Welten nicht, wie augenblicks erwerben Die Edlen festen Sinns, wenn in der Schlacht sie sterben.

Dass überlebend höchsten Ruhm, beim Tod den Himmel sie ererben,

Dies Doppelglück fällt Helden zu; doch schwer ist jedes zu erwerben.

Der Lohn, den wir von Butteropfern haben, Bei denen man gar mannigfache Gaben Verabreicht, wie die heil'ge Vorschrift lehrt, Und eine Menge guter Priester ehrt, Auch treffliche Geschenke viel verteilt; — Der Lohn, der dafür wird, dass man verweilt An heilgen Badeorten und in Hainen Der Büsser, Opfer bringt und nach den kleinen Gelübden lebt und nach dem Fastenbrauch, Dem mondbestimmten und manch andrem auch: Derselbe Lohn wird augenblicks erworben Von Männern, die im Kampfe sind gestorben.

Als Damanaka dies gehört hatte, dachte er bei sich: Also zum Kampfe entschlossen zeigt sich dieser Bösewicht. Wenn es geschehen sollte, dass er den Herrn mit den rişyati, tan mahān anarthah sanipatsyate. Tad enani bhūyo 'pi svabuddhyā prabodhya tathā karomi yathā deśāntaragamanam karoti. Āha ca: bho mitra, samyag abhihitam bhavatā, param kimtu kah svāmibhṛtyayoh samgrāmah? Uktam ca:

5 Balavantam ripum dṛṣṭvā

kilātmānam pragopayet, śaraccandraprakāśatā.

Balavadbhiś ca kartavyā

Anyac ca:

Šatror balam avijūāya va Sa parābhavam āpnoti sa

vairam ārabhate tu yaḥ, samudras tittibhād iva.

10 Samjīvaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Kasmimścit samudraikadeśe tittibhadampatī vasatah. Tato gacchati kāla rtusamayam āsādya tittibhī garbham ādhatta. Āsannaprasavā satī tittibham ūce: bhoh kānta, mama prasavasamayo vartate, tad vicintyatām kimapi nirupadravam sthānam yena tatrāham andakamokṣaṇam karomi.

15 Țittibha āha: bhadre, ramyo 'yam samudrapradeśah. Tad atraiva prasavah kāryah. Sā prāha: atra pūrņimādine samudravelā caṭati. Sā mattagajendrān apy ākarṣati. Tad dūram anyatra kimcit sthānam anviṣyatām. Tac chrutvā vihasya tittibha āha: bhadre, na yuktam uktam bhavatyā. Kā mātrā samudrasya yo mama dūṣayiṣyati prasūtim? Tad viśrabdhātraiva 20 garbham muñca. Uktam ca:

Yah parabhavasampraptah

svasthānain saintyajen narah,

spitzen Hörnern stösst, so würde ein grosser Schaden entstehen. So will ich ihn denn noch einmal durch meine Klugheit zu bestimmen suchen, dass er sich in eine andere Gegend begiebt. Darauf sprach er: Was du sagst, Freund, das ist richtig; aber ein Kampf zwischen Herr und Diener, was für ein Kampf ist das! Es heisst ja:

Wer einen mächt'gen Feind erblickt, der muss sich ja verborgen halten; Doch Mächt'ge sollen, wie der Mond zur Herbstzeit, ihren Glanz entfalten. Wer seines Feindes Macht nicht kennt und doch feindseliges Gebaren Anfängt, muss wie vom Strandläufer das Meer, Demütigung erfahren. Sandschivaka fragte: Wie war das? Jener erzählte:

## Achte Erzählung.

In einer gewissen Gegend am Meere lebte ein Strandläuferpärchen. Im Verlaufe der Zeit kam die Brunstzeit heran, und das Weibchen wurde trächtig. Als sich nun die Brütezeit nahte, sprach es zum Gatten: Lieber, meine Brütezeit ist da; darum suche mir irgend einen gefahrlosen Ort, dass ich dort meine Eier lege. Der Strandläufer sagte: Liebe, herrlich ist diese Stelle am Meere; darum brüte doch hier. Das Weibchen entgegnete: Hierher dringt am Tage des Vollmonds die Flut des Meeres vor, und diese reisst sogar die stärksten wütenden Elefanten fort. Darum muss weit von hier irgend wo anders eine Stelle aufgesucht werden. Da lachte der Strandläufer und sprach: Liebe, was redest du Thörichtes! Wie wenig hat doch das Meer zu bedeuten, welches mir meine Brut schädigen will! Lege nur getrost hier deine Eier. Sagt man doch:

Wenn eine Frau schon Mutter heisst um solchen Sohn, Der deshalb, weil Demütigungen ihn bedrohn, Aus seinem Vaterlande zieht, wie muss der gar Tena cet putrini mătă,

tad vandhyā kena kathyate?

Tac chrutvā samudraś cintayāmāsa: aho garvah pakṣikīṭasyāsya. Athavā sādhv idam ucvate:

Utkşipya tittibhah pādāv

āste bhangabhayād divah.

5 Svacittakalpito garvah

kasya nātrāpi vidyate?

Tan mayāsya pramāṇam kutūhalād api drastavyam. Kim mamaiso 'ndāpahāre kṛte kariṣyati? Iti cintayitvā sthitaḥ. Atha prasavānantaram prāṇayātrārtham gatāyās tittibhyāh samudro velāvyājenāṇdāny apajahāra. Athāyātā sā tittibhī prasavasthānam śūnyam avalokya pralapantī tittibham 10 ūce: bho mūrkha, kathitam āsīn mayā te yat samudravelayāṇdānām vināśo bhaviṣyati, tad dūrataram vrajāvaḥ, param mūdhatayāhamkāram āśritya mama vacanam na karosi. Athavā sādhv idam ucyate:

Suhrdām hitakāmānām

na karotiha yo vacah,

Sa kūrma iva durbuddhih

kāşthād bhraşto vinasyati.

15 Tittibha āha: katham etat? Sābravīt:

Asti kasmimscij jalāsaye Kambugrīvo nāma kacchapah. Tasya Samkatavikatanāmnī mitre hamsajātīye paramasneham āsrite. Tau ca hamsau sarastīram āsādya tena sahānekadevarşimaharşīnām kathāh kṛtvāstamanavelāyām svanīdasamsrayam kurutah. Atha gacchati kāle 'nāvṛṣṭivasāt sarah

Erst sein, um den man sagt, sie wäre unfruchtbar.

Als das Meer dies hörte, dachte es bei sich: O über den Stolz dieses Wurmes von einem Vogel! Aber man sagt ja mit Recht:

Aus Furcht, dass sonst der Himmel niederfällt, Der Tittibha im Schlaf die Beine aufwärts hält. Bei wem auch wäre hier kein Stolz vorhanden, Der in dem eignen Herzen ist entstanden!

So muss ich denn, und wäre es bloss aus Neugier, seine Macht kennen lernen. Was wird er mir wohl thun, wenn ich ihm seine Eier nehme? Diesen Gedanken hielt das Meer fest. Als nun die Eier gelegt waren, und das Strandläuferweibchen sie einmal verlassen hatte, um sich Nahrung zu holen, trat das Meer, als flute es, über und nahm die Eier weg. Das Weibchen kehrte zurück, sah die Brütestelle leer und sprach jammernd zu dem Gatten: Ich hatte es dir wohl gesagt, du Unverständiger, dass durch die Flut des Meeres unsere Eier zu Grunde gehen würden, und dass wir weiter hinweg gehen müssten. Aber in deiner Thorheit zeigst du dich stolz und thust nicht nach meinen Worten. Mit Recht sagt man ja:

Wer nicht nach seiner Freunde Worten thut, Wie die Schildkröte, die vom Stocke sank, Die treu für ihn gesonnen sind und gut — Die Thörin, findet er den Untergang.

Der Strandläufer fragte: Wie war das? Und das Weibchen erzählte:
Neunte Erzählung.

Es lebte einmal in einem gewissen Teiche eine Schildkröte, namens Kambugríva, die mit zwei Gänsen, namens Sánkata und Víkata, die herzlichste Freundschaft geschlossen hatte. Diese beiden gesellten sich am Ufer des Teiches zu der Schildkröte, und alle erzählten einander viele Geschichten von den göttlichen und den grossen Weisen. Bei Sonnenuntergang begaben sich dann die Gänse in ihr Nest. Im Verlaufe der Zeit geschah

śanaih śanaih śosam agamat. Tatas tadduhkhaduhkhitau tāv ūcatuh: bho mitra, jambālaśeṣam etat sarah samjātam, tat katham bhavān bhaviṣyatīti vyākulatvam nau hṛdi vartate. Tac chrutvā Kambugrīva āha: bhoh, sāmpratam nāsty asmākam jīvitavyam jalābhāvāt. Tathāpy upāyaś cintyatām 5 iti. Uktam ca:

Tyājyam na dhairyam vidhure 'pi kāle, Dhairyāt kadācid gatim āpnuyāt saḥ, Yathā samudre 'pi ca potabhange Sāmyātriko vānchati tartum eva.

10 Aparam ca:

Mitrārthe bāndhavārthe ca buddhimān yatate sadā Jātāsv āpatsu yatnena, jagādedam vaco Manuḥ.

Tad ānīyatām kācid dṛḍharajjur laghu kāṣṭham vānviṣyatām ca prabhūtajalasanātham saro yena mayā madhyapradeśe dantair gṛhīte sati yuvām koṭibhāgayos tat kāṣṭham mayā sahitam samgṛhya tat saro nayathah. Tāv ūcatuh: bho mitra, evam kariṣyāvaḥ, param bhavatā maunavratena bhāvyam, no cet tava kāṣṭhāt pāto bhaviṣyati. Tathānuṣṭhite gacchatā Kambugrīveṇādhobhāgavyavasthitam kimicit puram ālokitam. Tatra ye paurās te tathā nīyamānam vilokya savismayam idam ūcuḥ: aho cakrā-20 kāram kimapi pakṣibhyām nīyate. Paśyata, paśyata! Atha teṣām kolāhalam ākarṇya Kambugrīva āha: bhoḥ kim eṣa kolāhala iti vaktumanā

es nun einmal, dass infolge von Regenmangel der Teich allmählich austrocknete. Betrübt über dieses Unglück sprachen die Gänse zur Schildkröte: Freundin, zu blossem Schlamm ist dieser Teich geworden; darum sind wir in unserm Herzen tief bekümmert durch den Gedanken, was wohl aus dir werden wird. Die Schildkröte erwiderte: Aus Mangel an Wasser haben wir jetzt nicht mehr unsern Unterhalt. Trotzdem müssen wir ein Hülfsmittel aussinnen. Sagt man doch:

Auch wenn das Schicksal widrig ist, man soll den Mut nicht sinken lassen; Wer fest ist, dem gelingt es, einst von neuem wieder Fuss zu fassen. So macht es ja der Seemann auch: ob immerhin des Meeres Wut Sein Schiff zerbrach, so will er doch von neuem steuern durch die Flut. Für Freunde und Verwandte müht, wenn Unglück ist hereingebrochen, Der Kluge sich mit Eifer stets; dies Wort hat Manu ausgesprochen.

So holt denn irgend einen starken Strick oder lieber einen leichten Stock und sucht einen wasserreichen Teich auf, damit ihr, indem ich den Stock in der Mitte mit den Zähnen festhalte, während ihr ihn, der mich trägt, an beiden Enden anfasset, mich dorthin schaffet. Die Gänse sprachen: Freundin, das wollen wir thun. Aber du musst das Gelübde des Schweigens (wie die frommen Büsser) erfüllen; sonst wirst du von dem Stock herabfallen. Als so geschehen war, bemerkte die Schildkröte auf der Reise durch die Luft eine unter ihr liegende Stadt. Die Bewohner derselben erblickten voll Verwunderung, wie sie fortgeschafft wurde, und sprachen: Da wird etwas, das wie ein Rad aussieht, von zwei Vögeln fortgeschafft. O seht doch, seht doch! Bei ihrem Geschrei wollte die Schildkröte sagen: Ei, was macht ihr da für ein Geschrei? Aber sie hatte kaum angefangen, da fiel sie herab, und die Städter teilten sie in Stücke. Deshalb sage ich:

ardhokte patitah pauraih khandasah krtas ca.

Ato 'ham bravīmi: suhrdām hitakāmānām iti.

Tathā ca:

5

Anāgatavidhātā ca

Pratyutpannamatis tathā

Dvāv etau sukham edhete, Yadbhavişyo vinasyati.

Tittibha āha: katham etat? Sābravīt:

Kasmimścij jalāśaye 'nāgatavidhātā Pratyutpannamatir Yadbhavişyaś ceti trayo matsyāh santi. Atha kadācit tam jalāśayam drstvāgacchadbhir matsyajīvibhir uktam yad aho bahumatsyo 'yam hradah kadācid api nā-10 smābhir anveşitah. Tad adyāhāravṛttih samjātā sandhyāsamayaś ca sambhūtas, tatah prabhāte 'trāgantavyam iti niścayah. Atas teṣām tat kuliśapātopamam vacah samākarnyānāgatavidhātā sarvān matsyān āhūyedam ūce: aho śrutam bhavadbhir yan matsyajīvibhir abhihitam. Tad rātrāv api kimcid gamyatām samīpavarti sarah. Uktam ca:

15 Aśaktair balinah śatroh Samśritavyo 'thavā durgo, kartavyam prapalāyanam nānyā tesām gatir bhavet.

Tan nūnam prabhātasamaye matsyajīvino 'tra samāgamya matsyasamkṣayam kariṣyanti. Etan mama manasi vartate. Tan na yuktam sāmpratam kṣaṇam apy atrāvasthātum. Uktam ca:

20 Vidyamānā gatir yeṣām

anyatrāpi sukhāvahā, deśabhaṅgaṁ kulaksayam.

Te na paśyanti vidvāmso

Wer nicht nach seiner Freunde Worten thut, Die treu für ihn gesonnen sind und gut — Wie die Schildkröte, die vom Stocke sank, Die Thörin, findet er den Untergang.

Man sagt auch:

Freund Vorbedacht, Freund Zeitgemäss — gar glücklich geht's den beiden; Dagegen Freund Waskommtdaskommt, der muss den Tod erleiden. Der Strandläufer fragte: Wie war das? Das Weibchen erzählte: Zehnte Erzählung.

In einem gewissen Teiche lebten drei Fische, Vorbedacht, Zeitgemäss und Waskommtdaskommt mit Namen. Einst geschah es, dass ankommende Fischer diesen Teich erblickten; da sagten sie: Ei, reich an Fischen ist dieser Teich, und wir haben ihn noch nie durchsucht! Nun, für heute haben wir zu essen, und die Abenddämmerung ist schon angebrochen; aber morgen früh wollen wir wieder hierherkommen. Das war also beschlossene Sache. Als Vorbedacht diese Worte vernommen hatte, die einem Donnerschlage ähnlich waren, rief er alle Fische zusammen und sprach: Habt ihr wohl gehört, was die Fischer sagten? So lasst uns denn noch in der Nacht nach irgend einem andern Teich in der Nähe gehen. Heisst es doch:

Den Schwachen dient, ist stark der Feind, als Rettungsmittel, dass sie fliehn, Und sonst dies zweite nur, dass sie zum Schutz in eine Festung ziehn.

Sicherlich kommen morgen früh die Fischer hierher und vernichten alle Fische; davon bin ich fest überzeugt. Darum ist es nicht recht, auch nur einen Augenblick hier zu verweilen. Man sagt ja:

Verständ'ge, die an einen andern Ort Gelangen können und ihr Glück auch dort Zu finden hoffen, sehen das Verderben Der Heimat nicht mit an, und wie die Ihren sterben. Tad ākarnya Pratyutpannamatih prāha: aho, satyam abhihitam bhavatā, mamāpy abhīstam etat. Tad anyatra gamyatām iti. Uktam ca:

Paradesabhayad bhita

bahumāyā napumsakāh

Svadese nidhanam yanti

kākāh kāpuruşā mṛgāh.

5

15

Yasyāsti sarvatra gatih sa kasmāt Svadeśarāgeņa hi yāti nāśam? Tātasya kūpo 'yam iti bruvāņāh Kṣāram jalam kāpuruṣāh pibanti.

Atha tat samākarnya proceair vihasya Yadbhavişyah provāca: aho 10 na bhavadbhyām mantritam samyag etad iti, yatah kim vāmmātrenāpi tesām pitrpaitāmahikam etat saras tyaktum yujyate? Tad yady āyuhkṣayo 'sti tad anyatra gatānām api mṛtyur bhaviṣyaty eva. Uktam ca:

Arakşitam tişthati daivarakşitam, Surakşitam daivahatam vinasyati. Jīvaty anātho 'pi vane visarjitah, Kṛtaprayatno 'pi gṛhe vinasyati.

Tad aham na yāsyāmi. Bhavadbhyām ca yat pratibhāti tat kāryam. Atha tasya tam niścayam jñātvānāgatavidhātā Pratyutpannamatiś ca nişkrāntau saha parijanena. Atha prabhāte tair matsyajīvibhir jālais tajjalā-20 śayam ālodya Yadbhavişyena saha jalāśayo nirmatsyatām nītah.

Ato 'ham bravīmi: Anāgatavidhātā ceti.

Auf diese Worte erwiderte Zeitgemäss: Ja, du hast wahr geredet, und auch ich bin damit einverstanden. So lasst uns denn anderswohin gehen. Sagt man doch:

Es finden Krähe, Reh und Wicht, unmännlich und voll List, den Tod Daheim, weil die Gefahr sie scheun, die ihnen in der Fremde droht.

Warum denn soll aus Heimatsliebe untergehn Ein Mensch, dem Wege überallhin offen stehn? Das ist der Brunnen meines Vaters! also spricht Und trinkt das Wasser, obs auch salzig ist, ein Wicht.

Bei diesen Worten lachte Waskommtdaskommt laut auf und sprach: Ha, was ihr da anratet, das ist nicht recht. Denn wie wäre es angemessen, bloss auf das Wort jener Fischer hin diesen Teich zu verlassen, den wir von den Vätern und Grossvätern überkommen haben! Wenn unser Untergang einmal beschlossen ist, dann wird der Tod uns auch treffen, wenn wir anderswohin gegangen sind. Heisst es doch:

Was Schicksal schützt, das muss bestehen, und fehlt auch jede andre Hut; Was Schicksal schlägt, das muss vergehen, ist auch die Obhut treu und gut. Am Leben bleibt im Wald der Eine, dort ausgesetzt, den niemand hegt; Ein Andrer stirbt in seinem Hause, und ob man ihn auch trefflich pflegt.

Darum werde ich nicht gehen. Ihr mögt thun, was euch gut scheint. Als nun Vorbedacht und Zeitgemäss seinen Entschluss vernommen hatten, gingen sie mit ihrer Umgebung aus dem Teiche fort. Am nächsten Tage wurde von den Fischern mit ihren Netzen der Teich durchfischt und aller seiner Fische samt Waskommtdaskommt beraubt. Darum sage ich:

Freund Vorbedacht, Freund Zeitgemäss — gar glücklich geht's den beiden; Dagegen Freund Waskommtdaskommt, der muss den Tod erleiden.

Tac chrutvā tittibha āha: bhadre, kim mām Yadbhayisyasadrśam sambhāvayişyasi? Tat pasya me buddhiprabhavam yavad enam dustasamudram Tittibhy āha: aho, kas te samudreņa saha vigrahah? yuktam asyopari kopam kartum. Uktam ca yatah:

Pumsām asamarthānām 5 Pitharam kvathad atimātram nijapārśvān eva dahatitarām.

upadravāyātmano bhavet kopah

Tathā ca:

Aviditvātmanah śaktim Gacchan nabhimukho nāśam

parasya ca samutsukah yāti vahnau patangavat.

Tiţţibha āha: priye, mā maivam vada. Yeşām utsāhaśaktir bhavati 10 te svalpā api gurūn api vikramante. Uktam ca:

Viśesat paripūrņasya Abhimukhyam śaśankasya Tathā ca:

yāti śatror amarşanah yathādyāpi vidhuntudah.

Pramāņād adhikasyāpi 15 Padam mürdhni samādhatte

gandaśyamamadacyuteh kesari mattadantinah.

Tathā ca: Bālasyāpi raveh pādāh Tejasā saha jātānām

patanty upari bhūbhṛtām. vayah kutropayujyate?

Tad anayā cañcvāsya sakalam toyam śuskasthalatām nayāmi. 20 Tittibhy āha: bhoḥ kānta, yatra Jāhnavī navanadīśatāni grhītvā nityam eva pra-

Der Strandläufer sprach darauf: Hältst du mich, Liebe, etwa für auch einen Waskommtdaskommt? Du sollst die Macht meiner Einsicht sehen, wenn ich endlich dieses böse Meer austrocknen werde. Das Weibchen entgegnete: Ha, was für einen Krieg kannst du wohl mit dem Meere führen! Deshalb solltest du über dasselbe nicht in Zorn geraten. Heisst es doch:

Zu eignem Schaden dient der Zorn ohnmächt'ger Menschen; seine Wand Wird von dem Topf, wenn übers Mass er kocht, am meisten doch verbrannt. Wer seine eigne Kraft nicht kennt und auch die Kraft des Gegners nicht Und in der Hast auf ihn sich stürzt, der stirbt wie Motten in dem Licht.

Der Strandläufer entgegnete: Liebe, rede doch nicht so. Auch die ganz Geringen, welche die Kraft der Entschlossenheit haben, sind siegreich auch über Mächtige. Man sagt ja:

Wer sich nichts bieten lässt, greift gern, wenn in der vollen Kraft sein Feind Sich zeigt, ihn an, wie Rahu thut, wenn voll der Mond am Himmel scheint. Wie doch dem brünst'gen Elefanten, dem brauner Saft die Schläfen netzt, Der weit ihn überragt an Grösse, den Fuss aufs Haupt der Löwe setzt!

Wenn eben sich die Sonne hat erhoben, So setzt sie schon die Strahlenfüsse oben Aufs Haupt den Bergen. Kommt das Alter in Betracht Bei einem, welcher Glanz mit auf die Welt gebracht!

So werde ich denn durch diesen Schnabel die ganze Wasserfläche dieses Meeres in ein trocknes Land verwandeln. Das Weibchen entgegnete: Ach, Lieber, die Ganga, welche neunhundert Ströme aufgenommen hat, fliesst beständig in das Meer, so auch

viśati tathā Sindhuś ca, tat katham tvam aṣṭādaśanadīśataiḥ pūryamāṇam tam vipruṣavāhinyā cañcvā śoṣayiṣyasi? Tat kim aśraddheyenoktena? Tiṭṭibha āha: priye,

Anirvedah śriyo mūlam, cañcur me lohasamnibhā, Ahorātrāni dīrghāni, samudrah kim na śuṣyati? Duradhigamah parabhāgo yāvat puruṣeṇa pauruṣam na kṛtam.

Jayati tulām adhirūdho bhāsvān api jaladapaţalāni.

Ţittibhy āha: yadi tvayāvasyam samudreņa saha vairānusthānam kāryam, tad anyān api vihagān āhūya suhrjjanasahita evam samācara. Uktam ca:

10 Bahūnām apy asārāṇām samavāyo hi durjayaḥ;
Trṇair āvestyate rajjur vayā nāgo 'pi badhyate.

5

Ţitţibha āha: bhadre, evam bhavatu. Suhrdvargasamudāyena samudram śoṣayiṣyāmīti niścitya bakasārasamayūrādīn samāhūya provāca: bhoḥ, parābhūto 'ham samudreṇāṇḍakāpahāreṇa, tac cintyatām asya śoṣaṇopāyaḥ. Te sammantrya procub: aśaktā vayam samudraśosane tat kim yrthā pra-

15 Te sammantrya procuh: aśaktā vayam samudraśosane, tat kim vṛthā prayāsena? Uktam ca:

Abalah pronnatam satrum yo yati madamohitah Yuddhartham, sa nivarteta sirnadanto gajo yatha.

Tad asmākam svāmī Vainateyo 'sti. Tat tasmai sarvam etat paribha-20 vasthānam nivedyate, yena svajātiparibhavakupito vairānṛnyam gacchati.

der Indus; wie kannst du es also, da es von achtzehnhundert Strömen gefüllt wird, mit deinem Schnabel austrocknen, der nur einen Tropfen fasst! Wozu führst du so unglanbwürdige Reden? Da sprach der Strandläufer: Liebe,

Mein Schnabel gleicht dem Eisen; Wurzel des Glücks ist, dass man nicht verzage: Soll endlich nicht das Meer austrocknen, da lang die Nächte sind und Tage!

Ein Mann erlangt ja schwierig nur die Oberhand, So lang' er seine Vollkraft nicht hat angewandt; Erst dann, wenn sie der Wage Sternenbild erstieg, Gewinnt die Sonne über das Gewölk den Sieg.

Das Weibchen sagte: Wenn du durchaus feindselig gegen das Meer verfahren musst, so rufe auch die andern Vögel zur Hülfe herbei und handle in Verbindung mit den Freunden so, wie du beschlossen hast. Man sagt ja:

Wenn viele Schwache sich vereinen, so sind sie schwer zu überwinden;

Aus Gräsern wird der Strick geflochten, um Elefanten selbst zu binden.

Da sagte der Strandläufer: Liebe, so soll es geschehen. Mit Hülfe der Menge meiner Freunde werde ich das Meer austrocknen. Als er diesen Entschluss gefasst hatte, rief er die Reiher, Kraniche, Pfauen und die andern Vögel zusammen und sprach: Hört, ich bin vom Meer beleidigt worden, das mir meine Eier genommen hat. Lasst uns darum ein Mittel ersinnen, es auszutrocknen. Sie berieten unter einander und sprachen: Wir sind zu schwach, das Meer auszutrocknen; wozu geben wir uns vergebliche Mühe? Heisst es doch:

Wer schwach den übermächt'gen Feind bekämpft, bethört von seinem Wahn,

Kehrt heimwärts wie ein Elefant, dem abgebrochen ist ein Zahn.

Nun ist aber Garuda unser Herr. So wollen wir ihm denn von dieser Beleidigung ausführlich Mitteilung machen, damit er über die Beleidigung seines Geschlechts in Zorn

Athavātrāvalepam karişyati tathāpi nāsti vo duḥkham. Uktam ca:

Suhrdi nirantaracitte gunavati bhrtye 'nuvartini kalatre Svāmini śaktisamete nivedya duḥkham sukhībhavati.

Tad yamo Vainateyasakāśam, yato 'sāv asmākam svāmī. Tathānuşthite 5 sarve te pakṣiṇo vivarṇavadanā bāṣpapūritadṛśo Vainateyasakāśam upetya

sarve te pakṣiṇo vivarṇavadana baṣpapuritadṛso vainateyasakasam upetya karuṇasvareṇa phūtkartum ārabdhāḥ: aho, abrahmaṇyam, abrahmaṇyam! Adhunā sadācārasya tittibhasya bhavati nāthe sati samudreṇāṇḍāny apahṛtāni. Tat pranaṣṭam adhunā pakṣikulam. Anye 'pi svecchayā samudreṇa vvāpādavisvante. Uktam ca:

vyāpādayişyante. Uktam ca: 10 Ekasva karma samvīksva

Ekasya karma samvīksya Gatānugatiko loko,

Tathā ca:

Cātataskaradurvṛttais Pīdyamānāh prajā rakṣyāḥ

Rājā bandhur abandhūnām,

15 Prajānām dharmasadbhāgo Adharmād api sadbhāgo Prajāpīdanasamtāpāt Rājňah śriyam kulam prāṇān

20 Rājā pitā ca mātā ca

karoty anyo 'pi garhitam. na lokah pāramārthikah.

tathā sāhasikādibhiḥ kūţacchadmādibhis tathā. rājňo bhavati rakṣituḥ, jāyate yo na rakṣati. samudbhūto hutāśanaḥ nādagdhvā vinivartate. rājā cakṣur acakṣuṣām, sarveṣām nyāyavartinām.

gerät und uns rächt. Sollte er aber zu stolz dazu sein, so ist es immerhin kein Unglück, wenn wir es ihm erzählt haben. Sagt man doch:

Vertrau, um froh zu sein, dein Leid dem Freund, der dir an Sinn ist gleich, Dem mächt'gen Herrn, dem Weib, gehorcht's, dem Knecht auch, ist er tugendreich.

So lasst uns denn zu Garuda gehen, da er unser Herr ist. So geschah es: alle Vögel gingen mit entfärbtem Gesicht, die Augen voll Thränen, zu Garuda und sprachen voll Unwillens und mit kläglicher Stimme: Ha, Entsetzliches ist geschehen, Entsetzliches! Dem redlichen Strandläufer sind, während du unser Gebieter bist, vom Meer die Eier weggenommen. So ist es denn nun mit dem Geschlecht der Vögel vorbei! Auch die andern werden vom Meere nach seinem Belieben vernichtet werden. Heisst es doch:

Was jemand Böses hat gethan,

Wird nachgemacht von solchen, die es sahn.

Die Welt trägt nach der Wahrheit kein Verlangen Und tritt in dessen Spur, der schon vorangegangen.

Ein König soll den Unterthanen, die leiden von den Büberei'n Der Diebe, Räuber und Betrüger und andrer Frevler, Schutz verleihn.

> Die Fürsten, welche ihrem Volke Schutz verleihn, Sie ernten seiner guten Werke Sechstel ein. Doch unterlässt ein Fürst, Beschützung zu vollziehn, So fällt ein Sechstel von des Volkes Schuld an ihn.

Das Feuer, welches aus dem Brande der Unterthanenqual entstand, Erlischt erst, wenns den Stamm des Fürsten, sein Glück und Leben hat verbrannt.

Ein Fürst ist Augenloser Auge, ist denen, welche freundlos wandeln, Ein Freund, ist Vater auch und Mutter für alle, welche redlich handeln. Phalārthī pārthivo lokān Dānamānāditoyena Yathā bījānkurah sūksmah Phalaprado bhavet kāle,

Hiranyadhānyaratnāni Tathānyad api yatkimcit

5

pālayed yatnam āsthitaḥ mālākāro 'nkurān iva. prayatnenābhirakṣitaḥ tadval lokaḥ surakṣitaḥ. yānāni vividhāni ca

prajābhyah syān nrpasya tat.

Athaivam Garudah samākarnya tadduhkhaduhkhitah kopāvistaś ca vyacintayat: satyam uktam etaih paksibhih. Aho tad adya gatvā tam samudram śoṣayāmah. Evam cintayatas tasya Viṣnudūtah samāgatyāha: bho 10 Garutman, bhagavatā Nārāyaṇenāham tava pārśve preṣitah: devakāryeṇa śrībhagavān Amarāvatyām yāsyatīti. Tat satvaram āgamyatām. Tac chrutvā Garudah sābhimānam prāha: bho dūta, kim mayā kubhṛtyena Bhagavān kariṣyati? Tad gatvā tam vada yad anyo bhṛtyo vāhanāyāsmatsthāne kriyatām. Madīyo namaskāro vācyo Bhagavatah. Uktam ca:

15 Yo na vetti gunān yasya Na hi tasmāt phalam kimcit na tam seveta panditah, sukṛṣṭād ūṣarād iva.

Dūta āha: bho Vainateya, kadācid api Bhagavantam prati tvayā naitad abhihitam īdrk. Tat kathaya kim te Bhagavatāpamānasthānam kṛtam? Garuda āha: Bhagavadāśrayabhūtena samudrenāsmattittibhāndāny apahṛtāni. 20 Tad yadi nigraham na karoti tad aham Bhagavato na bhṛtya ity eṣa

Ein König, der auch Früchte will geniessen, Soll fleissig seine Unterthanen laben Mit mancherlei, mit Ehren und mit Gaben, Wie Gärtner junge Schösslinge begiessen. Zu seiner Zeit vergilt's ein zarter Schoss Durch Frucht, dass treuer Wartung er genoss; So werden einst die Unterthanen nützen Den Fürsten, welche wacker sie beschützen.

Von seinem Volke stammt, was auch ein Fürst besitzen mag: Getreide Und Rosse, Wagen mancher Art und Gold und köstliches Geschmeide.

Als Garuda dies gehört hatte, war er über das Unglück des Strandläufers bekümmert, geriet in Zorn und dachte bei sich: Die Vögel haben ganz recht. Ha, ich werde heute hingehen und das Meer austrocknen! Als er so dachte, kam ein Bote von Vischnu und sprach zu ihm: Mich sendet der erhabene Vischnu zu dir, der in Angelegenheiten der Götter nach Amarávati gehen will. Darum sollst du dich eilig zu ihm begeben. Da entgegnete Garuda hochmütig: Was soll ich wohl, o Bote, dem Heiligen nützen, ich schlechter Diener! Darum kehre zurück zu ihm und melde ihm, dass er sich an meiner Stelle einen anderen Diener zum Reittiere beschaffen mag. Bestelle auch, dass ich mich vor ihm verneige. Sagt man doch:

Der Kluge hüte sich, dass in den Dienst er geht Bei dem, der Trefflichkeit zu schätzen nicht versteht; Es bringt ihm keine Frucht, wie Früchte nicht ein Acker Mit salz'gem Boden trägt, und pflügt man ihn auch wacker.

Der Bote erwiderte: Ei, ei, Garuda, dergleichen hast du ja noch nie zu dem erhabenen Gotte geredet. Drum sage mir, ob er dich geringschätzig behandelt hat. Garuda antwortete: Vom Meere, welches des Erhabenen Ruhestätte ist, sind unsers Strandläufers Eier weggenommen worden. Wenn er an dem Meer nicht Strafe vollzieht, so bleibe ich nicht der Diener des Erhabenen. Dies melde ihm als meinen festen

niścayas tvayā vācyah. Tad drutataram gatvā bhavatā Bhagavatah samīpe gantavyam. Atha dūtamukhena praņayakupitam Vainateyam vijnāya Bhagavāmś cintayāmāsa: aho sthāne kopo Vainateyasya. Tat svayam eva gatvā sammānapurahsaram tam ānayāmi. Uktam ca:

Bhaktam śaktam kulīnam ca na bhrtyam apamānayet, Putraval lālayen nityam, ya icchec chreya ātmanah.

Anyac ca:

Rājā tuşto 'pi bhṛtyānām arthamātram prayacchati, Te tu sammānamātrena prāṇair apy upakurvate.

Ity evam sampradhārya Rukmapure Vainateyasakāśam satvaram agamat. Vainateyo 'pi grhāgatam Bhagavantam avalokya trapādhomukhah pranamyovāca: Bhagavams, tvadāśrayonmattena samudrena mama bhṛtyasyāndāny apahṛtya me 'pamānasthānam kṛtam. Param yuṣmallajjayāham tam sthalatām na nayāmīti yatah svāmibhayāc chuno 'pi prahāro na dīyate. Uktam ca:

Yena syāl laghutā vātha pīdā citte prabhoh kvacit,
Prāṇatyāge 'pi tat karma na kuryāt kulasevakah.
Tac chrutyā Bhagayān āha: bho Vainateva, satvam abhihitam bh

Tac chrutvā Bhagavān āha: bho Vainateya, satyam abhihitam bhavatā. Uktam ca:

Bhṛtyāparādhajo daṇḍah svāmino jāyate yataḥ, 20 Tena lajjāpi tasyotthā, na bhṛtyasya tathā punaḥ.

Tad āgaccha yenāndāni samudrād ādāya tittibham sambhāvayāvo 'marā-

Entschluss. So geh nun eiligst zu dem Erhabenen. Als nun Vischnu aus dem Munde des Boten vernommen hatte, dass Garuda aus Liebe erzürnt wäre, dachte er bei sich: Er hat guten Grund zu seinem Zorn. Darum will ich selbst zu ihm gehen und ihn durch Ehrenbezeugungen bestimmen, zu kommen. Heisst es doch:

Wer auf sein eignes Wohlergehen denkt, Der hüte sich, dass er den treuen Diener kränkt, Der gutem Haus entstammt und fähig ist; dagegen Soll er wie seinen eignen Sohn ihn hegen.

Auch wenn der Herr zufrieden ist, von ihm wird Dienern nichts gegeben Als nur die Ehre; sie jedoch vergelten Ehre mit dem Leben.

Als Vischnu so überlegt hatte, begab er sich rasch nach Rukmápura zu Garuda. Dieser aber, der den Erhabenen in seinem eigenen Hause erblickte, senkte vor Scham das Antlitz, verneigte sich und sprach: Erhabener, das Meer ist deshalb übermütig, weil es dir als Ruhestätte dient, und hat meinem Diener die Eier weggenommen und mir dadurch Beschimpfung zugefügt. Aus Rücksicht auf dich habe ich es nicht ausgetrocknet. Bekommt doch selbst ein Hund keine Schläge, weil man Scheu vor seinem Herrn hat. So sagt man ja:

Ein wackrer Diener hüte sich, und gilt's das Leben, zu verüben,
Was seinen Herrn heruntersetzt, und dazu dient, ihn zu betrüben.
Da sagte der Erhabene: Du redest recht. Heisst es doch:
Der Herr ist's, welcher für des Dieners Vergehungen die Strafe trägt;
Drum ist sein Schamgefühl auch stärker als seines Dieners ausgeprägt.
So komm denn, dass wir von dem Meere die Eier in Empfang nehmen, sie dem

vatīm ca gacchāvah. Tathānuşthite samudro Bhagavatā nirbhartsyāgneyam śaram samdhāyābhihitah: bho durātman, dīyantām tittibhāndāni, no cet sthalatām tvām nayāmi. Tatah samudreņa sabhayena tittibhāndāni tāni pradattāni, tittibhenāpi bhāryāyai samarpitāni.

5 Ato 'ham bravīmi: śatror balam avijnāyeti.

Tasmāt purusenodyamo na tyājyah. Tad ākarnya Samjīvakas tam eva bhūyo 'pi papraccha: bho mitra, katham jneyo mayāsau dustabuddhir iti? Iyantam kālam yāvad uttarottarasnehena prasādena cāham dṛṣṭo, na kadācit tadvikṛtir dṛṣṭā. Tat kathyatām yenāham ātmarakṣārtham tadvadhāya 10 ca yate. Damanaka āha: bhadra, kim atra jneyam? Eṣa te pratyayah: yadi raktanetras triśikhām bhrūkuṭim dadhānah sṛkvinī parilelihat tvām dṛṣṭvā bhavati, tad dusṭabuddhir, anyathā suprasādaś ceti. Tad ājnāpaya mām. Svāśrayam prati gacchāmi. Tvayā ca yathāyam mantrabhedo na bhavati tathā kāryam. Yadi niśāmukham prāpya gantum śaknoṣi tad 15 deśatyāgah kāryah. Yatah:

Tyajed ekam kulasyārthe, Grāmam janapadasyārtha, Āpadarthe dhanam rakṣed, Ātmānam satatam rakṣed grāmasyārthe kulain tyajet, ātmārthe pṛthivīm tyajet. dārān rakṣed dhanair api, dārair api dhanair api.

Strandläufer übergeben und nach Amaravati gehen. So geschah es nun: Der Erhabene bedrohte das Meer, legte einen feurigen Pfeil zurecht und sprach: Ha, du Bösewicht, gieb die Eier des Strandläufers heraus; sonst trockne ich dich aus. Da fürchtete sich das Meer und gab dem Strandläufer seine Eier wieder, der sie seinem Weibehen brachte. Deshalb sage ich:

Wer seines Feindes Macht nicht kennt und doch feindseliges Gebahren Anfängt, muss, wie vom Strandläufer das Meer, Demütigung erfahren.

Deshalb darf ein Mann den Mut nicht sinken lassen. Als Sandschivaka dies gehört hatte, fragte er ihn abermals: Sage, Freund, woran kann ich erkennen, dass er Schlimmes gegen mich im Sinne führt? So lange Zeit hindurch hat er mich mit immer wachsender Liebe und Huld angeblickt, und ich habe nie eine Veränderung an ihm wahrgenommen. Darum teile mirs mit, damit ich zu meiner eigenen Erhaltung, und um ihn zu töten, meine Kräfte anstrenge. Damanaka antwortete: Lieber, was giebt es da zu erkennen? Folgende Zeichen werden dich überzeugen: Wenn er bei deinem Anblick mit geröteten Augen die Brauen runzelt, so dass sie einen Dreizack bilden, und heftig die Mundwinkel leckt, dann führt er Böses im Sinne; andernfalls ist er sehr gnädig. Doch nun entlass mich, ich will nach Hause gehen. Trage Sorge, dass dies Geheimnis nicht verraten werde. Wenn du bei Beginn der Nacht aufbrechen kannst, so musst du das Land verlassen. Es heisst ja:

Um das Haus ein Mann, ein Haus um ein Dorf verlassen werde, Um das ganze Reich ein Dorf, um das eigne Selbst die Erde. Schätze hebe auf, dass sie dir im Unglück nützen;

Gieb selbst diese preis, kannst du so die Gattin schützen; Wenn es gilt, dich selber zu bewahren, Darfst du Gattin nicht, noch Schätze sparen. Balavatābhibhūtasya videśagamanam tadanupraveśo vā nītih. Tad deśatyāgah kāryah. Athavātmā sāmādibhir upāyair abhirakṣanīyah. Uktam ca:

Api putrakalatrair vā Vidyamānair yatas taih syāt prāṇān rakṣeta paṇḍitaḥ, sarvam bhūyo 'pi dehinām.

5 Tathā ca:

Yenakenāpy upāyena Uddhared dīnam ātmānani, Yo māyāni kurute mūḍhaḥ Tasya prāṇāḥ praṇaśyanti,

subhenāpy asubhena vā samartho dharmam ācaret. prāṇatyāge dhanādike, tair naṣṭair naṣṭam eva tat.

10 Evam abhidhāya Damanakah Karatakasakāśam agamat. Karatako 'pi tam āyāntam dṛṣṭvā provāca: bhadra, kim kṛtam tatra bhavatā? Damanaka āha: mayā tāvan nītibījanirvāpaṇam kṛtam, parato daivavihitāyattam. Uktam ca yataḥ:

Parānmukhe 'pi daive 'tra Ātmadoşavināsāya krtyam kāryam vipaścitā svacittastambhanāya ca.

Tathā ca:

15

20

Udyoginam puruşasimham upaiti lakşmīr, Daivam hi, daivam iti kāpuruşā vadanti. Daivam nihatya kuru pauruşam ātmaśaktyā, Yatne kṛte yadi na sidhyati, ko 'tra doşaḥ?

Die Lebensklugheit lehrt, dass man, von einem Starken überwunden, entweder in die Fremde gehen oder sich ihm anbequemen muss. Darum solltest du das Land verlassen. Indes, sich selbst muss man durch eins der Mittel retten, von denen Freundlichkeit das erste ist. Man sagt ja:

Der Kluge opfre Weib und Söhne sogar, dem eignen Selbst zu lieb; Denn alles kann uns wieder werden, wenn uns das Leben nur verblieb.

Durch jedes Mittel, mag es gut, mag schlecht es sein, Soll man aus einer schlimmen Lage sich befrein; Doch wenn wir nicht gehindert werden durch die Not, So ist zu handeln nach der Sittlichkeit Gebot. Wer thöricht, wenn dem Leben drohn Gefahren, Sich Geld und andres will mit List bewahren, Verliert das Leben; ist ihm dies genommen, Dann ist er auch um Geld und Gut gekommen.

Nach diesen Worten begab sich Damanaka zu Karataka. Als dieser ihn kommen sah, sprach er: Lieber, was hast du dort ausgerichtet? Damanaka antwortete: Ich habe den Samen der Lebensklugheit ausgestreut. Das Weitere hängt vom Schicksal ab. Heisst es doch:

Mag feindlich auch das Schicksal sein, der weise Mann erfüllt die Pflichten, Sich selber zu befrein von Schuld und seinen Geist empor zu richten. Zum kühnen Manne kommt das Glück, dem Fleiss und Zähigkeit nicht fehlen; 'Das Schicksal wendet keiner ab!' so reden nur die niedren Seelen. Das Schicksal schlage nieder! Thu, was deine Mannskraft kann vollbringen; Du bist doch frei von Schuld, will's dir trotz aller Mühe nicht gelingen.

Karataka āha: tat kathaya, kīdrk tvayā nītibījam nirvāpitam? So 'bravīt: mayānyonyam tābhyām mithyāprajalpanena bhedas tathā vihito yathā bhūyo 'pi mantrayantāv ekasthānasthitau na paśyasi. Karataka āha: aho na yuktam bhavatā vihitam yat parasparam tau snehārdrahrdayau 5 sukhāśrayau kopasāgare praksiptau. Uktam ca:

Aviruddham sukhastham yo

duhkhamārge niyojayet,

Janmajanmantare duhkhi

sa narah syad asamsayam.

Aparam tvam yad bhedamatrenapi tustas tad apy ayuktam, yatah sarvo 'pi jano virupakarane samartho bhavati nopakartum. Uktam ca:

Ghātayitum eva nīcah 10

parakāryam vetti na prasādhayitum;

Pātayitum eva śaktir

nākhor uddhartum annapitam.

Damanaka āha: anabhijňo bhavān nītiśāstrasya, tenaitad bravīsi. Uktam ca yatah:

Jātamātram na yah śatrum

vyádhim ca praśamam nayet,

Mahābalo 'pi tenaiva

15

vrddhim prapya sa hanyate.

Pitrpaitāmaham sthānam

Tac chatrubhūto 'yam asmākam mantripadāpaharaņāt. Uktam ca: yo yasyatra jigisate,

Sa tasya sahajah satrur

ucchedyo 'pi priye sthitah.

Tan mayā sa udāsinatayā samānīto 'bhayapradānena yāvat tāvad aham

Karataka sprach: Sage an, was für Samen der Klugheit du ausgestreut hast. Jener antwortete: Ich habe durch lügenhafte Reden in solcher Weise gegenseitige Zwietracht zwischen ihnen zu Stande gebracht, dass du sie nie wieder in Beratung an einer Stelle erblicken wirst. Da sagte Karataka: Ach, du hast daran nicht wohl gethan, dass du sie, die so herzliche Liebe zu einander hatten und darüber glücklich waren, in das Meer des Zornes warfst. Sagt man doch:

Wer einen Glücklichen, der Frieden hält Wird unglücklich, so oft er auf der Welt Mit andern, auf den Weg des Unglücks treibt, Geboren wird, daran kein Zweifel bleibt.

Ausserdem ist es unangemessen, dass du nur an Zwietracht deine Freude hast. Darauf versteht sich ja jeder gut, einem andern Schaden zuzufügen, aber nicht darauf, ihm Gutes zu thun. Man sagt ja:

Verderben nur, nicht fördern kann ein niedrer Mensch des andern Werke; Den Brotkorb stürzt die Maus wohl um, ihn aufzurichten, fehlt ihr Stärke.

Damanaka entgegnete: Du bist mit den Lehrbüchern über die Lebensklugheit nicht vertraut; darum redest du so. Heisst es doch: Sobald sich Feind und Krankheit nur erheben, Man wird von ihnen sonst, gewannen sie erst Soll man, sie zu bezwingen, sich bestreben; Und ist man noch so stark, zu Fall gebracht.

Nun ist doch jener unser Feind, da er uns unsere Ministerstellung genommen hat. Man sagt ja:

Wer eine Stellung dir will abgewinnen, Die von den Vätern du hast überkommen, Ist von Natur dein Feind, den du von hinnen

Musst schaffen, hat er auch sich freundlich stets benommen.

Nachdem ich ohne feindselige Absicht ihn hergeführt und ihm das Versprechen der Sicherheit verschafft habe, bin ich von ihm aus meiner Ministerstellung verdrängt api tena sācivyāt pracyāvitah. Athavā sādhv idam ucyate:

Dadyāt sādhur yadi nijapade durjanāya praveśam,

Tannāśāya prabhavati tato vānchamānah svayam sah.

Tasmād deyo vipulamatibhir nāvakāśo 'dhamānām.

5 Jāro 'pi syād grhapatir iti śrūyate vākyato 'tra.

Tena mayā tasyopari vadhopāya eşa viracyate. Deśatyāgāya vā bhavişyati. Tac ca tvām muktvānyo na jñāsyati. Tad yuktam etat svārthāvānusthitam. Uktam ca yatah:

Nistrimsam hrdayam krtvā vānīm ceksurasopamām —

10 Duḥkham tatra na kartavyam — hanyāt tatrāpakārinam.

Aparam mṛto 'py asmākam bhojyo bhavişyati. Tad ekam tāvad vairasādhanam, aparam sācivyam ca bhavişyati tṛptiś ceti. Tad guṇatraye 'smin nupasthite kasmān mām dūşayasi tvam jāḍyabhāvāt?

Atha Damanake gate Sainjīvakas cintayāmāsa: aho kim etan mayā 15 kṛtain yac chaṣpādo 'pi māinsāsinas tasyānugah sainvṛttah? Athavā sādhv idam ucyate:

Agamyān yaḥ pumān yāti, asevyāms ca niṣevate, Sa mṛtyum upagṛhṇāti garbham asvatarī yathā.

Tat kim karomi? Kva gacchāmi? Katham me śāntir bhavişyati? 20 Athavā tam eva Pingalakam gacchāmi, kadācin mām śaranāgatam rakṣati, prāṇair na viyojayati. Yata uktam ca:

## worden. Mit Recht heisst es freilich:

Ein Böser, den ein Guter sich in seinen eignen Kreis lässt dringen, Kann ja, sobald es ihm beliebt, den Guten ins Verderben bringen;

Der Kluge hüte sich darum, dass Niedren Zutritt er verstatte;

Hier passt das Sprichwort: Hausherr wird wohl gar des Weibes Nebengatte.

So habe ich denn gegen ihn diesen Plan zu seiner Ermordung ins Werk gesetzt; vielleicht auch bewirke ich, dass jener das Land verlässt. Ausser dir wird niemand etwas davon erfahren. Recht und angemessen ist es, dass ich um des eignen Vorteils willen dies gethan habe. Man sagt ja:

Es sei erbarmungslos das Herz, die Rede gleich dem Zuckersaft, Und unbedenklich töte man den, der uns Leid und Schaden schafft.

Dazu kommt noch, dass er nach seinem Tode unsere Speise sein wird. So bringen wir denn erstens unsere Feindschaft zum Austrag, und ausserdem wird uns dadurch die Ministerstellung und Sättigung zuteil werden. Da uns diese drei Vorteile bevorstehen, wie kannst du mich der Thorheit beschuldigen!

Als Damanaka gegangen war, dachte Sandschivaka bei sich: Ach, warum habe ich dies gethan, dass ich, ein Grasfresser, ein Diener dieses Fleischfressers geworden bin! Sagt man doch mit Recht:

Ein Mann, der solchen dient und geht zu solchen, die er sollte meiden,

Der muss, dem Maultierweibehen gleich, das trächtig wird, den Tod erleiden.

Was soll ich nun wohl anfangen? Wohin soll ich gehn? Wie kann ich mich retten? Was frage ich nur? Zu Pingalaka begebe ich mich. Vielleicht verschont er mich, wenn ich meine Zuflucht zu ihm nehme, und bringt mich nicht um. Sagt man doch:

Dharmartham yatatam apiha vipado Tat tāsām upaśāntave sumatibhih Loke khyātim upāgatātra sakale Dagdhānām kila vahninā hitakarah

daivad yadi syuh kvacit, kāryo viśesān nayah. lokoktir eşā yato: seko 'pi tasyodbhavah.

Tathā ca: 5

> Loke 'thavā tanubhrtām nijakarmapākam Nitvam samāśritavatām suhitakrivānām Bhavarjitam subham athapy asubham nikamam. Yad bhāvi tad bhavati, nātra vicārahetuh.

Aparam cānyatra gatasyāpi me kasyacid duşţasattvasya māmsāśinah 10 sakāśān mrtyur bhavisyati. Tad varam simhāt. Uktam ca:

Mahatā spardhamānasya Dantabhango 'pi nāgānām vipad eva garīyasī; ślaghyo girividarane.

Tatha ca:

20

Mahato 'pi ksayam labdhvā 15 Dānārthī madhupo vadvad

ślaghyam nico 'pi gacchati, gajakarnasamahatah. Evam niścitya skhalitagatir mandam mandam gatvā simhāśrayam

apathat: aho, sādhv idam ucyate: Antarlīnabhujamgamam grham iva

vyālākulam vā vanam cchāyāsanātham sarah

Grāhākīrņam ivābhirāmakamala-

Wohl trifft durch Schicksals Fügung hier von Zeit zu Zeit Auch solche, die um ihre Pflicht sich mühn, ein Leid. Dann sollen kluge Männer darauf sein bedacht, Noch besser zu bewähren ihrer Einsicht Macht, Dass jenes Unglück weiche. Denn hier passt ja auch Das Sprichwort, welches überall ist in Gebrauch: Wenn einer sich am Feuer hat verbrannt, so thut Besprengung gleichfalls mit dem Feuer diesem gut.

Oder es bewährt sich auch an mir, dass man sagt:

Den Menschen, die zum guten Handeln immer treibt Der Lohn dafür, wird reichlich (gar kein Zweifel bleibt Darüber) das, was ihnen werden muss, zuteil,

Was sie sich selbst erwarben, Trübsal oder Heil.

Ausserdem denke ich daran, dass mir auch, wenn ich mich anderswohin begebe, von einem bösen, fleischfressenden Tiere der Tod werden kann. Besser ist's, er wird mir durch den Löwen. Heisst es doch:

Im Wettkampf mit dem Grossen bringt uns Ruhm sogar ein Ungemach;

Zerriss der Elefant den Berg, so ehrt's ihn, wenn ein Zahn ihm brach. Von einem Niedern auch wird Ruhm erworben. Der Biene gleich, die Hang zum Brunstsaft Wenn er durch einen Grossen ist gestorben, Und die der Elefant mit seinem Ohr zerschlägt.

Als er diesen Entschluss gefasst hatte, begab er sich schwankenden Schrittes ganz langsam zum Löwen und sprach dabei: Ja, man sagt mit Recht:

Wie in ein Haus, drin Schlangen nisten, in einen Wald mit grimmen Tieren, In einen See voll Krokodile, den viele Wasserrosen zieren,

Nānādustajanair asatyavacanā-Duḥkhena pratigamyate pracakitai saktair anāryair vṛtam rājnām gṛham vārdhivat.

Evam pathan Damanakoktākāram Pingalakam dṛṣṭvā pracakitaḥ samvṛtaśarīro dūrataram praṇāmakṛtim vināpy upaviṣṭaḥ. Pingalako 'pi tathā-5 vidham tam vilokya Damanakavākyam śraddadhānaḥ kopāt tasyopari papāta. Atha Samjīvakaḥ kharanakharavikartitapṛṣṭaḥ śṛṅgābhyām tadudaram ullikhya kathamapi tasmād apetaḥ śṛṅgābhyām hantum icchan yuddhāyāvasthitaḥ. Atha dvāv api tau puṣpitapalāśapratimau parasparavadhakāṅkṣiṇau dṛṣṭvā Karaṭako Damanakam āha: bho mūḍhamate, ana-10 yor virodham vitanvatā tvayā sādhu na kṛtam. Na ca tvam nītitattvam vetsi. Nītividbhir uktam ca:

Kāryāny uttamadandasāhasaphalāny Buddhyā sainsamayanti nītikusalāh Nihsārālpaphalāni ye tv avidhinā Tesām durnayacestitair narapater

15

āyāsasādhyāni ye sāmnaiva te mantriņah. vānchanti dandodyamais, āropyate śrīs tulām.

Tad yadi svāmyabhighāto bhavişyati tat kim tvadīyamantrabuddhyā kriyate? Athavā yadi Samjīvako na vadhyate? Tathāpy abhavyam yatah prānasamdehāt tasya ca vadhah. Tan mūḍha katham tvam mantripadam abhilaşasi? Sāmasiddhim na vetsi. Tad vṛthā manoratho 'yam te danda-

So geht man ungern und in Ängsten, gleichwie ins Meer, in den Palast Des Königs, weil er viele Böse, Lügner und Niedre in sich fasst.

Als er nun, also hersagend, Pingalaka in der von Damanaka beschriebenen Gestalt erblickte, da setzte er sich angstvoll und seinen Leib deckend in der Entfernung nieder, ohne sich vor jenem zu verneigen. Auch Pingalaka war, da er Sandschivaka in diesem Zustande erblickte, von der Wahrheit dessen überzeugt, was ihm Damanaka gesagt hatte, und stürzte sich zornig auf den Stier. Diesem wurde der Rücken von den Krallen des Löwen zerfleischt, er aber riss ihm mit den Hörnern den Bauch auf; nur mit Mühe konnte er sich von ihm entfernen, aber zum Kampfe bereit stand er da und wollte ihn mit den Hörnern töten. Karataka sah die beiden, die blühenden Palásabäumen glichen und einander zu töten begierig waren, und sprach zu Damanaka: O du Thor, dass du Feindschaft zwischen ihnen gestiftet hast, daran hast du nicht wohl gethan. Du kennst das eigentliche Wesen der Lebensklugheit nicht. Solche, welche die Lebensklugheit kennen, haben gesagt:

Die Lebensklugen, welche Thaten, auf welche scharfe Strafen passen, Und die sich nur mit grosser Mühe zu gutem Ausgang wenden lassen, Durch ihre Klugheit gütlich regeln, traun, Räte sind doch sie allein; Die aber gegen Brauch bei Thaten, von denen nichtig nur und klein. Die Folgen sind, mit strengen Mitteln zu kommen suchen an das Ziel, Sie setzen durch ihr thöricht Treiben das Glück des Fürsten auf das Spiel.

Wenn nun der Herr Schaden erleidet, was richtet dann die Weisheit deines Rates aus? Oder wenn Sandschivaka nicht getötet wird? Indes, dies kann nicht sein, da eigene Lebensgefahr des Herrn den Tod für jenen notwendig macht. Wie kannst du also, du Thor, die Ministerstelle begehren? Durch freundliches Benehmen etwas zu erreichen, das verstehst du nicht. Dieser Wunsch von dir ist eitel, da du

ruceh. Uktam ca:

Sāmādidaņdaparyanto

Teşām daņdas tu pāpīyāms,

Tatha ca:

5 Sāmnaiva yatra siddhir

Pittam yadi śarkarayā

Tathā ca:

Ādau sāma prayoktavyam

Sāmasādhyāni kāryāņi

Na candrena na caușadhyā Sāmnaiva vilayam yāti nayah proktah Svayambhuvā.

tam paścad viniyojayet.

na tatra dando budhena viniyojyah.

śamyati, ko 'rthah patolena?

purușena vijanata;

vikriyām yānti na kvacit.

na sūryeņa na vahninā

vidveşiprabhavam tamah.

Tathā yat tvam mantripadam abhilaşasi tad apy ayuktam, yatas tvam mantragatim na vetsi. Yatah pancavidho mantrah, sa ca karmanam arambhopayah puruşadravyasampad desakalavibhago vinipatapratikarah 15 karyasiddhis ceti. So 'yam svamyamatyayor ekatamasya kimva dvayor api

vinipātah samutpadyate lagnah. Uktam ca:

Mantrinām bhinnasamdhāne,

bhişajām sāmnipātike

Karmani vyajyate prajňā,

svasthe ko vā na panditah?

Athavā na te doşo 'yam', svāmino doşo, yas te vākyam śraddadhāti.

20 Uktam ca:

10

# an Strafen Gefallen hast. Sagt man doch:

Gott Brahma lehrt, die Lebensklugheit wende Die Freundlichkeit zuerst an und am Ende Gewalt. Ist diese doch das schlimmste von den vier Verfahren; mache drum zuletzt Gebrauch von ihr. Wer klug ist, leiste auf Gewalt Verzicht, Wenn sicheren Erfolg schon Freundlichkeit verspricht. Wenn man mit Zucker Gallsucht heilen kann, Wer wendet dann noch bittre Gurken an!

Zuerst ist immer Freundlichkeit vom klugen Manne anzuwenden; Was Freundlichkeit zu Stande bringt, das wird ja nimmer kläglich enden. Nicht Mond, auch nicht ein leuchtend Kraut, nicht Sonne, nicht, dass Feuer flammt, Die Freundlichkeit allein vertreibt das Dunkel, das vom Feinde stammt.

So ist es denn unberechtigt, dass du nach der Ministerstellung Verlangen trägst, da du die Pflichten eines Ministers nicht kennst. Denn auf fünf verschiedene Gebiete kann sich der Rat beziehen, den ein Minister zu geben hat: er betrifft die Mittel, Geschäfte anzufangen; die glückliche Wahl von Personen und Sachen; die richtige Einteilung von Ort und Zeit; Vorkehrungen gegen Unglücksfälle und die Erreichung des jedesmaligen Zweckes. In dem vorliegenden Falle schwebt Unheil über dem Herrn oder über seinem Minister oder gar über beiden. Nun heisst es: [steht: Der Räte Klugheit kann sich offenbaren, Bei Krankheit zeigt sich, was ein Arzt ver-Gilt's die zu ein'gen, die verfeindet waren; Wer ist nicht klug, wenn alles trefflich geht!

Doch was rede ich nur? Nicht deine Schuld ist es, sondern des Herrn, der deinem Wort Glauben schenkt. Man sagt:

Narādhipā nīcajanānuvartino Budhopadistena na yānti ye pathā, Viśanty ato durgamamārganirgamam Samastasambādham anarthapañjaram.

Tad yadi tvam asya mantrī bhavişyasi, tadānyo 'py asya samīpe sā-dhujano na sameşyati. Uktam ca:

Gunālayo 'py asanmantrī

nrpatir nādhigamyate,

Prasannasvādusalilo

duştagrāho yathā hradah.

Tathā śistajanarahitasya svāmino 'pi nāśo bhavisyati. Uktam ca:

10 Citrāsvādakathair bhrtyair

anāyāsitakārmukaih

Ye ramante nṛpās, teṣām

ramante ripavah śriyā.

Tat kim mürkhopadesena? Keva Nānāmyam namate dāru,

Kevalam doşo na gunah. Uktam ca: nāśmani syāt kṣurakriyā.

Sūcīmukha vijānīhi:

nāśişyāyopadiśyate.

15 Damanaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Asti kasmimścit parvataikadeśe vānarayūtham. Tac ca kadācid dhemantasamaye saumyavātasamsparśavepamānakalevaram pravarṣadghana-

Die Fürsten, welche, hörend auf der Niedren Rat, Nicht wandeln den von Weisen vorgeschriebnen Pfad, Gelangen in den Käfig Unglück, dem sie schwer Entkommen: dichtes Gitter hat er rings umher.

Wenn du des Königs Minister sein wirst, dann wird sich kein einziger guter Mensch in seine Nähe begeben. Heisst es doch:

Gemieden wird, sind schlecht die Räte, ein Fürst, mag er auch trefflich sein, Wie auch trotz klaren, süssen Wassers ein See, schliesst Raubgetier er ein.

Und so wird auch der von vorzüglichen Personen verlassene Herr zu Grunde gehen. Sagt man doch:

Wenn Fürsten ihre Lust an solchen Dienern haben, Die mit Erzählungen verstehn zu laben Von mannigfachem Reiz, doch nicht gewogen Der fleiss'gen Übung sind mit ihrem Bogen, — Wenn Fürsten nur durch solche sind beglückt, Dann ist ihr Feind darüber gar entzückt.

Was hilft es aber, einem Thoren Unterweisung zu geben? Das bringt nur Schaden und keinen Gewinn. Sagt man doch:

Man lässt mit sprödem Holz sich nicht auf Biegen ein, Man schneidet mit dem Messer nicht in Stein; Sutschimukha, erkenn' es wohl: Wir sollen Nicht die belehren, die nicht lernen wollen.

Damanaka fragte: Wie war das? Jener erzählte:

Elfte Erzählung.

Es lebte einmal in einer gewissen Berggegend eine Herde Affen. Diese wurden einst zur Winterszeit von den nördlichen Winden getroffen, so dass ihre Leiber zitterten, dazu auch von den niederstürzenden Regengüssen, und auf keine Weise konnten sie dhārānipātasamāhatam na kathamcic chāntim agamat. Atha kecid vānarā vahnikaņasadṛśāni gunjāphalāni vicitya vahnivānchayā phūtkurvantah samantāt tasthuh. Atha Sūcīmukho nāma pakṣī teṣām tam vṛthāyāsam avalokya provāca: bho bhavantah sarve mūrkhatamāh. Naite vahnikaṇā, 5 vahnikaṇasadṛśāni gunjāphalāny etāni. Tat kim vṛthāśrameṇa? Naitasmāc chītarakṣā bhavati. Tad anviṣyatām kaścin nirvāto vanapradeśo guhā vā girikandaram vā. Adyāpi sātopo megho dṛśyate. Atha teṣām ekatamo vṛddhavānaras tam uvāca: bhoh, kim tavānena vyāpāreṇa? Tad gamyatām. Uktam ca:

10 Muhur vighnitakarmānam

dyūtakāram parājitam ya icchec chreya ātmanah.

Nālāpayed vivekajňo Tathā ca:

Ākhetakam vrthākleśam

mūrkham vyasanasamsthitam sa gacchati parābhavam.

Samālāpena yo yunkte,

So 'pi tam anādrtya bhūyo 'pi vānarān anavaratam āha: bhoḥ kim vṛthākleśena? Atha yāvad asau na kathamcit pralapan viramati tāvad ekena vānarena vyarthaśramatvāt kupitena pakṣābhyām gṛhītvā śilāyām āsphālita uparataś ca.

Ato 'ham bravīmi: nānāmyam namate dārv ityādi.

20 Tathā ca:

sich Behagen verschaffen. Einige nun von den Affen lasen Gundschafrüchte zusammen, welche wie Feuerfunken aussehen, und blasend und pustend stellten sie sich rings um diese, um Feuer anzufachen. Ein Vogel, namens Sutschimukha (d. h. Spitzschnabel), sah ihre vergebliche Anstrengung und sprach: Ach, wie seid ihr alle doch gar so thöricht! Das sind ja keine Feuerfunken, sondern Gundschafrüchte, die wie Feuerfunken aussehen. Was müht ihr euch also umsonst ab! Dadurch könnt ihr euch nicht vor der Kälte schützen. Darum sucht eine windstille Waldgegend oder eine Höhle oder eine Berggrotte. Man sieht immer noch strotzende Regenwolken. Da antwortete ein alter Affe aus ihrer Mitte: He, was geht dich dieses Geschäft an? Geh deiner Wege! Heisst es doch:

Wer öfter ward beim Werk gestört, und wer im Spiel ist unterlegen, Mit solchen soll ein Kluger nicht, der Heil wünscht, Unterhaltung pflegen.

Demit'gung leidet, wer den Jäger anredet, der umsonst gejagt,

Und einen Thoren, der gerade das treibt, was ihm zumeist behagt.

Der Vogel aber nahm keine Rücksicht auf diesen Affen, sondern liess nicht ab, noch einmal zu ihnen zu reden: Ach, warum müht ihr euch vergeblich ab! Da er aber gar kein Ende machte mit seinem Schwatzen, ergriff ihn einer von den Affen, der infolge der fruchtlosen Arbeit zornig geworden war, bei den Flügeln und schleuderte

ihn gegen einen Felsen, so dass er starb. Daher sage ich:

Man lässt mit sprödem Holz sich nicht auf Biegen ein, Man schneidet mit dem Messer nicht in Stein; Sutschimukha, erkenn' es wohl: Wir sollen Nicht die belehren, die nicht lernen wollen.

So sagt man auch:

Upadeśo hi mūrkhāṇāin

prakopāya na śāntaye.

Payahpānani bhujamgānām

kevalam vişavardhanam.

Tan mūrkha śikṣāpito 'pi na śikṣitas tvam. Athavā na te doṣo 'sti yataḥ sādhoḥ śikṣā guṇāya sanipadyate nāsādhoḥ. Uktam ca:

5 Kim karoty eva pāṇḍityam

asthāne vinivesitam

Andhakārapraticchanne

ghate dīpa ivāhitah?

Tad vyarthapāṇḍityam tvam āśritaḥ. Mama vacanam aśṛṇvan nātmanaḥ śāntim api na vetsi. Uktam ca:

Apy ātmano vināśam

ganayati na khalah paravyasanahretah.

10 Prāyo mastakanāśe

samaramukhe nrtyati kabandhah.

Aho sādhv idam ucyate:

Dharmabuddhih kubuddhis ca

dvāv etau viditau mama;

Putrena vyarthapandityat

pitā dhūmena ghātitah.

Damanaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Kasmińścid deśe Dharmabuddhih Pāpabuddhiś ca dve mitre prativasatah. Atha kadācit Pāpabuddhinā cintitam yad aham tāvan mūrkho dāridryopetaś ca. Tad enam Dharmabuddhim ādāya deśāntaram gatvāsyāśrayenārthopārjanām kṛtvainam api vancayitvā sukhībhavāmi. Athānyasmin nahani Pāpabuddhir Dharmabuddhim prāha: bho mitra, vārddhakabhāve kim ātmanaś ceṣṭitam smariṣyasi? Deśāntaram adṛṣtvā kām śiṣṭajanavārttām kathayiṣyasi? Uktam ca:

Voll Zornes werden, nicht besänftigt, die Thoren, wenn man sie belehrt; Wenn Milch genossen wird von Schlangen, so wird ja nur ihr Gift gemehrt.

Obgleich du unterwiesen bist, du Thor, so hast du doch nichts gelernt. Indes, dies ist nicht deine Schuld, da Wissenschaft einem Guten zum Vorteil gereicht, nicht einem Bösen. Es heisst:

Was nützt doch wohl Gelehrsamkeit, an falschem Orte angebracht!

Sie gleicht der Lampe in dem Topf, der sie verhüllt mit finstrer Nacht.

So hast du nun unnütze Weisheit erworben; auf mein Wort hörst du nicht und weisst auch nicht, was dir selbst heilsam ist. Sagt man doch: [vor) Sogar den eignen Untergang beachtet nicht, So tanzt vornan im Streite (häufig kommt es Erfreut am Unglück anderer, ein Bösewicht: Ein Rumpf noch weiter, welcher schon den

Mit Recht heisst es auch:

Kopf verlor.

Wohl kenn' ich Redlich, Treulos auch. Nutzlose Klugheit hat's gemacht, Dass, durch den Rauch, vom eignen Sohn der Vater wurde umgebracht.

Damanaka fragte: Wie war das? Jener erzählte:

Zwölfte Erzählung.

Es lebten einmal in einer gewissen Gegend zwei Freunde, namens Redlich und Treulos. Letzterer dachte einst bei sich: Ich bin doch ein Thor, dass ich so in Armut lebe. So will ich denn mit diesem Redlich in ein anderes Land ziehen, mit seiner Hülfe Geld erwerben, ihn um dasselbe betrügen und dann ganz behaglich leben. Eines Tages sprach er also zu Redlich: Sage, Freund, an welche deiner Thaten wirst du dich in vorgerückten Jahren erinnern? Welche Kunde von hervorragenden Leuten wirst du mitteilen können, da du die Fremde nicht gesehen hast? Heisst es doch:

Deśantareşu bahuvidha-Bhramata dharanīpīthe, bhāṣāveṣādi yena na jñātam tasya phalam janmano vyartham.

Tathā ca:

Vidyām vittam śilpam

tāvan nāpnoti mānavah samyak,

5 Yāyad vrajati na bhūmau

deśād deśāntaram hrstah.

Atha tad vacanam ākarņya prahṛṣṭamanās tenaiva saha gurujanānujñātah śubhe 'hani deśāntaram prasthitah. Tatra ca Dharmabuddhiprabhāveņa bhramatā Pāpabuddhinā prabhūtataram vittam āsāditam. Tataś ca tau dvāv api prabhūtopārjitavittau prahṛṣṭau svagṛham praty autsukyena 10 prasthitau. Uktam ca:

Prāptavidyārthasilpānām Krosamātro 'pi bhūbhāgaḥ deśāntaranivāsinām śatayojanavad bhavet.

Atha svasthānasamīpavartinā Pāpabuddhinā Dharmabuddhir abhihitah: bhadra, na sarvam etad dhanam grham prati netum yujyate, yatah 15 kutumbino bāndhavāś ca prārthayişyanti. Tad atraiva vanagahane kvāpi bhūmau nikṣipya kimcinmātram ādāya grham praviśāvo, bhūyo 'pi prayojane samjāte tanmātram sametyāsmāt sthānān neṣyāvaḥ. Uktam ca:

Na vittam daršayet prājnah Muner api yatas tasya kasyacit svalpam apy aho, darśanāc calate manah.

20 Tathā ca:

Yathāmişam jale matsyair Ākāśe pakṣibhiś caiva, bhakşyate śvāpadair bhuvi tathā sarvatra vittavān.

Der hat umsonst gelebt, der nicht gewandert ist in manches Land Und dort mit mancher Sprache, Tracht und andern Dingen ward bekannt. So lange kommt man nicht zu Kunst, zu Wissenschaft, zu Geld und Gut, Wie sich's gehört, als man nicht zieht von Land zu Land mit frohem Mut.

Als Redlich diese Worte vernommen hatte, machte er sich freudig in Gemeinschaft mit jenem, von seinen Eltern und Lehrern entlassen, an einem glückverheissenden Tage auf, um in die Fremde zu ziehen. Auf der Wanderung wurde nun durch die Tüchtigkeit Redlichs von Treulos sehr viel Geld erworben. Mit einem bedeutenden Vermögen reisten endlich beide erfreut und sehnsuchtsvoll nach der Heimat zurück. Man sagt ja:

Die Wissen sich und Kunst und Geld erwarben und im Ausland weilen, Sehn das, was bloss Rufweite ist, als Strecke an von hundert Meilen.

Als sie nun nicht mehr weit von ihrem Wohnorte waren, sprach Treulos zu Redlich: Es ist nicht wohlgethan, all unser Geld mit nach Hause zu nehmen; denn Angehörige und Verwandte werden nach demselben verlangen. Darum wollen wir es im Waldesdickicht hier in die Erde graben und nur ein wenig mit uns nehmen. Wenn wir später etwas nötig haben, so gehen wir gemeinschaftlich hierher und holen, soviel wir bedürfen. Sagt man doch:

Nicht zeige, wer verständig ist, und sei's auch wenig nur, sein Geld, Bei dessen Anblick auch das Herz des Weisen Ruhe nicht behält. Von Fischen, Vögeln, vom Getier wird Fleisch gefressen, in der Flut, In Lüften, auf dem Land; so auch man überall dem Reichen thut.

Tad ākarnya Dharmabuddhir āha: bhadra, evam krivatām. şthite dvāv api tau svagrham gatvā sukhena sthitavantau. Anvadā ca Pāpabuddhir niśīthe tatrāgatya sarvani vittam ādāya gartām pūravityā svabhavanam jagāma. Athānyedyur Dharmabuddhim sametya provāca: sakhe, 5 bahukutumbā vayam vittābhāvāt sīdāmah. Tad gatvā tatah sthānāt kimcid vittam ānayāvah. So 'bravīt: bhadra, evam kriyatām iti. Atha dvāv api gatvā yāvat sthānam khanatas tāvad riktabhāndam dṛṣṭavantau. Atrāntare Pāpabuddhiḥ śiras tāḍayan provāca: bho Dharmabuddhe, tvayā hṛtam etad dhanam nanyena, yato bhuyo 'pi gartapuranam krtam. Tat prayaccha me Athavāham rājakule nivedayişyāmi. Sa āha: bho durātman, mā maivam vada. Dharmabuddhih khalv aham. Naitac caurakarma ka-Uktam ca: romi.

Mātrvat paradārāņi paradravyāņi lostavat Ātmavat sarvabhūtāni pakyati sa pasyati.

Evam tau dvāv api vivadamānau dharmādhikāriņam gatavantau procatuh parasparam dūşayantau. Atha dharmādhikaraṇādhisthitapurusair divyārtham yāvan niyojitau tāvat Pāpabuddhir āha: aho, na samyag dṛṣṭo nyāyaḥ. Uktam ca:

Vivāde 'nviṣyate pattram, pattrābhāve tu sākṣiṇaḥ, 20 Sākṣyabhāvāt tato divyam pravadanti manīṣiṇaḥ.

Atra vişaye mama vrkşadevatāh sākşibhūtāh santi. Tat tā evāvayor

Redlich erwiderte: Lieber, so wollen wir es machen. Als so geschehen war, gingen sie jeder nach seinem Hause und lebten ganz vergnügt. Aber Treulos begab sich in einer Nacht nach jenem Walde, nahm das ganze Geld heraus, füllte die Grube wieder zu und ging in seine Wohnung. Am nächsten Tage kam er zu Redlich und sprach zu ihm: Freund, wir haben beide eine starke Familie und sind übel daran, wenn uns das Geld fehlt. So komm denn nach jenem Orte mit, dass wir dort einiges Geld holen. Redlich antwortete: Lieber, das wollen wir thun. So gingen sie nun beide dorthin, gruben die Stelle auf, fanden aber das Gefäss leer. Da schlug sich Treulos gegen den Kopf und rief: Ha, Redlich, du hast dies Geld genommen, kein anderer! Ist doch die Grube wieder gefüllt! Drum gieb mir die Hälfte heraus; sonst mache ich Anzeige am Hofe des Königs. Redlich entgegnete: Rede doch nicht also, du Bösewicht! Ich bin so, wie ich heisse, und verübe keine solche Diebereien. Sagt man doch:

Die wie auf sich auf alle Wesen schauen; Als ob es Mütter sind, auf fremde Frauen; Auf fremde Schätze, wie auf blosse Schollen Von Lehm: die schauen, wie wir schauen sollen.

So zankten sie mit einander, gingen vor den Richter und trugen ihre Sache vor, indem sie sich gegenseitig beschuldigten. Als nun die Richter ein Gottesurteil für die beiden befahlen, sprach Treulos: Ha, dieser Urteilsspruch ist ungerecht! Heisst es doch; Ein Schriftstück wird gefordert vor Gericht, Wenn auch ein Zeuge sich nicht finden lässt, Und Zeugen, wenn an jenem es gebricht; Dann setzen Weise Gottesurteil fest.

In dem vorliegenden Falle sind die Gottheiten des Baumes meine Zeugen. So werden denn diese einen von uns beiden für einen Dieb oder für einen redlichen Mann ekatamam cauram sādhum vā karişyanti. Atha taih sarvair abhihitam: bho, yuktam uktam bhavatā. Uktam ca:

Antyajo 'pi yadā sākṣī

vivāde samprajāyate,

Na tatra vidyate divyam, kim punar yatra devatāh?

Tad asmākam apy atra vişaye mahat kautūhalam asti. Tat pratyūsasamaye dvābhyām asmābhih saha tatra vanoddeśe gantavyam iti. Atha Pāpabuddhih svagrham gatvā svajanakam uvāca: tāta, prabhūto 'yam mayartho Dharmabuddheś coritah. Sa ca tava vacanena parinatim yasyati. Anyathā mama prāņaih saha yāsyati. Sa āha: vatsa, drutam vada yena 10 procya tad drayyam sthiratām nayāmi. Pāpabuddhir āha: tāta, asti tat-Tasyām mahat kotaram asti. Tatra tvam sāmpratam pradese mahāsamī. eva praviśa. Tatah prabhāte 'ham yadā satyaśrāvaṇam karomi tadā tyayā vācyam yad Dharmabuddhiś caura iti. Tathānuşthite pratyūşe Pāpabuddhih snātvā Dharmabuddhipurahsaro rājapuruşaih saha tām samīm 15 abhyetya tārasvareņa provāca:

> Ādityacandrāv anilo 'nalaś ca Dyaur bhūmir āpo hṛdayam Yamas ca Ahaś ca rātriś ca ubhe ca sandhye Dharmo hi jānāti narasya vrttam.

Tat kathayata vanadevatā āvayor yas caura iti. Atha Pāpabuddhipitā 20 śamikotarasthah provāca: bho, Dharmabuddhinā hṛtam etad dhanam.

erklären. Da sagten sie alle: Was du sagst, ist recht. Es heisst ja:

Auch wenn ein Mann geringsten Stands als Zeuge dient bei einer Klage,

Passt Gottesurteil nicht; wie käm's, sind Götter Zengen, nur in Frage!

Auch wir sind in dieser Sache sehr gespannt auf den Ausgang. Morgen früh müsst ihr beide mit uns nach jener Stelle im Walde gehen. Als nun Treulos nach Hause kam, sprach er zu seinem Vater: Vater, ich habe diese grosse Summe Geldes dem Redlich gestohlen. Durch ein Wort von dir kann es uns gesichert werden; sonst geht es samt meinem Leben wieder dahin. Der Vater antwortete: Lieber Sohn, sage es rasch, dass ich dadurch dieses Geld uns sichere. Treulos sprach: Vater, an jener Stelle ist ein grosser Samibaum mit einer grossen Höhlung. In diese begieb dich gleich jetzt hinein. Wenn ich nun morgen die Beteurung ausspreche, dann musst du sagen: Redlich ist der Dieb. Als nun so geschehen war, begab sich in der Frühe des nächsten Morgens Treulos, nachdem er sich gebadet hatte, hinter Redlich her mit den Richtern zu jenem Samibaum und sprach mit durchdringender Stimme:

> Verborgen sind des Menschen Thaten nicht Dem Gott des Todes und dem Gott der Pflicht; Vor Himmel, Erde, Wasser, Feuer, Wind, Dem Herzen, Tag und Nacht, vor Mond und Sonne sind, Vor Dämmrung spät, vor Dämmrung früh am Morgen Des Menschen Thaten nicht verborgen.

Darum sagt, ihr Gottheiten des Waldes, wer von uns beiden der Dieb ist. Da rief der Vater von Treulos, der sich in der Höhlung des Samibaumes befand: Redlich hat dieses Geld weggenommen! Während nun die Richter, die dies gehört hatten und ākarņya sarve rājapuruşā vismayotphullalocanā yāvad Dharmabuddher vittaharaņocitam nigraham śāstradṛṣṭyāvalokayanti, tāvad Dharmabuddhinā tac chamīkoṭaram vahnibhojyadravyaih parivārya vahninā samdīpitam. Atha jvalati tasmiñ śamīkoṭare 'rdhadagdhaśarīrah sphuṭitekṣaṇah karu-5 ṇam paridevayan Pāpabuddhipitā niścakrāma. Tatas taih sarvaih pṛṣṭah sarvam Pāpabuddhiceṣṭitam nivedayāmāsa. Atha te rājapuruṣāh Pāpabuddhim śamīśākhāyām pratilambya Dharmabuddhim praśasyedam ūcuḥ: aho, sādhv idam ucyate:

Upāyam cintayet prājnas, tathāpāyam ca cintayet. Paśyato bakamūrkhasya nakulena hatā bakāḥ. Dharmabuddhiḥ prāha: katham etat? Te procuḥ:

10

Asti kasmimscid vanoddese bahubakasanātho vatapādapah. Tasya kotare kṛṣṇasarpah prativasati sma. Sa ca bakabālakān ajātapakṣān api sadaiva bhakṣayan kālam nayati. Athaiko bako bhakṣitasisuvairāgyāt 15 sarastīram āsādya bāṣpapūraplutalocano 'dhomukhas tiṣṭhati. Tam ca tādṛk-ceṣṭitam avalokya kulīrakah provāca: māma, kim evam rudyate bhavatādya? Sa āha: bhadra, kim karomi? Mama mandabhāgyasya bālakāḥ koṭaranivāsinā sarpeṇa bhakṣitāḥ. Duḥkhito 'ham tadduḥkhena. Tat kathaya me yady asti kaścid upāyas tadvināśāya. Tad ākarnya kulīrakaś 20 cintayāmāsa: ayam tāvad asmatsahajavairī. Tathopadeśam prayacchāmi satyānṛtam yathānye 'pi bakāḥ sarve samkṣayam āyānti. Uktam ca:

insgesamt vor Erstaunen die Augen weit aufsperrten, in den Gesetzbüchern die Strafe aufsuchten, die Redlich für den Gelddiebstahl verwirkt hatte, umgab Redlich die Höhlung des Samibaumes mit brennbaren Stoffen und setzte sie in Brand. Die Höhlung war darauf voll Flammen, und halb verbrannt, mit ausgeflossenen Augen und jämmerlich klagend kam der Vater von Treulos aus derselben heraus, und von allen gefragt, erzählte er alles, was Treulos angestiftet hatte. Die Richter liessen Treulos an einem Ast des Samibaumes aufhängen und sprachen, als sie Redlich gelobt hatten: Ja, man sagt mit Recht: Der Kluge soll den Nutzen wohl bedenken, Die Reiher brachte das Ichneumon um,

Dem Schaden aber auch Beachtung schenken. Der Reiher musst' es sehn — wie war er Redlich fragte: Wie war das? Jene sprachen: [dumm!

### Dreizehnte Erzählung.

In einer gewissen Waldgegend stand ein Feigenbaum, auf dem viele Reiher nisteten. In einer Höhlung dieses Baumes wohnte eine schwarze Schlange, welche die Zeit damit hinbrachte, dass sie die Jungen der Reiher, so lange sie noch keine Flügel hatten, verzehrte. Nun stand einmal ein Reiher, lebensüberdrüssig, weil seine Jungen gefressen waren, mit thränenvollen Augen und gesenktem Antlitz am Ufer des Sees. Ein Krebs erblickte ihn in diesem Zustande und sprach zu ihm: Oheim, weshalb weinst du heute so sehr? Er antwortete: Lieber, was soll ich anfangen! Ich Ärmster muss es immer erleben, dass eine schwarze Schlange, die in einer Baumhöhlung wohnt, meine Jungen frisst. Darüber bin ich so bekümmert. Sage mir doch, ob es ein Mittel giebt, diese Schlange zu töten. Als der Krebs dies gehört hatte, dachte er bei sich: Dieser Reiher ist unser geborener Feind. So will ich ihm denn einen Rat geben, der wahr und falsch ist, dass auch alle andern Reiher umkommen. Man sagt ja:

Navanītasamām vāṇīm kṛtvā cittam sunirdayam Tathā prabodhyate śatruḥ, sānvayo mriyate yathā.

Āha ca: māma, yady evam tan matsyamāmsasakalāni nakulasya biladvārāt sarpakotaram yāvat prakṣipa, yathā nakulas tanmārgeņa gatvā tam 5 duṣṭasarpam vināsayati. Atha tathānuṣṭhite matsyamāmsānusārinā nakulena tam kṛṣṇasarpam nihatya te 'pi tadvṛkṣāśrayāḥ sarve bakāś ca śanaiḥ śanair bhakṣitāḥ.

Ato vayam brūmah: upāyam cintayed iti.

Tad anena Pāpabuddhinopāyaś cintito nāpāyah. Tasya prāptam phalam. 10 Evam mūdha tvayāpy upāyaś cintito nāpāyah Pāpabuddhivat. Tan na cāsi tvam sajjanah, kevalam pāpabuddhir asi jūāto mayā svāminah prānasamdehānayanāt. Prakatīkṛtam tvayā svayam evātmano duṣṭatvam kauṭilyam ca. Athavā sādhv idam ucyate:

Yatnād api kah pasyec chikhinām āhāranihsaranamārgam,

15 Yadi jaladadhvanimuditās ta eva mūdhā na nrtyevuh?

Tad yadi tvam svāmina enām daśām nayasi, tad asmadvidhasya kā gananā? Tasmān mamāsannena bhavatā na bhāvyam. Uktam ca:

Tulām lohasahasrasya yatra khādanti mūṣikāḥ, Rājams, tatra harec chyeno bālakam, nātra samśayaḥ.

20 Damanaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Wenn unsre Rede frischer Butter gleicht, Dann wird dem Feinde solcher Rat erteilt, Doch aus dem Herzen alles Mitleid weicht, Dass ihn und sein Geschlecht der Tod ereilt.

Darauf sprach er: Oheim, wenn es also steht, dann streue Stückchen von Fischfleisch von dem Eingang der Höhle des Ichneumons an bis zur Baumhöhlung hin, in welcher die Schlange wohnt, damit das Ichneumon diesen Weg einschlägt und die böse Schlange tötet. Als so geschehen war, ging das Ichneumon dem Fischfleisch nach und tötete die schwarze Schlange; es frass aber auch allmählich die auf diesem Baume nistenden Reiher alle. Daher sagen wir:

Der Kluge soll den Nutzen wohl bedenken, Die Reiher brachte das Ichneumon um,
Dem Schaden aber auch Beachtung schenken. Der Reiher musst es sehn — wie war er dumm!

So hat denn auch dieser Treulos nur den Nutzen, nicht den Schaden erwogen, und darum ist ihm dieser Lohn geworden. So hast du, o Thor, es auch gemacht und nur den Nutzen erwogen, nicht den Schaden, wie Treulos. Ferner bist du auch kein guter Mensch, sondern lediglich ein treuloser; das habe ich daraus erkannt, dass du das Leben des Herrn in Gefahr gebracht hast. Deine Schlechtigkeit und Falschheit hast du selbst an den Tag gelegt. Mit Recht sagt man:

[thört, Wer würde wohl den Steiss der Pfauen, Wenn sie nicht tanzten, von der Lust be-Auch wenn er sich bemühte, schauen, Sobald der Wolken Donnern sie gehört.

Da du sogar den Herrn in diese Lage bringst, welche Rücksicht wirst du für meinesgleichen haben! Deshalb darfst du nicht in meiner Nähe bleiben. Es heisst ja:

Wer zweifelt, dass ein Falke da, wo Mäuse fressen eine Wage Von Eisen, welche tausend Pfund Gewicht hat, einen Knaben trage! Damanaka fragte: Wie war das? Jener erzählte: Asti kasminiscid adhişthane Jirnadhano nama vanikputrah. Sa ca dravyakşayad desantaragamanamana vyacintayat:

Yatra deśe 'thavā sthāne Tasmin vibhavahīno yo bhogān bhuktvā svavīryatah vaset, sa purusādhamah.

5 Tathā ca:

Yenāhamkārayuktena Dīnam vadati tatraiva ciram vilasitam purā, yah, pareṣām sa ninditah.

Tasya ca grhe lohabhāraghatitā pūrvapuruşopārjitā tulāsīt. Tām ca kasyacid vaņijo grhe nikşepabhūtām kṛtvā deśāntaram prasthitaḥ. Tataḥ 10 suciram kālam deśāntaram bhrāntvā punas tad eva svapuram āgatya tam śreṣthinam uvāca: bhoḥ śreṣthin, dīyatām me sā nikṣepatulā. Sa āha: bho, nāsti sā tvadīyā tulā. Mūṣikair bhakṣitā. Jīrṇadhana āha: bhoḥ śreṣthin, nāsti doṣas te yadi mūṣikair bhakṣiteti. Īdṛg eva samsāraḥ. Na kimcid atra śāśvatam asti. Param aham nadyām snānārtham gamiṣyāmi. Tat tvam ātmīyam śiśum etam mayā saha snānopakaraṇahastam preṣayeti. So 'pi cauryabhayāt tasya śaṅkitaḥ svaputram uvāca: vatsa, pitṛvyo 'yam tava snānārtham nadyām yāsyati. Tad gamyatām anena sārdham snānopakaraṇam ādāyeti. Aho, sādhv idam ucyate:

Na bhaktyā kasyacit ko'pi

priyam prakurute narah

20 Muktvā bhayam pralobham vā

kāryakāraņam eva vā.

Tathā ca:

# Vierzehnte Erzählung.

In einer gewissen Stadt wohnte ein Kaufmannssohn, namens Dschirnádhana. Dieser beabsichtigte, weil er sein Vermögen verloren hatte, nach einem andern Lande zu ziehen, und dachte bei sich: [hin,

Wer an dem Orte oder in dem Land, Noch wohnen bleibt, schwand sein Vermögen Wo er, bemittelt, viele Freuden fand, Der ist ein Mensch von ganz gemeinem Sinn.

Man tadelt einen, wenn er da mit seinen Worten kläglich thut,

Wo lange er zuvor gelebt als stolzer Mann mit frohem Mut.

In dem Hause dieses Kaufmanns befand sich eine von einem seiner Vorfahren erworbene Wage, die aus einer bedeutenden Masse von Eisen verfertigt war. Diese brachte er zur Aufbewahrung in das Haus eines Kaufmanns und zog dann in die Fremde. Nach sehr langer Wanderschaft kehrte er in seine Vaterstadt zurück und sprach zu jenem Gildeherrn: Gieb mir nun die Wage zurück, die ich deiner Obhut anvertraute. Dieser antwortete: Deine Wage ist nicht mehr vorhanden; sie ist von den Mäusen aufgefressen. Da sagte Dschirnadhana: Wenn die Mäuse sie gefressen haben, so hast du keine Schuld. So geht es nun einmal zu in der Welt; nichts dauert hier ewig. Aber ich will nach dem Flusse gehen, um mich zu baden; drum schicke deinen Sohn hier mit mir, dass er mir das Badegerät trage. Da sich der Gildeherr aus Angst wegen des Diebstahls vor dem andern fürchtete, sprach er zu seinem Sohn: Liebes Kind, dein Oheim hier will, um sich zu baden, nach dem Flusse gehen; so nimm nun das Badegerät und begleite ihn. Ja, man sagt mit Recht:

Wenn nicht Besorgnis oder Gier und sonst ein Grund dazu bewegen — Aus Liebe kommt ja nie ein Mensch dem andern dienstbereit entgegen.

Atyādaro bhaved yatra kāryakāraṇavarjitaḥ, Tatra śaṅkā prakartavyā pariṇāme sukhāvahā.

Athāsau vaņikšišuh snānopakaraņam ādāya prahrstamanās tenābhyāgatena saha prasthitah. Tathanuşthite vanik snatva tam sisum nadīguhāyam 5 praksipya taddyāram brhacchilayācchādya satvaram grham āgatah. Prstaś ca tena vanijā: bho abhyāgata, tat kathyatām kutra me śiśur yas tvayā saha nadim gata iti. Sa āha: nadītatāt sa syenena hrta iti. Śresthy āha: mithyāvādin, kim kvacic chyeno bālam hartum śaknoti? Tat samarpaya me sutam, anyathā rājakule nivedayişyāmīti. Sa āha: bhoh satyavādin, 10 yathā syeno bālam na nayati, tathā mūşikā api lohabhāraghatitām tulām na bhakşayanti. Tad arpaya me tulam, yadi darakena prayojanam. Evam vivadamānau dvāv api rājakulam gatau. Tatra śresthī tārasvareņa provāca: bho abrahmanyam, abrahmanyam. Mama śiśur anena caurenāpahrtah. Atha dharmādhikārinas tam ūcuh: bhoh samarpyatām śresthisutah. 15 Sa āha: kim karomi? Pasyato me nadītatāc chyenenāpahrtah sisuh. Tac chrutvā te procuh: bho na satyam abhihitam bhavatā. Kim syenah sisum hartum samartho bhavati? Sa āha: bho bhoh, śrūyatām madvacah:

Tulām lohasahasrasya yatra khādanti mūṣikāḥ, Rājams, tatra harec chyeno bālakam, nātra samsayaḥ.

20 Te procuh: katham etat? Tatah śresthi sabhyānām āditah sarvam

Wo man zu grosse Rücksicht nimmt, und nichts Besondres dies bedingt, Da ist es gut, besorgt zu sein, was schliesslich Wohlergehen bringt.

Der kleine Sohn des Kaufherrn nahm nun die Badegeräte und machte sich fröhlich mit dem Ankömmling auf den Weg. Nachdem sich der Kaufmann gebadet hatte, steckte er den Knaben in eine Höhle an dem Flusse, verschloss den Eingang derselben mit einem grossen Steine und ging eilig nach Hause. Da fragte ihn der Gildeherr: He, du Ankömmling, sage mir doch, wo ist mein Sohn, der dich nach dem Flusse begleitet hat? Er antwortete: Vom Ufer des Flusses hat ihn ein Falke weggeholt. Der Gildeherr entgegnete: O du Lügner, kann denn irgendwo ein Falke einen Knaben wegholen? Darum gieb mir meinen Sohn, sonst mache ich Anzeige am Hofe des Königs. Der andere sprach: O du Wahrhaftiger, wie ein Falke nicht einen Knaben entführt, so fressen auch Mäuse nicht eine Wage, die aus einer grossen Masse von Eisen besteht. Darum gieb mir die Wage, wenn dich nach deinem Sohne verlangt. So mit einander hadernd, gingen sie an den Hof des Königs. Dort sprach der Gildeherr mit durchdringender Stimme: O über die Frevelthat! Dieser Räuber hat mir mein Söhnchen entführt! Da sprachen die Richter zu ihm: Wohlan, gieb den Sohn des Gildeherrn zurück. Er aber entgegnete: Was soll ich anfangen? Vor meinen Augen hat ein Falke den Knaben vom Ufer des Flusses fortgeholt. Die Richter erwiderten: Was du da sagst, ist nicht wahr. Ist denn ein Falke stark genug, einen Knaben zu tragen? Er sprach: Hört mich nur an:

Wer zweifelt, dass ein Falke da, wo Mäuse fressen eine Wage Von Eisen, welche tausend Pfund Gewicht hat, einen Knaben trage!

Sie sprachen: Wie war das? Da erzählte der Kaufmann vor den Richtern von Anfang an den ganzen Hergang. Die Richter lachten, redeten beiden gütlich zu, und

vṛttantam nivedayāmāsa. Tat tair vihasya dvāv api tau parasparam sambodhya tulāśiśupradānena samtoşitau.

Ato 'ham bravīmi: tulām lohasahasrasyeti.

Tan mürkha Samjivakaprasādam asahamānena tvayaitat kṛtam. Aho 5 sādhv idam ucyate:

Prāyenātra kulānvitam kukulajāh, Dātāram krpaņā, rjūn anrjavo, Vairūpyopahatās ca kāntavapuṣam, Nānāsāstravicakṣaṇam ca puruṣam śrīvallabham durbhagā, vittānvitam nirdhanāh, dharmāśrayam pāpino, nindanti mūrkhā janāh.

10 Tathā ca:

Mūrkhāṇām paṇditā dveṣyā, Vratinah pāpaśīlānām, nirdhanānām mahādhanāh, asatīnām kulastriyah.

Athaivam samvadatos tayoh Samjīvakah kṣaṇam ekam Pingalakena saha yuddham kṛtvā tasya kharanakharaprahārābhihato gatāsur vasundharāpīthe 15 nipapāta. Atha tam gatāsum avalokya Pingalakas tadguṇasmaraṇārdrahṛdayah provāca: bho, ayuktam mayā pāpena kṛtam Samjīvakam vyāpādavatā yato viśvāsaghātād anyan nāsti pāpataram karma. Uktam ca:

Mitradrohi krtaghnaś ca

yaś ca viśvāsaghātakah,

Te narā narakam yānti yāvac candradivākarau. O Tathā mavā sahhāmadhve sa sadaiva prasamsitah Tat.

20 Tathā mayā sabhāmadhye sa sadaiva praśamsitah. Tat kim kathayişyāmi teşām agratah? Uktam ca:

beide stellten sich gegenseitig dadurch zufrieden, dass sie die Wage und den Knaben zurückgaben. Daher sage ich:

Wer zweifelt, dass ein Falke da, wo Mäuse fressen eine Wage Von Eisen, welche tausend Pfund Gewicht hat, einen Knaben trage!

Weil du Thor die Huld, welche Sandschivaka zuteil wurde, nicht ertragen konntest, darum hast du dies gethan. Ach, man sagt ja mit Recht:

Gewöhnlich tadeln Hässliche den Schönen; Arme einen Reichen;

Unredliche die Männer, die vom Pfad der Redlichkeit nicht weichen;

Die Geiz'gen den, der gerne giebt; den wissensreichen Mann die Thoren;

Die selber sind aus niedrem Haus, den, der in hohem ist geboren;

Den Tugendhaften Schändliche; und solche, die das Unglück quält,

Sie tadeln einen, den das Glück zum Günstling sich hat auserwählt.

Den Weisen hasst der Thor; den Reichen, wer nichts besitzt; wer gottlos handelt, Den Frommen; eine Ungetreue die Frau, die keusch und ehrbar wandelt.

Während nun die beiden Schakale so mit einander redeten, fiel Sandschivaka, nachdem er einen Augenblick mit Pingalaka gekämpft hatte, von dessen Klauennägeln getroffen, leblos auf den Erdboden nieder. Als ihn Pingalaka tot erblickte, erinnerte er sich seiner Tugenden, was sein Herz mit Rührung erfüllte, und sprach: Ach, ich Verworfener habe unrecht gethan, dass ich Sandschivaka tötete! Giebt es doch keine grössere Sünde als Treulosigkeit. Man sagt ja:

Verräter an dem Freund, Treulose, und die sich undankbar beweisen, Zur Hölle müssen diese fahren, solange Mond und Sonne kreisen.

So habe ich ihn auch immer in der Versammlung meiner Räte gelobt. Was

Ukto bhavati yaḥ pūrvam

guņavān iti samsadi,

Na tasya doşo vaktavyah

pratijňābhaṅgabhīruṇā.

Evamvidham pralapantam Damanakah sametya saharşam idam āha: deva, kātaratamas tavaişa nyāyo yad drohakāriņam śaṣpabhujam hatve-5 ttham śocasi. 'Tan naitad upapannam bhūbhujām. Uktam ca:

Pitā vā yadi vā bhrātā

putro bharyathava suhrt

Pranadroham yada gacchet,

tam ghnato nāsti pātakam.

Tathā ca:

Rājā ghṛnī, brāhmaṇah sarvabhakṣī, Strī cāvaśā, duṣṭamatih sahāyah, Preṣyah pratīpo, 'dhikṛtah pramādī, Tyājyā amī yaś ca kṛtam na vetti.

Api ca:

10

15

Satyānṛtā ca paruṣā priyavādinī ca Himsrā dayālur api cārthaparā vadānyā Bhūrivyayā pracuravittasamāgamā ca Veśyanganeva nrpanītir anekarūpā.

Evam tena sambodhitah Pingalakah Samjivakasokam tyaktvā Damanakasācivyena rājyam akarot.

20 Samāptam cedam mitrabhedam nāma prathamam tantram.

werde ich nun vor diesen sagen? Heisst es doch:

Wer in Versammlung erst bekannte, Ein Mensch sei brav, und tugendhaft ihn nannte, Der darf von dessen Schuld nicht sprechen, Will er gegebnes Wort nicht brechen.

Als er so klagte, kam Damanaka zu ihm und sprach erfreut: Herr, du benimmst dich ja überaus kleinmütig, da du so jammerst, nachdem du einen verräterischen Grasfresser getötet hast. Das passt sich für Herrscher nicht. Es heisst:

Nicht Sünde ist es, die zu töten, die unserm eignen Leben drohn,

Es sei der Vater oder Bruder, die Gattin oder Freund und Sohn.

Ein Fürst, der weichlich sich beweist, Ein Priester, der von allem speist, Ein Weib, das nicht Gehorsam leistet, Ein Knecht, der Einspruchs sich erdreistet,

Boshaft geartete Genossen,

Und wer sich zeigt als undankbar: —

Beamte, die im Dienst verdrossen,

Hinweg mit dieser ganzen Schar!

Wie bei den Dirnen ist bei Fürsten auch Gar mannigfach ihr wohlerwogner Brauch:

Sie sind ja rauh und mild; sind falsch und wahr;

Mitleidig und des Mitleids völlig bar;

Nach Geld begierig und von offnen Händen;

Viel Geld erheben sie, man sieht sie viel verschwenden.

Nachdem Pingalaka in dieser Weise Rat empfangen hatte, liess er ab, über Sandschivaka zu trauern, und führte sein Königsamt, indem Damanaka sein Minister war.

Ende des ersten Buches.

# Śrih!

Mahākaviśrīsomadevabhattaviracitaḥ Kathāsaritsāgaraḥ. Kathāpīṭham nāma prathamo lambakaḥ.

5 Idam gurugirindrajā-Purā kila kathāmṛtam Prasahya rasayanti ye, Dhuram dadhati yaibudhīm praṇayamandarāndolanāt Haramukhāmbudher udgatam vigatavighnalabdharddhayo bhuvi Bhayaprasādena te.

Śriyam diśatu vaḥ Śambhoḥ
10 AnkasthapārvatīdṛṣṭiSandhyānṛttotsave tārāḥ
Śītkārasīkarair anyāḥ
Praṇamya vācam niḥśeṣaBṛhatkathāyāb sārasya

śyāmah kantho, Manobhuvā pāśair iva vivestitah! karenoddhūya Vighnajit kalpayan niva pātu vah! padārthoddyotadīpikām sangraham racayāmy aham.

Translation of the Kathá Sarit Ságara

0 T

ocean of the streams of story. Book I, called Kathápítha

This nectarous tale sprang in old time from the mouth of Siva, set in motion by his love for the daughter of the Himálaya, as the nectar of immortality sprang from the sea, when churned by the mountain Mandara. Those who drink eagerly the nectar of this tale, have all impediments removed and gain prosperity, and by the favour of Siva attain, while living upon earth, the high rank of gods.

## Chapter I.

May the dark neck of Siva, which the god of love has, so to speak, surrounded with nooses in the form of the alluring looks of Parvatí reclining on his bosom, assign to you prosperity.

May that victor of obstacles, who after sweeping away the stars with his trunk in the delirious joy of the evening dance, seems to create others with the spray issuing from his hissing mouth, protect you.

After worshipping the goddess of Speech, the lamp that illuminates countless objects, I compose this collection which contains the pith of the Vrihat-Kathá.

Ādyam atra kathāpītham, Tato Lāvānako nāma Naravāhanadattasya Syāc caturdārikākhyas ca,

- 5 Tato Ratnaprabhā nāma Süryaprabhābhidhānas ca Alamkāravatī cātha, Velālambakasamjňas ca Śasānkavaty api tathā,
- 10 Mahābhişekānugatas Tatah Suratamañjary apy, Tato Visamaśīlākhyo Yathā mūlam tathaivaitan, Granthavistarasamksepa-
- 15 Aucityānvayarakṣā ca Kathārasāvighātena Vaidagdhyakhyātilobhāya Kimtu nānākathājāla-Asti Kimnaragandharva-
- 20 Cakravartī girīndrāṇām Māhātmyam iyatīm bhūmim Yad Bhavānī sutābhāvam Uttaram tasya śikharam Yojanānām sahasrāṇi

kathāmukham atah param, trtīvo lambako bhavet. jananam ca tatah param tato Madanamañcukā. lambakah saptamo bhavet, lambakah syad athastamah. tatah Śaktiyaśā bhavet, bhaved ekādaśas tatah. tatah syan Madiravatī, tatah syāt pañcalambakah. atha Padmāvatī bhavet, lambako 'stādaśo bhavet. na manag apy atikramah, mātram, bhāsā ca bhidyate. yathásakti vidhívate kāvyāmsasya ca vojanā. mama naivāyam udyamah, smrtisaukaryasiddhaye. vidyādharanişevitah Himavān iti viśrutah, ārūdham yasya bhūbhrtām, trijagajjananī gatā. Kailāsākhyo mahāgirih bahūny ākramya tisthati,

The first book in my collection is called Kathápítha, then comes Kathámukha, then the third book named Lávánaka, then follows Naraváhanadattajanana, and then the book called Chaturdáriká, and then Madanamanchuká, then the seventh book named Ratnaprabhá, and then the eighth book named Súryaprabhá, then Alankáravatí, then Saktiyasas, and then the eleventh book called Velá, then comes Sasánkavatí, and then Madirávatí, then comes the book called Pancha followed by Mahábhisheka, and then Suratamanjarí, then Padmávatí, and then will follow the eighteenth book Vishamasíla.

This book is precisely on the model of that from which it is taken, there is not even the slightest deviation, only such language is selected as tends to abridge the prolixity of the work; the observance of propriety and natural connexion, and the joining together of the portions of the poem so as not to interfere with the spirit of the stories, are as far as possible kept in view: I have not made this attempt through desire of a reputation for ingenuity, but in order to facilitate the recollection of a multitude of various tales.

There is a mountain celebrated under the name of Himavat, haunted by Kinnaras, Gandharvas, and Vidyádharas, a very monarch of mighty hills, whose glory has attained such an eminence among mountains that Bhavání the mother of the three worlds deigned to become his daughter; the northernmost summit thereof is a great peak named Kailása, which towers many thousand yojanas in the air, and as it were, laughs forth with its snowy gleams this boast — 'Mount Mandara did not become white as

Digitized by Google

Mandaro mathite 'py abdhau Aham tv ayatnād, iti yo Carācaragurus tatra Gaṇair Vidyādharaiḥ Siddhaiḥ

- 5 Pingottungajatājūta-Sandhyāpisangapūrvādri-Yenāndhakāsurapater Śūlam trijagato 'py asya Cūdāmanisu yatpāda-
- 10 Prasādaprāptacandrārdhā Tam kadācit samutpanna-Stutibhis toşayāmāsa Tasyāh stutivacohrstas Kim te priyam karomīti
- 15 Tatah provāca girijā: Ramyām kāmcit kathām brūhi Bhūtam bhavad bhavişyad vā Bhavatī yan na jānīyād? Tatah sā vallabhā tasya
- 20 Priyapranayahevāki
  Tatas taccātubuddhyaiva
  Tasyāh svalpām kathām evam
  Asti mām īkṣitum pūrvam
  Mahīm bhramantau Himayat-

na sudhāsitatām gatah hasatīva svakāntibhih. nivasaty Ambikāsakhah sevyamāno Maheśvarah, gato yasyāśnute navah śrngasangasukham śaśī; ekasyārpayatā hṛdi hṛdayāc citram uddhṛtam; nakhāgrapratimānkitāh iva bhānti surāsurāh. viśrambhā rahasi priyā Bhavānī patim Īśvaram. tām ankam adhiropya sah babhāse śaśiśekharah. prasanno 'si yadi prabho, devādya mama nūtanām. kim tat syāj jagati, priye, iti Śarvo 'py uvāca tām. nirbandham akarot prabhoh, yato mānavatīmanah. tatprabhāvanibandhanām Sivah sampraty avarnayat: Brahmā Nārāvanas tathā pādamūlam avāpatuh.

mortar even when the ocean was churned with it, but I have become such without an effort.' There dwells Mahesvara the beloved of Parvati, the chief of things animate and inanimate, attended upon by Ganas, Vidyádharas and Siddhas. In the upstanding vellow tufts of his matted hair, the new moon enjoys the delight of touching the eastern mountain yellow in the evening twilight. When he drove his trident into the heart of Andhaka, the king of the Asuras, though he was only one, the dart which that monarch had infixed in the heart of the three worlds was, strange to say, extracted. The image of his toe-nails being reflected in the crest-jewels of the gods and Asuras made them seem as if they had been presented with half moons by his Once on a time that lord, the husband of Parvati, was gratified with praises by his wife, having gained confidence as she sat in secret with him; the moon-crested one attentive to her praise and delighted, placed her on his lap, and said, 'What can I do to please thee?' Then the daughter of the mountain spake - 'My lord, if thou art satisfied with me, then tell me some delightful story that is quite new.' And Siva said to her, 'What can there be in the world, my beloved, present, past, or future that thou dost not know?' Then that goddess, beloved of Siva, importuned him eagerly because she was proud in soul on account of his affection.

Then Siva wishing to flatter her, began by telling her a very short story, referring to her own divine power.

Once on a time Brahmá and Náráyana roaming through the world in order to

Tato dadṛśatus tatra Tasyāntam īkṣitum prāyād Alabdhāntau tapobhir mām Āvirbhūya mayā coktau:

- 5 Tac chrutvaivābravīd Brahmā:
  Apūjyas tena jāto 'sāv
  Tato Nārāyaņo devaḥ
  Bhūyāsam tava śuśrūṣāAtaḥ śarīrabhūto 'sau
- 10 Yo hi Nārāyaṇaḥ sā tvam Kimca me pūrvajāyā tvam, Katham te pūrvajāyāham? Pratyuvāca tato Bhargaḥ: Devi tvam ca tathānyās ca
- 15 Sa mahyam bhavatīm prādād Yajne kadācid āhūtās Varjitas tv aham evaikas, Kim na bhartā mamāhūtas Kapālamālī bhartā te
- 20 Ity uvāca giram so 'tha Pāpo 'yam, asmāj jātena Iti kopāt parityaktam Sa ca Dakṣamakhas tena

jvālālingam mahat purah, eka ūrdhvam adho 'paraḥ. tosayāmāsatuś ca tau, varah ko'py arthyatām iti. putro me 'stu bhavan iti, atyarohena ninditah. sa varam mām ayācata: paro 'ham bhagavan niti. mama jātas tvadātmanā, śaktih śaktimato mama. ity uktavati Samkare iti vakti sma Pārvatī. purā Dakşaprajāpateh bahvyo 'jāyanta kanyakāh. Dharmādibhyo 'parāś ca tāh. tena jāmātaro 'khilāh, tato 'prcchyata sa tvayā: tvayā tātocyatām iti. katham āhūyatām makhe? tvatkarnavisasūcikām. kim dehena mamāmunā? śarīram tat prive tvavā, manyunā nāśito mayā.

behold me, came to the foot of Himavat. Then they beheld there in front of them a great flame-linga; in order to discover the end of it, one of them went up, and the other down; and when they could not find the end of it, they proceeded to propitiate me by means of austerities: and I appeared to them and bade them ask for some boon: hearing that Brahmá asked me to become his son; on that account he has ceased to be worthy of worship, disgraced by his overweening presumption.

'Then that god Náráyana craved a boon of me, saying — Oh revered one, may I become devoted to thy service! Then he became incarnate, and was born as mine in thy form; for thou art the same as Náráyana, the power of me all-powerful.

'Moreover thou wast my wife in a former birth.' When Siva had thus spoken, Párvatí asked, 'How can I have been thy wife in a former birth?' Then Siva answered her. 'Long ago to the Prajápati Daksha were born many daughters, and amongst them thou, O goddess! He gave thee in marriage to me, and the others to Dharma and the rest of the gods. Once on a time he invited all his sons-in-law to a sacrifice. But I alone was not included in the invitation; thereupon thou didst ask him to tell thee why thy husband was not invited. Then he uttered a speech which pierced thy ears like a poisoned needle; 'Thy husband wears a necklace of skulls; how can he be invited to a sacrifice?'

'And then thou, my beloved, didst in anger abandon thy body, exclaiming, — 'This father of mine is a villain; what profit have I then in this carcase sprung from him?' 'And thereupon in wrath I destroyed that sacrifice of Daksha. Then thou wast

Tato jātā Himādres tvam Atha smara tuṣārādrim Pitā tvām ca niyunkte sma Tārakāntakamatputra-

- 5 Labdhāvakāśo vidhyan mām Tatas tīvrena tapasā Tac ca tatsamcayāyaiva Ittham me pūrvajāyā tvam, Ity uktvā virate Śambhau
- 10 Dhūrtas tvam, na kathām hṛdyām Gaṅgām vahan naman Sandhyām Tac chrutvā pratipede 'syā Kathām kathayitum divyām, Neha kaiścit praveṣṭavyam
- 15 Niruddhe Nandinā dvāre Ekāntasukhino devā, Divyamānuşaceştā tu Vidyādharāṇām caritam Iti devyā Haro yāvad
- 20 Prasādavittakah Śambhoh Nyaşedhi ca praveśo 'sya Nişkāraņam nişedho 'dya Alakşito yogavasāt

abdheś candrakala vatha. tapo'rtham aham agatah, śuśrūsayai mamatitheh. prāptave prahitah suraih tatra dagdho Manobhavah. krīto 'ham dhīrayā tvayā, mayā sodham tava priye. kim anyat kathyate tava? devī kopākulābravīt: kathayasy arthito 'pi san. vidito 'si na kim mama? vihitānunayo Harah tatah kopam mumoca sā. ity uktena tayā svayam Haro vaktum pracakrame: manuşyā nityaduhkhitāh, parabhāgena hārinī. atas te varnayāmy aham vakti, tāvad upāgamat Puspadanto Ganottamah, Nandinā dvāri tişthatā. mamāpīti kutūhalāt praviveśa sa tatksanāt.

born as the daughter of the mount of snow, as the moon's digit springs from the sea. Then recall how I came to the Himálaya in order to perform austerities; and thy father ordered thee to do me service as his guest: and there the god of love who had been sent by the gods in order that they might obtain from me a son to oppose Táraka, was consumed, when endeavouring to pierce me, having obtained a favourable opportunity. Then I was purchased by thee, the enduring one, with severe austerities, and I accepted this proposal of thine, my beloved, in order that I might add this merit to my stock. Thus it is clear that thou wast my wife in a former birth. What else shall I tell thee? Thus Śiva spake, and when he had ceased, the goddess transported with wrath, exclaimed, — 'Thou art a deceiver; thou wilt not tell me a pleasing tale even though I ask thee: Do I not know that thou worshippest Sandhyá, and bearest Gangá on thy head?' Hearing that, Śiva proceeded to conciliate her and promised to tell her a wonderful tale: then she dismissed her anger. She herself gave the order that no one was to enter where they were; Nandin thereupon kept the door, and Śiva began to speak.

'The gods are supremely blessed, men are ever miserable, the actions of demigods are exceedingly charming, therefore I now proceed to relate to thee the history of the Vidyádharas.' While Siva was thus speaking to his consort, there arrived a favourite dependant of Siva's, Pushpadanta, best of Ganas, and his entrance was forbidden by Nandin who was guarding the door. Curious to know why even he had been forbidden to enter at that time without any apparent reason, Pushpadanta im-

Praviştah śrutavan sarvam Vidyādharāņām saptānām Śrutvātha gatvā bhāryāyai Ko hi vittam rahasyam vā 5 Sāpi tad vismayāvistā Jagau Jaya pratihari. Tataś cukopa girijā: Jānāti hi Jayāpy etad, Pranidhānād atha jňātvā 10 Yogī bhūtvā praviśyedam Jayāyai varnitam tena, Śrutvety anayayad devi Martyo bhavavinīteti Mālyavantam ca vijnaptim 15 Nipatya pādayos tābhyām Śāpāntam prati Śarvānī Vindhyātavyām Kuberasya Supratīkābhidho Yakşah Tam drstvā samsmaran jātim 20 Puspadanta pravaktāsi, Kāņabhūteh kathām tām tu Kānabhūtau tadā mukte

varnyamānam Pinākinā apūrvam caritādbhutam. Jayāyai so 'py avarņayat, strīsu śaknoti gūhitum? gatvā girisutāgratah Strīsu vāksamyamah kutah? nāpūrvam varnitam tvavā, iti ceśvaram abhyadhāt. jagādaivam Umāpatih: Puspadantas tadāśrņot. ko 'nyo janati hi priye? Puspadantam atikrudhā, vihvalam tam sasāpa sā, kurvānam tatkrte Ganam. Jayavā saha bodhitā śanair vacanam abravīt: śāpāt prāptah Piśācatām Kāņabhūtyākhyayā sthitah. vadā tasmai kathām imām tadā śāpād vimokşyase. yadā śroşyati Mālyavān, kathām prakhyāpya moksyate.

mediately entered, making use of his magic power attained by devotion to prevent his being seen, and when he had thus entered, he heard all the extraordinary and wonderful adventures of the seven Vidyádharas being narrated by the trident-bearing god, and having heard them he in turn went and narrated them to his wife Jayá; for who can hide wealth or a secret from women? Jayá the doorkeeper being filled with wonder went and recited it in the presence of Párvatí. How can women be expected to restrain their speech? And then the daughter of the mountain flew into a passion, and said to her husband, 'Thou didst not tell me any extraordinary tale, for Jayá knows it also.' Then the lord of Umá, perceiving the truth by profound meditation, thus spake: 'Pushpadanta employing the magic power of devotion entered in where we were, and thus managed to hear it. He narrated it to Jayá; no one else knows it, my beloved.'

Having heard this, the goddess exceedingly enraged caused Pushpadanta to be summoned, and cursed him, as he stood trembling before her, saying, 'Become a mortal thou disobedient servant.' She cursed also the Gana Mályaván who presumed to intercede on his behalf. Then the two fell at her feet together with Jayá and entreated her to say when the curse would end, and the wife of Siva slowly uttered this speech—'A Yaksha named Supratika who has been made a Piśácha by the curse of Kuvera is residing in the Vindhya forest under the name of Kánabhúti. When thou shalt see him and, calling to mind thy origin, tell him this tale, then, Pushpadanta, thou shalt be released from this curse. And when Mályaván shall hear this tale from Kánabhúti, then Kánabhúti shall be released, and thou, Mályaván, when thou hast published it abroad, shalt be free also.' Having thus spoken the daughter of the mountain ceased,

Ity uktvā śailatanayā
Vidyutpunjāv iva Ganau
Atha jātu yāti kāle
Deva, mayā tau śaptau
5 Avadac ca candramaulih:
Tasyām sa Puspadanto
Anyac ca Mālyavān api
Jāto Gunādhyanāmā;

10

vyaramat, tau ca tatkşanāt dṛṣṭanaṣṭau babhūvatuḥ.
Gaurī papraccha Śamkaram sadayā: Pramathavarau kutra bhuvi jātau? Kauśāmbīty asti yā mahānagarī, Vararucināmā priye jātaḥ. nagaravare Supratiṣṭhitākhye saḥ devi, tayor eṣa vṛttāntaḥ.

Evam nivedya sa vibhuh satatānuvṛtta-Bhṛtyāvamānanavibhāvanasānutāpām Kailāsaśailataṭakalpitakalpavallī-Līlāgṛheṣu dayitām ramayan nuvāsa. Iti kathāpīṭhalambake prathamas taraṅgaḥ.

Tatah sa martyavapuṣā

15 Nāmnā Vararucih kiṁca
Pārain saṃprāpya vidyānāṇi
Khinnah samāyayau draṣṭuṁ
Tapasārādhitā devī
Prāhiṇod Vindhyakāntāraṁ

20 Vyāghravānarasaṁkīrņe
Bhramaṁs tatra ca sa prāṁśuṁ
Dadarśa ca saṃpe 'sya

Kānabhūtim Piśācam tam

Puşpadantah paribhraman Kātyāyana iti śrutah kṛtvā Nandasya mantritām kadācid Vindhyavāsinīm. svapnādeśena sā ca tam Kāṇabhūtim avekṣitum. nistoyaparuṣadrume nyagrodhatarum aikṣata. Piśācānām śatair vṛtam varṣmaṇā śālasamnibham.

and immediately those Gapas disappeared instantaneously like flashes of lightning. Then it came to pass in the course of time that Gaurí full of pity asked Śiva, 'My lord, where on the earth have those excellent Pramathas whom I cursed, been born?' And the moon-diademed god answered: 'My beloved, Pushpadanta has been born under the name of Vararuchi in that great city which is called Kauśámbí. Moreover Mályaván also has been born in the splendid city called Supratishthita under the name of Gupádhya. This, O goddess, is what has befallen them.' Having given her this information with grief caused by recalling to mind the degradation of the servants that had always been obedient to him, that lord continued to dwell with his beloved in pleasure-arbours on the slopes of mount Kailása, which were made of the branches of the Kalpa tree.

### Chapter II.

Then Pushpadanta wandering on the earth in the form of a man, was known by the name of Vararuchi and Kátyáyana. Having attained perfection in the sciences, and having served Nanda as minister, being wearied out he went once on a time to visit the shrine of Durgá. And that goddess, being pleased with his austerities, ordered him in a dream to repair to the wilds of the Vindhya to behold Kánabhúti. And as he wandered about there in a waterless and savage wood, full of tigers and apes, he beheld a lofty Nyagrodha tree. And near it he saw, surrounded by hundreds of Piśáchas,

Sa Kāṇabhūtinā dṛṣṭvā Kātyāyano jagādainam Sadācāro bhavān evam Tac chrutvā kṛtasauhārdam

- 5 Svato me nāsti vijnānam,
  Ujjayinyām śmaśāne yac
  Kapāleşu śmaśāneşu
  Iti pṛṣṭas tato devyā
  Purā kalpakṣaye vṛtte
- 10 Mayā tato vibhidyorum Jalāntas tad abhūd andam, Niragacchat, tatah srstā Tau ca Prajāpatīn anyān Atah Pitāmahah proktah
- 15 Evam carācaram sṛṣṭvā
  Puruṣas, tena mūrdhānam
  Tato 'nutāpena mayā
  Atah kapālapānitvam
  Kimcaitan me kapālātma
- 20 Pürvoktāndakapāle dve Ity ukte Sambhunā tatra Sthite mayi tato bhūyah Sa Puspadantah kiyatā

krtapādopasamgrahah upavistah ksanāntare: katham etām gatim gatah? Kāṇabhūtis tam abravīt: kimtu Śarvan maya śrutam chrnu tat kathayāmi te. kasmād deva ratis tava bhagavān idam abravīt: jātam jalamayam jagat, raktabindur nipātitah. tasmād dvedhākrtāt Pumān sargāya Prakrtir mayā. srstavantau prajāś ca te, sa Pumāň jagati priye. viśvam darpam agād asau athaitasyāham acchidam. mahavratam agrhyata, śmaśanapriyata ca me. jagad devi kare sthitam, rodasī kīrtite vatah. śrosyamiti sakautuke Pārvatī patim abhyadhāt: kālenāsmān upaişyati?

that Piśácha Kánabhúti, in stature like a Śála tree. When Kánabhúti had seen him and respectfully clasped his feet, Kátyáyana sitting down immediately spake to him. 'Thou art an observer of the good custom, how hast thou come into this state?' Having heard this Kánabhúti said to Kátyáyana, who had shewn affection towards him, I know not of myself, but listen to what I heard from Śiva at Ujjayiní in the place where corpses are burnt; I proceed to tell it thee. The adorable god was asked by Durgá — 'Whence, my lord, comes thy delight in skulls and burning-places?' He thereupon gave this answer.

'Long ago when all things had been destroyed at the end of a Kalpa, the universe became water: I then cleft my thigh and let fall a drop of blood; that drop falling into the water turned into an egg, from that sprang the Supreme Soul, the Disposer; from him proceeded Nature, created by me for the purpose of further creation, and they created the other lords of created beings, and those in turn the created beings, for which reason, my beloved, the Supreme Soul is called in the world the grandfather. Having thus created the world, animate and inanimate, that Spirit became arrogant: thereupon I cut off his head: then through regret for what I had done, I undertook a difficult vow. So thus it comes to pass that I carry skulls in my hand, and love the places where corpses are burned. Moreover this world resembling a skull, rests in my hand; for the two skull-shaped halves of the egg before mentioned are called heaven and earth.' When Siva had thus spoken, I, being full of curiosity, determined to listen; and Párvatí again said to her husband. 'After how long a time will that

Tad ākarņyābravīd devīm Piśāco drśyate yo 'yam Yakşo, mitram abhūc cāsya Samgatam tena pāpena

- 5 Vindhyātavyām Pišācatvam Bhrātrāsya Dīrghajanghena Śāpāntam prati vijñapto Śāpāvatīrnād ākarnya Uktvā Mālyavate tām ca
- 10 Tābhyām Ganābhyām sahitaḥ Itīha dhanadenāsya Tvayā ca Puṣpadantasya Etac chrutvā vacaḥ Śambhoḥ Ittham me śāpadoso 'yam'
- 15 Ity uktvā virate tasmin Smṛtvā Vararucir jātim Sa eva Puṣpadanto 'ham, Ity uktvā granthalakṣāṇi Kātyāyanena kathitāh,
- 20 Deva, Rudrāvatāras tvam, Tvatprasādād gataprāyaḥ Tad brūhi nijavṛttāntam Mām pavitraya bhūyo 'pi,

mām uddiśva Maheśvarah: eşa Vaiśravaņānugah rakşah Sthūlasirā iti. nirīkşyainam dhanādhipah ādiśad dhanadeśvarah. patitvā pādavos tatah vadati sma dhanādhipah: Puşpadantan mahakatham śāpāt prāptāya martyatām śāpam enam tarişyati. śapanto vihitas tada, sa eveti smara priye. saharso 'ham ihāgatah, Puspadantāgamāvadhih. Kāṇabhūtau ca tatkṣaṇam suptotthita ivāvadat: mattas tām ca kathām śrnu. sapta sapta mahākathāh Kānabhūtis tato 'bravīt: ko 'nyo vetti kathām imām? sa śāpo me śarīratah. janmanah prabhrti, prabho, na gopyam yadi mādrśe.

Pushpadanta return to us? Hearing that, Mahesvara spoke to the goddess, pointing me out to her; 'That Piśacha whom thou beholdest there, was once a Yaksha, a servant of Kuvera, the god of wealth, and he had for a friend a Rákshasa named Sthúlasiras; and the lord of wealth perceiving that he associated with that evil one, banished him to the wilds of the Vindhya mountains. But his brother Dirghajangha fell at the feet of the god, and humbly asked when the curse would end. Then the god of wealth said - 'After thy brother has heard the great tale from Pushpadanta, who has been born into this world in consequence of a curse, and after he has in turn told it to Mályaván, who owing to a curse has become a human being, he together with those two Ganas shall be released from the effects of the curse.' Such were the terms on which the god of wealth then ordained that Mályaván should obtain remission from his curse here below, and thou didst fix the same in the case of Pushpadanta; recall it to mind, my beloved.' When I heard that speech of Siva, I came here overjoyed, knowing that the calamity of my curse would be terminated by the arrival of Pushpadanta. When Kanabhuti ceased after telling this story, that moment Vararuchi remembered his origin, and exclaimed like one aroused from sleep, 'I am that very Pushpadanta, hear that tale from me.' Thereupon Kátyáyana related to him the seven great tales in seven hundred thousand verses, and then Kanabhúti said to him - 'My lord, thou art an incarnation of Siva, who else knows this story? Through thy favour that curse has almost left my body. Therefore tell me thy own history from thy birth, thou mighty one, sanctify me yet further, if the narrative may be revealed to such a

Tato Vararucis tasya Sarvam ājanmavrttāntam Kauśāmbyām Somadattākhyo Dvijo 'bhūt, tasya bhāryā ca

- 5 Munikanyā ca sā śāpāt
  Tasyām tasmād dvijavarād
  Tato mamātibālasya
  Atisthad vardhayantī tu
  Athābhyagacchatām viprau
- 10 Ekarātrinivāsārtham Tişthatos tatra ca tayor Tena mām abravīn mātā Nṛtyaty eşa pitur mitram Aham apy avadam: mātar,
- 15 Tavāpi daršayişyāmi
  Etan madvacanam šrutvā
  Avocat tau ca manmātā:
  Sakrcchrutam ayam bālaḥ
  Jijnāsārtham athābhyām me
- 20 Tathaiva tan mayā sarvam Tatas tābhyām samam gatvā Grham etyāgrato mātuh Ekaśrutadharatvena

pranatasyanurodhatah vistarād idam abravīt: nāmnāgniśikha itv api Vasudattābhidhābhavat. tasyām jātāv avātarat, esa jāto 'smi śāpatah. pitā pancatvam agatah, mātā mām krcchrakarmabhih. dvāv asmadgrham ekadā dūrādhvaparidhūsarau. udabhūn murajadhvanih, bhartuh smrtvā sagadgadam: Bhavanando natah, suta. drastum etad vrajāmy aham, sapātham sarvam eva tat. viprau tau vismayam gatau, he putrau nātra samsayah, sarvam vai dhārayed dhṛdi. prātiśākhyam apathyata, pathitam pasyatos tayoh. drstvā nātyam tathaiva tat samagram darśitam mayā. mām niścitya kathām imām

one as I am.' Then Vararuchi, to gratify Kánabhúti, who remained prostrate before him, told all his history from his birth at full length, in the following words:

Story of Vararuchi, his teacher Varsha, and his fellow-pupils Vyádi and Indradatta.

In the city of Kausambi there lived a Brahman called Somadatta, who also had the title of Agnisikha, and his wife was called Vasudattá. She was the daughter of a hermit, and was born into the world in this position in consequence of a curse; and I was born by her to this excellent Brahman, also in consequence of a curse. Now while I was still quite a child my father died, but my mother continued to support me, as I grew up, by severe drudgery; then one day two Brahmans came to our house to stop a night, exceedingly dusty with a long journey; and while they were staying in our house there arose the noise of a tabor, thereupon my mother said to me, sobbing, as she called to mind her husband - 'there, my son, is your father's friend Bhavananda, giving a dramatic entertainment.' I answered, 'I will go and see it, and will exhibit the whole of it to you, with a recitation of all the speeches.' On hearing that speech of mine, those Brahmans were astonished, but my mother said to them -'Come, my children, there is no doubt about the truth of what he says; this boy will remember by heart everything that he has heard once.' Then they, in order to test me, recited to me a Prátisákhya; immediately I repeated the whole in their presence, then I went with the two Brahmans and saw that play, and when I came home, I went through the whole of it in front of my mother: then one of the Brahmans, named Vyádi, having ascertained that I was able to recollect a thing on hearing it once, told

Vyādināmā tayor eko Vetasākhye pure, mātar, Abhūtām bhrātarau viprāv Tayor ekasya putro 'yam

- 5 Aham Vyādih samutpanno; Tacchokād Indradattasya Asmajjananyoś ca tatah Tenānāthau sati dhane 'py Gatau prārthayitum svāmi-
- 10 Tapaḥsthitau ca tatrāvām Asti Pāṭalikam nāma Tatrāsti caiko Varṣākhyo Kṛtsnām vidyām, atas tatra Athāvām tat puram yātau,
- 15 Astīha mūrkho Varṣākhyo Tato dolādhirūdhena Grham āvām apasyāva Mūṣakaih krtavalmīkam, Vicchāyam, chadiṣā hīnam,
- 20 Tatra dhyānasthitam Varşam Upāgatau svas tatpatnīm Dhūsarakṣāmavapuṣam Guṇarāgāgatām tasya Praṇāmapūrvam āvābhyām

manmātuh pranato 'bravīt: Devasvāmikarambhakau atiprītau parasparam. Indradatto, 'parasya ca matpitāstamgatas tatah. pitā vāto mahāpatham, sphutitam hrdayam śuca. āvām vidyābhikānksiņau kumāram tapasā tatah. sa svapne prabhur ādiśat: puram Nandasya bhūpateh, vipras, tasmād avāpsyathah yuvābhyām gamyatām iti. prechatos tatra cavayoh vipra ity avadaj janah. gatvā cittena tatkşanam Varşasya vidhurasthiti, bhittiviślesajarjaram, janmaksetram ivāpadām. ālokyābhyantare tadā vihitātithyasatkriyām viśīrnamalināmbarām, rūpiņīm iva durgatim. tasyai so 'tha niveditah

with submissive reverence this tale to my mother.

Mother, in the city of Vetasa there were two Bráhman brothers, Deva-Swámin and Karambhaka, who loved one another very dearly, this Indradatta here is the son of one of them, and I am the son of the other, and my name is Vyádi. It came to pass that my father died. Owing to grief for his loss, the father of Indradatta went on the long journey, and then the hearts of our two mothers broke with grief; thereupon being orphans though we had wealth, and, desiring to acquire learning, we went to the southern region to supplicate the lord Kártikeya. And while we were engaged in austerities there, the god gave us the following revelation in a dream. 'There is a city called Pátaliputra, the capital of king Nanda, and in it there is a Bráhman, named Varsha, from him ye shall learn all knowledge, therefore go there.' Then we went to that city, and when we made enquiries there, people said to us: 'There is a blockhead of a Bráhman in this town, of the name of Varsha.' Immediately we went on with minds in a state of suspense, and saw the house of Varsha in a miserable condition, made a very ant-hill by mice, dilapidated by the cracking of the walls, untidy, deprived of eaves, looking like the very birth-place of misery.

Then, seeing Varsha plunged in meditation within the house, we approached his wife, who shewed us all proper hospitality; her body was emaciated and begrimed, her dress tattered and dirty; she looked like the incarnation of poverty, attracted thither by admiration for the Bráhman's virtues. Bending humbly before her, we then

Svavrttāntas ca tadbhartr-Putrau yuvām me kā lajjā? Ity uktvā sāvayoh sādhvī Śamkarasvāmināmātra

- 5 Madbhartā copavarṣaś ca Ayam mūrkho daridraś ca, Tena cāsya niyuktābhūt Kadācid atha samprāptā Sagudam piṣtaracitam
- 10 Kṛtvā mūrkhāya viprāya Śītakāle nidāghe ca Dattam na pratipadyanta Tad devaragṛhinyā me Tad gṛhītvāyam āyāto
- 15 Mürkhabhāvakṛtenāntar-Tataḥ svāmikumārasya Tapastuṣtena tenāsya Sakṛcchrutadharaṁ vipraṁ Ity ādiṣṭaḥ sa tenaiva
- 20 Āgatyaiva ca vṛttāntam Tadā prabhṛty aviratam

maurkhvavārttā ca vā śrutā. śruyatam kathayami vam, kathām etām avarņayat: nagare 'bhūd dvijottamab, tasva putrāv imāv ubhau. viparīto 'sya cānujah, svabharya grhaposane. prāvrt, tasyām ca vositah guhyarūpam jugupsitam dadaty, evam krte hi tat snānakleśaklamāpaham; ity ācāro hi kutsitah. dattam asmai sadaksinam. mayā nirbhartsito bhrśam manyunā paryatapyata. pādamūlam gato 'bhavat, sarvā vidyāh prakāśitāh. prapyaitas tvam prakasaveh, saharşo 'yam ihagatah. sarvam mahyam nyavedayat, japan dhyāyams ca tisthati.

told her our circumstances, and the report of her husband's imbecility, which we heard in the city. She exclaimed — 'My children, I am not ashamed to tell you the truth; listen! I will relate the whole story,' and then she, chaste lady, proceeded to tell us the tale which follows:

There lived in this city an excellent Brahman, named Sankara Svamin, and he had two sons, my husband Varsha, and Upavarsha; my husband was stupid and poor, and his younger brother was just the opposite: and Upavarsha appointed his own wife to manage his elder brother's house. Then in the course of time, the rainy season came on, and at this time the women are in the habit of making a cake of flour mixed with molasses, of an unbecoming and disgusting shape, and giving it to any Bráhman who is thought to be a blockhead, and if they act thus, this cake is said to remove their discomfort caused by bathing in the cold season, and their exhaustion caused by bathing in the hot weather; but when it is given, Bráhmans refuse to receive it, on the ground that the custom is a disgusting one. This cake was presented by my sister-in-law to my husband, together with a sacrificial fee; he received it, and brought it home with him, and got a severe scolding from me; then he began to be inwardly consumed with grief at his own stupidity, and went to worship the sole of the foot of the god Kártikeya: the god, pleased with his austerities, bestowed on him the knowledge of all the sciences; and gave him this order - 'When thou findest a Brahman who can recollect what he has heard only once, then thou mayest reveal these' -thereupon my husband returned home delighted, and when he had reached home, told the whole story to me. From that time forth, he has remained continually muttering prayers and meditating: so find you some one who can remember anything after

Atah śrutadharam kamcid Tena sarvārthasiddhir vām Śrutvaitad Varşapatnītas Dattvā hemaśatam cāsyai

- 5 Athāvām pṛthivīm bhrāntau Labdhavantau, tatah śrāntau Ekaśrutadharah prāpto Tad enam dehi, gacchāvo Iti Vyādivacah śrutvā
- 10 Sarvam samgatam evaitad,
  Tathā hi pūrvam jāte 'smin
  Gaganād evam udabhūd
  Eṣa śrutadharo jāto
  Kimca vyākaraṇam loke
- 15 Nāmnā Vararuciś cāyam,
  Yad yad varam bhavet kimcid,
  Ata eva vivṛddhe 'smin
  Kva sa Varṣa upādhyāyo
  Adya yuṣmanmukhāj jñātvā
- 20 Tad enam nayatam, bhrātā Iti manmātrvacanam Vyādīndradattau tām rātrim Athotsavārtham ambāyās

anvişyānayatam yuvām, bhavişyati na samsayah. tūrnam daurgatvahānave nirgatau svas tatah purāt. na ca śrutadharam kvacit prāptāv adva grham tava. bālo 'vam tanavas tava, vidvādravinasiddhave. manmātā sādarāvadat: asty atra pratyayo mama. nekaputre mama sphutā aśarīrā sarasvatī: vidyām Varsād avāpsyati pratişthām prāpayişyati, tat tad asmai hi rocate ity uktvā vāg upāramat. bālake cintayāmy aham bhaved? iti divāniśam, paritosas ca me parah. yuvayor eşa, kā kşatih? śrutvā tau harşanirbharau abudhyetām ksanopamām. tūrņam dattvā nijam dhanam

hearing it once, and bring him here: if you do that, you will both of you undoubtedly obtain all that you desire.

Having heard this from the wife of Varsha, and having immediately given her a hundred gold pieces to relieve her poverty, we went out of that city; then we wandered through the earth, and could not find anywhere a person who could remember what he had only heard once: at last we arrived tired out at your house to-day, and have found here this boy, your son, who can recollect anything after once hearing it: therefore give him us and let us go forth to acquire the commodity knowledge.

Having heard this speech of Vyádi, my mother said with respect, 'All this tallies completely, I repose confidence in your tale: for long ago at the birth of this my only son, a distinct spiritual voice was heard from heaven. 'A boy has been born who shall be able to remember what he has heard once; he shall acquire knowledge from Varsha, and shall make the science of grammar famous in the world, and he shall be called Vararuchi by name, because whatever is excellent, shall please him.' Having uttered this, the voice ceased. Consequently, ever since this boy has grown big, I have been thinking, day and night, where that teacher Varsha can be, and to-day I have been exceedingly gratified at hearing it from your mouth. Therefore take him with you: what harm can there be in it, he is your brother?' When they heard this speech of my mother's, those two, Vyádi and Indradatta, overflowing with joy, thought that night but a moment in length. Then Vyádi quickly gave his own wealth to my mother to provide a feast, and desiring that I should be qualified to read the Vedas, invested

Vyādinaivopanīto 'hani Tato mātrābhyanujñātam Mām ādāya nijotsāha-Manyamānau ca Kaumāram

- 5 Vyādīndradattau tarasā Atha krameņa Varsasya Skandaprasādam āyāntam Krtvāsmān agrato 'nyedyur Varsopādhyāya omkāram
- 10 Tadanantaram evāsya Adhyāpayitum asmāms ca Sakrcchrutam mayā tatra, Triḥśrutam cendradattena Dhyanim atha tam apūryam
- 15 Sapadi vilasadantar-Kim idam iti samantād Stutimukharamukhaśrīr

vedārhatvan mamecchatā.
kathamcid ruddhabāşpayā
śamitāśeṣatadvyatham
puṣpitam tadanugraham
nagaryāh prasthitau tatah.
vayam prāptā gṛham guroh,
mūrtam mām so 'py amanyata.
upaviṣṭah śucau bhuvi
akarod divyayā girā.
vedāh sāṅgā upasthitāh,
pravṛtto 'bhūd asau tatah.
dviḥśrutam Vyāḍinā tathā,
guruṇoktam agṛhyata.

divyam ākarņya sadyaḥ vismayo vipravargaḥ drastum abhyetya Varsanı arcati sma praņāmaiḥ.

Kimapi tad avalokya tatra citram
Pramadavaśān na param tadopavarṣaḥ
Api vitatamahotsavah samagraḥ
Samajani Pāṭaliputrapauralokaḥ.
Rājāpi tam Giriśasūnuvaraprabhāvam
Ālokya tasya paritoṣam upetya Nandaḥ
Varṣasya veśma vasubhiḥ sa kilādareṇa
Tatkālam eva samapūrayad unnataśrīḥ.
Iti kathāpīṭhalambake dvitīyas taraṅgaḥ.

me with the Bráhmanical thread. Then Vyádi and Indradatta took me, who managed by my own fortitude to control the excessive grief I felt at parting, while my mother in taking leave of me could with difficulty suppress her tears, and considering that the favour of Kártikeya towards them had now put forth blossom, set out rapidly from that city; then in course of time we arrived at the house of the teacher Varsha: he too considered that I was the favour of Kartikeya arrived in bodily form. day he placed us in front of him, and sitting down in a consecrated spot, he began to recite the syllable Om with heavenly voice. Immediately the Vedas with the six supplementary sciences rushed into his mind, and then he began to teach them to us; then I retained what the teacher told us after hearing it once, Vyádi after hearing it twice, and Indradatta after hearing it three times: then the Brahmans of the city hearing of a sudden that divine sound, came at once from all quarters with wonder stirring in their breasts to see what this new thing might be; and with their reverend mouths loud in his praises honoured Varsha with low bows. Then beholding that wonderful miracle, not only Upavarsha, but all the citizens of Pataliputra kept high festival. Moreover the king Nanda of exalted fortune, seeing the power of the boon of the son of Siva, was delighted, and immediately filled the house of Varsha with wealth, shewing him every mark of respect.

Evam uktvā Vararucih Kāṇabhūtau vane tatra Kadācid yāti kāle 'tha Iti Varṣa upādhyāyah

- 5 Idam evamvidham kasmān Sarasvatyās ca Laksmyās ca? Tac chrutvā so 'bravīd asmāñ: Tīrtham Kanakhalam nāma Yatra Kāñcanapātena
- 10 Usinaragiriprasthād Dākṣinātyo dvijah kaścit Tatrāsīt, tasya cātraiva Kālena svar gate tasmin Sthānam Rājagyham nāma
- 15 Tatra cādhītavidyās te Yayuh svāmikumārasya Tatra te Ciñcinīm nāma Gatvā Bhojikasamjñasya Sa ca kanyā nijās tisras
- 20 Tapase 'nanyasamtāno Atha teṣām nivasatām Avagrahakṛtas tīvro

śrnyaty ekagramanase punar evedam abravit: krte svādhyāyakarmani prsto 'smābhih krtāhnikah: nagaram ksetratām gatam tad upādhyāya kathyatām. chrnutaitatkathām imām. Gangādvāre 'sti pāvanam, Jāhnavī devadantinā bhittvā tam avatāritā. tapasyan bharyaya saha jāyante sma trayah sutāh. sabhārve te ca tatsutāh jagmur vidyārjanecchavā. trayo 'py ānāthyaduhkhitāh darśane Daksināpatham. nagarim ambudhes tate viprasya nyayasan grhe. tebhvo dattvā dhanāni ca Gangām yāti sma Bhojikah. tatra śvaśuraveśmani durbhiksah samajāyata.

# Chapter III.

Having thus spoken while Kanabhúti was listening with intent mind, Vararuchi went on to tell his tale in the wood.

It came to pass in the course of time, that one day, when the reading of the Vedas was finished, the teacher Varsha, who had performed his daily ceremonies, was asked by us, 'How comes it that such a city as this has become the home of Sarasvati and Lakshmi, tell us that, O teacher.' Hearing this, he bade us listen, for that he was about to tell the history of the city.

Story of the founding of the city of Pátaliputra.

There is a sanctifying place of pilgrimage, named Kanakhala, at the point where the Ganges issues from the hills, where the sacred stream was brought down from the table-land of mount Usinara, by Kanchanapata the elephant of the gods, having cleft it asunder. In that place lived a certain Brahman from the Deccan, performing austerities in the company of his wife, and to him were born there three sons. In the course of time he and his wife went to heaven, and those sons of his went to a place named Rajagriha, for the sake of acquiring learning. And having studied the sciences there, the three, grieved at their unprotected condition, went to the Deccan in order to visit the shrine of the god Kartikeya. Then they reached a city named Chinchini on the shore of the sea, and dwelt in the house of a Brahman named Bhojika, and he gave them his three daughters in marriage, and bestowed on them all his wealth, and having no other children, went to the Ganges to perform austerities. And while they were living there in the house of their father-in-law, a terrible famine arose

Tena bhāryāh parityajya Spṛśanti na nṛśamsānām Tatas tu madhyamā tāsām Bhavanam Yajñadattasya

- 5 Tatra tasthur nijān bhartīrn Āpady api satīvīrtam Kālena madhyamā cātra Anyonyātisayāt tasmin Kadācid vyomamārgeņa
- 10 Ankasthā Skandajananī Deva pasya sisāv asmin Baddhasnehā dadhaty āsām: Tat tathā kuru yenāyam Itv uktah privayā devo
- 15 Anugrhņāmy amum, pūrvam Ārādhito 'smi, tenāyam Etajjāyā ca sā jātā Mahendravarmaņah putrī Ity uktvā sa vibhuh syapne
- 20 Nāmnā Putraka evāyam Asya suptaprabuddhasya Suvarņalakṣam bhavitā, Tatah suptotthite tasmin

sādhvīs tās te travo vavuh: hrdayam bandhubuddhayah. sagarbhābhūt, tataś ca tāh pitrmitrasya śiśriyuh. dhyavantyah klistavrttavah. kim muñcanti kulastriyah? tāsām putram asūta sā, snehaś cāsām avardhata. viharantam Maheśvaram tam drstvā sadavāvadat: netās tisro 'pi yoşitah eso 'smāň jīvayed iti, etā bālo 'pi jīvavet. varadah sa jagāda tām: sabhāryenāmunā yatah bhogartham nirmito bhuvi. Paţalī nama bhūpateh bhāryāsyaiva bhavisyati. sādhvīs tisro jagāda tāh: yuşmākam bālaputrakah, śīrṣānte ca dine dine rājā cāyam bhavişyati. bāle tāh prāpya kāñcanam

produced by drought, thereupon the three Brahmans fled, abandoning their virtuous wives, (since no care for their families touches the hearts of cruel men,) then the middle one of the three sisters was found to be pregnant; and those ladies repaired to the house of Yajnadatta a friend of their father's: there they remained in a miserable condition, thinking each on her own husband, (for even in calamity women of good family do not forget the duties of virtuous wives). Now in course of time the middle one of the three sisters gave birth to a son, and they all three vied with one another in love towards him. So it happened once upon a time that, as Siva was roaming through the air, the mother of Skanda who was reposing on Siva's breast, moved with compassion at seeing their love for their child, said to her husband, 'My lord, observe, these three women feel great affection for this boy, and place hope in him, trusting that he may some day support them; therefore bring it about that he may be able to maintain them, even in his infancy.' Having been thus entreated by his beloved, Siva, the giver of boons, thus answered her: I adopt him as my protégé, for in a previous birth he and his wife propitiated me, therefore he has been born on the earth to reap the fruit of his former austerities; and his former wife has been born again as Pátalí the daughter of the king Mahendravarman, and she shall be his wife in this birth also. Having said this, that mighty god told those three virtuous women in a dream, - 'This young son of yours shall be called Putraka; and every day when he awakes from sleep, a hundred thousand gold pieces shall be found under his pillow, and at last he shall become a king.' Accordingly, when he woke up from

Yajňadattasutāh sādhvyo Atha tena suvarņena Babhūva Putrako rājā, Kadācid Yajňadatto 'tha

- 5 Rājan, durbhikṣadoṣeṇa Tat sadā dehi viprebhyo Brahmadattakathām caitām Vārāṇasyām abhūt pūrvam So 'paśyad dhamsayugalam
- 10 Visphuratkanakacchāyam Vidyutpuñjam ivākāndam Punas taddarśanotkanthā Yathā nṛpatisaukhyeşu Mantribhih saha sammantrya
- 15 Sa rājā svamate kāntam, Tatah kālena tau prāptau Viśvastau cāpi papraccha Vyaktavācau tatas tau ca Purā janmāntare kākāv
- 20 Balyartham yudhyamānau ca Vinipatya vipannau svas Jātau jātismarāv āvām

nananduh phalitavratāh. vrddhakośo 'cirena sah tapo'dhīnā hi sampadah. rahah Putrakam abravīt: kvāpi te pitaro gatāh. yenāyānti niśamya te. kathayamy atra te, śrnu. Brahmadattābhidho nrpah, prayātam gagane niśi rājahamsasatair vrtam sitābhraparivestitam. tathāsva vavrdhe tatah, na babandha ratim kvacit. tataś cakarayat sarah prāninām cābhayam dadau. hamsau rājā dadarsa sah, haime vapusi kāranam. hamsau rājānam ūcatuh: āvām jātau, mahipate, punye śunye Śivalaye tatsthanadronikantare; hamsau hemamayau tatah.

sleep, those virtuous daughters of Yajnadatta found the gold and rejoiced that their vows and prayers had brought forth fruit. Then by means of that gold Putraka having in a short time accumulated great treasure, became a king, for good fortune is the result of austerities. Once upon a time Yajnadatta said in private to Putraka, — 'King, your father and uncles have gone away into the wide world on account of a famine, therefore give continually to Bráhmans, in order that they may hear of it and return: and now listen, I will tell you the story of Brahmadatta.

Story of king Brahmadatta.

There lived formerly in Benares a king named Brahmadatta. He saw a pair of swans flying in the air at night. They shone with the lustre of gleaming gold, and were begirt with hundreds of white swans, and so looked like a sudden flash of lightning, surrounded by white clouds. And his desire to behold them again kept increasing so mightily that he took no pleasure in the delights of royalty. And then having taken counsel with his ministers he caused a fair tank to be made according to a design of his own, and gave to all living creatures security from injury. In a short time he perceived that those two swans had settled in that lake, and when they had become tame he asked them the reason of their golden plumage. And then those swans addressed the king with an articulate voice. 'In a former birth, O king, we were born as crows; and when we were fighting for the remains of the daily offering in a holy empty temple of Siva, we fell down and died within a sacred vessel belonging to that sanctuary, and consequently we have been born as golden swans with a remembrance of our former birth'; — having heard this the king gazed on them to his heart's content, and derived

Tac chrutvā tau yathākāmain Ato 'nanyādrśād eva Ity ukto Yajñadattena Śrutvā pradanavārttām tām 5 Parijnātāh parām laksmīm Aścaryam aparityajyo Avivekāndhabuddhīnām Kālena rājyakāmās te Ninyus taddarśanavyājād 10 Vadhakān sthāpayitvā ca Tam ūcuh: pūrvam ekas tvam Tatah pravisto viśvāsāt Puruşan Putrako 'prechat: Pitrbhis te prayuktah smah 15 Tatas tān mohitān devyā Dadamy etad anargham vo Mām muncata, karomy atra Evam astv iti tat tasmād Hatah Putraka ity ūcus 20 Tatah pratinivrttās te Mantribhir drohino buddhyā; Atrantare sa rajapi

paśyan rājā tutosa sah. pitrn dānād avāpsyasi. Putrakas tat tathākarot. āvavus te dvijātavah, patnīś ca saha lebhire. drşţanaşţāpadām api svānubhāvo durātmanām. Putrakam tam jighāmsavah dvijā Vindhyanivāsinīm, devigarbhagrhantare paśya devim, vrajantaram. sa drstvā hantum udvatān kasmān nihatha mām iti. svarnam dattveti cabruvan, buddhimān Putrako 'vadat: ratnālamkaranam nijam, nodbhedam, yami duratah. grhitvā vadhakā gatāh, tat pitrnām puro mṛṣā. hatā rājyārthino dvijāh kṛtaghnānām śivam kutah? Putrakah satyasamgarah viraktah sveşu bandhuşu.

great pleasure from watching them.

Viveśa Vindhyakantaram

'Therefore you will gain back your father and uncles by an unparalleled gift.' When Yajnadatta had given him this advice, Putraka did as he recommended; when they heard the tidings of the distribution those Brahmans arrived: and when they were recognized they had great wealth bestowed on them, and were reunited to their wives. Strange to say, even after they have gone through calamities, wicked men having their minds blinded by want of discernment, are unable to put off their evil nature. After a time they hankered after royal power, and being desirous of murdering Putraka they enticed him under pretext of a pilgrimage to the temple of Durgá: and having stationed assassins in the inner sanctuary of the temple, they said to him, 'First go and visit the goddess alone, step inside.' Thereupon he entered boldly, but when he saw those assassins preparing to slay him, he asked them why they wished to kill him. replied, 'We were hired for gold to do it by your father and uncles.' Then the discreet Putraka said to the assassins, whose senses were bewildered by the goddess, 'I will give you this priceless jewelled ornament of mine. Spare me, I will not reveal your secret; I will go to a distant land.' The assassins said, 'So be it,' and taking the ornament they departed, and falsely informed the father and uncles of Putraka that he was slain. Then those Brahmans returned and endeavoured to get possession of the throne, but they were put to death by the ministers as traitors. How can the ungrateful prosper?

In the meanwhile that king Putraka, faithful to his promise, entered the impassable wilds of the Vindhya, disgusted with his relations: as he wandered about he saw two

Bhraman dadarśa tatrāsau Puruṣau dvau, tatas tau sa Mayāsurasutāv āvām, Idam bhājanam esā ca

- 5 Etannimittam yuddham nau, Etat tadvacanam śrutvā Kiyad etad dhanam pumsas, Pāduke paridhāyaite Yaştyā yal likhyate kimcit
- 10 Bhajane yo ya aharas Tac chrutva Putrako 'vadīt: Dhavan baladhiko yah syat Evam astv iti tau mūdhau Adhyasyodapatad vyoma
- 15 Atha dūram kṣaṇād gatvā Ākarṣikākhyām, tasyām ca Vancanapravaṇā veśyā, Vaṇijo dhanalubdhāś ca, Iti samcintayan prāpa
- Iti samcintayan prapa
  20 Jîrnam, tadantare caikām
  Pradānapūrvam samtosya
  Uvāsālaksitas tatra
  Kadācit sātha samprītā
  Cintā me putra yad bhāryā

bāhuyuddhaikatatparau prştavan kau yuvam iti. tadīvam cāsti nau dhanam, vastir ete ca pāduke, yo bali sa hared iti. hasan provāca Putrakah: tatas tau samavocatām: khecaratvam avāpyate, satyam sampadyate hi tat, cintyate sa sa tisthati. kim yuddhenāstv ayam panah: sa evaitad dhared iti. dhāvitau, so 'pi pāduke grhītvā yaşţibhājane. dadarśa nagarīm śubhām nabhaso 'vatatāra sah. dvijā matpitaro yathā, kasya gehe vasāmy aham? sa rājā vijanam grham vrddhām yoşitam aikşata. tām vrddhām ādrtas tayā Putrakah śīrnasadmani. vrddhā Putrakam abravīt: nānurūpā tava kvacit.

heroes engaged heart and soul in a wrestling-match, and he asked them who they were. They replied, 'We are the two sons of the Asura Maya, and his wealth belongs to us, this vessel, and this stick, and these shoes; it is for these that we are fighting, and whichever of us proves the mightier is to take them.' When he heard this speech of theirs, Putraka said with a smile — 'That is a fine inheritance for a man.' Then they said — 'By putting on these shoes one gains the power of flying through the air; whatever is written with this staff turns out true; and whatever food a man wishes to have in the vessel is found there immediately.' When he heard this, Putraka said -'What is the use of fighting? make this agreement, that whoever proves the best man in running shall possess this wealth.' Those simpletons said - 'Agreed' - and set off to run, while the prince put on the shoes and flew up into the air, taking with him the staff and the vessel; then he went a great distance in a short time and saw beneath him a beautiful city named Akarshiká and descended into it from the sky. He reflected with himself; 'hetæræ are prone to deceive, Brahmans are like my father and uncles, and merchants are greedy of wealth; in whose house shall I dwell?' Just at that moment he reached a lonely dilapidated house, and saw a single old woman in it; so he gratified that old woman with a present, and lived unobserved in that broken down old house, waited upon respectfully by the old woman.

Once upon a time the old woman in an affectionate mood said to Putraka — 'I am grieved, my son, that you have not a wife meet for you. But here there is

Iha rājñas tu tanayā Upary antahpure sā ca Etad vrddhāvacas tasya Viveša tenaiva pathā

- 5 Drastavyā sā mayādyaiva Nisāyām nabhasā tatra Pravisya so 'dristngāgra-Antahpure dadarsātha Sevyamānām aviratam
- 10 Jitvā jagad idam śrāntām Katham prabodhayāmy etām? Ity akasmād bahis tāvad Ālingya madhurahumkṛtim Yad bodhayanti suptām,
- 15 Śrutvaivaitadupodghātam Ālilinga sa tām kāntām, Paśyantyās tam nṛpam tasyā Abhūd anyonyasammardo Athālāpe kṛte vṛtte
- 20 Avardhata tayoh prītir Āmantryātha vadhūm utkām Āyayau paścime bhāge Ittham pratinišam tatra Sambhogacihnam Pāṭalyā

Pāṭalīty asti kanyakā,
ratnam ity abhirakṣyate.
dattakarnasya śṛnvataḥ
labdharandhro hṛdi Smaraḥ.
kānteti kṛtaniścayaḥ
pādukābhyām jagāma saḥ.
tuṅgavātāyanena tām
suptām rahasi Pāṭalīm,
candrakāntyāṅgalagnayā,
mūrtām śaktim Manobhuvaḥ.
iti yāvad acintayat,
yāmikaḥ puruṣo jagau:
alasonmiṣadīkṣanām rahaḥ kāntām
janmani yūnām tad eva phalam.

angair utkampaviklavaih prābudhyata tatas ca sā. lajjākautukayor dṛśi racayantyām gatāgatam. Gāndharvodvāhakarmani dampatyor, na tu yāminī. tadgatenaiva cetasā tad vṛddhāveśma Putrakah. kurvāņe 'smin gatāgatam rakṣibhir dṛṣṭam ekadā.

a maiden named Pátalí, the daughter of the king, and she is preserved like a jewel in the upper story of a seraglio.' While he was listening to this speech of hers with open ear, the god of love found an unguarded point, and entered by that very path into his heart. He made up his mind that he must see that damsel that very day, and in the night flew up through the air to where she was, by the help of his magic shoes. He then entered by a window, which was as high above the ground as the peak of a mountain, and beheld that Patali, asleep in a secret place in the seraglio, continually bathed in the moonlight that seemed to cling to her limbs: as it were the might of love in fleshly form reposing after the conquest of this world. While he was thinking how he should awake her, suddenly outside a watchman began to chant; 'Young men obtain the fruit of their birth, when they awake the sleeping fair one, embracing her as she sweetly scolds, with her eyes languidly opening.' On hearing this encouraging prelude, he embraced that fair one with limbs trembling with excitement, and then When she beheld that prince, there was a contest between shame and love in her eye, which was alternately fixed on his face and averted. When they had conversed together, and gone through the ceremony of the Gándharva marriage, that couple found their love continually increasing, as the night waned away. Then Putraka took leave of his sorrowing wife, and with his mind dwelling only on her went in the last watch of the night to the old woman's house. So every night the prince kept going backwards and forwards, and at last the intrigue was discovered by the guards

Tais tad āveditam tasyāḥ Gūḍham antaḥpure tatra Tayā ca tasya prāptasya Putrakasya prasuptasya

- 5 Prātas tayā ca vijňapto So 'bhijňānāc ca taih prāptah Ānīto rājanikaţam Pādukābhyām kham utpatya Viditau svas, tad uttiṣṭha,
- 10 Ity anke Pāţalīm kṛtvā Atha Gangātaţanikaţe Pātraprabhāvajātair Ālokitaprabhāvaḥ Yaṣţyā lilekha tatra sa
- 15 Tatra sa rājā bhūtvā Namayitvā tam śvaśuram Tad idam divyam nagaram Nāmnā Pāţaliputram,

20

pituh, so 'pi niyuktavān
niśi nārīm avekṣitum.
tatrābhijñānasiddhaye
nyastam vāsasy alaktakam.
rājā cārān vyasarjayat,
h Putrako jīrņaveśmanah
kupitam vīkṣya tam nṛpam
Pāṭalīmandire 'viśat.
gacchāvah pādukāvaśāt
jagāma nabhasā tatah.
gaganād avatīrya sa priyām śrāntām
āhārair nandayāmāsa.
Pāṭalyā Putrako 'rthitaś ca tatah

nagaram caturangabalayuktam. mahāprabhāve ca satyatām prāpte śaśāsa pṛthvīm samudrāntām. māyāracitam sapauram, ata eva kṣetram Lakṣmīsarasvatyoh.

Iti Varşamukhād imām apūrvām
Vayam ākarņya kathām atīva citrām
Cirakālam abhūma Kāņabhūte
Vilasadvismayamodamānacittāḥ.
Iti kathāpīţhalambake trtīyas taraṅgaḥ.

of the seraglio, accordingly they revealed the matter to the lady's father, and he appointed a woman to watch secretly in the seraglio at night. She, finding the prince asleep, made a mark with red lac upon his garment to facilitate his recognition. In the morning she informed the king of what she had done, and he sent out spies in all directions, and Putraka was discovered by the mark and dragged out from the dilapidated house into the presence of the king. Seeing that the king was enraged, he flew up into the air with the help of the shoes, and entered the palace of Pátalí. He said to her, -- 'We are discovered, therefore rise up, let us escape with the help of the shoes,' and so taking Pátalí in his arms he flew away from that place through the Then descending from heaven near the bank of the Ganges, he refreshed his weary beloved with cakes provided by means of the magic vessel. When Pátalí saw the power of Putraka she made a request to him, in accordance with which he sketched out with the staff a city furnished with a force of all four arms. In that city he established himself as king, and his great power having attained full development, he subdued that father-in-law of his, and became ruler of the sea-engirdled earth. This is that same divine city, produced by magic, together with its citizens; hence it bears the name of Pátalíputra, and is the home of wealth and learning.

When we heard from the mouth of Varsha the above strange and extraordinarily marvellous story, our minds, O Kánabhúti, were for a long time delighted with thrilling wonder.

Ity ākhyāya kathāti madhye Punar Vararucis tasmai Evati Vyādīndradattābhyāti Prāpto 'hati sarvavidyānāti

- 5 Indrotsavam kadācic ca Kanyām ekām apasyāma, Indradatto mayā pṛṣṭas Upavarṣasutā seyam Sā sakhībhis ca mām jñātvā
- 10 Karşanti manmanah krcchrād Pūrņacandramukhi, nila-Mrņālanālalalita-Kambukanthi, pravālābha-Smarabhūpatisaundarya-
- 15 Tatah Kāmaśarāpāta-Niśi tasyām abhūn nidrā Kathamcil labdhanidro 'ham Śuklāmbaradharām divyām Pūrvabhāryopakośā te
- Pūrvabhāryopakošā te
  20 Kamcid icchaty, ataś cintā
  Aham sadā śarīrāntarTvadduḥkham notsahe draṣṭum,
  Tataḥ prabuddho jātāstho

Vindhyāntah Kānabhūtaye prakrtartham avarnayat: saha tatra vasan kramāt pāram utkrāntaśaiśavah. preksitum nirgatā vavam Kāmasyāstram asāyakam. tatah keyam bhaved iti Upakośeti so 'bravīt. prītipeśalava drśā agacchad bhavanam nijam, nīrajottamalocanā, bhujā, pīnastanojjvalā, radanacchadasobhinī, mandirevendirāparā. nirbhinne hrdaye na me tadbimboşthapipāsayā. apaśyam rajaniksaye striyam, sā mām abhāsata: guņajā nāparam patim putra kāryātra na tvayā. vāsinī te Sarasvatī ity uktvāntarhitābhavat. gatvātistham aham sanaih

## Chapter IV.

Having related this episode to Kánabhúti in the Vindhya forest, Vararuchi again resumed the main thread of his narrative.

While thus dwelling there with Vyádi and Indradatta, I gradually attained perfection in all sciences, and emerged from the condition of childhood. Once on a time when we went out to witness the festival of Indra, we saw a maiden looking like some weapon of Cupid, not of the nature of an arrow. Then, Indradatta, on my asking him who that lady might be, replied, - 'She is the daughter of Upavarsha, and her name is Upakośá,' and she found out by means of her handmaids who I was, and drawing my soul after her with a glance made tender by love, she with difficulty managed to return to her own house. She had a face like a full moon, and eyes like a blue lotus, she had arms graceful like the stalk of a lotus, and a lovely full bosom; she had a neck marked with three lines like a shell, and magnificent coral lips; in short she was a second Lakshmi, so to speak, the store-house of the beauty of king Cupid. Then my heart was cleft by the stroke of love's arrow, and I could not sleep that night through my desire to kiss her bimba lip. Having at last with difficulty gone off to sleep, I saw, at the close of night, a celestial woman in white garments; she said to me - 'Upakośá was thy wife in a former birth; as she appreciates merit, she desires no one but thee, therefore, my son, thou oughtest not to feel anxious about this matter. I am Sarasyatí that dwell continually in thy frame, I cannot bear to behold thy grief.' When she had said this, she disappeared. Then I woke Dayitāmandirāsanna-Athāgatya samākhyātam Udgāḍham Upakośāyā Tato 'ham dviguṇībhūta-

- 5 Adattām gurubhih sveccham Varam hi mṛtyur nākirtis, Gurubhir yadi budhyeta Tad etat kuru bhadre tvam, Tac chrutvā sā gatā sakhyā
- 10 Tayā tat kathitam bhartur Tena bhrātuś ca Varṣasya, Vivāhe niścite gatvā Varṣācāryanideśena Athopakośā vidhivat
- 15 Tato mātrā gṛhiṇyā ca Atha kālena Varṣasya Tatraikaḥ Pāṇinir nāma Sa śuśrūṣāparikliṣṭaḥ Agacchat tapase khinno
- 20 Tatra tīvreņa tapasā
  Sarvavidyāmukham tena
  Tatas cāgatya mām eva
  Pravṛtte cāvayor vāde
  Aṣṭame 'hni mayā tasmiñ

bālacūtataror adhah. tatsakhyā mannibandhanam navānangavijrmbhitam. tāpas tām evam abravam: Upakośam katham bhaje? tat sakhihrdayam tava tat kadācic chivam bhavet. tām sakhīm mām ca jīvaya. mātuh sarvam nyavedavat, Upavarsasya tatksanam, tena tac cābhinanditam. Vyādir ānavati sma tām Kauśambya jananim mama. pitrā me pratipāditā, samain tatrāvasam sukham. śişyavargo mahān abhūt, jadabuddhitaro 'bhavat. presito Varsabhāryayā vidyākāmo Himālayam. tositād induśekharāt prāptam vyākaraņam navam. vādāyāhvayate sma sah, prayātāh sapta vāsarāh. jite tatsamanantaram

up and somewhat encouraged I went slowly and stood under a young mango tree near the house of my beloved; then her confidante came and told me of the ardent attachment of Upakośá to me, the result of sudden passion: then I with my pain doubled, said to her, 'How can I obtain Upakośá unless her natural protectors willingly bestow her upon me? For death is better than dishonour; so if by any means your friend's heart became known to her parents, perhaps the end might he prosperous.

'Therefore bring this about, my good woman, save the life of me and of thy friend.' When she heard this, she went and told all to her friend's mother, she immediately told it to her husband Upavarsha, he to Varsha his brother, and Varsha approved of the match. Then, my marriage having been determined upon, Vyádi by the order of my tutor went and brought my mother from Kausámbí; so Upakosá was bestowed upon me by her father with all due ceremonies, and I lived happily in Páţaliputra with my mother and my wife.

Now in course of time Varsha got a great number of pupils, and among them there was one rather stupid pupil of the name of Pánini; he, being wearied out with service, was sent away by the preceptor's wife, and being disgusted at it and longing for learning, he went to the Himálaya to perform austerities: then he obtained from the god, who wears the moon as a crest, propitiated by his severe austerities, a new grammar, the source of all learning. Thereupon he came and challenged me to a disputation, and seven days passed away in the course of our disputation; on the eighth

Nabhahsthena mahāghoro Tena pranastam Aindram tad Jitāh Pānininā sarve Atha samjātanirvedah 5 Haste Hiranyaguptasya Uktvā tac copakośāyai Tapobhir ārādhayitum Upakośa hi me śreyah Atisthat pratyaham snāntī 10 Ekadā sā madhau prāpte Pratipaccandralekheva Snātum tripathagām yāntī Dandādhipatinā caiva Tatksanāt te gatāh sarve 15 Sāpi tasmin dine snāntī Agacchantīm ca sāyam tām Agrahīd, atha sāpy enam Abhipretam idam bhadra Kimtv aham satkulotpannā, 20 Katham evam pravarteya? Tataś ca dhruvam aśrevas Tasmān madhūtsavāksipta-

Agantavyam dhruvam rātreh

humkārah Sambhunā krtah, asmadvyākaranam bhuvi, mūrkhībhūtā vayam punah. svagrhasthitaye dhanam vidhāya vanijo nijam gatavān asmi Śamkaram nirāhāro Himālavam. kānksantī nijamandire Gangāyām niyatavratā. ksāmā pāndumanoramā janalocanahārinī drstā rājapurodhasā kumārasacivena ca. Smarasāyakalaksyatām, kathamapy akaroc ciram. kumārasacivo hathāt avocat pratibhāvatī: yathā tava tathā mama, pravāsasthitabhartrkā. paśyet ko'pi kadacana, tvavā saha bhaven mama. pauraloke grham mama prathame prahare tvayā.

day he had been fairly conquered by me, but immediately afterwards a terrible menacing sound was uttered by Siva in the firmament; owing to that our Aindra grammar was exploded in the world, and all of us, being conquered by Panini, became accounted fools. Accordingly full of despondency I deposited in the hand of the merchant Hiranyadatta my wealth for the maintenance of my house, and after informing Upakośa of it, I went fasting to mount Himálaya to propitiate Siva with austerities.

Story of Upakośá and her four lovers.

Upakośá on her part anxious for my success, remained in her own house, bathing every day in the Ganges, strictly observing her vow. One day, when spring had come, she being still beautiful, though thin and slightly pale, and charming to the eyes of men, like the streak of the new moon, was seen by the king's domestic chaplain while going to bathe in the Ganges, and also by the head magistrate, and by the prince's minister; and immediately they all of them became a target for the arrows of love. It happened too somehow or other that she took a long time bathing that day, and as she was returning in the evening, the prince's minister laid violent hands on her, but she with great presence of mind said to him, 'Dear Sir, I desire this as much as you, but I am of respectable family, and my husband is away from home. How can I act thus? Some one might perhaps see us, and then misfortune would befall you as well as me. Therefore you must come without fail to my house in the first watch of the night of the spring-festival when the citizens are all excited.' When she had said this, and pledged herself, he let her go, but, as chance would have it,

Ity uktvā kṛtasamdhā sā Yāvat kimcid gatā tāvan Tasyāpi tatraiva dine Samketakam dvitīyasmin

- 5 Muktām kathamcit tenāpi Daņdādhipo ruņaddhi sma Atha tasyāpi divase Samketakam triyāmāyām Daivāt tenāpi nirmuktā
- 10 Kartavyām sā svaceţīnām Varam patyau pravāsasthe Na tu rūpāramalloka-Iti samcintayantī ca Śocantī svam vapuh sādhvī
- 15 Prātar brāhmaņapūjārtham Cetī Hiraņyaguptasya Āgatya so 'pi tām evam Bhajasva mām, tato bhartr-Tac chrutvā sākṣirahitām
- 20 Vanijam pāpam ālokya Tasyām evātra samketam Śeşe pativratā yāme Tatah sākārayad bhūri Kastūrikādisamyuktam

tena ksiptā vidher vaśāt niruddhā sā purodhasā. tadvad eva tayā niśi prahare paryakalpyata. prayātām kimcid antaram trtīvas tām suvihvalām. tasmin neva tathaiva sā trtīye prahare vyadhāt. sakampā grham āgatā samvidam svairam abravīt. maranam kulayoşitah locanāpātapātratā, smarantī mām nināva sā nirāhāraiva tām niśām. vyasarji vanijas tayā kimcin mārgayitum dhanam. ekānte vaņig abravīt: sthāpitam te dadāmi tat. matvā bhartrdhanasthitim khedāmarşakadarthitā rātrau tasyāpi paścime sākarod, atha so 'gamat. cetībhih kundakasthitam kajjalam tailamiśritam,

she had not gone many steps further, before she was stopped by the king's domestic chaplain. She made a similar assignation with him also for the second watch of the same night; and so he too was, though with difficulty, induced to let her go; but, after she had gone a little further, up comes a third person, the head magistrate, and detains the trembling lady. Then she made a similar assignation with him too for the third watch of the same night, and having by great good fortune got him to release her, she went home all trembling, and of her own accord told her handmaids the arrangements she had made, reflecting, 'Death is better for a woman of good family when her husband is away, than to meet the eyes of people who lust after beauty.' Full of these thoughts and regretting me, the virtuous lady spent that night in fasting, lamenting her own beauty. Early the next morning she sent a maid-servant to the merchant Hiranyagupta to ask for some money in order that she might honour the Brahmans: then that merchant also came and said to her in private, 'Shew me love, and then I will give you what your husband deposited.' When she heard that, she reflected that she had no witness to prove the deposit of her husband's wealth, and perceived that the merchant was a villain, and so tortured with sorrow and grief, she made a fourth and last assignation with him for the last watch of the same night; so he went away. In the meanwhile she had prepared by her handmaids in a large vat lamp-black mixed with oil and scented with musk and other perfumes, and she made ready four pieces of rag anointed with it, and she caused to be made a large

Talliptāś celakhandāś ca Maniūsā kāritā cābhūt Atha tasmin mahāveso Ayayau prathame yame 5 Alaksitam pravistam tam Asnātam na spršāmi tvām, Angīkurvan sa tan mūdhaś Abhyantaragrham guptam Grhitvā tatra tasyāntar-10 Celakhandam tam ekam ca Aśirahpādam angesu Abhyangabhangya papasya Atişthan mardayantyas tat Tāvad dvitīye prahare 15 Mitram Vararuceh praptah Tad iha pravišety uktvā Kumārasacivam nagnam Niciksipur, athābadhnan So 'pi snānanibhān nītas 20 Tathaiva hṛtavastrādis Celakhandadharas tāvac Yavat trtiye prahare Tadāgamanajāc caiva Advavat so 'pi niksipto 25 Tasya dattvārgalam tābhih

catvāro vihitās tayā, sthūlā sabahirargalā. vasantotsavavāsare kumārasacivo niśi. Upakośedam abravit: tat snāhi, praviśāntaram. cetikābhih pravesitah andhakāramayam tatah. vastrāny ābharanāni ca dattvāntarvāsasah kṛte tābhis tat tailakajjalam nyastam ghanam apasyatah. pratyangam yavad asya tah, sa purodhā upāgamat. kimapy eşa purohitah, cetyas tās tam tathāvidham manjūsayam sasambhramam nargalena bahiś ca tām. tamasy antah purohitah tailakajjalamardanaih cețikābhir vimohitah, dandādhipatir āgamat. cetībhih sahasā bhavāt manjūsāvām purohitah. snānavyājāt pravešya sah

trunk with a fastening outside. So on that day of the spring-festival the prince's minister came in the first watch of the night in gorgeous array. When he had entered without being observed Upakośa said to him, 'I will not receive you until you have bathed, so go in and bathe.' The simpleton agreed to that, and was taken by the handmaids into a secret dark inner apartment. There they took off his under-garments and his jewels, and gave him by way of an under-garment a single piece of rag, and they smeared the rascal from head to foot with a thick coating of that lamp-black and oil, pretending it was an unguent, without his detecting it. While they continued rubbing it into every limb, the second watch of the night came and the chaplain arrived, the handmaids therenpon said to the minister, - 'here is the king's chaplain come, a great friend of Vararuchi's, so creep into this box' - and they bundled him into the trunk, just as he was, all naked, with the utmost precipitation: and then they fastened it outside with a bolt. The priest too was brought inside into the dark room on the pretence of a bath, and was in the same way stripped of his garments and ornaments, and made a fool of by the handmaids by being rubbed with lamp-black and oil, with nothing but the piece of rag on him, until in the third watch the chief magistrate arrived. The handmaids immediately terrified the priest with the news of his arrival, and pushed him into the trunk like his predecessor. After they had bolted him in, they brought in the magistrate on the pretext of giving him a bath, and so

Dandādhipo 'pi tatraiva Anyavad vipralabdho 'bhūc Yāvat sa paścime yāme Taddarśanabhayam dattvā

- 5 Manjūsayam sa cetībhir Te ca trayo 'ndhatamisra-Manjūsayam bhiyanyonya-Dattvātha dīpam gehe 'tra Upakośavadad: dehi
- 10 Tac chrutvā śūnyam ālokya Uktam mayā, dadāmy eva Upakośāpi mañjūṣām Etad Dhiranyaguptasya Ity uktvā caiva nirvāpya
- 15 Liptah snānāpadeśena Atha gaccha, gatā rātrir Anicchan galahastena Atha cīraikavasano Bhaksyamāņah śvabhih prāpa
- 20 Tatra dāsajanasyāpi Nāśakat sammukhe sthātum; Upakośāpy atha prātaś Gurūņām anivedyaiva

tāvat kajjalamardanaih celakhandaikakarpatah. vanik tatrāgato 'bhavat. kşipto dandādhipo 'py atha dattam ca bahir argalam. vāsābhyāsodyatā iva sparśam labdhyapi nalapan. vanijam tam pravešya sā tan me bhartrārpitam dhanam. grham so 'py avadac chathah: yad bhartrā sthāpitam dhanam. śrāvayantī tato 'bravīt: vacah śrnuta devatah. dipam so 'py anyavad vanik cetībhih kajjalais ciram. ity uktah sa niśaksaye tābhir nirvāsitas tatah. masiliptah pade pade lajjamāno nijam grham. tām praksālavato masīm kaşto hy avinayakramah. cețikănugată gată rājno Nandasya mandiram.

he, like his fellows, with the piece of rag for his only garment, was bamboozled by being continually anointed with lamp-black, until in the last watch of the night the merchant arrived. The handmaids made use of his arrival to alarm the magistrate and bundled him also into the trunk, and fastened it on the outside. So those three being shut up inside the box, as if they were bent on accustoming themselves to live in the hell of blind darkness, did not dare to speak on account of fear, though they touched Then Upakośá brought a lamp into the room, and making the merchant enter it, said to him, 'give me that money which my husband deposited with you.' When he heard that, the rascal said, observing that the room was empty, 'I told you that I would give you the money your husband deposited with me.' Upakośá calling the attention of the people in the trunk, said — 'Hear, O ye gods, this speech of Hiranyagupta.' When she had said this, she blew out the light, and the merchant, like the others, on the pretext of a bath was anointed by the handmaids for a long time with lamp-black. Then they told him to go, for the darkness was over, and at the close of the night they took him by the neck and pushed him out of the door sorely against his will. Then he made the best of his way home, with only the piece of rag to cover his nakedness, and smeared with the black dye, with the dogs biting him at every step, thoroughly ashamed of himself, and at last reached his own house; and when he got there he did not dare to look his slaves in the face while they were washing off that black dye. The path of vice is indeed a painful one. In the early morning Upakośá accompanied by her handmaids went, without informing her parents,

Vaṇig Ghiranyagupto me Jihīrṣatīti vijñaptas Tena tac ca parijñātum Maddhaste kimcid apy asyā

- 5 Upakośā tato 'vādīt: Maňjūṣāyām gatalı kṣiptvā Svavācā puratas tāsām Tām ānāyyeha maňjūṣām Tac chrutvā vismayād rājā
- 10 Tatah kṣaṇāt sā mañjūṣā Athopakośā vakti sma: Yad uktam vaṇijānena, No ced dahāmy aham yuṣmān Tac chrutvā bhītabhītās te
- 15 Satyam samakşam asmākam Tato niruttarah sarvam Upakośām athābhyarthya Sadasy udghāţitā tatra Niskrstās te 'pi purusās
- 20 Krcchrāc ca pratyabhijňātā Prahasatsv atha sarveşu Rājňā prṣṭā satī sarvam Acintyam sīlaguptānām

bhartra nyasikrtam dhanam tatra rājā tayā svayam. tatraivānāvito vaņik deva nāstīty abhāşata. santi me deva sāksinah. bharta me grhadevatah, anenāngīkrtam dhanam. prcchyantām devatās tvayā. tadānayanam ādiśat, prāpitā bahubhir janaih. satyam vadata devatāh tato yāta nijam grham. sadasy udghātayāmi vā. manjūsastha babhasire: anenāngīkrtam dhanam. vanik tat pratyapadyata, rājāā tv atikutūhalāt manjūsā sphotitārgalā. tamahpinda iva travah, mantribhir bhūbhrtā tathā. kim etad iti kautukāt Upakośā śaśamsa tat. caritam kulayositām

to the palace of king Nanda, and there she herself stated to the king that the merchant Hiranyagupta was endeavouring to deprive her of money deposited with him by her husband. The king in order to enquire into the matter immediately had the merchant summoned, who said — 'I have nothing in my keeping belonging to this lady.' Upakośá then said, 'I have witnesses, my lord; before he went, my husband put the household gods into a box, and this merchant with his own lips admitted the deposit in their presence. Let the box be brought here and ask the gods yourself.' Having heard this the king in astonishment ordered the box to be brought.

Thereupon in a moment that trunk was carried in by many men. Then Upakośá said — 'Relate truly, O gods, what that merchant said and then go to your own houses; if you do not, I will burn you or open the box in court.' Hearing that, the men in the box, beside themselves with fear, said — 'It is true, the merchant admitted the deposit in our presence.' Then the merchant being utterly confounded confessed all his guilt; but the king, being unable to restrain his curiosity, after asking permission of Upakośá, opened the chest there in court by breaking the fastening, and those three men were dragged out, looking like three lumps of solid darkness, and were with difficulty recognised by the king and his ministers. The whole assembly then burst out laughing, and the king in his curiosity asked Upakośá, what was the meaning of all this; so the virtuous lady told the whole story. All present in court expressed their approbation of Upakośá's conduct, observing: 'The virtuous behaviour of women of good family who are protected by their own excellent disposition only, is incredible.'

Iti cābhinanandus tām Tatas te hṛtasarvasvāḥ Rājñā nirvāsitā deśād. Bhaginī me tvam itv uktvā

- 5 Upakośāpi bhūpena
  Varsopavarsau tad buddhvā
  Sarvas ca vismayasmerah
  Atrāntare tusārādrau
  Ārādhito mayā devo
- 10 Tad eva tena śāstram me Tadicchānugrahād eva Tato 'ham grham āgaccham Niśākarakalāmauli-Atha mātur gurūņām ca
- 15 Tatropakośāvṛttāntam Tena me paramām bhūmim Tasyām ca sahajasneha-Varso 'tha manmukhād aicchac Tataḥ prakāśitam svāmi-
- 20 Tato Vyādīndradattābhyām Gurur Varso 'bravīt: svarņa-Angīkrtya guror vākyam Ehi rājnah sakhe Nandād Gacchāmo, nānyato 'smābhir

Upakośām sabhāsadah. paradāraişiņo 'khilāh Aśilam kasya bhūtaye? dattvā prītvā dhanam bahu presitā grham āgamat. sādhvīm tām abhyanandatām, pure tatrābhavaj janah. krtvā tīvrataram tapah varadah Pārvatīpatih. Pāņinīyam prakāśitam, mayā pūrnīkṛtam ca tat. ajňātādhvapariśramah prasādāmrtanirbharah. krtapādābhivandanah tam aśrauşam mahādbhutam, ātmany ānandavismayau bahumānāv agacchatām. chrotum vyākaranam navam, kumāreņaiva tasya tat. vijňapto daksinám prati kotir me dīyatām iti. tau ca mām itv avocatām: yācitum gurudaksiņām iyat kancanam apyate.

Then all those coveters of their neighbour's wife were deprived of all their living, and banished from the country. Who prospers by immorality? Upakośá was dismissed by the king, who shewed his great regard for her by a present of much wealth, and said to her: 'Henceforth thou art my sister,' — and so she returned home. Varsha and Upavarsha when they heard it, congratulated that chaste lady, and there was a smile of admiration on the face of every single person in that city.

In the meanwhile, by performing a very severe penance on the snowy mountain, I propitiated the god, the husband of Párvatí, the great giver of all good things; he revealed to me that same treatise of Pánini; and in accordance with his wish I completed it: then I returned home without feeling the fatigue of the journey, full of the nectar of the favour of that god who wears on his crest a digit of the moon; then I worshipped the feet of my mother and of my spiritual teachers, and heard from them the wonderful achievement of Upakośá, thereupon joy and astonishment swelled to the upmost height in my breast, together with natural affection and great respect for my wife.

Now Varsha expressed a desire to hear from my lips the new grammar, and thereupon the god Kártikeya himself revealed it to him. And it came to pass that Vyádi and Indradatta asked their preceptor Varsha what fee they should give him? He replied, 'Give me ten millions of gold pieces.' So they, consenting to the preceptor's demand, said to me; 'Come with us, friend, to ask the king Nanda to give us the sum required for our teacher's fee; we cannot obtain so much gold from any other

Navādhikāyā navateh Vācā tenopakośā ca Atah śyālah sa te, kimcit Iti niścitya Nandasya

- 5 Ayodhyästham agacchäma Präptamätresu cäsmäsu Rästre kolähalam jätam Avocad Indradatto 'tha Gatäsor asya bhūpasya
- 10 Arthī Vararucir me 'stu Vyādī rakṣatu me deham Ity uktvā Nandadehāntar Pratyujjīvati bhūpe ca Śūnye devagrhe deham
- 15 Vyādau sthite gato 'bhūvam Praviśya svastikāram ca Yoganando mayā tatra Tatah sa Śakatālākhyam Suvarnakotim etasmai
- 20 Mṛtasya jīvitam dṛṣṭvā Sa tattvam jñātavān mantrī; Deva, dīyata ity uktvā Nandasya tanayo bālo, Tat sampraty atra rakṣāmi

koţīnām adhipo hi sah, prāg dharmabhaginī krtā, tvadgunaih samavāpyate. bhūpateh katakam vayam trayah sabrahmacarinah. sa rājā pañcatām gatah, visādena sahaiva nah. tatksanam yogasiddhiman: śarīram praviśamy aham, dāsvāmy asmai ca kāncanam, tatah pratyāgamāvadhi. Indradattah samāviśat, rāstre tatrotsavo 'bhavat. Indradattasya rakşitum aham rājakulam tadā. vidhāya gurudakşiņām hemakotim sa yācitah. satyanandasya mantrinam dāpayeti samādiśat. sadyaś ca praptim arthinah kim ajňeyam hi dhīmatām? sa ca mantrīty acintayat: rājyam ca bahuśatrumat, tasya deham apīdrśam.

quarter: for he possesses nine hundred and ninety millions, and long ago he declared your wife Upakośá his sister in the faith, therefore you are his brother-in-law; we shall obtain something for the sake of your virtues.' Having formed this resolution, we three fellow-students went to the camp of king Nanda in Ayodhya, and the very moment we arrived, the king died; accordingly an outburst of lamentation arose in the kingdom, and we were reduced to despair. Immediately Indradatta, who was an adept in magic, said, 'I will enter the body of this dead king; let Vararuchi prefer the petition to me, and I will give him the gold, and let Vyádi guard my body until I return.' Saying this, Indradatta entered into the body of king Nanda, and when the king came to life again, there was great rejoicing in the kingdom. While Vyádi remained in an empty temple to guard the body of Indradatta, I went to the king's palace. I entered, and after making the usual salutation, I asked the supposed Nanda for ten million gold pieces as my instructor's fee. Then he ordered a man named Sakatála, the minister of the real Nanda, to give me ten millions of gold pieces. minister, when he saw that the dead king had come to life, and that the petitioner immediately got what he asked, guessed the real state of the case. What is there that the wise cannot understand? That minister said — 'It shall be given, your Highness,' and reflected with himself; 'Nanda's son is but a child, and our realm is menaced by many enemies, so I will do my best for the present to keep his body on the throne even in its present state.' Having resolved on this, he immediately took steps to have Niścityaitat sa tatkālam Cārair anviṣya, tanmadhye Vyāḍim vidhūya tad dagdham Atrāntare ca rājānam

- 5 Tvaramāṇam athāha sma Utsavākṣiptacitto 'yam Kṣaṇam pratīkṣatām eṣa Athaitya Yoganandasya Abrahmaṇyam! anutkrānta-
- 10 Anāthaśava ity adya Tac chrutvā Yoganandasya Dehadāhāt sthire tasmiñ Suvarnakotim sa tatah Yoganando 'tha vijane
- 15 Sūdrībhūto 'smi vipro 'pi, Tac chrutvāśvāsya tam Vyādih Jñāto 'si Sakatālena, Mahāmantrī hy ayam sveccham Pūrvanandasutam kuryāc
- 20 Tasmād Vararucim mantri-Etadbuddhyā bhaved rājyam Ity uktvaiva gate Vyādau Tadaivānīya dattā me

śavān sarvān adāhavat labdhvā devagrhāt tatah Indradattakalevaram. hemakotisamarpane Śakatālo vicāravan: sarvah parijanah sthitah, vipro yāvad dadāmy aham. Vyādinā kranditam purah: jīvo vogasthito dvijah balad dagdhas tavodave. kāpy avasthābhavac chucā, jāte nirgatya me dadau Sakatālo mahāmatih. saśoko Vyadim abravit: kim śriva sthirayapi me? kālocitam abhāşata: tad enam cintayādhunā, acirāt tvām vināśavet, Candraguptam hi bhūmipam. mukhyatve kuru, yena te sthiram divyanubhavaya. dātum tām gurudaksinām Yoganandena mantritā.

all dead bodies burnt, employing spies to discover them, and among them was found the body of Indradatta, which was burned after Vyádi had been hustled out of the temple. In the meanwhile the king was pressing for the payment of the money, but Śakatála, who was still in doubt, said to him, 'All the servants have got their heads turned by the public rejoicing, let the Bráhman wait a moment until I can give it.' Then Vyádi came and complained aloud in the presence of the supposed Nanda, 'Help, help, a Bráhman engaged in magic, whose life had not yet come to an end in a natural way, has been burnt by force on the pretext that his body was untenanted, and this in the very moment of your good fortune.' On hearing this the supposed Nanda was in an indescribable state of distraction from grief: but as soon as Indradatta was imprisoned in the body of Nanda, beyond the possibility of escape, by the burning of his body, the discreet Śakatála went out and gave me that ten millions.

Then the supposed Nanda, full of grief, said in secret to Vyádi, — 'Though a Bráhman by birth I have become a Śúdra, what is the use of my royal fortune to me though it be firmly established?' When he heard that, Vyádi comforted him, and gave him seasonable advice, 'You have been discovered by Śakatála, so you must henceforth be on your guard against him, for he is a great minister, and in a short time he will, when it suits his purpose, destroy you, and will make Chandragupta, the son of the previous Nanda, king. Therefore immediately appoint Vararuchi your minister, in order that your rule may be firmly established by the help of his intellect, which is of god-like acuteness.' When he had said this, Vyádi departed to give that fee to his pre-

Athoktah sa mayā rājā: Rājyam naiva sthiram manye Tasmān nāśaya yuktyainam, Yoganando 'ndhakūpāntah

- 5 Kimca putrasatam tasya
  Jīvan dvijo 'munā dagdha
  Ekaḥ śarāvaḥ saktūnām
  Śakaṭālasya tatrāntaḥ
  Sa covāca tataḥ putrān:
- 10 Eko 'pi krcchrād varteta,
  Tasmāt sambhakşayatv ekaḥ
  Yaḥ śakto Yoganandasya
  Tvam eva śakto, bhuṅkṣvaitad
  Prāṇebhyo 'pi hi dhīrāṇām
- 15 Tatah sa Śakatālas taih Eka evākarod vṛttim. Abuddhvā cittam aprāpya Na sveccham vyavahartavyam Iti cācintayat tatra
- 20 Tanayānām kşudhārtānām Tatah sutaśatam tasya Tatkarańkair vrto jīvan Yoganandaś ca sāmrājye Vyādir abhyāyayau tam ca
- 25 Abhyetyaiva ca so 'vādīc:

brāhmaņye hārite 'pi te Śakatāle padasthite, iti mantre mayodite Sakaţālam tam akşipat, tatraiva kşiptavān asau iti dosānukīrtanāt. ekah pratyaham ambhasah saputrasya nyadhiyata. amībhih saktubhih sutāh bahūnām tu kathaiya kā? pratyaham sajalan amun, kartum vairapratikriyām. iti putrās tam abruvan; priyā śatrupratikriyā. pratyaham saktuvaribhih Kaştam krūrā jigīşavah. viśrambham prabhavisnusu ātmano bhūtim icchatā Śakatalo 'ndhakupagah paśyan pranodgamavyatham. paśyatas tad vyapadyata, natisthat sa ca kevalah. baddhamulo 'bhavat tatah, gurave dattadaksinah. ciram rājyam sakhe 'stu te,

ceptor, and immediately Yogananda sent for me and made me his minister. Then I said to the king, 'Though your caste as a Bráhman has been taken from you, I do not consider your throne secure as long as Sakatála remains in office, therefore destroy him by some stratagem.' When I had given him this advice, Yogananda threw Sakatála into a dark dungeon, and his hundred sons with him, proclaiming as his crime that he had burnt a Brahman alive. One porringer of barley-meal and one of water was placed inside the dungeon every day for Sakatala and his sons, and thereupon he said to them; - 'My sons, even one man alone would with difficulty subsist on this barley-meal, much less can a number of people do so. Therefore let that one of us, who is able to take vengeance on Yogananda, consume every day the barley-meal and the water. His sons answered him, 'You alone are able to punish him, therefore do you consume them.' For vengeance is dearer to the resolute than life itself. So Sakatála alone subsisted on that meal and water every day. Alas! those whose souls are set on victory are cruel. Sakatála in the dark dungeon, beholding the death agonies of his starving sons, thought to himself, 'A man who desires his own welfare should not act in an arbitrary manner towards the powerful, without fathoming their character and acquiring their confidence.' Accordingly his hundred sons perished before his eyes, and he alone remained alive surrounded by their skeletons. Then Yogananda took firm root in his kingdom. And Vyádi approached him after giving the present to his

Amantrito 'si, gacchāmi Tac chrutvā Yoganandas tam Rājye me bhunksva bhogāms tvam, muktvā mām mā sma gā iti.

Vyādis tato 'vadad: rājaň, 5 Evamprāyeşv asāreşu Na hi mohayati prajňam Ity uktvaiva sa tatkalam Agamad atha Yoganandah Bhogāya Kānabhūte

10

15

tapas taptum aham kvacit. bāspakantho 'bhyabhāsata: śarīre kşananaśvare dhīmān ko nāma majjati? lakşmir marumaricikā.

tapase niścito yayau. Pātaliputram svarājanagaram sah matsahitah sakalasainyayutah.

Tatropakośāparicaryamāņah Samudvahan mantridhurām ca tasva Aham jananyā gurubhis ca sākam Āsādya laksmīm avasam cirāya. Bahu tatra dine dine dyusindhuh

Kanakam mahyam adāt tapahprasannā, Vadati sma śarīrinī ca sāksān Mama kāryāņi Sarasvatī sadaiva. Iti kathāpīthalambake caturthas tarangah.

Evam uktvā Vararucih 20 Kālena Yoganando 'tha Gajendra iva mattaś ca Akāndapātopanatā Acintayam tataś cāham: punar etad avarnayat: kāmādivaśam āyayau, nāpaiksata sa kimcana. kam na laksmir vimohayet? rājā tāvad viśrnkhalah,

teacher, and after coming near to him said, 'May thy rule, my friend, last long! I take my leave of thee, I go to perform austerities somewhere. Hearing that, Yogananda, with his voice choked with tears, said to him, 'Stop thou, and enjoy pleasures in my kingdom, do not go and desert me.' Vyádi answered - 'King! Life comes to an end in a moment. What wise man, I pray you, drowns himself in these hollow and fleeting enjoyments? Prosperity, a desert mirage, does not turn the head of the wise man.' Saying this he went away that moment resolved to mortify his flesh with austerities. Then that Yogananda went to his metropolis Pátaliputra, for the purpose of enjoyment, accompanied by me, and surrounded with his whole army. So I having attained prosperity, lived for a long time in that state, waited upon by Upakośá, and bearing the burden of the office of prime-minister to that king, accompanied by my mother and my preceptors. There the Ganges, propitiated by my austerities, gave me every day much wealth, and Sarasvati present in bodily form told me continually what measures to adopt.

## Chapter V.

Having said this, Vararuchi continued his tale as follows: -

In course of time Yogananda became enslaved by his passions, and like a mad elephant he disregarded every restraint. Whom will not a sudden access of prosperity intoxicate? Then I reflected with myself, 'The king has burst all bonds, and my own

Tatkāryacintayākrāntaḥ Tasmād varam sahāyam tam Kriyeta ced viruddham ca Niścityaitan mayābhyarthya

- 5 Uddhrtah Śakatālo 'tha,
  Durjayo Yoganando 'yam
  Āśraye vaitasīm vrttim
  Iti samcintya sa prājnah
  Akarod rājakāryāņi
- 10 Kadācid Yoganando 'tha Ślişyatpañcāṅgulim hastam Kim etad iti papraccha Aham ca dve nijāṅgulyau Tena tasmims tirobhūte
- 15 Bhūyo 'pi tad aprechan mām, Pañcabhir militaih kim yaj Ity uktavān asau hastah Tato 'sya rājan nangulyāv Aikacittye dvayor eva
- 20 Ity ukte güdhavijñāne Śakatālo vyasīdac ca Ekadā Yoganandas ca Vātāyanāgrāt prechantīm

svadharmo me 'vasīdati. Śakatalam samuddhare, kim sa kuryān mayi sthite? rājānam so 'ndhakūpatah mrdavo hi dvijātavah. sthite Vararucav, atah kālam tāvat pratīksitum Śakatalo madicchaya punah samprapya mantritam. nirgato nagarād bahih Gangamadhye vyalokayat. mām āhūva sa tatksanam, diśi tasyām adarśayam. haste rājātivismayāt tataś cāham tam abravam: jagatīha na sādhyate? svāngulīh pañca darśayan, ete dve daršite mavā kim asādhyam bhaved iti. samatuşyat tato nrpah, madbuddhim viksya durjayam. drstavān mahisīm nijām brāhmanātithim unmukham.

religious duties are neglected being interfered with by my care for his affairs, therefore it is better for me to draw out that Śakatála from his dungeon and make him my colleague in the ministry; even if he tries to oppose me, what harm can he do as long as I am in office? Having resolved on this I asked permission of the king, and drew Śakatála out of the deep dungeon. Bráhmans are always soft-hearted. Now the discreet Śakatála made up his mind, that it would be difficult to overthrow Yogananda as long as I was in office, and that he had accordingly better imitate the cane which bends with the current, and watch a favourable moment for vengeance, so at my request he resumed the office of minister and managed the king's affairs.

Once on a time Yogananda went outside the city, and beheld in the middle of the Ganges a hand, the five fingers of which were closely pressed together. That moment he summoned me and said, 'What does this mean?' But I displayed two of my fingers in the direction of the hand. Thereupon that hand disappeared, and the king, exceedingly astonished, again asked me what this meant, and I answered him, 'That hand meant to say, by shewing its five fingers, 'What cannot five men united effect in this world?' Then I, king, shewed it these two fingers, wishing to indicate that nothing is impossible when even two men are of one mind.' When I uttered this solution of the riddle the king was delighted, and Śakatála was despondent seeing that my intellect would be difficult to circumvent.

One day Yogananda saw his queen leaning out of the window and asking questions of a Bráhman guest that was looking up. That trivial circumstance threw the king

Tanmātrād eva kupito Ādiśad vadham, īrṣyā hi Hantum vadhyabhuvam tasmin Ahasad gatajīvo 'pi

- 5 Tadaiva rājā tad buddhvā Viprasya mām aprechac ca Nirūpya kathayāmy etad Cintitopasthitaikānte Asya tālataroh pṛṣthe
- 10 Atra śrosyasi matsyasya
  Tac chrutvā niśi tatrāham
  Apaśyam rāksasīm ghorām
  Sā bhaksyam yācamānāms tān
  Prātar vo vipramāmsāni
- 15 Kasmāt sa na hato 'dyeti Tam hi drstvā mrto 'pīha Hasitam kim u teneti Avocad rāksasī: rājnah Sarvatrāntahpure hy atra
- 20 Hanyate 'naparādhas tu Bhūtānām pārthivātyartha-Sarvāntaścāriņām hy etā Etat tasyā vacah śrutvā Prātaś ca matsyahāsasya

rājā viprasya tasya sah vivekaparipanthinī. nīyamāne dvije tadā matsyo vipanimadhyagah. vadham tasya nyavārayat matsyahāsasya kāraņam. ity uktvā nirgatam ca mām Sarasvaty evam abravīt: tistha rātrāv alaksitah, hāsahetum asamsayam. gatvā tālopari sthitah bālaih putraih sahāgatām. avādīt: pratipālyatām, dāsyāmy, adya hato na sah. prsta tair abravīt punah: matsyo hasitavān iti. prstā bhūyah sutais ca sā sarvā rājnyo 'pi viplutāh, strīrūpāh purusāh sthitāh, vipra ity ahasat timih. nirvivekatvahāsinām bhavanty eva ca vikriyāh. tato 'pakrāntavān aham hetum rājne nyavedayam.

into a passion, and he gave orders that the Brahman should be put to death; for jealousy interferes with discernment. Then as that Bráhman was being led off to the place of execution in order that he might be put to death, a fish in the market laughed aloud, though it was dead. The king hearing it immediately prohibited for the present the execution of that Brahman, and asked me the reason why the fish laughed. I replied that I would tell him after I had thought over the matter; and after I had gone out Sarasvati came to me secretly on my thinking of her and gave me this advice; 'Take up a position on the top of this palm tree at night so as not to be observed, and thou shalt without doubt hear the reason why the fish laughed.' Hearing this I went at night to that very place, and ensconced myself on the top of the palm tree, and saw a terrible female Rákshasa coming past with her children; when they asked her for food, she said, 'Wait, and I will give you to-morrow morning the flesh of a Bráhman, he was not killed to-day.' They said to their mother, 'Why was he not killed to-day?' Then she replied, 'He was not executed because a fish in the town, though dead, laughed when it saw him.' The sons said, 'Why did the fish laugh?' She continued, 'The fish of course said to himself - all the king's wives are dissolute, for in every part of this harem there are men dressed up as women, and nevertheless while these escape, an innocent Brahman is to be put to death — and this tickled the fish so that he laughed. For demons assume these disguises, insinuating themselves into everything, and laughing at the exceeding want of discernment of kings.' After I had heard that speech of the

Prāpya cāntaḥpurebhyas tān Bahv amanyata mām rājā Ityādiceṣṭitam dṛṣṭvā Khinne mayi kadācic ca

- 5 Alikhat sa mahādevīm Sajīvam iva tac citram Tam ca citrakaram rājā Tam ca vāsagīhe citra-Ekadā ca pravistasya
- 10 Apūrņalakṣaṇā devī Lakṣaṇāntarasambandhād Athākārṣam aham tasyās Sampūrņalakṣaṇām tena Pravisto Yoganando 'tha
- 15 Kenāyam racito 'treti Te ca nyavedayams tasmai Devyā guptapradeśastham Vetti, taj jñātavān evam Channah kṛto 'munā nūnam
- 20 Dṛṣṭavān ata evāyam Iti samcintayāmāsa Jāyante bata mūḍhānām Tataḥ svairam samāhūya Tvayā Vararucir vadhyo

strīrūpān purusāms tatah vadhād vipram ca muktavān. tasya rājňo viśrňkhalam tatrāgāc citrakrn navah. Yoganandam ca tam pate, vākcestārahitam tv abhūt. tusto vittair apūrayat paţam bhittāv akārayat. vāsake tatra sā mama pratibhāti sma citragā. abhvūhva pratibhāvaśāt tilakam mekhalāpade. krtvainām gatavān aham, tilakam tam vyalokavat. so 'prechae ca mahattarān, kartāram tilakasya mām. imam nanyo maya vina asau Vararucih katham? mamantahpuraviplavah, strīrūpāms tatra tān narān, Yoganandah krudha jvalan. samvādā api tādrśāh. Śakatālam samādiśat: devividhvamsanād iti.

female Rákshasa I went away from thence, and in the morning I informed the king why the fish laughed. The king after detecting in the harem those men clothed as women, looked upon me with great respect, and released that Bráhman from the sentence of death.

I was disgusted by seeing this and other lawless proceedings on the part of the king, and, while I was in this frame of mind, there came to court a new painter. He painted on a sheet of canvass the principal queen and Yogananda, and that picture of his looked as if it were alive, it only lacked speech and motion. And the king being delighted loaded that painter with wealth, and had the painting set up on a wall in his private apartments. Now one day when I entered into the king's private apartments, it occurred to me that the painting of the queen did not represent all her auspicious marks: from the arrangement of the other marks I conjectured by means of my acuteness that there ought to be a spot where the girdle comes, and I painted one there. Then I departed after thus giving the queen all her lucky marks. Then Yogananda entered and saw that spot, and asked his chamberlains who had painted it. And they indicated me to him as the person who had painted it. Yogananda thus reflected while burning with anger; 'No one except myself knows of that spot, which is in a part of the queen's body usually concealed, then how can this Vararuchi have come thus to know it? No doubt he has secretly corrupted my harem, and this is how he came to see there those men disguised as women.' Foolish men often find such coincidences. Then of his own motion he summoned Śakatála, and gave him the following order: 'You must put VaraYathājñāpayasīty uktvā Acintayac ca: śaktih syād Divyabuddhiprabhāvo 'sāv Vipraś ca, tad varam guptam

- 5 Iti niścitya so 'bhyetya Vadhāntam kathayitvā me Anyam kamcit pravādāya Pracchannas tiştha mām asmād Iti tadyacanāc channas
- 10 Sa cānyam hatavān kamcin Evam prayuktanītim tam Eko mantrī bhavān yena Na hi hantum aham sakyo, Dhyātamātrāgato visvam
- 15 Rājā tv ihendradattākhyaḥ Tac chrutvā so 'bravīn mantrī: Tato dhyātāgatam tasmai Taddarśanāc ca vitrasto Rakṣasy antarhite tasmiñ
- Rakşasy antarhite tasmiñ
  20 Katham te rākşaso mitram
  Tato 'ham avadam: pūrvam
  Rātrau rātrau kṣayam prāpad
  Tac chrutvā Yoganando mām

Śakatalo 'gamad bahih dhantum Vararucim na me, uddhartā ca mamāpadah samprati svikaromi tam. rājnah kopam akāranam Śakatālo 'bravīt tatah: hanmy aham, tvam ca madgrhe raksitum kopanān nrpāt. tadgrhe 'vasthito 'bhavam. madvadhākhyātaye niśi. prītyāvocam aham tadā: hantum mām na krtā matih. rāksaso mitram asti me. grasate sa madicchayā. sakhā vadhyo na me dvijah. rakso me darśyatām iti. tad rakso 'ham adarsayam, vismitaś ca babhūva sah. Śakatālah sa mām punah samjāta iti prstavān. rakşārtham nagare bhraman ekaiko nagarādhipah. akaron nagarādhipam,

ruchi to death for seducing the queen.' Sakatála said, 'Your Majesty's orders shall be executed,' and went out of the palace, reflecting, 'I should not have power to put Vararuchi to death, for he possesses godlike force of intellect; and he delivered me from calamity; moreover he is a Bráhman, therefore I had better hide him and win him over to my side.' Having formed this resolution, he came and told me of the king's causeless wrath which had ended in his ordering my execution, and thus concluded, 'I will have some one else put to death in order that the news may get abroad, and do you remain hidden in my house to protect me from this passionate king.' In accordance with this proposal of his, I remained concealed in his house, and he had some one else put to death at night in order that the report of my death might be spread. When he had in this way displayed his statecraft, I said to him out of affection, 'You have shewn yourself an unrivalled minister in that you did not attempt to put me to death; for I cannot be slain, since I have a Rákshasa to friend, and he will come, on being only thought of, and at my request will devour the whole world. As for this king he is a friend of mine, being a Brahman named Indradatta, and he ought not to be slain.' Hearing this, that minister said — 'Shew me the Rákshasa.' Then I shewed him that Rákshasa who came with a thought; and on beholding him, Sakatála was astonished and terrified. And when the Rákshasa had disappeared, Sakatála again asked me -- 'How did the Rákshasa become your friend?' Then I said ---'Long ago the heads of the police as they went trough the city night after night on inspecting duty, perished one by one. On hearing that, Yogananda made me head of

Bhramaiis cāpasyam atrāhain Sa ca mām avadad: brūhi Surūpā strīti tac chrutvā Yā yasyābhimatā mūrkha

- 5 Tac chrutvaiva tvayaikena Praśnamokṣād vadhottīrṇam Tuṣṭo 'smīti suhṛn me tvam, Ity uktvāntarhite tasmin Evam āpatsahāyo me
- 10 Ity uktavān aham bhūyah Gangām adarsayam tasmai Stutibhis tositā sā ca Babhūva Śakatālas ca Ekadā ca sa mantrī mām
- 15 Sarvajñenāpi khedāya Kim na jānāsi yad rājñām Acirāc ca bhavec chuddhis, Ādityavarmanāmātra Śivavarmābhidhāno 'sya
- 20 Rājňas tasyaikadā caikā Tad buddhvā sa nṛpo 'pṛcchad Varṣadvayam praviṣṭasya

bhramantam rākşasam niśi. vidyate nagare 'tra kā vihasyāham tam abravam: surūpā tasya sā bhavet. jito 'smīty avadat sa mām, mām punas cābravīd asau: samnidhāsye ca te smrtah. yathāgatam agām aham, rāksaso mitratām gatah. Śakatālena cārthitah mūrtām dhyānād upasthitām. mayā devī tirodadhe, sahāyah praņato mayi. guptastham khinnam abravit: kim ātmā dīyate tvayā? avicāraratā dhiyah? tathā cātra kathām śrnu: babhūva nrpatih purā, mantrī cābhūn mahāmatih. rājňī garbham adhārayat, ity antahpuraraksinah: vartate 'ntahpure 'tra me,

the police, and as I was on my rounds at night, I saw a Rákshasa roaming about, and he said to me, 'Tell me, who is considered the best-looking woman in this city?' When I heard that, I burst out laughing and said — 'You fool, any woman is good-looking to the man who admires her.' Hearing my answer, he said — 'You are the only man that has beaten me.' And now that I had escaped death by solving his riddle, he again said to me, 'I am pleased with you, henceforth you are my friend, and I will appear to you when you call me to mind.' Thus he spoke and disappeared, and I returned by the way that I came. Thus the Rákshasa has become my friend, and my ally in trouble. When I had said this, Śakatála made a second request to me, and I shewed him the goddess of the Ganges in human form who came when I thought of her. And that goddess disappeared when she had been gratified by me with hymns of praise. But Śakatála became from thenceforth my obedient ally.

Now once on a time that minister said to me when my state of concealment weighed upon my spirits; 'why do you, although you know all things, abandon yourself to despondency? Do you not know that the minds of kings are most undiscerning, and in a short time you will be cleared from all imputations; in proof of which listen to the following tale: —

## The story of Sivavarman.

There reigned here long ago a king named Adityavarman, and he had a very wise minister, named Sivavarman. Now it came to pass that one of that king's queens became pregnant, and when he found it out, the king said to the guards of the harem, 'It is now two years since I entered this place, then how has this queen become pre-

Tad eşā garbhasambhūtih Athocus te: praveśo 'tra Śivavarmā tu te mantrī Tac chrutvācintayad rājā:

- 5 Prakāśam ca hate tasmin Ity ālocya sa tam yuktyā Sāmantasyāntikam sakhyuh Tadvadham tasya lekhena Nigūdham sa nrpas tatra
- 10 Yāte mantriņi saptāhe Sā rājñī rakşibhir labdhā Ādityavarmā tad buddhvā Kim mayā tādrśo mantrī Atrāntare sa ca prāpa
- 15 Śivavarmā, sa copāgāl
  Vācayitvā ca tam lekham
  Śaśamsa vadhanirdeśam
  Śivavarmāpy avocat tam
  'Tvam vyāpādaya mām, no cen
- 20 Tac chrutvā vismayāvisto Bhogavarmā jagāda tam:
  Kim etad? brūhi me vipra, śāpito 'si na vakṣi cet.
  Atha vakti sma tam mantrī: hanyeyam yatra bhūpate,
  Tatra dvādaśa varṣāṇi deśe devo na varṣati.
  Tac chrutvā mantribhih sārdham Bhogavarmā vyacintayat:

kutah samprati kathyatam. pumso 'nyasyāsti na prabho, praviśaty anivaritah. nūnam drohī sa eva me, napavādo bhaven mama. Sivavarmāņam išvarah prāhinod Bhogavarmanah, samdiśya tadanantaram lekhahāram vyasarjayat. gate bhītyā palāyitā pumsā strīrūpiņā saha. sānutāpo 'bhavat tadā ghātito 'kāranād iti. nikatam Bhogavarmanah lekham ādāya pūruşah. ekānte Śivavarmane Bhogavarmā vidher vaśāt. sāmantam mantrisattamah: nihanmy ātmānam ātmanā. Bhogavarmā jagāda tam: śāpito 'si na vakşi cet. hanyeyam yatra bhūpate, deśe devo na varsati.

gnant? Tell me.' Then they said, 'No man except your minister Sivavarman is allowed to enter here, but he enters without any restriction.' When he heard that, the king thought, — 'Surely he is guilty of treason against me, and yet if I put him to death publicly, I shall incur reproach,' — thus reflecting, that king sent that Sivavarman on some pretext to Bhogavarman a neighbouring chief, who was an ally of his, and immediately afterwards the king secretly sent off a messenger to the same chief, bearing a letter by which he was ordered to put the minister to death. When a week had elapsed after the minister's departure, that queen tried to escape out of fear, and was taken by the guards with a man in woman's attire, then Adityavarman when he heard of it was filled with remorse, and asked himself why he had causelessly brought about the death of so excellent a minister. In the meanwhile Sivavarman reached the Court of Bhogavarman, and that messenger came bringing the letter; and fate would have it so that after Bhogavarman had read the letter he told to Sivavarman in secret the order he had received to put him to death.

The excellent minister Sivavarman in his turn said to that chief, — 'put me to death; if you do not, I will slay myself with my own hand.' When he heard that, Bhogavarman was filled with wonder, and said to him, 'What does all this mean? Tell me Bráhman, if you do not, you will lie under my curse.' Then the minister said to him, 'King, in whatever land I am slain, on that land God will not send rain for twelve years.' When he heard that, Bhogavarman debated with his minister, — 'that

Duştah sa rājā deśasya Kim hi tatra na santy eva Tasmān mantrī na vadhyo 'sau, Iti sammantrya dattvā ca

- 5 Śivavarmā tato deśāt
  Evam pratyāyayau jīvan
  Śuddhiś cāsyānyato jātā,
  Ittham tavāpi śuddhih syāt,
  Kātyāyana, nṛpo 'py eṣa
- 10 Ity uktah Śakatālena
  Pratīkṣamāṇo 'vasaram'
  Tasyātha Yoganandasya
  Putro Hiranyaguptākhyo
  Aśvavegāt prayātasya
- 15 Ekākino vane tasya Tataś ca tām niśām netum Kṣanāt tatraiva cārohad Sa drṣṭvā rājaputram tam Mā bhaiṣīr, mama mitram tvam
- 20 Viśrambhād rkṣavākyena Rkṣas tu jāgrad evāsīd, Rkṣa, mānuṣam etam me Rkṣas tato 'bravīt: pāpa, Kramād rkṣe prasupte ca

nāśam asmākam icchati. vadhakā guptagāminah? raksyah svätmavadhäd api. raksakān Bhogavarmanā presito 'bhūt tatah kṣaṇāt. sa mantrī prajňayā svayā, na hi dharmo 'nyathā bhavet. tistha tāvad grhe mama, sānutāpo bhavisyati. cchanno 'ham tasya veśmani tāny ahāny atyavāhayam. Kānabhūte kadācana mṛgayāyai gato 'bhavat. kathamcid düram antaram vāsarah paryahīyata. vrksam ārohati sma sah, rksah simhena bhīsitah. bhītam mānusabhāsavā ity uktvā nirbhayam vyadhāt. rājaputro 'tha suptavān, adhah simho 'tha so 'bravit: ksipa yavad vrajamy aham. na mitram ghātayāmy aham. rājaputre ca jāgrati

wicked king desires the destruction of our land, for could he not have employed secret assassins to kill his minister? So we must not put this minister to death, moreover we must prevent him from laying violent hands on himself. Having thus deliberated and appointed him guards, Bhogavarman sent Sivavarman out of his country that moment; so that minister by means of his wisdom returned alive, and his innocence was established from another quarter, for righteousness cannot be undone.

In the same way your innocence will be made clear, Katyayana; remain for a while in my house; this king too will repent of what he has done. When Sakatala said this to me, I spent those days concealed in his house, waiting my opportunity.

Then it came to pass that one day, O Kánabhúti, a son of that Yogananda named Hiranyagupta went out hunting, and when he had somehow or other been carried to a great distance by the speed of his horse, while he was alone in the wood the day came to an end; and then he ascended a tree to pass the night. Immediately afterwards a bear, which had been terrified by a lion, ascended the same tree; he seeing the prince frightened, said to him with a human voice, 'Fear not, thou art my friend,' and thus promised him immunity from harm. Then the prince confiding in the bear's promise went to sleep, while the bear remained awake. Then the lion below said to the bear, 'Bear, throw me down this man, and I will go away.' Then the bear said, 'Villain, I will not cause the death of a friend.' When in course of time the bear went to sleep while the prince was awake, the lion said again, 'Man, throw me down

Punah simho 'bravīd: etam Tac chrutvātmabhayāt tena Kṣipto 'pi nāpatac citram Mitradrohin bhavonmatta

- 5 Tasya rājasutasyaitad-Prāpyaiva svagrham prātar Yoganandas ca tad dṛṣṭvā Abravīc ca sa: kāle 'smiñ Idam jñāyeta tat sarvam;
- 10 Tac chrutvā vacanam rājnah Hanta Kātyāyanasyāyam Na so 'tra mānī tişthec ca, Ity ālocya sa rājānam Rājan, nalam visādena,
- 15 Yoganandas tato 'vādīd:
  Athāham Śakatālena
  Ānītas tam tathābhūtam
  Mitradrohah kṛto 'nena
  Sarasvatīprasādena
- 20 Tatas tacchāpamuktena Tvayā katham idam jñātam Athāham avadam: rājaĬ, Pratibhātaś ca paśyanti Tad yathā tilako jñātas

rksam me ksipa mānusa. simhasvārādhanāva sah rkso daivaprabodhitah. iti śāpam adāc ca sah vrttantavagamavadhim. unmatto 'bhūn nrpātmajah, vişādam sahasāgamat. jīved Vararucir yadi, dhin me tadvadhapātavam. Šakatālo vyacintavat: labdhah kalah prakasane, rājā mayi ca viśvaset. abravid yācitābhayah: jīvan Vararucih sthitah. drutam ānīyatām iti. Yoganandantikam hathat rājaputram vyalokayam. devety uktvā tathaiva sah vrttāntah kathito mayā. stuto 'ham rajasūnunā, ity aprechat sa bhūpatih. lakşanair anumānatah sarvam prajňāvatām dhiyah, tathā sarvam idam mayā.

the bear.' When he heard that, the prince, who through fear for his own safety wished to propitiate the lion, tried to throw down the bear, but wonderful to say, it did not fall, since Fate caused it to awake. And then that bear said to the prince, 'become insane, thou betrayer of thy friend,' laying upon him a curse destined not to end until a third person guessed the whole transaction. Accordingly the prince, when he reached his palace in the morning went out of his mind, and Yogananda seeing it, was immediately plunged in despondency; and said, 'If Vararuchi were alive at this moment, all this matter would be known; curse on my readiness to have him put to death!' Sakatála, when he heard this exclamation of the king's, thought to himself, 'Ha! here is an opportunity obtained for bringing Katyayana out of concealment, and he being a proud man will not remain here, and the king will repose confidence in me.' After reflecting thus, he implored pardon, and said to the king, 'O King, cease from despondency, Vararuchi remains alive.' Then Yogananda said, 'Let him be brought quickly.' Then I was suddenly brought by Sakatála into the presence of Yogananda and beheld the prince in that state; and by the favour of Sarasvati I was enabled to reveal the whole occurrence; and I said, 'King, he has proved a traitor to his friend'; then I was praised by that prince who was delivered from his curse; and the king asked me how I had managed to find out what had taken place. Then I said, 'King, the minds of the wise see everything by inference from signs, and by acuteness of intellect. So I found out all this in the same way as I found out that mole.' When I had said

Iti madvacanāt so 'bhūd Athānādṛtasatkāraḥ Svagṛham gatavān asmi, Prāptasyaiva ca tatratyo

- 5 Abhyetya mām samudbhrāntam Rājñā hatam niśamya tvām Akarod, atha mātus te Tac chrutvābhinavodbhūta-Sadyo 'ham apatam bhūmau
- 10 Kṣaṇāc ca gatavān asmi Priyabandhuvināsotthaḥ Āsaṃsāraṃ jagaty asmin Tad etām Aisvarīṃ māyāṃ Ityādibhir upāgatya
- 15 Bodhito 'tha yathātattvam Tato viraktahrdayas Praśamaikasahāyo 'ham Divaseşv atha gacchatsu Ayodhyāta upāgacchad
- 20 Sa mayā Yoganandasya Pratyabhijñāya mām so 'tha Śrnu Nandasya yad vrttam Labdhāvakāśas tatrābhūc Sa cintayan vadhopāyam

rājā lajjānutāpavān. pariśuddhyaiva lābhavān śīlam hi viduşām dhanam. jano 'rodīt puro mama, Upavarşo 'bravīt tataḥ: Upakośāgnisād vapuh śuca hrdavam asphutat. śokavegavicetanah vātarugna iva drumah. pralāpānām rasajnatām; śokagnih kam na tapavet? nekā nityā hy anityatā, kim jānan napi muhyasi? Varsena vacanair aham kathamcid dhrtim aptavan. tvaktvā sarvam nibandhanam tapovanam aśiśriyam. tat tapovanam ekadā vipra eko mayi sthite. rājvavārttām aprechvata, saśokam idam abravīt: tatsakāśād gate tvayi. Chakatālaś cirena sah. Yoganandasya yuktitah

this, that king was afflicted with shame. Then without accepting his munificence, considering myself to have gained all I desired by the clearing of my reputation, I went home: for to the wise character is wealth. And the moment I arrived, the servants of my house wept before me, and when I was distressed at it Upavarsha came to me and said, 'Upakośá, when she heard that the king had put you to death, committed her body to the flames, and then your mother's heart broke with grief.' Hearing that, senseless with the distraction produced by recently aroused grief, I suddenly fell on the ground like a tree broken by the wind: and in a moment I tasted the relief of loud lamentations; whom will not the fire of grief, produced by the loss of dear relations, scorch? Varsha came and gave me sound advice in such words as these, 'The only thing that is stable in this ever-changeful world is instability, then why are you distracted though you know this delusion of the Creator?' By the help of these and similar exhortations I at length, though with difficulty, regained my equanimity; then with heart disgusted with the world, I flung aside all earthly lords, and choosing self-restraint for my only companion, I went to a grove where asceticism was practised.

Then, as days went by, once on a time a Bráhman from Ayodhyá came to that ascetic-grove while I was there: I asked him for tidings about Yogananda's government, and he recognizing me told me in sorrowful accents the following story:

'Hear what happened to Nanda after you had left him. Sakatala after waiting for it a long time, found that he had now obtained an opportunity of injuring him.

Digitized by Google

Kşitim khanantam adrākşīc Kim bhuvam khanasīty ukte Darbham unmūlayāmy atra, Tac chrutvā sahasā mantrī

- 5 Tam vipram Yoganandasya Nāma prstvābravīt tam ca: Aham trayodasīsrāddham Daksinātah suvarņasya Bhoksyase dhuri cānyesām,
- 10 Ity uktvā Šakatālas tam Śrāddhāhe 'darśayat tam ca Tatah sa gatvā Cāṇakyo Subandhunāmā vipraś ca Tad gatvā Śakatālena
- 15 Avādīn: nāparo yogyaḥ, Āgatyaitām ca rājājñām Na me 'parādha ity uktvā So 'tha kopena Cāṇakyo Nijām muktvā sikhām tatra
- 20 Avasyam hanta Nando 'yam Vināsyo, bandhanīyā ca Ity uktavantam kupite Alakṣitam svagehe tam

Cānakyākhyam dvijam pathi. tena vipro 'tha so 'bravīt: pādo hy etena me kṣataḥ. kopanam krūraniścayam vadhopāyam amanyata. he brahman, dapayami te grhe Nandasya bhūpateh. lakşam tava bhavişyati ehi tāvad grham mama. Canakyam anayad grham rājñe, sa śraddadhe ca tam. dhuri śrāddha upāviśat, tām aicchad dhuram ātmanah. vijňapto Nandabhūpatih Subandhur dhuri tisthatu. Śakatalo bhayanatah Cānakyāya nyavedayat. jvalan niva samantatah pratijňam akarod imam: saptabhir divasair mayā tato nirmanyunā śikhā. Yoganande palayitam Sakatālo nyaveśayat.

While thinking how he might by some device get Yogananda killed, he happened to see a Bráhman named Chánakya digging up the earth in his path; he said to him, 'Why are you digging up the earth?' The Bráhman, whom he had asked, said, I am rooting up a plant of darbha grass here, because it has pricked my foot. heard that, the minister thought that Brahman who formed such stern resolves out of anger, would be the best instrument to destroy Nanda with. After asking his name he said to him, 'Bráhman, I assign to you the duty of presiding at a śráddha on the thirteenth day of the lunar fortnight, in the house of king Nanda; you shall have one hundred thousand gold pieces by way of fee, and you shall sit at the board above all others; in the meanwhile come to my house.' Saying this, Sakatála took that Bráhman to his house, and on the day of the śráddha he showed the Bráhman to the king, and he approved of him. Then Chanakya went and sat at the head of the table during the śráddha, but a Bráhman named Subandhu desired that post of honour for Then Sakatála went and referred the matter to king Nanda, who answered, 'Let Subandhu sit at the head of the table, no one else deserves the place.' Sakatála went, and, humbly bowing through fear, communicated that order of the king's to Chánakya, adding, 'it is not my fault.' Then that Chánakya, being, as it were, inflamed all over with wrath, undoing the lock of hair on the crown of his head, made this solemn vow, 'Surely this Nanda must be destroyed by me within seven days, and then my anger being appeased I will bind up my lock.' When he had said this. Yogananda was enraged; so Chánakya escaped unobserved, and Śakatála gave him refuge

Tatropakarane datte Sa Cānakyo dvijah kvāpi Tadvaśād Yoganando 'tha Saptame divase prāpte

- 5 Hatvā Hiraņyaguptam ca Pūrvanandasute lakşmīś Mantritve tasya cābhyarthya Cāņakyam sthāpayitvā tam Manvāno Yoganandasya
- 10 Putrasokena nirvinnah Iti tasya mukhāc chrutvā Kānabhūte gatah khedam Khedāc cāham imām drastum Tatprasādena drstvā tvām
- 15 Divyam prāpya ca vijnānam Idānīm kṣīnaśāpo 'ham Tvam ca samprati tiştheha Siṣyayukto Gunādhyākhyas So 'pi hy aham iva krodhād
- 20 Mālyavān nāma matpakṣa-Tasmai Maheśvaroktaiṣā Tatas te śāpanirmuktis Evam Vararucis tatra

guptam tenaiva mantriņā gatyā krtyām asādhayat. dāhajvaram avāpya sah pañcatvam samupagamat. Sakatālena tatsutam Candragupte niveśitā. Brhaspatisamam dhiyā sa mantrī kṛtakṛtyatām krtavairapratikriyah praviveśa mahad vanam. viprasya sutarām aham sarvam ālokya cañcalam. āgato Vindhyavāsinīm, smrtā jātir mayā sakhe. mavoktā te mahākathā. yatişye deham ujjhitum. yavad ayati te 'ntikam tyaktabhāşātrayo dvijah. devyā šapto Ganottamah pātī martyatvam āgatah. kathaniyā mahākathā, tasya cāpi bhavişyati. Kānabhūter nivedya sah

in his house. Then being supplied by Śakatála with the necessary instruments, that Bráhman Chánakya went somewhere and performed a magic rite; in consequence of this rite Yogananda caught a burning fever, and died when the seventh day arrived; and Śakatála, having slain Nanda's son Hiranyagupta, bestowed the royal dignity upon Chandragupta a son of the previous Nanda. And after he had requested Chánakya, equal in ability to Brihaspati, to be Chandragupta's prime-minister, and established him in the office, that minister, considering that all his objects had been accomplished, as he had wreaked his vengeance on Yogananda, despondent through sorrow for the death of his sons, retired to the forest.'

After I had heard this, O Kánabhúti, from the mouth of that Bráhman, I became exceedingly afflicted, seeing that all things are unstable; and on account of my affliction I came to visit this shrine of Durgá, and through her favour having beheld you, O my friend, I have remembered my former birth.

And having obtained divine discernment I have told you the great tale: now as my curse has spent its strength, I will strive to leave the body; and do you remain here for the present, until there comes to you a Bráhman named Gunádhya, who has forsaken the use of three languages, surrounded with his pupils, for he like myself was cursed by the goddess in anger, being an excellent Gana Mályaván by name, who for taking my part has become a mortal. To him you must tell this tale originally told by Śiva, then you shall be delivered from your curse, and so shall he.

Having said all this to Kánabhúti, that Vararuchi set forth for the holy hermitage

Pratasthe dehamoksāya Gacchan dadarśa Gangāyām Tatsamakşam ca tasyarşeh Tato 'sya rudhiram niryat

- 5 Ahamkāraparīksārtham Tad drstvā hanta siddho 'smīty Tato Vararucih kimcid Jijnāsanāya raktam te Yāvan nādyāpy ahamkārah
- 10 Jňanamarge hy ahanikarah Jňanam vina ca nasty eva Svargas tu na mumuksūnām Tasmād ahamkrtityāgāj Vinīyaivam munim tena
- 15 Tam Badaryāśramoddeśam Atha sa nibidabhaktyā Saranam upagato 'sau Prakatitanijamūrtih Svayam analasamutthām

20

punyam Badarikāśramam. so 'tha śākāśinam munim, kuśenābhūt karaksatih. tena śākarasīkrtam kautukāt svaprabhāvatah. agād darpam asau munih, vihasyeva jagāda tam: mayā śākarasīkṛtam, parityaktas tvayā mune. parigho duratikramah, mokso vratasatair api. kşayı cittam vilobhayet, jñāne yatnam mune kuru. pranatena krtastutih śantam Vararucir yayau.

tatra devīm saraņyām martyabhāvain mumukşuh, sāpi tasmai śaśamsa dhāraņām dehamuktyai.

Dagdhvā śarīram atha dhāranayā tayā tad Divyām gatim Vararucih sa nijām prapede, Vindhyātavībhuvi tatah sa ca Kānabhūtir Āsīd abhīpsitaguņādhyasamāgamotkah.

Iti kathāpīthalambake pañcamas tarangah.

of Badariká in order to put off his body. As he was going along he beheld on the banks of the Ganges a vegetable-eating hermit, and while he was looking on, that hermit's hand was pricked with kuśa grass. Then Vararuchi turned his blood, as it flowed out, into sap through his magic power, out of curiosity, in order to test his egotism; on beholding that, the hermit exclaimed, 'Ha! I have attained perfection;' and so he became puffed up with pride. Then Vararuchi laughed a little and said to him, 'I turned your blood into sap in order to test you, because even now, O hermit, you have not abandoned egotism. Egotism is in truth an obstacle in the road to knowledge hard to overcome, and without knowledge liberation cannot be attained even by a hundred vows. But the perishable joys of Svarga cannot attract the hearts of those who long for liberation, therefore, O hermit, endeavour to acquire knowledge by forsaking egotism.' Having thus read that hermit a lesson, and having been praised by him prostrate in adoration, Vararuchi went to the tranquil site of the hermitage of Badarí. There he, desirous of putting off his mortal condition, resorted for protection with intense devotion to that goddess who only can protect, and she manifesting her real form to him told him the secret of that meditation which arises from fire, to help him to put off the body. Then Vararuchi having consumed his body by that form of meditation, reached his own heavenly home; and henceforth that Kánabhúti remained in the Vindhya forest eager for his desired meeting with Gunadhya.

Tatah sa martyavapuşā Nāmnā Guṇāḍhyah sevitvā Saṃskṛtādyās tadagre ca Tyaktvā khinnamanā draṣṭum

- 5 Tadādesena gatvā ca
  Tato jātim nijām smṛtvā
  Āśritya bhāṣām Paisācīm
  Śrāvayitvā nijam nāma
  Puṣpadantāc chrutām divyām
- 10 Yena śāpam tarişyāvas Tac chrutvā praņato hṛṣṭaḥ Kathayāmi kathām, kimtu Ājanmacaritam tāvac Iti tenārthito vaktum
- 15 Pratisthāne 'sti nagaram Tatrābhūt Somaśarmākhyah Vatsaś ca Gulmakaś caiva Jāyete sma trtīyā ca Kālena brāhmaņah so 'tha
- 20 Tatputrau tau svasāram tām Sā cākasmāt sagarbhābhūt, Tatrānyapurusābhāvāc Tatah Śrutārthā cittajñā

Mālyavān vicaran vane Sātavāhanabhūpatim bhāsās tisrah pratijňayā āyayau Vindhyavāsinīm. Kānabhūtim dadarśa sah, prabuddhah sahasābhavat. bhāsātravavilaksanām Kāṇabhūtim ca so 'bravīt: śighram kathaya me katham, tvam cāham ca samam, sakhe. Kānabhūtir uvāca tam: kautukam me mahat prabho, chamsa me, kurv anugraham. Gunādhyo 'tha pracakrame: Supratisthitasamjňakam, ko'pi brāhmanasattamah. tasya dvau tanayau sakhe Śrutartha nama kanyaka. sabhāryah pañcatām gatah, pālavantāv atisthatām. tad drstvā Vatsagulmayoh chankanyonyam ajayata. bhrātarau tāv abhāsata:

## Chapter VI.

Then that Mályaván wandering about in the wood in human form, passing under the name of Gunádhya, having served the king Sátaváhana, and having, in accordance with a vow, abandoned in his presence the use of Sanskrit and two other languages, with sorrowful mind came to pay a visit to Durgá, the dweller in the Vindhya hills; and by her orders he went and beheld Kánabhúti. Then he remembered his origin and suddenly, as it were, awoke from sleep; and making use of the Paisácha language, which was different from the three languages he had sworn to forsake, he said to Kánabhúti, after telling him his own name; 'Quickly tell me that tale which you heard from Pushpadanta, in order that you and I together, my friend, may escape from our curse.' Hearing that, Kánabhúti bowed before him, and said to him in joyful mood, 'I will tell you the story, but great curiosity possesses me, my lord, first tell me all your adventures from your birth, do me this favour.' Thus being entreated by him, Gunádhya proceeded to relate as follows:

In Pratishthána there is a city named Supratishthita; in it there dwelt once upon a time an excellent Bráhman named Somaśarman, and he, my friend, had two sons Vatsa and Gulmaka, and he had also born to him a third child, a daughter named Śrutárthá. Now in course of time, that Bráhman and his wife died, and those two sons of his remained taking care of their sister. And she suddenly became pregnant. Then Vatsa and Gulma began to suspect one another, because no other man came in their sister's way: thereupon Śrutárthá, who saw what was in their minds, said to

Pāpaśankā na kartavyā, Kumārah Kīrtisenākhyo Bhrātuh putro 'sti, tenāham Tatah sa madanākrānto

- 5 Gāndharveņa vivāhena Viprajāter ayam, tasmān Śrutvā kah pratyayo 'treti Tato rahasi sasmāra Smṛtamātrāgatah so 'tha
- 10 Bhāryā kṛtā mayaiveyam Yuşmatsvasā, yuvām caiva Putro janişyate cātra Tato 'syāḥ śāpanirmuktir Ity uktvāntarhitaḥ so 'bhūt,
- 15 Śrutarthayah suto jatas, Ganavataro jato 'yam Iti tatkalam udabhūd Kṣinaśapas tatas te ca Kalena pañcatam prapta,
- 20 Atha śokam samutsrjya Svāvastambhena vidyānām Kālena tatra samprāpya Svadeśam āgato 'bhūvam Praviśams ca cirāt tatra

śrnutam, kathayāmi vām. nāgarājasya Vāsukeh drstā snātum gatā satī. nivedyānvayanāmanī mām bhāryām akarot tadā. mama garbha iti svasuh Vatsagulmāv avocatām. sā tam nāgakumārakam, Vatsagulmāv abhāşata: śāpabhrastā varāpsarāh śāpenaiva cyutau bhuvi. yuşmatsvasur asamsayam. yuvayoś ca bhavişyati. tatah stokaiś ca vāsaraih tam hi jānīhi mām sakhe. Gunadhyo nama brahmanah antariksāt sarasvatī. iananīmātulā mama gataś caham adhiratam. bālo 'pi gatavān aham prāptaye Daksināpatham. sarvā vidyāh prasiddhimān darśayisyan nijan gunan. nagare Supratisthite

those brothers, — 'Do not entertain evil suspicions, listen, I will tell you the truth; there is a prince of the name of Kirtisena, brother's son to Vásuki, the king of the Nágas; he saw me when I was going to bathe, thereupon he was overcome with love, and after telling me his lineage and his name, made me his wife by the Gándharva marriage; he belongs to the Brahman race, and it is by him that I am pregnant' When they heard this speech of their sister's, Vatsa and Gulma said, 'What confidence can we repose in all this?' Then she silently called to mind that Nága prince, and immediately he was thought upon, he came and said to Vatsa and Gulma, 'In truth I have made your sister my wife, she is a glorious heavenly nymph fallen down to earth in consequence of a curse, and you too have descended to earth for the same reason, but a son shall without fail be born to your sister here, and then you and she together shall be freed from your curse.' Having said this he disappeared, and in a few days from that time, a son was born to Śrutárthá; know me my friend as that son. that very time a divine voice was heard from heaven, 'This child that is born is an incarnation of virtue, and he shall be called Gunadhya, and is of the Brahman caste. Thereupon my mother and uncles, as their curse had spent its force, died, and I for my part became inconsolable. Then I flung aside my grief, and though a child I went in the strength of my self-reliance to the Deccan to acquire knowledge. Then, having in course of time learned all sciences, and become famous, I returned to my native land to exhibit my accomplishments; and when I entered after a long absence into

Apasyam sisyasahitah Kvacit samani chandoga Kvacid vivado vipranam Yo'tra dyūtakalam vetti

- 5 Ityādikaitavair dyūtam Anyonyam nijavāņijya-Kvacic ca vaņijām madhye Arthaih samyamavān arthān Mayā punar vinaivārtham
- 10 Garbhasthasya ca me pūrvam Manmātuś ca tadā pāpair Tatah sā tadbhayād gatvā Tasthau Kumāradattasya Tatra tasyāś ca jāto 'ham
- 15 Tatas cāvardhayat sā mām Upādhyāyam athābhyarthya Krameņa sikṣitas cāham Vaṇikputro 'si, tat putra Viṣākhilākhyo dese 'smin
- 20 Daridrāṇām kulīnānām Gaccha, yācasva tam mūlyam Tato 'ham agamam tasya Ity avocat krudhā kamcid

śobhām kāmapy aham tadā. gāvanti ca vathāvidhi, abhūd vedavinirņaye. tasya hastagato nidhih astuvan kitavāh kvacit. kalākauśalavādinām vanig eko 'bravīd idam: prāpnoti, kiyad adbhutam? lakşmir āsāditā purā. pitā pañcatvam āgatah, gotrajaih sakalam hrtam. rakşantī garbham ātmanah pitrmitrasya veśmani. sādhvyā vrttinibandhanam, krcchrakarmāņi kurvatī. tavākimcanvadīnavā lipim ganitam eva ca. vāņijyam kuru sāmpratam, vanik cāsti mahādhanah, bhāndamūlyam dadāti sah, iti mātābravīc ca mām. sakāśam, so 'pi tatkşanam vanikputram Viśakhilah:

the city of Supratishthita, surrounded by my disciples, I saw a wonderfully splendid scene. In one place chanters were intoning according to prescribed custom the hymns of the Sáma Veda, in another place Bráhmans were disputing about the interpretation of the sacred books, in another place gamblers were praising gambling in these deceitful words, 'Whoever knows the art of gambling, has a treasure in his grasp,' and in another place, in the midst of a knot of merchants, who were talking to one another about their skill in the art of making money, a certain merchant spoke as follows:

Story of the Mouse-merchant.

It is not very wonderful that a thrifty man should acquire wealth by wealth; but I long ago achieved prosperity without any wealth to start with. My father died before I was born, and then my mother was deprived by wicked relations of all she possessed. Then she fled through fear of them, watching over the safety of her unborn child, and dwelt in the house of Kumáradatta a friend of my father's, and there the virtuous woman gave birth to me, who was destined to be the means of her future maintenance; and so she reared me up by performing menial drudgery. And as she was so poor, she persuaded a teacher by way of charity to give me some instruction in writing and ciphering. Then she said to me, 'You are the son of a merchant, so you must now engage in trade, and there is a very rich merchant in this country called Viśákhila; he is in the habit of lending capital to poor men of good family, go and entreat him to give you something to start with.' Then I went to his house, and he at the very moment I entered, said in a rage to some merchant's son; 'you see this

Mūşako dṛṣyate yo 'yam Etenāpi hi paṇyena Dattās tava punaḥ pāpa Dūre tiṣṭhatu tadvṛddhis,

- 5 Tac chrutvā sahasaivāham Grhīto 'yam mayā tvatto Ity uktvā mūşakam haste Likhitvāsya gato 'bhūvam Caṇakāñjaliyugmena
- 10 Mārjārasya kṛte dattaḥ Kṛtvā tāmś canakān bhṛṣṭān Atiṣṭham catvare gatvā Tatra śrāntāgatāyāmbhaḥ Kāṣṭhabhārikasamghāya
- 15 Ekaikah kāşthikah prītyā Vikrītavān aham tāni Tatah stokena mūlyena Tathaiva kāşthikebhyo 'ham Evam pratidinam kṛtvā
- 20 Kāşthikebhyo 'khilam dāru Akasmād atha samjāte Mayā tad dāru vikrītam Tenaiva vipaņim krtvā Kurvan vaņijyām kramasah
- 25 Sauvarņo mūşakah krtvā

gataprāņo 'tra bhūtale, kuśalo dhanam arjayet. dīnārā bahavo mayā, tvayā te 'pi na raksitāh. tam avocam Viśākhilam: bhandamulyaya muşakah. grhītvā sampute ca tam aham, so 'py ahasad vanik. mūlyena sa ca mūsakah kasyacid vanijo mayā. grhītvā jalakumbhikām chāyāyām nagarād bahih. śītalam canakāms ca tān sapraśrayam adām aham. kāşthe dve dve dadau mama, nītvā kāşthāni cāpaņe. krītvā tāms canakāms tatah anvedyuh kāstham āharam. prāpya mūlyam kramān mayā krītam tebhyo dinatrayam. kāsthacchede 'tivrstibhih panānām bahubhih sataih. dhanena nijakauśalat sampanno 'smi mahādhanah. mayā tasmai samarpitah

dead mouse here upon the floor, even that is a commodity by which a capable man would acquire wealth, but I gave you, you good-for-nothing fellow, many dinárs, and so far from increasing them, you have not even been able to preserve what you got.' When I heard that, I suddenly said to that Visákhila, 'I hereby take from you that mouse as capital advanced;' saying this I took the mouse up in my hand, and wrote him a receipt for it, which he put in his strong box, and off I went. The merchant for his part burst out laughing. Well, I sold that mouse to a certain merchant as cat's-meat for two handfuls of gram, then I ground up that gram, and taking a pitcher of water, I went and stood on the cross-road in a shady place, outside the city; there I offered with the utmost civility the water and gram to a band of wood-cutters; every wood-cutter gave me as a token of gratitude two pieces of wood; and I took those pieces of wood and sold them in the market; then for a small part of the price which I got for them, I bought a second supply of gram, and in the same way on a second day I obtained wood from the wood-cutters. Doing this every day I gradually acquired capital, and I bought from those wood-cutters all their wood for three days. Then suddenly there befell a dearth of wood on account of heavy rains, and I sold that wood for many hundred panas, with that wealth I set up a shop, and engaging in traffic, I have become a very wealthy man by my own ability. Then I made a mouse of gold, and gave it to that Viśákhila, then he gave me his daughter; and in

Viśākhilāya, so 'pi svām Ata eva ca loke 'smin Evam laksmīr iyam prāptā Tac chrutvā tatra te 'bhūvan

- 5 Dhīr na citrīyate kasmād Kvacit pratigrahaprāpta-Chandogah kaścid ity ukto Brāhmanyād bhojanam tāvad Lokayātrā suvarņena
- 10 Ko mām śikṣayatīty ukte Yaiṣā Caturikā nāma Tatra kim karavānīti Svarnam dattvā prayunjīthā Śrutvety agacchac chandogo
- 15 Upāvisat pravisyātra
  Mām adya lokayātrām tvam
  Iti jalpan sa tat tasyai
  Prahasaty atha tatrasthe
  Gokarņasadršau krtvā
- 20 Tārasvaram tathā sāma
  Yathā tatra milanti sma
  Te cāvocaň: śrgālo 'yam
  Tac chīghram ardhacandro 'sya

kanyām mahyam adāt tatah. prasiddho Mūsakākhyayā, nirdhanena satā mayā. vanijo 'nye savismavāh, abhittau citrakarmaņā? hemamāsāstako dvijah viţaprāyena kenacit: asti te, tat tvayāmunā vaidagdhyāyeha śikşyatām. tena mugdhena so 'bravīt: veśyā tasyā grham vraja. dvijenokto vito 'bravīt: ranjayan sama kimcana. drutam Caturikāgrham, krtapratyudgatis tayā. śiksayaitena sampratam svarnam arpitavan dvijah. jane kimcid vicintya sah karāv ābaddhasāraņau gāyati sma jadāśayah, vitā hāsyadidrksavah. pravisto 'tra kuto 'nyathā? gale 'smin dīyatām iti.

consequence of my history I am known in the world by the name of Mouse. So without a coin in the world I acquired this prosperity. All the other merchants then, when they heard this story, were astonished. How can the mind help being amazed at pictures without walls?

Story of the chanter of the Sama Veda.

In another place a Bráhman who had got eight gold máshas as a present, a chanter of the Sama Veda, received the following piece of advice from a man who was a bit of a roue, 'You get enough to live upon by your position as a Brahman, so you ought now to employ this gold for the purpose of learning the way of the world in order that you may become a knowing fellow.' The fool said 'Who will teach me?' Thereupon the roué said to him, 'This lady named Chaturiká, go to her house.' The Bráhman said, 'What am I to do there?' The roué replied - 'Give her gold, and in order to please her make use of some sama.' When he heard this, the chanter went quickly to the house of Chaturiká; when he entered, the lady advanced to meet him and he Then that Brahman gave her the gold and faltered out the request, 'Teach me now for this fee the way of the world.' Thereupon the people who were there began to titter, and he, after reflecting a little, putting his hands together in the shape of a cow's ear, so that they formed a kind of pipe, began, like a stupid idiot, to chant with a shrill sound the Sama Veda, so that all the roues in the house came together to see the fun; and they said 'Whence has this jackal blundered in here? Come, let us quickly give him the half-moon on his throat.' Thereupon the Brahman

Digitized by Google

Ardhacandram śaram matvā Śikṣitā lokayātreti Tatsakāśam tato 'gacchad Vrttāntam cāvadat tasmai,

- 5 Sāma sāntvam mayoktam te, Kim vā dhārādhirūdham hi Evam vihasya gatvā ca Dvipadasya paśor asya Hasantyā ca tayā tyaktam
- 10 Punarjātam ivātmānam Evamprāyāny aham pasyan Prāptavān rājabhavanam Tatas cāntah pravisto 'ham Āsthānasthitam adrākṣam
- 15 Śarvavarmaprabhrtibhir Ratnasimhāsanāsīnam Vihitasvastikāram mām Rājñā kṛtādaram caiva Ayam deva bhuvi khyātaḥ
- 20 Guṇāḍhya iti nāmāsya Ityāditatstutim dṛṣṭvā Prītaḥ sapadi satkṛtya Athāham rājakāryāṇi Śiṣyān adhyāpayams tatra

śiraśchedabhayād drutam garjan sa niragāt tatah. yenāsau preşito 'bhavat so 'pi cainam abhāsata: vedasyāvasaro 'tra kah? jādyam vedajade jane. tenoktā sā vilāsinī: tat suvarnatrnam tyaja. suvarņam prāpya sa dvijah manvāno grham āgatah. kautukāni pade pade Mahendrasadanopamam. śisyair agre niveditah rājānam Sātavāhanam mantribhih parivāritam amarair iva Vāsavam. upavistam athāsane Šarvavarmādayo 'stuvan: sarvavidyāviśāradah, vathārtham ata eva hi. mantribhih Sātavāhanah mantritve mām nyayojayat. cintayan navasam sukham krtadāraparigrahah.

supposing that the half-moon meant an arrow with a head of that shape, and afraid of having his head cut off, rushed out of the house, bellowing out, 'I have learnt the way of the world;' then he went to the man who had sent him, and told him the whole story. He replied 'when I told you to use sama, I meant coaxing and wheedling; what is the propriety of introducing the Veda in a matter of this kind? The fact is, I suppose, that stupidity is engrained in a man who muddles his head with the Vedas?' So he spoke, bursting with laughter all the while, and went off to the lady's house, and said to her, 'Give back to that two-legged cow his gold-fodder.' So she laughing gave back the money, and when the Bráhman got it, he went back to his house as happy as if he had been born again.

Witnessing strange scenes of this kind at every step, I reached the palace of the king which was like the court of Indra. And then I entered it, with my pupils going before to herald my arrival, and saw the king Sátaváhana sitting in his hall of audience upon a jewelled throne, surrounded by his ministers, Sárvavarman and his colleagues, as Indra is by the gods. After I had blessed him and had taken a seat, and had been honoured by the king, Sárvavarman and the other ministers praised me in the following words, 'This man, O king, is famous upon the earth as skilled in all lore, and therefore his name Gunádhya is a true index of his nature.' Sátaváhana hearing me praised in this style by his ministers, was pleased with me and immediately entertained me honourably, and appointed me to the office of Minister. Then I married a wife, and lived there comfortably, looking after the king's affairs and instructing my pupils.

Kadācit kautukād bhrāmyan Devīkṛtir iti khyātam Tac cātiramyam ālokya Udyānapālah pṛṣṭo 'bhūn

- 5 Sa ca mām abravīt: svāmin, Pūrvam maunī nirāhāro Sa divyam idam udyānam Tato 'tra brāhmaņāh sarve Nirbandhāt taih sa pṛṣṭah svam
- 10 Astīha Bharukacchākhyo
  Tasmin naham samutpanno
  Na bhikṣām apy adāt kaścid
  Atha khedād gṛham tyaktvā
  Bhrāntyā tīrthāny aham draṣṭum
- 15 Dṛṣṭvā tataś ca tāṁ devīm Lokaḥ paśūpahāreṇa Ahaṁ tv ātmānam eveha Niścityeti śiraś chettuṁ Tatkṣaṇaṁ sā prasannā māṁ
- 20 Putra, siddho 'si, mātmānam Iti devīvaram labdhvā Tatah prabhrti naṣtā me Kadācid atha devī mām Gatvā putra Pratiṣṭhāne
- 25 Ity uktvā saiva me bījam

svairam Godāvarītate udyānam drstavān aham. ksitistham iva Nandanam mayā tatra tadāgamam. vrddhebhyah śrūyate yathā, dvijah kaścit samāyayau. sadevabhavanam vyadhāt, milanti sma sakautukāh. vrttantam avadad dvijah: visayo Narmadātate, vipras, tasya ca me purā daridrasvālasasva ca. virakto jīvitam prati agaccham Vindhyavāsinīm. iti samcintitam mavā: prīnāti varadām imām, hanmi mūrkham imam paśum. mayā śastram agrhyata, devī svayam abhāsata: vadhīs, tistha mamāntike. samprāptā divyatā mayā, bubhukṣā ca tṛṣā saha. tatrastham svayam ādiśat: racayodyānam uttamam. divyam prādāt, tato mayā

Once, as I was roaming about at leisure on the banks of the Godávari out of curiosity, I beheld a garden called Devikriti, and seeing that it was an exceedingly pleasant garden, like an earthly Nandana, I asked the gardener how it came there, and he said to me, 'My lord, according to the story which we hear from old people, long ago there came here a certain Bráhman who observed a vow of silence and abstained from food, he made this heavenly garden with a temple; then all the Brahmans assembled here out of curiosity, and that Bráhman being persistently asked by them told his history. There is in this land a province called Vakakachchha on the banks of the Narmadá, in that district I was born as a Bráhman, and in former times no one gave me alms, as I was lazy as well as poor; then in a fit of annoyance I quitted my house being disgusted with life, and wandering round the holy places, I came to visit the shrine of Durgá the dweller in the Vindhya hills, and having beheld that goddess, I reflected, 'People propitiate with animal offerings this giver of boons, but I will slay myself here, stupid beast that I am.' Having formed this resolve, I took in hand a sword to cut off my head. Immediately that goddess being propitious, herself said to me, 'Son, thou art perfected, do not slay thyself, remain near me; thus I obtained a boon from the goddess and attained divine nature; from that day forth my hunger and thirst disappeared; then once on a time, as I was remaining there, that goddess herself said to me, 'Go, my son, and plant in Pratishthána a glorious garden; thus speaking, she gave me, Ihāgatya kṛtam kāntam Pālyam etac ca yuşmākam Iti nirmitam udyānam Udyānapālād ity evam

- 5 Ākarņya vismayāvisto Evam ukte Guņādhyena Sātavāhana ity asya Tato 'bravīd Guņādhyo 'pi: Dīpakarņir iti khyāto
- 10 Tasya Śaktimatī nāma Ratāntasuptām udyāne Gatāyām atha pañcatvam Aputro 'pi sa jagrāha Tatah kadācid rājyārha-
- 15 Ity ādideśa tam svapne Aţavyām drakşyasi bhrāmyan Tam grhītvā grham gaccheḥ, Atha prabuddhas tam svapnam Kadācic ca yayau dūrām
- 20 Dadarśa tatra madhyāhne Bālakam padmasarasas Atha rājā smaran svapnam Jalābhilāsinam simham Sa simhas tad vapus tyaktvā
- 25 Kaştam, kim etad? brūhīti

udvānam tatprabhāvatah, ity uktvā sa tirodadhe. idam devyā purā prabho. taddeśe devyanugraham grhāva gatavān aham. Kānabhūtir abhāsata: kasmān nāmābhavat prabho? śrny etat kathayami te. rājābhūt prājyavikramah, bhāryā prānādhikābhavat. sarpas tām jātu dastavān, tasyām tadgatamānasah brahmacaryavratam nrpah. putrāsadbhāvaduḥkhitam bhagavān indusekharah: simharudham kumarakam, sa te putro bhavişyati. smaran rājā jaharsa sah, atavīm mrgavārasāt. simhārūdham sa bhūpatih tīre tapanatejasam. avatāritabālakam jaghānaikaśarena tam. sadyo 'bhūt puruşākṛtiḥ, rājňā prsto jagāda ca:

with her own hands, heavenly seed; thereupon I came here and made this beautiful garden by means of her power; and this garden you must keep in good order. Having said this, he disappeared. In this way this garden was made by the goddess long ago, my lord.' When I had heard from the gardener this signal manifestation of the favour of the goddess, I went home penetrated with wonder.

## The story of Sátaváhana.

When Gunádhya had said this, Kánabhúti asked, 'Why, my lord, was the king called Sátaváhana?' Then Gunádhya said, Listen, I will tell you the reason. There was a king of great power named Dvípikarni. He had a wife named Śaktimatí, whom he valued more than life, and once upon a time a snake bit her as she was sleeping in the garden. Thereupon she died, and that king thinking only of her, though he had no son, took a vow of perpetual chastity. Then once upon a time the god of the moony crest said to him in a dream — 'While wandering in the forest thou shalt behold a boy mounted on a lion, take him and go home, he shall be thy son.' Then the king woke up, and rejoiced remembering that dream, and one day in his passion for the chase he went to a distant wood; there in the middle of the day that king beheld on the bank of a lotus-lake a boy splendid as the sun, riding on a lion; the lion desiring to drink water set down the boy, and then the king remembering his dream slew it with one arrow. The creature thereupon abandoned the form of a lion, and suddenly assumed

Dhanadasya sakhā Yakṣaḥ So 'ham snāntīm apaśyam prāg Sāpi mām vīkṣya samjāta-Gāndharveṇa vivāhena

- 5 Tac ca tadbāndhavā buddhvā Simhau bhavişyatah pāpau Putrajanmāvadhim tasyāh Mama tu tvaccharāghāta-Athāvām simhamithunam
- 10 Garbhiny abhūt, tato jāte Ayam ca vardhito 'nyāsām Adya cāham vimukto 'smi Tad gṛhāṇa mahāsattvam Ayam hy arthah samādiṣṭas
- 15 Ity uktvāntarhite tasmin Sa rājā tam samādāya Sātena yasmād ūdho 'bhūt Nāmnā cakāra, kālena Tatas tasmin gate 'ranyam
- 20 Samvṛttah sārvabhaumo 'sau Evam uktvā kathām madhye Guṇāḍhyah prakṛtam dhīmān Tatah kadācid adhyāsta Devīkṛtam tad udyānam

Sāto nāmāsmi bhūpate, Gangāyām rsikanyakām, manmathābhūd, aham tathā. tato bhāryā kṛtā mayā, tām ca mām cāśapan krudhā: svecchācārau yuvām iti. śapantam munayo vyadhuh, paryantam tadanantaram. samjātau, sāpi kālatah dārake 'smin vyapadyata. simhīnām payasā mayā, śāpād bānāhatas tvayā. mayā dattam amum sutam, tair eva munibhih purā. Sātanāmani Guhyake bālam pratyāvavau grham. tasmāt tam Sātavāhanam rājye cainam nyaveśayat. Dipakarnau ksitiśvare bhūpatih Sātavāhanah. Kāṇabhūtyanuyogataḥ anusmrtyābravīt punah: vasantasamayotsave sa rājā Sātavāhanah.

the shape of a man; the king exclaimed, 'Alas! what means this? tell me!' and then the man answered him - 'O king, I am a Yaksha of the name of Sáta, an attendant upon the god of wealth; long ago I beheld the daughter of a Rishi bathing in the Ganges; she too, when she beheld me, felt love arise in her breast, like myself: then I made her my wife by the Gándharva form of marriage; and her relatives, finding it out, in their anger cursed me and her, saying, 'You two wicked ones, doing what is right in your own eyes, shall become lions.' The hermit-folk appointed that her curse should end when she gave birth to offspring, and that mine should continue longer, until I was slain by thee with an arrow. So we became a pair of lions; she in course of time became pregnant, and then died after this boy was born, but I brought him up on the milk of other lionesses, and lo! to-day I am released from my curse having been smitten by thee with an arrow. Therefore receive this noble son which I give thee, for this thing was foretold long ago by those hermit-folk.' Having said this that Guhyaka named Sáta disappeared, and the king taking the boy went home; and because he had ridden upon Sata he gave the boy the name of Satavahana, and in course of time he established him in his kingdom. Then, when that king Dvípikarni went to the forest, this Sátaváhana became sovereign of the whole earth.

Having said this in the middle of his tale in answer to Kánabhúti's question, the wise Gunádhya again called to mind and went on with the main thread of his narrative. Then once upon a time, in the spring festival that king Sátaváhana went

Viharan suciram tatra Vāpījale 'vatīrņo 'bhūt Asincat tatra dayitāḥ Asicyata sa tābhiś ca

- 5 Mukhair dhautānjanātāmra-Angaih saktāmbaravyakta-Vidalatpattratilakāh Cyutābharaņapuspās tā Athaikā tasya mahisī
- 10 Širīşasukumārāngī Sā jalair abhisincantam Abravīn: modakair deva Tac chrutvā modakān rājā Tato vihasya sā rājñī
- 15 Rājan, navasarah ko 'tra Udakaih siñca mā tvam mām Sandhimātram na jānāsi Na ca prakaranam vetsi? Ity uktah sa tayā rājñyā
- 20 Parivāre hasaty antar-Parityaktajalakrīdo Jātāvamāno nirlaksaḥ Tataś cintāparo muhyan

Mahendra iva Nandane krīditum kāminīsakhah. sahelam karavāribhih, vaśābhir iva vāranah. netrair jahrur jalaplutaih vibhāgaiś ca tam anganāh. sa cakre vanamadhyagāh latā vāyur iva priyāh. rājňah stanabharālasā krīdantī klamam abhyagāt. rājānam asahā satī paritādaya mām iti. drutam anayayad bahun, punar evam abhāsata: modakānām jalāntare? ity uktam hi mayā tava. māśabdodakaśabdayoh, mūrkhas tvam katham īdrśah? śabdaśastravida nrpah lajjākrānto jhagity abhūt. vītadarpaś ca tatkṣaṇam prāviśan nijamandiram. nāhārādiparānmukhah

to visit the garden made by the goddess, of which I spake before. He roamed there for a long time like Indra in the garden of Nandana, and descended into the water of the lake to amuse himself in company with his wives. There he sprinkled his beloved ones sportively with water flung by his hands, and was sprinkled by them in return like an elephant by its females. His wives with faces, the eyes of which were slightly reddened by the collyrium washed into them, and which were streaming with water, and with bodies the proportions of which were revealed by their clinging garments, pelted him vigorously; and as the wind strips the creepers in the forest of leaves and flowers, so he made his fair ones who fled into the adjoining shrubbery lose the marks on their foreheads and their ornaments. Then one of his queens tardy with the weight of her breasts, with body tender as a śirisha flower, became exhausted with the amusement; she not being able to endure more, said to the king who was sprinkling her with water, -'do not pelt me with water-drops;' on hearing that, the king quickly had some sweetmeats brought; then the queen burst out laughing and said again - 'king, what do we want with sweetmeats in the water? For I said to you, do not sprinkle me with water-drops. Do you not even understand the coalescence of the words má and udaka, and do you not know that chapter of the grammar, - how can you be such a blockhead?' When the queen, who knew grammatical treatises, said this to him, and the attendants laughed, the king was at once overpowered with secret shame; he left off romping in the water and immediately entered his own palace unperceived, crest-fallen, and full of self-contempt. Then he remained lost in thought, bewildered, averse to food and other

Citrastha iva preto 'pi Pāndityam śaranam vā me Śayanīyaparityakta-Akasmād atha rājňas tām 5 Kim etad iti sambhrantah Tato 'ham Śarvavarmā ca Atrantare sa ca pravah Asmin kāle na ca svastho Āvābhyām Rājahamsākhya 10 Śarīravārttām bhūpasya Nedrso durmanāh pūrvam Vișnuśaktiduhitrā ca Vilakşikrta ity āhur Etat tasya mukhāc chrutvā 15 Śarvavarmadvitīvo 'ham Vyadhir vadi bhaved rajňah Ādhir vā yadi tatrāsya Nāsty eva hi vipakso 'sya Anuraktāh prajās caitā, 20 Tat kasmād esa khedah svād Evam vicintite dhīmān Aham jānāmi, rājno 'sya Mūrkho 'ham iti pāndityam Upalabdho mayā caisa

naiva kimcid abhāsata. mrtyur veti vicintayan gātrah samtāpavān abhūt. drstvāvasthām tathāvidhām sarvah parijano 'bhavat. jñātavantau krameņa tām, paryahīyata vāsarah. rājety ālocya tatksaņam āhūto rājacetakah. sa ca prsto 'bravid idam: drsto devah kadācana, mithyāpaņditayā tayā devyo 'nyāh kopanirbharam. rājacetasya durmanāh samśavād ity acintavam: praviśevuś cikitsakāh, kāraņam nopalabhyate. rajye nihatakantake, na hānih paridrśyate. idršah sahasā prabhoh? Śarvavarmedam abravīt: manyur maurkhyānutāpatah, sadaivāyam hi vānchati. pūrvam eva tadāśayah,

enjoyments, and, like a picture, even when asked a question, he answered nothing. Thinking that his only resource was to acquire learning or die, he flung himself down on a couch, and remained in an agony of grief. Then all the king's attendants, seeing that he had suddenly fallen into such a state, were utterly beside themselves to think what it could mean. Then I and Sarvavarman came at last to hear of the king's condition, and by that time the day was almost at an end. So perceiving that the king was still in an unsatisfactory condition, we immediately summoned a servant of the king named Rajahansa. And he when asked by us about the state of the king's health, said this — 'I never before in my life saw the king in such a state of depression: and the other queens told me with much indignation that he had been humiliated to-day by that superficial blue-stocking, the daughter of Vishņusakti.' When Sarvavarman and I had heard this from the mouth of the king's servant, we fell into a state of despondency, and thus reflected in our dilemma; 'If the king were afflicted with bodily disease, we might introduce the physicians, but if his disease is mental it is impossible to find the cause of it. For there is no enemy in his country the thorns of which are destroyed, and these subjects are attached to him; no dearth of any kind is to be seen; so how can this sudden melancholy of the king's have arisen?' After we had debated to this effect, the wise Sarvavarman said as follows - 'I know the cause, this king is distressed by sorrow for his own ignorance, for he is always expressing a desire for culture, saying 'I am a blockhead;' I long ago detected this desire of his, and we have heard Rājnyāvamānitas cādya
Evam anyonyam ālocya
Prātar āvām agacchāva
Tatra sarvasya ruddhe 'pi
5 Prāvisani mama pascāc ca
Upavisyātha nikate
Akāranani katham deva
Tac chrutvāpi tathaivāsīt

10 Śrutam mama syāt kvāpīti
Tenāham kṛtavān adya
Svapne tato mayā dṛṣṭam
Tac ca divyena kenāpi
Tataś ca nirgatā tasmād

Šarvavarmā tatas cedam

15 Tava deva mukhan sā ca Iyad drṣṭvā prabuddho 'smi, Devasya vadane sākṣāt Evam niveditasvapne Mām astamaunaḥ sākūtam

20 Śikṣamāṇaḥ prayatnena Adhigacchati pāṇḍityam? Mama tena vinā hy eṣā Vibhavaiḥ kim nu mūrkhasya Tato 'ham avadam: rājan,
25 Jñāyate sarvavidyānām

tannimittam iti śrutam. tām rātrim ativāhya ca vāsaveśma mahīpateh. praveše kathamapy aham Sarvavarmā laghukramam. vijňaptah sa mayā nṛpah: vartase vimanā iti? sa tūsnīm Sātavāhanah, adbhutam vākyam abravīt: prāg uktam deva me tvayā, svapnamānavakam niśi. nabhasas cyutam ambujam, kumāreņa vikāsitam. divyā strī dhavalāmbarā, pravistā samanantaram. manye sā ca Sarasvatī sampraviştā, na samsayah. Sarvavarmani tatksanam avadat Sātavāhanah: kālena kiyatā pumān etan me kathyatām tvayā. lakşmīr na pratibhāsate, kāsthasyābharanair iva? varsair dvādaśabhih sadā mukham vyakaranam naraih.

that the occasion of the present fit is his having been humiliated by the queen.' Thus we debated with one another and after we had passed that night, in the morning we went to the private apartments of the sovereign. There, though strict orders had been given that no one was to enter, I managed to get in with difficulty, and after me Sarvayarman slipped in quickly. I then sat down near the king and asked him this question - 'Why, O king, art thou without cause thus despondent?' Though he heard this, Sátaváhana nevertheless remained silent, and then Sarvavarman uttered this extraordinary speech, 'King, thou didst long ago say to me, 'Make me a learned man.' Thinking upon that I employed last night a charm to produce a dream. Then I saw in my dream a lotus fallen from heaven, and it was opened by some heavenly youth, and out of it came a divine woman in white garments, and immediately, O king, she entered thy mouth. When I had seen so much I woke up, and I think without doubt that the woman who visibly entered thy mouth was Sarasvatí. As soon as Sarvavarman had in these terms described his dream, the king broke his silence and said to me with the utmost earnestness, - 'In how short a time can a man, who is diligently taught, acquire learning? Tell me this. For without learning all this regal splendour has no charms for me. What is the use of rank and power to a blockhead? They are like ornaments on a log of wood.' Then I said, 'King, it is invariably the case that it takes men twelve years to learn grammar, the gate to all knowledge.

Aham tu śikşayāmi tvām Śrutvaitat sahasā serşyam Sukhocito janah kleśam Tad aham māsaşatkena

- 5 Śrutvaivaitad asambhāvyam Ṣaḍbhir māsais tvayā devaḥ Samskṛtam prākṛtam tadvad Bhāṣātrayam idam tyaktam Śarvavarmā tato 'vādīn:
- 10 Dvādaśābdān vahāmy eşa Ity uktvā nirgate tasmin Rājāpy ubhayatah siddhim Vihastah Śarvavarmā ca Pasyan sānusayah sarvani
- 15 Sāpi tam duḥkhitāvocat: Vinā svāmikumāreņa Tatheti niścayam kṛtvā Śarvavarmā nirāhāras Tac ca cāramukhād buddhvā
- 20 Rājne, so 'pi tad ākarnya
  Tatas tam Simhaguptākhyo
  Tvayi khinne tadā deva
  Tatah śreyonimittam te
  Chettum prārabdhavān asmi

varsasatkena tad, vibho. Sarvavarmā kilāvadat: katham kuryād iyac ciram? deva tvām sikşayāmi tat. tam avocam aham rusā: śiksitaś cet, tato mayā deśabhasa ca sarvada yan manuşyeşu sambhavet. na ced evam karomy aham, śirasa tava paduke. naham apy agamam grham, matvāśvasto babhūva sah. pratijňam tam sudustaram svabhāryāyai śaśamsa tat. samkate 'smims tava prabho gatir anyā na drśvate. paścime prahare niśi tatraiva prasthito 'bhavat. mayā prātar niveditam kim bhaved ity acintavat. rājaputro hito 'bravīt: nirvedo me mahān abhūt. Candikāgre nijam śirah gatvāsmān nagarād bahih.

sovereign, will teach it you in six years.' When he heard that, Sarvavarman suddenly exclaimed in a fit of jealousy - 'How can a man accustomed to enjoyment endure hardship for so long? So I will teach you grammar, my prince, in six months.' When I heard this promise which it seemed impossible to make good, I said to him in a rage, 'If you teach the king in six months, I renounce at once and for ever Sanskrit, Prakrit, and the vernacular dialect, these three languages which pass current among men; then Sarvavarman said — 'And if I do not do this, I Sarvavarman, will carry your shoes on my head for twelve years.' Having said this he went out; I too went home; and the king for his part was comforted, expecting that he would attain his object by means of one of us two. Now Sarvavarman being in a dilemma, seeing that his promise was one very difficult to perform, and regretting what he had done, told the whole story to his wife, and she grieved to hear it said to him, 'My lord, in this difficulty there is no way of escape for you except the favour of the Lord Kartikeya. 'It is so,' said Sarvavarman and determined to implore it. Accordingly in the last watch of the night, Sarvavarman set out fasting for the shrine of the god. Now I came to hear of it by means of my secret emissaries, and in the morning I told the king of it; and he, when he heard it, wondered what would happen. Then a trusty Rájpút called Sinhagupta said to him, 'When I heard, O king, that thou wast afflicted I was seized with great despondency. Then I went out of this city, and was preparing to cut off my own head before the goddess Durgá in order to ensure thy happiness. Then a voice from

Maivam kṛthā, nṛpasyecchā Vāg antarikṣād atha mām, Ity uktvā nṛpam āmantrya Paścāc cāradvayam so 'tha

- 5 So 'pi vātaikabhakṣaḥ san Prāpa svāmikumārasya Śarīranirapekṣeṇa Prasādam akarot tasya Āgatyāgre tato rājñe
- 10 Simhaguptavisrstābhyām Tac chrutvā mama rājñaś ca Abhūtām megham ālokya Āgatya Śarvavarmātha Cintitopasthitā rājñe
- 15 Prādurāsams ca tās tasya
  Tatkṣaṇam; kim na kuryād dhi
  Atha tam akhilavidyā- lāb
  Pramuditavati rāṣṭre tat
  Api pavanavidhūtās tat

20 Prativasati patākā

setsyaty evety avārayat tan manye siddhir asti te. satvaram Śarvavarmanah Simhagupto vyasarjayat. kṛtamaunah suniścayah Śarvavarmāntikam kramāt. tapasā tatra toṣitah Kārtikeyo yathepsitam. cārābhyām sa niveditah udayah Śarvavarmanah. viṣādapramadau dvayoh hamsacātakayor iva. Kumāravarasiddhimān sarvā vidyāh pradattavān, Sātavāhanabhūpateh prasādah Pārameśvarah?

dhi prasādaḥ Pārameśvaraḥ? lābham ākarṇya rājñaḥ tatra ko'py utsavo 'bhūt, tatkṣaṇollāsyamānāḥ baddhanṛttā ivāsan.

Rājārharatnanicayair atha Śarvavarmā Tenārcito gurur iti praņatena rājñā Svāmīkṛtaś ca viṣaye Bharukacchanāmni Kūlopakaṇṭhaviniveśini Narmadāyāḥ.

heaven forbade me, saying, 'Do not so, the king's wish shall be fulfilled.' Therefore, I believe, thou art sure of success.' When he had said this, that Sinhagupta took leave of the king, and rapidly despatched two emissaries after Sarvavarman; who feeding only on air, observing a vow of silence, steadfast in resolution, reached at last the shrine of the Lord Kartikeya. There, pleased with his penance that spared not the body, Kártikeya favoured him according to his desire; then the two spies sent by Sinhagupta came into the king's presence and reported the minister's success. On hearing that news the king was delighted and I was despondent, as the chataka joys, and the swan grieves, on seeing the cloud. Then Sarvavarman arrived successful by the favour of Kártikeya, and communicated to the king all the sciences, which presented themselves to him on his thinking of them. And immediately they were revealed to the king Sátaváhana. For what cannot the grace of the Supreme Lord accomplish? Then the kingdom rejoiced on hearing that the king had thus obtained all knowledge, and there was high festival kept throughout it; and that moment banners were flaunted from every house, and being fanned by the wind, seemed to dance. Then Sarvavarman was honoured with abundance of jewels fit for a king by the sovereign, who bowed humbly before him, calling him his spiritual preceptor, and he was made governor of the territory called Vakakachchha, which lies along the bank of the Narmadá. king being highly pleased with that Rájpút Sinhagupta, who first heard by the mouth of his spies, that the boon had been obtained from the six-faced god, made him equal

Yo'gre caramukhena Sanmukhavara-Samtusyātmasamam śriyā narapatis Rājňīm tām api Vişnuśaktitanayām Devinām upari prasahya krtavān

prāptim samākarnayat tam Simhaguptam vyadhāt, vidvāgame kāranam prītyābhisicya svayam. Iti kathapithalambake sasthas tarangah.

Tato grhitamauno 'ham Tatra ca ślokam apathad Tam cācasta svayam rājā

5

- Tatrālokva ca tatrastho 10 Tatah sa Śarvavarmānam Svayam kathaya devena Tac chrutvānugraham rājnah Ito rājan nirāhāro Tato 'dhvani manākcheşe
- 15 Klāntah patitavān asmi Uttistha putra, sarvam te Śaktihastah pumān etya Tenāham amrtāsāra-Prabuddhah ksutpipāsādi-
- 20 Atha devasya nikatam Snātvā garbhagrham tasva Tato 'ntah prabhunā tena

rājāntikam upāgamam, dvijah kaścit svayamkrtam. samyak samskrtayā girā, janah pramudito 'bhavat. rājā savinayo 'bravīt: katham te 'nugrahah krtah. Śarvavarmābhyabhāsata: maunastho 'ham tada gatah, jāte tīvratapaḥkṛśaḥ nihsamjňo dharanītale. sampatsyata iti sphutam iane mam abravit tada. samsikta iya tatksanam hīnah svastha ivābhavam. prapya bhaktibharakulah pravișto 'bhūvam unmanāh.

Skandena mama darsanam

to himself in splendour and power. And that queen too, the daughter of Vishnuśakti, who was the cause of his acquiring learning, he exalted at one bound above all the queens, through affection anointing her with his own hand.

## Chapter VII.

Then, having taken a vow of silence, I came into the presence of the sovereign, and there a certain Bráhman recited a sloka he had composed, and the king himself addressed him correctly in the Sanskrit language; and the people who were present in court were delighted when they witnessed that. Then the king said deferentially to Sarvayarman — 'Tell me thyself after what fashion the god shewed thee fayour.' Hearing that, Sarvavarman proceeded to relate to the king the whole story of Kartikeya's favourable acceptance of him.

'I went, O king, on that occasion fasting and silent from this place, so when the journey came to an end, being very despondent, and emaciated with my severe austerities, worn out I fell senseless on the ground. Then, I remember, a man with a spear in his hand came and said to me in distinct accents, 'Rise up, my son, everything shall turn out favourably for thee.' By that speech I was, as it were, immediately bedewed with a shower of nectar, and I woke up, and seemed free from hunger and thirst and in good case. Then I approached the neighbourhood of the god's temple, overpowered with the weight of my devotion, and after bathing I entered the inner shrine of the god in a state of agitated suspense. Then that Lord Skanda gave me a sight of himDattain, tatah pravistā me Athāsau bhagavān sāksāt Siddho varņasamāmnāya Tac chrutvaiva manusyatva-

- 5 Uttaram sütram abhyühya Athābravīt sa devo mām: Abhavişyad idam śāstram Adhunā svalpatantratvāt Madvāhanakalāpasya
- 10 Ity uktvā śabdaśāstram tat Sākṣād eva sa mām devaḥ Yuṣmadīyaḥ sa rājāpi Bharadvājamuneḥ śiṣyaḥ Tulyābhilāṣām ālokya
- 15 Yayav akasmat puşpeşu-Atah sa sapto munibhir Sa cavatīrņa devītve Ittham rşyavatāro 'yam Drşte tvayy akhila vidya
- 20 Akleśalabhyā hi bhavanty Janmāntarārjitāh sphāra-Ity uktvāntarhite deve Tandulā me pradattāś ca Tato 'ham āgato rājams,
- 25 Citram tāvanta evāsan

mukhe mūrtā Sarasvatī. sadbhir ananapankajaih iti sūtram udairayat. sulabhāc cāpalād bata svavam eva mavoditam. nāvadişyah svayam yadi, Pāninīyopamardakam. Kātantrākhyam bhavisyati, nāmnā Kālāpakam tathā. prakāśyābhinavam laghu punar evam abhāşata: pūrvajanmany abhūd rsih Kṛṣṇasamjño mahātapāḥ. sa caikām munikanvakām śaraghātarasajñatām. avatīrņa ihādhunā, tasyaiva munikanyakā. nrpatih Sātavāhanah prāpsyaty eva tvadicchayā. uttamärthä mahätmanäm samskārāksiptasiddhayah. niragaccham aham bahih, tatra devopajīvibhih. tandulas te ca me pathi bhujyamānā dine dine.

self within, and thereupon Sarasvati in visible shape entered my mouth. So that holy god, manifested before me, recited the sútra beginning 'the traditional doctrine of letters.' On hearing that, I, with the levity which is so natural to mankind, guessed the next sútra and uttered it myself. Then that god said to me, 'if thou hadst not uttered it thyself, this grammatical treatise would have supplanted that of Pánini. As it is, on account of its conciseness, it shall be called Kátantra, and Kálápaka, from the tail (kalápa) of the peacock on which I ride.' Having said this, that god himself in visible form revealed to me that new and short grammar, and then added this besides; 'That king of thine in a former birth was himself a holy sage, a pupil of the hermit Bharadvája, named Krishna, great in austerity: and he, having beheld a hermit's daughter who loved him in return, suddenly felt the smart of the wound which the shaft of the flowery-arrowed god inflicts. So, having been cursed by the hermits, he has now become incarnate here, and that hermit's daughter has become incarnate as his queen.

So this king Satavahana, being an incarnation of a holy sage, when he beholds thee, will attain a knowledge of all the sciences according to thy wish. For the highest matters are easily acquired by great-souled ones, having been learnt in a former birth, the real truth of them being recalled by their powerful memories. When the god had said this, he disappeared, and I went out, and there grains of rice were presented me by the god's servants. Then I proceeded to return, O king, and wonderful to say,

Evam uktvā svavṛttāntam Udatiṣṭhan nṛpaḥ snātum Tato 'ham kṛtamaunatvād Anicchantam tam āmantrya

- 5 Nirgatya nagarāt tasmāc Tapase niścito draştum Svapnādeśena devyā ca Vindhyāţavīm pravişto 'ham Pulindavākvād āsādva
- 10 Iha prāpto 'ham adrākṣain Anyonyālāpam eteṣāin Mayā Piśācabhāṣeyain Upagamya tataś caitāin Pratipālitavān asmi
- 15 Dṛṣtvā tvām svāgatam kṛtvā Mayā jātih smṛtety eṣa Evam ukte Gunādhyena Tvadāgamo mayā jñāto Rākṣaso Bhūtivarmākhyo
- 20 Gatavān asmi codyānam Tatrāsau nijasāpāntam Divā nāsti prabhāvo nas, Tatheti cāham tatrasthah

virate Śarvavarmani prahrstah Sātavāhanah. vyavahārabahişkṛtah pranamenaiva bhūpatim chişyadvayasamanvitah āgato Vindhyavāsinīm. tavaiva presitas tatah tvām drastum bhīsanām imām. sārtham daivāt kathamcana Piśacan subahūn amūn. dūrād ākarnya siksitā maunamokşasya kāraņam. tvām śrutvojjayinīgatam yāvad abhyāgato bhavān. caturthyā bhūtabhāşayā vrttānto me 'tra janmani. Kānabhūtir uvāca tam: yathādya niśi tac chrnu. divyadrstih sakhāsti me, Ujjayinyām tadāspadam. prati prsto mayābravīt: tiştha rātrau vadāmy atah. prāptāyām niśi valgatām

though I consumed those grains on my journey day after day, they remained as numerous as ever. When he had related his adventure, Sarvavarman ceased speaking, and king Satavahana in cheerful mood rose up and went to bathe.

Then I, being excluded from business by my vow of silence, took leave, with a low bow only, of that king who was very averse to part with me, and went out of that town, accompanied by only two disciples, and, with my mind bent on the performance of austerities, came to visit the shrine of the dweller in the Vindhya hills, and having been directed by the goddess in a dream to visit thee, I entered for that purpose this terrible Vindhya forest. A hint given by a Pulinda enabled me to find a caravan, and so somehow or other, by the special favour of destiny, I managed to arrive here, and beheld this host of Piśáchas, and by hearing from a distance their conversation with one another, I have contrived to learn this Paiśácha language, which has enabled me to break my vow of silence; I then made use of it to ask after you, and, hearing that you had gone to Ujjayini, I waited here until your return; on beholding you I welcomed you in the fourth language, (the speech of the Piśáchas), and then I called to mind my origin; this is the story of my adventures in this birth.

When Gunádhya had said this, Kánabhúti said to him, — 'hear, how your arrival was made known to me last night. I have a friend, a Rákshasa of the name of Bhútivarman, who possesses heavenly insight; and I went to a garden in Ujjayini, where he resides. On my asking him when my own curse would come to an end, he said, we have no power in the day, wait, and I will tell you at night. I consented and

Tam aprocham prasangena Purā Virincasamvāde Śrņu vacmīti mām uktvā Divā naisām prabhāvo 'sti

- 5 Yakşarakşahpiśācānāth, Na pūjyante surā yatra Bhujyate 'vidhinā vāpi, Amāmsabhakşah sādhvī vā Śucīñ śūrān prabuddhāms ca
- 10 Ity uktvā me sa tatkālam Gacchāgato Guņādhyas te Śrutvaitad āgataś cāsmi Kathayāmy adhunā tām te Kimtv ekam kautukam me 'sti:
- 15 Sa Puşpadantas tvam cāpi Kāṇabhūter iti śrutvā Gaṅgātīre 'grahāro 'sti Tatra Govindadattākhyo Tasya bhāryāgnidattā ca
- 20 Sa kālena dvijas tasyām Te ca mūrkhāḥ surūpāś ca Atha Govindadattasya Vipro Vaiśvānaro nāma, Govindadatte tatkālam

bhūtānām harsakāranam. yad uktam Samkarena tat Bhūtivarmātha so 'bravīt: dhvastānām arkatejasā tena hrsvanty amī niśi. na ca viprā yathocitam tatraite prabhavanti ca. yatra tatra na yanty amī, nākrāmanti kadācana. Bhūtivarmābravīt punah: śapamoksasya karanam. tvam ca drsto maya prabho, Puspadantoditām kathām. kathyatām kena hetunā Mālyavān iti viśrutah. Gunādhyas tam abhāsata: nāmnā Bahusuvarņakah, brāhmaņo 'bhūd bahuśrutah, babhūva patidevatā. pañca putran ajijanat, babhūvur abhimāninah. grhān atithir āyayau, Vaiśvānara ivāparah. grhād api bahih sthite

when night came on, I asked him earnestly the reason why goblins delighted in disporting themselves then, as they were doing. Then Bhútivarman said to me, 'Listen, I will relate what I heard Śiva say in a conversation with Brahmá. Rákshasas, Yakshas, and Piśáchas have no power in the day, being dazed with the brightness of the sun, therefore they delight in the night. And where the gods are not worshipped, and the Bráhmans, in due form, and where man eat contrary to the holy law, there also they have power. Where there is a man who abstains from flesh, or a virtuous woman, there they do not go. They never attack chaste men, heroes, and men awake.' When he said this on that occasion Bhútivarman continued, 'Go, for Gunádhya has arrived, the destined means of thy release from the curse.' So hearing this, I have come, and I have seen thee, my lord; now I will relate to thee that tale which Pushpadanta told; but I feel curiosity on one point; tell me why he was called Pushpadanta and thou Mályaván.'

Story of Pushpadanta.

Hearing this question from Kánabhúti, Gunádhya said to him. On the bank of the Ganges there is a district granted to Bráhmans by royal charter, named Bahusuvarnaka, and there lived there a very learned Bráhman named Govindadatta, and he had a wife Agnidattá who was devoted to her husband. In course of time that Bráhman had five sons by her. And they, being handsome but stupid, grew up insolent fellows. Then a guest came to the house of Govindadatta, a Bráhman Vaiśvánara by name, like a second god of fire. As Govindadatta was away from home when he arrived, he came

Tatputrānām upāgatva Hāsamātram ca tais tasya Tatah sa kopān nirgantum Agatenātha Govinda-5 Kruddhah prsto 'nunīto 'pi Putrās te patitā mūrkhās, Tasmān na bhoksye tvadgehe, Atha Govindadattas tam Na spršamy api jatv etan 10 Tadbharvapi tathaivaitya Tatah kathamcid atithyam Tad drstvā Devadattākhyas Abhūd Govindadattasya Vyartham jivitam alokya 15 Sanirvedah sa tapase Tatah parnasanah purvam

Tasthau cirāya tapase

Tasyaivānucaratvam ca

Dadau ca darśanam tasva

20 Vidyāh prāpnuhi bhogāms ca

Bhavitābhimatam sarvam

Tatah sa gatvā vidyārthī

Sişeve Vedakumbhākhyam

Tatrastham tam upādhyāya-

krtam tenābhivādanam. krtam pratyabhivadanam, prārebhe tadgrhād dvijah. dattena sa tathāvidhah jagādaivam dvijottamah: tatsamparkād bhavān api, prāyaścittam nu me bhavet. uvāca sapathottaram: aham kutanayan iti. tam uvācātithipriyā, tatra Vaiśvānaro 'grahīt. tasyaikas tanayas tadā nairghrnyenānutāpavān. pitrbhyām atha dūsitam yayau Badarikāśramam. dhūmapaś cāpy anantaram toşayişyan Numāpatim. Sambhus tīvratapo'riitah. sa vavre varam Īśvarāt. bhuvi bhunkşva, tatas tava iti Sambhus tam ādiśat. puram Pātaliputrakam upādhyāyam yathāvidhi. patnī jātu smarāturā

and saluted his sons, and they only responded to his salute with a laugh; then that Bráhman in a rage prepared to depart from his house. While he was in this state of wrath Govindadatta came, and asked the cause, and did his best to appease him, but the excellent Bráhman nevertheless spoke as follows — 'Your sons have become outcasts, as being blockheads, and you have lost caste by associating with them, therefore I will not eat in your house; if I did so, I should not be able to purify myself by any expiatory ceremony.' Then Govindadatta said to him with an oath, 'I will never even touch these wicked sons of mine. His hospitable wife also came and said the same to her guest; then Vaisvanara was with difficulty induced to accept their hospitality. One of Gurudatta's sons, named Devadatta, when he saw that, was grieved at his father's sternness, and thinking a life of no value which was thus branded by his parents, went in a state of despondency to the hermitage of Badariká to perform penance; there he first ate leaves, and afterwards he fed only on smoke, persevering in a long course of austerities in order to propitiate the husband of Umá. So Sambhu, won over by his severe austerities, manifested himself to him, and he craved a boon from the god, that he might ever attend upon him. Sambhu thus commanded him -'Acquire learning, and enjoy pleasures on the earth, and after that thou shalt attain all thy desire. Then he, eager for learning, went to the city of Pataliputra, and according to custom waited on an instructor named Vedakumbha. When he was there, the wife of his preceptor distracted by passion, which had arisen in her heart, made Hathād vavre, bata strīṇām Tena samtyajya tam deśam Sa Devadattah prayayau Tatra vṛddham upādhyāyam

- 5 Mantrasvāmyākhyam abhyarthya vidyāh samyag adhītavān.
  Krtavidyam ca tam tatra dadarśa nṛpateh sutā
  Suśarmākhyasya subhagam Śrīr nāma Śrīr ivācyutam.
  So 'pi tām dṛṣṭavān kanyām sthitām vātāyanopari
  Viharantīm vimānena candrasyevādhidevatām.
- 10 Baddhāv iva tayānyonyam Nāpasartum samarthau tau Sātha tasyaikayāngulyā Ito nikatam ehīti Tataḥ samīpam tasyāś ca
- 15 Sā ca cikṣepa dantena Samiñām etām ajānāno Sa kartavyavimūdhah san Lulotha tatra dharanau Tāpena dahyamāno 'ntar
- 20 Vitarkya kāmajais cihnair Yuktyā pṛṣṭaḥ kathamcic ca Tad buddhvā tam upādhyāyo Dantena puṣpam muñcantyā Yad etat Puṣpadantākhyam

cañcalāś cittavrttavah. Anangakrtaviplavah Pratisthānam atandritah. vrddhayā bhārvayānyitam dadarśa nypateh sutā Śrīr nāma Śrīr ivācyutam. sthitām vātāyanopari candrasyevādhidevatām. māraśrňkhalavā drśā babhūvatur ubhāv api. mūrtayeva Smarājňayā samjňam cakre nypatmaja. vayāv antahpurāc ca sā, puspam ādāva tam prati. gūdhām rājasutākṛtām nupādhyāyagrham yayau. na kimcid vaktum īśvarah mūkah pramusito vathā. upādhyāyena dhimatā yathavrttam śaśamsa sah. vidagdho vākyam abravīt: tavā samjňā kṛtā tava, puspādhyam suramandiram

violent love to him; alas! the fancies of women are ever inconstant! Accordingly Devadatta left that place, as his studies had been thus interfered with by the god of love, and went to Pratishthána with unwearied zeal. There he repaired to an old preceptor named Mantrasvámin, with an old wife, and acquired a perfect knowledge of the sciences. And after he had acquired learning, the daughter of the king Susarman, Śri by name, cast eyes upon the handsome youth, as the goddess Śri upon Vishnu. He also beheld that maiden at a window, looking like the presiding goddess of the moon, roaming through the air in a magic chariot. Those two were, as it were, fastened together by that look which was the chain of love, and were unable to separate. The king's daughter made him a sign to come near with one finger, looking like Love's command in fleshly form. Then he came near her, and she came out of the women's apartments, and took with her teeth a flower and threw it down to him. He, not understanding this mysterious sign made by the princess, puzzled as to what he ought to do, went home to his preceptor. There he rolled on the ground unable to utter a word, being consumed within with burning pain, like one dumb and distracted; his wise preceptor guessing what was the matter by these love-symptoms, artfully questioned him, and at last he was with difficulty persuaded to tell the whole story. Then the clever preceptor guessed the riddle, and said to him, 'By letting drop a flower with her tooth she made a sign to you, that you were to go to this temple rich in flowers called Pushpadanta, and wait there: so you had better go now.' When he heard this and

Tatrāgatya pratīkṣethāḥ, Śrutveti jňātasamjňārthaḥ Tato devagṛhasyāntas Sāpy aṣṭamīm samuddiśya

- 5 Ekaiva devam drastum ca Drsto 'tra dvārapattasya Grhītānena cotthāya Citram, tvayā katham jñātā Upādhyāyena sā jñātā
- 10 Muñca mām, avidagdhas tvam Mantrabhedabhayāt sātha So 'pi gatvā vivikte tām Devadatto viyogāgni-Drṣṭvā tam tādṛśam Śambhuḥ
- 15 Gaņam Pañcasikham nāma Sa cāgatya samāsvāsya Akārayat, svayam cābhūd Tatas tena samam gatvā Janakam sudrsas tasyāḥ
- 20 Putro me prositah kvāpi, Tan me snuseyam niksepo Tac chrutvā šāpabhītena Svakanyāntahpure gupte Tatah Pañcasikhe yāte

sāmpratam gamyatām iti. sa tatyāja śucam yuvā, tasya gatvā sthito 'bhavat. tatra rājasutāyayau garbhāgāram athāviśat. paścat so 'tha priyas taya, sā kanthe sahasā tatah. sā samjnety udite tayā na mayeti jagāda sah. itv uktvā tatksanāt krudhā rājakanyā tato yayau. drştanaştām smaran priyam vigalajjīvito 'bhavat. prākprasannah kilādiśat tasvābhīpsitasiddhave. strīveşam tam Ganottamah vrddhabrāhmanarūpadhrt. tam Suśarmamahīpatim sa jagāda Ganāgranīh: tam anveştum vrajāmy aham, rājan samprati raksyatām. tenādāya Suśarmanā strīti samsthāpito yuvā. svaprivantahpure vasan

knew the meaning of the sign, the youth forgot his grief. Then he went into that temple and remained there. The princess on her part also went there, giving as an excuse that it was the eighth day of the month, and then entered the inner shrine in order to present herself alone before the god; then she touched her lover who was behind the panel of the door, and he suddenly springing up threw his arms round her neck. She exclaimed, 'this is strange; how did you guess the meaning of that sign of mine?' He replied, 'it was my preceptor that found it out, not I.' Then the princess flew into a passion and said, 'Let me go, you are a dolt,' and immediately rushed out of the temple, fearing that her secret would be discovered. Devadatta on his part went away, and thinking in solitude on his beloved, who was no sooner seen than lost to his eyes, was in such a state that the taper of his life was well-nigh melted away in the fire of bereavement. Siva, who had been before propitiated by him, commanded an attendant of his, of the name of Panchasikha, to procure for him the desire of his heart. That excellent Gapa thereupon came, and consoled him, and caused him to assume the dress of a woman, and he himself wore the semblance of an aged Bráhman. Then that worthy Gana went with him to king Susarman the father of that bright-eyed one, and said to him; 'My son has been sent away somewhere, I go to seek him: accordingly I deposit with thee this daughter-in-law of mine, keep her safely, O king.' Hearing that, king Suśarman afraid of a Bráhman's curse, took the young man and placed him in his daughter's guarded seraglio, supposing him to be a woman. Then after the Strīveṣaḥ sa dvijas tasyā Ekadā cotsukā rātrau Guptani Gāndharvavidhinā Tasyāni ca dhṛtagarbhāyām

- 5 Smrtamātrāgato rātrau Tatas tasya samutsārya Prātah Pañcaśikhah so 'bhūt Tenaiva saha gatvā ca Adya prāpto mayā rājan
- 10 Tatah sa rājā tām buddhvā
  Tacchāpabhayasambhrānto
  Na vipro 'yam, ayam ko'pi
  Evamprāyā bhavantīha
  Tathā ca pūrvam rājābhūt
- 15 Dātā dhīraḥ, Śibir nāma,
  Tam vañcayitum Indro 'tha
  Māyākapotavapuṣam
  Kapotaś ca bhayād gatvā
  Manuṣyavācā śyeno 'tha
- 20 Rājan, bhakşyam idam, muñca Anyathā mām mṛtam viddhi, Tataḥ Śibir uvācainam: Atyājyas, tad dadāmy anyan

viśrambhāspadatām yayau. tenātmānam prakāsya sā pariņītā nrpātmajā. tam dvijam sa Ganottamah tato 'naişīd alakşitam. yūnah strīveşam āśu tam pūrvavad brāhmaņākrtih, Suśarmanrpam abhyadhāt: putras, tad dehi me snuşām. rātrau kvāpi palāyitām mantribhya idam abravīt: devo madvancanagatah, vrttāntāh satatam yatah. tapasvi karunaparah sarvasattvābhayapradah. krtvā syenavapuh svayam Dharmam anvapatad drutam. Siber ankam asisriyat, sa tam rājānam abravīt: kapotam ksudhitasya me, kas te dharmas tato bhavet? eşa me śaranāgatah māmsam etatsamam tava.

departure of Panchasikha, the Brahman dwelt in woman's clothes in the seraglio of his beloved, and became her trusted confidante. Once on a time the princess was full of regretful longing at night, so he discovered himself to her and secretly married her by the Gandharva form of marriage. And when she became pregnant, that excellent Gana came on his thinking of him only, and carried him away at night without its being perceived. Then he quickly rent off from the young man his woman's dress, and in the morning Panchasikha resumed the semblance of a Brahman; and going with the young man to the king Susarman he said; 'O king, I have this day found my son: so give me back my daughter-in-law.' Then the king, supposing that she had fled somewhere at night, alarmed at the prospect of being cursed by the Brahman, said this to his ministers. 'This is no Brahman, this is some god come to deceive me, for such things often happen in this world.

Story of king Sivi.

So in former times there was a king named Sivi, self-denying, compassionate, generous, resolute, the protector of all creatures; and in order to beguile him Indra assumed the shape of a hawk, and swiftly pursued Dharma, who by magic had transformed himself into a dove. The dove in terror went and took refuge in the bosom of Sivi. Then the hawk addressed the king with a human voice; 'O king, this is my natural food, surrender the dove to me, for I am hungry. Know that my death will immediately follow if you refuse my prayer; in that case where will be your righteousness?' Then Sivi said to the god, — 'this creature has fled to me for protection,

Syeno jagāda: yady evam Tatheti tat prahrstah san Yathā yathā ca māmsam svam Tathā tathā tulāyām sa

- 5 Tatah śarīram sakalam Sādhu sādhu, samam tv etad Indradharmau tatas tyaktvā Tuṣṭāv akṣatadeham tam Dattvā cāsmai varān anyāms
- 10 Evam mām api ko'py eşa Ity uktvā sacivān svairam Tam uvāca bhayaprahvo Abhayam dehi, sādyaiva Māyayaiva gatā kvāpi
- 15 Krcchrāt sa dayayevātha Tarhi putrāya rājan me Tac chrutvā sāpabhītena Sā dattā Devadattāya, Devadatto 'pi tām bhūyaḥ
- 20 Jajrmbhe 'nanyaputrasya Kālena tasya putram ca Rājye Mahīdharam nāma Tato drstvā sutaiśvaryam

ātmamānisani prayaccha me, sa rājā pratyapadyata. utkrtyāropayan nṛpaḥ, kapoto 'bhyadhiko 'bhavat. tulām rājādhyaropayat, divyā vāg udabhūt tatah. rūpam syenakapotayoh rājānam cakratuh Šibim, tāv antardhānam īyatuḥ. devo jijňāsur āgatah. sa Suśarmā mahīpatih viprarūpam Ganottamam: snusā te hāritā niśi rakşyamāņāpy aharniśam. viprarūpo Gaņo 'bravīt: dehi svām tanayām iti. rājňā tasmai nijā sutā tatah Pañcaśikho yayau. prakāśam prāpya vallabhām śvaśurasya vibhūtisu. dauhitram abhisicya sah Suśarmā śiśriye vanam. krtārthah sa tapovanam

and I cannot abandon it, therefore I will give you an equal weight of some other kind of flesh.' The hawk said, 'if this be so, then give me your own flesh.' The king, delighted, consented to do so. But as fast as he cut off his flesh and threw it on the scale, the dove seemed to weigh more and more in the balance. Then the king threw his whole body on to the scale, and thereupon a celestial voice was heard, 'Well done! this is equal in weight to the dove.' Then Indra and Dharma abandoned the form of hawk and dove, and being highly pleased restored the body of king Sivi whole as before, and, after bestowing on him many other blessings, they both disappeared. In the same way this Brahman is some god that has come to prove me.'

Having said this to his ministers, that king Susarman of his own motion said to that excellent Gapa that had assumed the form of a Brahman, prostrating himself before him in fear, 'Spare me; that daughter-in-law of thine was carried off last night. She has been taken somewhere or other by magic arts, though guarded night and day.' Then the Gapa, who had assumed the Brahman's semblance, pretending to be with difficulty won over to pity him, said, 'If this be so, king, give thy daughter in marriage to my son.' When he heard this, the king afraid of being cursed, gave his own daughter to Devadatta: then Panchasikha departed. Then Devadatta having recovered his beloved, and that in an open manner, flourished in the power and splendour of his father-in-law who had no son but him. And 'in course of time Susarman anointed the son of his daughter by Devadatta, Mahidhara by name, as successor in his room, and retired to the forest. Then having seen the prosperity of his son, Devadatta considered that he

Rājaputryā tayā sākam
Tatrārādhya punah Śambhum
Tatprasādena tasyaiva
Priyādantojjhitāt puṣpāt
5 Atah sa Puṣpadantākhyah
Tadbhāryā ca pratīhārī
Ittham sa Puṣpadantākhyo,
Yah sa Govindadattākhyo
Tasyaiva Somadattākhyah
10 Tenaiva manyunā gatvā
Akārṣam bahubhir mālyaih
Tathaiva prakatībhūtāt
Tyaktānyabhogalipsena

15

20

Devadatto 'py asisriyat. tyaktvā martyakalevaram Gaņabhāvam upāgataḥ. samjňām na jňātavān yataḥ, sampanno Gaņasamsadi, devyā jātā Jayābhidhā. madākhyām adhunā sṛṇu. Devadattapitā dvijaḥ, putro 'ham abhavam purā. tapas cāham Himācale Śamkaram nandayan sadā. prasannād indusekharāt tadgaņatvam mayā vṛtam.

Yat pūjito 'smi bhavatā svayam āhṛtena
Mālyena durgavanabhūmisamudbhavena,
Tan Mālyavān iti bhaviṣyasi me Gaṇas tvam,
Ity ādiśac ca sa vibhur girijāpatir mām.
Atha martyavapur vimucya puṇyāin
Sahasā tadgaṇatām aham prapannaḥ,
Iti dhūrjaṭinā kṛtam prasādād
Abhidhānam mama Mālyavān itīdam.
So 'ham gataḥ punar ihādya manuṣyabhāvam Śāpena śailaduhitur bata Kāṇabhūte,

had attained all his objects, and he too with the princess retired to the forest. There he again propitiated Siva, and having laid aside his mortal body, by the special favour of the god he attained the position of a Gana. Because he did not understand the sign given by the flower dropped from the tooth of his beloved, therefore he became known by the name of Pushpadanta in the assembly of the Ganas. And his wife became a door-keeper in the house of the goddess, under the name of Jayá: this is how he came to be called Pushpadanta: now hear the origin of my name.

Long ago I was a son of that same Bráhman called Govindadatta the father of Devadatta, and my name was Somadatta. I left my home indignant for the same reason as Devadatta, and I performed austerities on the Himálaya continually striving to propitiate Siva with offerings of many garlands. The god of the moony crest, being pleased, revealed himself to me in the same way as he did to my brother, and I chose the privilege of attending upon him as a Gana, not being desirous of lower pleasures. The husband of the daughter of the mountain, that mighty god, thus addressed me; Because I have been worshipped by thee with garlands of flowers growing in trackless forest-regions, brought with thy own hand, therefore thou shalt be one of my Ganas, and shalt bear the name of Mályaván. Then I cast off my mortal frame, and immediately attained the holy state of an attendant on the god. And so my name of Mályaván was bestowed upon me by him who wears the burden of the matted locks, as a mark of his special favour. And I, that very Mályaván, have once more, O Kánabhúti, been degraded to the state of a mortal, as thou seest, owing to the curse of the daughter of the moun-

Tan me kathāni Harakṛtāni kathayādhunā tvani, Yenāvayor bhavati śāpadaśopaśāntiḥ. Iti kathāpīṭhalambake saptamas taraṅgaḥ.

Evam Gunādhyavacasā 5 Svabhāsayā kathā divyā Tathaiva ca Gunadhyena Nibaddhā saptabhir varşair Maitām Vidyādharā hārşur Atavyām maşyabhāvāc ca 10 Tathā ca śrotum āyātaih Nirantaram abhūt tatra Gunādhyena nibaddhām ca Jagāma muktaśāpah san Piśācā ye 'pi tatrāsan 15 Te 'pi prāpur divam sarve Pratisthām prāpaņīvaisā Ayam artho 'pi me devyā Tat katham prāpayāmy enām? Iti cācintayat tatra 20 Athaiko Gunadevakhyo

Tam ūcatur upādhyāyani

Tatkāvyasyārpaņasthānam

Rasiko hi vahet kāvyam

sātha saptakathāmayī kathitā Kāņabhūtinā, Paiśacya bhaşaya taya granthalaksāņi sapta sā, iti tām ātmasonitaih lilekha sa mahākavih. Siddhavidyādharādibhih savitānam ivāmbaram. tām drstvaiva mahākathām Kāņabhūtir nijām gatim, nanye tatsahacarinah divyām ākarnya tām kathām. prthivyām me Brhatkathā, śapantoktav udiritah, kasmai tāvat samarpaye? sa Gunādhyo mahākavih. Nandidevābhidhah parah śisyāv anugatāv ubhau: ekah śrisātavāhanah, puşpāmodam ivānilah.

tain, therefore do thou now tell me the tale told by Siva, in order that the state of curse of both of us may cease.

## Chapter VIII.

In accordance with this request of Gunadhya that heavenly tale consisting of seven stories was told by Kánabhúti in his own language, and Gunádhya for his part using the same Paisacha language threw them into seven hundred thousand couplets in seven years; and that great poet, for fear that the Vidyádharas should steal his composition, wrote it with his own blood in the forest, not possessing ink. And so the Vidyádharas, Siddhas and other demigods came to hear it, and the heaven above where Kanabhúti was reciting, was, as it were, continually covered with a canopy. And Kanabhúti, when he had seen that great tale composed by Gunádhya, was released from his curse and went to his own place. There were also other Pisachas that accompanied him in his wanderings: they too all of them attained heaven, having heard that heavenly tale. Then that great poet Gunádhya began to reflect, 'I must make this Great Tale of mine current on the earth, for that is the condition that the goddess mentioned when she revealed how my curse would end. Then how shall I make it current? To whom shall I give it?' Then his two disciples that had followed him, one of whom was called Gunadeva, and the other Nandideva said to him, 'The glorious Sátaváhana alone is a fit person to give this poem to, for being a man of taste he will diffuse the poem far and wide, as Evam astv iti tau śişyāv Prāhiņot pustakam dattvā Svayam ca gatvā tatraiva Kṛtasamketa udyāne

- 5 Tacchişyābhyām ca gatvā tat Guṇāḍhyakṛtir eṣeti Piśācabhāṣām tām śrutvā Vidyāmadena sāsūyam Pramāṇam saptalakṣāṇi,
- 10 Śonitenākṣaranyāso, Tatah pustakam ādāya Śiṣyābhyām tad Gunāḍhyāya Gunāḍhyo 'pi tad ākarnya Tattvajñena kṛtāvajñah
- 15 Sasişyas ca tato gatvā
  Viviktaramyabhūbhāgam
  Tatrāgnau pattram ekaikam
  Vācayitvā sa cikṣepa
  Naravāhanadattasya
- 20 Granthalakşam kathām ekām Tasmimś ca tām kathām divyām Parityaktatrnāhārāh Āsan nabhyetya tatraiva Nikhilāh khalu sāranga-

antikam tasya bhūpateh Gunādhyo gunasālinau, Pratisthānapurād bahih tasthau devivinirmite. Sātavāhanabhūpateh darśitam kāvyapustakam. tau ca drstvā tadākrtī sa rājaivam abhāsata: Paiśācam nīrasam vacah, dhik Piśācakathām imām. gatvā tābhyām yathāgatam yathavrttam akathyata. sadyah khedavaso 'bhavat, ko nāmāntar na tapyate? nātidūram śiloccayam agnikundam vyadhāt purah. śisyabhyam saśru viksitah śrāvayan mṛgapakṣinah, caritam sişyayoh krte varjavitvā tadīpsitām. pathaty api dahaty api śrnvantah saśrulocanah niścala baddhamandalah varāhamahisādayah.

the wind diffuses the perfume of the flower.' 'So be it,' said Gunadhya, and gave the book to those two accomplished disciples and sent them to that king with it; and went himself to that same Pratishthána, but remained outside the city in the garden planted by the goddess, where he arranged that they should meet him. And his disciples went and showed the poem to king Sátaváhana, telling him at the same time that it was the work of Gunádhya. When he heard that Paisácha language and saw that they had the appearance of Piśáchas, that king, led astray by pride of learning, said with a sneer, 'The seven hundred thousand couplets are a weighty authority, but the Paisacha language is barbarous, and the letters are written in blood; away with this Paisacha tale. Then the two pupils took the book, and returned by the way which they came, and told the whole circumstance to Gunádhya. Gunádhya for his part, when he heard it, was immediately overcome with sorrow; who indeed is not inly grieved when scorned by a competent authority? Then he went with his disciples to a craggy hill at no great distance, in an unfrequented but pleasant spot, and first prepared a consecrated fire cavity. Then he took the leaves one by one, and after he had read them aloud to the beasts and birds, he flung them into the fire while his disciples looked on with tearful eyes. But he reserved one story, consisting of one hundred thousand couplets, containing the history of Naraváhanadatta, for the sake of his two disciples, as they particularly fancied it. And while he was reading out and burning that heavenly tale, all the deer, boars, buffaloes and other wild animals, came there, leaving the pasturage, and formed a circle

Atrantare ca rajabhūd Dosam cāsvāvadan vaidvāh Āksiptās tannimittam ca Asmākam īdršam māmsam 5 Prstāś ca lubdhakā ūcur: Pathitvā pattram ekaikam Tat sametva nirāhārāh Nānyato yānti, tenaisām Iti vyadhavacah śrutva 10 Svayam sa kautukād rājā Dadarśa tam samākīrnam Praśantaśesaśapagni-Athainam pratyabhijnaya Namaskrtya ca papraccha 15 So 'pi svam Puspadantasva Jňani kathavataram tam Tato Gaņāvatāram tam Yayace tam katham tasmad Athovāca sa tam bhūpam 20 Rajan, sad granthalaksani Lakşam ekam idam tv asti

Macchişyau tava catraitau

asvasthah Sātavāhanah, śuskamāinsopabhogajam. sūpakārā babhāşire: dadate lubdhakā iti. nātidūre girāv itah ko'py agnau ksipati dvijah. śrnyanti pranino 'khilah, śuşkam māmsam idam kşudhā. krtvā tān eva cāgratah Gunādhyasyāntikam yayau. jatābhir vanavāsatah dhūmikābhir ivābhitah. sabāşpamṛgamadhyagam tam vrttantam mahipatih. rājne sāpādi cestitam ācakhvau bhūtabhāsavā. matvā pādānato nrpah divyām Haramukhodgatām. Gunādhyah Sātavāhanam: mayā dagdhāni şaţ kathāh, kathaikā, saiva grhyatām vyākhyātarau bhavişyatah.

around him, listening with tears in their eyes, unable to quit the spot.

In the meanwhile king Sátaváhana fell sick. And the physicians said that his illness was due to eating meat wanting in nutritive qualities. And when the cooks were scolded for it, they said — 'The hunters bring in to us flesh of this kind.' And when the hunters were taken to task, they said, — 'On a hill not very far from here there is a Bráhman reading, who throws into the fire every leaf as soon as he has read it; so all the animals go there and listen without ever grazing, they never wander anywhere else, consequently this flesh of theirs is wanting in nutritive properties on account of their going without food.' When he heard this speech of the hunters he made them shew him the way, and out of curiosity went in person to see Gunádhya, and he beheld him owing to his forest life overspread with matted locks, that looked like the smoke of the fire of his curse, that was almost extinguished.

Then the king recognized him as he stood in the midst of the weeping animals, and after he had respectfully saluted him, he asked him for an explanation of all the circumstances. That wise Bráhman then related to the king in the language of the demons his own history as Pushpadanta, giving an account of the curse and all the circumstances which originated the descent of the tale to earth. Then the king, discovering that he was an incarnation of a Gapa, bowed at his feet, and asked him for that celestial tale that had issued from the mouth of Siva. Then Gupádhya said to that king Sátaváhana; 'O king, I have burnt six tales containing six hundred thousand couplets; but here is one tale consisting of a hundred thousand couplets, take that: and these two pupils of mine shall explain it to you.' So spake Gupádhya and took

Ity uktvā nrpam āmantrya Gunādhyah śāpanirmuktah Atha tām Guņādhyadattām Nrpatir agan nijanagaram 5 Gunadevanandidevau Kşitikanakavastravāhana-Tadbhāşayāvatāram

10

tyaktvā yogena tām tanum prāpa divyam nijam padam. ādāya kathām Brhatkathām nāmnā Naravāhanadattacaritamayīm. tatra ca tau tatkathākaveh śisyau bhavanadhanaih samvibheje sah. Tābhyām saha ca kathām tām āśvāsya sa Sātavāhanas tasyāh vaktum cakre kathāpītham.

Sā ca citrarasanirbharā kathā Vismrtāmarakathā kutūhalāt Tad vidhāya nagare nirantarām Khyātim atra bhuvanatraye gatā. Iti kathāpīthalambake 'stamas tarangah. Samāptaś cāyam kathāpīthalambakah prathamah.

leave of the king, and then by strength of devotion laid aside his earthly body, and released from the curse ascended to his own heavenly home. Then the king took that tale which Gunádhya had given, called Vrihat Kathá, containing the adventures of Naraváhanadatta, and went to his own city. And there he bestowed on Gunadeva and Nandideva, the pupils of the poet who composed that tale, lands, gold, garments, beasts of burden, palaces, and treasures. And having recovered the sense of that tale with their help, Sátaváhana composed the book named Kathápítha, in order to shew how the tale came to be first made known in the Paisacha language. Now that tale was so full of various interest, that men were so taken up with it as to forget the tales of the gods, and after producing that effect in the city it attained uninterrupted renown in the three worlds.

## Śrīḥ! Śrīmadbhartrharikṛtam Nītiśatakam prārabhyate.

Bhaktacittänurodhena
Advaitänandarüpo yas,
GodäväktatavartinäsikamahäBälambhattatanübhavo jananabhür
Teneyam vivrtir MahäbalaparäŚrīmadbhartrharipranītaśataka-

5

10

Arthadyotanikā bhūyād Ta evātra vicinvantu dhatte nānākṛtīh svayam tasmai Bhagavate namah! kṣetre pavitre vasan Lakṣmīr yadīyā satī, bhikhyena Kṛṣṇena hi trayyāh kṛtā yatnatah. viduṣām prītaye 'niśam, guṇadoṣau vimatsarāh.

Iha khalu rājarşipravarah śrībhartrharir ubhayalokasādhakam Nītiśrngāravairāgyākhyaśatakatrayātmakam grantham cikīrşuh sadācaranasya nītijñānapūrvakatvāt tajjñānāya prathamam Nītiśatakam ārabhamānah prāripsitasya granthasyā-15 vighnatāsiddhaye namaskārātmakam mangalam ācarati:

Dikkālādyanavacchinnān-Svānubhūtyekamānāya antacinmātramūrtaye namah śāntāya tejase! (1)

Dig iti || dig diśā | kālo bhūtādiḥ | ādiśabdena deśavayaādi | dik ca kālaś ca tāv ādī yeṣām deśavayaādīnām tair anavacchinnā 'vyāptā 'ta evānantā cinmātrā 20 cidrūpā mūrtir deho yasya tasmai, śāntāya śāntasvarūpāya, tejase prakāśarūpāya, bhagavate brahmaņe namo 'stu | nanu yam namasi tadastitvaviṣaye kim mānam tatra hetugarbham viśeṣaṇam āha | svānubhūtyekamānāyeti | svasyānubhūtir anubhavaḥ yadvā svā svakīyā 'nubhūtiḥ saivaikam mānam astitvajñāpakam yasya tasmai | asmiñ śatakatraye dṛṣṭeṣu bahuṣu pustakeṣu kvacic chlokānām pūrvāpa-25 rabhāvavyatyayas tathā parasparamiśrībhāvaś ca dṛṣyate tadvicāro 'tra na kṛtaḥ sa sudhībhir vicāraṇīyaḥ | Anuṣṭub yṛttam.

Evam hi purā vṛttam | jarārogādināśakam āyurvardhakam kimapi phalam kutaścid brāhmanād Bhartrharinā labdham, tat svapatnyai rājñā dattam, sāpy anyasaktatvād anyasmai dattavatī, so 'pi puruso 'nyasyai dattavān, sāpi punā rājñe 30 dattavatī, tad dṛṣṭvā paramam vairāgyam āpanno rājā svasahitān patnyādīn nindati:

Ich verbeuge mich tief vor jenem ruhigen Lichte, das weder räumlich, noch zeitlich, noch irgendwie sonst bestimmt werden kann, das unendlich ist, eine rein geistige Form hat und dessen Selbstgefühl einzig in der Erkenntnis seiner selbst besteht. (1)

Digitized by Google

Yām cintayāmi satatam mayi sā viraktā, Sāpy anyam icchati janam, sa jano 'nyasaktah, Asmatkṛte ca parituṣyati kācid anyā: Dhik tām ca tam ca Madanam ca imām ca mām ca. (2)

Yām iti || aham yām satatam nirantaram hrdi cintayāmi sā mayi viraktā 'sti | sāpy anyam janam jārapurusam icchati vānchati, sa jano 'py anyasmin strījane sakta āsaktah, yadvā 'nyasyām saktah, sarvanāmno vrttimātre pumvadbhāvāt | asmatkrte cāsmadarthe tv anyā kācit paritusyati samtosam prāpnoti | ato yā 'smadarthe paritusyati tām dhik | anyasaktam tam janam dhik | imām 10 madīyām striyam mām ca dhik | idam sarvam Madanakrtam iti tam Madanam api dhig ity arthah | Vasantatilakā vrttam | tad uktam Vrttaratnākare 'uktā Vasantatilakā tabhajā jagau gah' iti.

Atra loke hi trividhā janāh ajñah sujño 'lpajñaś ceti | tatrādyah sukhasādhyah dvitīvas tu sukhatarasādhyah trtīvas tv asādhya ity āha:

15 Ajñaḥ sukham ārādhyaḥ, sukhataram ārādhyate viśeṣajñaḥ, Jñānalavadurvidagdham Brahmāpi naram na rañjayati. (3)

Ajña iti || na jānātīty ajñaḥ | akimcijjña ity arthaḥ | sa tu sukham yathā syāt tathārādhyaḥ sevyaḥ | viśeṣam jānātīti viśeṣajñaḥ sa tu sukhataram atisukhenārādhyate | jñānasya lavo leśas tena durvidagdhaḥ duḥśabdo 20 duṣṭārthakaḥ hitāhitavivekaśūnyatvena duṣṭam yathā syāt tathā caturaḥ | jñānaleśamātreṇātmānam paṇḍitammanya iti yāvat | etādṛśam naram Brahmā'pi Caturmukho'pi na rañjayati na sādhayati | na vaśīkarotīti yāvat | kā 'nyeṣām vārttety arthaḥ | Āryā vṛttam | tad uktam Śrutabodhe 'yasyāḥ prathame pāde dvādaśa mātrās tathā tṛtīye 'pi | aṣṭādaśa dvitīye caturthake pañcadaśa sāryā' iti.

Prasahya manim uddharen makaravaktradamştrankurat, Samudram api samtaret pracaladürmimālākulam, Bhujamgam api kopitam śirasi puspavad dhārayen, Na tu pratinivistamürkhajanacittam ārādhayet. (4) Labheta sikatāsu tailam api yatnatah pīdayan

Ich lieb' ein Mädchen, aber sie Will einen andern Knaben; Der liebet eine andre Maid Und will durchaus sie haben.

25

Und wieder eine Andre hängt An mir und will nicht lassen, — Pfui über dich, du Liebesgott, Wer mag dein Treiben fassen? (2)

Wer nichts gelernt, den Mann gewinnst du leicht. Bei Weisen auch ist bald dein Ziel erreicht. Doch wollte selbst der Schöpfer ihn belehren, Den Halbgelehrten kann er nicht bekehren. (3)

Wohl vermöchte man aus einer Zahnsprosse im Rachen des Seeungeheuers Makara ein Juwel gewaltsam auszubrechen, auch könnte man wohl das von tanzenden Wellenkränzen erfüllte Meer durchschiffen, auch wird man wohl eine erzürnte Schlange wie eine Blume auf dem Haupte tragen können: nimmer aber wird man den Sinn eines verstockten Thoren zu gewinnen vermögen. (4)

Vielleicht, wenn man den Sand nur gründlich presst, Wird doch zuletzt noch Öl draus fliessen; Pibec ca mṛgatṛṣṇikāsu salilam pipāsārditaḥ, Kadācid api paryaṭañ chaśaviṣāṇam āsādayen, Na tu pratiniviṣṭamūrkhajanacittam ārādhayet. (5)

Vyālam bālamrnālatantubhir asau

roddhum samujirmbhate,

5 Chettum vajramanin chirişakusuma-Mādhuryam madhubindunā racayitum präntena samnahyate, ksärämbudher ihate,

Netum vanchati yah khalan pathi satam suktaih sudhasyandibhih. (6)

Svāyattam ekāntahitam vidhātrā Vinirmitam chādanam ajnatāyāh:

10

Viśesatah sarvavidām samāje

Vibhūşaņam maunam apanditānām. (7)

Yadākimcijjno 'ham Tadā sarvajno 'smīty dvipa iva madāndhah samabhavam, abhavad avaliptam mama manah.

Yadā kimcit kimcid

budhajanasakāśād avagatam,

15 Tadā mūrkho 'smīti Kṛmikulacitam jvara iva mado me vyapagatah. (8) läläklinnam vigandhi jugupsitam prītyā khādan narāsthi nirāmisam

Nirupamarasam Surapatim api Na hi ganayati

śvā pārśvastham kşudro jantuh

vilokya na śańkate; parigrahaphalgutām. (9)

20 Śirah Śārvam svargāt

t Paśupatiśirastah kşitidharam

Vielleicht wird doch ein Durst'ger noch einmal Das Wasser der Luftspiegelung geniessen; Vielleicht gelingt's noch einem Wandrer einst, Ein Hasenhorn nach Haus zu bringen; Doch zu gewinnen den verstockten Sinn Der Thoren, das wird nimmermehr gelingen. (5)

Mit jungen Lotuswurzelfäden will trotz'ge Elefanten halten,

Mit eines Blumenblattes Rande will einen Diamanten spalten,

Mit einem Honigtropfen süssen will in dem salz'gen Meer die Fluten, Wer Böse strebt durch Nektarworte zu leiten auf den Pfad der Guten. (6)

Der Schöpfer hat zur Verhüllung der Unwissenheit einen Schleier geschaffen, über den man selbst verfügen kann und der überall und immer von Nutzen ist: das Stillschweigen ist ein Schmuck für Ungebildete, zumal in der Gesellschaft solcher, die alles wissen. (7)

Als ich, nichts wissend, wie ein brünstiger Elefant vor Wahn blind ward, da war mein Sinn hochmütig, weil ich alles zu wissen glaubte; als ich nach und nach etwas weniges von weisen Männern lernte, da wich der Wahn wie ein Fieber von mir, weil ich nun wusste, dass ich ein Thor war. (8)

Wenn ein Hund, der an einem von Würmern wimmelnden, mit Speichel benetzten, stinkenden, widerwärtigen, fleischlosen Menschenknochen nagt und an dessen unvergleichlichem Geschmack sich ergötzt, selbst den Fürsten der Götter neben sich erblickt, so empfindet er keine Scheu: ein gemeines Geschöpf kümmert sich ja nicht um die Nichtigkeit seines Besitzes. (9)

Vom Himmel auf Çiva's Haupt, von Çiva's Haupte auf einen Berg (den Himālaya),

Mahīdhrād uttungād Adho 'dho Gangeyam Vivekabhrastānām avanim avaneś cāpi jaladhim padam upagatā stokam; athavā bhavati vinipātah śatamukhah. (10)

Šakyo vārayitum jalena hutabhuk, 5 Nāgendro niśitānkuśena samado, chattreņa sūryātapo, daņģena gogardabhau,

Vyādhir bheşajasamgrahais ca vividhair, Sarvasyauşadham asti sāstravihitam,

mantraprayogair vişam: mürkhasya nästy auşadham.(11)

Sāhityasamgītakalāvihīnah

Sākṣāt paśuḥ pucchaviṣāṇahīnaḥ.

Tṛṇam na khādan napi jīvamānas, Tad bhāgadheyam paramam paśūnām. (12)

Yeşām na vidyā na tapo na dānam Jūānam na śīlam na guņo na dharmaḥ,

Te martyaloke bhuvi bhārabhūtā

15 Manuşyarüpena mṛgāś caranti. (13)

Varam parvatadurgeşu Na mürkhajanasamparkah Śāstropaskṛtaśabdasundaragi bhrāntam vanacaraih saha, surendrabhavanesv api. (14)

Śāstropask taśabdasundaragirah Vikhyātāh kavayo vasanti visaye 20 Taj jādyam vasudhādhipasya, sudhiyo Kutsyāh syuh kuparīk sakā hi, manayo Hartur yāti na gocaram kimapi, śam

sişyapradeyagama yasya prabhor nirdhanah, hy artham vinapīsvarah. yair arghatah pātitāh. (15) puṣṇāti yat sarvadāpy,

vom hohen Berge auf die Erde und von der Erde ins Meer, ganz allmählich gelangte die Gangā hier zu einer immer tieferen Stelle. Aber so geht es: für den, der um die richtige Einsicht gekommen ist, giebt es hundert Gelegenheiten zu Fall zu kommen. (10)

Wasser schützt vor Feuers Gluten Und ein Schirm vor Sonnenbrand, Stöcke fürchten Ochs und Esel, Stachel scheut der Elefant. Krankheit heilen tausend Kräuter, Gift vernichtet die Magie. Wissenschaft kann alles heilen, Nur die Thorheit heilt sie nie. (11)

Wer sich weder mit der Dichtkunst, noch mit der Musik, noch mit irgend einer anderen Kunst beschäftigt, der ist ein leibhaftiges Vieh, dem nur Schweif und Hörner fehlen. Wenn er, auch ohne Gras zu fressen, am Leben bleibt, so ist dies das höchste Glück, das dem Vieh zuteil ward. (12)

Denen Gelehrsamkeit, Kasteiungen, Freigebigkeit, gute Gemütsart, Vorzüge und Gerechtigkeit abgehen, die wandeln in der Welt der Sterblichen als Tiere des Waldes in Menschengestalt, indem sie nur eine Last auf der Erde sind. (13)

Besser mit Tieren des Waldes in undurchdringlichen Gebirgen umherzuirren, als mit Thoren selbst in des Götterfürsten Palästen zu verkehren. (14)

Wenn berühmte Dichter, die eine schöne Sprache mit Ausdrücken im Schmucke der Gelehrsamkeit führen und im Besitze von Lehren sind, die Schülern überliefert zu werden verdienen, im Lande eines Fürsten in Armut leben, so zeugt dieses von der Stumpfheit des Herrschers, da gelehrte Männer auch ohne Geld grosse Herren sind: zu tadeln sind ja die Abschätzer, durch deren Schuld Edelsteine im Preise sanken. (15)

Gegen diejenigen, die einen inneren Schatz, Wissen genannt, besitzen, einen

Arthibhyah pratipādyamānam aniśam Kalpānteşv api na prayāti nidhanam, Yesām, tān prati mānam ujjhata nrpāh;

vidyākhyam antar dhanam kas taih saha spardhate? (16)

prāpnoti vrddhim parām,

Adhigataparamārthān 5 Tṛṇam iva laghu lakṣmīr Abhinavamadalekhāpanditān māvamamsthās, naiva tān samrunaddhi. Syāmagandasthalānām

Na bhavati bisatantur

10

vāraņam vāraņānām. (17)

Ambhojinīvananivāsavilāsam eva Hamsasya hantu nitarām kupito vidhātā, Na tv asya dugdhajalabhedavidhau prasiddhām Vaidagdhyakīrtim apahartum asau samarthah. (18)

Keyürä na vibhüşayanti puruşam Na snānam na vilepanam na kusumam Vāny ekā samalamkaroti puruşam

Vāṇy ekā samalamkaroti puruṣam 15 Kṣīyante khalu bhūṣaṇāni satatam, Vidyā nāma narasya rūpam adhikam, Vidyā bhogakarī yaśaḥsukhakarī, Vidyā bandhujano videśagamane, Vidyā rājasu pūjitā na tu dhanam,

20 Kṣāntiś cet kavacena kim? kim aribhiḥ Jñātiś ced analena kim? yadi suhṛd hārā na candrojjvalā
nālamkṛtā mūrdhajāḥ,
yā samskṛtā dhāryate.
vāgbhūṣaṇam bhūṣaṇam. (19)
pracchannaguptam dhanam,
vidyā gurūṇām guruḥ,
vidyā param daivatam,
vidyāvihīnaḥ paśuḥ. (20)
krodho 'sti ced dehinām'?
divyauṣadhaiḥ kim phalam?

Schatz, der nicht in den Bereich eines Diebes fällt, stets ein unbeschreibliches Glück befördert, der, obwohl beständig Bedürftigen gereicht, in hohem Grade wächst und der sogar am Ende der Welt nicht zugrunde geht, gegen solche müsst ihr, o Fürsten, den Stolz aufgeben! Wer möchte mit ihnen wetteifern? (16)

Achte die Gelehrten, welche die höchsten Wahrheiten erforscht haben, nicht gering! Der Reichtum fesselt sie so wenig wie winziges Gras: ein Strick von Lotusfasern vermag nicht Elefanten zurückzuhalten, deren Backen dunkle Streifen frischen Brunstsaftes zeigen. (17)

Der Schöpfer vermag jedenfalls, wenn er erzürnt ist, dem Flamingo sein lustiges Treiben in seiner Heimat, dem Lotusteiche, zu wehren; nicht ist er aber imstande, ihm den allbekannten Ruhm der Geschicklichkeit im Scheiden der Milch vom Wasser zu entziehen. (18)

Spangen zieren nicht den Mann, fürwahr! Nicht der Perlenkette Mondenschein, Baden nicht, und nicht geschmücktes Haar, Blumen nicht, noch edle Spezerein.

> Wissen ist die grösste Zierde, Ein geheim verwahrter Schatz, Stillbeglückte Wissbegierde Ist der Weisheit erster Satz. Wissen ist ein Freund auf Reisen,

Wahrer Schmuck des Mannes ist das Wort, Wenn zu wenden zierlich er's versteht. Dieser Schmuck nur dauert fort und fort: Jeder andre Schmuck vergeht. (19)

Wissen ist der höchste Gott, Wissen selbst die Fürsten preisen, Geld allein erregt nur Spott: Wer kein Wissen sich verlieh, Reiht sich unter's liebe Vieh. (20)

Wenn Nachsicht da ist, wozu dann der Panzer? Wozu Feinde, wenn schon der Zorn in den Menschen tobt? Wenn Verwandte da sind, wozu noch Feuer? Wenn

Kim sarpair yadi durjanāh? kim u dhanair Vrīdā cet kim u bhūşaņaih? sukavitā Dāksinyam svajane, dayā parajane, Prītih sādhujane, navo nrpajane.

5 Śauryam śatrujane, ksamā gurujane, Ye caivam puruşāh kalāsu kuśalās

vidyānavadyā yadi? yady asti rājyena kim? (21) śathyam sada durjane, vidvajjanesv ārjavam, nārījane dhūrtatā: teşv eva lokasthitih. (22)

Jādyam dhiyo harati, siñcati vāci satyam, Mānonnatim diśati, pāpam apākaroti, Cetah prasādayati, dikşu tanoti kīrtim,

Satsanigatih kathaya kim na karoti pumsām? (23) 10 Jayanti te sukrtino rasasiddhāh kavīśvarāh, Nāsti yeşām yaśahkāye Sūnuh saccaritah, satī privatamā, Snigdham mitram, avancakah parijano, 15 Ākāro rucirah sthiras ca vibhavo, Tuşte viştapahārinīstadahare Prānāghātān nivrttih, paradhanaharane Kāle śaktyā pradānam, yuvatijanakathā-Tranāsrotovibhango, guruşu ca vinayah,

20 Sāmānyah sarvaśāstreşv anupahatavidhih

jarāmaranajam bhayam. (24) svāmī prasādonmukhah, nihkleśaleśam manah, vidyāvadātam mukham samprāpyate dehinā. (25) samyamah, satyavakyam, mūkabhāvah pareşām,

> sarvabhūtānukampā: śreyasam esa panthah. (26)

ein Freund uns zur Seite steht, was sollen uns dann noch himmlische Kräuter nützen? Wozu Schlangen, wenn schon böse Menschen nicht fehlen? Wozu Reichtumer, wenn schon untadelhaftes Wissen da ist? Wenn Scham da ist, wozu noch ein Schmuck? Wenn Dichtergabe uns gegeben ist, wozu bedarf es dann noch der Herrschaft? (21)

Zuvorkommenheit gegen die Seinigen, Mitleid mit Fremden, stete Falschheit Schlechten gegenüber, Freundschaft mit Guten, Klugheit Fürsten gegenüber, Geradheit gegen Gebildete, Heldenmut Feinden gegenüber, Nachsicht mit Eltern, Verschlagenheit Weibern gegenüber: nur auf Männern, die in solchen Künsten geschickt sind, beruht die Welt. (22)

Was bewirkt nicht bei den Menschen, so sage doch, der Umgang mit Trefflichen? Er benimmt die Einfalt des Geistes, träufelt Wahrheit in die Rede, schafft hohes Ansehen, entfernt das Böse, erheitert das Gemüt und verbreitet den Ruhm nach allen Weltgegenden. (23)

Ein Hoch bringe ich jenen tugendhaften (gelehrten) und in die Grundtöne der Poesie (Zaubertränke) eingeweihten Dichterfürsten, die für ihren Körper, den Ruhm, keine Gefahr befürchten, wie sie Alter und Tod zu bringen pflegen. (24)

Ein tugendhafter Sohn, ein treues Weib, ein gnädiger Herr, ein anhänglicher Freund, ehrliche Dienerschaft, ein von allen Trübsalen freies Gemüt, eine schöne Gestalt, dauernder Reichtum und ein durch Wissen geläuterter Mund werden dem Menschen zuteil, wenn der die Welt entzückende, Erwünschtes gewährende Çiva zufriedengestellt ist. (25)

Sich der Tötung eines Lebens enthalten, dem Raube fremden Gutes entsagen, Wahrheit reden, zu rechter Zeit nach Kräften spenden, bei Gesprächen über junge Weiber anderer sich stumm verhalten, den Andrang der Gier brechen, Ehrwürdigen gegenüber bescheiden sein und mit allen Wesen Mitleid haben: diese allen Lehrbüchern

Prārabhyate na khalu vighnabhayena nīcaih, Prārabhya vighnavihatā viramanti madhyāh, Vighnaih punah punar api pratihanyamanah Prārabhya tūttamajanā na parityajanti. (27)

5 Priyā nyāyyā vṛttir, Asanto nābhyarthyāh, Satām kenoddistam

malinam asubhange 'py asukaram, suhrd api na vācvah krśadhanah, Vipady uccaih stheyam . padam anuvidheyam ca mahatām: visamam asidhārāvratam idam? (28)

Kşutkşāmo 'pi jarākrśo 'pi śithila-10 Āpanno 'pi vipannadīdhitir api Mattebhendravibhinnakumbhakavala-Kim jīrnam trnam atti mānamahatām Svalpam snāyuvasāvaseşamalinam Śvā labdhvā paritosam eti, na tu tat 15 Simho jambukam ankam agatam api

prāyo 'tikaştām daśām pranesu naśyatsy api grāsaikabaddhasprhah agresarah kesari? (29) nirmāmsam apy asthi goh tasya ksudhāśāntaye. tyaktvā nihanti dvipam.

Sarvah krechragato 'pi vanchati janah

sattvānurūpam phalam. (30)

Lāngūlacālanam adhas caranāvapātam

gemeinsamen Gebote, denen nirgends widersprochen wird, sind der Weg zum Heile. (26)

Aus Furcht vor Hindernissen kommen

Zum Anfang eines Werkes nicht die Menschen von gemeinster Art;

Vom Werk, das schon sie unternommen,

Stehn Menschen ab von Durchschnittswert, wenn Hindernis sich offenbart;

Vom Unternehmen lassen nicht die besten Männer in der Welt,

Ob Hindernis auf Hindernis sich ihnen auch entgegenstellt. (27)

Einen angemessenen Lebensunterhalt lieb haben; Schmutziges nicht leicht vollbringen zu können, selbst wenn die Lebensgeister zusammenbrechen wollten; Unedle nicht mit Bitten anzugehen; einen Armen, selbst wenn es ein Freund wäre, nicht um ein Almosen anzusprechen; im Unglück sich oben zu erhalten und in die Fussstapfen Hochgesinnter zu treten: wer hat diese schwierige Weise - fürwahr das Stehen auf der Schneide eines Schwertes -- Edlen angezeigt? (28)

> Vom Hunger gemagert, vom Alter erschlafft, Todmüde, in äusserster Not, Bei schwindendem Atem, geschwundener Kraft Elefanten bringt er den Tod. Den rasenden Tieren zerbricht er die Stirn Und sauget mit Gier der Gewaltigen Hirn. Wie rührten auch Gräser die mächtigen Zähne Des Grössten der Grossen, des Herrn mit der Mähne? (29)

Und fand er nur ein winzig Knöchlein, dran etwas Fett und Sehne klebt, Doch ohne Fleisch - der Hund begnügt sich, auch wenn es nicht den Hunger hebt. Den Elefanten würgt der Löwe, den Schakal, der schon sein war, nicht:

So wünscht ein jeder selbst in Nöten Gewinn, der seiner Art entspricht. (30)

Wenn du ihn fütterst, regt den Schwanz der Hund, Kriecht dir zu Füssen, wälzt sich auf dem Grund,

Bhūmau nipatya vadanodaradarsanam ca Śvā piṇḍadasya kurute, gajapunigavas tu Dhīram vilokayati cāṭuśatais ca bhuṅkte. (31)

Sa jāto yena jātena yāti vainšah samunnatim.

5 Parivartini samsāre mṛtah ko vā na jāyate? (32)

Kusumastabakasyeva dvayī vṛttir manasvinah:

Mūrdhni vā sarvalokasya, śīryate vana eva vā. (33)

Santy anye 'pi Bṛhaspatiprabhṛtayah sambhāvitāh pañcaṣās,

Tān praty eṣa viśeṣavikramarucī Rāhur na vairāyate;

10 Dvāv eva grasate dineśvaraniśāpraneśvarau bhasvarau Bhrāntah parvani paśya Dānavapatih śīrsāvaśesīkrtah. (34) śrenin Sesah phanāphalakasthitām, Vahati bhuvanamadhyeprstham sadā sa vidhāryate, Kamathapatinā Tam api kurute krodādhīnam payodhir anādarād. 15 Ahaha mahatām niḥsīmānaś caritravibhūtayah! (35)

Varam pakşacchedah samadamaghavanmuktakuliśa-Prahārair udgacchad- bahuladahanodgāragurubhih Tuṣārādreḥ sūnor ahaha pitari kleśavivaśe, Na cāsau sampātaḥ payasām patyur ucitaḥ. (36) 20 Yad acetano 'pi pādaiḥ spṛṣṭaḥ prajvalati savitur inakāntaḥ,

> Liegt auf dem Rücken, zeigt den offnen Schlund. Die Blicke ruhig vor sich hingewandt, Erst kosend hundertmal von dir genannt, Bequemt zum Mahle sich der Elefant. (31)

Der ist in Wirklichkeit geboren, durch dessen Geburt die Familie in die Höhe kommt: wer wohl wird bei dem Kreislauf des Lebens nach dem Tode nicht wiedergeboren? (32)

Wie des Blumenbüschels, so ist auch des verständigen Mannes Lebensweise zweifach: entweder sieht man ihn hoch über alle Welt ragen, oder er verwelkt im Walde. (33)

Es sind noch fünf oder sechs andere hochgeachtete Planeten da, Jupiter und wie sie sonst heissen mögen; gegen diese tritt Rāhu, der an aussergewöhnlichem Heldenmut Gefallen findet, nimmer feindlich auf: der Fürst der Unholde, dem nur der Kopf geblieben, verschlingt, sieh, wenn er an den verhängnisvollen Tagen umherschweift, nur die zwei hellleuchtenden, den Herrn des Tages (die Sonne) und den Gatten der Nacht (den Mond). (34)

Der Schlangendämon Çesha trägt die Reihe der Welten auf der Platte seiner angeschwollenen Haube, ihn hält beständig der Schildkrötenfürst mitten auf seinem Rücken und diesen nimmt wieder der Meeresgott ohne weiteres auf seinen Schöss: o wie unbegrenzt ist bei Grossen die Macht ihres Treibens! (35)

Es wäre, ach, besser gewesen, wenn Maināka, des Himālaya Sohn, als sein Vater sich vor Schmerzen nicht zu helfen wusste, sich die Flügel hätte abschneiden lassen durch die vom aufgeregten Indra geschleuderten Donnerkeile, die ob des vielen hervorsprühenden Feuers nur um desto gewichtiger waren, als dass er sich ins Wasser stürzte, was sich für den Herrn der Gewässer schickte. (36)

Es blitzet der Demant funkelnd empor, Vom Strahle getroffen, der fühllose Stein: Tat tejasvī puruṣaḥ Simhaḥ śiśur api nipatati Prakṛtir iyam sattvavatām, parakṛtavikṛtim katham sahate? (37) madamalinakapolabhittişu gajeşu. na khalu yayas tejaso hetuh. (38)

Jātir yātu rasātalam, guņagaņas 5 Chīlam śailatatāt patatv, abhijanah Śaurye vairiņi vajram āśu nipatatv,

Yenaikena vinā gunās trnalava-

tasyāpy adho gacchatāc, samdahyatām vahninā, artho 'stu nah kevalam, prāyāh samastā ime. (39)

Tānīndriyāny avikalāni, tad eva nāma, Sā buddhir apratihatā, vacanam tad eva:

10 Arthoşmana virahitah puruşah sa eva

Anyah kṣaṇena bhavatīti vicitram etat. (40)

Yasyāsti vittam sa narah kulīnah, Sa panditah, sa śrutavān, gunajūah, Sa eva vaktā, sa ca darśanīyah:

15 Sarve guṇāḥ kāňcanam āśrayanti. (41)

Daurmantryān nṛpatir vinasyati, yatih Vipro 'nadhyayanāt, kulam kutanayāc, Hrīr madyād, anavekṣaṇād api kṛṣiḥ, Maitrī cāpraṇayāt, samṛddhir anayāt, sangāt, suto lālanād, chīlam khalopāsanāt, snehah pravāsāśrayān, tyāgāt pramādād dhanam. (42)

20 Dānam bhogo nāśas tisro gatayo bhavanti vittasya;

Und der fühlende Mensch, er trüge die Pein, Wenn höhnende Worte ihm gellen ins Ohr? (37)

Auch ein junger Löwe stürzt sich auf Elefanten, deren Backenwände von Brunstsaft befleckt sind: dies ist die angeborene Weise Beherzter, nicht das Alter ist ja die Ursache des Machtglanzes. (38)

Der Stand fahre zur Hölle, die ganze Schar der Vorzüge sinke noch tiefer hinab, die gute Sitte stürze vom jähen Felsen, der Adel der Geburt werde durch Feuer verzehrt, auf den Heldenmut falle wie auf einen Feind schnell der Donnerkeil nieder, Geld allein bleibe uns, da mit Ausnahme dieses einen alle jene Vorzüge einem winzigen Strohhalm gleichen. (39)

Es ist doch seltsam, dass derselbe Mensch mit denselben gesunden Sinneswerkzeugen, mit demselben Namen, mit demselben ungetrübten Geiste, mit derselben Rede wie zuvor, plötzlich ein anderer wird, wenn ihn die dem Gelde innewohnende Glut verlässt. (40)

Wer Reichtümer besitzt, ist ein Mann aus edlem Geschlecht, ist klug, gelehrt, versteht Vorzüge zu schätzen, ist ein gewandter Redner und auch schön: alle Vorzüge beruhen auf dem Gelde. (41)

Ein Fürst geht durch schlechte Beratung zu Grunde, ein Asket durch Umgang, ein Sohn durch Verhätschelung, ein Brahmane durch Vernachlässigung des Studiums, eine Familie durch einen schlechten Sohn, gute Sitten durch Verkehr mit Schlechten, Scham durch Trunk, ein Acker durch Sorglosigkeit, Liebe durch häufiges Reisen, Freundschaft durch Kälte, Wohlergehen durch unkluges Benehmen, Besitz durch Verschenken und Fahrlässigkeit. (42)

Verschenkung, Genuss und Verlust sind die drei Schicksale, die den Reichtum

Yo na dadāti na bhunkte tasya trtīyā gatir bhavati. (43) Manih śanollidhah, samaravijayī hetidalito, Madaksino nagah, śaradi saritah śvanapulinah. Kalāśesaś candrah, suratamrditā bālavanitā 5 Tanimnā śobhante galitavibhavāś cārthişu nṛpāḥ. (44) Pariksīnah kaścit sprhayati yavānām prasrtaye, Sa paścat sampurno ganavati dharitrīm trnasamām: Ataś canaikantyad gurulaghutayārtheşu dhaninām Avasthā vastūni prathayati ca samkocayati ca. (45) Rājan dudhukşasi yadi kşitidhenum etām,

Rājan dudhukşasi yadi kşitidhenum etām,
Tenādya vatsam iva lokam imam puşāņa,
Tasmimś ca samyag aniśam paripoşyamāņe
Nānāphalaih phalati kalpalateva bhūmih. (46)
Satyānṛtā ca paruṣā priyavādinī ca
Himsrā dayālur api cārthaparā vadānyā
Nityavyayā pracuranityadhanāgamā ca
Veśyānganeva nṛpanītir anekarūpā. (47)

Ājñā, kīrtiḥ, pālanam brāhmaṇānām, Dānam, bhogo, mitrasamrakṣaṇam ca,

treffen können; wer nicht verschenkt und nicht geniesst, dem wird das dritte Schicksal des Geldes zuteil. (43)

Ein auf einem Schleifstein abgeschliffener Edelstein, ein durch ein Wurfgeschoss durchbohrter Sieger in der Schlacht, ein durch Brunst abgemagerter Elefant, Flüsse, die im Herbst trocken gelegte Sandbänke zeigen, der Mond, wenn nur ein schmaler Streifen von ihm übrig geblieben ist, ein junges Weib, das durch Liebesgenuss mitgenommen wurde, und Fürsten, die ihr Vermögen durch Spenden an Bedürftige erschöpften, gewinnen an Ansehen durch den Verlust ihrer Fülle. (44)

Wenn dir die Habe schwand, Streckst nach dem Gerstenkorn du deine Hand. Hast du die Fülle dann, Siehst du die Welt wie einen Strohhalm an. Des Glücks Unstetigkeit, Zu nehmen und zu geben stets bereit, Ist's, die der Dinge Wert Je nach der Habe mindert oder mehrt. (45)

O Fürst, wenn du diese Erde wie eine Milchkuh zu melken gedenkst, so nähre und pflege jetzt die Unterthanen wie ein Kalb: werden diese ohne Unterlass gehörig gepflegt, so trägt die Erde wie der alle Wünsche gewährende Baum mannigfache Früchte. (46)

Eines Fürsten Politik tritt wie eine Buhldirne in mannigfacher Gestalt auf: sie ist wahr und auch falsch, barsch und auch freundlich, grausam und auch mitleidig, geldgierig und auch freigebig, hat beständige Ausgaben, aber auch viele und beständige Einnahmen. (47)

Was nützt es, seine Zuflucht zu nehmen zu Fürsten, denen Autorität, Ruhm,

stokam mahad vā dhanam,

grhņāti tulyam jalam. (49)

Merau tato nādhikam.

'sīti kesām na gocarah?

kārpaņyoktim pratīksase. (50)

vrttim vrthā mā krthāh.

mitra kşanam śrūyatām:

mā brūhi dīnam vacah. (51)

sarve tu naitādrśāh.

garjanti kecid vrthā.

Yeşām ete şad guṇā na pravṛttāḥ, Ko 'rthas teṣām pārthivopāśrayeṇa? (48)

Yad dhātrā nijabhālapattalikhitam Tat prāpnoti marusthale 'pi nitarām,

5 Tad dhīro bhava, vittavatsu kṛpaṇām Kūpe pasya payonidhāv api ghato

Tvam eva cātakādhāro Dhig ambhodhara tasyāpi

15

Rere cātaka sāvadhānamanasā

10 Ambhodā bahavo hi santi gagane,

Kecid vṛṣṭibhir ārdrayanti vasudhām, Yam yam paśyasi tasya tasya purato

Akarunatvam akāranavigrahah Paradhane parayoşiti ca spṛhā Svajanabandhujanesv asahisnutā

Prakṛtisiddham idam hi durātmanām. (52)

Durjanah parihartavyo vidyayālamkrto 'pi san.

Maninā bhūşitah sarpah kim asau na bhayamkarah? (53) Jādyam hrīmati ganyate, vratarucau dambhah, sucau kaitavam,

20 Śūre nirghṛṇatā, munau vimatitā, dainyam priyālāpini,
Tejasviny avaliptatā, mukharatā vaktary, aśaktih sthire:

Pflege der Brahmanen, Spenden, Geniessen und Schutz der Freunde, diese sechs Vorzüge abgehen? (48)

Das Gut, das dir der Schöpfer auf die Stirn geschrieben, Du wirbst's, gross oder klein, wo immer du geblieben, Sei's auf dem Meruberg, sei's in der kahlen Oede: Drum sei ein Mann und krieche nimmer schnöde Vor eines Reichen Thür: nichts ist dein Schmeicheln nütze: Das Gleiche schöpft ein Wasserkrug aus Meer und Pfütze. (49)

Wem ist es nicht bekannt, dass nur du, o Wolke, des Cātaka Stütze bist? Pfui über dich, dass du da erst auf sein Jammern wartest! (50)

He he Cātaka, höre, o Freund, einen Augenblick aufmerksamen Geistes zu! Es giebt ja viele Wolken am Himmel, sie sind aber nicht alle derselben Art: einige benetzen die Erde mit Regen, andere donnern vergebens. Sprich nicht vor jeglicher, die du erblickst, ein klägliches Wort! (51)

Hartherzigkeit, grundloses Streiten, Verlangen nach fremdem Gute und fremdem Weibe, Unduldsamkeit gegen seine Hausgenossen und Verwandte: dieses ist ja den Bösen schon von Natur eigen. (52)

Und zierte edelstes Wissen ihn, Denn wenn auch Diamanten sie schmücken, So sollst du dennoch den Bösen fliehn. Kann eine Schlange uns drum berücken? (53)

Beim Bescheidenen hält man den Vorzug für Einfältigkeit, beim Religiösen für Heuchelei, beim Redlichen für schlaue Berechnung, beim Helden für Hartherzigkeit, beim schweigsamen Asketen für Beschränktheit, beim Liebenswürdigen für Erbärmlichkeit, beim Energischen für Hochmut, beim Beredten für Geschwätzigkeit, beim Be-

Tat ko nāma guņo bhavet suguņinām Lobhaś ced aguņena kim? pišunatā Satyam cet tapasā ca kim? šuci mano Saujanyam yadi kim guņaih? svamahimā

yo durjanair nānkitah? (54) yady asti kim pātakaih? yady asti tīrthena kim? yady asti kim mandanaih? yady asti kim mrtyunā? (55)

Šašī divasadhūsaro, Saro vigatavārijam, Prabhur dhanaparāyaṇaḥ, Nṛpāṅganagataḥ khalo:

5 Sadvidyā yadi kim dhanair? apayaśo

galitayauvanā kāminī, mukham anakşaram svākrteh, satatadurgatah sajjano, manasi sapta śalyāni me. (56) ātmīyo nāma bhūbhujām.

Na kaścic candakopānām Hotāram api juhvānam Maunān mūkah, pravac

Dhrstah pāršve

nam sprsto dahati pāvakah. (57) pravacanapatur vātulo jalpako vā, bhavati ca, tathā dūratas cāpragalbhah,

Kṣāntyā bhīrur, 15 Sevādharmaḥ

10

yadi na sahate prāyaśo nābhijātah:

Sevādharmah paramagahano yoginām apy agamyah. (58) Udbhāsitākhilakhalasya viśrňkhalasya

sonnenen für Ohnmacht. Was gäbe es hiernach wohl für einen Vorzug der Vorzüglichen, den böse Menschen nicht brandmarkten? (54)

Bedarf es andrer Laster noch, wenn man der Gier sich zugewendet,
Noch andrer Missethat, wenn man durch Ohrenbläserei sich schändet?
Bedarf es noch des Büssertums, wenn unser Herz die Wahrheit liebt?
Ist's not, dass sich ein lautrer Mann nach heil'gem Badeplatz begiebt?
Wozu noch andre Tugenden, verkehrt man liebreich mit den Leuten?
Was mag bei innrer Tüchtigkeit für einen Mann wol Schmuck bedeuten?
Was fragt, wer wahre Wissenschaft besitzt, ob Geld und Gut vorhanden?
Wozu bedarf's des Todes erst, hat sich ein Mensch bedeckt mit Schanden? (55)

Dass grau der Mond bei Tage wird befunden;
Die Liebste, deren Jugend hingeschwunden;
Der Teich, dem Lotus mangelt; das Gesicht
Des schönen Mannes, der nicht trefflich spricht;
Der Herrscher, der nach nichts als Reichtum trachtet;
Der wackre Mann, der stets in Armut schmachtet;
Der Frevler an dem Hofe — diese Sieben,

Ach, Pfeile sind's, die mir ins Herz getrieben! (56) Ergreift den Fürsten heft'ger Zorn, so ist ihm niemand lieb und teuer; Beim Opfer brennt den Priester auch, sobald er es berührt, das Feuer. (57)

> Stumm schiltst du den Diener, sofern er schweigt, Einen Schwätzer, wenn er beredt sich zeigt; Zudringlich, wenn er zur Seite dir geht, Und lässig, wenn in der Ferne er steht; Verzagt, wenn geduldig er alles erträgt, Und roh, wenn sich Missmut im Innern ihm regt: Könnt' frei er durch Zauber die Dinge gestalten, Dies schwierige Amt, wer möcht' es verwalten? (58)

Prāgjātavistrtanijādhamakarmavrtteh Daivād avāptavibhavasya guņadviso 'sya Nīcasya gocaragataih sukham āsyate kaih? (59) Ārambhagurvī kṣayiṇī krameṇa Laghvī purā vṛddhimatī ca paścāt Dinasya pūrvārdhaparārdhabhinnā Chāyeva maitrī khalasajjanānām. (60)

Mrgamīnasajjanānām trņajalasamtosavihitavrttīnām Lubdhakadhīvarapisunā niskāraņavairiņo jagati. (61)

10 Vancha sajjanasamgame, paraguņe Vidyāyām vyasanam, svayoşiti ratir, Bhaktih Śūlini saktir ātmadamane

5

15

Bhaktih Śūlini, śaktir ātmadamane, Yeşv ete nivasanti nirmalaguņās prītir, gurau namratā, lokāpavādād bhayam, samsargamuktih khale: tebhyo narebhyo namah! (62)

Vipadi dhairyam, athābhyudaye kṣamā, Sadasi vākpatutā, yudhi vikramah, Yaśasi cābhirucir, vyasanam śrutau, Prakṛtisiddham idam hi mahātmanām. (63)

Pradānam pracchannam, grham upagate sambhramavidhih, Priyam krtvā maunam, sadasi kathanam cāpy upakrteh,

Wer fühlt sich behaglich, wenn er in Berührung kommt mit einem gemeinen Menschen, der alle Bösewichter verherrlicht, zügellos ist, in seinen niedrigen, aus einem früheren Leben zu Tage tretenden Handlungen sich bewegt, durch des Schicksals Gunst in den Besitz von Reichtümern gelangt ist und sich als Feind jeglicher Tugend zeigt? (59)

Dem Morgenschatten böser Menschen Freundschaft gleicht: Im Anfang gross — allmählich nimmt sie ab und weicht. Nachmittagsschatten, anfangs klein und mächtig drauf, Er zeigt, wie bei den Guten Freundschaft nimmt den Lauf. (60)

Gazellen, Fische und gute Menschen, denen (der Reihe nach) Gras, Wasser und Genügsamkeit als Lebensunterhalt angewiesen worden ist, haben in der Welt ohne allen Grund (der Reihe nach) Jäger, Fischer und Hinterbringer zu Feinden. (61)

Verlangen nach Umgang mit Guten, Freude an den Vorzügen anderer, demütiges Benehmen dem Lehrer gegenüber, eifriges Betreiben der Wissenschaften, Gefallen am eigenen Weibe, Scheu vor dem Tadel der Welt, Liebe zu Çiva, Kraft den Geist zu bändigen, das Aufgeben des Verkehrs mit Bösen: vor den Männern, bei denen diese fleckenlosen Tugenden sich vorfinden, verbeugen wir uns in Ehrfurcht. (62)

Friedlich im Glücke sein, trotzig in Fehden, Standhaft im Unglück sein, Ehren erstreben, Redegewandt sein und kundig der Weden, Das ist der Edlen natürliches Leben. (63) Dass einer heimlich seine Gaben schenkt, Geschäftig einen Gast im Haus empfängt; Dass er den Dienst, den er gethan, verschweigt, Doch Freundlichkeit, die man ihm selbst erzeigt, Vor vielen andern rühmt, dass Uebermut Anutseko lakşmya, Satām kenoddistam Kare ślaghyas tyagah, Mukhe satyā vānī, Hrdi svacchā vrttih, Vināpy aiśvaryena

5

10

15

Sampatsu mahatām cittam Āpatsu ca mahāśaila-Samtaptāyasi samsthitasya payaso

Muktākāratayā tad eva nalinī-Svātyām sāgaraśuktimadhyapatitam Prāyenādhamamadhyamottamagunah

Tan mitram āpadi sukhe ca samakriyam yad. Namratvenonnamantah Svārthān sainpādavanto

Kşāntyaivākşeparūkşā-20 Santah sāścaryacaryā

nirabhibhavasārāh parakathāh, vişamam asidhārāvratam idam? (64) śirasi gurupādapranamanam, vijayibhujayor vīryam atulam, śrutam adhigatam ca śravanayor, prakrtimahatām mandanam idam. (65)

bhavaty utpalakomalam, śilāsamghātakarkaśam. (66) nāmāpi na jñāyate, pattrasthitam rājate,

tan mauktikam jäyate: samsargato jāvate. (67) Prīnāti yah sucaritaih pitaram sa putro,

Etat trayam jagati punyakrto labhante. (68) paragunakathanaih vitataprthutarā-

Yad bhartur eva hitam icchati tat kalatram,

jagati bahumatah

svān guņān khyāpayantah rambhayatnāh parārthe kşaramukharamukhan durmukhan düşayantah kasya nābhyarthanīyāh? (69)

Ihn nicht ergreift, ergeht's ihm noch so gut; Dass er, von andern sprechend, sich bezähmt Und alles unterdrückt, was sie beschämt: Wer hat nur Edlen diese schwere Art, Dies Stehn auf Schwertesschneide offenbart? (64)

An der Hand preist man Freigebigkeit, am Kopfe eine Verbeugung zu den Füssen des Lehrers, am Munde wahre Rede, an den Armen des Siegers unvergleichliche Mannhaftigkeit, am Herzen lauteres Wesen, an den Ohren das Auffassen der Lehren: solches bildet auch ohne hohe Stellung den Schmuck Hochbegabter. (65)

Zart wie Lotus wird im Glück der Edlen Herz;

Doch wie Felsen härtet es des Unglücks Schmerz. (66) Fällt es in einer Muschel Schöss hinein Das Tröpfchen, das auf glühend Eisen fällt,

Bis auf den Namen schwindet's. In holder Sternenstunde,

So wird's zur Perle: Tugend, gross und klein, Doch wenn dem Lotusblatt es sich gesellt, Juwelenglitzern findet's. Dankst du dem Freundesbunde. (67)

Wer den Vater durch gutes Betragen erfreut, der ist ein Sohn; wer auf des Gatten Wohl bedacht ist, die ist ein Eheweib; wer im Unglück und Glück sich gleich benimmt, der ist ein Freund: wer in der Welt Gutes thut, wird dieser drei teilhaftig. (68)

Die sich erheben, indem sie sich beugen; die ihre eigenen Tugenden verkünden, indem sie die Tugenden anderer preisen; die ihre eigene Sache ausführen, indem sie auf das eifrigste bedacht sind, für andere Grosses zu unternehmen; die, welche Lästerer, deren Mund sich in Schmähungen und harten Worten ergiesst, durch blosse Nachsicht brandmarken: wer ginge solche treffliche, in der Welt hoch geachtete Männer von wunderbarem Wandel nicht gern mit einer Bitte an? (69)

Bhavanti namrās taravah phalodgame, Navāmbubhir bhūmivilambino ghanāh. Anuddhatāh satpuruşāh samrddhibhih, Svabhāva evaisa paropakāriņām. (70) Śrotram śrutenaiva na kundalena, 5 Dānena pānir na tu kankanena, Vibhāti kāyah karunāparāņām Paropakārair na tu candanena. (71) Pāpān nivārayati, yojayate hitāya, Guhyam ca gühati, gunan prakaţīkaroti, 10 Āpadgatam ca na jahāti, dadāti kāle: Sanmitralakşanam idam pravadanti santah. (72) Padmākaram dinakaro vikacīkaroti, Candro vikāsayati kairavacakravālam, Nābhyarthito jaladharo 'pi jalam dadāti. 15 Santah svayam parahitesu krtābhiyogāh. (73)

Ete satpuruşāh parārthaghatakāh Sāmānyās tu parārtham udyamabhṛtah Te 'mī mānuṣarākṣasāh parahitam 20 Ye nighnanti nirarthakam parahitam Kṣīrenātmagatodakāya hi guṇā Kṣīre tāpam avekṣya tena payasā svārtham parityajya ye, svārthāvirodhena ye, svārthāya nighnanti ye, te ke na jānīmahe. (74) dattāh purā te 'khilāh, svātmā kṛśānau hutah,

Es beugt sich unter seiner Frucht der Ast; Tief neigt die Wolke ihrer Wässer Last. So sind im Glück die Guten stets bescheiden. Sie zwingt ihr Herz zu lindern fremdes Leiden. (70)

Dem Ohre verleiht Glanz das Wissen, nicht ein Ohrgehänge; der Hand die Gabe, nicht ein Armband; dem Körper Mitleidiger die Hülfe, die sie andern leisten, nicht Sandel. (71)

Dass er zurück dich hält vom Schlechten, Dass er dir Antrieb giebt zum Rechten, Dass dein Geheimnis er bewahrt, Was an dir gut ist offenbart, Dass er dir giebt zur rechten Zeit, Dich nicht verlässt in Fährlichkeit,

An diesen Zeichen, spricht der Mund

Der Weisen, giebt der rechte Freund sich kund. (72)

Die Sonne öffnet die Tag-Wasserrosen, der Mond lässt die Nacht-Wasserrosen blühen, ungebeten spendet auch die Wolke ihr Wasser: Edle richten von selbst ihre Thätigkeit auf das Wohl anderer. (73)

Die, ihrem Glück entsagend, fremdes festen, Die, sich zu nützen, fremdes Glück nicht schonen,
Das sind die Besten. Das sind Dämenen.

Die andern nützen, ohne sich zu hindern, Doch die um nichts der andern Wohlfahrt trennen,
Das sind die Mindern. Wie diese nennen? (74)

Die Milch giebt ja zuvörderst dem Wasser, das sich zu ihm gesellt hat, alle seine guten Eigenschaften; wird das Wasser die Qualen der Milch (beim Kochen) gewahr, so bringt es sich selbst im Feuer zum Opfer; sobald die Milch das Unglück des Gantum pāvakam unmanas tad abhavad drṣṭvā tu mitrāpadam, Yuktam tena jalena śāmyati; satām maitrī punas tv īdṛśī. (75)

Itah svapiti Keśavah, kulam itas tadīyadviṣām,
Itaś ca śaraṇārthinām śikhariṇām gaṇāh śerate,
5 Ito 'pi vaḍavānalah saha samastasamvartakair.

Aho vitatam ūrjitam bharasaham ca sindhor vapuh! (76)
Tṛṣṇām chinddhi, bhaja kṣamām, jahi madam, pāpe ratim mā kṛthāh,
Satyam brūhy, anuyāhi sādhupadavīm, sevasva vidvajjanān,
Mānyān mānaya, vidviṣo 'py anunaya, pracchādaya svān guṇān,
10 Kīrtim pālaya, duḥkhite kuru dayām; etat satām lakṣaṇam. (77)

Manasi vacasi kāye puņyapīyūşapūrņās
Tribhuvanam upakāra- śreņibhih prīņayantaḥ
Paraguṇaparamāņūn parvatīkṛtya nityam

Nijahrdi vikasantah santi santah kiyantah? (78)

15 Kim tena hemagirinā rajatādrinā vā
Yatrāśritāś ca taravas taravas ta eva?
Manyāmahe Malayam eva yadāśrayena
Śākhoṭanimbakuṭajā api candanāh syuh. (79)
Ratnair mahārhais tutuṣur na devā,
20 Na bhejire bhīmaviṣena bhītim,

Na bhejire bhimavişena bhitim, Sudhām vinā na prayayur virāmam. Na niścitārthād viramanti dhīrāḥ. (80)

Freundes merkt, wallt sie auf um selbst ins Feuer zu gehen, beruhigt sich aber, wenn sie wieder mit dem Wasser verbunden wird: gerade so ist der Edlen Freundschaft. (75)

Wie ist der Leib des Meeres doch so ausgedehnt und so kräftig, und welche Lasten er trägt! Hier schläft ja Vishnu und hier auch ist die Schar seiner Feinde; hier auch liegen, Schutz suchend, die beflügelten Berge; hier auch ist das höllische Feuer mit allen weltzerstörenden Mächten. (76)

Vernichte die Gier, pflege der Geduld, gieb den Wahn auf, finde keinen Gefallen an der Sünde, sprich die Wahrheit, geh den Weg der Guten, ehre die Gelehrten, achte die Achtungswerten, suche sogar Feinde zu gewinnen, verbirg deine Vorzüge, hüte deinen Ruhm, übe Mitleid an Unglücklichen: dies ist die Handlungsweise Edler. (77)

Wie viele solcher Edler giebt es, die in Gedanken, Worten und Thaten von nektargleichen Tugenden erfüllt sind, die die drei Welten durch ganze Reihen von Wohlthaten erfreuen, die die Atome fremder Vorzüge zu Bergen erheben und dabei im eigenen Herzen stets froh und heiter sind? (78)

Was soll uns der Berg von Gold (der Meru) oder der von Silber (der Kailāsa), wo die Bäume trotz ihrer nahen Berührung mit ihnen das bleiben, was sie von Anfang an waren? Hoch stellen wir den Malaya, auf dem auch gemeine Bäume, wie Çākhoţa, Nimba und Kuţaja durch ihre Berührung mit ihm zu Sandelbäumen werden. (79)

Mit den kostbaren Perlen gaben sich die Götter nicht zufrieden, ob des furchtbaren Giftes gerieten sie nicht in Furcht; sie ruhten nicht eher, bis sie den Unsterblichkeitstrank hatten: feste Charaktere stehen nicht ab von dem, was sie beschlossen haben. (80)

Kvacid bhūmau śayyā Kvacic chākāhārī Kvacit kanthādhārī kvacid api ca paryankaśayanam kvacid api ca śalyodanarucih kvacid api ca divyambaradharo

Manasvi kāryārthi

na ganayati duhkham na ca sukham. (81)

5 Aiśvaryasya vibhūṣaṇam sujanatā, Jñānasyopaśamaḥ, kulasya vinayo, Akrodhas tapasaḥ, kṣamā prabhavitur,

śauryasya vāksamyamo, vittasya pātre vyayah, dharmasya nirvyājatā,

Sarveşām api sarvakāraņam idam

śilam param bhūşanam. (82)

Nindantu nītinipuņā yadi vā stuvantu,

10

Lakşmih samāviśatu gacchatu vā yathestam, Adyaiva vā maranam astu yugāntare vā, Nyāyyāt pathah pravicalanti padam na dhīrāh. (83)

Bhagnāśasya karandapiditatanor Kṛtvākhur vivaram svayam nipatito mlānendriyasya ksudhā naktam mukhe bhoginah.

15 Trptas tatpiśitena satvaram asau

tenaiva yātah pathā.

Lokāh paśyata daivam eva hi nṛṇām

vrddhau kşaye kāranam. (84)

Alasyam hi manuşyanam

śarīrastho mahān ripuḥ. kurvāno nāvasīdati. (85)

Nāsty udyamasamo bandhuh,

Ein verständiger Mann kümmert sich, wenn er ein bestimmtes Ziel zu erreichen strebt, weder um Leid noch um Freude: bald hat er sein Lager auf der blossen Erde, bald ruht er auf einem Bette; bald nährt er sich von grünem Gemüse, bald lässt er sich Reisbrei schmecken; bald trägt er ein zerlumptes Kleid, bald wieder ein prachtvolles Gewand. (81)

Der Herrschaft Zierde ist Leutseligkeit, der Mannhaftigkeit — der Rede Zaum, des Wissens — Ruhe des Gemüts, des Geschlechts — gutes Betragen, des Reichtums — das Spenden an Würdige, der Askese — Gelassenheit, des Mächtigen — Nachsicht, der Tugend — Wahrhaftigkeit; aller Zierden höchste Zierde aber ist eine edle Gemütsart, der Grund von allem. (82)

Ihn loben oder schmähn die Weisen

Heut nahe, oder in Aeonen

In dieser Welt;

Des Todes Tritt: Vom rechten Pfade weicht der Stete

Fortuna komme oder gehe, Wie's ihr gefällt;

Nicht einen Schritt. (83)

Es nagt zu nächt'ger Stunde eine Maus Ein Loch in das Behältnis einer Schlange,

Der, trostlos schmachtend eingepfercht, schon lange

Die Hoffnung schwand, zu fliehen je daraus.

Sie sieht die Maus, packt sie mit raschem Zahn,

Schlingt sie, und flieht auf der gewies'nen Bahn.

Seht, Menschen, wie das Schicksal seltsam waltet,

Wenn's unser Unglück, unser Glück gestaltet. (84)

Die Trägheit ist ein schlimmer Feind,

Der in der Menschen eignem Leib sein Lager hat;

Der Fleiss von allen Freunden es am treusten meint:

Er wirkt und wirkt und wird nicht matt. (85)

Chinno 'pi rohati taruh, kṣiṇo 'py upaciyate punaś candrah: Iti vimršantah santah samtapyante na te vipadā. (86) Netā yasya Brhaspatih, praharanam vajram, surāh sainikāh, Svargo durgam, anugrahah kila Harer, Airāvato vāhanam, 5 Ity āścaryabalānvito 'pi Valabhid bhagnah paraih samgare. Tad vyaktam nanu daivam eva śaranam; dhig dhig vrthā pauruşam. (87) Karmāyattam phalam pumsām, buddhih karmānusāriņī, Tathāpi sudhiyā bhāvyam suvicāryaiva kurvatā. (88) Khalvāto divaseśvarasya kiranaih samtāpito mastake 10 Vanchan deśam anatapam vidhivaśat tālasva mūlam gatah. Tatrāpy asya mahāphalena patatā bhagnam sasabdam sirah. Prāyo gacchati yatra bhāgyarahitas tatraiva yanty apadah. (89) Gajabhujangamayor api bandhanam Sasidivākarayor grahapīdanam 15 Matimatām ca vilokya daridratām Vidhir aho balavān iti me matih. (90) Srjati tāvad asesagunākaram Purusaratnam alamkaranam bhuvah

Auch ein abgehauener Baum wächst wieder, auch der hingeschwundene Mond nimmt wieder zu: Kluge, die solches erwägen, härmen sich bei Widerwärtigkeiten nicht ab. (86)

Tad anu tatksanabhangi karoti ced,

Ahaha kaştam apanditatā vidheh! (91)

20

Indra, der Brhaspati zum Anführer, den Donnerkeil zur Waffe, die Götter zu Streitern, den Himmel zur Burg, den Vishnu, wie man weiss, zum Beistand und den Airāvata zum Reittier hatte, wurde, obgleich er mit dieser wunderbaren Macht ausgerüstet war, im Kampfe von den Feinden geschlagen. Ist also nicht offenbar das Schicksal unsere Zuflucht? Weh, weh, vergebens ist menschliche Anstrengung! (87)

Der Lohn, der den Menschen zuteil wird, hängt vom Schicksal (von den in einem früheren Leben vollbrachten Werken) ab, und auch die Vernunft folgt dem Zuge des Schicksals; trotzdem soll der Verständige erst nach reiflicher Ueberlegung handeln. (88)

Ein Kahlkopf, schmachtend in der Sonne Glast,
Sucht vor der Glut bei einem Palmenbaum
Durch Schicksalsschluss im kühlen Schatten Rast.
Doch streckt zur Ruh' er seine Glieder kaum,
Als eine Frucht, sein Leben jäh zu enden,
Vom Baum herab auf seinen Scheitel fällt.
An jedem Ort sich Unheil ihm gesellt,
Wohin ein Glückverlass'ner sich mag wenden. (89)

Sehe ich, dass sogar Elefanten und Schlangen gefangen werden, dass Mond und Sonne vom Drachen Rähu gequält werden und dass Kluge in Armut leben, so denke ich bei mir: das Schicksal ist, o weh, doch mächtig! (90)

Wenn der Schöpfer den Menschen erst als Perle, als Fundgrube sämtlicher Vorzüge und als Schmuck der Erde schafft, ihn aber hinterher so bildet, dass er in demselben Augenblick zusammenbricht, so ist das, o weh, eine Thorheit von ihm. (91)

Pattram naiva yadā karīravitape Nolūko 'py avalokate yadi divā Dhārā naiva patanti cātakamukhe Yat pūrvam vidhinā lalātalikhitam

doşo vasantasya kim? süryasya kim düşanam? meghasya kim düşanam? tan märjitum kah kşamah? (92)

5 Namasyāmo devān: Vidhir vandyah: so 'pi nanu hatavidhes te 'pi vasagā. pratiniyatakarmaikaphaladah.

Phalam karmāyattam Namas tatkarmabhyo yadi kim amaraih kim ca vidhinā? vidhir api na yebhyah prabhavati. (93)

Brahmā yena kulālavan niyamito 10 Visņur yena dasāvatāragahane Rudro yena kapālapāņiputake brahmāndabhāndodare, kṣipto mahāsamkate, bhikṣāṭanam kāritaḥ,

Sūryo bhrāmyati nityam eva gagane,

tasmai namah karmane! (94)

Naivākṛtiḥ phalati naiva kulam na śīlam Vidyāpi naiva na ca yatnakṛtāpi sevā, Bhāgyāni pūrvatapasā khalu samcitāni Kāle phalanti puruṣasya yathaiva vṛkṣāḥ. (95) Vane raņe śatrujalāgnimadhye Mahārņave parvatamastake vā Suptam pramattam viṣamasthitam vā

Ist's des Lenzes Fehl, dass der Blätter Schmuck
Dem Karīrastrauch versagt?
Ist's der Wolken Fehl, dass der Tschātaka
Nicht in Strömen Labung fand?
Wer kann löschen, was auf die Stirne schrieb

Rakşanti puņyāni purā kṛtāni. (96)

Für die Eule, wenn es tagt?

15

20

Jedem des Geschickes Hand? (92)

Wir beugen vor den Göttern uns. Doch in des argen Schicksals Macht Stehn diese auch; es werde drum dem Schicksal Ehre dargebracht. Allein das Schicksal thut ja nichts, als dass es unsern Lohn uns bringt Für jede That, die wir vollbracht. Und weil die That den Lohn bedingt, Was nützen uns die Götter wohl, was nützt das Schicksal? Ehre sei Darum den Thaten! Sind sie doch auch von des Schicksals Einfluss frei. (93) Ich verbeuge mich vor dem Schicksal, welches Brahman wie einen Töpfer im Topfe, Welt genannt, festhält, welches Vishnu in eine ungeheure Enge geschleudert hat, aus der er wegen der zehn Verkörperungen nicht wieder herauszukommen vermag, welches Çiva gezwungen hat um Almosen zu bitten in die Höhlung seiner Hand mit dem Menschenschädel, welches die Sonne ohne Unterlass am Himmel zu kreisen heisst. (94)

Nichts fruchten Schönheit, Wissen, Stamm und Zucht, Nichts fruchten Dienste bei den Herrn der Erde: Die Güter, die die Busse uns gewährte, Die bringen uns wie Bäume ihre Frucht. (95) Es schirmt im Kampf, im Feuer, Wasser, Walde, Im Ozean, auf steiler Bergeshalde, Im Schlaf, im Unglück, wo du unbewacht, Das gute Werk dich, das du einst vollbracht. (96)

Vyālo mālyaguņāyate, viṣarasaḥ Yasyāṅge 'khilalokavallabhatamaṁ

5

pīyūşavarşāyate, śīlam samunmīlati. (109)

Lajjām guņaughajananīm jananīm iva svām Atyantaśuddhahrdayām anuvartamānāḥ Tejasvinaḥ sukham asūn api samtyajanti Satyavratavyasanino, na punaḥ pratijñām. (110)

Iti śrīmadrājarsipravarabhartrharikrtam Nītiśatakam sampūrnam.

## Atha Bhartrharikrtam Śrngāraśatakam prārabhyate.

Śrīmadrājarşipravaro Bhartrharih śrngārarasasevanam api nītipūrvakam eva kartavyam na tadviruddham iti sūcayan prathamam nītijñānāya Nītiśatakam krtvā tatah śrngārarasasya parināme vairāgyajanakatvāt kvacid dheyatvena kvacid upādeyatvenādau tam varnayitvā paścād vairāgyam varnayişyāmīti manasi nidhāya Śrngārasatakam prāripsus tatra Kāmasya prādhānyād ādau tannamaskārātmakam 15 mangalam ācarati:

Sambhusvayambhuharayo harineksanānām Yenākriyanta satatam grhakarmadāsāh Vācām agocaracaritravicitritāya Tasmai namo bhagavate kusumāyudhāya! (1)

Sambhusvayambhv iti || Sambhuh Sivas ca Svayambhūr Brahmā ca Harir Viṣṇus ca te Sambhusvayambhuharayah kartum akartum anyathākartum saktā api yena Madanena hariṇasya īkṣaṇe netre iva īkṣaṇe yāsām tāsām strīṇām gṛhakarmaṇi dāsā dāsavat sevākāriṇah satatam nirantaram akriyanta kṛtāh tasmai ata eva vācām vāṇīnām na gocarāṇi aviṣayabhūtāni | vācā anuccāraṇīyānīti yāvat | caritrāṇi tair vicitrito lokavilakṣaṇacaritrakartā tasmai ata eva bhagavate aisvaryavate kusumam evāyudham sastram yasya tasmai Kāmāya namo'stu | atra kasmimscit pustake 'cūdottamsitacārucandra' iti ślokah prathamam paṭhitah | paramtu bahupustakeṣv adṛṣṭatvād ayogyatvāc ca na saṃgṛhītah kimtvayam eva yogyatvād anyabahupustakeṣu dṛṣṭatvāc ca likhita iti | Vasantatilakā 30 vṛttam | 'uktā Vasantatilakā tabhajā jagau gaḥ' iti tallakṣaṇāt.

Yāvad bhāgyodayo 'sti tāvac chrngārodbodhakam grhādikam sthiram bhavati, tadvaiparītye tat sarvam naṣṭam bhavatīti naṣṭatantukamuktājāladṛṣṭāntapuraḥsaram tadanityatvam varṇayati:

eine Schlange zur Schnur eines Kranzes, Gifttrank zn einem Nektarregen. (109)

Thatkräftige Männer, die dem Ehrgefühl, vieler Tugenden Mutter, wie einer leiblichen Mutter, deren Herz durchweg lauter ist, folgen, lassen, indem sie sich des Wahrheitsgelübdes befleissigen, gern sogar ihr Leben fahren, nimmer aber ihr Versprechen. (110)

Ich verbeuge mich vor dem hehren Liebesgotte, der geschmückt wird durch Thaten, die Worte nicht zu schildern vermögen, und der Çiva, Brahman und Vishnustets zu Sklaven im Hause gazellenäugiger Mädchen machte. (1)

Subhram sadma savibhrama yuvatayah Lakşmīr ity anubhūyate sthiram iva Vicchinne nitarām anangakalaha-Muktājālam iva prayāti jhaţiti śvetātapatrojjvalā sphīte śubhe karmaņi. krīdātrutattantukam bhraśyad diśo drśyatām. (2)

Subhram iti || śubhram sudhālepādinā śvetam sadma grham, vibhramo vilāsas tatsahitā yuvatayah striyah, śvetam śubhram yad ātapatram chattram tenojjvalā dedīpyamānā lakṣmīh sampad iti etat sarvam śubhe punye karmani sphīte puṣte sati sthiram ivācalam iva lokair anubhūyate | tasmin punye vicchinne naṣte sati nitarām anangah kāmas tajjanitā yā 10 kalahakrīdā tayā truţantas tantavo yasyāta eva bhraśyan naṣṭam muktājālam iva diśo daśa diśo jhaţiti śīghram yāti naśyatīti yāvad iti sarvair dṛśyatām pratyakṣam anubhūyatām | Śārdūlavikrīditam vṛttam | 'sūryāśvair

Yāvat strīkatāksair vivekī puruso na tādyate tāvat tasya hṛdi vivekah sphura-15 tīti strīnām vivekadhvamsakatvam varnayati:

> Tāvad eva kṛtinām hṛdi sphuraty Eṣa nirmalavivekadīpakah, Yāvad eva na kurangacakṣuṣām Tādyate capalalocanāncalaih. (3)

masajastatāh saguravah Śārdūlavikrīditam' iti tallaksaņāt.

20 Tāvad iti || kurangacakşuşām harinīdrsām capalāni cancalāni locanāni netrāni tāny evāncalāh prāntabhāgās tair yāvan na tādyate tāvad eva krtinām vivekipurusānām hrdi antahkarane esa nirmalah kāmādimalarahito vivekadīpakah sphurati | anena striyāh katāksena vivekinām api vivekabhango bhavatīti sūcitam | Rathoddhatā vrttam | 'ro narāv iha Rathoddhatā lagau' iti tallaksanāt.

25 Dhanyās ta eva taralāyatalocanānām Tāruņyapūrņaghanapīnapæyodharāņām Kṣāmodaropari lasattrivalīlatānām

Drştvākrtim vikrtim eti mano na yeşām. (4)

Vacasi bhavati sanga- tyāgam uddisya vārttā
30 Śrutimukharamukhānām kevalam panditānām.

Ein blendend weisser Palast, gefallsüchtige Jungfrauen und ein durch einen weissen Sonnenschirm strahlendes Glück (d. i. Herrschaft, Königtum) werden, als wären sie von Bestand, genossen, solange gute Werke im Ueberfluss da sind; ist der Vorrat von diesen zu Ende, sieh, so fliegt alles dies nach allen Weltgegenden, plötzlich auseinanderfallend, davon wie ein Perlenschmuck, an dem beim scherzhaften Liebesstreit die Schnur zerreisst. (2)

Der Weise sitzt versunken ganz. Rehäuglein kommt und schielt ihn an: In ihm strahlt hehren Wissens Glanz. Gleich ist's um seinen Witz gethan. (3)

Glücklich sind nur diejenigen, deren Herz nicht aufwallt beim Anblick der Gestalt von Schönen mit beweglichen langen Augen, mit der Jugend entsprechendem vollen, prallen, strotzenden Busen und mit den drei sich schlängelnden Falten, die auf dem magern Leibe prangen. (4)

Ganz der Liebe zu entsagen, Nur Gelehrte, stolzgeschwellt, Wer vermöchte das zu tragen? Die sich brüsten vor der Welt

Jaghanam aruṇaratna- granthikāncīkalāpam Kuvalayanayanānām ko vihātum samarthaḥ? (5) Mattebhakumbhadalane bhuvi santi śūrāḥ, Kecit pracaṇḍamṛgarājavadhe 'pi dakṣāḥ,

- 5 Kimtu bravīmi balinām puratah prasahya: Kandarpadarpadalane viralā manuşyāh. (6) Smitena bhāvena ca lajjayā bhiyā Parāmmukhair ardhakatākṣavīkṣanaih Vacobhir īrṣyākalahena līlayā
- 10 Samastabhāvaih khalu bandhanam striyah. (7) Etāś caladvalayasamhatimekhalottha-Jhankāranūpuraparājitarājahamsyah Kurvanti kasya na mano vivaśam tarunyo Vitrastamugdhaharinīsadṛśākṣipātaih? (8)
- 15 Satyam janā vacmi, na pakṣapātāl, Lokeṣu sarveṣv atitathyam etat: Nānyan manohāri nitambinībhyo, Duḥkhasya hetur na hi kaścid anyaḥ. (9) Līlāvatīnām sahajā vilāsās
- 20 Ta eva mūdhasya hṛdi sphuranti. Rāgo nalinyā hi nisargasiddhas, Tatra bhramaty eva mudhā sadaṅghrih. (10)

Ob der Weisheit ihrer Veden, Führen so vermessne Reden, Doch, was ihre Lippe spricht, Sie bewähren's selber nicht! Wer vermag zu widerstehen, Sieht er holde Mägdlein gehen, Oder üppig schöne Weiber,
Deren anmutreiche Leiber
Perlengürtel hold umfangen,
Welche klirrend das Verlangen
Mächtig wecken — o ihr Thoren,
Gebt ihr solches Glück verloren! (5)

Es giebt auf Erden Helden zum Spalten der Stirnanschwellungen brünstiger Elefanten, es sind einige geschickt sogar im Töten eines wütenden Löwen; aber, ich sage es den Starken ins Gesicht, es giebt wenige Menschen, die imstande wären mit aller Kraftanstrengung den Uebermut des Liebesgottes zu brechen. (6)

Bald winkt sie lächelnd dich heran, Schlägt bald verschämt die Augen nieder, Jetzt schielt sie dich verstohlen an

Und wendet ihre Blicke wieder, Beut Eifersucht und Liebesscherz Und fesselt so des Liebsten Herz. (7)

Diese Jungfrauen, welche mit dem Aneinanderschlagen der zitternden Armbänder, mit dem vom Gürtel ertönenden Geklingel und mit den Fussspangen Flamingo's besiegen, wessen Herz nehmen sie nicht gefangen mit ihren Augenwinkeln, die denen reizender Gazellen gleichen, wenn diese sich vertrauensvoll nahen? (Boehtl. liest visvasta für vitrasta.) (8) Kein andres Glück mag hier auf Erden Doch auch als tiefsten Elends Grund Als nur durch Frauenlieb' uns werden; Thu' ich euch Frauenliebe kund. (9)

Anmutigen Schönen sind verliebte Geberden und andere Künste angeboren und diese gerade flammen im Herzen von Thoren auf: die schöne Farbe ist ja den Wasserrosen von Natur eigen und dort schwärmt nutzlos die Biene. (10)

Siddhādhyāsitakandare Haravṛṣa-Gaṅgādhautaśilātale Himavataḥ Kaḥ kurvīta śiraḥpraṇāmamalinam

skandhāvagādhadrume sthāne sthite śreyasi mānam manasvī jano,

Yady atrastakurangasavanayana

anā na syuḥ Smarāstram striyaḥ?(11) praṇihitadhiyām āptaguravo,

5 Bhavanto vedānta-Vidagdhālāpānām Tathāpy etad brūmo:

Na cāsmin samsāre

10

vayam api kavīnām anucarāh. na hi parahitāt puņyam adhikam, kuvalayadrśo ramyam aparam. (12)

Mātsaryam utsārya vicārya kāryam Āryāḥ samaryādam idam vadantu: Sevyā nitambāḥ kim u bhūdharāṇām Uta smarasmeranitambinīnām? (13)

Kim iha bahubhir uktair yuktisunyaih pralapair?
Dvayam iha purusanam sarvada sevaniyam:
Abhinavamadalila- lalasam sundarinam

15 Abhinavamadalīlā-Stanabharaparikhinnam

yauvanam vā vanam vā. (14)

Mattebhakumbhaparināhini kunkumārdre Kāntāpayodharatate rasakhedakhinnah Vakso nidhāya bhujapanjaramadhyavartī

20 Dhanyah kşapām kşapayati kşanalabdhanidrah. (15) Anāghrātam puşpam, kisalayam alūnam kararuhair,

Welcher verständige Mann würde, da das Heil an einem Orte im Himālaya zu finden ist, wo Heilige die Höhlen bewohnen, wo die Schultern von Çiva's Stier sich einen Weg durch die Bäume bahnen und wo die Gangā die flachen Felsblücke bespült; welcher verständige Mann würde, so frage ich, bei so bewandten Umständen durch Neigen des Hauptes seine Ehre beflecken, wenn nicht Weiber das Geschoss des Liebesgottes wären, Weiber, deren Augen denen der zahmen Gazellenkälber gleichen? (11)

Ihr wählt euch eure Meister von den frommen Schriftgelehrten,

Doch wir, anmutig redender Poeten Jünger sind wir.

Denn nicht in jenem Leben giebts ein höhres Glück als Tugend, Doch keine Lust in dieser Welt als klargeaugte Frauen. (12)

Die hochachtbaren Herren mögen, nachdem sie zuvor die Missgunst bei Seite gesetzt und die Sache wohl erwogen haben, uns mit aller Bestimmtheit sagen, ob man die Thäler der Berge oder die der vor Liebe lächelnden Dirnen besuchen soll. (13)

Was nützt hier das viele Geschwätz ohne alle Beweisgründe? Nur zweien Dingen auf Erden sollen die Männer stets huldigen: entweder dem jungen Volke der Schönen, das stets nach neuem Liebesrausch und Spiel Verlangen trägt und durch der Brüste Last ermüdet wird, oder aber — dem Walde. (14)

Glücklich ist derjenige, der, vom Liebesgenuss ermüdet, mit der Brust an dem von Safran feuchten, mit den Stirnanschwellungen brünstiger Elefanten an Umfang wetteifernden Busen der Geliebten ruhend, im Käfig ihrer Arme eingeschlossen, alsbald in Schlaf versinkend, die Nacht verbringt. (15)

Du bist die junge Blüte, die Der Sprössling, den der Finger noch Noch keinem ihren Duft gewährte, Mit Nägelmalen nicht versehrte;

madhu navam anāsvāditarasam, Anāviddham ratnam, phalam iva bhavadrūpam anagham Akhandam punyanam Na jāne bhoktāram kam iha samupasthāsyata iti. (16) Rājan trsnāmburāser na hi jagati gatah kaścid evāvasānam, 5 Ko vārtho 'rthaih prabhūtaih svavapuşi galite yauvane sānurāge? Gacchāmah sadma yāvad vikasitanayanendivaralokininam Akramyākramya rūpam jhatiti na jarayā lupyate preyasīnām. (17) Upari ghanam ghanapatalam, tiryag girayo 'pi nartitamayūrāh, Ksitir api kandaladhavalā, drstim pathikah kva yāpayatu? (18) 10 Samsare 'smin nasare parinatitarale dve gatī panditānām: Tattvajñānāmrtāmbhahplavalulitadhiyām yātu kālah kadācit, No cen mugdhānganānām stanajaghanaghanābhogasambhogininām Sthūlopasthasthalīsu sthagitakaratalasparśalolodyamānām. (19) Kāntety utpalalocaneti vipulaśronibharety utsukah Pinottungapayodhareti sumukhāmbhojeti subhrūr iti 15 Drstvā muhyati modate 'bhiramate prastauti vidvān api Pratyaksāśuciputrikām striyam, aho mohasya duścestitam! (20) Kvacit sabhrūbhangaih kvacid api ca lajjāparinataih kvacid api ca līlāvilasitaih Kvacid bhītitrastaih 20 Navodhānām ebhir vadanakamale netracalitaih Sphurallolalinam prakaraparipūrnā iva diśah. (21) Vaktram candravidambi, pankajaparihāsaksame locane,

Du bist die Perle, deren Schein
Noch keines Meisters Hand verletzte;
Du bist des Honigs frischer Tau,
Der niemals eine Lippe netzte;
Wahr ist, was die Weisen sprechen:
Bis zum Ende der Begier
Ist noch nie ein Mensch gekommen, —
Doch, was soll die Weisheit mir?

Du bist der guten Werke Frucht,
Die noch den Frommen nicht entzückte;
Und der dich einst sein Eigen nennt,
Wer ist, o Holde, der Beglückte? (16)
Lasst uns, eh' die Jugend schwindet,
Eilen in der Schönen Haus,
Ihrer Augen Lotus schauen,
Eh's mit ihrer Schönheit aus. (17)

Ueber ihm eine dicke Wolkendecke, ihm zur Seite Berge mit tanzenden Pfauen, der Erdboden unter ihm weiss von Kandalī-Blüten: wohin soll der Wanderer das Auge richten? (18)

Selbst der Verständige, wenn er eine Jungfrau erblickt, die genau angesehen nichts weiter als eine unreine Puppe ist, nennt sie Geliebte, Lotusäugige, preist die Wucht ihrer mächtigen Hüften, den starken und hohen Busen, vergleicht ihr schönes Antlitz mit einer Wasserrose, lobt ihre schönen Brauen, ist voll Verlangen nach ihr, rast (Boehtl. liest mädyati), freut sich, ist in Entzücken und beginnt sein Spiel: weh rufe ich über das tolle Gebaren des Unverstandes! (20)

Wenn auf dem Lotusgesicht neuvermählter Frauen die unstäten Augen bald ein Runzeln der Brauen zeigen, bald vor Scham sich zur Seite wenden, bald vor Furcht erzittern, bald lieblich sich hinundher bewegen, dann hat es den Anschein, als wenn der ganze Horizont mit einer Menge funkelnder, hinundher wogender Bienen erfüllt wäre. (21)

Ein Gesicht, das des Mondes spottet, Augen, die Wasserrosen lächerlich zu

Varņah svarņam apākarisņur, alinīm Vaksojāv ibhakumbhavibhramaharau,

Vāco hāri ca mārdavam yuvatişu

jişnuh kacānām cayah, gurvī nitambasthalī, svābhāvikam maņdanam. (22)

ekām muktvā nitambinīm:

5 Saivāmrtalatā raktā,

Bhrūcāturyam Snigdhā vāco Līlāmandam

Nāmrtam na visam kimcid

Strinam etad

Smitam kimcid vaktre, Parisyando vācām Gatīnām ārambhah, Spṛśantyās tāruṇyam

Sanmärge tävad äste, 15 Lajjäm tävad vidhatte, Bhrūcāpākṛṣṭamuktāḥ Yāval līlāvatīnām

10

Yad etat pürnendu-Mukhābjam tanvangyāh viraktā viņavallarī. (23)

kuñcitākṣāḥ kaṭākṣāḥ lajjitāntāś ca hāsāḥ

prasthitam ca sthitam ca bhūsanam cāyudham ca. (24) saralataralo dṛṣṭivibhavaḥ,

abhinavavilāsoktisarasah, kisalayitalīlāparikarah,

kim iha na hi ramyam mrgadrśah? (25)

prabhavati puruṣas vinayam api samāśravaṇapathagatā na hrdi dhṛtimuṣo tāvad evendriyāņām, lambate tāvad eva, nīlapakṣmāṇa ete dṛṣṭibāṇāḥ patanti. (26)

dyutiharam udārākṛtidharam kila vasati tatrādharamadhu.

machen geeignet sind, eine Farbe der Haut, die die des Goldes übertrifft, starkes Haar, das mit einem Bienenschwarm sich messen kann, Brüste, die den Elefanten die Pracht ihrer Stirnbeulen entziehen, schwere Hüften und der Rede gewinnende Zartheit sind der Jungfrauen natürlicher Schmuck. (22)

Nenne nur das Weib! und weder Gift noch Nektar giebt es sonst; Abgeneigt ist sie ein Giftbaum, zugeneigt ein Nektarzweig. (23)

Die Seitenblicke, die reizenden Brauen, Verschämtes Lächeln, freundlich Schauen, Ein nur erkünstelt langsam Gehen,

Ein leises Lächeln auf den Lippen, Reichtum an Blicken, die bald sinnend Ausruhen, bald beweglich schweifen, Ein lieblich leichtgeschwätzig Plaudern, Mit ganz besondrem Reiz gewürzt Durch ausgelassen muntre Reden, Ein wie aus Zufall Stillestehen, Das sind der Weiber Schmuck und Zier, Doch Waffe auch, das glaube mir! (24)

Der übermüt'gen Jugend eigen,
Die Art und Weise, wie sie sich
Erheben, wenn sie gehen wollen,
Ihr fröhlich Spielen und ihr Scherzen —
O alles, alles ist entzückend
An Mädchen mit Gazellenaugen,

Die in der ersten Jugend stehn. (25)

Nur so lange bleibt ein Mann auf dem rechten Pfade, nur so lange ist er Herr seiner Sinne, nur so lange zeigt er Schamgefühl und nur so lange hält er an gesittetem Benehmen, als nicht der losen Mädchen Augenpfeile in sein Herz dringen und ihm die Festigkeit rauben, jene mit schwarzen Wimpern befiederten und bis zu den Ohren reichenden Augenpfeile, die der Brauenbogen anzieht und abschiesst. (26)

Auf diesem Antlitz der Schlankgliedrigen, das von ausserordentlicher Schönheit ist und des Vollmonds Glanz überstrahlt, findet sich Lippenhonig; dieser selbe Honigseim wird, wenn diese Zeit dahingegangen ist, überaus übelschmeckend wie die

Idam tat kimpāka-Vyatīte 'smin kāle Samsare 'smin nasare Vyāsangadhvastadhairyāh 5 Yady etāh prodyadindu-Prenkhatkancikalapah

10

15

20

Parimalabhrto Madhupavirutot-Viralasurata-Prasarati madhau

drumaphalam ivātīva virasam vişam iva bhavişyaty asukhadam. (27) kunrpatibhavanakatham amaladhiyo dyutinicayabhrto

vātāh, śākhā kanthā, vācah svedodgārā rātryām jāto

dvārasevākalankamānasam samnidadhyuh, na syur ambhojanetrāh stanabharavinaman- madhyabhāgās tarunyah? (28)

navānkurakotavo, priyāh pikapakşiņām, vadhūvadanendavab, na kasya gunodayah? (29)

Madhur ayam madhurair api kokilā-Kalakalair Malayasya ca vāyubhih Virahinah pranihanti śarīrino. Vipadi hanta sudhāpi vişāyate. (30)

Āvāsah kila kimcid eva dayitā-Karne kokilakākalīkalaravah, Goşthī satkavibhih samam katipayaih, Keşāmcit sukhayanti netrahrdaye; Pānthastrīvirahānalāhutikathām Mākandesu pikānganābhir adhunā Apy ete navamālikāparimala-

pārśve vilāsālasah, smero latāmandapah, sevyāh sitāmsoh karāh caitre vicitrāh kşapāh. (31) ātanvatī manjarī sotkantham ālokyate, prāgbhārapāţaccarā

Koloquintengurke und quälend wie Gift werden. (27)

Wie würden wohl in diesem nichtigen Leben Männer von lauterer Gesinnung, wenn ihnen über dem an ihnen haftenden Schandfleck ob des Dienstes am Palastthor schlechter Fürsten der Mut entsinkt, noch guter Dinge sein können, wenn nicht die Jungfrauen da wären, die allen Glanz des aufgehenden Mondes an sich entfalten, die lotusäugigen Jungfrauen mit den zitternden Glockengürteln und mit der von der Last der Brüste sich biegenden Körpermitte? (28)

Die Winde sind mit Wohlgerüchen geschwängert, die Aeste mit Millionen junger Knospen geschmückt, der Bienen sehnsüchtiges Gesumme und der Kokila liebliches Geschwätz ertönt, auf der Weiber Antlitzmonde treibt der Liebesgenuss einzeln stehende Schweisstropfen hervor: was ist nicht schöner geworden in der Nacht eines beginnenden Frühlings? (29)

Dieser Frühling vernichtet sogar durch die süssen Töne der Kokila-Weibchen und durch die vom Malaya-Gebirge wehenden Winde Männer, die von ihren Geliebten getrennt sind: im Unglück wird, wie du siehst, selbst Nektar zu Gift. (30)

Das müssige Weilen unter heiteren Spielen an der Seite der Geliebten hat ja wohl einigen Reiz; auch am zarten Gesange des Kokila ergötzt sich das Ohr; diesem gefällt eine Laube in Blüte, jenem ein Gespräch mit ausgezeichneten Dichtern; einige laben sich an den Strahlen des Mondes, andern erfreuen die schönen Nächte im Monat Caitra Auge und Herz. (31)

Jetzt (beim beginnenden Frühling) wird der Blütenstrauss an den Mangobäumen, der die Rede bringt auf das Opfer im Feuer des von den Gattinnen auf Reisen befindlicher Männer empfundenen Trennungsschmerzes, von den Kokila-Weibchen sehnsüchtig Vanti klantivitanatanavakrtah Sahakārakusumakesara-Madhuramadhuvidhuramadhupe

śrikhandaśailānilāh. (32) nikarabharāmodamūrchitadigante madhau bhavet kasya notkanthā? (33)

Acchācchacandanarasārdrakarā mṛgākṣyo

Dhārāgrhāni kusumāni ca kaumudī ca

Mando marut sumanasah suci harmyapratham

Grisme madam ca madanam ca vivardhayanti. (34)

Srajo hrdyamoda, Parāgah, kāsāro, 10 Sucih saudhotsangah, Nidāghārtā hy etat Sudhāśubhram dhāma, Privāvaktrāmbhojam, Srajo hrdyamodas,

5

vyajanapavanaś, candrakiranāh, Malayajarajah, sidhu viśadam, pratanu vasanam, pańkajadrśo: sukham upalabhante sukrtinah. (35) sphuradamalaraśmih śaśadharah, Malayajarajaś cātisurabhi, tad idam akhilam ragini jane na tu visayasamsargavimukhe. (36)

15 Karoty antah ksobham, Tarunīvaisā dipitakāmā Unnatapinapayodharabhara

vikasitajātih puņyasugandhih prāvrt tanute kasya na harşam? (37)

Vivad upacitameghain, Navakuţajakadambābhūmayah kandalinyo, modino gandhavāhāh,

angeschaut; auch wehen jetzt vom Malaya-Gebirge Winde, die den Jasminstauden eine Menge Duft entwenden und die grosse Abspannung vermindern. (32)

Wenn Frühling in das Land gezogen, Der frischen Mangoblüten Duft Weithin mit seinen süssen Wogen Erfüllt die wonnevolle Luft;

Blumen, Bäder, die uns kühlen, Mägdelein, die mit uns spielen, Sandelwasser, klar und rein, Laue Winde, Sternenschein,

O selig, wer in warmer Sommernacht Auf des Palastes weissem Söller wacht! Ein dünnes Kleid giebt angenehme Kühle, Wenn Bienlein durch die Lüfte jagen, Vom süssen Honig froh erregt, O sprich, wem nicht in solchen Tagen Das Herz in Sehnsucht höher schlägt. (33)

Und ein Söller, der bei Nacht Strahlet in des Mondscheins Pracht, -In des heissen Sommers Zeit Preis' ich dies als Seligkeit. (34) Im klaren See erglänzt des Mondes Schein; Im Goldpokale funkelt edler Wein; Um schöne Frauen kosen sanfte Lüfte Und vor dem Fächer weicht des Tages Schwüle. Und streuen Blütenstaub und Blumendüfte. (35)

Ein mit Kalk geweisster Palast, der Mond mit seinen funkelnden reinen Strahlen, der Geliebten Antlitz-Lotus, überaus wohlriechender Sandelstaub, Kränze von herzentzückendem Duft, das alles bewirkt im Herzen eines sinnlichen Menschen eine Aufregung, nimmer aber im Herzen dessen, der sich von der Berührung mit der Sinnenwelt losgesagt hat. (36)

Wem bereitet die Regenzeit nicht Freude, da sie im Schmuck der Jungfrau erscheint, Liebe entzündet, mit ihrem aufgeblühten Jasmin herrlichen Duft verbreitet und unter der Last hoher, strotzender Wolken (Brüste) seufzt? (37)

> Der Himmel, wenn mit Wolken er bezogen, Die Erde, wenn bedeckt mit weissen Blüten; Die Winde, die vom süssen Wohlgeruch

Sikhikulakalakekā-Sukhinam asukhinam vā rāvaramyā vanāntāh sarvam utkanthavanti. (38)

Ito vidyudvallī-

Sphuradgandhah, prodyaj- jaladaninadasphūrjitam itah,

5 Itah kekikridā-Katham yāsyanty ete Asūcīsamcāre

Dhvaniprāye tasmin

10

Idam saudāmanyāḥ Mudam ca glānim ca

Āsāreņa na harmyatah priyatamair Śītotkampanimittam āyatadṛśā Jātāḥ śītalasīkarāś ca maruto Dhanyānām bata durdinam sudinatām

15 Ardham nītvā niśāyāh

Prodbhūtāsahyatṛṣṇo Sambhogaklāntakāntā-

Jyotsnābhinnācchadhāram pibati na salilam Hemante dadhidugdhasarpiraśanā

m va sarvam utkanınayantı. vilasitam, itah ketakitaroh isladaninadasahüriitam itah

kalakalaravah: pakṣmaladṛśām virahadivasāh sambhṛtarasāh? (39) tamasi nabhasi praudhajalada-

patati dṛṣado nīranicaye kanakakamanīyaṁ vilasitaṁ

prathayati pathişv eva sudršām. (40)

yātum yadā śakyate, gāḍham samālingyate, ratyantakhedacchido, yāti priyāsamgame. (41)

yāsakhinnaslathāṅgaḥ harmyapṛṣṭhe vivikte varjitaṁ karkarīto

śāradam mandabhāgyah. (42) mānjisthavāsobhrtah

Der Kutadscha- und der Kadamba-Blüten Geschwängert sind; die Wälder, die so reizend, Wenn sie der Pfauen zarter Ruf durchtönt: Sie wecken in des Menschen Brust die Sehnsucht, Mag er nun froh gestimmt sein oder traurig. (38)

sarabhasasuratā-

śithilabhujalatā-

madhumadanirato

Hier zucken die Blitzesranken, dort verbreitet sich Wohlgeruch vom Ketaki-Baum, hier ertönen donnernd aufziehende Wolken, dort erschallt das verworrene Geschrei der Pfauen bei ihrem Spiele: wie werden wohl diese Tage der Trennung jetzt, wo alles Köstliche zusammentrifft, den Frauen mit den schönen Wimpern verfliessen? (39)

Bei einer Finsternis, so dicht, dass eine Nadel nicht durchzudringen vermag, bei einem Himmel, der von dem Getöse dicker Wolken erfüllt wird, beim Sturz der Wassermassen von den Felsen herab, führt das Zucken des Blitzes, so reizend wie das Funkeln des Goldes, den Schönäugigen, schon auf dem Wege zu ihren Geliebten, das Ergötzen, aber auch die darauf folgende Erschöpfung vor Augen. (40)

Wenn der Freund im Regengusse nicht das Haus verlassen kann, Und des Frostes wegen fester ihn die Schöne drückt ans Herz, Dann der Wind mit kalten Tropfen ihre Lustermattung kühlt, Wird das schlechte Wetter gutes für beglückte Liebende. (41)

Nachdem er, dem die Glieder von der Anstrengung beim ungestümen Liebesgenuss ermüdet und erschlafft sind, die halbe Nacht auf dem einsamen Söller des stattlichen Hauses verbracht hat, will er, der am Weinrausch Gefallen findende Unglückliche, jetzt, da sich ein unerträglicher Durst eingestellt hat, nicht aus dem Kruge das Herbstwasser trinken, welches ihm die schlaffen Arm-Lianen der vom Minnespiel erschöpften Geliebten darreichen, Wasser, dessen Strahl durchsichtig wie der Mond ist. (42)

Glücklich diejenigen, die im Winter saure und süsse Milch nebst Butter geniessen,

alakavati mukhe

stanabharapulakod-

prthujaghanatatāt

vitacaritakrtah

Kāśmīradravasāndradigdhavapusah Pinorustanakāminijanakrtā-

Tāmbūlīdalapūgapūritamukhā

Cumbanto gandabhittīr 5 Vaksahsütkañcukesu Ūrūn ākampayantah Vyaktam kantajananam

Keśan akalayan drśau mukulayan Natanyan pulakodgamani prakatayan

Vāram vāram udāraśītkrtakrto 10 Prāyah śaiśira eşa samprati marut

Prodyatpraudhapriyangu-Kāle prāleyavāta-

Yeşām no kanthalagnā

15 Teşām āyāmayāmā

dvutibhrti vidalatpracalavikasitodksanam api tuhinot-

Yamasadanasamā

khinnā vicitrai rataih ślesa grhabhyantare dhanyāh sukham serate. (43)

> śītkrtany adadhana bhedam āpādayantah sramsayanto 'mśukāni śaiśirā vānti vātāh. (44)

vāso balād āksipan nālingva kampam śanaih dantacchadān pīdayan kāntāsu kāntāyate. (45)

> kundamādvaddvirephe dāmamandāradāmni kampivakşomrgākşī, yāminī yāti yūnām. (46)

Sudhāmayo 'pi kşayarogaśāntyai Nāsāgramuktāphalakacchalena Anangasamjīvanadrstiśaktir Mukhāmrtam te pibatīva candrah. (47)

20 Samsārodadhinistāra-

Antarā dustarā na syur

padavi na daviyasi,

yadi nāryo mahāpagāh. (48)

rot gefärbte Kleider tragen, den Körper mit Safransaft dick bestreichen und, wenn sie von diesem und jenem Liebesgenuss ermüdet sind, von Geliebten mit üppig strotzendem Busen umfangen und den Mund gefüllt mit Betelblatt und Betelnuss behaglich im Gemache schlafen. (43)

In der kalten Jahreszeit wehen Winde, die Schönen gegenüber offenbar das Spiel verliebter Buhlen treiben: sie küssen die prallen Wangen, bewirken auf dem von Locken bedeckten Gesicht ein hörbares Beben der Lippen, reissen von der Brust das Mieder, erzeugen auf dem vollen Busen ein Rieseln der Haut, machen die Schenkel erzittern und lösen von der breiten Hüftenfläche den Schurz. (44)

Der Wind, das ist ein kecker Gesell, Er spielt mit der Liebsten, er fasst sie schnell, An ihren Leib schmiegt er sich fest; Er tändelt mit ihrem weichen Haar, Verwirrt's im Uebermute gar;

Er zupft und zerrt an ihrem Gewand Wie eines kecken Liebsten Hand;

Die Augen er sie schliessen lässt, Sie schauert zusammen, sie will entfliehn, Er küsst die zitternden Lippen kühn, Und wieder fasst er ihr Gewand -O Wind, du bist ein loser Fant! (45)

Wenn in dieser Jahreszeit, die durch den aufgehenden üppigen Priyangu Glanz erhält, in der die Bienen in den aufbrechenden Jasminblüten schwelgen und in der infolge des vielen (Boehtl. liest pracaya für pracala) Reifes und Windes strotzende Mandara-Guirlanden zur Blüte gekommen sind, wenn, so sage ich, in dieser Jahreszeit eine Gazellenäugige mit ihrem vom kalten Nebel erzitternden Busen nicht einmal einen kurzen Augenblick am Halse der Jünglinge hängt, dann verstreicht diesen die lange Nacht so träge wie in Yama's Behausung. (46)

Der Pfad, der über das Meer des Lebens hinüberführt, wäre nicht gar lang,

Kāminīkāyakāntāre kucaparvatadurgame Mā samcara manahpāntha, tatrāste Smarataskarah. (49) Rāgasvāgāram ekam, narakaśatamahāduhkhasampraptihetur, Mohasyotpattibijam, jñānatārādhipasya, jaladharapatalam 5 Kandarpasyaikamitram, prakatitavividhaspaştadoşaprabandham, Loke 'smin na hy anartham nijakuladahanam yauvanād anyad asti. (50) Śrngaradrumanīrade visrmarakrīdārasasrotasi Pradvumnaprivabāndhave caturavānmuktāphalodanvati Tanvinetracakorapārvaņavidhau saubhāgyalakşmīnidhau Dhanyah ko'pi na vikriyam kalayati prapte nave yauvane. (51) 10 ātmabodho 'pi bādham Sastrajno 'pi prathitavinayo 'pv Samsāre 'smin bhavati viralo bhājanam sadgatīnām, Yenaitasmin nirayanagaradvāram udghātayantī Vāmāksīnām bhavati kuțilă bhrūlatā kuncikeva. (52) Drastavyesu kim uttamam? mrgadrśām premaprasannam mukham. 15 Śrāvyeşu kim? tadvacah.

wenn nicht grosse Ströme, die Weiber, über die man nicht leicht hinüberkommt, dazwischen lägen. (48)

Dhyeyam kim? navayauvanam sahrdayaih. Sarvatra tadvibhramah. (53)

Ghrātavyeşv api kim? tadāsyapavanah. Kim svādyeşu? tadosthapallavarasah.

Mein Herz, das zieht als Wandersmann,
Zum allerschönsten Weib
Und freuet sich nichts ahnend dort
An ihrem süssen Leib.

O Wandrer Herz, dir droht Gefahr,
Sei auf dein Heil bedacht!
Ein Räuber liegt im Hinterhalt,
Der Liebesgott! hab Acht! (49)

Es giebt ja in dieser Welt nichts anderes als die Jugend, was das einzige Haus für die Leidenschaft wäre, die Ursache, dass man die schweren Leiden von hundert Höllen auf sich ladet, der Same, aus dem der Unverstand hervorschiesst, ein Wolkenschleier für den Mond der wahren Erkenntnis, des Liebesgottes einziger Freund, was eine ununterbrochene Reihe mannigfacher zutage tretender Mängel vor Augen führte, Unheil brächte und das eigene Geschlecht versengte. (50)

Nur dieser oder jener Glückliche gewahrt an sich keine Veränderung beim Eintritt der frischen Jugend, die die Wolke für den Baum der Liebe ist, der Strom für den hervorquellenden Saft des Scherzes, der liebe Freund des Liebesgottes, das Meer für die Perlen reizender Reden, der Vollmond für die nach seinen Strahlen lechzenden Cakora, die Augen der Schlanken, die Schatzkammer für die Pracht der Schönheit. (51) Auch wer vertraut mit allen Wissenschaften Ja, in der Weltenseele Kenntnis eindrang, Und weit umher bekannt durch feine Bildung, Sogar ein solcher hält sich selten rein,

Weil's in der Welt die schöngeschwungnen Brauen
Der Mädchen giebt, die den Lianen gleichen;
Und das sind Schlüssel zu dem Thor der Hölle! (52)
Was ist Edlen gut zu sehen? Liebchens klares Angesicht.
Was zu atmen? dessen Mundhauch. Was zu hören? dessen Wort.
Was zu kosten? dessen Lippe. Was zu fühlen? dessen Leib.
Was zu denken? dessen Anmut. Reizend ist es allerwärts. (53)

Sparseşu kim? tattanur.

Veśyāsau Madanajvālā Kāmibhir yatra hūyante Kaś cumbati kulapuruşo Cārabhatacauracetakarūpendhanasamedhitā, yauvanāni dhanāni ca. (54) veśyādharapallavam manojñam api naṭaviṭaniṣṭhīvanaśarāvam? (55)

5 Jātyandhāya ca durmukhāya ca jarā-Grāmīnāya ca duskulāya ca galat-Yacchantīsu manoharam nijavapur Panyastrīsu vivekakalpalatikā-Etat kāmaphalam loke yad

jīrņākhilāngāya ca kuşthābhibhūtāya ca lakşmīlavaśraddhayā śastrīşu rajyeta kah? (56)

10 Anyacittakrte kāme śava
Tāvan mahattvam pāndityam vive
Yāvaj jvalati nāngeşu hant
Strīmudrām jhaşaketanasya paramām

yad dvayor ekacittatā, śavayor iva samgamah. (57) vivekitvam kulīnatā, hanta pancesupāvakah. (58)

Ye mūdhāh pravihāya yānti kudhiyo 15 Te tenaiva nihatya nirdayataram Kecit pañcasikhīkrtās ca jatilāh sarvārthasampatkarīm mithyāphalānveşiņah, nagnīkṛtā muṇḍitāḥ kāpālikāś cāpare. (59)

casiknikītas ca jatīlaņ — kapalīkas capa Vistāritam makaraketanadhīvareņa Strīsamjūitam badišam atra bhavāmburāšau,

Yenācirāt tadadharāmisalolamartya-

20 Matsyān vikrsya sa pacaty anurāgavahnau. (60)

Ananga's Opferflamme ist dies Weib. Die Opfrer sind verliebter Männer Schar:

Das Holz ist ihr verführerischer Leib. Ihr Gut und Blut, sie bringen's zum Altar. (54)

Welcher anständige Mann küsst einer Buhldirne Lippenknospen, wenn sie auch reizend sein sollten, da sie ja der Spione, Soldaten, Diebe, Sklaven, Schauspieler und Schmarotzer Spucknapf sind? (55)

Wer könnte sich wohl verlieben in käufliche Dirnen, die in Erwartung eines Lumpengeldes einem Blindgeborenen, einem Garstigen, einem durch Alter an allen Gliedern Gebrechlichen, einem Bauer, einem Manne aus niedrigem Geschlechte, einem von fliessendem Aussatze Heimgesuchten ihren reizenden Leib hingeben, in Dirnen, die für die Wunderpflanze der richtigen Unterscheidung das zerstörende Messer sind. (56)

Das ist der Liebe Frucht in der Welt, dass zweie eines Sinnes werden; pflegen Uneinsgesinnte der Liebe, so ist es, als wenn zwei Leichname zusammenkämen. (57) So lang bist gross du nur und hast Verstand, Als nicht des Liebesgottes Feuerbrand Bist edlen Stammes du und bist geehrt, Im Herzen lodernd deinen Leib versehrt. (58)

Die Thörichten, die das Weib, dieses offen zutage liegende (Boehtl. vivrtäm für paramän), alles gewährende Siegel des Liebesgottes nicht beachtend, in ihrer Dummheit eitlen Früchten nachgehen, werden von diesem Gotte auf das unbarmherzigste gestraft: er zwingt sie nackt einherzugehn, sich das Haupt zu scheren, auch fünf Haarbüschel und auch Flechten zu tragen und wohl auch mit Schädeln sich zu schmücken. (59)

Angelnd sitzt der Gott der Liebe An dem Meere dieser Welt, Und am Ende seiner Angel Er ein Weib gebunden hält; Kommen dann die Menschenfischlein, Sind nur wenig auf der Hut, Fängt er sie geschwind und brät sie In des Liebesfeuers Glut. (60)

Digitized by Google

Unmattapremasamrambhād ārabhante yad anganāh, Tatra pratyūham ādhātum Brahmāpi khalu kātarah. (61) Pranayamadhurāh rasād alasās tathā premodgādhā Bhanitamadhurā mugdhaprāyāh prakāśitasammadāb 5 Prakrtisubhagā viśrambhārhāh Smarodayadāyino Rahasi kimapi svairālāpā haranti mrgidrśam. (62) Mālatī śirasi jṛmbhanonmukhī, Candanam vapuşi kunkumāvilam, Vaksasi privatamā manoharā, Svarga eşa pariśişta āgatah. (63) 10 Kunkumapankakalankitadehā Gaurapayodharakampitahārā Nūpurahamsaranatpadapadmā Kam na vasīkurute bhuvi rāmā? (64) Nūnam hi te kavivarā viparītabodhā 15 Ye nityam āhur abalā iti kāminīnām. Yābhir vilolataratārakadrstipātaih Sakrādayo 'pi vijitā abalāh katham tāh? (65) Diśa vanaharinibhyo vamśakandacchavinam Kavalam upalakoțicchinnamūlam kuśānām. 20 Śukayuvatikapolapāņdu tāmbūlavallī-Dalam arunanakhāgraih pāţitam vā vadhūbhyah. (66) Udvrttah stanabhāra eşa, tarale netre, cale bhrūlate,

Die That zu hemmen, die ein Weib Hat selbst der Welten hehrer Herr, Im Liebestaumel thut, Hat Brachman nicht den Mut. (61)

Rāgādhişthitam osthapallavam idam

Die durch Vertraulichkeit süssen, von Liebe überströmenden, durch Leidenschaft stockenden, süss klingenden, treuherzigen, Freude verkündenden, von Natur lieblichen, Vertrauen verdienenden, Liebe erweckenden zwanglosen Reden gazellenäugiger Mädchen entzücken uns gar sehr an einsamem Orte. (62)

Blüten des Jasmin durchs Haar geschlungen, An dem Herzen ein entzückend Weib, -- Sandel, kühlungbringend, auf dem Leib, Und der ganze Himmel ist errungen! (63)

Eine Schöne, deren Leib von Safransalbe gefleckt ist, an deren weissem Busen die Perlenschnur zittert, an deren Lotusfüssen vom Schmuck Laute wie des Flamingo erschallen, wen auf Erden bringt die nicht in ihre Gewalt? (64)

Sagen denn nicht unsre Dichter etwas sehr Verkehrtes Von den Frauen, wenn sie stets von schwachen Frauen reden? Die, von deren schwanker Augensterne Blitz getroffen Himmelsgötter selbst erliegen, sind die schwach zu nennen? (65)

Reiche entweder den Gazellen des Waldes einen Bissen Kuça-Gras von der Farbe eines Bambusstengels, den du mit dem spitzen Ende eines Steins von der Wurzel ablösest, oder den Weibern ein Betelblatt, blassgelb wie die Wange eines jungen Papageienweibehens, das du mit den rötlichen Nagelspitzen abknickst. (66)

Diese wogende Busenfülle, die hinundherfahrenden Augen, die unstäten Brauen-

kurvantu nāma vyathām;

Saubhāgyākşarapanktikeva likhitā puspāyudhena svayam romāvalī kena sā? (67) Madhyasthāpi karoti tāpam adhikam Jalpanti sārdham anvena. paśvanty anyam savibhramāh, priyah ko nāma yoşitām? (68) Hrdaye cintayanty anyam; 5 Svaparapratārako 'sau nindati yo 'likapandito yuvatih, Yasmāt tapaso 'pi phalam svargah, svarge 'pi ca striyo 'psarasah. (69) Viśramya viśramya vane drumanam Chāyāsu tanvī vicacāra kācit Stanottariyena karoddhrtena Nivārayantī śaśino mayūkhān. (70) 10 Adarśane darśanamātrakāmā, Drstau parisvangarasaikalolāh, Alingitāyām punar āyatākşyām Áśāsmahe vigrahayor abhedam. (71) Urasi nipatitānām srastadhammillakānām

15 Urasi nipatitānām srastadhammillakānām
Mukulitanayanānām kimcid unmīlitānām
Suratajanitakheda- svinnagandasthalīnām
Adharamadhu vadhūnām bhāgyavantah pibanti. (72)

Kim gatena yadi sā na jīvati? Prāņiti priyatamā tathāpi kim?

20

Lianen und die von Leidenschaft erregten (geröteten) Lippen-Sprossen mögen immerhin Leiden verursachen; woher kommt es aber, dass diese Härchenreihe, die der Liebesgott selbst gleichsam als Urkunde künftigen Glückes auf des Weibes Leib schrieb, heftige Qualen bereitet, da sie doch unbeteiligt in der Mitte steht? (67)

Mit dem einen kos't sie traulich, nach dem andern blickt sie hold, Denkt im stillen an den dritten; wen denn liebt sie eigentlich? (68)

Sich selbst und uns betrügt der Schriftgelehrte,

Der ungebührlich schöne Mädchen schimpft.

Zwar ist das Paradies die Frucht der Busse,
Doch Mädchen sind die Paradiesesfrucht. (69)

Die Holde schleicht wankenden Tritts dem Trauten zu,
Sie sucht der Baumwipfel geheimste Schatten auf,
Vom Busen reisst bebend die Hand den Schleier weg,
Und birgt des Monds spähendem Strahl ihr Angesicht. (70)
Sieht man sie nicht, begehrt man sie zu sehn nur,
Und sieht man sie, wünscht man sie blos zu küssen,
Und wenn man dann sie küsst, die grossgeaugte,
Verlangt man völlig mit ihr zu verwachsen. (71)

Der an die Brust gesunkenen mit aufgelösten Locken, Der noch ein wenig blinzenden mit zugeknosptem Auge, Der von des Liebekampfes Schweiss am Wangensaum betrieften Geliebten Frauen Lippenseim, ihn trinken Hochbeglückte. (72)

'Was nützt es, dass ich hingehe, wenn sie nicht mehr am Leben ist? Aber auch wenn die Liebste noch atmet, so frage ich dennoch so.' Als bei solcher Betrachtung

Ity udīksya navameghamālikām Na prayāti pathikah svamandiram. (73)

Āmīlitanayanānām yat surataraso nasamvidam kurute, Mithunair mitho 'vadhāritam avitatham idam eva kāmanirvahaṇam. (74)

5 Prān māmeti manāg amānitaguņam Savrīdam tad anu ślathodyamam anu Premārdram sprhanīyanirbhararahah-Niḥśankāngavikarşanādhikasukham Tāvad evāmrtamayī yāva

jātābhilāṣam tataḥ pratyastadhairyam punaḥ krīdāpragalbham tato ramyam kulastrīratam. (75)

10 Cakşuhpathād apetā tu Na gamyo mantrānām Na cāpi pradhvamsam Bhramāveśād ange Smarāpasmāro 'yam yāval locanagocarā, viṣād apy atiricyate. (76) na ca bhavati bhaiṣajyaviṣayo vrajati vividhaiḥ śāntiśatakaiḥ, kimapi vidadhad bhaṅgam asaman bhramayati dṛśam ghūrṇayati ca. (77)

15 Nūnam ājñākaras tasyāḥ Yatas tannetrasamcāra-Sati pradīpe saty agnau Vinā me mṛgaśāvākṣyā Mukhena candrakāntena subhruvo makaradhvajah, süciteşu pravartate. (78) satsu tārāravīnduşu tamobhūtam idam jagat. (79) mahānīlaih śiroruhaih reje ratnamayīva sā. (80) mukhacandreņa bhāsvatā

reje grahamayīva sā. (81)

20 Pāṇibhyām padmarāgābhyām Guruņā stanabhārena Śanaiścarābhyām pādābhyām

ein Wanderer den ersten Kranz von Wolken erblickt, lenkt er die Schritte nicht zu seinem Hause hin. (73)

Die süsse Wonne beim Liebesgenuss, welche die Liebenden die Augen schliessen und alles vergessen lässt, wird von beiden Seiten des Liebespaares als der wahre Schlussakt des Liebesdrama's angesehen. (74)

Nur so lange, als sie im Bereich der Augen ist, erscheint sie uns nektarartig; ist sie aber den Augen entschwunden, so ist sie schlimmer als Gift. (76)
Wie Fallsucht packt die Liebe den Mann. Kein Mittel vermag sein Leiden zu lindern,
Kein Kraut schlägt da und kein Sprüchlein an, Vermag seiner Glieder Getaumel zu mindern.

Wild rollen die Augen und wirbeln im Kopf,

Und im Schwindel dreht sich der arme Tropf. (77)

Er ist ihr Sklave, behaupt' ich dreist Wohin sie nur mit dem Auge weist, Amor, der lockre Gesell: Da ist er sofort zur Stell'. (78) Bei der Lampe, des Herds Flamme, bei Mond-, Sternen- und Sonnenschein, Fern von des Mädchens Rehaugen liegt die Welt mir in Finsternis. (79)

Mit ihrem Gesicht, das lieblich wie der Mond war (das ein Mondedelstein war), mit ihren Haaren, die dunkelschwarz (Saphire) waren, und mit ihren Händen, die die Farbe der Wasserrose hatten (Rubine waren), strahlte sie, als wenn sie aus Edelsteinen gebildet gewesen wäre. (80)

Mit der schweren (mit Jupiter) Last der Brüste, mit dem glänzenden Antlitzmonde und mit den langsam einherschreitenden (mit Saturn) Füssen strahlte sie, als wenn sie aus Planeten gebildet gewesen wäre. (81)

Mugdhe, dhānuşkatā keyam Yadā vidhyasi cetāmsi Eko rāgisu rājate priyatamā-

Nīrāgesu punar vimuktalalanā-

5 Durvārasmarabāņapannagavişa-Śeşah kāmavidambito hi vişayān

10

apūrvā drśyate tvayi,

gunair eva na sāyakaih? (82)

dehārdhahārī Haro, sange na yasmāt parah.

jvālāvalīdho janah

bhoktum na moktum ksamah. (83)

Idam anucitam akramas ca pumsām

Yad iha jarasy api mānmathā vikārāh,

Yad api ca na krtam nitambinīnām

Stanapatanāvadhi jīvitam ratam vā. (84)

Vyādīrgheņa calena vakragatinā tejasvinā bhoginā Nīlābjadyutināhinā varam aham dršyo na taccakṣuṣā: Daṣte santi cikitsakā diśi diśi prāyeṇa dharmārthino,

Mugdhākṣīkṣaṇavīkṣitasya na hi me vaidyo na vāpy auṣadham. (85)

15 Apasara sakhe dūrād asmāt
Prakṛtiviṣamād yoṣitsarpād
Itaraphaṇinā daṣṭaḥ śakyaś

vilāsaphaņābhrtah. cikitsitum auşadhaiś,

katāksavisānalāt

Catulavanitā- bhogigrastam tyajanti hi mantrinah. (86) Viraho 'pi samgamah khalu parasparam samgatam mano yeşām;

Was ist das, o Schöne, für eine unerhörte Geschicklichkeit im Bogenschiessen, die man an dir gewahr wird, bei der du die Herzen mit Bogensehnen (Vorzügen), nicht mit Pfeilen durchbohrst? (82)

Unter den Leidenschaftlichen ragt Çiva allein hervor, da er der Liebsten die Hälfte ihres Leibes raubte (um doppelten Genuss zu haben); unter den Leidenschaftlosen steht wiederum, was das Aufgeben des Umganges mit Weibern betrifft, niemand über ihm: die übrigen, am reichlichen Gifte einer Schlange, des unwiderstehlichen Liebesgottes, hängenden thörichten Menschen vermögen ja, vom Liebesgott gefoppt, wohl die Sinnesgegenstände zu geniessen, nicht aber sie fahren zu lassen. (83)

Dieses ist unangemessen und verkehrt, dass die Männer noch im hohen Alter sogar Liebesregungen fühlen, und ebenso auch dieses, dass bei schönhüftigen Weibern Leben oder Liebesgenuss nicht mit dem Schlaffwerden des Busens ihr Ende erreichen. (84)

Der Schlange gleicht das Auge dieser Frau. Lang ist's gedehnt und funkelt lotusblau. Beweglich siehst du es bald hier, bald dort. Doch wählt' ich lieber eines Bisses Qual,

Als von der Schönen einen Augenstrahl. Beisst dich die Schlange, triffst an jedem Ort Du einen Arzt wohl, der dir unverweilt, Ein gutes Werk zu thun, die Wunde heilt:

Doch hat dich dieses Auge angeschaut,

Heilt dich kein Zauberspruch, kein kräftig Kraut. (85)

Fliehe schon von fern, o Freund, vor dieser von Natur gefährlichen Schlange Weib: seine Seitenblicke sind ihres Giftes Feuer, seine Ausgelassenheit ihre aufgeblasene Haube. Ein von einer gewöhnlichen Schlange Gebissener kann durch Arzeneien geheilt werden; wen die bewegliche Schlange Weib gepackt hat, den geben die Beschwörer auf. (86)

Geschieden auch sind Liebende verbunden, Wenn einig nur sich Herz zu Herz gefunden; Doch wenn geschied'ne Herzen sich vereinen, Yadi hṛdayam tu vighatitam, samāgamo 'pi viraham viśeṣayati. (87) Yasyāh stanau yadi ghanau, jaghanam vihāri,

Vaktram ca cāru, tava citta kim ākulatvam? Puņyam kurusva yadi teşu tavāsti vānchā,

Puņyair vinā na hi bhavanti samīhitārthāh. (88)

Ime tārunyaśrī-navaparimalāh praudhasurata-PratāpaprārambhāhSmaravijayadānapratibhuvahCiram cetaścaurāabhinavavikāraikaguravo

Vilāsavyāpārāh kimapi vijayante mṛgadṛśām. (89)

10 Āvāsaḥ kriyatām Gānge pāpahāriņi vāriņi, Stanamadhye taruņyā vā manohāriņi hāriņi. (90) Keśāḥ samyaminaḥ, śruter api param pāram gate locane,

Antar vaktram api svabhāvaśucibhih kīrņam dvijānām gaņaih, Muktānām satatādhivāsaruciram vaksojakumbhadvayam.

15 Ittham tanvi vapuh praśantam api te ksobham karoty eva nah. (91) Priyapurato yuvatīnām tāvat padam ātanotu hṛdi mānah,

Bhavati na yāvac candana- tarusurabhir nirmalah pavanah. (92) Eko devah Keśavo vā Śivo vā, Ekam mitram bhūpatir vā yatir vā,

20 Eko vāsah pattane vā vane vā, Ekā bhāryā sundarī vā darī vā. (93)

Kṛśaḥ kāṇaḥ khaňjaḥ śravaṇarahitaḥ pucchavikalo Vraṇī pūyaklinnaḥ kṛmikulaśatair āvṛtatanuḥ

Muss um so grösser nur die Trennung scheinen. (87)

Wenn ihre Brüste strotzen, ihre Hüften das Auge entzücken und ihr Gesicht schön ist, was brauchst du dann, o Herz, dich verwirren zu lassen? Trägst du Verlangen nach jenen, so sammle gute Werke ein, da ohne gute Werke das Ersehnte sich nicht erfüllt. (88)

Diese heitere Ausgelassenheit der gazellenäugigen Mädchen mit dem frischen Dufte ihrer Jugendpracht und mit der beginnenden Glut des üppigen Liebesgenusses begeht eine kleine Siegesfeier, da es ein Bürge dafür ist, dass dem Liebesgott der Sieg zuerkannt wird, und da es seit lange der Herzensdieb und der einzige Lehrer des bisher unbekannten Wechsels der Gemütsstimmung ist. (89)

Wohn' an der Gangā Stromfluten, Oder an zarter Brust Hügeln, Sünd' entrückenden, quellenden; Sinn' entzückenden, schwellenden. (90)

Ohne dass die Locken flattern und sich weit das Aug' aufthut, Ohne dass die Lippen aufgehn mit der reinen Zähne Glanz,

Ohne dass die Perlenschnur schwankt auf des Busens Doppelhöhn, Auch in völl'ger Ruhe setzt in Unruh' uns ein schöner Leib. (91)

So lange mag ein Mädchenherz bestehen Als nicht des Lenzes reiner Lüfte Wehen An des Geliebten Seite ungerührt.

Den Sandelbäumen ihren Duft entführt. (92)

Ein Gott: Vishņu oder Çiva; Ein Freund: Fürst oder Mönch; Eine Wohnung: in der Stadt oder im Walde; Ein Weib: eine Schöne oder eine Höhle. (93)

Ein magerer, einäugiger, lahmer, ohrenloser, am Schwanze verstümmelter, räudiger,

Ksudhā ksāmo jīrnah

pitharakakapālārditagalah

Sunīm anveti śvā:

5

10

hatam api nihanty eva Madanah. (94)

Viśvāmitraparāśaraprabhrtayo

vātāmbuparņāśanās

Te 'pi strīmukhapankajam sulalitam Śalyannam saghrtam payodadhiyutam

drstvaiva moham gatāh. ye bhunjate manavas

Teşām indriyanigraho yadi bhaved,

Vindhyas taret sāgaram. (95)

Asitātmā samunnaddhah

samāviskrtacāpalah

Bhujamgakutilas tasyā

bhrūviksepah khalāyate. (96)

Madhu tişthati vāci yoşitām,

Hrdi hālāhalam eva kevalam.

Ata eva nipīyate 'dharo,

Hrdayam muştibhir eva tādyate. (97)

Avartah samsayanam Dosanam samnidhanam

avinavabhavanam kapatasatamayam

pattanam sāhasānām kşetram apratyayanam sarvamāvākarandam

15 Svargadvārasva vighno Strīyantram kena sṛṣṭam

narakapuramukham vişam amrtamayam

prāninām ekapāśah? (98)

Satyatve na śaśanka esa vadani-

bhūto, na vendīvara-

Dvandvam locanatām gatam, na kanakair apy angayaştih kṛtā. Kimtv evam kavibhih prataritamanās

tattvam vijanan napi

20 Tvanmāmsāsthimayam vapur mrgadrśām

mando janah sevate. (99)

von Eiter feuchter, mit Hunderten von Würmern bedeckter, durch Hunger ausgemergelter, alter Hund, den eine Topfscherbe in der Kehle plagt, läuft noch einer Hündin nach: auf einen Toten sogar schlägt der Liebesgott noch los! (94)

Selbst heil'ge Männer wie Paraçara

Und Blättern lebten, wurden sinnberaubt Und Viçvamitra, die von Wind und Wasser Durch eines schönen Mädchens Lotusantlitz;

Wenn andre Menschen, welche Reis mit Butter Und süss' und saure Milch behaglich speisen, Die Sinne bänd'gen wollten, o gewiss,

Dann schwömme selbst der Vindhya übers Meer. (95)

Ihre zusammengezogene Braue spielt den Bösewicht: sie ist schwarz (schwarzen oder ungebundenen Geistes), hochfahrend, legt unstätes Wesen an den Tag und ist kraus (falsch) wie eine Schlange. (96)

Honig ist in der Rede der Weiber und nichts als Gift in ihrem Busen; darum eben saugt man an ihren Lippen und schlägt (drückt) die Brust mit Fäusten. (97) Wer hat das Weib erschaffen, diese Schlinge, Das Feld voll Wankelmut und voll Betrug, Den Lagerraum für alle schlimmen Dinge, Das Mischgetränk von Gift und Götterwein, Das Haus, bewohnt von Ungezogenheiten Das Thor, das in die Hölle führt hinein, Und diese Stadt voll Unbedachtsamkeiten. Das Hemmnis, das vors Himmelsthor sich stellt, Den Zweifelsstrudel und den Korb voll Lug, Die einz'ge Fessel, die die Wesen hält? (98)

Nicht hat sich in Wirklichkeit der Mond hier in ein Gesicht umgewandelt, nicht sind zwei blaue Wasserrosen zu Augen geworden und eben so wenig ist der schlanke Leib aus Goldlianen gebildet; die dummen Menschen aber huldigen, obgleich sie das wahre Verhältnis kennen, dem aus Haut, Fleisch und Knochen bestehenden Körper der Gazellenaugigen, weil die Dichter auf jene Weise ihren Geist irre geführt haben. (99)

Smṛtā bhavati tāpāya, Sprstā bhavati mohāya,

5

dṛṣṭā conmādakāriņī, sā nāma dayitā katham? (100) Iti śrīmadbhartrhariviracitam Śrngāraśatakam samāptam.

Atha Bhartrharikrtam

Vairāgyaśatakam prārabhyate.

Atha śrīmadrājarşipravaro Bhartrharir dvitīyam pariņāme vairāgyajanakam Śringāraśatakam vidhāyedānīm Vairāgyaśatakam cikīrsur vairāgyaphalasya jñānasya dātā Śivāpeksayānyo nāstīti tam varņayati:

Cūdottamsitacārucandrakalikā-10 Līlādagdhavilolakāmaśalabhah Antahsphūrjadapāramohatimira-Cetahsadmani yoginām vijayate

cañcacchikhābhāsvaro śreyodaśagre sphuran prāgbhāram uccātavams jňanapradipo Harah. (1)

Cūdottamsiteti || cūdāyām keśapāśa uttamsitā bhūşanībhūtā cārū ramanīyā yā candrakalikā candrakalā tasyāś cañcantyo dedīpyamānā yāḥ śikhāḥ 15 kiraņās tair bhāsvarah śobhāyamānah | 'ghrņijvāle śikhe api' ity Amarah | līlayā dagdho vilolaś cañcalah Kāmaśalabhah Kāmapatango yena sah śreyah sarveşām kalyānam tasya daśā avasthā tadartham agre sphuran prakāśamānah | lokānām kalyānam kartum prakatībhūta ity arthah | antar abhyantare sphūrjat prakāśamāno 'pārah pārarahito yo mohah sa 20 timiram andhakāraḥ | ajñāṇam iti yāvat | tasya prāgbhāro 'tiśayas tam uccātayan samūlam nāśayan evamvidho bhaktacetasi jňānam pradīpayati prakāśayatīti jñānapradīpaḥ | 'prajñāpradīpa' iti pāthe 'py ayam evārthaḥ | Harah Sivo yoginām ceta eva sadma grham tasmin vijayate sarvotkarşena vartate | Śārdūlavikrīditam vrttam.

25 Prāyaśo loke subhāsitacāturyarasajñānām abhāyāt svīyam subhāsitacāturyam nindayan nāha kavih:

Boddhāro matsaragrastāh, Abodhopahatāś cānye,

prabhavah smayadūsitāh, jīrņam angesu bhāsitam. (2)

Denk' ich ihrer, ach, so fühlet Schon mein Herz der Sehnsucht Pein; Schau' ich sie, so dringt ein Toben Mächtig in die Brust hinein;

Drück' ich sie ans Herz, so schwinden Sinnen und Gedanken mein -Kann sie denn trotz allem diesem Dennoch mir Geliebte sein? (100)

Hoch lebe Civa, die Lampe der Erkenntnis: wie diese mit ihrer flackernden Flamme, so leuchtet er mit der reizenden Mondsichel, die er als Diadem auf seinem Haupte trägt; wie diese die Lichtmotte, so hat er den unstäten Liebesgott spielend versengt; wie diese an des Dochtes Spitze, so schiesst er bei höchster Tugend auf; wie diese die dichte Finsternis, so verscheucht er die im Innern tobende grenzenlose Unwissenheit; wie diese im Hause, so ist er im Herzen derer, die der Beschaulichkeit leben. (1)

Die Kenner werden von Neid verzehrt, die Gebieter sind mit Hochmut befleckt, die übrigen mit Dummheit geschlagen: die schönen Worte habe ich im eigenen Leibe verdant (so v. a. unterdrückt). (2)

Boddhāra iti || boddhāro jħāninah matsareņa anyasmin doṣadarśanarūpamātsaryeņa grastā vyāptāḥ, tathā prabhavah rājānah smayenāham eva guņī nānya iti garveņa dūṣitā doṣayuktāḥ, anye pūrvoktātiriktās te abodhena ajñānenopahatā naṣṭāḥ santīti kimapi na jānantīty arthaḥ | ataḥ sarvam bhāṣitam subhāṣitam aṅgeṣv eva jīrṇam līnam bhavatīti śeṣaḥ | phalābhāvād bahir na prakaṭitam ity arthaḥ | 'jīrṇam aṅge subhāṣitam' iti pāṭhe subhāṣitam iti spaṣṭo 'rthaḥ sampadyate | Anuṣṭub vṛttam.

Mahatā puņyena sampāditā api laukikā vişayāh sukhajanakā na bhavantīty āha:

Na samsārotpannam

25

caritam anupasyāmi kusalam, janayati bhayam me vimrsatah,

Vipākah puņyānām Mahadbhih puņyaughaiś

ciraparigrhītāś ca visayā

Mahanto jayante

vyasanam iva dātum vişayinām. (3)

Na samsāreti || aham samsāre utpannam caritam jagadvyāpāram kuśalam 15 sukhakaram nānupaśyāmi | nanu puņyakarma sukhakaram syād ity āśankyāha: vipāka iti | puņyānām puņyakarmaņām vipākah pariņāmo vimṛśato vicārayato me bhayam janayaty utpādayati | kuta ity āha: mahadbhih puṇyaughaih puṇyasamūhaih ciram cirakālam parigṛhītā mahānto viṣayā viṣayiṇām anurāgiṇām vyasanam duḥkham dātum iva jāyante | 'kṣīṇe puṇye martya-20 lokam viśanti' iti vacanāt | prāptānām api svargādiviṣayāṇām kṣayiṣṇutvād ity arthah | mahatā yatnenācaryamāṇasya sakāmapuṇyasya kṣayiṣṇuphalajanakatvena duḥkhadatve 'pi sadgurūpadeśādinācīryamāṇasya niṣkāmadharmasya sukhadatvād ivaśabdah | ata eva viṣayiṇām ity uktam | Śikhariṇī vṛttam.

Utkhātam nidhiśankayā kṣititalam, Nistīrņah saritām patir, nṛpatayo Mantrārādhanatatparena manasā Samprāptaś ca varāṭako 'pi na mayā: Bhrāntvā deśam anekadurgaviṣamam Tyaktvā jātikulābhimānam ucitam dhmātā girer dhātavo, yatnena samtoşitāh, nītāh śmaśāne kṣapāh, tṛṣṇe 'dhunā muñca mām. (4) prāptam na kimcit phalam, sevā kṛtā niṣphalā,

Keine im Leben zur Erscheinung gekommene That halte ich für erspriesslich; die Folgen guter Werke erwecken bei mir, wenn ich es wohl erwäge, Furcht, und die grossen Sinnengenüsse, deren man für eine grosse Menge guter Werke nach langer Zeit teilhaftig wird, erfolgen um denen, die den Sinnengenüssen frönen, sozusagen Unglück zu bringen. (3)

Ich grub, bedacht, verborgnen Schatz zu heben, Die Erde auf; ich schmolz der Berge Erz. Hab' emsig mich der Fürsten Dienst ergeben, Und übers Meer zog mich mein gierig Herz. Beschwörung murmelnd hab ich manche Nacht Auf Leichenäckern unentwegt durchwacht, Und ward auch nicht ein Heller mir beschieden: Gieb mir, o Schätzedurst, nun endlich Frieden. (4)

Ich habe ein gebirgiges Land mit vielen gefahrvollen Durchgängen durchstreift und keinen Gewinn davongetragen; ich habe den mir gebührenden Stolz auf Rang und

Bhuktam mānavivarjitam paragrheşv āśankayā kākavat. Trspe jrmbhasi pāpakarmanirate, nādyāpi samtuşyasi. (5) Khalollāpāh sodhāh kathamapi tadārādhanaparair, Nigrhyāntar bāspam hasitam api śūnyena manasā, 5 Krtaś cittastambhah pratihatadhiyam anjalir api. Tvam āśe moghāśe kim u param ato nartayasi mām? (6) Ādityasya gatāgatair aharahah samkşīyate jīvitam, Vyāpārair bahukāryabhāragurubhih kālo na vijnāyate, Drstvā janmajarāvipattimaraņam trāsaś ca notpadyate. 10 Pitvā mohamavim pramādamadirām unmattabhūtam jagat. (7) Dīnām dīnamukhaih svakīyaśiśukair ākrstajīrņāmbarām Krośadbhih ksudhitair nirannavidhurām paśyen na ced gehinim, Yācñābhangabhayena gadgadagalattrutyadvilināksaram Ko dehīti vadet svadagdhajatharasyārthe manasvī pumān? (8) 15 Nivrttā bhogecchā, puruşabahumāno vigalitah, Samānāh svar yātāh sapadi suhrdo jīvitasamāh. Śanair yastyutthanam, ghanatimiraruddhe ca nayane, Aho bhrastah kāyas tad api maranāpātacakitah. (9) Yācñāśūnyam ayatnalabhyam asanain vāvuh krto vedhasā

Geschlecht hintangesetzt und nutzlose Dienste gethan; ich habe ehrlos und in Angst nach Krähenart in fremden Häusern gespeist. O Gier, die du an schlechten Werken deine Freude hast, du öffnest den Rachen und giebst dich auch heute noch nicht zufrieden! (5)

20 Vyālānām, paśavas trnānkurabhujah

Ich habe, so schwer es mir auch wurde, harte Worte von schlechten Menschen mir gefallen lassen, da ich nur darauf bedacht war sie zu gewinnen; ich habe Thränen unterdrückt und sogar gelacht, obgleich das Herz nicht dabei war; ich habe mich zusammengenommen und Leute beschränkten Verstandes ehrerbietig begrüsst. O Gier, o eitle Gier, willst du etwa nach allem diesem auch ferner noch mich zwingen zu tanzen? (6)

Mit der Sonne Auf- und Niedergang schwindet das Leben mit jedem Tage dahin; emsiges Treiben unter dem Druck der Last vieler Geschäfte lässt uns die Zeit nicht gewahr werden; wir sehen Geburt, Alter, Unglück und Tod, und keine Furcht regt sich: die Welt ist trunken von dem Genuss des betäubenden Trankes des Unverstandes und der Sorglosigkeit. (7)

Säh' er im zerlumpten Kleide der betrübten Gattin nicht Eigene betrübte Kinder zerren, hungrig weinende; Möchte wohl, aus Furcht der Fehlbitt', ein kleinlautes Wörtchen 'gieb' Seines eignen Bauches willen stammeln ein Verständiger? (8)

Dahin ist längst der Sinne heiss Verlangen,
Dahin der Manneswürde stolze Zeit.

Die Freunde alle sind vorangegangen,
Die trauten, nach des Himmels Herrlichkeit.

Zum Stabe greif'ich, langsam mich erhebend,
Und tiefes Dunkel hüllt die Augen ein.

Und dennoch scheut der sieche Leib erbebend
Die trauten, nach des Himmels Herrlichkeit.

Des Todes Nah'n, der Heilung bringt allein. (9)

Den Schlangen hat der Schöpfer den Wind zur Speise bestimmt, um die sie nicht zu betteln brauchen und die sie ohne Mühe erlangen können; das Vieh nährt sich von Grasspitzen und ruht behaglich auf dem Erdboden; den Menschen dagegen, deren Geist

susthāh sthalīśayinah.

Samsārārnavalanghanaksamadhiyām Yām anveşayatām prayānti satatam Na dhvātam padam Īśvarasva vidhivat Svargadvārakapātapātanapatur

5 Näripinapayodharoruyugalam Mātuh kevalam eva yauvanavanavrttih krtā sā nrnām, sarve samāptim gunāh. (10) samsāravicchittave, dharmo 'pi noparjitah, svapne 'pi nālingitam: cchede kuthārā vayam. (11)

Bhogā na bhuktā, vayam eva bhuktās. Tapo na taptam, vayam eva taptah. Kālo na yāto, vayam eva yātās. Trșpā na jīrpā, vayam eva jīrpāh. (12)

10

Kṣāntam na kṣamayā; grhocitasukham Sodhā duhsahasītavātatapana-Dhyātam vittam aharniśam niyamita-Tat tat karma krtam yad eva munibhis, tais taih phalair vancitah. (13)

tvaktam na samtosatah; kleśa, na taptam tapah: prānair, na Sambhoh padam.

15 Valibhir mukham ākrāntam, Gātrāni sithilāyante, Yenaivāmbarakhandena Tenaiva ca divā bhānur:

palitair ankitam śirab. trsnaikā tarunāvate. (14) samvīto niśi candramāh aho daurgatyam etayoh. (15)

Avasyam yataras

cirataram uşitvāpi vişayā.

20 Viyoge ko bhedas

tyajati na jano yat svayam amūn?

imstande wäre über das Meer des Erdenwallens hinüberzusetzen, ist ein Lebensunterhalt angewiesen, bei dem, wenn sie ihm nachgehen, stets alle Tugenden ihr Ende erreichen. (10)

Wir haben nicht auf gehörige Weise auf Civa's Stätte unsere Gedanken gerichtet, wodurch der Kreislauf des Lebens (die Wiedergeburt) aufgehoben wird; auch haben wir keine guten Werke eingesammelt, die geeignet sind die Flügel des Himmelsthores aufzureissen; auch haben wir selbst nicht im Traume die vollen Brüste und Hüften eines Weibes umfangen: wir sind nichts als die Axt, welche den Baum der Jugend unserer Mutter niederhieb. (11)

Nicht haben wir an den Genüssen der Welt gezehrt, sondern an uns ist gezehrt worden; nicht haben wir Selbstpeinigung geübt, sondern wir sind gepeinigt worden; nicht ist die Zeit dahingegangen, sondern wir sind dahingegangen; nicht die Begierde hat gealtert, sondern wir sind alt geworden. (12)

Wir haben manches erduldet, aber dabei doch keine Geduld gezeigt; wir haben uns mancher Freude, an die man im Hause gewohnt ist, begeben, aber nicht gern; wir haben schwer zu tragende Leiden wie Kälte, Wind und Sonnenglut ertragen, aber keine Busse geübt; wir haben Tag und Nacht mit angehaltenem Atem an Schätze gedacht, nicht aber an Çiva's Stätte: dieselben Thaten, welche die der Welt entsagenden Weisen thun, haben auch wir gethan; um dieselben Früchte, die ihnen zuteil werden, sind wir betrogen worden. (13)

Das Alter färbte weiss mein Haupt, Die Glieder zittern kraftberaubt, Und Falten decken das Gesicht. Und nur die Habgier altert nicht. (14)

In dieselben Lumpen (in denselben Wolkenstreif), in welche in der Nacht der Mond, ist am Tage die Sonne gehüllt: weh rufe ich über ihre Armut! (15)

Endlich, wenn sie lang auch weilten, müssen doch die Güter gehn;

Vrajantah svātantryād Svayam tyaktās tv ete Vivekavyākośe Parisvange tunge 5 Jarājīrņaiśvarya-Trşāpātram yasyām

atulaparitāpāva manasah, śamasukham anantam vidadhati. (16) vidadhati samam samyati trsaprasaratitarām sā pariņatiķ, grasanagahanāksepakrpaņas bhavati marutām apy adhipatih. (17)

Bhikṣāśanam tad api nīrasam ekavāram, Śayyā ca bhūh, parijano nijadehamātram, Vastram sujīrņašatakhandamayī ca kanthā, Hāhā tathāpi vişayān na parityajanti. (18)

Stanau māmsagranthī Mukhan śleşmāgāran Sravanmūtraklinnam Muhur nindyam rūpam

10

20

15 Ajānan dāhārtim Sa mīno 'py ajñānād Vijānanto 'py ete Na muncāmah kāmān, kanakakalaśav ity upamitau, tad api ca śaśānkena tulitam, karivarakaraspardhi jaghanam. kavijanavišeşair guru krtam. (19) patati śalabho dipadahane, badiśayutam aśnāti piśitam. vayam iha vipajjālajatilān ahaha gahano mohamahimā! (20)

Phalam alam asanāya, Śayanam avaniprsthe, Dhanalavamadhupāna-Avinayam anumantum

Vipulahrdayaih Vidhrtam aparair, 25 Iha hi bhuvanāny Katipayapurakairapy etaj dattam canyair anye dhīrāś svāmye puinsāin

svādu pānāya toyam, valkale väsasī ca. bhrāntasarvendriyāņām notsahe durjanānām. (21)

jagaj janitam purā, vijitya trņam yathā, caturdaśa bhuñjate. ka esa madajvarah? (22)

Warum also giebt nicht lieber sie der Mensch von selber auf? Wo sie eigenwillig weggehn, lassen sie den höchsten Schmerz; Wo du sie freiwillig aufgiebst, ew'gen Frieden geben sie. (16)

Almosen bilden die Speise und zwar keine schmackhafte und nur ein Mal am Tage genossene, der Erdboden das Lager, der eigene Körper die ganze Dienerschaft, ein aus hundert stark abgenutzten Stücken zusammengeflickter Ueberwurf das Kleid. o weh, und dennoch steht man nicht ab von der Sinnenwelt! (18)

In das Feuer fliegt die Motte, Weiss nicht, dass sie drin verbrennt; Ird'scher Lüste doch erkannt. Fischlein schluckt den Angelhaken, Weil es die Gefahr nicht kennt:

Aber wir, die wir das Unheil Frönen ihnen immer weiter, -Wehe, welch ein Unverstand! (20)

Früchte genügen zum Mahle, süsses Wasser zum Trunke, auf dem Erdboden hat man ein Lager und Bast giebt die Gewänder: nicht vermag ich die Zügellosigkeit der schlechten Menschen zu billigen, denen alle Sinne in Verwirrung geraten sind vom Genusse des Weines — des Bischens Geld. (21)

Einige Hochweise haben diese Welt ehemals geschaffen, andere haben sie besessen, andere haben sie erobert und wie wertloses Gras wieder weggegeben, wieder andere Beherzte beherrschen hier auf Erden ja vierzehn Reiche: wie erklärt sich hiernach

Tvam rājā, vavam apv upāsitaguru-Khyātas tvam vibhavair, yaśāmsi kavayo dikşu pratanvanti nah.

Ittham mānada nātidūram ubhayor

apy āvayor antaram.

prajňabhimanonnatab.

Yady asmāsu parānmukho 'si vayam apy ekāntato nihsprhāh. (23)

5 Abhuktāvām vasvām Bhuvas tasvā lābhe

kşanam api na yātam nrpaśatair, ka iva bahumānah kşitibhujām?

Tadamśasyapy amśe

tadavayavaleśe 'pi patayo

Visāde kartavye

vidadhati jadāh pratyuta mudam. (24)

Mrtpindo jalarekhayā valayitah

sarvo 'py ayam nanv anur.

10 Bhāgīkrtya tam eva samyugaśatai Dahvante dadato 'thavā, kim apare

rajňam gana bhunjate ksudrā daridrā bhrśam.

Dhig dhik tan purusadhaman dhanalavam vanchanti tebhyo 'pi ye! (25)

Na natā na vitā na gāyanā

Na ca sabhyetaravādacañcavah —

15

Nrpam iksitum atra ke vavam? — Kucabhārānamitā na yoşitah. (26)

Purā vidvattāsīd Gatā kālenāsau

amalinadhiyām kleśahataye, visayasukhasiddhyai visayinām,

Idanim sampreksya

kşitilavabhujah śāstravimukhān pratidinam adho 'dhah praviśati. (27)

20 Aho kaştam sapi

der Menschen Hochmutsfieber beim Besitz einiger weniger Städte? (22)

Du bist König, uns hebt das stolze Bewusstsein der Weisheit eines gefeierten Lehrers; du bist deiner Reichtümer wegen berühmt, unsern Ruhm verbreiten die Dichter nach allen Weltgegenden. Auf diese Weise ist, o Ehrenspender, zwischen uns beiden kein gar zu grosser Unterschied; bist du uns abgeneigt, so sind wir vollkommen gleichgültig gegen alles. (23)

Woher wohl legen die Herrscher ein grosses Gewicht darauf, die Erde zu gewinnen, da doch kein Augenblick sogar vergangen ist, wo sie nicht (wie ein Weib) von Hunderten von Fürsten genossen worden wäre? Ueber einen Teil eines Teiles derselben, ja über den blossen Schatten eines Teiles derselben, legen die einfältigen Herren, anstatt Widerwillen zu zeigen, vielmehr Freude an den Tag. (24)

Selbst der ganze von einem Wasserstreifen rings eingefasste Erdklumpen ist ja winzig klein; nachdem Scharen von Fürsten nach Hunderten von Kriegen eben diesen Klumpen zerstückelt haben, zehren sie selbst daran, oder, wenn sie spenden, härmen sie sich darüber ab. Wieviel mehr die andern Winzigen, Bettelarmen! Pfui, pfui rufe ich aber über den Abschaum von Menschen, der sogar von diesen ein Lumpengeld zu erhalten wünscht! (25)

Wir sind keine Tänzer, keine Schmarotzer, keine Lobsänger, verstehen uns nicht auf unanständige Unterhaltungen, auch sind wir keine Frauen, die sich ob der Last der Brüste neigen: wie hätten wir also ein Anrecht darauf den Fürsten zu schauen? (26)

Ehemals diente die Gelehrsamkeit Männern lautern Geistes zur Verscheuchung der Leiden; mit der Zeit diente sie Genussmenschen zur Befriedigung ihrer Sinnengenüsse; jetzt, da sie sieht, dass die Besitzer eines kleinen Lappens Erde aller Wissenschaft abgeneigt sind, sinkt auch sie, o weh, von Tag zu Tag stets tiefer hinab. (27)

Sa jātah ko'py āsīn Kapālam yasyoccair Nṛbhih prāṇatrāṇa-Namadbhih kah pumsām Madanaripuṇā mūrdhni dhavalam vinihitam alamkāravidhaye. pravaṇamatibhih kaiścid adhunā ayamatuladarpajvarabharah? (28)

5 Arthānām īśiṣe tvam, Śūras tvam, vādidarpa-Sevante tvām dhanāndhā, Mayy apy āsthā na te cet,

vayam api ca girām iśmahe yāvadittham. jvaraśamanavidhāv akṣayam pāṭavam naḥ. matimalahataye mām api śrotukāmā. tvayi mama sutarām; eṣa rājan gato 'smi. (29)

Aśnīmahi vayam bhikṣām, āśāvāso vasīmahi,

Sayimahi mahipṛṣṭhe, kur Māne mlāyini khandite ca vasuni, Kṣine bandhujane, gate parijane, Yuktam kevalam etad eva sudhiyām Pūtagrāvagirindrakandaradari-

kurvīmahi kim īśvaraih? (30)
i, vyartham prayāte 'rthini,
naște śanair yauvane,
yām yaj Jahnukanyāpayaḥkuñje nivāsah kvacit. (31)

Pareṣām cetāmsi
Prasādam kim netum
Prasanne tvayy antaḥ
Viviktaḥ samkalpaḥ
Sthitiḥ puṇyāraṇye,
Phalair medhyā vṛttiḥ,

15

20

pratidivasam ārādhya bahudhā viśasi hrdaya kleśakalilam? svayam uditacintāmaniguņo kim abhilaşitam puşyati na te? (32) saha paricayo hanta harinaih, pratinadi ca talpāni drsadah,

In Wahrheit geboren war der mir Unbekannte, dem des Liebesgottes Feind (Çiva) einen weissen Schädel hoch aufs Haupt setzte, um ihn damit zu schmücken. Was ist nun das für ein seltsames Uebermass von fieberhaftem Uebermut bei den Männern darüber, dass heutzutage einige Menschen, deren Sinn auf die Erhaltung ihres Leibes gerichtet ist, sich vor ihnen verneigen? (28)

Du gebietest über Reichtümer, wir gebieten über Reden je nach Bedürfnis; du bist ein Kriegsheld, wir besitzen eine unverwüstliche Geschicklichkeit im Besänftigen des Uebermutsfiebers der Worthelden; dir huldigen durch Reichtümer Verblendete, mir solche, die gern das Ohr leihen, um die Geistesschlacken abzustossen; machst du dir nichts aus mir, so mache ich mir noch weniger aus dir; da habe ich mich, o Fürst, schon davongemacht. (29)

Der Menschen milde Gabe soll uns nähren, Der Erde Rücken soll uns Ruh' gewähren: Und unser Mantel sei des Himmels Zelt. Was kümmern uns die Grossen dieser Welt? (30)

Beginnen die Ehren zu schwinden, ist das Vermögen verthan, geht ein Armer mit leeren Händen von dannen, sind die Verwandten eingeschmolzen, hat sich die Umgebung wegbegeben und ist die Jugend allmählich geschwunden, dann schickt sich nur dieses Eine für Verständige, dass sie ihren Wohnsitz aufschlagen in irgend einer mit Laub überwachsenen Höhle in einer Schlucht des Fürsten der Berge, dessen Steine das Wasser der Gangā gereinigt hat. (31)

Wozu begiebst du dich, o Herz, um die Gemüter anderer durch wiederholtes tägliches Schmeicheln zufrieden zu stellen, in ein Gewirre von Leiden? Bist du nur selbst zufrieden, so treten in deinem geläuterten Willen die Eigenschaften des Zauberjuwels von selbst zutage, und welchen deiner Wünsche erfüllte dann nicht dieser Wille? (32)

Ein Aufenthalt in einem heiligen Walde, ein vertrauter Umgang mit Gazellen, ein

Itiyam samagri Vanam vā geham vā Amīsām prānānām Krte kim nāsmābhir

5 Yad ādhyānām agre Krtam vītavrīdair Anāvartī kālo Daśās tās tāh sodhā Kiyad vā vaksyāmah? bhavati Harabhaktim sprhayatām. sadrśam upaśantyekamanasam. (33) tulitabisinīpattrapayasām vigalitavivekair vyavasitam? dravinamadanihśankamanasām nijagunakathāpātakam api. (34) vrajati sa vrthā tan na gaņitam, vyasanaśatasampātavidhurāh. kim iva bata nātmany apakṛtam, punar api tad eva vyavasitam. (35)

10 Vayam yavat tavat Bhrātah kaştam aho mahān sa nṛpatih sāmantacakram ca tat, Pārśve tasya ca sāpi rājaparişat,

Udvrttah sa ca rājaputranivahas. Sarvam yasya vaśad agat smrtipatham Kalaya tasmai namah! (36)

tāś candrabimbānanāh, te bandinas, tāh kathāh,

15 Vayam yebhyo jataś Samam vaih samvrddhāh Idanim ete smah Gatās tulyāvasthām Yatrānekah

20 Yatrāpy ekas

Ittham cemau

Um diesen steht der weisen Räte Zahl.

cirataragatā eva khalu te, smarapadavīm te 'pi gamitāh. pratidivasam āsannapatanād sikatilanadītīratarubhiķ. (37)

kvacid api grhe tad anu bahavas rajanidiyasau

tatra tişthaty athaiko, tatra naiko 'pi cante. dolayan dvāv ivāksau

Dazwischen der Gespräche Munterkeit:

reiner Lebensunterhalt durch Früchte, an jedem Flusse Steine als Lager, dies ist alles, dessen diejenigen, die Civa's Verehrung anstreben, bedürfen. Gleich ist Wald und Haus für solche, deren Sinn nur auf Gemütsruhe gerichtet ist. (33)

Wegen dieses Lebens, das dem Tropfen auf der Blume gleichet, Was hab' ich, der Unverständ'ge, nicht schon alles ausgehalten, Dass ich selbst vor stolzen Reichen, vom Besitze dumpf Berauschten, Mit erlogner Scham beging die Sünde, mein Verdienst zu rühmen! (34)

Dass die nimmer wiederkehrende Zeit unnütz verstreicht, haben wir nicht berücksichtigt; wir haben diese und jene ob des Einbruchs hundertfachen Unglücks widerwärtigen Verhältnisse ertragen. Doch was sollen wir noch viele Worte verlieren? Alles mögliche haben wir, o wehe, uns selbst zu Leide gethan und dennoch wird, solange wir leben, immer und immer wieder dasselbe unternommen werden. (35) Ein mächt'ger Kaiser sitzt im hohen Saal. Manch Frauenantlitz strahlt wie Mondesglanz. Den Thron umringt ein hehrer Fürstenkranz. Der Krieger trotzt, es tönt der Preisgesang,

> Das wird Geschichte durch der Zeiten Zwang. Drum, Bruder, neige dich der Macht der Zeit! (36)

Die uns erzeugten, sind ja schon lange dahingegangen; mit denen wir zusammen aufwuchsen, die sind gleichfalls der Erinnerung anheimgefallen; wir hier befinden uns jetzt, da uns jeden Tag der Sturz bevorsteht, in gleicher Lage mit Bäumen, die am sandigen Flussufer stehen. (37)

In einem Hause, wo viele waren, bleibt später nur einer; und wo nur einer, und darauf viele, da ist am Ende auch nicht einer. So, die Nacht und den Tag wie Kālah Kālyā
Tapasyantah santah
Guṇodārān dārān
Pibāmah śāstraughān
Na vidmah kim kurn

5 Na vidmah kim kurmah Ahau vā hāre vā, Manau vā loṣṭe vā, Tṛṇe vā straine vā Kvacit puṇye 'ranye

10 Gaṅgātīre
BrahmadhyānābhyKiṁ tair bhāvyaṁ
Kaṇḍūyante
Sphuratsphārajyotsnā-

15 Sukhāsīnāḥ śānta- dh Bhavābhogodvignāḥ Śiv Kadā syāmānandod- gat Āśā nāma nadī manorathajalā

Rāgagrāhavatī vitarkavihagā 20 Mohāvartasudustarātigahanā

bhuvanaphalake krīdati prāņišāraih. (38)

kim adhinivasāmah suranadīm uta paricarāmah savinayam? uta vividhakāvyāmṛtarasān? katipayanimeṣāyuṣi jane. (39) balavati ripau vā suhṛdi vā, kusumaśayane vā dṛṣadi vā, mama samadṛśo yāntu divasāh Śiva Śiva Śiveti prajapatah. (40)

Himagiriśilāasanavidhinā mama sudivasair jarațhahariṇāḥ

baddhapadmāsanasya yoganidrām gatasya yatra te nirviśankāḥ śrngam ange madīye? (41)

dhavalitatale kvāpi puline dhvanişu rajanīşu dyusaritah Śiva Śiva Śivety uccavacasah gatabahulabāşpākuladṛśah? (42) alā tṛṣṇātaraṅgākulā

dhairyadrumadhvamsinī prottungacintātatī,

zwei Würfel werfend, spielt Kāla mit der Kālī auf dem Schachbrette der Erde mit Menschenfiguren. (38)

Da das Leben des Menschen nur wenige Augenblicke währt, so wissen wir nicht, was zu thun ist. Sollen wir, uns kasteiend, am Götterfluss (an der Gangā) unsere Wohnstätte aufschlagen, oder einem tugendhaften Weibe uns sittsam widmen, oder am Strom der Wissenschaften oder vom Nektarsaft mannigfacher Dichtung kosten? (39)

Möchten doch meine Tage in irgend einem heiligen Walde ablaufen, wo ich Çiva! Çiva! Çiva! murmelte und mit gleichem Auge schaute auf eine Schlange und eine Perlenschnur, auf einen mächtigen Feind und einen Freund, auf ein Juwel und einen Erdenkloss, auf ein Blumenlager und einen Stein, auf einen Strohhalm und die Weiber! (40)

Werden wohl die schönen Tage für mich kommen, wo ich am Ufer der Gangā auf einem Felsblock des Himālaja mit gekreuzten Beinen sitzen und durch beständig fortgesetztes Nachsinnen über das Brahman in einem schlafähnlichen Zustande von Versenkung mich befinden werde, die schönen Tage, wo alte Gazellen unbesorgt ihre Hörner an meinem Körper reiben werden? (41)

Wann werden wir, in lautlosen Nächten auf irgend einer von strahlendem, überallhin sich verbreitendem Mondschein hell erleuchteten Sandbank des Himmelsflusses (der Gangā) behaglich sitzend, zurückschreckend vor der Mannigfaltigkeit der Welt, mit erhobener Stimme Çiva, Çiva, Çiva ausrufend, von reichlichen, vor Freude hervorbrechenden Thränen erfüllte Augen haben? (42)

Die Hoffnung ist ein breiter Strom, In den die Wünsche quellen. Das Krokodil der Leidenschaft

Schwimmt in der Lüste Wellen.

Als Vögel flattern ringsumher Die flüchtigen Gedanken. Den Baum der Festigkeit am Land

Den bringt der Strom ins Wanken.

Tasyāḥ pāragatā viśuddhamanaso nandanti yogīśvarāḥ. (43)
Āsamsāram tribhuvanam idam cinvatām tāta tādṛn
Naivāsmākam nayanapadavīm śrotravartmāgato vā
Yo 'yam dhatte viṣayakariṇī- gāḍharūḍhābhimāna5 Kṣīvasvāntaḥ- karaṇakariṇam samyamālānalīnam. (44)

Mahādevo devah, sarid api ca saivāmarasarid,
Guhā evāgāram, vasanam api tā eva haritah,
Suhrd vā kālo 'yam, vratam idam adainyavratam idam.
Kiyad vā vakṣyāmo? vaṭaviṭapa evāstu dayitā. (45)

dhanapatipurah prārthanāduhkhabhājo 10 Ye vardhante Ye calpatvam dadhati vişayāksepaparyastabuddheh, vāsarāņām smareyam Tesām antahsphuritahasitam Dhyanacchede śikharikuharagrāvasayyānişannah. (46) vittam ca nopārjitam, Vidyā nādhigatā kalankarahitā, 15 Śuśrūsāpi samāhitena manasā pitror na sampāditā, Ālolāyatalocanā yuvatayah svapne 'pi nālingitāh:

Alolayatalocana yuvatayah svapne 'pi nalingitah: Kalo 'yam parapindalolupataya kakair iva preritah. (47)

Vitīrņe sarvasve taruņakaruņāpūrņahṛdayāḥ Smarantaḥ samsāram virasapariņāmāvadhigatam 20 Kadā puņye 'raņye pariņataśaraccandrakiraņās

Triyāmā neşyāmo Haracaranacittaikasaranāh? (48)

Ein tiefer Strudel droht Gefahr: Die Büsser, denen reinen Sinns Der Mangel an Verstande. Die Ueberfahrt gelungen,

Die Sorge ist der steile Hang Erfreuen sich des höchsten Glücks, Am hohen Uferrande. Das strebend sie errungen. (43)

Obgleich wir diese Dreiwelt bis zu ihrem Ursprung durchsucht haben, so ist uns, o Lieber, doch niemand zu Augen oder zu Ohren gekommen, der den Elefanten Herz, trunken von dem mächtig aufgeschossenen Verlangen nach dem Weibchen, der Sinnenwelt, an den Pfosten 'Bändigung der Sinne' zu ketten vermocht hätte. (44)

Çiva haben wir zum Gott, diesen Götterfluss (die Gangā) zum Fluss, Höhlen zur Wohnung, die Weltgegenden zum Kleide, die Zeit zum Freunde, unverbrüchliches Selbstgefühl zum Gelübde; dieses wenige wollen wir noch hinzufügen: ein Zweig von einem Feigenbaum sei unsere Geliebte. (45)

In einer Bergeshöhle auf einem Felsenlager sitzend, möchte ich nach abgebrochener Vertiefung unter Lachen, das sich im Innern erhübe, der Tage gedenken, die lang dünken dem, der vor Reichen den Schmerz des Bettelns empfindet, und die kurz erscheinen dem, dessen Denkungsart durch das Aufgeben der Sinnenwelt umgestimmt wurde. (46)

Wir haben keine fleckenlose Wissenschaft erlernt, keine Reichtümer erworben, unseren Eltern keinen Gehorsam aufmerksamen Sinnes erwiesen, nicht einmal im Traume Jungfrauen mit beweglichen langen Augen umfangen: wir haben wie die Krähen diese Zeit in Gier nach einem fremden Bissen verbracht! (47)

Wann werden wir, nachdem alle Habe vergeben ist, das Herz von zartem Mitgefühl erfüllt, des bis zum reizlosen Ende angelangten Lebens gedenkend, die mondhellen Nächte des Herbstes in einem heiligen Walde verbringen, die Gedanken an Civa's

Digitized by Google

Vayam iha paritustā Sama iha paritoso Sa tu bhavati daridro Manasi ca parituste

valkalais, tvam dukūlaih, nirviśeso viśesah. yasya tṛṣṇā viśālā. ko 'rthavān, ko daridrah? (49)

Yad etat svacchandam 5 Sahārvaih samvāsah, Mano mandaspandam Na jāne kasyaisā

viharanam, akārpanyam aśanam, śrutam upaśamaikavrataphalam, bahir, aticirasyāpi vimrśan parinatir udārasya tapasah. (50)

Pānih pātram pavitram, 10 Vastram vistīrņam āśā-Yeşām nihsangatāngī-Dhanyah samnyastadainya-

15

bhramanaparigatam bhaiksam aksayyam annam, daśakam amalinam, talpam asvalpam urvi, karanaparinatih, svātmasamtosinas te vyatikaranikarāh karma nirmūlayanti. (51) turagacalacittāh kşitibhujo,

Vayam ca sthulecchāh, Jarā deham mrtyur Sakhe nānyac chreyo

Durārādhyah svāmī,

sumahati pade baddhamanasah, harati sakalam jīvitam idam, jagati viduşo 'nyatra tapasah. (52)

Bhogā meghavitānamadhyavilasat-Āyur vāyuvighattitābhrapatalī-Lolā yauvanalālasā tanubhrtām

saudāmanīcancalā, līnāmbuvad bhanguram, ity ākalayya drutam

20 Yoge dhairyasamādhisiddhisulabhe buddhim vidhaddhvam budhāh. (53)

Füsse als einzige Zuflucht habend? (48)

Uns ist es wohl im Rindenkleid Und dir ist's wohl in Seide, Doch gleich ist die Zufriedenheit Ohn' Unterschied für beide.

Nur wer nach Gold Verlangen trägt, Der darbt in bittrem Harme. Doch wo das Herz zufrieden schlägt, Giebt's Reiche nicht und Arme. (49)

Obgleich ich seit sehr langer Zeit darüber nachgrüble, so weiss ich doch nicht, welcher ausserordentlicher Kasteiungen Folgen es sind, dass man so nach eigenem Belieben sich ergeht, seine Nahrung ohne Erniedrigung geniesst, mit Ehrwürdigen zusammen wohnt, dass der Lohn des erworbenen Wissens nur die Beobachtung vollständiger Gemütsruhe ist und dass das Herz nach aussen hin sich nur langsam in Bewegung setzt. (50)

Bei denen die Hand die Stelle eines reinen Trinkgeschirrs vertritt, durch Umherwandern erhaltene Almosen die Stelle von unversiegbarer Nahrung, die reinen zehn Weltgegenden die Stelle eines weiten Gewandes, der Erdboden die Stelle eines geräumigen Bettes, vollkommene Gleichgültigkeit gegen alles die Stelle der Erfüllung eines Versprechens; die sind im Herzen zufrieden, die sind glücklich, die haben die Unzahl von Berührungen mit dem Elend aufgegeben und rotten alle Werke aus (verharren in vollständigem Quietismus). (51)

Ein Gebieter ist schwer zu befriedigen, Fürsten sind unstäten Sinnes wie Pferde, und wir hegen unbescheidene Wünsche, haben unsern Sinn auf eine hohe Stellung gerichtet; das Alter raubt uns den Leib, der Tod dieses ganze Leben: o Freund, es giebt für den Verständigen kein anderes Heil in der Welt als Kasteiungen. (52)

Unstät, flüchtig sind die Erdenfreuden, Gleich dem Blitz, der aus der Wolke fährt; Es verfliegt und ist nicht von Bestand; Gleich den Tropfen, die der Wind zersprenget, Auf die Gottheit richtet all eu'r Denken, Kurze Zeit des Menschen Leben währt;

Junger Herzen Hoffen, Wünschen, Sehnen, Ihr Verständ'gen, die ihr dies erkannt! (53)

Punye grāme vane vā mahati sitapatacchannapālīm kapālīm Ādāva nvāvagarbhadvijahutahutabhugdhūmadhūmropakanthe Dvāram dvāram pravisto daram udaradaripūranāva ksudhārto tulvakulyeşu dinah. (54) Mānī prānī sanātho, na punar anudinam Candālah kim ayam dvijātir athavā 5 śūdro 'tha kim tāpasah Kim vā tattvavivekapeśalamatir vogīśvarah ko'pi vā? Ity utpannavikalpajalpamukharaih sambhāvyamānā janair Na kruddhāh pathi naiva tuştamanaso yanti svayam yoginah. (55) Sakhe dhanyah kecit trutitabhavabandhavyatikarā, 10 Vanānte cintāntar vişamavişayāśīvişagatāh Śaraccandrajyotsnādhavalagaganābhogasubhagām Nayante ye ratrim sukrtacayacittaikaśaranāh. (56) Etasmād viramendriyārthagahanād āvāsadād, āśrava Śrevomargam aśesaduhkhaśamanavyāpāradaksam ksanāt, 15 Ātmībhāvam upaihi, samtyaja nijām kallolalolām gatim, Bhūyo mā bhaja bhangurām bhavaratim, cetah prasidadhuna. (57) Punyair mulaphalaih priya pranayinam vrttim kurusvādhunā Bhūśayyām navapallavair akaranair, uttiştha, yamo vanam, Ksudrānām avivekamūdhamanasām yatreśvaranam sada 20 Vittavyādhivikāravihvalagirām nāmāpi na śrūyate. (58) Moham mārjaya, tām upārjaya ratim candrārdhacūdāmanau.

Wenn ein vom Hunger gequälter Mann, um das Loch in seinem Magen ein wenig zu stopfen, in einem heiligen Dorfe oder in einem grossen Walde, deren Umgebung vom Rauche, das dem von gutgearteten Brahmanen verehrten Feuer entsteigt, grau gefärbt ist, eine rings mit einem weissen Tuche bedeckte Schüssel haltend, in jede Thür tritt, dann hält er auf Ehre, dann findet er Schutz, nicht aber, wenn er Tag für Tag vor seinen Verwandten sich erniedrigt. (54)

'Ist dies ein Candala, oder ein Brahmane, oder ein Çūdra, oder ein Asket, oder ein Meister unter den Yogin, dessen Geist geschickt ist ins Innere der Wahrheit zu dringen?' Während solche Zweifel bei den Leuten sich erheben und diese sich in allerhand Reden ergiessen, gehen die Yogin selbst, über die jene den Kopf sich zerbrechen, ihres Weges und sind weder erzürnt, noch erfreut darüber. (55)

Lass ab von diesem undurchdringlichen Dickicht der Sinnenwelt, das nur Erschlaffung bringt; begieb dich auf den Weg des Heils, der geeignet ist augenblicklich alle Schmerzen zu entfernen; vereinige dich mit der Allseele; gieb deinen eigenen Gang auf, der unstät wie die Woge ist; fröne nicht wieder der vergänglichen Lust an der Welt; werde jetzt ruhig, o Herz! (57)

Nähre dich jetzt, o Liebster meiner Lieblinge (d. i. das eigene Selbst), von reinen Wurzeln und Früchten und schlage das Lager auf dem Erdboden auf aus kunstlosen Zweigen; erhebe dich, wir gehen in den Wald, wo man niemals sogar den Namen der vornehmen und doch winzigen Herren zu hören bekommt, der Herren, deren Sinn der Unverstand trübt und deren Sprache entstellt wird durch den unnatürlichen Zustand, den die Geldkrankheit erzeugt. (58)

Wasch ab, o Herz, den Unverstand!

Digitized by Google

Freu dich am Uferhang des heil'gen Flusses!

Cetah svargataranginitatabhuvi Ko vā vīcisu budbudesu ca tadil-Jvālāgresu ca pannagesu ca sarid-Agre gitam, sarasakavayah 5 Prsthe līlāvalayaranitam kuru bhavarasā-Yady asty evam No cec cetah praviśa sahasā Viramata budhā yoşitsangāt Kuruta karunāmaitrīprajnā-10 Na khalu narake hārākrāntam Saranam athavā śronibimbam Mātar Laksmi bhajasva kamcid aparam. Bhogebhyah sprhayālavas tava vaśe, Sadyahsyūtapalāśapattrapuţikā-15 Bhiksāsaktubhir eva samprati vayam

15 Bhikṣāsaktubhir eva samprati vayam Yūyam vayam vayam yūyam ity Kim jātam adhunā yena yūy Bāle līlā- mukulitam amī Kim kṣipyante? virama virama, 20 Sampraty anye vayam, uparatam

Ksino mohas,

vyāsangam angīkuru. lekhāsu ca strīşu ca durgesu ca pratyayah? (59) pārśvato Dāksinātyāh, cāmaragrāhiņīnām, svādane lampatatvam; nirvikalpe samādhau. (60) sukhāt kṣaṇabhaṅgurāt, vadhūjanasamgamam. ghanastanamandalam rananmanimekhalam. (61) matkānksinī mā sma bhūr, kā nihsprhānām asi? patre pavitrikrte vrttim samīhāmahe. (62) ity āsīn matir āvayoh, yūyam yūyam vayam vayam? (63) mantharā drstipātāh vyartha eşa śramas te.

bālyam, āsthā vanānte,

jālam ālokayāmah. (64)

Fren dich des Gottes, der den Halbmond trägt! Entflieh der Welt vergänglichen Genusses! Vertrau nicht Wellen, Schlangen, Flammenspitzen, Glücksgütern, Frauenherzen oder Blitzen! (59)

trnam iva jagaj-

Wenn, o Herz, vor dir Gesang ertönt, zur Seite geschmackvolle Dichter aus dem Süden einherschreiten, im Rücken die Armbänder von Fliegenwedel tragenden Frauen lieblich erklingen, dann zeige dich lüstern nach dem Genuss der Süssigkeiten der Welt; geht dir aber jenes ab, so wende dich unverweilt zur Beschauung, die alle Zweifel löst. (60)

Stehet ab, ihr Verständigen, von dem Umgange mit Weibern, einem Genuss von kurzer Dauer! Verkehret mit den Frauen Mitgefühl, Freundschaft und Einsicht! In der Hölle hilft euch ja weder ein draller Busen mit schwer lastenden Perlenschnüren, noch runde Hüften mit klingenden Edelsteingürteln. (61)

O Mutter Lakshmī, wende deine Liebe irgend einem andern zu und begehre nicht mein! Diejenigen, die nach Genüssen verlangen, stehen in deiner Gewalt; was vermagst du über die, die gar kein Verlangen mehr haben? Jetzt, da unser Betteltopf, eine aus einem alsbald zusammengenähten Palāça-Blatte gebildete Tüte, gereinigt ist, verlangt es uns nur von erbetteltem Mehle zu leben. (62)

Wir wähnten beide einstmals doch,
Du seiest ich und ich sei du, — Sprich, schöne Maid, wie ging das zu? (63)
Lass ab, du Schöne, mit den Feuerblicken,
Vergebens willst du unser Herz berücken, Nach stillen Wäldern trachtet unser Sinn,

Es wich die Thorheit, und das Netz der Welt Für uns nur eitel Spreu und Gras enthält. (64) Ivam bālā mām pratv Prabhācauram cakşuh Gato moho 'smākam, Jvarajvālāh śāntās,

anavaratam indivaradalakşipati, kim abhipretam anayā? Smarakusumabāņavyatikaratad api na varākī viramati. (65)

Ramyam harmyatalam na kim vasataye? śravyam na geyādikam? Kim vā prānasamāsamāgamasukham Kimtūdbhrāntapatatpatamgapavana-Cchāyācañcalam ākalayya sakalam

naivādhikaprītave? vyāloladīpānkurasanto vanāntam gatāh. (66)

Kim kandah kandarebhyah 10 Pradhvastā vā tarubhyah Viksyante yan mukhani Duhkhopāttālpavitta-

5

15

**2**0

pralayam upagatā sarasaphalabhrto prasabham apagatasmayapavanavaśān

nirjharā vā giribhyah valkalinyaś ca śākhāh? praśrayanam khalanam nartitabhrūlatāni. (67)

Gangatarangahimasikarasitalani Vidyādharādhyu**s**itacāruśilātalāni

Sthānāni kim Himavatah pralayam gatāni Yat savamanaparapindarata manuşyah? (68)

Yadā Meruh śrīmān Samudrāh śusyanti Dharā gacchaty antain Sarīre kā vārttā

nipatati yugantagnidalitah, pracuramakaragrāhanilayāh, dharanidharanadair api dhrta, karikalabhakarnāgracapale? (69)

Ekākī nihsprhah śāntah

pānipātro digambarah

Das Mädchen hier schleudert ohne Unterlass das Auge auf mich, ein Auge, das dem Blütenblatte der blauen Wasserrose die Pracht zu rauben vermag. Was mag sie bezwecken? Gewichen ist von uns die Verblendung, verloschen sind die Fieberflammen, welche durch die Berührung mit den Blumenpfeilen des Liebesgottes entbrannt waren: und dennoch ruht die Elende nicht! (65)

> Ist's schön nicht, wohnen im Palast und Saitenspiel zu hören? Die Herzgeliebte zu umfahn, ist's süsser nicht als alles? Doch, wie, von irren Vogels Flug gestreift, die Lampe flattert, So flatterhaft scheint Weisen das, die zum Einsiedlerwald gehn. (66) Fehlt's an Wurzeln in den Klüften, im Gebirg an Wasserfällen, Bäumen, saft'ge Früchte bietend, Stengeln, Bast zum Kleide gebend? Dass du maget ein Antlitz ansehn, das von Huld dir keine Spur zeigt, Und ob kümmerlicher Gabe stolz die Augenbrau'n emporzieht! (67)

> > Sind die von Gangā's Flutgeträufel kühlen, Von Genien bewohnten Felsengrotten Des Himawan untergegangen etwa, Dass Menschen ehrlos fremde Bissen suchen? (68)

Wenn der metallreiche Meru, vom Feuer am Ende der Welt getroffen (Boehtl. liest nihatah für dalitah), zusammenstürzt; wenn die Meere, die Behausungen zahlreicher Makara und Haie, austrocknen; wenn die Erde, die doch von Bergen als Füssen getragen wird, ihr Ende erreicht: wie kann da noch viel vom Körper die Rede sein, der ebenso unstät ist wie die Ohrenspitzen eines Elefantenkalbes? (69)

Wann, o Civa, werde ich, einsam lebend, ohne irgend ein Verlangen, innerlich beruhigt,

Kadā Sambho bhavisvāmi karmanirmūlanaksamah? (70) Prāptāh śriyah sakalakāmadughās tatah kim? Dattam padam śirasi vidvisatām tatah kim? Sammanitah pranayino vibhavais tatah kim? Kalpam sthitam tanubhrtām tanubhis tatah kim? (71) Jīrņā kanthā tatah kim, sitam amalapatam pattavastram tatah kim? Ekā bhāryā tatah kim, bahugunagunitā kotir ekā tatah kim? Ekah śrāntas tatah kim, karituragavarair āvrto vā tatah kim? Bhaktam bhuktam tatah kim, kadasanam athavā vāsarānte tatah kim? (72) Bhaktir Bhave, maranajanmabhayam hrdistham, 10 Sneho na bandhusu, na manmathajā vikārāh, Samsargadoşarahitā vijanā vanāntā, Vairāgyam asti, kim atah param arthanīyam? (73) Tasmād anantam ajaram paramam vikāsi 15 Tad brahma cintaya, kim ebhir asadvikalpaih, Yasyānuşangina ime bhuvanādhipatya-Bhogādayah krpaņalokamatā bhavanti. (74) Pātālam āviśasi, yāsi nabho vilanghya, Dinmandalam bhramasi mānasa cāpalena. 20 Bhrantvapi jatu vimalam katham atmaninam Tad brahma na smarasi nirvṛtim eşi yena? (75)

die Hand als Trinkschale brauchend, in das Gewand der Himmelsgegenden gekleidet, imstande sein alle Werke in mir auszurotten (d.i. in vollständigem Quietismus zu verharren)? (70)

Erlangte man auch Glücksgüter, die alle Wünsche erfüllten, was hätte man davon? Setzte man auch den Fuss auf der Feinde Haupt, was hätte man davon? Beschenkte man auch seine Lieblinge mit Reichtümern, was hätte man davon? Erhielten sich auch die Leiber der Menschen tausend Weltalter, was hätte man davon? (71)

Ist es nicht gleich, ob man ein zerlumptes Bettlergewand oder ein weisses Musselinkleid von reinem Zeuge trägt? Ob man nur eine Gattin oder viele Millionen hat? Ob man allein müde wird oder von prächtigen Elefanten und Pferden umgeben? Ob man Reis isst oder schlechte Nahrung am Schlusse des Tages? (72)

Liebe zu Çiva, im Herzen Furcht vor Tod und Wiedergeburt, keine Anhänglichkeit an die Verwandten, keine Liebesregungen und menschenleere Wälder, frei von den Uebeln, die der Verkehr mit Menschen erzeugt; vollkommene Gleichgültigkeit gegen die Welt ist da, was soll man noch mehr wünschen? (73)

Darum richte deine Gedanken auf jenes unendliche, nicht alternde, höchste, sich entfaltende Brahman (was nützt dir diese in Wirklichkeit nicht vorhandene Mannigfaltigkeit?), aus dem sich vieles andere ergiebt, was von erbärmlichen Wichten hoch angeschlagen wird, wie z. B. der Genuss an der Herrschaft über die Erde. (74)

Wegen deiner Unbeständigkeit begiebst du dich, o Herz, hinab in die Unterwelt, erhebst dich hinauf gen Himmel, durchstreichst alle Weltgegenden. Woher kommt es, dass du bei all deinem Umherwandern niemals des reinen, in dir selbst ruhenden (Boehtl. liest ātmalīnam) Brahman's gedenkst, durch welches du zur inneren Zufriedenheit gelangen würdest? (75)

Rātrih saiva puṇah sa eva divaso Dhāvanty udyaminas tathaiva nibhṛta-Vyāpāraih punaruktabhuktaviṣayair Samsāreṇa kadarthitāh katham aho matvā budhā jantavo prārabdhatattatkriyāh. evamvidhenāmunā mohān na lajjāmahe? (76)

5 Mahī ramyā śayyā, vipulam upadhānam bhujalatā,
Vitānam cākāśam, vyajanam anukūlo 'yam anilaḥ,
Sphuraddīpaś candro, virativanitāsangamuditaḥ
Sukham śāntaḥ śete munir atanubhūtir nṛpa iva. (7
Brahmendrādimarudgaṇāmś tṛṇagaṇān yatra sthito many
Yatsvādād virasā bhavanti vibhayās trailokyarājyādays

munir atanubhūtir nṛpa iva. (77)
tṛṇagaṇān yatra sthito manyate,
vibhayās trailokyarājyādayaḥ,
aramo nityodito jṛmbhate.
taditare bhoge ratim mā kṛthāḥ. (78)
ṇapaṭhanaiḥ, śāstrair mahāvistaraiḥ,
karmakriyāvibhramaiḥ?

Bodhah ko'pi sa eka eva paramo Bhoh sadho kṣaṇabhaṅgure taditare Kim vedaih, smṛtibhih, purāṇapathanaih, Svargagrāmakutīnivāsaphaladaih

karmakrıyavıbhramaıh? vidhvamsikalanalam śeşa vanigvṛttayah. (79) sthāyinī yauvanaśrīr,

vibhramā bhogapūgāh,

Muktvaikam bhavaduḥkhabhāraracanā-Svātmānandapadapraveśakalanam

15

Āyuḥ kallolalolam, katipayadivasa-Arthāh samkalpakalpā, ghanasamayatadid-

Die unvernünftigen Menschen wähnen, es sei dieselbe Nacht und derselbe Tag wieder da, und laufen, da sie im stillen dieses und jenes Geschäft unternommen haben, auf dieselbe Weise sich abmühend, hin und her. Wie kommt es doch, o weh, dass wir, durch jenes ob der Beschäftigungen, bei denen die Sinnenwelt abermals genossen wird, auf solche Art sich gestaltende Leben geplagt, uns des Unverstandes nicht schämen? (76) Der Erde Bett empfängt des Büssers Leib; Die Winde fächeln angenehme Kühle. Es ruht sein Haupt auf seiner Arme Pfühle. Als Baldachin schirmt ihn des Himmels Zelt, Entsagung liegt am Herzen ihm als Weib, Des Mondes Strahlen leuchten ihm als Ker-

So schlummert er gleich einem Herrn der Welt, [zen. Doch Friede wohnt in seinem lautern Herzen. (77)

Es giebt eine Erkenntnis, die allein die höchste ist und die, wenn sie von selbst aufgegangen ist, sich weiter entfaltet. Wer sich in dieser Erkenntnis befindet, der achtet Brahman und die Schar der andern Götter mit Indra an der Spitze einem Grashaufen gleich; wer sie gekostet hat, dem erscheint alle Macht, wie die Herrschaft über die Dreiwelt und dergleichen, geschmacklos. Finde, o Bester, keinen Gefallen an einem andern schnell vorübergehenden Genuss. (78)

Was nützen uns die Veden? Was die Gesetzbücher? Was das Lesen der Purāņa? Was die dickleibigen wissenschaftlichen Bücher? Was das bunte Gewirre von Werken und heiligen Handlungen, das uns als Lohn ein Plätzchen in einer Hütte eines Dorfes im Himmel verspricht? Nur eines nehme ich aus, das alles zerstörende Feuer am Ende der Welt, welches das künstliche Gebilde der Schmerzensbürde des Daseins wegfegt und unserer Seele den Eingang in die Stätte der höchsten Wonne (das Brahman) verschafft: alles andere ist nur Schacher. (79)

Das Leben ist unstät wie eine Welle, der Jugend Herrlichkeit währt nur wenige Tage, die Reichtümer kommen und gehen wie die Gedanken, die grosse Schar der Sinnesgenüsse ist wie das Zucken der Blitze in der Regenzeit, und wenn euch die Geliebte umKanthäślesopagudham tad api ca na ciram yat priyābhih pranītam. Brahmany āsaktacittā bhavata bhavabhayambhodhiparam taritum. (80)

Brahmandamandalimatram Śapharisphuritenābdheh

5 Yadāsīd ajňānain smaratimirasamcārajanitam, Tadā drstam nārīmayam idam aśesam jagad api. Idānīm asmākam patutaravivekānjanajusām Samībhūtā dratis tribhuvanam api brahma manute. (82)

Ramyāś candramarīcayas, trnavatī Ramyam sādhusamāgamodbhavasukham, Kopopāhitabāspabindutaralam

Sarvam ramyam, anityatām upagate Bhikşāśi janamadhyasangarahitah Dānādānaviraktamārganiratah

Rathyākīrņaviśīrņajīrņavasanair 15 Nirmāno nirahamkrtih śamasudhā-Mātar medini, tāta māruta, sakhe Bhrātar vyoma, nibaddha eşa bhavatām Yuşmatsangavasopajātasukrtod-

Jňanapastasamastamohamahima 20

10

kim lobhāya manasvinah? ksubdhatā jātu jāyate. (81)

ramyā vanāntasthalī, kāvyesu ramyāh kathāh, ramyam priyāyā mukham, citte na kimcit punah. (83) svāyattacestah sadā kaścit tapasvi sthitah āsyūtakanthādharo bhogaikabaddhasprhah. (84) jyotih, subandho jala, antyah pranamanjalih. rekasphurannirmalaliye pare brahmani. (85)

schlingt und ans Herz drückt, so dauert auch dieses nicht lange: heftet euren Sinn auf das Brahman, damit ihr über ein Meer von Gefahren, die Welt, hinübergelanget. (80)

Der Weltlust sollt' es glücken,

Türmt sich des Meeres Welle

Den Weisen zu berücken? Vom Sprunge der Sardelle? (81) Als uns umgab Unwisssenheit verliebter Finsternisse,

War in Gestalt des Weibes uns die ganze Welt erschienen. Nun unser Aug' erhellet ist von bessrer Einsicht Salben, Erkennt der einsgewordne Blick die ganze Welt als Brahma. (82)

Reizend sind des lichten Mondes Strahlen, Reizend ist im Wald der grüne Platz, Reizend ist's, mit guten Menschen leben, Reizend ist der Dichtung reicher Schatz;

Reizend ist der Herzgeliebten Antlitz, Wenn des Zornes Thrän' im Aug' ihr steht; Doch der Reiz ist hin, wenn du erkannt hast, Wie dies alles rettungslos vergeht. (83)

Da steht ein Büsser, der sich von Almosen nährt und inmitten von Menschen keinen Umgang hat; sein Thun hängt stets von ihm selbst ab, er hat seine Freude daran, den Weg derer zu wandeln, die sich sowohl gegen das Geben als das Empfangen gleichgültig verhalten; er trägt einen Ueberwurf, den er sich aus zerfallenen alten Lappen, die man auf die Strasse warf, zusammengenäht hat; er verrät keinen Stolz und kein Selbstgefühl und hat sein Verlangen einzig auf den Genuss der nektarähnlichen Gemütsruhe gerichtet. (84)

Mein Bruder Himmel, meine Mutter Land, Und du, o Wasser, das mir anverwandt,

Euch neig'ich grüssend mich zum letzten Mal. Durch euren Umgang wurde mir hienieden Mein Vater Wind, mein Freund, o Sonnenstrahl: Der guten Werke reicher Schatz beschieden.

> Der Sinnentrug entwich vor hehrer Wahrheit, Und jetzt verein' ich mich des Weltgeists Klarheit. (85)

Yāvat svastham idam śarīram arujam. Yāvac cendriyaśaktir apratihatā, Ātmaśrevasi tāvad eva vidusā Saindipte bhavane tu kūpakhananain 5 Nābhvastā bhuvi vādivrndadamanī Khadgagraih karikumbhapithadalanair Kāntākomalapallavādhararasah Tārunyam gatam eva nisphalam aho

10

yāvaj jarā dūrato, yāvat kşayo nāyuşah, kāryah prayatno mahān. praty udyamah kidráah? (86) vidyā vinītocitā, nākam na nītam yaśah, pito na candrodaye. śūnyālaye dīpavat. (87)

Jňanam satam manamadadinasanam. Kesāmcid etan madamānakāranam. Sthānam viviktam yaminām vimuktaye, Kāmāturāņām atikāmakāraņam. (88)

Kvacid vīnāvādah, kvacid api ca hāheti ruditam. Kvacid vidvadgosthī. kvacid api surāmattakalahah. 15 Kvacid ramyā rāmā, kvacid api jarājarjaratanur.

Na jāne samsārah kim amrtamayah kim visamayah? (89)

Jīrņā eva manorathāh svahrdaye, Hantangeşu gunaś ca vandhyaphalatam yata gunajnair vina. Kim yuktam? sahasabhyupaiti balavan Kalah krtanto 'ksamī.

yātam ca tad yauvanam,

20 Na dhyātam Smaraśāsanānghriyugalam, muktes tu nānyā gatiķ. (90) Trşā śusyaty āsye pibati salilam svādu surabhi,

Weil noch unerkrankt der Leib ist, und das Alter ferne, Weil noch ungeschwächt die Sinne, kein Verfall des Lebens, Mühe für des Geistes Bestes eifrig sich der Weise;

Spät ist es den Brunnen graben, wann das Haus in Brand steht. (86)

Nicht haben wir hier auf Erden die Gebildeten wohlanstehende Wissenschaft gelernt, die der Worthelden Schar im Zaum gehalten hätte; nicht haben wir unsern Ruhm zum Himmel erhoben durch Schwertspitzen, die das Stirnbein beim Elefanten gespalten hätten; nicht haben wir bei Mondesaufgang das Nass zarter Lippenknospen der Geliebten geschlürft: unsere Jugend ist, o weh, schon fruchtlos verstrichen, gleich einer Lampe in einem leeren Hause. (87)

Bei Guten vernichtet Wissen den Stolz, den Wahn und andere Untugenden; bei einigen dagegen bewirkt dasselbe gerade Wahn und Stolz: ein einsamer Ort führt diejenigen, die ihre Sinne zügeln, zur Erlösung; bei den von Liebe Gequälten dagegen erzeugt er eine heftige Leidenschaft. (88)

Hier hört man eine Laute klingen, und dort ertönt ein Klagewort; Hier unterhalten sich Gelehrte, und Streit Betrunkner schallt von dort; Sieh, wie man hier die schönsten Frauen, dort Körper, morsch vor Alter, trifft! Ich weiss nicht, ob die Welt aus Nektar gebildet wurde, ob aus Gift. (89)

Die Wünsche im Herzen haben sich abgenutzt, dahin ist, sieh, die Jugend der Glieder, und die Tugenden sind nutzlos geworden, da niemand da ist, sie anzuerkennen. Was ziemt sich jetzt? Plötzlich tritt der mächtige Gott der Zeit, der unbarmherzige Tod, heran; an das Füssepaar des Züchtigers des Liebesgottes (d. i. Çiva's) hat man nicht gedacht und doch giebt es keinen andern Weg zur Erlösung. (90)

Kşudhārtah sañ śālīn Pradipte kāmāgnau Pratikāro vyādheh Snātvā Gāngaih payobhih 5 Dhyeye dhyanam niyojya kşitidharakuhara-Ātmārāmah phalāśī guruvacanaratas Duhkham moksye kadaham samakaracarane Šavyā śailaśilā grham giriguhā Sārangāh suhrdo nanu ksitiruhām Yeşām nairjharam ambu pānam ucitam 10 Manye te parameśvarah śirasi yair Satyām eva trilokīsariti Haraśiraś-Sadvrttim kalpayantyām vatavitapabhavair Ko 'yam vidvān vipattijvarajanitarujā-15 Vaktrain vikseta duhsthe yadi hi na bibhryāt Udyānesu vicitrabhojanavidhis, Kaupīnāvaraņam suvastram amitam, Asannam maranam ca mangalasamam Tām Kāśīm parihṛtya hanta vibudhair Nāyam te samayo, rahasyam adhunā 20 Sthitvā draksyasi, pālyate prabhur iti

kavalayati māmsādikalitān, sudrdhataram āślişyati vadhūm: sukham iti viparyasyati janah. (91) śucikusumaphalair arcayitvā vibho tvām grāvaśayyānişannah tvatprasādāt Smarāre pumsi sevāsamuttham? (92) vastram tarūnām tvacah vrttih phalaih komalaih ratyai ca vidyānganā, baddho na sevānjalih. (93) cumbinīvicchatāvām valkalaih satphalais ca tīvaduhkhāsikānām sve kutumbe 'nukampām? tīvrātitīvram tapah, (94)bhiksatanam mandanam, yasyām samutpadyate, anyatra kim sthiyate? (95) nidrāti nātho, na hi dvāresu yesām vacah,

Wird der Mund vor Durst trocken, so trinkt man süsses, wohlriechendes Wasser; wird man vom Hunger gequält, so verschlingt man Reis mit Fleisch und anderer Zuthat; lodert das Feuer der Liebe auf, so schliesst man ein Weib fest in seine Arme: die Menschen sind der verkehrten Ansicht, dass es ein Glück sei, einer Krankheit durch Arzeneien entgegenzuarbeiten. (91)

Wann werde ich, nachdem ich zuvor im Wasser der Gangā mich gebadet, dich, o Çiva, mit reinen Blumen und Früchten geehrt und die Gedanken auf den zu Denkenden gerichtet haben werde, in einer Berghöhle auf einem Felsenlager sitzend, an mir selbst mich ergötzend, Früchte verzehrend und an des Lehrers Worten Gefallen findend, durch deine Gnade, o Feind des Liebesgottes, abstreifen die Leiden, die hervorgehen aus dem Dienst für einen Menschen, der nur ebensoviele Hände und Füsse wie ich hat? (92)

Die einen Felsblock zum Lager, eine Höhle im Berge zum Hause, Baumrinde zu Kleidern, Gazellen zu Freunden, zarte Früchte von Bäumen zur Nahrung, Wasser aus Giessbächen zum behaglichen Trank und für den Liebesgenuss die Wissenschaft zum Weibe haben, die sind, wie ich meine, vornehme Herren, da sie nicht im Dienst ehrerbietig die Hände über dem Kopfe zusammenzulegen brauchen. (93)

Warum meiden Weise Kāçī (Benares) und wohnen an einem andern Orte, da doch in den Lustgärten von Kāçī es mannigfache Arten zu speisen giebt, da dort die allerstrengsten Kasteiungen geübt werden, ein Schurz um die Lenden ein schönes Gewand vertritt, das Betteln ein unvergleichlicher Schmuck ist und der bevorstehende Tod zu einem wahren glückverheissenden Ereignis wird? (95)

'Dies ist nicht der geeignete Zeitpunkt für dich! Ich sage dir etwas im Vertrauen: jetzt schläft der Herr; nicht wirst du ihn zu Gesicht bekommen, auch wenn du bliebest;

Cetas tān apahāya yāhi bhavanam Nirdauvārikanirdayoktiparuşam

Priyasakhi vipad-Paricavacalac-

10

dandaprāntacittam cakre

5 Mrdam iva balāt pindīkrtva no jānīmah Bhramayati mano,

devasya viśveśitur nihsīmaśarmapradam. (96)

prapātaparamparānidhāva vidhih khalah pragalbhakulalavad kim atra vidhāsyati. (97)

Maheśvare vā jagatām adhīśvare Janārdane vā jagadantarātmani Na vastubhedapratipattir asti me, Tathāpi bhaktis taruņenduśekhare. (98)

Re Kandarpa, karam kadarthayasi kim Rere kokila, komalaih kalaravaih Mugdhe, snigdhavidagdhamugdhamadhurair lolaih kataksair alam! Cetah samprati candracūdacarapa-

15 Kaupinam satakhandajarjarataram Naiścintyam sukhasādhyabhaiksam aśanam Svatantryena nirankuśam viharanam Sthairyam yogamahotsave 'pi ca yadi, Bhogā bhanguravrttayo bahuvidhās 20 Tat kasyeha krte paribhramatha? re

kodandatamkāritai? kim tvam vrthā jalpasi? dhyānāmṛte vartate. (99) kanthā punas tādṛśī śayyā śmaśāne vane

svāntam prašāntam sadā trailokyarājyena kim? (100) tair eva cāyam bhavas, lokāh krtam ceştitaih.

ich halte Wache beim Gebieter.' An deren Pforten solche Rede gesprochen wird, die meide, o Herz, und begieb dich in die Wohnung des Gottes, der Herr über alles ist: dort kennt man keine unbarmherzigen, rauhen Reden von Thürhütern, das Haus verleiht dir grenzenloses Glück. (96)

Unser Herz, das innerlich zittert, weil ihm die lange Reihe von Stürzen von des Stockes Spitze — die Unglücksfälle lieber Freunde — wohlbekannt ist, wird vom bösen Schicksal auf eine Scheibe gesteckt, wie Lehm in einen Klumpen verwandelt und von ihm wie von einem tüchtigen Töpfer in die Runde gedreht. Was das Schicksal daraus machen wird, wissen wir nicht. (97)

Ich erkenne keinen wesentlichen Unterschied an zwischen Civa, dem Oberherrn der Welten, und Vishnu, der Weltseele, dennoch verehre ich gläubig den Gott, der den jungen Mond als Diadem auf dem Haupte trägt. (98)

Gott der Liebe, warum plagst du Schönste, lass die süssen, schlauen Deine Hand mit Pfeil und Bogen? Seitenblicke, die mich grüssen! Kokila, mich rühren nimmer Andachtsvoll ruh' ich vor Siwas Süssesten Gesanges Wogen! Nektargleichen Lotusfüssen! (99)

Was liegt uns an der Herrschaft über die Dreiwelt, wenn wir einen in hundert Fetzen herabhängenden Schurz und ein eben solches Gewand haben, wenn uns keine Sorgen drücken, wenn leicht zu erhaltende Almosen unsere Speise bilden, wenn wir ein Lager auf der Leichenstätte oder im Walde finden, wenn wir ungehemmt nach eigenem Belieben lustwandeln können, wenn das Gemüt stets ruhig ist und wenn wir ausharren beim grossen Feste der Versenkung des Geistes? (100)

Die mannigfachen Genüsse sind vergänglicher Art und nur durch sie besteht diese Welt. Wozu also irret ihr, o Leute, hier herum? Lasset ab von eurem Treiben!

Āśāpāśaśatopaśāntiviśadam Kāmyotpattivaśe svadhāmani, yadi Dhanyānām girikandareşu vasatām Ānandāśrukaņān pibanti śakunā Asmākam tu manorathoparacita-5 Krīdākānanakelikautukajusām Āghrātam maraņena janma, jarayā Samtoşo dhanalipsaya, śamasukham Lokair matsaribhir guṇā, vanabhuvo Asthairyena dhrtir jagaty apahrtā; 10 Adhivyādhiśatair janasya vividhair Lakşmīr yatra patanti tatra vivṛta-Jātam jātam avasvam āsu vivasam Tat kim nāma nirankuśena vidhinā

cetah samādhīvatām śraddheyam asmadvacah. (101) jyotih param dhyayatam nihśankam anke sthitah. prāsādavāpītataāvuh param ksīvate. (102) vidyuccalam yauvanam, praudhānganāvibhramaih, vyālair, nṛpā durjanair, grastam na kim kena vā? (103) ārogyam unmūlyate, dvārā iva vyāpadah, mṛtyuh karoty ātmasāt, yan nirmitam susthitam? (104)

15 Krcchrenamedhyamadhye Kāntāviśleşaduhkha-Vāmāksīnām avajňā-Samsāre re manuşyā

niyamitatanubhih vyatikaravisamo vihasitavasatir

sthīvate garbhavāse, yauvane copabhogah, vrddhabhāvo 'py asadhuh. vadata yadi sukham svalpam apy asti kimcit. (105)

Verdienen unsere Worte Glauben, so richtet den durch das Schwinden der Hunderte von Hoffnungsbanden geläuterten Geist auf seine Wohnstätte, in deren Macht es steht, dass das Erwünschte sich erfüllt. (101)

Vögel sitzen furchtlos auf dem Schösse der Glücklichen, die, in Bergeshöhlen wohnend, mit ihren Gedanken in das höchste Licht (das Brahman) sich vertieft haben, und schlürfen die durch die höchste Wonne erzeugten Thränentropfen; uns dagegen schwindet nur das Leben dahin im Genuss von Palästen, Teichufern, Lusthainen, Spielen und Festlichkeiten, die die Phantasie uns vorzaubert. (102)

> Der Tod hält küssend die Geburt umfangen, Zum Alter eilet blitzesschnell die Jugend; Des Waldes Bäume bergen gift'ge Schlangen, Die Habgier zehrt das Glück, und Neid die Tugend; Den Frieden raubt uns üpp'ger Mädchen Werben, In Kleinmut schwindet unsre Festigkeit; Der Bösen Rat stürzt Fürsten ins Verderben: Denn alles ist dem Untergang geweiht. (103)

Hunderte von Sorgen und Krankheiten mannigfacher Art untergraben die Gesundheit des Menschen; wo das Glück weilt, da stürzt das Unglück herein, als wenn ihm das Thor geöffnet worden wäre; alles was geboren wird, es mag wollen oder nicht, eignet der Tod sich rasch und unvermeidlich zu: was wohl hat demnach Bestand von allem dem, was der vollkommen unabhängige Schöpfer geschaffen hat? (104)

In des Mutterleibes unreiner Behausung wohnen wir in Pein mit gefesseltem Körper; im Jünglingsalter wird uns der Genuss verkümmert, indem wir mit Schmerzen über die Trennung von der Geliebten zu schaffen haben; auch das Greisenalter ist abscheulich, da es der Gegenstand des verächtlichen Gelächters der Schönäugigen ist. Nun sagt mir, o Leute, ob es in der Welt irgend eine, wenn auch noch so geringe, Freude giebt? (105) Ayur varşasatam nrņām parimitam, Tasyārdhasya parasya cārdham aparam Seşam vyadhiviyogaduhkhasahitam Jīve vāritarangacancalatare

Brahmajňanavivekino 'maladhivah Yan muñcanty upabhogabhāñjy api dhanāny ekāntato nihsprhāh. Na prāptāni purā na samprati na ca Vanchamatraparigrahany api pari-

rātrau tadardham gatam, bālatvavrddhatvavoh, sevādibhir nīyate. saukhyam kutah prāninām? (106) kurvanty aho duşkaram praptau drdhah pratyayo tvaktum na śaktā vayam. (107)

Vyaghrīva tisthati jarā paritarjayantī, Rogāś ca śatrava iva praharanti deham. Ayuh parisravati bhinnaghatad ivambho, Lokas tathāpy ahitam ācaratīti citram. (108)

Sadā vogābhyāsa-Avicchinna maitrī Priyanam alapair Sanihśvāsāmodaih

10

15

Jātah kūrmah sa ekah

vvasanarasavor ātmamanasor sphurati; yaminas tasya kim u taih adharamadhubhir vaktravidhubhih sakucakalaśāślesasurataih? (109)

prthu bhuyanabharāyārpitam yena prstham. Ślaghyam janma dhruvasya bhramati niyamitam yatra tejasvi cakram.

> Dein Dasein ist auf hundert Jahr' bemessen. Die eine Hälfte flieht in dunkler Nacht. Der andern Hälfte Hälfte wird indessen In Kindheit und in Alter zugebracht. Den Rest musst du in Dienst und Elend leben; Es harren Trennung, Schmerz und Krankheit dein. So flieht das Dasein wie der Welle Beben: Wie könnten da die Menschen glücklich sein? (106)

Wenn Männer reines Geistes, die durch die Erkenntnis des Brahman die richtige Einsicht gewonnen haben, ihren Reichtum, obgleich er ihnen zum Genuss verhilft, aufgeben und allen Gelüsten vollständig entsagen, so vollbringen sie fürwahr ein schweres Werk; wir dagegen sind nicht imstande einen Reichtum fahren zu lassen, den wir weder früher besessen haben, noch im Augenblick besitzen und auf dessen künftigen Besitz wir auch nicht mit Sicherheit bauen können, ja nicht einmal einen solchen Reichtum, der nur insofern, als wir ihn uns wünschen, unser heissen kann. (107)

Gleich einem Tiger, grausam mörderisch, Das Alter droht!

Gleich einer Feindesschar stürmt auf uns Der Krankheit Not! [ein

Wie Wasser aus zerbrochnem Kruge rinnt Das Leben hin!

Und doch, o Wunder, bessert nicht die Welt Den argen Sinn! (108)

Stets tritt bei dem, der seine Sinne bändigt, eine ununterbrochene Freundschaft zwischen Geist und Herz zutage, wenn diese Gefallen daran finden Andachtsübungen fleissig obzuliegen. Was macht sich dann ein solcher aus einem Gespräche mit geliebten Mädchen, aus dem Honig ihrer Lippen, aus ihrem Antlitzmonde, aus dem Wohlgeruch ihres Atems, aus dem Umfangen ihres Busens und aus dem Liebesgenuss? (109)

Nur eine solche Schildkröte wurde geboren, die ihren breiten Rücken der Last der Erde hingab; zu preisen ist das Dasein des Polarsterns, um den der glänzende

parahitakaranenoparistan na cadho. Samjātavyarthapakṣāh Brahmāndodumbarāntar maśakavad apare jantavo jātanastāh. (110) Unmilattrivalitarangavalayā prottungapinastana-Dvandvenodvatacakravākamithunā vaktrāmbujodbhāsinī Kāntākāradharā nadīvam abhitah krūrāśayā, nesvate Samsārārņavamajjanam yadi, janā, dūrāt parityajyatām. (111) 5 Iha hi madhuragītam, nrtyam etad, raso 'yam, Sphurati parimalo 'sau, sparśa esa stanānām, Iti hataparamārthair indriyair bhrāmyamānah Svahitakaranadaksaih pañcabhir vañcito 'si. (112) 10 Gātram samkucitam, gatir vigalitā, bhrastā ca dantāvalir, Drstir nasyati, vardhate badhiratā, vaktram ca lālāyate, Vākyam nādriyate ca bāndhavajano, bhāryā na śuśrūsate Hā kaştam puruşasya jīrņavayasah, putro 'py amitrayate. (113) Kşanam bālo bhūtvā kşanam api yuvā kāmarasikah 15 Kşanam vittair hinah kşanam api ca sampūrņavibhavah nata iva valīmanditatanur Jarājīrnair angair Narah samsārānte višati yamadhānījavanikām. (114) Praśantaśastrarthavicaracapalam

Kreis der Gestirne, an ihn gekettet, kreist; jene, denen die Flügel vergeblich gewachsen waren (d. i. die Berge), stehen, weil sie der anderen Wohl beförderten, hoch über, nicht unter der Erde; alle übrigen Geschöpfe entstanden und verschwanden alsbald wieder in der Welt, wie die Mücken im Feigenbaume. (110)

Dieser Fluss vor uns, der die Gestalt der Geliebten annahm — die an ihrem Leibe sich zeigenden drei Falten sind seine Wellenringe, ihre hohen und vollen Brüste stellen das auf ihm schwimmende Cakravāka-Pärchen dar, ihr Antlitz ist die ihm Glanz verleihende Wasserrose — dieser Fluss birgt schreckliche Ungeheuer (Absichten). Wollt ihr, o Leutchen, nicht in das brausende Meer des Lebens stürzen, so meidet diesen Fluss schon von fern. (111)

'Hier giebt es ja einen lieblichen Gesang zu hören, dort einem Tanz zuzusehen, da etwas zu kosten, hier erhebt sich ein Wohlgeruch, dort bietet sich ein Busen zur Berührung dar,' so sprachen zu dir die fünf Sinne, denen die Erkenntnis der höchsten Wahrheit abgeht und die nur geschickt sind, das zu thun, was ihnen frommt, trieben dich hierhin und dorthin und führten dich schliesslich an. (112)

Der Körper ist zusammengeschrumpft, der Gang unsicher, die Reihe der Zähne ausgefallen, das Gesicht schwindet, die Harthörigkeit nimmt zu, der Mund kann den Speichel nicht mehr halten, die Angehörigen achten nicht mehr auf die Rede, die Frau gehorcht nicht. O weh über das Missgeschick des altgewordenen Mannes! Selbst der eigene Sohn benimmt sich gegen ihn wie ein Feind. (113)

Dem Bühnenhelden gleicht der Mann: Ein Weilchen ist er arm an Geld,
Ein Weilchen ist er Knabe. Ein Weilchen reich an Habe:
Ein Weilchen ist er Jüngling dann,
Betritt den Pfad des Gatten. Zieht er ins Reich der Schatten. (114)
Mein Herz, dessen Unruhe bei dem Nachdenken über den Sinn der Lehrbücher

Nivṛttanānārasakāvyakautukam Nirastaniḥśeṣavikalpaviplavam Prapattum anvicchati Śūlinam manaḥ. (115)

Bhoge rogabhayam, kule cyutibhayam, 5 Māne dainyabhayam, bale ripubhayam, Śāstre vādibhayam, gune khalabhayam, Sarvam vastu bhayānvitam bhuvi nṛṇām,

vitte nṛpālād bhayam, rūpe taruṇyā bhayam, kāye kṛtāntād bhayam. vairāgyam evābhayam. (116)

Iti śrīmadbhartrhariviracitam Vairāgyaśatakam samāptam.

Samāptam ca śatakatrayam.

10 Vairāgye samcaraty eko, Śrngāre ramate kaścid, nītau bhramati cāparaḥ, bhuvi bhedāḥ parasparam.

sich gelegt hat, dessen Interesse an Dichtwerken jeglicher Gattung geschwunden und in dem die Drangsal aller Zweifel gehoben ist, sucht Zuflucht bei Çiva. (115)

Beim Genuss ist Gefahr vor Krankheit, bei hohem Geschlecht Gefahr vor Fall, bei Vermögen Gefahr vor dem Fürsten, bei hohem Ansehen Gefahr vor Erniedrigung, bei Macht Gefahr vor Feinden, bei schöner Gestalt Gefahr vor einer zarten Jungfrau, bei Gelehrsamkeit Gefahr vor Worthelden, bei Vorzügen Gefahr vor bösen Menschen, beim Körper Gefahr vor dem Todesgott: jedes Ding auf Erden ist mit Gefahr verbunden, nur der Menschen völlige Gleichgültigkeit gegen alles ist frei von aller Gefahr. (116)

Der lebt geistlich, entsagt allem; Jener taumelt im Weltgewühl; Dieser weiht sich dem Dienst Amors: Mannigfach ist der Menschen Sinn.

## Śrīḥ! Kumārasambhavam.

Mātāpitrbhyām jagato

namo vāmārdhajānaye

Sadyo dakşinadrkpāta-

samkucadvāmadrstaye!

5

Antarāyatimiropaśāntaye Śāntapāvanam acintyavaibhavam Tam naram vapuşi kuñjaram mukhe Manmahe kimapi tundilam mahah. Śaranam karayāni śarmadam te

10

Caranam Vāņi carācaropajīvyam;

Karuņāmasrņaih katāksapātaih

Kuru mām amba kṛtārthasārthavāham.

Ihānvayamukhenaiva

sarvam vyākhyāyate mayā,

Nāmūlam likhyate kimcin,

nānapeksitam ucyate.

Bhāratī Kālidāsasya

durvyākhyāvişamūrchitā,

Eşā Samjīvinī vyākhyā

tām adyojjīvayişyati.

Tatrabhavān Kālidāsaḥ Kumārasambhavam kāvyam cikīrṣuḥ 'āśīr namaskriyā vastunirdeśo vāpi tanmukham' iti śāstrāt kāvyādau vakṣyamāṇārthānuguṇam vastu nirdiśati:

20

15

Asty uttarasyām diśi devatātmā Himālayo nāma nagādhirājaḥ Pūrvāparau toyanidhī vagāhya Sthitaḥ pṛthivyā iva mānadaṇḍaḥ —

Astīti || uttarasyām diśi | anenāsya devabhūmitvam sūcyate | deva-25 tātmādhisthātā yasya saḥ | etenāsya vaksyamāņamenakāparinayapārvatījananādicetanavyavahārayogyatvasiddhiḥ | himasyālayaḥ sthānam iti Himālayo nāma Himālaya iti prasiddhaḥ | adhiko rājādhirājaḥ || 'rājāhaḥsakhibhyas tac' ||

> The birth of the war-god. Canto first. Umá's nativity.

Far in the north Himálaya, lifting high His towery summits till they cleave the sky, Spans the wide land from east to western sea, Lord of the hills, instinct with deity. na gacchantīti nagā acalās teṣām adhirājo nagādhirājo 'sti | kathambhūtah | pūrvāparau prācyapaścimau toyanidhī samudrau vagāhya praviśya | ata eva prthivyā bhūmer mānam hastādinā paricchedah || bhāve lyut || tasya dandah | yadvā mīyate 'neneti mānam || karaņe lyut || sa cāsau dandaś ca sa iva 5 sthitah | āyāmaparicchedakadanda iva sthita ity arthah | pūrvāparasāgarāvagāhitvam cāsya Himālayasyāsty eva | uktam ca Brahmāndapurāņe: 'Kailāso Himavāmś caiva dakṣiņe varṣaparvatau | pūrvapaścimagāv etāv arṇavāntar upasthitau' || atra Himācalasyobhayābdhivyāptisāmyān mānadandatvenotprekṣaṇād utprekṣālamkārah | 'prakṛte 'prakṛtaguṇakriyādisambandhād aprakṛtatvena prakṛtasya sambhāvanam utprekṣā' ity Alamkārasarvasvakārah || asmin sarge prāyeṇa vṛttam Upajātih | kvacid Indravajropendravajre ca | tallakṣaṇam tu: 'syād Indravajrā yadi tau jagau gah | Upendravajrā jatajās tato gau | anantarodīritalakṣmabhājau pādau yadīyāv Upajātayas tāh' iti.

Itahparam şodasabhih slokair Himādrim varņayati | tatra nagādhirājatvam 15 nirvodhum āha:

Yam sarvaśailāh parikalpya vatsam Merau sthite dogdhari dohadakşe Bhāsvanti ratnāni mahauşadhīś ca Pṛthūpadiṣṭām duduhur dharitrīm —

20 Yam iti || sarve ca te śailaś ca sarvaśailāh || 'pūrvakālaikàsarvajaratpurāṇanavakevalāḥ samānādhikaraṇena' iti samāsaḥ || yaṁ Himālayaṁ vatsaṁ parikalpya vidhāya dohadakse dohanasamarthe Merau dogdhari sthite sati || 'yasya ca bhavena bhavalaksanam' iti saptamī || Pṛthūpadisṭām Pṛthunā Vaiņyenopadistām īdrktayā pradaršitām dharitrīm | gorūpadharām iti šesah | 25 'gaur bhūtvā tu vasundharā' iti Vişņupurāņāt | 'akathitam ca' iti karmatvam | bhāsvanti ca bhāsvatyaś ca bhāsvanti dyutimanti | oşadhiviśeşaņam caitat | 'napumsakam anapumsakena' ityādinā napumsakaikaśeṣaḥ || ratnāni maṇīñ jātiśresthavastūni ca | 'ratnam śresthe maṇāv api' iti Viśvaḥ || 'jātan jātau yad utkrştam tad ratnam iti kathyate' iti Yādavaḥ || mahauşadhīś ca samjī-30 vanīprabhrtīś ca | kṣīratvena pariņatā iti śeṣaḥ | 'tāḥ kṣīrapariṇāminīḥ' iti Vișnupuranat || duduhuh || 'duhiyaci' ityadina dvikarmakatvam || atra prayojakatve 'pi śailānām 'pañcabhir halaih karşati grāmam grāmanīh' itivat tatsamarthācaraņāt kartrtvena vyapadeśah | duheh svaritettve 'py akartrabhiprāyavivakṣāyām parasmaipadam | atrārthe pramāņam: 'gaur bhūmir acalāḥ 35 sarve kartāro 'tra payāmsi ca | oşadhyas caiva bhāsvanti ratnāni vividhāni ca | vatsas ca Himavān āsīd dogdhā Merur mahāgirih' iti || etena vatsasya mātuh premāspadatvād asya sāragrāhitvam gamyate | tathā cāsya nagasya ratnavišesabhoktrtvān nagādhirājatvam yuktam iti bhāvah || atra Himavad-

> For him, when Prithu ruled in days of old The rich earth, teeming with her gems and gold, The vassal hills and Meru drained her breast, To deck Himálaya, for they loved him best; And earth, the mother, gave her store to fill With herbs and sparkling ores the royal hill.

> > Digitized by Google

varnanasya prakṛtatvāt tadgatauṣadhiratnānām dvayānām api prakṛtatvāt teṣām dohanakriyārūpasamānadharmasambandhād aupamyasya gamyatvāt kevalaprākaranikaviṣayas tulyayogitā nāmālamkārah | tad uktam: 'prastutānām tathānyeṣām kevalam tulyadharmatah | aupamyam gamyate yatra sā matā tulyayogitā' | 5 na cātra rūpakaparināmādyalamkāraśankā kāryā teṣām āropahetutvāt | himahemācalādiṣu vatsatvadogdhṛtvādīnām āgamasiddhatvenānāropyamānatvād iti.

Nanu himadoşadūşitasya tasyātyantam anabhigamyatvāc chvitrina iva sarvam api saubhāgyam viphalam ity āśankyāha:

Anantaratnaprabhavasya yasya Himam na saubhāgyavilopi jātam — Eko hi doşo gunasamnipāte Nimajjatīndoh kiranesy ivānkah —

10

25

Ananteti || prabhavaty asmād iti prabhavah kāraņam | anantānām aparimitānām ratnānām śreṣṭhavastūnām prabhavasya yasya Himādrer himam | 15 kartr || subhagasya bhāvaḥ saubhāgyam || 'hṛdbhagasindhvante pūrvapadasya ca' ity ubhayapadavṛddhiḥ || tad vilumpatīti saubhāgyavilopi saundaryavighātakam na jātam nābhūt | tathā hi | eko doṣo guṇasamnipāta indoḥ kiraṇeṣv aṅka iva nimajjati | antarlīyata ity arthaḥ | na hi svalpo doṣo 'mitaguṇābhibhāvaka eva kimtu kaścid indukalaṅkādivad guṇair 20 abhibhūyate | anyathā sarvaramyavastuhāniprasaṅgād iti bhāvaḥ | atropamānuprāṇito 'rthāntaranyāsālaṃkāraḥ | tallakṣaṇam tu: 'jñeyaḥ so 'rthāntaranyāso vastu prastutya kimcana | tatsādhanasamarthasya nyāso yo 'nyasya vastunaḥ' iti Daṇdī.

Yaś cāpsarovibhramamaṇḍanānām Sampādayitrīm śikharair bibharti Balāhakacchedavibhaktarāgām Akālasandhyām iva dhātumattām —

Āmekhalam samcaratām ghanānām Chāyām adhaḥsānugatām niṣevya

Proud mountain-king! his diadem of snow Dims not the beauty of his gems below. For who can gaze upon the moon, and dare To mark one spot less brightly glorious there? Who, 'mid a thousand virtues, dares to blame One shade of weakness in a hero's fame?

Oft, when the gleamings of his mountain brass
Flash through the clouds and tint them as they pass,
Those glories mock the hues of closing day,
And heaven's bright wantons hail their hour of play;
Try, ere the time, the magic of their glance,
And deck their beauty for the twilight dance.

Dear to the sylphs are the cool shadows thrown By dark clouds wandering round the mountain's zone, Udvejitā vṛṣṭibhir āśrayante Śṛṅgāṇi yasyātapavanti Siddhāh —

Padam tuşārasrutidhautaraktam Yasmin nadrstvāpi hatadvipānām 5 Vidanti mārgam nakharandhramuktair Muktāphalaih kesarinām Kirātāh —

Nyastākṣarā dhāturasena yatra Bhūrjatvacah kuñjarabinduśoṇāḥ Vrajanti Vidyādharasundarīṇām

10 Anangalekhakriyayopayogam —

Yah pūrayan kīcakarandhrabhāgān Darīmukhotthena samīraņena Udgāsyatām icchati Kimnarāņām Tānapradāyitvam ivopagantum —

15 Kapolakandūh karibhir vinetum Vighattitānām saraladrumānām Yatra srutaksīratayā prasūtah Sānūni gandhah surabhīkaroti —

Till frightened by the storm and rain they seek Eternal sunshine on each loftier peak.

Far spread the wilds where eager hunters roam,
Tracking the lion to his dreary home.
For though the melting snow has washed away
The crimson blood-drops of the wounded prey,
Still the fair pearls that graced his forehead tell
Where the strong elephant, o'ermastered, fell,
And clinging to the lion's claws, betray,
Falling at every step, the mighty conqueror's way.

There birch-trees wave, that lend their friendly aid To tell the passion of the love-lorn maid, So quick to learn in metal tints to mark Her hopes and fears upon the tender bark.

List! breathing from each cave, Himálaya leads The glorious hymn with all his whispering reeds, Till heavenly minstrels raise their voice in song, And swell his music as it floats along.

There the fierce elephant wounds the scented bough To ease the torment of his burning brow; And bleeding pines their odorous gum distil To breathe rare fragrance o'er the sacred hill. Vanecarāṇām vanitāsakhānām Darīgrhotsaṅganiṣaktabhāsaḥ Bhavanti yatrauṣadhayo rajanyām Atailapūrāḥ suratapradīpāḥ —

5 Udvejayaty angulipārsnibhāgān Mārge śilībhūtahime 'pi yatra Na durvahaśronipayodharārtā Bhindanti mandām gatim Aśvamukhyah —

Divākarād rakṣati yo guhāsu

10 Līnam divābhītam ivāndhakāram —

Kṣudre 'pi nūnam śaraṇam prapanne

Mamatvam uccaiḥśirasām satīva —

Lāṅgūlavikṣepavisarpiśobhair Itas tataś candramarīcigauraiḥ 15 Yasyārthayuktaṁ girirājaśabdaṁ Kurvanti bālavyajanaiś camaryaḥ —

There magic herbs pour forth their streaming light From mossy caverns through the darksome night, And lend a torch to guide the trembling maid Where waits her lover in the leafy shade.

Yet hath he caves within whose inmost cells
In tranquil rest the murky darkness dwells,
And, like the night-bird, spreads the brooding wing
Safe in the shelter of the mountain-king,
Unscorned, uninjured; for the good and great
Spurn not the suppliant for his lowly state.

Why lingers yet the heavenly minstrel's bride
On the wild path that skirts Himálaya's side?
Cold to her tender feet — oh, cold — the snow,
Why should her steps — her homeward steps — be slow?
'Tis that her slender ancles scarce can bear
The weight of beauty that impedes her there;
Each rounded limb, and all her peerless charms,
That broad full bosom, those voluptuous arms.

E'en the wild kine that roam his forests bring
The royal symbols to the mountain-king.
With tails outspread, their bushy streaming hair
Flashes like moonlight through the parted air.
What monarch's fan more glorious might there be,
More meet to grace a king as proud as he?
There, when the nymphs, within the cave's recess,

Yatrāmsukāksepavilajjitānām Yadrcchayā Kimpurusāmganānām Darīgrhadvāravilambibimbās Tiraskariņyo jaladā bhavanti —

5 Bhāgīrathīnirjharasīkarāņām Vodhā muhuh kampitadevadāruh Yadvāyur anviştamrgaih Kirātair Āsevyate bhinnasikhandibarhah —

Saptarşihastāvacitāvaseşāņy 10 Adho vivasvān parivartamānah Padmāni yasyāgrasaroruhāņi Prabodhayaty ūrdhvamukhair mayūkhaih —

Yajñāṅgayonitvam avekṣya yasya Sāram dharitrīdharaṇakṣamam ca 15 Prajāpatiḥ kalpitayajñabhāgam Śailādhipatyam svayam anvatiṣṭhat.

Sa mānasīm Merusakhah pitrņām

In modest fear their gentle limbs undress, Thick clouds descending yield a friendly screen, And blushing beauty bares her breast unseen.

With pearly dewdrops Gangá loads the gale That waves the dark pines towering o'er the vale, And breathes in welcome freshness o'er the face Of wearied hunters when they quit the chase.

So far aloft, amid Himálayan steeps,
Couched on the tranquil pool the lotus sleeps,
That the bright Seven who star the northern sky
Cull the fair blossoms from their seats on high;
And when the sun pours forth his morning glow
In streams of glory from his path below,
They gain new beauty as his kisses break
His darlings' slumber on the mountain lake.

Well might that ancient hill by merit claim The power and glory of a monarch's name; Nurse of pure herbs that grace each holy rite, Earth's meetest bearer of unyielding might. The Lord of Life for this ordained him king, And bade him share the sacred offering.

Gladly obedient to the law divine, He chose a consort to prolong his line. Kanyām kulasya sthitaye sthitijňah Menām munīnām api mānanīyām Ātmānurūpām vidhinopayeme.

Kālakrameņātha tayoh pravṛtte 5 Svarūpayogye surataprasaṅge Manoramaṁ yauvanam udvahantyā Garbho 'bhavad bhūdhararājapatnyāḥ.

Asūta sā nāgavadhūpabhogyam Mainākam ambhonidhibaddhasakhyam 10 Kruddhe 'pi pakṣacchidi Vṛtraśatrāv Avedanājñam kuliśakṣatānām.

Athāvamānena pituh prayuktā
Dakṣasya kanyā Bhavapūrvapatnī
Satī satī yogavisṛṣṭadehā
15 Tām janmane śailavadhūm prapede.

Sā bhūdharāņām adhipena tasyām

No child of earth, born of the Sages' will, The fair nymph Mená pleased the sovran hill. To her he sued, nor was his prayer denied, The Saints' beloved was the mountain's bride.

Crowned with all bliss and beauty were the pair, He passing glorious, she was heavenly fair. Swiftly the seasons, winged with love, flew on, And made her mother of a noble son,

The great Maináka, who in triumph led His Serpent beauties to the bridal bed; And once when Indra's might those pinions rent That bare the swift hills through the firmament, (So fierce his rage, no mountain could withstand The wild bolt flashing from his red right hand,) He fled to Ocean, powerful to save, And hid his glory 'neath the friendly wave.

A gentle daughter came at length to bless
The royal mother with her loveliness;
Born once again, for in an earlier life
High fame was hers, as Siva's faithful wife.
But her proud sire had dared the God to scorn;
Then was her tender soul with anguish torn,
And jealous for the lord she loved so well,
Her angered spirit left its mortal cell.

Samādhimatyām udapādi bhavyā Samyakprayogād aparikṣatāyāni Nītāv ivotsāhaguņena sampat.

Prasannadik pāmsuviviktavātam 5 Śankhasvanānantarapuspavrsti Śarīrinām sthāvarajangamānām Sukhāya tajjanmadinam babhūva.

Tayā duhitrā sutarām savitrī Sphuratprabhāmandalayā cakāśe 10 Vidūrabhūmir navameghaśabdād Udbhinnayā ratnaśalākayeva.

Dine dine sā parivardhamānā Labdhodayā cāndramasīva lekhā Pupoşa lāvaņyamayān viśesāñ 15 Jyotsnāntarāņīva kalāntarāņi.

> Tām Pārvatīty ābhijanena nāmnā Bandhupriyām bandhujano juhāva.

Now deigned the maid, a lovely boon, to spring From that pure lady and the mountain-king. When Industry and Virtue meet and kiss, Holy their union, and the fruit is bliss.

Blest was that hour, and all the world was gay, When Mená's daughter saw the light of day.

A rosy glow suffused the brightening sky;

An odorous breeze came sweeping softly by.

Breathed round the hill a sweet unearthly strain,

And the glad heavens poured down their flowery rain.

That fair young maiden diademmed with light
Made her dear mother's fame more sparkling bright,
As the blue offspring of the Turquois Hills
The parent mount with richer glory fills,
When the cloud's voice has caused the gem to spring,
Responsive to its gentle thundering.

Then was it sweet, as days flew by, to trace The dawning charm of every infant grace, Even as the crescent moons their glory pour More full, more lovely than the eve before.

As yet the maiden was unknown to fame; Child of the Mountain was her only name. But when her mother, filled with anxious care U meti mātrā tapaso nişiddhā Paścād Umākhyām sumukhī jagāma.

Mahībhṛtah putravato 'pi dṛṣṭis Tasmin napatye na jagāma tṛptim. 5 Anantapuṣpasya madhor hi cūte Dvirephamālā saviśeṣasaṅgā.

Prabhāmahatyā sikhayeva dīpas Trimārgayeva tridivasya mārgaḥ Samskāravatyeva girā manīṣī 10 Tayā sa pūtas ca vibhūṣitas ca.

> Mandākinīsaikatavedikābhih Sā kandukaih kṛtrimaputrakaiś ca Reme muhur madhyagatā sakhīnām Krīdārasam nirviśatīva bālye.

15 Tām hamsamālāh śaradīva Gangām Mahauşadhim naktam ivātmabhāsah

At her stern penance, cried Forbear! Forbear! To a new title was the warning turned,
And Umá was the name the maiden earned.

Loveliest was she of all his lovely race,
And dearest to her father. On her face
Looking with love he ne'er could satisfy
The thirsty glances of a parent's eye.
When spring-tide bids a thousand flowerets bloom
Loading the breezes with their rich perfume,
Though here and there the wandering bee may rest,
He loves his own — his darling mango — best.

The Gods' bright river bathes with gold the skies,
And pure sweet eloquence adorns the wise.
The flambeau's glory is the shining fire;
She was the pride, the glory of her sire,
Shedding new lustre on his old descent,
His loveliest child, his richest ornament.

The sparkling Gangá laved her heavenly home, And o'er her islets would the maiden roam Amid the dear companions of her play With ball and doll to while the hours away.

As swans in autumn in assembling bands
Fly back to Gangá's well-remembered sands:
As herbs beneath the darksome shades of night

Sthiropadeśām upadeśakāle Prapedire prāktanajanmavidyāḥ.

Asambhṛtam maṇḍanam aṅgayaşter Anāsavākhyam karaṇam madasya 5 Kāmasya puṣpavyatiriktam astram Bālyāt param sātha vayaḥ prapede.

Unmīlitam tūlikayeva citram Sūryāmsubhir bhinnam ivāravindam Babhūva tasyās caturasrasobhi

10 Vapur vibhaktam navayauvanena.

Abhyunnatänguşthanakhaprabhābhir Nikşepaņād rāgam ivodgirantau Ājahratus taccaraņau pṛthivyām Sthalāravindaśriyam avyavasthām.

15 Sā rājahamsair iva samnatāngī Gateşu līlāñcitavikrameşu Vyanīyata pratyupadeśalubdhair Āditsubhir nūpurasiñjitāni.

Collect again their scattered rays of light:
So dawned upon the maiden's waking mind
The far-off memory of her life resigned,
And all her former learning in its train,
Feelings, and thoughts, and knowledge came again.

Now beauty's prime, that craves no artful aid, Ripened the loveliness of that young maid:

That needs no wine to fire the captive heart, —

The bow of Love without his flowery dart.

There was a glory beaming from her face, With love's own light, and every youthful grace: Ne'er had the painter's skilful hand portrayed A lovelier picture than that gentle maid; Ne'er sun-kissed lily more divinely fair Unclosed her beauty to the morning air.

Bright as a lotus, springing where she trod, Her glowing feet shed radiance o'er the sod.

That arching neck, the step, the glance aside,
The proud swans taught her as they stemmed the tide,
Whilst of the maiden they would fondly learn
Her anklets' pleasant music in return.

When the Almighty Maker first began

Digitized by Google

Vṛttānupūrve ca na cātidīrghe Jaṅghe śubhe sṛṣṭavatas tadīye Śeṣāṅganirmāṇavidhau vidhātur Lāvaṇya utpādya ivāsa yatnaḥ.

5 Nāgendrahastās tvaci karkaśatvād Ekāntaśaityāt kadalīviśeṣāḥ Labdhvāpi loke parināhi rūpam Jātās tadūrvor upamānabāhyāḥ.

Etāvatā nanv anumeyaśobhi 10 Kāñcīguņasthānam aninditāyāḥ, Āropitam yad Giriśena paścād Ananyanārīkamanīyam aṅkam?

Tasyāḥ praviṣṭā natanābhirandhram Rarāja tanvī navaromarājiḥ

15 Nīvīm atikramya sitetarasya Tanmekhalāmadhyamaner ivārcih.

> Madhyena sā vedivilagnamadhyā Valitrayam cāru babhāra bālā

The marvellous beauty of that child to plan, In full fair symmetry each rounded limb Grew neatly fashioned and approved by Him: The rest was faultless, for the Artist's care Formed each young charm most excellently fair, As if his moulding hand would fain express The visible type of perfect loveliness.

What thing of beauty may the poet dare
With the smooth wonder of those limbs compare?
The young tree springing by the brooklet's side?
The rounded trunk, the forest-monarch's pride?
Too rough that trunk, too cold that young tree's stem;
A softer, warmer thing must vie with them.

Her hidden beauties though no tongue may tell, Yet Śiva's love will aid the fancy well: No other maid could deem her boasted charms Worthy the clasp of such a husband's arms.

Between the partings of fair Umá's vest Came hasty glimpses of a lovely breast: So closely there the sweet twin hillocks rose, Scarce could the lotus in the vale repose.

And if her loosened zone e'er slipped below,

Ārohaņārtham navayauvanena Kāmasya sopānam iva prayuktam.

Anyonyam utpīdayad utpalākṣyāḥ Stanadvayam pāṇḍu tathā pravṛddham, 5 Madhye yathā śyāmamukhasya tasya Mṛṇālasūtrāntaram apy alabhyam.

Śirīşapuşpādhikasaukumāryau Bāhū tadīyāv iti me vitarkaḥ Parājitenāpi kṛtau Harasya 10 Yau kaṇṭhapāśau makaradhyajena.

Nirbhartsitäsokadalaprasüti Pänidvayam cärunakham tadīyam Navoditendupratimasya sobhām Vyomnah pradose viphalīcakāra.

15 Kanthasya tasyāh stanabandhurasya Muktākalāpasya ca nistalasya Anyonyaśobhājananād babhūva Sādhārano bhūşanabhūşyabhāvah.

Candram gatā padmaguņān na bhunkte 20 Padmāśritā cāndramasīm abhikhyām,

All was so bright beneath the mantle's flow, So dazzling bright, as if the maid had braced A band of gems to sparkle round her waist;

And the dear dimples of her downy skin Seemed fitting couch for Love to revel in.

Her arms were softer than the flowery dart, Young Kama's arrow, that subdues the heart; For vain his strife with Siva, till at last He chose those chains to bind his conqueror fast.

E'en the new moon poured down a paler beam When her long fingers flashed their rosy gleam, And brighter than Aśoka's blossom threw A glory round, like summer's evening hue.

The strings of pearl across her bosom thrown Increased its beauty, and enhanced their own, — Her breast, her jewels seeming to agree, The adorner now, and now the adorned to be.

When Beauty gazes on the fair full moon, No lotus charms her, for it blooms at noon: Umāmukham tu pratipadya lolā Dvisamśrayām prītim avāpa Laksmīh.

Puspam pravālopahitam yadi syān Muktāphalam vā sphutavidrumastham, 5 Tato 'nukuryād viśadasya tasyās

Tāmroşthaparyastarucah smitasya.

Svareņa tasyām amṛtasruteva Prajalpitāyām abhijātavāci Apy anyapuṣṭā pratikūlaśabdā 10 Śrotur vitantrīr iva tāḍyamānā.

Pravātanīlotpalanirvišeņam Adhīraviprekņitam āyatākņyā Tayā grhītam nu mrgānganābhyas Tato grhītam nu mrgānganābhih?

15 Tasyāḥ śalākāñjananirmiteva Kāntir bhruvor āyatalekhayor yā Tām vīkṣya līlācaturām Anangaḥ Svacāpasaundaryamadam mumoca.

Lajjā tiraścām yadi cetasi syād,

If on that flower she feed her raptured eye, No moon is shining from the mid-day sky; She looked on Umá's face, more heavenly fair, And found their glories both united there.

The loveliest flower that ever opened yet Laid in the fairest branch: a fair pearl set In richest coral, with her smile might vie Flashing through lips bright with their rosy dye.

And when she spoke, upon the maiden's tongue, Distilling nectar, such rare accents hung,

The sweetest note that e'er the Koïl poured

Seemed harsh and tuneless as a jarring chord.

The melting glance of that soft liquid eye,
Tremulous like lilies when the breezes sigh,
Which learnt it first — so winning and so mild —
The gentle fawn, or Mená's gentler child?

And oh, the arching of her brow! so fine Was the rare beauty of its pencilled line,
Love gazed upon her forehead in despair
And spurned the bow he once esteemed so fair:

Asamsayam parvatarājaputryāh Tam kesapāsam prasamīksya kuryur Vālapriyatvam sithilam camaryah.

Sarvopamādravyasamuccayena 5 Yathāpradeśam viniveśitena Sā nirmitā viśvasrjā prayatnād Ekasthasaundaryadidrkṣayeva.

Tām Nāradah kāmacarah kadācit Kanyām kila preksya pituh samīpe 10 Samādideśaikavadhūm bhavitrīm Premņā śarīrārdhaharām Harasya.

Guruh pragalbhe 'pi vayasy ato 'syās Tasthau nivṛttānyavarābhilāṣaḥ. Rte kṛśānor na hi mantrapūtam 15 Arhanti tejāmsy aparāṇi havyam.

Ayācitāram na hi devadevam Adrih sutām grāhayitum śaśāka. Abhyarthanābhangabhayena sādhur Mādhyasthyam işte 'py avalambate 'rthe.

Her long bright tresses too might shame the pride Of envious yaks who roamed the mountain-side.

Surely the Maker's care had been to bring
From Nature's store each sweetest, loveliest thing,
As if the world's Creator would behold
All beauty centred in a single mould.

When holy Nárad — Saint who roams at will — First saw the daughter of the royal hill, He hailed the bride whom Siva's love should own Half of himself, and partner of his throne.

Himálaya listened, and the father's pride Would yield the maiden for no other's bride: To Fire alone of all bright things we raise The holy hymn, the sacrifice of praise.

But still the monarch durst not, could not bring His child, unsought, to Heaven's supremest King; But as a good man fears his earnest prayer Should rise unheeded, and with thoughtful care Seeks for some friend his eager suit to aid, Thus great Himálaya in his awe delayed.

Since the sad moment when his gentle bride

Yadaiva pūrve janane śarīram Sā Dakṣaroṣāt sudatī sasarja, Tadā prabhṛty eva vimuktasaṅgaḥ Patiḥ paśūnām aparigraho 'bhūt.

5 Sa kṛttivāsās tapase yatātmā Gaṅgāpravāhokṣitadevadāru Prastham Himādrer mṛganābhigandhi Kimcit kvaņatkimnaram adhyuvāsa.

Gaṇā nameruprasavāvatamsā

10 Bhūrjatvacah sparšavatīr dadhānāh
Manahšilāvicchuritā niṣeduh
Śaileyanaddhesu śilātalesu.

Tuşārasamghātaśilāh khurāgraih Samullikhan darpakalah kakudmān 15 Dṛṣṭah kathamcid gavayair vivignair Asodhasimhadhvanir unnanāda.

Tatrāgnim ādhāya samitsamiddham

In the full glory of her beauty died, The mournful Siva in the holy grove Had dwelt in solitude, and known not love.

High on that hill where musky breezes throw Their balmy odours o'er eternal snow; Where heavenly minstrels pour their notes divine, And rippling Gangá laves the mountain pine, Clad in a coat of skin all rudely wrought He lived for prayer and solitary thought.

The faithful band that served the hermit's will Lay in the hollows of the rocky hill,
Where from the clefts the dark bitumen flowed.
Tinted with mineral dyes their bodies glowed;
Clad in rude mantles of the birch-tree's rind,
With bright red garlands was their hair entwined.

The holy bull before his master's feet
Shook the hard-frozen earth with echoing feet,
And as he heard the lion's roaring swell
In distant thunder from the rocky dell,
In angry pride he raised his voice of fear
And from the mountain drove the startled deer.

Bright fire — a shape the God would sometimes wear Who takes eight various forms — was glowing there.

Svam eva mūrtyantaram aştamūrtih Svayam vidhātā tapasah phalānām Kenāpi kāmena tapas cacāra.

Anarghyam arghyena tam adrināthah Svargaukasām arcitam arcayitvā Ārādhanāyāsya sakhīsametām Samādideśa prayatām tanūjām.

Pratyarthibhūtām api tām samādheḥ Śuśrūṣamāṇām Giriśo 'numene. Vikārahetau sati vikriyante Yeṣām na cetāmsi ta eva dhīrāḥ.

Avacitabalipuşpā Niyamavidhijalānām Giriśam upacacāra Niyamitaparikhedā

5

10

15

vedisammārgadakṣā barhiṣām copanetrī pratyaham sā sukeśī tacchiraścandrapādaih.

Iti śrīkālidāsakṛtau Kumārasambhave mahākāvya Umotpattir nāma prathamah sargah.

Then the great deity who gives the prize Of penance, prayer, and holy exercise, As though to earn the meed he grants to man, Himself the penance and the pain began.

Now to that holy lord, to whom is given Honour and glory by the Gods in heaven, The worship of a gift Himálaya paid, And towards his dwelling sent the lovely maid; Her task, attended by her youthful train, To woo his widowed heart to love again.

The hermit welcomed with a courteous brow
That gentle enemy of hermit vow.
The still pure breast where Contemplation dwells
Defies the charmer and the charmer's spells.
Calm and unmoved he viewed the wondrous maid,
And bade her all his pious duties aid.

She culled fresh blossoms at the God's command,
Sweeping the altar with a careful hand;
The holy grass for sacred rites she sought,
And day by day the fairest water brought.
And if the unwonted labour caused a sigh,
The fair-haired lady turned her languid eye
Where the pale moon on Siva's forehead gleamed,
And swift through all her frame returning vigour streamed.

## Reihenfolge der Buchstaben des indischen Alphabets.

## Wortverzeichnis.

- amśa M. (Vaś V) Teil, Erbteil. SA -am 93, 19. SL -e 301, 7.
- amśuka N. (von amśu M. Faser) Gewand. PA -āni 287, 6.
- am sukāksepa-vilajjitā (a-ā) F. von -a (Vlajj) sich schämend infolge des Wegziehens des Gewandes. PG -ānām 325, 1.
- amsumat M. (von amsu M. Strahl) Sonne. SN -an 17, 12.
- akathitam ca 'und das ungesagte' (Panini I, 4, 51; vgl. Panini's Grammatik übersetzt von Böhtlingk (1887) S. 37). Das erste Beispiel zu dieser Regel vom doppelten A lautet: gäm dogdhi payah 'er melkt die Milch von der Kuh'. 321, 25.
- a-karana nicht gemacht (Komm. akrtrima 'nicht künstlich'). PI -ais 307, 18.
- akarunatva N. (von a-karuna mitleidlos) Unbarmherzigkeit. SN -am 267, 13.
- a-kartum nicht zu machen. 278, 21.
- a-kartrabhiprāya-vivakṣā (r-a) F. (V vac) das Nichtausdrückenwollen des Zielens (der Handlung) auf den Agens. SL -āyām 321, 33.
- a-kasmād (wo es kein Warum gibt) ohne Grund, unerwartet. 77, 8. 203, 12. 29, 21. 32, 21. 39, 4. 44, 15.
- a-kānda (kānda M.) unerwartet, plötzlich. SA -am 200, 11.
- akānda-pātopanatā (a-u) F. von -a 'durch unerwarteten Niederfall sich (vor ihm) neigend'. SN -ā 216, 22.
- a-kāma ohne Neigung, widerwillig. SN -as 73, 14.
- a-kāraņa N. kein Grund. SAb -ād 222, 13.
- a-kāraņa grundlos. SA -am 220, 5.
- akāraņa-dveşa-para grundlosem Hass ergeben. SN -as 146, 6.
- akāraņam (Adv. von a-kāraņa) ohne Grund. 240, 7.
- akāraņa-vigraha M. grundloses Streiten. SN -as 267, 13.
- a-kārpanya (von krpana) ohne Erniedrigung. SN -am 306, 5.
- a-kārya N. Untat, was man nicht tun sollte. PN -āņi 90, 22.
- a-kāla M. Unzeit. SL -e 30, 14.
- akāla-sandhyā F. Abendrot zur Unzeit. SA -ām 322, 27.
- a-kimcij-jña (V jñā) nichts wissend. SN -as 258, 17. 59, 12.
- a-kīrti F. Unehre. SN -is 206, 6.
- a-kuţila nicht krumm, nicht falsch. PI -ais 122, 7.
- a-kuto-bhaya furchtlos. SA -am 148, 2.
- a-kurvat nicht tuend. SG -tas 28, 6.
- a-kulīna nicht aus gutem Hause. SN -as 138, 3. SA -am 105, 8.
- a-krtātman (a-ā) von ungebildetem Geiste. PI -abhis 40, 17.
- a-krtya N. Unrecht. SA -am 147, 11.
- a-krtvā ohne gemacht zu haben. 19, 17.
- a-krama M. keine Reihenfolge, nicht die richtige Ordnung. SN -as 293, 7.
- a-krodha M. das nicht zornig, cholerisch Sein. SN -as 273, 7.
- akleśa-labhya (Vlabh) ohne Mühe erreichbar. PN -ās 244, 20.

akşa M. Würfel. DA -au 303, 21. PN -ās 22, 16. 25, 4. PA -ān 19, 9. 22, 4.

25, 6. PG -āṇām 74, 7. PL -eṣu 22, 17. akṣa-jña (V jñā) würfelkundig. SN -as 54, 21.

```
akşata-deha von unversehrtem Körper. SA -am 251, 8.
akşa-dyūta N. Würfelspiel. SL -e 20, 2.
akşa-naipuna N. Würfelkunst. SA -am 54, 17.
akşa-priya die Würfel liebend, Würfelfreund. SN -as 1, 8.
akşa-mada-sammatta (V mad) vom Würfelrausch berauscht.
                                                           SA -am 20, 12.
a-kşamin (V kşam) unbarmherzig. SN -ī 313, 19.
a-kşaya unvergänglich, unzerstörbar. SN -as 6, 7. 152, 1. 4. -am 302, 6.
akşayya (von a-kşaya) unzerstörbar. SN -am 306, 9.
akşayyā F. von -a. SN -ā 94, 6.
akşara-nyāsa M. das Niedersetzen der Buchstaben, Schrift. SN -as 254, 10.
akşavatī F. (von akşa M.) Würfelspiel. SL -yam 92, 14.
akşa-hrdaya N. Würfelgeheimnis. SA -am 54, 19.
akşahrdaya-jña (V jñā) das Würfelgeheimnis kennend. SA -am 74, 2. SG -asya 74, 10.
akşauhinī-pati M. Heerführer. SN -is 1, 8.
a-khanda unversehrt. SN -am 282, 2.
a-khila (eig. ohne Lücke) ganz, all. SN -am 232, 20. 85, 14. PN -ās 187, 16.
    212, 2. 55, 7. 71, 21. -āni 99, 2. PA -ān 18, 17.
akhila-loka-vallabhatama (Sup. v. vallabha) bei jedermann sehr beliebt. SN-am 278,2.
akhila-vidyā-lābha M. Erlangung aller Wissenschaften. SA -am 242, 17.
a-khilā F. von -a. PA -ās 244, 19.
a-gama M. (V gam) Baum. SN -as 42, 11.
a-gamya zu dem man nicht gehen soll; unverständlich. SN -as 98, 19. 146, 17.
    268, 15. PA -ān 168, 17.
a-gādha ohne Furt, tief. SL -e 19, 4.
agāra N. Haus. SN -am 288, 3. 305, 7.
a-guna M. Untugend. SI -ena 268, 2.
                                                                       [278, 18.
a-gunavat nicht tugendhaft. SA -at 276, 5.
a-gocara-caritra-vicitrita geschmückt durch Taten unzugänglich für — SD -āya
Agni M. der Gott des Feuers. SN -is 7, 21. 8, 4. 9, 17. 16, 16.
agni M. Feuer, Opferfeuer. SN -is 47,4. 61,15. 82,8. 86,14. 113,19. SA -im 10,12.
    83, 11. 334, 17. SG -es 53, 2. SL -au 86, 3. 14. 254, 17. 55, 6. 92, 17. PL -işu 39, 13.
agni-kunda N. Feuerloch, Grube, in der Feuer lebendig gehalten wird. SA -am 254, 16.
agni-dagdha durch Feuer verbrannt. SN -as 33, 11.
Agnidattā F. (von Agni gegeben) Franenname. SN -ā 246, 19.
Agni-purogama mit A. an der Spitze. PA -ān 16, 10.
                                                                        [37, 22.
agnimat (v. agni M.) das heilige Feuer unterhaltend, das Feueropfer darbringend. SN -an
agni-mukha einen Mund wie Feuer habend. SN -as 141, 12.
Agnimukha M. (agni-mukha) Name einer Wanze. SV -a 140, 8. SN -as 140, 7.
Agnišikha M. (agni-šikha 'einen Feuerscheitel habend') Brahmanenname. SN -as 193, 3.
agni-śikhā F. Feuerflamme. SA -ām 33, 5.
agnisāt (von agni M.) zu Feuer.
agra N. Spitze. SL -e 104, 3. 296, 17.
agra-ga (V gam) an der Spitze gehend, vorangehend. SN -as 108, 12.
agratas (von agra N.) von der Spitze, von vorn; in Gegenwart, vor, vorn. 86, 3.
    122, 21. 51, 6. 19. 52, 12. 82, 21. 93, 22. 97, 8. 255, 9.
agra-saro-ruha (V ruh) in dem See auf seinem (des Himālaya) Gipfel wachsend. PA -āņi
                                                                       [325, 11.
                                     338
```

```
agra-hāra M. (V hr, eig. was vorweggenommen wird) Pfründe, Landschenkung an
    Brahmanen. SN -as 246, 17. PA -ān 57, 19.
agre (eig. SL von agra N.) vorn, vor, voran, in Gegenwart, zuvor. 84, 3. 115, 8.
    19, 16, 33, 5, 35, 23, 36, 13, 42, 10, 52, 13, 234, 13, 42, 9, 43, 1, 303, 5, 08, 4.
agre-sara (Vsr) an der Spitze schreitend. SN -as 263, 12.
anka M. (Vañc biegen) Schöss; Mal, Zeichen. SN -as 322, 12. 18. SA -am 84, 11.
    186, 13. 250, 18. 63, 15. 330, 12. SL -e 204, 10. 316, 4.
ankastha-Pārvatī-dṛṣṭipāśa M. die Blickschlingen (d. h. die wie Schlingen oder
    Fesseln wirkenden Blicke) der auf seinem Schösse sitzenden P. PI -ais 184, 10.
anka-sthā F. von -a (V sthā) auf dem Schösse befindlich. SN -ā 199, 10.
ankita Ppp v. Vankay (Den. v. anka M.) zeichnen, brandmarken. SN -as 268, 1. -am 299,
ankura M. Schössling. PA -an 131, 18. 63, 2.
anga erst, gar.
                 111, 2.
anga N. Glied, Körper. SL. -e 108, 3. 278, 2. 92, 13. 97, 6. 304, 13. PN -āni 26, 4. PI
    -ais 203, 15. 38, 6. 318, 17. PL -eşu 209, 11. 89, 12. 96, 28 (lies ş für s). 97, 5. 313, 18.
anganā F. Frau. SN -ā 58, 12. 314, 10. PN -ās 238, 6. 90, 1.
anga-yaşti F. ein Körper wie eine Gerte, schlanker Leib. SN -is 295, 18. SG -es 329, 3.
anga-lagnā F. von -a an den Gliedern haftend. SI -ayā 203, 9.
angāra M. Kohle. PN -ās 125, 11.
angīkaraņa-pariņati F. Erfüllung eines Versprechens. SN -is 306, 11.
angī-kurvat Ppra von Vangī-kr sich gefallen lassen. SN -n 209, 7.
angi-krta Ppp von Vangi-kr zugestehen. SN -am 211, 7. 15.
angī-kṛtya Ger. von Vangī-kṛ anerkennen, einwilligen in. 212, 22.
anguli-pārṣṇi-bhāga M. die Zehen- und Fersengegend. PA -ān 324, 5.
angulī F. Finger, Zehe. SI -yā 248, 12. DN -yau 217, 18.
angusthamātraka (angustha + mātrā F.) einen Daumen als Mass habend, daumenlang.
a-cakşus augenlos. PG -uşām 162, 19.
                                                                  [SN -as 53, 14.
a-cala (V cal) nicht wankend, unerschütterlich. SN -am 279, 8.
a-cala M. (V cal) Berg. SA -am 13, 14. PN -ās 321, 1.34. PA -ān 34, 2.
acala-śrestha der erhabenste der Berge. SV -a 37, 5. 24. 38, 1.
a-cintya (V cint) unausdenkbar, unfassbar. SN -am 211, 23.
acintya-vaibhava (von vi-bhu M.) von unausdenkbarer Herrlichkeit. SA -am 320, 6.
a-cirād in kurzem, bald. 49, 17. 214, 18. 21, 17. 89, 19.
a-cirena dass. 71, 22. 200, 2.
a-cetana (-ā F.) vernunftlos. SN -as 264, 20.
a-cetas dass. SA -asam 51, 7.
a-cestamāna (V cest) sich nicht regend. SA -am 46, 14.
acchāccha-candana-rasārdra-karā (a-a, a-ā) F. von -a dessen Hände feucht sind
    von sehr klarem Sandelwasser. PN -as 285, 4.
a-cchidra fehlerlos. PI -ais 122, 7.
Acyuta M. (a-cyuta unerschütterlich) ein Name des Gottes Visnu. SA -am 248, 7.
aja-gara M. (Vgr, eig. Ziegenschlucker) Riesenschlange, Python molurus. SN -as 31,21.
a-jara nicht alternd, unvergänglich. SN -am 123, 12. SA -am 88, 12. 310, 14.
ajā F. (von -a, Vaj 'treiben') Ziege. SA -ām 131, 15.
a-jāta-pakṣa dessen Flügel (noch) nicht gewachsen sind. PA -ān 178, 13.
ajāta-mṛta-mūrkha der ungeborne, der tote und der dumme. PAb -ebhyas 96, 1.
a-jānat nicht kennend. SN -n 300, 15. SG -tas 154, 1.
```

a-jña (Vjñā) unwissend, unverständig. SN -as 258, 13. 15. 17. 17. PI -ais 114, 5.

a-jānāna (/jñā) nicht verstehend. SN -as 248, 16.

```
ajňatā F. (von a-jňa) Unwissenheit. SG -āyās 259, 9.
a-jñāta nicht gewusst. SN -am 85, 9.
ajñāta-vāsam Ger. von ∨vas I unbekannt wohnend. 57, 10. 90, 20.
                                                                            [12.
ajñātādhva-pariśrama (a-a, Vśram) nicht merkend die Ermüdung der Reise. SN -as 212,
a-jñāna N. Unwissenheit, Unverstand. SN- am 296, 20. 312, 5. SI-ena 297, 4. SAb-ād 300,
a-jñāyamānā F. von -a (∨jñā) nicht gekannt werdend. SN -ā 62, 11.
                                                                            [16.
a-jñeya unerkennbar. SN -am 213, 21.
añcala M. (Vañc biegen?) Saum, Zipfel, Ecke. PN -ās 279, 21.
∨añj VII salben. Mit vi offenbaren.
Pass. Ind. 3. S vy-ajyate 122, 11. 71, 18.
añjana-vrksa-dāru-maya aus Holz vom Añjana-Baume bestehend. SN -as 102, 19.
añjali M. die beiden (als Zeichen der Ehrerbietung) hohl zusammengelegten Hände. SN
∨at I wandern. Mit pari umherschweifen.
                                                                      [-is 298, 5.
    Ind. 3. P pary-atanti 132, 13.
atamāna Pprm (ep.) von Vat wandern. SN -as 23, 13. DN -au 5, 15. 27, 13.
ațavī F. (Vat?) Wald. SA -Im 34, 13. 236, 19. SL -yām 35, 6. 236, 16. 53, 9.
anu klein, winzig. SN -us 301, 9. SA -u 48, 15.
anda N. Ei. SN -am 191, 11. PN -āni 162, 7. PA -āni 156, 8. 64, 12. 21. PG -ānām 156, 10.
andaka-moksana N. (V moks X) das Legen der Eierchen. SA -am 155, 14.
andakāpahāra (a-a) M. (Vhr) Wegnahme der Eier. SI -ena 161, 14.
anda-ja M. (V jan, eig. eigeboren) Vogel. SN -as 4, 7. PN -as 123, 20.
andapahara (a-a) M. (Vhr) Wegnahme der Eier. SL -e 156, 7.
a-tathocitā (ā-u) F. von -a nicht so gewöhnt. SN -ā 57, 5.
a-tanu-bhūti von nicht geringer Herrlichkeit. SN -is 311, 8.
a-tandrita (von tandrā F.) unermüdlich, unverdrossen, unablässig.
                                                                 SN -as 56, 19.
    248, 3. PN -ās 74, 23. PI -ais 65, 8.
atas von hier, darauf, darum; zuweilen = asmād. 25, 19. 52, 8. 84, 17. 91, 2. 98, 1. 103, 5.
    19, 8. 29, 18. 30, 13. 33, 21. 36, 9. 38, 1. 39, 21. 42, 8. 52, 20. 58, 2. 11. 59, 21.
    65, 5. 72, 3. 73, 19. 79, 8. 82, 3. 85, 1. 87, 9. 88, 18. 91, 14. 18. 94, 13. 96, 1. 17.
    201, 2. 04, 17. 05, 20. 13, 3. 17, 6. 19, 20. 33, 2. 34, 20. 44, 16. 45, 22. 52, 5. 57, 19.
    58, 9. 66, 8. 78, 24. 25. 79, 10. 95, 11. 97, 4. 23. 98, 6. 310, 13. 21, 2. 33, 12.
ati-kaştā F. von -a sehr übel. SA -ām 263, 9.
ati-kāma-kāraņa N. Ursache heftiger Leidenschaft. SN -am 313, 12.
ati-kutūhala N. grosse Nengier. SAb -ād 211, 17.
ati-krama M. das Übergehen, Auslassung. SN -as 185, 13.
ati-kramya Ger. von ∨ati-kram durch-, vorbeiziehen, überschreiten. 77, 18. 330, 15.
ati-krudh F. heftiger Zorn. SI -dhā 189, 12.
ati-gahanā F. von -a sehr tief. SN -ā 304, 20.
ati-cirasya (eig. SG von ati-cira) sehr lange. 306, 7.
ati-tathya sehr wahr. SN -am 280, 16.
atithi M. (Vat wandern, ältere Form von Vat) Gast. SN -is 121, 19. 246, 22.
    SG -es 188, 3. PA -īn 6, 9.
atithi-priyā F. von -a gastfreundlich. SN -ā 247, 10.
ati-dīrgha sehr lang, zu lang. SA -am 91, 12.
ati-dīrghā F. von -a. DA -e 330, 1.
ati-duhkha N. grosses Leid. SD -āya 143, 7.
ati-durdharşa ein sehr schwer zu bezwingender. SV -a 30, 17.
ati-durbala sehr kraftlos, ermattet. SN -as 140, 13.
ati-dūra sehr weit, fern. SN -am 301, 3. SA -am 254, 15. SL -e 129, 14. 255, 5.
```

```
ati-dūra N. grosse Entfernung. SL -e 128, 11. 16.
ati-prīta sehr geliebt. DN -au 194, 3.
ati-bāla sehr jung. SG -asya 193, 7.
ati-mātram (mātrā F.) übers Mass, übermässig. 51, 1. 160, 6.
ati-yasas ruhmreich. SN -ās 21, 16 (F.).
ati-rabhasa-krta aus Übereilung begangen. PG -ānām 276, 7.
ati-ramya sehr lieblich. SA -am 235, 3.
a-tiraskṛta (V kṛ) unübertroffen. SN -as 99, 10.
ati-lubdha sehr gierig. SI -ena 98, 4.
ati-laulya N. (von lola) zu grosse Gier. SAb -ād 126, 17.
ati-vāhya Ger. vom Kaus. von Vati-vah vorüberziehen. 240, 2.
ati-vismaya M. grosses Erstaunen. SAb -ād 217, 14.
ati-vṛṣṭi F. zu viel Regen. PI -ibhis 232, 21.
ati-śaya M. (V śī) Übermass. SN -as 296, 20.
ati-śrānta sehr ermüdet. SN -as 129, 4.
ati-sukha N. grosse Leichtigkeit. SI -ena 258, 19.
ati-surabhi sehr wohlriechend. SN -i 285, 13.
ati-su-vrtta sehr schön rund. SI -ena 143, 19.
ati-svasthā F. von -a sehr gesund. SN -ā 5, 3.
ati-hārin überaus reizend. SI -iņā 143, 19.
atīta-vāk-patha (i-i, path M.) wo die Gelegenheit zum Reden vorüber ist. SL -e 33,7.
atīva (i-i) überaus, sehr. 2, 14. 8, 19. 17, 12. 31, 8. 63, 17. 67, 13. 83, 13. 86, 7.
     102, 3. 204, 20. 84, 1. 314, 14 (trennen!)
a-tula ohnegleichen. SN -as 88, 4. -am 270, 4. SA -am 38, 17.
atula-darpa-jvara-bhara M. (V bhr) eine Bürde von Hochmutsfieber ohnegleichen.
     SN -as 302, 4.
atula-paritāpa M. (V tap) ausserordentliche Qual. SD -āya 300, 1.
a-taila-pūra (V pr) ohne Ölfüllung. PN -ās 324, 4.
ato-nimittam aus diesem Grunde. 26, 23.
attum Inf. von Vad essen.
                             124, 17.
aty-adbhuta höchst wunderbar. SA -am 73, 20.
aty-antam (anta M.) überaus, vollständig, absolut. 59, 9. 105, 2. 23, 12. 322, 7.
atyanta-śuddha-hrdayā F. von -a von völlig reinem Herzen. SA -ām 278, 4.
aty-artham (artha M.) überaus, sehr. 31, 18. 94, 11.
a-tyājya nicht zu verlassen. SN -as 250, 23.
aty-ādara M. allzugrosse Höflichkeit. SN -as 181, 1.
aty-āroha M. (Vruh) Überhebung. SI -ena 187, 6.
aty-utkața (ut-kața mind. = ut-krta (V kr)) ausserordentlich. SL -e 116, 1.
aty-uşna (Vuş brennen) sehr heiss. SA -am 84, 4.
atra hier; oft = asmin. 34, 8.44, 14.48, 6.69, 4.70, 1.72, 13.14.21.79, 2.
     88, 7. 96, 10. 97, 3. 102, 10. 20. 03, 11. 04, 6. 19. 06, 10. 17, 19. 21, 10. 22, 2.
     26, 11. 28, 6. 7. 31, 3. 32, 11. 33, 18. 19. 22. 37, 12. 39, 12. 40, 9. 42, 1. 3. 5.
     9. 11. 43, 12. 14. 44, 8. 48, 9. 49, 4. 50, 10. 52, 2. 55, 15. 16. 19. 56, 5. 58, 11.
     17. 19. 62, 1. 65, 10. 66, 14. 20. 67, 17. 68, 5. 69, 3. 9. 75, 15. 76, 7. 21. 77, 5.
     79, 19. 80, 14. 81, 19. 82, 6. 85, 1. 93, 17. 95, 4. 96, 10. 98, 12. 99, 7. 200, 7.
     01, 17. 22. 05, 20. 08, 21. 10, 8. 12, 8. 13, 24. 14, 4. 18, 10. 19. 19, 15. 21, 1.
     2. 17. 18. 22. 22, 2. 14. 24, 12. 26, 3. 30, 7. 12. 31, 4. 32, 1. 33, 15. 22. 34, 5.
     35, 8. 38, 15. 39, 7. 45, 16. 49, 6. 55, 1. 22. 56, 12. 57, 11. 25. 58, 13. 78, 27.
     89, 18. 301, 15. 15, 6. 21, 8. 31. 34. 35. 38. 22, 5. 20.
```

```
atrasta-kuranga-śāva-nayanā F. von -a mit den Augen eines zahmen Antilopen-
     kälbchens. PN -ās 281, 4.
atha nun, dann, und. 1, 1. 2, 10. 3, 13. 16. 4, 16. 7, 5. 16. 9, 9. 11, 10. 13, 9. 14,
     9. 11. 18, 4. 19, 15. 24, 9. 25, 7. 28, 22. 31, 9. 32, 15. 34, 12. 15. 39, 11. 41, 12.
     42, 7. 43, 7. 45, 16. 46, 4. 7. 47, 19. 48, 22. 49, 19. 58, 5. 60, 8. 64, 6. 6. 7.
     65, 19. 70, 10. 16. 23. 72, 4. 6. 15. 21. 73, 12. 74, 3. 31. 77, 4. 79, 20. 80, 6.
    82, 12. 13. 83, 8. 15. 88, 10. 89, 20. 95, 1. 10. 96, 15. 97, 7. 10. 98, 1. 100, 19.
    01, 1. 7. 8. 02, 1. 6. 17. 06, 6. 08, 14. 10, 11. 14, 17. 16, 21. 17, 11. 18, 9. 20, 20.
     22, 6, 17, 25, 12, 26, 2, 28, 9, 14, 29, 9, 30, 2, 6, 9, 18, 19, 32, 10, 12, 16, 33,
     2. 6. 8. 18. 36, 5. 12. 20. 38, 5. 40, 8. 41, 17. 42, 2. 4. 44, 1. 45, 6. 7. 47, 14. 15.
     48, 5. 13. 15. 17. 49, 6. 10. 50, 17. 51, 12. 56, 7. 9. 19. 57, 20. 58, 8. 59, 9. 18. 19.
     63, 7. 64, 2. 68, 14. 69, 8. 70, 6. 8. 73, 1. 3. 7. 16. 74, 16. 18. 75, 6. 13. 76, 4. 6.
     16. 77, 1. 6. 20. 78, 4. 6. 14. 79, 5. 81, 3. 14. 82, 13. 15. 85, 6. 7. 11. 87, 20.
    88, 2, 89, 3, 9, 90, 3, 91, 16, 93, 9, 19, 94, 14, 24, 95, 8, 96, 5, 23, 97, 6, 14, 98,
     3. 21. 200, 2. 4. 02, 15. 23. 03, 8. 19. 21. 04, 11. 06, 2. 14. 16. 07, 4. 17. 08, 7. 22.
     09, 3. 18. 10, 4. 8. 16. 18. 22. 11, 11. 17. 21. 12, 14. 18. 13, 8. 14, 5. 8. 14. 15, 1.
     16, 8. 20. 17, 5. 10. 19, 12, 14. 22, 2. 22. 23, 12. 20. 21. 24, 16. 22. 25, 2. 7. 15.
     18. 21. 26, 2. 18. 27, 3. 28, 2. 16. 20. 29, 14. 19. 30, 9. 20. 31, 16. 32, 21. 33, 18.
     34, 17. 23. 35, 13. 23. 36, 12. 18. 22. 37, 9. 38, 9. 39, 4. 40, 6. 42, 2. 4. 13. 17. 21.
     43, 20. 44, 2. 6. 46, 3. 22. 47, 4. 8. 14. 48, 12. 49, 5. 6. 11. 50, 16. 19. 51, 15. 52, 18.
     53, 4, 20, 55, 13, 19, 56, 3, 69, 14, 78, 8, 96, 4, 6, 303, 19, 07, 5, 26, 4, 12, 29, 6,
atha-vā oder auch. 2, 16. 9, 6. 36, 14. 44, 6. 47, 18. 71, 3. 73, 4. 85, 9. 95, 13.
     117, 1. 23, 10. 24, 14. 27, 20. 37, 11. 19. 38, 17. 41, 6. 18. 51, 16. 53, 8. 11.
     56, 2. 12. 58, 16. 62, 1. 66, 2. 68, 1. 15. 20. 69, 6. 70, 17. 71, 19. 74, 3. 76, 10.
     79, 13. 80, 3. 83, 6. 260, 2. 301, 11. 07, 5. 08, 11. 10, 9.
∨ad II essen.
     Ind. 3. S atti 263, 12.
a-dagdhvā ohne verbrannt zu haben. 162, 18.
a-dattā F. von -a nicht gegeben. SA -ām 206, 5.
a-darsana N. das Nichtsehen. SL -e 291, 11.
adas jener. SN -sau 7, 17. 25, 18. 65, 4. 9. 76, 4. 79, 20. 80, 16. 82, 16. 18. 83, 11.
     97, 10. 100, 7. 01, 7. 10. 22, 18. 30, 18. 33, 2. 35, 10. 41, 17. 42, 2. 46, 7. 48, 5.
     62, 4. 65, 7. 73, 16. 81, 3. 87, 6. 9. 91, 15. 97. 11. 202, 1. 15, 5. 17, 17. 19, 18.
     20, 3, 21, 6, 23, 3, 28, 6, 17, 34, 3, 37, 20, 44, 2, 45, 21, 59, 4, 61, 11, 64, 19,
     67, 18. 73, 15. 91, 5. 318, 8. 21, 4. SA -mum 199, 15. 237, 13. SI -munā 103, 6.
     87, 21, 99, 15, 215, 6, 19, 19, 33, 8, 311, 3, PN -mī 183, 12, 246, 5, 8, 71, 19.
     308, 18. PA -mūn 215, 11. 45, 10. 99, 20. PI -mībhis 215, 9. PG -mīṣām 303, 3.
a-dīnātman (a-ā) nicht traurigen Geistes. SN -ā 7, 4.
adrdhatara (Komp. von a-drdha) sehr unzuverlässig. SN -am 56, 16.
a-dráya unsichtbar. SN -as 74, 28.
a-drsta-kāma M. ungesehene, unerwartete Liebe. SN -as 2, 22.
adrstatva N. (von a-drsta) das Nichtgesehenwerden. SAb -ād 278, 28.
a-drstapūrva vorher nicht gesehen, nicht gekannt. SA -am 47, 12.
a-drstapūrvā F. von -a. SA -ām 59, 22.
a-dratvā ohne gesehen zu haben. 174, 20. 323, 4.
a-deya was man nicht zu geben braucht. SA -am 142, 17.
adainya-vrata N. das Gelübde, sich nicht zu demütigen. SN -am 305, 8.
a-daiva-krta nicht vom Schicksal bewirkt. SN -am 49, 7.
a-dosa schuldlos. SG -asya 146, 19.
```

```
adbhuta geheimnisvoll, wunderbar. SA -am 240, 9.
adbhuta N. Wunder. SN -am 231, 8.
adbhutatama (Sup. von adbhuta) sehr wunderbar. SA -am 83, 9. 88, 10.
adbhuta-darsana von wunderbarem Anblick. PA -an 34, 7.
adbhuta-darsanā F. von -a. PA -ās 34, 3. 43, 4.
adbhuta-rūpa von wunderbarer Gestalt. PA -an 3, 11.
adbhuta-linga N. ein wunderbares Zeichen. PA -ani 83, 17.
a-dya an diesem Tage, heute, jetzt. 5, 3. 24, 22. 29, 5. 35, 20. 36, 3. 6. 38, 6. 41,
    10. 45, 6. 48, 2. 49, 4. 6. 54, 18. 56, 11. 58, 13. 73, 11. 76, 6. 8. 11. 78, 15.
    87, 21. 92, 13. 19. 93, 2. 94, 15. 100, 6. 06, 6. 18. 15, 13. 20, 19. 27, 3. 28, 20.
    29, 1, 31, 3, 33, 11, 42, 10, 44, 11, 49, 10, 50, 18, 51, 8, 20, 58, 10, 60, 13, 63, 8,
    73, 7. 78, 17. 86, 16. 88, 22. 96, 6. 19. 203, 5. 14, 10. 18, 14. 15. 28, 9. 33, 16.
    37, 12. 40, 1. 11. 45, 18. 50, 9. 51, 13. 52, 22. 66, 11. 73, 11. 98, 2. 320, 16.
adri M. Berg. SN -is 333, 17.
adri-nātha M. der Fürst der Berge. SN -as 335, 4.
adri-śrngāgra-tunga-vātāyana (a-a) N. ein Fenster hoch (gelegen) wie die Spitze
    eines Berggipfels. SI -ena 203, 7.
advaitānanda-rūpa (a-ā) dessen Wesensform einsame Wonne ist. SN -as 257, 5.
adhah-sānu-gatā F. von -a an den unteren Hängen befindlich. SA -ām 322, 29.
a-dhana mittellos, arm. SN -as 65, 9.
adhama (zu adhas) unterst, niedrig, gemein. PG -ānām 168, 4.
adhama-madhyamottama-guna (a-u) M. niedrige, mittlere und hohe Eigenschaften.
    SN -as 139, 17. 270, 12.
adhara M. (zu adhas) Unterlippe, Lippe. SN -as 295, 11.
adhara-madhu N. Lippenhonig. SN -u 283, 19. SA -u 291, 18. PI -ubhis 317, 15.
a-dharma M. Unrecht, Schuld. SAb -ād 162, 16.
adhas unten, unterhalb, nach unten, hinunter; unter. 71, 24, 187, 2, 223, 21, 60, 2.
    2. 63, 17. 77, 16. 301, 20. 20. 18, 1. 25, 10. Postp. 206, 1. 65, 4.
adhika (von adhi oben, über) darüber hinausgehend, überschüssig, grösser, reichlich;
    höchst. SN -as 83, 1. 320, 27. -am 31, 11. 72, 13. 14. 261, 16. 81, 7. SA -am
    77, 17. 267, 4. 91, 2. SG -asya 160, 15.
adhika-prīti F. ausserordentliche Freude. SD -aye 309, 6.
adhikam (Adv. von adhika) ausserordentlich, besonders. 58, 9. 138, 2.
adhi-kāra M. (V kr) Amt. SA -am 111, 4. SI -ena 145, 14.
adhi-krta M. (eig. Ppp v. Vadhi-kr einsetzen, darüber setzen) Beamter. SN -as 183,
adhi-gata Ppp von Vadhi-gam erlangen, erwerben. SN -am 270, 5.
adhigata-paramārtha (a-a) der die Wahrheit gefunden hat. PA -an 261, 4.
adhi-gatā F. von -a. SN -ā 305, 14.
adhigamanārtham (a-a) des Findens wegen. 87, 4.
adhi-devatā F. Schutzgottheit, Gottheit. SA -ām 248, 9.
adhi-pa M. (von V pā II) Herr, Besitzer. SN -as 36, 9. 213, 1. SI -ena 326, 16.
adhi-pati M. Oberherr. SN -is 38, 4, 300, 6. SA -im 41, 15, 42, 16.
adhi-rāja M. (rājan M.) Oberherrscher. SN -as 320, 27. 21, 1.
adhi-rūdha Pp von Vadhi-ruh ersteigen. SN -as 161, 7.
adhi-ropya Ger. vom Kans. von Vadhi-ruh ersteigen. 186, 13.
adhi-sthatr M. (von V stha mit adhi) Vorsteher, Regent. SN -a 320, 25.
adhi-sthana N. (s. o.) Herrschaft, Stadt. SA -am 94, 7. SL -e 180, 1.
adhītavat (i-i) Ppa von Vadhi-i erwerben, studieren. SN -ān 248, 5.
```

adhīta-vidya (-ā F.) die Wissenschaft studiert habend. PN -ās 198, 15.

```
adhītya (i-i) Ger. von Vadhi-i studieren, lernen. 97, 15.
adhīratā F. (von a-dhīra) Niedergeschlagenheit. SA -ām 230, 19.
adhīra-vipreksita N. (Vīks) nicht fester, unsteter Blick. SN -am 332, 12.
adhīśvara (i-ī) M. Oberherr. SL -e 315, 7.
adhunā (alter SI von adhvan M.) jetzt. 47, 4. 121, 15. 22, 20. 23, 5. 29, 16. 62, 7. 8. 214,
    17, 44, 8, 16, 46, 13, 52, 7, 53, 1, 84, 20, 97, 27, 302, 3, 07, 16, 17, 08, 17, 14, 20,
adhobhaga-vyavasthita darunter, in der Tiefe befindlich. SN -am 157, 18.
adho-mukha mit gesenktem Antlitz, das Gesicht nach unten habend. SN -as 178, 15.
    SA -am 25, 3. SG -asya 277, 15.
adhy-āpayat Ppra von Vadhi-i Kaus. lehren, unterrichten. SN -n 234, 24.
adhy-āpayitum Inf. von Vadhi-i Kaus. lehren. 197, 11.
adhy-āsya Ger. von Vās mit adhi anlegen. 202, 14.
adhvan M. Weg, Reise. SA -ānam 43, 6. SL -ani 69, 14. 243, 14.
∨an II atmen. Mit pra atmen, leben.
    Ind. 3. S prāņiti (a-a) 291, 20.
an-akşara lautlos, stumm. SN -am 268, 7.
                                                                [PV -ās 39, 13.
an-agha schuldlos, fehlerlos. SV -a 9, 12, 12, 13, 32, 7, 35, 5, 73, 15, SN -am 282, 2,
Ananga (an-anga körperlos) M. Beiname des Gottes Kāma. SN -as 332, 17.
ananga M. (s. o.) Liebe. SN -as 279, 9.
ananga-kalaha-krīḍā-truţattantuka (-truţat + tantu) dessen Fäden zerreissen
    beim Spiel im Liebeskampf. SN -am 279, 3.
Ananga-krta-viplava da ihm von A. Drangsal bereitet wurde. SN -as 248, 2.
ananga-lekha-kriyā F. das Schreiben von Liebesbriefen. SI -ayā 323, 10.
Ananga-samjīvana-drati-śakti dessen Anblick die Fähigkeit hat, den Liebesgott
    ins Leben zurückzurufeu. SN -is 287, 18.
an-adhyayana N. das Nichtstudieren. SAb -ād 265, 17.
an-anta unendlich, ohne Ende. Stf. 322, 13. SA -am 300, 2. 10, 14. PG -anam 322,
ananta-pāra dessen andres Ufer unendlich (fern) ist. SN -am 96, 18.
                                                                           [13.
ananta-puspa zahllose Blumen habend. SG -asya 328, 5.
ananta-ratna-prabhava M. Ursprungsort zahlloser köstlicher Dinge. SG-asya 322,9.
anantaram (Adv. von an-antara) ohne Zwischenraum, gleich darauf. 247, 16.
anantarodīrita-laksma-bhāj (a-u, V bhaj) 'die Merkmale (beider) in unmittelbarer
    Aufeinanderfolge besitzend'. DN -jau 321, 13.
an-antā F. von -a. SN -ā 257, 19.
                                                                           [12.
an-anya-nārī-kamanīya (V kam) von keiner andern Frau zu begehren. SA -am 330,
an-anya-putra keinen andern Sohn habend. SG -asya 251, 20.
an-anya-samtāna (V tan) keine andere Nachkommenschaft habend. SN -as 198, 20.
an-anya-sadráa den andern nicht gleich. PA -ān 97, 6.
an-anyādrśa (drś F.) nicht wie andere aussehend, unvergleichlich. SAb -ād 201, 2.
an-apakrta N. keine Missetat. SL -e 30, 11.
an-aparādha schuldlos. SN -as 218, 20.
an-apeksita (Vīks) unerwartet, nicht hergehörig. SN -am 320, 14.
anabhigamyatva N. (von an-abhigamya (Vgam)) Unnahbarkeit. SAb-ād 322,7.
an-abhijña (Vjñā) unkundig, kein Kenner. SN -as 106, 20. 11, 9. 67, 12.
an-abhijñā F. von -a. SN -ā 57, 5.
a-naya M. schlechtes Betragen. SAb -ād 265, 19.
an-argha unschätzbar. SA -am 201, 16.
an-arghya dass. SA -am 335, 4.
an-artha M. Unglück. SN -as 155, 1.
```

## an-artha — a-nivārita

```
an-artha unnütz. SN -am 288, 6.
anartha-pañjara N. der Käfig Unglück. SA -am 172, 4.
an-arha es nicht verdienend. SN -as 54, 10. 57, 2.
anala M. Feuer. SN -as 177, 16. SI -ena 261, 21.
anala-samutthā F. von -a (V sthā) aus dem Feuer stammend. SA -ām 228, 19.
an-avacchinnā F. von -a (V chid) nicht begrenzt. SN -ā 257, 19.
an-avadyā F. von -a (V vad) tadellos. SN -ā 262, 1.
anavadyāngī (a-a) F. von -a mit tadellosem Körper. SN -ī 2, 13. 41, 24. 45, 14.
    SA -īm 44, 22. SV -i 10, 18.
anavaratam Adv. von an-avarata (V ram) unaufhörlich. 173, 15. 309, 1.
an-avekşana N. (Vīkş) mangelnde Fürsorge. SAb -ād 265, 18.
anasūyaka (an + asūyā) nicht mürrisch. SN -as 37, 13.
an-ākhyeya (V khyā) nicht zu erzählen. SN -am 115, 2.
Anāgatavidhātr M. (anāgata-vidhātr für die Zukunft sorgend) Name eines Fisches.
    SN -ā 158, 4. 7. 12. 59, 18. 21.
an-āgas schuldlos. SN -ās 54, 10. SA -asam 51, 10 (F.). 85, 22 (F.).
an-aghrata unberochen. SN -am 281, 21.
an-ātapa ohne Hitze. SA -am 274, 10.
an-ātmavat (von ātman M.) bewusstlos, seiner selbst nicht mächtig. SN -ān 74, 13.
an-ātma-sampanna nicht im Besitz seiner selbst. SAb -ād 107, 11.
a-nātha ohne Beschützer. SN -as 101, 20. 59, 15. DN -au 194, 8.
anāthavat (von a-nātha) wie einer, der keinen Beschützer hat. 29, 5. 32, 2. 35, 14.
anātha-śava M. ein unbehüteter Leichnam. SN -as 214, 10.
a-nāthā F. von -a. SA -ām 37, 25.
an-ādara M. Geringschätzung. SAb-ād 264, 14 (Komm. anāyāsena 'ohne Anstrengung').
an-ādişţa ungeheissen. SN -as 113, 3.
an-ādrta-satkāra 'seine Ehrenerweisung nicht beachtend'. SN -as 225, 2.
an-ādrtya (V dr) ohne zu beachten.
                                    173, 15.
an-āmaya ohne Leid. SA -am 94, 10.
an-āmaya N. Gesundheit. SA -am 5, 19.
\mathbf{a}-nāmya (\vee nam) nicht elastisch. SN -am 172, 13. 73, 19.
an-āyāsita-kārmuka der seinen Bogen nicht anstrengt. PI -ais 172, 10.
anāropyamāņatva N. (Abstr. von an-āropyamāņa (∨ruh)) das Nichtübertragenwerden.
an-ārya nicht arisch, unedel. PI -ais 40, 17. 170, 1.
                                                               [SAb -ād 322, 6.
an-āvartin (\vert) nicht zurückkehrend. SN -ī 303, 7.
an-āviddha (V vyadh) undurchbohrt. SN -am 282, 1.
an-āvrsti F. (V vrs) kein Dauerregen, Dürre. SN -is 127, 9.
anāvrsti-vasa M. die Wirkung der Dürre. SAb -ād 156, 19.
an-āsavākhya (a-ā) nicht den Namen Rauschtrank führend. SA -am 329, 4.
an-āsvādita-rasa dessen Wohlgeschmack (noch) nicht genossen wurde. SN -am 282, 1.
an-āhūta ungerufen. SN -as 113, 1.
an-icchat (es) nicht wünschend, nicht wollend. SN -n 132, 17. 210, 17. SA -ntam
anityatā F. (v. a-nitya) Unbeständigkeit, Vergänglichkeit. SN -ā 225, 12. SA -ām 312, 12.
a-ninditā F. von -a tadellos. SN -ā 22, 11. 81, 2. 88, 15. SA -ām 93, 2. SG -āyās
     330, 10. SV -e 25, 8. 26, 16. 39, 20. 44, 9. 79, 1. 5.
a-nirvrta unfroh. SN -am 143, 2.
a-nirveda M. das Nichtverzagen. SN -as 161, 4.
anila M. (\vee an) Wind. SN -as 177, 16. 253, 23. 311, 6.
a-nivārita (V vr X) ungehindert. SN -as 222, 3.
```

# a-nivedya — anu-yāyin

```
a-nivedya ohne (es) gemeldet zu haben. 210, 23.
aniśam Adv. von a-niśa (eig. ohne Nacht) ununterbrochen, beständig. 257. 10. 61, 1.
an-işta unerwünscht. SN -am 150, 2.
                                                                       [66, 12]
an-işta N. (s. o.) Unheil, Übel. PA -āni 152, 10.
anişta-sagara M. ein Meer von Unheil. SL -e 127, 21.
a-nīcānuvartin (a-a) nicht niedrigem nachgehend. SN -ī 76, 17.
anu darauf; nach. 90, 1. 292, 6. Postp. 136, 3. 274, 19. 92, 16. 303, 20.
anu-kampā F. (V kamp) Mitleid. SA -ām 314, 15.
anu-kūla (eig. nach dem Ufer hin) günstig, angenehm. SN -as 311, 6.
an-ukta ungesagt. SA -am 106, 13.
anu-ga M. (V gam) Gefolgsmann. SN -as 168, 15.
anu-gata Pp von Vanu-gam nachgehen, folgen. SN -as 78, 5. DN -au 253, 21.
anu-gatā F. von -a. SN -ā 50, 21. 57, 3.
anu-graha M. (V grah) Gnade, Gunst. SN -as 243, 11. 74, 4. SA -am 229, 13. 43, 12.
anu-cara M. (V car) Begleiter, Anhänger. PN -as 147, 14. 281, 6.
anucaratva N. Abstr. von anu-cara M. SA -am 247, 19.
an-ucita unpassend. SN -am 293, 7.
anucita-sthāna N. nicht zukommender Platz. SL -e 140, 9.
anucita-sthānopaviṣṭa (a-u) an nicht zukommendem Orte Platz nehmend. SN -as
anu-cintayat Ppra von Vanu-cint denken an. SN -n 56, 8.
                                                                      [142, 12.
an-uccāraņīya (von uc-cāraņa N. das Aussprechen (V car)) unaussprechlich. PN -āni
anu-ja M. (V jan) jüngerer Bruder. SN -as 195, 6.
                                                                      [278, 24.
anujīvi-dharma M. Dienerpflicht. SN -as 107, 1.
anu-jīvin M. (V jīv) von einem andern lebend, Untergebener. PG -inām 110, 2.
anu-jñāta Ppp von Vanu-jñā ermächtigen, beurlauben. SN -as 23, 8. SA -am 66, 5.
anu-jñātum Inf. von V anu-jñā (s. o.). 62, 14. 85, 8.
anu-tāpa M. (Vtap) Reue. SI -ena 191, 17.
anutāpavat (von anu-tāpa M.) reuig, leidvoll. SN -ān 247, 13.
an-utkrānta-jīva dessen Leben noch nicht abgelaufen war. SN -as 214, 9.
an-uttamā F. von -a kein höchstes über sich habend, der allerhöchste, vorzüglichste.
an-utseka M. (V sic) Nichtüberhebung. SN -as 270, 1.
                                                               [SA -ām 16, 14.
anu-dinam (von dina N.) Tag für Tag. 307, 4.
an-uddhata nicht hochfahrend. PN -as 271, 3.
anu-nādita Ppp von Vanu-nad Kaus. durchtönen. SA -am 36, 23. 42, 10.
anu-nīta Ppp von Vanu-nī günstig stimmen, beschwichtigen. SN -as 247, 5.
an-unmattā F. von -a nicht wahnsinnig. SN -ā 21, 11.
an-upacarya (V car) unzeremoniös. SL -e 115, 10.
an-upahata-vidhi M. unverletzte, unbestrittene Vorschrift. SN -is 262, 20.
anu-pra-viśya Ger. von Vanu-pra-viś eindringen. 110, 1. 16, 17.
anu-bhava M. (V bhū) Empfindung, Wahrnehmung. SN -as 257, 23.
anu-bhavat Ppra von Vanu-bhū empfinden, geniessen. SN -n 123, 10.
anu-bhūti F. Empfindung, Wahrnehmung. SN -is 257, 22. 23.
anu-bhūya Ger. von Vanu-bhū wahrnehmen. 17, 4.
anu-mata N. Erlaubnis, Zustimmung. SL -e 62, 20.
anu-mantum Inf. von Vanu-man gutheissen, billigen.
anumānatas (von anu-māna N. (V mā)) infolge von Schliessen.
anumeya-sobhin (von sobhā F.) erschliessbare (durch Schluss zu erratende) Schönheit
    besitzend. SN -i 330, 9.
anu-yāyin (\vee yā) nachziehend. DN -inau 102, 7.
```

#### anu-rakta — antah-sāra

```
anu-rakta (Pp von Vanu-rañj) zugetan. SA -am 86, 19.
anu-raktā F. von -a. SN -ā 28, 8. SA -ām 21, 17. 64, 10. 80, 19. PN -ās 239, 19.
anu-rāga M. Liebe, Leidenschaft. SA -am 15, 10.
anurāga-vahni M. Feuer der Leidenschaft. SL -au 289, 20.
anurāgin (von anu-rāga M.) zugeneigt. PG -iņām 297, 19.
anu-rūpa angemessen, passend. SA -am 86, 23.
anu-rūpā F. von -a. SN -ā 202, 24.
anu-rodha M. (Vrudh) Rücksicht. SAb -ād 115, 6.
anurodhatas (von anu-rodha M.) aus Rücksicht, Gefälligkeit. 193, 1.
anu-vartamāna Pprm von Vanu-vrt folgen, sich richten nach. PN -ās 278, 4.
anu-vartin (Vvrt) anhänglich, treu. SL -ini 115, 9. 62, 2. PG -inām 152, 3.
anu-vi-dheya (V dhā) nachzufolgen. SN -am 263, 7.
anu-vrajantī F. von -at Ppra von Vanu-vraj nachgehen. SN -ī 51, 8.
anu-vrata nach dem Gelübde, treu. SN -as 7, 4. 50, 20. SA -am 86, 19.
anu-vratā F. von -a. SN -ā 28, 10. 277, 2. SA -ām 30, 10. 86, 2.
anuşangın (von anu-şanga M. (Vsanj)) anhaftend, notwendig folgend. PN -inas 310, 16.
Anuştubh F. (anu-ştubh (\vee stubh juchzen, trällern)) Name eines Metrums von 4 \times 8
    Silben. SN -b 257, 26. 97, 7.
anu-sthita Ppp von V sthā mit anu ausführen, tun. SN -am 168, 8. SL -e 121, 11.
    51, 7. 19. 52, 12. 57, 17. 62, 4. 65, 1. 76, 1. 77, 13. 79, 5. 81, 4.
anu-sam-smarat Ppra von Vanu-sam-smr daran gedenken. SN -n 57, 2.
anu-smarat Ppra von Vanu-smr gedenken, sich sehnen. SN -n 57, 9.
anu-smrtya Ger. von \vee anu-smr (s. o.). 32, 4. 237, 22.
an-rju unredlich. PN -avas 182, 7.
anrnatā F. (von an-rna) Schuldlosigkeit.
                                        SA -ām 150, 12.
an-rta N. Unwahrheit. SA -am 76, 14.
an-eka (nicht einer) mehrere, viele. SN -as 303, 19. PA -ān 130, 19.
aneka-durga-vişama uneben durch viele gefährliche Stellen. SA -am 297, 28.
aneka-devarşi-maharşi M. viele göttliche und grosse Seher. PG -īṇām 156, 18.
aneka-doşa-duşţa durch viele Fehler entstellt. SN -as 137, 20.
aneka-mānuşa M. viele Menschen. PG -ānām 140, 16.
aneka-rūpā F. von -a vielgestaltig. SN -ā 183, 17. 266, 17.
aneka-vidha mannigfach. PN -ās 115, 20. -āni 140, 16.
Anekaśakti M. (aneka-śakti viele Kräfte habend) Kşatriya-Name. SN -is 95, 10.
anekaśas (von an-eka) reichlich. 83, 2.
aneka-śāstrāvagāhana (a-a) N. das Hinabtauchen in viele Lehrbücher. SAb -ād 123,
an-aikāntika (von ekānta (a-a) M.) nicht zur Hauptsache gehörend, nebensächlich.
    SN -am 137, 15.
an-aikāntya N. (von ekānta (a-a)) Nicht-Absolutheit, Relativität. SAb -ād 266, 8.
anta M. Ende. SA -am 187, 2. 309, 19. SI -ena 86, 16. SL -e 303, 20.
antah-karana N. das Organ im Innern, Herz. SL -e 279, 22.
antahpura N. (antar + pur F., eig. innerhalb der Burg gelegen) Frauenhaus, Harem.
    SN -am 63, 16. 130, 4. SAb -ād 60, 8. 248, 14. SL -e 203, 2. 8. 04, 2. 18, 19.
    21, 22. PAb -ebhyas 219, 1.
antahpura-cara M. (V car) Haremsdiener. PI -ais 108, 4.
antahpura-raksin M. Haremswächter. PA -inas 221, 21.
antahpura-viplava M. (V plu) Zuchtlosigkeit im Harem. SN -as 219, 19.
antahpura-samīpa-stha (V sthā) in der Nähe des Harems befindlich. SL -e 2, 25.
antah-sāra im Innern fest. PI -ais 122, 7.
```

44\*

### antah-sphurita- — anna-rasa M.

antaḥ-sphūrjad-apāra-moha-timira-prāgbhāra M. die Masse der im Innern

antah-sphurita-hasitam mit im Innern aufzuckendem Lachen. 305, 12.

tobenden Verblendungs-Finsternis. SA -am 296, 11.

antatas (von anta M.) am Ende, schliesslich. 71, 12. antar innen, drinnen, im Innern; innerhalb, inmitten. 104, 16. 209, 19. 15, 8. 34, 13. 43, 22. 48, 19. 54, 14. 61, 2. 85, 15. 94, 13. 96, 18. 98, 4. 302, 17. Postp. 87, 18. 249, 3. antara N. (von antar) das Innere, der Eingang; Zwischenraum, Abstand; Zwischenzeit. SN -am 301, 3. SA -am 19, 15. 76, 8. 201, 11. 08, 5. 09, 6. 23, 14. SL -e 102, 20. 36, 13. 42, 5. 76, 7. **2**01, 22. 12, 8. 14, 4. 22, 14. 39, 7. 55, 1. antara-prepsu (Vāp) einen Eingang suchend. SN -us 19, 14. antara-stha (V sthā) im Innern befindlich. PI -ais 132, 1. antarā (von antar) dazwischen. 287, 21. antar-ātman M. die Seele im Innern. SI -anā 16, 4. 75, 2. [320, 5.antarāya-timiropaśānti (a-u) F. das Schwinden des Dunkels der Hindernisse. SD-aye antarāla N. (von antar) der dazwischen liegende Raum. SL -e 133, 13. antar-ikşa N. (wohl Kürzung aus antar-īkṣa, Vīkṣ) Luftraum. SAb -ād 87, 22. 230, 17. 42, 2. SL -e 7, 9. antarīksa-ga M. (Vgam) Luftwandler, Vogel. SN -as 3, 3. antarena (SI von antara N.) ohne. Postp. 126, 11. antar-gata im Innern befindlich. SN -am 106, 17. antar-dhāna N. (V dhā) das Verschwinden. SA -am 251, 9. antar-manyu M. innerer Zorn. SI -unā 195, 15. antar-lajjākrānta (ā-ā) von innerer Scham übermannt. SN -as 238, 20. antar-līna-bhujamgama wo Schlangen im Innern sich verbergen. SN -am 169, 19. antar-vastra N. Untergewand. PA -āni 209, 9. antar-vāsas N. dass. SG -asas 209, 10. antar-hita Pp von Vantar-dhā verbergen; sich verbergen, verschwinden. SN -as 61,8. 230, 14. -am 54, 5. SL -e 55, 9. 220, 19. 21, 8. 37, 15. 44, 22. PN -ās 41, 22. antar-hitā F. von -a. SN -ā 205, 22. antika N. (von anti vor, gegenüber) die Nähe. SA -am 50, 6. 222, 7. 27, 17. 42, 6. 54, 1. 55, 10. SL -e 3, 9. 15. 235, 20. antya (von anta M.) der letzte. SN -as 312, 18. antya-ja (V jan) in der letzten Kaste geboren. SN -as 177, 3. antyā F. von -a. SA -ām 149, 22. andha-kāra M. (Vkr, eig. Blindmacher) Finsternis. SN -as 296, 20. SA -am 324, 10. andhakāra-praticchanna (V chad) durch Finsternis verborgen. SL -e 174, 6. andhakāra-maya finster. SA -am 209, 8. Andhakāsura-pati (a-a) M. der Asurafürst Andhaka. SG -es 186, 7. andha-kūpa-ga (Vgam) in dem finstern Brunnen befindlich. SN -as 215, 19. andha-kūpatas (von kūpa M.) aus dem finstern Brunnen. 217, 4. andha-kūpāntar (a-a) in einen finstern Brunnen. 215, 4. andha-tāmisra-vāsābhyāsodyata (a-a, a-u) bemüht zu lernen das Wohnen in dichter Finsternis. PN -ās 210, 6. anna N. (Vad) Speise. SN -am 306, 9. anna-dāna N. das Schenken von Speise. SN -am 149, 15. anna-pita M. Speisekorb. SA -am 167, 11. anna-rasa M. feiner Geschmack für Speise. SA -am 16, 18 (vgl. 55, 14. PW: Speise und Trank. Wäre dies hier gemeint, so brauchte der Held weiterhin nicht zu hungern. Zu der ganzen Stelle vgl. 82, 16 – 84, 7). 348

```
anna-samskāra M. (V skr) Speisebereitung. SA -am 55, 14.
anya ein anderer. SN -as 67, 15. 73, 7. 80, 11. 87, 10. 88, 5. 129, 6. 53, 18. 62, 10.
     63, 13, 68, 7, 72, 5, 89, 11, 92, 20, 219, 17, 65, 11, 80, 18, 96, 8, 97, 3, -ad 10, 7.
     23, 19. 24, 1. 47, 20. 55, 15. 64, 15. 83, 10. 86, 18. 92, 3. 100, 9. 12. 23, 5. 16.
     24, 3. 26, 10. 32, 7. 38, 11. 54, 7. 55, 7. 63, 6. 64, 7. 82, 17. 88, 8. 90, 7. 280, 17.
     88, 6. 306, 16. SA -am 3, 6. 33, 8. 86, 20. 91, 10. 220, 7. 10. 58, 2. 6. 91, 3. 4.
     -ad 30, 22. 83, 13. 118, 16. 250, 23. SI -ena 100, 6. 76, 9. 291, 3. SD -asmai
     257, 29. SG -asya 124, 20. 46, 20. 53, 18. 222, 2. 322, 22. SL -asmin 128, 19.
     74, 18. 258, 6. 97, 1. PN -e 147, 14. 62, 8. 78, 21. 233, 4. 53, 14. 64, 8. 96, 28.
     97, 3. 300, 25. 08, 20. PA -ān 52, 3. 70, 2. 128, 20. 61, 9. 91, 13. 251, 9. PI
     -ais 17, 15. 55, 14. 74, 28. 100, 1. 46, 15. 300, 24. PG -eşām 108, 22. 09, 1.
     28, 8, 47, 2, 226, 9, 58, 22, 322, 3. PL -eşu 2, 16.
anya-citta-krta gemacht mit Denken an einen andern. SL -e 289, 10.
anyatama (von anya) einer von mehreren. SA -am 8, 5. 9, 18.
anyatas (von anya) anderswoher, -wohin. 212, 24. 23, 7. 55, 8.
anyatra (von anya) anderswo, -wohin. 23, 5. 106, 3. 23, 20. 54, 4. 55, 17. 58, 20.
     59, 2. 12. 69, 10. 306, 16. 14, 19.
anyathā (von anya) anders, sonst, andernfalls. 52, 8, 107, 5, 41, 19, 42, 1, 49, 21.
     65, 12. 77, 9. 81, 9. 223, 7. 33, 22. 50, 21. 322, 20.
anyathā-kartum Inf. von Vanyathā-kr anders machen. 278, 21.
anyadā (von anya) ein andermal. 176, 2.
                                                                              [22.
anya-purusabhava (a-a) M. Nichtvorhandensein von andern Männern. SAb -ād 229,
anya-puşţā F. (von -a, eig. von andern ernährt) Kuckucksweibchen. SN -ā 332, 9.
anya-pratapa M. Glut, Machtglanz eines andern. SA -am 116, 12.
anya-bahu-pustaka N. viele andre Bücher, Handschriften. PL -eşu 278, 29.
anyavat (von anya) wie die andern. 210, 2.14.
                                                                     [inam 126, 4.
an ya-vrkşa-müla-nivāsin (Vvas I) an der Wurzel eines andern Baumes wohnend. SA
anya-sakta an einer andern hängend. SN -as 258, 2. SA -am 258, 9.
an yasaktatva N. (von anya-sakta) das Hängen an einem andern. SAb -ād 257, 28.
anyā F. von -a. SN -ā 35, 9. 158, 16. 241, 16. 58, 3. 8. 313, 20. SD -asyai 257, 29. SL
     -asyām 258,7. PN -ās 72, 16. 187, 14. 239, 13. PA -ās 184, 12. PG -āsām 237, 11.
anye-dyus (von div 'Tag') andern Tags, an einem andern Tage. 101, 9. 30, 19. 40, 7.
     48, 11. 76, 4. 97, 8. 232, 18.
anyo-'nya einander. SA -am 2, 23. 331, 3.
                                                                    [40, 2. 48, 10.
anyonyam (Adv. von anyo-'nya) gegenseitig, mit einander. 167, 2. 229, 22. 31, 6.
anyonya-śobhā-janana N. wechselseitige Erzeugung von Schönheit. SAb -ād 331, 17.
anyonya-sammarda M. (V mrd) gegenseitiger Kampf. SN -as 203, 18.
anyonya-sparsa M. gegenseitige Berührung. SA -am 210, 7.
anyonyātiśaya (a-a) M. gegenseitiges Übertreffen. SAb -ād 199, 8.
anyonyālāpa (a-ā) M. Wechselgespräch. SA -am 245, 11.
anyopaya (a-u) M. andre Mittel. PI -ais 145, 2.
anvaya-nāman N. Geschlecht und Name. DA -anī 230, 4.
an vaya-mukha N. das Mittel der sinngemässen Aufeinanderfolge. SI -ena 320, 13.
anvayāgata (a-ā) angestammt. PN -ās 111, 3.
anvayādhikam (a-a) mehr als sein Geschlecht. 104, 6.
anv-ita (Ppp von Vi mit anu) begleitet, versehen mit. SN -as 25, 9. 31, 21. SA -am
anv-itā F. von -a. SN -ā 33, 7.
                                                                          [248, 4.
anvişta-mrga 'wenn sie das Wild gejagt haben'. PI -ais 325, 7.
anv-işya Ger. von Viş VI mit anu suchen, aufsuchen. 196, 1. 214, 2.
```

### anveşanārtham — apa-hartum

```
anveşanārtham (a-a) des Suchens wegen. 52, 6.
anv-eşat Ppra von Viş I mit anu suchen, durchsuchen. PN -ntas 65, 14.
anv-eşatī F. von -at. SN -ī 34, 11. 43, 5. SA -īm 36, 12.
anv-eşamāņā F. von -a Pprm von Viş I mit anu (s.o.). SN -ā 31,15.41,1. SA -ām
anv-eşayat Ppra von Viş X mit anu suchen, durchsuchen. PG -tām 299, 2.
anv-esita Ppp von Vis X mit anu (s. o.). SN -as 158, 10.
anv-estum Inf. von Vis VI mit anu suchen. 59, 27. 249, 20.
anv-eştr M. (Viş) Sucher. PN -āras 59, 31.
ap F. Wasser. PN āpas 109, 15. 77, 17. PG apām 7, 21. 17, 1. 1.
apa-kāra M. (V kr) Missetat. SI -ena 109, 13.
apakāra-kāraņa N. die Ursache des Schädigens. SAb -ād 103, 8.
apakāratā F. (von apa-kāra M.) Beleidigung. SA -ām 76, 14.
apa-kārin M. (Vkr) Schädiger. SA -iņam 168, 10. SI -iņā 114, 6. PL -işu 138, 21.
apa-kāriņī F. (von -in) Schädigerin. SN -ī 114, 2.
apa-krta Ppp von Vapa-kr übel tun. SN -am 146, 15. 303, 9. SL -e 30, 11.
apa-kṛṣṭa Ppp von Vapa-kṛṣ I abziehen, wegziehen, entfernen. SI -ena 26, 21. 61, 19.
apa-kṛṣya Ger. von \bigvee apa-kṛṣ I (s. o.). 64, 1. 84, 3.
apa-krānta Pp von Vapa-kram wegschreiten. SL -e 30, 2.
apa-krāntavat Ppa von Vapa-kram (s. o.). SN -ān 218, 23.
apagata-praśraya (Vśri) von dem die Artigkeit weggegangen ist. PG -āṇām 309,11.
apa-gama M. (Vgam) Weggang. SL -e 146, 5.
a-pandita ungebildet. PG -anam 259, 11.
apanditatā F. (von a-pandita) Unvernunft.
                                          SN -ā 274, 20.
apatya N. (von apa) Nachkomme, Kind. SL -e 328, 4.
apa-māna M. (V man) Missachtung, Demütigung. SA -am 109, 5.
apamāna-sthāna N. ein Fall von Missachtung. SN -am 163, 18. 64, 13.
apa-yasas N. Unehre, Schande. SN -as 268, 5.
apara (von apa) der andere, ein anderer. SN -as 96, 15. 151, 1. 87, 2. 226, 15. 46, 23.
    319, 10. -am 108, 17. 12, 19. 38, 4. 39, 5. 40, 16. 50, 1. 57, 10. 67, 8. 68, 11.
    69, 10. 281, 8. 317, 2. SA -am 133, 7 (erg. vāram 'ein zweites Mal, zweitens').
    68, 12 (erg. vāram). 205, 19. 308, 12. SI -ena 133, 13. SG -asya 194, 4. PN -e
    44, 2. 48, 1. 289, 16. 301, 11. 18, 2. -āņi 333, 15. PI -ais 300, 24.
aparā F. von -a. SN -ā 205, 14. SA -ām 42, 7. PA -ās 187, 15.
a-parānmukha mit nicht abgekehrtem Antlitz. PN -ās 6, 6.
a-parājita unbesiegt. SV -a 74, 20. SA -am 44, 19.
apa-rāddha Ppp von Vapa-rādh fehlen, sündigen. SN -am 85, 24.
apa-rādha M. (Vrādh) Vergehen, Schuld. SN -as 133, 9. 226, 17. SA -am 90, 19.24.
a-parikşatā F. von -a (Vkşan) unverletzt. SL -āyām 327, 2.
                                                               [SAb -ād 133, 7.
a-parigraha ohne Gemahlin. SN -as 334, 4.
a-parityājya (V tyaj) nicht aufgebbar. SN -as 201, 6.
a-parimita ungemessen. PG -ānām 322, 13.
apare-dyus (div 'Tag') am andern Tage. 48, 22.
apa-vāda M. (V vad) Tadel. SN -as 222, 5.
a-paścimā F. von -a kein letztes (hinter sich) habend, allerletzt. SA -ām 48, 18.
a-pasyat nicht sehend. SN -n 31, 3. SG -tas 209, 12.
a-pasyantī F. von -at. SN -ī 51, 12.
a-paśyamānā F. von -a (V paś, Med. ep.) nicht sehend. SN -ā 30, 4.
apa-sartum Inf. von Vapa-sr weggehen. 248, 11.
apa-hartum Inf. von Vapa-hr wegnehmen. 261, 11.
```

apa-hāya Ger. von ∨apa-hā verlassen, hintansetzen. 85, 23. 86, 1. 315, 1.

apa-hrta Ppp v. Vapa-hr wegnehmen, rauben, entführen. SN -as 181, 13.15. PN -āni apahrta-jñāna 'dessen Einsicht genommen war'. SN -as 29,13. [162, 7, 63, 19, apa-hrtā F. von -a. SN -ā 27, 19. 316, 10. apa-hrtya Ger. von Vapa-hr rauben. 164, 13. apā-kariṣṇu  $(a-\bar{a}, \vee kr)$  übertreffend. SN -us 283, 1. a-pāpa-cetas 'dessen Sinn nicht schlecht war'. SA -asam 31, 12. apāya (a-a, Vi) M. Weggang; das Abgehen (vom Ziel), Fehler, Nachteil, Gefahr. SN -as 179, 9. 10. SA -am 178, 9. apāya-samdarśana-jā F. von -a (∨ jan) entstehend aus dem Erscheinen ungünstiger Umstände. SA -am 108, 18 (im Nebensinn: entstehend aus der Anwendung falscher a-pāra ohne jenseitiges Ufer. SN -as 296, 19. Mittel). apāsya (a-a) Ger. von ∨as IV mit apa wegwerfen. 97, 1. api auch, sogar; andrerseits, aber; Fragepartikel. 2, 16. 17. 4, 3. 6. 5, 19. 6, 21. 7, 3. 8, 1. 9, 7. 20. 11, 17. 12, 19. 14, 16. 17, 10. 14. 19. 19, 9. 21, 21. 22, 17. 19. 23, 1. 25, 11. 27, 19. 28, 11. 18. 30, 15. 22. 31, 11. 33, 2. 8. 34, 2. 40, 2. 44, 3. 45, 3. 46, 12. 48, 15. 49, 2. 4. 8. 50, 12. 14. 21. 51, 4. 6. 18. 54, 12. 55, 14. 57, 3. 20. 21. 59, 10. 12. 62, 11. 17. 65, 9. 10. 66, 11. 19. 67, 18. 69, 1. 21. 71, 5. 72, 9. 12. 13. 15. 16. 73, 1. 7. 74, 4. 75, 4. 76, 15. 77, 11. 16. 78, 16. 79, 8. 80, 3. 81, 10. 12. 18. 82, 8. 17. 83, 1. 11. 87, 13. 88, 16. 17. 89, 12. 90, 13. 21. 24. 25. 91, 1. 92, 22. 93, 10. 94, 13. 15. 19. 95, 12. 96, 4. 5. 6. 97, 9. 13. 15. 19. 98, 7. 15. 16. 17. 19. 19. 99, 1. 2. 4. 6. 7. 10. 100, 13. 01, 3. 8. 12. 14. 20. 21. 02, 10. 03, 8. 13. 16. 18. 04, 8. 14. 15. 05, 5. 13. 06, 11. 13. 07, 1. 8. 9. 10. 15. 08, 7. 09, 4. 13. 10, 3. 7. 13. 14. 15. 18. 11, 3. 4. 4. 10. 10. 10. 18. 20. 12, 1. 3. 8. 9. 13. 14. 15. 13, 3. 5. 5. 5. 16. 17. 19. 14, 2. 4. 12. 17. 15, 1. 16. 16. 17. 21. 16, 3. 11. 13. 17, 14. 18, 9. 15. 18. 19. 20. 19, 2. 11. 13. 15. 17. 18. 22. 20, 8. 10. 11. 13. 21, 1. 8. 20. 22, 5. 12. 21. 21. 23, 1. 2. 7. 11. 13. 15. 16. 17. 19. 24, 1. 5. 7. 9. 18. 19. 25, 3, 4. 5. 6. 13. 17. 17. 19. 26, 10. 14. 27, 7. 28, 7. 8. 12. 15. 17. 21. 29, 3. 5. 7. 12. 13. 30, 8. 12. 31, 2. 5. 9. 9. 19. 32, 7. 11. 12. 17. 33, 2. 8. 34, 4. 12. 16. 20. 35, 3. 7. 8. 10. 14. 15. 19. 21. 21. 36, 1. 3. 7. 14. 16. 37, 3. 4. 5. 11. 12. 18. 20. 21. 38, 4. 15. 39, 1. 2. 5. 6. 9. 14. 40, 10. 14. 41, 3. 9. 17. 20. 42, 6. 15. 17. 17. 43, 3. 6. 8. 9. 12. 20. 44, 7. 15. 45, 1. 46, 3. 10. 14. 15. 17. 19 (trennen). 47, 1. 7. 8. 48, 2. 5. 8. 10. 14. 15. 16. 18. 49, 8. 9. 11. 50, 2. 51, 3. 4. 13. 14. 15. 52, 5. 6. 6. 7. 8. 10. 16. 53, 5. 6. 10. 12. 12. 14. 19. 54, 1. 4. 13. 55, 1. 17. 56, 5. 6. 57, 4. 6. 8. 58, 9. 13. 19. 20. 59, 2. 10. 12. 15. 16. 60, 11. 11. 13. 15. 18. 61, 7. 9. 10. 11. 62, 1. 8. 10. 16. 63, 6. 17. 64, 8. 9. 11. 14. 16. 20. 65, 4. 7. 18. 19. 19. 66, 3. 4. 6. 10. 14. 67, 3. 8. 8. 9. 15. 18. 68, 1. 5. 11. 15. 69, 1. 4. 8. 10. 13. 15. 15. 70, 4. 4. 8. 17. 71, 12. 15. 72, 5. 7. 9. 73, 7. 15. 15. 74, 3. 8. 9. 18. 75, 9. 12. 16. 18. 19. 76, 2. 6. 9. 15. 77, 3. 5. 78, 13. 21. 79, 6. 10. 14. 80, 16. 81, 10. 12. 82, 1. 83, 13. 15. 85, 9. 11. 13. 86, 1. 8. 18. 88, 10. 22. 89, 3. 5. 8. 90, 7. 92, 23. 93, 3. 14. 15. 94, 8. 97, 7. 20. 22. 98, 15. 99, 6. 11. 13. 200, 17. 01, 6. 22. 02, 13. 04, 1. 07, 15. 17. 08, 3. 5. 7. 9. 17. 21. 09, 19. 24. 10, 1. 4. 7. 10. 12. 14. 20. 22. 11, 4. 19. 12, 5. 13, 24. 14, 15. 15. 15, 1. 10. 14. 17, 15. 18, 4. 16. 18. 19, 22. 21, 15. 22, 18. 23, 3. 8. 9. 24, 3. 25, 13. 27, 19. 22. 28, 9. 11. 18. 30, 20. 31, 22. 32, 2. 4. 8. 33, 1. 34, 4. 35, 12. 36, 8. 13. 37, 3. 9. 39, 1. 40, 4. 8. 41, 11. 12. 15. 20. 42, 5. 19. 43, 3. 44, 12. 46, 7. 15. 24. 47, 5. 6. 9. 10. 16. 48, 8. 11. 49, 4. 12. 51, 10. 14. 19. 52, 1. 53, 14. 15. 17. 54, 13. 21. 21. 55, 15. 57, 28. 29. 29. 58, 2. 6. 6. 11. 16. 21. 22. 24. 26. 27. 29. 59, 2. 18. 60, 1. 10. 17. 20. 22. 61, 2. 63, 3. 5. 6. 9. 9. 10. 10. 10. 13. 15. 16. 64, 8. 14. 20. 65, 2. 4. 18. 66, 15. 67, 4. 6. 8. 17. 68, 11. 15. 69, 19.

```
70, 6, 9, 71, 15, 72, 5, 9, 18, 73, 1, 2, 3, 8, 74, 1, 1, 5, 8, 11, 13, 75, 2, 5, 6, 8,
     14. 14. 77, 4. 13. 15. 21. 78, 5. 10. 21. 79, 23. 80, 4. 81, 6. 7. 82, 8. 9. 16. 18. 19.
     83, 15, 84, 11, 14, 21, 87, 14, 16, 88, 11, 11, 11, 16, 89, 3, 90, 2, 18, 91, 2, 6,
     6. 20. 92, 10. 12. 93, 8. 9. 14. 19. 94, 1. 12. 13. 15. 95, 2. 4. 18. 19. 96, 22. 97,
     8. 20. 22. 27. 98, 2. 4. 5. 18. 99, 4. 5. 19. 300, 6. 7. 10. 12. 16. 17. 01, 1. 3. 4.
     5. 7. 7. 9. 12. 20. 02, 5. 7. 8. 03, 6. 10. 12. 16. 19. 20. 20. 05, 6. 7. 15. 16. 06, 7.
     07, 20, 09, 4, 19, 10, 20, 12, 1, 6, 8, 13, 13, 14, 15, 15, 10, 18, 16, 17, 18, 17, 6,
     8. 12. 18, 14. 15. 16. 20, 18. 21, 28. 32. 33. 22, 1. 8. 23, 4. 24, 6. 11. 26, 2. 10.
     28, 3. 30, 7. 31, 6. 9. 32, 9. 33, 12. 19. 35, 8.
api-hitā F. von -a Ppp von \square api-dhā bedecken, verschliessen.
                                                                 SN -ā 63, 15.
a-putra keinen Sohn habend. SN -as 236, 13.
a-pūjya (\pu\pu\pu) ein nicht zu ehrender. SN -as 98, 19. 187, 6.
                                                                          [219, 10.
apūrņa-lakṣaṇā F. v. -a dessen (glückverheissende) Merkmale unvollständig sind. SN -i
a-pūrva nicht früher (dagewesen), neu, unerhört. SN -am 115, 14. 47, 16. 89, 7. SA -am
a-pūrvā F. von -a. SN -ā 293, 1. SA -ām 204, 19.
                                                                    [189, 2, 97, 14.
a-preta ungefragt. SN -as 104, 19, 36, 19.
apeta (a-i) Pp von Vi mit apa weggehen, loskommen. SN -as 170, 7.
apetā (a-i) F. von -a. SN -ā 292, 10.
a-prakatīkrta-śakti seine Macht nicht offenbarend. SN -is 104, 15.
aprakṛta-guṇa-kriyādi-sambandha (ā-ā) M. Zusammenhang durch eine Eigen-
     schaft, Handlung u.s. w. mit etwas, das nicht in Rede steht. SAb -ād 321, 9.
aprakrtatva N. Abstr. von a-prakrta nicht in Rede stehend. SI -ena 321, 9.
a-pragalbha nicht mutig, nicht forsch. SN -as 268, 13.
a-praja (pra-jā F.) ohne Nachkommenschaft. SN -as 1, 12.
a-pranava M. Mangel an Vertrauen. SAb -ād 265, 19.
a-pranayin zu dem man keine Zuneigung hat. PG -inām 138, 16.
a-pratinandat (\vert nand) nicht annehmend. SA -ntam 22, 2.
a-pratima (von pratimā F.) ohne gleichen. SN -as 2, 18. SI -ena 58, 7.
a-pratimā F. von -a. SA -ām 29, 12.
a-pratihatā F. von -a (\sqrt{han}) unversehrt. SN -ā 265, 9. 313, 2.
a-pratyaya M. Unzuverlässigkeit, Misstrauen. PG -ānām 295, 14.
a-pradhāna untergeordnet. SN -as 104, 19.05, 4.5. DN -au 104, 17.
apradhānatā F. Abstr. von a-pradhāna. SA -ām 125, 2.
aprabhutva N. (von a-prabhu) Machtlosigkeit. SI -ena 148, 15.
a-pramādin nicht fahrlässig, aufmerksam. PG -inām 106, 1.
a-prameya (\sqrt{m\bar{a}}) unmessbar. SG -asya 59, 19.
a-pravāsa-gamana N. das nicht auf Reisen Gehen. SN -am 277, 3.
a-praśasta (V śams) unrein, verrufen. SN -as 74, 33.
a-prāptakāla dessen Zeit (noch) nicht gekommen ist, unzeitgemäss. SN -as 49,5. SA
                                                                    [-am 109, 2.4.
a-prāpya ohne erlangt zu haben. 215, 17.
apriya-vacana-daridra arm an unholden Worten. PI -ais 277, 11.
apsaras F. (wohl ap-saras (V sr) eig. auf dem Wasser gehend) eine Klasse von
     halbgöttlichen weiblichen Wesen im Gefolge Indra's, schön und verführerisch.
     SN -ās 92, 21. PN -asas 291, 6.
```

apsaro-vibhrama-mandana N. die Schmückung der A. zum Tanz. PG-anam 322,24 (im Nebensinn: die irrtümliche Schmückung der A.).
a-bandhu ohne Verwandte, ohne Freunde. PG-unam 162, 19.

a-bala kraftlos. SN -as 161, 17. a-balā F. (von -a) Frau. PN -ās 290, 16. 18 (im Nebensinn: schwach).

```
a-buddhi F. keine Absicht. SI -yā 90, 21.
a-buddhvā ohne erkannt zu haben. 215, 17.
a-budha unverständig. PN -as 311, 1 (lies matvabudha).
a-bodha M. Unverstand. SI -ena 297, 3.
abodhopahata (a-u) durch Unverstand gehemmt. PN -as 296, 28.
ab-da M. (\da) Wolke, Jahr (wegen des Bedeutungswandels vgl. varsa). PA -ān 241.
ab-dhi M. (Vdhā) Meer. SAb -es 188, 1. SG -es 312, 4. SL -au 186, 1.
ab-bhakşa (V bhakş) (nur) Wasser geniessend. PI -ais 38, 20.
a-brahmanya N. was nicht dem Brahmanen frommt, Gewalttat. SN -am 162, 6.6.81,
a-bruvāņā F. von -a nicht sprechend. SN -ā 82, 5.
                                                               [13. 13. 214, 9.
a-bhakşya nicht zu verzehren, was nicht gegessen werden darf. SN -as 151, 13.
    SA -am 151, 14. PN -ās 152, 13.
a-bhaya N. Gefahrlosigkeit, Sicherheit. SN -am 149, 12.319, 7. SA -am 200, 15.51, 13.
abhaya-dakşinā F. Gewährung von Sicherheit. SN -ā 122, 1. 4. SA -ām 122, 5.
abhaya-dāna N. dass. SI -ena 121, 5.
abhaya-pradāna N. dass. SN -am 138, 11.49, 2. SA -am 122, 18.48, 4.5.49, 17.18.
a-bhavya was nicht sein darf. SN -am 170, 17.
                                                              [SI -ena 167, 19.
a-bhāva M. das Nichtvorhandensein. SAb -ād 296, 25.
a-bhāvya was nicht geschehen soll. SN -am 276, 16.
abhi-khyā F. (Vkhyā) Glanz. SA -ām 331, 20.
abhi-gamana N. das Besuchen (der Frau). SN -am 96, 3.
abhi-gamya Ger. von Vabhi-gam hinzugehen, nahen. 37, 7.
abhi-jana M. edle Geburt. SN -as 265, 5.
abhi-jāta (Pp von Vabhi-jan) aus guter Familie. SN -as 268, 14.
abhijāta-vāc edle Rede führend. SL -ci 332, 8 (F.).
abhi-jñāna N. (V jñā) Erkennungszeichen. SAb -ād 204, 6.
abhijfana-siddhi F. das Gelingen der Wiedererkennung. SD -aye 204, 3.
abhi-jñāya Ger. von Vabhi-jñā wiedererkennen. 59, 32.
abhitas (von abhi) zu beiden Seiten, ringsum. 255, 12. 318, 5.
a-bhitti F. keine Wand. SL -au 233, 5.
abhi-drutya Ger. von Vabhi-dru herzulaufen. 84, 11.
abhi-dhāna N. (V dhā) Name. SN -am 252, 21.
abhi-dhaya Ger. von Vabhi-dha sagen. 149, 5. 66, 10.
abhi-nandita Ppp von Vabhi-nand gutheissen. SN -am 206, 11.
abhi-nandya Ger. von Vabhi-nand begrüssen. 16, 9.
abhi-nava ganz neu. SA -am 244, 10.
abhinava-madalīlā-lālasa (V las) nach neuem Liebesspiel begierig. SN -am 281, 15.
abhinava-mada-lekhā-syāma-gandasthala dessen Wangenflächen schwarz sind
     von den Streifen frischen Brunstsaftes. PG -anam 261, 6.
abhinava-vikāraika-guru (a-e) M. der einzige Lehrer der ganz neuen Gemüts-
     veränderungen (?). PN -avas 294, 8.
abhinava-vilāsokti-sarasa (a-u) gewürzt durch Ausdrücke jugendlicher Munterkeit.
```

SN -as 283, 11. abhinavodbhūta-śokāvega-vicetana (a-u, a-ā) bewusstlos durch die Aufregung infolge des neu erstandenen Kummers. SN -as 225, 8.

abhi-prāya (a-a) M. (Vi) Absicht. SN -as 27, 1. SA -am 85, 11. 115, 8. 29, 15. PN -ās 124, 16.

abhi-preta (a-i) Ppp von Vi mit abhi-pra beabsichtigen. SN -am 207, 18.309, 2. SA -am 114, 11.

45

# abhi-bhāşat — abhy-āgata

```
abhi-bhāşat Ppra (ep.) von Vabhi-bhāş anreden, sagen. PN -ntas 47, 7.
abhi-bhūta Ppp von Vabhi-bhū überwältigen. SN -as 102, 10. SG -asya 166, 1.
abhi-mata Ppp von Vabhi-man meinen, wünschen. SN -am 110, 6. 247, 21.
abhi-matā F. von -a. SN -ā 221, 4.
abhi-mānin (V man) stolz, hochmütig. PN -inas 246, 21.
abhi-mukha mit zugewandtem Gesicht. SN -as 36, 8. 135, 18. 60, 9.
abhi-rakşanīya (Vraks) zu bewahren. SN -as 166, 2.
abhi-rakşita Ppp von Vabhi-rakş behüten. SN -as 132, 4.63, 3.
abhirāma-kamala-cchāyā-sanātha versehen mit einer Menge schöner Wasserrosen.
abhi-ruci F. (V ruc) Gefallen an. SN -is 269, 16.
                                                               [SN -am 169, 20.
abhi-rūpa schön. SA -am 36, 4.
abhi-lasita N. (Vlas) Wunsch. SA -am 302, 18.
abhi-vādaka (V vad) um zu begrüssen. SN -as 77, 15.
abhi-vādana N. (V vad) Begrüssung. SN -am 247, 1.
abhi-vādya Ger. von Vabhi-vad X begrüssen. 39, 8. 94, 5.
abhi-vīkṣya (i-ī) Ger. von ∨īkṣ mit abhi-vi sehen, gewahren.
abhivyaktam (Adv. von abhi-vyakta) deutlich hervortretend. 61, 13.
abhi-śāpa M. (V sap) Behexung, Bezauberung. SAb -ād 31, 10.
abhi-sicya Ger. von V sic mit abhi besprengen, weihen. 243, 4.51, 21.
abhi-sificat Ppra v. Vsic mit abhi benetzen, besprengen. SN -n 127, 2. SA -ntam 238,
abhi-sam-vrtā F. von -a Ppp von Vabhi-sam-vr V bedecken. SN -ā 64, 12. 80, 21.
abhi-hata Ppp von Vabhi-han treffen. SN -as 86, 11.
abhi-hita Ppp von ∨abhi-dhā anreden, sagen. SN -as 133, 14.65, 2.75, 13. -am
    101, 2. 21, 7. 17. 17. 22, 4. 32, 10. 33, 15. 16. 55, 3. 58, 13. 59, 1. 63, 18. 64, 17.
    77, 1. 81, 16. SL -e 122, 19. 29, 13. 52, 18.
abhīkṣṇam (abhi+kṣaṇa M.) wiederholt, beständig. 26, 22.
abhīpsita-Guṇāḍhya-samāgamotka (a-u) harrend auf das ersehnte Zusammen-
    treffen mit G. SN -as 228, 23.
abhīpsita-siddhi F. Gelingen des Wunsches. SD -aye 249, 15.
abhīpsu (i-ī, Vāp) begehrend. PN -avas 13, 12.
abhīşţa (i-i, Ppp von V iş VI mit abhi) erwünscht, lieb. SN -as 101, 10. -am 159, 2.
abhīstatara-rakta N. das sehr erwünschte Blut. SA -am 141, 13.
abhīsta-devatā F. die (vorzugsweise) geliebte Gottheit. SN -ā 129, 7. SA -ām 133,
a-bhuktā F. von -a nicht genossen. SL -āyām 301, 5.
                                                                          [14.
a-bhrtya M. Nichtdiener. SN -as 137, 14.
a-bheda M. Nichttrennung. SA -am 291, 14.
abhyanga-bhangi F. (Vbhanj) der Schein, Vorwand des Salbens. SI -yā 209, 12.
abhy-adhika überschüssig, grösser als. SN -as 76, 16. 251, 4.
abhy-anu-jñāta Ppp von Vabhy-anu-jñā ermächtigen; beurlauben, entlassen. SA -am
abhy-anu-jñātā F. von -a. SN -ā 85, 12.
                                                                       [197, 2.
abhy-antara N. das Innere. SL -e 194, 20. 296, 19.
abhyantara-grha N. inneres Gemach. SA -am 209, 8.
abhyarthanā-bhanga-bhaya N. Furcht des Abschlagens einer Bitte. SI -ena 333, 18.
abhy-arthanīya mit einer Bitte anzugehen. PN -ās 270, 20.
abhy-arthita Ppp von Varth mit abhi bitten, anslehen. SN -as 271, 15.
abhy-arthya Ger. von \vee arth mit abhi (s. o.). 211, 17, 17, 4, 27, 7, 31, 16, 48, 5.
abhy-arthya = abhy-arthanīya. PN -ās 263, 6.
abhy-astā F. von -a Ppp von Vas IV mit abhi betreiben, studieren. SN -ā 313, 5.
abhy-āgata Pp von ∨abhi-ā-gam her-, herbei-, herzukommen. SN -as 121, 19. 36, 17.
```

[245, 14.

```
abhy-āgata M. (s. o.) Gast, Ankömmling. SV -a 181, 6. SI -ena 181, 3.
abhy-āgatā F. von -a. SN -ā 32, 16. SA -ām 31, 20.
abhyāśa-parivartinī F. von -in 'sich nahe um sie herum bewegend'. SA -īm 31, 20.
abhyāsa-krama M. eine Reihe von Wiederholungen. SA -am 123, 12.
abhy-udaya M. Aufgang, Glück. SL -e 269, 14.
                                                                [-ābhis 329, 11.
abhyunnatānguştha-nakha-prabhā (a-a) F. der Glanz ihrer hohen Zehennägel. PI
abhy-upetya (a-i) Ger. von ∨i mit abhi-upa treten vor. 128, 10. 31, 1.
abhy-ūhya Ger. von ∨ūh mit abhi erschliessen. 219, 11. 44, 5.
abhy-etya (ā-i) Ger. von Vi mit abhi-ā kommen zu, hinzutreten. 67, 4, 78, 24.
     177, 15. 97, 16. 215, 25. 20, 5. 25, 5. 54, 23.
abhra N. Wolke. SI -ena 61, 9. PL -eşu 50, 13.
a-manditā F. von -a ungeschmückt. SA -ām 59, 3.
a-manuşya-nişevita (\/ sev) nicht von Menschen bewohnt. SL -e 45, 4.
a-mantra-tantra ohne Spruch und Magie. SN -am 110, 5.
a-mara M. (V mr) der Unsterbliche. PA -an 7, 20. PI -ais 234, 16. 75, 7.
Amara M. Kurzform von Amarasimha, Verfasser eines berühmten Wörterbuches. SN -as
amara-prakhya (-ā F.) den Glanz der Unsterblichen habend. SA -am 51, 13.
amara-prabhā F. von -a dass. SV -e 50, 15.
amaravat (von a-mara M.) wie ein Unsterblicher. 9, 12.
                                                                  [SN -is 95, 8.
Amaraśakti M. (amara-śakti die Kräfte eines Unsterblichen habend) Ksatriya-Name.
amara-sarit F. der Fluss der Unsterblichen (der Ganges). SN -t 305, 6.
Amarāvatī F. (von a-mara M.) die himmlische Residenz des Gottes Indra. SA -īm
     164, 21. SL -yām 163, 11.
amarottama (a-u) der höchste der Unsterblichen. PN -ās 6, 19 (adde .).
amaropama (a-u, -ā F.) einem Unsterblichen vergleichbar. SV -a 26, 23. SN -as 17, 17.
a-marşana (V mrs) der sich nichts bieten lässt. SN -as 38, 2. 160, 12.
amala-dhī von fleckenloser Gesinnung. PN -iyas 284, 4. 317, 5.
amala-pata von fleckenlosem Zeuge. SN -am 310, 6.
a-malina nicht schmutzig. SN -am 306, 10.
amalina-dhī von reiner Gesinnung. PG -iyām 301, 17.
a-māmsabhakşa (V bhakş) nicht Fleisch essend. SN -as 246, 8.
amātya M. (von amā Adv. zu Hause) Hausgenosse; Minister. PA -ān 21, 18.
amātya-pada N. Ministerposten. SL -e 120, 19.
a-mānita-guņa nicht schätzend die Vorzüge. SN -am 292, 5.
a-mānuşa nicht menschlich. SA -am 48, 3.
a-mārjitā F. von -a (\sqrt{mrj X}) ungesaubert. SA -ām 49, 20.
a-mita unvergleichlich. SN -am 314, 17 (, vor amitam).
                                                                      [322, 19.
amita-guņābhibhāvaka (a-a, V bhū) unermessliche Vorzüge überwältigend. SN -as
amitra-gana-sūdana (V sūd) der mit einer Schar von Feinden fertig wird. SA -am
amitra-ghātin (V han) Feindetöter. SG -inas 36, 11.
                                                                       [44, 21.
∨amitrāy (Den. von a-mitra M.) sich wie ein Feind benehmen.
     Ind. 3.S amitrāyate 318, 14.
a-mula nicht auf einem Text beruhend. SN -am 320, 14.
a-mrta N. der Trank der Unsterblichkeit. SN -am 122, 15. 15. 16. 16. 283, 4. SA -am
amrta-maya aus Nektar bereitet. SN -as 313, 16. -am 295, 16.
amrta-mayī F. von -a. SN -ī 292, 9.
amrta-latā F. Nektarliane. SN -ā 283, 5.
amrta-srut (V sru) Nektar träufelnd. SI -tā 332, 7.
                                                               [SN -as 243, 18.
amṛtāsāra-samsikta (a-ā, V sic) ganz begossen von einem Platzregen von Nektar.
```

45\*

```
amṛtopamā (a-u) F. von -a (\langle mā) nektargleich. SA -ām 38, 10.
a-mṛṣyamāṇā F. von -a (V mṛṣ) nicht leidend, nicht ertragend. PN -ās 20, 19.
amedhya-madhya N. die Mitte von unreinen Dingen. SL -e 316, 15.
ameyātman (a-ā) von unmessbarem Geiste. SN -ā 94, 20.
ambara N. Gewand; Himmelszelt. SN -am 253, 11.
ambara-khanda M. ein Stück Himmel. SI -ena 299, 17 (im Nebensinn: Gewandstück).
ambā F. (Lallwort) Mütterchen, Mutter. SG -āyās 196, 23. SV -a 320, 12.
Ambikā-sakha M. der Gefährte der A. (Siva). SN -as 186, 3.
Ambikā-suta M. der Sohn der A. (Dhrtarāstra). SN -as 125, 7.
ambu N. Wasser. SN -u 314, 10.
ambu-ja N. (V jan) Lotus (Nelumbium speciosum). SN -am 240, 12.
ambu-dhi M. (V dhā) Meer. SG -es 198, 17.
ambu-pati M. der Herr der Gewässer, der Ozean. SG -es 146, 12.
ambu-madhya N. die Mitte des Wassers. SAb -ād 97, 2.
ambhas N. Wasser. SN -as 317, 11. SA -as 232, 13. SI -asā 115, 17. SG -asas
    215, 7. SL -asi 276, 13.
ambhoja-netrā F. von -a lotusängig. PN -ās 284, 5.
ambhojinī-vana-nivāsa-vilāsa M. das Spielen in seinem Wohnsitz, dem Dickicht
    der Lotusgruppen. SA -am 261, 8.
ambho-da M. (\vee dā) Wolke. PN -ās 267, 10.
ambho-dhara M. (Vdhr) dass. SV -a 267, 8.
ambhonidhi-baddha-sakhya 'der Freundschaft mit dem Ozean schloss'.
                                                                      SA -am
a-yatna M. keine Mühe, Anstrongung. SAb -ād 186, 2.
                                                                      [326, 9.
ayatna-labhya (Vlabh) ohne Anstrengung zu erlangen. SN -am 298, 19.
a-yasas N. Unehre. SD -ase 131, 12.
a-yācitr (Vyāc) nicht darum bittend, nicht werbend. SA -āram 333, 16.
a-yukta nicht gefügt, unangemessen. SN -am 113, 16. 15, 16. 45, 15. 67, 8. 71, 12.
a-yogya unbrauchbar. PN -ās 117, 18.
ayogyatva N. (von a-yogya) das Ungeeignetsein. SAb -ād 278, 28.
Ayodhyā F. (a-yodhyā (V yudh) die unbezwingliche) die alte Residenz der Sohnen-
    dynastie, deren grösster Held Rāma war, heut Oudh, an der Gogra, einem linken
    Nebenfluss des Ganges. SA -ām 23, 13. 54, 18. 65, 22. 67, 11. 80, 16.
Ayodhyātas von Ayodhyā. 225, 19.
Ayodhyādhipati (ā-a) M. der Beherrscher von A. (Rtuparna). SN -is 70, 18.
Ayodhyā-vāsin (V vas I) in A. wohnend. SA -inam 67, 21.
Ayodhyā-stha (Vsthā) in A. befindlich. SA -am 213, 5.
ara M. (Vr) Speiche. PN -ās 112, 10. PI -ais 112, 10.
araka M. (von ara M.) dass. PN -ās 150, 7.
a-rakşita unbeschützt, unbehütet. SN -as 115, 17. -am 101, 18. 59, 13.
aranī F. der Feuerbohrer. SN -ī 131, 10.
aranya N. (von arana fremd) Wildnis, Wald, Urwald. SA -am 42, 18. 237, 19.
     SG -asya 36, 21. 39, 19. 40, 1. SL -e 36, 2. 16. 41, 11. 49, 2. 148, 9. 304, 9.
     05, 20. PA -āni 40, 23.
aranya-cārin (V car) im Walde wandernd. SI -iņā 148, 12.
aranya-nrpati M. der König des Waldes (der Tiger). SV -e 36, 14.
aranya-rāj M. (V rāj) dass. SN -d 35, 8. 36, 7.
aravinda N. der am Tage blühende Lotus (Nelumbium speciosum). SN -am 329, 8.
arāla-paksma-nayanā F. von -a Augen mit schöngeschweiften Wimpern habend. SA
ari M. Feind, Gegner. SN -is 135, 19. PI -ibhis 261, 20.
                                                                   [-ām 32, 22.
```

ari-karşana (V krş I) die Feinde zerrend, zausend. SV -a 35, 16.

```
arin-dama M. Feindebändiger. SV -a 68, 2, 86, 5, 88, 11. SA -am 20, 13, 41, 18.
ari-mardana (V mrd) Feinde zermalmend. SN -as 40, 11. SA -am 42, 15.
ari-han M. (V han) Feindetöter. SN -hā 37, 21. 40, 14.
a-ruja (rujā F.) ohne Krankheit. SN -am 313, 1.
aruna-nakhāgra (a-a) N. die Spitze der rötlichen Nägel. PI -ais 290, 22.
aruna-ratna-granthi-kāñcī-kalāpa auf dem ein Gürtelschmuck (ruht), besetzt mit
     roten Edelsteinen. SA -am 280, 1.
arka M. (Varc) Sonne. SI -ena 59, 2.
arka-tejas N. Sonnenglanz. SI -asā 246, 4.
arka-nandana M. (V nand, eig. Sohn der Sonne) Saturn. SN -as 127, 19.
arka-mūla N. Arkawurzel. Arka (Calotropis gigantea, Familie der Asklepiadeen),
     ein in Indien sehr häufiger Strauch; heilkräftig, die Früchte von schönem Aus-
     sehen, aber ungeniessbar. SG -asya 276, 10.
arkavat wie der Arka (s. o.). 107, 15.
argala N. Riegel. SN -am 210, 5. SA -am 209, 25. SI -ena 209, 18.
arghatas (von argha M. Wert, Preis) 'von ihrem Wert herab'. 260, 21.
arghya N. (von argha M.) Ehrengabe, Darreichung von Trinkwasser zur Begrüssung.
     SI -ena 335, 4.
∨arc I preisen, ehren; schmücken.
     Ind. 3.S arcati 197, 17.
Varc X dass.
     Perf. 3.S arcayāmāsa 67, 13.
arcayitv\bar{a} Ger. von \bigvee arc X. 5, 18. 67, 17. 314, 4. 35, 5.
arcita Ppp von V arc. SN -as 242, 22. SA -am 335, 5. PN -āni 90, 12.
arcis N. (Varc) Strahl. SN -is 330, 16.
∨arj X gewinnen, erwerben. Mit upa dass.
     Imp. 2.S upārjaya (a-a) 307, 21.
     Pot. 3.S arjayet 232, 2.
arjita Ppp von Varj. SN -am 92, 2, 17. PN -ās 151, 10.
arjunārista-samchanna (a-a, V chad) überdeckt von Terminalia- und Sapindus-
     baumen. SA -am 33, 19.
arnavāntar (a-a) zwischen zwei Meeren. 321, 7.
Varth X (Den. von artha M., eig. sich etwas zum Ziel setzen) erbitten, fordern.
     Mit pra dass., werben, mit sam beurteilen, begutachten.
     Ind. 3.P sam-arthayanti 152, 7.
     Pot. 3.S prārthayet (a-a) 52, 4.
     1. Fut. 3. P prārthayişyanti (a-a) 175, 15.
Pass. Ind. 3.S prarthyate (a-a) 114, 3.
     Imp. 3.S arthyatām 187, 4.
artha M. (Vr) Ziel, Zweck, Grund, Sinn; Nutzen, Lohn, Erwerb, Reichtum, Geld,
     Ding, Angelegenheit; Sache, Prozesssache. SN -as 41, 9. 67, 5. 96, 8. 99, 8.
     106, 11. 71, 6. 77. 8. 237, 14. 53, 17. 58, 11. 17. 23. 65, 6. 67, 2. 82, 5. 96, 18.
     22. 97, 4. 6. 7. 21. 321, 5. 22, 18. SA -am 98, 10. 231, 9. 60, 20. SI -ena 56, 17.
     98, 9, 99, 7. SD -aya 49, 11, 83, 2. SL -e 165, 16, 16, 17, 298, 14, 321, 34.
     33, 19. PN -ās 98, 11. 11. 12. 12. 99, 6. 311, 18. PA -ān 231, 8. PI -ais
     231, 8. 82, 5. PAb -ebhyas 98, 17. PG -anam 302, 5. PL -esu 266, 8.
artha-krcchra N. Schwierigkeit einer Sache, schwierige Angelegenheit. PL -eşu 55,13.
artha-tātparya N. (von tat-para) der wesentliche Inhalt. SN -am 277, 9.
```

Arthadyotanikā F. (von artha-dyotanaka (V dyut) den Sinn beleuchtend) Name

```
eines Kommentars zu Bhartrhari's Sprüchen. SN -ā 257, 10.
arthanīya (Varth) zu verlangen, zu wünschen. SN -am 310, 13.
artha-pati M. Herr des Reichtums, reicher Mann. SA -im 111, 13.
artha-parā F. von -a geldgierig. SN -ā 183, 15. 266, 15.
artha-mātra (-ā F.) Geld als Mass habend, nur Geld. SA -am 112, 14.64, 8.
artha-yukta mit Sinn, Inhalt verbunden. SA -am 324, 15.
artha-lābha M. Gelderlangung. SN -as 99, 10.
arthavat (von artha M.) reich. SN -ān 306, 4.
artha-śāstra N. Lehrbuch von dem was nützt, von der Lebensklugheit.
    97, 6. PN -āņi 96, 13.
arthāgama (a-ā) M. (Vgam) das Kommen des Reichtums. SD -āya 99, 17.
arthāntara-nyāsa M. (a-a) Einfügung eines andern Dinges. SN -as 322, 21.
arthantaranyasalamkara (a-a) M. der poetische Schmuck Arthantaranyasa. SN -as
artharthin (a-a) geldbegehrend. SN -1 99, 4. PI -ibhis 98, 14.
arthita Ppp von Varth bitten. SN -as 188, 10. 204, 13. 21, 10. 29, 14.
arthitavya (Varth) zu erstreben. SN -am 92, 11.
arthin (von artha M.) reich. SL -ini 302, 11.
                                                                       [266, 5.
arthin (Varth) bittend. SN-1 213, 10. PG-inas 213, 20. PD-ibhyas 261, 1. PL-işu
arthotpatty-upāya M. (a-u) Mittel zur Entstehung von Reichtum. PN -ās 98, 8.
arthopārjanā (a-u) F. (Varj) Gelderwerb. SA -ām 174, 18.
arthoşman (a-ū) M. die innere Hitze, Geld genannt. SI -anā 265, 10.
ardita Ppp von Vard X quälen. SA -am 42, 18.
ardha N. Hälfte. SN -am 317, 2. SA -am 28, 24. 51, 10. 176, 10. 286, 15. SI -ena
    27, 12. SG -asya 317, 2.
ardha-kaṭākṣa-vīkṣaṇa N. (Vīkṣ) das Ansehen durch halbe Seitenblicke. PI -ais
ardha-candra M. Halbmond. SN -as 233, 23. SA -am 234, 1.
                                                                       [280, 8.
ardhadagdha-śarīra mit halbverbranntem Körper. SN -as 178, 4.
ardha-rājya-hara (\langle hr) die halbe Herrschaft nehmend. SA -am 139, 4.
ardharātra-samaya M. die Zeit der Mitternacht. SL -e 46, 4.
ardha-vastra-samvītā F. von -a bedeckt vom halben Gewande. SA -ām 32, 20.
ardha-samjāta-sasyā F. von -a mit halb aufgegangener Saat. SN -ā 89, 13.
ardha-sphāţita (vom Kaus. von V sphat bersten) halbgespalten. SN -as 102, 19.
ardhasphāţita-stambha M. halbgespaltener Pfosten, Balken. SL -e 103, 2.
ardhokta (a-u) halb gesagt, halb ausgesprochen. SL -e 158, 1.
arpaņa-sthāna N. der (richtige) Platz für die Überweisung. SN -am 253, 22.
arpayat Ppra von Vr Kaus. werfen, übergeben, darbieten. SI -tā 186, 7.
arpita Ppp vom Kaus. von Vr (s. o.). SN -am 317, 17. SA -am 210, 9.
arpitavat Ppa vom Kaus. von Vr (s. o.). SN -ān 233, 17.
∨arh I verdienen, wert sein; sollen, dürfen.
    Ind. 3.S arhati 53, 11. 59, 18. 66, 16. 18. 81, 15. 17. 138, 14. 2.S arhasi 19, 9.
    21, 1. 22, 13. 23, 3. 26, 20. 34, 21. 23. 35, 3. 8. 45, 8. 62, 14. 73, 9. 85, 8. 87, 2.
    90, 22. 91, 2. 114, 7. 3.P arhanti 333, 15. 2.P arhatha 8, 7.
arha (Varh) würdig, passend. SN -as 113, 2. 4. 6. 8. 10. 12.
arhanā F. (Varh) Ehrenbezeugung. SA -ām 90, 5.
alam-karana N. (V kr) Schmuck. SA -am 274, 18.
alam-kāra M. (Vkr) dass., poetischer Schmuck. SN -as 322, 3.
Alamkāravatī F. (von alamkāravat Schmuck tragend) Name einer Prinzessin und des
    von ihr handelnden Buches des Kathāsaritsāgara. SN -ī 185, 7.
```

```
alamkāra-vidhi M. die Handlung des Schmückens. SD -aye 302, 2 (verbinde yasya
     mit kapālam: 'dessen weissen Schädel Siva sich hoch aufs Haupt setzte, um sich
     damit zu schmücken').
Alamkārasarvasva-kāra M. (Vkr) der Verfasser des A. (eines Lehrbuches der
     Poetik). SN -as 321, 10.
alam-krta Ppp von V kr mit alam schmücken. SN -as 267, 17. PN -as 261, 13.
alakavat (von alaka M. Locke) die Locken tragend, mit Locken bedeckt. SL -ati 287, 4.
alaktaka N. roter Lack. SN -am 204, 4.
a-lakşita unbemerkt. SN -as 9, 19. 188, 23. 202, 22. 18, 9. SA -am 209, 5. 26, 23.
alabdhānta (a-a) kein Ende findend. DN -au 187, 3.
a-labhya (Vlabh) nicht zu erlangen. SN -am 331, 6.
alam genug, hinreichend; genug mit. 300, 19. Praep. 129, 16. 224, 14. Postp. 315, 13.
a-lasa (V las munter sein) matt, träge. SG -asya 235, 12. PN -ās 290, 3.
alasonmişad-īkṣaṇā (a-u) F. von -a trage die Augen öffnend. SA -ām 203, 13.
alinī F. (von ali M. Biene) Bienenschwarm. SA -īm 283, 1.
alīka-pandita in falscher Weise gelehrt, afterweise. SN -as 291, 5.
a-lūna (V lū) nicht abgeschnitten, nicht geknickt. SN -am 281, 21.
alpa klein, gering. PN -āni 143, 18.
alpa-kāya von kleinem Körper. SN -as 126, 14.
alpa-kārya N. eine unbedeutende Angelegenheit. SN -am 77, 19.
alpa-jña (Vjñā) wenig wissend. SN -as 258, 13.
alpatva N. (von alpa) Kleinheit. SA -am 305, 11.
alpa-parīvāra (v vr V) mit kleinem Gefolge. SN -as 91, 16.
alpa-punya geringes religiöses Verdienst (aus einer früheren Geburt) besitzend. SI -ena
alpa-bala-prāna mit wenig Kraft und Atem. PN -ās 69, 20.
                                                                         [57, 4.
alpa-bhagya unglücklich. SI -ena 57, 8.
avakara-nikara M. (\bigvee k\bar{r}) Kehrichthaufen. SA -am 277, 5.
ava-kartana N. (Vkrt) das Abschneiden. SA -am 28, 19.
ava-kāśa M. (V kāś) Raum, Stätte. SN -as 168, 4.
ava-krşţa Ppp von Vava-krş I wegziehen. SN -as 29, 18.
ava-gata Ppp von Vava-gam erfahren, lernen. SN -am 259, 14.
avagraha-krta durch Hemmung (des Regens), durch Trockenheit bewirkt. SN -as 198,
avacita-bali-puşpā F. von -a Blumen zum Opfer sammelnd. SN -ā 335, 12.
ava-jñā F. (V jñā) Verachtung. SN -ā 113, 15.
ava-jñātum Inf. von ∨ava-jñā gering achten. 114, 7.
avajñā-vihasita-vasati F. eine Stätte für Spötterei aus Verachtung. SN -is 316,17.
a-vancaka (V vanc X) nicht betrügend. SN -as 262, 14.
ava-tāra M. (V tr) Herabkunft. SA -am 256, 8.
avatārita-bālaka 'der den Knaben herabsteigen liess, niedersetzte'. SA -am 236, 22.
ava-tāritā F. von -a Ppp vom Kaus. von Vava-tī herabsteigen. SN -ā 198, 10.
ava-tīrņa Pp v. Vava-tr herab-, hinabsteigen. SN -as 100, 18. 02, 2. 238, 2. 44, 16.
ava-tīrņā F. von -a. SN -ā 244, 17.
ava-tīrya Ger. von \vee ava-tr (s. o.). 7, 10. 73, 17. 77, 3. 5. 102, 9. 23, 8. 204, 11.
ava-dharita Ppp von Vava-dhr Kaus. halten für, ansehen als. SN -am 292, 4.
ava-dhārya Ger. von ∨ ava-dhr Kaus. überlegen. 101, 7.
```

ava-dhāryā F. von -a (V dhr Kaus.) zu erwägen. SN -ā 276, 6. avadhya-vyavasāya-bāhya dem Vorsatz, nicht zu töten, zuwiderlaufend. SN -am avani F. Erdboden. SA -im 260, 1. SAb -es 260, 1. [139, 7. avani-pati M. Herr der Erde, König. SG -es 146, 12.

```
avani-pretha N. Rücken der Erde. SL -e 300, 20.
Avantī F. andrer Name für die Stadt Ujjayinī. SA -īm 25, 15.
a-vandya der nicht zu ehrende. SN -as 99, 1.
ava-māna M. (V man) geringschätzige Behandlung. SI -ena 326, 12.
ava-mānita Ppp von ∨ava-mān X demütigen. SN -as 240, 1.
ava-mucya Ger. von Vava-muc ablösen, absträngen. 77, 4.
ava-lipta (eig. Ppp v. Vava-lip besalben) hochmütig, stolz. SN -am 259, 13. SG -asya
avaliptatā F. (von ava-lipta) Hochmut. SN -ā 267, 21.
                                                                        [154, 1]
                                                                        [42, 12.
ava-lepa M. (\vee lip) dass. SA -am 162, 1.
ava-lokayat Ppra v. Vava-lok X betrachten, beobachten, wahrnehmen. SN -n 119,1.
ava-lokya Ger. von Vava-lok X (s. o.). 117, 12. 29, 3. 36, 13. 16. 56, 9. 64, 11.
    73, 4. 78, 16. 82, 15. 97, 18.
a-vaśā F. von -a unfolgsam, zügellos. SN -ā 183, 10.
ava-śişţa Ppp von Vava-śiş übrig lassen. SN -am 21, 19.
avasyam (Adv. von a-vasya) notwendig, sicherlich, durchaus. 48, 9. 121, 5. 61, 8.
    226, 20. 99, 19. 316, 13.
ava-saktā F. von -a Ppp von V ava-sañj anhaften. SN -ā 14, 5.
ava-sara M. (V sr) Gelegenheit. SN -as 234, 5.38, 15. SA -am 223, 11.
avasara-velā F. die Stunde der Gelegenheit, der richtige Augenblick. SL -āyām 142,
ava-sāna N. (V so) Ende. SA -am 282, 4.
avastratā F. (von a-vastra) Kleiderlosigkeit. SA -ām 28, 18.
ava-sthā F. (Vsthā) Zustand, Situation. SN -ā 150, 9. 214, 11. 66, 9. 96, 17. SA -ām
ava-sthātum Inf. von Vava-sthā verweilen. 158, 19.
ava-sthāna N. (V sthā) das Haltmachen, Verweilen. SN -am 114, 19.
ava-sthāpya Ger. von Vava-sthā Kaus. anhalten. 72, 18.
ava-sthita Pp von Vava-sthā stehen bleiben, da stehen, verweilen. SN -as 20, 22.
ava-sthitā F. von -a. SN -ā 130, 9.
                                                    [102, 4. 19, 12. 70, 8. 220, 9.
avāpta-vibhava Macht erlangt habend. SG -asya 269, 2.
avāpya (a-ā) Ger. von ∨āp mit ava gewinnen, bekommen.
                                                          17, 10. 227, 3.
a-vikala (von kalā F.) nicht mangelhaft. PN -āni 265, 8.
a-vi-kṣata (V kṣan) unverletzt. PN -ās 47, 14.
avighnatā-siddhi F. das Gelingen der Hindernislosigkeit. SD -aye 257, 14.
avicāra-ratā F. von -a Gefallen findend an Unüberlegtheit. PN -ās 221, 16.
a-vicchinnā F. von -a ununterbrochen. SN -ā 317, 14.
a-vijfiāta-śīla dessen Charakter unbekannt ist. SG -asya 140, 1. 42, 8.
a-vijňāya ohne erkannt zu haben. 155, 8. 65, 5.
a-vitatha (von tathā) nicht unwahr, wahr. SN -am 292, 4.
a-vidagdha (V dah) unklug, Tölpel. SN -as 249, 10.
a-viditvā ohne gewuset, gekannt zu haben. 135, 15. 17. 60, 8.
a-vidvas unwissend. SN -vān 96, 6.
a-vidhi M. keine Regel, Vorschrift. SI -inā (gegen die R.) 170, 14. 246, 7.
a-vinaya M. unanständiges Benehmen. SA -am 300, 22.
avinaya-krama M. die Bahn der Ungezogenheit. SN -as 210, 21.
avinaya-bhavana N. das Haus der Ungezogenheit. SN -am 295, 13.
a-vinīta (\(\ni\)) ungezogen. SV -a 189, 13.
aviratam (Adv. von a-virata) unablässig, beständig. 195, 21. 203, 9.
a-viruddha ohne Feindseligkeit, friedlich. SA -am 167, 6.
aviveka-mūdha-manas dessen Geist dumm ist durch Mangel an Unterscheidungs-
    gabe. PG -asām 307, 19.
```

```
avivekāndha-buddhi (a-a) dessen Einsicht blind ist durch M. a. U. (s. o.). PG -īnām
avivekitā F. (von a-vivekin) Urteilslosigkeit. SI -ayā 111, 14.
a-viśanka ohne Bedenken. SI -ena 11, 7.
a-viśvasta nicht trauend. PN -ās 118, 18.
a-viśvāsa M. Misstrauen. SN -as 143, 3.
a-vişaya-bhūta nicht das Bereich seiend für. PN -āni 278, 24.
a-vṛṣṭi F. Ausbleiben des Regens, Trockenheit. SI -yā 99, 12, 128, 13.
avekşita (a-ī) Ppp von Vīkş mit ava sehen, anschauen, wahrnehmen, beobachten,
    erwägen. PN -ās 83, 5.
avekşitum (a-ī) Inf. von Vīkş mit ava (s. o.). 34, 23. 190, 19. 204, 2.
avekşya (a-ī) Ger. von ∨īkş mit ava (s. o.). 271, 22. 325, 13.
a-vedanā-jña (∨jñā) den Schmerz nicht kennen lernend.
                                                        SA -am 326, 11.
a-vyagra (agra N.) ungefährdet, sicher. SN -am 93, 12.
a-vyaya unveränderlich. SA -am 5, 18.
                                                                      [329, 14.
a-vyavasthā F. von -a (Vsthā) ohne Verharren, nicht feststehend, beweglich. SA -ām
a-vyāpāra M. nicht (zukommende) Beschäftigung. PL -esu 102, 12, 03, 5.
a-vyāptā F. von -a nicht erfüllt, nicht ausgefüllt. SN -ā 257, 19.
∨aś V erlangen.
    Ind. 3.S asnute 186, 5.
∨aś IX essen, verzehren.
Akt. Ind. 3.S aśnāti 143, 11. 300, 16.
Med. Pot. 1.P aśnīmahi 302, 9.
a-śakta unfähig, schwach. PN -ās 137, 17. 61, 15. PI -ais 158, 15.
a-śakti F. Unvermögen, Schwäche. SN -is 267, 21.
a-śaknuvat (V śak) nicht könnend. SN -n 2, 24.
a-śakya unmöglich; unüberwindlich. SN -as 145, 2.
a-śankitā F. von -a unbesorgt, furchtlos. SN -ā 36, 8.
aśana N. (Vaś IX) Essen, Nahrung. SN -am 298, 19. 300, 7. 06, 5. 15. 16. SD
    -āya 300, 19. SAb -ād 99, 2.
a-śarīrā F. von -a körperlos. SN -ā 196, 12.
a-śastra-vadha M. Mord ohne Waffe. SN -as 144, 6.
a-śāśvata nicht ewig. SN -as 96, 15.
a-śişya (V śās) nicht zu unterweisen. SD -āya 172, 14.
a-śīla N. schlechter Wandel. SN -am 212, 3.
aśuddha-prakrti der unlautere Minister hat. SL -au 153, 2.
a-subha unschön. SA -am 48, 15. SI -ena 166, 6.
a-subha N. (s. o.) Unglück. SN -am 169, 8.
aśubha-karman dessen Taten unselig sind. SG -anas 80, 9.
a-śrnvat nicht hörend. SN -n 125, 6. 74, 7.
a-śesa M. kein Rest. SI -ena (ohne R., vollständig) 23, 7.
a-śeşa ohne Rest, ganz. SN -am 127, 22. 312, 6.
aśeşa-guṇākara (a-ā) M. (Vkr) Fundgrube aller Tugenden. SA -am 274, 17.
aśesatas (von a-śesa M.) ohne Rest. 60, 14.
aśeşa-duhkha-śamana-vyāpāra-dakṣa geschickt in der Tätigkeit der Besänftigung
    aller Schmerzen. SA -am 307, 14.
a-śoka kummerlos. SN -as 42, 20.
a-śoka M. (s. o.) Name eines Baumes von mässiger Grösse, Saraca indica (Jonesia
    Asoka), Familie der Caesalpinien, mit gelbroten Blüten von unvergleichlicher Pracht.
```

46

SV -a 42, 13. 20. SA -am 42, 9.

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

```
aśoka-taru M. Aśokabaum. SA -um 42, 8.
aśoka-naga M. dass. SV -a 42, 19.
aśoka-vrksa M. dass. SA -am 42, 21.
asman M. Stein. SL -ani 172, 13.
a-śraddheya unglaublich, unglaubwürdig. SI -ena 161, 2.
aśru-paripūrņākṣī (a-a) F. von -a tränengefüllte Augen habend. SA -īm 51, 14.
aśru-paripluta (V plu) in Tränen gebadet. SN -as 85, 15.
aśru-pūrņa tränenerfüllt. DN -e 81, 7.
aśru-pūrņa-netra N. tränenerfülltes Auge. DI -ābhyām 127, 4.
aśru-pūrnākṣī (a-a) F. von -a die Augen mit Tränen erfüllt. SN -ī 42, 8. 67, 3.
aśru-pravāha M. (V vah) Tränenstrom. PI -ais 127, 1.
a-śreyas N. Unheil. SN -as 207, 21.
aśva M. Pferd. SN -as 117, 17. PA -ān 23, 2. 5. 69, 13. 14. 70, 12. 17. 78, 8.
    PI -ais 87, 11. PG -ānām 55, 12. 69, 10.
aśva-kuśala mit Pferden bewandert. SN -as 80, 3.
aśva-kovida (V vid II) rossekundig. SN -as 1, 4.
aśva-tattvajña Sachverständiger in Pferden. SV -a 73, 16.
aśvatarī F. (von -a, zu aśva M.) weibliches Maultier. SN -ī 168, 18.
Aśvamukhī F. von -a (aśva-mukha ein Pferdegesicht habend) Name eines nicht-
    arischen Volksstammes im Himālaya. PN -yas 324, 8.
aśva-medha M. Rossopfer. SI -ena 17, 14.
asvamedhadi (a-a) mit dem Rossopfer beginnend, Ross- und andre Opfer.
                                                                         PI -ibhis
aśva-vega M. Schnelligkeit des Rosses. SAb -ād 223, 14.
                                                                          [34, 18.
aśva-śālā F. Pferdestall. SA -ām 69, 11.
aśva-hrdaya N. Pferdegeheimnis. SN -am 74,8. SA -am 74,4.91,9. SI -ena 54,19.
aśwādhyakşa (a-a) M. (akşan N. Auge) Aufseher über die Pferde. SN -as 56, 3.
Asvin M. (von asva M.) 'die beiden Rosselenker', Name eines alten, aus indogerma-
    nischer Zeit stammenden Götterpaares, dessen Deutung noch nicht gelungen ist.
    DN -inau 29, 10. DG -inos 3, 18.
aştan acht. A -au 16, 13.
astama (von astan) der achte. SN -as 23, 16. 185, 6. 256, 13. SL -e 206, 24.
aşţamī F. (von -a, erg. rātri oder tithi) der achte Tag nach dem Vollmond, an dem
    die Manenopfer dargebracht wurden. SA -īm 249, 4.
așța-mūrti achtgestaltig (ein Beiwort Śiva's). SN -is 335, 1.
astādaśa (von astā-daśan) der achtzehnte. SN -as 68, 7. 185, 12.
aştā-daśan achtzehn. PN -a 258, 24.
aştādaśa-nadī-śata N. achtzehnhundert Flüsse. PI -ais 161, 1.
∨as II sein. Mit prādus sichtbar werden, erscheinen.
    Ind. 3.S asti (am Anfang einer Erzählung zuweilen in erstarrter Funktion) 10, 7.
    21, 5. 22, 20. 23, 21. 24, 22. 26, 14. 35, 9. 53, 12. 55, 12. 72, 10. 11. 73, 7. 95, 6.
    97, 3. 98, 5. 102, 15. 03, 5. 14, 5. 10. 18, 2. 20, 13. 16. 22, 14. 26, 19. 28, 10. 11.
    30, 14. 33, 1. 34, 4. 35, 15. 36, 21. 37, 16. 38, 19. 40, 4. 45, 6. 47, 6. 13. 51, 11.
    54, 3. 7. 56, 16. 57, 4. 59, 5. 11. 61, 19. 62, 1. 72, 16. 74, 3. 77, 5. 10. 11. 78,
    12. 19. 80, 1. 12. 13. 14. 82, 17. 83, 7. 85, 19. 86, 23. 90, 5. 91, 5. 94, 11. 12. 15.
    96, 10. 98, 8. 202, 3. 03, 1. 11, 4. 20, 13. 22, 2. 28, 11. 29, 15. 30, 3. 31, 19.
    33, 8. 35, 10. 39, 18. 42, 2. 45, 19. 22. 46, 4. 14. 17. 55, 21. 58, 6. 60, 7. 7. 61, 20.
    62, 2. 12. 65, 12. 68, 2. 3. 4. 5. 73, 18. 76, 20. 78, 31. 88, 6. 94, 4. 96, 8. 308, 6.
```

10, 13. 15, 9. 16, 18. 20, 20. 24. 21, 1. 6. 2.S asi 9, 12. 13. 29, 11. 30, 8. 18. 32, 17. 34, 17. 35, 4. 38, 8. 42, 16. 44, 4. 4. 5. 8. 50, 13. 54, 6. 56, 3. 62, 2. 70, 4.

```
78, 3. 91, 1. 110, 13. 23, 2. 40, 13. 42, 16. 79, 10. 11. 86, 15. 88, 11. 214, 17.
     16, 1. 22, 21. 31, 18. 35, 20. 67, 7. 301, 4. 08, 13. 18, 10. 1.S asmi 3, 4. 22, 22.
     30, 7. 7. 7. 53, 7. 10. 58, 13. 62, 11. 73, 9. 20. 74, 22. 77, 15. 90, 19. 91, 3. 116,
     22. 40, 13. 54, 5. 93, 6. 99, 16. 207, 6. 14, 15. 21, 5. 7. 25, 3. 10. 28, 6. 32, 24.
     37, 1. 12. 40, 16. 41, 24. 43, 15. 45, 14. 20. 46, 12. 52, 14. 59, 13. 15. 302, 8.
     1.D svas 194, 21. 96, 4. 200, 21. 04, 9. 3.P santi 128, 7. 47, 14. 58, 8. 76, 21.
    211, 5. 23, 2. 64, 8. 67, 10. 72, 14. 80, 3. 93, 13. 97, 4. 1. P smas 201, 14. 303,
     17. sma (ep.) 44, 5. 64, 6.
    Imp. 3.S astu 37, 6. 77, 9. 92, 10. 94, 6. 187, 5. 201, 18. 02, 11. 13. 13, 10. 15, 25.
     54, 1. 57, 21. 65, 6. 73, 11. 78, 27. 305, 9. 3.P santu 110, 6. 18, 8. 36, 12.
    Pot. 3.S syāt 21, 21. 28, 6. 6. 11. 65, 9. 10. 69, 1. 70, 21. 23. 80, 7. 99, 10. 17.
    103, 17. 05, 4. 5. 08, 12. 12, 19. 18, 12. 24, 19. 26, 9. 12. 31, 5. 32, 7. 34, 5. 5.
     17. 41, 15. 21. 44, 20. 48, 3. 53, 5. 63, 6. 64, 15. 66, 4. 67, 7. 68, 5. 72, 13. 85,
     4. 6. 9. 10. 86, 17. 202, 12. 20, 2. 23, 8. 39, 20. 40, 10. 58, 18. 20. 97, 15. 321,
     12. 32, 3. 19. 3.P syus 99, 2. 7. 134, 17. 69, 1. 260, 21. 72, 18. 81, 4. 84, 5.
    87, 21. 1.P. syāma 304, 17.
     Imp. 3.S āsīt 1, 3. 11. 47, 3. 56, 16. 63, 17. 78, 13. 81, 7. 156, 10. 80, 8. 98, 12.
     223, 21. 28, 23. 40, 8. 301, 17. 02, 1. 08, 16. 12, 5. 21, 36. 3.D āstām 102, 7.
     3. P āsan 242, 20. 44, 25. 53, 14. 54, 23. prādur-āsan 242, 15.
    Perf. 3.S āsa 330, 4.
∨as IV werfen. Mit vi-pari umkehren, vertauschen.
     Ind. 3.S vi-pary-asyati 314, 3.
a-samkhyeya-guna unzählige Vorzüge besitzend. SN -as 50, 20. SA -am 76, 7.
a-sambhāvya (V bhū) undenkbar, unausführbar. SA -am 241, 5.
a-sambhāvyā F. von -a. SA -ām 97, 11.
a-sambhrta (V bhr) nicht zusammengetragen, verfertigt (sondern von der Natur ge-
     geben). SA -am 329, 3.
a-sammāna M. (V man) Unehre. SA -am 104, 20.
a-samvīta ohne Obergewand, Mantel. SN -as 24, 7.
                                                                           [333, 1.
asamśayam (Adv. von a-samśaya) zweifellos. 76, 9. 167, 7. 218, 10. 30, 12 (, für.).
a-samskrta ungeschmückt, ungeweiht, ungebildet. SN -am 61, 13. SA -am 105, 8.
a-sakrt nicht einmal, wiederholt. 26, 1. 52, 5 (erg. yadi). 53, 1. 66, 4. 84, 14.
a-sat ungut, schlecht. PN -ntas 263, 6. PG -tam 139, 19.
a-satī F. (von -sat) untreu, unzüchtig. PG -īnām 182, 12.
asat-krta N. schlechte Tat. SA -am 87, 13.
asat-krtā F. von -a schlecht behandelt. SN -ā 66, 19. 81, 18.
a-satya unwahr. SN -am 69, 4.119, 16.
a-satya N. Unwahrheit. SA -am 119, 17. 41, 7.
asatya-vacanāsakta (a-ā) an unwahren Worten hängend. PI -ais 170, 1.
a-sad-vikalpa M. (Vklp) nicht existierende Verschiedenheit. PI -ais 310, 15.
asan-mantrin schlechte Minister habend. SN -1 172, 7.
a-sama ungleich, ungleichmässig. SA -am 292, 13. PI -ais 111, 12.
a-samartha unfähig, machtlos. SN -as 65, 10. 114, 8. 25, 18. 18. 26, 20. 28, 3.
     SI -ena 114, 6. PG -ānām 160, 5.
a-saroja ohne Lotusblumen. SN -am 277, 4.
a-sahamāna (V sah) nicht ertragend. SI -ena 182, 4. PI -ais 146, 18.
a-sahā F. von -a (V sah) dass. SN -ā 238, 11.
a-sahāyā F. von -a ohne Begleiter. SN -ā 50, 15.
asahişnutā F. (Abstr. von a-sahişnu (V sah)) Unduldsamkeit. SN -ā 267, 15.
```

363

46\*

```
a-sāmprata unschicklich. SN -am 138, 15.
a-sādhu nicht gut. SN -us 316, 17. SG -os 140, 10. 74, 4.
a-sādhya nicht zu bewältigen, nicht zu gewinnen. SN -as 258, 14. -am 120, 15. 30, 14.
asādhyatā F. (von a-sādhya) Unbezwingbarkeit. SA -ām 135, 11.
a-sāyaka M. nicht ein Pfeil. SA -am 205, 6.
a-sāra saftlos, kraftlos, schal. SL-e 282, 10.84, 3. PG-ānām 161, 10. PL-esu 216, 5.
asita-keśāntā F. von -a mit schwarzem Haarschopf. SA -ām 59, 11.
asitātman (a-ā) von schwarzer Beschaffenheit, schwarz von Natur. SN -ā 295, 7
    (im Nebensinn: a-sitātman (a-ā) ungebundenes Wesen habend).
asitekşanā (a-ī) F. von -a schwarzäugig. SN -ā 59, 18.
asidhārā-vrata N. Schwertschneidengelübde. SN -am 263, 8. 70, 2.
asu M. (Vas II) Leben. PA -ūn 278, 5.
a-sukara (Vkr) nicht leicht zu tun. SN -am 263, 5.
a-sukha schmerzlich. SN -am 86, 6.
a-sukha N. Unglück. SN -am 276, 21.
asukha-jīvikā F. (V jīv) unglückliches Leben. SA -ām 31, 13.
asukha-da (V dā) Unglück, Unbehagen spendend. SN -am 284, 2.
asukha-pīdita (V pīd) vom Unglück gequält. SN -as 56, 18.
asukhāvistā (a-ā) F. von -a vom Unglück heimgesucht. SN -ā 50, 12.
a-sukhin unglücklich. SA -inam 286, 2.
asu-bhanga M. Zusammenbrechen der Lebensgeister. SL -e 263, 5.
a-sūcī-samcāra wo keine Nadel hindurchdringen kann. SL -e 286, 7.
Vasūy (Den. von asu M.) murren. Mit abhi murren gegen.
    Ind. 3.P abhy-asūyanti 44, 2.
asūyayitvā Ger. vom Kaus. von Vasūy (s. o.). 54, 11.
a-sevya nicht zu besuchen; dem man nicht dienen soll. SN -am 123, 7. SA -am
    141, 7. PA -ān 168, 17.
asodha-simha-dhvani das Gebrüll des Löwen nicht ertragend. SN -is 334, 16.
asau F. von adas jener. SN -sau 48, 2, 289, 1, 301, 18.
astam-gata Pp von V gam mit astam heimgehen, sterben.
                                                        SN -as 194, 5.
astamana-velā F. Untergangszeit. SL -āyām 156, 18.
asta-mauna das Stillschweigen von sich werfend. SN -as 240, 19.
astitva-jñāpaka (V jñā Kaus.) (seine) Existenz erkennen lassend. SN -am 257, 23.
astra N. (Vas IV) Wurfgeschoss, Waffe. SA -am 205, 6. 329, 5.
a-sthāna N. ungeeigneter Ort. SL -e 174, 5.
asthi N. Knochen. SA -i 263, 13.
asthi-parvata M. Knochenberg. SA -am 129, 3.
a-sthairya N. Unbeständigkeit. SI -ena 316, 10.
a-snāta (V snā) ungebadet. SA -am 209, 6.
a-snehavat (sneha M.) lieblos. SN -ān 145, 9.
a-sprśat (V sprś) nicht berührend. PA -atas 15, 14.
asmaj-jananī F. unsre Mutter. DG -yos 194, 7.
asmat-tittibhānda (a-a) N. die Eier unseres T. PN -āni 163, 19.
asmat-krte um unsertwillen. 258, 3.8.
asmat-samīpatas (samīpa N.) in unsrer Gegenwart. 18, 9.
asmat-sahaja-vairin M. unser geborener Feind. SN -1 178, 20.
asmat-sthāna N. unsre Stelle. SL -e 163, 13.
asmat-svāmin M. unser Herr. SN -ī 102, 8.06, 6.
asmad-artha M. unsre Angelegenheit. SL -e 68, 16, 258, 8, 9.
```

```
asmad-grha N. unser Haus. SA -am 193, 9.
asmad-vacas N. unser Wort. SN -as 316, 2.
asmad-vana N. unser Wald. SL -e 115, 13.
asmad-vidha unsresgleichen, unsereiner. SG -asya 179, 16.
asmad-vyākaraņa N. unsre Grammatik. SN -am 207, 2.
a-svalpa nicht klein. SN -am 306, 10.
a-svastha unwohl, krank. SN -as 255, 1.
a-svasthā F. von -a. SA -ām 4, 19. 21.
a-sveda (V svid) ohne Schweiss, nicht schwitzend. PA -ān 15, 13.
∨ah sagen, sprechen. Mit pra dass., mit prati entgegnen.
     Perf. (häufig Präsensbedeutung) 3.S āha 20, 1.72, 1.102, 11.14.03, 6.04, 17.
     05, 3. 06, 6. 9. 19. 21. 08, 14. 15. 09, 6. 16. 10, 6. 14. 14, 8. 10. 10. 19. 15, 1.
     12. 13. 13. 15. 16, 18. 17, 13. 18, 1. 1. 8. 19, 13. 14. 15. 15. 20, 2. 13. 14. 15.
     19. 21. 21, 1. 4. 6. 11. 15. 17. 22, 2. 19. 25, 4. 13. 17. 18. 26, 1. 10. 27, 5. 10.
     10. 28, 11. 29, 6. 19. 20. 30, 17. 17. 32, 10. 33, 6. 10. 11. 22. 34, 7. 20. 35, 15.
     21. 22. 24. 36, 2. 11. 14. 15. 20. 37, 2. 13. 14. 18. 38, 1. 8. 39, 2. 40, 3. 10. 41, 11.
     42, 9. 10. 43, 1. 44, 1. 1. 6. 45, 8. 47, 6. 7. 12. 16. 17. 18. 48, 19. 49, 1. 3. 6. 11.
     18. 50, 8. 9. 16. 23. 51, 12. 20. 53, 20. 54, 3. 55, 2. 10. 15. 18. 56, 15. 57, 3. 21.
     58, 6, 60, 1, 3, 10, 21, 61, 3, 8, 12, 63, 9, 17, 19, 64, 17, 65, 10, 66, 12, 67, 1.
     3. 12. 70, 9. 72, 15. 73, 15. 74, 14. 76, 1. 10. 17. 77, 9. 10. 78, 17. 79, 3. 20. 80,
     11. 12. 81, 7. 7. 9. 15. 17. 83, 3. 214, 5. 57, 22. 58, 14. 96, 26. 97, 9. 15. 17.
     321, 15. 22, 8. prāha (a-ā) 96, 15. 127, 7. 8. 36, 21. 44, 10. 48, 16. 55, 16.
     59, 1. 63, 12. 74, 19. 78, 11. praty-āha 92, 16. 2.S āttha 26, 13. 3.P āhus
     25, 2. 101, 9. 239, 13. 90, 16. prāhus (a-ā) 105, 18.
aham-kāra M. (Vkr) Selbstsucht, Dünkel. SN -as 228, 9. 10. SA -am 156, 11.
ahamkāra-parīkṣārtham (ā-a) 'um seinen Dünkel auf die Probe zu stellen'. 228, 5.
ahamkāra-yukta mit Selbstgefühl begabt. SI -ena 180, 6.
ahamkrti-tyāga M. Aufgeben des Dünkels. SAb -ād 228, 13.
ahan N. Tag. SL -ni 206, 24. -ani 24, 19. 55, 10. 174, 19. 75, 7. PA -āni 223, 11.
ahar N. dass. SN -ar 177, 18. PI -obhis 101, 15. 23, 14.
ahar-ahar (s. o.) Tag für Tag.
                                 298, 7.
ahar-niśam (niś F.) Tag und Nacht. 251, 14. 99, 13.
ahaha Interj. 264, 15. 18. 74, 20. 300, 18.
ahi M. Schlange. SI -inā 293, 12. SG -es 113, 19. SL -au 304, 6.
ahimsā-nirata (Vram) Gefallen findend an Nichtschädigung (lebender Wesen). SN -as
a-hita ungut, böse. SA -am 317, 12.
                                                                            [18, 20.
aho Interj. 9, 5. 5. 5. 42, 11. 48, 13. 99, 11. 116, 22. 17, 8. 18, 10. 19, 3. 32, 10. 33, 4.
     42, 3, 43, 8, 46, 8, 47, 16, 53, 17, 56, 2, 57, 19, 58, 9, 13, 59, 1, 9, 60, 3, 62, 6.
     63, 8, 64, 3, 67, 4, 68, 14, 69, 18, 74, 11, 75, 18, 76, 17, 78, 8, 80, 18, 82, 4.
     272, 6. 74, 16. 82, 17. 98, 18. 99, 18. 301, 20. 03, 11. 11, 4. 13, 8. 17, 5.
aho-rātra M.N. (rātri F.) Tag und Nacht. PN -āņi 161, 5. PI -ais 41, 7. PA -ān 38,
                                                                               [16.
ā bis. Praep. 276, 7.
ā-kampayat Ppra des Kaus. von Vā-kamp erzittern. PN -ntas 287, 6.
ā-karņita Ppp von Vā-karņ hören, vernehmen. SN -am 109, 2.
\bar{a}-karnya Ger. von \vee \bar{a}-karn (s. o.). 97, 5. 128, 8. 21. 30, 3. 32, 10. 36, 20. 42, 9.
     49, 11. 50, 8. 54, 19. 57, 21. 59, 1. 65, 6. 75, 6. 76, 1. 78, 1. 19. 92, 1. 8. 97, 14.
     204, 20. 36, 5. 41, 20. 42, 17. 45, 11. 53, 15. 54, 13.
Ākarsikākhyā (ā-ā) F. von -a A. mit Namen. SA -ām 202, 16.
```

```
ā-kalayat Ppra von Vā-kal schütteln; erkennen. SN -n 287, 8.
\bar{a}-kalayya Ger. von \vee \bar{a}-kal (s. o.). 306, 19. 09, 8.
ā-kāra M. (V kr) Gestalt, Aussehen. SN -as 262, 15. SA -am 102, 4. 37, 5. PI -ais
ākāravat (von ā-kāra M.) wohlgeformt. PN -antas 13, 18.
ā-kāśa N. (V kāś) Luftraum, Äther. SN -am 311, 6. SA -am 70, 16. 276, 15. SL -e
ākāśa-deśa M. freier Raum. SA -am 53, 16.
                                                                       175, 22.
ākimcanya-dīnā F. von -a traurig über (ihre) Armut. SI -ayā 231, 16.
ākulatva N. (Abstr. von ā-kula) Verwirrung. SN -am 294, 3.
ā-kṛti F. (Vkr) Form, Gestalt, schöne Gestalt. SN -is 275, 13. SA -im 279, 28.
ākṛṣṭa-jīrṇāmbarā (a-a) F. von -a dessen abgetragenes Gewand gezerrt wird. SA -ām
ā-kṛṣyamāṇa Pprp v. Vā-kṛṣ I zerren, mit sich fortziehen. SN -as 29, 15.
ā-krandamānā F. von -a Pprm von ∨ā-krand schreien, jammern. SA -ām 32, 9.
ā-kramya Ger. v. Vā-kram herzuschreiten, treten auf, aufsteigen. 47,1.185,24.282,7.7.
ā-krānta Ppp von √ā-kram überwältigen, überziehen. SN -as 217, 1. -am 299, 15.
ā-kṣipat Ppra von ∨ā-kṣip an sich ziehen, wegziehen; tadeln. SN -n 287, 8.
ā-ksipantī F. von -at. SA -īm 8, 20.
ā-kṣipta Ppp von \sqrt{a}-kṣip (s. o.). PN -ās 255, 3.
ā-kṣipya Ger. von Vā-kṣip werfen auf. 128, 17.
ākşepa-rūkşākşara-mukhara-mukha (a-a) dessen Mund geschwätzig ist in Tadel
    und rauhen Worten. PA -an 270, 19.
ā-khu M. (Vkhan) Ratte. SN -us 273, 14. SA -um 124, 17. SG -os 167, 11.
ākheţaka M. (Weiterbildung von ā-kheţa M.) Jagd. SL -e 139, 9.
ā-khetaka M. Jäger. SA -am 173, 13.
ā-khyātā F. von -a Ppp von ∨ā-khyā nennen. SN -ā 143, 13.
ā-khyātum Inf. von ∨ā-khyā erzählen, künden. 45, 8.
ā-khyāna N. (V khyā) Erzählung, Geschichte. SA -am 81, 1.
ākhyāna-pañcama das Epos als fünftes habend. PA -ān 18, 18.
ā-khyāya Ger. von ∨ā-khyā erzählen. 205, 1.
ā-gacchat Ppra von ∨ā-gam kommen. SN -n 133, 13. SA -ntam 100, 7. 10, 8.
    SI -tā 135, 23. PA -tas 6, 9. PI -dbhis 158, 8.
ā-gacchantī F. von -at. SA -īm 207, 16.
\bar{a}-gata Pp von \sqrt{\bar{a}}-gam kommen. SN -as 59, 27, 67, 1, 77, 15, 86, 17, 93, 14, 133,
    21. 81, 5. 88, 2. 92, 13. 93, 7. 95, 19. 210, 3. 27, 13. 20. 30, 23. 31, 10. 34, 10.
    44, 24, 45, 6, 46, 11, 12, 51, 10, 90, 10, 305, 3, -am, 47, 20, 49, 9, 102, 18.
    SA -am 9, 16. 42, 18. 90, 8 (adde .). 148, 1. 263, 15. SI -ena 247, 4. SL -e
    67, 14. PN -ās 25, 5. 79, 12. 149, 7. PA -ān 7, 20.
ā-gatā F. von -a. SN -ā 83, 9.17.208, 9. SA -ām 37, 24.218, 12. SL -āyām 94, 21.
\bar{a}-gatya Ger. von \bigvee \bar{a}-gam kommen. 11, 14, 85, 3, 176, 3, 80, 10, 95, 20, 206, 2, 22.
    08, 17, 26, 16, 36, 1, 42, 9, 13, 49, 1, 16,
ā-gantavya (V gam) zu kommen. SN -am 158, 11. 207, 23.
āgama-kāraņa N. der Grund des Kommens. SA -am 148, 4.
ā-gamana N. (V gam) das Kommen. SN -am 9, 13.
āgamana-kāraņa N. Grund des Kommens. SN -am 77, 19. SA -am 77, 17.
āgama-siddhatva N. (von siddha) das Feststehen, Gesichertsein durch die Tradition.
ā-gamya Ger. von Vā-gam kommen. 4, 8. 29, 2. 60, 7.
                                                                 [SI -ena 322, 6.
āgneya (von agni M.) feurig. SA -am 165, 1.
ā-ghrāta Ppp von Vā-ghrā beriechen. SN -am 316, 7.
ā-caraņīya (V car) zu tun. SN -am 139, 1.
ā-carat Ppra von Vā-car tun, begehen. SN -n 10, 17.
```

```
ā-caryamāna Pprp von Vā-car (s. o.). SG -asya 297, 21.
ā-cāra M. (V car) Herkommen, Brauch. SN -as 195, 12.
ā-cīryamāņa = ā-caryamāņa. SG -asya 297, 22.
ā-cchādya Ger. von V chad X mit ā bedecken. 181, 5.
ā-janma-carita N. Wandel, Lebenslauf von Geburt an. SA -am 229, 13.
ā-janma-vrttānta M. Geschichte von Geburt an. SA -am 193, 2.
ā-jīvana N. (V jīv) Lebensunterhalt. SN -am 107, 9.
ā-jñā F. (Vjñā) Befehl, das Befehlen. SN -ā 266, 18. SA -ām 149, 5.
ājñā-kara M. (Vkr) Diener. SN -as 292, 15.
ājñā-phala dessen Frucht Autorität ist. SN -am 277, 3.
ādhya (mind. = arthya von artha M.) reich. PG -ānām 303, 5.
ā-tanvat Ppra von Vā-tan ausbreiten, hervorbringen. SN -n 287, 9.
ā-tanvatī F. von -at. SN -ī 284, 19.
ātapa-tra N. (V trai) Sonnenschirm. SN -am 279, 6. PN -āņi 106, 4.
                                                                       [323, 2.
ātapavat (von ā-tapa M. (Vtap) Hitze) heiss, von der Sonne beschienen. PA -anti
ātithya N. (von atithi M.) Gastfreundschaft. SA -am 247, 11.
ā-tura krank, heftig verlangend. SN -as 33, 4. SA -am 20, 15. PG -āṇām 124. 8.
ātma-gatodaka (a-u) N. 'das zu ihr gekommene Wasser'. SD -āya 271, 21.
ātma-java M. der eigene Sieg. SA -am 92, 16.
ātma-damana N. (V dam) Bändigung des eigenen Selbst. SL -e 269, 12.
ātma-doşa-vināśa M. Schwinden der eignen Schuld. SD -āya 166. 15.
ātman M. Seele, Selbst, Wesen; Weltseele (= brahman N.). SN -ā 80, 13. 166, 2.
    221, 15. 320, 25. SA -ānam 19, 2. 2. 25, 6. 26, 16. 30, 17. 19. 22. 32, 1. 38, 8.
    41, 8. 48, 12. 54, 2. 66, 12. 81, 11. 107, 13. 21, 3. 36, 6. 49, 20. 55, 5. 65, 19.
    66, 7, 222, 19, 34, 10, 35, 17, 20, 50, 2, 58, 21. SI -anā 5, 5, 19, 2, 38, 8, 66, 12.
    81, 11. 222, 19. SG -anas 25, 13. 28, 18. 59, 10. 74, 26. 81, 8. 86, 23. 115, 8.
    29, 7, 32, 20, 35, 13, 17, 49, 19, 51, 16, 60, 5, 8, 64, 6, 73, 11, 74, 7, 9, 20, 79, 12,
    215, 18. 26, 13. 31, 12. SL -ani 109, 15. 212, 16. 303, 9.
ātmanīna (von ātman M.) der Seele heilsam, frommend. SA -am 310, 20.
ātma-pratibimba N. Abbild seiner selbst. SA -am 136, 4.
ātma-prabha (pra-bhā F.) eigenen Glanz habend, selbstleuchtend. PA -ān 16, 17.
ātma-prasāda-sammukha zur Gnade gegen (mein) Selbst geneigt. SN -as 122, 13.
ātma-bodha die Weltseele kennend. SN -as 288, 11.
ātma-bhaya N. Furcht für sich selbst. SAb -ād 224, 2.
ātma-bhava M. das Vorhandensein seiner selbst. SA -am 16, 16.
ātma-bhās F. (V bhās) der eigene Glanz. PN -sas 328, 16.
ātma-manas N. Geist und Herz (nach dem Komm. Welt- und Einzelseele). DG -asos
ātma-māmsa N. das eigene Fleisch. SA -am 251, 1.
                                                                      [317, 13.
ātma-rakṣārtham (ā-a) der eigenen Rettung wegen. 165, 9.
ātmavat (von ātman M.) wie sich selbst. 176, 14.
ātma-vaśa M. die eigne Gewalt. SA -am 110, 1.
ātma-vrttānta M. die eigene Geschichte. SN -as 123, 2. 48, 6.
ātma-śakti F. eigne Kraft. SI -yā 166, 19.
ātma-śarīra-dāna N. Hingabe des eigenen Körpers. SA -am 150, 11.
ātma-śonita N. das eigne Blut. PI -ais 253, 8.
ātma-śreyas N. Seelenheil. SL -asi 313, 3.
ātma-sama sich selbst gleich. SA -am 243, 2.
ātmasāt (von ātman M.) zu eigen. 316, 13.
ātmānurūpā (a-a) F. von -a ihm selbst ebenbürtig. SA -ām 326, 3.
```

```
ātmābhiprāya (a-a) M. die eigne Absicht. SN -as 118, 11.
ātmārāma (a-ā, Vram) am Atman (eigne oder Weltseele) Gefallen findend. SN -as
ātmārtha (a-a) M. eigne Angelegenheit. SA -am 69, 5. SL -e 165, 17.
                                                                         [314, 6]
ātmī-bhāva M. das Aufgehen in der Allseele. SA -am 307, 15.
ātmīya (von ātman M.) eigen, zu ihm gehörend. SN -as 268, 10. SA -am 180, 15.
ātmīya-svāmi-sakāśād (SAb von -a M.) vonseiten des eigenen Herrn. 121, 6.
ātmecchā (a-i) F. eigenes Belieben. SI -ayā 130, 3.
ā-dadhāna Pprm von Vā-dhā hervorrufen, bewirken. PN -ās 287, 4.
ā-dara M. (V dr) Ehrerbietung. SI -eņa 197, 24.
\bar{a}-dāya Ger. von \sqrt{\bar{a}}-dā nehmen. 25, 1.53, 13.65, 6.78, 7.97, 13. 100, 15.18, 17.
    22, 19, 30, 6, 11, 64, 21, 74, 17, 75, 16, 76, 3, 80, 18, 81, 3, 97, 3, 222, 15, 48,
     15. 49, 22. 54, 11. 56, 3. 307, 2.
ādi M. Anfang, der erste. SL -au 138, 16. 71, 8. 276, 5. 78, 13. 14. DN -ī 257, 19.
āditas (von ādi M.) von Anfang an. 181, 20.
Āditya M. (eig. Sohn der Aditi) Name einer Klasse von himmlischen Lichtgöttern. PN -ās
                                                                         [29, 10.
āditya M. (s. o.) Sonne. SN -as 1, 6, 29, 4. SG -asya 298, 7.
āditya-candra M. Sonne und Mond. DN -au 177, 16.
Ādityavarman M. (āditya + varman Panzer) Kṣatriya-Name. SN -ā 222, 12.
Ādityavarma-nāman Adityavarman mit Namen. SN -ā 221, 18.
ā-ditsu (vom Des.-Stamme von ∨ā-dā) nehmen, erlangen wollend. PI -ubhis 329, 18.
ādima (von ādi M.) der erste. SN -as 98, 2.
ādi-madhyāvasāna (a-a) N. Anfang, Mitte und Ende. PL -eṣu 151, 18.
ādi-śabda M. das Wort ādi. SI -ena 257, 18.
ā-dista Ppp von ∨ā-diś heissen, anweisen. SN -as 12, 15, 133, 21, 95, 19.
ā-dṛta Ppp von Vā-dṛ respektieren, mit Achtung behandeln. SN -as 202, 21.
ādya (von ādi M.) der erste. SN -as 258, 13. -am 185, 1.
ādyavat (von ādya) wie der erste. 209, 24.
ā-dhātum Inf. von ∨ā-dhā hinsetzen, vorschieben. 290, 2.
ā-dhāya Ger. von ∨ā-dhā anlegen, anzünden.
ā-dhāra M. (V dhr) Behälter. SL -e 109, 15.
ā-dhāvamāna Pprm von ∨ā-dhāv herzustürzen. PN -ās 46, 19.
ā-dhi M. (V dhyai) Sorge, Seelenleid. SN -is 239, 17. PI -ibhis 66, 18. 81, 17.
ādhi-vyādhi-śata N. Hunderte von Sorgen und Krankheiten. PI -ais 316, 11.
ānana-pankaja M. (V jan) ein Gesicht wie ein Lotus, Lotusantlitz. PI -ais 244, 2.
ānanda-vismaya M. Freude und Erstaunen. DN -au 212, 16.
ānandāśru-kana (a-a) M. Freudentränentropfen. PA -ān 316, 4.
ānandodgata-bahula-bāṣpākula-dṛś (a-u, a-ā) die Augen erfüllt mit vor Freude
    aufsteigenden reichlichen Tränen. PN -sas 304, 17.
ā-nandya Ger. von ∨ā-nand Kaus. erfreuen. 136, 7.
ā-nayana N. (V nī) Herführung, das Herbeischaffen. SL -e 63, 13. 87, 9.
ānāthya-duhkhita bekümmert über (ihre) Schutzlosigkeit. PN -ās 198, 15.
ā-nāyita Ppp des Kaus. von ∨ā-nī herführen, -bringen. SN -as 211, 3.
\bar{a}-nāyya Ger. des Kaus. von \vee \bar{a}-nī (s. o.). 21, 18. 60, 10. 90, 15. 211, 8.
ā-nīta Ppp von \bigveeā-nī (s. o.). SN -as 122, 20. 25, 11. 48, 6. 204, 7. 24, 17.
ā-nītā F. von -a. SN -ā 129, 16.
\bar{a}-nīya Ger. von \bigvee \bar{a}-nī (s. o.). 214, 23.
ānuşangika (von anu-şanga M.) hinterherfolgend. SN -am 102, 18.
ānrņya N. (von an-rņa) Schuldlosigkeit. SA -am 151, 5.
ānŗśamsya N. (von a-nṛśamsa) das nicht böse Sein, Wohlwollen, Güte. SN -am 65, 2.
```

```
ā-netum Inf. von Vā-nī herführen, -bringen. 57, 20.
∨āp V erreichen, erlangen. Mit ava, sam-ava, pra, sam-pra dass.
    Ind. 3.S āpnoti 28, 8.97, 19. 150, 22.55, 9.75, 4. avāpnoti (a-ā) 144, 9. prāpnoti
    (a-ā) 231, 8. 58, 8. 61, 1. 67, 4. 3.P prāpnuvanti (a-ā) 100, 14.
    Imp. 2.8 prāpnuhi (a-ā) 247, 20.
    Pot. 3.S āpnuyāt 117, 4. 57, 7. prāpnuyāt (a-ā) 150, 13.
    Aor. 3.S prāpat (a-ā) 220, 22.
    Perf. 3.S avāpa (a-ā) 71, 18. 332, 2. prāpa (a-ā) 2, 9. 202, 19. 10, 19. 22, 14.
    42, 6. 56, 2. 3.D avāpatus (a-ā) 186, 24. 3.P prāpus (a-ā) 253, 15.
    1. Fut. 3.S avāpsyati (a-ā) 137, 7. 96, 13. prāpsyati (a-ā) 28, 10. 244, 19. 2. S
    avāpsyasi (a-ā) 54, 15. 201, 2. 2. P avāpsyathas (a-ā) 194, 12.
Pass. Ind. 3.S āpyate 212, 24. avāpyate (a-ā) 202, 8. sam-avāpyate (a-ā) 213, 3.
    sam-prāpyate (a-ā) 154, 12. 16. 18. 262, 16.
Kaus. Ind. 1.S prāpayāmi (a-ā) 253, 18.
    1. Fut. 3. S prāpayisyati (a-ā) 196, 14.
āpagā F. Fluss. SA -ām 36, 17. PN -ās 98, 18.
ā-paṇa M. (V paṇ Handel treiben) Markt, Basar. SL -e 232, 16.
ā-patat Ppra von Vā-pat heranstürzen; eintreffen, zufallen. PG -tām 46, 10.
ā-patita Pp von Vā-pat (s. o.). SN -am 48, 17. 117, 8. 19, 3.
āpat-sahāya M. Gefährte in der Not. SN -as 221, 9.
ā-pad F. (V pad) Unfall, Not. SA -dam 48, 18. 150, 13. SAb -das 220, 3. SL -di
     199, 6. 270, 15. PN -das 274, 12. PG -dām 194, 19. PL -tsu 111, 3. 57, 12.
āpad-arthe (SL von -a M.) für die (Zeit der) Not. 165, 18.
                                                                       [270, 8.
āpad-gata in Not geraten. SN -as 119, 7. SA -am 271, 11.
āpad-rahita von Unglück frei. SN -as 119, 10.
ā-panna Pp von Vā-pad geraten in. SN -as 257, 30. 63, 10. PN -ās 128, 14.
ā-pannā F. von -a. SN -ā 75, 17.
ā-pādayat Ppra von Vā-pad Kaus. verursachen. PN -ntas 287, 5.
ā-pīda M. (V pīd) Blumengewinde. PI -ais 42, 12.
āpta Pp von Vāp kommen über, zuteil werden. SN -am 119, 6.
āpta-kārin (V kr) zuverlässig handelnd. PI -ibhis 22, 9.
āpta-guru M. zuverlässiger Lehrer. PN -avas 281, 5.
āpta-daksina von reichlichen Geschenken begleitet. PI -ais 17, 15. 94, 25.
āptavat Ppa von Vāp erlangen. SN -ān 225, 15.
ā-pyāyanā F. (V pyai) Sättigung. SN -ā 150, 19.
āpyāyita-śarīra dessen Körper erquickt wurde. SN -as 101, 13.
ā-pyāyitā F. von -a Ppp von Vā-pyai Kaus. erquicken. SN -ā 89, 12.
ābaddha-sāraņa (V sr) eine Röhre bildend. DA -au 233, 19.
ā-bharana N. (V bhr) Schmuckstück, -sache. PN -āni 111, 6. PA -āni 209, 9. PI
ā-bhāşya Ger. von Vā-bhāş anreden. 67, 19.
                                                                  [-ais 240, 23.
ābhijana (von abhi-jana M.) die Abstammung anzeigend. SI -ena 327, 16.
ābhimukhya N. Abstr. von abhi-mukha zugewandt, entgegen. SA -am 160, 13.
ā-mantrita Ppp von Vā-mantr sich verabschieden. SN -as 216, 1.
ā-mantrya Ger. von Vā-mantr (s. o.). 18, 11. 23, 12. 91, 15. 203, 21. 42, 3. 45, 4.
āmaya M. (Vam X krank sein) Krankheit. SN -as 135, 6.
                                                                         [56, 1.
ā-marapam (marapa N.) bis zum Tode. 105, 17.
āmişa N. (von āma roh) rohes Fleisch. SN -am 175, 21.
ā-mīlita-nayana ein wenig geschlossene Augen habend. PG -ānām 292, 3.
ā-mekhalam (mekhalā F.) bis zum Gürtel. 322, 28.
```

47

```
ā-mnāta Ppp von Vā-mnā überliefern, lehren. DN -au 135, 6.
āmnāya-sāriņī F. von -in (V sr) der heiligen Lehre nachgehend, sie befolgend. SA
āyata-drś langäugig. SI -śā 286, 12 (F.).
                                                                   [-īm 38, 12.
āyata-lekhā F. von -a (lekhā F.) langlinig. DG -ayos 332, 16.
āyata-locanā F. von -a langāugig. SN -ā 2, 14. 15, 19. 50, 9.
āyatākşī (a-a) F. von -a dass. SI -yā 332, 12. SL -yām 291, 13.
āyateksanā (a-ī) F. von -a dass. SN -ā 88, 19. SA -ām 32, 10.
ā-yāt Ppra von Vā-yā kommen. SA -ntam 12, 10. 18, 3. 119, 12. 66, 11. 97, 7.
ā-yāta Pp von Vā-yā (s. o.). SN -as 71, 2. 129, 11. 12. 95, 14. PI -ais 253, 10.
ā-yātā F. von -a. SN -ā 156, 9.
āyāma-paricchedaka-danda M. ein die Länge messender Stab. SN -as 321, 5.
āyāma-yāmā F. von -a lange Nachtwachen habend. SN -ā 287, 15.
āyāsa-da (V dā) Ermüdung gebend. SAb -ād 307, 13.
āyāsa-sādhya (nur) mit Mühe zu arrangieren. PA -āni 170, 12.
āyuḥ-kṣaya M. Verlust des Lebens. SN -as 159, 11.
āyuļķeşatā F. Abstr. von āyuļ-seşa von dessen (vom Schicksal bestimmter) Lebens-
    zeit noch etwas übrig ist. SI -ayā 101, 13. 29, 15.
ā-yudha N. (Vyudh) Waffe. SN -am 278, 26. 83, 9.
                                                                      [257, 27.
ayur-vardhaka (Vvrdh Kaus.) das Leben wachsen machend, verlängernd. SN -am
āyuşmat (von āyus N.) der lange leben möge. SV -an 56, 14. DN -antau 59, 29.
āyus N. Leben, Lebenszeit. SN -us 96, 19. 306, 18. 11, 17. 16, 6. 17, 1. 11. SG -usas
ā-rakta-nayana mit etwas geröteten Augen. SN -as 142, 12.
                                                                       [313, 2]
āranyaka (von aranya N.) im Walde geboren, lebend. SN -am 147, 16.
āranya-dharma M. das im Walde geltende Gesetz, Sitte. SAb -ād 123, 14.
ā-rabdha Pp von Vā-rabh anfangen, beginnen. SN -am 15, 5, 102, 16. SA -am
    53, 20. PN -ās 103, 1. 48, 18. 62, 6.
ā-rabhamāņa Pprm von Vā-rabh (s. o.). SN -as 257, 14.
\bar{a}-rabhya Ger. von \vee \bar{a}-rabh (s. o.). 11, 16.
ā-rambha M. (Vrabh) Anfang, Beginn. SN -as 283, 12.
ārambha-gurvī F. von -u im Anfang gross. SN -ī 269, 4.
ārambhopāya (a-u) M. die Kunst des (richtigen) Anfangs. SN -as 171, 14.
ā-rādhana N. (Vrādh) das für sich Gewinnen, günstig Stimmen. SD -āya 224, 2.
    335, 6. SL -e 15, 5.
ā-rād hayitum Inf. von Vā-rādh Kaus. sich geneigt machen, günstig stimmen. 207,7.
ā-rādhita Ppp von Vā-rādh Kaus. (s. o.). SN -as 199, 16. 212, 9.
ā-rādhitā F. von -a. SN -ā 190, 18.
ā-rādhya Ger. von Vā-rādh Kaus. (s. o.). 252, 2. 302, 15.
ā-rādhya (V rādh) zu gewinnen, zufrieden zu stellen. SN -as 258, 15. 18.
ā-rāva M. (Vru) Geschrei. SN -as 47, 3.
ā-ruhya Ger. von Vā-ruh steigen, be-, ersteigen. 46, 21. 74, 32. 130, 9.
ā-rūdha Pp von Vā-ruh (s. o.). SN -am 185, 21.
ārogya N. (von a-roga) Gesundheit. SN -am 316, 11.
äropahetutva N. Abstr. von äropa-hetu dem eine Übertragung zugrunde liegt.
    SAb -ād 322, 5.
ā-ropita Ppp vom Kaus. von Vā-ruh hinaufsteigen. SN -as 120, 19. -am 330, 11.
ā-ropya Ger. vom Kaus. von \sqrt{a}-ruh (s. o.). 23, 3, 9, 50, 11, 70, 14, 128, 16.
ārohaņārtham (a-a) des Hinaufsteigens wegen. 331, 1.
ārjava N. (von rju) Geradheit, Aufrichtigkeit. SN -am 262, 4.
ārta (ā-r, Ppp von Vr mit ā) betroffen, bedrängt, bekümmert, unglücklich. SN -as
```

```
23, 12. 26, 1. 124, 17. 307, 3. 14, 1. SG -asya 26, 8. 14. 32, 6. 74, 12. PN -ās
     107, 14. PG -ānām 215, 20.
ārtatarā F. von -a Komp. von ārta. SN -ā 51, 15.
ārtā F. von -a. SN -ā 42, 21. SA -ām 51, 15.
Vārdray (Den. von ārdra feucht) benetzen.
     Ind. 3.P ārdrayanti 267, 11.
                                                                     [-ais 306, 6.
ārya M. Arier, edel, ehrwürdig. SV -a 35, 16. SN -as 112, 1. PN -ās 281, 10. PI
Āryā F. (von ārya, eig. die arische Strophe) Name eines Metrums von 3, 5, 3, 5
     Füssen = 12, 18, 12, 15 Moren. SN -\bar{a} 258, 23. 24.
ā-lambya Ger. von ∨ā-lamb sich hängen, halten an. 117, 5.
ā-laya M. (Vlī) Wohnung, Behausung. SN -as 320, 26. PA -ān 21, 5.
ālasya N. (von a-lasa) Trägheit. SN -am 273, 17.
ā-lāpa M. (Vlap) Gespräch, Unterhaltung. SL -e 203, 19. PI -ais 317, 15.
ā-lingita Ppp von Vā-ling umfassen, umarmen. SN -am 299, 5.
ā-lingitā F. von -a. SL -āyām 291, 13. PN -ās 305, 16.
\bar{a}-lingya Ger. von \bigvee \bar{a}-ling (s. o.). 88, 15. 203, 13. 87, 9.
ā-lokita Ppp von ∨ā-lok erblicken. SN -am 157, 18.
ālokita-prabhāva 'dessen Macht wahrgenommen wurde'. SN -as 204, 13.
ā-lokya Ger. von ∨ā-lok anblicken, erblicken, wahrnehmen. 24, 5. 95, 10. 100, 20.
     01, 1. 10, 8. 37, 5. 94, 20. 97, 23. 208, 20. 10, 10. 27, 12. 35, 3. 42, 12. 43, 9, 44, 14.
\bar{a}-locya Ger. von \vee \bar{a}-loc erwägen. 222, 6. 24, 13. 39, 8. 40, 2.
ā-lodya Ger. von ∨ā-lud Kaus. aufrühren, -stören. 159, 20.
ā-lolāyata-locanā (a-ā) F. von -a mit langsam sich bewegenden langen Augen. PN
ā-varjita Ppp von ∨ vrj X herzuwenden. SN -am 83, 12.
                                                                    [-ās 305, 16.
ā-varta M. (Vvrt) Wirbel, Strudel; Haarwirbel. SN -as 295, 13. PI -ais 69, 17.
ā-vārya Ger. von ∨ā-vr X bedecken, verstecken. 30, 19.
ā-vāsa M. (V vas) das Verweilen, Wohnsitz. SN -as 284, 15.94, 10.
āvir-bhūya Ger. von ∨ bhū mit āvis sichtbar werden. 187, 4.
ā-viṣṭa (Ppp von Vā-viś) besessen, erfüllt. SN -as 20, 11. 21, 3. 35, 8. 85, 15.
     123, 17. PN -ās 148, 15.
ā-vrta Ppp von Vā-vr V bedecken, umgeben. SN -as 310, 8.
āvrta-tanu den Körper bedeckt (habend). SN -us 294, 23.
ā-vedita Ppp von Vā-vid Kaus. zu wissen tun, melden. SN -am 204, 1.
ā-vedya (Vvid Kaus.) zu melden. SN -am 65, 6.
ā-śankamānā F. von -a Pprm von Vā-śank vermuten, halten für. SN -ā 48, 12.
ā-śankā F. (V śank) Angst, Sorge. SI -ayā 298, 1.
āśankinī F. von -in (ā-śankā F.) furchterweckend. SN -ī 146, 12.
\bar{a}-śańkya Ger. von \sqrt{\bar{a}}-śańk vermuten. 297, 15. 322, 8.
ā-śā F. (Vśams) Hoffnung. SN -ā 304, 18. SA -ām 199, 12. SV -e 298, 6.
āśā-daśaka N. (von daśan) die Zehnheit, Zehnzahl der Himmelsgegenden. SN -am 306,
āśā-pāśa-śatopaśānti-viśada (a-u) geläutert durch das Aufhören der Hunderte von
     Hoffnungsfesseln. SN -am 316, 1.
āśā-vāsas N. das Gewand der Weltgegenden. SA -as 302, 9.
ā-śirah-pādam (pāda M.) bis zum Kopf und zu den Füssen, von Kopf bis Fuss. 209, 11.
ā-śis F. (V śās) Bittgebet. SN -īs 320, 17.
āśīr-vāda M. Segenswunsch. PI -ais 67, 17.
āśu schnell. 67, 9. 10. 250, 6. 65, 6. 316, 13.
                                                                  [41, 23, 83, 13,
ā-ścarya N. (V ścar, Nebenform von car) Wunder. SN -am 83, 10. 201, 6. SA -am
```

āścarya-balānvita (a-a) mit wunderbarer Macht versehen. SN -as 274, 5.

ā-śrama M. (V śram) Einsiedelei. PN -ās 25, 17. PA -ān 65, 13.

```
āśrama-pada N. Ort der Einsiedelei. SA -am 39, 6.
āśrama-mandala N. ein Ring, Kranz von Einsiedeleien. SN -am 42, 2. SA -am 39, 1.
ā-śraya M. (V śri) das sich auf jemand Stützen; Zufluchtsort. SN -as 105, 15.
    SI -ena 174, 17.
ā-śrita Pp von Vā-śri sich hingeben, sich begeben zu, sich stützen, fussen auf.
    SN -as 174, 7. DN -e 156, 17. PN -as 272, 16.
ā-śritā F. von -a. SN -ā 34, 15.
\bar{a}-śritya Ger. von \vee \bar{a}-śri (s. o.). 107, 14. 56, 11. 229, 7.
ā-śvasta Pp von Vā-śvas sich fassen, sich beruhigen. SN -as 241, 12.
ā-śvāsayantī F. von -at Ppra von 🗸 ā-śvas Kaus. ins Leben zurückrufen, neu be-
    leben; beruhigen, trösten. SN -ī 51, 4.
ā-śvāsya Ger. von Vā-śvas Kaus. (s. o.). 214, 16. 56, 7.
Vās I (ep.) sitzen. Mit pary-upa dienend umgeben.
    Impf. 3.S pary-upāsat (a-ā) 2, 11.
√ ās II sitzen, verweilen, verharren. Mit adhi besuchen, mit anu obliegen, verrichten,
    mit pary-upa dienend umgeben.
    Ind. 3.S aste 2, 25. 64, 11. 80, 20. 101, 17. 23, 10. 48, 11. 49, 2. 56, 4 (hier ist
    wohl die andre Lesart pādau sete für pādāv āste vorzuziehen). 283, 14. 88, 2.
    3. P āsate 59, 30. pary-upāsate (a-ā) 137, 17.
    Impf. 3.S anv-āsta 19, 16. adhy-āsta 237, 23.
Pass. Ind. 3.S āsyate 112, 19. 269, 3.
    Imp. 3.S āsyatām 39, 11.
ā-samsāram (-a M.) innerhalb des Kreislaufes (der Existenzen). 124, 6. 225, 12. 305, 2.
ā-sakta Pp von ∨ā-sañj anhängen, haften. SN -as 258, 7.
āsakta-citta dessen Geist haftet. PN -ās 312, 2.
                                                                            [13, 15.
āsana N. (Vās) Sitz. SN -am 140, 12. SL -e 234, 17. PAb -ebhyas 9, 2. PL -eşu
ā-sanna (Pp von Vā-sad) nahe. SN -am 314, 18. SA -am 105, 7. SI -ena 179, 17.
āsanna-patana N. naher Fall. SAb -ād 303, 17.
āsanna-prasavā F. (-a) deren Niederkunft, Geburt nahe ist. SN -ā 155, 12.
ā-sādita Ppp von Vā-sad X finden, erlangen, gelangen zu, geraten in. SN -am 149,7.
ā-sāditā F. von -a. SN -ā 61, 5. 231, 9.
ā-sādya Ger. von Vā-sad X (s. o.). 20, 6. 28, 1. 46, 3. 53, 16. 57, 1. 82, 18. 89, 12.
     92, 1. 100, 19. 16, 12. 22, 17. 35, 24. 41, 16. 49, 6. 55, 12. 56, 18. 78, 15. 216, 13.
ā-sāra M. (V sr) Platzregen. SI -eņa 286, 11.
āsīna Pprm von ∨ās sitzen. SN -as 107, 10. PN -ās 13, 15.
ā-sthā F. (V sthā) Verlangen, Sorge. SN -ā 302, 8.08, 20. SA -ām 276, 4.
āsthāna-sthita in der Audienzhalle befindlich. SA -am 234, 14.
ā-sthāya Ger. von ∨ā-sthā stehen auf, sich begeben zu, anwenden.
ā-sthita Pp von Vā-sthā (s. o.). SN -as 131, 17. 63, 1. SA -am 77, 1 (dele.).
ā-sphālita Ppp von ∨ā-sphal Kaus. anschlagen, schmettern an. SN -as 173, 18.
āsya N. Mund. SL -e 313, 21.
äsyüta-kanthā-dhara (∨dhr) ein zusammengenähtes Lumpenkleid tragend. SN -as
ä-svädayantī F. von -at Ppra von V ä-svad X sich schmecken lassen, geniessen. SN
ā-svādita Ppp von \( \struct \text{\bar{a}}-svad X (s. o.). \) PN -\( \text{ani} \) 140, 16.
                                                                         [-\bar{1} 140, 6.
ā-hartum Inf. von ∨ā-hr herbeischaffen, holen; (Med.) annehmen, empfangen. 72, 5.
\bar{a}-hartr M. (\vee hr) Darbringer. SN -\bar{a} 37, 12. 40, 15.
                                                                             [91, 2.
ā-hava M. (V hve) Schlacht. SL -e 154, 18. 276, 13.
                                                                          [204, 12.
ā-hāra M. (Vhr) Nahrung, Speise. SN -as 103, 5, 202, 10. SD -āya 133, 4. PI -ais
```

āhāra-doṣa M. Schuld der Nahrung. SAb -ād 140, 16. [179, 14. āhāra-niḥsaraṇa-mārga M. der Weg, wo die Speise (wieder) herausgeht. SA -am āhāra-vṛtti F. Ernährungstätigkeit. SN -is 127, 4.58, 10. SA -im 128, 18. āhārādi-parāṅmukha (a-ā) von Nahrung und anderem abgewandt. SN -as 238, 23. āhārārtham (a-a, -a M.) der Nahrung wegen. 102, 17. 32, 15. 33, 15. āhārārthin (a-a) Nahrung suchend, begehrend. SN -ī 103, 6.

- ā-hita Ppp von Vā-dhā setzen in, an; fassen, auf sich nehmen. SN -as 86, 14. 174, 6. -am 52, 5. 113, 13.
- ā-hūta Ppp von ∨ā-hve herbeirufen, einladen, herausfordern. SN -as 187, 18. 239, 9. PN -ās 187, 16.
- $\bar{a}$ -hūya Ger. von  $\bigvee \bar{a}$ -hve (s. o.) 40, 18. 95, 11. 97, 5. 133, 19. 58, 12. 61, 9. 217, 12.  $\bar{a}$ -hṛta Ppp von  $\bigvee \bar{a}$ -hṛ herbringen; darbringen. SI -ena 252, 14. SL -e 87, 8.  $\bar{a}$ -hṛtya Ger. von  $\bigvee \bar{a}$ -hṛ an sich nehmen. 92, 7.
- āheya (von ahi M.) zur Schlange gehörig, Schlangen-. SA -am 118, 4 (lies in für m). āho-svid oder etwa. 71, 1.78, 16.
- Vi II gehen. Mit adhi Med. studieren, mit anu nachgehen, folgen, mit abhi herankommen, mit sam-abhi dass., mit ava verstehen, inne werden, mit ä hergehen, kommen, mit upa-ä gelangen, mit upa sich nahen, geraten, gelangen, mit abhyupa dass., mit sam zusammenkommen, kommen.
- Akt. Ind. 3.S eti 29, 14. 120, 12. 28, 13. 263, 14. 79, 28. anv-eti 295, 2. abhy-eti 36, 8. 120, 18. sam-abhy-eti 113, 1. upaiti (a-e) 127, 22 (gegen das Metrum). 66, 17. abhy-upaiti (a-e) 313, 19. 2.S eşi 310, 21. 1.S avaimi (a-e) 26, 20. Imp. 2.S ehi (ā-i) 20, 1. 120, 21. 21. 40, 12. 212, 23. 26, 9. 48, 13. upaihi (a-ā-i) Perf. 3.D īyatus 251, 9. upeyatus (a-ī) 27, 14. [307, 15. 1.Fut. 3.S eşyati 59, 15. 146, 7. upaişyati (a-e) 129, 19. 91, 23. sam-eşyati 131, 4. 72, 6. 2.S sam-eşyasi 54, 22. 1.S sam-eşyāmi 67, 16.
- Med. Ind. 3.S adhīte (i-i) 18, 18. 97, 18. [168, 9.
- ikşu-rasopamā (a-u) F. von -a (\vee mā) dem Saft des Zuckerrohres gleich. SA -ām Ikşvāku-kula-ja (\vee jan) im Geschlecht des I. geboren (I. ist der Begründer der Sonnendynastie von Ayodhyā, deren grösster Held Rāma war). SN -as 54, 20.

ingita N. (eig. Ppp von Ving) Gebärde. PI -ais 4, 19. 106, 16. icchat Ppra von Vis VI wünschen. SN -n 170, 7. SI -tā 118, 7. 35, 5. 97, 1. 215, 18. icchā F. (Vis VI) Wunsch. SN -ā 242, 1. [PI -dbhis 143, 5.

itah-param von hier an. 321, 14.

itara-phanin M. eine andere Schlange. SI -inā 293, 17.

- itas von hier, hier, hierher, -hin; von jetzt; daher, darum. 5, 15. 27, 13. 28, 22. 22. 31, 5. 5. 17. 17. 44, 10. 51, 18. 53, 9. 54, 16. 67, 11. 102, 18. 18. 16, 19. 38, 14. 14. 47, 14. 243, 13. 48, 13. 55, 5. 72, 3. 3. 4. 5. 86, 3. 3. 4. 5. 324, 14.
- iti so, so sagend, mit diesen Worten, so denkend. 4, 7. 9. 18. 5, 7. 6, 12. 7, 13. 15. 8, 11. 15. 16. 10, 3. 13, 4. 7. 15, 22. 16, 1. 17, 22. 19, 10. 20, 7. 7. 21, 1. 5. 8. 21. 23, 16. 27, 1. 5. 11. 29, 22. 30, 5. 31, 1. 17. 33, 12. 35, 9. 36, 6. 10. 37, 8. 18. 21. 38, 11. 14. 39, 9. 11. 15. 40, 21. 45, 12. 52, 5. 18. 53, 1. 1. 2. 54, 5. 16. 55, 4. 7. 11. 57, 9. 11. 58, 1. 10. 60, 18. 21. 62, 19. 64, 6. 65, 17. 68, 7. 69, 6. 71, 2. 10. 19. 72, 1. 23. 73, 14. 74, 6. 75, 7. 77, 15. 78, 3. 3. 20. 79, 16. 80, 1. 81, 24. 84, 20. 86, 4. 89, 18. 90, 18. 91, 13. 92, 5. 12. 94, 26. 27. 96, 11. 17. 97, 5. 14. 98, 8. 99, 19. 100, 15. 01, 10. 11. 02, 6. 03, 5. 06, 1. 07, 1. 18. 08, 6. 10, 7. 11, 7. 13, 15. 15, 15. 17, 12. 18, 1. 9. 19, 2. 4. 20, 3. 20. 22. 21, 11. 13. 22, 2. 5. 19. 28, 14. 15. 29, 1. 5. 6. 8. 18. 30, 13. 33, 11. 21. 36, 2. 9. 37, 1. 7. 12. 14. 38, 8. 9. 13. 40, 10.

41, 2. 42, 4. 8. 14. 44, 6. 18. 45, 6. 47, 17. 48, 10. 11. 49, 2. 22. 50, 15. 20. 52, 2. 7. 20. 53, 19. 54, 5. 56, 7. 57, 2. 5. 21. 58, 2. 8. 11. 59, 2. 7. 10. 21. 61, 13. 63, 11, 20, 64, 10, 14, 65, 5, 7, 12, 66, 18, 68, 5, 12, 71, 15, 76, 6, 77, 6, 13, 20, 79, 8. 80, 13. 15. 18. 81, 7. 7. 9. 82, 3. 83, 1. 85, 20. 86, 2. 14. 18. 87, 4. 5. 8. 11. 12. 18. 20. 22. 88, 9. 14. 19. 22. 89, 8. 12. 13. 90, 1. 5. 13. 15. 91, 8. 21. 21. 92, 3. 11. 12. 15. 18. 93, 3. 94, 13. 15. 95, 3. 12. 19. 96, 9. 16. 18. 21. 97, 16. 26. **98**, **4**, **99**, **12**, **14**, **19**, **201**, **3**, **13**, **14**, **18**, **19**, **02**, **2**, **5**, **12**, **13**, **19**, **03**, **1**, **2**, **5**, **11**, **12**, 04, 10. 19. 23. 05, 1. 7. 8. 22. 08, 1. 13. 09, 16. 10, 14. 16. 11, 2. 4. 21. 12, 1. 4. 21. 22. 13, 4. 12. 19. 22. 22. 14, 10. 22. 15, 3. 6. 13. 19. 16, 3. 7. 18. 17, 8. 12. 17. 19. 20. 18, 7. 15. 16. 17. 20. 19, 15. 21. 24. 20, 1. 5. 9. 16. 20. 21, 3. 5. 7. 8. 10. 21. 22, 6. 13. 23, 4. 10. 19. 24, 4. 13. 15. 18. 21. 25, 1. 26, 2. 10. 17. 22. **27**, **11**. **28**, **6**. **24**. **29**, **14**. **30**, **6**. **7**. **14**. **17**. **31**, **21**. **23**. **32**, **7**. **33**, **7**. **10**. **12**. **14**. **17**. 23. 34, 2. 20. 35, 2. 15. 18. 21. 25. 36, 2. 3. 4. 7. 9. 15. 25. 37, 6. 15. 38, 12. 16. 19. 39, 2. 5. 8. 13. 15. 23. 40, 1. 7. 10. 41, 11. 17. 20. 42, 1. 3. 22. 43, 5. 16. 44, 3. 10. 22. 45, 16. 23. 46, 3. 10. 15. 16. 47, 9. 21. 48, 13. 49, 1. 2. 8. 9. 10. 23. 51, 2. 11. 16. 52, 16. 17. 20. 21. 53, 3. 8. 19. 54, 1. 6. 55, 4. 9. 56, 1. 13. 57, 18. 22. 58, 5. 10. 11. 12. 13. 14. 17. 17. 17. 18. 21. 22. 22. 24. 59, 13. 15. 65, 11. 67, 7. 74, 2. 5. 16. 78, 7. 11. 13. 20. 24. 27. 29. 30. 32. 79, 2. 5. 7. 11. 11. 13. 15. 20. 23. 24. 82, 3. 14. 14. 14. 15. 15. 15. 90, 16. 92, 1. 5. 96, 3. 8. 13. 15. 18. 20. 22. 22. 97, 1. 3. 4. 4. 5. 6. 6. 7. 9. 14. 15. 16. 17. 20. 20. 23. 98, 14. 300, 11. 03, 1. 04, 9. 16. 06, 19. 07, 7. 08, 16. 13, 13. 14, 3. 21. 17, 12. 18, 9. 19, 8. 20, 18. 24. 26. 27. 21, 1. 4. 5. 10. 13. 20. 21. 23. 24. 25. 25. 28. 29. 29. 30. 30. 36. 38. 22, 6. 8. 13. 13. 16. 16. 18. 20, 23. 27, 16. 28, 1. 31, 8. 35, 16.

iti-nāman so den Namen habend. PN -ānas 95, 10.

itivat wie in diesem Beispiel. 321, 32.

ittham so. 124, 6. 19. 83, 4. 88, 8. 92, 14. 203, 23. 23, 8. 44, 18. 52, 7. 94, 15. 301, 3. ity-ādi so anfangend. SI -inā 321, 27. 31. PI -ibhis 225, 14. [03, 21]

ity-ādi so anfangend, und so weiter. 173, 19.

ityādi-kaitava N. solche und ähnliche Schliche. PI -ais 231, 5.

ityādi-ceştita N. derartiges Gebaren. SA -am 219, 3.

[234, 21. ityādi-tat-stuti F. dieses so beginnende Lob, solche und ähnliche Lobreden. SA -im idam dieser, er. SN ayam 5, 7. 6, 7. 7, 21. 21. 8, 1. 9, 6. 12, 2. 21, 5. 24, 22. 25, 19.

27, 1. 30, 16. 33, 9. 36, 6. 7. 42, 1. 11. 44, 10. 45, 8. 10. 47, 5. 49, 2. 61, 10. 67, 5. 68, 16, 70, 21, 71, 2, 6, 73, 2, 78, 17, 87, 9, 14, 88, 4, 96, 15, 98, 1, 99, 4, 100, 11. 02, 8. 06, 10. 10, 9. 12, 7. 13, 15. 15, 7. 14. 17, 5. 13. 18, 12. 19, 2. 22. 20, 6. 23. 21, 2. 29, 5. 37, 6. 38, 1. 5. 6. 12. 40, 15. 44, 11. 46, 19. 47, 17. 48, 20. 49, 2. 53, 1. 7. 54, 19. 55, 15. 58, 9. 59, 7. 65, 13. 67, 16. 70, 19. 71, 15. 19. 77, 7. 78, 20. 80, 16. 85, 17. 87, 21. 92, 2. 14. 93, 18. 94, 4. 95, 6. 14. 19. 96, 7. 15. 99, 13. 16. 20. 22. **2**02, 11. 14, 6. 18. 17, 6. 19, 15. 20. 24, 11. 26, 20. 30, 6. 16. 32, 1. 6. 33, 22. 34, 19. 37, 11. 14. 39, 23. 44, 18. 50, 12. 12. 53, 17. 56, 14. 77, 8. 78, 29. 84, 11. 92, 14. 96, 22. 301, 9. 02, 4 (trennen). 05, 4. 8. 17. 07, 5. 11, 6. 14, 14. 20. 15, 19. 18, 7. idam 3, 20. 15, 5. 24, 22. 47, 15. 19. 20. 48, 6. 14. 16. 49, 9. 69, 19. 71, 5. 76, 19. 79, 21. 84, 16. 91, 5. 92, 11. 93, 12. 95, 13. 101, 17. 02, 5. 15. 5 (in Prosa würde hinter idam iti stehen). 21, 15. 22, 4. 6. 23, 10. 24, 14. 16. 34, 7. 37, 19. 40, 12. 41, 18. 44, 13. 45, 8. 46, 8. 47, 16. 51, 16. 53, 11. 56, 3. 12. 68, 1. 16. 69, 18. 74, 11. 78, 8. 79, 13. 80, 18. 82, 5. 83, 20. 97, 16. 98, 5. 202, 4. 04, 17. 07, 18. 24, 9. 21. 24. 36, 3. 41, 8. 44, 7. 50, 20. 52, 21. 55, 8. 21. 58, 10. 63, 8. 67, 16. 69, 17. 70, 2. 6. 73, 8. 84, 1. 85, 14. 86, 9. 90, 24. 92, 4. 18. 93, 7. 305, 8. 8. 12, 6. 13, 1. SA imam 36, 18. 37, 4. 56, 9. 219, 17. 35, 17. 66, 11.

```
idam 11, 8, 14, 20, 18, 11, 20, 1, 21, 15, 23, 3, 25, 13, 28, 6, 32, 17, 41, 3, 5,
     42, 18. 52, 9. 12. 55, 2. 62, 1. 10. 63, 11. 64, 7. 65, 20. 66, 10. 69, 7. 73, 18. 20.
     74, 7. 22. 81, 9. 82, 3. 84, 15. 86, 8. 93, 11. 95, 4. 97, 18. 114, 13. 20, 21. 21,
     11. 13. 27, 3. 29, 6. 37, 2. 44, 10. 45, 8. 49, 6. 11. 57, 12. 19. 58, 12. 78, 7. 83, 3.
     84, 5, 89, 10, 91, 8, 93, 2, 98, 2, 203, 10, 09, 5, 25, 21, 31, 7, 35, 7, 39, 10, 21,
     40, 9. 50, 11. 71, 12. 77, 20. 81, 10. 305, 2. 06, 15. SI anena 32, 3. 55, 3. 61,
     14. 14. 62, 2. 86, 16. 92, 20. 102, 11. 04, 17. 19, 3. 31, 1. 37, 6. 38, 5. 44, 11.
     45, 15. 73, 8. 79, 9. 80, 17. 81, 13. 211, 7. 12. 15. 24, 18. 49, 7. 79, 23. 320, 24.
     21, 4. SD asmai 195, 13. 96, 15. 213, 10. 51, 9. SAb asmād 36, 15. 115, 12.
     33, 7, 38, 6, 75, 17, 87, 21, 220, 8, 41, 24, 93, 15, 322, 13. SG asya 17, 3, 4.
     19, 15. 22, 15. 32, 19. 36, 21. 39, 19. 19. 40, 1. 2. 41, 8. 44, 6. 72, 16. 24. 74, 30.
     79, 18. 80, 13. 82, 5. 8. 83, 1. 116, 22. 18, 16. 28, 11. 37, 2. 38, 7. 11. 39, 1. 5. 9.
     40, 18. 41, 1. 10. 11. 48, 4. 56, 2. 6. 60, 4. 20. 61, 14. 72, 5. 5. 74, 17. 86, 8.
     88, 21, 90, 22, 92, 3, 6, 11, 95, 6, 7, 17, 97, 10, 99, 18, 21, 200, 12, 09, 13, 13, 9,
     17, 18. 18, 9. 21, 19. 23, 7. 28, 4. 32, 8. 33, 23. 34, 8. 20. 36, 7. 39, 17. 18. 22.
     55, 2, 61, 10, 69, 2, 74, 11, 320, 24, 25, 21, 6, 37, 37, 35, 6. SL asmin 35, 20.
     21. 36, 3. 9. 38, 1. 8. 42, 11. 45, 4. 55, 15. 57, 17. 72, 12. 80, 12. 87, 14. 101, 3.
     23, 1. 27, 8. 28, 1. 33, 1. 68, 13. 96, 11. 17. 99, 11. 203, 23. 24, 8. 25, 12. 31, 19.
     33, 2. 23. 37, 10. 39, 8. 41, 15. 57, 24. 81, 8. 82, 10. 84, 2. 3. 88, 6. 12. 321, 10.
     DN imau 195, 5. DA imau 303, 21. DI ābhyām 193, 19. DL anayos 170, 9.
     PN ime 25, 11. 69, 20. 265, 7. 94, 6. 310, 16. PA iman 23, 5. imani 80, 17.
     PI ebhis 282, 20. 310, 15. PG eşām 134, 4. 246, 4. 55, 8.
idānīm jetzt. 227, 16. 96, 7. 301, 19. 03, 17. 12, 7.
ina-kānta M. (V kam, eig. von der Sonne geliebt) Diamant. SN -as 264, 20.
Indirā F. Beiname der Laksmī. SN -ā 205, 14.
indīvara N. blaue Seerose (Nymphaea cyanea). SN -am 113, 18.
indīvara-dala-prabhā-caura M. der Dieb des Glanzes der Blumenblätter der blauen
     Nymphaee. SA -am 309, 1.
indīvara-dvandva N. ein Paar von blauen Seerosen. SN -am 295, 17.
indu M. Mond. SG -os 61, 11. 322, 12. 18.
indu-kalankādivat (a-ā, ādi M.) wie der Flecken im Monde und anderes. 322, 19.
indu-sekhara M. der den Mond als Diadem trägt, Beiname Siva's. SN -as 236, 15.
     SAb -ād 206, 20. 52, 12.
Indra M. der Donnergott, in vedischer Zeit der Nationalgott der arischen Inder,
     später hinter Siva und Visnu zurücktretend. SN -as 7, 21. 18, 8. 250, 16.
Indradatta M. (von I. gegeben) Brahmanenname. SN -as 194, 4. 205, 7. 13, 8. 12.
     SI -ena 197, 13. SG -asya 194, 6. 213, 14.
Indradatta-kalevara N. der Körper des I. SN -am 214, 3.
Indradattākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Indradatta mit Namen. SN -as 220, 15.
Indra-Dharma M. Indra und Dharma. DN -au 251, 7.
Indra-purogama deren Anführer I. ist. PN -as 12, 4.
Indra-loka M. die Welt des I. SA -am 5, 15.
                                                                           [321, 12,
Indravajrā F. (Indra + vajra N.) Name eines Metrums von 4 \times 11 Silben.
                                                                             SN -ā
Indravajropendravajrā (ā-U) F. Indravajrā und Upendravajrā. DN -e 321, 11.
Indrasena M. (Indra + senā F.) Kṣatriya-Name. SA -am 17, 19.23, 11. SG -asya 74,
Indrasenā F. (von -a) Frauenname. SA -ām 17, 19. 23, 11. 84, 10.
indriya N. (von Indra M.) Sinn. PN -āņi 99, 2. 265, 8. PI -ais 318, 9. PG -āṇām
indriya-nigraha M. Bändigung der Sinne. SN -as 295, 6.
                                                                          [283, 14.
```

indriya-śakti F. die Kraft der Sinne. SN -is 313, 2.

indriyārtha-gahana (a-a) N. das Dickicht der Sinnesobjekte. SAb -ād 307, 13. Indrotsava (a-u) M. Indra-Fest. SA -am 205, 5.

indhanaugha (a-o, Vvah) M. eine Menge von Brennholz. PI -ais 276, 9.

ibha-kumbha-vibhrama-hara (Vhr) die Pracht der Stirnbeulen des Elefanten raubend. DN -au 283, 2.

iyat soviel, so gross. SN -at 212, 24. SA -antam 165, 8. -at 240, 16. 41, 3. iyatī F. von -at. SA -īm 185, 21.

iyam (F. von idam) diese, sie. SN iyam 28, 8. 9. 10. 15. 29, 5. 6. 48, 4. 52, 14. 58, 12. 12. 59, 18. 60, 11. 21. 61, 1. 5. 15. 129, 7. 16. 205, 7. 8. 30, 10. 33, 3. 45, 12. 49, 21. 57, 8. 60, 2. 65, 3. 93, 1. 303, 1. 09, 1. 18, 5. SA imām 11, 1. 48, 18. 58, 13. 59, 11. 61, 4. 71, 7. 74, 3. 189, 19. 92, 20. 93, 23. 98, 7. 204, 19. 26, 19. 27, 13. 35, 16. 45, 8. 54, 10. 58, 4. 9. 76, 12. SI anayā 59, 9. 88, 4. 160, 20. 309, 2. SD asyai 196, 4. SG asyās 12, 19. 39, 10. 20. 59, 15. 61, 6. 7. 9. 12. 88, 3. 188, 12. 211, 4. 30, 13. 333, 12. SL asyām 35, 6. 129, 7. DI ābhyām 72, 17. PG āsām 199, 8.

iva (im Ablaut zu eva) gleichwie, wie, gleichsam. 1, 6. 10. 2, 11. 14. 19. 5, 3. 6, 14. **7**, 6. 8, 20. 13, 14. 18. 21. 14, 1. 17, 11. 12. 14. 24, 4. 29, **7**. 16. 17. 31, 4. 18. 33, 3. 5. 11. 35, 15. 36, 21. 38, 6. 42, 12. 46, 11. 49, 16. 50, 1. 9. 13. 21. 51, 3. 53, 8. 58, 8. 13. 16. 17. 18. 19. 20. 21. 23. 59, 2. 2. 4. 30. 61, 9. 15. 20. 22. 67, 22. 70, 16. 71, 22. 72, 19. 73, 7. 14. 75, 1. 14. 18. 76, 2. 4. 20. 78, 13. 15. 17. 86, 14. 23. 89, 13. 17. 91, 12. 19. 92, 15. 21. 94, 16. 22. 97, 2. 98, 18. 99, 2. **1**01, 15. 02, 13, 04, 12, 07, 7, 08, 17, 21, 09, 7, 11, 13, 15, 12, 9, 19, 13, 11, 13, 16, 13, 22, 8. 23, 20. 27, 16. 17. 28, 18. 31, 8. 10. 15. 18. 35, 11. 42, 2. 46, 12. 47, 1. 55, 9. 56, 14. 63, 2. 16. 69, 19. 20. 74, 6. 83, 17. 84, 10. 12. 86, 2. 10. 90, 2. 92, 16. 94, 19. 23. 200, 11. 05, 14. 07, 11. 10, 6. 11, 19. 16, 21. 19, 6. 25, 9. 26, 18. 27, 19. 28, 7. 34, 10. 16. 35, 3. 38, 1. 4. 8. 39, 1. 40, 23. 42, 12. 20. 43, 18. 19. 46, 23. 48, 7. 9. 10. 12. 51, 15. 53, 11. 23. 55, 12. 59, 12. 15. 61, 5. 64, 6. 66, 11. 13. 17. 69, 7. 77, 5. 6. 22. 78, 3. 22. 79, 2. 4. 8. 8. 11. 82, 2. 21. 84, 1. 2. 85, 16. 87, 19. 88, 14. 89, 10. 91, 1. 92, 20. 22. 97, 13. 19. 301, 6. 03, 9. 21. 05, 17. 08, 21. 11, 8. 15, 5. 16, 12. 17, 9. 10. 11. 18, 17. 20, 23. 21, 4. 5. 22, 7. 12. 18. 27. 23, 14. 24, 10. 12. 27, 3. 11. 13. 15. 28, 7. 8. 9. 14. 15. 16. 29, 7. 8. 12. 15. 30, 4. 16. 31, 2. 32, 7. 10. 15. 33, 7.

iva-śabda M. das Wort iva. SN -as 297, 23.

Vis IV nach einem Ziel gehen. Mit anu nachgehen, suchen, mit pra Kaus. entsenden, Pass. Ind. 3.S anv-isyate 176, 19. [schicken.

Imp. 3.S anv-işyatām 148, 16. 55, 17. 57, 13. 73, 6.

Kaus. Imp. 2.S presaya (a-e) 180, 15.

Perf. 3.S presayāmāsa (a-e) 84, 9. 85, 4. 94, 3.

Viş VI wünschen, wollen. Mit anu suchen, verlangen.

Akt. Ind. 3.S icchati 79, 13. 81, 2. 4. 102, 12. 17, 14. 18, 17. 19, 9. 205, 20. 23, 1. 58, 2. 6. 70, 14. 323, 13. anv-icchati 319, 3. 2.S icchasi 10, 2. 14. 26, 18. 62, 17. 63, 12. 67, 8. 1.S icchāmi 9, 12. 56, 13. 60, 14. 62, 18. 68, 11. 73, 8. 21. 85, 7. 91, 6. 115, 12. 3.P icchanti 8, 4. 9, 17.

Pot. 3.S icchet 136, 19. 64, 6. 73, 11.

Impf. 3.S aicchat 74, 15. 212, 18. 26, 13.

Perf. 3.S iyeşa 70, 13. 93, 5.

Med. (ep.) Pot. 2.S icchethas 55, 1.

Pass. Ind. 3.S isyate 103, 9. 318, 5.

işu M. (Viş IV) Pfeil. SN -us 125, 15.

işţa (Ppp von V iş VI) erwünscht, lieb. SA -am 60, 3. SL -e 333, 19. PI -ais 1, 4. PG -ānām 108, 8.

işţa-karma-krt (V kr) erwünschte, genehme Taten tuend. SN -t 108, 8.

işţada-Hara M. der Erwünschtes gewährende H. SL -e 262, 16.

iştā F. von -a. SN -ā 35, 5. SA -ām 35, 11. 41, 21. 58, 17.

iştvā Ger. von ∨yaj opfern. 34, 19.

iha hier, hierher. 9, 13. 16. 11, 14. 16. 14, 7. 16. 26, 18. 30, 20. 32, 2. 34, 17. 36, 2. 13. 37, 24. 39, 12. 17. 41, 2. 42, 1. 44, 5. 49, 7. 50, 6. 51, 19. 52, 7. 57, 20. 59, 27. 62, 17. 67, 1. 14. 72, 3. 79, 12. 80, 9. 83, 9. 84, 2. 86, 17. 88, 5. 98, 15. 99, 14. 103, 15. 14, 19. 30, 14. 42, 19. 46, 20. 49, 16. 52, 11. 56, 13. 69, 1. 88, 14. 92, 11. 13. 94, 15. 95, 19. 203, 1. 09, 16. 11, 8. 17, 16. 18, 16. 20, 15. 27, 17. 33, 9. 35, 10. 17. 36, 1. 44, 16. 45, 10. 50, 13. 52, 22. 57, 12. 76, 11. 16. 79, 24. 81, 13. 14. 82, 3. 83, 13. 93, 8. 300, 17. 25. 06, 1. 2. 15, 20. 18, 7. 20, 13.

Vīks I sehen, ansehen, erwarten. Mit apa achten, Rücksicht nehmen auf, mit upa zusehen, gewähren lassen, mit prati warten, erwarten, mit vi sehen, ansehen.

Ind. 3.S īkṣate 123, 12. 2.S pratīkṣase (i-ī) 267, 8. 1.S pratīkṣe (i-ī) 92, 22. 3.P pratīkṣante (i-ī) 124, 12.

Imp. 2.S pratīksasva (i-ī) 73, 4. 3.S pratīksatām (i-ī) 214, 7.

Pot. 3.S vīkseta (i-ī) 314, 15. 2.S pratīksethās (i-ī) 249, 1.

Impf. 3.S aikṣata 190, 21. 202, 20. apaikṣata (a-ai) 216, 21. upaikṣata (a-ai) Pass. Ind. 3.S upekṣyate (a-ī) 144, 19. 3.P vīkṣyante (i-ī) 309, 11. [79, 8.

īkṣaṇa N. (Vīkṣ) Auge. DN -e 278, 22. 22.

īkṣitum Inf. von ∨īkṣ sehen, anschauen. 186, 23. 87, 2. 301, 15.

īdrktā F. (Abstr. von ī-drś) das Sobeschaffensein. SI -ayā 321, 24.

ī-drś (drś F.) dieses Aussehen habend, so beschaffen, solch. SN -k 163, 18 (N.). 80, 13 (M.).

īdrśa (von ī-drś) dass. SN -as 238, 18. 39, 11. 20. -am 52, 10. SA -am 8, 9. 213, 24. 55, 4. PI -ais 69, 21.

ī-dršī F. von -ś. SN -ī 272, 2.

īpsita Ppp des Des. von Vāp erlangen. SN -as 1, 9. 7, 17. 35, 12.

īpsitā F. von -a. SA -ām 35, 12.

īyivas Ppa von Vi gehen, geraten. SN -ivān 32, 23.

Vīr II sich regen. Mit ud Kaus. aussprechen.

Kaus. Impf. 3.S ud-airayat 244, 3.

īrita Ppp von Vīr Kaus. erregen, aussprechen. SN -as 16, 2. -am 65, 16.

īrsyā F. (Vīrsy) Eifersucht. SN -ā 218, 2.

īrşyā-kalaha M. Streiten aus Eifersucht. SI -ena 280, 9.

Vīś II herrschen, Herr sein.

Ind. 2.S īśișe 302, 5. 1.P īśmahe 302, 5.

īśa M. (Vīś) Herr. SA -am 11, 2.

īśvara (Vīś) fähig, imstande. SN -as 248, 18.

īśvara M. (Vīś) Herr, Gebieter. SV -a 6, 1. 10, 8. 30, 17. SN -as 222, 6. PN -ās 260, 20. PI -ais 302, 10. PG -āṇām 10, 15. 111, 1. 307, 19.

Īśvara M. (s. o.) hänfiger Beiname des Śiva. SA -am 186, 12.89, 8. SAb -ād 247, 19. SG -asya 299, 3.

Vīh I streben, sich mühen, begehren. Mit sam dass.

Ind. 3.S īhate 259, 6. 1.P sam-īhāmahe 308, 15.

Pot. 3.S iheta 107, 11.

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

377



u Interj. 328, 1. u (im Ablaut zu vā) und; Fragepartikel. 64, 6. 79, 20. 85, 24. 112, 21. 57, 17. 65, 2. 211, 13. 18, 17. 22, 19. 62, 1. 2. 81, 11. 82, 12. 87, 14. 98, 6. 308, 7. 15, 6. 17, 14. ukta Ppp von V vac sagen, anreden. SN -as 3, 7. 6, 10. 8, 6. 13. 9, 15. 10, 13. 12, 8. 18, 10. 20, 4. 56, 6. 60, 16. 67, 17. 68, 5. 72, 6. 74, 26. 87, 22. 92, 15. 128, 19. 38, 9. 44, 13. 17. 83, 1. 99, 14. 201, 3. 10, 16. 15, 1. 23, 10. 33, 7. 12. 38, 19. -am 34, 20. 22. 23. 96, 17. 98, 8. 99, 10. 19. 101, 4. 03, 7. 04, 18. 05, 1. 6. 06, 10. 10, 16. 11, 5. 11. 15. 13, 16. 15, 2. 8. 16. 21. 16, 15. 17, 2. 16. 18, 2. 13. 17. 19, 4. 16. 20, 16. 22, 1. 14. 23, 18. 25, 5. 14. 19. 27, 12. 30, 14. 31, 6. 34, 2. 9. 35, 1. 16. 36, 17. 37, 7. 15. 38, 1. 13. 39, 2. 10. 21. 40, 11. 41, 2. 42, 18. 44, 2. 8. 14. 20. 45, 15. 46, 3. 19. 47, 3. 8. 9. 48, 1. 7. 49, 1. 13. 50, 3. 12. 20. 51, 2. 9. 12. 13. 52, 2. 8. 9. 15. 53, 1. 8. 21. 54, 4. 7. 55, 4. 18. 20. 57, 5. 58, 9. 14. 19. 59, 2. 12. 60, 4. 11. 61, 9. 16. 62, 1. 9. 63, 8. 14. 64, 4. 14. 18. 66, 2. 13. 67, 5. 9. 13. 16. 68, 8. 21. 69, 11. 70, 11. 71, 1. 16. 20. 72, 6. 9. 12. 73, 9. 74, 4. 8. 21. 75, 10. 17. 76, 12. 18. 77, 2. 2. 78, 21. 79, 17. 82, 17. 21. 83, 5. 97, 13. **2**10, 11. 11, 12. 34, 5. 38, 16. 40, 10. 46, 2. 58, 11. 23. 97, 23. 321, 6. 22, 3. 188, 14. SG -asya 24, 3. 68, 13. 81, 6. SL -e 7, 19. 18, 14. 191, 21. 217, 20. 26, 2. 33, 10. 36, 6. 45, 17. DN -au 187, 4. PN -ās 58, 1. 65, 11. -āni 73, 19. 152, 6. PI -ais 281, 13. ukta N. (s. o.) Gerede. SI -ena 161, 2. ukta-mātra (mātrā F.) nur ausgesprochen. SL -e 33, 10. uktavat Ppa von ∨vac sagen, sprechen. SN -ān 35, 4. 217, 17. 21, 10. SA -antam 226, 22. SL -ati 129, 8. 87, 11. uktavatī F. von -vat. SN -ī 64, 1. uktā F. von -a. SN -ā 4, 5. 11, 9. 39, 15. 44, 12. 63, 14. 82, 12. 85, 10. 227, 15. 34, 7. 58, 11. 78, 30. SA -ām 35, 10. uktvā Ger. von V vac sagen, anreden. 4, 7. 8, 16. 19, 5. 21, 21. 29, 12. 30, 9. 38, 14. 41, 21. 52, 11. 53, 2. 14. 55, 4. 62, 19. 74, 9. 91, 7. 123, 7. 35, 23. 48, 10. 88, 9. 90, 1. 92, 9. 15. 18. 95, 3. 96, 16. 98, 1. 99, 19. 205, 22. 07, 6. 08, 1. 09, 16. 10, 14. 12, 4. 13, 12. 22. 14, 22. 16, 7. 19. 18, 7. 20, 1. 21, 8. 23, 19. 24, 18. 26, 10. 17. 30, 14. 32, 7. 35, 25. 36, 2. 37, 15. 21. 41, 11. 42, 3. 44, 10. 22. 45, 1. 46, 3. 10. 49, 10. 51, 11. 56, 1. Ugraśakti M. (ugra-śakti von schrecklicher Kraft) Kşatriya-Name. SN -is 95, 9. ugra-śāsana schreckliche Gebote, Strafen erteilend. SN -as 9, 14. ucita (Pp von Vuc) angemessen, passend, gewohnt. SN -as 264, 19 ('und nicht war passend jener Sturz ins Wasser des Meeres'). -am 142, 14. 314, 10. SA -am 99, ucitā F. von -a. SN -ā 84, 6. [11. 297, 29. ucca-vacas mit erhobener Stimme. PN -asas 304, 16. uc-cāţayat Ppra von V cat mit ud Kaus. verscheuchen. SN -n 296, 11. 21. uccaih-śiras den Kopf hoch tragend, vornehm. PG -asam 324, 12. uccais (eig. PI von ucca) hoch, laut. 30, 5. 53, 1. 88, 15. 263, 7. 302, 2. uc-chişţa Ppp von V siş mit ud übrig lassen. SN -am 151, 3. SA -am 52, 2. uc-chedya (V chid) auszurotten. SN -as 167, 18. uc-chrita (Pp von V śri mit ud) ragend. PI -ais 36, 18. Ujjayinī F. (von \*uj-jayin (V ji) siegreich) heut Ujjain, Name der Hauptstadt von Mālava (heut Malwa), am Nordfuss des Vindhya-Gebirges. SL -yām 191, 6. 245, 20. Ujjayinī-gata nach U. gegangen. SA -am 245, 13. uj-jvalā F. von -a (V jval) strahlend. SN -ā 279, 7.

∨ujjh VI aufgeben, fahren lassen. Mit sam dass.

```
Ind. 3. P sam-njjhanti 154, 11.
     Imp. 2.P ujihata 261, 3.
ujjhitum Inf. von Vujjh (s. o.). 227, 16.
udu-rāj M. (∨rāj) König der Sterne, Mond. SN -d 113, 11.
uta und, auch, oder; Fragepartikel. 6, 21. 71, 1. 74, 30. 281, 12. 304, 3. 4.
utāho (a-ā) oder. 39, 19. 44, 8.
ut-kañcuka des Jäckchens beraubt. PL -eşu 287, 5.
ut-kanthā F. (kantha M.) Sehnsucht. SN -ā 285, 3. SI -ayā 100, 7.
utkampa-viklava vor Zittern versagend. PI -ais 203, 15.
utkā F. von -a (von ud empor) erregt, sehnsüchtig. SA -ām 203, 21.
ut-krtya Ger. von Vkrt VI mit ud heraus-, abschneiden. 251, 3.
ut-kṛṣṭa (Ppp von V kṛṣ I mit ud) vorzüglich. SN -am 321, 29.
utkrānta-śaiśaya (śiśu M.) die Kindheit, das Kindesalter überschreitend. SN -as
ut-kşipya Ger. von V kşip mit ud emporheben. 138, 18. 56, 4.
                                                                       [205, 4.
ut-khāta Ppp von V khan mit ud aufgraben. SN -am 297, 24.
uttamsitā F. von -a (von ut-tamsa M.) als Kranz getragen. SN -ā 296, 13.
uttama (Sup. von ud) höchst, vorzüglich, vortrefflich. SN -as 61, 7. -am 288, 15.
     SA -am 28, 23, 46, 2, 13, 50, 10, 112, 20, 235, 24.
uttama-gandhādhyā (a-ā) F. von -a reich an herrlichem Duft. PA -ās 17, 2.
uttama-jana M. der höchste Mensch. PN -as 263, 4.
uttama-danda-sāhasa-phala die höchsten Leibes- und Geldstrafen als Lohn habend.
     PA -āni 170, 12.
uttama-pada-yogya für die höchste Stelle passend. PA -än 111, 14.
uttama-madhyamādhama (a-a) die höchsten, mittleren und untersten. PI -ais 110,
uttamā F. von -a. SN -ā 154, 12.
uttamādhama-madhyama (a-a) vorzügliche, geringe und mittlere. PA -ān 126, 16.
uttamārtha (a-a) M. die höchsten Dinge. PN -ās 244, 20.
uttara (Komp. von ud) höher, später, folgend; nördlich. SN -am 108, 16. 85, 23.
     244, 5. SAb -ād 108, 16.
uttara N. (s. o.) Antwort. SA -am 63, 15.
ut-tarat Ppra von Vtr mit ud überschreiten. SA -ntam 43, 8.
uttarā F. von -a. SA -ām 38, 15. SL -asyām 320, 20. 24.
uttarīya N. (von uttara) Obergewand, Mantel. SA -am 71, 24.
uttarottara-sneha (a-u) M. immer höhere Zuneigung. SI -ena 165, 8.
ut-tişthamāna Pprm von V sthā mit ud sich erheben. SN -as 135, 5.
ut-tunga hoch. SAb -ād 260, 1.
ut-thā F. von -a (V sthā) sich erhebend. SN -ā 164, 20.
ut-thāya Ger. von V sthā mit ud aufstehen, sich erheben.
                                                        101, 14. 249, 7.
ut-thita Pp von V sthā mit ud (s. o.). SN -as 47, 4. 142, 3. SA -am 36, 21.
ut-patat Ppra von V pat mit ud auffliegen. PN -ntas 25, 2. PA -tas 75, 1.
ut-patita Pp von V pat mit ud (s. o.). DN -au 130, 3.
utpatti-bīja N. der Samen für die Entstehung -. SN -am 288, 4.
ut-patya Ger. von V pat mit ud auffliegen. 204, 8.
utpatha-pratipanna auf einen Abweg geraten. SG -asya 154, 2.
ut-panna Pp von ∨ pad mit ud entstehen, in Erscheinung treten. SA -am 297, 14.
utpanna-buddhi-prāgalbhya 'bei dem die Reife des Verstandes zum Vorschein ge-
     kommen war'. SI -ena 123, 13.
utpanna-vikalpa-jalpa-mukhara redselig im Schwatzen über die sich erhebenden
```

Möglichkeiten. PI -ais 307, 7.

```
utpala-komala zart wie Lotus. SN -am 270, 7.
utpala-locanā F. von -a lotusäugig. SN -ā 282, 14.
utpalāksī (a-a) F. von -a dass. SG -yās 331, 3.
ut-pāţayitum Inf. von V paţ mit ud Kaus. herausreissen.
ut-pādya (V pad Kaus.) hervorzubringen. SL -e 330, 4.
ut-pīdayat Ppra von ∨ pīd X mit ud emporpressen. SN -t 331, 3.
ut-prekṣaṇa (a-ī) N. (Vīkṣ) das Ansehen für —. SAb -ād 321, 8.
ut-prekṣā (a-ī) F. (Vīkṣ) witzige Deutung. SN -ā 321, 10.
utpreksālamkāra (ā-a) M. der poetische Schmuck U. SN -as 321, 9.
ut-prekşya (a-ī) Ger. von ∨īkş mit ud und pra hinsehen, wahrnehmen.
ut-sanga M. (V sanj mit ud) Schoss. SA -am 109, 3.
ut-sarga M. (V srj mit ud) das Loslassen, Preisgeben. SA -am 28, 13. SL -e 28, 11.
utsava M. Festtag, Fest. SN -as 213, 13. 42, 18.
utsavāksipta-citta (a-ā) mit auf das Fest gerichtetem Sinn. SN -as 214, 6.
utsavārtham (a-a) für ein Fest, um einen Festtag zu feiern.
ut-sārya Ger. vom Kaus. von V sr mit ud weggehen. 281, 9.
ut-sāha M. (V sah) Willenskraft, Energie. SN -as 112, 5. SA -am 71, 17.
utsāha-guņa M. die Tugend der Energie. SI -ena 327, 3.
utsāha-śakti F. die Kraft der Energie. SN -is 160, 10.
utsuka unruhig, erregt. SN -as 282, 14. PN -as 76, 2.
utsukā F. von -a. SN -ā 250, 2.
ut-srjya Ger. von Vsrj mit ud von sich tun, entlassen, preisgeben. 24, 6. 26, 7. 29, 1.
    19. 21. 30, 9. 10. 51, 9. 52, 20. 62, 1. 64, 10. 80, 19. 84, 15. 85, 21. 25. 86, 20. 87, 3.
ut-sṛṣṭavat Ppa von ∨sṛj mit ud (s. o.). SN -ān 84, 17.
ut-sṛṣṭā F. von -a Ppp von ∨sṛj mit ud (s. o.). SN -ā 30, 15. 125, 16.
utsrastu-kāma (V kam) loszulassen wünschend. SA -am 53, 17.
udaka N. (Vund) Wasser. SN -am 83, 12. PI -ais 238, 12. 16.
udaka-grahana N. (Vgrah) das Einnehmen, Zusichnehmen von Wasser. SA -am 123,8.
udaka-grahanārtham (a-a) des Wassernehmens, Trinkens wegen. 102, 2.9.14, 19.
uda-dhi M. (V dhā) Meer. SAb -es 113, 18.
ud-aya M. (Vi II) Aufgang, Sieg, Glück. SN -as 242, 10. SL -e 214, 10.
udara-darī-pūraņa N. (V pūr) Füllung der Leibeshöhle. SD -āya 307, 3.
udarārthatas (a-a, artha M.) des Bauches wegen. 141, 8.
ud-arka M. (Varc) Folge, Zukunft. SN -as 41, 13. SL -e 78, 1.
ud-āra (Vr) erhaben, edel. SN -as 1, 9. -asya 306, 8. PA -ān 2, 5.
udāra-śītkṛta-kṛt (Vkṛ) ein prächtiges Beben, Zischen hören lassend. PA -tas 287,
udārākṛti-dhara (a-ā, Vdhr) edle Form tragend. SN -am 283, 18.
udāsīnatā F. (Abstr. von ud-āsīna (Vās)) Unparteilichkeit. SI -ayā 167, 19.
ud-ā-hrta Ppp von Vud-ā-hr aussagen. SN -am 13, 5.
ud-ita Pp von Vud-i aufgehen. SI -ena 89, 17. SL -e 147, 5.
udita Ppp von V vad sagen. SN -am 244, 5. SL -e 215, 3. 49, 8.
udita-cintāmaņi-guņa in dem die Eigenschaften des Steins der Weisen aufgehen.
    SN -as 302, 17.
ud-īkşya Ger. von ∨ud-īkş erblicken, emporblicken zu. 292, 1.
ud-īrita Ppp von Vud-īr Kaus. aussprechen. SN -as 106, 11. 253, 17.
udgacchad-bahula-dahanodgāra-guru (a-u) schwer durch das Ausströmen von
    vielem aufsteigendem Fener. PI -ubhis 264, 17.
ud-gata Pp von Vud-gam hervorgehen. SA -am 184, 6.
ud-gādha (Pp von Vud-gāh) überwallend, heftig. SN -am 206, 3.
```

```
ud-gāsyat Pfa von ∨ud-gai den Gesang erheben, singen. PG -tām 323, 13.
ud-girat Ppra von Vud-gr VI ausspeien, von sich geben. DN -ntau 329, 12.
ud-ghāţayantī F. von -at Ppra von Vud-ghaţ Kaus. öffnen. SN -ī 288, 13.
ud-ghāţitā F. von -a Ppp von Vud-ghaţ Kaus. (s. o.). SN -ā 211, 18.
ud-diśya (Ger. von V ud-diś) hinweisend auf, im Hinblick auf, nach-hin, zu. 26, 1.
    129, 2. 46, 4. 92, 1. 279, 29.
ud-dista Ppp von Vud-dis zeigen, hinweisen auf. SN -am 263, 8. 70, 2.
ud-dhata (Ppp von V han mit ud) erregt, hoch. SN -as 116, 4.
ud-dhartum Inf. von Vhr mit ud aufheben, -richten. 167, 11.
ud-dhartr M. (Vhr) Retter. SN -ā 220, 3.
ud-dhūya Ger. von Vud-dhū aufwirbeln. 184, 11.
ud-dhrta Ppp von V hr mit ud herausnehmen, -ziehen. SN -as 217, 5. -am 186, 8.
nd-dhrtā F. von -a. SA -ām 58, 18. 19. 59, 2.
ud-bhava (V bhū) bestehend aus. SN -as 169, 4.
                                                                         [16.
ndbhāsitākhila-khala (a-a) alle Schlechten vorziehend, befördernd. SG -asya 268,
ud-bhinnā F. von -a Pp von Vud-bhid Pass. hervorsprossen. SI -ayā 327, 11.
ud-bheda M. (V bhid) Verrat. SA -am 201, 17.
udbhrānta-patat-patamga-pavana-vyālola-dīpānkura-cchāyā-cañcala (a-a)
    schwankend wie der Schein einer Lampenflamme, die sich hin und her bewegt durch
    den Wind eines aufgescheuchten heransliegenden Nachtfalters. SA -am 309, 7.
ud-yata (Ppp von Vud-yam) entschlossen. SN -as 29, 13. PA -ān 201, 12.
udyata-cakravāka-mithunā F. von -a auf dem ein Cakravāka-Pärchen sich erhebt.
    SN -ā 318, 4.
ud-yama M. (Vyam) Anstrengung. SN -as 165, 6.85, 17.313, 4. SAb -ād 100, 14.
udyama-bhrt (V bhr) Anstrengung auf sich nehmend. PN -tas 271, 18.
udyama-sama dem Fleisse gleich. SN -as 273, 18.
udyama-samartha zu Anstrengung fähig. PG -ānām 112, 5.
udyamin (von ud-yama M.) sich anstrengend. PN -inas 311, 2.
nd-yāna N. (Vyā) Garten, Park. SN -am 236, 1.3. SA -am 235, 2.7.24.37, 24.
    45, 20. SL -e 236, 11. 54, 4. PL -eşu 314, 16.
udyāna-pāla M. (V pāl) Gartenhüter, Gärtner. SN -as 235, 4. SAb -ād 236, 4.
udyogin (von ud-yoga M. (Vyuj)) sich anstrengend. SA -inam 166, 17.
ud-vamat Ppra von Vud-vam hervorspeien. SN -n. 74, 11.
ud-vahantī F. von -at Ppra von Vud-vah tragen. SG -yās 326, 6.
ud-vīkṣya (i-ī) Ger. von Vīkṣ mit ud-vi erblicken, hinblicken auf. 135, 13. 42, 16.
nd-vrtta (Pp von ∨ud-vrt) erregt, wallend, übermütig. SN -as 290, 23. 303, 13.
ud-vejayat Ppra des Kaus. von Vud-vij emporfahren, erschrecken. SL -ti 324, 5.
ud-vejita Ppp des Kaus. von Vud-vij (s. o.). PN -ās 323, 1.
un-nata (Pp von V nam mit ud) hoch, hehr. SA -am 123, 19.
unnata-cetas hochgesinnt. PG -asam 120, 6.
unnata-pīna-payodhara-bhārā F. (von -a, V bhr) eine Last von hohen, strotzenden
    Wolken (im Nebensinn: Brüsten) tragend. SN -ā 285, 17.
unnata-śrī 'dessen Glück hoch stand'. SN -īs 197, 25.
un-namat Ppra von V nam mit ud sich erheben. PN -ntas 270, 17.
                                                                       [51, 3.
un-matta (Pp von V mad mit ud) verwirrt, wahnsinnig. SN -as 224, 4.6. SA -am
unmatta-darśanā F. von -a das Aussehen eines (einer) Wahnsinnigen habend. SN
    -ā 4, 15. 48, 2.
unmatta-prema-samrambha M. Eifer, Wallung einer wahnsinnigen Liebe. SAb -ād
```

[290, 1.

unmatta-bhūta tollgeworden. SN -am 298, 10.

```
unmatta-rūpā F. v. -a das Aussehen eines (einer) Wahnsinnigen habend. SN -ā 43,14.
unmattavat (von un-matta) wie ein Wahnsinniger. 21, 11. 31, 16. 51, 7.
unmatta-vesā F. von -a (Vvis III) die Tracht eines (einer) Wahnsinnigen habend.
un-mattā F. von -a. SN -ā 29, 7. SA -ām 35, 11.50, 1.
                                                                  SN -ā 50, 9.
un-manas erregt, heftig verlangend. SN -ās 243, 21. -as 272, 1.
unmāda-kāriņī F. von -in (Vkr) Geistesverwirrung erzeugend. SN -ī 296, 1.
un-mārga M. Abweg. SA -am 125, 10.
unmīlat-trivalī-tarangavalayā F. (von -a) an welchem drei Falten als Wellen-
    ringe sich zeigen. SN -ā 318, 3.
un-mīlita Pp von \mīl mit ud erblühen, erstehen; die Augen öffnen. SN -am 329, 7.
un-mīlitā F. von -a. PG -ānām 291, 16.
un-mukha das Gesicht emporrichtend, aufblickend. SA -am 217, 23. PN -as 76, 2.
upa-karana N. (V kr) Gerät, Zubehör. SL -e 227, 1.
upa-kartum Inf. von ∨upa-kr Gutes tun. 167, 9.
upa-kalpita Ppp von ∨upa-klp Kaus. herbeischaffen, liefern. PN -ās 83, 4.
upakāra-kāraņa N. die Ursache des Wohltuns. SAb -ād 103, 8.
upakāra-śreni F. eine Reihe von Wohltaten. PI -ibhis 272, 12.
upa-kārin (V kr) gefällig, Wohltäter. PG -inām 146, 9. PL -işu 138, 20.
upa-krta Ppp von Vupa-kr wohltun. SN -am 146, 14.
upa-krti F. (Vkr) (empfangene) Wohltat. SG -es 269, 19.
Upakośā F. (upa + kośa M. die sich bei den Vorräten aufhält) Frauenname. SN -ā
    205, 8. 19. 06, 14. 07, 8. 09, 5. 10, 9. 12. 22. 11, 5. 11. 22. 12, 5. 13, 2. 25, 6.
    SA -ām 206, 5. 11, 17. 12, 1. SD -āyai 207, 6. SG -āyās 206, 3.
Upakośā-paricaryamāņa (V car) von U. gepflegt werdend. SN -as 216, 10.
Upakośā-vrttānta M. die Geschichte der U. SA -am 212, 15.
upa-gata Pp von Vupa-gam herbeikommen, hintreten, geraten, sich begeben in, ge-
    langen zu, begreifen, anwenden. SN -as 115, 16. 37, 5. 228, 17. SL -e 269, 18.
    312, 12. PN -ās 309, 9.
upa-gatā F. von -a. SN -ā 260, 2.
upa-gantum Inf. von Vupa-gam (s. o.). 323, 14.
upa-gamya Ger. von \bigvee upa-gam (s. o.). 42, 9. 245, 13.
upa-carya Ger. von Vupa-car behandeln, besorgen. 78, 8.
upacita-megha an dem Wolken sich anhäufen, mit W. bezogen. SN -am 285, 18.
Upajāti F. (upa-jāti Unter-, Zwischenart) Name einer Mischstrophe aus Indravajrā
    und Upendravajrā. SN -is 321, 11. PN -ayas 321, 13.
upa-dista Ppp von Vupa-dis an-, unterweisen. SL -e 110, 11.
upa-distā F. von -a. SA -ām 321, 24.
upa-deśa M. (Vdiś) Unterweisung. SN -as 174, 1. SA -am 178, 20. SI -ena 141, 19.
upadeśa-kāla M. Schulzeit. SL -e 329, 1.
upa-drava M. (V dru) Unheil, Schaden. SD -āya 160, 5.
upa-dhāna N. (V dhā) Kissen. SN -am 311, 5.
upa-nata Pp von Vupa-nam sich zuneigen, zuteil werden. SN -am 123, 11.
upa-nīta Ppp von ∨ upa-nī einführen, einweihen (in die brahmanische Kaste). SN -as
upa-netrī F. von -tr (\vee nī) Herbeibringer. SN -ī 335, 13.
                                                                       [197, 1.
upa-panna (Pp von ∨upa-pad) passend; begabt, versehen mit. SN -as 1, 4. -am
    183, 5. PA -an 2, 7.
upa-pannā F. von -a. SN -ā 88, 6.
upa-pādayat Ppra von Vupa-pad Kaus. ausfindig machen, beweisen. SN -n 58, 10.
upa-pra-dāna N. (V dā) Geschenk. PI -ais 114, 3.
```

upa-bhoga M. (V bhuj VII) Genuss. SN -as 316, 16.

```
upabhoga-bhāj (V bhaj) mit Genuss verbunden. PA -ñji 317, 6.
 upamāna-bāhya ausser Vergleich, zum Vergleich ungeeignet. PN -ās 330. 8.
 upamānuprāņita (ā-a, Van) verstārkt durch Upamā (Vergleich). SN -as 322, 20.
 upa-mita Ppp von Vupa-mā vergleichen. DN -au 300, 11.
 upa-yācita Ppp von ∨upa-yāc erbitten. SA -am 100, 4.
 upa-yoga M. (Vyuj) Gebrauch, Nutzen. SA -am 323, 10.
 upa-rata Pp von V upa-ram still werden, vergehen. SN -as 173, 18. -am 308, 20.
 upari oben, von oben herab; auf, über, gegen. 110, 12. 22, 22. 203, 2. 82, 8. Praep.
     160, 18. Postp. 48, 13. 113, 15. 18, 12. 24, 8. 34, 2. 36, 6. 37, 1. 14. 18. 42, 10.
     44, 11. 53, 7. 60, 4. 68, 6. 70, 5. 243, 4.
 upariştāt oben. 318, 1.
 upary-upari hoch über. Praep. 1, 6.
 upala M. (von upa, eig. der untere Mühlstein) Stein. SAb -ād 113, 17.
upala-koți-cchinna-mula dessen Wurzeln mit der Spitze eines Steines abgeschnitten
     wurden. SA -am 290, 20.
upa-lakşita Ppp von Vupa-lakş wahrnehmen. SN -as 12, 19. -am 127, 5.
upa-lakşya Ger. von ∨ upa-lakş (s. o.). 130, 7.
upa-labdha Ppp von Vupa-labh finden, bemerken, erkennen. SN -as 239, 24.
upa-labhya Ger. von Vupa-labh (s. o.). 21, 15, 33, 2.
upa-vana N. angelegter Wald, Park. PL -esu 17, 16.
Upavarşa M. (upa-Varşa, der jüngere Bruder des V.) Brahmanenname.
                                                                       SN -as
     195, 5. 97, 19. 225, 5. SG -asya 206, 10.
Upavarsa-sutā F. Tochter des U. SN -ā 205, 8.
upa-viśya Ger. von V upa-viś sich setzen, Platz nehmen. 103, 2. 240, 6.
upa-vişţa Pp von Vupa-viś (s. o.). SN -as 78, 23. 110, 11. 19, 13. 27, 1. 42, 15.
     48, 6. 51, 7. 70, 4. 91, 2. 97, 8. SA -am 35, 22. 234, 17. SG -asya 131, 3.
     32, 11. PN -ās 150, 15.
upa-śama M. (V śam) Ruhe, Seelenruhe. SN -as 273, 6.
upaśamaika-vrata-phala (a-e) wo Seelenruhe der einzige Lehn des Gelübdes ist.
     SN -am 306, 6.
upa-śānti F. (śam) das Aufhören, Schwinden. SD -aye 169, 2.
upaśānty-ekamanas dessen einziges Sinnen Seelenruhe ist. PG -asām 303, 2.
upa-śikṣitā F. von -a Ppp von ∨upa-śikṣ erlernen. SN -ā 78, 14.
upa-śobhita Ppp von ∨ upa-śubh Kaus. schmücken, zieren. SA -am 37, 1. 2. 38, 18.
upa-sobhita F. von -a. SA -am 94, 11.
upa-sam-prāpya Ger. von ∨āp mit upa-sam-pra gelangen zu. 27, 15.
upa-sam-skṛta Ppp von V skṛ (Nebenform von kṛ) mit upa-sam zubereiten. SA -am
upa-sarpya (ep. für -srpya) Ger. von Vupa-srp hinzuschleichen. 43, 13.
upa-sthita Pp von Vupa-sthā dastehen; herantreten, treten vor, aufwarten, auf-
     suchen. SN -as 7, 16. 65, 22. 80, 2. 86, 24. 149, 6. -am 22, 7. SL -e 168, 13.
     DN -au 321, 7. PN -as 197, 10.
upa-sthitā F. von -a. SA -ām 37, 16. 221, 11.
upa-spráya Ger. von Vupa-sprá (Wasser) berühren, sich waschen. 19, 16.
upa-hata Ppp von Vupa-han schlagen, beeinträchtigen, hemmen. PN -äs 297, 4.
upā-kartum (a-ā) Inf. von V kr mit upa-ā übergeben. 91, 6.
npā-gata (a-ā) Pp von ∨gam mit upa-ā herzukommen, gelangen, geraten. SN -as
    126, 20. 45, 5. 7. 252, 3. DN -au 194, 21.
upā-gatā (a-ā) F. von -a. SN -ā 169, 3.
```

```
upā-gatya (a-ā) Ger. von \bigvee gam mit upa-ā (s. o.). 225, 14. 47, 1.
upā-gamya Ger. von V gam mit upa-ā (s. o.). 20, 16. 59, 25. 69, 11.
                                                                            [10.
upā-dāya (a-ā) Ger. von ∨dā mit upa-ā nehmen, zu sich nehmen. 52, 17. 83, 14. 91,
upādeyatva N. Abstr. von upā-deya (a-ā, \sqrt{d\bar{a}}) ein Anzunehmendes, Anzuwendendes.
    SI -ena 278, 12.
upādhy-āya (a-a) M. (Vi, eig. unter dem man studiert) Lehrer. SV -a 198, 6.
    SN -as 196, 18. 98, 4. 248, 22. SA -am 231, 16. 47, 23. 48, 4. 53, 21. SI -ema
upādhyāya-grha N. Haus des Lehrers. SA -am 248, 17.
                                                                 [248, 20. 49, 9.]
upādhyāya-patnī F. Lehrersfrau. SN -ī 247, 24.
upāya (a-a) M. (Vi) Mittel, Weg (zum Ziele), List.
                                                    SN -as 12, 2. 68, 16. 87, 9.
    88, 4. 96, 9. 99, 15. 126, 7. 28, 10. 33, 1. 57, 4. 78, 19. 79, 9, 10. SA -am 126,
    11. 78, 9. 79, 8. SI -ena 92, 12. 125, 20. 26, 13. 30, 13. 66, 6. PI -ais 99, 8.
    105, 20. 24, 7. 44, 19. 66, 2. PG -ānām 99, 15.
upāya-jña (Vjñā) listenkundig. SN -as 126, 14.
upāya-samdarśana-jā F. von -a (V jan) entstehend aus dem Erscheinen günstiger
    Umstände. SA -ām 108, 19 (im Nebensinn: entstehend aus der Anwendung rich-
    tiger Mittel).
upāyāntara (a-a) N. ein anderes Mittel. SA -am 147, 9.
upārjita (a-a) Ppp von Varj mit upa erwerben. SN -as 299, 4. -am 305, 14.
upāsita-guru-prajñābhimānonnata (ā-a, a-u) erhoben von Stolz auf die von einem
    gefeierten Lehrer (erworbene) Weisheit. PN -ās 301, 1.
upāsitum (a-ā) Inf. von ∨ās mit upa huldigen. 94, 16.
upeksita (a-ī) Ppp von ∨īks mit upa übersehen, vernachlässigen. SN -as 135, 8.
upekşya (a-ī, ∨īkş) zu übersehen. SN -as 135, 5.
upeta (a-i) Pp von Vi mit upa herankommen, treten vor; geraten. SA -am 89, 4.
upetya (a-i) Ger. von \vee upa-i (s. o.). 162, 5. 97, 23.
Upendravajrā F. (upa-Indravajrā, der I. ähnlich) Name eines Metrums von 4 \times 11
    Silben. SN -ā 321, 12.
upeyivas (a-ī) Ppa von Vi mit upa gehen in, geraten. SN -ivān 28, 5, 51, 2.
ubha beide. DN -au 154, 13. 95, 5. 248, 11. 53, 21. DA -au 63, 5. DG -ayos 301, 3.
ubhaya (von ubha) dass. SN -am 64, 18.
ubhayatas (von ubhaya) von beiden Seiten her. 241, 12.
ubhaya-pada-vrddhi F. Vrddhi (Vokalsteigerung von a zu ā, von u zu au u.s.w.)
    in beiden Kompositionsgliedern. SN -is 322, 16.
ubhaya-loka M. beiderseitige Welt. SL -e 151, 6.
ubhaya-loka-prāpti F. Gewinnung beider Welten. SN -is 152, 14. SA -im 151, 8.
ubhaya-loka-sādhaka (V sādh) beide Welten verschaffend. SA -am 257, 12.
ubhaya-vetana von beiden Seiten Sold empfangend. SN -as 118, 12.
ubhayābdhi-vyāpti-sāmya (a-a) N. Gleichheit im Erreichen beider Ozeane. SAb
ubhā F. von -a. DN -e 177, 18.
                                                                     [-\bar{a}d 321, 8]
Umākhyā (ā-ā) F. (Vkhyā) der Name Umā. SA -ām 328, 2.
Umā-pati M. Gemahl der Umā. SN -is 189, 9. SA -im 247, 17.
Umā-mukha N. Antlitz der U. SA -am 332, 1.
Umotpatti (ā-u) F. (V pad) Geburt, Herkunft der Umā. SN -is 335, 16.
ura-ga M. (Vgam, eig. auf der Brust gehend) Schlange. SI -ena 32, 10. PN -ās
uras N. (wurzelverwandt mit uru breit) Brust. SL -asi 291, 15.
                                                                        [13, 18.
urvī F. (von uru breit) Erde. SN -ī 306, 10.
ulūka M. Eule, Käuzlein. SN -as 275, 2.
ul-likhat Ppra von Vlikh mit ud ritzen, furchen. PI -dbhis 37, 27.
```

ul-likhya Ger. von Vlikh mit ud (s. o.). 170, 7. Uśīnara-giri-prastha M. das Plateau des Uśīnara-Gebirges. SAb -ād 198, 10. usita Pp von V vas I wohnen, verweilen. SN -as 24, 16. 91, 3. ușită F. von -a. SN -ā 62, 11. uşitvā Ger. von V vas I (s. o.). 299, 19. uştra M. Kamēl. SN -as 147, 15. SL -e 147, 11. uştra-nāman den Namen Kamēl führend. SN -ā 147, 18. uşya (ep. für uşitvā) Ger. von ∨vas I wohnen, verweilen. 17, 8. 91, 15. 94, 8. üdha Ppp von ∨vah tragen. SN -ās 237, 17. ūru M. Schenkel. SA -um 191, 10. PA -ūn 287, 6. ūrjita (von ūrj F. Kraftfülle) kräftig, mächtig. SN -am 272, 6. ürdhva-drsti den Blick nach oben gerichtet. SN -is 4, 15 (F.). ūrdhvam (Adv. von -a) aufwärts; in der Folge, weiterhin. 91, 2. 187, 2. ürdhva-mukha (das Gesicht) nach oben gerichtet. PI -ais 325, 12. ūşara M. (von ūşa M. Steppensalz) Salzboden, -steppe. SAb -ād 107, 7. 63, 16. ūşman M. Hitze, Glut, Dampf. SI -anā 61, 15. ∨ūh I merken, erraten. Ind. 3.S ühati 106, 13. ∨r I regen, erregen. Kaus. geben, übergeben. Mit sam dass. Kaus. Akt. Imp. 2.S arpaya 181, 11. sam-arpaya 97, 4. 181, 8. Kaus. Med. Ind. 1.S sam-arpaye 253, 18. Kaus. Pass. Imp. 3.S sam-arpyatām 181, 14. rksa M. Bär. SV -a 223, 22. SN -as 223, 17. 21, 23. 24, 3. SA -am 224, 1. -е 223, 24. PA -ān 34, 9. Rkşavat M. (von rkşa M.) Name eines Gebirgszuges an der Narmadā. SA -antam rkşa-vākya N. Rede, Wort des Bären. SI -ena 223, 20. [25, 15.Vrch I (ep.) erlangen, gewinnen, teilhaftig werden. Ind. 3.S archati 10, 17. rju gerade, redlich. PA -ūn 182, 7. rtā F. von -a (Pp von  $\vee$ r) wahr. SA -ām 35, 10. rtu M. (Vr) Jahreszeit; die Menses. PL -uşu 96, 3. Rtuparna M. (rtu-parna) Name eines Königs von Ayodhyā. SV -a 55, 16. SN -as 55, 17. 66, 2. 3. 68, 9. 70, 3. 71, 15. 73, 6. 74, 5. 9. 77, 5. 11. 78, 16. 90, 13. SA -am 23, 14. 67, 22. 68, 6. 69, 7. 75, 10. 77, 2. SI -ena 69, 12. 80, 4. SD -āya 91, 7. SG -asya 54, 17. 55, 10. 56, 7. 66, 6. 69, 5. 83, 2. SL -e 78, 6. 91, 11. Rtuparna-nivesana N. Palast des R. SL -e 87, 7. rtu-samaya M. die Zeit der Menses. SA -am 155, 12. rte ausser, ohne. Praep. 12, 18, 45, 5, 85, 23, 333, 14. Postp. 41, 9, 87, 10, 88, 5. rddhā F. von -a (Pp von Vrdh) reich, voll. SA -ām 38, 12. rşi M. (V drś?) Seher, heiliger Dichter und Sänger. SN -is 244, 12. SG -es 228, 3. rşi-kanyakā F. eines Rşi Töchterlein. SA -ām 237, 2. [PA -in 40, 1. rsi-sattama (Sup. von sat) der beste der Seher. DN -au 5, 14. rsy-avatāra M. die Inkarnation eines Rsi. SN -as 244, 18. eka ein, einzig, allein. SN -as 31, 1. 51, 2. 69, 23. 24. 85, 7. 96, 11. 99, 16. 100, 18.

Digitized by Google

03, 1. 26, 20. 27, 2. 31, 4. 32, 11. 14. 34, 12. 35, 14. 52, 6. 78, 14. 87, 2. 17. 94, 1. 12. 201, 11. 06, 17. 15, 7. 7. 10. 11. 16. 20, 12. 25, 19. 31, 7. 47, 12. 53, 20. 22.

```
93, 3, 94, 18, 20, 303, 19, 20, 20, 10, 8, 11, 11, 17, 17, 19, 10, 22, 11, 17, -am
    35, 2. 72, 13. 14. 14. 134, 4. 246, 14. 55, 21. 57, 23. 77, 9. 88, 3. 94, 19. SA -am
     3, 2. 51, 6. 56, 9. 20. 98, 10. 125, 15. 30, 6. 33, 6 (erg. vāram 'ein Mal, erstens').
    37, 8. 65, 16. 68, 11 (erg. vāram). 82, 13. 209, 10. 311, 15. SI -ena 91, 17. 92, 6.
    100, 2. 31, 2. 34, 11. 73, 17. 221, 5. 65, 7. 77, 21. SG -asya 14, 16. 102, 18.
    62, 10, 86, 7, 94, 4. PG -esām 108, 22.
ekacittatā F. (Abstr. von eka-citta) Einmütigkeit, Eintracht. SN -ā 289, 9.
ekatama (von eka) einer (von mehreren). SN -as 149, 21, 73, 7. SA -am 177, 1.
    SI -ena 106, 8. SG -asya 171, 15.
ekatara (von eka) einer von beiden. SL -e 92, 13.
ekatas (von eka) auf der einen Seite — auf der andern Seite. 35, 1. 2.
ekatra (von eka) an einer Stelle, zusammen; auch = SL von eka. 72, 11. 121, 19.
ekadā (von eka) einstmals. 193, 9. 203, 24. 07, 10. 17, 22. 19, 9. 21, 14. 20. 25, 18.
eka-deśa M. eine Stelle, ein Teil. SA -am 73, 15. SL -e 117, 10.
                                                                          [50, 2.
eka-pāņa M. (∨ paņ I) ein einziges Spiel. SI -ena 93, 9.
eka-pāśa M. die einzige Fessel. SN -as 295, 16.
eka-putra M. der einzige Sohn. SL -e 196, 11.
eka-mitra N. der einzige Freund. SN -am 288, 5.
eka-rātri-nivāsārtham (a-a) um eine Nacht zu verweilen.
                                                            193, 10.
eka-vadhū F. die einzige Frau, Gemahlin. SA -ūm 333, 10.
eka-vasana nur ein Gewand habend. SA -am 51, 3.
eka-vasanā F. von -a. SN -ā 51, 7.
ekavastratā F. Abstr. von eka-vastra ein Kleid besitzend. SA -ām 28, 18.
eka-vastra-samvīta mit einem Gewande bedeckt. DN -au 27, 13.
eka-vastrā F. von -a ein Kleid besitzend. SN -ā 24, 9.
eka-vastrārdha-samvīta (a-a) mit der Hälfte eines einzigen Gewandes bedeckt. SA
eka-vāra M. ein Mal. SA -am 300, 7.
                                                                     [-am 42, 17.
eka-vāsas nur ein Kleid tragend. SN -ās 24, 7.
ekavimśatitama (von eka-vimsati F.) der einundzwanzigste.
                                                            SN -as 78, 20.
eka-śara M. ein einziger Pfeil. SI -ena 236, 23.
eka-śruta-dhara (V dhr) einmal gehörtes behaltend. SN -as 196, 7.
ekaśrutadharatva N. Abstr. von eka-śruta-dhara. SI -ena 193, 23.
ekastha-saundarya-didrkşā F. (vom Des.-Stamme von Vdrs) der Wunsch, die
    Schönheit an einem Orte vereinigt zu sehen. SI -ayā 333, 7.
eka-sthāna-sthita an ein und derselben Stelle stehend. DA -au 167, 3.
eka-sthānāśraya (a-ā) an ein und demselben Orte verweilend. SI -ena 121, 20.
ekā F. von -ā. SN -a 24, 1. 29, 8. 34, 11. 57, 5. 131, 16. 221, 20. 25, 12. 38, 9. 49, 5.
    55, 21. 61, 14. 94, 21. 99, 16. 310, 7. 7. SA -ām 29, 21. 35, 14. 15. 36, 12. 38, 5.
    41, 11. 50, 19. 202, 20. 05, 6. 44, 14. 54, 20. 83, 4. SI -ayā 248, 12.
ekākin (von eka) einzeln, allein, einsam. SN -ī 119, 1.309, 21. SG -inas 223, 15.
ekākinī F. von -in. SN -ī 35, 17. SI -yā 141, 10.
ekāgra-mānasa mit auf einen Punkt gerichtetem Geiste. SL -e 198, 1.
ekādaśa (von ekā-daśan elf) der elfte. SN -as 33, 12. 185, 8.
ekāntatas (von ekānta (a-a) M.) vollkommen, absolut. 301, 4. 17, 6.
ekānta-śaitya N. (von śīta) vollkommene Kälte. SAb -ād 330, 6.
ekānta-sukhin vollkommen glücklich. 'PN -inas 188, 16.
ekānta-hita absolut nützlich. SN -am 259, 8.
ekānte (a-a, SL von -a M.) abseits, heimlich. 60, 5. 208, 17. 18, 8. 22, 16.
ekārtha-samupeta (a-a) 'nur zu einem Zweck hergekommen'. SA -am 8, 7.
```

```
ekāhan (a-a) N. ein Tag. SI -nā 68, 12. 69, 9. 87, 10. 88, 5.
ekaika (a-e) je einer, jeder einzelne. SN -as 220, 22. 32, 15. SA -am 254, 17. 55, 6.
                                  3, 14.
ekaikaśas (von ekaika) einzeln.
etac-chabda-syarūpa N. die Eigenart, Beschaffenheit dieses Tones. SA -am 117, 20.
etaj-jāyā F. die Frau von diesem. SN -ā 199, 17.
etat-kathā F. die Geschichte von dieser (Stadt). SA -ām 198, 7.
etat-sama dieser (Taube) gleich. SA -am 250, 23.
e-tad dieser. SN -sa 11, 17. 20, 17. 25, 16. 18. 30, 18. 35, 7. 36, 16. 61, 7. 73, 5.
     76, 5. 78, 12. 22. 79, 2. 80, 10. 87, 15. 92, 4. 117, 16. 22, 20. 25, 2. 26, 6. 31, 5.
     39, 2. 46, 18. 49, 19. 57, 21. 63, 20. 65, 10. 68, 6. 83, 4. 90, 8. 92, 2. 93, 6. 13.
     96, 13. 20. 209, 15. 14, 7. 23, 9. 39, 20. 24. 41, 10. 45, 16. 50, 22. 51, 10. 62, 20.
     64, 9. 71, 4. 79, 17. 22. 87, 11. 90, 10. 23. 95, 17. 300, 26. 02, 8. 08, 19. 12, 18.
     18, 8. - sas 47, 4. 153, 14. 56, 6. 99, 12. -tad 26, 13. 47, 6. 73, 21. 78, 2. 95, 11.
     97, 16. 20. 101, 6. 02, 14. 09, 16. 11, 4. 16, 16. 18. 17, 1. 8. 21, 17. 18. 22, 1.
     24, 6, 26, 1, 18, 27, 9, 28, 1, 3, 30, 17, 33, 17, 21, 35, 15, 37, 15, 40, 3, 10, 47,
     12. 16. 53, 8. 54, 3. 55, 10. 56, 15. 57, 2. 58, 6. 18. 59, 2. 10. 61, 19. 63, 17. 68,
     7. 14. 72, 15. 74, 14. 76, 8. 77, 21. 78, 11. 79, 20. 81, 20. 82, 4. 83, 5. 85, 13.
     91, 19. 96, 10. 202, 7. 11, 21. 17, 12. 22, 21. 36, 2. 25. 39, 5. 40, 21. 48, 24. 51, 6.
     65, 11, 72, 10, 79, 7, 80, 16, 83, 9, 18, 89, 9, 300, 23, 02, 13, 06, 5, 13, 10, 18, 7,
     21, 26. SA -tam 129, 1. 80, 15. 223, 22. 24, 1. -tad 10, 2. 11, 12. 16, 8. 25,
     2. 20. 26, 11. 32, 19. 45, 8. 52, 10. 54, 23. 55, 18. 60, 14. 67, 3. 68, 15. 72, 20.
     79, 17, 81, 3, 82, 10, 86, 5, 95, 5, 123, 3, 59, 11, 67, 12, 75, 14, 76, 11, 89, 8,
     92, 13. 93, 14. 16. 96, 3. 201, 16. 02, 6. 12. 03, 3. 06, 8. 10, 13. 14, 1. 15, 13.
     16, 19. 17, 4. 18, 7. 23. 36, 8. 39, 14. 41, 2. 5. 46, 12. 70, 16. 81, 7. 85, 11.
     SI -tena 80, 7. 226, 3. 32, 2. 33, 16. 320, 25. 21, 36. SD -tasmai 213, 19.
     SAb -tasmād 99, 3. 173, 5. 307, 13. SG -tasya 63, 13. 115, 8. 19, 3. 91, 16.
     SL -tasmin 5, 14. 6, 18. 288, 13. DN -tau 154, 13. 58, 5. 74, 12. 255, 22. 321, 7.
     DA -tau 87, 12. DI -tābhyām 56, 5. DG -tayos 299, 18. PN -te 25, 14. 70, 1.
     87, 20. 21. 95, 11. 128, 2. 52, 7. 13. 73, 4. 246, 7. 67, 1. 69, 13. 71, 17. 83, 16.
     84, 21. 86, 6. 300, 2. 17. 03, 17. -tāni 173, 5. PA -tān 7, 16. 72, 2. 78, 9. 95,
     12. 97, 4. 6. 9. 133, 20. 247, 9. -tāni 83, 17. PI -tais 37, 27. 150, 1. 52, 5.
     63, 8. PG -teşām 96, 9. 17. 117, 15. 245, 11.
etad-artham (-a M.) deswegen. 10, 1. 151, 17.
etad-upodghāta M. (V han) dieses Apropos. SA -am 203, 15.
etad-buddhi F. die Einsicht dieses (Mannes). SI -yā 214, 21.
etad-vrttāntāvagamāvadhi (a-a, a-a) dessen Ende (sein sollte) das Verstehen
     dieser Begebenheit. SA -im 224, 5.
etan-nimitta diese Ursache habend. SN -am 202, 5.
etādrśa (Weiterbildung v. etā-drś) von dieser Art. SA -am 258, 21. PN -ās 267, 10.
e-tāvat so viel. SN -ān 30, 16. -at 13, 5. SI -atā 330, 9.
etya (ā-i) Ger. von Vi mit ā kommen. 193, 22. 214, 8. 43, 17. 47, 10.
Vedh I wachsen, gedeihen.
     Ind. 3.D edhete 158, 5.
enad er; zuweilen = etad. SA -am 9, 4.9.12, 11.15, 21.19, 17.24, 4.33, 7.36, 8.
     72, 3, 73, 3, 77, 15, 79, 1, 4, 106, 7, 18, 20, 17, 12, 37, 3, 38, 8, 49, 1, 55, 1, 60, 2,
     74, 17. 18. 91, 2. 92, 4. 10. 96, 8. 20. 207, 17. 14, 17. 15, 3. 34, 4. 37, 18. 50, 22.
enā F. von enad. SA -ām 50, 6. 56, 13. 59, 21. 179, 16. 219, 13. 53, 18.
eranda-bhindarka-nala (ā-a) M. Ricinus, Abelmoschus, Calotropis und Schilfrohr.
     PI -ais 114, 4.
```

eva eben, nur. 1, 11. 5, 14. 16. 6, 7. 21. 7, 21. 8, 15. 21. 9, 14. 19. 10, 7. 11, 4. 12. 12, 4. 11. 18. 22. 13, 1. 5. 14, 19. 15, 1. 2. 4. 6. 7. 16. 21. 16, 11. 17. 20, 5. 21, 1. 4. 22, 14. 26, 16. 27, 2. 29, 17. 34, 7. 37, 23. 38, 11. 20. 39, 3. 17. 40, 2. 22. 41, 18. 43, 12. 45, 15. 47, 7. 8. 48, 8. 9. 49, 3. 51, 2. 19. 52, 2. 53, 8. 54, 20. 55, 6. 13. 15. 56, 4. 57, 2. 58, 3. 62, 7. 7. 8. 16. 19. 63, 2. 5. 9. 65, 2. 8. 66, 10. 13. 67, 2. 10. 16. 69, 24. 70, 4. 5. 71, 3. 21. 72, 17. 73, 19. 75, 20. 77, 13. 78, 14. 80, 9. 13. 81, 2. 9. 23. 23. 83, 5. 11. 16. 84, 4. 17. 85, 14. 86, 15. 24. 88, 20. 91, 5. 10. 18. 20. 93, 19. 20. 21. 96, 3. 4. **1**01, 6. 02, 3. 13. 03, 4. 5. 7. 05, 7. 15. 06, 2. 21. 07, 5. 11. 11, 6. 15. 14, 5. 18. 16, 4. 16. 17, 1. 7. 12. 16. 19. 18, 6. 19. 19, 6. 7. 8. 21. 20, 6. 7. 20. 21, 10. 23, 9. 14. 24, 6. 25, 11. 18. 19. 26, 3. 7. 28, 2. 6. 29, 3. 10. 30, 19. 31, 1. 32, 1. 3. 9. 11. 13. 13. 35, 3. 24. 36, 10. 17. 37, 17. 21. 38, 1. 2. 12. 14. 19. 39, 9. 11. 15. 21. 41, 5. 42, 3. 11. 45, 16. 16. 48, 10. 49, 4. 20. 51, 13. 52, 11. 16. 53, 14. 55, 15. 19. 57, 9. 59, 12. 60, 6. 21. 64, 3. 65, 6. 66, 9. 67, 10. 11. 15. 68, 20. 69, 12. 70, 13. 71, 5. 11. 74, 5. 75, 6. 15. 22. 76, 21. 77, 12. **78**, **14**, **79**, **12**, **15**, **80**, **7**, **10**, **13**, **20**, **82**, **20**, **85**, **13**, **17**, **86**, **21**, **87**, **5**, **17**, **88**, **7**, 92, 12. 17. 93, 15. 20. 21. 95, 19. 20. 96, 10. 17. 97, 1. 10. 25. 98, 2. 12. 99, 18. 20. **201**, 2. 02, 12. 03, 4. 5. 14. 15. 21. 04, 17. 06, 22. 07, 13. 08, 3. 3. 7. 7. 14. 21. 09, 20. 23. 10, 1. 11. 14. 23. 11, 3. 12, 10. 11. 19. 13, 7. 14, 22. 23. 15, 2. 5. 10. 13. 16. 25. 16, 7. 17. 17, 19. 18, 1. 5. 22. 19, 20. 21, 5. 22, 4. 23, 2. 17. 21. 24, 6. 18. 25, 2. 4. 27, 1. 28, 11. 29, 17. 30, 10. 11. 11. 31, 9. 17. 32, 5. 18. 23. 33, 2. 34, 18. 20. 35, 17. 25. 37, 14. 39, 1. 18. 23. 24. 40, 8. 41, 5. 18. 42, 1. 44, 4. 5. 11. 17. 19. 25. 45, 4. 7. 47, 10. 19. 49, 5. 50, 8. 51, 13. 14. 52, 3. 9. 10. 12. 53, 6. 12. 54, 3. 23. 55, 9. 21. 57, 11. 19. 23. 61, 5. 8. 62, 6. 64, 7. 10. 65, 8. 9. 10. 14. 67, 7. 70, 10. 14. 19. 71, 4. 5. 72, 16. 17. 73, 11. 15. 16. 74, 6. 8. 12. 75, 1. 3. 12. 13. 13. 14. 16. 77, 7. 8. 9. 10. 16. 78, 10. 24. 25. 26. 29. 79, 10. 16. 18. 21. 21. 25. 80, 20. 22. 82, 4. 83, 5. 14. 15. 84, 15. 86, 10. 89, 15. 92, 4. 9. 93, 2. 94, 15. 95, 2. 4. 10. 11. 12. 96, 19. 22. 23. 97, 2. 5. 23. 99, 6. 7. 8. 9. 10. 14. 17. 18. **3**01, 10. 02, 13. 03, 10. 15. 05, 3. 6. 7. 7. 9. 07, 8. 08, 15. 09, 6. 11, 1. 1. 2. 11. 13, 3. 8. 17. 14, 12. 15, 19. 19, 7. 20, 13. 21, 2. 6. 7. 35. 22, 19. 34, 1. 3. 35, 1. 11. evam-gatā F. von -a (V gam) dem es so geht, in solchem Zustande. SN -ā 60, 13. evam-guna solche Tugenden besitzend. SA -am 19, 3. [SA -ām 30, 20. evam-prāya (Vi) derartig. PN -ās 250, 13. PA -āņi 234, 11. PL -eşu 216, 5. evam-rūpa so gestaltet. SA -am 19, 1. evam-vidha ( $\vee$  dhā) derartig. SN -as 296, 21. -am 198, 5. SA -am 183, 3. -ena 311, 3. SG -asya 153, 20. SL -e 125, 12. 13. 26, 5. 3, 7. 4, 5. 6. 6, 10. 7, 19. 8, 6. 13. 9, 15. 10, 13. 11, 9. 18. 12, 7. 8. 13, 4. evam so. 14, 13. 16, 6. 17, 3. 20. 18, 10. 14. 19, 5. 12. 20, 4. 24, 3. 26, 13. 28, 8. 16. 21. 29, 12. 31, 12. 14. 32, 24. 41, 21. 42, 21. 47, 1. 7. 50, 12. 52, 7. 11. 53, 14. 55, 5. 56, 6. 12. 14. 57, 9. 59, 24. 60, 16. 64, 15. 65, 3. 5. 11. 67, 17. 68, 5. 13. 69, 1. 3. 71, 2. 13. 72, 6. 23. 73, 13, 74, 9. 26. 76, 20. 78, 2. 18. 81, 6. 20. 82, 12. 85, 10. 86, 24. 87, 22. 89, 14. 91, 7. 92, 15. 94, 2. 4. 96, 14. 100, 15 (lies ity evam). 01, 2, 05, 3, 10, 6, 11, 20, 12, 11, 16, 14, 8, 16, 14, 18, 8, 19, 1, 11, 20, 13, 15, 19, 21, 16. 22, 19. 23, 7. 29, 13. 31, 4. 33, 4. 16. 34, 1. 35, 21. 22. 22. 36, 11. 38, 5. 40, 14. 41, 14. 16. 42, 13. 45, 11. 46, 19. 47, 2. 6. 49, 5. 11. 50, 8. 52, 18. 53, 7. 19. 57, 16. 60, 10. 61, 9. 12. 63, 7. 9. 64, 10. 66, 10. 69, 17. 70, 3. 76, 1. 6. 11. 15. 78, 16. 79, 3. 10. 81, 11. 82, 13. 83, 18. 86, 22. 89, 9. 90, 9. 91, 3. 15. 95, 10. 96, 12. 98, 1. 201, 18. 02, 13. 05, 3. 06, 4. 07, 20. 08, 17. 16, 19. 18, 8. 19, 18. 20, 11. 21, 9. 23, 6. 27, 23. 28, 14. 32, 19. 33, 3. 34, 7. 36, 4. 6. 37, 21. 38, 14. 39, 21. 40, 2. 18. 41, 9. 42, 1. 44, 11. 45, 1. 17. 47, 5. 51, 1. 10. 53, 4. 54, 1. 8. 57, 27. 62, 6. [95, 19, 308, 6. evam-ādi so anfangend, solches und anderes. PA -īni 49, 13.

∨eş I mit anu nachgehen, suchen.

Ind. 2.S anv-eşasi 36, 5.

e-şā F. von e-tad dieser. SN -şā 28, 14. 59, 8. 88, 1. 121, 7. 69, 3. 202, 4. 22, 1. 27, 21. 33, 11. 40, 22. 53, 16. 54, 6. 85, 16. 306, 8. 20, 16. SA -tām 36, 17. 148, 16. 91, 3. 95, 3. 200, 7. 03, 11. 25, 13. 26, 16. 45, 13. 48, 16. 53, 8. 66, 10. SI -tayā 52, 15. DN -te 202, 4. 17, 18. DA -te 202, 8. PN -tās 199, 11. 218, 22. 39, 19. 80, 11. 84, 5. PA -tās 195, 18. 99, 13.

aikacittya N. (Abstr. von eka-citta) Einmütigkeit. SL -e 217, 19.

aikāgrya N. (Abstr. von ekāgra (a-a)) die auf einen Gegenstand gerichtete Aufmerksamkeit. SA -am 71, 17.

aikāntike (SL von -a N., Weiterbildung von ekānta M.) abseits, heimlich. 114, 14. Aindra von Indra inspiriert. SN -am 207, 2.

Airāvata M. Name eines Elefanten, Indra's Reittier. SN -as 274, 4.

Aiśvarī F. von -a von Īśvara (Brahma) herrührend, bewirkt. SA -īm 225, 13.

aiśvarya N. (Abstr. von iśvara M.) Herrschaft, Herrlichkeit. SN -am 62, 8. SI -ena 270, 6. SAb -ād 25, 8. SG -asya 273, 5.

aiśvaryavat (von aiśvarya N.) Herrlichkeit besitzend. SD -ate 278, 26.

om-kāra M. (V kr) die Silbe om. SA -am 197, 9.

om Interj. mit mystischem Charakter, im Gottesdienst und beim Beginn der Rezitation heiliger Texte (später auch profaner) gebraucht. 95, 2.

oşadhi F. Kraut, Pflanze, Heilkraut. SI -yā 171, 10. PN -ayas 324, 3.

osadhi-visesana N. nähere Bestimmung zu osadhi. SN -am 321, 26.

oşadhī F. = oşadhi. PN -yas 321, 35.

[290, 24.

ostha-pallava M.N. Lippenknospe, knospen- oder schösslinggleiche Lippe. SN -am

aucityānvaya-rakṣā (a-a) F. Wahrung der Angemessenheit und der (ursprünglichen) Reihenfolge. SN -ā 185, 15.

autsukya N. (von utsuka) Unruhe, Sehnsucht. SI -ena 175, 9. SAb -ād 143, 11.

aupamya N. (Weiterbildung von upa-mā F. ( $\vee$  mā)) Vergleich. SN -am 322, 4. SG -asya 322, 2.

aurdhvadehika-kriyā F. Totenzeremonie. PA -ās 101, 12.

auşadha N. (von oşadhi F.) Arznei. SN -am 26, 11. 260, 7. 7. 93, 14. PI -ais 293, 17.

kakudmat (von kakud F.) einen Buckel habend, Buckelochs. SN -ān 101, 15. 334, 14. kankana N. Armring, -band. SI -ena 271, 6.

kaca M. Haupthaar. PG -ānām 283, 1.

kac-cid Fragepartikel. 12, 12. 36, 2. 38, 1. 4. 39, 12. 41, 3. 42, 14. 44, 5. 90, 19.

kacchapa M. (mind. aus kasyapa M.) Schildkröte. SN -as 156, 16.

kajjala N. Lampenruss. SA -am 208, 24. PI -ais 210, 15.

kajjala-mardana N. (\psi mrd) Einreiben mit Russ. PI -ais 210, 1.

kañcukāvista (a-ā) einen Panzer, Schuppenkleid tragend. PN -ās 109, 10.

kañcukin M. (von kañcuka M.) Haremsdiener. PN -inas 130, 7. 42, 4.

kataka M.N. Hoflager. SA -am 213, 4.

katāksa (a-a) M. Seitenblick. SI -ena 279, 23. PN -ās 283, 6. PI -ais 315, 13. katāksa-pāta M. dass. PI -ais 320, 11.

katākṣa-viṣānala (a-a) wo die Seitenblicke das Giftfeuer darstellen. SAb-ād 293,15.

kaţu-tikta-kaṣāyāmla-rasāsvāda (a-a, a-ā) beissenden, stechenden, zusammenziehenden, sauren Geschmack habend. PN -āni 140, 17.

kathina hart, rauh. PN -ās 109, 8.

Vkanth I mit ud den Hals in die Höhe richten, sich sehnen.

Kaus. Ind. 3.P ut-kanthayanti 286, 2.

kantha M. Hals. SN -as 184, 9. SG -asya 331, 15. SL -e 249, 7.

kantha-gata (schon) im Halse befindlich. PI -ais 151, 14.

kantha-pāśa M. Halsfessel. DN -au 331, 10.

kantha-lagnā F. von -a am Halse hängend. SN -ā 287, 14.

kanthāślesopagūdha (a-ā, a-u) N. (V guh) Ansichdrücken mit Umschlingung des Halses. SN -am 312, 1.

∨kandūy (Den. von kandū F.) reiben, scheuern.

Med. Ind. 3.P kandūyante 304, 13.

kandūyanaka (von V kandūy) zum Kratzen dienend. SI -ena 110, 18.

katipaya (von kati wieviele) etliche, einige. PI -ais 101, 15. 284, 17. [311, 17.

katipaya-divasa-sthāyinī F. von -in ( $\vee$  sthā) (nur) einige Tage verweilend. SN -ī katipaya-nimeṣāyus (a-ā) dessen Leben (nur) einige Augenblicke währt. SL -uṣi 304,5.

katipaya-pura-svāmya N. (von svāmin M.) die Herrschaft über einige feste Plätze. V katth I sich berühmen, prahlen mit. [SL -e 300, 26.

Ind. 2.S katthase 72, 19.

Vkath X sagen, erzählen.

Akt. Ind. 3.S kathayati 120, 14. 36, 10. 2.S kathayasi 188, 10. 1.S kathayāmi 115, 7. 91, 6. 95, 2. 200, 7. 18, 7. 29, 12. 30, 1. 36, 8. 46, 13.

Imp. 2.S kathaya 129, 5. 19. 42, 17. 63, 18. 67, 1. 78, 19. 229, 9. 43, 11. 53, 1. 62, 10. 2.P kathayata 177, 20.

Pot. 3.S kathayet 36, 3.

Impf. 3.S akathayat 89, 2.

Perf. 3.S kathayāmāsa 60, 6.

1.Fut. 2.S kathayişyasi 174, 21. 1.S kathayişyāmi 3, 5. 182, 20.

Med. (ep.) Imp. 2. P kathayadhvam 7, 18.

Pass. Ind. 3.S kathyate 156, 1. 88, 8. 321, 29.

Imp. 3.S kathyatām 126, 7. 36, 21. 65, 9. 81, 6. 98, 6. 222, 1. 40, 21. 46, 14. Impf. 3.S akathyata 254, 12.

katham-cana irgendwie, mit Mühe. 12, 3. 27, 8. 52, 3. 67, 5. 93, 17. 131, 16. 34, 4. 44, 9. 245, 9.

katham-cid dass. 101, 13. 21, 9. 44, 16. 73, 1. 16. 97, 2. 205, 17. 08, 5. 23, 14. 25, 15. 47, 11. 48, 21. 334, 15.

katham-bhūta wie beschaffen? SN -as 321, 1.

kathana N. (V kath) das Sagen, Ansagen, Erwähnen. SN -am 100, 11. 269, 19. Kathanaka M. Name einos Kamēls in der indischen Tierfabel. SV -a 148, 8. SN

-as 147, 15. 48, 20. 52, 5. 13. 18.

Kathanaka-pisita N. das Fleisch des K. SI -ena 149, 9. kathanīya (V kath) zu sagen, zu erzählen. SN -am 136, 21.

kathanīyā F. von -a. SN -ā 227, 21.

katham wie? 8, 8, 14, 9, 13, 13, 10, 14, 11, 14, 15, 16, 14, 12, 12, 26, 7, 27, 9, 28, 20, 29, 7, 8, 30, 9, 10, 31, 1, 2, 32, 4, 16, 17, 34, 19, 41, 10, 60, 12, 13, 62, 16, 69, 20, 21, 79, 21, 80, 7, 86, 2, 19, 102, 14, 06, 9, 20, 16, 18, 17, 15, 24, 20, 26, 1, 9, 18, 29, 19, 30, 17, 37, 13, 38, 11, 40, 3, 43, 1, 44, 19, 46, 7, 47, 12, 49, 13, 52, 9, 55, 10, 56, 15, 57, 2, 58, 6, 61, 1, 65, 7, 68, 19, 70, 18, 72, 15, 74, 14, 78, 11, 79, 20.

81, 20, 87, 12, 19, 91, 3, 203, 11, 06, 5, 07, 20, 19, 18, 20, 20, 24, 21, 38, 18, 40, 7. 41, 3. 43, 11. 49, 8. 53, 18. 65, 1. 84, 4. 86, 6. 90, 18. 96, 2. 310, 20. 11, 4. katham-api irgendwie, mit Mühe. 117, 10. 37, 12. 48, 13. 70, 7. 207, 15. 40, 4. 98, 3. kathayat Ppra von V kath sprechen (mit), besprechen, sagen, erzählen, verkünden. SN -n 74, 28. DN -ntau 89, 6. kathayantī F. von -at. SA -īm 60, 5. kathayāna (ep. für kathayamāna) Pprm von V kath (s. o.). SN -as 80, 17. kathayitum Inf. von V kath (s. o.). 188, 13. kathayitvā Ger. von V kath (s. o.). 142, 14. 220, 6. kathā F. (V kath) Gespräch, Rede, Erwähnung; Erzählung, Geschichte, Märchen. SN -ā 215, 10. 53, 5. 55, 21. 56, 9. SA -ām 186, 16. 22. 88, 10. 13. 89, 19. 21. 22. 92, 17. 20. 93, 23. 95, 3. 204, 20. 05, 1. 21, 17. 29, 9. 12. (37, 21 s. kathā-madhya N.). 46, 13. 53, 1. 15. 54, 20. 21. 55, 18. 56, 3. 7. PN -ās 255, 20. 303, 13. 12, 10. kathanta (a-a) M. Ende des Gesprächs. SL -e 79, 4. [PA -ās 156, 18. kathā-pītha N. Stuhl, Grundlage, Unterlage der Geschichte. SN -am 184, 4. 85, 1. SA -am 256, 8. kathāpītha-lambaka M. das Buch K. SN -as 256, 14. SL -e 190, 13. 97, 26. 204, 23. 16, 18. 28, 24. 43, 5. 53, 3. 56, 13. kathā-madhya N. die Mitte der Geschichte. SL -e 237, 21 (lies kathāmadhye). kathā-mukha N. Mund der Geschichte, Einleitung. SN -am 97, 20. 185, 1. kathāmrta (ā-a) N. Märchennektar. SA -am 184, 6. kathā-rasāvighāta (a-a) M. (Vhan) Nichtschädigung der Stimmung der verschiedenen Erzählungen (vgl. 256, 9). SI -ena 185, 16. kathāvatāra (ā-a) M. die Herabkunft der Geschichte. SA -am 255, 16. Kathāsaritsāgara M. (kathā-sarit-sāgara Ozean der Märchenströme) Name einer von dem kasmirischen Dichter Somadeva zwischen 1063 und 1082 n. Chr. verfassten Sanskritbearbeitung der grossen, in einem mind. Dialekt geschriebenen Märchensammlung Brhatkathā von Gunādhya. SN -as 184, 3. kathita Ppp von V kath sagen, erzählen. SN -as 123, 2. 224, 19. -am 80, 7. 144, 11. 56, 10. 206, 10. SA -am 81, 23. kathitā F. von -a. SN -ā 253, 5. PN -ās 30, 13. 192, 19. kathyamāna Pprp von V kath (s. o.). SL -e 6, 18. Vkadarthay (Den. von kad-artha M. eine schlechte Sache) plagen, quälen. Ind. 2.S kadarthayasi 315, 11. kadarthita Ppp von V kadarthay. SG -asya 277, 13. PN -as 311, 4. kadalī-višeşa M. die verschiedenen Arten oder Sorten von Musa (Pisang oder Banane). kad-asana N. schlechte Nahrung. SN -am 310, 9. [PN -ās 330, 6. kadā wann? 38, 9. 59, 13. 79, 12. 304, 17. 05, 20. 10, 1. 14, 7. **[46, 9.**] kadā-cana irgendwann. 66, 13. 76, 15. 81, 12. 97, 19. 113, 7. 207, 20. 23, 12. 39, 11. kadā-cid irgendwann, vielleicht. 23, 1. 28, 9. 51, 5. 74, 24. 93, 21. 98, 7. 102, 1. 17. 18, 12. 17. 19, 9. 24, 5. 32, 16. 39, 9. 12. 40, 17. 47, 14. 54, 20. 57, 7. 58, 8. 9. 63, 17. 65, 8. 68, 20. 72, 16. 74, 16. 86, 11. 87, 16. 90, 17. 95, 8. 98, 3. 99, 9. 200, 4. 02, 23. 05, 5. 06, 7. 17, 10. 19, 4. 35, 1. 23. 36, 14. 19. 37, 23. 59, 2. 77, kanaka N. Gold. SA -am 216, 15. [4. 16. 82, 11. 333, 8. kanaka M. Goldliane, eine Art Stechapfel. PI -ais 295, 18. kanaka-kamanīya (V kam) lieblich, schön wie Gold. SN -am 286, 9.

kanaka-bhūşana-samgrahanocita (a-u) passend für das Einfügen in einen Goldschmuck. SN -as 111, 16.

kanaka-kalasa M. Goldkrug, Urne aus Gold. DN -au 300, 11.

## kanaka- - Karataka M.

kanaka-sūtra N. goldene Schnur, Kette. SA -am 130, 1. 6. 8. 11. SI -ena 125, 21. kanaka-stambha-rucira strahlend von goldenen Pfosten, Säulen. SA -am 13, 13. Kanakhala N. Name eines Wallfahrtsortes am oberen Ganges. SN -am 198, 8.

kanthā F. geflicktes Kleid. SN -ā 300, 9. 10, 6. 15, 15.

kanthā-dhārin (V dhr) ein geflicktes Kleid tragend. SN -ī 273, 3.

kanda M. Wurzelknolle, Zwiebel. PN -ās 309, 9.

kandara M.N. Höhle, Schlucht. PA -an 43, 4. PAb -ebhyas 309, 9.

Kandarpa M. (kam-darpa?) häufiger Name des Liebesgottes (vgl. Kāma). SV -a 315, 11. SN -as 2, 19. SG -asya 288, 5.

Kandarpa-darpa-dalana N. (V dal) das Brechen des Stolzes des K. SL -e 280, 6. kandala-dhavalā F. von -a glänzendweiss von Kandalī-Blüten. SN -ā 282, 9.

kandalinī F. von -in (von kandala N.) Kandalī-Blüten tragend. PN -yas 285, 18. kanduka M. (verwandt mit kanda) Ball, Spielball. PI -ais 328, 12.

kanyakā F. (Dem. von kanyā F.) Mädchen, Jungfrau, Tochter. SN -ā 203, 1. 29, 18. SA -ām 17, 19. 145, 1. PN -ās 187, 14.

kanyā F. dass. SN -ā 96, 4. 326, 13. SA -ām 4, 7. 23, 11. 205, 6. 33, 1. 48, 8. 326, 1. 33, 9. PN -ās 3, 14. PA -ās 198, 19.

kanyā-ratna N. ein Mädchenjuwel. SA -am 2, 5.

kapata-śata-maya aus Hunderten von Betrügereien bestehend. SN -am 295, 14.

kapāla N. Schädel. SN -am 302, 2. PL -eşu 191, 7.

kapālapāņitva N. Abstr. von kapāla-pāņi einen Schädel in der Hand habend. SN -am kapāla-pāņi-puţaka M. Schädel und hohle Hand. SL -e 275, 11. [191, 18.

kapālamālin (von kapāla-mālā F.) einen Kranz von Schädeln tragend. SN -ī 187, 19. kapālātman (a-ā) schädelförmig. SN -a 191, 19.

kapālī F. (von -a N.) Schale, Schüssel. SA -īm 307, 1.

kapota M. Taube. SN -as 250, 18. 51, 4. SA -am 250, 20.

kapola-kandū F. das Jucken der Wange. PA -ūs 323, 15.

kabandha M. Rumpf. SN -as 174, 10.

Vkam X wünschen, wollen; lieben.

Akt. (ep.) Pot. 3.S kāmayet 19, 1. 3.

Med. Ind. 3.S kāmayate 137, 16.

kamatha-pati M. Herr der Schildkröten. SI -inā 264, 13.

kamala-garbhābha (a-ā, von ā-bhā F. (V bhā)) die Farbe des Inneren der Lotusblume habend. SA -am 51, 12.

kamalekşanā (a-ī) F. von -a lotusängig. SN -ā 33, 14.

kampa M. (V kamp) das Zittern, Beben. SA -am 287, 9.

kampayat Ppra vom Kaus. von V kamp zittern. SN -n 91, 19.

kampita-devadāru der die Deodar-Zedern (Cedrus Deodara) rüttelt. SN -us 325, 6. kambu-kanthī F. von -a einen Nacken wie eine Muschel (mit drei Falten) habend. SN -ī 205, 13.

Kambugrīva M. (kambu-grīva = kambu-kantha) Name einer Schildkröte. SN -as 156, 16.57, 3.21. SI -ena 157, 18.

kara M. ( $\vee$ kr) Hand; Rüssel. SA -am 315,11. SI -ena 184,11. SL -e 191,19.270,3. kara M. ( $\vee$  kr) Strahl. PN -ās 284,17. [DA -au 233,19. PI -ais 46,17. kara-kṣati F. Verletzung, Verwundung der Hand. SN -is 228, 3.

Karataka M. (von karata M. ein Mann mit verächtlichem Lebenswandel, ein schlechter Brahmane?) Name eines Schakals in der indischen Tierfabel. SV -a 102, 8. SN -as 102, 11. 04, 17. 06, 6. 9. 19. 08, 14. 09, 6. 10, 6. 25, 4. 17. 26, 1. 30, 17. 36, 11. 66, 10. 67, 1. 3. 70, 9. SA -am 110, 7.

# Karataka- - karma-kara M.

Karataka-Damanaka M. K. und D. DN -au 123, 16, 25, 1.

Karataka-Damanaka-nāman K. und D. mit Namen. DN -ānau 102, 6.

Karataka-Damanaka-niksipta-rājya-bhāra (V bhr) die Last der Regierung auf K. und D. niederlegend. SN -as 123, 9.

Karataka-sakāśa M. die Nähe, Gegenwart des K. SA -am 166, 10.

karana N. (Vkr) Mittel, Werkzeug. SA -am 329, 4. SL -e 321, 4 ('im Sinne des Instruments').

karanda-pīdita-tanu dessen Leib in einen Korb gepresst ist. SG -os 273, 13.

kara-ruha M. (Vruh, eig. auf der Hand wachsend) Fingernagel. PI -ais 281, 21. kara-vāri N. Wasser in der Hand. PI -ibhis 238, 3.

kari-kalabha-karnāgra-capala (a-a) beweglich, unbeständig wie die Ohrenspitzen eines Elefantenkalbes. SL -e 309, 20.

kari-kumbha-pītha-dalana (Vdal) das Schläfenbein der Elefanten spaltend. PI -ais kari-turaga-vara auserlesene Elefanten und Rosse. PI -ais 310, 8. [313, 6.]

karin M. (von kara M. Rüssel) Elefant. PI -ibhis 323, 15. PG -inām 46, 10.

kari-vara-kara-spardhin (V spardh) wetteifernd mit dem Rüssel eines auserwählten Elefanten. SN -i 300, 13.

karīra-viţapa M. der Karīra-Strauch (Capparis aphylla). SL -e 275, 1.

karuna kläglich. SA -am 15, 9. 26, 3. 29, 19. 31, 19.

karunam (Adv. von -a) kläglich, jämmerlich. 178, 4.

karuna-svara M. klägliche Stimme. SI -ena 162, 6.

karuņā-para Mitleid als Höchstes habend, sehr mitleidig. SN -as 250, 14. PG -āṇām karuņā-masṛṇa von Mitleid sanft. PI -ais 320, 11. [271, 7.]

karuņā-maitrī-prajñā-vadhūjana-samgama M. Verkehr mit den Frauen Mitleid, Freundschaft und Einsicht. SA -am 308, 9.

karoddhrta (a-u) mit der Hand emporgehalten. SI -ena 291, 9.

karkataka-graha M. (V grah) der Griff eines Krebsleins. SAb -ād 126, 17.

karkarītas (von -ī F.) aus dem Wasserkrug. 286, 17.

karkaśatva N. Rauhheit. SAb -ād 330, 5.

Karkotaka M. Name eines Schlangendämons. SN -as 53, 17.54, 4. SA -am 53, 5.

Karkotaka-vişa N. das Gift des K. SA -am 74, 11.

∨karn X (Den. von karna M.) mit sam-ā hören, vernehmen.

Impf. 3.S sam-ākarņayat (ā-a) 243, 1.

karna M. Ohr. SG -asya 110, 18. SL -e 153, 15. 18. 284, 16.

karna-visa N. Ohrengift. SI -ena 153, 9.

[37, 2.

karnikāra-dhava-plaksa M. Pterospermum-, Anogeissus- und Feigenbäume. PI -ais kartavya (Vkr) zu machen, zu tun. SN -am 126, 5. 33, 4. 42, 14. 53, 19. 58, 15. 68, 10. 278, 11. SL -e 301, 8. PN -ās 98, 8.

kartavya-vimūdha (V muh) verwirrt, unklar über das zu Tuende. SN -as 248, 17. kartavyā F. von -a. SN -ā 155, 6. 230, 1. SA -ām 208, 10.

kartu-kāmā F. von -a (V kam) tun, begehen wollend. SN -ā 68, 17.

kartum Inf. von Vkr machen, tun. 19, 9. 22, 13. 30, 12. 35, 3. 55, 16. 62, 17. 69, 19. 73, 9. 102, 12. 16. 20, 15. 41, 10. 19. 42, 1. 44, 2. 60, 4. 215, 12. 78, 21. 96, 18.

kartu-manas zu tun gesonnen. SN -ās 106, 6.

kartr M.N. (Vkr) der Handelnde, Täter, Agens. SN -r 322, 15. SA -āram 219, 16. PN -āras 321, 35.

kartrtva N. Abstr. von kartr 'Agens'. SI -ena 321, 33.

karpūra-khanda M. Kampferzweig. PA -an 276, 11.

karma-kara M. (Vkr) Arbeiter, Handwerker. PN -ās 102, 16.

Digitized by Google

```
karma-kriyā-vibhrama M. das Getändel der Ausübung von (frommen) Werken.
    PI -ais 311, 14.
karma-cestābhisūcita (ā-a, V sūc) verraten durch Handlungen und Gebaren. SA
karmatva N. Abstr. von karman N. 'Objekt'. SN -am 321, 25 ('nach der Regel aka-
    thitam ca ist die Erde Objekt' (und steht als solches im Akkusativ)).
karman N. (Vkr) Handlung, Werk, Arbeit; (ärztliche) Kur; Schicksal (als Folge der
    Handlungen in früheren Existenzen). SN -a 79, 21. 92, 18. 93, 15. 16. 141, 5.
    82, 17. 299, 14. SA -a 162, 10. 64, 16. 306, 12. SI -anā 48, 16. 49, 9. 91, 8.
    SD -ane 275, 12. SG -anas 47, 15. 48, 14. 16. SL -ani 57, 17. 122, 11. 71, 18.
    279, 2.8. PG -anām 171, 13.276, 7.
karma-nirmūlana-kṣama fähig zum Ausrotten der (Folgen der früher begangenen)
    Handlungen. SN -as 310, 1.
karma-bhūmi F. das Land der Werke. SA -im 276, 12.
karma-vaśatas (von vaśa M.) kraft des Schicksals. 276, 16.
karmānusāriņī (a-a) F. von -in (Vsr) dem Schicksal folgend. SN -ī 274, 7.
karmāyatta (a-ā, Vyat) vom Schicksal abhängend, darauf beruhend. SN -am 274, 7.
karşantī F. von -at Ppra von Vkrs I nach sich ziehen. SN -ī 205, 10.
karsayat Ppra von V krs X ausziehen. SN -n 24, 17.
karşita Ppp von V krs X an sich ziehen; zerren, peinigen. SN -as 74, 13. PN -ās
karşitā F. von -a. SN -ā 20, 20. 26, 2.
                                                                       [125, 12.
karhi-cid irgendwann, jemals. 3, 6. 4, 17. 61, 3. 69, 3. 80, 14. 86, 20. 119, 21.
Vkal X antreiben; bemerken, gewahr werden.
    Ind. 3.S kalayati 288, 10.
kalanka-rahitā F. von -a makellos. SN -ā 305, 14.
kalatra N. Ehefrau. SN -am 112, 19. 270, 14. SL -e 115, 9. 62, 2. PI -ais 108, 5.
kala-rava M. (Vru) leiser Ruf, leiser Gesang. PI -ais 315, 12.
kala-hamsa M. Singschwan. SN -as 153, 3.
kalaha-krīdā F. (V krīd) Spiel mit Streit, Neckerei. SN -ā 279, 10.
kalā F. Kunst. SN -ā 98, 13. PA -ās 276, 14. PL -āsu 262, 6.
kalāntara (ā-a) N. die anderen Mondphasen. PA -āņi 327, 15.
kalā-śeşa von dem nur ein Sechzehntel übrig ist. SN -as 266, 4.
Kali M. ein Würfeldämon (Personifikation des Würfels mit einem Auge. SN -is 18,
    6. 10. 19, 6. 12. 15. 17. 20, 5. 74, 10. 14. 16. 27. 28. 75, 4. 86, 13. SA -im 18, 4.
    19, 5. SI -inā 18, 3. 14. 20, 4. 11. 21, 3. 28, 17. 29, 13. 15. 18. 20. 75, 6. 86, 10.
    93, 16. SG -es 74, 12. SL -au 74, 30. SV -e 18, 5. 19, 1. 3.
kalita-carana mit gebrochenem Fusse. SN -as 100, 19.
Kali-samśraya M. (∨śri) das Zufluchtsuchen des K. SAb -ād 74, 33.
kalpa M. (Vklp) ein Tag Brahma's, ein Weltalter. SA -am 310, 5.
kalpa-kaya M. Untergang, Ende eines Weltalters. SL -e 191, 9.
kalpayat Ppra von Vklp Kaus. schaffen, gewähren. SN -n 184, 12.
kalpayantī F. von -at. SL -yām 314, 13.
                                                                     [-\bar{a}\ 266, 13.
kalpa-latā F. die Wunschliane (eine mythische, alle Wünsche erfüllende Pflanze). SN
kalpānta (a-a) M. Ende eines Weltalters. PL -eşu 261, 2.
kalpita-yajña-bhāga 'durch die ihm ein Anteil am Opfer zufiel'. SA -am 325, 15.
kalyam (Adv. von kalya N.) mit Tagesanbruch. 89, 4.
kalyāna (Weiterbildung von kalya gesund) schön, lieblich, edel, glücklich. SV -a
```

kalyāņa N. (s. o.) Glück, Heil. SN -am 296, 17. SA -am 296, 18.

kalyāņābhijana (a-a) von edler Herkunft. SA -am 41, 20.

34, 21. 35, 10. 87, 2. SN -as 41, 13.

## kalyāņī — Kāņabhūti M.

kalyāṇī F. von -a. SN -ī 27, 19. 50, 9. 60, 21. 61, 1. 79, 8. SA -īm 27, 12. SV -i 9, 16. 11, 14. 16, 5. 22, 7. 39, 20. 41, 13. 20. 44, 4. 7. 11. 23. 51, 16.

kallola-lola unstät wie die Welle. SN -am 311, 17.

kallola-lolā F. von -a. SA -ām 307, 15.

kavaca M.N. Panzer. SI -ena 261, 20.

kavala M. Mundvoll, Bissen. SA -am 290, 20.

∨ kavalay (Den. von kavala M.) hinabschlucken, verschlingen.

Ind. 3.S kavalayati 314, 1.

[-inām 281, 6.

kavi M. Dichter. SN -is 296, 26. PN -ayas 260, 19. 301, 2. PI -ibhis 295, 19. PG kavijana-višesa M. ein vorzüglicher Dichter. PI -ais 300, 14.

kavi-vara auserwählt unter den Dichtern, ein vortrefflicher D. PN -as 290, 15.

kavīśvara (i-ī) M. Herr unter den Dichtern, Dichterfürst. PN -ās 262, 11.

kaşta schlimm, arg. SN -as 47, 4. 210, 21.

kaştam (von -a) weh, ach. 215, 16. 36, 25. 74, 20. 301, 20. 03, 11. 18, 14.

kaştā F. von -a. SA -ām 48, 18.

∨kas I mit vi aufblühen.

Kaus. Ind. 3.S vi-kāsayati 271, 14.

[208, 24.

kastūrikādi-samyukta (ā-ā,  $\vee$  yuj) verbunden mit Moschus und anderem. SA -am kasmād (erstarrter SAb von kim) warum? weshalb? 8, 12. 64, 18. 110, 13. 15, 13. 36, 14. 40, 12. 59, 5. 68, 13. 91, 7. 98, 5. 201, 13. 18, 15. 33, 5. 36, 7. 39, 20.

kā F. von kim wer? welcher? SN -ā 11, 2. 4. 6. 18, 16. 39, 16. 44, 4. 50, 13. 140, 13. 55, 19. 79, 16. 95, 2. 96, 20. 205, 7. 15, 10. 21, 2. 58, 22. 77, 1. 1. 2. 93, 1. 308, 13. 09, 20. SA -ām 56, 13. 174, 20.

kāmdišīka (kām + diś F.) flüchtig. SN -as 123, 17.

kāka M. (tonmalend) Krähe. SN -as 103, 16. 30, 3. 50, 17. DN -au 200, 19. PN -ās 159, 4. PI -ais 305, 17.

kāka-māmsa N. Krähenfleisch. SN -am 151, 3.

kākarūka feig, Feigling. PN -ās 102, 5 (F.'s Übersetzung beruht auf anderer Lesart). kākavat (von kāka M.) krähengleich. 298, 1.

kākādi (a-ā) die Krähe und die andern. PN -ayas 147, 11. 48, 14.

kākī F. (von -a M.) Krähenweibchen. SN -ī 130, 3. 3. 8. SI -yā 125, 21.

∨kānks I begehren, wünschen.

Ind. 3.P kānksanti 6, 17.

kānkşantī F. von -at Ppra von V kānkş (s. o.). SN -ī 207, 8.

kāca M. Glas. SN -as 112, 2. SL -e 112, 2.

kā-cid F. von kim-cid irgendwer, -ein. SN -ācid 35, 9. 157, 13. 258, 3. 8. 91, 8. SA -āmcid 27, 14. 186, 16.

kāñcana N. (verwandt mit kanaka N.) Gold. SN -am 212, 24. SA -am 199, 23. 213, 10. 65, 15.

Kāñcanapāta M. (kāñcana-pāta) Name eines Elefanten der Götter. SI -ena 198, 9. kāñcana-samnibha (V bhā) dem Golde gleich. SN -am 61, 13.

kāncanādi (a-ā) Gold und dergleichen. PI -ibhis 100, 1.

kāncī-guņa-sthāna N. die Stelle, wo der Gürtel ruht (Umschreibung für Hintern). kāņa eināugig. SN -as 294, 22. [SN -am 330, 10.

Kāṇabhūti M. (kāṇa + bhūti F.) ein Piśāca, nach der Überlieferung zu schliessen ein Märchenerzähler und Hauptquelle des Guṇāḍhya. SN -is 191, 4. 92, 19. 228, 22. 29, 11. 36, 6. 45, 17. 53, 13. SA -im 190, 19. 23. 229, 5. 8. SI -inā 191, 1. 253, 5. SD -aye 205, 1. SAb -es 189, 21. 246, 16. SG -es 227, 23. SL -au 189, 22. 92, 15. 98, 2. SV -e 204, 21. 16, 9. 23, 12. 27, 12. 52, 23.

Digitized by Google

Kāṇabhūty-anuyogatas (von anu-yoga M. (Vyuj)) infolge der Frage des Kāṇabhūti. Kānabhūty-ākhyā F. (V khyā) der Name Kānabhūti. SI -ayā 189, 18. Kātantrākhya (a-ā) den Namen Kātantra führend; von den Gegnern gegebener Beiname des Kālāpaka (kā-tantra = schlechtes Machwerk). SN -am 244, 8. kātara feig, verzagt, kleinmütig. SN -as 115, 18. 290, 2. kātaratama (Sup. von kātara) sehr kleinmütig. SN -as 183, 4. Kātyāyana M. Nachkomme des Kātya, Gentilname des Vararuci. SV -a 223, 9. SN -as 190, 15. 91, 2. SI -ena 192, 19. SG -asya 224, 11. kānana N. Wald. SN -am 48, 11. SL -e 36, 9. kānta (Ppp von V kam) geliebt, lieblich. SV -a 155, 13.60, 21. SN -am 236, 1. SA kānta-vapus von lieblicher Gestalt. SA -uşam 182, 8. [-am 200, 15. kāntā F. v. -a. SN -ā 30, 15. 203, 5. 82, 14. SA -ām 203, 13. 16. PL -āsu 287, 11. kāntā-kaţākṣa-viśikha M. 'die Seitenblick-Pfeile einer schönen Frau'. PN -ās 277,17. kāntākāra-dharā (ā-ā) F. v. -a (Vdhr) die Gestalt der Geliebten tragend. SN -ā 318,5. kāntā-komala-pallavādhara-rasa M. das Nass zarter Lippenknospen der Geliebten. SN -as 313, 7. kāntā-jana M. eine Geliebte, Schöne. PG -ānām 287, 7. kāntā-payodhara-taţa M. der Busen der Geliebten. SL -e 281, 18. Vkāntāy (Den. von kānta) sich wie ein Geliebter benehmen. Ind. 3.S kāntāyate 287, 11. kāntā-viślesa-duḥkha-vyatikara-viṣama uneben, unvollkommen wegen der Mischung mit Schmerz über die Trennung von der Geliebten. SN -as 316, 16. kānti F. (V kam) Schönheit, Liebreiz. SN -is 9, 5, 332, 16. kāpālika M. (von kapāla N.) Schädel-Asket, eine sivaïtische Sekte. PN -ās 289, 16. kāpālika (von kāpālika M.) einem Kāpālika zukommend. SA -am 127, 17 (die Länge der ersten Silbe verstösst gegen das Metrum). [SA -āmapi 231, 1. kāpi (ā-a) F. von kim-api irgend ein, ein gewisser, undefinierbarer. SN -āpi 214, 11. kā-puruşa M. Wicht, Feigling. SN -as 103, 18. PN -as 159, 4.8.66, 18. kāma M. (Vkam) Wunsch, Verlangen, Liebe. SN -as 8, 21. 279, 9. SA -am 2, 24. 69, 5, 73, 10. SI -ena 335, 3. SG -asya 32, 23. SL -e 289, 10. PA -an 300, 18. Kāma M. (s. o.) der Liebesgott, dem griechischen Eros ähnlich und vielleicht durch diesen in der Entwicklung beeinflusst. Er führt Bogen und Pfeil als Waffe, seine Pfeile sind Blumen, die Bogensehne besteht aus einer Reihe schwarzer Bienen. Als er seinen Pfeil auch auf Siva abschiessen wollte, wurde er durch einen Zornesblick von diesem zu Asche verbrannt und ist seitdem körperlos (vgl. Ananga). SD -āya 278, 26. SG -asya 205, 6. 78, 14. 329, 5. 31, 2. kāma-ga (Vgam) nach Belieben gehend, wandernd. SN -as 67, 22. kāma-cara (V car) dass. SN -as 333, 8. kāma-ja (V jan) durch die Liebe erzeugt. PI -ais 248, 20. kāma-duh (V duh) Wünsche melkend, gewährend, Wunschkuh. SN -dhug 6, 7. kāma-nirvahana N. (V vah) Ausgang, Schluss des Liebesgenusses. SN -am 292, 4. Kāma-patamga M. der Schmetterling K. SN -as 296, 16 (lies m für n). kāma-phala N. Erfolg des Verlangens, Liebeslohn. SN -am 289, 9. kāma-bhoga M. Liebesgenuss, -freude. PI -ais 59, 5. kāmarasika (kāma + rasa M.) an der Liebe Geschmack findend. SN -as 318, 15. kāma-vāsinī F. von -in (V vas I) nach Belieben verweilend, frei. SA -īm 50, 18. kāma-vidambita (V damb) vom Verlangen getäuscht. SN -as 293, 6.

Kāma-śarāpāta-nirbhinna (a-ā, V bhid) gespalten durch den Angriff von Kāma's

Pfeil. SL -e 205, 15.

#### Kāma-śalabha M. — kālatas

Kāma-śalabha M. die Motte K. SN -as 296, 16.

kāma-śāstra N. Lehrbuch von der Liebe. PN -āņi 96, 13.

kāmāgni (a-a) M. das Feuer der Liebe. SL -au 314, 2. kāmātura (a-ā) liebeskrank. PG -āņām 313, 12. kāmādi-mala-rahita (a-ā) frei von der Liebe und anderen Flecken. SN -as 279, 22. kāmādi-vaśa (a-ā) M. Gewalt der Liebe u.s.w. SA -am 216, 20. kāmārta (a-ā) von Liebe, Verlangen gepeinigt. SN -as 33, 1. kāmin (V kam) liebend, verliebt. PI -ibhis 289, 2. kāminī F. von -in. SN -ī 268, 6. PG -īnām 290, 16. kāminī-kāya-kāntāra M. das Dickicht: Körper der Geliebten. SL -e 288, 1. kāminī-sakha M. (sakhi M.) begleitet von, im Verein mit seinen Geliebten. SN -as kāmuka M. (V kam) Liebhaber. PG -ānām 124, 11. kāmyotpatti-vaśa (a-u) das Begehrenswerte zu erfüllen vermögend (?). SL -e 316, 2. kāya M. (Vci) Leib, Körper. SN -as 137, 20. 271, 7. 98, 18. SL -e 272, 11. 319, 6. kārana N. (Vkr) Grund, Ursache; Beweisgrund, Anzeichen. SN -am 78, 1. 133, 10. 239, 17. 45, 12. 46, 11. 322, 13. SA -am 82, 6. 200, 17. 18, 6. 43, 3. 73, 16. SAb -ād 10, 12. 99, 3. 123, 6. PI -ais 58, 10 (Nīl. kāraņair lingaih). 59, 24. kāranāntara (a-a) N. eine besondere Veranlassung. SL -e 51, 5. kārayitavya (von V kr Kaus.) zu bewirken, verschaffen. SN -as 121, 6. kārita Ppp vom Kaus. von Vkr machen. SN -as 275, 11. kāritā F. von -a. SN -ā 209, 2. Kārtikeya M. (Metron. von Krttikā F.) Beiname des Gottes Skanda. SN -as 242, 8. kārpaņyokti (a-u, Vvac) F. Jammerwort. SA -im 267, 8. kārya (V kr) zu machen, zu tun; zu veranlassen. SN -as 116, 14. 26, 11. 44, 7. 50, 2. 52, 2. 55, 16. 65, 15. 66, 2. 69, 2. 313, 3. -am 7, 18. 65, 8. 77, 9. 117, 20. 20, 20. 25, 12. 59, 17. 61, 8. 65, 14. 66, 14. SA -am 5, 5. PN -as 112, 16. kārya N. (s.o.) Obliegenheit, Vorhaben, Angelegenheit, Nutzen. SN -am 22, 7. 111, 1. 14, 12. 20, 18. SA -am 5, 2. 21, 13. 276, 5. 81, 9. SL -e 152, 3. PN -āṇi 99, 2. 171, 9. PA -āņi 170, 12. 216, 17. kārva-kārana N. ein bestimmter Grund. SA -am 180, 20. kāryakāraņa-varjita eines bestimmten Anlasses entbehrend. SN -as 181, 1. kārya-gaurava N. (von guru) Wichtigkeit der Angelegenheit. SAb -ād 74, 5. kāryavat (von kārya N.) ein Anliegen habend. SN -ān 20, 17. kārva-siddhi F. glückliche Beendigung eines Unternehmens. SN -is 171, 15. kāryā F. von -a. SN -ā 48, 6. 88, 7. 205, 20. 322, 5. kāryākārya (a-a) das zu Tuende und das nicht zu Tuende. SA -am 154, 1. kāryārtham (a-a, -a M.) ihrer Angelegenheiten wegen. 142, 20. kāryārthin (a-a, Varth) ein (bestimmtes) Ziel erstrebend. SN -ī 273, 4. kāla M. Zeit, Zeitpunkt. SN -as 68, 1. 73, 2. 121, 20. 224, 11. 57, 18. 18. 82, 11. 98, 8. 99, 9. 303, 7. 05, 8. 17. SA -am 91, 12. 140, 6. 65, 8. 78, 14. 80, 10. 217, 7. SI -ena 191, 23. 98, 13. 99, 7. 200, 16. 01, 8. 06, 16. 16, 20. 29, 19. 30, 19. 22. 37, 18. 40, 20. 46, 20. 51, 21. 301, 18. SG -asya 65, 19. SL -e 5, 14. 6, 6. 13, 9. 33, 7. 45, 16. 51, 9. 89, 21. 132, 2. 5. 55, 12. 56, 19. 57, 6. **63**, 4. 90, 3. 98, 3. **2**24, 8. 39, 8. 62, 18. 71, 11. 75, 16. 84, 2. 87, 13. Kāla M. a) (kāla M.) Personifikation der Zeit, b) (kāla Adj. blauschwarz, schwarz) Beiname des Gottes Siva. Diese beiden etymologisch unverwandten Worte werden später miteinander vermischt. SN -as 304, 1.13, 19. SD -āya 303, 14. kāla-krama M. (V kram) Verlauf der Zeit. SI -ena 326, 4.

kālatas (von kāla M.) mit der Zeit. 237, 9.

kālātikramaņa (a-a) N. (V kram) Überschreitung des Zeitpunktes. SA -am 124, 4. kālāntara (a-a) N. Zwischenraum von Zeit, langer Zeitraum. SAb -ād 107, 9.

Kālāpaka N. (von Kalāpin M., einem alten Lehrer des schwarzen Yajurveda) Titel einer in dieser Schule entstandenen Grammatik. SN -am 244, 9.

Kālidāsa M. (Kālī + dāsa M.) der grösste indische Dichter. Sein vielumstrittenes Datum dürfte jetzt endgültig auf die Mitte des 5. Jahrhunderts n. Chr. festgelegt sein. SN -as 320, 17. SG -asya 320, 15.

Kālindī-parisara M. (V sr) Ufer der K., d. h. der Yamunā. Der Name bedeutet: auf dem Berge Kalinda entsprungen. SL -e 121, 13.

Kālī F. (von kāla blauschwarz) ein Name der Durgā oder Pārvatī. SI -yā 304, 1. kālocita (a-u) dem Zeitpunkt angemessen. SA -am 214, 16.

kāvya N. (v. kavi M.) Gedicht, Dichtung. SA -am 253, 23, 320, 17. PL -eşu 312, 10. kāvya-pustaka N. Gedichtbuch, Manuskript der Dichtung. SN -am 254, 6.

kāvyāmśa (a-a) M. ein Stück Poesie, ein poetisches Element. SG -asya 185, 16. kāvyādi (a-ā) M. Anfang des Gedichtes. SL -āu 320, 18.

Vkāś I glänzen. Mit pra Kaus. sichtbar machen, offenbaren. Perf. 3.S cakāśe 327, 9.

Kaus. Ind. 3.S pra-kāśayati 296, 21.

Pot. 2.S pra-kāśayes 195, 18.

Kāśī F. (von Kāśi M., Name eines Fürsten aus Bharata's Geschlecht und seines Volkes) der alte Name der Stadt Benares am Ganges. SA -īm 314, 19.

kāśmīra-drava-sāndra-digdha-vapus mit Safransaft dick bestrichenen Körper habend. PN -sas 287, 1.

kāṣāya-vasanā F. von -a ein braunrotes Gewand tragend. SN -ā 85, 18.

kāṣṭha N. Holzstück, -scheit. SN -am 157, 13. SA -am 157, 15. 232, 18. SAb -ād 113, 19. 56, 14. 57, 17. SG -asya 240, 23. DA -e 232, 15. PA -āni 232, 16. kāṣṭha-ccheda M. (V chid) Holzmangel. SL -e 232, 21. [PI -ais 48, 8. kāṣṭhabhārika-saṅgha M. (V han) eine Schar von Holzträgern. SD -āya 232, 14.

kāṣṭhika M. (von kāṣṭha N.) Holzträger. SN -as 232, 15. PAb -ebhyas 232, 18. 20. kāsāra M. Teich, See. SN -as 285, 9.

kim-ca ferner, ausserdem. 103, 10. 04, 1. 7. 87, 11. 90, 15. 91, 19. 96, 14. 215, 5. kim-cana irgendwer, irgend ein. SN -aścana 20, 12. 65, 3. 72, 10. -imcana 10, 7. 23, 19. 92, 3. SA -amcana 77, 12. -imcana 9, 7. 21, 3. 30, 22. 57, 1. 216, 21. 33, 13. 322, 22. PN -ecana 44, 14,

kim-cid irgendwer, irgend ein, einige. SN -aścid 9, 20. 12, 17. 32, 8. 52, 4. 66, 4. 5. 80, 11. 85, 20. 116, 19. 26, 7. 17. 28, 10. 13. 38, 13. 40, 9. 41, 6. 73, 6. 78, 19. 98, 11, 233, 7. 35, 6. 12. 43, 7. 66, 6. 68, 10. 80, 18. 82, 4. 312, 14. 19, 11. 22, 19. -imcid 26, 10. 49, 7. 8. 96, 17. 98, 9. 110, 14. 14, 10. 15, 1. 3. 3. 4. 30, 14. 36, 15. 46, 14. 48, 16. 49, 7. 50, 2. 16. 18. 55, 17. 57, 18. 63, 16. 80, 13. 96, 16. 202, 9. 11, 4. 13, 3. 59, 14. 14. 83, 4. 10. 97, 28. 312, 12. 16, 18. 20, 14. SA -amcid 196, 1. 205, 20. 20, 7. 10. 31, 23. 308, 12. -imcid 24, 4. 48, 15. 62, 17. 63, 15. 66, 3. 76, 14. 82, 6. 87, 13. 112, 21. 29, 20. 30, 3. 37, 5. 48, 18. 58, 14. 76, 5. 208, 5. 16. 39, 1. 48, 18. 334, 8. SI -enacid 56, 17. 121, 9. 32, 1. 33, 13. 53, 7. 233, 7. SG -asyacid 34, 12. 48, 15. 52, 22. 56, 15. 102, 19. 30, 4. 40, 4. 41, 6. 69, 10. 75, 18. 80, 9. 19. 232, 10. SL -asmimścid 51, 5. 102, 15. 26, 2. 19. 30, 18. 47, 13. 55, 11. 56, 16. 58, 7. 72, 16. 74, 15. 78, 12. 80, 1. 278, 27. PN -ecid 43, 16. 44, 1. 1. 2 (dele,). 3. 46, 17. 17. 17. 47, 14. 128, 5. 73, 1. 267, 11. 11. 80, 4. 89, 16. 307, 9. -ānicid 90, 21. PA -āmścid 24, 20. -ānicid 53, 18. PI -aiścid 28, 14. 40, 17. 41, 7. 188, 14. 302, 3. PG -eṣāmcid 284, 18. 313, 10.

kimcid (Adv. v. kim-cid) etwas, ein wenig. 69, 18, 208, 2, 28, 7, 33, 18, 84, 15, 91, 16, kimcin-mātra nur ein wenig. SA -am 175, 16.

kim-tu aber, sondern. 109, 16. 55, 3. 85, 18. 91, 5. 207, 19. 29, 12. 46, 14. 78, 28. 80, 5. 95, 19. 309, 7. 22, 19.

Kimnara M. (kim-nara 'ist es ein Mensch?') etwa = Zwerg, zusammenfassender Name für die nicht-arischen Völkerschaften im Himālaya. PG -āṇām 323, 13.

Kimnara-Gandharva-Vidyādhara-nişevita (V sev) bewohnt, besucht von Kimnara's, Gandharven und Vidyādhara's. SN -as 185, 19.

kim-nimitta welche Ursache habend? SN -as 129, 11.

kimnimittam (Adv. von kim-nimitta) aus welchem Grunde? 102, 9.

kimpāka-druma-phala N. die Frubht der Koloquintenpflanze. SN -am 284, 1.

Kimpuruşānganā (a-a) F. Zwergenweibchen (kimpuruşa = kimnara). PG -ānām 325, 2. kim-vā oder. 171, 15.

kim-vrtta von schlechtem Betragen, unartig (vgl. dur-vrtta; die Namen wohl absichtlich etwas dunkel, mit satirischer Anspielung auf die zweifelhaften Elemente eines fürstlichen Hofstaates auf seinen unteren Stufen. PN -ās 102, 5.

kimśukāśoka-bakula-pumnāga (a-a) M. Butea, Aśoka, Mimusops und Rottleria. PI -ais 37, 1.

kitava M. Spieler, Schelm. SV -a 64, 9.80, 18. PN -as 231, 5.

kim wer? welcher? SN -as 7, 17. 9, 6. 11. 23, 21. 32, 7. 36, 3. 41, 9. 42, 1. 65, 4. 78, 22. 85, 23. 96, 8. 103, 9. 04, 5. 12, 1. 20, 23. 22, 11. 35, 24. 38, 20. 42, 9. 50, 10. 53, 14. 55, 3. 60, 3. 66, 20. 71, 6. 18. 79, 14. 89, 4. 11. 92, 20. 216, 5. 30, 7. 33, 10. 34, 5. 38, 15. 50, 21. 54, 14. 61, 3. 64, 5. 67, 2. 68, 1. 75, 4. 76, 21. 77, 2, 80, 2, 81, 3, 82, 5, 89, 3, 8, 91, 4, 98, 14, 99, 20, 300, 26, 01, 6, 02, 4, 06, 4. 4. 08, 2. 14, 14. -im 7, 18. 28, 6. 6. 47, 20. 49, 1. 69, 19. 77, 9. 85, 24. 96, 7. 97, 17, 100, 1, 6, 02, 11, 03, 6, 04, 2, 17, 06, 10, 14, 1, 6, 6, 15, 12, 16, 13, 20, 15. 21, 14. 17. 25, 4. 12. 26, 5. 27, 8. 31, 1. 37, 12. 43, 20. 48, 19. 50, 1. 10. 51, 4. 53, 19. 61, 2. 15. 63, 18. 65, 10. 66, 11. 70, 16. 72, 12. 73, 5. 8. 15. 86, 17. 87, 21. 88, 8. 97, 16. 202, 11. 11, 21. 13, 21. 14, 15. 17, 12. 16. 19. 22, 21. 34, 6. 36, 25. 39, 5. 40, 23. 41, 20. 61, 20. 20. 21. 21. 62, 1. 1. 2. 2. 68, 2. 2. 3. 3. 4. 4. 5. 5. 72, 15. 75, 7. 7. 76, 21. 77, 2. 3. 3. 81, 13. 83, 13. 88, 15. 16. 16. 17. 17. 18. 91, 19. 20. 303, 4. 9. 08, 17. 09, 2. 10, 2. 3. 4. 5. 6. 6. 7. 7. 8. 8. 9. 9. 13. 15. 11, 13. 13, 19, 15, 18, 16, 10, 14, 17, 14. SA -am 36, 1, 56, 11, 216, 22, 25, 11, 82, 3. 90, 14. -im 10, 6. 12, 13. 39, 11. 16. 44, 4. 106, 6. 08, 14. 36, 20. 44, 1. 49, 7. 53, 9. 9. 56, 6. 57, 21. 63, 12. 68, 19. 74, 5. 20. 78, 17. 81, 15. 82, 20. 86, 14. 217, 3. 33, 12. 42, 16. 62, 10. 301, 11. 02, 10. 18. 04, 5. 15, 6. SI -ena 138, 4. 56, 1. 219, 15. 46, 14. 63, 8. 70, 2. 91, 2. 95, 16. 316, 10. SD -asmai 253, 18. SAb -asmād 127, 10. SG -asya 32, 16. 36, 6. 44, 4. 47, 15. 48, 14. 16. 50, 13. 56, 14. 60, 11. 11. 78, 12. 79, 20. 21. **1**17, 5. 37, 20. 56, 5. **2**02, 18. 12, 3. 70, 20. 80, 13. 84, 10. 85, 3. 17. 306, 8. 15, 20. DN -au 202, 2. PN -e 7, 17. 271, 20. 301, 15. PI -ais 269, 3. PG -eşām 267, 7.

kim warum?; Fragepartikel. 28, 7. 30, 6. 19. 35, 6. 8. 12. 18. 38, 5. 42, 1. 47, 5. 70, 21. 23. 93, 7. 101, 2. 03, 6. 12. 07, 13. 11, 2. 12, 13. 14, 19. 18, 1. 1. 19, 13. 15. 20, 14. 22. 21, 1. 27, 3. 21. 28, 20. 29, 12. 47, 16. 59, 10. 60, 1. 61, 5. 68, 14. 77, 4. 78, 16. 81, 8. 16. 87, 18. 88, 11. 99, 6. 218, 17. 21, 15. 16. 22, 13. 23, 2. 25, 13. 26, 2. 57, 21. 63, 12. 67, 18. 75, 1. 2. 3. 77, 5. 81, 11. 94, 3. 98, 6. 302, 16. 04, 2. 12. 07, 5. 5. 6. 08, 19. 09, 5. 6. 9. 15. 12, 3. 13, 16. 16. 14, 19. 15, 11. 12.

kim-api irgendwer, irgend ein, ein gewisser, unbestimmter. SN -o'pi 96, 9. 180, 19. 87, 4. 207, 20. 29, 16. 42, 18. 50, 12. 51, 10. 55, 6. 88, 10. 302, 1. 07, 6. 11, 11.

-imapi 115, 13. 55, 14. 57, 20. 209, 15. 57, 27. SA -amapi 104, 14. -imapi 99, 14. 197, 18. 260, 22 (das Komma vor kimapi zu setzen). 97, 4. 320, 8. SI -enāpi 102, 15. 240, 13. 335, 3. SG -asyāpi 129, 20. PI -airapi 300, 23.

kimapi (s. o.) irgendwie, in undefinierbarer Weise. 290, 6. 92, 13. 94, 9.

kim-artham (-a M.) weshalb? weswegen? 5, 3. 26, 15. 19. 32, 3. 79, 12.

kiyat wie gross, wie viel (Frage oder ironischer Ausruf). SN -at 202, 7. 31, 8. SA -at 303, 9. 05, 9. SI -atā 191, 23. 240, 20. PN -antas 272, 14.

kiyatī F. von -at. SN -ī 106, 1.

kiyad-dūra N. wie grosse Ferne? SL -e 129, 4.

kirana M. (V kr) Strahl. PN -ās 296, 15. PI -ais 274, 9. PL -eşu 322, 12.18. Kirāta M. Name eines wilden, von der Jagd lebenden Bergvolkes im Himālaya. PN -ās 323, 6. PI -ais 325, 7. PG -ānām 100, 11.

kila fürwahr, wirklich, so sagt man, wie man sagt, erzählt. 35, 2. 5. 48, 9. 81, 3. 86, 22. 96, 18. 143, 9. 53, 13. 55, 5. 69, 4. 84, 6. 97, 24. 241, 2. 49, 14. 74, 4. 83, 19. 84, 15. 333, 9.

kisalaya N. Blattknospe. SN -am 281, 21.

kisalayita-līlā-parikara M. (V kr) eine Fülle von knospengleich hervorbrechenden Scherzen. SN -as 283, 12.

kīcaka-randhra-bhāga M. die Spaltöffnung des Bambusrohres. PA -ān 323, 11. kī-dṛś (dṛś F.) welches Aussehen habend? wie beschaffen? SN -k 167, 1.

kīdrśa (Weiterbildung von kī-drś) dass. SN -as 313, 4.

kīrņa (Ppp von V kr) erfüllt mit. SN -am 294, 13.

∨kīrt X (Den. von kīrti F.) nennen, rühmend erwähnen.

1. Fut. 3.P kīrtayişyanti 74, 23.

kīrti F. (von einer ved. ∨ kr̄ rühmen, preisen) Ruhm. SN -is 94, 6. 152, 4. 54, 12. 266, 18. SA -im 74, 17. 262, 9. 72, 10.

kīrtita Ppp von V kīrt nennen. DN -e 191, 20.

Kīrtisenākhya (a-a) den Namen Kīrtisena habend. SN -as 230, 2.

kīlaka M. (Weiterbildung von kīla M.) Keil. SA -am 103, 3.

kīlotpāţin (a-u, V pat) den Keil herausziehend. SN -ī 102, 13.

ku-kula-ja (Vjan) in schlechtem Hause geboren. PN -ās 182, 6.

kunkuma-panka-kalankita-dehā F. von -a dessen Körper mit Safransalbe gezeichnet, bemalt ist. SN -ā 290, 11.

kunkumārdra (a-ā) von Safran feucht. SL -e 281, 17.

kunkumavila (a-ā) durch Safran getrübt, mit S. gemischt. SN -am 290, 8.

Vkuc VI sich zusammenziehen, krümmen. Mit sam dass., Kaus. verringern, verkleinern. Kaus. Ind. 3.S sam-kocayati 266, 9.

kuca-parvata-durgama (Vgam) schwer zu durchwandern infolge der Berge: der Brüste. SL -e 288, 1.

kuca-bhārānamitā (a-ā) F. (v. -a) ( $\vee$  nam Kaus.) geneigt durch die Last der Brüste. kuñcikā F. ( $\vee$  kuc) Schlüssel. SN -ā 288, 14. [PN -ās 301, 16.

kuñcitākṣa (a-a) mit zusammengezogenen Augen. PN -ās 283, 6.

kuñjara M. Elefant. SA -am 320, 7. SG -asya 125, 9.

kuñjara-dvīpi-mahiṣa-śārdūlarkṣa-mṛga (a-r) M. Elefanten, Leoparden, Büffel, Tiger, Bären und Gazellen. PA -ān 45, 3.

kuñjara-bindu-śoṇā F. von -a rot wie die Tupfen (auf dem Körper) der (jungen) Elefanten. PN -ās 323, 8.

kuțila (V kut) krumm, falsch. PN -ās 109, 10.

kuţilā F. von -a. SN -ā 288, 14.

```
kuţumba N. (von kuţi F. Hütte?) Hausstand, Familie. SL -e 314, 15.
```

kutumbin M. (von kutumba N.) Hausgenosse. PN -inas 175, 15.

kuthāra M. (mind. zu Vkrt VI schneiden) Axt. PN -ās 299, 6.

kundaka-sthita in einem Fasse befindlich. SA -am 208, 23.

kundala N. Ring, Ohrring. SI -ena 271, 5.

kundalī-krta zum Ringe gemacht, geringelt. SA -am 53, 3.

Kundina N. Name der Hauptstadt von Vidarbha. SA -am 23, 3. 75, 11. SL -e 91, 12.

ku-tanaya M. schlechter Sohn. SAb -ād 265, 17. PA -ān 247, 9.

kutaś-cid irgendwoher; vertritt auch den Ab von kim-cid. 257, 28.

kutas woher? warum? 79, 20. 123, 1. 7. 29, 6. 30, 15. 39, 8. 40, 9. 89, 6. 201, 21. 22, 1. 33, 22. 76, 16. 97, 17. 317, 4.

kutūhala N. Neugier, Pläsir. SAb -ād 2, 20. 50, 3. 156, 6. 88, 22. 256, 10.

kuto-'pi irgendwoher. 148, 11.

kutra wo? 160, 19. 81, 6. 90, 4.

kutra-cid irgendwo, -wohin. 148, 14. 16.

kutsita (Ppp von V kutsay) hässlich, garstig. SN -as 195, 12.

kutsya (V kutsay) zu tadeln, tadelnswert. PN -ās 260, 21.

ku-dhī schlechte Einsicht habend, Tor. SN -īs 104, 19. 45, 11. PN -iyas 289, 14.

ku-nadikā F. (von nadī F.) ein geringes Flüsschen. SN -ā 103, 17.

ku-nrpati-bhavana-dvāra-sevā-kalanka-vyāsanga-dhvasta-dhairya dessen Festigkeit schwindet ob des Haftens des Makels des Dienstes an der Pforte des Palastes eines schlechten Fürsten. PN -ās 284, 3.

Vkup IV aufwallen, in Zorn geraten. Mit pra dass.

Ind. 3.S pra-kupyati 146, 4. 3.P kupyanti 120, 3.

Perf. 3.S cukopa 189, 7.

ku-parīkşaka M. (Vīkş) ein schlechter Taxator. PN -ās 260, 21.

kupita Pp von V kup in Zorn geraten, zürnen. SN -as 74, 15. 93, 5. 218, 1. 61, 9. SA -am 204, 7. SI -ena 173, 17. SL -e 154, 3. 226, 22.

kupitā F. von -a. SN -ā 74, 18.

ku-buddhi bösgesinnt. SN -is 174, 12.

[189, 17.

Kubera M. ein mächtiger Berggeist hoch im Norden, Hüter der Schätze. SG -asya ku-bhrtya M. ein schlechter Diener. SI -ena 163, 12.

kumāra M. Knabe, Prinz. SN -as 230, 2. SI -ena 240, 13. SL -e 107, 16. PA -ān kumāraka M. (von kumāra M.) Knāblein. SA -am 236, 16. [2, 5. 97, 12.

Kumāradatta M. (Kumāra-datta von K. gegeben) Ksatriya-Name. SG -asya 231, 13.

Kumāra-vara-siddhimat (von siddhi F.) erfolgreich durch das Wunschgeschenk des K. SN -ān 242, 13.

Kumārasambhava (von Kumāra-sambhava M.) von der Geburt des Prinzen (d. i. des Kriegsgottes Skanda) handelnd. SN -am 320, 2 (erg. kāvyam). SA -am 320, 17. SL -e 335, 16.

kumāra-saciva M. Begleiter, Erzieher des Prinzen. SN -as 207, 16. 09, 4. SA -am kumbha M. Topf, Krug, Urne. PN -ās 83, 4. 5. [209, 17. SI -ena 207, 13. kuranga-cakşus gazellenäugig. PG -uṣām 279, 18 (F.). 20 (F.).

V kurangāy (Den. von kuranga M.) sich wie eine Antilope benehmen.

Ind. 3.S kurangāyate 277, 24.

kurarī F. (von -a M.) Seeadlerweibchen. SA -īm 31, 18.

Kuru-nandana M. (V nand) Nachkomme des K., ein Beiname des Yudhişthira. SV -a 73, 6.81, 6.84, 5. [76, 5.

kurvat Ppra von Vkr machen, tun, handeln. SN -n 137, 21. 232, 24. SI -tā 274, 8.

kurvatī F. von -at. SN -ī 231, 15. kurvantī (ep.) dass. SA -īm 58, 15. kurvāna Pprm von Vkr (s. o.). SN -as 273, 18. SA -am 189, 14. SL -e 203, 23. kula N. Geschlecht, Haus, Familie; Schar. SN -am 145, 16. 265, 17. 72, 3. 75, 13. SA -am 162, 18. 65, 16. SG -asya 165, 16. 273, 6. 326, 1. SL -e 150, 4. 319, 4. kula-kşaya M. Untergang des Geschlechtes. SA -am 158, 21. kula-tattva-vid (V vid II) das Wesen der (verschiedenen) Rassen kennend. SN -d kula-puruşa M. ein Mann aus (gutem) Hause. SN -as 289, 3. [70, 23. kula-yoşit F. eine Frau aus (guter) Familie. SG -tas 208, 11. PG -tām 211, 23. kula-śīla-samanvita (Vi) begabt mit Rasse und Charakter. PA -ān 69, 15. 70, 7. kula-śīlopasampanna (a-u, V pad) mit edler Abkunft und Charakter begabt. SV -a kula-sevaka M. ein Diener von guter Herkunft. SN -as 164, 16. kula-strī F. eine Frau von Stande, aus (guter) Familie. PN -iyas 66, 11. 81, 10. 182, kulastrī-rata N. die Liebe einer Frau von Stande. SN -am 292, 8. [12, 99, 6, kulānvita (a-a) ein Mann aus edlem Geschlecht. SA -am 182, 6. kulālavat (von kulāla M.) einem Töpfer gleich, wie ein Töpfer. 275, 9. kuliśa-ksata N. (V ksan) Donnerschlag. PG -ānām 326, 11. kuliśa-pātopama (a-u, -ā F.) einem Donnerschlag gleich. SA -am 158, 11. kulīna (von kula N.) aus gutem Hause, von edler Abkunft. SN -as 64, 19. 111, 10. 38, 3, 265, 12. SA -am 123, 19, 64, 5. PN -ās 112, 17, 18, 15, 24, 1. PG -ānām kulīnatā F. (von kulīna) edle Abkunft. SN -ā 289, 11. [151, 17. 231, 20. kulīraka M. (von kulīra M.) Krebslein. SV -a 129, 6.11. SN -as 127, 2.7.10.29, 2. 13. 78, 16. 19. SA -am 129, 1. SI -ena 128, 19. kuvalaya-drś dessen Augen der blauen Wasserlilie gleichen. SAb -śas 281, 8 (F.). kuvalaya-nayanā F. von -a dass. PG -ānām 280, 2. kuśa M. Poa cynosuroides, ein hohes steifes Gras, beim Opfer verwendet. 228, 3. PG -ānām 290, 20. kuśala geschickt, erfahren, kundig; gut, erspriesslich. SN -as 66, 8.70, 4.8.232, 2. SA -am 79, 10. 297, 10. 14. PN -ās 262, 6. kuśala N. (s. o.) Wohlfahrt, -ergehen, -befinden. SN -am 6, 1. 39, 14. 15. 48, 14. 140, 13. SA -am 5, 18. 66, 10. 78, 24. kuśala-kāraņa N. ein Grund (hinsichtlich) des Wohlergehens. SN -am 129, 11. kuśalin (von kuśala N.) sich wohl befindend, gesund. SN -ī 59, 28. DN -inau 59, 29. PN -inas 6, 2. PA -inas 63, 4. kusīda N. Ausleihen von Geld auf Zinsen, Wucher. SAb -ād 99, 13. kusuma N. Blume, Blüte. SN -am 261, 13. 78, 26. PN -āni 285, 5. kusuma-śayana N. Blumenlager. SL -e 304, 7. kusuma-stabaka M. Blütenähre, -büschel. SG -asya 264, 6. kusumāyudha (a-ā) dessen Waffe Blumen sind, Beiname des Gottes Kāma. SD -āya ku-svāmin M. ein schlechter Herr. SG -inas 153, 21. [278, 19. kūţacchadmādi (a-ā) Betrüger und dergleichen. PI -ibhis 162, 14. kūţa-tulā-māna N. falsche Wage und Mass. SN -am 99, 19. kūpa M. gegrabener Brunnen, Zisterne. SN -as 132, 19. 35, 23. 36, 3. 59, 7. SA -am 135, 24. SL -e 133, 1. 267, 6. kūpa-khanana N. (V khan) das Graben eines Brunnens. SA -am 313, 4. kūpa-madhya N. die Mitte, das Innere des Brunnens. SAb -ād 136, 5. SL -e 132, ∨kūpāy (Den. von kūpa M.) sich wie ein Brunnen verhalten. [20, 36, 3,

Ind. 3.S kūpāyate 277, 23.

kūpopari (a-u) oberhalb des Brunnens. 132, 19.

kūrma M. Schildkröte. SN -as 156, 14. 317, 17.

kūrma-grāha-jhaṣākīrṇā (a-ā) F. von -a (V kr) bestreut, reichbesetzt mit Schildkröten, Krokodilen und Fischen. SA -ām 43, 11. [24.

- kūlopakantha-vinivešin (a-u, Vviš) in der Nähe des Ufers liegend. SL -ini 242, Vkr VIII machen, tun, handeln. Mit angī- sich zu eigen machen, mit anu nachahmen, mit sam-alam schmücken, zieren, mit ā herbeibringen, -schaffen, mit apa-ā entfernen, mit upa vergelten, mit pra bringen, verleihen, erweisen, antun, Med. sich aneignen, mit prakatī- offenbar machen, mit vašī- in seine Gewalt bringen, mit vi verändern, umwandeln, mit vikacī- öffnen, mit viphalī- fruchtlos machen, vereiteln, mit surabhī- duften machen, mit svī- sich zu eigen machen, für sich gewinnen.
- Akt. Ind. 3.8 karoti 108, 1. 20, 7. 25, 5. 37, 8. 10. 14. 53, 9. 55, 2. 56, 13. 62, 10. 63, 20. 74, 5. 262, 10. 74, 19. 76, 1. 85, 15. 91, 2. 94, 15. 316, 13. sam-alam-karoti 261, 14. apā-karoti (a-ā) 262, 8. pra-karoti 138, 18. prakaţī-karoti 271, 10. vašī-karoti 258, 22. vikacī-karoti 271, 13. surabhī-karoti 323, 18. 2.S karoşi 140, 18. 41, 13. 56, 12. 1.S karomi 69, 5. 97, 9. 10. 10. 117, 15. 29, 1. 36, 11. 55, 2. 14. 68, 19. 76, 11. 77, 12. 78, 17. 81, 15. 86, 14. 201, 17. 41, 9. svī-karomi 220, 4. 3.D kurutas 156, 19. 3.P kurvanti 103, 12. 51, 17. 280, 13. 317, 5. 24, 16. 1.P kurmas 149, 1. 7. 50, 11. 304, 5.

Imp. 2.S kuru 7, 12. 10, 8. 22, 22. 35, 10. 42, 13. 19. 44, 9. 64, 14. 80, 23. 82, 4. 97, 7. 128, 21. 51, 8. 66, 19. 99, 13. 206, 8. 14, 20. 28, 13. 29, 13. 31, 18. 72, 10. 308, 6. 20, 12. angī-kuru 308, 1. 1.S karavāņi 10, 6. 233, 12. 320, 9. 2.P kuruta 308, 9. 3.P kurvantu 15, 7. 290, 24.

Pot. 3.8 kuryāt 64, 15. 68, 15. 69, 1. 3. 82, 6. 125, 20. 30, 13. 34, 4. 64, 16. 214, 19. 17, 3. 41, 3. 42, 16. anu-kuryāt 332, 5. 1.S kuryām 52, 2. 3.P kuryus 147, 11. 333, 2.

Impf. 3.S akarot 1, 13. 5, 13. 74, 14. 101, 1. 28, 18. 83, 19. 86, 19. 97, 9. 201, 3. 07, 15. 08, 22. 15, 16. 17, 9. 20, 23. 25, 7. 26, 19. 30, 5. 42, 8. 3. P akurvan 25, 10. Aor. 1.S akārşam 219, 12. 52, 11.

Perf. 3.S cakāra 95, 5. 101, 12. 237, 18. viphalī-cakāra 331, 14. 3.D cakratus 251, 8. 3.P cakrus 142, 5.

1.Fut. 3.S karişyati 67, 15. 97, 5. 149, 4. 56, 7. 62, 1. 63, 13. 2.S karişyasi 8, 12. 55, 18. vaśī-karişyasi 106, 20. 1.S karişyāmi 3, 4. 11, 18. 52, 10. 73, 10. 137, 3. 41, 14. 1.D karişyāvas 157, 16. 3.P karişyanti 158, 18. 77, 1. 2.Fut. 1.S kartāsmi 72, 20.

Med. Ind. 3.S kurute 59, 9. 117, 4. 30, 5. 66, 8. 264, 2. 14. 76, 2. 11. 92, 3. pra-kurute 180, 19. vašī-kurute 290, 14. 3.P upa-kurvate 112, 15. 64, 9.

Imp. 2.S kuruşva 65, 1. 73, 13. 145, 6. 50, 8. 294, 4. 307, 17. pra-kuruşva 10, 2. 1.P karavāmahai 39, 11.

Pot. 3.S kurvīta 124, 4. 281, 3. 1.P kurvīmahi 302, 10.

Impf. 3.P akurvata 44, 3.

Aor. 2.S krthās 54, 22. 242, 1. 67, 5. 72, 7. 76, 4. 311, 12.

Perf. 3.S cakre 69, 10. 238, 7. 48, 13. 56, 8. 3.P cakrire 15, 12.

1.Fut. 1.S karişye 7, 15. 8, 11. 149, 3.

Pass. Ind. 3.S kriyate 96, 7. 113, 16. 25, 4. 44, 14. 49, 10. 19. 70, 17. 277, 22. 3.P vi-kriyante 335, 10.

Imp. 3.S kriyatām 11, 7. 92, 13. 131, 2. 51, 20. 63, 14. 76, 1. 6. 294, 10.

Pot. 3.S kriyeta 217, 3.

Impf. 3.P akriyanta 278, 17. 23.

Des. Ind. 2.S cikīrşasi 39, 16.



Kaus. Ind. 3.S ā-kārayati 120, 22.

Impf. 3.S akārayat 200, 14. 08, 23. 19, 8. 49, 17.

Perf. 3.S kārayāmāsa 17, 7.

krka-vāku M. (Vvac) Hahn. SN -us 277, 5.

krcchra (mind. von V krp) beschwerlich, schlimm. SL -e 19, 4.

kṛcchra N. (s. o.) Not, Ungemach. SA -am 32, 17. SI -ena 316, 15. SAb -ād ('mit Mühe') 205, 10. 11, 20. 15, 10. 51, 15. SL -e 57, 3. PL -eşu 108, 7.

krcchra-karman N. schwere Arbeit. PA -āņi 231, 15. PI -abhis 193, 8.

krcchra-gata in Not geraten, befindlich. SN -as 263, 16.

Vkrt I (ep.) schneiden. Mit vi zerschneiden.

Pot. 1.S vi-karteyam 28, 20.

krta Ppp von V kr machen, tun, begehen. SN -as 123, 14. 42, 11. 44, 5. 6. 58, 1. 207, 1. 19, 19. 24, 18. 43, 11. 57, 25. 98, 5. 19. -am 49, 1. 8. 67, 15. 86, 10. 93, 15. 16. 118, 11. 27, 6. 28, 4. 43, 5. 45, 15. 61, 6. 63, 18. 64, 13. 66, 11. 12. 68, 15. 70, 10. 76, 9. 82, 4. 16. 236, 1. 47, 1. 2. 52, 20. 93, 9. 99, 14. 300, 14. 03, 6. 15, 20. SA -am 48, 15. 23. SG -asya 277, 15. SL -e 87, 8. 90, 25. 131, 4. 56, 7. 66, 20. 95, 10. 98, 3. 203, 19. DN -au 331, 9. PN -ās 90, 10. 278, 23. -āni 90, 22. 275, 20. PI -ais 154, 17.

krta N. (s. o.) (empfangene) Wohltat. SA -am 183, 12.

krta-krtya der seine Absicht ausgeführt hat, zufriedengestellt. SN -as 93, 3.

krtakrtyatā F. Abstr. von krta-krtya. SA -ām 227, 8.

krta-kşana mit Ungeduld wartend. PN -ās 129, 13.

[201, 21

kṛta-ghna (Vhan, eig. Wohltaten tötend) undankbar. SN -as 182, 18. PG -ānām kṛta-jña (Vjñā) der empfangenen Wohltaten eingedenk, dankbar. SN -as 101, 11. kṛta-dāra-parigraha 'nachdem ich die Heimführung eines Weibes gemacht hatte'. SN -as 234, 24.

kṛta-niścaya einen Entschluss fassend, entschlossen. SN -as 154, 19. 203, 5. [14. kṛta-pādābhivandana (a-a, Vvand) die Füsse ehrfurchtsvoll begrüssend. SN -as 212, kṛta-pādopasangraha (a-u, Vgrah) dessen Füsse umfasst wurden. SN -as 191, 1. kṛta-pratyudgati (Vgam) dem (ehrerbietiges) Entgegengehen erwiesen wurde. SN -is 233, 15.

krta-prayatna einer für den Sorgfalt angewendet wird. SN -as 101, 21.59, 16.

krta-mauna Stillschweigen bewahrend. SN -as 242, 5.

krtamaunatva N. Abstr. von krta-mauna. SAb -ād 245, 3.

kṛtavat Ppa von Vkṛ machen, tun. SN -ān 31, 12. 86, 9. 90, 19. 24. 240, 11. 43, 4. PN -antas 24, 14.

krtavatī F. von -at. SN -ī 88, 1.

krta-valmīka zu einem Ameisenhaufen gemacht. SA -am 194, 18.

kṛta-vidya (-ā F.) der seine Studien beendet hat, der Gelehrte. SN -as 107, 3. SA -am 248, 6.

kṛta-vaira-pratikriya (-ā, Vkṛ) nachdem er für die (ihm angetane) Feindschaft Vergeltung geübt hatte. SN -as 227, 9.

krta-sauca der sich gereinigt, geläntert hat. SA -am 89, 3.

kṛta-samketa nachdem er eine Verabredung getroffen hatte. SN -as 254, 4.

kṛta-samdhā F. von -a (V dhā) ein Gelöbnis gemacht habend. SN -ā 208, 1.

krta-sauharda der ihm Freundlichkeit erzeigt hatte. SA -am 191, 4.

krta-stuti für den ein Lobgesang angestimmt wird. SN -is 228, 14.

kṛtā F. von -a. SN -ā 47, 18. 54, 11. 99, 11. 213, 2. 20, 12. 30, 10. 37, 4. 48, 23. 57, 9. 95, 18. 97, 29. 99, 1.

```
kṛtānjali (a-a) von dem anjali (s. dieses) gemacht wurde. SN -is 7, 16. 16, 9. 69, 7.
     74, 16. 94, 5. SA -im 11, 13 (F.).
krtādara (a-ā) dem Höflichkeit erzeigt wurde. SA -am 234, 18.
                                                                          [319, 6]
kṛtānta (a-a) M. der Endemacher, Beiname des Todes. SN -as 313, 19.
                                                                          SAb -ād
krtābhiyoga (a-a, Vyuj) sich anstrengend, bemühend für. PN -ās 271, 16.
krtartha (a-a) der sein Ziel erreicht hat, erfolgreich, glücklich. SN -as 58, 13.67, 18.
kṛtārtha-sārthavāha M. ein glücklicher Karawanenführer. SA -am 320, 12. [251, 23.
kṛtāvajña (a-a, -ā F.) dem Missachtung erzeigt wird. SN -as 254, 14.
kṛtāśraya (a-ā) seinen Zufluchtsort, Standort wählend. SN -as 126, 19.
krtāstra (a-a) ein vollkommener Schütze. SA -am 41, 2,
kṛtāhārā (a-ā) F. von -a der Nahrung zu sich genommen hat. SA -ām 32, 15.
kṛtāhnika (a-ā, von ahan N.) der das Tagespensum vollendet hatte. SN -as 198, 4.
kṛtin (von kṛta) klug, verständig. PG -inām 279, 16. 21.
krte (eig. SL von krta N.) wegen, für, anstelle von. Postp. 25, 10. 101, 2. 5. 209,
     10. 32, 10. 54, 19. 303, 4. 15. 20.
krtti-vāsas ein Fell als Kleid tragend. SN -ās 334, 5.
krtya (Vkr) zu tun, notwendig, ausführbar. SN -am 134, 11. SA -am 107, 18.17, 4.
krtya N. (s. o.) Geschäft, Unternehmung; Pflicht, Recht. SN -am 166, 14. SA -am
krtyakā F. (von krtyā F.) Zanberin, böse Fee. SA -ām 48, 9.
                                                                  [112, 18, 47, 11.
krtya-vicaksana klar über das zu Tuende. SN -as 107, 18.
krtyā F. (Vkr) Zauber, Behexung. SA -ām 227, 2.
                                                                      [-am 145, 3]
krtyākrtya (a-a) zu tun oder nicht zu tun, Recht oder Unrecht. SN -am 118, 2. SA
krtrima-putraka M. (Dem. von putra M.) künstliches Kind, Puppe. PI -ais 328, 12.
k_{\tau}tv\bar{a} Ger. von \forall k_{\tau} machen, tun. 3, 16, 19, 12, 16, 28, 6, 39, 10, 48, 3, 83, 6, 102,
     10. 06, 19. 12, 20. 17, 10. 19. 23, 8. 27, 16. 32, 18. 44, 15. 56, 18. 68, 9. 74, 18.
     79, 1. 80, 9. 82, 14. 90, 16. 95, 10. 97, 8. 204, 10. 12, 8. 19, 13. 32, 11. 19. 23. 25.
     33, 19. 41, 17. 45, 15. 50, 16. 55, 9. 69, 19. 73, 14. 76, 15. 78, 11.
krtsna ganz, vollständig. SA -am 87, 20. 277, 20. SL -e 6, 2. 45, 4.
krtsnā F. von -a. SN -ā 276, 19. SA -ām 11, 1.86, 21.194, 13.
                                                                        [13, 82, 7,
kṛpaṇa (Vkṛp jammern) arm, elend, unglücklich, geizig. SA -am 107, 12. PN -ās 120,
kṛpaṇa-loka-mata von erbärmlichen Leuten geschätzt. PN -ās 310, 17.
kṛpaṇā F. von -a. SN -ā 68, 18. SA -ām 36, 12. 267, 5.
kṛpaṇānusārin (a-a, Vsr) dem Geizigen nacheilend. SN -i 145, 10.
kṛpā F. (V kṛp) Mitleid, Erbarmen. SA -ām 64, 15.
kṛmi-kula-cita (V ci) mit Haufen von Würmern bedeckt. SA -am 259, 16.
krmi-kula-śata N. Hunderte von Würmerhäufchen. PI -ais 294, 23.
krmi-ja (V jan) wurmgeboren, von einem Wurm stammend. SN -am 113, 17.
krśa mager, schmächtig. SN -as 294, 22. PA -an 69, 14.
krśatva N. (von krśa) Magerkeit. SN -am 143, 15.
krśa-dhana von magrem Gelde, arm. SN -as 263, 6.
kṛśā F. von -a. SN -ā 4, 13. 43, 15. SA -ām 35, 13. 49, 20. 58, 9.
kṛśānu M. Feuer. SAb -os 333, 14. SL -au 271, 22.
Vkrs I ziehen, zerren; pflügen. Mit vi-apa entfernen, aufgeben, mit ava wegziehen,
     abkehren, mit ā fortreissen.
     Ind. 3.S karşati 321, 32. ā-karşati 155, 17. 3.P karşanti 277, 19.
     Impf. 3.S vy-apākarsat (a-a) 88, 11.
Pass. Ind. 3.S ava-krsyate 29, 15.
kṛṣi F. (V kṛṣ) das Pflügen, Ackerbau.
                                        SN -is 99, 12. 265, 18.
```

kṛṣi-karman N. dass. SI -anā 99, 9.

kṛṣi-sevanādi (a-ā) Ackerbau, Dienst und anderes. SA -i 276, 14.

Kṛṣṇa M. (kṛṣṇa Adj. schwarz) Name eines Helden des Mahābhārata, einer Inkarnation Viṣṇu's, und daher bei Viṣṇuiten häufiger Personenname. SI -ena 257, 8.

kṛṣṇa-vartman (V vṛt) der schwarzpfadige, Beiwort des Feuers. SI -anā 53, 16. Kṛṣṇa-samjña (-ā F.) den Namen K. führend. SN -as 244, 13,

kṛṣṇa-sarpa M. eine giftige schwarze Schlange, Coluber Naga. SN -as 125, 21. 26, 3. 6. 30, 10. 78, 13. SA -am 179, 6.

kṛṣṇa-sāra tiefschwarz (?). DAb -ābhyām 86, 7.

∨kr VI streuen. Mit vi auseinanderstreuen, -scharren.

Ind. 3.S vi-kirati 277, 5.

Vklp I in Ordnung sein. Mit pari feststehen, Kaus. festsetzen, bestimmen.

Pass. des Kaus. Impf. 3.S pary-akalpyata 208, 4.

keki-krīdā-kalakala-rava M. (Vru) das verworrene Geschrei beim Spiel der Pfauen. SN -as 286, 5.

ketaki-taru M. Pandanus-Baum. SG -os 286, 3.

ketu-bhūta Standarte, Feldbanner seiend. SA -am 36, 21.

keyūra M. Armring am Oberarm. SN -ās 261, 12.

kevala allein, ausschliesslich. SN -as 215, 22. SAb -ād 115, 21.

kevala-prākaraņika-viṣaya dessen Gebiet nur das in Rede Stehende bildet (nicht, wie beim Vergleich u.s.w., von anderwärts hinzugezogene Vorstellungen). SN -as 322,2.

kevalam (Adv. von -a) nur, bloss, lediglich. 103, 6. 9. 04, 20. 24, 6. 27, 4. 72, 12. 74, 2. 79, 11. 265, 6. 79, 30. 95, 10. 99, 6. 302, 13. 22, 4.

keśa M. Haupthaar. PN -ās 112, 13. 294, 12. PA -ān 287, 8.

keśa-pāśa M. Haarschopf. SA -am 333, 2. SL -e 296, 13.

Keśava M. (keśava langhaarig von keśa M.) Beiname des Gottes Vișnu. SN -as 272,3. Keśinī F. (von keśin (-a M.) langhaarig) Name einer Dienerin der Damayantī. SN -ī

79, 9. 19. 80, 5. 15. 81, 22. 82, 12. 84, 5. 85, 3. SA -īm 82, 3. 83, 21. 84, 15.

85, 4. SI -yā 81, 6. 84, 9. SV -i 78, 22. 82, 4. 8.

kesarin M. (von kesara M. Mähne) Löwe. SN -ī 160, 16. 263, 12. PG -iṇām 323, 6. kaitava N. (v. kitava M.) Einsatz; Betrug, Falschheit. SN -am 267, 19. SI -ena 92, 14. kairava-cakravāla N. Kreis, ringförmige Gruppe der weissen Seerosen. SA -am 271, 14. Kailāsa M. ein Gebirge nördlich vom Himālaya, als nördlichster Teil von diesem oder

als eigener ihm parallel gehender Bergzug gedacht. SN -as 321, 6.

Kailāsa-śaila-taṭa-kalpita-kalpavallī-līlāgṛha N. Lusthaus, Laube aus (den Zweigen) der Wunschliane, errichtet am Hange des Kailāsa-Berges. PL -eṣu 190, Kailāsākhya (a-ā, -ā F.) Kailāsa mit Namen. SN -as 185, 23. [11.

kokila M. (tonmalend) heut Koïl, der indische Kuckuck, Eudynamis orientalis, der wie der europäische seine Eier in die Nester anderer Vögel legt (daher anya-puşta, para-bhrta); sein Gesang wird gepriesen. SV -a 315, 12.

kokila-kākalī-kala-rava M. (Vru) der sanfte Ruf kakali des Koïl. SN -as 284, 16. kokilā-kalakala M. der verworrene Ruf der Kuckucksweibchen. PI -ais 284, 11. koṭara N. Astloch, Baumhöhle. SN -am 177, 11. SA -am 130, 9. SL -e 178, 13. koṭara-nivāsin (Vvas I) im Astloch wohnend. SI -inā 178, 18.

koți F. Spitze; zehn Millionen (als höchste Zahl im älteren Zahlensystem). SN -is 310, 7. PG -īnām 213, 1.

koţi-bhāga M. Endteil, äusserste Spitze. DL -ayos 157, 15.

koţī F. = koţi F. PN -yas 72, 15.

kodanda-tamkārita N. (V kr) das Summen des Bogens. PI -ais 315, 11.

kodrava M. Paspalum, eine Art Hirse. PG -āṇām 276, 11.

kopa M. (Vkup) Zorn. SN -as 90, 25. 160, 5. 64, 3. SA -am 19, 7. 74, 17. 26. 120, 11. 60, 4. 88, 13. 220, 5. SI -ena 226, 18. SAb -ad 170, 5. 87, 22. 247, 3. kopa-kṛśānu-tāpa M. die Glut des Zornfeuers. SN -as 277, 18. kopana (V kup) leicht erregbar, zornmütig. SA -am 226, 4. SAb -ād 220, 8. kopanirbharam (Adv. von kopa-nirbhara (V bhr)) von Zorn erfüllt. 239, 13. kopa-prasāda-vastu N. Gegenstand des Zornes und der Gnade. PA -ūni 105, 12. kopa-samanvita (Vi) von Zorn erfasst. SN -as 69, 18. kopa-sāgara M. Meer des Zornes. SL -e 167, 5. kopākulā (a-ā) F. von -a zornerfüllt. SN -ā 188, 9. kopāvista (a-ā) dass. SN -as 133, 3. 63, 7. kopita Ppp von V kup Kaus. zornig machen, reizen. SA -am 258, 27. kopopāhita-bāspabindu-tarala (a-u) zuckend von den vom Zorn hervorgelockten Tränentropfen. SN -am 312, 11. komala zart. PI -ais 314, 9, 15, 12. kolāhala M.N. verworrenes Geschrei. SN -as 157, 21. -am 213, 7. SA -am 157, 20. Kosala M. Name eines Volkes, P Name des Landes. PA -an 25, 18. Kosalā F. die Stadt der Kosala (Ayodhyā). SL -āyām 87, 7. Kosalādhipa (ā-a) M. Beherrscher von K. SN -as 77, 14. kautilya N. (von kutila) Falschheit. SN -am 179, 12. kautuka N. Neugier; was Neugier erregt, Kuriosum. SN -am 229, 12. 46, 14. SAb -ād 117, 7. 211, 21. 28, 5. 35, 1. 55, 10. PA -āni 234, 11. kautūhala N. (von kutūhala N.) Neugier, Interesse. SN -am 177, 5. Kaunteya M. Sohn der Kuntī (Yudhişthira). SV -a 2, 23. 7, 3. 68, 13. 91, 15. kaupīna N. (v. kūpa M.) die Schamteile und ein diese bedeckendes Tuch. SN -am 315, kaupīnāvaraņa (a-ā) N. (V vr V) eine Hülle für die Schamteile. SN -am 314, 17. Kaumāra (von Kumāra M., Beinamen des Gottes Skanda) von Kumāra stammend, des K. SA -am 197, 4. kaumudī F. (von kumuda N. Nachtlotus) Mondschein. SN -1 285, 5. Kaurava M. (von Kuru M.) Nachkomme des Kuru (Yudhişthira). SV -a 55, 5. Kauravya M. (von Kaurava M.) dass. SV -a 16, 3. kaulīnya N. (von kulīna) edle Geburt, Adel. SN -am 151, 16. SAb -ād 119, 5. Kauśāmbī F. ('von Kuśāmba gegründet') Name der Hauptstadt des Reiches Vatsa. SN -ī 190, 5. SAb -yās 206, 13. SL -yām 193, 3. kauśeya N. (von kośa M. Cocon) Seide. SN -am 113, 17. Kausalya (von Kosala M.) (der König) der Kosala's. SI -ena 79, 15. kratu M. Opfer. PI -ubhis 17, 15. 34, 18. PG -unam 37, 11. kratu-mukhya das vornehmste unter den Opfern, Hauptopfer. PG -ānām 40, 15. krandamānā F. von -a Pprm von V krand schreien, klagend rufen. SA -ām 31, 18. krandita Ppp von V krand (s. o.). SN -am 214, 8. V kram I schreiten. Mit ati überschreiten, passieren, mit vi-ati dass., mit ā besuchen, angreifen, mit upa Med. beginnen, mit nis heraus-, hinausschreiten, mit pra Med. sich anschicken, beginnen, mit vi bekämpfen, tapfer sein gegen.

Akt. Ind. 3.P ā-krāmanti 246, 9.

Pot. 3.S vy-ati-kramet 108, 6.

Perf. 3.S ati-cakrāma 71, 22. niś-cakrāma 24, 8. 178, 5.

Med. Ind. 3.P vi-kramante 160, 11.

Perf. 3.S upa-cakrame 3, 12. pra-cakrame 188, 15. 229, 14.

krama-prāpta durch (regulären) Fortgang erlangt, ererbt. SA -am 37, 20.

kramaśas (von krama M.) schrittweise, allmählich. 232, 24.

## kramāgata — kleśa-hati F.

kramāgata (a-ā) durch Erbfolge auf ihn übergegangen. PN -ās 112, 17.

kramād (SAb von -a M.) allmählich, der Reihe nach. 205, 3. 23, 24. 32, 19. 42, 6.

kramāyāta (a-ā) rechtmässiger Thronerbe. SN -as 111, 10.

kramena (SI von -a M.) allmählich, der Reihe nach. 60, 1. 128, 16. 32, 14. 97, 6.

kriyā F. (Vkr) Handlung, Werk. PN -ās 98, 18. [231, 17. 39, 6. 69, 4. Vkrīd I spielen.

Ind. 3.S krīdati 304, 1.

krīdantī F. von -at Ppra von V krīd spielen. SN -ī 238, 10.

krīdā-rasa M. Genuss des Spieles. SA -am 328, 14.

krīdārtham (ā-a, -a M.) um (darin) zu spielen. 121, 14.

krīdita Pp von V krīd spielen. SN -as 128, 2.

krīditum Inf. von V krīd (s. o.). 103, 1. 238, 2.

krīta Ppp von V krī kaufen, erkaufen. SN -as 188, 6. -am 100, 2. 232, 20.

krītvā Ger. von ∨ krī (s. o.). 232, 17.

kruddha Pp von ∨ krudh zürnen. SN -as 247, 5. SL -e 326, 10. PN -ās 307, 8. ∨ krudh IV zürnen, in Zorn geraten.

Ind. 3.P krudhyanti 66, 13. 81, 12.

krudh F. (V krudh) Zorn. SI -dhā 219, 21. 31, 23. 37, 5. 49, 10.

∨kruś I schreien. Mit pra aufschreien, zu schreien beginnen.

Ind. 3.S krośati 31, 7.

Impf. 3.S prākrośat (a-a) 30, 5. 84, 7. 88, 15.

Perf. 3.P pra-cukruśus 44, 1.

krūra (verwandt mit kravis N. rohes Fleisch) roh, grausam. PN -ās 215, 16.

krūra-ceştita von grausamem Gebaren. PN -ās 109, 10.

krūra-drsti F. grausamer Blick. SI -yā 142, 13.

krūra-niścaya von grausamen Entschlüssen. SA -am 226, 4.

krūrāśayā (a-ā) F. von -a (Vśī) Lagerplatz der Krokodile. SN -ā 318, 5 (im Nebensinn: schlimme Absichten habend).

krodādhīna (a-a, Weiterbildung von adhi) auf dem Schöss befindlich. SA -am 264,14.

kroddhum Inf. von ∨ krudh zürnen. 66, 16. 18. 81, 15. 17.

krodha M. (V krudh) Zorn. SN -as 261, 20. SAb -ād 54, 11. 227, 19.

krodha-samanvita (Vi) von Zorn begleitet, erfasst. SN -as 18, 10.

krośat Ppra von V kruś schreien. PI -dbhis 298, 12.

krośa-mātra (-ā F.) dessen Mass eine Rufweite ist, nur einen Krośa lang. SN -as

kraufica-kurara M. Brachvogel und Fischadler. PI -ais 43, 10.

Kraunca-ripu M. Feind des Kr., Beiname des Gottes Skanda, der nach dem Mythus den Berg Kraunca gespalten hat. SG -os 124, 18.

klama M. (V klam) Ermüdung, Ermattung. SA -am 26, 9. 238, 10.

klanta Pp von Vklam ermüden, ermatten. SN -as 78, 3. 243, 15.

klānti-vitāna-tānava-krt (Vkr) die Abnahme der Ausbreitung der Müdigkeit be-Vkliś IX belästigen, bedrängen. [wirkend. PN -tas 285, 1.

Pass. Ind. 3.S klisyate 50, 7.

klişta-vrtti in bedrängtem Zustand. PN -ayas 199, 5 (F.).

klistā F. von -a (Ppp von Vklis) beschwerlich. SN -ā 99, 12.

klībavat (von klība M.) wie ein Eunuch. 76, 17 (Nīl. parastrīsu klība ity arthab).

kleśa M. (V kliś) Mühe, Beschwerde. SA -am 131, 4. 241, 3.

kleśa-kalila N. (V kr) ein Wirrsal von Leiden. SA -am 302, 16.

kleśa-vivaśa machtlos gegen die Pein. SL -e 264, 18.

kleśa-hati F. (V han) Vernichtung der Leiden. SD -aye 301, 17.

[175, 12]

```
kva — kşāmā
kva wo? wohin? 6, 8, 18, 5, 34, 17, 42, 2, 2, 3, 4, 45, 8, 56, 10, 64, 9, 65, 4, 80,
    6. 18. 86, 4. 133, 14. 68, 19. 96, 18. 282, 9.
kva-cid irgendwo, -wohin, hier und da, hier — dort. 2, 15. 28, 11. 51, 9. 52, 8. 53, 8.
     57, 1. 72, 11. 82, 16. 18. 118, 3. 21, 9. 40, 7. 64, 15. 69, 1. 71, 9. 81, 8. 96, 5. 200,
     13. 02, 24. 16, 1. 31, 2. 3. 5. 7. 33, 6. 57, 24. 73, 1. 1. 2. 2. 3. 3. 77, 12. 12. 78, 12.
     12. 82, 18. 18. 19. 19. 302, 14. 03, 19. 04, 9. 13, 13. 13. 14. 14. 15. 15. 21, 11.
kvanat-Kimnara wo die K. sangen, musizierten. SA -am 334, 8.
kvathat Ppra von Vkvath kochen, sieden. SN -t 160, 6.
kvāpi (a-a) irgendwo, -wohin; auch = SL von kim-cid.
                                                           58, 3, 175, 15, 200, 5,
     27, 2. 40, 10. 49, 20. 50, 10. 51, 14. 304, 14.
kşana M. (von akşan N. Auge) Augenblick; bestimmter kleiner Zeitabschnitt. SA
     -am 103, 13. 12, 1. 21, 1. 58, 19. 82, 13. 214, 7. 67, 9. 87, 14. 301, 5. 18, 15.
     15. 16. 16. SI -ena 4, 16. 154, 10. 265, 11. SAb -ad 202, 15. 11, 10. 23, 5.
     17. 25, 10. 307, 14. SL -e 13, 9.
kşana-nasvara (V nas) im Augenblick vergänglich. SL -e 216, 4.
kşana-bhangura im Augenblick zerbrechend. SAb -ād 308, 8. SL -e 311, 12.
kşana-labdha-nidra (-ā F.) im Augenblick den Schlaf findend. SN -as 281, 20.
kşanāntara (a-a) N. der Zwischenraum eines Augenblicks. SL -e 191, 2.
kṣaṇopamā (a-u) F. von -a (V mā) einem Augenblick gleich. SA -ām 196, 22.
kşata Ppp von V kşan verletzen, verwunden. SN -as 226, 3.
kşati F. (V kşan) Schaden, Nachteil. SN -is 196, 20.
kşatriya M. (von kşatra N. Schwertadel) Mitglied der Adelskaste. SN -as 145, 3.
     PN -ās 6, 8. 134, 8. PA -ān 135, 14.
kşantavya (V kşam) zu verzeihen. SN -am 90, 25.
kşantum Inf. von V kşam verzeihen, vergeben. 90, 22.
Vksap X vertreiben, verbringen.
     Ind. 3.S kşapayati 281, 20.
                                                                [SA -ām 153, 10.
kşapanakatā F. (von kşapanaka M. nackter Jaina-Mönch) Zustand, Stand eines Kş.
kṣapā F. Nacht. SA -ām 281, 20. PN -ās 284, 18. 97, 26.
Vksam I Nachsicht üben, ertragen, verzeihen. Kaus. um Verzeihung bitten.
Akt. (ep.) Imp. 3.P kşamantu 8, 9.
Med. Perf. 3.S cakşame 20, 8.
Pass. Ind. 3.S kşamyate 139, 2.
Kaus. Perf. 3.S kşamayāmāsa 90, 15. 16.
                                                                  PA -ān 69, 14.
kşama (Vkşam) ertragend, ausdauernd, gewachsen, imstande. SN -as 275, 4. 93, 6.
kṣamā F. (Vkṣam) Geduld, Nachsicht. SN -ā 262, 5. 69, 14. 73, 7. SA -ām 272, 7.
ksamāvat (von ksamā F.) geduldig. SN -ān 76, 16.
                                                                [SI -ayā 299, 11.
kşaya M. (Vkşi IV) Abnahme, Schwund, Untergang, Ende. SN -as 313, 2. SA -am
     92, 18. 132, 9. 38, 14. 69, 15. 220, 22. SL -e 273, 16.
kşaya-roga-śānti F. Heilung der Schwindsucht. SD -yai 287, 16.
```

kşayin [F. von -in. SN -ī 269, 4. kşayin (von kşaya M.) abnehmend, vergänglich. SN -ī 228, 12. kşayişnutva N. (von kşayişnu (V kşi)) Vergänglichkeit. SAb -ād 297, 20.

kşayişnu-phala-janakatva N. Abstr. von -janaka (V jan) vergängliche Früchte hervorbringend. SI -ena 297, 21.

kṣānta Ppp von V kṣam dulden, erdulden. SN -am 299, 11.

kṣāmti F. (V kṣam) Geduld, Nachsicht. SN -is 261, 20. SI -yā 268, 14. 70, 19. kṣāma (Pp v. V kṣai) ausgedorrt, vertrocknet, abgemagert, schmächtig. SN -as 295, 1. kṣāmā F. von -a. SN -ā 207, 10.

Digitized by Google

## kşāmodaropari — kşut-pipāsārtā

kṣāmodaropari (a-u, a-u) auf dem schmächtigen Unterleib. 279, 27. kṣāra salzig. SA -am 159, 8.

ksārāmbudhi (a-a) M. der salzige Ozean. SG -es 259, 6.

Vksi IV schwinden, abnehmen. Mit sam dass.

Ind. 3.S kşīyate 316, 6. sam-kşīyate 298, 7. 3.P kşīyante 261, 15.

kşiti F. (Vkşi VI wohnen) Erde, Erdboden. SN -is 282, 9. SA -im 15, 14. 226, 1. SL -au 46, 11.

kşiti-kanaka-vastra-vāhana-bhavana-dhana N. Land, Gold, Kleider, Zugtiere, Haus und Geld. PI -ais 256, 6.

kşiti-tala N. Erdboden. SN -am 297, 24. SL -e 152, 1.

kşiti-dhara M. (Vdhr, eig. Erdträger) Berg. SA -am 259, 20.

kşitidhara-kuhara-grāva-śayyā-nişanna (V sad) sitzend auf dem Steinlager in einer Berghöhle. SN -as 314, 5.

kşiti-dhenu F. die Milchkuh Erde. SA -um 266, 10.

kşiti-pati M. Herr der Erde, König. SN -is 37, 10.

kşiti-bhuj M. (V bhuj VII) Fürst, König. PN -jas 306, 13. PG -jām 301, 6.

kşiti-ruh M. (Vruh) Baum. PG -hām 314, 9.

kṣiti-lava-bhuj (V bhuj VII) ein kleines Stück Erde geniessend, besitzend. PA -jas kṣiti-stha (V sthā) auf Erden befindlich. SA -am 235, 3. [301, 19.

kşitīśvara (i-ī) M. Herr der Erde, König. SL -e 237, 19.

Vkşip VI werfen, fallen lassen, loslassen. Mit ni nieder-, hineinwerfen, -stecken, mit Ind. 3.S kşipati 138, 18. 255, 6. 309, 2. [pra hinwerfen.

Imp. 2.S kşipa 223, 22. 24, 1. pra-kşipa 130, 2. 79, 4.

Impf. 3.S akşipat 215, 4.

Perf. 3.S cikşepa 248, 15. 54, 18. 3.P ni-cikşipus 209, 18.

Pass. Ind. 3.P kşipyante 308, 19.

kṣipta Ppp von  $\bigvee$  kṣip. SN -as 210, 4. 24, 3. 75, 10.

kşiptavat Ppa von V kşip. SN -ān 215, 5.

kşiptā F. von -a. SN -ā 208, 1.

kşiptvā Ger. von ∨kşip. 134, 2. 211, 6.

ksipram (Adv. von -a ( $\bigvee$  ksip)) schnell, bald. 41, 14, 42, 13, 44, 20, 45, 11, 54, 1, 70, 5, 74, 27, 85, 3, 110, 1.

kṣīṇa Pp v. Vkṣi IV schwinden, abnehmen. SN -as 274, 1.308, 21. SL -e 297, 19. kṣīṇa-bala von geringer Stärke. SN -as 135, 8. [302, 12.

kṣīṇa-śāpa dessen Fluch geschwunden ist. SN -as 227, 16. PN -ās 230, 18.

kşīra N. Milch. SN -am 97, 2. SI -epa 271, 21. SL -e 271, 22.

kşīratva N. (von kşīra N.) Zustand der Milch, Milchgestalt. SI -ena 321, 30.

kṣīra-pariṇāminī F. von -in (\forall nam) sich in Milch verwandelnd. PA -īs 321, 30.

kşīra-bhojana N. Genuss von Milch. SN -am 122, 16.

kşuc-chramānvita (a-a) begleitet, verfolgt von Hunger und Müdigkeit. SA -am 26, 6. kşut-kşāma von Hunger abgemagert. SN -as 263, 9.

kşut-kşāma-kantha mit vor Hunger abgemagertem Halse. SN -as 116, 19. 27, 1. 33, 3. DN -au 125, 1.

kşut-parīta (Vi) von Hunger umgangen, bedrängt. SN -as 51, 6. [243, 19. kşut-pipāsādi-hīna (ā-ā) verlassen von Hunger, Durst und anderen (Leiden). SN -as kşut-pipāsā-pariśrānta von Hunger und Durst ermattet. DN -au 27, 14.

kşut-pipāsā-parītāngī (a-a) F. von -a mit von Hunger und Durst umringtem Körper. SN -ī 57, 6.

kşut-pipāsārtā (ā-ā) F. von -a von Hunger und Durst bedrängt. SN -ā 56, 10.

```
kşud-doşa M. Fehler, Schuld des Hungers. SAb -ād 150, 11.
```

kşudra (V kşud) klein, kleinlich, niedrig, gemein. SN -as 33, 4. 9. 259, 19. SI -ena 68, 18. SL -e 324, 11. PN -ās 147, 10. 52, 20. 301, 11. PG -ānām 307, 19.

kşudra-pandita in niedriger Weise klug. PI -ais 152, 19.

kşudra-parivāra eine gemeine Umgebung habend. SN -as 153, 1.

kşudh F. (V kşudh hungern) Hunger. SI -dhā 24, 17. 26, 8. 31, 21. 32, 6. 35, 8. 107, 10. 14. 13, 7. 23, 17. 24, 17. 48, 15. 215, 20. 55, 8. 73, 13. 95, 1. 307, 3. 14, 1.

k sudhā F. (Weiterbildung von ksudh F.) dass. SI -ayā 24, 19. 25, 9.

kşudhā-śānti F. Aufhören, Nachlassen des Hungers. SD -aye 263, 14.

kşudhita (von kşudh F.) hungrig. SN -as 31, 2. SA -am 66, 20. 81, 19. SG -asya 250, 20. PI -ais 298, 12.

kşun-nirodha (Vrudh) Bezwingung, Übergehung des Hungers. SAb-ād 149, 22.

kşubdhatā F. (von kşubdha, V kşubh) Aufgeregtheit. SN -ā 312, 4.

kşubhita-hrdaya mit bewegtem, erregtem Herzen. SN -as 116, 21.

kşura-kriyā F. Anwendung des Rasiermessers. SN -ā 172, 13.

kşetra N. (Vkşi VI wohnen) Feld, Grundstück; Sitz, Wohnsitz. SN -am 126, 8. 204,

k şetratā F. Abstr. von k şetra N. SA -ām 198, 5. [18. 95, 14]

kşema N. (Vkşi VI wohnen) Heim, Behagen, Sicherheit. SN -am 129, 16.

kşemin (von kşema N.) wohlbehalten, unversehrt. SN -ī 44, 10.

kşobha M. (V kşubh) Aufruhr, Erregung, Unruhe. SA -am 285, 15. 94, 15.

kşmā-pa (V pā II) Erdbeschützer, König. PN -ās 124, 8.

kha N. (Vkhan) Höhle, der hohle leere Raum, Luftraum. SA -am 37, 27. 204, 8. SL

kha-ga M. (V gam) Vogel. PN -ās 25, 2.

[-e 71, 22.

kha-gama M. (Vgam) dass. PA -ān 3, 12.

khagavat (von kha-ga M.) wie ein Vogel. 276, 15.

khañja (Vkhañj) hinkend. SN -as 294, 22.

khatvānta (ā-a) M. Ende der Bettstelle. SA -am 142, 6.

khadga M. Schwert. SA -am 28, 23. SI -ena 93, 5.

khadgāgra (a-a) N. Schwertspitze. PI -ais 313, 6.

khandasas (von khanda M.N. Stück, Bruchstück) zu Stücken. 158, 1.

k handita Ppp v. V khanday (Den. von khanda) zerstücken, zerstreuen. SL -e 302, 11.

khadira-kīlaka M. Keil von Acacia Catechu. SI -ena 102, 19.

Vkhan I graben, aufgraben.

Ind. 2.S khanasi 226, 2. 3.D khanatas 176, 7.

khanat Ppra von Vkhan. SA -ntam 226, 1.

khara-nakhara-prahārābhihata (a-a) von den Hieben der scharfen Krallen getroffen. SN -as 182, 14.

khara-nakhara-vikartita-pṛṣṭha dessen Rücken von den scharfen Krallen zerfleischt wurde. SN -as 170, 6 (lies -ṣṭhaḥ).

khala M. Bösewicht, Schelm, Schurke. SN -as 174, 9. 268, 9. 315, 4. SL -e 269, 12. PA -ān 259, 7. 76, 1. PG -ānām 124, 15. 309, 11.

khala-bhaya N. Gefahr vor Bösewichtern. SN -am 319, 6.

khala-bhujamga M. die Schlange Bösewicht. SG -asya 153, 17 (lies m für n).

khala-sajjana M. Bösewicht und guter Mensch. PG -anam 269, 7.

 $\bigvee$ khalāy (Den. von khala M.) sich wie ein Bösewicht benehmen.

Ind. 3.S khalāyate 295, 8.

khalu freilich, allerdings, fürwahr, nun aber. 59, 13. 176, 11. 254, 24. 57, 12. 61, 15. 63, 1. 65, 3. 75, 15. 80, 10. 90, 2. 93, 19. 303, 15. 08, 10.

Digitized by Google

khalopāsana (a-u) N. (Vās) Verkehr mit Schlechten. SAb -ād 265, 17.

khalollāpa (a-u) M. (Vlap) niedrige Rede, Gemeinheit des Bösewichts. PN -ās 298,3 khalvāta kahlköpfig. SN -as 274, 9. [(Komm. ullāpā nīcabhāṣaṇāni).

∨khād I kauen, zernagen, essen, verzehren.

Ind. 3.P khādanti 179, 18. 81, 18.

∨khād X (ep.) dass.

Imp. 2.S khādaya 36, 15.

khādat Ppra von V khād. SN -n 259, 17. 60, 10.

khinna (Ppp von V khid) gedrückt, niedergeschlagen, abgespannt. SN -as 190, 17. 206, 19. SA -am 221, 14. SL -e 219, 4.41, 22. PN -ās 287, 1.

khinna-manas mit deprimiertem Geist. SN -ās 229, 4.

khurāgra (a-a) N. Hufspitze. PI -ais 334, 13.

khe-cara M. (V car, eig. in der Luft wandelnd) Vogel. SN -as 71, 22.

khecaratva N. (Abstr. von khe-cara) Flugkraft, Fähigkeit zu fliegen. SN -am 202, 8. kheda M. (Vkhid) Niedergeschlagenheit, Depression. SN -as 239, 20. SA -am 227, 12. SD -āya 221, 15. SAb -ād 227, 13. 35, 13.

kheda-vaśa einer Depression unterworfen. SN -as 254, 13.

khedāmarsa-kadarthitā (a-a) F. von -a von Niedergeschlagenheit und Ärger gequält. SN -ā 208, 20.

∨khyā II sehen, sagen. Mit ā aufzählen, erzählen, nennen, mit prati-ā zurückweisen, mit vi-ā auseinandersetzen, erklären, mit sam zählen. Ist, wie die altüberlieferte Schreibung kśā, khśā beweist, mit ∨kāś verwandt (vgl. auch ∨cakş). Ind. 2.S ā-khyāsi 26, 22.

Perf. 3.S ā-cakhyau 255, 16.

1.Fut. 2.S praty-ā-khyāsyasi 10, 11. 1.S sam-khyāsyāmi 72, 24.

Pass. Ind. 3.S vy-ā-khyāyate 320, 13.

khyāta (Ppp von V khyā) genannt, bekannt, berühmt. SN -as 64, 19. 234, 19. 36, 9. 301, 2. SA -am 235, 2.

khyāti F. (V khyā) Nennung, Bekanntheit, Berühmtheit. SA -im 169, 3. 256, 12.

khyāpayat Ppra von ∨khyā Kaus. offenbaren, verkünden. PN -ntas 270, 17.

khyāpita Ppp von V khyā Kaus. (s. o.). PN -āni 105, 19.

ga M. (künstliche Reduktion von guru) eine schwere Silbe, d. h. eine Silbe mit langem Vokal oder mit kurzem Vokal + Konsonantengruppe. SN -as 258, 12. 78, 30. 321, 12. DN -au 321, 12.

gagaņa-vīthī F. ( $\vee$  vī) Himmelsstrasse. SL -yām 127, 13.

[12.

gagana N. Luftraum, Himmel. SAb -ād 196, 12. 204, 11. SL -e 200, 9. 67, 10. 75, Gangā F. (Intensivbildung von Vgam) der Ganges. Fliesst nach indischem Glauben durch Himmel, Erde und Unterwelt (daher trimārgā, tripathagā u.ä.). SN -ā 260, 2. SA -ām 188, 11. 98, 20. 221, 11. 328, 15. SL -āyām 207, 9. 28, 2. 37, 2.

Gangā-taţa-nikaţa N. die Nähe des Gangesufers. SL -e 204, 11.

Ganga-taranga-hima-sīkara-śītala kühl durch den eisigen Staubregen der Ganga-Wellen. PN -āni 309, 13.

Gangā-tīra N. Ganges-Ufer. SL -e 246, 17. 304, 10.

Gangā-dvāra N. Tor, Durchbruch des Ganges. SL -e 198, 8. [SL -e 281, 2.

Gangā-dhauta-śilātala wo die Steinplatten vom Ganges gewaschen, bespült werden.

Gangā-pravāhokşita-devadāru (a-u) wo die Zedern von der Strömung des Ganges benetzt werden. SA -u 334, 6.

Gangā-madhya N. Mitte des Ganges. SL -e 217, 11.

```
gacchat Ppra von V gam gehen. SN -n 135, 18. 60, 9. 228, 2. SA -ntam 24, 9. SI
     -tā 132, 19. 57, 17. SG -tas 125, 9. SL -ti 155, 11. 56, 19. PL -tsu 225, 18.
gacchantī F. von -at. SN -ī 49, 17. SA -īm 50, 1.
gaja M. (mind. von V garj) Elefant. SN -as 134, 18, 35, 20, 61, 18. PA -ān 46, 7.
     105, 20. PI -ais 46, 17. PG -ānām 134, 10. PL -eşu 265, 2.
gaja-karna-samāhata (V han) vom Ohr des Elefanten erschlagen. SN -as 169, 16.
gaja-pumgava M. ein majestätischer Elefant. SN -as 264, 2.
gaja-bhujamgama M. Elefant und Schlange. DG -ayos 274, 13 (lies m für n).
gajendra (a-I) M. ein Indra unter den Elefanten, ein gewaltiger E. SN -as 216, 21.
gajendra-vikrama die Tapferkeit eines starken Elefanten besitzend. SN -as 38, 2.
∨gan X (Den. von gana M.) zählen, achten, beachten.
Akt. Ind. 3.S ganayati 174, 9. 259, 19. 66, 7. 73, 4.
Med. Imp. 2.S ganayasva 73, 14. 16.
Pass. Ind. 3.S ganyate 104, 6. 267, 19.
gana M. Schar, Gruppe. PN -as 272, 4. 301, 10. PA -an 3, 10. PI -ais 294, 13.
Gana M. (s. o.) eine Klasse untergeordneter mythischer Wesen, die das persönliche
     Gefolge Siva's bilden; ihr Anführer ist Ganesa (vgl. Ganapati). SN -as 251, 15.
     52, 16. SA -am 189, 14. 249, 15. DN -au 190, 2. DI -ābhyām 192, 10. PN
     -ās 334, 9. PI -ais 186, 4.
gananā F. (Vgan) Schätzung, Achtung. SN -ā 179, 17.
Gana-pati M. Synonym von Ganesa, Anführer der Gana's oder Pramatha's. Er wird
     dargestellt mit Menschenleib und dem Kopf eines Elefanten. SG -es 124, 17.
Gana-bhāva M. Zustand, Stellung eines G. SA -am 252, 3.
gaņayat Ppra von Vgaņ zählen. SN -n 53, 18.
ganayitvā Ger. von ∨gan (s. o.). 73, 19.
Gana-samsad F. Versammlung, Verein der Gana's. SL -di 252, 5.
Gaṇāgraṇī (a-a, Vnī) M. Anführer der Gaṇa's, vortrefflicher G. SN -īs 249, 19.
Gaņāvatāra (a-a) M. Herabkunft, Inkarnation eines Gaņa. SN -as 230, 16. SA -am
ganikā F. (von gana M.) Hetäre. PN -ās 124, 11.
                                                                        [255, 17.
ganita Ppp von Vgan zählen, berechnen, beachten. SN -as 68, 1. -am 303, 7. SL -e
ganita N. (s. o.) Rechnen, Rechenkunst. SA -am 231, 17.
                                                                         [72, 21.
Ganottama (a-u) der höchste, beste der Gana's. SN -as 188, 20. 227, 19. 49, 16.
     50, 4. SA -am 251, 12.
ganda-bhitti F. Wangenwand, Wangenfläche. PA -īs 287, 4.
                                                                    [-es 160, 15.
ganda-syāmamada-cyuti (V cyu) dem der braune Saft aus den Schläfen trieft. SG
gata Pp von V gam gehen, gelangen, geraten. SN -as 2, 25. 30, 9. 34, 17. 61, 3.
     80, 6. 10. 85, 21. 86, 17. 125, 4. 27, 9. 28, 2. 39, 6. 20. 42, 14. 81, 7. 86, 1. 91, 3.
     95, 16. 211, 6. 13, 6. 15. 21, 9. 23, 13. 27, 12. 29, 19. 30, 19. 32, 8. 43, 13. 52, 22.
     74, 10. 82, 4. 302, 8. 09, 3. -am 18, 7. 86, 4. 92, 18. 151, 5. 98, 5. 295, 18.
     313, 8. 17, 1. SG -asya 141, 12. 69, 10. 304, 11. SL -e 25, 5. 57, 13. 78, 6.
     91, 11. 118, 10. 53, 19. 68, 14. 98, 13. 214, 22. 22, 10. 25, 22. 37, 19. 302, 12.
     DN -au 5, 15, 125, 2, 81, 12, 93, 16, 94, 9. -e 294, 12. PN -as 17, 3, 44, 7.
     87, 4. 100, 14. 30, 11. 200, 5. 01, 18. 07, 14. 95, 4. 303, 18. 09, 8. -āni 309, 15.
     PA -an 25, 6. PG -anam 154, 4, 59, 12. PL -eşu 17, 6, 19, 6.
gata N. (s. o.) das Gehen, der Gang. SI -ena 291, 19. PL -esu 329, 16.
gata-klamā F. von -a dessen Ermüdung gegangen ist. SN -ā 30, 2.
                                                                          [29, 1.
gata-cetana (-ā F.) dessen Bewusstsein, Besinnung geschwunden ist. SN -as 25, 12.
gata-cetas dessen Einsicht, Verstand geschwunden ist. SA -asam 21, 11.
gata-jīva dessen Leben gegangen ist. SN -as 218, 4.
```

gatavat Ppa von V gam gehen. SN -ān 80, 16. 85, 25. 207, 6. 19, 13. 25, 3. 10.

gata-jvara (einer) dessen Fieber gegangen ist. SN -as 74, 29. 75, 5.

gata-prāna aus dem der Atem gewichen ist. SN -as 232, 1.

gata-prāya beinahe gegangen. SN -as 192, 21.

30, 20. 36, 5. 45, 20. DN -antau 176, 15.

```
gata-vayas dessen Jugend gegangen ist. PG -asam 99, 6.
gata-samkalpā F. v. -a dessen klarer Wille gegangen ist. SN -ā 12, 22 (lies m für n).
gata-sattva dessen Leben gegangen ist. PN -as 59, 30.
gata-sauhrdā F. von -a dessen Freundschaft, Zuneigung gegangen ist. SN -ā 69, 1.
gatā F. von -a. SN -ā 185, 22. 206, 9. 08, 2. 10, 16. 22. 30, 3. 51, 14. 56, 12. 301,
    18. 31, 19. SG -āyās 156, 8. SL -āyām 236, 12.
gatāgata (a-ā) N. Gehen und Kommen. SA -am 203, 18. 23. PI -ais 298, 7.
gatānugatika (a-ā, ∨gam) dem Vorangehenden folgend. SN -as 162, 11.
gatāsu (a-a) entseelt, tot. SN -us 182, 14. SA -um 121, 3.82, 15. SG -os 213, 9.
gati F. (V gam) Gang, Zuflucht, Art und Weise, Methode. SN -is 116, 10. 58, 16.
    20. 59, 5. 241, 16. 66, 1. 313, 20. 18, 11. SA -im 16, 14. 106, 2. 52, 16. 57, 7.
    91, 3. 228, 21. 53, 13. 307, 15. 24, 8. SI -yā 106, 16. DN -ī 277, 6. 82, 10.
    PN -ayas 265, 20. PG -īnām 283, 12.
gatvā Ger. von \bigvee gam gehen, gelangen. 3, 9, 18, 7, 20, 1, 27, 9, 29, 14, 14, 38, 16.
    42, 7. 43, 6. 65, 22. 67, 21. 68, 5. 69, 4. 79, 7. 81, 22. 84, 3. 8. 101, 9. 06, 7.
    08, 14. 17, 7. 18, 11. 16. 19, 1. 2. 13. 20, 21. 21, 11. 19. 26, 5. 32, 17. 33, 5.
    36, 10. 46, 3. 48, 8. 49, 5. 50, 9. 10. 63, 8. 13. 64, 1. 4. 69, 17. 74, 17. 76, 2.
    5. 7. 77, 7. 79, 4. 89, 3. 5. 93, 21. 94, 16. 98, 18. 202, 15. 05, 23. 06, 12. 18,
    11. 26, 12. 14. 27, 2. 29, 5. 31, 12. 32, 12. 34, 7. 35, 24. 41, 24. 47, 22. 49, 3.
    12. 18. 50, 8. 18. 52, 10. 54, 3. 5. 11. 15.
∨gad I hersagen, rezitieren, aussprechen, sagen.
                                                             [47, 5, 49, 9, 19, 51, 1,
    Perf. 3.S jagāda 56, 9. 157, 12. 89, 9. 91, 2. 99, 14. 19. 222, 20. 28, 7. 36, 25.
gadgada-galat-truţyad-vilīnākşaram (a-a) mit stammelnd herauskommenden,
    stockenden, leisen (eig. sich duckenden) Lauten. 298, 13.
gantavya (\vee gam) zu gehen. SN -am 69, 21. 164, 2. 77, 6.
gantum Inf. von \vee gam gehen. 87, 11. 115, 12. 18, 1. 35, 16. 54, 3. 65, 14. 272, 1.
gantr M. (Vgam) Gänger, der zu gehen vermag. SN -ā 88, 5.
gandha M. Duft, Wohlgeruch. SN -as 323, 18.
Gandharva M. eine Klasse von halbgöttlichen Wesen im Gefolge Indra's, die himm-
    lischen Sänger. SN -as 9, 6.
gandha-vāha M. (V vah, eig. Duftträger) Wind. PN -ās 285, 19.
Vgam I gehen, gelangen, geraten, besuchen, verstehen, meinen.
                                                                    Mit adhi her-
    kommen; aufsuchen, finden, auswählen, erwerben, mit anu nachgehen, folgen,
    aufsuchen, mit abhi kommen zu, besuchen, finden, mit ava verstehen, vernehmen,
    wissen, mit a hergehen, kommen, mit sam-upa-a zusammen herbeikommen, mit
    sam-ā kommen, mit upa gehen zu, kommen zu, dazukommen, mit sam-upa in
    einen Zustand treten, mit nis heraus-, hinausgehen, mit prati gehen zu; zurück-
    kehren, mit sam sich vereinigen.
Akt. Ind. 3.S gacchati 25, 18. 99, 5. 116, 12. 17, 6. 20, 11. 32, 19. 41, 8. 20. 61, 20.
    69, 15. 73, 14. 274, 12. 309, 19. adhi-gacchati 240, 21. abhi-gacchati 76, 13.
    upa-gacchati 76, 10. 1.S gacchāmi 117, 1.65, 13.68, 19.20.216, 1. ā-gacchāmi
    117, 20. 49, 5. 1.D gacchāvas 27, 2. 165, 1. 96, 8. 204, 9. 3.P gacchanti 6, 6. 15.
    25, 14. 67, 24. 114, 1. 23, 20. 28, 6. 51, 18. 52, 16. 321, 1. ā-gacchanti 142, 20.
    1. P gacchāmas 6, 21. 133, 16. 50, 12. 212, 24. 82, 6. ā-gacchāmas 136, 15.
```

414

```
Imp. 2.S gaccha 22, 6, 23, 5, 50, 6, 53, 13, 18, 54, 16, 68, 2, 78, 22, 82, 4, 84,
     1. 19. 118, 8. 36, 12. 210, 16. 31, 21. 46, 11. ā-gaccha 133, 19. 36, 2. 40, 12.
     64, 21. sam-gaccha (Akt. ep.) 88, 7. 3. S gacchatu 129, 20. 273, 10. ā-gacchatu
     135, 22.
               gacchatād 265, 4.
     Pot. 3.S gacchet 24, 12. 28, 9. 85, 23. 183, 7. ā-gacchet 51, 18. 2.S gacches
     236, 17. 1.S gaccheyam 26, 7. 42, 19.
     Impf. 3.S agacchat 49, 16. 205, 10. 06, 19. 33, 14. 34, 3. adhy-agacchat 69,
     14. 77, 18, abhy-agacchat 2, 1. 7, 4. 87, 7. āgacchat (ā-a) 50, 4. upāgacchat
     (a-a) 225, 19. nir-agacchat 191, 12. 1.S agaccham 235, 14. āgaccham (ā-a)
     212, 12. nir-agaccham 244, 22. 3.D agacchatām 212, 17. abhy-agacchatām
     193, 9. 1.D agacchāva 240, 3. 3.P agacchan 65, 11. āgacchan (ā-a) 20, 15.
     1.P agacchāma 213, 5.
     Aor. 3.S agamat 63, 2. 75, 4. 100, 20. 21, 4. 22, 19. 57, 1. 64, 10. 66, 10. 73, 1.
     208, 22. 16, 8. 20, 1. 24, 7. āgamat (ā-a) 52, 16. 82, 13. 209, 22. 12, 5. upā-
     gamat (a-a) 46, 5. 78, 7. 188, 19. 209, 14. sam-upāgamat (a-a) 227, 4.
     agamam 51, 4. 231, 22. 41, 11. upāgamam (a-a) 243, 6. 3.P agaman 3, 8.
     Perf. 3.S jagāma 8, 16. 17, 9. 23, 13. 29, 21. 38, 15. 43, 1. 45, 15. 60, 9. 82, 12.
     91, 16. 176, 4. 203, 6. 04, 10. 53, 13. 328, 2. 4. ā-jagāma 12, 9. 19, 13. 97, 12.
     3.D jagmatus 16, 11. 3.P jagmus 21, 5. 25, 1. 198, 14. adhi-jagmus 65, 14.
     anu-jagmus 50, 3. abhi-jagmus 5, 9. 7, 2. ā-jagmus 6, 19. sam-upā-jagmus
     (a-\bar{a}) 13, 12. prati-jagmus 17, 5.
     1.Fut. 3.S sam-ā-gamişyati 132, 12. 1.S gamişyāmi 27, 8. 10. 69, 8. 180, 14.
     3. P gamişyanti 70, 1.
     2. Fut. 3. S gantā 45, 11. 2. S gantāsi 30, 10.
Med. Imp. 2.P ava-gacchadhvam (Med. ep.) 40, 20.
Pass. Ind. 3.S gamyate 98, 19. 321, 37. 22, 4. adhi-gamyate 172, 7. anu-gamyate
     111, 9. prati-gamyate 170, 2.
     Imp. 3.S gamyatām 122, 18. 40, 10. 58, 14. 59, 2. 73, 8. 80, 17. 94, 13. 249, 1.
gamana N. (Vgam) das Gehen. SL -e 74, 1.
                                                            [ā-gamyatām 163, 11.
gamita Pp von V gam Kaus. gehen machen, schicken. PN -ās 303, 16.
gambhīra tief. SA -am 75, 16.
gambhīratara (Komp. von gambhīra) sehr tief. SA -am 102, 2.
gamya (V gam) zugänglich für. SN -as 292, 11.
gamyatva N. Abstr. von gamya (\/ gam) 'was erraten werden muss'. SAb -ād 322, 2.
gariman M. (im Ablant zu guru) Schwere, Würde. SA -ānam 104, 13.
garīyasī F. von -īyas (Komp. von guru) sehr ehrenvoll. SN -ī 169, 12.
Garuda M. (mind. von garut M. Flügel) ein mythischer Vogel, Fürst der Vögel, Feind
     der Schlangen, Vişnu's Reittier. SN -as 163, 7. 12. 19.
garutmat M. (von garut M. Flügel) Vogel. PN -antas 3, 10.
Garutmat M. (s. o.) Synonym von Garuda M. SV -an 163, 10.
∨garj I brüllen, schreien.
    Ind. 3.P garjanti 267, 11.
garjat Ppra von Vgarj. SN -n 234, 2.
gartā F. (mind. = karta M. Grube) Grube, Loch. SA -ām 176, 3.
gartā-pūraņa N. (V pūr) Füllung der Grube. SN -am 176, 9.
garbha M. Mutterleib, Schöss, das Innere; Leibesfrucht, Embryo, Kind. SN -as 118,21.
     230, 6. 326, 7. SA -am 104, 14. 55, 12. 20. 68, 18. 221, 20. 31, 12. PL -eşu 96, 5.
garbha-grha N. das innerste Gemach, das Allerheiligste im Tempel. SA -am 243, 21.
```

garbha-vāsa M. der Aufenthalt im Mutterleib. SL -e 316, 15.

```
garbha-sambhūti F. (Vbhū) Entstehung einer Leibesfrucht, Schwangerschaft. SN -is
garbha-stha (V sthā) im Mutterleib befindlich. SG -asya 231, 10.
                                                                       [222, 1]
garbha-srāva M. (V sru) Fehlgeburt. SN -as 96, 3.
garbhāgāra (a-a) N. = garbhagrha N. SA -am 249, 5.
garbhinī F. (von -in, garbha M.) schwanger. SN -ī 237, 10.
garva M. Hochmut, Stolz. SN -as 156, 2.5. SI -ena 297, 3.
garhita (Ppp von V garh tadeln) schlecht. SA -am 162, 10.
gala M. Hals, Kehle. SL -e 233, 23.
galat-kuşthābhibhūta (a-a) von fliessendem Aussatz heimgesucht (galat-kuştha N.
    eine schlimme Form des Aussatzes, bei der Finger und Zehen abfallen). SD -āya
gala-hasta M. Hand an der Kehle. SI -ena 210, 17.
                                                                       [289, 6.
galita Pp von Vgal herabfallen, schwinden. SL -e 282, 5.
galita-yauvanā F. von -a dessen Jugend geschwunden ist. SN -ā 268, 6.
galita-vibhava dessen Reichtum herabgeträufelt ist auf -. PN -as 266, 5.
galla-sthala N. Wangenfläche. PL -eşu 120, 9.
gavaya M. (von go M. F.) eine wilde Rinderart im Himālaya, Bos gavaeus. PI -ais
gahana tief, dicht. SN -as 300, 18. SL -e 32, 8.52, 21.
                                                                      [334, 15.
∨gā III gehen, geraten. Mit adhi verfallen auf, mit anu folgen, mit abhi geraten,
    mit upa herankommen, mit nis hinausgehen.
    Aor. (zu Vi gezogen) 3.S agāt 191, 15. 219, 4. 28, 6. 56, 4. 303, 14. adhy-agāt
    28, 19. anv-agāt 20, 5. 24, 9. 18. abhy-agāt 238, 10. upāgāt (a-a) 222, 15.
    nir-agāt 234, 2. 2.S gās 216, 3. 1.S agām 221, 8.
Gānga (von Gangā F.) gangetisch, des Ganges. SL -e 294, 10. PI -ais 314, 4.
gādham (Adv. von gādha Pp von V gāh) fest. 286, 12.
                                                                PL -eşu 14, 4.
gātra N. (Vgā) Glied, Körper. SN -am 318, 11. PN -āņi 299, 16. PI -ais 54, 8.
gātra-vairūpyatā F. (von vi-rūpa) Missgestalt der Glieder. SA -ām 71, 9.
gāthā F. (V gai) Lied, Ballade. PI -ābhis 87, 5.
Gāndharva (von Gandharva M.) gandharvisch. SI -ena 230, 5. 37, 4.
Gāndharva-vidhi M. gandharvischer Ritus. SI -inā 250, 3.
Gāndharvodvāha-karman (a-u) N. gandharvische Hochzeitsfeier (ohne Zeremonien).
gāndhika N. (von gandha M.) Parfüm. SN -am 100, 1.
                                                              [SL -ani 203, 19.
gāndhika-vyavahāra M. Handel mit Parfüms. SN -as 99, 17.
gāyana M. (V gai) Sänger, Lobsänger. PN -ās 301, 13.
gāyamāna Pprm (ep.) von V gai singen. PN -ās 87, 5.
gir F. (Vgr IX singen, preisen) Stimme, Sprache, Rede, Wort. SA -iram 3, 16.
    36, 6, 187, 20. SI -irā 22, 10, 38, 6, 42, 7, 197, 9, 243, 8, 328, 9. PA -iras
    30, 12. PG -irām 302, 5.
giri M. Berg. SG -es 40, 2. 121, 8. 297, 24. SL -au 35, 20. 255, 5. PN -ayas
    282, 8. PA -īn 40, 22. PAb -ibhyas 309, 9.
giri-kandara N. Bergschlucht, -höhle. SN -am 173, 7. PL -eşu 316, 3.
giri-kūţa N. Bergspitze. PA -āni 34, 6.
giri-guhā F. Berghöhle. SN -ā 314, 8. SA -ām 14, 1.
giri-jā F. (von -a, V jan) Bergtochter. SN -ā 186, 15. 89, 7.
girijā-pati M. Gemahl der Bergtochter. SN -is 252, 17.
giri-durga-varşin (V vrs) auf unzugängliche Stellen im Gebirge regnend. SN -ī
giri-nadī F. Bergfluss. SA -īm 46, 6.
                                                                      [145, 10.
giri-rāja M. (-an M.) König der Berge. SA -am 37, 4.
girirāja-śabda M. das Wort: König der Berge. SA -am 324, 15.
giri-vidāraņa N. (V dr) das Spalten eines Berges. SL -e 169, 13.
```

```
Giriśa M. (giri-śa, Reduktion von V śī) Beiname des Gottes Siva. SN -as 335, 9.
    SA -am 335, 14. SI -ena 330, 11.
Giriśa-sūnu-vara-prabhāva M. die Kraft des Wunschgeschenkes des Sohnes des
    G. SA -am 197, 22.
giri-śreştha der grösste, erhabenste der Berge. SA -am 38, 14.
giri-sutāgratas (ā-a) vor, in Gegenwart der Tochter des Berges.
giri-sutā-simha M. der Löwe der Tochter des Berges. SN -as 124, 18.
girīndra (i-I) M. Indra unter den Bergen, Bergfürst. PG -ānām 185, 20,
gīta N. (Ppp von V gai) Gesang. SN -am 308, 4.
guñjā-phala N. die (scharlachrote) Frucht von Abrus precatorius, Paternostererbse.
    PN -āni 173, 5. PA -āni 173, 2.
guna M. Faden, Schnur, Sehne, Saite; Qualität, Vorzug, Tugend. SN -as 138, 20.
    72, 12. 260, 13. 68, 1. SD -āya 174, 4. SL -e 319, 6. DN -au 154, 13. PN
    -ās 147, 4. 265, 7. 15. 67, 1. 71, 21. 99, 2. 313, 18. 16, 9. PA -ān 2, 22. 76, 18.
    107, 6. 63, 15. 230, 23. 70, 17. 71, 10. 72, 9. PI -ais 1, 4. 2, 7. 132, 1. 268, 4.
    93, 2. 322, 19. PG -ānām 111, 9. PL -eşu 276, 4.
guna-gana M. die Schar der Vorzüge. SN -as 265, 4.
guna-jña (Vjñā) Tugendkenner, Vorzüge (zu würdigen) verstehend. SN -as 265, 13.
guna-jñā F. von -a. SN -ā 205, 19.
                                                               [PI -ais 313, 18.
guna-traya N. eine Dreiheit von Vorzügen. SL -e 168, 12.
Gunadeva-Nandideva M. G. and N. DA -au 256, 5.
Gunadevākhya (a-ā, -ā F.) Gunadeva mit Namen. SN -as 253, 20.
guna-doşa M. Vorzug und Fehler. DA -au 257, 11.
guna-dvis M. (V dvis) Tugendhasser. SG -sas 269, 2.
                                                                      [194, 23.
guna-rāgāgatā (a-ā) F. von -a gekommen aus Liebe zu seinen Tugenden. SA -ām
gunavat (von guna M.) tugendhaft, Vorzüge besitzend, vorzüglich, erspriesslich. SN
    -ān 4, 4. 138, 9. 83, 1. SA -at 276, 5. SI -atā 147, 2. SL -ati 115, 9. 62, 2.
gunavattara-pātra N. eine tugendhaftere Person. SI -ena 147, 4.
guņa-višeşa M. besondere Art von Tugend. SI -eņa 138, 4.
guņa-śālin (von śālā F.) reich an Tugenden. DA -inau 254, 2.
guna-samnipāta M. (V pat) Zusammentreffen, Fülle von Vorzügen. SL -e 322, 11.17.
Gunādhya M. (guna-ādhya tugendreich) Verfasser der Märchensammlung Brhatkathā,
    lebte im ersten oder zweiten Jahrhundert n. Chr. SN -as 229, 2. 14. 30, 16.
    34, 20. 36, 8. 37, 22. 46, 11. 16. 53, 19. 54, 2. 13. 55, 19. 56, 2. SI -ena 236, 6.
    45, 17, 53, 6, 12. SD -āya 254, 12. SG -asya 255, 10.
Gunādhya-krti F. (Vkr) das Werk des G. SN -is 254, 6.
Gunādhya-dattā F. von -a von G. gegeben. SA -ām 256, 3.
Gunādhya-nāman den Namen G. führend. SN -ā 190, 8.
Gunādhya-vacas N. das Wort des G. SI -asā 253, 4.
Gunādhyākhya (a-ā) G. mit Namen. SN -as 227, 18.
guņāntara-jña (a-a, ∨jñā) die Unterschiede der Tugenden kennend. SL -e 115, 9.
gunālaya (a-ā) M. ein Sitz der Tugenden. SN -as 172, 7.
gunin (von guna M.) Tugenden, Vorzüge besitzend. SN -ī 297, 2. PN -inas 114, 1.
    PG -inām 147, 4.
guni-samgama M. Verkehr mit vortrefflichen (Menschen). SN -as 276, 21.
gunodaya (a-u) M. Aufgang, Zunahme der guten Eigenschaften. SN -as 284, 10.
gunodāra (a-u) edel, erhaben durch Tugenden. PA -ān 304, 3.
gunaugha-jananī (a-o) F. (von -a) die Erzeugerin einer Flut, Fülle von Tugenden.
    SA -im 278, 3.
```

53

```
∨gup X schützen, verbergen. Mit pra dass.
    Pot. 3.S pra-gopayet 155, 5.
                                                                SL -e 249, 23.
gupta (Ppp v. \gup) gesichert, geschützt; verborgen, heimlich. SA -am 209, 8. 20, 4.
gupta-gāmin (∨gam) im Verborgenen gehend. PN -inas 223, 2.
gupta-pradeśa-stha (V sthā) an einer geheimen Stelle befindlich. SA -am 219, 17.
guptam (Adv. von gupta) heimlich. 227, 1.50, 3.
gupta-stha (V sthā) im Versteck befindlich. SA -am 221, 14.
guptā F. von -a. SA -ām 62, 20.
guru schwer, ehrwürdig, mächtig, bedeutend, bedeutungsvoll. SN -u 300, 14. SI
    -uṇā 292, 21 (im Nebensinn I von guru M. der Planet Jupiter). PA -ūn 160,
    11. PG -ūṇām 123, 7.
guru M. (s. o.) Respektsperson, Vater, Mutter, Lehrer. SN -us 104, 14. 212, 21.
    42, 22, 61, 17, 333, 12. SI -unā 197, 13. SD -ave 215, 24. SG -os 134, 14.
    54, 1. 97, 6. 212, 22. SL -au 269, 10. PI -ubhis 206, 5. 7. 16, 12. PG -uṇām
    210, 23. 12, 14. 61, 17. PL -uşu 262, 19.
gurugirīndrajā-praņaya-Mandarāndolana (a-a) N. das Schaukeln, Schwingen
    des Mandara: Liebe zur Tochter des ehrwürdigen Bergkönigs.
guru-jana M. Respektspersonen. SL -e 262, 5.
gurujanānujñāta (a-a) von den Respektspersonen beurlaubt, verabschiedet.
                                                                        SN -as
gurujanābhyanujňāta (a-a) dass. SN -as 100, 16.
                                                                       [175, 6]
guru-jalāśaya M. grosses Gewässer. PL -eşu 128, 5.
guru-dakşinā F. Geschenk, Honorar für den Lehrer. SA -ām 212, 23. 13, 16. 14, 22.
guru-pāda-praņamana N. (∨nam) Verneigung vor den Füssen der Respektspersonen.
    SN -am 270, 3.
gurulaghutā F. (von guru-laghu) das bald schwer bald leicht Sein. SI -ayā 266, 8.
guru-vacana-rata sich beruhigend bei dem Worte des Lehrers. SN -as 314, 6.
gurvī F. von -u. SN -ī 283, 2.
gulma M. Busch, Gebüsch. PI -ais 30, 19.
Gulmaka M. (von gulma M.) Brahmanenname. SN -as 229, 17.
∨guh I verbergen, geheim halten.
    Ind. 3.S gühati 271, 10.
guhā F. (Vguh) Höhle. SN -ā 173, 6. PN -ās 305, 7. PL -āsu 324, 9.
guhya (Vguh) das zu verbergende. SA -am 271, 10.
Guhyaka M. (von guhya) Synonym von Yakşa. SL -e 237, 15.
guhya-rūpa die Form des Geschlechtsgliedes habend. SA -am 195, 9.
gūdha Ppp von V guh verbergen, verhüllen. SN -as 80, 12.
gũ dham (Adv. von gũdha) heimlich.
                                   204, 2.
gūdha-vijñāna N. geheime Weisheit. SL -e 217, 20.
gūdhā F. von -a. SA -ām 248, 16.
gühamāna Pprm von Vguh verbergen, verstellen. SN -as 119, 12.
gühitum Inf. von V guh geheim halten. 189, 4.
grdhra-samāsanna (V sad) zu Geiern gesellt. SN -as 153, 3.
grdhrākāra (a-ā) geierartig. SN -as 153, 5. PI -ais 153, 6.
grha M.N. Haus. SN -am 169, 19, 70, 2, 279, 5, 96, 23, 314, 8. SA -am 50, 8.
    52, 16. 75, 4. 140, 14. 48, 1. 2. 49, 5. 75, 14. 16. 81, 5. 93, 22. 94, 17. 96, 6.
    97, 6. 202, 19. 07, 22. 08, 9. 10, 10. 19. 11, 12. 12, 5. 12. 26, 9. 10. 33, 11. 34,
    10. 35, 13. 36, 17. 37, 16. 41, 11. 69, 18. SD -āya 236, 5. SAb -ād 246, 24.
```

80, 8. 9. 98, 18. 223, 8. 26, 7. 303, 19. PA -ān 67, 18. 246, 22.

SL -e 18, 19, 27, 4, 62, 6, 89, 8, 91, 4, 101, 21, 24, 19, 26, 9, 42, 20, 59, 16,

```
grha-karma-dāsa M. Haussklave. PN -ās 278, 17.
grha-karman N. Hausarbeit. SL -ani 278, 22.
grha-jātā F. von -a im Hause geboren. SN -ā 114, 2.
grha-devatā F. Hausgottheit. PA -ās 211, 6.
grha-pati M. Herr des Hauses. SN -is 168, 5.
grha-poşana N. Pflege des Hauses. SL -e 195, 7.
                                                                [124, 10, 40, 15.
grhamedhin M. (von grha-medha M. Hausopfer) Hausvater, Hausherr. PG -inam
grhāgata (a-ā) zum Hause kommend, gekommen. SA -am 164, 11. SI -ena 141, 9.
grhādika (grha + ādi) Haus und anderes. SN -am 278, 31.
                                                             ISG -asya 140, 10.
grhābhyantara (a-a) N. das Innere des Hauses. SL -e 287, 2.
grhāyāta (a-ā) zum Haus gekommen, Gast. SD -āya 142, 17.
grhini F. (von -in M., von grha M. N.) Hausfrau. SI -yā 206, 15.
grhīta Ppp von ∨grah ergreifen, nehmen, lernen. SN -as 129, 9. 232, 6. -am
     332, 13. 14. SL -e 157, 14.
grhīta-nāman den Namen führend. SN -ā 37, 18.
grhīta-mauna Stillschweigen auf sich nehmend. SN -as 243, 6.
grhīta-laguda (einen) Knüttel ergreifend. PN -ās 130, 7.
grhītā F. von -a. SN -ā 249, 7.
grhītvā Ger. von V grah ergreifen, nehmen. 53, 15. 86, 3. 91, 9. 130, 1. 42, 5. 49, 5.
     60, 21, 73, 17, 95, 14, 201, 18, 02, 14, 09, 9, 32, 7, 11, 36, 17,
grhocita-sukha (a-u) N. das Glück, Behagen, an das man im Hause gewöhnt ist.
grhotpanna (a-u) im Hause geboren. DN -au 100, 17.
                                                               [SN -am 299, 11.
geyādika (geya + ādi) Gesang und so weiter. SN -am 309, 5.
geha N. (mind. aus grha N.) Haus. SN -am 62, 7, 303, 2. SL -e 202, 18, 10, 8.
gehinī F. (von -in M., von geha N.) Hausfrau. SA -īm 298, 12.
∨gai I singen, besingen.
     Ind. 3.S gāyati 56, 20. 233, 20. 3.P gāyanti 231, 2.
     Perf. 3.S jagau 189, 6. 203, 12.
Pass. Ind. 3.S giyate 98, 14.
go M. F. Rind, Kuh; bildlich = Würfel. SN -aus 132, 2, 321, 25, 34. SG -os 263, 13.
     PN -āvas 145, 20. PI -obhis 145, 20. PG -avām 20, 5. 57, 18. 21.
gokarna-sadrša einem Rindsohr ähnlich. DA -au 233, 19.
go-gardabha M. Rind und Esel. DN -au 260, 5.
go-cara M. (V car, eig. Weidegang der Rinder) Aufenthaltsort, Bereich, Gesichts-
     kreis. SN -as 267, 7. SA -am 260, 22.
gocara (von go-cara M.) im Bereich stehend von, erreichbar für. PN -āṇi 278, 24.
gocara-gata in den Bereich geraten. PI -ais 269, 3.
gotra-ja (V jan, eig. im (selben) Stalle geboren) blutsverwandt. PI -ais 231, 11.
Godāvarī-tata M. Ufer der G. Die G., heut Godawery (go-dāvarī F. von go-dāvan
     (∨dā) Kühe spendend) ist der grösste Fluss des Dekhan. SL -e 235, 1.
Godāvāk-taţa-varti-Nāsika-mahā-kṣetra (ā-a) N. der grosse Ort Nasik, befind-
     lich am südlichen (?) Ufer der Godā (Synonym von Godāvarī). SL -e 257, 6.
∨gopāy (Den. von go-pa M. (∨pā II) Kuhhirt) behüten, hüten.
     Ind. 3.P gopāyanti 66, 11. 81, 10.
go-pāla M. (V pāl) Kuhhirt; Hüter der Erde, König. SI -ena 131, 13.
gopittatas (von go-pitta N.) von der Kuligalle. 113, 19.
goptr M. (Vgup) Hüter, Schützer. SN -ā 37, 15. 40, 10.
gopya (Vgup) zu hüten, zu verbergen. SN -am 115, 4. 92, 23.
go-pradana N. Kuhschenkung. SN -am 149, 14.
```

53\*

```
go-maya M.N. Kuhmist. SAb -ād 113, 18.
go-rūpa-dharā F. von -a (Vdhr) die Gestalt einer Kuh tragend. SA -ām 321,24.
goromatas (von go-roman N.) aus Kuhhaaren. 113, 17.
Govindadatta M. (Govinda-datta von G. (Beiname des Gottes Kṛṣṇa) gegeben) Brah-
    manenname. SN -as 247, 8. SI -ena 247, 4. SG -asya 246, 22. 47, 13. SL -e
Govindadattākhya (a-ā) G. mit Namen. SN -as 246, 18.52, 8.
gosthika-karman N. Tätigkeit für eine Gesellschaft, Genossenschaft. SN -a 99, 18.
goşthika-karma-niyukta (Vyuj) mit der Führung der Geschäfte einer Genossen-
    schaft betraut. SN -as 100, 5.
go-sthī F. (V sthā) Gesellschaft, Unterhaltung. SN -ī 284, 17.
go-sahasra N. ein Tausend Rinder. SI -ena 63, 8.
go-harana N. (Vhr) Rinderraub. SL -e 139, 20.
gaura-payodhara-kampita-hārā F. (v. -a) auf deren gelblichen (? nach dem Komm.
    von Safranpulver gelben) Brüsten die Perlenschnur zittert. SN -ā 290, 12.
Gaurī F. (von gaura gelb) Name der Gemahlin Siva's. SN -ī 190, 3.
grantha M. (V grath knüpfen, flechten) Gefüge von Worten, Vers, Text, Buch. SA
    -am 257, 13. SG -asya 257, 14.
                                                         [192, 18. 253, 7. 55, 20.
grantha-lakşa N. ein Lakh (= hunderttausend) Verse. SA -am 254, 20. PN -āņi
grantha-vistara-samkşepa-mātra N. 'nur Zusammenziehung der Weitschweifig-
    keiten des (ursprünglichen) Textes'. SN -am 185, 14 (erg. asti 'findet statt').
∨gras I verschlingen, verzehren.
    Ind. 3.S grasate 11, 1. 220, 14. 64, 10.
grasta Ppp von V gras. SN -am 316, 10.
                                         PN -ās 297, 2.
grastā F. von -a. SA -ām 32, 10.
grasyamānā F. von -a Pprp von V gras. SN -ā 31, 22. SA -ām 32, 2.
Vgrah IX ergreifen, nehmen, fassen, in seine Gewalt bekommen. Mit anu gnädig
    annehmen, aufnehmen, mit upa sich zuziehen, mit ni anhalten, hemmen, mit
    prati empfangen.
Akt. Ind. 3.S grhnāti 267, 6. upa-grhnāti 168, 18. 1.S anu-grhnāmi 199, 15.
    Imp. 2.S grhāna 74, 4. 7. 237, 13.
    Aor. 3.S agrahīt 207, 17. 47, 11.
    Perf. 3.S jagrāha 3, 2, 15, 19, 31, 21, 236, 13. prati-jagrāha 77, 7, 90, 2, 91, 8.
    1. Fut. 1.S grahīşyāmi 72, 1.
Med. Imp. 2.S ni-grhnīsva 72, 2. 2.P grhnīdhvam 47, 5.
Pass. Ind. 3.S grhyate 106, 11. 3.P grhyante 110, 3.
    Imp. 3.S grhyatām 255, 21.
    Impf. 3.S agrhyata 191, 17. 97, 13. 235, 18.
graha M. (V grah) Planet. PN -ās 47, 20.
grahana-sambhava (V bhū) entstehend aus dem Nehmen. SN -as 151, 11.
graha-pīdana N. das Quälen durch den Ergreifer (Rāhu). SA -am 274, 14.
graha-mayī F. von -a aus Planeten bestehend. SN -ī 292, 22.
grahītum Inf. von V grah greifen. 3, 12.
grāma M. Dorf, Dorfflur (?). SA -am 57, 19. 148, 8. 65, 17. 321, 32. SI -ena 63, 9.
    SG -asya 165, 16. SL -e 307, 1. PA -ān 65, 13. 77, 18.
grāma-nī M. (Vnī) Dorfschulze. SN -īs 321, 32.
grāmi-putra M. Söhne der Dorfbewohner. PN -ās 50, 3.
grāmīņa (von grāma M.) bäurisch. SD -āya 289, 6.
grāmya (von grāma M.) im Dorf geboren, lebend. SN -as 147, 17. -am 147, 17.
grāmya-gaja M. ein zahmer Elefant. PA -ān 46, 8.
```

420

#### grāmya-dharma M. — ca

```
grāmya-dharma M. die Sitte der Dorfbewohner. SL -e 123, 15. [31, 22. 32, 3. grāha M. (\sqrah) ein grosses Raubtier, Würger, Krokodil. SN -as 31, 21. SI -eṇa grāhaka M. (\sqrah) Abnehmer, Käufer, Kunde. SA -am 100, 7. PG -āṇām 124, 9. grāhayitum Inf. vom Kaus. von \sqrah nehmen, zur Frau nehmen. 333, 17. grāhākīrṇa (a-ā, \sqrah k\bar{r}) von Krokodilen bedeckt. SN -am 169, 20. grāhya (\sqrah) zu nehmen. SN -am 97, 1. 131, 14. grāhyā F. von -a. SN -ā 107, 4. grīvā F. Hals. SN -ā 129, 16. grīṣma M. Sommer (Mai und Juni). SL -e 285, 7. glāni F. (\sqrap glai) Niedergeschlagenheit. SA -im 286, 10.
```

∨ghat I (mind. aus ∨grath) sich anstrengen. Mit ud Kaus. öffnen. Kaus. Ind. 1.S ud-ghātayāmi 211, 13. ghața M. (V ghaț) Krug, Topf. SN -as 267, 6. SL -e 174, 6. ghațană F. (V ghaț) das Treiben. SN -ā 124, 19. ghana (V han) fest, dicht. SN -am 282, 8. DN -au 294, 2. ghana M. (s. o.) Wolke. PN -ās 271, 2. PG -ānām 322, 28. ghana-timira-ruddha in dichte Finsternis gehüllt. DN -e 298, 17. ghana-patala N. (verwandt mit pata M.) Wolkendecke. SN -am 282, 8. ghanam (Adv. von ghana) dicht, dick. 209, 12. ghana-samaya-tadid-vibhrama dessen Reiz dem Zucken der Blitze in der Zeit der Wolken (der Regenzeit) gleicht. PN -as 311, 18. ghana-stana-mandala N. das Rund der festen Brüste. SN -am 308, 10. ghātayitum Inf. von V han Kaus. zugrunde richten. 167, 10. ghātita Ppp vom Kaus. von V han töten. SN -as 174, 13. 222, 13. ∨ghuş I ausrufen. Kaus. Perf. 3.S ghoşayāmāsa 24, 11. ∨ghūrņ I schwanken, rollen. Kaus. Ind. 3.S ghūrņayati 292, 14. ghrnijvāle sikhe api 'sikhā bedeutet auch 'Strahl' und 'Flamme'' (Amarakosa III, ghrnin (von ghrnā F.) weichherzig. SN -ī 183, 9. [3, 19). 296, 15. ghora schrecklich. SA -am 41, 6. SL -e 26, 9. 29, 9. PA -an 46, 20. ghorā F. von -a. SA -ām 218, 12. SL -āyām 35, 6. ghoşa M. (V ghuş) Hirtenstation. PA -ān 65, 13. ghnat Ppra von Vhan töten. SG -tas 183, 7. ghrātavya (Vghrā) zu riechen, das zu Riechende. PL -eşu 288, 16.

ca und. 1, 12, 2, 5, 6, 9, 11, 16, 18, 3, 10, 20, 4, 2, 3, 3, 5, 16, 19, 6, 2, 15, 18, 21, 7, 17, 18, 21, 8, 18, 9, 3, 4, 13, 13, 14, 10, 7, 7, 19, 20, 12, 4, 4, 11, 13, 17, 19, 19, 20, 21, 13, 1, 19, 14, 3, 3, 5, 17, 19, 19, 15, 1, 7, 10, 11, 11, 16, 16, 17, 21, 16, 7, 14, 17, 18, 17, 2, 2, 4, 5, 7, 14, 15, 15, 16, 16, 18, 19, 19, 20, 20, 18, 16, 20, 19, 5, 18, 18, 20, 5, 21, 4, 6, 14, 15, 19, 22, 4, 5, 16, 17, 18, 19, 23, 5, 10, 11, 11, 15, 19, 24, 4, 13, 22, 25, 6, 15, 16, 17, 19, 26, 10, 15, 16, 20, 22, 27, 1, 28, 4, 5, 12, 14, 18, 18, 20, 22, 22, 24, 29, 4, 17, 30, 22, 31, 4, 5, 5, 17, 17, 22, 32, 5, 12, 14, 16, 17, 33, 19, 22, 34, 2, 3, 4, 4, 5, 7, 8, 9, 9, 9, 10, 22, 23, 35, 13, 21, 37, 3, 13, 23, 23, 23, 38, 20, 20, 39, 3, 9, 10, 13, 14, 16, 17, 20, 40, 2, 2, 19, 22, 23, 41, 2, 43, 2, 3, 3, 4, 4, 4, 44, 2, 2, 3, 9, 14, 14, 14, 15, 15, 18, 45, 7, 46, 16, 19, 21, 47, 3, 10, 48, 8, 8, 11, 19, 20, 20, 24, 49, 8, 50, 8, 15, 20, 51, 2, 52, 3, 5, 53, 1, 2, 12, 13, 54, 3, 6, 13, 14, 15, 20, 22, 23, 55, 1, 2, 5, 5, 13, 13, 14, 15.

56, 4. 9. 57, 5. 15. 15. 16. 19. 58, 19. 59, 2. 5. 16. 18. 24. 28. 29. 30. 31. 60, 2. 5. 8. 12. 13. 61, 12. 21. 21. 62, 3. 3. 8. 15. 16. 17. 63, 4. 5. 5. 6. 8. 9. 13. 17. 64, 1. 14. 15. 17. 19. 65, 4. 4. 5. 7. 8. 15. 66, 1. 4. 8. 9. 10. 13. 15. 67, 2. 9. 14. 18. 24. 68, 1. 14. 19. 69, 3. 5. 13. 21. 24. 70, 13. 19. 71, 4. 5. 5. 6. 8. 17. 17. 18. 21. 21. 21. 72, 12. 14. 15. 16. 17. 73, 10. 12. 15. 74, 2. 4. 6. 22. 23. 33. 75, 20. 20. 21. 76, 15, 16, 16, 17, 77, 3, 13, 16, 78, 8, 9, 11, 11, 13, 79, 3, 3, 4, 5, 12, 18, 21, 21, 80, 3. 4. 7. 7. 11. 13. 23. 81, 7. 7. 12. 14. 21. 23. 23. 82, 6. 8. 12. 83, 2. 3. 10. 12. 13. 84, 3. 8. 19. 85, 12. 86, 3. 4. 10. 15. 15. 16. 17. 24. 87, 1. 88, 3. 4. 6. 9. 17. 89, 1. 9. 90, 1. 3. 11. 12. 12. 14. 16. 25. 91, 1. 5. 8. 9. 18. 18. 92, 3. 3. 6. 18. 19. 22. 93, 1. 8. 10. 11. 20. 21. 94, 7. 13. 15. 25. 25. 95, 10. 12. 96, 4. 5. 6. 10. **14.** 17. 19. 97, 14. 18. 98, 8. 8. 12. 99, 1. 8. 9. 10. 15. 17. 19. 19. **1**00, 2. 9. 12. 16. 20. 01, 4. 16. 17. 17. 02, 3. 7. 16. 18. 18. 03, 1. 7. 8. 16. 16. 04, 4. 10. 18. 20. 21. 05, 2. 6. 9. 11. 15. 16. 18. 06, 4. 5. 7. 10. 12. 12. 15. 16. 17. 19. 07, 3. 3. 3. 16. 08, 19. 09, 2. 5. 9. 11. 10, 2. 3. 5. 11. 16. 11, 5. 6. 6. 11. 12. 14. 15. 18. 20. 12, 7. 10. 19. 13, 3. 8. 8. 16. 14, 7. 18. 15, 2. 8. 10. 14. 16. 21. 16, 1. 1. 5. 8. 10. 11. 15. 17. 17. 20. 17, 2. 6. 7. 16. 17. 17. 18. 18. 18. 2. 5. 6. 13. 17. 19, 4. 6. 16. 18. 19. 20, 8. 16. 21, 4. 5. 22, 1. 6. 9. 13. 14. 20. 23, 5. 9. 16. 18. 19. 21. 24, 3. 9. 11. 13. 15. 15. 18. 25, 5. 8. 9. 14. 19. 26, 8. 9. 10. 15. 19. 27, 1. 9. 11. 11. 12. 15. 18. 28, 2. 5. 29, 9. 30, 3. 3. 7. 7. 14. 31, 5. 6. 7. 9. 32, 2. 3. 6. 9. 14. 33, 9. 13. 34, 2. 3. 5. 7. 9. 10. 16. 35, 1. 2. 4. 6. 7. 12. 13. 16. 17. 23. 36, 17. 37, 7. 9. 15. 38, 1. 11. 13. 39, 2. 7. 10. 11. 13. 18. 21. 40, 2. 5. 7. 11. 17. 41, 2. 4. 7. 8. 12. 42, 7. 18. 43, 4. 15. 18. 44, 2. 4. 8. 8. 11. 14. 19. 20. 45, 10. 10. 15. 17. 18. 20. 46, 1. 3. 8. 13. 15. 19. 47, 2. 3. 9. 14. 48, 1. 6. 49, 5. 13. 15. 50, 3. 12. 20. 51, 1. 2. 5. 6. 9. 13. 13. 16. 52, 2. 4. 6. 9. 11. 15. 19. 53, 1. 4. 8. 9. 16. 18. 21. 54, 4. 4. 7. 8. 14. 55, 2. 4. 6. 7. 20. 56, 17. 57, 5. 8. 10. 11. 13. 58, 1. 3. 4. 8. 10. 14. 19. 59, 2. 12. 17. 18. 21. 60, 4. 7. 8. 11. 14. 17. 61, 1. 9. 16. 62, 1. 9. 12. 20. 20. 63, 5. 7. 14. 64, 4. 5. 7. 14. 18. 65, 1. 8. 10. 12. 13. 66, 2. 5. 13. 15. 16. 67, 5. 9. 13. 14. 16. 68, 7. 8. 9. 12. 12. 17. 21. 69, 5. 10. 11. 14. 70, 10. 11. 18. 71, 1. 4. 7. 10. 13. 15. 16. 20. 72, 6. 9. 12. 16. 73, 9. 12. 18. 20. 74, 4. 8. 12. 15. 17. 21. 75, 3. 7. 8. 10. 15. 17. 20. 22. 76, 2. 12. 18. 77, 2. 8. 16. 17. 18. 18. 18. 78, 9. 13. 15. 21. 79, 3. 6. 10. 13. 17. 80, 1. 5. 8. 8. 21. 81, 6. 82, 8. 9. 10. 17. 18. 18. 21. 83, 5, 8, 10, 12, 13, 14, 14, 15, 16, 20, 85, 3, 4, 6, 7, 8, 14, 15, 16, 87, 3, 4, 14, 14. 15. 23. 88, 3. 7. 21. 89, 8. 14. 90, 1. 5. 7. 18. 21. 22. 91, 13. 13. 18. 92, 3. 9. 12. 15. 17. 93, 4. 5. 11. 17. 94, 4. 7. 10. 12. 14. 95, 1. 1. 5. 5. 6. 6. 7. 8. 11. 20. 21. 96, 4. 5. 15. 19. 97, 4. 11. 13. 98, 6. 6. 12. 13. 15. 19. 19. 99, 3. 7. 8. 17. 21. 22. **200**, 7. 14. 15. 17. 18. 20. 01, 5. 10. 14. 02, 3. 4. 4. 16. 18. 20. 03, 2. 16. 04, 3. 5. 6. 13. 15. 05, 5. 9. 06, 8. 11. 11. 15. 22. 23. 07, 6. 13. 13. 16. 21. 08, 13. 09, 1. 2. 9. 10. 18. 23. 10, 5. 6. 14. 11, 3. 20. 12, 1. 7. 11. 14. 17. 22. 13, 2. 6. 10. 13. 16. 20. 22. 23. 14, 4. 15, 9. 19. 22. 23. 24. 25. 16, 11. 12. 16. 21. 23. 17, 3. 13, 15, 21, 22, 18, 6, 7, 17, 22, 24, 19, 1, 2, 4, 5, 7, 8, 9, 15, 16, 20, 2, 3, 4, 7, 10, 18. 18. 21, 1. 2. 6. 7. 10. 12. 13. 14. 17. 17. 19. 20. 22, 5. 14. 15. 16. 23, 4. 7. 16. 17. 24. 24. 24, 4. 7. 8. 12. 12. 23. 25, 4. 10. 26, 6. 9. 11. 11. 13. 16. 21. 27, 5. 7. 13. 15. 17. 22. 28, 3. 11. 22. 29, 3. 5. 8. 10. 10. 17. 17. 18. 21. 30, 11. 12. 13. 14. 18. 19. 24. 31, 2 (hier hätte ich der Lesung von Brockhaus: gäyanti sma den Vorzug geben sollen). 7. 10. 11. 14. 15. 17. 17. 19. 21. 32, 7. 9. 13. 16. 33, 2. 22. 34, 4. 4. 7. 9. 13. 18. 35, 3. 5. 11. 12. 15. 22. 36, 2. 19. 25. 37, 5. 5. 5. 11. 12. 18. 38, 4. 6. 18. 21. 39, 6. 7. 8. 10. 12. 19. 24. 40, 1. 2. 5. 9. 13. 14. 15. 16. 41, 7. 13. 19. 42, 11. 15. 23. 43, 7. 8. 9. 44, 14. 17. 23. 24. 45, 7. 13. 20. 23. 46, 6. 7. 9. 12. 12. 15. 19. 21. 21. 47, 2. 16. 18. 19. 20. 48, 6. 14. 14. 15. 21. 49, 5. 7. 16. 17.

```
50, 2. 4. 8. 14. 18. 51, 3. 9. 21. 52, 6. 10. 17. 53, 6. 9. 10. 12. 19. 54, 3. 5. 7. 15.
     21. 55, 1. 2. 3. 5. 9. 14. 22. 56, 5. 7. 9. 14. 57, 18. 18. 25. 58, 3. 4. 4. 4. 4. 4. 8.
     10. 13. 59, 1. 60, 1. 6. 62, 6. 15. 19. 63, 7. 64, 1. 3. 19. 65, 14. 19. 66, 5. 8. 9. 9.
     12. 14. 14. 15. 16. 19. 67, 14. 68, 3. 13. 13. 69, 5. 16. 19. 70, 5. 8. 15. 71, 10. 11.
     72, 4. 6. 16. 73, 1. 2. 3. 4. 74, 15. 75, 7. 14. 76, 1. 19. 77, 19. 78, 20. 20. 21. 28.
     29. 80, 7. 81, 8. 82, 18. 19. 83, 3. 7. 8. 8. 9. 9. 84, 12. 85, 5. 5. 7. 7. 13. 86, 10.
     10. 13. 89, 2. 5. 5. 5. 6. 6. 6. 16. 16. 91, 6. 92, 11. 12. 14. 93, 7. 9. 94, 3. 96, 1.
     28. 97, 12. 27. 98, 9. 17. 99, 18. 300, 8. 9. 12. 20. 24. 01, 14. 02, 5. 11. 20. 03,
     11. 12. 13. 20. 21. 05, 6. 11. 14. 06, 4. 14. 08, 2. 2. 2. 3. 3. 3. 09, 10. 11, 6. 12, 1.
     13, 2, 13, 17, 18, 14, 10, 13, 18, 15, 18, 19, 16, 16, 17, 2, 7, 10, 18, 1, 11, 12,
     13. 16. 19, 9. 10. 21, 4. 4. 6. 6. 7. 11. 18. 20. 20. 26. 26. 26. 28. 29. 30. 35. 35.
     36. 36. 37. 22, 5. 24. 25, 14. 28, 10. 10. 12. 30, 1. 1. 31, 16. 35, 13.
cakra N. (Vcar) Rad, Kreis, Drehscheibe des Töpfers. SN -am 317, 18. SL -e 315, 4.
cakra-vartin M. (Vyrt Kaus.) Weltherrscher, Kaiser. SN -1 185, 20.
cakravākopakūjitā (a-u) F. von -a (V kūj) von Cakravāka-Enten (Casarca rutila,
     Brahminy duck) übertönt. SA -ām 43, 10.
cakrākāra (a-ā) die Gestalt eines Rades habend. SN -am 157, 19.
V cakş II (Reduplikation von ∨kāś) sehen, sagen. Mit ā aufzählen, erzählen, anreden.
     Imp. 2.S ā-cakşva 21, 19, 60, 15.
     Impf. 3.S ācasta (ā-a) 60, 17. 243, 8.
     Perf. 3.S ā-cacakşe 32, 19.
cakşuḥ-patha M. (vgl. pathin M.) Pfad des Auges. SAb -ād 292, 10.
cakşus N. (Vcakş) Auge. SN -us 162, 19. SA -us 138, 2. 309, 2. PA -ūmşi 14, 3.
cañcantī F. von -at Ppra von ∨ cañc hüpfen, funkeln. PN -yas 296, 14.
cañcala (V cañc) unstat, unbestandig, beweglich. SN -as 296, 16. SA -am 227, 12.
cañcală F. von -a. PN -ās 248, 1.
                                                                  [PN -āni 279, 20.
cañcu F. Schnabel. SN -us 161, 4. SI -vā 103, 12. 60, 20. 61, 2.
∨ cat I sich einstellen, eindringen.
     Ind. 3.S catati 155, 16.
catula-vanitā-bhogi-grasta gepackt von der beweglichen (im Nebensinn: unbestän-
     digen) Schlange Weib. SA -am 293, 18.
canaka M. (von cana M. dass.) Kichererbse. PA -ān 232, 11. 13. 17.
canakāñjali-yugma (a-a) N. (Vyuj) ein Paar Handvoll Kichererbsen. SI -ena 232,9.
canda-kopa von ungestümem Zorn. PG -ānām 268, 10.
candala M. Name einer sehr niedrigen Mischkaste. SN -as 307, 5.
Candikāgra (ā-a) N. Gegenwart der Candikā (Beiname der Pārvatī). SL -e 241, 23.
C'andikā-vāhana-bhūta der das Reittier der C. ist. SG -asya 121, 18.
catur vier. PN -vāras 35, 1. 148, 17. 209, 1. PA -uras 18, 18. 70, 7. 133, 19.
catura geschickt, gewandt. SN -as 258, 20.
caturanga-bala-yukta versehen mit einer Streitmacht von vier Gliedern (Fussvolk,
     Reiterei, Wagen und Elefanten). SA -am 204, 14.
caturadhikasata-sloka M. der hundertundvierte Vers. SL -e 277, 8.
catura-vān-muktāphalodanvat (a-u, von udan N. Wasser) M. das Meer der zier-
     lichen Wortperlen. SL -ati 288, 8.
caturasra-sobhin (von -ā F.) harmonische, wohlproportionierte Schönheit habend.
     SN -i 329, 9..
Caturikā F. (von -aka, Weiterbildung von catura) Name einer Hetäre. SN -ā 233,11.
```

caturtha (von catur) der vierte. SN -as 13, 7. 216, 18. SL -e 89, 10.

Caturikā-grha N. Haus der C. SA -am 233, 14.

```
caturthaka (Weiterbildung von caturtha) dass. SL -e 258, 24.
caturthi F. von -a. SI -yā 245, 15.
catur-damstra (-ā F.) vier Reisszähne habend. SN -as 36, 7.
caturdasa (von catur-dasan) der vierzehnte. SN -as 55, 7.
catur-daśan vierzehn. PA -a 300, 25.
caturdārikākhya (a-ā) den Namen 'Vierfrauenbuch' habend. SN -as 185, 4.
catur-mandalāvasthāna (a-a) N. Aufstellung in vier Kreisen. SN -am 102, 4.
    SI -ena 102, 4.
Caturmukha M. (catur-mukha viergesichtig) Beiname des Gottes Brahma. SN -as 258,
catur-vimśati F. vierundzwanzig. SI -yā 128, 12.
caturvimsatitama (vom vorigen) der vierundzwanzigste. SN -as 89, 18.
catus-karna vierohrig, woran vier Ohren beteiligt sind. SN -as 114, 15.
catuşkarnatā F. Abstr. von catuş-karna. SI -ayā 144, 12.
catvara N. (von catur) Kreuzweg. SL -e 232, 12.
candana M.N. (V cand glänzen) Sandelbaum, -holz, -pulver. Name mehrerer Holz-
    gewächse mit wohlriechendem Holz, namentlich der Liane Santalum album.
    -am 106, 3. 290, 8. SI -ena 271, 8. PN -ās 272, 18.
candanataru-surabhi vom Sandelbaum duftend. SN -is 294, 17.
candra M. (V cand glänzen) Mond. SN -as 266, 4.71, 14.74, 1.87, 19.311, 7. SA
    -am 331, 19. SI -ena 171, 10. SG -asya 248, 9.
candra-kalā F. der sechzehnte Teil der Mondscheibe, Mondsichel. SN -ā 188, 1. 296,
candra-kalikā F. (Weiterbildung von -kalā F.) dass. SN -ā 296, 14.
candra-kānta lieblich wie der Mond. SI -ena 292, 19 (im Nebensinn SI von candra-
    kānta M. Mondedelstein). ·
candra-kānti F. Mondenglanz.
                               SI -yā 203, 9.
candra-kiraņa M. Mondstrahl. PN -ās 285, 8.
Candragupta M. (candra-gupta) Gründer der Maurya-Dynastie in Pāţaliputra nach
    Sturz der Nanda's 315 v. Chr. SA -am 214, 19. SL -e 227, 6.
candracuda-carana-dhyānāmṛta (a-a) N. der Nektar des Nachsinnens über die
    Füsse des (Gottes), der den Mond auf dem Scheitel trägt. SL -e 315, 14.
candra-divākara M. Mond und Sonne. DN -au 182, 19.
candra-bimbānanā (a-ā) F. von -a (\vee an) dessen Antlitz der Mondscheibe gleicht.
    PN -ās 303, 12.
candra-mas M. (verwandt mit māsa M.) Mond. SN -ās 61, 9. 87, 18. 299, 17.
candra-marīci F. Mondstrahl. PN -ayas 312, 9.
candra-marīci-gaura gelb wie Mondstrahlen. PI -ais 324, 14.
candra-mauli M. der den Mond als Diadem trägt (Siva). SN -is 190, 5.
candra-lekhā F. Mondsichel. SN -ā 49, 16. SA -ām 59, 4.
candra-vidambin (V damb) des Mondes spottend. SN -i 282, 22.
candrābha-vaktra (a-ā) dessen Gesicht den Glanz des Mondes hat. SA -am 76, 6.
candrārdha-cūdāmani dessen Scheiteljuwel der Halbmond ist (Siva). SL -au 307,21.
candrojjvalā (a-u) F. von -a strahlend wie der Mond. PN -ās 261, 12.
candrodaya (a-u) M. Aufgang des Mondes. SL -e 313, 7.
capala beweglich, unstät, unbesonnen. SN -as 141, 12. PN -āni 279, 20.
capala-locanāñcala (a-a) M. beweglicher Seitenblick. PI -ais 279, 19.
camarī F. (von -a M.) das Weibchen des Yak oder tibetischen Bison (Bos grunniens).
    Der buschige Schwanz auf reichverziertem Griff (camara N., Chowry), als Fliegen-
    wedel gebraucht, gehört zu den königlichen Insignien. PN -yas 324, 16. 33, 3.
caya M. (V ci V) Menge, Fülle. SN -as 283, 1.
```

```
V car I wandeln, wandern, durchwandern; üben, treiben. Mit ati überschreiten, -treten,
     mit a üben, ausführen, begehen, mit sam-a dass., pflegen, sich benehmen, handeln,
     mit upa aufwarten, dienend verehren, mit pari umwandeln, sich widmen, sich hin-
     geben, mit vi wandeln, mit sam lustwandeln, sich ergehen.
     Ind. 3.S carati 80, 12. 87, 14. 16. 18. 143, 14. 276, 12. ā-carati 257, 15. 78,
     15. 317, 12.
                  vi-carati 34, 11.
                                    sam-carati 319, 10. 1.S carāmi 87, 13. 15.
     17. 19. ati-carāmi 15, 1. vi-carāmi 41, 2. 3.P caranti 71, 7. 86, 21. 260, 15.
     1. P carāmas 61, 4. pari-carāmas 304, 3.
     Imp. 2.S sam-ā-cara 161, 9. sam-cara 288, 2.
     Pot. 3.S ā-caret 166, 7. sam-ā-caret 108, 4. 31, 14. 34, 6. 53, 3.
     Impf. 3.S pary-acarat 28, 21.
     Perf. 3.S cacāra 335, 3. upa-cacāra 335, 14. vi-cacāra 291, 8.
     1. Fut. 3. S carişyati 29, 9.
carana M.N. (V car) Fuss. SA -am 320, 10.
caranāvapāta (a-a) M. (V pat) Fussfall. SA -am 263, 17.
carat Ppra von V car wandeln. SN -n 71, 22.
carācara (a-a, V car) beweglich und unbeweglich. SA -am 191, 15.
                                                                         [186, 3.
carācara-guru verehrungswürdig für alles, was wandelt und nicht wandelt.
carācaropajīvya (a-u, Vjīv) allem was sich regt Unterhalt gewährend (hier ist
     carācara Intensivbildung von V car). SA -am 320, 10.
carita N. (eig. Pp von Vcar) Wandel, Betragen, Benehmen, Lebenswandel, die Taten,
     Abenteuer. SN -am 211, 23. SA -am 82, 10. 188, 18. 254, 19. 97, 10. 14. PA
carita-vrata der sein Gelübde hält. SN -as 18, 17.
caritādbhuta (a-a) N. das Wunder der Taten, die wunderbaren Taten. SA -am 189,2.
caritum Inf. von V car abweiden.
                                    121, 14.
caritra N. (V car) Tat, Handlung. PN -āņi 278, 25.
caritra-vibhūti F. die Machtfülle der Taten. PN -ayas 264, 15.
carman N. Haut, Fell. SN -a 113, 13, 16, 17.
carma-vidāratas (von vi-dāra M., V dr) infolge des Zerreissens des Felles. 117, 11.
∨ cal I (Nebenform von ∨ car) wanken, sich bewegen. Mit pra-vi dass.
Akt. Ind. 3.P pra-vi-calanti 273, 12.
     Perf. 3.S cacāla 14, 5.
Med. Ind. 3.S calate 175, 19.
cala (V cal) beweglich, unbeständig. SN -as 68, 19. SI -ena 293, 11.
calad-valaya-samhati-mekhalottha-jhankāra-nūpura-parājita-rājahamsī
     (ā-u) F. (-a M.) die Flamingoweibchen besiegend durch Fussspangen, durch das vom
     Gürtel sich erhebende Geklingel und durch das Aneinanderschlagen der schwanken-
     den Armbänder. PN -yas 280, 11.
calā F. von -a. DN -e 290, 23.
calita-kīlaka M. der sich bewegende Keil. SI -ena 103, 4.
calitum Inf. von V cal sich rühren, sich bewegen. 148, 14. 49, 8.
                                                                        [162, 13.
cāţa-taskara-durvṛtta M. (V vṛt) Diebe, Räuber und schlechte Menschen. PI -ais
cāţu-śata N. Hunderte von Schmeichelworten. PI -ais 264, 3.
Cāṇakya M. (Nachkomme des Caṇaka) Name eines Brahmanen, Ministers des Candra-
     gupta und Verfassers eines Lehrbuches der Politik. SN -as 226, 12. 18. 27, 2.
     SA -am 226, 10. 27, 8. SD -āya 226, 17.
Cānakyākhya (a-ā) Cānakya mit Namen. SA -am 226, 1.
Cāṇakyādi (a-ā) Cāṇakya und andere. PN -īni 96, 13.
                                                                   [SV -a 267, 9.
cātaka M. Cuculus melanoleucus, ein Vogel, der der Sage nach nur Regentropfen trinkt.
```

54

```
cātaka-mukha N. Schnabel des Cātaka. SL -e 275, 3.
cātakādhāra (a-ā) M. (V dhr) Stütze des Cātaka. SN -as 267, 7.
cāturvarnya N. (von catur-varna M.) die vier Kasten. SG -asya 37, 10.
                                                                        [276, 9.
candana (von candana M.N.) vom Sandelbaum stammend, aus Sandel bestehend. PI -ais
candramasī F. v. -a (von candra-mas M.) des Mondes. SN -ī 327, 13. SA -īm 331, 20.
cāndrāyaṇādya (a-ā) das Cāndrāyaṇa und andere (Gelübde). PI -ais 154, 17.
cāpala N. (von capala) Beweglichkeit, Unrast, Unbesonnenheit. SI -ena 310, 19. SAb
cāpalya N. (von capala) dass. SAb -ād 103, 2. 42, 6.
                                                                    [-\bar{a}d 244, 4.
cāmara-grāhiņī F. (von -in, V grah) Chowry-Schwingerin. PG -īnām 308, 5.
cāmīkara-prakhya (-ā F., Vkhyā) goldglänzend. SA -am 76, 11.
cāra M. (V car) Späher, Kundschafter. DI -ābhyām 242, 9. PA -ān 204, 5. PI -ais
cāra-dvaya N. ein Späherpaar. SA -am 242, 4.
cāra-bhaṭa-caura-ceṭaka-naṭa-viṭa-niṣṭhīvana-śarāva M. Spucknapf für Poli-
    zisten, Soldaten, Diebe, Diener, Schauspieler und Zuhälter. SA -am 289, 4.
cāra-mukha N. Mund der Späher. SI -ena 243, 1. SAb -ād 241, 19.
cāritra-kavaca dessen Panzer ein reiner Wandel ist. PA -an 66, 14. 81, 13.
cāru schön, lieblich, hold. SN -us 296, 13 (F.). -u 294, 3. SA -u 330, 18. PN -ūņi
cāru-darśanā F. von -a von holdem Anblick. SV -e 62, 4.
                                                                        [13, 19]
cāru-nakha mit schönen Nägeln. SN -am 331, 12.
                                                                 [SA -im 58, 16.
cāru-padma-viśālākṣī (a-a) F. von -a mit Augen gross wie eine schöne Lotusblüte.
cāru-vrtta-payodharā F. (v. -a, Vdhr) mit schönen, runden Brüsten. SA -ām 58,14.
cāru-sarvānga-darsana (a-a) einen schönen Anblick aller Glieder bietend. SV -a 35,
cāru-hāsinī F. von -in (Vhas) hold lachend. SN -ī 29, 6. SA -īm 8, 21.
                                                                            19.
∨ci V häufen, sammeln, pflücken, bepflücken. Mit upa vermehren, vergrössern, mit
    pra pflücken, bepflücken, mit vi bepflücken, sondern, herausfinden.
    Ind. 3.P vi-cinvanti 105, 12.07, 2.
    Imp. 2.S pra-cinuhi 72, 16. 3.P vi-cinvantu 257, 11.
Pass. Ind. 3.S cīyate 132, 3. upa-cīyate 274, 1 (reflexiv).
cikitsaka M. (V cikits) Arzt. PN -ās 124, 8. 239, 16. 93, 13.
cikitsitum Inf. von V cikits behandeln, heilen. 293, 17.
cikīrşanti F. von -at Ppra des Des. von V kr machen, tun. SN -ī 21, 14.
cikīrşamāņa Pprm des Des. von V kr (s. o.). SN -as 8, 22.
cikīrsita N. (von Vkr Des.) Trachten, Absicht. SN -am 65, 10. SA -am 118, 16.
cikīrşu (von Vkr Des.) machen wollend. SN -us 257, 13. 96, 7. 320, 17.
Čiňcinī F. (von ciňcā F. Tamarindenbaum) Name einer Stadt. SA -īm 198, 17.
citta N. (V cit wahrnehmen, denken) das Denken, Geist, Herz. SV -a 294, 3.
    -am 143, 2. 270, 7. SA -am 179, 1. 215, 17. 28, 12. 77, 18. SI -ena 194, 16.
    SL -e 164, 15. 312, 12.
citta-jñā F. von -a (V jñā) die Gedanken erkennend. SN -ā 229, 23.
citta-pramāthinī F. von -in (V math) den Sinn verwirrend. SN -ī 2, 17.
citta-vrtti F. Gemütsstimmung. SN -is 137, 18. PN -ayas 248, 1.
citta-stambha M. (V stambh) Festigung des Geistes. SN -as 298, 5.
cittanta (a-a) M. das Ende der Gedanken. SN -as 121, 9.
citra (V cit) hell, bunt, seltsam. SN -am 317, 12. SA -am 197, 18.
citra N. (s. o.) Bild, Gemälde. SN -am 219, 6. 329, 7.
citraka M. (von citra) Leopard. SA -am 152, 7.
citra-kara M. (\bigvee kr) Maler. SA -am 219, 7.
citra-karman N. die Herstellung eines Gemäldes. SI -anā 233, 5.
citra-krt M. (Vkr) Maler. SN -t 219, 4.
```

## citra-gā — cira-parigrhīta

```
citra-gā F. von -a (V gam) auf dem Gemälde befindlich. SN -ā 219, 10.
citra-pata M. die Leinwand mit dem Bilde. SA -am 219, 8.
citram (Adv. von citra) seltsam! merkwürdig! 186, 8. 224, 3. 44, 25. 49, 8.
citra-rasa-nirbharā F. von -a (V bhr) reich an bunten Stimmungen. SN -ā 256, 9.
citra-stha (V sthā) auf einem Gemälde befindlich. SN -as 239, 1.
citrā F. von -a. SA -ām 204, 20. PA -ās 10, 19.
citrās vāda-katha (a-ā, von -ā F.) Geschichten von mannigfachem Geschmack kennend.
    PI -ais 172, 10.
∨ citrīy (Den. von citra) in Staunen geraten.
    Ind. 3.S citrīyate 233, 5.
cid-rūpā F. von -a aus Intellekt bestehend. SN -ā 257, 20.
V cint X denken, denken an, ausdenken, bedenken, erwägen. Mit pari hin und her
    sinnen, mit pra denken an, mit vi denken, überlegen, ausfindig machen, mit
    sam denken, bedenken.
Akt. Ind. 3.S cintayati 100, 5. 2.S cintayasi 138, 5. 1.S cintayami 196, 17. 258,
    1. 5. 3. P cintayanti 291, 4.
    Imp. 2.S cintaya 214, 17. 310, 15.
    Pot. 3.S cintayet 178, 9. 9. 79, 8. pra-cintayet 152, 10.
    Impf. 3.S acintayat 117, 7. 22, 13. 203, 11. 13, 22. 15, 19. 20, 2. 22, 4. 41, 20.
    53, 19. pary-acintayat 71, 13. vy-acintayat 119, 3. 33, 3. 63, 8. 80, 2. 222, 24.
    24, 10. sam-acintayat 71, 2, 77, 16. 1.S acintayam 216, 23, 39, 15.
    Perf. 3.S cintayāmāsa 5, 2, 21, 13, 24, 21, 70, 20, 78, 12, 115, 7, 16, 22, 18, 10.
    52, 5. 54, 19. 56, 2. 64, 3. 68, 14. 78, 20. sam-cintayāmāsa 219, 21.
Med. Ind. 3.S cintayate 113, 6. 1.S cintaye 33, 8.
    Imp. 2.P cintayadhvam 47, 8.
Pass. Ind. 3.S cintyate 202, 10.
    Imp. 3.8 cintyatām 96, 17. 157, 4. 61, 14. vi-cintyatām 155, 13.
cintanīya (V cint) auszudenken. PN -ās 98, 8.
cintayat Ppra von V cint. SN -n 71, 16. 132, 18. 225, 24. 34, 23. SG -tas 133, 5.
cintayanti F. von -at. SN -i 14, 11. SG -yas 26, 5.
                                                                          [63, 9]
cintayāna (ep. für cintayamāna) Pprm von V cint. SG -asya 26, 8.
cintayitvā Ger. von V cint. 28, 19. 156, 7.
                                                                      [-ām 28, 5.
cintā F. (Vcint) Gedanke, das Nachdenken, Sorge. SN -ā 98, 7. 202, 24. 05, 20. SA
cintānuvartitva (ā-a, Vyrt) N. das Sichrichten nach den Gedanken. SN -am 110, 2.
cintantar (a-a) im Nachsinnen, in Gedanken. 307, 10.
cintā-para in Gedanken versunken. SN -as 238, 23. PN -ās 44, 1.
cintā-parā F. von -a. SN -ā 4, 13.
cintita Ppp von \vee cint. SN -as 68, 16, 179, 9, 10. -am 132, 20, 74, 16.
cintitavat Ppa von V cint. SN -ān 128, 21. 37, 6.
cintitopasthitā (a-u) F. von -a auf das blosse (an sie) Denken sich einstellend. SN
    -ā 218, 8. PA -ās 242, 14.
cin-mātrā F. von -a nur Intellekt, reiner Geist. SN -ā 257, 19.
cinvat Ppra von V ci durchsuchen (nach). PN -ntas 58, 2. PG -tām 305, 2.
cira lang (zeitlich). SD -āya 247, 17.
cira-kāla M. lange Zeit. SA -am 204, 21, 97, 18.
ciratara-gata sehr lange Zeit gegangen (gestorben). PN -äs 303, 15.
cirataram (Komp. von ciram) sehr lange. 299, 19.
cirantana (von ciram) alt, altbekannt. SN -as 110, 9. 14, 8.
cira-parigrhīta endlich erworben. PN -ās 297, 12.
```

```
ciram (SA von cira) lange. 19, 14, 42, 5, 103, 16, 09, 15, 80, 6, 207, 15, 10, 15, 15, 25, 41, 3, 94, 8, 97, 18, 312, 1.
```

∨ciray (Den. von cira) lange machen, säumen.

Ind. 2.S cirayasi 129, 12.

cira-viproșită F. von -a (V vas I) lange verreist gewesen. SA -ām 62, 14.

cirād (SAb von cira) seit langem, endlich, so spät, erst jetzt. 110, 13. 11, 20. 17, 8. 36, 14. 40, 12. 42, 16. 44, 13. 230, 24.

cirāya (SD von cira) lange. 216, 13.

cirena (SI von cira) endlich. 225, 23.

cihna N. Zeichen, Merkmal. PI -ais 248, 20.

cihna-bhūta ein Zeichen seiend. SN -as 61, 10.

cīraikavasana (a-e) den Lappen als einziges Gewand habend. SN -as 210, 18. V cumb I küssen.

Ind. 3.S cumbati 289, 3.

cumbat Ppra von V cumb. PN -ntas 287, 4.

cūdā F. Scheitel, Schopf. SL -āyām 296, 13.

cūdā-maņi M. Scheiteljuwel. SN -is 111, 7. PL -işu 186, 9.

cūdottamsita (ā-u) als Schmuck auf dem Scheitel getragen. Stf. 296, 13.

cūdottamsita-cāru-candra (ā-u) M. der schöne Mond als Schmuck auf dem Scheitel getragen. Stf. 278, 27.

cūdottamsita-cāru-candra-kalikā-cañcac-chikhā-bhāsvara (ā-u) glänzend durch die funkelnden Strahlen der schönen Mondsichel, die als Schmuck auf seinem Scheitel ruht. SN -as 296, 9.

cūta M. der Mangobaum, Mangifera indica (Fam. Anakardiazeen), mit wohlschmeckender Steinfrucht. SL -e 328, 5.

cețikā F. (von -aka M.) Dienerin, Sklavin. PI -ābhis 209, 7. 21.

cețikānugatā (ā-a) F. von -a gefolgt von einer Sklavin. SN -ā 210, 22.

cețī F. (von -a M.) Dienerin, Sklavin. SN -ī 208, 16. PN -yas 209, 16. PI -ībhis 208, 23. 09, 23. 10, 5. 15.

cetah-sadman N der Geist als Wohnsitz. SL -ani 296, 12.

cetanā F. (V cit) Bewusstsein. SA -ām 137, 12. 45, 8.

cetaś-caura M. Herzensdieb. PN -ās 294, 8.

cetas N. ( $\vee$  cit) Geist, Herz. SN -as 296, 23. 315, 14. 16, 1. SV -as 307, 16. 08. 1. 7. 15, 1. SA -as 32, 5. 76, 5. 262, 9. SI -asā 26, 21. 100, 5. 12, 18. 203, 21. SL -asi 332, 19. PN -āmsi 335, 11. PA -āmsi 293, 2. 302, 15.

ced (a-i) wenn. 57, 20. 63, 12. 67, 8. 92, 9. 127, 20. 56, 1. 57, 17. 65, 2. 211, 13. 17, 3. 22, 19. 21. 41, 6. 9. 61, 20. 20. 21. 62, 2. 68, 2. 3. 74, 19. 82, 12. 98, 12. 302, 8. 08, 7. Cedi-pati M. Herr der Cedi. SG -es 60, 8.

('edi-purī F. die Stadt der Cedi, eines Volksstammes in Bundelkhand (Zentralindien, südlich der Yamunā). SA -īm 58, 4.

Cedi-rāja M. (vgl. -an M.) der König der ('edi. SG -asya 45, 10. 49, 18.

Cedi-rāja-purī F. die Stadt des Königs der C. SA -īm 50, 2.

cela-khanda M. ein Stück Zeug, Lappen. SA -am 209, 10. PN -as 209, 1.

celakhanda-dhara (V dhr) den Zeuglappen tragend. SN -as 209, 21.

celakhandaikakarpata (a-e) den Zeugstreifen als einzigen Lappen habend. SN -as cestā F. (V cest) Bewegung des Körpers. SI -ayā 106, 16. [210, 2.

cestita N. (Ppp von V cest sich regen) das Gebaren, Gebärde, Tun und Treiben. SA
-am 83, 18. 174, 20. 255, 15. PI -ais 315, 20.

[SL -e 284, 18.

caitra M. (von Citra F., Name eines Sternbildes) der zweite Frühlingsmonat, April.

```
codita Ppp von V cud X antreiben. PN -ās 106, 12.
codyamāna Pprp von V cud X (s. o.). PN -ās 70, 15.
corita Ppp von V cur X stehlen. SN -as 177, 8.
caura M. (Vcur) Dieb, Räuber. SN -as 177, 13. 20. SA -am 177, 1. SI -ena 181, 13.
caura-karman N. Diebeswerk. SA -a 176, 11.
                                                                [PN -ās 124, 10.
caura-rūpin (von rūpa N.) die Gestalt, Art eines Diebes habend. SN -ī 133, 18.
caura-simha M. ein diebischer Löwe, Spitzbube von einem Löwen. SN -as 136, 1.
    SA -am 134, 1. 35, 1. 21.
caurya-bhaya N. Furcht wegen seines Diebstahls. SAb -ād 180, 16.
∨cyu I fallen.
Kaus. Pot. 3.S cyāvayet 137, 11.
cyuta Pp von V cyu fallen. SN -am 240, 12. DN -au 230, 11.
cyutābharaņa-puṣpā (a-ā) F. von -a dessen blumenähnlicher Schmuck herabfällt.
    PA -ās 238, 8 (im Nebensinn: (die Lianen) deren schmuckartige Blüten zu Boden
cyuti-bhaya N. Gefahr des Sturzes. SN -am 319, 4.
chattra N. (V chad) Schirm. SN -am 279, 7. SI -ena 260, 4.
∨chad X decken, verhüllen. Mit pra verdecken, verbergen.
    Imp. 2.S pra-cchādaya 272, 9.
Pass. Ind. 3.P chādyante 147, 4.
chadis N. (V chad) Dach. SI -işā 194, 19.
chanda M. (V chand) Wille, Verlangen. SI -ena 83, 12.
chandānuvartin (a-a, Vvrt) dem Willen nachgebend. PI -ibhis 110, 3.
                                                                        [231, 2.
chando-ga (Vgai) Veda-Sänger, ein Sämaveda-Brahmane. SN -as 233, 7. 14. PN -äs
channa Ppp von V chad I bedecken, verbergen. SN -as 55, 3. 61, 9. 219, 19. 20, 9.
chāttra-samsad F. Versammlung der Schüler. SL -di 97, 3.
                                                                        [23, 10.
chādana N. (V chad X) Decke, Hülle. SN -am 259, 9.
                                                                   [-āsu 291, 8.
chāyā F. Schatten. SN -ā 50,21.269,7. SA -ām 322,29. SL -āyām 232,12. PL
chāyā-dvitīya wo der Schatten der zweite ist, einen Schatten werfend. SN -as 15,15.
chittvā Ger. von V chid abschneiden, abhauen. 28, 24. 64, 9. 80, 18. 276, 11.
Vchid VII abschneiden, abhauen, vernichten.
    Imp. 2.S chinddhi 272, 7.
    Aor. 1.S acchidam 191, 16.
Vchid X dass. Mit ud vernichten, ausrotten.
    1. Fut. 1.S uc-chedayişyami 133, 8.
chidra N. (V chid) Loch, Öffnung. SA -am 117, 10.
chinna Ppp von V chid VII. SN -as 274, 1.
chettum Inf. von \vee chid VII. 93, 5, 138, 15, 235, 18, 41, 24, 59, 5.
ja-ga M. Amphibrachys.(---) + schwere Silbe. DN -au 258, 12. 78, 30. 321, 12.
jagaj-jāla N. das Netz der Welt. SA -am 308, 21.
jagat N. (Vgam) Welt. SN -t 124, 7. 16. 27, 22. 91, 9. 19. 277, 4. 92, 18. 98, 10.
    300, 23. 12, 6. SA -t 203, 10. SG -tas 124, 20. 320, 3. SL -ti 95, 4. 186, 17.
    91, 14. 217, 16. 25, 12. 69, 9. 70, 16. 20. 82, 4. 306, 16. 16, 10. PG -tām 315, 7.
jagad-antarātman M. die Seele im Innern der Welt. SL -ani 315, 8.
jagad-vyāpāra M. die Beschäftigung, Tätigkeit der Welt. SA -am 297, 14.
```

[280, 1.

jață F. Haarflechte (Zeichen der Askese und der Trauer). PI -ābhis 255, 11.

jaghana N. (verwandt mit janghā F.) Hintern. SN -am 294, 2. 300, 13. SA -am

janghā F. (s. o.) Bein, Unterschenkel. DA -e 330, 2.

```
jațila (von jațā F.) Flechten tragend. PN -ās 289, 16.
jațila F. von -a. SN -a 85, 18.
jathara N. Bauch, Magen. SA -am 103, 9.
jada dumm, einfältig. SN -as 96, 2. PN -ās 301, 8.
jadabuddhitara (Komp. von jada-buddhi) von sehr einfältigem Geiste. SN -as 206,17.
jadāśaya (a-ā, ∨śī) Dummkopf, Simpel. SN -as 233, 20.
ja-ta-ja M. Amphibrachys, Antibacchius, Amphibrachys. PN -ās 321, 12.
jatu-jābharaņa (a-ā) N. ein Schmuckstück aus Lack. SG -asya 116, 13.
√jan IV geboren werden, entstehen, Kaus. zeugen, erzeugen, gebären. Mit sam-pra
     entstehen, vorhanden sein, mit sam entstehen, sein.
    Ind. 3.S jāyate 83, 1. 104, 5. 31, 16. 34, 19. 39, 16. 17. 51, 4. 62, 16. 64, 19.
    264, 5, 70, 11, 12, 312, 4, sam-pra-jāyate 108, 16, 77, 3, sam-jāyate 118, 3,
     3.D jāyete 229, 18. 3.P jāyante 104, 12. 98, 12. 219, 22. 97, 13. 19.
    Impf. 3.S ajāyata 229, 22. sam-ajāyata 198, 22. 3.P ajāyanta 187, 14.
     Aor. 3.S sam-ajani 117, 11. 97, 21.
     1.Fut. 3.S janisyate 230, 12.
Kaus. Ind. 3.S janayati 116, 7. 297, 11. 17.
     Aor. 3.S ajījanat 246, 20.
     Perf. 3.S janayāmāsa 17, 18.
jana M. (∨jan) Geschöpf, Mensch, Person; Geschlecht, Stamm; Volk, Leute, Unter-
     tanen. SN -as 84, 18, 104, 15, 06, 13, 41, 4, 67, 9, 94, 15, 212, 7, 25, 4, 41, 3,
     43, 9. 58, 2. 6. 63, 16. 81, 3. 93, 5. 95, 20. 99, 20. 314, 3. SA -am 50, 10. 258.
     2. 6. 9. SI -ena 50, 7. SG -asya 28, 7. 90, 8. 316, 11. SL -e 233, 18. 34, 6.
     85, 14, 304, 5. PN -ās 44, 14, 48, 22, 54, 5, 75, 10, 94, 14, 107, 2, 42, 20, 82, 9.
     258, 13. 76, 18. PV -ās 280, 15. 318, 6. PI -ais 50, 5. 114, 3. 211, 10. 307, 7.
janaka M. (∨jan Kaus.) Erzeuger, Vater. SA -am 249, 19.
janatā F. (von jana M.) Volk. SN -ā 153, 2.
janana N. (V jan) Geburt. SN -am 185, 3. SL -e 334, 1.
janana-bhū F. ungewöhnlich = jananī F. SN -ūs 257, 7.
jananī F. (von -a M., V jan) Mutter. SN -ī 59, 28. 74, 18. 89, 2. 116, 7. SA -īm
     206, 13. 78, 3. SI -yā 216, 12. SG -yās 104, 13.
jananī-mātula M. Mutter und Muttersbruder, -brüder. PN -ās 230, 18.
jana-pada M. Land. SA -am 45, 11. SG -asya 165, 17. SL -e 94, 15. 95, 6. 98, 5.
jana-madhya N. Mitte der Menschen. SA -am 43, 13.
jana-madhya-sanga-rahita ohne Verkehr inmitten der Menschen. SN -as 312, 13.
janayitr M. (∨jan Kaus.) Erzeuger. SA -āram 99, 5.
jana-locana-hāriņī F. von -in (∨hr) die Augen der Menschen an, auf sich ziehend.
                                                                  [SN -ī 207, 11.
jana-samkşaya M. Menschenvernichtung. SL -e 47, 9.
jana-samtāpa-hārin (V hr) die Qualen (im Nebensinn: Hitze) der Menschen auf sich
     nehmend. PN -inas 104, 11.
jana-samsad F. Volksversammlung. PL -tsu 64, 8.
janādhipa (a-a) M. Herr der Menschen, Fürst. SV -a 34, 16. 54, 10. 72, 24. 91, 1.
                                                                   SN -as 41, 4.
janārņava (a-a) M. (∨r) Menschenmeer. SN -as 49, 2.
Janārdana M. (jana-ardana, ∨ard) Beiname Vişnu's. SL -e 315, 8.
janita Ppp von ∨ jan Kaus. erzeugen, schaffen. SN -am 300, 23.
janitā F. von -a. SN -ā 96, 4.
janitrī F. (von -tr M., ∨ jan) Mutter. SG -yās 60, 6.
jantu M. (Vjan) Geschöpf, Mensch. SN -us 259, 19. PN -avas 311, 1. 18, 2.
janma-kşetra N. Geburtsstätte. SA -am 194, 19.
```

```
janma-janmāntara (a-a) N. jede andere Geburt. SL -e 167, 7.
janma-jarā-vipatti-maraņa N. Geburt, Alter, Unglück und Sterben. SA -am 298, 9.
janman N. (Vjan) Geburt. SN -a 3, 20, 143, 7, 316, 7, 17, 18. SI -anā 114, 1. SD
    -ane 326, 15. SAb -anas 192, 22. SG -anas 175, 2. SL -ani 203, 14. 45, 16.
janma-säphalya N. (von sa-phala) das von Nutzen Sein der Entstehung. SN -am
janmāntara (a-a) N. eine andere Geburt. SL -e 200, 19.
                                                             [104, 8 (erg. asti).
janmantara-krta in einer andern Geburt begangen. SN -am 48, 17.
janmāntarārjita (a-a) in einer andern Geburt erworben. PN -ās 244, 21.
janmin M. (von janman N.) Mensch. SG -inas 116, 10.
japat Ppra von V jap (mind. aus V jalp) murmeln. SN -n 195, 21.
jambāla-śeşa von dem nur noch Schlamm übrig ist. SN -am 157, 2.
jambuka M. Schakal. SA -am 263, 15. SI -ena 98, 4.
Jambudvīpa M. (jambu-dvīpa Insel des Eugenia-Baumes) Indien. SL -e 94, 23.
jambv-āmra-lodhra-khadira-śāla-vetra-samākula voll von Eugenien, Mango,
    Symplocos, Akazien, Vatica und Rotang. SA -am 33, 20.
java M. (Vji) Sieg. SN -as 126, 13. SA -am 54, 15.
Jayā F. (V ji) Name einer vertrauten Dienerin der Göttin Durgā. SN -ā 189, 6. 8.
    SI -ayā 189, 15. SD -āyai 189, 3. 11.
Jayābhidhā (ā-a) F. (von -a, ∨dhā) Jayā mit Namen. SN -ā 252, 6.
jaratha-harina M. eine alte Gazelle. PN -as 304, 13.
jaras F. (Vjr) Alter. SL -asi 293, 8.
jarā F. (\bigvee j_{1}^{2}) dass. SN -ā 306, 15. 13, 1. 17, 9. SI -ayā 282, 7. 316, 7.
jarā-kṛśa vor Alter ausgemergelt. SN -as 263, 9.
jarā-jarjara-tanu mit vor Alter morschem Körper. SN -us 313, 15 (F.).
jarā-jīrņa vom Alter entkräftet. PI -ais 318, 17.
                                                              [SD -āva 289, 5.
jarā-jīrņākhilānga (a-a, a-a) dessen sämtliche Glieder vom Alter entkräftet sind.
jarā-jīrņaiśvarya-grasana-gahanākṣepa-kṛpaṇa (a-ai, a-ā) 'unglücklich über
    das Hineinwerfen in das Dickicht des gierigen Geniessens seiner vor Alter morsch
    gewordenen Herrlichkeit'. SN -as 300, 5.
jarā-maraņa-ja (∨ jan) entstehend aus Alter und Sterben. SN -am 262, 12.
jarā-maraņa-varjita frei von Alter und Tod. SA -am 150, 22.
                                                                          [27.
jarā-rogādi-nāśaka (a-ā, ∨naś) Alter, Krankheit u.s.w. vernichtend. SN -am 257,
jala N. Wasser. SV -a 312, 17. SN -am 82, 9. SA -am 10, 12.86, 7.159, 8.267, 6.
    71, 15. SI -ena 260, 4. 72, 2. SL -e 175, 21. PI -ais 238, 11.
jala-kumbhikā F. (Dem. von kumbhī F., von -a M.) Wasserkrüglein. SA -ām 232, 11.
jala-krīdā F. (V krīd) Wasserspiel, -sport. SA -ām 130, 5.
jala-cara M. (V car) Wassertier, Fisch. SN -as 129, 5. PN -as 128, 4.6.29, 14.
    PI -ais 129, 10. PG -āņām 128, 8. 17.
jala-ja M. (V jan) dass. PN -ās 124, 13. PA -ān 124, 13.
jala-da M. (∨dā) Wolke, Regenwolke. PN -ās 104, 12. 325, 4.
jalada-dhvani-mudita froh über den Donner der Regenwolken. PN -ās 179, 15.
jalada-paţala N. Wolkenhülle. PA -āni 161, 7.
jaladāgama (a-ā) M. (Vgam) Kommen der Wolken, Regenzeit. SL -e 75, 16.
jala-dhara M. (V dhr) Regenwolke. SN -as 271, 15.
jaladhara-patala N. Wolkenhülle. SN -am 288, 4.
jala-dhi M. (V dhā) Ozean. SA -im 260, 1.
jala-nidhi M. dass. SN -is 277, 23.
jala-madhya-gata in der Mitte des Wassers befindlich. SA -am 136, 4.
jala-maya aus Wasser bestehend. SN -am 191, 9.
```

```
jala-mātra N. (-ā F.) dessen Mass Wasser ist, nur Wasser. SI -ena 24, 16.
jala-rekhā F. (Vrikh) Wasserstreifen. SI -ayā 301, 9.
jalantar (a-a) im Wasser. 191, 11.
jalāntara (a-a) N. das Innere des Wassers. SL -e 238, 15.
jalāpluta (a-ā, ∨ plu) triefend von Wasser. PI -ais 238, 5.
jalābhāva (a-a) M. Nichtvorhandensein von Wasser. SAb -ād 157, 4.
jalābhilāṣin (a-a, ∨laṣ) nach Wasser begehrend. SA -iṇam 236, 23.
Vjalāy (Den. von jala N.) sich wie Wasser verhalten.
    Ind. 3.S jalāyate 277, 23.
jalāśaya (a-ā) M. (∨śī) Wasserbehälter, Teich, See. SN -as 129, 4.6.59, 20.
     -am 128, 17. 58, 8. SG -asya 128, 11. 16. SL -e 156, 16. 58, 7.
jalāsannam (Adv. von jalāsanna (a-ā)) nahe dem Wasser. 130, 4.
Vjalp I schwatzen, murmeln.
     Ind. 2.S jalpasi 315, 12.
                              3. P jalpanti 291, 3.
jalpaka M. (∨ jalp) Schwätzer. SN -as 268, 12.
jalpat Ppra von V jalp schwatzen, reden. SN -n 233, 17.
java M. (∨ju) Schnelligkeit, Eile. SA -am 70, 14. SI -ena 32, 9.
javana (V ju) schnell. PI -ais 74, 32.
java-yukta mit Schnelligkeit verbunden, begabt. PA -an 70, 8.
Jahnu-kanyā-payaḥ-pūta-grāva-girīndra-kandara-darī-kuñja M. eine Laube
     an einer Grotte in einer Schlucht des Königs der Berge, dessen Felsen gereinigt
     werden vom Wasser der Tochter des J. SL -e 302, 13.
jāgrat Ppra von ∨ jāgr wachen. SN -t 223, 21. SA -tam 141, 17. SL -ti 223, 24.
jādya N. (von jada) Dummheit, Einfalt. SN -am 234, 6, 60, 20, 67, 19. SA -am 262, 7.
jādya-bhāva M. dass. SAb -ād 168, 13.
jäta Pp von V jan geboren werden, entstehen, werden. SN -as 104, 6. 27, 8. 87, 6. 9.
     90, 6. 8. 93, 6. 96, 13. 230, 15. 16. 31, 14. 64, 4. 84, 10. 302, 1. 17, 17. -am 191, 9.
     213, 7. 77, 4. 308, 17. 22, 10. 17. SA -am 316, 13. 13. SI -ena 96, 8. 100, 8.
     04, 2. 87, 21. 264, 4. SG -asya 104, 8. SL -e 196, 11. 214, 12. 37, 10. 43, 14.
     DN -au 190, 4. 200, 19. 22. PN -ās 286, 13. 303, 15. 30, 8. PG -ānām 160, 19.
jāta-naṣṭa geboren und verschwunden. PN -ās 318, 2.
jāta-preta (Vi) geboren und (sogleich) gestorben. SN -as 96, 4.
jāta-mātra (-ā F.) soeben geboren, entstanden. SA -am 135, 2. 67, 14.
jātarūpa-pariķķīta (V skr) goldgeschmückt. PA -ān 3,1 (Nīl. jāt. suvarņapakṣān).
jāta-samkalpa in dem der Wunsch, die Absicht entstanden ist. SN -as 8, 8.
jātā F. von -a. SN -ā 62, 6. 188, 1. 99, 17. 223, 7. 52, 6. PL -āsu 157, 12.
jatābhilāşa (a-a, ∨laş) mit entstehendem Verlangen. SN -am 292, 5.
jātāvamāna (a-a) in dem Selbstverachtung entstanden war. SN -as 238, 22.
jātāstha (a-ā, -ā F.) in dem Verlangen entstanden war. SN -as 205, 23.
jāti F. (V jan) Geburt, Ursprung; Art, Stand, Rang, Unterabteilung der Kaste. SN -is
     227, 14. 45, 16. 65, 4. SA -im 189, 19. 92, 16. 229, 6. SL -au 193, 5. 321, 28. 28.
jāti-kulābhimāna (a-a) M. (∨ man) Stolz auf Rang und Geschlecht. SA -am 297, 29.
jāti-krama M. (∨kram) Reihenfolge der Art, Gattung. SI -ena 131, 3.11. SAb -ād
jāti-śreştha-vastu N. das beste Ding in seiner Art. PA -ūni 321, 28.
                                                                        [132, 16.
jāti-sampannā F. von -a aus guter Familie stammend. SA -ām 50, 18.
jāti-smara (∨smr) seiner (früheren) Geburt sich erinnernd. DN -au 200, 22.
jātu überhaupt, vielleicht; eines Tages, einst. 104, 2. 90, 3. 236, 11. 47, 9. 24. 310, 20.
jāty-andha blind von Geburt. SD -āya 289, 5.
jäty-ädi-mahotsäha (ä-u) durch Geburt und andere (Vorzüge) grosse Macht besitzend.
                                                                 [PA -an 105, 16.
                                       432
```

```
jānat Ppra von ∨jñā kennen. SN -n 225, 13.
jānapada M. (von jana-pada M.) Landbewohner. PN -ās 94, 13.
jānu N. Knie. PI -ubhis 70, 10.
jāmātr M. Eidam, Schwiegersohn. PN -aras 187, 16.
jāra M. Buhle, Liebhaber der Frau. SN -as 168, 5.
jāra-purusa M. dass. SA -am 258, 6.
jāla N. Netz. PI -ais 159, 19.
                                                                  [160, 21, 98, 9.
Jāhnavī F. Tochter des Jahnu (eines mythischen Königs), Beiname der Gangā. SN -ī
∨ ji I siegen, besiegen, erobern. Mit vi Med. obsiegen, triumphieren.
Akt. Ind. 3.S jayati 161, 7. 277, 20. 3.P jayanti 262, 11.
     Imp. 3.S jayatu 276, 13.
     2. Fut. 3. S jetā 20, 2.
Med. Ind. 3.8 vi-jayate 296, 12. 23. 3.P vi-jayante 294, 9.
Pass. Ind. 3.S jīyate 20, 11. 22, 14.
     Impf. 3. S ajīyata 21, 7.
Des. Ind. 3.S jigīşate 167, 17.
jigīşu (vom Des.-Stamme von ∨ ji) siegen wollend. PN -avas 215, 16.
jighāmsat Ppra vom Des. von ∨han töten. PN -ntas 46, 9.
jighāmsu (vom Des.-Stamme von ∨han) töten wollend. PN -avas 201, 8.
jijñāsana N. (vom Des.-Stamme von ∨jñā) das Prüfen. SD -āya 228, 8.
jijñāsamāna Pprm von ∨jñā Des. prüfen. SN -as 69, 13.
jijñāsārtham (ā-a, -a M.) der Prüfung wegen, zur Probe.
jijñāsu (vom Des.-Stamme von ∨jñā) kennen lernen wollend, auf die Probe stellend.
     SN -us 251, 10.
jita Ppp von V ji. SN -as 40, 19. 61, 2. 93, 7. 221, 5. -am 24, 1. SI -ena 92, 20.
     SL -e 206, 24. PN -ās 207, 3.
jita-svargā F. von -a den Himmel erwerbend. PN -ās 66, 12. 81, 11.
jitendriya (a-i) der seine Sinne besiegt hat. PI -ais 38, 21.
jit vā Ger. von \bigvee ji. 20, 3, 92, 7, 93, 2, 11, 203, 10.
jişņu (∨ji) besiegend. SN -us 283, 1.
jihīrşu (Vhr Des.) nehmen wollend. PN -avas 25, 4.
jihma schief, arglistig, unredlich. PI -ais 40, 19.
jihvā F. Zunge. SG -āyās 141, 2.
jihvā-pratusti-da (V dā) Befriedigung für die Zunge gewährend. SN -am 141, 5.
jihvā-laulyotkṛṣṭautsukya (a-u, a-au) N. Verlangen gesteigert durch die Begehr-
     lichkeit der Zunge. SAb -ād 141, 17.
jihvā-saukhya N. der Zunge Lust. SN -am 141, 3.
                                                                          [38, 9.
jīmūta-svana-samnibhā F. von -a (V bhā) dem Ton der Wolke ähnlich.
                                                                         SA -ām
jīrņa (Pp von \bigvee j\bar{r}) gebrechlich, morsch, gealtert, alt, abgenutzt, verbraucht. SN -as
     295, 1. -am 296, 28. 97, 5. 6. SA -am 202, 20. 63, 12. PN -as 299, 10. 313, 17.
Jīrņadhana M. (jīrņa-dhana dessen Geld verbraucht ist) Name eines Kaufmanns. SN
jīrņa-vayas dessen Jugend dahin ist. SG -asas 318, 14.
                                                                  [-as 180, 1.12.
jīrņa-veśman N. das alte Haus. SAb -anas 204, 6.
jīrņā F. von -a. SN -ā 249, 10. 310, 6.
√jīv I leben. Mit ud wiederaufleben, mit sam durch-, zu Ende leben.
     Ind. 3.S jīvati 30, 15. 57, 4. 6. 68, 4. 101, 20. 03, 11. 16. 43, 12. 59, 15. 291, 19.
     3. P jīvanti 103, 11.
     Imp. 2.S jīva 93, 18. 94, 6. 107, 18. sain-jīva 94, 1. 3.S jīvatu 31, 13.
     Pot. 3.S jīvet 224, 8.
```

55

Pass. Ind. 3.S jīvyate 103, 13.

Kaus. Imp. 2.S jīvaya 206, 8.

Pot. 3.S jīvayet 199, 12. 13.

1. Fut. 3.S uj-jīvayisyati 320, 16.

jīva M.N. (V jīv) Leben. SL -e 317, 4.

jīvat Ppra von ∨ jīv leben. SN -n 215, 6, 22, 23, 6, 24, 14. SG -tas 150, 13. SL -ti 103, 11. PN -ntas 143, 9. PI -dbhis 154, 12.

jīvantī F. von -at. SA -īm 63, 12.

jīvamāna Pprm von V jīv seinen Lebensunterhalt finden. SN -as 260, 10.

Jīvala M. (jīvala (∨ jīv) lebhaft) Name eines Wagenlenkers. SN -as 56, 12.

jīva-loka M. Welt der Lebenden, Menschheit. SN -as 99, 4.

jīva-viśeşa M. eine besondere Art von Lebewesen. SN -as 147, 18.

jīvita N. (V jīv) Leben. SN -am 293, 10, 98, 7. SA -am 103, 15, 213, 20, 35, 13, 47, 14, 306, 15. SI -ena 41, 9.

jīvitavya N. (∨ jīv) Möglichkeit zu leben, Leben. SN -am 157, 4. SA -am 149, 20. jīvitavya-viṣaya M. Lebensdauer. SN -as 96, 15.

jivita-sama so lieb wie das (eigne) Leben. PN -ās 298, 16.

jugupsita (Pp von ∨gup Des.) widerwärtig, ekelhaft. SA -am 195, 9. 259, 16.

juşta Ppp von V juş geniessen, besuchen. SA -am 39, 2.

juhvāna Pprm von ∨hu III opfern. SA -am 268, 11.

Vjrmbh I den Mund aufsperren, gähnen; sich öffnen, aufblühen, anschwellen, gedeihen. Mit sam-ud sich anschicken.

Akt. Ind. 2.S jrmbhasi 298, 2.

Med. Ind. 3.S jrmbhate 311, 11. sam-uj-jrmbhate 259, 4.

Perf. 3.S jajrmbhe 251, 20.

jrmbhanonmukhī (a-u) F. von -a im Aufblühen begriffen. SN -ī 290, 7.

√jñā IX kennen, wissen, erkennen, kennen lernen. Mit anu verstatten, gewähren, billigen, mit abhi erkennen, wissen, mit ā Kaus. befehlen, anweisen, mit prafinden, ausfindig machen, mit prati anerkennen, versprechen, mit vi erkennen, wahrnehmen, Kaus. künden, melden, anreden.

Akt. Ind. 3.8 jānāti 72, 10.80, 6.10.107, 3.77, 19.89, 8.11.258, 17.18. 2.8 jānāsi 121, 1.221, 16.38, 17. 1.8 jānāmi 55, 14.117, 5.239, 22. abhi-jānāmi 72, 23. prati-jānāmi 69, 8. 3.P jānanti 297, 4. 2.P jānītha 44, 20. 1.P jānīmas 315, 6. Imp. 2.8 jānīhi 78, 22.230, 15. vi-jānīhi 50, 17.172, 14. 2.P jānīta 40, 6. vi-jānīta 40, 3.44, 16.

Pot. 3.S jānīyāt 65, 7. 186, 18. 1.S jānīyām 14, 12. abhi-jānīyām 15, 8.

Impf. 3.S anv-ajānāt 85, 11. abhy-ajānāt 14, 9.

Perf. 3.P jajnus 4, 19.

1. Fut. 3. S jňasyati 168, 7. 2. S jňasyasi 121, 2. 1. S jňasyami 78, 1.

Med. Ind. 2.S jānīşe 22, 12. 1.S jāne 243, 17. 82, 3. 306, 8. 13, 16. 1.P jānīmahe Imp. 2.S abhi-jānīşva 52, 13. [271, 20. Perf. 3.S abhi-jajñe 77, 10.

Pass. Ind. 3.S jňāyate 68, 4. 73, 21. 139, 14. 240, 25. 70, 9. vi-jňāyate 298, 8. 3.P Imp. 3.S jňāyatām 142, 3. 47, 16. [jňāyante 96, 14.

Pot. 3.S jñāyeta 224, 9.

Impf. 3.S prājňāyata (a-a) 61, 3.

Kaus. Ind. 2.S ā-jňāpayasi 220, 1. 1.S vi-jňāpayāmi 151, 7. 19. 52, 12.

Imp. 2.S ā-jñāpaya 165, 12.

Pass. des Kaus. Ind. 3.S vi-jñāpyate 119, 16.

```
jñāta Ppp von V jñā. SN -as 179, 11. 214, 17. 24, 24. 45, 18. -am 95, 11. 116, 16.
     17, 12. 21, 15. 75, 1. 224, 21.
jñāta-mātra N. (-ā F.) das blosse Finden. SL -e 57, 21.
jñātavat Ppa von V jñā. SN -ān 213, 21. 19, 18. 52, 4. DN -antau 239, 6.
jñāta-samjñārtha (ā-a) den Sinn des Zeichens erkannt habend. SN -as 249, 2.
jňātā F. von -a. SN -ā 249, 8.9.
jñāti M. (V jan) Verwandter (von väterlicher Seite). SN -is 261, 21. PA -īn 27, 1.
    PAb -ibhyas 60, 12. PL -işu 23, 4.
jñāti-dravya-vinākŗta (∨kŗ) Verwandte und Habe verloren habend. PN -ās 48, 1.
jñātum Inf. von ∨jñā. 9, 12.
                                                                      [19, 205, 9,
jñātvā Ger. von \forall jñā. 112, 16. 16, 14. 17, 20. 29, 15. 42, 13. 45, 5. 59, 18. 89, 9. 96,
jñāna N. (V jñā) Kenntnis, Erkenntnis. SN -am 260, 13. 313, 9. SA -am 71, 4. 228,
     11. 96, 21. SG -asya 72, 11. 258, 19. 73, 6. 96, 7. SL -e 228, 13.
jñāna-tārādhipa (ā-a) M. Mond der Erkenntnis. SG -asya 288, 4.
jñāna-pradīpa M. Lampe der Erkenntnis. SN -as 296, 12. 22.
jñāna-mārga M. Weg zur Erkenntnis. SL -e 228, 10.
jñāna-lava-durvidagdha durch ein bischen Wissen verschroben. SA -am 258, 16.
jñāna-leśa-matra N. (-ā F.) ein blosses Minimum von Kenntnissen. SI -ena 258, 20.
jñānin (von -a N.) weise. SN -ī 255, 16. PN -inas 297, 1.
                                                                 [106, 10, 65, 10,
jñeya (√jñā) zu erkennen, kennen zu lernen. SN -as 65, 4. 165, 7. 322, 21. -am 65, 10.
jyotis N. (V jyut, dialektisch = dyut) Licht. SV -is 312, 17. SA -is 316, 3.
jyotsnāntara (ā-a) glanzerfüllt. PA -āni 327, 15.
jyotsnā-bhinnāccha-dhāra (a-a, -ā F.) dessen reiner Guss vom Mondlicht durch-
     strahlt wird. SA -am 286, 18.
jvara M. (V jvar) Fieber. SN -as 259, 15.
Vjval I hell brennen, lodern, leuchten. Mit pra auflodern, aufleuchten.
     Ind. 3.S jvalati 289, 12. pra-jvalati 264, 20.
     Perf. 3.S pra-jajvāla 33, 3.
jvalat Ppra von V jval. SN -n 219, 21, 26, 18. SL -ti 178, 4.
jvalita Pp von V jval. SN -as 104, 16.
jvālāgra (ā-a) N. Flammenspitze. PL -eşu 308, 3.
jvālā-linga N. Flammen-Phallus. SA -am 187, 1.
jhag-iti im Nu, sogleich, plötzlich.
jhaţ-iti dass. 279, 4. 11. 82, 7.
                                                                  [-asya 289, 13.
jhaşa-ketana M. den Delphin im Banner führend, Beiname des Gottes Kāma. SG
jhillikā-gaņa-nādita (∨nad) von Zikaden-Scharen durchtönt. SA -am 33, 15.
tittibha M. (tonmalend) Parra goensis, ein kleiner, dem Strandläufer und Kiebitz ähn-
     licher Vogel. SN -as 155, 15. 18. 56, 4. 15. 58, 6. 60, 1. 10. 61, 3. 12. SA -am
     155, 13. 56, 9. 64, 21. SI -ena 165, 4. SAb -ād 155, 9. SG -asya 162, 7.
țițțibha-dampati M.D ein T.-Pärchen. DN -ī 155, 11.
țițțibhānda (a-a) N. T.-Ei. PN -āni 165, 2. 3.
                                                                    [-yās 156, 8.
tittibhī F. (von -a M.) Weibchen des T. SN -ī 155, 12.56, 9.60, 3.20.61, 8. SG
ta M. Antibacchius (- - -). DN -au 321, 12.
tac-cakşus N. sein, ihr Auge. SI -uşā 293, 12.
tac-carana M. sein, ihr Fuss. DN -au 329, 13.
                                                                 [SI -yā 186, 21.
```

tac-cāţn-buddhi F. 'die Meinung, dass es eine Artigkeit, ein Kompliment für sie sei'.

```
tac-chāpa-bhaya-sambhrānta beunruhigt durch die Furcht vor seinem Fluch. SN
tac-chāpa-mukta von diesem Fluch befreit. SI -ena 224, 20.
                                                                          [-as 250, 11.
tac-chiras-candra-pāda M. Strahl des Mondes auf seinem Haupt. PI -ais 335, 15.
tac-chişya M. sein Schüler. DI -ābliyām 254, 5.
tac-choka M. Kummer um ihn. SAb -ād 194, 6.
taj-janitā F. von -a dadurch erzeugt. SN -ā 279, 9.
taj-janma-dina N. sein, ihr Geburtstag. SN -am 327, 7.
taj-jalāśaya M. dieser Teich. SA -am 129, 10. 59, 19.
taj-jña (V jñā) dieses kennend, Sachkenner. PN -ās 103, 15.
taj-jñāna N. dessen, deren Kenntnis. SD -āya 257, 14.
tata M. Abhang, Ufer. SL -e 198, 17.
∨tad X schlagen, treffen. Mit pari schlagen, wehe tun.
     Imp. 2.S pari-tādaya 238, 12.
     Impf. 3.S atādayat 117, 7.
Pass. Ind. 3.S tādyate 279, 14. 19. 21. 95, 12.
tadaga N. Teich, See. SA -am 45, 17. PA -ani 34, 6.
tadil-lekhā F. Blitzlinie, -strahl. PL -āsu 308, 2.
tandula M. Reiskorn. PN -ās 244, 23. 24.
tatas von da, dort, dahin; darauf, dann; darum, deshalb; = Ab von tad. 3, 1.3.7.8.
     4, 12. 13. 20. 5, 9. 18. 6, 20. 7, 1. 9. 9, 1. 11, 13. 17. 19. 12, 6. 11. 14, 2. 6. 8. 15,
     22. 18, 6. 19, 6. 13. 20, 8. 14. 16. 20. 21, 4. 10. 12. 20. 22, 10. 23, 13. 18. 24, 5. 8.
     18. 23. 25, 2. 26, 2. 27, 13. 19. 29, 2. 31, 4. 16. 16. 32, 8. 38, 15. 42, 8. 44, 13.
     45, 7. 51, 9. 18. 52, 11. 16. 53, 20. 54, 4. 55, 6. 58, 4. 59, 25. 60, 4. 10. 62, 20. 63,
     2. 18. 64, 5. 67, 12. 19. 69, 10. 70, 7. 9. 11. 71, 25. 72, 18. 73, 13. 16. 18. 74, 1. 5.
     14. 19. 27. 29. 75, 5. 9. 13. 77, 1. 3. 7. 14. 79, 7. 80, 10. 81, 22. 83, 5. 6. 84, 5. 8.
     11. 85, 4. 18. 86, 17. 87, 6. 88, 12. 13. 18. 89, 1. 3. 6. 10. 22. 90, 1. 7. 92, 1. 93,
     6. 8. 94, 8. 96, 10. 12. 14. 14. 97, 1. 10. 15. 98, 17. 17. 114, 18. 16, 19. 17, 9. 13.
     20. 20, 14. 21, 10. 17. 23, 9. 25, 1. 26, 4. 27, 1. 28, 8. 29, 10. 30, 3. 7. 10. 12. 33,
     12. 13. 14. 16. 18. 34, 9. 17. 35, 10. 23. 36, 3. 4. 39, 9. 43, 7. 44, 13. 17. 47, 15.
     48, 6. 7. 12. 49, 12. 20. 51, 11. 52, 19. 55, 11. 57, 1. 58, 11. 65, 3. 68, 3. 75, 8. 76,
     5. 20. 77, 12. 78, 5. 80, 9. 81, 20. 85, 2. 3. 4. 5. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 86, 15. 19. 21.
     87, 1. 7. 13. 17. 88, 1. 6. 13. 89, 7. 90, 14. 91, 8. 10. 12. 17. 22. 92, 6. 19. 93, 1. 7.
     21. 94, 5. 7. 9. 16. 95, 16. 96, 4. 6. 97, 2. 5. 11. 99, 3. 3. 23. 200, 12. 14. 16. 18. 22.
     01, 12, 15, 20, 02, 2, 7, 03, 16, 04, 10, 13, 05, 7, 15, 23, 06, 4, 15, 22, 07, 21, 08,
     18. 23. 09, 8. 10, 12. 17. 11, 5. 10. 12. 16. 12, 2. 12. 19. 20. 13, 11. 18. 14, 2. 13.
     15, 9, 15, 21, 23, 16, 4, 23, 17, 15, 18, 20, 18, 23, 19, 1, 23, 20, 6, 17, 21, 23, 5, 5,
     16. 23. 24, 15. 20. 25, 5. 16. 26, 12. 21. 27, 22. 28, 4. 7. 22. 29, 1. 6. 23. 30, 4. 8.
     13. 14. 18. 31, 12. 15. 22. 32, 17. 17. 33, 1. 34, 2. 3. 13. 35, 8. 15. 22. 25. 36, 8. 14.
     37, 4. 10. 19. 23. 38, 14. 23. 39, 6. 40, 9. 12. 14. 24. 41, 6. 9. 21. 23. 42, 9. 43, 6.
     10. 14. 22. 44, 1. 24. 45, 3. 7. 13. 47, 3. 11. 16. 20. 22. 48, 14. 49, 3. 7. 11. 18. 24.
     50, 5. 6. 10. 21. 22. 51, 5. 6. 7. 18. 23. 54, 11. 15. 55, 17. 67, 4. 78, 12. 92, 5. 7.
     310, 2. 3. 4. 5. 6. 6. 7. 7. 8. 8. 9. 9. 21, 12. 24, 14. 32, 5. 14 (= SAb von s\bar{a}).
tat-kathā-kavi M. der Dichter dieser Geschichte. SG -es 256, 5.
tat-karanka M. sein, ihr Schädel. PI -ais 215, 22.
tat-karman N. diese Tat. PD -abhyas 275, 8.
tat-kārya-cintā F. die Sorge um seine Angelegenheiten.
                                                               SI -ayā 217, 1.
tat-kālam (-a M.) in dieser Zeit, sogleich. 197, 25. 214, 1. 16, 7. 30, 17. 46, 10. 24.
tat-kāvya N. diese Dichtung. SG -asya 253, 22.
tat-krte um seinetwillen, für ihn. 189, 14.
```

tat-koţara N. das Astloch dieser (Schlange). SL -e 130, 2.

```
tat-kşana M. dieser Augenblick. SI -ena 149, 12. SAb -ād 84, 4. 98, 16. 114, 18.
    30, 2. 42, 2. 54, 18. 88, 23. 90, 1. 207, 14. 49, 10. 76, 2. 77, 23.
tat-kşanam (-a M.) in diesem Augenblick. 192, 15. 94, 16. 206, 10. 13, 8. 17, 12.
     31, 22, 35, 19, 38, 21, 39, 8, 40, 18, 42, 16, 43, 18,
tatkşana-bhangin (V bhanj) alsbald zerbrechend. SA -i 274, 19.
tatkşanollāsyamānā (a-u) F. von -a (V las) 'die man sogleich wehen liess'. PN -ās
tat-tanu F. sein, ihr Leib. SN -us 288, 17.
                                                                           [242, 19.
tattva N. (Abstr. von tad) Sachverhalt, Wirklichkeit. SA -am 213, 21. 95, 19. SI
tattva-jña (V jñā) sachkundig, Kenner. SI -ena 254, 14.
tattva-jñānāmṛtāmbhaḥ-plava-lulita-dhī (a-a, a-a) dessen Geist sich bewegt
     durch Schwimmen in der Nektarflut der Wahrheitserkenntnis. PG -iyam 282, 11.
tattva-viveka-peśala-mati dessen Geist geschickt ist in der Analyse der Wahrheit.
tat-patnī F. seine Gattin. SA -īm 194, 21.
                                                                      [SN -is 307, 6.
tat-parā F. von -a ihn als höchstes habend, ganz auf ihn gerichtet. SG -āyās 76, 18.
tat-pāpa N. Unheil für ihn. SA -am 21, 14.
tat-pitr M. sein Vater. PG -rnām 201, 19 (lies tatpitrnām).
tat-piśita N. sein, ihr Fleisch. SI -ena 273, 15.
tat-putra M. sein Sohn. DN -au 229, 20. PG -āṇām 247, 1.
tat-pradesa M. diese Stelle. SL -e 177, 10.
tat-prabhāvatas (von -a M.) infolge von seiner, ihrer Macht. 236, 1.
tat-prabhāva-nibandhanā F. von -a 'zu ihrer Macht, Herrlichkeit in Beziehung
     stehend'. SA -ām 186, 21.
tat-prasada M. seine, ihre Gnade. SI -ena 227, 14. 52, 3.
tat-priya ihm lieb, angenehm. .SA -am 21, 14.
tatra da, dort, dahin, dorthin; auch = L von tad. 2, 12. 4, 6. 5, 13. 6, 15. 8, 17.
     12, 9, 17, 13, 15, 17, 14, 5, 5, 16, 1, 17, 8, 18, 13, 19, 13, 17, 23, 10, 24, 17, 27,
     3. 8. 34, 12. 39, 10. 43, 16. 44, 1. 47, 11. 14. 49, 1. 11. 50, 3. 52, 22. 53, 9. 19.
     55, 6. 56, 6. 8. 62, 15. 63, 10. 64, 8. 8. 65, 15. 15. 66, 16. 67, 24. 72, 13. 75, 13.
     81, 15. 82, 6. 7. 83, 3. 4. 8. 90, 4. 95, 7. 96, 11. 98, 6. 101, 14. 02, 8. 16. 18. 18.
     05, 1. 08, 14. 11, 15. 12, 1. 5. 18, 1. 21, 5. 24, 20. 25, 2. 26, 19. 28, 14. 14. 29, 20.
     32, 13, 34, 6, 36, 8, 10, 13, 40, 4, 7, 42, 4, 43, 8, 55, 14, 57, 18, 66, 11, 68, 10, 10,
     71, 5, 75, 7, 76, 3, 77, 4, 6, 11, 79, 19, 80, 7, 81, 2, 12, 19, 86, 3, 87, 1, 88, 5.
     90, 21. 91, 21. 93, 11. 94, 10. 12. 13. 14. 20. 97, 12. 18. 98, 2. 12. 15. 17. 21. 99, 5.
     202, 1. 22. 03, 6. 23. 04, 2. 3. 14. 15. 05, 3. 06, 15. 17. 20. 08, 3. 09, 9. 10, 1. 3.
     20. 11, 2. 3. 18. 12, 7. 15. 13, 13. 17. 15, 5. 8. 19. 16, 10. 14. 18, 11. 19, 4. 9. 20.
     22, 9, 23, 23, 2, 17, 25, 23, 26, 19, 27, 1, 23, 28, 16, 29, 16, 22, 30, 22, 24, 31, 14.
     32, 13, 33, 4, 12, 21, 34, 24, 35, 4, 36, 20, 38, 1, 3, 39, 17, 40, 4, 41, 18, 42, 7.
     18. 43, 7. 9. 44, 23. 45, 21. 46, 7. 8. 18. 47, 11. 48, 4. 6. 18. 49, 1. 4. 52, 2. 53,
     11. 14. 19. 54, 3. 17. 23. 56, 5. 57, 22. 58, 13. 74, 11. 12. 78, 14. 80, 22. 83, 19.
     88, 2. 90, 2. 303, 19. 20. 16, 12. 21, 14. 34, 17.
tatratya (von tatra) dort befindlich. SN -as 225, 4.
tatra-bhavat (der Herr da) verehrungswürdig. SN -an 320, 17.
tatra-stha (V sthā) dort befindlich. SN -as 243, 9.45, 23. SA -am 235, 23.47, 24.
    SL -e 233, 18. DN -au 59, 29. PG -ānām 126, 10.
tat-samcaya M. (Vci) Vermehrung, Vergrösserung dieses (dharma?). SD -āya 188, 7.
tat-samparka M. (V prc) Berührung, Kontakt mit ihnen. SAb -ād 247, 6.
tat-sakāśa M. dessen Gegenwart. SA -am 234, 3. SAb -ād 225, 22.
```

tat-sakhī F. seine, ihre Freundin. SI -yā 206, 2.

```
tat-samakşam vor seinen Augen, in seiner Gegenwart.
tat-samanantaram (Adv. von sam-an-antara) unmittelbar darauf.
tat-samarthācaraņa (a-ā) N. (V car) das Tun, Ausführen des dazu Dienlichen, das
     Treffen der Vorbereitungen. SAb -ād 321, 32.
tat-sahacārin M. (V car) sein Gefährte. PN -iņas 253, 14.
tat-sahitā F. von -a damit versehen, verbunden. PN -ās 279, 6.
tat-sādhana-samartha fähig diesen (dieses) zu fördern. SG -asya 322, 22.
tat-suta M. sein Sohn. SA -am 227, 5. PN -as 198, 13.
                                                                        [SL -e 200, 21.
tat-sthāna-dronikāntara (ā-a) N. das Innere eines Weihkessels an diesem Platz.
tathā so, so auch, desgleichen; so sei es. 1, 11. 4, 7. 7, 21. 8, 16. 10, 19. 11, 18.
     12, 10. 13, 9. 16, 9. 21, 2. 22, 15. 15. 17. 19. 23, 4. 24, 15. 27, 7. 30, 9. 32, 1. 10.
     18. 22. 33, 9. 10. 38, 20. 40, 22. 23. 41, 11. 43, 2. 14. 44, 11. 12. 45, 6. 47, 9. 17.
     51, 14. 62, 7. 8. 63, 14. 64, 11. 65, 8. 12. 13. 15. 67, 8. 68, 1. 70, 17. 22. 71, 17.
     23. 74, 6. 75, 19. 76, 1. 78, 16. 80, 20. 86, 3. 87, 8. 16. 88, 8. 20. 90, 8. 91, 4. 93,
     19. 20. 94, 8. 23. 96, 9. 11. 19. 97, 7. 100, 10. 04, 4. 10. 21. 05, 11, 06, 15. 09, 1. 9.
     10, 14, 11, 3, 4, 12, 12, 13, 15, 14, 5, 15, 17, 16, 5, 8, 18, 5, 19, 10, 19, 20, 13,
     21, 11. 22, 9. 23, 3. 14. 21. 24, 6. 10. 25, 5. 8. 17. 26, 15. 27, 15. 18. 32, 2. 7. 13.
     34, 19. 35, 4. 12. 15. 21. 36, 16. 37, 18. 39, 13. 18. 43, 4. 44, 7. 45, 18. 46, 3. 13.
     48, 10. 49, 3. 15. 51, 7. 19. 52, 12. 53, 4. 16. 54, 14. 55, 2. 57, 4. 17. 19. 58, 3. 4.
     60, 7. 14. 17. 61, 1. 62, 1. 4. 12. 13. 14. 63, 6. 64, 20. 65, 1. 14. 66, 5. 16. 67, 2.
     69, 5, 14, 70, 17, 71, 4, 7, 12, 72, 9, 73, 12, 20, 75, 3, 20, 22, 76, 1, 77, 13, 78,
     9. 20. 79, 2. 5. 80, 5. 21. 81, 4. 10. 82, 10. 20. 83, 8. 85, 9. 13. 86, 23. 87, 14. 93,
     20, 21, 96, 11, 97, 12, 99, 13, 200, 12, 01, 3, 07, 18, 08, 7, 09, 20, 11, 20, 21, 17,
     24, 18. 24. 32, 18. 33, 20. 37, 3. 40, 8. 41, 17. 44, 9. 45, 23. 47, 10. 50, 14. 51,
     2. 4. 4. 52, 12. 53, 6. 10. 57, 25. 58, 18. 20. 24. 68, 13. 74, 8. 77, 10. 81, 7. 90, 3.
     91, 20. 97, 2. 300, 10. 11, 2. 15, 10. 17, 12. 21, 37. 22, 3. 17. 31, 4.
tathā-gata dem es so geht, in solchem Zustande. SA -am 66, 19. 81, 18.
tathābhilasitam 110, 7 siehe yathābhilasita.
tathā-bhūta so beschaffen, in diesem Zustande. SA -am 224, 17.
tathā-yukta so gefügt, in solcher Lage. SA -am 85, 16.
tathā-rūpā F. von -a so gestaltet. SN -ā 58, 12.
tathā-vidha (V dhā) so beschaffen, derartig, in diesem Zustande. SN -as 4, 2.82,
     17. 247, 4. SA -am 78, 11. 170, 4. 209, 16.
tathā-vidhā F. von -a. SA -ām 21, 2. 239, 4.
tathya (von tathā) wahr, aufrichtig. SA -am 15, 10.
tathya-vacana N. wahres Wort. SN -am 97, 8.
tad der, dieser, er. SN sa 1, 12. 13. 2, 2. 23. 3, 1. 16. 5, 4. 6. 8, 6. 13. 16. 15, 3. 17,
     20. 18, 8. 19, 2. 4. 12. 13. 14. 18. 22, 1. 23, 14. 24, 10. 12. 15. 21. 23. 27, 15. 17.
     28, 4. 12. 32, 14. 33, 4. 10. 40, 17. 46, 3. 49, 3. 51, 2. 5. 52, 4. 53, 4. 6. 14. 54, 2.
     7. 9. 17. 19. 55, 11. 56, 2. 8. 17. 18. 19. 57, 1. 61, 2. 19. 65, 4. 66, 1. 9. 68, 1. 4.
     69, 10. 12. 71, 21. 25. 73, 18. 74, 12. 13. 75, 3. 11. 77, 9. 10. 11. 78, 2. 4. 8. 79,
     20. 80, 2. 81, 8. 82, 6. 83, 14. 85, 8. 11. 86, 1. 13. 87, 17. 19. 89, 10. 90, 16. 17.
     91, 8. 15. 19. 93, 5. 9. 10. 94, 8. 12. 23. 97, 4. 5. 98, 12. 12. 99, 1. 8. 102, 9. 07, 13.
     08, 1, 3, 5, 7, 9, 11, 13, 10, 12, 11, 15, 18, 18, 12, 19, 13, 2, 4, 6, 8, 10, 12, 14, 16, 2.
     17, 4, 6, 18, 7, 19, 18, 20, 13, 22, 20, 26, 11, 27, 8, 28, 8, 19, 29, 4, 9, 12, 31, 8.
     32, 17, 33, 18, 20, 34, 8, 16, 35, 3, 6, 20, 36, 21, 37, 5, 9, 11, 13, 38, 3, 14, 21,
     39, 4, 41, 16, 42, 5, 10, 44, 4, 13, 45, 12, 46, 5, 47, 7, 49, 20, 50, 5, 9, 14, 22, 53, 6.
     54, 6, 55, 9, 56, 14, 59, 5, 61, 18, 67, 7, 15, 18, 68, 18, 71, 13, 73, 14, 76, 14, 77, 8.
     78, 13, 80, 1, 4, 7, 81, 7, 82, 20, 87, 7, 15, 17, 23, 88, 23, 90, 6, 9, 14, 21, 91, 1.
```

14. 23. 92, 21. 94, 10. 95, 19. 96, 18. 97, 24. 98, 19. 99, 14. 19. 200, 15. 01, 12. 22. 02, 2. 5. 10. 10. 19. 03, 16. 04, 11. 14. 15. 06, 18. 09, 7. 14. 10, 3. 5. 16. 13, 3. 6. 17. 18. 21. 22. 14, 1. 13. 15, 1. 9. 15. 22. 16, 7. 21. 17, 3. 8. 12. 18, 15. 19, 5. 20, 10. 14. 19. 21, 2. 5. 14. 21. 22, 6. 9. 14. 15. 23, 1. 6. 18. 24, 8. 13. 21. 25, 20. 24. 26, 11. 12. 27, 2. 8. 28, 16. 21. 22. 29, 1. 30, 4. 32, 9. 33, 17. 34, 2. 9. 35, 5. 7. 9. 36, 2. 13. 17. 20. 24. 37, 16. 24. 38, 4. 7. 19. 39, 7. 10. 40, 6. 8. 42, 9. 43, 10. 44, 6. 11. 12. 14. 16. 46, 10. 15. 20. 47, 3. 4. 15. 19. 22. 48, 3. 17. 49, 2. 16. 19. 50, 1. 4. 10. 19. 51, 2. 4. 11. 15. 23. 52, 5. 7. 8. 17. 53, 9. 19. 54, 8. 18. 55, 10. 19. 56, 7. 57, 26, 58, 2, 6, 17, 18, 64, 4, 13, 65, 12, 13, 13, 14, 66, 7, 70, 13, 77, 20, 89, 20, 300, 16, 02, 1, 03, 7, 11, 13, 06, 3, 21, 4, 25, 17, 28, 10, 34, 5, sas 23, 8, 28, 18. 36, 6. 70, 13. 71, 2. 73, 17. 77, 5. 86, 14. 102, 13. 14. 03, 11. 04, 6. 06, 6. 10. 07, 15. 14, 11. 15, 1. 11. 16, 18. 17, 15. 18, 1. 22, 5. 26, 1. 10. 18. 27, 5. 28, 15. 21. 29, 5. 30, 17. 33, 18. 35, 14. 36, 3. 37, 16. 21. 40, 3. 10. 41, 14. 42, 10. 44, 1. 47, 12. 48, 10. 49, 19. 55, 10. 57, 7. 67, 1. 19. 68, 3. 71, 15. 72, 15. 73, 15. 74, 14. 76, 6. 10. 77, 9. 78, 17. 79, 20. 80, 11. 16. 81, 7. 9. 15. 17. 86, 13. 87, 20. 89, 3. 90, 7. 92, 12. 17. 94, 24. 97, 7. 98, 7. 200, 2. 9. 16. 01, 1. 02, 12. 13. 16. 03, 6. 7. 04, 1. 6. 05, 8. 06, 22. 08, 17. 22. 09, 19. 24. 25. 10, 10. 14. 13, 1. 15, 25. 16, 8. 17, 4. 18, 1. 14. 19, 15. 20, 5. 16. 18. 22, 4. 23, 16. 21. 24, 2. 4. 12. 18. 25, 1. 21. 23. 26, 2. 18. 27, 3. 19. 23. 28, 2. 29, 5. 8. 19. 30, 9. 14. 31, 20. 22. 32, 8. 33, 1. 10. 18. 34, 4. 36, 18. 37, 2. 41, 12. 20. 42, 4. 5. 46, 3. 48, 8. 21. 49, 6. 9. 12. 50, 7. 51, 21. 52, 22. 55, 15. 56, 6. 57, 29. 65, 10. 14. 75, 6. 96, 16. 19. 311, 1. 11. 17, 17. 20, 25. 21, 4. 22, 21. tad 7, 18. 10, 8. 9. 21, 6. 42, 2. 49, 3. 54, 1. 64, 18. 71, 11. 86, 4. 10. 93, 15. 16. 98, 9. 13. 13. 14. 99, 17. 100, 2. 03, 4. 7. 08, 14. 11, 20. 13, 16. 14, 13. 15,  $2.\ 16.\ 17, 8.\ 19, 14.\ 20, 17.\ 21, 12.\ 24, 20.\ 25, 20.\ 27, 10.\ 36, 21.\ 38, 6.\ 18.\ 39, 15.$ 16. 41, 8. 42, 14. 43, 6. 46, 18. 51, 3. 15. 54, 18. 59, 17. 63, 6. 66, 9. 67, 8. 69, 9. 71, 12. 72, 16. 81, 6. 86, 17. 87, 22. 88, 7. 91, 11. 93, 20. 21. 95, 10. 13. 96, 15. 15. 98, 6. 202, 9. 03, 14. 04, 1. 17. 06, 10. 11. 07, 2. 09, 11. 12, 10. 11. 19. 14, 3. 15, 21. 19, 6. 24, 9. 32, 22. 40, 13. 41, 19. 54, 5. 12. 57, 28. 58, 11. 23. 60, 11. 20. 63, 14. 65, 8. 9. 70, 10. 11. 14. 15. 72, 1. 78, 32. 84, 1. 85, 14. 99, 14. 14. 300, 7. 12. 03, 7, 10, 11, 12, 1, 13, 17, 21, 29. SA tam 2, 1, 2, 4, 6, 7, 7, 8, 15, 9, 7, 11, 2. 4. 6. 12, 10. 11. 14, 10. 10. 22. 15, 2. 4. 6. 18, 8. 19, 8. 20, 12. 21, 1. 23, 10. 24, 18. 26, 3. 28, 5. 32, 13. 33, 2. 37, 26. 38, 14. 41, 9. 42, 21. 44, 19. 45, 7. 46, 7. 14. 50, 10. 21. 51, 3. 7. 11. 53, 2. 15. 17. 54, 11. 56, 2. 15. 57, 3. 59, 18. 32. 70, 19. 72, 1. 4. 8. 73, 2. 12. 14. 17. 74, 1. 3. 6. 15. 16. 75, 13. 15. 76, 6. 77, 7. 78, 2. 81, 23. 82, 3. 19. 83, 7. 85, 11. 16. 88, 13. 90, 2. 15. 16. 93, 6. 97, 8. 100, 19. 01, 1. 9. 02, 3. 07, 6. 09, 17. 16, 7. 17, 6. 18, 9. 17. 19, 11. 21. 20, 21. 21, 10. 22, 12. 19. 21. 23, 4. 24, 5. 18. 25, 18. 28, 10. 13. 29, 2. 4. 30, 9. 10. 20. 33, 6. 19. 34, 1. 4. 20. 35, 21. 23. 36, 5. 14. 37, 5. 9. 13. 38, 13. 40, 8. 41, 17. 42, 14. 16. 46, 3. 53, 13. 58, 8. 59, 18. 61, 2. 63, 8. 13. 15. 64, 4. 13. 65, 6. 66, 11. 68, 20. 70, 5. 71, 3. 73, 3. 8. 15. 78, 15. 79, 4. 6. 80, 10. 81, 4. 14. 82, 15. 83, 7. 86, 11. 89, 13. 19. 90, 18. 23. 91, 4. 97, 14. 22. 98, 10. 99, 10. 201, 8. 11. 03, 17. 04, 7. 16. 09, 5. 10. 16. 10, 8. 12, 15. 14, 16, 15, 4, 13, 24, 16, 2, 17, 2, 15, 18, 16, 19, 5, 7, 8, 14, 20, 4, 11, 21, 3, 22, 6, 16. 18. 20. 22. 23, 18. 24, 17. 26, 5. 6. 10. 11. 11. 23. 27, 8. 28, 7. 15. 29, 11. 30, 8. 15. 31, 21. 32, 5. 7. 36, 15. 17. 18. 23. 37, 16. 17. 38, 6. 41, 5. 15. 21. 42, 17. 43, 2. 8. 45, 4. 17. 46, 1. 16. 47, 8. 10. 21. 24. 48, 2. 6. 15. 22. 49, 14. 16. 18. 20. 50, 4. 6. 16. 19. 51, 8. 12. 53, 21. 55, 11. 14. 16. 17. 19. 58, 4. 9. 10. 64, 14. 78, 13. 96, 8. 20. 301, 10. 20, 7. 33, 2. 35, 4. tad 4, 11. 5, 1. 2. 13, 11. 15, 9. 21, 13. 22, 1. 8. 23, 6. 25, 1. 26, 8. 28, 4. 29, 20. 20. 33, 1. 34, 23. 40, 4. 41, 18. 42, 19. 45, 14. 47, 12. 48, 10. 12. 50, 16. 51, 6. 55, 16. 61, 17. 65, 6. 15. 66, 3. 67, 1. 70, 19. 71,

17. 79, 13. 81, 1. 2. 4. 20. 23. 82, 2. 14. 83, 9. 18. 84, 3. 86, 7. 9. 25. 88, 10. 12. 91, 6, 94, 24, 97, 5, 101, 7, 8, 11, 03, 15, 05, 10, 14, 17, 15, 7, 17, 10, 11, 20, 23, 21, 3. 22, 2. 23, 8. 27, 7. 21. 28, 8. 8. 21. 30, 3. 7. 8. 9. 32, 10. 33, 22. 34, 20. 36. 3. 19. 37, 4. 41, 11. 15. 16. 42, 2. 9. 13. 44, 4. 45, 6. 7. 47, 17. 48, 17. 49, 10. 18. 50, 8, 8, 23, 51, 12, 52, 5, 54, 19, 55, 18, 56, 2, 57, 3, 15, 15, 58, 11, 59, 1, 9, 60, 1, 63, 11. 64, 16. 17. 65, 6. 68, 7. 75, 6. 15. 76, 1. 77, 10. 21. 78, 3. 19. 80, 10. 81, 15. 87, 5. 88, 12. 89, 5. 91, 4. 6. 92, 1. 93, 15. 94, 14. 95, 14. 97, 18. 98, 7. **2**01, 1. 3. 18. 02. 11. 03, 22. 06, 9. 07, 6. 08, 18. 19. 09, 7. 13. 10, 9. 10. 11, 3. 9. 14. 16. 22. 12, 6, 14, 11, 16, 16, 2, 17, 15, 18, 5, 11, 20, 16, 17, 23, 21, 3, 5, 21, 22, 4, 12, 20, 24. 24, 2. 7. 10. 25, 8. 18. 26, 4. 28, 6. 20. 29, 11. 21. 32, 5. 33, 4. 17. 34, 8. 35, 3. 36, 24, 37, 5, 24, 38, 13, 40, 8, 41, 1, 4, 14, 20, 42, 11, 43, 12, 44, 4, 10, 45, 18, 46, 2. 47, 12. 48, 22. 49, 22. 51, 2. 17. 54, 13. 55, 7. 56, 11. 57, 30. 67, 4. 74, 19. 75, 4. 92, 6. 303, 20. 10, 15. 21. 22, 16. SI tena 14, 22. 15, 2. 4. 6. 23, 9. 27, 4. 28, 24. 32, 18. 44, 12. 45, 15. 53, 7. 56, 6. 57, 4. 8. 59, 8. 64, 13. 66, 16. 67, 10. 68, 13. 74, 13. 80, 22. 81, 15. 83, 5. 15. 87, 8. 12. 88, 19. 104, 2. 12, 21. 20, 3. 21. 20. 23, 2. 24, 16. 29, 14. 32, 20. 33, 16. 21. 34, 8. 16. 35, 3. 23. 36, 3. 5. 42, 10. **43**, 20, 44, 6, 17, 48, 6, 50, 10, 51, 4, 56, 1, 18, 67, 15, 68, 1, 75, 6, 81, 3, 6, 83, 18, 87, 16. 89, 11. 92, 4. 95, 7. 17. 19. 96, 2. **2**00, 2. 03, **4**. 06, 11. 11. **21**. 08, 1. 5. 9. 11, 3, 12, 10, 13, 2, 18, 17, 24, 2, 26, 2, 27, 1, 28, 4, 14, 29, 14, 30, 3, 32, 23, 33, 10. 34, 7. 40, 22. 42, 22. 43, 22. 47, 1. 49, 18. 22. 50, 2. 8. 52, 10. 57, 8. 58, 19. 71, 22, 72, 2, 15, 73, 15, 79, 7, 89, 15, 99, 18. SD tasmai 2, 4, 16, 17, 55, 4, 90, 6. 97, 4. 12. 161, 19. 89, 19. 205, 2. 19, 16. 20, 17. 21, 11. 27, 21. 28, 18. 32, 25. 34, 4. 51, 17. 57, 5. 20. 24. 75, 12. 78, 19. 23. 25. 26. 303, 14. SAb tasmād 31, 13. 48, 23. 58, 18. 107, 7. 9. 63, 16. 70, 7. 91, 11. 93, 6. 94, 12. 201, 18. 30, 6. 40, 14. 45, 5. 55, 18. SG tasya 3, 18. 19. 8, 21. 9, 2. 8. 15, 20. 22, 13. 23, 15. 24, 13 (Nīl. tasya Nalasya). 14. 25, 1. 28, 16. 29, 16. 31, 11. 37, 16. 19. 24. 40, 6. 20. 51, 1. 53, 10. 54, 1. 56, 11. 16. 57, 10. 59, 19. 60, 21. 61, 1. 17. 62, 3. 65, 6. 10. 66, 7. 67, 1. 74. 10. 12. 75, 21. 76, 8. 18. 77, 17. 19. 81, 3. 23. 83, 4. 12. 85, 24. 88, 18. 93, 4. 95, 9. 98, 7. 11. 11. 100, 16. 01, 12. 02, 6. 03, 3. 04, 8. 07, 7. 09, 17. 17. 10, 12. 13, 4. 15. 14. 16, 13. 18, 11. 15. 21, 19. 22, 4. 22. 26, 9. 27, 3. 28, 8. 29, 15. 30, 15. 31, 16. 32, 15, 18, 33, 5, 5, 34, 2, 35, 15, 36, 6, 9, 19, 20, 37, 5, 10, 18, 38, 10, 20, 40, 6, **44**, 6. 10. **45**, 5. **46**, 5. **47**, **14**. **48**, **3**. 6. 12. **49**, 2. 10. 12. **50**, **11**. **52**, **11**. **56**, **16**. **59**. 18. 63, 9. 64, 20. 66, 9. 67, 18. 68, 6. 15. 69, 4. 70, 5. 18. 75, 2. 19. 76, 10. 78, 12. 79, 9. 80, 8. 16. 82, 14. 83, 2. 85, 23. 86, 19. 87, 2. 93, 1. 4. 94, 23. 95, 5. 97, 23. 98, 12. **2**03, 3. 04, 3. 08, 3. 7. 21. 09, 9. 25. 12, 19. 13, 24. 15, 5. 21. 16, 11. 18. 1. 5. 19, 3. 21, 4. 20. 22, 8. 23, 10. 12. 15. 24, 5. 27, 7. 11. 22. 28, 3. 29, 17. 31. 4. 22. 35, 11. 36, 10. 38, 9. 39, 14. 42, 8. 15. 43, 21. 44, 17. 46, 19. 47, 2. 12. 18. 19. 48, 12. 49, 3. 15. 50, 6. 51, 21. 52, 3. 9. 54, 1. 63, 14. 65, 4. 66, 1. 67, 8. 12. 12. 76, 17. 18. 77, 23. 79, 14. 96, 17. 20. 303, 12. 17, 2. 14. 21, 3. 22, 7. 31, 5. SL tasmin 47, 9. 55, 9. 83, 10. 103, 2. 29, 8. 44, 20. 50, 6. 78, 4. 80, 4. 92, 15. 98, 13. 99, 8. 23. 206, 24. 07, 15. 08, 7. 09, 3. 14, 12. 17, 14. 18, 3. 20, 19. 21, 8. 22, 5. 35, 11. 37, 15. 19. 41, 11. 54, 21. 66, 12. 79, 9. 86, 8. 96, 23. 328, 4. DN tan 16, 10. 27, 13. 59, 29. 62, 16. 89, 6. 96, 2. **10**2, 7. 26, 4. 18. 56, **17**. 57, **1**. **16**. 67, 4. 75, 9. 76, 2. 15. 82, 1. 87, 3. 90, 1. 4. 91, 13. 93, 16. 96, 21. **2**00, 18. 02, 7. 13. 12, 22, 29, 20, 48, 11, 51, 9, 57, 19. DA tau 5, 18, 57, 18, 63, 4, 170, 8, 93, 17. 200, 16. 01, 1. 02, 2. 29, 23. 54, 1. 7. 56, 5. DI tābhyām 152, 18. 54, 6. 89, 15. 92, 10. 93, 21. 254, 11. 56, 7. DD tābhyām 167, 2. DG tayos 2, 22. 5, 19. 100, 18. 26, 3. 36, 10. 45, 17. 82, 13. 90, 8. 93, 20. 94, 1. 4. 203, 20. 326, 4. DL tayos 141, 16. 93, 11. PN te 3, 8. 10. 5, 13. 6, 8. 20. 7, 2. 7. 13, 14. 17, 3. 18, 14. 21.

4. 20. 25, 11. 39, 11. 41, 12. 42, 2. 4. 46, 1. 8. 14. 47, 15. 58, 1. 61, 4. 65, 11. 13. 70, 10. 15. 83, 5. 97, 14. 15. 99, 6. 7. 102, 17. 11, 15. 12, 15. 28, 6. 9. 14. 32, 12. 42, 4. 19. 19. 19. 47, 9. 48, 14. 17. 50, 15. 51, 18. 57, 19. 58, 21. 60, 11. 61, 15. 62, 5, 64, 9, 70, 13, 78, 6, 11, 79, 6, 15, 81, 16, 20, 82, 19, 84, 8, 91, 13, 98, 13, 15. 17. 99, 1. 200, 6. 01, 4. 8. 20. 07, 14. 10, 6. 11, 14. 19. 12, 2. 19, 16. 22, 2. 30, 18. 32, 4. 33, 4. 22. 44, 24. 46, 21. 53, 15. 57, 11. 60, 14. 62, 11. 71, 19. 20. 21. 72, 16. 74, 2. 75, 5. 78, 21. 79, 25. 80, 20. 89, 15. 90, 15. 95, 4. 97, 3. 303, 13. 15. 16. 04, 12. 06, 11. 14, 11. 21, 20. 35, 11. tāni 83, 15. 143, 18. 52, 11. 65, 3. **26**5, 8. 79, 21. PA tān 3, 10. 11. 14. 6, 8. 14, 8. 15, 17. 16, 11. 18, 11. 24, 23. 25, 6. 39, 12. 40, 1. 43, 5. 46, 8. 57, 15. 60, 1. 64, 7. 69, 18. 70, 2. 5. 12. 17. 77, 4. **78**, 8. **95**, 10. **97**, 12. **13**. **128**, 16. 48, 15. 50, 9. 16. 54, 8. **201**, 15. 18, 13. 19, 1. 20. 32, 11. 13. 17. 55, 9. 61, 3. 5. 64, 9. 301, 12. 15, 1. tāni 14, 16. 49, 14. 90, 22. 97, 15. 223, 11. 32, 16. PI tais 8, 13. 23, 8. 39, 9. 15. 50, 4. 105, 19. 29, 13. 36, 7. 42, 7. 43, 13. 47, 14. 52, 19. 53, 6. 59, 19. 66, 4. 9. 77, 1. 78, 5. 82, 1. 204, 1. 6. 15, 15. 18, 15. 35, 9. 37, 14. 47, 2. 57, 19. 61, 3. 78, 25. 79, 21. 96, 15. 99, 14. 14. 304, 12. 15, 19. 17, 14. PD tebhyas 7, 15. 198, 19. 269, 13. PAb tebhyas 232, 20. 301, 12. PG teṣām 3, 2. 5, 12. 6, 7. 8, 5. 9, 18. 19. 13, 3. 14, 4. 10. 30, 13. 46, 10. 48, 10. 49, 12. 74, 24. 99, 10. 103, 1. 05, 17. 11, 15. 12, 3. 7. 28, 3. 32, 10. 15. 43, 3. 48, 10. 50, 17. 51, 11. 57, 20. 58, 11. 16. 59, 10. 70, 15. 71, 3. 72, 11. 73, 3. 7. 82, 21. 98, 21. 267, 2. 87, 15. 95, 6. 305, 12. 21, 1. 22, 1. 5. PL teşu 10, 16. 262, 6. 94, 4.

tad Adv. (erstarrter SA von tad) darum, dazu, dann, also. 8, 9, 26, 19, 65, 1, 76, 1. 95, 12. 96, 9. 16. 97, 3. 7. 103, 6. 6. 04, 17. 06, 7. 18. 20. 10, 10. 14, 9. 10. 14. 15, 7. 12. 19. 21. 16, 14. 22. 17, 5. 14. 19. 18, 8. 16. 21, 1. 5. 5. 10. 18. 19. 22, 2. 4. 14. 18. 25, 4. 11. 11. 26, 7. 27, 9. 28, 1. 3. 13. 13. 20. 29, 1. 5. 12. 15. 16. 19. 30, 14. 31, 2. 5. 32, 12. 33, 7. 9. 22. 36, 2. 10. 10. 37, 2. 6. 38, 7. 11. 39, 1. 40, 9. 18. 18. 41, 6. 9. 10. 12. 13. 42, 11. 17. 44, 11. 18. 45, 5. 6. 15. 46, 3. 47, 6. 16. 18. 48, 4. 9. 20. 49, 4. 7. 9. 9. 12. 19. 20. 21. 22. 50, 8. 10. 10. 18. 51, 5. 6. 16. 19. 52, 2. 6. 9. 12. 13. 53, 1. 7. 19. 54, 7. 13. 19. 20. 55, 1. 1. 13. 15. 17. 19. 56, 1. 6. 11. 57, 2. 13. 58, 10. 13. 17. 18. 59, 2. 11. 12. 17. 60, 2. 3. 20. 61, 1. 2. 9. 14. 15. 19. 19. 62, 4. 8. 63, 8. 11. 13. 18. 20. 20. 64, 1. 3. 21. 65, 9. 12. 12. 14. 66, 1. 67, 1. 16. 19. 68, 7. 11. 12. 19. 69, 2. 11. 70, 16. 16. 18. 19. 72, 5. 12. 73, 5. 6. 8. 74, 3. 7. 17. 76, 5. 9. 21. 77, 5. 5. 20. 78, 18. 79, 3. 9. 10. 16. 16. 80, 14. 17. 81, 8. 11. 82, 1. 4. 20. 83, 5. 92, 22. 96, 8. 20. 99, 13. 200, 6. 04, 9. 06, 6. 7. 8. 09, 6. 16. 13, 24. 14, 17, 19, 18, 20, 4, 22, 1, 24, 24, 25, 13, 26, 14, 31, 18, 33, 8, 23, 37, 13, 39, 20. 41, 4. 42, 2. 49, 21. 50, 9. 23. 52, 16. 53, 1. 18. 65, 1. 67. 5. 68, 1. 74, 6. 77, 5. 98, 18. 309, 4. 15, 20. 16, 14. 22, 3.

tad-amśa M. ein Teil von ihm, ihr. SG -asya 301, 7.

tad-agre in seiner Gegenwart. 229, 3.

tad-adharāmişa-lola-martya-matsya (a-ā) M. die Menschenfische, die lüstern sind nach der Lockspeise: ihren Lippen. PA -ān 289, 19.

tad-anantaram unmittelbar darauf. 197, 10. 222, 8. 37, 8.

tad-anantarā F. von -a ihm am nächsten stehend. SN -ā 80, 13.

tad-anityatva N. (von a-nitya) seine Unbeständigkeit. SA -am 278, 33.

tad-anugraha M. Gnade gegen ihn, sie. SA -am 197, 4.

tad-anupraveśa M. (V viś) das sich ihm Unterwerfen. SN -as 166, 1.

tad-antara N. sein Inneres. SL -e 202, 20.

tad-anya ein anderer als dieser, dieses. SN -as 99, 16.

tad-apatya N. sein, ihr Kind. PA -āni 126, 3.

56

```
tad-abhimata von ihm hochgeschätzt. SL -e 110, 4.
tad-artham (-a M.) um seinet-, ihretwillen, für ihn, sie, deswegen. 97, 13. 100, 20.
tad-ardha N. die Hälfte von ihm. SN -am 317, 1.
                                                                 [41, 4. 296, 17.
tad-arha dem entsprechend, angemessen. SI -ena 144, 16.
tad-avayava-leśa M. ein Minimum eines Teiles von ihm, ihr. SL -e 301, 7.
tad-avastha (von -ā F.) in diesem Zustand befindlich. SA -am 100, 19.
tad-avasthā F. von -a. SA -ām 63, 16.
tad-astitva-vişaya M. Gebiet, Sphäre seiner Existenz. SL -e 257, 21.
tadā damals, dann, da. 2, 24. 3, 3. 9. 14. 4, 14. 16, 11. 18, 11. 20, 11. 21, 6. 23, 13.
     24, 21. 25, 7. 27, 15. 28, 16. 21. 29, 3. 16. 34, 11. 41, 22. 23. 43, 5. 45, 14. 46,
     4. 8. 19. 47, 7. 48, 22. 49, 14. 15. 50, 2. 51, 8. 53, 4. 54, 21. 55, 2. 4. 60, 8. 61,
    20. 63, 16. 64, 5. 65, 12. 68, 6. 71, 23. 25. 72, 6. 74, 12. 28. 80, 16. 84, 14. 85,
     16. 88, 14. 90, 10. 94, 5. 127, 14. 48, 11. 72, 5. 77, 12. 89, 10. 20. 22. 92, 11.
    94, 20. 95, 21. 97, 19. 213, 15. 14, 23. 18, 3. 5. 20, 11. 22, 12. 30, 5. 31, 1. 11.
    41, 22. 43, 13. 17. 47, 12. 59, 13. 15. 312, 6. 34, 3.
tad-ākārā F. von -a dieses Aussehen habend. SA -ām 4, 19.
tad-ākrti diese Gestalt habend. DA -ī 254, 7.
tad-āgama M. (Vgam) sein Kommen. SA -am 235, 4.
tad-āgamana-ja (V jan) aus seinem Kommen entstanden. SAb -ād 209, 23.
tad-ādeśa M. (V diś) seine, ihre Anweisung, Geheiss. SI -ena 229, 5.
tad-ānayana N. seine, ihre Herbeischaffung. SA -am 211, 9.
tad-ārādhana-para beflissen ihn, sie zu gewinnen. PI -ais 298, 3.
tad-āśaya M. (\vee śī) seine Absicht, Gesinnung. SN -as 239, 24.
tad-āspada N. sein Standort, Wohnsitz. SA -am 245, 20.
tad-āsya-pavana M. der Hauch seines, ihres Mundes. SN -as 288, 16.
tad-ās vādana N. (V svad) dessen Genuss. SI -ena 141, 2.
tad-icchānugraha (ā-a) M. Willfahrung, Erfüllung seines Wunsches. SAb -ād 212,
tad-itara ein anderer als dieser. SL -e 311, 12.
                                                                            [11.
tad-īpsitā F. von -a von ihm, ihnen begehrt. SA -ām 254, 20.
tadīya (von tad) sein, ihr. SN -am 202, 3. 331, 12. DN -au 331, 8.
tadīya-dviş M. (V dviş) sein Feind. PG -şām 272, 3.
tadīyā F. von -a. DA -e 330, 2.
tad-utthā F. von -a von diesem ausgehend. SN -ā 144, 10.
tad-udara N. sein Bauch. SA -am 170, 6.
tad-ūru M. sein, ihr Schenkel. DG -vos 330, 8.
tad-ostha-pallava-rasa M. das Nass ihrer Lippenknospen. SN -as 288, 17.
tad-Ganatā F. (von Gana M.) Ganaschaft, Stellung und Würde eines Gana bei ihm.
tad-Ganatva N. (von Gana M.) dass. SN -am 252, 13.
                                                               [SA -ām 252, 19.
tad-gata bei ihm, ihr befindlich. SI -ena 203, 21.
tad-gata-mānasa 'mit zu ihr gegangenem, auf sie gerichtetem Sinn'. SN -as 236, 12.
tadgatauşadhi-ratna (a-o) N. die auf ihm (dem Himālaya) befindlichen Arznei-
    pflanzen und Edelsteine. PG -ānām 322, 1.
tad-guna M. seine Tugend, sein Vorzug. PI -ais 147, 2.
tad-guṇa-smaraṇārdra-hṛdaya (a-ā) dessen Herz feucht war durch die Erinnerung
    an dessen Tugenden. SN -as 182, 15.
tad-grha M.N. sein Haus. SAb -ād 247, 3. SL -e 220, 9.
tad-grahana N. (V grah) dessen Ergreifung. SI -ena 130, 2.
tad-darśana N. dessen Anblick. SAb -ād 220, 18.
tad-daráana-bhaya N. die Furcht, ihn zu sehen. SA -am 210, 4.
```

# tad-darśana- — tanu-madhyamā F.

tad-darśana-vyāja M. (Vañj) der Vorwand ihn, sie zu sehen. SAb -ād 201, 9.

```
tad-darśanotkanthā (a-u) F. die Sehnsucht, sie zu sehen. SN -ā 200, 12.
tad-dana N. sein Geben, seine Freigebigkeit. SG -asya 110, 5.
tad-duhkha N. sein, ihr, dieses Leid. SA -am 57, 2. SI -ena 178, 18.
tad-duhkha-duhkhita über dieses, sein, ihr Leid betrübt. SN -as 163,7. DN -au 157,1.
tad-deśa M. dieser Ort. SL -e 236, 4.
                                                                      [153, 20.
tad-deśāntara-gamana (a-a) N. das Gehen in einen andern Ort als diesen. SN -am
tad-dvāra N. dieses, sein, ihr Tor, Öffnung. SA -am 181, 5. SI -ena 107, 5.
tad-dviş M. (V dviş) sein Feind. SL -şi 110, 4.
tad-dhana-lubdha gierig nach dessen Gelde. SN -as 100, 8.
tad-bandhava M. sein, ihr Verwandter. PN -as 237, 5.
tad-bimboştha-pipāsā (a-o) F. (V pā I Des.) der Durst nach ihren Bimba-Lippen
    (bimba N. die rote Frucht der Cucurbitacee Momordica monadelpha). SI -ayā 205,
tad-bhaya N. Furcht vor ihnen. SAb -ād 231, 12.
tad-bhartr-maurkhya-vārttā F. das Gerücht von der Dummheit ihres Gatten. SN
tad-bhāryā F. seine Frau. SN -ā 247, 10.52, 6.
                                                                    [-ā 195, 1.
tad-bhāṣā F. diese Sprache. SI -ayā 256, 8.
tad-yathā nämlich, so zum Beispiel. 95, 6. 98, 5. 99, 17. 124, 7.
tad-rakşārtham (ā-a, -a M.) ihres Schutzes wegen. 126, 7.
tad-vacana N. seine, ihre Rede, Aussage. SA -am 202, 6. SAb -ad 220, 9.
tad-vacas N. sein, ihr Wort, Rede, Sprache. SN -as 288, 16. SA -as 137, 4.
tadvat (von tad) ebenso. 132, 5. 63, 4. 208, 3. 41, 7.
tad-vadha M. seine Tötung, Ermordung. SA -am 222, 8. SD -āya 165, 9.
tad-vadha-pāţava N. Geschicklichkeit, Behendigkeit ihn zu töten. SA -am 224, 9.
tad-vana-ja (V jan) in diesem Walde geboren. PN -ās 130, 20.
tad-vaśa M. dessen Kraft. SAb -ād 227, 3.
tad-vikrti F. eine Sinnesänderung von, an ihm. SN -is 165, 9.
tad-vicāra M. (V car) eine Erwägung darüber. SN -as 257, 25.
tad-vidya (von -ā F.) dessen Wissenschaft, Zauberkunst besitzend. SN -as 71, 6.
tad-vināśa M. sein, ihr Verschwinden, Untergang. SD -āya 178, 19.
tad-vibhrama M. ihre Anmut, Koketterie. SN -as 288, 18.
tad-viruddha im Widerspruch mit ihr. SN -am 278, 11.
tad-vrksāśraya (a-ā) diesen Baum als Wohnsitz habend.
                                                        PN -ās 179, 6.
tad-vrddhi F. deren Wachstum, Zinsen. SN -is 232, 4.
tad-vaiparītya N. (von vi-parīta) dessen Umkehrung. SL -e 278, 32.
tad-vairāgya-kāraņa N. die Ursache dieser Melancholie. SN -am 127, 8.
Vtan VIII dehnen, ausdehnen. Mit ä dass., mit pra dass.
Akt. Ind. 3.S tanoti 262, 9. 3.P pra-tanvanti 301, 2.
    Imp. 3.S ā-tanotu 294, 16.
Med. Ind. 3.S tanute 285, 17.
tanaya M. (Vtan, eig. der das Geschlecht ausdehnt) Sohn, Kind. SN -as 96, 6.
    196, 7. 213, 23. 47, 12. DN -au 229, 17. DI -ābhyām 54, 23. DAb -ābhyām
    48, 20. PG -ānām 215, 20.
tanayā F. (von -a M.) Tochter. SN -ā 203, 1. SA -ām 37, 16. 40, 6. 63, 9. 251, 16.
taniman M. (von tanu dünn) Dünnheit, Verkleinerung. SI -nā 266, 5.
tanu F. (V tan) Leib, Körper. SA -um 256, 1. PI -ubhis 310, 5.
tanu-bhrt M. (V bhr, eig. einen Körper tragend) belebtes Wesen, Mensch. PG -tam
```

Digitized by Google

56\*

tanu-madhyamā F. (von -a) eine schmale Mitte, Taille habend. SN -ä 69, 2.

**169**, 6. **3**06, 19. 10, 5.

```
tanu-madhyā F. (von -a) dass. SA -ām 8, 19.
tanū-jā F. (von -a M., V jan) (leibliche) Tochter. SA -ām 335, 7.
tantu M. (V tan) Faden. PN -avas 279, 10.
tantra N. (Vtan, eig. Aufzug eines Gewebes) Grundlage, Doktrin, Buch. SN -am
    98, 1. 183, 20. PA -āņi 97, 14. PI -ais 95, 5.
tandrā F. (V tand) Mattigkeit, Abspannung. SA -ām 89, 14.
tannamaskārātmaka (tan-namaskāra + ātman) bestehend in einer Huldigung für diesen.
tan-nāśa M. (V naś) dessen Untergang. SD -āya 168, 3.
                                                                [SA -am 278, 14.
tan-nimittam (-a N.) deswegen. 240, 1. 55, 3.
tan-netra-samcāra-sūcita durch den Gang ihrer Augen angewiesen, bezeichnet. PL
tan-madhya N. seine, ihre Mitte. SL -e 130, 4. 214, 2.
                                                                   [-eşu 292, 16.
tan-madhyatas (von madhya N.) aus ihrer Mitte. 96, 15.
tan-mātra (-ā F.) dieses als Mass habend, nur dies, nur soviel. SN -am 141, 4. SA
     -am 175, 17. SAb -ād 218, 1.
tan-mārga M. dieser Weg. SI -ena 179, 4.
tan-mukha N. sein Eingang, Anfang. SN -am 320, 18.
tan-mekhalā-madhya-maņi M. der Edelstein auf der Mitte ihres Gürtels. SG es
tanv-angī F. von -a schlankgliederig. SG -yas 283, 19.
                                                                        [330, 16.
tanvī F. von -u dünn, schlank, schmal. SN -ī 291, 8. 330, 14. SV -i 294, 15.
tanvī-netra-cakora-pārvaņa-vidhu M. der Mond am Knotentage (d. i. der Voll-
    mond) für die beiden Cakora: die Augen der Schlanken. Der Cakora (Perdix rufa)
     soll Mondstrahlen trinken. SL -au 288, 9.
V tap I erhitzen, glühend machen, quälen. Mit pari und sam dass.
Pass. Ind. 3.S tapyate 254, 14. 3.P sain-tapyante 274, 2 (reflexiv).
    Impf. 3.S pary-atapyata 195, 15.
Vtap X dass.
    Pot. 3.S tāpayet 225, 11.
tapah-prasannā F. von -a gnädig infolge (meiner) Busse. SN -ā 216, 15.
tapah-sthita in Busse verweilend. DA -au 194, 10.
tapana-tejas dessen Glanz dem der Sonne gleicht. SA -asam 236, 21.
tapas N. (V tap) Busse, Kasteiung (ursprünglich und vorwiegend durch Hitze), nicht
     zur Sühne für begangene Schuld (das wäre prayascitta), sondern zur Erwerbung
     von religiösem Verdienst. SN -as 18, 21. 260, 12. 99, 8. 12. 314, 16. SA -as
     212, 8. 16, 1. 52, 10. 76, 12. 335, 3. SI -asā 41, 14. 86, 15. 154, 8. 88, 6. 90,
     18. 94, 9. 206, 20. 42, 7. 68, 3. SD -ase 198, 20. 206, 19. 16, 7. 45, 6. 47, 15.
     17. 334, 5. SAb -asas 306, 16. 28, 1. SG -asas 273, 7. 91, 6. 306, 8. 35, 2.
    SL -asi 39, 13. PI -obhis 187, 3. 207, 7.
tapas-tuşţa zufrieden mit (seiner) Busse. SI -ena 195, 17.
tapasyat Ppra von V tapasy (Den. von tapas N.) sich kasteien. SN -n 198, 11. PN
tapas vin M. (von tapas N.) Büsser, Asket. SN -1 250, 14. 312, 14.
                                                                   [-ntas 304, 2.
tapasvinī F. (von -vin M.) Büsserin. SN -ī 28, 1.39, 7.56, 10.68, 17.
tapo-dhana dessen Schatz seine Busse ist, bussereich. PN -ās 39, 10. 40, 3.
tapo-'dhīnā F. von -a (Weiterbildung von adhi) beruhend auf Busse. PN -ās 200, 3.
tapo-'rtham (-a M.) der Busse wegen, um zu büssen. 188, 2.
tapo-vana N. Busswald, Büsserhain. SA -am 41, 3. 225, 17. 18. 51, 23.
tapo-vrddha alt an Busse oder reich an Busse. PA -an 39, 8.
tapta Ppp v. Vtap erhitzen, quälen, (Busse) üben. SN -am 299, 8. 12. PN -ās 299, 8.
```

ta-bha-ja M. Antibacchius, Dactylus und Amphibrachys. PN -ās 258, 12. 78, 30.

taptum Inf. von  $\bigvee$  tap (s. o.). 216, 1.

```
tamah-pinda M. Ballen, Klumpen von Finsternis. PN -ās 211, 19.
tamas N. Dunkel, Finsternis. SN -as 171, 11. SL -asi 209, 19. 86, 7.
tamo-bhūta zu Finsternis geworden, dunkel. SN -am 292, 18.
taranga M. Welle. SN -as 190, 13. 97, 26. 204, 23. 16, 18. 28, 24. 43, 5. 53, 3. 56, 13.
tarala hinundhergehend, unruhig. DN -e 290, 23.
taralāvata-locanā (a-ā) F. von -a mit beweglichen langen Augen. PG -ānām 279, 25.
taras N. (Vtr) Kraft, Energie. SI -asā 91, 20. 197, 5.
tarītum Inf. von V tr übersetzen. 312, 2.
taru M. Baum. SN -us 274, 1. PN -avas 271, 1. 72, 16. 16. PAb -ubhyas 309, 10.
taruna jung, zart. PN -ās 99, 6.
                                                              [PG -unam 314, 8.
taruņa-karuņā-pūrņa-hṛdaya das Herz von zartem Mitleid erfüllt. PN -ās 305, 18.
V taruņāy (Den. von taruņa) sich wie ein Junger benehmen, jung bleiben.
    Ind. 3.S taruņāyate 299, 16.
taruņī F. (von -a) junges, zartes Mädchen. SN -ī 285, 16. SAb -yās 319, 5. SG
    -yās 294, 11. PN -yas 280, 13. 84, 6.
tarunendu-śekhara (a-i) den jungen Mond als Diadem tragend. SL -e 315, 10.
taruśikhara-prāsādaśrnga-dāruparyanta M. Baumgipfel, Zinnen des Gebäudes
    und Balkenenden. PL -eşu 102, 20.
taru-śreştha der erste, schönste der Bäume. SA -am 42, 9.
taru-şanda-madhya N. Mitte einer Baumgruppe. SL -e 102, 15.
∨tark X erwägen, halten für.
    Perf. 3.S tarkayāmāsa 14, 11. 14. 33, 5. 58, 10.
tarkayitvā Ger. von V tark. 78, 18.
tartum Inf. von Vtr überfahren, übersetzen. 157, 9.
tarhi dann, alsdann. 110, 6, 20, 19, 33, 16, 34, 1, 35, 22, 36, 11, 251, 16.
talpa N. Lager, Bett. SN -am 306, 10. PN -āni 302, 20.
tal-lakşana N. dessen, deren Kennzeichen, Merkmal, Definition. SN -am 70, 22.
    321, 11. 22, 21. SAb -ād 278, 30. 79, 13. 24.
tal-lipta damit gesalbt, bestrichen. PN -as 209, 1.
tasmād (SAb von tad) darum, deshalb. 16, 6. 35, 3. 98, 10. 114, 16. 19, 21. 28, 20.
     29, 7. 34, 13. 38, 7. 44, 19. 46, 12. 65, 6. 68, 4. 79, 17. 207, 22. 14, 20. 15, 3. 11.
     17, 2. 23, 3. 28, 13. 37, 17. 47, 7. 310, 14.
tādayat Ppra von V tad schlagen, treffen. SN -n 176, 8.
tādita Ppp von V tad (s. o.). SN -as 113, 5.
tādyamānā F. von -a Pprp von V tad (s. o.). SN -ā 332, 10.
tāta M. (Lallwort) Väterchen, Lieber. SV -a 128, 14. 77, 7. 10. 87, 18. 305, 2. 12, 17.
tādrk (Adv. von tā-drś) auf solche Weise. 2, 15.
                                                               [SG -asya 159, 7.
tādrk-ceştita ein derartiges Gebahren zeigend. SA -am 178, 15.
tä-drś (drś F.) dieses Aussehen habend, derartig, solch. SN -k 139, 12. 305, 2. SA -k
tādrśa (Wb. v. tā-drś) dass. SN -as 222, 13. SA -am 249, 14. PN -ās 219, 22.
tādrśī F. von -a. SN -ī 315, 15.
                                                                        [323, 14]
tāna-pradāyitva N. Abstr. von tāna-pradāyin (Vdā) die Begleitung spielend. SA -am
tāpa M. (Vtap) Hitze, Qual. SA -am 271, 22.91, 2. SI -ena 248, 19. SD -āya 296, 1.
tāpasa M. (von tapas N.) Büsser, Asket. SN -as 307, 5. PN -as 41, 12. 22 (unregel-
     mässige Kontraktion aus tāpasā antarhitāh). 42, 2. PI -ais 38, 18. 39, 3. 9.
tāpasādhyusita (a-a, V vas I) von Büssern bewohnt. SA -am 39, 1.
tāpasāraņya N. (a-a) Büsserwald. SA -am 38, 17.
tāmarasa N. Lotus. SN -am 113, 18.
tāmbūla-vallī-dala N. (V dal) ein Blatt von der Betel-Ranke. SA -am 290, 21.
```

```
tāmbūlī-dala-pūga-pūrita-mukha den Mund gefüllt mit Betelblatt und Areka-
    Nuss. PN -as 287, 3.
tāmrostha-paryasta-ruc (a-o, ruc F. (Vruc)) dessen Glanz sich ausbreitete auf
    den roten Lippen. SG -cas 332, 6.
Tārakāntaka-mat-putra-prāpti (a-a) F. Erlangung meines Sohnes, des Erlegers
    des (Dämons) Tāraka. SD -aye 188, 4.
tāra-svara M. durchdringende Stimme. SI -ena 177, 15. 81, 12.
tārasvaram (Adv. von tāra-svara) mit durchdringender Stimme. 233, 20.
tārā F. Stern. PA -ās 184, 11.
tārā-ravīndu (i-i) M. Sterne, Sonne und Mond. PL -uşu 292, 17.
tāruņya N. (von taruņa) Jugend. SN -am 313, 8. SA -am 283, 13.
tāruņya-pūrņa-ghana-pīna-payodharā F. (von -a) mit durch die Jugend vollen,
    festen und starken Brüsten. PG -ānām 279, 26.
tārunya-śrī-nava-parimala mit dem jungen Duft der Jugendpracht. PN -ās 294,6.
tāla M. die Weinpalme, Borassus flabelliformis. SG -asya 274, 10.
tāla-taru M. dass. SG -os 218, 9.
tālopari (a-u) auf der Weinpalme. 218, 11.
tāvat so gross, so viel. PN -antas 244, 25. -anti 73, 19.
tāvat (Adv. vom vorigen) so weit, so sehr, so lange, inzwischen, zunächst. 16, 8.
    37, 4. 54, 9. 102, 8. 03, 3. 04, 17. 08, 14. 15. 14, 8. 17, 1. 5. 6. 19. 18, 16. 24, 7.
    25, 2. 26, 6. 13. 30, 4. 10. 31, 4. 32, 19. 20. 33, 7. 37, 6. 13. 40, 9. 41, 15. 43, 7.
    44, 17. 48, 18. 50, 17. 51, 1. 1. 52, 5. 66, 12. 67, 19. 68, 11. 73, 16. 74, 16. 75, 4.
    76, 7. 17. 78, 2. 20. 88, 19. 203, 12. 08, 2. 09, 14. 21. 10, 1. 16, 23. 17, 7. 23, 8.
    26, 9. 29, 13. 33, 8. 53, 18. 74, 17. 78, 31. 79, 14. 16. 20. 21. 83, 14. 14. 15. 15.
    89, 11. 92, 9. 94, 16. 303, 10. 13, 3.
tigmāmśu (a-a) M. (scharfstrahlig) Sonne. SN -us 87, 16.
tithi M.F. ein lunarer Tag. SL -au 13, 9. 100, 15.
timi M. ein grosser Raubfisch. SN -is 218, 20.
timira N. (im Ablaut zu tamas N.) Finsternis. SN -am 296, 20.
tiras-karinī F. (Vkr) Vorhang, Gardine. PN -yas 325, 4.
tiras-kriyā F. (Vkr) Verachtung, Spott. SA -ām 104, 15. 20.
tiro-bhūta Pp von V bhū mit tiras verschwinden. SL -e 217, 14.
tiryak (Adv. von tiry-ac) seitwärts, zur Seite. 282, 8.
tiry-ac M. (Vañc, eig. horizontal gehend) Tier. PG -aścām 332, 19.
tilaka M. (von tila M. Sesam) Mal, Muttermal. SN -as 224, 24. SA -am 219, 12. 14.
                                                              [SG -asya 219, 16.
tila-kana M. Sesamkorn. PA -ān 276, 9.
tişthat Ppra von ∨sthā stehen, dastehen, verweilen.
                                                       SI -tā 188, 21. DL -tos
     193, 11. PG -tām 14, 16. PL -tsu 10, 14.
tisr F. von tri drei. PN -ras 199, 11. 265, 20. PA -ras 198, 19. 99, 19. 229, 3.
tīkṣṇa (Vtij) scharf. SA -am 74, 11.
tīksņa-śrnga N. das scharfe Horn. DI -ābhyām 154, 20.
tīra N. (V tr) Ufer, Gestade. SL -e 236, 21.
                                                                   [-āni 235, 14.
tīrtha N. (Vtr) Furt, Badeplatz, Wallfahrtsort. SN -am 198, 8. SI -ena 268, 3. PA
tīvra heftig, scharf, streng. SN -as 198, 22. SI -ena 188, 6. 206, 20.
tīvra-tapah-kṛśa durch scharfe Busse abgemagert. SN -as 243, 14.
tīvra-tapo-'rjita durch strenge Busse gewonnen. SN -as 247, 18.
tīvratara (Komp. von tīvra) sehr streng. SA -am 212, 8.
tīvra-roşa-samāvişţā F. v. -a (Vviś) von heftigem Zorn durchdrungen. SN -ā 33,3.
tīvra-śoka-samāviṣṭā F. von -a (Vviś) von heftigem Kummer durchdrungen. SN -ā
```

446

85, 17.

```
tīvra-śokārtā (a-ā) F. v. -a von heftigem Kummer betroffen. SN -ā 31, 4.
tīvrātitīvra (a-a) streng und überstreng. SN -am 314, 16.
tn aber, doch. 2, 8, 20, 21, 3, 8, 15, 4, 5, 11, 14, 5, 8, 14, 6, 10, 18, 8, 22, 9, 4, 9, 15.
     10, 9, 13, 20, 12, 8, 13, 6, 15, 17, 16, 3, 10, 12, 18, 17, 10, 18, 2, 10, 14, 20, 4, 6,
    12. 21, 7. 22. 22, 8. 10. 23, 6. 18. 24, 11. 13. 19. 26, 20. 21. 27, 8. 28, 2. 9. 11. 29,
    18. 31, 1. 14. 32, 10. 33, 4. 6. 10. 47, 14. 20. 48, 1. 10. 50, 2. 51, 6. 52, 6. 20. 57, 3.
    60, 22. 62, 6. 63, 3. 14. 16. 65, 11. 66, 5. 67, 12. 69, 24. 70, 17. 19. 71, 10. 11. 15.
    23. 25. 73, 3. 6. 19. 74, 28. 75, 4. 14. 15. 78, 10. 18. 80, 7. 13. 82, 2. 19. 83, 3. 18.
    84, 12. 14. 85, 2. 7. 10. 16. 23. 86, 5. 7. 11. 19. 25. 87, 4. 88, 8. 14. 90, 19. 91, 2.
    92, 4. 15. 93, 2. 4. 6. 16. 94, 21. 97, 4. 99, 7. 101, 10. 02, 5. 04, 6. 16. 07, 11. 10,
    12. 12, 15. 13, 7. 10. 14. 18, 6. 19. 20, 12. 30, 15. 35, 5. 45, 17. 55, 8. 64, 9. 70, 14.
    71, 3, 76, 19, 86, 2, 87, 17, 88, 17, 89, 21, 93, 8, 99, 3, 203, 1, 20, 08, 12, 11, 17,
     15, 10. 18, 20. 19, 6. 20, 15. 22, 3. 23, 21. 28, 12. 35, 17. 37, 8. 41, 1. 51, 6. 55, 21.
    58, 8. 14. 14. 17. 18. 28. 59, 3. 61, 10. 19. 63, 4. 14. 64, 2. 67, 10. 71, 6. 8. 18. 72,
    1. 2. 77, 9. 10. 85, 15. 92, 10. 94, 1. 300, 2. 06, 3. 13, 4. 20. 16, 5. 21, 11. 25. 22,
tunga hoch. SL -e 300, 4.
                                                                          [21, 32, 1,
tundila (von tunda N. Bauch) dickbäuchig; als M. Name des Ganesa. SA -am 320, 8.
tura-ga M. (V gam) Pferd. PN -ās 145, 20.
turaga-cala-citta dessen Sinn unstät ist wie ein Ross. PN -as 306, 13.
turam-ga M. (V gam) = tura-ga M. PI -ais 145, 20 (lies m für n).
tulā F. Wage; die Wage im Tierkreise. SN -ā 180, 8. 12. SA -ām 161, 7. 70, 15.
     79, 18. 81, 10. 11. 18. 82, 3. 251, 5. SL -āyām 251, 4.
tulā-śiśu-pradāna N. Herausgabe der Wage und des Kindes. SI -ena 182, 2.
tulita Ppp von V tulay (Den. von tulā F.) wägen, gleichstellen. SN -am 300, 12.
tulita-bisinī-pattra-payas dem Wassertropfen auf dem Blatt der Lotuspfianze
    gleich (wo Wasser nicht haftet, sondern als Kügelchen stehen bleibt und bei
    Berührung herabrollt). PG -asām 303, 3.
                                                                        [-e 120, 12.
tulya (von tulā F.) gleich. SN -as 10, 16. -am 71, 5. 11. SA -am 71, 4. 267, 6. SL
tulya-kulya (von kula N.) aus gleichem Hause stammend. PL -eşu 307, 4.
tulyatā F. (von tulya) Gleichheit. SA -ām 52, 14.
tulya-dharmatas (von dharma M.) infolge einer gleichen Eigenschaft. 322, 4. [3.4.
tulyayogitā F. (von tulya-yogin (Vyuj)) Zusammenstellung von Gleichem. SN -ā 322,
tulya-śīla-vayo-yuktā F. von -a mit gleichem Charakter und Lebensalter verbunden,
     versehen. SA -ām 59, 17.
tulya-sāmarthya von gleicher Macht. SA -am 139, 3.
tulyākrti (a-ā) von gleicher Gestalt. PA -īn 14, 7.
tulyābhijana-samvrtā (a-a) F. von -a mit gleichem Adel gerüstet, von gleich edler
     Abkunft. SA -ām 59, 17.
tulyābhilāṣā (a-a, Vlas) F. von -a mit gleichem Verlangen. SA -ām 244, 14.
tulyārtha (a-a) von gleichem Reichtum. SA -am 139, 3.
tulyāvasthā (a-a) F. gleiche Situation. SA -ām 303, 18.
                                                                       frieden sein.
V tuş IV zufrieden sein. Mit pari völlig zufrieden sein, sich freuen, mit sam zu-
     Ind. 3.S tuşyati 103, 18. pari-tuşyati 258, 3. 8. 9. 2.S sam-tuşyasi 298, 2.
     Impf. 3.S sam-atuşyat 217, 20.
    Perf. 3.S tutosa 201, 1. 3.P tutusus 272, 19.
Kaus. Perf. 3.S toşayāmāsa 2, 2. 186, 12. 3.D toşayāmāsatus 187, 3.
tuşāra-samghāta-śilā F. Fels von kompaktem Schnee, Eisfels. PA -as 334, 13.
tuşāra-sruti-dhauta-rakta (die Spur) deren Blut abgewaschen wurde durch das
```

Schmelzen des Schnees. SA -am 323, 3.

## tuşārādri M. — tejasvin

tuşārādri (a-a) M. Schneeberg, Himālaya. SA -im 188, 2. SG -es 264, 18. SL -au 212, 8. tusta (Pp von Vtus) zufrieden. SN -as 112, 14.64, 8.67, 8.219, 7.21, 7. SL -e 262, 16. DN -au 251, 8.

tuşta-manas zufriedenen Geistes. PN -asas 307, 8.

tuşţi F. (V tuş) Zufriedenheit. SN -is 79, 3.

tuhinotkampi-vakso-mṛgāksī (a-u) F. (von -a) eine Gazellenäugige mit vor Kälte zitterndem Busen. SN -ī 287, 14.

tūrņam Adv. von -a (Pp von \sqrt tvar eilen) eilends, schnell. 73, 17. 196, 3. 23.

tūlikā F. (von tūla N. Rispe) Malerpinsel. SI -ayā 329, 7.

tūşnīm (V tuş) still, schweigend. 240, 8.

trna N. Gras, Grashalm, Stroh. SN -am 261, 5. 300, 24. SA -am 260, 10. 63, 12. 308, 21. SI -ena 111, 1. SG -asya 104, 8. 16, 10. SL -e 304, 8. PA -ani 120, 4. PI -ais 48, 8, 161, 11.

trna-gana M. eine Menge von Grashalmen. PA -an 311, 9.

trna-jala-samtosa-vihita-vrtti deren Lebensunterhalt besteht aus Gras, Wasser, Genügsamkeit. PG -īnām 269, 8.

trna-musti M. eine Handvoll Gras. SA -im 83, 7.

tṛṇa-lava-prāya (Vi) einem Stück eines Grashalmes ähnlich. PN -ās 265, 7.

trnavatī F. von -vat (von trna N.) grasreich, grasig. SN -ī 312, 9.

trna-samā F. von -a einem Grashalm gleich. SA -ām 266, 7.

trnānkura-bhuj (a-a, V bhuj VII) die jungen Gräser geniessend. PN -jas 298, 20. trtīya (von tri) der dritte. SN -as 10, 3, 79, 20, 185, 2, 204, 23, 08, 6, 58, 14. SL -e **20**8, 8, 09, 22, 58, 24.

trtīyā F. von -a. SN -ā 229, 18. 66, 1.

Vtrp IV satt werden, sich laben.

Kaus. Impf. 3.S atarpayat 63, 8.

trpta Pp von Vtrp. SN -as 273, 15. PN -as 18, 19.

trpti F. (Vtrp) Sättigung. SN -is 131, 2. 16. 51, 4. 68, 12. SA -im 144, 13. 328, 4. trs F. (V trs) Durst. SI -sā 235, 22. 313, 21.

trşā-parişvanga M. (V svanj) Umarmung der Begierde. SL -e 300, 3.

tṛṣā-pātra N. ein Gefäss des Verlangens. SN -am 300, 6.

tṛṣita (Pp von ∨ tṛṣ) durstig. SN -as 31, 2.

tṛṣṇā F. (Vtṛṣ) Durst, Begierde. SN -ā 299, 10. 16. 306, 3. SA -ām 272, 7. SV -е **2**97, 27. 98, 2. [304, 18.

tṛṣṇā-taraṅgākulā (a-ā) F. von -a voll von Wellen (nämlich) den Begierden. SN -ā tṛṣṇāmbu-rāśi (ā-a) M. Meer der Begierde. SG -es 282, 4. [-as 262, 19. tṛṣṇā-sroto-vibhanga M. (V bhañj) das Brechen des Stromes der Begierde. SN V tr̃ I übersetzen, fahren über, überwinden. Mit ava herabsteigen, mit vi geben,

schenken, mit sam fahren über.

Ind. 3.S vi-tarati 99, 11. 2.S vi-tarasi 94, 7. 1.S vi-tarāmi 93, 19.

Pot. 3.S taret 295, 6. sam-taret 258, 26.

Impf. 3.S avātarat (a-a) 193, 5.

Perf. 3.S ava-tatāra 202, 16.

1. Fut. 3. S tarisyati 192, 10. 1. D tarisyāvas 229, 10.

tejas N. (Vtij) Glanz, Glut, Energie, Macht. SI -asā 1, 6. 2, 8. 8, 20. 9, 2. 8. 12, 18. 28, 14. 34, 10. 74, 31. 160, 19. SD -ase 257, 17. 20. SG -asas 265, 3. PN -āmsi 333, 15.

tejasvin (von tejas N.) glänzend, mutig, kraftvoll. SN -ī 74, 32. 112, 9. 265, 1. -i 317, 18. SI -inā 293, 11. SL -ini 267, 21. PN -inas 278, 5.

# tejo- - trayovimsatitama

tejo-bala-samanvita (Vi) mit Feuer und Kraft begabt. PA -ān 70, 12. tejo-bala-samāyukta (Vyuj) dass. PA -ān 69, 15. tena (SI von tad) darum, deshalb, dann. 78, 15, 104, 13, 27, 6, 28, 3, 7, 36, 15, 46, 19. 53, 7. 64, 20. 67, 12. 68, 6. 87, 6. 23. 91, 16. 93, 12. 94, 8. 99, 1. 16. 207, 2. 12, 16, 17, 14, 19, 13, 40, 11, 43, 18, 46, 5, 48, 2, 55, 8, 66, 11, taila N. (von tila M.) Sesamöl. SA -am 258, 29. taila-kajjala N. Russ mit Sesamöl. SN -am 209, 11. [-ais 209, 20. taila-kajjala-mardana N. (V mrd) Einreiben mit Russ (vermischt) mit Sesamöl. PI taila-miśrita (V miśray) gemischt mit Sesamöl. SA -am 208, 24. toya N. Wasser. SN -am 300, 19. SA -am 89, 13. 160, 20. toya-nidhi M. Ozean. DA -ī 320, 22. 21, 2. toyābhāva (a-a) M. Nichtvorhandensein von Wasser. SAb -ād 128, 2. torana N. Torbogen, Ehrenpforte. SI -ena 13, 13. to sayisyat Pfa vom Kaus. von V tus zufrieden sein. SN -n 247, 17. toşita Ppp vom Kaus. von V tuş (s. o.). SN -as 242, 7. SAb -ād 206, 20. toşitā F. von -a. SN -ā 221, 12. tyakta Ppp von V tyaj verlassen, aufgeben. SN -am 241, 8.99, 11. SA -am 234, 9. PN -ās 300, 2. tyakta-jīvita-yodhin (Vyudh) mit Preisgabe des Lebens (eig. mit aufgegebenem Leben) kämpfend. PN -inas 6, 5. tyakta-bhāṣā-traya der drei Sprachen aufgegeben hat. SN -as 227, 18. tyaktavat Ppa von V tyaj verlassen, aufgeben. SN -ān 51, 10. 86, 2. tyakta-śrī der seine Herrlichkeit aufgegeben hat. SA -iyam 37, 25 (F.). tyaktā F. von -a. SN -ā 57, 4.8. tyaktānya-bhoga-lipsa (a-a, -ā F., Vlabh Des.) aufgebend das Verlangen nach andern Genüssen. SI -ena 252, 13. tyaktu-kāma (V kam) zu verlassen begehrend. SN -as 26, 15. tyaktum Inf. von V tyaj verlassen, aufgeben. 26, 20. 115, 19. 17, 2. 59, 11. tyaktvā Ger. von V tyaj verlassen, aufgeben. 24, 8. 34, 17. 99, 5. 124, 2. 39, 8. 42, 2. 83, 18. 225, 16. 29, 4. 35, 13. 36, 24. 51, 7. 52, 2. 56, 1. 63, 15. 97, 29. V tyaj I verlassen, aufgeben. Mit pari und sam dass. Akt. Ind. 3.S tyajati 111, 13. 299, 20. 3.P tyajanti 293, 18. pari-tyajanti 263, 4. 300, 10. sam-tyajanti 278, 5. Imp. 2.S tyaja 234, 8. sam-tyaja 307, 15. 3.P tyajantu 87, 21. Pot. 3.S tyajet 150, 21. 65, 16. 16. 17. sam-tyajet 155, 21. 1.S tyajeyam 26, 16. Impf. 1.S atyajam 86, 10. Aor. 3.S atyāksīt 152, 19. Perf. 3.S tatyāja 249, 2. Med. Pot. 2.S tyajethās 26, 21. Pass. Imp. 3.S pari-tyajyatām 318, 6. tyāga M. (V tyaj) Hingabe, Freigebigkeit. SN -as 270, 3. SAb -ād 265, 19. tyājya (V tyaj) zu verlassen, aufzugeben. SN -as 107, 15. 13, 14. 65, 6. -am 157, 6. PN -ās 183, 12. trapādhomukha (ā-a) mit vor Scham, Verlegenheit gesenktem Antlitz. SN -as 164, trapu N. Zinn. SL -uni 111, 17. [11.traya N. (von tri) Dreiheit, Dreizahl. SA -am 270, 16. trayodaśa (von trayo-daśan dreizehn) der dreizehnte. SN -as 52, 18. trayodaśī-śrāddha N. Manenopfer am dreizehnten (lunaren) Tage. SA -am 226, 7. trayovimśatitama (von trayo-vimśati F.) der dreiundzwanzigste. SN -as 84, 20.

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

```
∨trā II (ep. für ∨trai I) schützen, retten.
    Imp. 2.S trāhi 10, 18.
trātum Inf. von V trai schützen, retten. 35, 8. 53, 11.
trāsa M. (V tras) Schreck, Angst. SN -as 298, 9.
tri drei. PN -ayas 87, 20. 95, 9. 107, 2. 52, 7. 58, 8. 98, 12. 15. 99, 1. 210, 6. 11, 19.
     13, 5. PA -īn 2, 5. 38, 16. 88, 3. PI -ibhis 111, 13.
trih-śruta dreimal gehört. SN -am 197, 13.
tri-guna aus drei Schnüren oder Fäden bestehend, dreifach. SA -am 100, 13.
trijagaj-jananī F. die Mutter der Dreiwelt. SN -ī 185, 22.
tri-jagat N. Dreiwelt, die drei Welten (Himmel, Erde, Unterwelt). SG -tas 186, 8.
tridasendra (a-I) M. 'der Indra der dreimal zehn' Beiname des Indra. SI -ena 118,21.
tridasesvara (a-ī) M. Gebieter, Oberster der dreimal zehn (d.i. der Götter). PN -ās 13,6.
tri-diva N. (von div M.F.) der dritte, höchste Himmel. SA -am 17, 3. SG -asya 328, 8.
tripatha-gā F. (v. -a, ∨gam) auf drei Wegen gehend, Beiname der Gangā. SA -ām 207,
tri-bhuvana N. die Dreiwelt (vgl. tri-jagat N.). SA -am 272, 12. 305, 2. 12, 8.
tri-mārgā F. (von -a) Beiname der Gangā. SI -ayā 328, 8.
                                                                      [-\bar{a}s \ 305, 21.
tri-yāmā F. (-a M., eig. aus drei Nachtwachen bestehend) Nacht. SL -āyām 208, 8. PA
tri-rātra M. (-i F.) ein Zeitraum von drei Nächten (Tagen). SA -am 24, 10, 16, 101, 1.
trilokī-sarit F. der Fluss der Dreiwelt (der Ganges). SL -ti 314, 12.
tri-vidha dreierlei. PN -ās 258, 13.
tri-śikhā F. von -a (-ā F.) dreizackig. SA -ām 165, 11.
trutat Ppra von V trut zerreissen. PN -ntas 279, 10.
truțita-bhavabandha-vyatikara bei dem die Vereinigung mit der Daseinsfessel
     zerrissen ist. PN -ās 307, 9.
∨trai I schützen, retten.
     Imp. 2. P trāyadhvam 47, 4,
                                                                   [SA -am 87, 20.
trailokya N. (v. tri-loka M.) die Dreiwelt, die drei Welten (Himmel, Erde, Unterwelt).
trailokya-bhaya-kāraka (Vkr) die drei Welten in Furcht versetzend. SN -as 47,3.
trailokya-rājya N. Herrschaft über die Dreiwelt. SI -ena 315, 18.
trailokyarājyādi (a-ā) die Herrschaft über die Dreiwelt und dergleichen. PN -ayas
tvan-māmsāsthi-maya (a-a) aus Haut, Fleisch und Knochen bestehend. SA -am 295,
tvac F. Haut, Fell, Rinde. SL -ci 330, 5. PN -cas 314, 8.
tvac-charāghāta-paryanta (a-ā) das Treffen durch deinen Pfeil als Grenze habend.
tvac-chāpa M. dein Fluch. SAb -ād 86, 13.
                                                                   [SA -am 237, 8.
tvac-chāpa-dagdha durch deinen Fluch gebrannt. SN -as 86, 14.
tvat-karņa-vişasūcikā F. (v. sūcī F.) eine Giftnadel für dein Ohr. SA -ām 187,20.
tvat-krte um deinetwillen, deinetwegen. 10, 10. 59, 30. 73, 8.
tvattas (von tvad) von dir. 60, 14. 65, 2. 81, 4. 93, 21. 232, 6.
tvat-pratīksiņī F. von -in (Vīks) dich erwartend. SN -ī 64, 11. 80, 20.
tvat-prasada M. deine Gnade. SAb -ad 192, 21. 314, 6.
                                                                      [SL -e 52, 7.
tvat-samnidhi M. deine Gegenwart. SL -au 67, 6.
tvat-sakāśa M. deine Gegenwart, Nähe. SA -am 145, 5. SAb -ād (von dir) 141, 9.
tvat-sācivya-samanvita (Vi) begleitet, unterstützt durch deine Ministerschaft.
    SA -am 137, 3.
          SN tvam 3, 19. 4, 3. 6. 8, 2. 12. 9, 11. 10, 11. 12, 4. 16, 5. 19, 9. 22, 12.
     13. 26, 13. 18. 27, 4. 32, 16. 36, 9. 39, 16. 19. 42, 14. 44, 5. 7. 8. 53, 8. 9. 54, 10.
     22. 55, 1. 56, 2. 62, 6. 64, 9. 70, 4. 5. 72, 9. 73, 4. 7. 16. 74, 7. 25. 79, 4. 5. 13. 21.
     80, 18. 82, 4. 10. 86, 20. 87, 3. 88, 6. 90, 22. 24. 91, 2. 92, 9. 93, 14. 16. 18. 94, 1.
```

114, 7. 9. 17, 19. 20, 3. 19. 21, 10. 23, 1. 25, 17. 29, 4. 11. 33, 7. 35, 21. 39, 9. 40,

```
9. 18. 41, 12. 14. 44, 7. 48, 8. 61, 1. 67, 8. 68, 13. 70, 10. 18. 71, 12. 12. 72, 5. 74,
     3. 7. 77, 11. 79, 11. 16. 80, 15. 87, 10. 11. 14. 88, 1. 8. 10. 92, 20. 95, 18. 201, 11.
     06, 8. 12, 4. 15, 13. 16, 3. 20, 7. 21, 7. 22, 19. 23, 19. 27, 17. 29, 10. 33, 16. 38,
     16. 18. 46, 12. 15. 49, 10. 52, 16. 53, 1. 67, 7. 98, 6. 301, 1. 2. 02, 5. 6. 06, 1. 15, 12.
     SA tvām 3, 5, 8, 4, 9, 17, 11, 12, 12, 6, 13, 3, 20, 22, 22, 22, 26, 7, 15, 16, 27, 3.
     29, 11. 31, 1. 35, 18. 20. 37, 16. 44, 5. 7. 45, 5. 54, 5. 8. 56, 4. 59, 27. 73, 9. 74,
     22. 23. 84, 18. 86, 10. 87, 6. 10. 88, 5. 92, 22. 97, 7. 120, 22. 21, 11. 29, 7. 33, 7.
     36, 1. 39, 8. 42, 13. 49, 12. 53, 19. 65, 3. 11. 68, 7. 88, 3. 209, 6. 14, 18. 25, 6.
     27, 14, 41, 1, 4, 45, 8, 13, 15, 302, 7, 14, 4, tvā 37, 7. SI tvayā 12, 12, 13, 2.
     30, 15. 34, 20. 36, 2. 13. 37, 27. 38, 4. 60, 13. 62, 12. 67, 8. 15. 74, 19. 81, 3. 82,
     11. 85, 20, 86, 11, 88, 6, 7, 92, 17, 93, 13, 15, 101, 3, 20, 20, 21, 17, 23, 5, 25, 11.
     27, 4. 39, 5. 41, 10. 51, 16. 61, 8. 63, 17. 64, 1. 65, 13. 67, 1. 70, 10. 76, 8. 77, 12.
     79, 10. 12. 81, 6. 82, 4. 87, 17. 18. 22. 88, 6. 89, 7. 92, 12. 205, 20. 07, 21. 23.
     11, 8. 19. 24. 21, 5. 15. 24, 21. 28, 9. 32, 4. 33, 8. 37, 12. 40, 10. 21. 41, 6. 49, 8.
     SD tubhyam 100, 4. 42, 17. te 11, 12. 24, 1. 26, 11. 37, 6. 39, 9. 53, 11. 13. 19.
     54, 19. 23. 55, 18. 63, 12. 67, 14. 70, 2. 73, 10. 74, 17. 77, 9. 79, 10. 10. 88, 1.
     92, 6. 93, 19. 156, 10. 63, 18. 88, 18. 91, 6. 200, 7. 08, 18. 26, 6. 27, 15. 34, 5.
     36, 8, 43, 16, 46, 13. SAb tvad 3, 6, 35, 9. SG tava 3, 4, 10, 8, 12, 12, 3, 13, 4.
     23, 21, 25, 4, 26, 5, 27, 1, 7, 9, 10, 34, 22, 35, 5, 41, 13, 52, 14, 61, 5, 62, 3, 8,
     63, 19. 64, 2. 18. 72, 4. 87, 4. 9. 90, 25. 91, 4. 92, 4. 10. 94, 6. 97, 9. 131, 2. 3. 4.
     38, 11. 39, 7. 7. 44, 7. 11. 47, 7. 18. 52, 13. 57, 17. 63, 10. 73, 8. 77, 8. 80, 17.
     83, 4. 87, 8. 88, 7. 8. 91, 7. 93, 15. 96, 6. 7. 202, 24. 06, 6. 07, 18. 14, 10. 23, 8.
     26, 8. 32, 3. 38, 16. 40, 15. 41, 10. 15. 47, 20. 48, 23. 50, 23. 55, 22. 94, 3. 4. 308,
     13. te 3, 4. 20. 9, 12. 10, 6. 16. 16, 6. 8. 25, 13. 26, 8. 32, 6. 7. 39, 17. 50, 14.
     51, 17. 52, 4. 5. 10. 53, 12. 54, 5. 12. 14. 55, 2. 56, 3. 59, 26. 28. 28. 62, 7. 68, 2.
     69, 8. 19. 72, 22. 24. 73, 20. 90, 19. 93, 18. 110, 6. 18, 8. 25, 17. 28. 19. 35, 24.
     36, 12, 39, 9, 40, 13, 45, 6, 47, 6, 60, 3, 65, 10, 70, 19, 71, 19, 19, 74, 3, 80, 13,
     86, 14, 87, 12, 19, 200, 5, 01, 14, 05, 19, 21, 13, 3, 14, 20, 15, 1, 25, 20, 20, 21, 7.
     22, 3, 25, 7, 27, 17, 22, 28, 8, 33, 8, 36, 17, 41, 23, 42, 2, 43, 11, 46, 11, 47, 6.
     50, 21, 51, 13, 87, 19, 94, 15, 302, 8, 18, 08, 19, 14, 20, 20, 9. SL tvayi 16, 8.
     22, 12. 25, 5. 51, 16. 52, 1. 54, 7. 9. 62, 11. 74, 8. 20. 79, 21. 80, 7. 91, 3. 93, 17.
     20. 225, 22. 41, 22. 44, 19. 93, 1. 302, 8. 17. DN yuvām 157, 15. 95, 2. 96, 1.
     202, 2, 30, 11, 37, 6. DI yuvābhyām 194, 13. DD vām 195, 2, 230, 1. DG yuva-
     yos 196, 20. 230, 13. vām 196, 2. PN yūyam 40, 3. 57, 16. 79, 12. 133, 14.
     308, 16. 16. 17. 17. PA yuşmān 211, 13. vas 65, 3. 7. 184, 12. PD vas 184, 9.
     201, 16. 18, 14. PG yuşmākam 199, 20. 236, 2. vas 7, 18. 39, 14. 57, 18. 79, 20.
tvad-artha M. deine Sache, Angelegenheit. SL -e 36, 1.
                                                                                [162, 1]
tvad-artham (-a M.) deinetwegen. 86, 18. 88. 4.
tvad-āgama M. (Vgam) dein Kommen. SN -as 245, 18.
tvad-ātman M. dein Selbst, deine Person. SI -anā 187, 9.
tvad-āśrayonmatta (a-u) tollgeworden infolge deines auf ihm Ruhens. SI -ena
tvad-icchā F. dein Wunsch. SI -ayā 244, 19.
                                                                              [164, 12.
tvadīya (von tvad) dein, dir gehörend. SN -am 91, 5. SA -am 66, 1.
tvadīya-mantra-buddhi F. die Klugheit deines Rates. SI -yā 170, 16.
tvadīya-vacana N. deine Rede, dein Wort. SA -am 125, 4.
tvadīyā F. von -a. SN -ā 180, 12.
tvad-guna M. deine Tugenden, Vorzüge. PI -ais 213, 3.
tvad-geha N. dein Haus. SL -e 247, 7.
tvad-duhkha N. dein Leid, dein Schmerz. SA -am 205, 22.
```

57\*

∨tvar I eilen.

Ind. 3.S tvarate 73, 4.

tvaramāņa Pprm von V tvar eilen. SN -as 32, 11.71, 25.72, 8.91, 19. SA -am tvaramāņā F. von -a. SN -ā 3, 12. SI -ayā 82, 9. [214, 5.

tvarānvita (ā-a) von Eile begleitet, eilig. SN -as 70, 9.

tvarita (Pp von V tvar) eilend, eilig. SN -as 67, 1.74, 1.86, 24. PN -ās 13, 12. tvaritā F. von -a. SN -ā 84, 4.

tvaryamāņa Pprp von V tvar Kaus. zur Eile antreiben. SN -as 69, 12.

dam-pati M. Ehepaar, die Gatten. DG -yos 203, 20. V dams I beissen.

Impf. 3.S adasat 53, 20. 141, 18.

damştrā F. (V dams) Fangzahn, Reisszahn. SI -ayā 153, 13.

damstrantargata (a-a) zwischen (meinen) Fangzähnen befindlich. SN -as 133, 10.

damstrā-bhanga M. Fangzahn-Brechung. SN -as 117, 11.

damstrā-virahita der Fangzähne beraubt. SN -as 134, 18.

damstrin M. (von damstrā F.) reissendes Tier. PAb -ibhyas 54, 12.

dakşa geschickt, brav. PN -ās 280, 4.

Dakşa M. (s. o.) Name eines Prajāpati (etwa = Demiurg). SG -asya 326, 13.

Daksa-Prajāpati M. der Prajāpati D. SG -es 187, 13.

Dakşa-makha M. Opfer des D. SN -as 187, 23.

Dakşa-roşa M. (Vruş) Zorn gegen D. SAb -ād 334, 2.

daksā F. von -a. SA -ām 30, 10.

dakşina M.N. (von dakşa) die rechte Seite. SL -e 25, 19. 321, 7.

dakşinadrkpāta-samkucad-vāmadrşti dessen linkes Auge sich schliesst, weil es vom Blick des rechten getroffen wird. SD -aye 320, 4.

dakşina-pāni M. die rechte Hand. SA -im 110, 12. 22, 22.

daksinā F. (eig. eine tüchtige Milchkuh, der übliche Opferlohn) Geschenk an Brahmanen, Honorar für den Lehrer. SA -ām 212, 20.

dakşinātas (von dakşinā F.) vonseiten des Opferlohnes, als (). 226, 8.

Dakşināpatha M. (dakşinā-patha eig. Südpfad) der Dekhan. SN -as 25, 19. SA -am 25, 14. 198, 16. 230, 21.

dakşināvat (von dakşinā F.) mit Opferlohn verbunden. PG -atām 37, 11.

dagdha Ppp von V dah brennen, verbrennen. SN -as 188, 5. 214, 10. 15, 6. 96, 16. -am 214, 3. PN -āni 255, 20. PG -ānām 169, 4.

dagdhvā Ger. von V dah verbrennen. 228, 20.

danda M. Stock, Strafe, Gewalt. SN -as 164, 19. 71, 3. 5. 321, 3. 4. SI -ena 260, 5. danda-dhārana N. (V dhr) Schwingen des Stockes, Züchtigung. SN -am 18, 13.

danda-bhaya N. Furcht vor (seinem) Stab. SAb -ād 11, 3.

danda-ruci (V ruc) an Gewalt Gefallen findend. SG -es 170, 19.

dandādhipa (a-a) M. Herr der Strafen, Polizeipräsident. SN -as 208, 6, 10, 1, 4, dandādhipati (a-a) M. dass. SN -is 209, 22. SI -inā 207, 13.

dandita Ppp von V danday (Den. von danda M.) strafen. SN -as 113, 5.

dandin M. (von danda M.) Stabträger, Türhüter. PI -ibhis 12, 16.

Dandin M. (s. o.) Dichter und Verfasser eines Lehrbuches der Poetik (Kāvyādarśa), im 6. Jahrh. n. Chr. SN -ī 322, 23 (das Zitat steht Kāvyādarśa II, 169).

dandodyama (a-u) Anwendung von Gewaltmitteln. PI -ais 170, 14.

dandya (V danday, Den. von danda M.) zu strafen, strafbar. SN -as 52, 4.

datta Ppp von V dā geben, schenken, gewähren. SN -as 134, 16. 38, 17. 232, 10.

```
-am 81, 3, 138, 11, 49, 2, 12, 95, 13, 210, 5, 44, 1, 57, 28, 300, 24, 10, 3. SA -am
     195, 12. 237, 13. SL -e 227, 1. PN -ās 232, 3. 71, 21.
 datta-karna das Ohr leihend. SG -asya 203, 3.
 datta-dakşina (von -ā F.) nachdem er das Honorar gegeben hatte. SN -as 215, 24.
 dattavat Ppa von V dā geben. SN -ān 257, 29.
 dattavatī F. von -vat. SN -ī 257, 29. 30.
dattā F. von -a. SN -ā 62, 5. 122, 4. 214, 23. 51, 18.
dattvā Ger. von ∨dā geben, schenken, gewähren. 55, 5. 57, 15. 110, 12. 22, 22.
     45, 1. 48, 4. 5. 49, 18. 96, 4. 23. 98, 19. 201, 14. 09, 10. 25. 10, 4. 8. 12, 4.
     23, 4, 33, 13, 51, 9, 54, 2,
dadat Ppra von V da geben, weggeben. PN -tas 301, 11.
                                                                       [-ās 334, 10.
dadhāna Pprm von Vdhā an sich nehmen, annehmen, anlegen. SN -as 165, 11. PN
dadhi-dugdha-sarpir-asana saure Milch, süsse Milch und Schmelzbutter als Speise
     habend. PN -ās 286, 19.
danta M. (Vad) Zahn. SI -ena 248, 15. 23. SG -asya 110, 17. PI -ais 46, 17. 157,
danta-cchada M. (V chad) Lippe. PA -ān 287, 10.
                                                                               14.
danta-bhanga M. Zerbrechen des Zahnes. SN -as 169, 13.
danta-musala-prahāra M. Schlag, Stoss mit den keulenförmigen Zähnen. PI -ais
dantāvali (a-ā) F. Zahnreihe. SN -is 318, 11.
                                                                          [148, 12.
dantin M. (von danta M.) Elefant. PI -ibhis 91, 17.
dama M. (Vdam zahm sein, Kaus. zähmen, bezwingen) Selbstbeherrschung. SN -as 18,
Dama M. (V dam) Kşatriya-Name. SA -am 2, 6.
Damana M. (Vdam) Brahmanen- und Ksatriya-Name. SN -as 2, 1.4. SA -am 2, 6.
Damanaka M. (Dem. von Damana M.) Name eines Schakals. SV -a 115, 11. 37, 2.
     13. 42, 9. SN -as 102, 8. 14. 03, 6. 05, 3. 06, 20. 08, 15. 09, 16. 10, 7. 11. 13.
      14, 10. 18. 15, 13. 15. 18, 9. 12. 17. 19, 2. 12. 14. 15. 20, 13. 15. 20. 23. 21, 6. 11.
     17. 22, 12. 19. 25, 2. 12. 18. 36, 13. 15. 37, 5. 14. 38, 1. 39, 1. 43, 1. 47, 6. 12.
     53, 20. 54, 19. 65, 10. 66, 10. 11. 67, 12. 72, 15. 74, 14. 79, 20. 83, 3. SA -am
     110, 8. 19, 1. 70, 9. SL -e 118, 10. 68, 14.
Damanaka-vākya N. Rede, Wort des Damanaka. SA -am 170, 5.
Damanaka-sācivya N. Ministerschaft des D. SI -ena 183, 18.
Damanakoktākāra (a-u, a-ā) das von D. bezeichnete Aussehen habend. SA 170, 3.
Damayantī F. ('die bezwingende' Ppra des Kaus. von ∨dam) Frauenname. SN -ī
     2, 8, 3, 15, 4, 5, 11, 14, 6, 12, 9, 10, 11, 9, 19, 12, 12, 14, 2, 21, 10, 22, 3, 24, 1.
     9. 18. 26, 3. 17. 27, 19. 30, 2. 32, 18. 33, 2. 6. 35, 18. 36, 10. 37, 8. 38, 15. 39, 7.
     40, 21. 41, 24. 42, 5. 43, 6. 44, 12. 47, 10. 48, 10. 49, 14. 51, 20. 57, 20. 59, 32.
     60, 21. 62, 9. 63, 7. 19. 67, 4. 19. 23. 68, 15. 75, 15. 76, 3. 78, 10. 18. 21. 79, 8.
     82, 2, 83, 18, 85, 4, 16, 19, 86, 25, 89, 12, 90, 1, 92, 3, SA -īm 2, 6, 21, 3, 16.
     4, 21. 7, 4. 13, 12. 16, 3. 9. 25, 7. 20. 27, 11. 29, 3. 41, 12. 50, 11. 52, 17. 20. 57,
     9. 16. 64, 6. 85, 14. 90, 4. 93, 2. 94, 18. 19. SI -yā 17, 17. 18, 15. 27, 18. 61, 3.
     63, 14. 65, 16. 82, 12. 89, 4. 90, 14. SD -yai 8, 2. 20, 16. 81, 22. 82, 14. 84, 5.
     85, 3. SG -yās 3, 9, 4, 20, 5, 5, 8, 8, 16, 12, 15, 15, 9, 17, 5, 7, 18, 6, 22, 8, 23, 6.
     24, 2. 28, 13. 17. 42, 15. 60, 17. 61, 20. 68, 11. 79, 11. 16. 86, 5. 88, 2. 89, 1. 92,
      18. SL -yām 17, 18. 28, 2. 16. 88, 11. SV -i 3, 17. 26, 13. 62, 8. 65, 21, 82, 17.
Damayantī-sakāśa M. Gegenwart der D. SL -e 3, 5.
Damayantī-sakhī-gaņa M. Schar der Freundinnen der D.
                                                              SAb -ād 5, 1.
Damayanty-artha M. Sache, Angelegenheit der Damayanti.
                                                              SL -e 61, 4.
Damayanty-artham (-a M.) der Damayanti wegen. 7, 20.
                                                                           [38, 19.
dama-śauca-samanvita (Vi) begabt mit Selbstbeherrschung und Reinheit. PI -ais
```

```
dambha M. (V dambh) Verstellung, Heuchelei. SN -as 267, 19.
dayā F. (Vday) Mitleid. SN -ā 262, 3. SA -ām 44, 3.65, 1.272, 10. SI -ayā 251, 15.
dayālu (von dayā F.) mitleidig. SN -us 183, 15 (F.) 266, 15 (F.).
dayita (Ppp von Vday) geliebt, lieb, teuer. SN -as 59, 26. PA -an 6, 9. 23, 2.
dayitā F. (von -a) Geliebte, Gattin. SN -ā 296, 2.305, 9. SA -ām 190, 12. PA -ās
dayitā-pārśva N. Seite der Geliebten, Gattin. SL -e 284, 15.
                                                                         [238, 3.
dayitā-mandirāsanna-bāla-cūta-taru (a-ā) M. ein junger Mango-Baum nahe dem
    Hause der Geliebten. SG -os 206, 1.
daram (\bigvee d\tilde{r}) ein wenig. 307, 3.
daridra (Int.-Bildung von V drā II umherstreichen, vagieren) arm. SN -as 143, 10.
    95, 6, 306, 3, 4. SG -asya 235, 12. PN -ās 301, 11. PG -āṇām 98, 16, 231, 20.
daridratā F. (von daridra) Armut. SA -ām 274, 15.
darī F. (\bigvee d\bar{r}) Höhle, Grotte. SN -ī 294, 21. PA -īs 34, 3.
darīg; ha-dvāra-vilambi-bimba (die Wolken) deren Scheiben, Ballen hernieder-
    hängen zu den Türen der Höhlenwohnungen. PN -as 325, 3.
darīgrhotsanga-nişakta-bhās (a-u, V bhās) (die Kräuter) deren Schein haftet im
    Schöss der Höhlenhäuser. PN -sas 324, 2 (F.).
darī-mukhottha (a-u) aus der Höhle, seinem (des Berges) Munde sich erhebend. SI
darpa M. (V drp) Übermut, Frechheit. SA -am 191, 15. 228, 6.
                                                                   [-ena 323, 12.
darpa-kala aus Übermut leise brüllend, brummend. SN -as 334, 14.
darbha M. (V drbh) Grasbüschel, Grasbusch. SA -am 226, 3.
darśana N. (V drś) das Sehen, Anblick. SN -am 243, 22. SA -am 247, 18. SAb
    -ād 140, 13. 75, 19. SL -e 198, 16.
darśana-mātra-kāma (sie) nur zu sehen wünschend. PN -ās 291, 11.
darśana-lālasā F. von -a (Vlas Int.) heiss begehrend zu sehen. SA -ām 40, 21.
darśaniya (von darśana N.) ansehnlich, schön. SN -as 265, 14.
darśayat Ppra von V drś Kaus. zeigen. SN -n 217, 17.
darśayitvā Ger. von V drś Kaus. (s. o.). 84, 14.
darśayisyat Pfa von V drś Kaus. (s. o.). SN -n 230, 23.
darsita Ppp von \( \sqrt{drs} \) Kaus. (s. o.). SN -as 136, 3. -am 151, 16. 93, 22. 254, 6.
darsita-bhaya Gefahren zeigend, erscheinen lassend. SL -e 116, 3.
darśitā F. von -a. SN -ā 151, 5. DN -e 217, 18.
                                                             SN -ī 287, 20.
davīyasī F. von -yas (Komp. von dūra) sehr fern, sehr weit.
daśan zehn. PA -a 57, 21. 87, 5. 279, 11. PI -abhis 69, 17.
daśama (von daśan) der zehnte. SN -as 29, 22. SL -e 53, 20 (er zählt bis daśa:
    dieses Wort bedeutet aber sowohl 'zehn' als 'beisse'. Nīl. daśety ukte 'daśat;
    ājñām vinā nāgo na daśatīti bhāvah). 55, 10.
daśā F. Zustand. SN -ā 296, 17. SA -ām 148, 17. 49, 22. 79, 16. 263, 9.
                                                                        PN -ās
Daśārņa M. Name eines Volkes in Zentralindien. P Name des Landes. PL -eşu 62,6.
Daśārpādhipati (a-a) M. Beherrscher der D. SG -es 62, 4.
daśāvatāra-gahana N. (a-a) das Dickicht der zehn Inkarnationen. SL -e 275, 10.
daşţa Ppp von Vdamś beissen. SN -as 142, 4. 293. 17. SG -asya 54, 1. SL -e 293,
dastavat Ppa von V dams beissen. SN -ān 236, 11.
∨dah I brennen, verbrennen. Mit nis ausbrennen, mit sam ganz verbrennen.
    Ind. 3.S dahati 10, 9. 64, 16. 268, 11. nir-dahati 277, 18. 1.S dahāmi 211, 13.
    Pot. 3.S dahet 96, 2.
Pass. Ind. 3.S dahyate 83, 11. 3.P dahyante 301, 11 (reflexiv).
```

Digitized by Google

Imp. 3.S sam-dahyatām 265, 5.

Kaus. Impf. 3.S adāhayat 214, 1.

dahat Ppra von V dah. SL -ti 254, 21. dahatitarām Komp. von dahati (V dah) er verbrennt sehr, am meisten. 160, 6. dahanātmaka (dahana + ātman M.) dessen Wesen im Brennen besteht. SN -as 141, 21. dahyat Ppra von V dah IV (ep.) brennend. SA -ntam 52, 21. dah yamāna Pprp v. Vdah I. SN -as 56, 19. 74, 21. 81, 8. 86, 13. 248, 19. SG -asya dahyamānā F. von -a; auch refl. sich abhärmend. SN -ā 51, 11.64, 12.80, 21. SA ∨dā III geben, gewähren. Mit pra hin-, weggeben, schenken. Akt. Ind. 3.S dadāti 231, 20. 66, 1. 71, 11. 15. 1.S dadāmi 201, 16. 08, 18. 10, 11. 14, 7. 50, 23. 3.P dadati 195, 10. Imp. 2.S dehi 74, 3. 196, 8. 200, 6. 10, 9. 50, 9. 51, 13. 16. 98, 14. Pot. 3.S dadyāt 168, 2. Aor. 3.S adāt 216, 15. 24, 4. 33, 1. 35, 12. prādāt (a-a) 16, 16. 18. 84, 5. 187, 15. 235, 25. 1.S adām 232, 14. Perf. 3.S dadau 2, 4. 16, 15. 17. 74, 9. 91, 7. 200, 15. 14, 12. 32, 15. 47, 18. -dadau 55, 4. 3. P dadus 16, 13. 17, 2. 1.Fut. 1.S dāsyāmi 57, 18. 19. 21. 67, 14. 74, 17. 213, 10. 18, 14. pra-dāsyāmi 2. Fut. 3. S dātā 54, 19. [100, 4]Med. Ind. 3.P dadate 255, 4. Pass. Ind. 3.S dīyate 164, 14. 213, 22. 21, 15. pra-dīyate 100, 2. Imp. 3.S dīyatām 152, 1. 80, 11. 212, 21. 33, 23. 3.P dīyantām 165, 2. Kaus. Ind. 1.S dāpayāmi 226, 6. Imp. 2.S dāpaya 213, 19. Dākṣiṇātya (von dakṣiṇā, Adv. von dakṣiṇa recht, südlich) im Süden, im Dekhan gelegen, aus dem D. stammend. SN -as 198, 11. SL -e 95, 6.98, 5. PN -as 308, 4. dāk şinya N. (von dak şina) zuvorkommendes Wesen, Pietät. SN -am 262, 3. dākşya N. (von dakşa) Rührigkeit, Fleiss; Geschicklichkeit. SN -am 18, 21. dātum Inf. von V dā geben. 214, 22. 97, 13. 19. [-āram 182, 7. dātr M. (Vdā) Geber, Spender, freigebig. SN -ā 37, 23. 76, 16. 250, 15. 96, 8. SA dāna N. (Vdā) das Geben, Freigebigkeit; Gabe, Geschenk. SN -am 18, 21. 98, 13. 260, 12. 65, 20. 66, 19. SI -ena 271, 6. SAb -ād 201, 2. dāna-mānādi-toya (a-ā) N. das Wasser der Spenden, Ehren u.s.w. SI -ena 131, 18. Dānava-pati M. der Fürst der D. (Rāhu). SN -is 264, 11. [63, 2.dāna-śata N. Hunderte von Gaben. PI -ais 154, 9. dānādāna-virakta-mārga-nirata (a-ā, Vram) Gefallen findend an dem Pfade derer, die gegen Geben und Nehmen indifferent sind. SN -as 312, 14. dānārthin (a-a) nach Brunstsaft begierig. SN -ī 169, 16. Dānta M. (V dam) Kşatriya-Name. SA -am 2, 6. [122, 2, ]dāpayitavyā F. von -a (vom Kaus. von ∨dā) geben zu lassen, zu erwirken. SN -ā dāra M.P Eheweib, Gattin. PA -ān 108, 11.65, 18.304, 3. PI -ais 54, 22.90, 18. 165, 19. PL -eşu 115, 3. dāraka M. Knabe, Sohn. D Sohn und Tochter. SI -ena 181, 11. SL -e 237, 10. DN -au 59, 29. 62, 15. DA -au 23, 4. 63, 4. dāridrya N. (von daridra) Armut. SN -am 99, 13. dāridryopeta (a-u) von Armut heimgesucht. SN -as 174, 16. dāru N. (\dr spalten) Holz. SN -u 116, 17. 72, 13. 73, 19. 232, 20. 22. SL -uni 104, daru-krtya N. das durch Holz zu Leistende. SN -am 114, 5. dāruņa (von dāru N.?) hart, schrecklich. SN -as 48, 13. 68, 19. SA -am 137, 4. 49, 10. SL -e 38, 1. 45, 16. 47, 9. 57, 7.

dāruņatara (Komp. von dāruņa) sehr schrecklich, sehr wild. SA -am 43, 1.

```
dāruņā F. von -a. SA -ām 34, 13.
dāruņākrti (a-ā) von schrecklicher Gestalt. SN -is 35, 7.
dāru-śeşa dessen Rest Holz ist. SA -am 117, 12.
dāva M. (V du brennen) Waldbrand, -feuer. SA -am 52, 21.
dāva-vivarjita (V vrj) vom Waldfeuer frei. SA -am 53, 15.
dāsa M. (urspr. Name eines besiegten Volkes) Diener, Sklave. PN -ās 278, 23.
dāsa-jana M. Dienerschaft, (seine) Sklaven. SG -asya 210, 20.
dāsatva N. (von dāsa M.) Knechtschaft, Sklaverei. SA -am 93, 14.
dāsavat (von dāsa M.) wie ein Sklave, nach Sklavenart. 278, 23.
dāsī F. (von -a M.) Sklavin. PG -īnām 2, 10.
dāsva N. (von dāsa M.) = dāsatva N. SI -ena 137, 9.
dāha-jvara M. ein brennendes, hitziges Fieber. SA -am 227, 3.
dāhārti (a-ā) F. (Vr) die Qual des Brennens. SA -im 300, 15.
dik-kālādy-anavacchinnānanta-cinmātra-mūrti (a-ā, a-a) dessen Gestalt durch
    Richtung, Zeit und anderes nicht begrenzt, (daher) unendlich und rein geistig ist.
    SD -aye 257, 16.
dig-ambara die Weltgegenden als Gewand habend. SN -as 309, 21.
dig-vāsas dass. SA -asam 25, 3.
din-mandala N. Umkreis der Weltgegenden. SA -am 310, 19.
Diti F. Name einer Tochter des Dakşa, Gemahlin Kasyapa's.
                                                           SG -es 118, 21.
didrkşu (V drś Des.) zu sehen begehrend. SN -us 20, 22. PN -avas 8, 3.
dina N. Tag. SG -asya 269, 6. SL -e 128, 19. 99, 21. 21. 207, 15. 08, 3. 16, 14. 14.
dina-kara M. (Vkr) Sonne. SN -as 271, 13.
                                                         [44, 25, 25, 327, 12, 12,
dina-traya N. Dreiheit von Tagen, drei Tage. SA -am 232, 20.
dina-sesa Rest des Tages. SL -e 133, 2 (erg. sati).
dine śvara-niśā prāņe śvara M. der Herr des Tages und der Gemahl der Nacht. DA
V div IV spielen.
                                                                   [-au 264, 10.
    Imp. 2.S divya 20, 1. 1.D divyava 20, 7. 92, 2.
∨div X mit pari beklagen.
    Impf. 3.S pary-adevayat 48, 12.
div M.F. (V div glänzen) Himmel. SN -yaus 177, 17. SA -ivam 19, 5. 253, 15. SG
    -ivas 156, 4. SL -ivi 13, 20. 92, 21.
divasa M. (von div M.F.) Tag. SN -as 311, 1. SL -e 208, 7.27, 4. PN -as 304, 8.
    PI -ais 226, 20. PL -eşu 225, 18.
divasa-dhūsara (V dhvams) am Tage staubfarben, grau. SN -as 268, 6.
divaseśvara (a-i) M. Herr des Tages, Sonne. SG -asya 274, 9.
divā (SI von div M.F.) bei Tage. 4, 18, 245, 22, 46, 4, 75, 2, 99, 18.
divā-kara M. (Vkr) Sonne. SAb -ād 324, 9.
divā-niśam (niś F.) Tag und Nacht. 51, 11. 74, 21. 76, 18. 86, 12. 124, 12. 96, 18.
divā-bhīta am Tage furchtsam; M. Eule. SA -am 324, 10.
divā-rātram (rātri F.) Tag und Nacht. 56, 19. 80, 21.
divi-sprś (V sprś) an den Himmel rührend. PI -gbhis 36, 19.
divaukas (a-o, Vuc) M. Himmelsbewohner, Gott. PN -asas 7, 9. 18, 14.
divya (von div M.F.) himmlisch. SN -am 204, 17. SA -am 55, 4. 197, 14. 227, 15.
     35, 7. 25. 56, 2. SI -ena 240, 13.
                                                                            [17.
divya N. (s. o.) Gottesurteil. SN -am 177, 4. SA -am 176, 20.
divya-kānana-darśana das Aussehen eines himmlischen Waldes habend. SA -am 38,
divyatā F. (von divya) himmlische, göttliche Natur. SN -ā 235, 21.
```

divya-darśana ein göttliches Auge, himmlische Einsicht besitzend. SV -a 37, 5.

```
divya-drati dass. SN -is 245, 19.
divya-buddhi-prabhāva himmlische Kraft des Verstandes besitzend. SN -as 220, 3.
divyamānuşa-ceştā F. das Tun und Treiben der Genien, Geister. SN -ā 188, 17.
divyā F. von -a. SN -ā 240, 14. 51, 6. 53, 5. SA -ām 188, 13. 205, 18. 28, 21.
     29, 9. 53, 15. 54, 21. 55, 18. SI -ayā 197, 9. PA -ās 10, 19.
.divyānubhāvā (a-a) F. von -a (V bhū) von göttlicher Kraft. SI -ayā 214, 21.
divyāmbara-dhara (a-a, Vdhr) ein himmlisch schönes Gewand tragend. SN -as 273, 3.
divyārtham (a-a, -a M.) zu einem Gottesurteil.
                                                176, 16.
divyauşadha (a-au) N. himmlische Arznei. PI -ais 261, 21.
∨diś VI zeigen, gewähren. Mit ā anweisen, anbefehlen, befehlen, mit sam-ā dass.,
     vorhersagen, mit upa zeigen, lehren, Unterricht erteilen, mit sam-upa dass., mit
     nis hinweisen auf, beschreiben, mit pra anzeigen, kundtun, mit sam anweisen.
     Ind. 3.S diśati 262, 8. nir-diśati 320, 19.
                                                                      [15, 2, 4, 6,
     Imp. 2.S diśa 290, 19. ā-diśa 62, 18. 3.S diśatu 184, 9. 3.P pra-diśantu 14, 22.
     Impf. 3.S ādiśat (ā-a) 192, 5. 94, 10. 211, 9. 18, 2. 35, 23. 47, 21. 49, 14. 52, 17.
     sam-ādiśat (ā-a) 213, 19. 19. 23.
     Perf. 3.8 ā-dideśa 236, 15. sam-ā-dideśa 333, 10. 35, 7. sam-dideśa 57, 15.
     1. Fut. 1.8 upa-dekşyāmi 53, 11.
Pass. Ind. 3.S upa-diśyate 172, 14. sam-upa-diśyate 26, 19.
diś F. (V diś) Richtung, Welt-, Himmelsgegend. Stf. -k 257, 18. SN -k 257, 18. 18.
     SA -sam 38, 15. SG -sas 44, 6. SL -si 217, 13. 93, 13. 13. 320, 20. 24. PN
     -sas 282, 21. PA -sas 58, 15. 64, 4. 65, 11. 75, 12. 87, 5. 142, 12. 279, 4. 11. 11.
     PL -ksu 262, 9. 301, 2.
diśā F. (Weiterbildung von diś F.) dass. SN -ā 257, 18.
dişta Ppp von V diś anweisen. SA -am 78, 5.
                                                                             [19.
diştyā (SI von dişti F., Vdiś) vortrefflich! Gott sei Dank! 52, 10. 90, 18. 92, 17. 18.
dīna traurig, armselig, kläglich. SN -as 307, 4. SA -am 25, 3.59, 6.166, 7.267, 12.
dīnam (Adv. von -a) traurig, kläglich. 180, 7.
                                                                   [PN -ās 48, 1.
dīna-mānasa traurigen Geistes, kleinmütig. SN -as 69, 6.
dīna-mukha mit traurigem Antlitz. PI -ais 298, 11.
dīnā F. von -a. SN -ā 4, 13. 42, 6. SA -ām 35, 13. 49, 20. 58, 21. 298, 11.
dīnāra M. (Grundwort lateinisch denarius, das ī für e weist auf griechische Vermitt-
     lung) Denar. PN -ās 232, 3.
dīnopari (a-u) über, gegen einen Elenden. 120, 2.
∨dīp IV flammen, strahlen. Mit pra aufflammen, erstrahlen.
Kaus. Ind. 3.S pra-dīpayati 296, 21.
d\bar{p}a M. (\vee d\bar{p}) Lampe. SN -as 174, 6. 328, 7. SA -am 210, 8. 14.
Dīpakarņi M. (mind. aus dvīpikarņi, von dvīpin Leopard + karņa Ohr) Name eines
     Königs. SN -is 236, 9. SL -au 237, 19.
dīpa-dahana N. (V dah) Lampenbrand. SL -e 300, 15.
dīpavat (von dīpa M.) wie eine Lampe. 313, 8.
dīpa-śikhā-kānti F. Schönheit der Lampenflamme. SN -is 147, 5.
dīpita-kāmā F. von -a Liebe entzündend. SN -ā 285, 16.
dīptā F. von -a Pp von V dīp flammen, brennen. SA -ām 33, 5.
dīptāmśu (a-a, eig. dessen Strahlen brennen) M. Sonne. SN -us 112, 9.
dīrgha lang. SG -asya 65, 19. DN -au 154, 6. PN āni 161, 5.
dīrgha-kāla M. lange Zeit. SA -am 74, 13.
Dīrghajangha M. (dīrgha + janghā F. Langbein) Name eines Yakşa. SI -ena 192, 6.
dīrgha-bāhu langarmig. SN -us 38, 2.
```

```
dīvyat Ppra von V div spielen. SG -tas 23, 18.
dīvyamāna Pprm (ep.) von V div spielen. SA -am 20, 13.
duḥkha N. (von duḥ-kha Adj. unbehaglich, unangenehm) Unbehagen, Schmerz, Leid.
    SN -am 31, 11. 49, 4. 9. 162, 1. 68, 10. SA -am 28, 1. 8. 10. 31, 10. 81, 8. 115, 10.
    48, 15. 62, 3. 273, 4. 97, 19. 314, 7. SI -ena 20, 20. 26, 2. 54, 6. 68, 15. 80, 22.
    88, 19.127, 3.70, 2. SAb -ād 31, 11.36, 15.68, 14. SG -asya 59, 13.22.86, 16.
duhkhatara N. (Komp. von duhkha N.) grösseres Leid. SA -am 31, 13.
duḥkhadatva N. Abstr. von duḥkha-da (Vdā) Unglück bringend. SL -e 297, 22.
duhkha-paramparā F. (para) ununterbrochene Reihe, stete Folge von Leiden.
    SN -ā 143, 8.
duhkha-parītātman (a-ā) mit von Schmerz überwältigtem Geiste. SN -ā 84, 13.
duhkham (Adv. von duh-kha) übel, mit Unbehagen. 54, 7.9.
duhkha-mārga M. Weg des Unglücks. SL -e 167, 6.
duḥkha-śoka-samanvitā F. von -a (Vi) von Schmerz und Kummer erfüllt. SN -ā
duhkha-sevita (V sev) ungern besucht. PN -ās 109, 8.
                                                                        [67, 20.
duhkhārta (a-ā) von Schmerz bedrängt. SN -as 31, 10. PN -ās 21, 5.
duhkhārtā (a-ā) F. von -a. SN -ā 33, 6. 36, 1. 49, 13. 85, 5. SA -ām 59, 22.
duḥkhāsikā (a-ā) F. von -aka (Vās) im Unglück sitzend. PG -ānām 314, 14.
duhkhita (von duhkha N.) unglücklich. SN -as 25, 9. 12. 29, 21. 127, 3. 78, 18. SG
    -asya 29, 16. SL -e 272, 10.
duhkhitā F. von -a. SN -ā 31, 5. 8. 41, 2. 49, 6. 50, 7. 241, 15. SA -ām 38, 6. 59, 12.
duhkhin (von duhkha N.) unglücklich. SN -ī 167, 7.
                                                                [SG -ayā 86, 12.
duḥkhopāttālpa-vitta-smaya-pavana-vaśād (a-u, a-a, SAb von -a M.) infolge
    des Hochmutswindes über die mit Mühe erworbene unbedeutende Habe. 309, 12.
duh-sabda M. das Wort dus. SN -as 258, 19.
duh-saha (V sah) schwer zu ertragen, unwiderstehlich. SN -as 46, 10.
duḥsaha-śīta-vāta-tapana-kleśa M. unerträgliche Leiden von Kälte, Wind und
    Hitze. PN -ās 299, 12.
duh-sādhya schwer zu besiegen. SN -as 134, 9.
duḥ-stha (V sthā) in Not befindlich, unglücklich. SL -e 314, 15.
duküla N. (von -a M., Name einer Pflanze) feines Gewebe. PI -ais 306, 1.
dugdha-jala-bheda-vidhi M. die Tätigkeit des Scheidens von Milch und Wasser. SL
dugdha-dā F. (von -a, \sqrt{da}) Milch gebend. SN -a 96, 7.
                                                                   [-an 261, 10.
dundubhi M. (tonmalend) Pauke, grosse Trommel. SA -im 117, 6. SG -es 116, 20.
dur-atikrama (V kram) schwer zu überschreiten. SN -as 228, 10.
dur-adhigama (Vgam) schwer zu erlangen. SN -as 161, 6.
dur-ātman schlecht, niederträchtig, frevelhaft. SV -an 165, 2.76, 10. SN -ā 154, 20.
    PN -ānas 105, 18 (Doppelpunkt vor durātmāno zu setzen). PG -anām 201, 7. 67,
dur-āpā F. von -a (Vāp) schwer zu erlangen. PN -ās 109, 14.
dur-ārādhya schwer zu befriedigen, zu gewinnen. SN -as 306, 13. PN -ās 105, 18.
dur-ārādhyā F. von -a. PN -ās 109, 14.
                                                                         [09, 7.
dur-āroha (Vruh) schwer zu erklimmen. SN -am 109, 12.
dur-ukta übel angeredet, gescholten. SN -as 113, 5.
dur-ga (V gam) unwegsam, unzugänglich. SA -am 41, 5.
dur-ga M.N. (s.o.) Burg, Kastell. SN -as 158, 16. -am 134, 15. 16. 274, 4. SA -am
    134, 13. 36, 1. 2. SI -ena 134, 11. SAb -ād 134, 8. PN -āni 134, 17.
durga-gata in der Burg befindlich. SN -as 134, 9.
durgatatā F. (Abstr. von dur-gata) Armut, Dürftigkeit. SN -ā 143, 7.
dur-gati F. Not, Armut. SA -im 194, 23.
```

```
durgama-mārga-nirgama (Vgam) aus dem man auf schwer zu passierenden Wegen
    herauskommt. SA -am 172, 3.
                                                              [SI -ena 252, 15.
durga-vana-bhūmi-samudbhava (Vbhū) entstammend von unwegsamen Waldstellen.
durga-stha (V sthā) in der Burg befindlich. SA -am 134, 20.
durga-hīna ohne Burgen. SN -as 134, 19.
durgāśraya (a-ā) der eine Burg als Stützpunkt hat. SN -as 134, 8.
durgāhyatva N. Abstr. v. dur-gāhya (Vgāh) schwer zu ergründen. SAb -ād 146, 16.
dur-jana M. schlechter Mensch, Bösewicht. SN -as 267, 17. SD -āya 168, 2. SI
    -ena 153, 7. SL -e 262, 3. PN -ās 262, 1. PI -ais 147, 7. 268, 1. 316, 9.
    PG -ānām 147, 8. 300, 22.
durjana-gamyā F. von -a schlechten Menschen zugänglich. PN -as 145, 9.
V durjanāy (Den. von dur-jana M.) sich als schlechter Mensch benehmen.
    Ind. 3.S durjanāyate 98, 16.
dur-jaya (Vji) schwer zu besiegen. SN -as 161, 10. 217, 6.
dur-jayā F. von -a. SA -ām 217, 21.
dur-dina N. schlechter Tag, schlechtes Wetter. SN -am 286, 14.
dur-dharşā F. von -a (∨dhrs) schwer zu überwältigen. SA -ām 33, 5.
dur-naya-cestita N. unkluges Benehmen. PI -ais 170, 15.
dur-bala von geringer Kraft, schwach. SN -am 151, 3. PN -as 118, 18. PI -ais
dur-buddhi einfältig. SN -is 156, 14.
                                                                     [118, 19.
dur-bhaga (von bhaga M., V bhaj) unglücklich, Pechvogel. PN -ās 182, 6.
dur-bhikşa M. (-ā F., eig. wo schlecht betteln ist) Hungersnot. SN -as 198, 22.
durbhikşa-doşa M. die Schuld der Hungersnot. SI -ena 200, 5.
dur-manas mutlos, niedergeschlagen. SN -ās 239, 11. 14.
dur-mukha übles Gesicht habend, hässlich; üblen Mund habend, Lästerer. SD -āya
     289, 5. PA -an 270, 19.
Duryodhana-prasanga M. das Hängen an, Halten zu D. SI -ena 139, 20.
durvaha-śroni-payodhararta (a-a) F. (von -a) gequalt von den schweren Hüften
    und Brüsten. PN -ās 324, 7.
durvāra-Smara-bāṇa-pannaga-viṣa-jvālāvalīḍha (ā-a, V lih) beleckt von den
    Giftflammen der Pfeilschlangen des schwer abzuwehrenden Sm. SN -as 293, 5.
dur-vidagdha verschroben. SN -as 258, 19.
dur-vyākhyā-visa-mūrchitā F. von -a (\murch) betänbt durch das Gift schlechter
    Erklärungen. SN -ā 320, 15.
duś-cestita N. schlechtes, verkehrtes Benehmen. SN -am 282, 17.
∨dus IV verderben, Schaden nehmen, verunreinigt werden. Kaus. schädigen, tadeln.
    Ind. 3.S duşyati 109, 13.
Kaus. Ind. 2.S dūşayasi 168, 13.
     1. Fut. 3.S dūşayişyati 155, 19.
duş-kara (Vkr) schwer zu vollbringen. SN -am 57, 4.6.92, 18. SA -am 59, 9.
duş-kula aus schlechtem Hause. SD -āya 289, 6.
                                                               [112, 20, 317, 5.
duş-krta N. Missetat. SN -am 49, 1.
duşţa (Pp von V duş) verdorben, schlecht. SV -a 120, 21. SN -as 223, 1. SA -am
duşta-grāha in dem schlimme Krokodile sind. SN -as 172, 8.
                                                                        [33, 2]
duştatva N. (Abstr. von duşta) Verdorbenheit, Schlechtigkeit. SN -am 179, 12.
dusta-buddhi Böses im Sinn habend. SN -is 118, 12. 42, 10. 44, 11. 65, 7. 12. SV
duşta-bhāva übelgesinnt. SI -ena 28, 17.
                                                                   [-e 144, 17.
dustam (Adv. von dusta) schlecht, übel. 258, 20.
dusta-mati von böser Gesinnung. SN -is 183, 10.
```

```
duşta-sattva von bösem Charakter. SG -asya 169, 10.
duşta-samudra M. das böse Meer. SA -am 160, 2.
dusta-sarpa M. die böse Schlange. SN -as 129, 19. SA -am 179, 5.
duşţātman (a-ā) bösartig. SN -ā 126, 6.
duştārthaka (duşta + artha M.) die Bedeutung 'schlecht' habend. SN -as 258, 20.
duştāśaya (a-ā, Všī) von böser Gesinnung. SN -as 128, 15. 21.
dus-parigrahā F. von -a schwer zu bewahren. PN -as 109, 14.
dus-tara (\sqrt t\bar{r}) schwer zu \bar{u}berschreiten. SA -am 118, 4.
dus-tarā F. von -a. PN -ās 287, 21.
∨duh II melken.
    Perf. 3.P duduhus 321, 19.31.
Pass. Ind. 3.S duhyate 132, 2.
Des. Ind. 2.S dudhuksasi 266, 10.
duhi M. das Verbum duh. SG -es 321, 33.
                                                                  [SG -ur 85, 11.
duhitr F. (Vduh?) Tochter. SN -ā 5, 3. 6, 12. 62, 2. SA -aram 52, 12. SI -rā 327, 8.
duhitr-artha M. Sache, Angelegenheit der Tochter. SL -e 77, 10.
duhi-yāci Anfang des Merkverses zu Panini I, 4, 51, der die Verba mit doppeltem
    A aufzählt. 321, 31.
dūta M. Bote. SV -a 163, 12. SN -as 7, 12. 17. 163, 17. PN -ās 86, 21.
dūta-mukha N. Mund des Boten. SI -ena 164, 2.
dūtī F. (von -a M.) Botin. SN -ī 79, 7. SA -īm 78, 19.
dūra (verwandt mit dūta M.?) fern, weit. SA -am 223, 14.
dūra N. (s. o.) die Ferne. SA -am 202, 15. SAb -ād 102, 3. 15, 11. 29, 3. 245, 11.
    93, 15, 318, 6. SL -e 72, 4, 232, 4.
dūrataram (Komp. von dūram) weiter, sehr fern. 156, 11. 70, 4.
                                                                        [313, 1.
dūratas (von dūra N.) von fern, fern, in die Ferne. 99, 5. 136, 1. 201, 17. 68, 13.
dūra-deśāntara (a-a) N. ein fernes andres Land. SA -am 100, 14.
dūram (Adv. von dūra) fern, in der Ferne. 155, 17.
dūra-stha (V sthā) in der Ferne befindlich. SN -as 154, 5.
dūrā F. von -a. SA -ām 236, 19.
dūrādhva-paridhūsara (a-a) ganz grau vom weiten Wege. DN -au 193, 10.
dürī-bhūta Pp von \/ dūrī-bhū sich entfernen, sich zurückziehen. SN -as 123,15. PN
dūrvā F. eine Hirse-Art, Panicum Dactylon. SN -ā 113, 17.
                                                                    [-ās 114, 18.
dūşaņa N. (V duş Kaus.) Schuld, Fehler. SN -am 275, 2. 3.
dūşayat Ppra von ∨ duş Kaus. schädigen, tadeln, anklagen. DN -ntau 176, 16. PN
                                                                  [-ntas 270, 19.
dūşayitvā Ger. von ∨duş Kaus. (s. o.). 138, 8.
dūşita Ppp von V duş Kaus. (s. o.). SA -am 247, 14. PN -ās 297, 3.
∨dr VI mit ā mit Achtung behandeln, respektieren.
    Ind. 3.S ā-driyate 318, 13.
drdha (Ppp von V drh festmachen) fest. SN -as 317, 7.
drdhatva N. (Abstr. von drdha) Festigkeit. SA -am 116, 12.
drdha-danda-samāhata (Vhan) mit einem derben Stock geschlagen. SN -as 153, 12.
drdham (Adv. von drdha) sehr, in hohem Grade. 82, 16.
draha-rajju F. ein fester Strick. SN -us 157, 13.
drdha-vrata von festen Gelübden. SN -as 18, 20.
                                                               [Pass. sich zeigen.
∨drá sehen, ansehen, erblicken, wahrnehmen. Kaus. sehen lassen, zeigen. Mit pari
Akt. Aor. 3.S adrākşīt 226, 1. 1.S adrākşam 234, 14. 45, 10.
    Perf. 3.S dadarśa 3, 1. 10. 8, 17. 14, 7. 19, 15. 34, 7. 38, 16. 39, 1. 43, 2. 5. 7. 52,
```

21. 53, 3. 54, 3. 77, 1. 89, 21. 132, 20. 90, 22. 200, 16. 02, 1. 15. 03, 8. 28, 2. 29, 5.

```
36, 20. 48, 6. 55, 11. 3.D dadrsatus 187, 1. 3.P dadrsus 7, 5. 18, 3. 45, 18. 50, 1.
     1. Fut. 2. S drakşyasi 41, 14. 20. 236, 16. 314, 21. 1. S drakşyāmi 41, 7.
     2. Fut. 1.S drastā 89, 4.
Med. Perf. 3.S dadrse 14, 10. 34, 8.
     1. Fut. 2. S draksyase 41, 16.
Pass. Ind. 3.S drśyate 22, 17, 70, 22, 115, 7, 21, 5, 54, 20, 73, 7, 92, 2, 232, 1, 41, 16.
     57, 25, 77, 9, 93, 1. pari-drýyate 239, 19. 2. S drýyase 30, 18, 18, 111, 20, 36,
     14. 40, 12. 3.P dráyante 6, 11. 13, 17.
     Imp. 3.S dráyatām 279, 4.12.
Kaus. Ind. 1.S darśayāmi 136, 2. 3.P darśayanti 108, 21.
     Imp. 2.S darśaya 30, 17. 38, 8. 134, 1. 20. 35, 21. 36, 2.
     Pot. 3.S darśayet 175, 18.
     Impf. 3.S adarsayat 226, 11. 1.S adarsayam 217, 13. 20, 17. 21, 11.
     1. Fut. 1.S darśayişyāmi 193, 15.
     2. Fut. 2. S darśayitāsi 73, 11.
Pass. des Kaus. Imp. 3.S darsyatām 220, 16.
                                                                     [DA -sau 287, 8.
drś F. (Vdrś) Blick, Auge. SA -śam 292, 14. SI -śā 205, 9.48, 10. SL -śi 203, 17.
drśya (Vdrś) anzusehen, ansehnlich. SN -as 293, 12. PI -ais 5, 11.
draad F. Fels, grosser Stein. SAb -das 286, 8 (meine Änderung für draadām). SL
     -di 304, 7. PN -das 302, 20.
drsta Ppp von Vdrs sehen, ansehen, erblicken, wahrnehmen. SN -as 12, 2.30, 18.
     36, 2. 13, 38, 1. 4, 42, 1. 85, 20, 87, 9, 110, 13, 35, 23, 42, 16, 47, 15, 65, 8, 76, 17.
     239, 11. 46, 12. 49, 6. 334, 15. -am 82, 11. 15. 119, 13. 14. 15. 20, 2. 50, 16. 18.
     203, 24. 40, 12. 312, 6. SL -e 244, 19. PL -eşu 257, 24.
drstatva N. (Abstr. von drsta) das Gesehenwerden. SAb -ād 277, 9. 78, 29.
drsta-nasta gesehen und verschwunden.
                                          DN -au 190, 2.
drsta-nastā F. von -a. SA -ām 249, 12.
dṛṣṭa-naṣṭāpad (a-ā) 'wenn sie Unglück gekannt und wieder verloren haben'. PG
drşţa-pūrva vorher, früher gesehen. SN -as 4, 2.82, 17.
                                                                       [-dām 201, 6.
drsta-pūrvā F. von -a. SN -ā 2, 16.
drstavat Ppa von V drs sehen. SN -ān 12, 17. 42, 14. 16. 73, 20. 217, 22. 19, 20.
     35, 2. 48, 8. DN -antau 176, 7. PN -antas 4, 2.
                                                                      [PN -ās 12, 19.
drstavatī F. von -vat. SN -ī 83, 13.
drstā F. von -a. SN -ā 12, 12. 58, 12. 62, 6. 137, 2. 42, 7. 65, 9. 207, 12. 30, 3. 96, 1.
drsti F. (Vdrs) Blick, das Sehen. SN -is 14, 4.312, 8.18, 12.28, 3. SA -im 282, 9.
drsti-gocara M. Bereich des Sehens. SL -e 116, 22.
                                                                    [SL -au 291, 12.
drati-pāta M. Blick. PN -ās 308, 18.
drsti-bāna M. Blickpfeil. PN -ās 283, 17.
drşţi-vibhava M. die Macht des Blickes. SN -as 283, 10.
drstvā Ger. von Vdrś sehen. 3, 11. 7, 7. 8, 21. 9, 1. 12, 11. 20. 16, 10. 21, 10. 25, 3.
     29, 3. 32, 10. 39, 3. 17. 41, 23. 42, 8. 43, 12. 16. 44, 5. 46, 8. 47, 12. 50, 2. 54, 2.
     58, 13. 59, 12. 60, 3. 4. 61, 21. 63, 4. 9. 16. 66, 19. 69, 18. 70, 17. 72, 8. 78, 10.
     81, 18. 82, 19. 83, 9. 17. 84, 17. 85, 2. 14. 16. 86, 8. 88, 10. 14. 90, 8. 105, 20. 13, 3.
     21, 10. 36, 1. 4. 40, 8. 50, 16. 55, 5. 58, 8. 65, 12. 66, 11. 70, 3. 9. 89, 19. 91, 1. 93,
     21. 99, 10. 201, 12. 13, 20. 18, 16. 19, 3. 23, 18. 24, 7. 27, 14. 28, 6. 29, 21. 34, 21.
     35, 15. 39, 4. 40, 16. 45, 15. 47, 12. 49, 14. 51, 23. 53, 12. 54, 7. 57, 30. 72, 1. 79, 28.
                                                                  [82, 16, 95, 4, 98, 9,
∨dr̄ IX zerreissen. Mit vi dass.
Pass. Ind. 3.S dīryate 76, 19.
```

Impf. 3.S vy-adīryata 24, 4.68, 14.

```
dedīpyamānā F. von -a Pprm von ∨dīp Int. in hellen Flammen stehen, stark leuchten,
    glänzen. SN -ā 279, 7. SA -ām 8, 18. PN -ās 296, 14.
deya (\sqrt{d\bar{a}}) zu geben. SN -as 82, 8, 168, 4. -am 82, 9.
deva M. (Vdiv glänzen) Gott, König. SV -a 6, 1. 96, 12. 97, 8. 114, 10. 15, 2. 22, 20.
     36, 21. 37, 14. 83, 4. 86, 16. 90, 4. 91, 7. 92, 20. 99, 11. 211, 4. 5. 13, 22. 24, 18.
    34, 19. 38, 12. 40, 7. 10. 15. 41, 4. 22. SN -as 9, 6. 122, 20. 49, 9. 87, 7. 99, 14.
    212, 9. 22, 23. 39, 11. 41, 6. 44, 6. 11. 50, 12. 51, 10. 94, 18. 305, 6. SA -am 8, 5.
    9, 18. 249, 5. SI -ena 243, 11. SAb -ad 120, 1. SG -asya 150, 19. 240, 17.
    43, 20. 315, 1. SL -e 244, 22. PN -ās 7, 5. 8, 4. 10. 9, 17. 12, 4. 9. 14, 22. 15,
    4. 6. 12. 17, 3. 18, 19. 19, 5. 87, 20. 94, 16. 188, 16. 272, 19. PA -ān 10, 20. 14,
    12. 15, 17. 16, 11 (lies fi für n). 18, 11. 86, 1. 87, 3. 275, 5. PI -ais 8, 13. 15, 3.
    16, 1. PD -ebhyas 10, 5. 11, 11. 14, 20. PG -anam 2, 17. 10, 17. 11, 2. 14, 15.
     18. 18, 12. 86, 3. 119, 18. PL -eşu 2, 15. 19, 6.
deva-kārya N. eine Angelegenheit der Götter. SI -ena 163, 10.
deva-Gandharva-mānuşoraga-rākşasa (a-u) M. Götter, Gandharven, Menschen,
    Schlangen und Nachtdämonen. PA -an 4, 1.
                                                                     [-as 141, 15.
deva-guru-krta von den Göttern und Respektspersonen gemacht (ausgesprochen). SN
deva-grha N. Gotteshaus. SAb -ād 214, 2. SG -asya 249, 3. SL -e 213, 14.
devatā F. (von deva M.) Gottheit, Gott. SN -ā 40, 1. 2. 44, 7. 320, 24. PN -ās 49, 11.
    177, 4. 211, 8. PV -ās 210, 13. 11, 11. PA -ās 63, 6. PG -ānām 11, 15.
devatātman (ā-ā) von göttlichem Wesen, göttlicher Natur. SN -ā 320, 20.
devatā-prasāda M. die Gnade eines Gottes. SA -am 121, 15.
devatābhyarcana-para (ā-a) sehr beflissen die Götter zu ehren. SN -as 40, 9.
devatāyatana (ā-ā) N. (Vyat) Tempel. SN -am 102, 16. PN -āni 90, 12.
Devadatta M. (deva-datta) Brahmanenname. SN -as 248, 3. 49, 13. 51, 19. 52, 1.
Devadatta-pitr M. Vater des D. SN -ā 252, 8.
                                                                [SD -āya 251, 18.
Devadattākhya (a-ā, -ā F. (\vee khyā)) Devadatta mit Namen. SN -as 247, 12.
deva-dantin M. Elefant der Götter. SI -inā 198, 9.
deva-dundubhi M. Pauke der Götter. PN -ayas 88, 9.
deva-dūta M. Bote der Götter. SA -am 9, 16.
deva-deva M. König der Götter. SA -am 333, 16.
devana N. (V div spielen) Spiel, das Spielen. SL -e 21, 11.51, 1.93, 1.
devana-kuśala spielgewandt. PI -ais 40, 19.
deva-pati M. Herr der Götter (Beiname Indra's). SN -is 1, 5.
deva-pāda M. P Fuss des Königs (der P steht uneigentlich, zum Ausdruck des Re-
    spekts; wären 'die Füsse' gemeint, so würde im Skr. der Dual stehen). PN -as
    114, 14. 49, 22. PG -ānām 110, 14. 11, 3. 4. 36, 15. 38, 6. 49, 19.
devabhūmitva N. Abstr. von deva-bhūmi F. Land, Sitz der Götter. SN -am 320, 24.
devara-grhinī F. die Frau des Schwagers. SI -yā 195, 13.
deva-rāj M. (∨rāj) der König der Götter (Indra). SN -d 94, 22.
deva-rāja M. (rājan M.) dass. SG -asya 5, 17. 6, 19. 70, 21.
devarāja-sama-dyuti dessen Glanz dem des Götterkönigs gleicht. SN -is 40, 13.
deva-rūpiņī F. von -in göttliche Gestalt habend. SA -īm 52, 13. 60, 15.
deva-linga N. Abzeichen, Kennzeichen der Götter. PA -ani 14, 14.
deva-samnidhi M. Nähe, Gegenwart der Götter. SL -au 16, 5.
Devasyāmi-Karambhaka M. Devasyāmin und K. (Brahmanennamen). DN -au 194, 2.
devādeśa (a-ā, V diś) M. Befehl des Königs. SN -as 149, 9.
devī F. (von -a M.) Göttin, Königin, Prinzessin. SN -ī 39, 19. 61, 15. 63, 7. 14.
    85, 10. 188, 9. 89, 12. 90, 18. 219, 10. 21, 12. 35, 19. 23. SA -īm 58, 15. 192, 1.
```

```
201, 11. 28, 16. 35, 15. SI -yā 201, 15. 27, 19. 36, 3. 45, 7. 53, 17. SG -yās
     188, 19. 91, 8. 219, 17. 52, 6. SL -yām 107, 16. SV -i 20, 17. 187, 14. 90, 8.
     91, 19. PN -yas 239, 13. PG -īnām 243, 4.
devi-krta von der Göttin geschaffen. SA -am 237, 24.
devī-krti F. (Vkr) Schöpfung der Göttin. SN -is 235, 2.
devī-garbhagrhāntara (a-a) N. das Innere des Allerheiligsten der Göttin. SL -e
devitva N. (Abstr. von devi F.) Gestalt der Königin. SL -e 244, 17.
                                                                      [201, 10.
devī-vara M. Wunschgeschenk von der Göttin. SA -am 235, 21.
devī-vidhvamsana N. (V dhvams) Verführung der Königin. SAb -ād 219, 24.
devī-vinirmita von der Göttin geschaffen. SL -e 254, 4.
devopajīvin (a-u, Vjīv) vom Gotte lebend, Tempeldiener. PI -ibhis 244, 23.
devy-anugraha M. Gnade der Göttin. SA -am 236, 4.
deśa M. (V diś) Ort, Platz, Gegend; Land, Reich. SN -as 25, 19. SA -am 43, 1.
     53, 15. 248, 2. 74, 10. 97, 28. SAb -ād 48, 23. 175, 5. 212, 3. 23, 5.
     223, 1. SL -e 174, 15. 80, 3. 222, 23. 31, 19. PG -anam 124, 8.
deśa-kāla-jñā F. von -a (V jñā) ort- und zeitkundig. SN -ā 22, 11.
deśa-kāla-vibhāga M. (V bhaj) Einteilung von Ort und Zeit. SN -as 171, 14.
deśa-tyāga M. das Verlassen, Aufgeben des Landes. SN -as 165, 15. 66, 1. SD -āya
deśa-bhanga M. Zusammenbruch, Ruin des Landes. SA -am 158, 21.
                                                                       [168, 6]
deśa-bhāṣā F. Landessprache. SN -ā 241, 7.
deśa-vaya-ādi Ort, Lebensalter und anderes. SN -i 257, 18. PG -īnām 257, 19.
deśātithi (a-a) M. Gast des Landes, Fremdling. PN -ayas 84, 19.
deśāntara (a-a) N. anderes Land, Fremde. SA -am 174, 17. 20. 75, 5. 7. 80, 9. 10.
     SAb -ād 99, 19. PL -eşu 175, 1.
deśāntara-gamana (a-a) N. das Gehen in ein anderes Land. SA -am 155, 2.
deśāntara-gamana-manas dessen Geist auf das Gehen in die Fremde (gerichtet)
     ist. SN -ās 180, 2.
deśāntara-nivāsin (V vas I) (noch) in der Fremde weilend. PG -inām 175, 11.
deha M. (V dih) Leib, Körper. SN -as 257, 20. SA -am 59, 6. 10. 213, 11. 14. 24.
     27, 16. 306, 15. 17, 10. SI -ena 187, 21. SG -asya 41, 8. SL -e 16, 7.
deha-dāha M. (V dah) Verbrennung des Körpers. SAb -ād 214, 12.
deha-mukti F. Aufgabe, Verlassen des Körpers. SD -yai 228, 19.
deha-moksa M. dass. SD -āya 228, 1.
                                                                      [261, 20.
dehin M. (von deha M.) leibliches Wesen, Mensch. SI -inā 262, 16. PG -inām 166, 4.
Daitya M. (Sohn der Diti) Name einer Klasse von Feinden der Götter. SN -as 138, 14.
Daitya-Dānava-mardana (V mrd) Zermalmer der D. und D. SA -am 11, 5.
dainya N. (von dīna) traurige Lage, Armut. SN -am 267, 20.
dainya-bhaya N. Furcht vor Armut. SN -am 319, 5.
daiva (von deva M.) göttlich. SI -ena 71, 8.
daiva N. (s. o.) göttliche Fügung, Schicksal, Verhängnis. SN -am 166, 18. 18. 274, 6.
     SA -am 166, 19. 273, 16. SI -ena 47, 1. SAb -ād 51, 1. 169, 1. 208, 9. 45, 9.
     69, 2. SL -e 166, 14.
daiva-gati F. Gang des Geschickes, Schicksalsfügung. SI -yā 277, 4.
daiva-jña-mukha N. Mund eines Astrologen. SAb -ād 127, 10.
daivata N. (von devatā F.) Gottheit. SN -am 261, 18.
daivata-para für den die Gottheit das Höchste ist. SN -as 40, 12.
daiva-doşa M. Fehler, Schuld des Schicksals. SAb -ād 58, 18.
daiva-prabodhita (V budh) vom Schicksal erweckt. SN -as 224, 3.
daiva-mānuşa göttlich und menschlich. SA -am 82, 11. 15.
```

daiva-raksita vom Schicksal behütet. SN -am 101, 18. 59, 13.

```
daiva-vihitāyatta (a-ā, Vyat) vom Tun des Schicksals abhängend. SN -am 166, 12.
daiva-hata vom Schicksal geschlagen. SN -am 101, 19. 59, 14.
dogdhr M. (V duh) Melker. SN -ā 321, 36. SL -ari 321, 17. 22.
dolayat Ppra von V dul X schwingen, werfen. SN -n 303, 21.
dolā F. (V dul) Schaukel. SN -ā 29, 17.
dolādhirūdha (ā-a) auf die Schaukel gestiegen. SI -ena 194, 16.
doşa M. (Vduş) Fehler, Schuld. SN -as 12, 3, 7, 13, 4, 22, 20, 68, 19, 111, 15, 17, 16.
    38, 1. 10. 44, 20. 45, 2. 49, 19. 20. 51, 1. 11. 66, 20. 71, 19. 19. 72, 12. 74, 3. 80,
    13. 83, 2. 275, 1. 322, 11. 17. 19. SA -am 93, 17. 255, 2. SI -ena 87, 2. 140, 2.
    PG -āṇām 295, 14.
doşatas (von doşa M.) eines Fehlers. 84, 18 (Nīl. doşatah kāmadoşena).
doşa-darśana-rūpa-mātsarya N. Missgunst in der Form des Sehens von Fehlern.
    SI -ena 297, 1.
doşa-yukta mit Fehler verbunden. PN -ās 297, 3.
doşānukīrtana (a-a) N. (Vkīrt) Angabe eines Fehlers, Beschuldigung. SAb -ād 215,6.
doha-dakşa geschickt im Melken, melkkundig. SL -e 321, 17. 22.
dohana-kriyā-rūpa-samāna-dharma-sambandha M. (V bandh) Verbindung, Zu-
    sammenhang durch ein gleiches Attribut in der Form der Tätigkeit des Melkens.
dohana-samartha zu melken vermögend. SL -e 321, 22.
                                                                [SAb -ād 322, 2.
dautya N. (Abstr. von duta M.) Botenamt, Botschaft. SI -ena 11, 14.
daurgatya N. (von dur-gata) Armseligkeit, Armut. SN -am 299, 18.
daurgatya-hāni F. Aufhören der Armut. SD -aye 196, 3.
daurmanasya N. (von dur-manas) Niedergeschlagenheit, Traurigkeit. SI -ena 102, 10.
daurmantrya N. (von dur-mantra) schlechte Beratung. SAb -ād 265, 16.
dauhitra M. (von duhitr F.) Tochtersohn, Enkel. SA -am 251, 21.
V dyut I glänzen. Mit vi blitzen, blinken, Kaus. erleuchten, in Glanz versetzen.
Kaus. Ind. 3.S vi-dyotayati 50, 8.
dyuti F. (V dyut) Glanz. SA -im 39, 17.
dyutimat (von dyuti F.) glänzend, leuchtend. PA -anti 321, 26.
dyu-sarit F. der Fluss des Himmels, die Gangā. SG -tas 304, 15.
dyu-sindhu F. dass. SN -us 216, 14.
dyūta N. (V div spielen) Würfelspiel. SN -am 21, 6. 23, 21. 92, 5. 93, 8. SA -am
    92, 9. 108, 10. 231, 5. SL -e 20, 11. 22, 15. 51, 2. 61, 2.
dyūta-kalā F. Kunst des Würfelspiels. SA -ām 231, 4.
dyūta-kāra M. (V kr) Spieler. SA -am 173, 10.
dravina N. (von dru-, im Ablaut zu daru N.) Gut, Habe. SN -am 47,6. SI -ena 63,9.
draviņa-mada-niḥśanka-manas dessen Geist rücksichtslos ist vom Rausch des Be-
    sitzes. PG -asām 303, 5.
dravya N. (verw. mit dravina N.) Gut, Habe, Besitz. SN -am 21,19. SA -am 177,10.
dravya-kşaya M. Schwinden des Vermögens. SAb -ād 180, 2.
dravya-prakrti-hīna der Grundlagen der fürstlichen Macht ermangelnd. SN -as 107,8.
draştavya (Vdrs) zu sehen, prüfen, das zu Sehende. SN -am 156,6. PL -eşu 288,15.
drastavyā F. von -a. SN -ā 203, 5.
draştum Inf. von \bigvee dr's sehen. 20, 15. 21, 1. 55, 1. 128, 3. 90, 17. 93, 14. 97, 16.
    205, 22. 27, 13. 29, 4. 35, 14. 45, 6. 8. 49, 5.
∨drā II schlafen. Mit ni dass.
```

Ind. 3.S ni-drāti 314, 20.

drāk (V drā laufen?) eiligst, alsbald, sogleich. 97, 4. 6.

```
∨dru I laufen, eilen. Mit sam-ā zusammen herbeilaufen, mit sam-upa hineilen zu,
    mit pra fortlaufen, mit vi auseinanderlaufen.
Akt. Ind. 3.P vi-dravanti 47, 7.
    Impf. 3.S prādravat (a-a) 29, 1. 18. 48, 11. 3.P sam-upādravan (a-a) 3, 14.
    Perf. 3.P pra-dudruvus 43, 16.
Med. Impf. 3.P sam-ādravanta (ā-a) 46, 9.
drutataram (Komp. von drutam) sehr schnell. 122, 5. 33, 19. 64, 1.
drutam (Adv. von druta Pp von V dru) eilends, schnell. 83, 12. 17. 119, 18. 77, 9.
    224, 15. 33, 14. 34, 1. 38, 13. 50, 17. 306, 19.
druma M. (von dru-, im Ablant zu daru N.) Baum. SN -as 33, 11. 225, 9. SA -am
     73, 17. PG -āṇām 291, 7.
Drona-putra M. der Sohn des Dr., Asvatthaman (übrigens kein Kşatriya, sondern
    Brahmane). SI -ena 145, 4.
droha-kārin (V kr) verrāterisch. SA -iņam 183, 4.
droha-cyuta von Verrat sich fern haltend. PG -anam 146, 10.
droha-buddhi F. das Sinnen auf Verrat. SA -im 137, 14.
droha-buddhi auf Verrat sinnend. SN -is 137, 1. SG -es 139, 1.2.
drohin (V druh) verräterisch (gegen). SN -1 222, 4. PA -inas 201, 21.
dvaya (von dvi) zweifach, zweierlei. SN -am 281, 14. PG -ānām 322, 1.
dvayī F. von -a. SN -ī 264, 6.
dvāh-stha M. (V sthā) Türsteher, Türhüter. SA -am 110, 9.
dvādaśa (von dvā-daśan) der zwölfte. SN -as 45, 12. SL -e 19, 15.
dvā-daśan zwölf. PN -a 258, 23. PA -a 127, 14. 222, 23. 41, 10. PI -abhis 96, 12.
dvādaśa-vārşikī F. von -a (varşa M.N.) zwölfjährig. SN -ī 127, 9.
Dvāpara M. (dvā-para M. N.) Personifikation des Würfels mit zwei Augen. SV -a
     19, 7. SA -am 18, 3. 19, 5. 6. SI -ena 18, 5. 19, 12.
dvār F. Tür, Tor. SA -ram 307, 3. 3. SL -ri 20, 17. 22. 90, 11. 11. 113, 1. 88, 21.
dvāra N. (Weiterbildung von dvār F.) dass. SL -e 188, 15. PL -eşu 314, 21.
dvāra-patta M. Türfüllung, Fläche der Tür. SG -asya 249, 6.
dvārāśrita (a-ā) an der Tür seinen Platz einnehmend. SN -as 108, 13.
dvāvimsatitama (von dvā-vimsati F.) der zweiundzwanzigste. SN -as 81, 24.
dvi zwei. DN -au 69, 23. 23. 24. 24. 102, 6. 58, 5. 74, 12. 75, 9. 76, 2. 6. 15. 81,
     12. 82, 1. 93, 9. 229, 17. -e 72, 17 (N.). 174, 15 (N.). 91, 20 (N.). 217, 18 (F.).
     77, 6 (F.), 82, 10 (F.). DA -au 170, 8, 202, 2, 64, 10, 303, 21. -e 72, 16 (F.).
     217, 13 (F.). 32, 15 (N.). 15 (N.). DI -ābhyām 177, 6. DG -ayos 92, 13. 133,
     20. 71, 15. 217, 19. 42, 11. 89, 9. DL -ayos 72, 15.
dvih-śruta zweimal gehört. SN -am 197, 12.
dvikarmakatva N. Abstr. von dvikarmaka (dvi + karman N.) zwei Objekte habend,
     zwei Akkusative regierend. SN -am 321, 31.
dvi-guņa aus zwei Schnüren oder Fäden bestehend, doppelt: SA -am 100, 13.
dvigunatara (Komp. von dvi-guna) doppelt, doppelt so stark. SN -as 136, 5.
dvigunībhūta-tāpa mit verdoppelter Pein. SN -as 206, 4.
dvi-ja M. (Vjan) der Zweigeborne (Brahmane, Vogel, Zahn).
                                                           SN -as 58, 4.65, 19.
     193, 4. 98, 11. 214, 9. 15, 6. 20, 15. 27, 2. 18. 33, 6. 17. 34, 9. 35, 6. 9. 43, 7.
     46, 20. 47, 3. 50, 1. 52, 8. 55, 6. SA -am 226, 1. 50, 4. SI -ena 233, 12. SAb
     -ād 79, 16. SL -e 218, 3. PN -ās 201, 9. 20. 02, 17. PA -ān 57, 14. 75, 1.
     PG -ānām 294, 13 (doppelsinnig).
```

dvija-nișevitā F. von -a (V sev) von Vögeln besucht. SN -ā 42, 3.

dvija-vara der beste der Zweigebornen. SAb -ād 193, 6.

dvija-sattama (Sup. von sat) dass. SN -as 60,16. SA -am 67,6.12. PV -ās 40,6.

```
dvi-jāti M. (zwei Geburten habend) Brahmane. SN -is 307, 5. PN -ayas 65, 14.
    201, 4. 17, 5.
                                                             sinnt. SN -as 40, 9.
dvijāti-jana-vatsala ein Freund der zweigebornen Leute, den Brahmanen wohlge-
dvijottama (a-u) der höchste der Zweigeborenen. SV -a 67, 16. SN -as 195, 4.
    247, 5. SA -am 60, 3. PV -as 65, 6.
dvitīya (von dvi) der zweite. SN -as 7, 13. 79, 16. 197, 26. 258, 14. SA -am
    21, 22 (erg. vāram 'zum zweiten Male'). 68, 3. 86, 22. 296, 6. SL -e 209, 14.
    58, 24. -asmin 208, 4.
dvitīya-mandala-vartin (V vrt) der zweiten Rangstufe angehörig. SN -ī 110, 10.
dvitīyā F. von -a. SN -ā 131, 16.
dvidhā (von dvi) zwiefach. 29, 16.
dvi-pa M. (∨pā I trinken) Elefant.
                                     SN -as 259, 12. SA -am 263, 15.
dvi-pad zweifüssig, Mensch. PG -adam 17, 8.
dvipada (Weiterbildung von dvi-pad) zweifüssig.
                                                SG -asya 234, 8.
dvirepha-mālā F. Guirlande von Bienen, Bienenschwarm. SN -ā 328, 6.
∨dviş II (von dvi) hassen.
    Ind. 3.S dveşti 107, 12. 13.
dvişat M. (Ppra von V dviş) Feind. PG -tām 41, 19. 103, 8.
                                                                     [-\bar{\mathbf{a}}\mathbf{m} \ 332, 2]
dvi-samśrayā F. von -a (V sri I) doppelte Grundlage, doppelten Anlass habend. SA
dvīpin M. (von dvīpa M.N., eig. Inseln habend) Leopard. SN -ī 151, 12. 19.
dvīpi-vāyasa-gomāyu M. Leopard, Krähe und Schakal. PN -avas 147, 14.
dvedhā-krta in zwei Teile gemacht, entzwei gebrochen. SAb -ād 191, 11.
dveşa M. (V dviş) Hass, Feindschaft. SN -as 110, 4.
dveşi-dveşa-para von Hass gegen die Feinde erfüllt.
                                                      SN -as 108, 8.
dveşin (von dveşa M.) feindselig. PA -inas 276, 1.
dveşya (V dviş) verhasst, unangenehm. SA -am 136, 18. PN -ās 182, 11.
dveşyatā F. (Abstr. von dveşya) das Verhasstsein. SA -ām 146, 14.
dvairatha N. (von dvi-ratha, erg. yuddha N.) Zweikampf zu Wagen. SI -ena 92, 10.
dhana N. Geld, Gut, Reichtum, Schatz, Lohn, Gabe. SN -am 145, 10. 76, 9. 77, 21.
    202, 3. 7. 10, 11. 11, 7. 15. 25, 3. 61, 2. 16. 19. 65, 19. 67, 3. 77, 2. SA -am 57, 21.
    143, 5, 65, 18, 75, 14, 96, 23, 207, 4, 08, 16, 10, 9, 11, 1, 12, 4, 32, 2. SI -ena 67, 13.
    92, 20, 232, 23. SD -āya 143, 18. SG -asya 99, 1. SL -e 194, 8. PN -āni 289, 2.
    PA -āni 32, 5. 198, 19. 317, 6. PI -ais 151, 10. 65, 18. 19. 262, 1. 68, 5.
Dhanada M. (dhana-da (\sqrt{da}) Schätzespender) Beiname des Kubera. SI -ena 192, 11.
    SG -asya 237, 1.
dhanade śvara (a-ī) M. der schätzespendende Herr, Beiname Kubera's. SN -as 192,5.
dhanapati-puras vor reichen Leuten. 305, 10.
dhana-parāyana (a-a, Vi) Reichtum als höchstes Ziel habend. SN -as 268, 8.
dhana-lava M. ein bisschen Geld. SA -am 301, 12.
dhana-lava-madhupāna-bhrānta-sarvendriya (a-i) dessen samtliche Sinne in Ver-
    wirrung geraten sind durch den Rauschtrank: das bisschen Geld. PG -āṇām 300,21.
dhana-lipsā F. (vom Des.-Stamme von Vlabh) Streben nach Reichtum. SI -ayā 316,8.
dhana-lubdha geldgierig. PN -ās 202, 18.
dhana-sneha M. das Öl 'Geld'.
                                 SA -am 131, 19.
dhanādhya (a-ā) reich an Geld. SN -as 111, 10.
dhanādika (dhana + ādi M.) Geld und dergleichen. SL -e 166, 8.
```

dhanādhipa (a-a) M. der Herr der Schätze (Kubera). SN -as 192, 4.7.

#### dhanāndha — dharmārtha-

dhanāndha (a-a) durch Geld verblendet. PN -ās 302, 7. dhanārtham (a-a, -a M.) zum Gelderwerb. 99, 16. dhanin (von dhana N.) reich. SG -inas 130, 1. PG -inam 98, 14. 15. 266, 8. dhanur-dhara M. (V dhr) Bogenschütze. SN -as 134, 12. dhanusmat M. (von dhanus N.) dass. SI -atā 125, 15. dhanus N. Bogen. SN -us 92, 14. dhanya (von dhana N.) reich, glücklich. SN -as 281, 20. 88, 10. PN -ās 142, 19. 279, 25. 87, 3. 306, 12. 07, 9. PG -ānām 286, 14. 316, 3. dhanyatara Komp. von dhanya glücklich. SN -as 122, 14. dhanvin M. (von dhanvan N. = dhanus N.) Bogenschütze. PG -inām 1, 10. dharani F. (V dhr) Erde. SL -au 248, 18. dharanidhara-pāda M. Fuss des, der Berge. PI -ais 309, 19. dharanī-tala M.N. Erdboden. SL -e 27, 18. 46, 20. 152, 4. 243, 15. dharanī-pītha N. Oberfläche der Erde. SL -e 175, 2. dharā F. (V dhr) Erde. SN -ā 309, 19. dharā-tala M.N. Erdboden. SA -am 127, 2. dharitrī F. (V dhr) Erde. SA -īm 266, 7. 321, 19. 24. dharitrī-dharana-kṣama zum Tragen der Erde ausreichend. SA -am 325, 14. dharma M. (Vdhr) Sitte, Recht, Pflicht, Gesetz, religiöses Verdienst. SN -as 11, 17. 65, 2. 92, 8. 139, 2. 40, 15. 223, 7. 50, 21. 60, 13. 99, 4. SA -am 11, 4. 166, 7. SI -ena 15, 18. 17, 13. 29, 11. SAb -ād 143, 18. SG -asya 273, 7. SL -e 16, 18. PA -ān 18, 17. PL -eşu 39, 13. Dharma M. (s. o.) der Gott des Rechtes. SN -as 177, 19. SA -am 250, 17. dharma-krcchra N. Schwierigkeit das Rechte zu treffen. SL -e 86, 11. dharma-jña (Vjñā) gesetzeskundig, das Rechte kennend. SV -a 38, 7. SN -as 30, 8. 85, 20. SG -asya 64, 18. PN -as 6, 5. dharma-tattva N. das wahre Wesen des Gesetzes. SL -e 277, 1. dharmatas (von dharma M.) dem Gesetze gemäss. 18, 19. dharma-nāśa M. Verlust des religiösen Verdienstes. SD -āya 131, 12. dharma-buddhi dessen Geist auf das Rechte gerichtet ist. SN -is 174, 12.76, 11. Dharmabuddhi M. (dharma-buddhi) Name eines Kaufmanns. SN -is 174, 15.75, 13. 76, 1, 77, 13. 78, 11. SA -im 174, 17. 19. 76, 4. 78, 7. SI -inā 177, 21. 78, 2. SAb -es 177, 8. SG -es 178, 1. SV -e 176, 8. Dharmabuddhi-purahsara (V sr) den Dh. als Vorgänger habend, von Dh. begleitet. SN -as 177, 14. Dharmabuddhi-prabhava M. Macht, Tüchtigkeit des Dh. SI -ena 175, 7. dharma-bhaginī F. Schwester von Rechtes wegen (nicht von Geburt). SN -ī 213, 2. dharma-bhrt (V bhr) das Recht erhaltend, Schützer des Gesetzes. PG -tam 41, 16. dharma-vatsala (von vatsa M.) das Gesetz liebend. SV -a 38, 13. dharma-vid (V vid II) das Gesetz kennend. SN -d 2, 2, 37, 14, 40, 11. dharma-śāstra N. Gesetzbuch. PN -āņi 96, 12. dharma-şad-bhāga M. ein Sechstel des religiösen Verdienstes. SN -as 162, 15. dharmātman (a-ā) dessen Wesen Dharma ist, gerecht. SN -ā 60, 20. SA -ānam 11, 5. Dharmādi (a-ā) Dharma und andere. PD -ibhyas 187, 15. dharmādhikaraņādhişthita-puruşa (a-a, a-a) M. zur Rechtpflege angestellte Person. PI -ais 176, 16. dharmādhikārin (a-a) M. (V kr) Richter. SA -inam 176, 15. PN -inas 181, 14. dharmārtha-kāma-śāstra (a-a) N. die Lehre vom Gesetz, von dem was nützt und

von der Liebe. PN -āņi 96, 14.

### dharmārtha- — dhārādhirūdha

dharmārtha-darśin (Vdrś) das Rechte und das Nützliche kennend. SG -inas 20,19.

dharmārthin (a-a) nach religiösem Verdienst begehrend. PN -inas 293, 13.

dharmārtham (a-a, -a M.) der Pflicht wegen. 169, 1.

dharmāśraya (a-ā) der sich auf das Recht stützt, redlich. SA -am 182, 8. dharmopārjita-bhūri-vibhava (a-u) ein redlich erworbenes grosses Vermögen besitzend. SN -as 98, 6. dharşayitum Inf. von V dhrs X überwältigen, vergewaltigen. 28, 14. dharsitā F. von -a Ppp von \( \forall \text{dhrs} X (s. o.). \quad PN -\bar{a}s 9, 2. 8. dhavala (V dhāv waschen) glänzend weiss. SN -am 302, 1. PN -āni 106, 4. dhavalāmbarā (a-a) F. von -a in glänzend weissem Gewande. SN -ā 240, 14. V dhā III setzen, richten auf, verleihen, erlangen, annehmen, Med. auf sich nehmen, annehmen, machen, bewirken. Mit antar Pass. verschwinden, mit abhi sagen, erzählen, mit a legen auf, empfangen, mit sam-a setzen, richten auf, anzunden, mit tiras Med. verschwinden, mit ni niedersetzen, mit sam-ni beruhigen, festigen, Pass. gegenwärtig sein, mit vi tun, machen, anlegen, verleihen, zeigen, richten auf, mit sam-vi Med. betreiben, behandeln, mit srad glauben, vertrauen, annehmen, mit sam Med. auf sich nehmen. Akt. Ind. 3.S vi-dadhāti 108, 3. śrad-dadhāti 171, 19. 2.S vi-dadhāsi 97, 7. 3.P dadhati 184, 8. 99, 12. 305, 11. vi-dadhati 300, 2. 01, 8. Pot. 3. P sam-ni-dadhyus 284, 4. Impf. 3. S sam-ādadhāt (ā-a) 83, 7. Aor. 3.S abhy-adhāt 189, 8. 91, 22. 250, 8. vy-adhāt 208, 8. 23, 19. 35, 7. 43, 2. 54, 16. 3.P vy-adhus 237, 7. Perf. 3.P dadhus 46, 1. 1. Fut. 3. S vi-dhāsyati 315, 6. 1. S dhāsyāmi 53, 19. abhi-dhāsyāmi 40, 4. 47, 8. Med. Ind. 3.S dhatte 127, 17.53, 10.257, 4.305, 4. sam-ā-dhatte 160, 16. vi-dhatte 283, 15. sam-dhatte 134, 12. Imp. 2.S vi-dhatsva 44, 11. 2.P vi-dhaddhvam 306, 20. Impf. 3.S ādhatta (ā-a) 155, 12. Perf. 3.S tiro-dadhe 221, 12. 36, 2. śrad-dadhe 226, 11. 1. Fut. 1. S ā-dhāsye 93, 17. sam-vi-dhāsye 106, 9. Pass. Ind. 3.S vi-dhīyate 154, 2.85, 15. Imp. 3.S sam-ā-dhīyatām 316, 1. vi-dhīyatām 11, 18. 152, 14. sam-vi-dhīyatām Impf. 3.S antar-adhīyata 54, 1.55, 6. ny-adhīyata 215, 8. 85, 9. 1. Fut. 1. S sam-ni-dhāsye 221, 7. dhātu M. (V dhā) Erz, Mineral, Metall, Grundstoff, Element. PN -avas 297, 24. dhātumattā F. (Abstr. von dhātumat, von dhātu M.) Mineral-, Metallreichtum. SA dhātu-rasa M. Mineralsaft, metallische Tinte. SI -ena 323, 7.  $[-\bar{a}m 322, 27.$ dhātr M. (V dhā) Schöpfer. SI -rā 61, 10. 267, 3. SL -ari 116, 3. dhātrī F. (V dhe saugen) Amme. SA -im 21, 16. 22, 5. 50, 6. dhānuşkatā F. (Abstr. von dhānuşka M., von dhanus N.) Bogenkampf. SN -ā 293, 1. dhāman N. (V dhā) Wohnsitz, Palast. SN -a 285, 12. dhāranā F. (Vdhr) Sammlung des Gemütes, Konzentration. SA -ām 228, 19. SI -ayā dhārayatī F. (ep.) von -at Ppra von Vdhr Kaus. bewahren, (am Leben) erhalten. SA -īm 59, 6. dhārayitum Inf. von V dhr Kaus. tragen, ertragen. 2, 24. dhārā F. (V dhāv rinnen, fliessen) Tropfen. PN -as 275, 3. dhārā-grha N. Badehaus, -zimmer. PN -āņi 285, 5. dhārādhirūdha (ā-a) auf der Schneide stehend, den Gipfel erreichend. SN -am 234,6.

468

### ∨dhāv — Dhrstadyumna M.

- √ dhāv I laufen. Mit anu zu Hilfe eilen, mit abhi dass., mit sam-upa heranlaufen
  zu, mit pari umherlaufen, mit pra fortlaufen.
- Akt. Ind. 3.S dhāvati 31,17. 2.S anu-dhāvasi 32,3. 3.P dhāvanti 311,2. 2.P pra Imp. 2.S abhi-dhāva 53, 1. 2.P dhāvata 47, 4. [-dhāvatha 47, 5. Impf. 3.S sam-upādhāvat (a-a) 3, 15.
- Med. Impf. 3.S pary-adhavata 31, 5.
- dhāvat Ppra von V dhāv laufen. SN -n 202, 12. PN -ntas 46, 16.
- dhāvita Pp von V dhāv laufen. DN -au 202, 13.
- dhik pfui; pfui über. 149, 11. 267, 8. 74, 6. 6. 301, 12. Praep. 224, 9. 54, 10. 58, 4. 301, 12. Postp. 258, 9. 9. 10. 11.
- dhī F. (\dhyai) Geist, Verstand, Gedanke. SN -īs 233, 5. SI -iyā 227, 7. SG -iyas 262, 7. PN -iyas 221, 16. 24, 23.
- dhīmat (von dhī F.) einsichtig, verständig, klug, weise. SN -ān 17, 15. 38, 2. 40, 7. 77, 11. 123, 14. 216, 5. 37, 22. 39, 21. SI -atā 248, 20. SG -atas 61, 1. 85, 2. PG -atām 106, 1. 213, 21.
- dhīra (Vdhr) standhaft, fest, beherzt. SN -as 250, 15. 67, 5. 77, 20. PN -ās 154, 10. 272, 22. 73, 12. 300, 25. 35, 11. PG -āṇām 116, 3. 215, 14.
- dhīram (Adv. von dhīra) fest, ruhig. 264, 3.
- dhīrā F. von -a. SI -ayā 188, 6.
- dhunvat Ppra von V dhū V sich schütteln, sich sträuben. SA -ntam 105, 13.
- dhur F. Spitze der Deichsel, vorderste Stelle, Ehrenplatz. SA -uram 184, 8. 226, 13. SL -uri 111, 13. 226, 9. 12. 15.
- dhūma M. (V dhū schütteln, hin und her schwingen) Rauch. SI -ena 174, 13.
- dhūma-jāla N. Netz, Schleier von Rauch. SI -ena 58, 8.
- dhūma-pa (V pā I) Rauch trinkend. SN -as 247, 16.
- dhūyamāna Pprp von V dhū schütteln, anfachen. SN -as 64, 16.
- dhūr-jați M. (dhur + jațā F.) Beiname Siva's. SI -inā 252, 20.
- dhūrta M. (V dhurv) Schelm. SN -as 188, 10.
- dhūrtatā F. (von dhūrta) Verschlagenheit, Schlauheit. SN -ā 262, 5.
- dhūr-vodhr M. Jochträger, Zugtier. DN -ārau 100, 17. [-usam 194, 22 (F.).
- dhūsara-kṣāma-vapus einen staubfarbigen und abgemagerten Körper habend. SA
- ∨dhr VI feststehen, am Leben sein, Kaus. tragen, halten, fest-, be-, erhalten. Maava Kaus. vernehmen, mit vi Kaus. halten, tragen, mit sam dass.
- Akt. 1. Fut. 3. P dharisyanti 16, 7.
- Pass. (refl.) Ind. 3.S dhriyate 56, 1. 2.S dhriyase 92, 19.
- Kaus. Ind. 3.S dhārayati 59, 10. 138, 5. 3.P dhārayanti 66, 14. 81, 13. 87, 20.
  - Imp. 3.S dhārayatu 150, 19. 3.P ava-dhārayantu 114, 14.
  - Pot. 3.S dhārayet 193, 18. 258, 27.
  - Impf. 3.8 adhārayat 221, 20.
  - Perf. 3.S dhārayāmāsa 8, 22.

- [ryate 112, 10.
- Pass. des Kaus. Ind. 3.S dhāryate 122, 8. 261, 14. vi-dhāryate 264, 13. sam-dhā-dhrta-garbhā F. (-a) einen Embryo tragend, schwanger. SL -āyām 250, 4.
- dhrtā F. von -a Ppp von \/ dhr tragen. SN -ā 309, 19.
- dhrti F. (Vdhr) Festigkeit, fester Wille. SN -is 18, 21. 316, 10. SA -im 225, 15.
- dhrti-muş (V muş) die Festigkeit stehlend. PN -şas 283, 17.
- dhrtvā Ger. von V dhr fest-, zurückhalten. 133, 19.
- dhrsta (Pp von V dhrs V) dreist, frech. SN -as 268, 13.
- Dhrstadyumna M. (dhrsta + dyumna N. Glanz (Vdiv)) Sohn des Drupada, einer der Helden des Epos Mahābhārata. SN -as 145, 4.

```
dhenu F. (V dhe saugen) Milchkuh. SI -vā 96, 7.
dhairya N. (von dhīra fest) Festigkeit, mānnliches Wesen. SN -am 9, 5. 116, 2.
    57, 6. 269, 14. SA -am 117, 5. SAb -ād 157, 7.
dhairya-guna M. die Tugend der Standhaftigkeit. SN -as 277, 14.
dhairya-druma-dhvamsinī F. von -in (Vdhvams) den Baum Festigkeit entwurzelnd.
    SN -ī 304, 19.
dhairya-dhvamsa M. (V dhvams) Schwinden der Festigkeit. SN -as 116, 3.
dhairya-vrtti dessen Wesen Standhaftigkeit ist. SG -es 277, 13.
dhairya-samādhi-siddhi-sulabha (Vlabh) leicht zu erlangen durch das Gelingen
    der Konzentration durch festen Willen. SL -e 306, 20.
dhairyāvastambha (a-a) M. (V stambh) das sich Stützen auf Festigkeit.
    116, 14. SA -am 117, 15.
dhautāñjanātāmra-netra (a-ā, a-ā) dessen Augen gerötet sind von der hineinge-
    spülten Augensalbe. PI -ais 238, 5.
Dhaumya-maharşi-kathita vom grossen Rşi Dh. vorgetragen. SN -as 106, 21.
dhmāta Ppp von V dhmā blasen, anblasen, schmelzen. PN -ās 297, 24.
dhyāta Ppp von ∨dhyai denken an, nachsinnen über. SN -am 299, 3.13.313, 20.
dhyāta-mātrāgata (a-ā) durch das blosse ihn sich (im Geiste) Vorstellen herbei-
    gekommen. SN -as 220, 14.
dhyātāgata (a-ā) durch das ihn sich Vorstellen herbeigekommen. SA -am 220, 17.
dhyātvā Ger. von ∨dhyai nachdenken. 42, 5.
dhyāna N. (Vdhyai) das Denken, sich Vorstellen. SA -am 314, 5. SAb -ād 221, 11.
dhyāna-ccheda M. (V chid) Unterbrechung der Meditation. SL -e 305, 13.
dhyāna-tatparā F. von -a ganz in Sinnen versunken. SA -ām 59, 22.
dhyana-para F. von -a in Gedanken versunken. SN -a 4, 15.
dhyāna-sthita in Meditation befindlich. SA -am 194, 20.
dhyāyat Ppra von ∨ dhyai meditieren, sich vorstellen, denken an. SN -n 195, 21.
                                                              [PG -tām 316, 3.
dhyāyantī F. von -at. PN -yas 199, 5.
dhyeya (V dhyai) zu denken, vorzustellen. SN -am 288, 18. SL -e 314, 5.
∨dhyai I nachdenken, sich vorstellen. Mit pra nachzudenken beginnen.
    Perf. 3.S pra-dadhyau 68, 14.
                                                                       [18, 22.
dhruva (Wb. von ∨dhr) feststehend, sicher, unveränderlich. SA -am 92, 16. PN -āṇi
dhruva M. der Polarstern. SG -asya 317, 18.
```

dhruvam (Adv. von dhruva) sicherlich, gewiss, bestimmt. 47, 19. 48, 5. 146, 5. 207, dhvaja M. Fahne, Flagge. SN -as 104, 3. [21, 23, dhvani M. (V dhvan tönen) Ton, Laut, Schall. SA -im 197, 14. dhvasta Pp von ∨dhvams schwinden, zugrunde gehen. PG -ānām 246, 4. na nicht. 2, 15, 15, 3, 4, 6, 18, 4, 2, 12, 17, 18, 18, 5, 3, 6, 8, 11, 8, 7, 12, 9, 4, 7, 13. 20. 20. 10, 16. 11, 2. 4. 6. 12, 3. 7. 17. 13, 4. 14, 5. 9. 16. 15, 1. 18, 16. 19, 7. 8.

20, 8, 12, 21, 3, 5, 22, 1, 18, 19, 20, 21, 23, 1, 24, 4, 14, 15, 25, 5, 9, 10, 26, 10, 14. 15. 16. 18. 20. 27, 7. 8. 28, 3. 14. 20. 29, 4. 4. 30, 14. 19. 21. 22. 22. 32, 1. 3. 33, 8, 34, 12, 35, 6, 8, 9, 12, 16, 18, 20, 36, 14, 38, 6, 40, 1, 2, 2, 41, 7, 45, 2, 5. 47, 6, 16, 17, 18, 20, 48, 6, 14, 15, 49, 5, 6, 7, 8, 50, 14, 15, 51, 8, 13, 52, 2, 2, 3, 7. 8. 53, 10. 12. 54, 5. 8. 12. 14. 55, 12. 57, 20. 58, 3. 59, 8. 10. 61, 3. 6. 11. 12. 62, 13. 63, 15. 65, 7. 14. 66, 3. 4. 12. 13. 16. 18. 67, 5. 7. 15. 68, 4. 4. 69, 3. 19. 70, 1. 71, 6. 9. 72, 5. 10. 10. 11. 21. 23. 23. 73, 2. 7. 9. 74, 24. 25. 76, 6. 7. 8. 9. 10. 13. 13. 14. 14. 15. 77, 8. 10. 12. 13. 13. 18. 78, 2. 13. 80, 10. 11. 14. 81, 11. 12. 15. 17. 21. 82, 8. 9. 16. 18. 83, 11. 86, 9. 18. 87, 2. 10. 13. 88, 1. 5. 7. 90, 19. 24. 25. 91, 4. 12. 92, 9. 93, 1. 7. 13. 15. 16. 17. 20. 21. 95, 13. 96, 3. 6. 7. 7. 8. 8. 97, 8. 10. 19. 98, 9. 9. 13. 13. 13. 13. 14. 14. 99, 11. 14. 101, 5. 03, 7. 9. 12. 04, 3. 5. 16. 20. 05, 15. 16. 06, 3. 07, 5. 6. 6. 7. 11. 13. 13. 14. 08, 4. 5. 7. 09, 2. 10, 14. 11, 4. 5. 7. 9. 13. 15. 15. 18. 18. 21. 12, 3. 6. 6. 9. 13. 21. 13, 6. 7. 7. 8. 14, 5. 7. 13. 15. 15, 1. 5. 19. 21. 16, 1. 2. 3. 6. 6. 12. 14. 22. 17, 1. 4. 4. 13. 15. 18, 3. 7. 10. 18. 20. 19, 5. 5. 6. 9. 10. 21. 20, 2. 3. 4. 11. 17. 17. 17. 17. 21, 1. 9. 12. 15. 22, 11. 14. 23, 4. 12. 16. 24, 4. 5. 6. 16. 20. 25, 5. 15. 20. 26, 11. 11. 13. 14. 27, 4. 7. 14. 28, 7. 11. 13. 16. 29, 5. 12. 14. 30, 14. 19. 31, 5. 16. 32, 1. 9. 11. 33, 9. 9. 11. 34, 4. 4. 5. 6. 10. 10. 35, 2. 5. 15. 36, 15. 15. 19. 37, 5. 16. 16. 18. 20. 38, 6. 7. 10. 12. 14. 16. 19. 39, 1. 2. 4. 9. 12. 14. 40, 1. 9. 10. 17. 41, 5. 6. 10. 14. 19. 42, 1. 8. 43, 11. 11. 12. 18. 44, 2. 13. 16. 19. 45, 2. 3. 6. 14. 17. 46, 3. 11. 20. 47, 3. 5. 6. 7. 8. 48, 1. 11. 13. 14. 18. 49, 2. 7. 8. 14. 14. 15. 20. 50, 1. 7. 18. 51, 1. 4. 11. 14. 18. 52, 2. 6. 16. 16. 53, 2. 9. 20. 54, 3. 4. 5. 7. 8. 55, 18. 56, 5. 12. 13. 57, 4. 6. 17. 58, 9. 16. 18. 21. 59, 10. 17. 60, 3. 61, 5. 6. 62, 1. 11. 16. 18. 63, 15. 15. 16. 17. 20. 20. 64, 5. 14. 14. 16. 20. 65, 2. 6. 8. 13. 66, 20. 67, 3. 4. 9. 10. 11. 14. 68, 4. 7. 10. 21. 69, 9. 70, 10. 10. 17. 19. 71, 5. 9. 10. 10. 10. 10. 13. 18. 19. 72, 2. 6. 7. 12. 13. 13. 14. 73, 1. 4. 5. 11. 16. 19. 74, 1. 3. 3. 4. 8. 9. 75, 1. 4. 5. 14. 18. 76, 9. 11. 17. 77, 4. 79, 9. 10. 10. 15. 17. 19. 80, 12. 13. 13. 19. 81, 10. 11. 16. 19. 82, 17. 83, 2. 5. 7. 12. 85, 13. 17. 86, 1. 18. 87, 18. 88, 10. 11. 14. 89, 7. 91, 5. 92, 23. 93, 17. 95, 12. 96, 2. 5. 97, 19. 99, 2. 200, 13. 01, 17. 02, 24. 03, 20. 05, 15. 19. 20. 22. 06, 6. 08, 12. 09, 6. 10, 7. 21. 11, 4. 13. 12, 24. 15, 2. 18. 16, 6. 21. 22. 17, 16. 18, 14. 15. 19, 17. 20, 2. 12. 13. 15. 21, 16. 22, 2. 19. 21. 23. 23, 2. 3. 7. 23. 24, 3. 12. 25, 11. 26, 15. 17. 28, 9. 11. 12. 30, 1. 32, 4. 33, 5. 35, 12. 38, 17. 18. 39, 1. 8. 11. 17. 18. 19. 40, 17. 22. 41, 9. 16. 42, 16. 44, 6. 45, 22. 46, 4. 6. 6. 8. 9. 47, 7. 9. 48, 11. 18. 49, 9. 50, 12. 52, 4. 54, 14. 15. 55, 5. 8. 57, 25. 58, 16. 17. 22. 22. 22. 28. 59, 3. 18. 19. 60, 7. 10. 12. 12. 13. 13. 13. 13. 17. 22. 61, 2. 5. 7. 10. 12. 12. 13. 13. 13. 13. 19. 62, 10. 12. 63, 1. 4. 6. 6. 14. 64, 5. 9. 19. 65, 3. 66, 1. 1. 67, 1. 4. 7. 10. 18. 68, 1. 10. 14. 14. 70, 9. 20. 71, 5. 6. 8. 11. 15. 20. 72, 19. 20. 21. 22. 73, 4. 4. 12. 18. 18. 74, 2. 75, 1. 2. 3. 8. 13. 13. 13. 14. 14. 76, 12. 16. 77, 10. 14. 16. 17. 18. 19. 78, 6. 11. 24. 28. 79, 14. 18. 21. 28. 80, 13. 15. 17. 18. 81, 4. 7. 8. 82, 3. 4. 7. 12. 83, 4. 4. 13. 17. 84, 5. 10. 85, 3. 15. 17. 86, 11. 18. 87, 14. 20. 21. 88, 6. 10. 89, 12. 90, 14. 91, 19. 92, 2. 11. 11. 12. 93, 2. 4. 6. 9. 12. 14. 14. 94, 5. 17. 95, 17. 17. 18. 96, 8. 97, 3. 4. 6. 8. 10. 14. 15. 27. 28. 98, 2. 8. 9. 12. 99, 3. 4. 5. 7. 8. 9. 10. 11. 11. 12. 13. 20. 300, 10. 18. 22. 01, 3. 5. 13. 13. 13. 14. 16. 02, 8. 18. 03, 4. 7. 9. 20. 04, 5. 05, 3. 14. 14. 15. 16. 06, 8. 16. 07, 4. 8. 8. 20. 08, 7. 10. 09, 4. 5. 5. 6. 10, 11. 11. 21. 11, 4. 12, 1. 12. 13, 2. 5. 6. 7. 16. 20. 20. 14, 11. 15. 20. 20. 15, 6. 9. 16, 10. 17, 7. 7. 7. 8. 18, 1. 5. 13. 13. 20, 14. 14. 21, 1. 22, 5. 10. 17. 17. 18. 24, 7. 28, 4. 30, 1. 31, 19. 33, 14. 16. 35, 11.

nakula M. Manguste, der indische Ichneumon, Herpestes pallidus. SN -as 179, 4. SI -ena 178, 10. 79, 5. SG -asya 179, 3.

naktam (vedisch nakta N. Nacht) bei Nacht. 4, 18. 273, 14. 328, 16.
nakṣatra N. Gestirn, Sternbild. PN -āṇi 13, 20. [12. 22, 22.
nakha-kuliśālamkṛta (a-a) mit donnerkeilgleichen Krallen geschmückt. SA -am 110,
nakha-randhra-mukta aus den Spalten, Vertiefungen der Krallen herabgefallen.

PI -ais 323, 5.

nakhāyudha (a-ā) die Nägel als Waffe gebrauchend. SN -as 152, 8.
nakhāyudhatva N. Abstr. von nakhāyudha (a-ā). SAb -ād 151, 13.
na-ga M. (Vgam) Berg, Baum. SG -asya 321, 37. PN -ās 42, 4.321, 1. PA -ān 93, 2.
nagara M. N. Stadt. SN -am 95, 6.98, 5.198, 5.204, 17.29, 15. SA -am 17, 9.

```
41, 18. 55, 10. 65, 20. 90, 9. 129, 20. 204, 14. SAb -ād 217, 10. 32, 12. 41, 24.
    45, 5. SL -e 56, 7. 90, 7. 91, 12. 195, 4. 220, 21. 21, 2. 30, 24. 56, 11.
nagara-madhya N. die Mitte, das Innere der Stadt. SL -e 102, 17.
nagara-vara die beste der Städte. SL -e 190, 7.
nagara-sammita (V mā) einer Stadt gleichkommend, -wertig. SA -am 57, 19.
nagarādhipa (a-a) M. Stadtoberhaupt, Polizeichef. SN -as 220, 22. SA -am 220, 23.
nagarābhyāśa (a-a) M. (Vaś V) Nähe, Umgebung der Stadt. SL -e 24, 15. 102, 15.
nagarī F. (v. -a N.) Stadt. SA -īm 23, 13. 54, 18. 65, 22. 67, 11. 21. 198, 17. 202, 15.
nagāgra (a-a) N. Spitze, Gipfel des Berges. SAb -ād 46, 11.
                                                                [SAb -yās 197, 5.
nagādhirāja (a-a) M. der König der Berge. SN -as 320, 21. 21, 1.
nagādhirājatva N. (Abstr. vom vorigen) Bergkönigschaft. SN -am 321,38. SA -am
nagna nackt. SA -am 51, 7. 209, 17.
                                                                        [321, 14.
nagnī-krta Ppp von V nagnī-kr entblössen. PN -ās 289, 15.
na-cirād in kurzem, bald. 6, 14.63, 2.
nața M. (Vnaț, mind. aus Vnrt) Schauspieler. SN -as 193, 13. 318, 17. PN -ās 301,
nata-nābhi-randhra N. tiefe Nabelgrube. SA -am 330, 13.
                                                                            13.
∨nad I tönen, brüllen. Mit ud aufbrüllen, mit pra zu schreien beginnen.
    Ind. 2.S nadasi 120, 22.
    Perf. 3.S un-nanāda 334, 16. 3.P nedus 88, 9. pra-nedus 76, 2.
nadat Ppra von V nad. SG -tas 75, 16. PN -ntas 121, 16.
nadī F. (V nad) Fluss. SN -ī 42, 3. 304, 18. 18, 5. SA -īm 43, 8. 58, 21. 181, 7.
    SG -yās 39, 20. 40, 2. SL -yām 180, 14. 17. PA -īs 34, 4. 43, 4. 71, 21.
nadī-guhā F. Höhle am Fluss. SL -āyām 181, 4.
nadī-taţa M. Flussufer. SAb -ād 181, 7. 15.
nadī-tīra N. dass. SL -e 104, 8. 26, 8.
naddha (Ppp von V nah binden, knüpfen) überzogen, bedeckt. PA -ān 34, 2.
na-nu negierende Fragepartikel, nicht?, doch wohl. 30, 8. 121, 2. 257, 21. 74, 6. 75, 5.
    97, 15. 301, 9. 14, 9. 22, 7. 30, 9.
∨nand I sich freuen. Mit abhi sich freuen über, gern annehmen, mit prati gern,
    mit Dank annehmen, willkommen heissen.
Akt. Ind. 3.S abhi-nandati 22, 19. 21.
                                      3. P nandanti 305, 1.
    Impf. 3.D abhy-anandatām 212, 6.
    Perf. 3. P nanandus 200, 1. abhi-nanandus 212, 1.
Med. Impf. 3.S abhy-anandata 90, 18. praty-anandata 22, 1.88, 17.
Kaus. Perf. 3.S nandayāmāsa 204, 12.
Nanda M. (V nand) Name der Könige der alten Dynastie von Magadha in Pāţaliputra,
    die von Candragupta, dem Besieger der Griechen nach Alexanders Tode, gestürzt
     wurde. SN -as 197, 23. 226, 20. SAb -ād 212, 23. SG -asya 190, 16. 94, 11.
    210, 23. 13, 4. 23. 25, 22. 26, 7.
Nanda-dehāntar (a-a) in den Körper des N. 213, 12.
Nandana N. (V nand) der Garten Indra's. SA -am 235, 3. SL -e 94, 22. 238, 1.
Nanda-bhūpati M. der König N. SN -is 226, 14.
nandayat Ppra von V nand Kaus. erfreuen. SN -n 252, 11.
Nandidevābhidha (a-a, -ā F., \dhā) Nandideva mit Namen. SN -as 253, 20.
Nandin M. (V nand) Name eines Wesens im Gefolge Siva's. SI -inā 188, 15. 21.
napumsaka M.N. (na + pums M.) Hermaphrodit, Eunuch. PN -as 159, 3.
napumsakam anapumsakena 'Neutrum mit Nichtneutrum' Anfang von Panini I, 2, 69,
    nach welcher Regel das adjektivische N. bhäsvanti sowohl zu ratnani als zum F.
    mahauşadhīs gehört. 321, 27.
```

### napumsakaikaśeşa M. — nara-vāhin

napumsakaikaśeşa (a-e) M. (Vśiṣ) das Alleinübrigbleiben des Neutrums. SN -as 321, nabhaḥ-stha (Vsthā) im Luftraum, am Himmel stehend. SI -ena 207, 1. [27. nabhas N. Luftraum, Himmel. SA -as 310, 18. SI -asā 203, 6. 04, 10. SAb -asas

202, 16. 40, 12. SL -asi 61, 20. 286, 7.

nabhas-tala M.N. Himmelsfläche. SAb -ād 7, 10. V nam I sich beugen, sich neigen, Med. sich biegen, Kaus. biegen, krümmen. Mit pra sich neigen vor, mit vi sich bücken.

Akt. Ind. 2.S namasi 257, 21.

Med. Ind. 3.S namate 172, 13. 73, 19. vi-namate 82, 18. 1.S pra-name 37, 7.

Pass. des Kaus. Imp. 3.S nāmyatām 92, 14.

namat Ppra von Vnam sich neigen (vor), verehren. SN -n 188,11. PI -dbhis 302,4. namayitvā Ger. des Kaus. von Vnam sich beugen. 204, 16.

namas N. (V nam) Verneigung, Verehrung. SN -as 37, 6. 95, 2, 2. 2. 3. 257, 5. 17. 21. 69, 13. 75, 8. 12. 78, 19. 27, 303, 14. 20, 3.

namas-kāra M. (Vkr) Verehrung, Huldigung. SN -as 163, 14. SA -am 14, 19. namaskārātmaka (namaskāra + ātman M.) dessen Wesen eine Verehrung, Huldigung ist. SA -am 257, 15.

namas-kṛtya Ger. von Vnamas-kṛ huldigen, Verehrung erweisen. 10, 5. 11, 11. 255, namas-kriyā F. (Vkr) Verehrung, Huldigung. SN -ā 320, 17. [14. Vnamasy (Den. von namas N.) verehren, huldigen.

Ind. 1.P namasyāmas 275, 5.

nameru-prasavāvatamsa (a-a, Vtan) mit Gewinden, Kränzen von Nameru-Blumen. namra (Vnam) sich neigend. PN -ās 271, 1. [PN -ās 334, 9.

namratā F. (Abstr. von namra) Demut. SN -ā 269, 10.

namratva N. (Abstr. von namra) das sich Neigen, Demütigung. SI -ena 270, 17. naya M. ( $\vee$  nī) kluges Benehmen, Klugheit, Politik. SN -as 169, 2. 71, 2. 262, 4. nayana N. ( $\vee$  nī) Auge. DN -e 298, 17.

nayana-padavī F. (V vī) Pfad der Augen. SA -īm 305, 3.

nayamānā F. von -a Pprm von V nī führen, hinbringen. SN -ā 140, 6.

na-ra M. Tribrachys (~~~) und Amphimacer (-~-). DN -au 279, 24.

nara M. (Weiterbildung von nr M.) Mann, Mensch. SN -as 12, 17. 65, 4. 5. 101, 5. 02, 12. 08, 9. 09, 17. 17, 17. 38, 3. 46, 7. 55, 21. 67, 7. 80, 19. 265, 12. 318, 18. SI -ena 111, 2. SG -asya 26, 14. 177, 19. 261, 16. 76, 20. PN -ās 182, 19. PA -ān 219, 20. PI -ais 240, 25. PD -ebhyas 269, 13. PAb -ebhyas 50, 15. PG -āṇām 49, 7. PL -eṣu 4, 3.

naraka M. Unterwelt, Hölle. SA -am 144, 4.50, 14.82, 19. SL -e 19, 4.308, 10. nara-kapāla N. Menschenschädel. SI -ena 153, 10.

naraka-pura-mukha N. Eingang zur Höllenstadt. SN -am 295, 15.

naraka-śata-mahā-duḥkha-samprāpti-hetu M. die Ursache der Erlangung der grossen Leiden von einem Hundert von Höllen. SN -us 288, 3.

nara-nātha M. Schutzherr der Menschen, König. SG -asya 108, 9.

nara-nārī F. Mann und Frau. PG -īņām 1, 9.

nara-pati M. Herr der Männer, Fürst, König. SN -is 243, 2. SG -es 170, 15.

nara-vara der beste der Männer. SN -as 70, 11.

nara-varottama (a-u) der höchste der auserwählten Männer. SA -am 37, 26.

Naravāhanadatta M. (naravāhana-datta von Kubera gegeben) Name eines Königs von Vatsa. SG -asya 185, 3. 254, 19.

Naravāhanadatta-carita-mayī F. von -a die Abenteuer des N. enthaltend. SA -īm nara-vāhin ( $\vee$  vah) Menschen tragend. SI -inā 62, 21. [256, 4.

### nara-vīra M. — Nalopākhyāna N.

nara-vīra M. der Held unter den Männern. SG -asya 63, 13. nara-vyāghra M. Manntiger, ein Mann wie ein Tiger. SV -a 12, 7. 13, 2. 34, 19. nara-śārdūla M. dass. SN -as 2, 18. 65, 1. nara-śrestha der herrlichste der Männer. SV -a 12, 4. 34, 20, 35, 23. narādhipa (a-a) M. Herr der Menschen, Fürst, König. SV -a 35, 11. 48, 24. 54, 13. 55, 1. 69, 8. 87, 11. SN -as 17, 20. 28, 13. 66, 3. 68, 9. 77, 5. 90, 14. SA -am 15, 8. 21, 10. 69, 7. PN -ās 172, 1. PI -ais 15, 22. narāsthi (a-a) N. Menschenknochen. SA -i 259, 17. narendra (a-I) M. Indra unter den Menschen, Fürst, König. SA -am 137, 17. SI -ena 112, 16. SG -asya 66, 7. 108, 5. PA -an 105, 16. nareśvara M. (a-ī) Beherrscher der Männer, Fürst, König. SV -a 12, 2. 6. 30, 12. 35, 3. 65, 1. SL -e 4, 21. PN -ās 132, 8. narottama (a-u) der höchste der Männer. SV -a 7, 12. 26, 22. 35, 20. SN -as 37, 17. nartita-bhrūlata (-ā F.) wo die Brauenranken tanzen gemacht werden. PN -āni 309,12. nartita-mayura wo Pfauen (durch die Ankunft der Wolken) zum Tanzen veranlasst werden. PN -as 282, 8. Narmadā F. (von narma-da (narman N. +  $\vee$  dā) Freude gebend) Name eines Flusses im Dekhan, heut Narbada, Nerbudda. SG -āyās 242, 24. Narmadā-taţa M. Ufer der N. SL -e 235, 10. Nala M. (nala M. Schilfrohr, Arundo bengalensis, Sinnbild der Schlankheit) Name eines vorgeschichtlichen Königs von Nisadha. SV -a 7, 11. 35, 5. 53, 1. 54, 6. 88, 1. SN -as 1, 3, 2, 18, 24, 3, 17, 4, 3, 7, 3, 15, 8, 6, 9, 15, 10, 13, 12, 8, 14, 17, 17, 18. 18, 9. 15. 20, 11. 24, 5. 19. 25, 20. 26, 12. 27, 6. 11. 28, 2. 21. 22. 29, 13. 14. 18. 36, 2. 13. 37, 21. 38, 1. 4. 40, 7. 13. 41, 4. 44, 19. 52, 20. 53, 2. 8. 15. 54, 2. 55, 9. 56, 6. 15. 57, 20. 59, 9. 60, 22. 68, 4. 70, 8. 11. 13. 71, 1. 3. 6. 72, 4. 74, 15. 26. 75, 2. 5. 76, 5. 78, 16. 79, 2. 80, 6. 14. 81, 20. 85, 14. 86, 8. 88, 10. 16. 89, 9. 20. 22. 90, 5. 23. 91, 11. 92, 1. 93, 5. 6. 94, 2. 21. SA -am 2, 20. 3, 3. 4, 12. 7, 5. 9, 3. 10. 16. 10, 5. 12, 1. 14, 9. 10. 12. 16, 2. 18, 16. 19, 1. 3. 18. 20, 2. 3. 4. 6. 21, 15. 21. 22, 5. 23, 12. 20. 25, 2. 31, 12. 34, 11. 36, 5. 14. 41, 1. 7. 15. 42, 15. 44, 21. 53, 4. 54, 4. 55, 5. 57, 16. 58, 3. 65, 12. 14. 21. 67, 11. 71, 12. 72, 1. 76, 6. 80, 11. 13. 82, 3. 83, 19. 20. 84, 7. 85, 13. 16. 23. 89, 3. 90, 8. 13. 15. SI -ena 20, 1. 72, 6. 75, 18. 90, 4. 93, 9. SD -āya 16, 13. 74, 9. SG -asya 15, 5. 17, 7. 21, 6. 22, 17. 23, 2, 36, 11, 41, 21, 49, 11, 63, 13, 68, 13, 71, 4, 5, 75, 15, 78, 13, 15, 80, 9, 81, 6. 86, 25. 89, 1. 93, 8. SL -e 4, 6. 8. 19, 7. 24, 12. 30, 2. 57, 13. 67, 14. 75, 4. 80, 2. Nala-darśana-kāńkṣā F. (V kāńkṣ) Verlangen den N. zu sehen. SI -ayā 57, 14. Nala-nāman N. mit Namen. SA -ānam 45, 2. [85, 5. Nala-patnī F. Gattin des N. SN -ī 43, 12. Nala-mārgaņa N. das Suchen des N. SL -e 64, 4. Nala-vājin M. Ross des N., Nala-Ross. PL -işu 75, 18. Nala-śańkā F. Vermutung, dass es N. sei. SI -ayā 85, 6. Nala-śāsana N. Gebot, Auftrag des N. SA -am 21, 20. SAb -ād 21, 18. 22, 6. Nala-samnidhi M. Nähe, Anwesenheit des N. SL -au 75, 14. Nala-sārathi M. der Wagenlenker des N. SN -is 23, 6. Nala-siddha (V sidh) von N. zubereitet. SG -asya 84, 6. Nalāmātya (a-a) M. Minister des Nala. PL -eşu 23, 7. Nalāśva (a-a) M. Pferd des Nala. PN -ās 75, 13. nalinī F. Lotus, Nelumbium speciosum. SG -yās 280, 21. [10. nalinī-pattra-sthita auf dem Blatt der Lotuspflanze stehend. SN -am 139, 15. 270, Nalopākhyāna (a-u) N. (Vkhyā) Untererzählung, Episode von Nala. SN -am 1, 1.

### Nalopākhyāna N. — na-samvid F.

```
94, 27. SL -e 4, 9. 7, 13. 10, 3. 13, 7. 17, 22. 19, 10. 21, 8. 23, 16. 27, 5. 29, 22.
     33, 12. 45, 12. 52, 18. 55, 7. 57, 11. 60, 18. 65, 17. 68, 7. 71, 19. 75, 7. 78, 20.
     81, 24. 84, 20. 89, 18. 91, 13. 94, 26.
nava neu, frisch, jung. SN -as 186, 5. 219, 4. -am 206, 21. 82, 1. SA -am 212,
     18. SL -e 288, 10.
nava-kuţaja-kadambāmodin (a-ā, von ā-moda M. (V mud) Duft) nach frischen
     Wrightia- und Nauclea-Blüten duftend. PN -inas 285, 19.
```

navati F. (von navan neun) neunzig. SG -es 213, 1.

nava-daśa (von nava-daśan neunzehn) der neunzehnte. SN -as 71, 19.

nava-nadī-śata N. neunhundert Flüsse. PA -āni 160, 21.

navanīta-samā F. von -a frischer Butter gleich. SA -ām 179, 1.

nava-pallava M. junger Schössling. PI -ais 307, 18.

navama (von navan neun) der neunte. SN -as 27, 5.

navamālikā-parimala-prāgbhāra-pāţaccara M. der Dieb einer Menge von Jasminduft. PN -as 284, 21.

nava-megha-mālikā F. (Wb. von mālā F.) Kranz von neuen Wolken. SA -ām 292, 1. nava-megha-śabda M. Ton der jungen Wolke. SAb -ād 327, 10.

nava-yauvana N. frische Jugend. SN -am 288, 18. SI -ena 329, 10. 31, 1.

nava-roma-rāji F. (im Ablaut zu rju) Reihe von jungen Haaren. SN -is 330, 14. navā F. von -a. SA -ām 59, 4.

navānkura-koţi (a-a) Millionen junger Knospen habend. PN -ayas 284, 7 (F.).

navādhikā (a-a) F. von -a um neun vermehrt. SG -āyās 213, 1.

navānanga-vijrmbhita (a-a) N. (Vjrmbh) das Aufblühen der jungen Liebe. SN -am navāmbu (a-a) N. neues Wasser. PI -ubhis 271, 2. [206, 3.

navodhā (a-ū) F. (von -a) die Neuvermählte. PG -ānām 282, 20.

navoditendu-pratima (a-u, a-i, -ā F.) mit dem Bilde des neu aufgegangenen Mondes. SG -asya 331, 13.

∨naś I (ep.) zunichte werden, verderben. Mit vi dass.

Pot. 3.S vi-naset 23, 1.

∨naś IV verschwinden, schwinden, unter-, zugrunde gehen. Mit pra und vi dass.

Akt. Ind. 3.S nasyati 279, 11. 318, 12. vi-nasyati 101, 19. 21. 56, 14. 58, 5. 59, 14. 16. 265, 16. 3. P pra-pasyanti 166, 9.

1. Fut. 1.S vi-nanksyāmi 76, 7. 13.

Med. Ind. 3.S nasyate 61, 12.

Pot. 3.S vi-nasyeta 119, 18.

Kaus. Ind. 3.S vi-nāśayati 179, 5.

Imp. 2.S nāśaya 215, 3.

Pot. 3.S nāśayet 101, 5. vi-nāśayet 214, 18.

1. Fut. 3. S nāśayişyati 32, 7. 1. S nāśayişyāmi 26, 9.

nasyat Ppra von V nas IV. PL -tsu 263, 10.

nasta Pp von Vnas. SN -am 64, 18, 166, 9, 278, 32, 79, 10. SL -e 279, 9, 302, 12. PN -ās 46, 12. 297, 4. PI -ais 166, 9.

nastatantuka-muktājāla-dṛṣṭānta-puraḥsaram (Vsr) unter Voranstellung des Gleichnisses vom Perlennetz mit dem zerrissenen Faden.

naşta-rūpa dessen Gestalt geschwunden ist. SN -as 80, 12.

nașța-samjñā F. von -a (-ā F.) dessen klares Bewusstsein geschwunden ist. SN -ā nașță F. von -a. SN -ā 235, 22.

nastātman (a-ā) dessen Selbst, dessen wahres Wesen geschwunden ist. SN -ā 29, 20. na-samvid F. Schwinden des Bewusstseins. SA -dam 292, 3.

∨nah IV binden, knüpfen. Mit sam Med. sich rüsten.

```
Ind. 3.S sam-nahyate 259, 5.
nāka M. Himmelsgewölbe, Himmel. SA -am 313, 6.
nāga M. Schlangendamon, ein mythisches Wesen mit Schlangenleib und menschlichem
    Gesicht; Schlange. SN -as 53, 4. 17. 54, 4. 134, 18. SA -am 53, 5. 54, 3. SL
    -e 55, 9. PI -ais 13, 21.
nāga M. Elefant. SN -as 120, 11. 61, 11. 266, 3. PN -ās 106, 12. PG -ānām 46, 12.
nāga-kumāraka M. Nāga-Prinzlein. SA -am 230, 8.
                                                                         [169, 13]
nāga-rāja M. (rājan M.) Schlangenkönig. SN -as 55, 6. SA -am 88, 13. SG -asya 74,
nāga-rājan M. dass. SA -ānam 53, 3.
                                                                      [21, 230, 2,
nāga-vadhūpabhogya (ū-u, Vbhuj VII) von den Nāga-Frauen zu geniessen. SA
    -am 326, 8.
nāgāśana (a-a) M. (Vaś IX) Schlangenverzehrer, Beiwort des Pfaues. SA -am 124, 18.
nāgendra (a-I) M. Schlangenfürst. SN -as 53, 14.
nagendra (a-I) M. ein Indra unter den Elefanten, ein mächtiger Elefant.
                                                                           SN -as
    260, 5. PN -ās 106, 5. PI -ais 120, 17.
nāgendra-hasta M. Rüssel von mächtigen Elefanten. PN -ās 330, 5.
nātya N. (von nata M.) Schauspiel, Vorstellung. SA -am 193, 21.
nātha M. (V nāth) Schutzherr, Beschützer, Herr. SV -a 30, 6. 32, 2. 35, 12. SN
    -as 314, 20. SL -e 162, 7.
nāda M. (Vnad) Schall, Gebrüll, Schrei. SN -as 136, 5. SA -am 75, 17. PA -ān 46, 20.
nādayat Ppra von ∨nad Kaus. erschallen machen. SN -n 75, 12.
nānā-kathā-jala-smṛti-saukarya-siddhi F. das Gelingen der Erleichterung der
    Uberlieferung des Netzes von mannigfachen Erzählungen. SD -aye 185, 18.
nānā-kṛti F. (V kṛ) die mannigfaltigen Schöpfungen. PA -īs 257, 4.
nānā-jalacara-sanātha mit verschiedenen Wassertieren versehen, besetzt. SN -am
nānā-jalacara-sameta von verschiedenen Fischen begleitet. SN -as 127, 2.
nānā-duşta-jana M. mancherlei Bösewichte. PI -ais 170, 1.
nāna-dhātu-śata N. Hunderte von verschiedenen Erzen. PI -ais 34, 2.
nānā-dhātu-samākīrņa mit mancherlei Erzen bedeckt. SA -am 36, 20.
nānā-pakṣi-gaṇākīrṇa (a-ā) bedeckt von Scharen von mancherlei Vögeln. SA -am
nānā-pakṣi-niṣevita (Vsev) von mancherlei Vögeln bewohnt, besucht. SA -am 45, 19.
nānā-phala N. mannigfaltige Früchte. PI -ais 266, 13.
nānā-mṛga-gaṇa M. Scharen von mancherlei Tieren. PI -ais 39, 2.
nānā-śāstra-vicakṣaṇa verschiedener Lehrbücher kundig. SA -am 182, 9.
nābhi F. Nabe des Rades; Nabel. SN -is 112, 10. SL -au 112, 10.
nābhi-bhanga M. das Brechen der Nabe. SL -e 150, 7.
nāma Adv. (die Apposition nāma in erstarrter Funktion) namens, nāmlich. 30,8. 42,15.
    52, 12. 59, 7. 85, 20. 103, 15. 98, 14. 17. 216, 5. 49, 15. 51, 22. 54, 14. 61, 16.
     68, 1. 10. 77, 4. 90, 24. 91, 4. 96, 2. 316, 14.
nāmatas (von nāman N.) vom Namen her, mit Namen. 66, 6.
nāman N. (V jňā?) Name. SN -a 1, 3, 2, 1, 3, 17, 35, 5, 37, 10, 21, 40, 5, 7, 13, 44,
     19. 23. 58, 4. 60, 20. 22. 65, 19. 66, 6. 87, 6. 95, 6. 8. 97, 3. 16. 98, 1. 5. 6. 102, 1.
     30, 18. 39, 14. 40, 7. 47, 13. 15. 56, 16. 73, 3. 80, 1. 83, 20. 84, 4. 85, 2. 5. 94, 11.
    98, 8. 99, 17. 206, 17. 27, 20. 29, 18. 30, 16. 33, 11. 34, 20. 36, 7. 10. 37, 1. 46,
    23. 48, 7. 50, 15. 65, 8. 70, 9. 304, 18. 07, 20. 20, 21. 26. 22, 3. 35, 16. SA -a
    226, 6. 29, 8. SI -nā 190, 15. 93, 3. 96, 15. 99, 20. 204, 18. 29, 2. 37, 18. 44, 9.
     46, 17. 56, 3. 327, 16. PL -asu 14, 6.
nāma-mātra (-ā F.) nur den Namen führend. SN -as 112, 3.
```

```
Nārada M. (v. nara-da, Vdā?) Name eines göttlichen Rşi, Vermittlers zwischen Göttern
    und Menschen. SN -as 5, 16. 20. 6, 10. 53, 6. 144, 6. 333, 8. SG -asya 6, 4. 20.
Nārāyaņa M. (von nara M.) Beiname des Gottes Vișņu. SN -as 186, 23. 87, 7. 10.
    SI -ena 163, 10.
nārī F. (von nr M.) Frau, Ehefrau. SN -ī 48, 2. 56, 14. 16. 57, 3. 86, 19. 117, 17.
    SA -īm 204, 2. SG -yās 59, 7. PN -yas 145, 9. 287, 21. PG -īnām 4, 3.
nārī-jana M. Weibervolk, die Frauen. SL -e 262, 5.
nārī-pīna-payodharoru-yugala (a-ū) N. das volle Brüste- und Schenkelpaar einer
    Frau. SN -am 299, 5.
nārī-maya aus Frauen bestehend. SN -am 312, 6.
nārī-ratna N. Frauenjuwel. SA -am 17, 10.
nārī-vākya N. Frauenwort. PA -āni 80, 17.
nāśa M. (Vnaś) Verlust, Verschwinden, Verderben, Untergang. SN -as 172, 9. 265, 20.
    76, 16. SA -am 128, 3. 35, 18. 59, 6. 60, 9. 223, 1. SD -āya 113, 4. 18, 15.
nāśayat Ppra von ∨naś Kaus. vernichten. SN -n 296, 21.
nāśita Ppp von V naś Kaus. (s. o.). SN -as 187, 23.
nāsāgra-muktāphalaka-cchala M.N. Verhüllung, Schein der Perle an der Nasen-
    spitze (im Nasenring). SI -ena 287, 17.
Nāhuşa M. Sohn des Nahuşa. SN -as 17, 14.
nih-kleśa-leśa ohne eine Spur von Trübsal. SN -am 262, 14.
nih-śanka (-ā F.) ohne Besorgnis, furchtlos, der nichts zu befürchten hat. SN -as
     120, 22. SA -am 143, 12. PN -as 121, 16.
nih-śankam (-ā F.) furchtlos. 316, 4.
niḥśańkāṅga-vikarṣaṇādhika-sukha (a-a, a-a) hocherfreulich durch das sorglose
    Ausstrecken der Glieder. SN -am 292, 8.
niháabda-stimita (V stim) lautlos und träge. SL -e 46, 4.
niḥśeṣa-padārthoddyota-dīpikā (a-u) F. (Weiterbildung von dīpa M.) die Lampe,
     welche alle Objekte aufleuchten macht. SA -ām 184, 13.
nih-śvasya Ger. von V śvas mit nis aufseufzen. 31, 8.9.
nihávāsa-paramā F. von -a beständig seufzend. SN -ā 4, 14.
nih-samjña (-ā F.) bewusstlos. SN -as 243, 15.
nih-samsayam (-a M.) ohne Zweifel. 28, 10.
                                                                       [306, 11.
niḥsangatā F. (von niḥ-sanga) das an nichts Hängen, völlige Gleichgültigkeit. SN -ā
nih-sattva ohne Tiere, der lebenden Wesen beraubt. SN -am 133, 4.
niḥsāratva N. Abstr. von niḥ-sāra ohne Mark, ohne Kraft. SAb -ād 116, 9.
niḥsārālpa-phala (a-a) mit nichtigem und kleinem Erfolg. PA -āni 170, 14 (erg.
nih-sīman ohne Grenze, unbegrenzt. PN -ānas 264, 15.
                                                                      [kāryāņi).
niḥsīma-śarma-prada (V dā) grenzenloses Glück verleihend. SA -am 315, 2.
nih-srta Pp von V sr mit nis herausgehen. SN -as 74, 10.
nih-sneha ohne Öl; ohne Liebe. PN -ās 112, 13.
nih-sprha (-ā F.) wunschlos. SN -as 309, 21. PN -ās 301, 4.17, 6. PG -āṇām 308,
nih-sva ohne Eigentum, besitzlos, arm. SA -am 99, 5.
                                                                           [13.
ni-kaţa N. Nähe. SA -am 222, 14. 43, 20. 48, 13. SL -e 138, 4. 240, 6.
ni-kāmam (V kam) nach Wunsch, reichlich. 169, 8.
ni-kuñja M. Gebüsch, Dickicht. PA -an 34, 3.
ni-krta Ppp von Vni-kr erniedrigen, demütigen, kränken. SN -as 54, 6. 10.
ni-krtā F. von -a. SN -ā 68, 18.
nikrti-prajňa (-ā F.) auf Unredlichkeit sich verstehend. PI -ais 40, 17.
ni-kşipta Ppp von Vni-kşip niedersetzen, deponieren; hineinwerfen, -stecken. SN -as
```

[209, 24. .

```
ni-ksipya Ger. von \vee ni-ksip (s. o.). 23, 4, 80, 9, 129, 8, 75, 16.
ni-kşepa M. (Vkşip) Depositum. SN -as 74, 8. 249, 21. SL -e 100, 3.
ni-kşepaņa N. (V kşip) das Niedersetzen. SAb -ād 329, 12.
nikşepa-tulā F. Wage im Depositum. SN -ā 180, 11.
                                                                        [99, 18.
nikşepa-praveśa M. Eintritt, Eingang (von Wertobjekten) ins Depositum. SN -as
nikşepa-bhūtā F. von -a als Depositum befindlich. SA -ām 180, 9.
nikşepin M. (von ni-kşepa M.) Besitzer des Depositums, Deponent. SN -ī 100, 4.
ni-khila (von khila M. Ödland) vollständig, all. PN -as 254, 24.
ni-gadita Ppp von ∨ni-gad aussprechen, erklären. SN -as 140, 15.
nigūdham (Adv. von ni-gūdha, V guh) heimlich. 222, 9.
ni-grhya Ger. von ∨ni-grah hemmen, bezwingen. 81, 8. 298, 4.
ni-graha M. (V grah) Bestrafung, Strafe. SA -am 163, 20. 78, 2.
nija (mind. aus nitya) eigen. SA -am 196, 23. 201, 16. 05, 10. 07, 5. 10, 19. 11, 12.
    29, 8. 41, 23. 56, 2. PN -āni 105, 19. PA -ān 199, 5. 230, 23.
nija-karma-pāka (V pac) aus eigenen Werken reifend. SN -am 169, 6.
nija-kula-dahana (V dah) das eigne Haus verbrennend. SN -am 288, 6.
nija-kauśala N. (von kuśala) eigne Geschicklichkeit. SAb -ād 232, 23.
nija-guņa-kathā-pātaka N. die grosse Sünde des Sprechens von den eignen Vor-
    zügen. SN -am 303, 6.
nija-deha-mātra N. (-ā F.) nur der eigne Körper. SN -am 300, 8.
nija-dharma M. eigne Sitte, Eigenart. SN -as 100, 11.
nija-nagara N. die eigene Stadt. SA -am 256, 4.
nija-pada N. der eigne Bereich. SL -e 168, 2.
nija-pārsva M. die eigne Seite, Wand. PA -ān 160, 6.
nija-bhālapatta-likhita auf die eigne Stirnfläche geschrieben.
                                                              SN -am 267, 3.
nija-mandira N. eignes Haus, eigner Palast. SA -am 238, 22. SL -e 207, 8.
nija-vapus N. der eigne Leib. SA -us 289, 7.
nija-vāņijya-kalā-kauśala-vādin (V vad) redend über die eigne Geschicklichkeit
    in der Kunst des Handelsgeschäftes. PG -inam 231, 6.
nija-vrttānta M. die eigne Geschichte. SA -am 192, 22.
nija-śāpānta (a-a) M. das Ende des eignen Fluches. SA -am 245, 21.
nija-hrd N. das eigne Herz. SL -di 272, 14.
nijā F. von -a. SN -ā 251, 17. SA -ām 106, 19. 217, 22. 26, 19. 28, 21. 29, 6. 53,
    13. 307, 15. PA -ās 198, 19.
nijāngulī (a-a) F, der eigne Finger. DA -yau 217, 13.
nijotsāha-śamitāśeşa-tad-vyatha (a-u, a-a, -ā F.) der ihren (der Mutter) ganzen
    Schmerz besänftigte durch die eigne Festigkeit. SA -am 197, 3.
nitamba M. Hintern; Hang, Abhang. PN -ās 281, 11. PA -ān 43, 4.
nitamba-sthalī F. Wölbung der Hüften. SN -ī 283, 2.
nitambinī F. (-in, von nitamba M.) mit starken, schönen Hüften versehen. SA -īm
    283, 4. PAb -ībhyas 280, 17. PG -īnām 293, 9.
nitarām (Komp. von ni) jedenfalls, besonders, ganz. 116, 4. 261, 9. 67, 4. 79, 3. 9.
nitanta-bala von ungeheurer Kraft. SN -as 120, 11.
nitya (von ni nieder, hinein) fest, beständig. SN -am 100, 10.
nitya-duhkhita beständig unglücklich. PN -ās 188, 16.
nityam (Adv. von nitya) beständig, immer. 18, 19, 19, 14, 50, 20, 56, 4, 13, 57, 7.
    97, 18. 108, 6. 8. 10, 3. 17. 12, 12. 23, 5. 30, 19. 31, 1. 32, 11. 60, 21. 64, 6. 69, 7.
    272, 13, 75, 12, 90, 16.
```

nitya-vyayā F. von -a beständige Ausgaben habend. SN -ā 266, 16.

# nityaśas — niyoga-

```
nityasas (von nitya) beständig, stets. 92, 22. 93, 3.
nitya-sevaka (V sev) beständig dienend. SN -as 143, 10.
nityā F. von -a. SN -ā 225, 12. SA -ām 128, 18.
nityodita (a-u) beständig, für immer aufgegangen. SN -as 311, 11.
ni-dāgha M. (V dah) Hitze, heisse Zeit, Sommer. SL -e 116, 4. 95, 11.
nidāghārta (a-ā) von der Hitze gequält. PN -ās 285, 11.
ni-drā F. (Vdrā II schlafen) Schlaf. SN -ā 205, 16. SI -ayā 27, 19.85, 25.113, 7.
nidrandha (a-a) vom Schlafe blind, schlaftrunken. PN -as 46, 16.
nidrā-vaśa M. Gewalt des Schlafes. SA -am 141, 11.
nì-dhana N. (Vdhā) Ende, Tod, Vernichtung. SA -am 6, 6, 102, 13, 59, 4, 261, 2,
ni-dhāya Ger. von V ni-dhā niedersetzen, -legen, deponieren, bewahren. 207, 5 (lies
     ni- für vi-). 78, 13. 81, 19. 315, 4.
ni-dhi M. (V dhā) Schatz. SN -is 231, 4.
nidhi-śankā F. Erwartung eines Schatzes. SI -ayā 297, 24.
∨nind I tadeln, schelten.
     Ind. 3.S nindati 257, 31. 91, 5. 3.P nindanti 182, 9.
     Imp. 3.P nindantu 273, 9.
nindayat Ppra von V nind X tadeln, schelten. SN -n 296, 26.
nindita Ppp von V nind tadeln, schelten. SN -as 180, 7. 87, 6.
nindya (V nind) zu tadeln, tadelnswert. SN -am 300, 14.
ni-patita Pp von V ni-pat nieder-, hineinfallen, -sinken. SN -as 273, 14. SL '-e 71,
ni-patita F. von -a. PG -anam 291, 15.
                                                                           [25.
ni-patya Ger. von V ni-pat (s. o.). 189, 15. 264, 1.
ni-pātita Ppp von V ni-pat Kaus. fallen lassen, niederwerfen, -machen. SN -as
     120, 3. 25, 21. 30, 16. 91, 10.
ni-pātya Ger. von Vni-pat Kaus. (s. o.). 133, 8.
nipuņatā F. (Abstr. von ni-puņa) Gewandtheit, Bildung. SN -ā 277, 1.
ni-baddha Ppp von Vni-bandh binden, zusammenfügen; einbinden, verhüllen. SN -as
ni-baddhā F. von -a. SN -ā 253, 7. SA -ām 58, 8. 253, 12.
                                                                      [312, 18.
ni-bandhana N. (V bandh) Band, Fessel. SA -am 225, 16.
nibida-bhakti F. fester Glaube. SI -yā 228, 16.
ni-bhrta (Ppp von Vni-bhr) verborgen. SN -as 61, 15.
nibhrta-prārabdha-tat-tat-kriya (-ā F.) im stillen dieses und jenes Unternehmen
     beginnend. PN - 311, 2.
nimitta N. Grund, Ureache; Zeichen. SA -am 82, 11. 15. 146, 4.
ni-meşa M. (V mis) das Blinzeln, Schliessen der Augen. SI -ena 15, 16.
ni-vata (Ppp von Vni-yam) fest, sicher. PI -ais 38, 19.
niyata-vratā F. von -a mit festem Gelübde, das G. bewahrend. SN -ā 207, 9.
ni-yatā F. von -a. SN -ā 146, 11.
niyama-vidhi-jala N. Wasser zur täglichen Opferhandlung. PG -anam 335, 13.
ni-yamita Ppp von Vni-yam Kaus. fesseln, befestigen. SN -as 275, 9. -am 317, 18.
niyamita-tanu mit gefesseltem Leibe. PI -ubhis 316, 15.
niyamita-parikhedā F. von -a (V khid) dessen Ermüdung bezwungen wird. SN -ā
niyamita-prāna M. verhaltener Atem. PI -ais 299, 13.
                                                                       [335, 15.
ni-yuktavat Ppa von Vni-yuj anweisen, beauftragen. SN -ān 204, 1.
ni-yuktā F. von -a Ppp von ∨ni-yuj (s. o.). SN -ā 195, 7.
ni-yoktavya (V yuj) zu verwenden. PN -ās 111, 6.
ni-voga M. (Vyuj) Auftrag, Befehl. SAb -ād 64, 5.
niyoga-samsthita im Amte stehend. SL -e 113, 12.
```

```
ni-yojita Ppp von ∨ni-yuj Kaus. versetzen in, bringen zu, richten auf, auffordern.
    SN -as 101, 4. 23, 15. DN -au 176, 17.
ni-yojya Ger. von ∨ni-yuj Kaus. (s. o.). 314, 5.
nir-ankuśa (Vañc) ohne Leithaken, -stachel, unbeschränkt. SN -am 315, 17. SI -ena
nir-atisaya unerreicht, unübertrefflich. SA -am 104, 13.
                                                                      [316, 14.
nir-anukrośa (V kruś) mitleidlos, gefühllos. SN -as 64, 20.
nirantara-citta gleichgesinnt. SL -e 162, 2.
nir-antaram (-a N.) ununterbrochen, beständig. 253, 11. 58, 5. 78, 23.
nir-antarā F. von -a ununterbrochen, beständig. SA -ām 256, 11.
niranna-vidhurā F. von -a ohne Speise und elend. SA -ām 298, 12.
nir-apāya ohne Nachteil, gefahrlos. SN -as 12, 2.
                                                                    [-ās 270, 1.
nir-abhibhava-sārā F. von -a dessen Kern, Quintessenz ohne Überhebung ist. PN
niraya-nagara-dvāra N. das Tor der Höllenstadt. SA -am 288, 13.
nirarthakam (Adv. von -a, nis + artha M.) zwecklos. 271, 20.
nirasta-niḥśeṣa-vikalpa-viplava (V plu) bei dem die Drangsal aller Zweifel be-
    seitigt ist. SN -am 319, 2.
nir-ahamkṛti (V kr) ohne Selbstgefühl. SN -is 312, 16.
nir-āmişa ohne Fleisch. SA -am 259, 17.
nirāšī-bhūta hoffnungslos geworden. SN -as 117, 11.
nir-āhāra ohne Nahrung. SN -as 207, 7. 35, 6. 41, 18. 43, 13. PN -ās 255, 7.
nir-āhārā F. von -a. SN -ā 208, 14.
nir-īkşya Ger. von ∨īkş mit nis gewahren. 192, 4.
nir-uttara ohne Antwort, der nichts zu erwidern weiss. SN -as 211, 16.
ni-ruddha Ppp von Vni-rudh sperren, schliessen, zurückhalten. SL -e 188, 15.
ni-ruddhā F. von -a. SN -a 208, 2.
nir-udvigna-manas mit unbesorgtem Sinn. SN -ās 52, 15 (F.).
nir-upadrava ohne Gefahren. SN -am 155, 14.
nirupama-rasa von unvergleichlichem Geschmack. SA -am 259, 17.
ni-rūpaņa N. (V rūp) Erscheinung, Gestalt. PI -ais 71, 8.
                                                                        [218, 7.
ni-rūpya Ger. von ∨ni-rūp (Den. v. rūpa N.) untersuchen, prüfen, bestimmen. 101,7.
nir-gata Pp von Vgam mit nis heraus-, hinausgehen. SN -as 217, 10. SA -am
    218, 7. SL -e 241, 11. DN -au 196, 4. PN -as 205, 5.
nir-gatā F. von -a. SN -ā 240, 14.
nir-gatya Ger. von \vee gam mit nis (s. o.). 126, 6. 33, 14. 214, 12. 45, 5.
nir-gantum Inf. von V gam mit nis (s. o.). 247, 3.
nirgunaka (nis + guna M.) ohne Vorzüge. SA -am 138, 4.
nirghruatā F. (Abstr. von nir-ghrua, -ā F.) Grausamkeit. SN -ā 267, 20.
nir-jana menschenleer. SL -e 26, 7, 49, 2.
nir-jita Ppp von V ji mit nis besiegen. SN -as 51, 2.86, 15.
nirjitāri-gaņa (a-a) der Feinde Scharen besiegend. SN -as 37, 15.
nir-jhara M. (mind., V kṣar fliessen) Wasserfall. PN -ās 309, 9. PA -ān 34, 7.
nirdayataram (Komp. von nir-dayam, -ā F.) sehr unbarmherzig. 289, 15.
nir-dauvārika-nirdayokti-paruşa (a-u) ohne die Barschheit der unbarmherzigen
    Reden von Türhütern. SA -am 315, 2.
nir-dhana ohne Geld, arm. SI -ena 233, 3. PN -ās 182, 7.260, 19. PG -ānām 182, 11.
nirnāthatā F. (Abstr. von nir-nātha) Schutzlosigkeit. SN -ā 48, 21.
nir-bandha M. (V bandh) das Drängen, Beharrlichkeit. SA -am 186, 19.
                                                                       SAb -ād
nir-buddhi ohne Intelligenz, dumm. SG -es 130, 15.
                                                                        [235, 9.
nir-bhaya furchtlos. SA -am 106, 18. 223, 19. PN -as 132, 13.
```

# nir-bhartsita — nivrttānya-

```
nir-bhartsita Ppp von V bharts mit nis schelten. SN -as 195, 14.
nirbhartsitāśoka-dala-prasūti (a-a) die Blattknospen des Aśoka tadelnd. SN -i
nir-bhartsya Ger. von V bharts mit nis schelten, anfahren. 165, 1.
nirmatsyatā F. (Abstr. von nir-matsya) Fischlosigkeit. SA -ām 159, 20.
nir-manyu frei von Zorn. SI -unā 226, 21.
nir-mala fleckenlos, makellos, rein. SN -as 279, 22.94, 17.
nirmala-guņa M. fleckenlose Tugend. PN -as 269, 13.
nirmala-viveka-dīpaka M. die klare Lampe des Verstandes. SN -as 279, 17.
nirmala-svādu-salila mit klarem und süssem Wasser. SA -am 45, 20.
nir-māmsa ohne Fleisch. SA -am 263, 13.
nir-māna ohne Stolz. SN -as 312, 16.
nir-mita Ppp von Vmā mit nis schaffen, bilden. SN -as 199, 16. -am 236, 3.316, 14.
nir-mitā F. von -a. SN -ā 333, 6.
nir-muktā F. von -a Ppp von \/ muc mit nis befreien, loslassen. SN -ā 208, 9.
nir-yat Ppra von Vi mit nis herausgehen, aussliessen. SN -t 228, 4.
nir-lakşa (Vlakş) unbemerkt. SN -as 238, 22.
nir-vāta ohne Wind. SN -as 173, 6.
nir-vāpita Ppp von ∨vap mit nis Kaus. aussäen. SN -am 167, 1.
nir-vāpya Ger. von ∨ vā mit nis Kaus. auslöschen. 210, 14.
nir-vāsita Ppp von V vas I mit nis Kaus. hinauswerfen, verbannen. SN -as 210, 17.
nir-vikalpa (Vklp) keine Zweifel habend. SL -e 308, 7.
                                                                [PN -ās 212, 3.
nir-vikalpam (Vklp) ohne Schwanken, ohne sich zu bedenken. 108, 1.
nir-vicesta (-ā F., V cest) regungslos. SA -am 32, 13.
nir-vinna Pp von Vvid VI mit nis Pass. überdrüssig werden, verzagen. SN -as
    128, 21. 227, 10. SG -asya 137, 10.
nir-viśanka (-ā F.) unbesorgt. SN -as 148, 9. SI -ena 112, 18. PN -ās 304, 12.
nir-viśatī F. von -at Ppra von Vviś mit nis sich hineinbegeben in. SN -1 328, 14.
nir-viśesa ohne Unterschied, gleich Null. SN -as 306, 2.
nir-višeşam (-a M.) ohne Unterschiede zu machen. 112, 4.
nirviseşākrti (a-ā) mit unterschiedsloser Gestalt. PA -īn 14, 8.
nir-vrta (Ppp von ∨vr V mit nis) froh, zufrieden. PN -ās 94, 15.
                                                                      [310, 21.
nir-vrti F. (Vvr V) innere Zufriedenheit. SN -is 79, 3. 126, 9. 54, 4. SA -im 97, 12.
nirvrti-bhāj (V bhaj) Zufriedenheit geniessend. PN -jas 132, 13.
nir-veda M. (Vvid VI) Verzagtheit, Verzweiflung. SN -as 241, 22. SAb -ād 126, 4.
nir-vodhum Inf. von V vah mit nis ableiten, begründen. 321, 15.
nirvyājatā F. (von nir-vyāja (Vañj) ohne Falsch) Aufrichtigkeit. SN -ā 273, 7.
ni-vasat Ppra von Vni-vas I weilen, wohnen. SN -n 104, 16. PG -tam 198, 21.
ni-vasya Ger. von Vni-vas II umtun, anlegen. 28, 24.
ni-vāraņa N. (V vr X) das Zurückhalten. SL -e 20, 13.
ni-vārayantī F. von -at Ppra von Vni-vr X abwehren. SN -ī 291, 10.
ni-vārayitum Inf. von Vni-vr X zurückhalten. 20, 15.
ni-vāsa M. (Vvas I) das Wohnen. SN -as 302, 14.
ni-vrtta Pp von Vni-vrt zu Ende gehen. SN -as 18, 8.
nivrtta-nānā-rasa-kāvya-kautuka dessen Interesse für die Dichtungen in den
    verschiedenen Grundtönen geschwunden ist. SN -am 319, 1.
nivrtta-hrdaya mit zurückgewandtem Herzen. SN -as 29, 2.
ni-vrttā F. von -a. SN -ā 298, 15.
nivrttänya-varābhilāşa (a-a, a-a, Vlaş) dessen Wunsch nach einem andern Freier
    geschwunden ist. SN -as 333, 13.
```

```
ni-vrtti F. (Vvrt) Abkehr. SN -is 262, 17.
ni-vrtya Ger. von Vni-vrt umkehren. 102, 10. 14, 19.
ni-vedita Ppp von Vni-vid II Kaus. zu wissen tun, melden, mitteilen.
    118, 11. 48, 7. 94, 24. 234, 13. 42, 9. -am 103, 4. 23, 3. 241, 19.
nivedita-svapna seinen Traum mitteilend. SL -e 240, 18.
ni-vedya Ger. von Vni-vid II Kaus. mitteilen. 115, 10. 62, 3. 90, 9. 227, 23. 30, 4.
ni-veśa M. (Vviś) das Haltmachen, Rasten. SD -āya 46, 1.
ni-veśana N. (Vviś) Wohnung, Wohnsitz. SA -am 8, 16. 12, 15. SL -e 57, 10.
ni-veśitā F. von -a Ppp von Vni-viś Kaus. übertragen. SN -ā 227, 6.
niś F. (Vśī?) Nacht. SL -śi 200, 9. 04, 2. 05, 16. 08, 3. 09, 4. 18, 11. 20, 10. 21, 1.
    40, 11. 41, 17. 45, 18. 23. 46, 5. 51, 13. 99, 17.
ni-śamya Ger. von Vni-śam X gewahr werden, vernehmen, hören. 15, 9. 22, 4.
    82, 13. 200, 6. 25, 6.
ni-śā F. (Vśī?) Nacht. SA -ām 58, 20. 208, 14. 23, 16. SG -āyās 286, 15. SL
    -āyām 56, 12. 203, 6. PA -ās 51, 8.
niśā-kara M. (Vkr) Mond. SN -as 61, 20.
niśākara-kalā-mauli-prasādāmṛta-nirbhara (a-a, V bhṛ) voll von dem Nektar
    der Gnade des (Gottes) mit der Mondsichel als Diadem. SN -as 212, 13.
niśā-kāla M. Nachtzeit. SL -e 56, 20.
niśā-ksaya M. das Schwinden, Ende der Nacht. SL -e 210, 16.
nisā-mukha N. Anfang der Nacht. SA -am 165, 14.
ni-śita (Ppp von ∨ni-śo wetzen) scharf. SI -ena 32, 12.
niśitānkuśa (a-a) M. (Vaño) der scharfe Leithaken, -stachel. SI -ena 260, 5.
ni-śītha M. (∨śī) die Zeit wo man schläft, Mitternacht, Nacht. SL -e 176, 3.
niś-caya M. (Vci) Entscheidung, Gewissheit, Entschluss. SN -as 120, 20. 42, 10.
    58, 11. 64, 1. SA -am 15, 10. 69, 4. 145, 5. 59, 18. 241, 17.
niś-cala (V cal) unbeweglich. PN -ās 254, 23.
niś-cita Ppp von Vci mit nis festsetzen; entschlossen. SN -as 216, 7. 45, 6. SL -e
niś-citā F. von -a. SN -ā 92, 5.
                                                                       [206, 12.]
niścitartha (a-a) M. beschlossene Sache. SAb -ād 272, 22.
niś-citya Ger. von Vniś-ci festsetzen, beschliessen, entscheiden. 69, 6. 152, 8. 61, 13.
    69, 17. 93, 23. 213, 4. 14, 1. 17, 4. 20, 5. 35, 18.
niś-cinta (-ā F.) gedankenlos, sorglos. PN -ās 128, 7.
Nişadha M. Name eines kleinen Volksstammes im nordwestlichen Indien; P Name des
    Landes. PA -ān 4, 8. 20, 3. 91, 16. PG -ānām 38, 4. 41, 4. 15. 42, 16. PL -eşa
    1, 7. 3, 17. 19, 14. 37, 17.
Nişadha-vamśa M. das N.-Geschlecht. SG -asya 40, 10.
Nişadhādhipa (a-a) M. Herr der Nişadher oder von Nişadha.
                                                            SV -a 35, 22. 87, 3.
    SN -as 15, 3. 27, 15. 29, 3. 94, 12. SL -e 57, 17.
Nisadhādhipati (a-a) M. dass. SN -is 24, 21. 40, 7. 74, 15. SG -es 36, 11.
Nişadheśvara (a-ī) M. dass. SV -a 54, 18.
ni-siddhā F. von -a Ppp von Vsidh I mit ni ab-, zurückhalten. SN -ā 328, 1.
ni-sedha M. (V sidh I) Abweisung, Verbot. SN -as 188, 22.
ni-şevat Ppra von V sev mit ni innehaben, geniessen. SI -tā 109, 3.
ni-sevya Ger. von V sev mit ni (s. o.). 322, 29.
nişkāma-dharma M. Frömmigkeit, gute Werke ohne Wunsch (nach Belohnung). SG
niş-kārana grundlos, unbegründet. SN -am 188, 22.
                                                                  [-asya 297, 22.
nişkāraņa-vairin M. Feind ohne Ursache. PN -iņas 269, 9.
niş-kāsita Ppp von V kas mit nis Kaus. hinauswerfen. SN -as 277, 10.
```

### niş-krşţa — nīti-guņa-

```
nis-krsta Ppp von Vkrs I mit nis herausziehen. PN -ās 211, 19.
nişkoşanaka (von niş-koşana N. (Vkuş)) zum Stochern dienend. SI -ena 110, 17.
niş-kramya Ger. von Vkram mit nis herauskommen, hinausgehen. 126, 3. 34, 8.
niş-krānta Pp von V kram mit nis (s. o.). DN -au 159, 18.
niş-patti F. (V pad) das Zustandekommen. SN -is 143, 20.
niş-phala fruchtlos, nutzlos. SN -am 313, 8.
niş-phalā F. von -a. SN -ā 297, 29.
nisarga-siddha (Vsidh IV) von Natur fertig. SN -as 280, 21.
nis-tala ohne Fläche, rund. SG -asya 331, 16.
nis-tīrņa Ppp von Vnis-tr überfahren, bis zu Ende fahren. SN -as 297, 25.
nistoya-paruşa-druma wasserlos und mit wilden Bäumen. SL -e 190, 20.
nis-triméa (triméat dreissig) grausam, erbarmungslos. SA -am 168, 9.
nihata-kantaka dessen Dornen niedergetreten sind. SL -e 239, 18.
                                                                     -ās 46, 18.
nihatoştrāśva-bahula (a-u, a-a) umringt von zertretenen Kamelen und Pferden. PN
ni-hatya Ger. von ∨ni-han niederschlagen, töten, züchtigen. 33, 14. 166, 19. 79, 6.
ni-hantavya (Vhan) zu töten. SN -as 145, 1.
                                                                        [289, 15.
ni-hantum Inf. von ∨ni-han töten, erlegen. 135, 19.
∨nī I führen, entführen, mitnehmen, bringen, hinbringen. Mit anu hinter sich her-
     ziehen, zu gewinnen suchen, mit a herführen, bringen, mit upa heimführen, holen,
     mit pra Med. (für sich) hinnehmen, mit vi unterrichten, -weisen.
Akt. Ind. 3.S nayati 178, 14. 81, 10. ā-nayati 206, 12. 2.S nayasi 121, 5. 28, 20.
     79, 16. 1.S nayāmi 128, 14. 60, 20. 64, 14. 65, 3. 77, 10. ā-nayāmi 121, 11.
     64, 4. 2.D nayathas 157, 15. 1.D ā-nayāvas 176, 6.
     Imp. 2.S anu-naya 272, 9. ā-naya 22, 7.50, 6. 2.D nayatam 196, 20. ā-nayatam
     Pot. 3.S nayet 110, 1. 35, 2. 67, 14.
     Impf. 3.S anayat 226, 10. anayat (a-a) 84, 11. upanayat (a-a) 94, 18.
     Aor. 3.S anaişīt 250, 5.
     Perf. 3.S nināya 208, 13. 3.P ninyus 201, 9.
     1. Fut. 3. S ā-nayişyati (ep.) 57, 18. 1. S neşyāmi 144, 13. 1. D neşyāvas 175, 17.
     1.P neşyāmas 305, 21.
     2.Fut. 3.S netā 53, 9.
Med. Ind. 3.P nayante 307, 12.
     Imp. 2.S ā-nayasva 84, 2. pra-nayasva 10, 6 (erg. mām). 3.S ā-nayatām 72, 3.
Pass. Ind. 3.S nīyate 157, 20. 317, 3. 3.P nīyante 128, 5.
     Imp. 3.S ā-nīyatām 122, 5. 48, 4. 57, 13. 224, 15.
     Impf. 3.S vy-aniyata 329, 17.
Kans. Impf. 3.S ānāyayat (ā-a) 189, 12. 238, 13.
     Perf. 3.S ā-nāyayāmāsa 22, 9.
nīca (Vañc) niedrig, gemein. SN -as 167, 10.69, 15. SG -asya 269, 3. PI -ais 263, 1.
nīca-jana M. ein niedriger, geringer Mensch. SL -e 140, 14.
nīcajanānuvartin (a-a) gemeinen Leuten folgend. PN -inas 172, 1.
nīca-sanga M. Umgang mit Niedrigen. SA -am 139, 21.
nīcais (PI von nīca) niedrig, tief. 120, 5.
nīta Ppp von Vnī. SN -as 159, 20. 209, 19. -am 313, 6. DN -au 62, 15.
nītā F. von -a. PN -ās 297, 26.
nīti F. (Vnī) Führung, kluge Führung, Lebensklugheit, Politik. SN -is 121, 7.66, 1.
     SL -au 319, 10. 27, 3.
nīti-kuśala der Staatsweisheit kundig. PN -as 170, 13.
                                                                    [-ām 108, 20.
nīti-guņa-prayuktā F. von -a verbunden, versehen mit Klugheit und Tugenden. SA
```

61\*

```
nīti-jñāna N. Kenntnis der Weltklugheit. SD -āya 278, 11.
nītijñānapūrvakatva N. Abstr. von nītijñānapūrvaka (nīti-jñāna + pūrva) 'dem
    Kenntnis der Lebensklugheit vorausgehn muss'. SAb -ād 257, 13.
nīti-tattva N. das Wesen der Politik. SA -am 170, 10.
nīti-nipuņa in der Weltklugheit erfahren. PN -ās 273, 9.
                                                                    [-am 278, 10.
nītipūrvaka (nīti + pūrva) unter Vorantritt von Lebensklugheit, der L. gemäss. SN
nīti-bīja N. der Same der Lebensklugheit. SN -am 167, 1.
nīti-bīja-nirvāpaņa N. (Vvap) die Aussaat des Samens der L. (s.o.). SN -am 166, 12.
nīti-vid (Vvid II) Kenner der Politik. PI -dbhis 170, 11.
Nītiśataka N. (nīti-śataka, Wb. von śata N.) das Hundert (Sprüche) von der Welt-
    klugheit. SN -am 257, 3. 78, 7. SA -am 257, 14. 78, 11.
                                                                   [-asya 167, 12.
nīti-śāstra N. Lehrbuch der Lebensklugheit. SN -am 97, 16. SA -am 97, 18. SG
nītiśāstra-jña (Vjñā) des Lehrbuchs der Lebensklugheit kundig. PA -ān 97,10. [13.
nītiśāstra-vicakṣaṇa im Lehrbuch von der Lebensklugheit bewandert. PN -ās 134,
Nīti-Śrngāra-Vairāgyākhya-śataka-trayātmaka (a-ā, a-ā, ātman M.) bestehend
    aus den drei Zenturien mit Namen N., S. und Vairagya. SA -am 257, 12.
nīti-sāra N. Kern, innerster Gehalt der Lebensklugheit. SN -am 109, 2.
n\bar{i}tv\bar{a} Ger. von \forall n\bar{i}. 101, 8. 232, 16. 86, 15.
nīyamāna Pprp von \( \sigma \text{n\text{\text{\text{i}}}} \). SA -am 130, 7. 57, 19. SL -e 218, 3.
nīra-nicaya M. (Vci) eine Menge, Fülle von Wasser. SL -e 286, 8.
nī-rasa nicht schmackhaft, reizlos. SN -am 254, 9. 300, 7.
nī-rāga ohne Leidenschaften. PL -eşu 293, 4.
nī-roga ohne Krankheit, gesund. SN -as 119, 9.
nīla-nīrajottama-locanā (a-u) F. von -a mit Augen wie die schönste dunkelblaue
    Wasserrose. SN -ā 205, 11.
nīla-paksman mit blauschwarzen Wimpern. PN -ānas 283, 16.
nīlābja-dyuti (a-a) wie eine dunkelblaue Lotusblume glänzend. SI -inā 293, 12.
nīlābhra-samvrtā (a-a) F. von -a von dunkelblauen Wolken bedeckt. SA -ām 59,4.
nīvī F. Hüftentuch. SA -īm 330, 15.
nu (verwandt mit nava) nun, gewiss, doch, wohl. 6, 8, 8, 8, 28, 6, 6, 7, 31, 2, 34, 17.
     36, 1. 3. 41, 9. 42, 1. 2. 4. 45, 8. 49, 1. 56, 10. 59, 13. 62, 16. 64, 9. 70, 21. 23.
     80, 6, 18, 106, 21, 240, 23, 47, 7, 332, 13, 14,
Vnud X stossen, fortstossen, antreiben. Mit sam dass.
     Perf. 3.S sam-nodayāmāsa 75, 2.
nūtanā F. von -a (von nu) neu. SA -ām 186, 16.
nūnam (verwandt mit nu) nun, also, sicherlich. 22, 20. 47, 16. 48, 17. 49, 4. 12.
     59, 15. 78, 14. 97, 4. 117, 8. 26, 11. 32, 12. 37, 6. 42, 3. 47, 9. 53, 7. 58, 17.
     219, 19. 22, 4. 90, 15. 92, 15. 324, 11.
nūpura-siñjita N. (Vsiñj) das Klingen, Klirren der Ringe am Fuss. PA -āni 329,18.
nūpura-hamsa-ranat-pada-padmā F. (von -a) deren Lotusfüsse ertönen von Fuss-
     ringen wie von Schwänen. SN -ā 290, 13.
nr M. Mann, Mensch. SA -aram 258, 16. 21. 320, 7. PI -rbhis 302, 3. PG -rnām
     273, 16, 99, 1, 317, 1, 19, 7, -r̄nam 8, 1.
Vnrt IV (verwandt mit narman N.) tanzen, auftreten (als Schauspieler).
     Ind. 3.S nrtyati 174, 10. 93, 13.
     Pot. 3.P nrtyeyus 179, 15.
Kaus. Ind. 2.S nartayasi 298, 6.
nrtya N. (Vnrt) Tanz, Ballett. SN -am 318, 7.
nr-pa M. (Vpā II) Beschützer der Menschen, Fürst, König. SV -a 31, 1.35, 10.
```

484

```
53, 5. 62, 19. 64, 1. 69, 9. 73, 21. 74, 1. 89, 2. 7. 92, 10. SN -as 16, 3. 29, 20.
    36, 2. 37, 27. 41, 3. 71, 23. 72, 6. 73, 2. 79, 2. 85, 14. 91, 9. 94, 8. 21. 99, 11.
    119, 5. 34, 19. 53, 6. 200, 8. 17, 20. 21, 21. 22, 9. 23, 9. 36, 13. 38, 19. 40, 6.
    45, 2. 51, 3. 55, 17. 311, 8. SA -am 14, 9. 10. 12. 16, 2. 18, 16. 20, 3. 23, 12.
    36, 3. 41, 7. 20. 42, 14. 67, 21. 78, 10. 119, 8. 23, 19. 203, 17. 04, 7. 42, 3. 56, 1.
    301, 15. SAb -ād 120, 1. 220, 8. SG -asya 163, 6. 242, 1. SL -e 18, 22.
    78, 6. 107, 17. 10, 4. PN -ās 6, 2. 13, 14. 151, 17. 72, 11. 266, 5. 316, 9. PV
    -ās 261, 3. PI -ais 76, 16.
nrpa-kārya N. die Unternehmung des Fürsten. SA -am 144, 4.
nrpa-jana M. die Fürsten. SL -e 262, 4.
nr-pati M. Herr der Menschen, Fürst, König. SN -is 5, 1. 22, 14. 67, 7. 71, 2. 77,
    10. 78, 2. 105, 7. 07, 15. 31, 17. 72, 7. 221, 18. 44, 18. 56, 4. 65, 16. 303, 11.
    SA -im 37, 4. 44, 20. SG -es 89, 8. 137, 11. 40, 18. 41, 3. 11. 248, 6. SV -e
    26, 20, 38, 13, 74, 17. PN -avas 297, 25.
nrpati-manas N. Geist, Sinn der Fürsten. PG -asam 146, 16.
nrpati-śāsana N. Befehl des Königs. SAb -ād 86, 21.
nrpati-saukhya N. Genuss, Freude eines Fürsten. PL -eşu 200, 13.
nrpa-dīpa M. der König als Lampe. SN -as 131, 19.
nrpa-nīti F. die Politik des Fürsten. SN -is 183, 17. 266, 17.
nrpa-rakta N. das Blut des Königs. SA -am 141, 15.
nrpa-sata N. Hundert(e) von Fürsten. PI -ais 301, 5.
nrpa-śreștha der herrlichste der Fürsten. SN -as 40, 13.
nrpa-samsraya M. (Vsri) Anschluss an einen Fürsten. SN -as 103, 9.
nrpa-sutā F. Fürstentochter. SN -ā 34, 12.
nrpa-snuşā F. Schwiegertochter eines Fürsten. SA -ām 44, 17.
nrpa-sevā F. Fürstendienst. SI -ayā 99, 8.
nṛpāngana-gata (a-a) am Hof eines Fürsten befindlich. SN -as 268, 9.
nṛpātmaja (a-ā) M. (Vjan) Königssohn. SN -as 224, 6.
nṛpātmajā (a-ā) F. (von -a M.) Königstochter. SN -ā 44, 12. 248, 13. 50, 3.
nr-pāla M. (V pāl) Schützer der Menschen, Fürst, König. SAb -ād 319, 4.
nr-śamsa (Vśams) verwünscht, schlecht, gemein. SN -am 30, 20. SA -am 68, 17.
    PG -ānām 199, 2.
netum Inf. von \sqrt{n} führen, bringen, hinbringen. 175, 14. 223, 16. 59, 7. 302, 16.
netr M. (Vnī) Führer, Anführer. SN -ā 45, 1. 274, 3.
netra N. (Vnī) Auge. DN -e 278, 22. 90, 23. DI -ābhyām 11, 10. DAb -ābhyām
    86, 6. PN -āņi 279, 21.
netra-calita N. (V cal) das Hin- und Hergehen der Augen. PI -ais 282, 20.
netra-vaktra-vikāra M. Spiel der Augen und des Mundes. PI -ais 106, 17.
netra-hrdaya N. Auge und Herz. DA -e 284, 18.
neya (\sqrt{ni}) hinzubringen. SN -as 121, 20.
naika (a-e) mehr als einer, mancherlei, viel. PA -ān 43, 2.3.3.
naika-duḥkha-dā F. von -a (\sqrt{da}) viele Leiden gebend. SA -ām 48, 7.
naika-bhāvāśraya (a-ā) mancherlei Stimmungen unterworfen. PG -āṇām 146, 16.
naika-varna verschiedenfarbig. PI -ais 36, 19.
naikā (a-e) F. von -a. PA -ās 43, 2.
naipuna N. (Abstr. von ni-puna) Kunstfertigkeit. PL -eşu 55, 13.
nairāsya N. (Abstr. von nir-āsa, -ā F.) Hoffnungslosigkeit. SAb -ād 69, 2.
```

nairjhara (von nir-jhara M.) aus einem Wasserfall geschöpft. SN -am 314, 10.

nairghrnya N. (von nir-ghrna, -ā F.) Hartherzigkeit. SI -ena 247, 13.

naiścintya N. (von niś-cinta) Freisein von Sorgen. SN -am 315, 16.

Naiṣadha (von Niṣadha M.) niṣadhisch, von Niṣadha. SN -as 57, 9. 60, 22.

Naiṣadha M. (s. o.) der (Mann) von Niṣadha, Niṣadher. SV -a 3, 5. 7, 11. 8, 11. 12.

13, 3. 30, 18. 32, 4. 6. 53, 18. 87, 9. 90, 19. 92, 17. 22. SN -as 8, 13. 14, 21.

```
15, 16. 16, 16. 17, 1. 8. 19, 13. 16. 24, 10. 31, 10. 44, 18. 55, 9. 59, 15. 18. 74, 29.
    76, 10. 17. 84, 14. 91, 7. 15. SA -am 7, 10. 9, 1. 15, 18. 20, 21. 26, 3. 30, 5. 32, 1.
    41, 14. 58, 2. 65, 21. 78, 13. 80, 10. 90, 17. SI -ena 7, 19. 11, 9. 74, 28. 92, 15.
    94, 4. SD -āya 16, 15. 20, 18. SAb -ād 33, 8. SG -asya 2, 21. 22, 20. 38, 10.
    78, 17. SL -e 15, 10. 11. 16, 12. 18, 2. PN -as 25, 10. PG -anam 34, 16.
Naişadhānveşana (a-a) N. (Viş IV) das Suchen, Ausfindigmachen des Nişadhers.
    SL -e 78, 19.
nyag-rodha M. (Vrudh, ältere Form von Vruh, eig. nach unten wachsend, wegen der
    Luftwurzeln aus den Zweigen, die den Boden erreichen und zu neuen Stämmen
    werden) indische Feige, Banyane, Ficus bengalensis. PI -ais 33, 22.
nyagrodha-taru M. Feigenbaum. SA -um 190, 21.
                                                                            [12.
ny-asta Ppp von Vas IV mit ni werfen, schütten auf, auftragen. SN -am 204, 4.09,
nyasta-kanaka-sūtra die Goldfäden, goldnen Ketten abgelegt habend. SN -am 130,5.
nyastāksarā (a-a) F. von -a worauf Schriftzeichen aufgetragen sind. PN -ās 323,7.
ny-āya M. (Vi) Norm, Methode, Urteilsspruch. SN -as 176, 18. 83, 4.
nyāya-garbha-dvija-huta-hutabhug-dhūma-dhūmropakantha (a-u) dessen Um-
    gebung grau ist von dem Rauche der Feuer, in welche geopfert wird von Brah-
    manen, in deren Herzen die Satzungen leben. SL -e 307, 2.
nyāya-vartin (Vvrt) sich nach Gebühr betragend. PG -inām 162, 20.
nyāyya (von ny-āya M.) angemessen, recht, richtig, natürlich. SN -am 18, 13. SAb
nyāyyā F. von -a. SN -ā 263, 5. SA -ām 131, 14.
                                                                   [-ād 273, 12.
ny-āsa M. (Vas IV) das Anführen, Anfügen. SN -as 322, 22.
nyāsī-kṛta Ppp von ∨nyāsī-kṛ zum Depositum machen, deponieren. SA -am 211,1.
pakşa M. Flügel, Seite, Partei. DI -ābhyām 173, 17.
pakşa-cchid (V chid) flügelabschneidend. SL -di 326, 10.
pakşa-ccheda M. (Vchid) das Abschneiden der Flügel. SN -as 264, 16.
pakşa-pāta M. das Fallen auf eine Seite, Parteilichkeit. SAb -ād 280, 15.
pakşi-kīţa M. ein Wurm von einem Vogel. SG -asya 156, 2.
pakşi-kula N. das Geschlecht der Vögel. SN -am 162, 8.
pakşin M. (von pakşa M.) Vogel. SN -ī 173, 3. SA -iņam 3, 2. DI -ibhyām 157,
    20. PN -inas 162, 5. PI -ibhis 163, 8. 75, 22.
pakşmala-drś Augen mit langen Wimpern habend. PG -sam 286, 5 (F.).
panka N. Schlamm, Sumpf. SAb -ād 113, 18.
pańkaja-drś lotusäugig. PN -śas 285, 10 (F.).
pankaja-parīhāsa-kṣama fähig der Lotusblumen zu spotten. DN -e 282, 22.
panka-pūra M. (V pr anfüllen) eine Fülle von Schlamm. SA -am 100, 18.
Vpac I kochen, braten.
    Ind. 3.S pacati 276, 9. 89, 20.
Pañcatantra N. (pañca-tantra) Name einer berühmten Fabel- und Märchensammlung,
    ungefähr um Christi Geburt entstanden. SN -am 95, 1.
pañcatantraka (pañcan + tantra N.) aus fünf Büchern bestehend, fünfteilig.
pañcatā F. (von pañcan) Fünfheit, -zahl (erg. der Elemente). SA -ām 213, 6. 29, 19.
pañcatva N. (von pañcan) dass. SA -am 193, 7. 227, 4. 31, 10. 36, 12.
                                                                         [30, 19]
pañcadasa (von pañca-dasan) der fünfzehnte. SN -as 57, 11.
                                      486
```

pañca-dasan fünfzehn. PN -a 258, 24. pañcan fünf. PN -a 72, 15. 143, 9. PA -a 14, 7. 97, 14. 217, 17. 46, 20. PI -abhis 95, 5. 217, 16. 318, 10. 21, 32. pañcama (von pañcan) der fünfte. SN -as 17, 22. 228, 24. [185, 10. pañca-lambaka M. das Fünfbuch, Name des 14. Buches im Kathāsaritsāgara. SN -as pańcavimsatitama (von pańca-vimsati F.) der fünfundzwanzigste. SN -as 91, 13. pañca-vidha (V dhā) fünfartig, fünffach. SN -as 171, 13. pañca-satī F. (sata N.) fünfhundert. SN -ī 96, 10. pañca-śaśaka M. fünf Häschen, Kaninchen. PI -ais 133, 12. Pañcaśikha M. (pañcan + śikhā F. fünf Haarbüschel (auf dem Kopfe) habend) Name eines Gana. SN -as 250, 7. 51, 18. SA -am 249, 15. SL -e 249, 24. pañcaśikhī-kṛta Ppp von ∨ pañcaśikhī-kṛ zu einem (Asketen) mit fünf Haarbüscheln machen. PN -ās 289, 16. pañca-śīrsa (śīrsan N.) fünfköpfig. PN -ās 13, 18. pañca-sa (sas) fünf bis sechs. PN -ās 264, 8. pañcā-śat (daśat F., von daśan) fünfzig. PI -dbhis 91, 18. pañceşu-pāvaka M. das Feuer des (Gottes) mit den fünf Pfeilen. SN -as 289, 12. pañcona (a-ū) um fünf vermindert, weniger fünf. SN -am 72, 17. V pat I bersten. Kaus. spalten, zerhauen. Kaus. Perf. 3.S pātayāmāsa 32, 12. pata M. Gewebe, Tuch, Leinwand. SN -as 72, 4. SA -am 72, 3. SL -e 71, 25. 219, 5. patutara-vivekāfijana-jus (a-ā, Vjus) an der Augensalbe schärferer Einsicht Gefallen findend. PG -sam 312, 7. patola N. (verwandt mit patu scharf) die Frucht einer Gurkenart, Trichosanthes dioeca. patta-vastra N. ein Kleid aus feinem Gewebe. SN -am 310, 6. [SI -ena 171, 6. ∨path I (mind. aus ∨prath) hersagen, rezitieren. Impf. 3.S apathat 117, 12. 69, 18. 243, 7. Pass. Impf. 3.S apathyata 193, 19. pathat Ppra von \ path (s. o.). SN -n 170, 3. SL -ti 254, 21. pathita Ppp von V path (s. o.) SN -as 278, 28. -am 193, 20. pathit  $var{a}$  Ger. von  $\vee$  path (s. o.). 255, 6, ∨pan I spielen, spielen um. Akt. (ep.) Ind. 1.D paņāvas 93, 7. Med. Ind. 1.D panāvahe 92, 6. pana M. (V pan I) Spiel (um), Wette; eine kleine Münze. SN -as 24, 2. 202, 11. SI -ena 92, 6. PG -ānām 232, 22. pana-kāla M. Zeit, Gelegenheit zu spielen (um). SA -am 20, 9. panita Ppp von V pan I einen im Spiel um etwas bringen. SN -as 93, 10. pandita gelehrt, klug, bewandert. SN -as 106, 13.07, 6.11.22, 11.63, 15.66, 3. 71, 18. 265, 13. SI -ena 276, 6. PN -ās 124, 9. 47, 10. 52, 20. 82, 11. pandita M. (s. o.) der Gelehrte, Pandit. SN -as 98, 12. PA -an 261, 4. PG -anam **96**, **10**. **279**, **30**. **82**, **10**. panditam-manya (V man IV) (sich) für einen Gelehrten haltend. SN -as 258, 21. panya N. (Vpan I Handel treiben) Ware. SN -am 100, 1. SI -ena 232, 2. PG -ānām panya-samgraha M. das Zusammenbringen von Ware. SN -as 99, 15. panya-strī F. käufliche Frau, Dirne. PL -īşu 289, 8.

fallen, sich stürzen (auf), stürzen, mit pari fallen, stürzen (auf).

```
Akt. Ind. 3.S patati 31, 6. 300, 15. ni-patati 265, 2. 309, 17. 3.P patanti 22, 16.
    160, 18. 275, 3. 83, 17. 316, 12.
    Imp. 3.S patatu 265, 5. ni-patatu 265, 6.
    Impf. 3.S apatat 224, 3. any-apatat 250, 17. ud-apatat 202, 14. 1.S apatam
    225, 9. 3.P pary-apatan 70, 10.
    Perf. 3.S papāta 33, 11. 88, 8. 170, 6. ni-papāta 182, 15. 3.P sam-ut-petus
    9, 2. 70, 16. ni-petus 3, 10. 46, 20.
Med. (ep.) Ind. 3.S ut-patate 31, 6.
    Imp. 3.S patatām 33, 9.
Kaus. 1. Fut. 1. S pātayisyāmi 133, 2.
patamgavat von patam-ga M. (Vgam) wie ein Nachtfalter. 135, 18. 60, 9 (lies in für i).
patat Ppra v. \pat fallen, herabstürzen. SI -tā 274, 11. SL -ti 286, 8. PG -tām 46,
patatrin M. (von patatra N. (V pat) Flügel) Vogel. PI -ibhis 36, 23.
                                                                              [11.
patana N. (V pat) das Fallen. SAb -ād 138, 19.
patākā F. (V pat) Fahne. PN -ās 242, 20.
                                                                      [-inam 90, 9.
patākā-dhvaja-mālin (von mālā F.) Fahnen, Flaggen und Guirlanden tragend. SA
pati M. Herr, Gatte, Gemahl. SN -is 5, 6, 7, 21, 17, 1, 18, 9, 40, 8, 297, 25, 334, 4.
    SA -im 9, 18. 11, 2. 4. 6. 18, 12. 36, 12. 41, 20. 42, 15. 43, 5. 66, 19. 81, 18. 186,
    12. 91, 22. 205, 19. SI -inā 64, 17. SG -yus 264, 19. SL -yau 208, 11. SV
    -e 4, 5. 7. 12, 8. 28, 2. 32, 18. 52, 11. 20. 60, 10. 61, 17. 62, 9. 63, 7. 65, 15, 67, 3.
    70, 11. 78, 18. 91, 11. PN -ayas 301, 7.
patita Pp von \pat fliegen, fallen. SN -as 158, 1. SG -asya 116, 20. SL -e 100, 3.
    PN -ās 46, 21. 247, 6 (erg. aus der Kaste). -āni 72, 13.
patitavat Ppa von V pat (s. o.). SN -ān 243, 15.
patitā F. von -a. SN -ā 14, 4.
patitva N. (Abstr. von pati M.) Gattenschaft, -würde. SL -e 8, 5. 14, 22. 15, 21.
patitvā Ger. von V pat fallen. 192, 6.
pati-darśana-lālasā F. (von -a, Vlas) heiss verlangend nach dem Anblick des
     Gatten. SA -ām 59, 20.
pati-devatā F. (von -a, -ā F.) für die der Gatte ihr Gott ist, den Gatten über alles
     verehrend. SN -ā 246, 19.
                                                                            [33, 6.]
pati-rājya-vinākrtā F. (von -a, Vkr) des Gemahls und des Reiches beraubt. SN -ā
pati-lālasā F. (von -a, Vlas Int.) heiss verlangend nach dem Gatten. SN -ā 45, 15.
pati-vratā F. (v.-a) gattentreu. SN -ā 28,15.31,9.33,2.49,14.208,22. SA -ām 90,4.
pati-śokākulā (a-ā) F. (von -a) von Kummer um den Gatten erfüllt. SA -ām 58, 21.
pattana N. Stadt. SN -am 295, 13. SL -e 294, 20.
pattra N. (V pat) Feder, Blatt, Brief, Dokument. SN -am 72, 14. 176, 19. 275, 1.
     SA -am 254, 17. 55, 6. PG -anam 72, 15.
pattrābhāva (a-a) M. Nichtvorhandensein eines Dokumentes. SL -e 176, 19.
pattrāhāra (a-ā) von Blättern lebend. PI -ais 38, 20.
patnī F. (von pati M.) Gattin. SN -ī 64, 17. PA -īs 201, 5.
patny-ādi die Gattin und so weiter. PA -īn 257, 30.
pathika M. (von pathin M.) Wanderer. SN -as 282, 9. 92, 2.
pathin M. Weg, Pfad, Bahn. SN -nthās 25, 18. 26, 19. 73, 5. 262, 20. SA -nthānam
     26, 22. SI -thā 172, 2. 203, 4. 73, 15. SAb -thas 273, 12. SL -thi 7, 5. 28, 14.
     50, 21. 226, 1. 44, 24. 59, 7. 307, 8. PN -nthānas 25, 14. 110, 6. 18, 8. 36, 12.
     PL -thisu 286, 10.
pathya N. (von pathin M.) Wohlfahrt, -ergehen. SA -am 135, 5.
pathya-kriyā F. ein bekömmliches Werk. SN -ā 149, 10.
```

pathyāśin — payah-pāna N. pathyāśin (a-ā, Vaś IX) Nahrhaftes essen wollend. SN -ī 149, 9. PN -inas 149, 22. ∨pad IV sich begeben zu. Mit vi-ā umkommen, Kaus. umbringen, mit ud entstehen, mit sam-ud entstehen, bevorstehen, werden, mit upa gelangen zu, mit pra sich begeben zu, eintreten in, mit prati wiederlangen, in Besitz nehmen, annehmen, gewahr werden, merken, einwilligen, versprechen, zugeben, gestehen, mit vi umkommen, sterben, mit sam eintreten, bevorstehen, gereichen zu, Kaus. be-, verschaffen. Ind. 3.S ut-padyate 298, 9. sam-ut-padyate 151, 1. 71, 16. 314, 18. sam-padyate 127, 9. 74, 4. 202, 9. 97, 7. 3.P prati-padyante 195, 12. Imp. 2.S prati-padyasva 20, 3. Pot. 3.S prati-padyeta 67, 7. Impf. 3.S praty-apadyata 211, 16. 51, 2. vy-apadyata 215, 21. 37, 10. Aor. 3.S ud-apādi 327, 1. Perf. 3.S upa-pede 101, 14. pra-pede 228, 21. 326, 15. 29, 6. prati-pede 188, 12. 3.P pra-pedire 329, 2. 1. Fut. 3. S sam-patsyate 155, 1. 243, 16. 2. S prati-patsyase 55, 3. Kaus. Ind. 3.S ut-pādayati 297, 17. 1.S vy-ā-pādayāmi 135, 1. 22. 38, 12. 49, 13. sam-pādayāmi 141, 2. 48, 17. Imp. 2.S vy-ā-pādaya 222, 19. 1. Fut. 1. S vy-ā-pādayişyāmi 138, 5. Pass. des Kaus. Imp. 3.S vy-ā-pādyatām 147, 18. 1. Fut. 3.P vy-ā-pādayişyante 162, 9. pad M. (/pad) Fuss. DA -ādau 87, 12. 156, 4. DI -adbhyām 46, 17. pada N. (V pad) Tritt, Schritt, Ort, Stätte, Stellung. SN -am 109, 12. 263, 7. 99, 3. 13. 310, 3. SA -am 53, 10. 137, 10. 48, 14. 49, 8. 50, 22. 60, 16. 256, 2. 60, 2. 73, 12. 94, 16. 323, 3. SAb -ād 53, 10. SL -e 53, 20. 210, 18. 18. 34, 11. 11. 306, 14. PA -āni 53, 18. pada-sthita an (seinem) Platze stehend, bleibend. SL -e 215, 2. pad-āti M. (Vat gehen) Fussgänger, Fusssoldat. PI -ibhis 91, 18. 120, 17. padāti-jana-samkula voll von Fussgängern. PN -ās 46, 18. padma N. die Blüte des Taglotus (Nelumbium speciosum). PA -āni 325, 11. padmakāmalaka-plakṣa-kadambodumbarāvṛta (a-ā, a-u, a-ā) bedeckt von Laurocerasus, Myrobalanen, Ficus infectoria, Nauclea und Ficus glomerata. SA -am 33,21. padma-guņa M. die Vorzüge, guten Eigenschaften der Taglotus-Blüte. PA -ān 331,19. padma-nibheksana (a-ī) dessen Augen der Lotusblüte gleichen. SA -am 36, 5.

padma-nibhekṣaṇā (a-ī) F. von -a. SN -ā 47, 12. padma-rāga die Farbe der Lotusblüte habend. DI -ābhyām 292, 20 (im Nebensinn DI von padma-rāga M. Rubin).

padma-samkāśa (Vkāś) das Aussehen einer Lotusblüte habend. SN -as 61, 8. padma-saras N. Lotusteich. SG -asas 236, 21. [-am 45, 17. padma-saugandhika (-a N., von su-gandha) mit Lotus und Wasserlillen besetzt. SA padmākara (a-ā) M. (Vkī) Taglotus-Gruppe. SA -am 271, 13.

Padmāvatī F. (von padma N.) Name einer Prinzessin der Gandharva's und des von ihr handelnden Buches des Kathāsaritsāgara. SN -ī 185, 11.

padmāśritā (a-ā) F. von -a zum Taglotus sich begebend. SN -ā 331, 20. [13. padminī F. (von padma N.) Lotuspflanze, -gruppe, -teich. SA -īm 58, 23. SG -yās 46, padminī-khanda-mandita mit Lotusgruppen geschmückt. SN -am 128, 12. panna-ga M. (Vgam) Schlange. SN -as 53, 12. PN -ās 109, 11. PL -eṣu 308, 3. payaḥ-pāna N. das Trinken von Milch. SN -am 174, 2.

Digitized by Google

```
payas N. (Vpyai) Flüssigkeit, Milch, Wasser. SI -asā 237,11.71,22. SG -asas 139,14.
     270, 9. SL -asi 264, 19. PN -āmsi 321, 35. PI -obhis 314, 4. PG -asām 264, 19.
payo-dadhi-yuta (∨yu) mit (süsser) Milch und saurer Milch vermischt. SA -am 295,5.
payo-dhi M. (Vdhā) der Ozean. SN -is 264, 14.
payo-nidhi M. dass. SL -au 267, 6.
Payospī F. (die milchwarme) Name eines Flusses im Dekhan, auch Tapatī F., heut
     Tapti. SN -1 25, 16.
para (V pr) jenseitig, fern, fremd, ein anderer; folgend auf, vorzüglicher, der vor-
    züglichste, höchste. SN -as 65, 2. 98, 15. 196, 19. 253, 20. 93, 4. -am 53, 19.
    59, 7. 185, 1. 3. 261, 18. 73, 8. 310, 13. SA -am 1, 13. 39, 17. 70, 14. 71, 18.
    73, 3. 74, 7. 75, 17. 100, 20. 21, 4. 48, 15. 50, 22. 53, 15. 15. 294, 12. $16, 3.
    29, 6. SI -ena 30, 11. 63, 7. 74, 31. SG -asya 317, 2. SL -e 312, 20. PG
    -eşām 180, 7. 262, 18. 302, 15.
para M. (s.o.) Feind, Gegner. SN -as 135, 5. SG -asya 135, 17.60, 8. PI -ais 274, 5.
param-tu jedoch, allein. 277, 9. 78, 28.
para-kathā F. das Reden von anderen, Gespräch über andere. PN -as 270, 1.
para-kara-gata-granthi-śamana (V śam) ein Ende machend der Börse, welche
    geht in die Hände anderer (?). SAb -ād 99, 13.
para-kārya N. eines andern Sache, Unternehmen. SA -am 167, 10.
para-krta von einem andern begangen.
                                        SA -am 93, 17.
para-krta-vikrti F. eine von andern angetane Kränkung. SA -im 265, 1.
para-guna M. fremde Tugend, Vorzüge anderer. SL -e 269, 10.
para-guna-kathana N. das Sprechen von den Tugenden anderer. PI -ais 270, 17.
para-guna-paramānu M. Atom von fremden Vorzügen. PA -un 272, 13.
para-grha M.N. das Haus eines andern, fremdes Haus. PL -eşu 298, 1.
para-jana M. ein Fremder, Fremde. SL -e 262, 3.
paratas (von para) übrigens, das weitere.
paratra = SL von para der andere. 152, 11.
para-dāra N. P das Weib eines anderen. PA -āņi 176, 13.
para-dāraişin (a-e, Viş IV) der Frau eines andern nachstellend. PN -inas 212, 2.
para-deśa-bhaya N. die Gefahren der Fremde. SAb -ād 159, 3.
para-dravya N. fremdes Gut. PA -ani 176, 13.
para-dravyāpahārin (a-a, (\sqrt{hr}) fremdes Gut raubend. PG -inām 124, 15.
para-dhana N. das Geld eines andern. SL -e 267, 14.
para-dhana-harana N. (Vhr) das Nehmen fremden Eigentums.
                                                               SL -e 262, 17.
paran-tapa M. (Vtap) 'Feindebrenner', der den Feind peinigt. SN -as 28, 24.
para-parivāda-nivṛtta (Vvṛt) der Nachrede über andre sich enthaltend. PI -ais 277,
para-pinda-lolupatā F. (Vlup Int.) Gier nach einem fremden Bissen. SI -ayā 305,17.
para-puram-jaya (Vji) die Burgen der Feinde erobernd. SN -as 40, 12. 71, 1. 24.
para-bhāga M. Obermacht, Oberhand, das Hervorragen. SN -as 161,6. SI -ena 188,17.
param (Adv. von para) jenseits, ferner, weiter, aber, nur. 25, 19. 109, 16. 17, 11.
    22, 5, 30, 12, 32, 11, 34, 8, 49, 2, 50, 18, 52, 8, 54, 3, 55, 3, 56, 11, 57, 16, 64,
    13, 80, 14, 97, 19, 298, 6, 316, 6,
parama (von para) der fernste, letzte, höchste, vorzüglichste. SN -as 92, 8. 311, 11.
    -am 260, 11. SA -am 15, 10. 25, 12. 50, 12. 70, 18. 72, 9. 84, 8. 99, 14. 257, 30. 310,
parama-gahana überaus tief, sehr schwierig. SN -as 146, 17. 268, 15.
parama-dāruņā F. von -a überaus schrecklich. SN -ā 48, 4.
parama-duhkhita überaus unglücklich. SN -as 81, 20.
parama-durmedhas (medhā F. Verstand) überaus dumm. PN -asas 95, 9.
```

```
parama-manyumat (manyu M.) überaus zornig. SN -ān 24, 5.
parama-vairāgyatā F. (Wb. von vairāgya N.) höchster Widerwille. SI -ayā 127, 6.
parama-śobhana überaus schön. SA -am 70, 24.
parama-śobhanā F. von -a. SA -ām 15, 20.
parama-samhrstā F. von -a (Vhrs) hocherfreut. SN -ā 52, 16.
parama-sneha M. höchste Zuneigung. SA -am 156, 17.
paramā F. von -a. SN -ā 51, 16. SA -ām 16, 18, 39, 17, 89, 11, 131, 8, 212, 16.
    89, 13. SI -ayā 74, 31.
paramānganā (a-a) F. die vortreffliche Frau. SN -ā 38, 16. PN -ās 9, 1.
parameśvara (a-ī) M. ein vornehmer, hoher Herr. PN -ās 314, 11.
para-yoşit F. die Frau eines andern. SL -ti 267, 14.
para-loka M. die andre Welt. SA -am 150, 11.
para-vīra-han (V han) feindliche Helden tötend. SN -hā 20, 6. 74, 29. 94, 19.
para-vyasana-hrsta am Unglück anderer seine Freude habend. SN -as 174, 9.
para-vyūha-vināśana (Vnaś) das Heer der Feinde vernichtend. SA -am 36, 4.
para-śāsana N. Befehl eines anderen. SAb -ād 143, 14.
para-samgatā F. von -a mit einem andern Umgang pflegend. SN -ā 126, 8.
parasparatas (von paras-para) an, durch einander. 16, 10.
paraspara-nibandhana (V bandh) einander fesselnd, auf Gegenseitigkeit beruhend.
    SN -as 112, 7.
paras-param (para) einander, mit, zu, unter einander. SA -am 102, 7. 25, 1. 41, 16.
    48, 19. 67, 4. 76, 16. 82, 1. 94, 3. 293, 19. 319, 11.
paraspara-miśrībhāva M. (Vbhū) gegenseitige Vermischung. SN -as 257,25. [170,8.
paraspara-vadha-kānkṣin (\kānks) einer des andern Tötung wünschend. DA -inau
paraspara-sukhaişin (a-e, Viş) einer des andern Glück wünschend. DN -inau 89, 8.
paraspara-hata einer durch den andern getötet. PN -as 46, 19.
parasmai-pada N. (eig. Wort für einen andern) Aktivum. SN -am 321, 34 (ob-
    wohl \du duh in der Grammatik svaritet ist (und daher auch als Medium flektieren
    kann), so steht es hier im Aktivum (duduhus), weil der Dichter nicht das Zielen
    der Handlung auf das Subjekt ausdrücken will').
para-sva N. das Eigentum eines andern. SA -am 92, 7.
para-hita N. das Wohl anderer, was andern frommt. SA -am 271, 19. 20. SAb
    -ād 281, 7. PL -eşu 271, 16.
para-hita-karana N. (Vkr) das Befördern des Wohles anderer. SI -ena 318, 1.
para-hita-vyāpāra-yuktātman (a-ā) mit dem Wohl anderer eifrig beschäftigt.
    PG -anām 146, 9.
                                                               [10, 77, 7, 90, 2,
parā F. von -a. SA -ām 71, 18. 74, 17. 97, 12. 106, 2. 201, 5. 61, 1. SI -ayā 34,
parā-krama M. (Vkram) mutiges Auftreten, Mut, Kraft. SI -ena 115, 15. 33, 20.
    PI -ais 125, 20.
parāga M. Blütenstaub. SN -as 285, 9.
                                                                PI -ais 280, 8.
parān-mukha mit abgewandtem Gesicht, abgeneigt. SN -as 301, 4. SL -e 166, 14.
parā-jaya M. (V ji) das Verlieren, Kommen um. SN -as 48, 19.
parā-jita Ppp v. Vparā-ji besiegen. SN -as 93,9, SA -am 173,10. SI -ena 331,9.
parā-bhava M. (V bhū) Untergang, Niederlage. SN -as 134, 5. SA -am 97, 19.
     116, 2. 36, 19. 55, 9. 73, 14.
parābhava-samprāpta der eine Niederlage erlitten hat. SN -as 155, 21.
parā-bhūta Ppp von V parā-bhū beleidigen. SN -as 161, 14.
parāyattā (a-ā) F. von -a (\sqrt{yat}) von einem andern abhängend. PN -ās 143, 2.
```

parārtha (a-a) M. die Sache, Angelegenheit eines andern. SL -e 11, 16. 270, 18.

```
parārtha-ghaţaka (a-a, \ghat) für andre sich anstrengend. PN -as 271, 17.
parārtham (a-a, -a M.) für andre. 8, 9. 271, 18.
parāsu (ā-a) leblos, tot. SN -us 33, 9.
pari-kalpya Ger. von ∨pari-klp Kaus. bestimmen zu, anstellen als. 321, 16.22.
pari-kopa M. (V kup) heftiger Zorn. SA -am 120, 12.
pari-kṣīṇa Pp von ∨ pari-kṣi IV herunterkommen, verarmen. SN -as 266, 6.
pari-gata Ppp von V pari-gam umgehen, umwandeln, bedrängen. SN -as 107, 10.
pari-gamya Ger. von V pari-gam (s. o.). 42, 21.
pari-grhīta Ppp von V pari-grah erlangen, erwerben. PN -ās 297, 18.
pari-graha M. (Vgrah) Gefolge, Gesinde. SN -as 117, 14. SG -asya 124, 19.
parigraha-phalgutā F. (von phalgu) Nichtigkeit (seines) Besitzes. SA -ām 259, 19.
pari-glana Pp von V pari-glai ermatten. SG -asya 32, 6.
pari-gha M. (Vhan) Querbalken, Keule. SN -as 228, 10.
parighopama (a-u, -ā F.) keulengleich. PN -ās 13, 17 (lies g für d).
pari-caya M. (Vci) vertraulicher Umgang. SN -as 302, 19.
pari-caryā F. (V car) Aufwartung, Huldigung. SA -ām 90, 6.
pari-cārikā F. (von -aka M., Vcar) Dienerin. SA -ām 21, 16.
pari-cita (Ppp von V pari-ci) bekannt. SA -am 100, 7.
paricita-grāhakāgama (a-ā) M. (Vgam) das Kommen von bekannten Abnehmern,
    Geschäft mit fester Kundschaft. SN -as 99, 18.
paricita-jana-vaficana N. (V vafic) Übervorteilung der Kunden. SN -am 100, 10.
pari-cchidya Ger. von Vchid mit pari abschneiden. 51, 10.
pari-ccheda M. (V chid) Begrenzung, Bestimmung. SN -as 321, 3.
pari-cyuta Pp von V pari-cyu fallen. SN -as 27, 10.
pari-jana M. Umgebung, Gefolge, Dienerschaft. SN -as 125, 4. 39, 6. 214, 6. 39, 5.
    62, 14. 300, 8. SI -ena 159, 19. SL -e 302, 12.
pari-jñāta Ppp von ∨pari-jñā erkennen. SN -am 146, 18. PN -ās 201, 5.
pari-jñātum Inf. von ∨pari-jñā (s. o.). 211, 3.
pari-jñāya Ger. von ∨ pari-jñā (s. o.). 117, 6. 19, 2. 29, 3.
parinata-śarac-candra-kiranā F. von -a wo die Herbstmondstrahlen zur vollen
    Wirkung gelangen. PA -ās 305, 20.
pari-natā F. v. -a Pp von \/ nam mit pari sich umbilden, verwandeln. PA -as 321,30.
pari-nati F. (Vnam) Entwickelung, Reife, Vollendung, die Folgen. SN -is 276, 6.
    300, 4. 06, 8. SA -im 177, 8.
parinati-tarala unsicher inbezug auf das Ende. SL -e 282, 10.
pari-n\bar{a}ma M. (\vee nam) = pari-nati F. SN -as 297, 16. SL -e 181, 2. 278, 12. 96, 6.
pari-nāhin (V nah) umfangreich, üppig. SA -i 330, 7.
pari-nītā F. von -a Ppp von ∨nī mit pari heiraten, freien. SN -ā 250, 3.
pari-tarjayantī F. von -at Ppra von ∨ pari-tarj X drohen, lauern. SN -ī 317,9.
pari-tuşta Pp von V pari-tuş sehr, völlig zufrieden sein. SI -ena 121, 13. SL -e
    306, 4. PN -ās 306, 1.
pari-tosa M. (Vtus) Befriedigung, Zufriedenheit, Freude. SN -as 196, 19. 306, 2
    (adde,). SA -am 146, 7. 97, 23. 263, 14.
pari-tyakta Ppp von V pari-tyaj verlassen, aufgeben. SN -as 139, 5. 228, 9. -am
    187, 22. PN -ās 136, 6.
parityakta-jalakrīda (-ā F.) den Wassersport aufgebend. SN -as 238, 21.
parityakta-trnāhāra (a-ā) die Grasnahrung aufgebend. PN -ās 254, 22.
pari-tyaktā F. von -a. SN -ā 66, 16. 74, 19. 81, 15.
pari-tyaktum Inf. von V pari-tyaj verlassen, aufgeben.
```

## pari-tyajya — pari-hartavya

```
pari-tyajya Ger. von V pari-tyaj (s. o.). 101, 9. 28, 20. 99, 1. 271, 17.
pari-tyāga M. (Vtyaj) das Verlassen, im Stich Lassen. SN -as 28, 7, 154, 2.
pari-devayat Ppra von V pari-div X jammern. SN -n 178, 5.
pari-devita N. (V div X) Wehklage, Klage. SA -am 15, 9. 86, 25.
pari-dhāna N. (\dhā) Untergewand, Hemd. SI -ena 24, 23.
pari-dhāya Ger. von V pari-dhā anlegen. 202, 8.
pari-dhāvat Ppra von V pari-dhāv umherlaufen. SN -n 28, 22. 51, 18.
paridhopamāh 13, 17 siehe parighopama.
pari-dhvamsa M. (Vdhvams) Ungemach. SA -am 28, 5.
pari-ni-şthā F. (Vsthā) Vollendung, Vollkommenheit. SN -ā 72, 11.
pari-pālayat Ppra von V pari-pāl X beschirmen. SN -n 17, 13.
pari-pūrita Ppp von \pari-pūr IV Kaus. anfüllen. SN -am 117, 9.
pari-pūrņa (Pp von V pari-pūr IV) voll, in voller Kraft. SG -asya 160, 12.
pari-poşanīya (V puş) zu hegen, zu pflegen. SN -as 138, 17.
pari-poşyamāna Pprp von V pari-puş Kaus, hegen, pflegen. SL -e 266, 12.
pari-prepsu (a-ī, Vāp Des.) finden wollend, suchend. SG -os 66, 17. 81, 16.
pari-plutā F. von -a Pp von V pari-plu überschwemmen, -fluten. SN -ā 31, 22.
pari-bhava M. (Vbhū) Beleidigung. SAb -ād 134, 7.
paribhava-sthāna N. ein Fall von Beleidigung. SN -am 161, 19.
                                                                   [-t 102, 18.
pari-bhramat Ppra von Vpari-bhram umherschweifen, -irren. SN -n 116, 19. 90, 14.
paribhrasta-sukha dessen Glück zusammengebrochen war. SI -ena 66, 15. 81, 14.
parimala M. Wohlgeruch. SN -as 318, 8.
parimala-bhrt (\tag{bhr}) Wohlgerüche tragend. PN -tas 284, 7.
pari-mita Ppp von V pari-mā bemessen. SN -am 317, 1.
pari-rakşanīya (Vrakş) zu erhalten. SN -as 150, 5.
pari-lelihat Ppra von V pari-lih Int. beständig lecken. SN -t 133, 3. 65, 11.
pari-vatsara M. ein volles Jahr. PA -an 88, 3.
pari-vartamāna Pprm von V pari-vrt sich herumbewegen, kreisen. SN -as 325, 10.
pari-vartin (Vvrt) umlaufend, einen Kreislauf machend. SL -ini 104, 5. 264, 5.
pari-vardhamānā F. von -a Pprm von ∨ pari-vrdh heranwachsen. SN -ā 327, 12.
pari-vāra M. (Vvr V) Gefolge, Begleitung. SL -e 238, 20.
pari-vārita Ppp von V pari-vr X umringen, -geben. SA -am 234, 15.
pari-vāritā F. von -a. SN -ā 52, 17.
pari-vārya Ger. von \/ pari-vr X umgeben. 178, 3.
pari-vrtā F. von -a Ppp von \square pari-vr V umringen. SN -ā 50, 4.
pari-śankitum Inf. von V pari-śank misstrauen, verdächtigen. 87, 2.
pari-śişta (Ppp von ∨ pari-śiş) übrig geblieben. SN -as 290, 10 (Komm. pariśiştah
     punyāvasistah 'von den guten Werken übrig geblieben').
pari-śuddhi F. (V śudh) völlige Reinigung. SI -yā 225, 2.
pari-śraya M. (Vśri) Zuflucht. SN -as 140, 1.
pari-śrānta (Pp von V pari-śram) sehr ermüdet. SL -e 46, 5.
pari-sodasa (pari + so-dasan) volle sechzehn. PI -ais 91, 17.
parişvanga-rasaika-lola (a-e) einzig nach dem Genuss der Umarmung begehrend.
    PN -ās 291, 12.
pari-svajya Ger. von V svañj mit pari umarmen. 61, 22, 84, 11, 88, 20, 94, 3.
pari-sam-ghuşţa (Ppp von \pari-sam-ghuş) mit Vogelgeschrei erfüllt. PA -ān 34,3.
pari-syanda M. (Vsyand) Fluss, das Dahingleiten. SN -as 283, 11.
pari-sravat Ppra von V pari-sru reichlich fliessen. SA -t 86, 8.
pari-hartavya (Vhr) zu vermeiden. SN -as 267, 17.
```

```
pari-hāsa M. (Vhas) Scherz, Spass. SN -as 30, 16.
pari-hīņa (Ppp von V pari-hā) abgesehen von. SN -as 71, 10.
parihīyamāņa-satkāra wenn freundliche Behandlung unterlassen wird. SN -as 111,
pari-hrtya Ger. von V pari-hr vermeiden. 314, 19.
                                                                          [12.
parītā (i-i) F. von -a Ppp von pari-i überwältigen. SN -ā 88, 19.
parīkṣā (i-ī) F. (Vīkṣ) Prüfung. SA -ām 69, 10. 82, 4.
parīksita (i-ī) Ppp von V pari-īks prüfen, erforschen. SN -as 85, 6.
parusa-carmāvagunthita (a-a, \gunth) mit hartem Fell überzogen. SA -am 117,9.
parușā F. von -a (verwandt mit parvan N.) rauh, barsch. SN -ā 183, 14. 266, 14.
paruşākşara (a-a) von groben Worten. SA -am 107, 12.
parengita-jñāna-phalā (a-i) F. von -a dessen Frucht ist das Verstehen der Ge-
    bärden anderer. PN -ās 106, 14.
parena (SI von para) jenseits, auf jener Seite. Praep. 87, 16.
paro-'kşa (akşan N. Auge) was jenseits des Auges liegt, unbekannt, unverständlich.
    SA -am 72, 19. 276, 2.
paroksatā F. (von paro-'kṣa) Unverständlichkeit. SN -ā 72, 21.
paropakāra (a-u) M. (Vkr) Wohltat gegen andere. PI -ais 271, 8.
paropakārin (a-u) wohltātig gegen andere. PG -inām 271, 4.
parna N. Feder, Blatt. PN -āni 72, 12.
Parnāda M. (parna-ada (Vad) Blätter essend) Brahmanenname. SN -as 65, 19. 87, 6.
    SA -am 67, 12. SG -asya 67, 3.
Parņāda-vacana N. Wort, Spruch des P. SN -am 79, 4.
parnāśana (a-a) Blätter essend. SN -as 247, 16.
paryanka-śayana N. das Liegen, Schlafen auf einem Ruhebett. SN -am 273, 1.
pary-atat Ppra von Vat mit pari herumwandern. SN -n 259, 2.
pary-atita Pp von Vat mit pari (s. o.). PN -ās 150, 17.
pary-atita N. (s. o.) das Herumwandern. SI -ena 150, 10.
pary-āpta (Ppp von Vāp mit pari) hinreichend, genügend. SN -as 30, 16.
pary-uşita (Pp von ∨pari-vas I) alt, abgestanden. SA -am 76, 15.
parvata M. (von parvan N.) Gebirge, Berg. SA -am 25, 15. SG -asya 44, 6. PN
    -ās 109, 7. PA -ān 43, 3. 71, 21. PAb -ebhyas 98, 18.
Parvata M. (s. o.) Name eines Rşi, Neffen und Begleiters des Nārada. SN -as 5, 16.
parvata-durga N. unwegsamer Ort im Gebirge. PL -eşu 260, 16.
parvata-mastaka M. Bergesscheitel, Berggipfel. SL -e 275, 18.
parvata-rāj M. (Vrāj) der König des Berges. SN -d 42, 12.
parvata-rāja-putrī F. die Tochter des Bergkönigs. SG -yās 333, 1.
parvata-śrestha der erhabenste der Berge. SV -a 38, 5.
parvatī-krtya Ger. von V parvatī-kr zu einem Berge machen.
parvataikadeśa (a-e) M. eine Stelle des Gebirges. SL -e 172, 16.
parvan N. Knoten, Knotentag (Neu- und Vollmondstag). SL -ani 264, 11.
palāyita (ā-a) Pp von ∨ay (verwandt mit ∨i) mit palā fliehen, SA -am 226, 22.
palāyitā (ā-a) F. von -a. SN -ā 222, 10. SA -ām 250, 10.
palāyitum Inf. von Vay mit palā fliehen. 117, 14.
                                                                [SA -am 42, 10.
palita N. graues Haar. PI -ais 299, 15.
pallavāpīdita (a-ā, von ā-pīda M.) durch Schösslinge (wie) mit Kränzen geschmückt.
palvala N. kleiner Teich, Pfuhl. PA -āni 34, 6. 40, 23.
pavana M. (V pū reinigen) Wind. SN -as 88, 9. 294, 17.
pavana-vidhūtā F. von -a (Vdhū) vom Wind hinundherbewegt. PN -as 242, 19.
pavitra (V pū) reinigend, rein, heilig. SN -am 306, 9. SL -e 257, 6.
```

V pavitray (Den. von pavitra) reinigen, läutern, heiligen. Imp. 2.S pavitraya 192, 23. pavitrī-krta Ppp von V pavitrī-kr reinigen. SL -e 308, 14. V pas IV sehen, ansehen, schauen (auf). Mit anu hinterher sehen, erkennen als, mit pra sehen, gewahr werden, mit prati sehen, erblicken. Als Praesens zu Vdrs empfunden. Akt. Ind. 3.S pasyati 29, 4. 77, 12. 130, 4. 76, 14. 14. 2.S pasyasi 167, 3. 267, 12. 1.S pasyāmi 6, 8. 45, 2. 4. 5. 50, 8. 76, 6. 78, 13. anu-pasyāmi 297, 10. 15. prati -paśyāmi 35, 20. 3. P paśyanti 148, 18. 58, 21. 224, 23. 91, 3. pra-paśyanti 58, 3. 1. P paśyāmas 41, 14. Imp. 2.S paśya 72, 9. 117, 13. 43, 5. 60, 2. 99, 11. 201, 11. 64, 11. 67, 6. paśyata 157, 20. 20. 273, 16. Pot. 3.S pasyet 108, 11. 79, 14. 207, 20. 98, 12. 1.S pasyeyam 52, 6. paśyema 48, 7. Impf. 3.S apasyat 5, 5. 9, 20. 15, 13. 24, 20. 47, 11. 50, 5. 58, 5. 71, 24. 116, 20. 17, 6. 200, 9. 1.S apasyam 205, 17. 18, 12. 21, 1. 31, 1. 37, 2. 1.D apasyāva 194, 17. 3.P apasyan 12, 10. 1.P apasyama 205, 6. Med. (ep.) Impf. 3.S apasyata 46, 7. pasu M. Vieh, Tier. SN -us 260, 9. 61, 19. SA -um 235, 17. SI -unā 106, 11. SG -os 234, 8. PN -avas 298, 20. PG -unam 260, 11. 334, 4. Pasupati-sirastas (von siras N.) vom Haupt des P. (Beiname des Siva). 259, 20. paśūpahara (u-u) M. (Vhr) Darbringung eines Opfertieres. SI -epa 235, 16. paścād (SAb von pa-śca (Vsac) der hintere) von hinten, hinten, nach hinten; zurück, hinterdrein, zuletzt; hinter, nach. 66, 10. 78, 1. 105, 13. 29, 11. 50, 1. 71, 3. 266, 7. 69, 5, 78, 13, 328, 2, 30, 11. Postp. 67, 12, 117, 20, 21, 10, 240, 5, 42, 4, 49, 6. paścima (Sup. von pa-śca) der hinterste, letzte. SL -e 203, 22. 08, 21. 10, 3. 41, 17. paścimā F. von -a. SA -ām 46, 3. pasyat Ppra von Vpas sehen, zusehen. SN -n 201, 1. 15, 20. 34, 11. 41, 14. SG -tas 72, 24, 95, 12, 178, 10, 81, 15, 215, 21. DG -tos 193, 20. PG -tam 14, 5. pasyantī F. von -yat. SG -yās 203, 17. ∨pā I trinken. Mit ni trinken an, saugen an. Ind. 3.S pibati 153, 10. 286, 18. 87, 19. 313, 21. 3.P pibanti 159, 8. 291, 18. 316, 4. 1.P pibāmas 304, 4. Pot. 3.S pibet 259, 1. Pass. Ind. 3.S ni-pīyate 295, 11. ∨pā II schützen, bewahren. Imp. 3.S pātu 184, 12. pāmsu M. Staub, Sand. PI -ubhis 48, 8. pāmsu-gunthita (Vgunth) mit Staub bedeckt. SN -as 27, 17. pāmsu-dhvasta-śiroruhā F. von -a dessen Haare mit Staub überzogen sind. SN -ā pāmsu-vivikta-vāta wo staubfreie Winde wehen. SN -am 327, 4. Pāţalika N. Kurzform von Pāţaliputra N. SN -am 194, 11. Pātaliputra N. Hauptstadt v. Magadha und zeitweilig von ganz Nordindien, in der Nähe des heutigen Patna am unteren Ganges, erbaut von Ajātaśatru, dem Zeitgenossen Buddha's († 477 v. Chr.) und Begründer der Nanda-Dynastie. SN -am 204, 18. SA Pātaliputraka N. = Pātaliputra N. SA -am 247, 22. Pātaliputra-pauraloka M. Stadtvolk, Bürgerschaft von P. SN -as 197, 21.

Digitized by Google

Pāţalī F. (pāţalī F. Bignonia suaveolens) Frauenname. SN -ī 199, 17. 203, 1. SA

-īm 203, 8. 04, 10. SI -yā 204, 13. SG -yās 203, 24.

Pāţalī-mandira N. Palast der P. SL -e 204, 8.

```
pāţava N. (von paţu geschickt) Geschicklichkeit. SN -am 302, 6.
pāţita Ppp von V paţ Kaus. spalten, abtrennen. SA -am 290, 22.
pātha M. (V path) Lesung, Lesart. SL -e 296, 22. 97, 6.
pātha-bheda M. Verschiedenheit der Lesung, Variante. SI -ena 277, 8.
pāthita Ppp von V path Kaus. hersagen lassen. PN -ās 97, 14.
                                                                      [292, 20.
pāni M. Hand. SN -is 271, 6, 306, 9. SA -im 86, 3. DI -ibhyām 83, 15, 103, 2.
pāņi-dvaya N. Händepaar. SN -am 331, 12.
Pāṇini M. (Patronymikum von Paṇin M. (Vpaṇ)) der grosse Grammatiker, dessen
    Werk noch heut in Indien im höchsten Ansehen steht. Lebenszeit unbekannt,
    ungefähr 4. Jahrh. v. Chr. SN -is 206, 17. SI -inā 207, 3.
Pāṇinīya (von Pāṇini M.) panineïsch, von Panini verfasst. SN -am 212, 10.
Pāṇinīyopamardaka (a-u, \mathsquare) das Werk Panini's unterdrückend, verdrängend. SN
pāņi-pātra die Hand als Trinkschale (benützend). SN -as 309, 21.
Pāndava M. Sohn des Pāndu. SV -a 15, 18 (Yudhisthira). PG -ānām 106, 21.
pānditya N. (von pandita M.) gelehrte Bildung, Gelehrsamkeit, Klugheit. SN -am
    101, 6, 74, 5, 239, 2, 89, 11. SA -am 239, 23, 40, 21.
pāndu weisslich gelb, weiss, bleich. SN -u 331, 4.
pāndu-manoramā F. von -a blass und (doch) lieblich. SN -ā 207, 10.
pāndu-varņā F. von -a von bleicher Farbe. SN -ā 4, 16.
pāta M. (V pat) Fall, Sturz. SN -as 157, 17.
pātaka N. (V pat Kaus.) eine Handlung, die den Ausschluss aus der Kaste zur Folge
    hat, Verbrechen. SN -am 183, 7. SA -am 127, 16. PI -ais 268, 2.
pātayitum Inf. von V pat Kaus. fallen machen, umwerfen. 167, 11.
pātāla N. eine unter der Erde gedachte Höhlung oder Stadt, in der Schlangen und
    Dämonen hausen. SA -am 310, 18.
pātita Ppp von V pat Kaus. fallen machen. PN -ās 260, 21.
pātra N. (Vpā I) Trinkgefäss; würdige Person. SN -am 306, 9. SL -e 273, 6.
pātra-prabhāva-jāta entstanden durch die Zaubermacht seines Trinkbechers. PI
    -ais 204, 12.
pāda M. (Wb. von pad M.) Fuss, Strahl, Versfuss, -viertel. SN -as 226, 3. SL -e
    111, 7. 258, 23. DN -au 321, 13. DI -ābhyām 292, 22. DG -ayos 19, 17. DL
    -ayos 189, 15. 92, 6. PN -ās 160, 18. PI -ais 264, 20.
pāda-dhāvana N. (V dhāv) Fusswaschung. SA -am 52, 2.
pāda-mūla N. die Wurzel des Fusses. SA -am 195, 16.
pāda-rajas N. (Vranj) Staub der Füsse. SI -asā 10, 16.
pādākrānta (a-ā) mit dem Fusse betreten. SN -am 277,21 (im Nebensinn: strahlen-
pādānata (a-ā, ∨nam) zu den Füssen geneigt. SN -as 255, 17.
                                                                       [erfüllt).
pādāhata (a-ā, Vhan) mit dem Fuss getreten. SN -as 153, 12.
pādukā F. (V pad) Schuh, Pantoffel. DN -e 202, 4. DA -e 202, 8. 13. 41, 10. DI
     -ābhyām 203, 6. 04, 8.
pādukā-vaśād (SAb von -a M.) vermittelst der Schuhe. 204, 9.
pāna N. (\pa I) Trank. SN -am 314, 10. SD -āya 300, 19.
pānīya N. (von pāna N.) Wasser. SN -am 141, 20.
pānīyārtham (a-a, -a M.) des Wassers wegen. 46, 6.
pāntha-strī-virahānalāhuti-kathā (a-a, a-ā) F. das Reden von dem Opfer im
     Trennungsfeuer der Frauen der Wanderer. SA -am 284, 19.
pāpa schlimm, übel, böse, Bösewicht. SV -a 223, 23. 32, 3. SN -as 31, 12. 86, 17.
     187, 21. SA -am 87, 15. 17. 19. 88, 1. 113, 6. 36, 18. 208, 20. SI -ena 182, 16.
     92, 4. SG -asya 209, 12. DN -au 237, 6. PI -ais 231, 11.
```

```
pāpa N. (s. o.) Unheil, Sünde, Schuld. SN -am 48, 6. 17. 148, 3. SA -am 48, 12.
    262, 8. SD -āya 131, 12. SAb -ād 271, 9. SL -e 272, 7.
pāpa-karma-niratā F. von -a (Vram) an bösen Taten Gefallen findend. SV -e 298, 2.
pāpa-krta N. (Vkr) böse Tat. SN -am 49, 8.
pāpatara Komp. von pāpa. SN -am 182, 17.
                                                                            [16.
pāpa-dharma-ja (Vjan) entstehend aus Sünde und religiösem Verdienst. SN -as 143,
pāpa-buddhi übelgesinnt, Bösewicht. SN -is 179, 11. SI -inā 68, 18.
Pāpabuddhi M. (pāpa-buddhi) fingierter Eigenname. SN -is 174, 15. 19. 76, 3. 8. 17.
     77, 7. 10. 13. SA -im 178, 6. SI -inā 174, 16. 75, 8. 13. 79, 9.
Pāpabuddhi-ceştita N. das Gebaren des P. SA -am 178, 6.
Pāpabuddhi-pitr M. der Vater des P. SN -ā 177, 20. 78, 5.
Pāpabuddhivat (von Pāpabuddhi M.) wie (von) Pāpabuddhi. 179, 10.
pāpa-mati böse Gedanken habend. SN -is 33, 4.
pāpa-śankā F. Argwohn, Besorgnis vor Sünde. SN -ā 230, 1.
pāpa-śīla von schlechtem Charakter. PG -ānām 182, 12.
pāpa-hārin (Vhr) die Sünden mit sich fortnehmend. SL -ini 294, 10.
pāpā F. von -a. SA -ām 48, 7.
pāpādhama (a-a) der niedrigste der Bösen. SV -a 149, 11.
pāpin (von pāpa N.) sündebeladen. PN -inas 182, 8.
pāpīyas (Komp. von pāpa) der schlechteste. SN -ān 171, 3.
pāra N. (\forall p\bar{r}) das andre Ufer, Grenze. SA -am 59, 13. 190, 16. 205, 4. 94, 12.
pāra-gata zum andern Ufer gelangt. PN -ās 305, 1.
pāramārthika (von paramārtha (a-a) M.) auf Wahrheit gerichtet. SN -as 162, 11.
Pārameśvara (von Parameśvara M. Name des Siva) von S. kommend. SN -as 242, 16.
pāra-rahita des andern Ufers beraubt, uferlos. SN -as 296, 19.
pārişada M. (von pari-sad F., Vsad) Beisitzer der Ratsversammlung. SN -as 66, 4.
pārthiva M. (von prthivī F.) Herr der Erde, Fürst, König. SV -a 8, 1. 10, 9. 26, 5.
     30, 21. 64, 13. 80, 22. 87, 6. 90, 24. 91, 6. 94, 7. SN -as 17, 10. 63, 8. 78, 4.
     85, 11. 112, 6. 38, 2. 63, 1. SA -am 21, 13. 90, 15. 105, 4. 13. 15. 07, 5. 12, 6.
     PN -as 5, 8. 17, 4. PG -anam 5, 12.
pārthiva-nandinī F. (von -in M., Vnand) Königstochter. SN -ī 38, 14.
pārthivarsabha (a-r) M. Stier unter den Fürsten. SV -a 34, 21.
pārthiva-śrestha der herrlichste der Fürsten. SN -as 37, 12.
pārthiva-sutā F. Königstochter. SA -ām 12, 18.
pārthivātmajā (a-ā) F. (von -a M., Vjan) dass. SA -ām 41, 21.
pārthivātyartha-nirvivekatva-hāsin (a-a, Vhas) lachend über die ausserordent-
     liche Urteilslosigkeit der Fürsten. PG -inam 218, 21.
pārthivendra (a-I) M. Indra unter den Fürsten, mächtiger Fürst. PL -eşu 17, 6.
pārthivopāśraya (a-u) M. (Vśri) Anschluss an Fürsten. SI -ena 267, 2.
Pārvatī F. (von parvata M.) die Tochter des Berges (des Himālaya). SN -ī 187, 12.
Pārvatī-pati M. der Gemahl der P. (Siva). SN -is 212, 9.
                                                                [91, 22, 327, 16.
pārśva N. (von parśu F. Rippe) Seite, Nähe. SL -e 163, 10. 268, 13. 303, 12.
pārśvatas (von pārśva N.) von, an der Seite. 105, 10. 308, 4.
pārśva-stha (Vsthā) in der Nähe befindlich. SA -am 259, 18.
pārśvopapārśva (a-u) M. Rippengegend und was daran angrenzt. DL -ayos 69,23.
∨pāl X hüten, schützen, hegen. Mit prati warten.
     Ind. 1.S prati-pālayāmi 118, 16.
     Imp. 2.S pālaya 272, 10. prati-pālaya 117, 19. 21, 1.
     Pot. 3.S pālayet 131, 17. 63, 1.
```

63

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

```
Pass. Ind. 3.S pālyate 132, 2. 314, 21.
    Imp. 3.S prati-pālyatām 218, 13.
                                                                         [131, 14.
pālana N. (Vpāl) Schutz, das Schützen, Hegen. SN -am 131, 11. 266, 18. SAb -ād
pālayat Ppra von ∨pāl X hüten, beschützen, hegen. DN -ntau 229, 20.
pālita Ppp von ∨pāl (s. o.). PN -ās 112, 12.
pālya (\partial pāl) zu hegen. SN -am 236, 2.
pāvaka M. (V pū reinigen) Feuer. SN -as 64, 16. 268, 11. SA -am 272, 1.
pāvana (V pū) reinigend, entsündigend, heilig. SN -am 198, 8.
pāśa M. Schlinge, Fessel, Strick. PI -ais 124, 12.
pāśava (von paśu M.) vom Herdenvieh stammend. SN -am 83, 3.
pika-pakşin M. Kuckucksvogel. PG -inām 284, 8.
pikānganā (a-a) F. Kuckucksweibchen. PI -ābhis 284, 20.
Pingalaka M. (von pingala rotgelb, Vpiñj malen) Name eines Löwen in der indischen
    Tierfabel. SN -as 102, 1. 8. 06, 7. 10, 8. 14, 8. 10. 15, 1. 7. 12. 13. 16, 18. 17, 13.
    18, 1. 8. 10. 19, 4. 11. 13. 14. 20, 2. 14. 19. 22. 23. 21, 15. 22, 2. 21. 23, 3. 14.
    25, 3. 36, 14. 20. 37, 4. 12. 18. 38, 8. 40, 3. 42, 9. 44, 11. 46, 19. 70, 4. 82, 15.
    83, 18. SA -am 110, 11. 21, 1. 36, 13. 42, 11. 68, 20. 70, 3. SI -ena 182, 13.
    SAb -ād 125, 17. SG -asya 121, 18. 37, 2.
Pingalaka-nāman P. mit Namen. SN -ā 121, 2.
Pingalaka-sakāśa M. Nähe, Gegenwart des P. SA -am 119, 13. 21, 11. 22, 19.
Pingalakābhiprāya-jña (a-a, Vjñā) des Pingalaka Willen erkennend. PN -ās 114,17.
Pingalakābhimukha (a-a) in der Richtung auf Pingalaka.
                                                           SN -as 119, 11.
Pingalakābhimukham (Adv. vom vorigen) dass. 110, 8.
pingottunga-jatājūţa-gata (a-u) auf (seinen) rötlich braunen, emporstehenden Haar-
    flechten befindlich. SN -as 186, 5.
pithara N. Topf, Kochtopf. SN -am 160, 6.
pitharaka-kapālārdita-gala (a-a) dessen Hals von einer Topfscherbe belästigt wird.
    SN -as 295, 1.
pinda-da M. (V dā) Brotgeber, Hausherr. SG -asya 264, 2.
pindī-kṛtya Ger. von ∨pindī-kṛ zu einem Klumpen machen.
Pitāmaha M. (pitā-maha M. Grossvater) Beiname Brahma's. SN -as 191, 14.
pitr M. (Lallwort mit Suffix) Vater, D Eltern, P Väter, Vater und Vatersbrüder, die
    Manen. SN -ā 37, 9. 44, 18. 59, 28. 94, 19. 162, 20. 74, 13. 83, 6. 88, 3. 93, 7. 94, 6.
    231, 10. SA -aram 48, 24. 63, 5. 90, 1. 270, 13. SI -rā 62, 16. 85, 12. 206, 14.
    SAb -ur 37, 20. 109, 2. SG -ur 27, 7. 62, 6. 7. 63, 10. 85, 9. 193, 13. 204, 1.
    326, 12. 33, 9. SL -ari 264, 18. DI -rbhyām 247, 14. DG -ros 305, 15. PN
    -aras 200, 5. PA -rn 201, 2. PI -rbhis 201, 14. PG -rnām (201, 19 siehe tat
    -pitr M.) 325, 17.
pitr-paitāmaha (von pitā-maha M.) vom Vater und Grossvater ererbt, überkommen.
    SA -am 117, 1. 67, 17.
pitr-paitāmahika (von pitā-maha M.) dass. SA -am 159, 11.
pitr-mitra N. Freund des Vaters. SG -asya 199, 4. 231, 13.
pitrvya M. (von pitr M.) Vatersbruder, Oheim, Onkel. SN -as 180, 16.
pitta N. Galle. SN -am 171, 6.
Pinākin M. (von pināka M.N. Dreizack) Dreizackträger, Beiname Śiva's. SI -inā 189,1.
pipāsākula (ā-ā) von Durst bedrängt. SN -as 102, 1. 10.
pipāsārdita (ā-a) von Durst gequält. SN -as 259, 1.
                                                                       [14, 62, 2.]
piplu M. Mal am Körper, Muttermal. SN -us 61, 7.19. SA -um 61, 21. SI -unā 61,
```

piplu-pracchādana (V chad) das Mal verdeckend, verhüllend. SA -am 61, 18.

## Piśāca M. — puņya-jalā

```
Piśāca M. (verwandt mit piśuna?) eine Klasse dämonischer Wesen, Gespenster. SN
    -as 192, 2. SA -am 190, 23. PN -as 253, 14. PA -an 245, 10. PG -anam 190, 22.
Piśāca-kathā F. Gespenstergeschichte. SA -ām 254, 10.
Piśācatā F. (Abstr. von Piśāca M.) Zustand eines P. SA -ām 189, 17.
Piśacatva N. (Abstr. von Piśaca M.) dass. SA -am 192, 5.
Piśāca-bhāsā F. Sprache der P. SN -ā 245, 12. SA -ām 254, 7.
Piśācī F. (von -a M.) ein Piśāca-Weib. SN -ī 48, 5.
Piśācoraga-rākṣasa (a-u) M. Piśāca's, Schlangen und Nachtdämonen. PA -ān 34, 5.
piśita N. (V piś) Fleisch. SA -am 300, 16.
piśuna (V piś) böse, verräterisch, verleumderisch. SI -ena 98, 4.
piśunatā F. (von piśuna) Verleumdung, Hinterbringerei. SN -ā 268, 2.
piśunogra-manusya-dharma (a-n) M. verleumderische und grausige Art des Men-
    schen. SN -as 153, 14.
pişta-racita N. (Vrac) Gebäck aus Mehl. SA -am 195, 9.
∨pīd X (Wb. von ∨(a)pi-sad) pressen, bedrängen, quālen.
Pass. Ind. 3.S pīdyate 113, 7.
pīdana N. (V pīd) das Bedrücken, Plagen. SN -am 131, 12.
pīdayat Ppra von V pīd X. SN -n 258, 29. 87, 10.
pīdā F. (V pīd) Schmerz, Schaden. SN -ā 54, 14. 164, 15.
pīdyamāna Pprp von Vpīd X. SN -as 24, 17. 19. SI -ena 141, 9.
pīdyamānā F. von -a. PN -ās 162, 14.
pīta Ppp von Vpā I trinken. SN -as 313, 7.
pītvā Ger. von V pā I trinken. 298, 10.
                                                                            [17.
pīna (Pp von \pyai schwellen, strotzen) feist, fleischig. SN -as 101, 15. PN -ās 13,
pīna-śroni-payodharā F. (-a M., Vdhr) mit vollen Hüften und Brüsten. SA -ām 32,
pīna-stanojjvalā (a-u) F. (-a) prangend mit ihrem vollen Busen. SN -ā 205, 12. [20.
pīnāyata-kakudmat (a-ā, kakud F.) einen feisten, langgestreckten Buckel habend.
    SG -atas 122, 22.
pīnottunga-payodharā (a-u) F. (-a M., Vdhr) voll- und hochbrüstig. SN -ā 282, 15.
pīnoru-stana-kāminījana-kṛtāśleṣa (a-ū, a-ā, Vśliṣ) umarmt von liebenden Frauen
    mit vollen Schenkeln und Brüsten. PN -as 287, 2.
V pī yū savar sāy (Den. von pī yū sa-var sa M.) zum Nektarregen werden.
    Ind. 3.S pīyūşavarşāyate 278, 1.
pumvad-bhāva M. männliche Form, Maskulinum. SAb -ād 258, 7 ('da das Pronomen,
    wenn es nur in Funktion steht, (stets) in männlicher Form erscheint').
pu-ms M. Mann, Mensch. SN -man 8, 8, 52, 4, 88, 5, 98, 12, 168, 17, 240, 20, 43, 17.
    98, 14. SA -māmsam 16, 5. SI -msā 222, 11. SG -msas 202, 7. 22, 2. SL -msi
    314, 7. PI -mbhis 154, 18. PG -msām 99, 6. 160, 5. 262, 10. 74, 7. 93, 7. 300, 26.
Pums M. (s. o.) das männliche, zeugende Prinzip. SN -man 191, 11. 14.
                                                                          [02, 4]
puccha-vikala (kalā F. Teil) am Schwanze verstümmelt. SN -as 294, 22.
puccha-visāna-hīna ohne Schweif und Hörner. SN -as 260, 9.
punya günstig, glücklich, schön, gut, rein, heilig. SA -am 36, 18. 228, 1.
    13, 9. 200, 20. 79, 8. 304, 9. 05, 20. 07, 1. PI -ais 307, 17.
punya N. (s.o.) das Gute, gutes, frommes Werk, religiöses Verdienst. SN -am 281,7.
    SA -am 294, 4. SI -ena 297, 8. SL -e 279, 9. 97, 19. PN -āni 275, 20. PI
    -ais 294, 5. PG -ānām 282, 2. 97, 11. 16.
punya-karman N. gutes, frommes Werk. SN -a 297, 15. PG -anam 297, 16.
punya-krt (Vkr) gutes tuend, Wohltäter. SN -t 37, 22. PN -tas 270, 16.
punya-jalā F. von -a mit reiner Flut. SN -ā 42, 3.
```

```
punya-pīyūşa-pūrņa voll von dem Nektar guter Werke. PN -ās 272, 11.
Punyasloka M. (punya-sloka) ehrender Beiname des Nala. SV -a 53, 1. SN -as 17, 10.
    21,7 (Nīl. puņyah pāvanah śloko yaśo yasya). 25,7.37,21. SA -am 15,8.17.21,10.
    85, 23, 88, 15, 94, 5. SG -asya 23, 18, 24, 3, 61, 1, 64, 2, 71, 14, 80, 1, 83, 18, 85, 2.
Puņyaśloka-didrkṣā F. (Vdrś Des.) der Wunsch den P. zu sehen. SI -ayā 76. 21.
Punyaśloka-parānmukha dem P. abgewandt. PA -an 22, 4.
punya-samuha M. (Vuh) Menge von guten Werken. PI -ais 297, 18.
punya-sugandhi reinen Duft verbreitend. SN -is 285, 16 (F.).
puņyā F. von -a. SA -ām 13, 21. 252, 18.
punyāranya (a-a) N. ein heiliger Wald. SL -e 302, 19.
punyāha-vācana N. (Vvac X) das Gutentagwünschen, Morgengruss, morgendlicher
    Empfang. SL -e 58, 6.
punyaugha (a-o) M. Flut von guten Werken. PI -ais 297, 12. 17.
putra M. (verwandt mit dem Vorderglied von pu-ms M.) Sohn. D auch Sohn und
    Tochter. SV -a 202, 24. 05, 20. 31, 18. 35, 20. 24. 43, 16: SN -as 183, 6.
    87, 5, 94, 4, 223, 13, 30, 3, 12, 36, 17, 49, 20, 50, 9, 52, 9, 70, 13, 318, 14. SA
    -am 48, 24, 199, 7, 251, 21. SI -ena 96, 8, 100, 8, 74, 13. SD -aya 251, 16.
    SG -asya 62, 20. DN -au 195, 5. DV -au 193, 17. 95, 2. DA -au 80, 9. 84,
    15. DG -ayos 84, 16. PN -as 95, 9. 11. 215, 13. 47, 6. PA -an 97, 9. 215, 9.
    46, 20. PI -ais 218, 12.
Putraka M. (Dem. von putra M.) Personenname. SN -as 199, 20. 200, 3. 01, 3. 13. 15.
    19. 22. 02, 6. 11. 22. 03, 22. 04, 6. 13. SA -am 200, 4. 01, 8. 02, 23. SG -asya 204, 4.
putra-kalatra N. Sohn und Ehefrau. PI -ais 166, 3.
putra-kalatra-nāśa-bhīta sich fürchtend vor dem Verlust von Sohn und Ehefrau.
    SN -as 132, 15.
putra-janmāvadhi (a-a, Vdhā) die Geburt eines Sohnes als Grenze habend. SA -im
putra-nivesana N. Wohnsitz, Palast des Sohnes. SL -e 61, 5.
                                                                           [237, 7.
putravat (von putra M.) einen Sohn habend. SG -atas 328, 3.
putravat (von putra M.) wie ein(en) Sohn. 90, 2. 164, 6.
putra-sata N. hundert Söhne. SA -am 215, 5.
putra-śoka M. Kummer um (seine) Söhne. SI -ena 227, 10.
putrinī F. (v. -in, von putra M.) einen Sohn habend, Mutter eines Sohnes. SN -ī 156, 1.
putrī F. (von -a M.) Tochter. SN -ī 199, 18.
                                                                    SA -īm 86, 2.
punar zurück, wieder, wiederum. 2, 21. 21. 4, 8. 18. 8, 13. 15. 11, 1. 12, 9. 14, 17. 17.
    17, 16, 21, 1, 1, 22, 3, 5, 6, 26, 5, 5, 27, 11, 11, 28, 12, 12, 29, 2, 14, 32, 4, 5, 47, 8,
    53, 17. 57, 2. 59, 16. 62, 5. 63, 2. 64, 8. 8. 66, 9. 9. 67, 23. 69, 13. 13. 72, 5. 75,
    1. 1. 78, 3. 3. 79, 20. 80, 17. 17. 81, 4. 9. 82, 13. 83, 21. 84, 1. 92, 2. 5. 94, 3. 3.
    16. 24. 97, 9. 128, 6. 31, 5. 39, 9. 41, 12. 20. 49, 19. 50, 20. 51, 12. 64, 20. 77, 4.
    80, 10. 98, 2. 200, 12. 05, 2. 07, 3. 16, 19. 17, 9. 18, 15. 20, 19. 21, 6. 24, 1. 31, 9.
    32, 3. 37, 22. 38, 14. 44, 11. 46, 10. 52, 2. 22. 57, 29. 63, 3. 3. 72, 2. 74, 1. 78, 6.
    91, 13. 92, 6. 93, 4. 303, 10. 07, 4. 11, 1. 12, 12. 15, 15.
punar-āgamana N. das Zurückkommen, Rückkehr. SN -am 65, 8.
punarukta-bhukta-vişaya dessen (deren) Bereich wiederholt genossen wurde. PI -ais
punar-jāta wiedergeboren, neugeboren. SA -am 234, 10.
                                                                           [311, 3.
punar-labha M. Wiedererlangung. SAb -ad 59, 15.
pur F. Burg, befestigte Stadt, Stadt. SA -uram 94, 11.
pura N. (Weiterbildung von pur F.) dass. SN -am 157, 18. 94, 11. 276, 17. SA -am
     49, 17, 75, 11, 194, 14, 247, 22. SAb -ād 91, 16, 196, 4. SL -e 24, 11, 94, 15.
     108, 12. 94, 2. 212, 7. PA -āni 65, 13.
```

```
puratas (von puras) vor, in Gegenwart. Praep. 211, 7. Postp. 267, 12, 80, 5.
pura-rāşţra N. Stadt und Reich, Stadt und Land. PA -āni 58, 2.
pura-vāsin M. (V vas I) Stadtbewohner, Städter. PN -inas 21, 4, 50, 1.
puras (im Ablaut zu para) vorn, vorher, zuvor; vor. 108, 21. 87, 1. 254, 16. Praep.
     119, 17. 225, 4. Postp. 104, 19. 201, 19. 14, 8.
purā (verwandt mit puras) vormals, früher, zuvor, zuerst. 28, 3, 29, 4, 30, 13, 35,
     4. 10. 58, 12. 74, 18. 75, 14. 18. 81, 4. 84, 6. 86, 1. 11. 88, 16. 93, 15. 134, 14.
     45, 4. 80, 6. 84, 6. 87, 13. 91, 9. 200, 19. 21, 18. 31, 9. 35, 11. 36, 3. 37, 14. 46, 2.
     52, 9. 57, 27. 69, 5. 71, 21. 75, 20. 300, 23. 01, 17. 17, 7.
purāṇa-pathana N. (Vpath) das Lesen der Purāṇa (Werke mythologischen und kosmo-
    gonischen Inhalts). PI -ais 311, 13.
purātana (von purā) einstig, ehemalig. SA -am 89, 6.
purusa M. Mann, Mensch, Person, Dienstmann, Diener, Leute. SN -as 66, 6.80,
     11. 85, 21. 137, 16. 50, 4. 91, 16. 203, 12. 57, 29. 65, 1. 10. 79, 14. 83, 14.
    SA -am 3, 6. 57, 3. 79, 1. 182, 9. 261, 12. 14. SI -ena 161, 6. 65, 6. 71, 8.
    SG -asya 275, 16. 318, 14. SL -e 72, 11. DA -au 202, 2. PN -as 51, 17.
    211, 19. 18, 19. 62, 6. PA -ān 14, 7. 52, 3. 201, 13. 19, 1. PI -ais 22, 9.
     135, 9. PG -āṇām 99, 8. 281, 14.
puruşa-dravya-sampad F. richtige Beschaffenheit von Personen und Sachen. SN -d
puruşa-bahumāna M. die Hochachtung der Menschen. SN -as 298, 15.
puruşa-ratna N. ein Juwel von einem Menschen, Menschenjuwel. SA -am 274, 18.
puruşarşabha M. (a-r) ein Mann wie ein Stier, stiergleicher Held. SV -a 30, 14.
     16. 74, 4. 79, 11. SA -am 41, 9.
puruşa-viśeşa M. Verschiedenheit von Menschen, verschiedene Menschen. SA -am 117,
purusa-vyāghra M. Manntiger, ein Mann wie ein Tiger. SV -a 69, 9. SN -as 88, 21.
     SL -e 18, 22. PI -ais 14, 1.
puruşa-śārdūla M. dass. SA -am 44, 21.
puruşa-simha M. Mannlöwe, ein Mann wie ein Löwe. SA -am 166, 17.
purusākrti (a-ā) von Menschengestalt, in menschlicher G. SN -is 236, 24.
puruşādhama (a-a) der niedrigste der Menschen. SN -as 180, 4. PA -ān 301, 12.
puro-gama M. (Vgam) Führer. PN -ās 44, 15.
purottama (a-u) die höchste der Städte, schöne Stadt. SA -am 49, 19.
puro-dhas M. (\bigvee dh\bar{a}) = puro-hita M. SN -ās 209, 14. SI -asā 208, 2.
puro-hita M. Hofpriester, Hauskaplan eines Fürsten. SN -as 209, 15. 19. 24. SL -e
pulakodgama (a-u) M. (V gam) das Aufsteigen, sich Aufrichten der kleinen Härchen
     am Körper. SA -am 287, 9.
pulina N. Sandbank. SL -e 304, 14.
Pulinda-vākya N. Wort, Rede eines P. (Name eines wilden Volksstammes im Vindhya-
     Walde). SAb -ād 245, 9.
V pus IV gedeihen, gedeihen machen, erfüllen.
     Ind. 3.8 puşyati 302, 18.
V pus IX fördern, pflegen, zur Entwicklung bringen.
     Ind. 3.S puşņāti 260, 22.
     Imp. 2.8 pusāņa 266, 11.
     Perf. 3.S puposa 327, 14.
Puskara M. (puskara üppig, prächtig, Vpus) Ksatriya-Name. SV -a 92, 4. 13. 94, 1.
     SN -as 20, 4. 6. 23, 20. 24, 11. 92, 15. 94, 4. 9. SA -am 20, 1. 5. 24, 5. 92, 1.
     93, 11. 94, 10. SI -ena 22, 14. 23, 19. 24, 3. SG -asya 19, 18. 21, 6. 22, 16.
```

24, 13. 93, 8. SL -e 94, 17.

```
puşkala (V puş) reichlich, viel. SA -am 57, 15. 109, 5.
puşţa (Pp von V puş) wohlgenährt, in gutem Stande. SL -e 279, 8.
puşţa-vipuşţa (V puş) reich und arm. DG -ayos 145, 17.
puşti F. (V puş) Gedeihen, Wohlbefinden. SA -im 131, 8.
puspa N. (V pus) Blüte, Blume. SN -am 281, 21. 332, 3. SA -am 248, 15. 23. SAb
     -ād 252, 4. PN -āni 83, 15. PA -āni 83, 14.
Puspadanta M. (puspa + danta M.) Name eines Gana; N. Name eines Tempels.
     -a 189, 20. SN -as 188, 20. 89, 10. 90, 6. 14. 91, 23. 92, 17. 246, 15. SA -am
     189, 12. SAb -ād 192, 8. 229, 9. SG -asya 192, 12. 255, 15.
Puspadantākhya (a-ā, -ā F.) Puspadanta mit Namen. SN -as 252, 5.7. -am 248, 24.
Puşpadantagamāvadhi (a-ā, a-a, Vdhā) die Ankunft des Puşpadanta als Grenze
     habend. SN -is 192, 14.
Puşpadantoditā (a-u) F. von -a (Vvad) von Puşpadanta gesagt. SA -ām 246, 13.
puşpa-phala-pradā F. von -a (\langle d\bar{a}) Blumen und Fr\u00fcchte gebend. SN -\bar{a} 132, 3.
puşpa-bhanga M. (V bhanj) Brechen von Blumen. SN -as 90, 11.
puspavat (von puspa N.) wie eine Blume. 258, 27.
puspa-vrsti F. Blumenregen. SN -is 88, 8.
                                                                         [329, 5.
puşpa-vyatirikta (\rangle ric) verschieden von der Blume, ein andrer als die Bl. SA -am
puspita (von puspa N.) blühend, in Blüte stehend. SA -am 42, 9. 197, 4.
puşpita-palāśa-pratima (-ā F., \square mā) blühenden Palāśa-Bäumen ähnlich (palāśa M.
     Butea, eine Papilionazee mit roten Blüten). DA -au 170, 8.
puşpādhya (a-ā) blumenreich. SN -am 248, 24.
puspāmoda (a-ā) M. (\square\) mud) Blumenduft. SA -am 253, 23.
puşpāyudha (a-ā) Blumen als Waffe habend, Beiname des Kāma. SI -ena 291, 1.
puşpeşu-śara-ghāta-rasajñatā F. Kenntnis des Wohlgeschmacks des Treffens der
     Pfeile des Kāma. SA -ām 244, 15.
pustaka N. Handschrift, Buch. SA -am 254, 2.11. SL -e 278, 27. PL -eşu 257, 24.
∨pūj X ehren, ehrenvoll empfangen. Mit abhi und sam dass.
     Impf. 3.S sam-apūjayat 63, 3. 3.P abhy-apūjayan 9, 4.
     Perf. 3.S pūjayāmāsa 63, 6.
     1.Fut. 3.S pūjayişyati 27, 3.
Pass. Ind. 3.S pūjyate 98, 19. 3.P pūjyante 246, 6.
pūjayitvā Ger. von ∨pūj X (s. o.). 90, 3.
                                                                   SI -ayā 77,7.
pūjā F. (∨pūj) Verehrung, ehrenvoller Empfang. SN -ā 47,18. SA -ām 5,13.39,10.
pūjita Ppp v. ∨pūj ehren, mit Ehren empfangen. SN -as 27, 4. 47, 16. 56, 6. 252, 14.
pūjitā F. von -a. SN -ā 261, 19.
                                                                  [PN -ās 5, 13.
pūta Ppp von ∨pū reinigen, läutern. SN -as 328, 10.
pūya-klinna (Vklid) von Eiter feucht. SN -as 294, 23.
∨pūr IV voll werden, Kaus. füllen. Mit sam dass.
Kaus. Impf. 3.S apūrayat 219, 7. sam-apūrayat 197, 25.
pūrayat Ppra von V pūr Kaus. füllen. SN -n 76, 4, 323, 11. PN -ntas 5, 10.
pūrayitvā Ger. von ∨pūr Kaus. füllen. 176, 3.
p\bar{u}rusa M. = purusa M. SN -as 139, 12. 222, 15.
pūrņa (Pp von V pūr IV) voll. SN -am 116, 16. PN -ās 83, 5.
pūrņa-candra-nibhā F. von -a (Vbhā) dem vollen Monde gleichend. SA -ām 58,14.
pūrņa-candra-nibhānanā (a-ā) F. von -a (Van) dessen Gesicht dem vollen Monde
    gleicht. SA -ām 32, 21. 59, 21.
pūrņa-candra-prabhā F. v. -a (-ā F.) den Glanz des Vollmonds habend. SA -ām 58,
pūrņa-candra-mukhī F. von -a ein Vollmondsgesicht habend. SN -ī 205, 11. [17.
```

```
pūrņāpūrņa (a-a, ∨pūr IV) bald voll bald knapp. DN -e 100, 10.
pūrņima-dina N. Vollmondstag. SL -e 155, 16.
pūrņī-kṛta Ppp von ∨pūrņī-kṛ vervollständigen. SN -am 212, 11.
pūrņendu-dyuti-hara (a-i, \hr) dem Vollmond seinen Glanz nehmend. SN -am 283,
purnendu-vadana (a-i) ein Vollmondsgesicht habend. SN -as 40, 14.
pūryamāna Pprp von V pūr Kaus. füllen. SA -am 161, 1.
pūrva (verwandt mit puras) vorder, östlich; früher. SL -e 334, 1.
pūrvakālaikasarvajaratpurāņanavakevalāķ samānādhikaraņena (Panini II,
     1,49) 'ein zeitlich Vorangehendes, (ferner die Worte) eka, sarva, jarat, puräna, nava
     und kevala (werden komponiert) mit einem in gleichem Kasus stehenden (Nomen)'.
pūrva-janman N. frühere Geburt. SL -ani 244, 12.
                                                                        [321, 20.
pūrva-jāyā F. (Vjan) frühere Gemahlin, erste Frau. SN -ā 187, 11. 12. 88, 8.
pūrva-tapas N. Busse in einer früheren Geburt. SI -asā 275, 15.
pūrva-Nanda-suta M. der Sohn des früheren N. SA -am 214, 19. SL -e 227, 6.
pūrva-paścima-ga (Vgam) östlich-westlich gehend, von Ost nach W. g. DN -au 321,7.
pūrva-purusopārjitā (a-u) F. von -a von den Vorfahren erworben. SN -ā 180, 8.
pūrva-bhāryā F. Gemahlin in einer früheren Geburt. SN -ā 205, 19.
pūrvam (Adv. von pūrva) vormals, früher, zuvor, zuerst. 8, 11. 48, 4. 85, 20. 91, 1.
     109, 3. 16, 16. 17, 12. 28, 15. 15. 38, 9. 83, 1. 86, 23. 96, 11. 99, 15. 200, 8. 01, 11.
     20, 21, 31, 10, 35, 6, 39, 11, 24, 47, 16, 50, 14, 75, 4.
pūrvavat (von pūrva) wie früher. 250, 7.
pūrva-sukrta N. Guttat in früherer Geburt. SN -am 276, 20.
pūrvāpara (a-a) östlich und westlich. DA -au 320, 22. 21, 2.
                                                                            [24.
pūrvāpara-bhāva-vyatyaya (a-a) M. (Vi) Änderung der Reihenfolge. SN -as 257,
pūrvāpara-sāgarāvagāhitva (a-a, a-a) N. (\square\gamma\bar{a}h) das Hinabsteigen, Eintauchen in
     das östliche und westliche Meer. SN -am 321, 5.
pürvārdha-parārdha-bhinnā F. von -a in der ersten und zweiten Hälfte ver-
    schieden. SN -ā 269, 6.
                                                                            [20.
pūrvoktānda-kapāla (a-u, a-a) N. die Schale(n) des vorerwähnten Eies. DN -e 191,
pūrvoktātirikta (a-u, a-a, √ric) von den Vorgenannten verschieden. PN -ās 297, 3.
pūrvopārjita (a-u) von den Vorfahren erworben. SA -am 115, 19.
prechat Ppra von V prach fragen. SG -tas 148, 6. DG -tos 194, 14.
prechantī F. von -at. SA -īm 217, 23. SG -yās 60, 15.
prcchyamānā F. von -a Pprp von V prach fragen. SN -ā 32, 18.
prthivī F. (von prthu) Erde, Land. SA -īm 11, 1. 61, 4. 71, 7. 86, 21. 165, 17. 96, 5.
     SG -yās 320, 23. 21, 3. SL -yām 6, 13. 55, 12. 73, 7. 253, 16. 329, 13.
prthivī-kṣit M. (Vkṣi) Erdbeherrscher. PN -tas 13, 15.
prthivi-pati M. Herr der Erde, Fürst, König. SN -is 75, 5. 125, 6. 31, 15. SA -im
    92, 16. SG -es 114, 12. SV -e 11, 11. 87, 10.
                                                                            [11.
prthivī-pāla M. (Vpāl) Erdbeschützer, Fürst, König. SN -as 40, 18. PN -ās 6, 5. 13,
prthu (\prath) breit. SN -u 317, 17.
Prthu M. (s. o.) Name eines mythischen Königs, Sohnes des Vena oder Vena. SI -unā
pṛthu-cārv-añcitekṣaṇa (a-ī) mit breiten, schöngebogenen Augen. SN -as 37, 12.
prthu-jaghana-tata M. breite Hüftenfläche. SAb -ād 287, 6.
prthu-protha mit breiten Nüstern. PA -an 69, 16.
prthu-locanā F. von -a breitäugig. SA -ām 35, 15.
prthu-śrī von breitem, weitem Glück. SN -īs 37, 14.
Prthūpadistā (u-u) F. von -a von Prthu unterwiesen. SA -ām 321, 19. 23.
prthvī F. (von prthu) Erde. SA -īm 107, 2. 204, 16.
```

```
preta Ppp von Vprach fragen. SN -as 77, 9. 113, 2. 21, 13. 29, 11. 78, 5. 81, 5. 91, 8.
    98, 4. 205, 7. 35, 4. 9. 36, 25. 39, 1. 10. 45, 21. 47, 5. 48, 21. PN -as 255, 5.
prstavat Ppa von V prach fragen. SN -an 202, 2. 20, 20.
prstā F. von -a. SN -ā 211, 22. 18, 15. 17.
pratvā Ger. von ∨ prach fragen. 66, 10. 226, 6.
                                                           [129, 2.218, 9.308, 5.
prstha N. (pra + √sthā?) Rücken. SN -am 317, 17. SA -am 128, 13. 16. SL -e
prstha-gāmin (Vgam, eig. im Rücken gehend) nachfolgend, anhänglich. PN -inas 111,3.
prethatas (von pretha N.) hinten, hinterdrein. 24, 9, 101, 9.
prathanuga (a-a) im Rücken nachfolgend. SN -as 108, 12.
Paiśāca Name eines Volksstammes und seiner Sprache, später mit Piśāca Gespenst
    in Zusammenhang gebracht. SN -am 254, 9.
Paiśācī F. von -a. SA -īm 229, 7. SI -yā 253, 6.
paiśunya (von piśuna) Zuträgerei, Klatsch. SAb -ād 115, 18.
pota-bhanga M. Schiffbruch. SL -e 157, 8.
poşana N. (Vpuş) Unterhalt, Pflege, das Pflegen. SAb -ād 131, 14.
paura M. (von pura N.) Bürger, Städter. PN -ās 24, 14. 94, 13. 157, 19.
    94, 12. PI -ais 158, 1. PG -ānām 90, 11.
paura-jana M. dass.; Bürgerschaft. SN -as 20, 17.22. PN -as 20, 14.
                                                                       [166, 19.]
pauruşa N. (von puruşa M.) Männlichkeit, Mannestat. SN am 161, 6.274, 6. SA -am
paurusāvastambha (a-a) M. (Vstambh) das sich Stützen auf Männlichkeit, Tapfer-
    keit. SA -am 117, 19.
paurņamāsī F. von -a (von pūrņa-māsa M.) Vollmonds-. SA -īm 58, 20.
prakatayat Ppra von Vprakatay (Den. von pra-kata, mind. = pra-krta) offenbaren.
prakatita Ppp von Vprakatay (s. o.). SN -am 297, 6.
                                                                  [SN -n 287, 9.
prakațita-nija-mūrti die eigene Gestalt offenbarend. SN -is 228, 18 (F.).
prakatita-vividha-spasta-dosa-prabandha (V bandh) eine Reihe von mannig-
    fachen und deutlichen Fehlern offenbarend. SN -am 288, 5.
prakaţī-krta Ppp von Vprakaţī-kr offenbar machen. SN -am 179, 12.
prakaţī-bhūta Pp von \prakaţī-bhū sich offenbaren. SN -as 296, 18. SAb -ād 252,
pra-karana N. (Vkr) Abschnitt, Kapitel. SA -am 238, 18.
prakara-paripūrņā F. von -a erfüllt von einer Menge von -. PN -ās 282, 21.
pra-kartavyā F. von -a (\sqrt{kr}) anzuwenden. SN -ā 181, 2.
pra-kalpita Ppp von V pra-klp Kaus. veranstalten. SN -as 90, 11.
pra-kāra M. (Vkr) Art und Weise. PI -ais 47, 1.
prakāśatā F. (von pra-kāśa, Vkāś) Glanz, Berühmtheit. SA -ām 94, 23.
pra-kāśana N. (Vkāś) das zum Vorschein Bringen. SL -e 224, 11.
prakāśam (Adv. von pra-kāśa, Vkāś) öffentlich. 222, 5. 51, 19.
pra-kāśamāna Pprm von Vpra-kāś erglänzen, sichtbar werden. SN -as 296, 18.19.
prakāśa-rūpa dessen Gestalt Licht, Glanz ist. SD -āya 257, 20.
pra-kāśita Ppp von ∨pra-kāś Kaus. offenbaren. SN -am 212, 10. 19.
prakāšita-sammada (V mad) gemeinsame Freuden verkündend. PN -ās 290, 4.
pra-kāśitā F. von -a. PN -ās 195, 17.
pra-kāśya Ger. von ∨ pra-kāś Kaus. offenbaren. 244, 10. 50, 2.
pra-krta (Ppp von Vpra-kr voranstellen) das in Rede stehende, das Hauptthema.
    SA -am 237, 22. SG -asya 321, 9. SL -e 321, 9.
prakṛtatva N. (von pra-kṛta) das in Rede Stehen. SAb -ād 322, 1.1.
prakṛtārtha (a-a) M. der vorangestellte Gegenstand, Hauptthema. SA -am 205, 2.
pra-krti F. (Vkr) Natur, angeborne Art; Untertan. SN -is 265, 3. PN -ayas 20,18.
     139, 7. PA -ayas (ep. für -īs) 21, 22.
```

```
Prakrti F. (s. o.) die Natur (als Gottheit). SN -is 191, 12,
prakrti-mahat von Natur gross. PG -atām 270, 6.
prakrti-vişama von Natur gefährlich. SAb -ād 293, 16.
prakrti-siddha von Natur fertig, eigen. SN -am 267, 16. 69, 17.
prakrti-subhaga von Natur lieblich. PN -ās 290, 5.
pra-kṛṣṭa (Ppp von ∨ pra-kṛṣ) ausgedehnt, lang. SA -am 43, 6.
pra-kopa M. (Vkup) Zorn, das Erzürnen. SD -āya 174, 1. SAb -ād 25, 8.
pra-kopita Ppp von Vpra-kup Kaus. aufreizen, in Zorn versetzen. SN -as 146, 19.
pra-kopya Ger. von ∨pra-kup Kaus. (s. o.). 133, 1.
                                                                   [47, 6. 53, 7.
pra-kṣālana N. (V kṣal) das Abwaschen, Reinigen. SA -am 83, 6.
prakṣālanārtha (a-a) M. Sache, Zweck des Abwaschens. SD -āya 83, 4.
pra-ksālayat Ppra von V pra-ksal X abwaschen. SG -tas 210, 20.
pra-kṣālya Ger. von ∨pra-kṣal X abwaschen, reinigen, säubern. 32, 14. 84, 8.
pra-kşipta Ppp von V pra-kşip werfen, schleudern. DN -au 167, 5.
pra-kṣipya Ger. von \vee pra-kṣip (s. o.). 129, 14. 30, 8. 36, 6. 81, 5.
pra-khyāpya Ger. von V pra-khyā Kaus. bekannt machen, verbreiten. 189, 22.
pra-khyāyamāna (Pprp von V pra-khyā) sich verratend. SI -ena 58, 7.
pra-garjat Ppra von V pra-garj brüllen. SN -n 101, 17.
pra-galbha (Vgalbh mutig sein) reif, vollentwickelt. SL -e 333, 12.
pragalbha-kulālavat wie ein tüchtiger Töpfer. 315, 5.
pra-cakita (Pp von V pra-cak) zitternd, ängstlich. SN -as 170,3. PI -ais 170,2.
pracanda-mrgarāja-vadha M. das Erlegen des grimmigen Königs der Tiere.
    SL -e 280, 4.
pracalad-ūrmi-mālākula (ā-ā) von tanzenden Wellenkränzen erfüllt. SA -am 258,
pracura-gahana viele Schwierigkeiten enthaltend. SN -as 99, 12.
pracura-nitya-dhanāgamā (a-ā) F. von -a (Vgam) viele beständige Geldeinkünfte
    habend. SN -ā 266, 16.
                                                               PN -ās 309, 18.
pracura-makara-grāha-nilaya M. (Vlī) Behausung zahlreicher Delphine und Haie.
pracura-vitta-samāgamā F. von -a viele Geldeinkünfte habend. SN -ā 183, 16.
pra-cchanna (Ppp von Vchad mit pra) verborgen, heimlich. SN -as 220, 8. -am
    269, 18. PN -ās 71, 7.
pracchanna-gupta geheim verwahrt, heimlich verborgen. SN -am 261, 16.
pracchādana-pata M. Decke, Bettdecke. SA -am 142, 5. SL -e 142, 3.
pra-cyāvita Ppp von V pra-cyu Kaus. stürzen. · SN -as 168, 1.
pra-cyuta Pp von V pra-cyu fallen. SN -as 25, 8.
V prach VI fragen (nach). Mit pari herumfragen, fragen (nach).
Akt. Ind. 1.S prechāmi 36, 1. 148, 5. 53, 20.
    Impf. 3.S aprechat 129, 4. 201, 13. 17, 15. 18, 6. 19, 15. 21, 21. 24, 21. 1.S
    aprecham 246, 1. 3.P aprechan 12, 11.
    Perf. 3.S papraccha 5, 19. 6, 4. 32, 15. 60, 11. 165, 7. 90, 3. 200, 17. 17, 12.
    55, 14. pari-papraccha 7, 16. 3. P papracchus 44, 3. 128, 10.
    1. Fut. 1.S praksyāmi 37, 4.
Med. Pot. 2.S prechethas 79, 1.
    Impf. 3.S aprechata 50, 11. pary-aprechata 60, 1.
Pass. Imp. 3.P prechyantām 211, 8.
    Impf. 3.S aprechyata 187, 17. 225, 20.
pra-japat Ppra von V pra-jap murmeln. SG -tas 304, 9.
pra-jalpita Pp von Vpra-jalp reden, schwatzen; zu reden beginnen. SN -am 143,13.
pra-jalpitā F. von -a. SL -āyām 332, 8.
```

64

```
pra-jā F. (Vjan) Nachkommenschaft; Geschöpf; Untertanen, Volk. SA -ām 131,15.
    PN -ās 132, 2. 62, 14. 239, 19. PA -ās 17, 13. 191, 13. PAb -ābhyas 131, 19.
     32, 7. 63, 6. PG -ānām 131, 11. 62, 15.
prajā-kāma (\/ kam) Nachkommen wünschend. SN -as 1, 12, 2, 2.
prajā-dhenu F. das Volk als Milchkuh. SAb -os 131, 13.
Prajāpati M. (prajā-pati M.) Weltschöpfer, Demiurg. SN -is 325, 15. PA -īn 191, 13.
prajā-pīdana-samtāpa M. Glut der Drangsal der Untertanen. SAb -ād 162,17.
prajārtha (ā-a) M. Sache, Angelegenheit der Nachkommenschaft.
                                                                SL -e 1, 13.
pra-jñā F. (Vjñā) Verstand, Klugheit. SN -ā 122, 11. 71, 18. SI -ayā 223, 6.
prajfiā-pradīpa M. Lampe des Verstandes. SN -as 296, 22.
prajňāvat (von pra-jňā F.) verständig, klug. PG -atām 224, 23.
pra-jvalita Pp von V pra-jval aufflammen, auflodern. SN -as 83, 8.
prajvalitātman (a-ā) mit aufloderndem Geiste. SN -ā 133, 6.
pra-nata Pp von V nam mit pra sich verneigen. SN -as 194, 1. 221, 13. 29, 11.
    SI -ena 228, 14. 42, 22. SG -asya 193, 1. PA -āni 120, 5.
pra-namya Ger. von Vnam mit pra sich verneigen (vor). 62, 10. 110, 7. 11. 18, 9.
     19, 13. 22, 12. 21. 33, 5. 36, 13. 42, 15. 48, 6. 50, 15. 51, 7. 20. 52, 13. 64, 11. 84, 13.
pra-naya M. (\sqrt{n\overline{1}}) Zuneigung, Vertrauen. SN -as 138, 16. SA -am 10, 8.
pranaya-kupita aus Liebe zürnend. SA -am 164, 2.
pranaya-madhura süss durch Zutraulichkeit. PN -ās 290, 3.
pranayin (von pra-naya M.) Liebling, lieber Freund. PN -inas 310,4. PG -inam 307,
pra-nāma M. (∨nam) Verneigung. SI -ena 245, 4. PI -ais 197, 17.
pranāma-krti F. (Vkr) dass. SA -im 170, 4.
pranāma-pūrvam (-a) unter Verneigungen, mit Verneigung. 194, 24.
praņāmāñjali (a-a) M. das Zusammenlegen der Hände mit Verneigung. SN -is 312,18.
pra-ni-dhana N. (Vdha) tiefes Nachdenken, Versenkung. SAb -ad 189, 9.
pra-nīta Ppp von V nī mit pra vorführen, ausführen. SN -am 312, 1.
pra-tanu (Vtan) sehr fein, sehr dünn. SN -u 285, 10.
pra-tāpa M. (Vtap) Glut, Machtglanz, Majestät. SA -am 135, 24.
pratārita-manas dessen Geist irregeleitet ist. SN -ās 295, 19.
prati gegen, zu, inbezug auf. Postp. 2, 23. 4, 12. 5, 2. 14, 18. 21, 13. 28, 9. 29, 17.
    37, 4. 71, 9. 91, 16. 97, 6. 113, 9. 27, 6. 38, 13. 63, 17. 65, 13. 75, 9. 14. 89, 16.
    92, 7. 212, 20. 35, 13. 45, 21. 48, 15. 61, 3. 64, 9. 309, 1. 13, 4.
pratikūla-śabdā F. von -a widrigen Ton habend. SN -ā 332, 9.
prati-grhya Ger. von V prati-grah an-, in Empfang nehmen. 90, 5.
pratigraha-prāpta-hema-māṣāṣṭaka (a-a, von aṣṭan) der acht Unzen Gold zum
    Geschenk erhalten hat. SN -as 233, 6.
prati-jñā F. (Vjñā) Versprechen, Gelöbnis. SA -ām 97, 11. 226, 19. 41, 13. 78, 6. SI
pratijñā-bhanga-bhīru das gegebene Wort zu brechen fürchtend. SI -unā 138,10.
prati-jñāya Ger. von V prati-jñā versprechen. 7, 15. 132, 13.
prati-dinam (-a N.) an jedem Tage, Tag für Tag. 126, 10. 31, 3. 32, 14. 38, 17. 232,
prati-divasam (-a M.) dass. 302, 15. 03, 17.
                                                                    [19. 301, 20.
prati-nadi (-ī F.) an jedem Flusse. 302, 20.
pratiniyata-karmaika-phala-da (a-e, Vdā) einzig den Lohn für bestimmte Hand-
    lungen gebend. SN -as 275, 6.
                                                                       [28, 59, 3.
pratinivişţa-mūrkhajana-citta N. der Sinn eines verbohrten Narren. SA -am 258,
prati-ni-vrtta Pp von V prati-ni-vrt zurückkehren. PN -as 201, 20.
prati-niśam (-ā F.) in jeder Nacht. 203, 23.
                                                                  [SN -ā 207, 11.
pratipac-candralekhā F. die Mondsichel am ersten Tag des zunehmenden Mondes.
```

## pratipat- - praty-aham

```
pratipat-kaluşa (vw. mit kalanka M.) am Neumondstage trüb. SG -asya 61, 11.
prati-padya Ger. von V prati-pad herantreten, besuchen. 332, 1.
prati-panna Ppp von V prati-pad zusagen, einwilligen in. SN -am 122, 1.
prati-pāņa M. (Vpaņ) Gegeneinsatz, Revanche. SN -as 23, 21. 92, 8. SD -āya 92, 17.
prati-pāditā F. von -a Ppp von \prati-pad Kaus. übergeben. SN -ā 206, 14.
prati-pad yamāna Pprp von V prati-pad Kaus, darreichen. SN -am 261, 1.
prati-pālitavat Ppa von V prati-pāl warten. SN -ān 245, 14.
prati-bandha M. (V bandh) Hemmnis, Hindernis. SI -ena 82, 8.
prati-bimba N. Abbild, Spiegelbild. SA -am 132, 20.
prati-bodhana N. (V budh) Erwachen, Aufklärung. SN -am 96, 14.
prati-bhaya furchtbar, gefährlich. SA -am 33, 15. 41, 6.
pratibhātas (von prati-bhā F., V bhā) infolge von Phantasie. 224, 23.
pratibhāvatī F. von -vat (von prati-bhā F.) einsichtig, mit Geistesgegenwart. SN -ī
pratibhā-vaśa M. Kraft der Induktion. SAb -ād 219, 11.
                                                                       [207, 17.
prati-lambya Ger. von V prati-lamb Kaus. aufhängen. 178, 7.
prati-vacas N. Gegenrede, Antwort. SN -as 81, 3. SA -as 65, 5.
prati-vasati (-i F.) an jedem Hause. 242, 20.
prati-vākya N. Antwort. SA -am 64, 14. 79, 5. 80, 23. SL -e 87, 8.
prati-śabda M. Widerhall. SI -ena 136, 5.
prati-śraya M. (Vśri) Aufenthalt, Wohnung.
                                             SN -as 85, 13.
prati-śrutya Ger. von V prati-śru versprechen. 11, 15. 86, 4.
prati-sthā F. (Vsthā) feste Stellung, Bestand, Dauer. SA -ām 196, 14. 253, 16.
Pratisthāna N. (prati-sthāna N., Vsthā) Name einer Stadt am Zusammenfluss der Gangā
     und Yamunā; Name des Gebietes von Supratisthita. SA -am 248,3. SL -e 229,15.
Pratisthana-pura N. Burg, Stadt von Pr. SAb -ad 254, 3.
prati-sthita (Pp v. Vsthā mit prati) feststehend, firm. SN -as 80, 3. PN -ās 112, 10.
pratihata-dhī mit gehemmtem, beschränktem Verstande. PG -iyām 298, 5.
prati-hanyamāna Pprp von Vprati-han zurückschlagen, hemmen. PN -ās 263, 3.
pratī-kāra M. (Vkr) Gegenwirken, Bekämpfung. SN -as 314, 3.
pratīksamāņa (i-ī) Pprm von V prati-īks erwarten. SN -as 223, 11.
pratīkķitum (i-ī) Inf. von ∨ prati-īkķ erwarten, abwarten. 217, 7.
pratīpa (prati + ap F.) sich widersetzend, widerspenstig. SN -as 183, 11.
pratī-hāra M. (\sqrt{hr}) Türhüter. SL -e 107, 17.
pratī-hārī F. (von -a M.) Türhüterin. SN -ī 189, 6. 252, 6.
                                                                        [276, 2]
praty-akşa (akşan N. Auge) vor Augen liegend, augenfällig, klar. SA -am 72, 20.
pratyakşa-darśana N. Fähigkeit (den Gott) leibhaftig zu sehen. SA -am 16, 14.
praty-akşam (-an N.) vor Augen, mit den Augen. 72, 22. 279, 12.
pratyakşāśuci-putrikā F. (a-a, Wb. von putra M.) mit eigenen Augen gesehen ein
     unreines Püppchen. SA -ām 282, 17.
praty-angam (-a N.) Glied für Glied. 209, 13.
praty-abhi-jñāta Ppp von V prati-abhi-jñā wiedererkennen. PN -ās 211, 20.
praty-abhi-jñāya Ger. von V prati-abhi-jñā (s. o.). 225, 21. 55, 13.
praty-abhivādana N. Gegengruss. SN -am 247, 2.
praty-aya M. (Vi) Vertrauen, Verlass, Beweis. SN -as 142, 9. 11. 65, 10. 96, 10.
     230, 7. 308, 3. 17, 7.
pratyarthī-bhūtā F. von -a ein Widersacher seiend, ein Hemmnis bildend. SA -ām
pratyasta-dhairya die Festigkeit aufgebend, fahren lassend. SN -am 292, 6.
praty-aham (ahan N.) an jedem Tage, Tag für Tag, täglich. 101, 16. 207, 9. 15,
     7. 11. 15. 335, 14.
```

```
praty-ā-khyātā F. von -a Ppp von ∨ prati-ā-khyā zurückweisen. PN -ās 49, 11.
pratyāgamāvadhi (a-a, \dhā) die Rückkehr als Grenze habend, bis zu (meiner) Rück-
pratyāsanna-mṛtyu dem der Tod nahe (ist, war). SN -us 103, 1.
                                                                  [kehr. 213, 11.
praty-ā-harantī F. von -at Ppra von Vprati-ā-hr zurückhalten, unterdrücken. SN
     -ī 12, 1 (nach PW ist dafür pra-vy-ā-harantī 'aussprechend' zu lesen).
praty-ā-hrtya Ger. von V prati-ā-hr wiedererlangen. 94, 24.
praty-uj-jīvat Ppra von ∨ prati-ud-jīv wieder lebendig werden. SL -ti 213, 13.
praty-uta im Gegenteil, vielmehr.
                                   301, 8.
Pratyutpannamati M. (pratyutpanna-mati gegenwärtigen Geistes) Name eines Fisches.
    SN -is 158, 4. 7. 59, 1. 18.
pratyupadeśa-lubdha nach Gegenunterweisung begierig. PI -ais 329, 17.
praty-ūşa M. (Vvas VI aufleuchten) Morgendämmerung, Tagesanbruch. SL -e 177,13.
pratyūşa-samaya M. Zeit des Tagesanbruchs. SL -e 177, 5.
praty-ūha M. (Vūh) Hindernis. SA -am 290, 2.
praty-etya (ā-i) Ger. von V prati-ā-i zurückkehren.
V prath I sich ausbreiten. Kaus. vergrössern, vermehren, bewirken.
Kaus. Ind. 3.S prathayati 266, 9. 86, 10.
prathama (von pra 'vor') der erste. SN -as 4, 9. 128, 19. 84, 4. 90, 13. 256, 14.
    335, 17. -am 98, 1. 183, 20. SL -e 207, 23. 09, 4. 58, 23.
prathamam (Adv. von -a) zuerst. 47, 18, 80, 16, 135, 10, 41, 14, 257, 14, 78, 11, 27,
prathita (Ppp von V prath Kaus.) weit gepriesen. SN -am 103, 13.
prathita-vinaya dessen gesittetes Betragen gerühmt wird. SN -as 288, 11.
pra-datta Ppp von ∨pra-dā schenken, übergeben. SN -am 121,14. PN -ās 244,23.
pra-dattavat Ppa von ∨pra-dā (s.o.). SN -ān 242, 14.
                                                                    [-āni 165, 4.
pra-daršitā F. von -a Ppp von V pra-drš Kaus. zeigen. SA -ām 321, 24.
pra-dātavya (\vee dā) zu geben. SN -as 92, 8. 140, 1.
pra-dāna N. (\bigvee d\bar{a}) das Geben, Spenden. SN -am 262, 18. 69, 18.
pradāna-pūrvam (-a) unter Beifügung eines Geschenkes. 202, 21.
pradāna-vārttā F. das Gerücht von der Schenkung. SA -ām 201, 4.
pra-dāya Ger. von V pra-dā verleihen, gewähren. 17, 3.
pra-dīpa M. (\sqrt{dīp}) Lampe. SL -e 292, 17.
pra-dīpta Pp von V pra-dīp aufflammen.
                                          SL -e 314, 2.
pra-dīptā F. von -a. SN -ā 31, 4.
pra-deśa M. (V diś) Ort, Platz, Gegend. SL -e 126, 2.19.
pra-desita Ppp von V pra-dis Kaus. auffordern, antreiben. SN -as 64, 3.
pra-doşa M. Abend. SL -e 331, 14.
Pradyumna-priya-bāndhava M. der liebe Freund des Liebesgottes. SL -e 288, 8.
pra-dharşayitum Inf. von V pra-dhrs X vergewaltigen. 33, 4.
pra-dhāna N. (Vdhā) Hauptsache, das Wichtigste. SN -am 149, 15. SA -am 149, 16.
pra-dhāna (s. o.) bedeutend, der vorzüglichste. SN -as 105, 4.5.50, 4. -am 276, 17.
pra-dhyamsa M. (V dhyams) das Schwinden, Vergehen. SA -am 292, 12.
pra-dhvastā F. von -a Pp von \pra-dhvams verschwinden. PN -as 309, 10.
pra-naşţa Pp von \nas mit pra unter-, zugrunde gehen. SN -am 86, 9. 162, 8. 207, 2.
pra-pattum Inf. von Vpra-pad sich begeben, flüchten, gelangen zu. 319, 3.
pra-panna Pp von \pra-pad (s. o.). SN -as 73, 9. 74, 22. 252, 19. SL -e 324, 11.
pra-pannā F. von -a. SN -ā 22, 22. 41, 5.
pra-palāyana N. (Vay) das Fliehen, Flucht. SN -am 158, 15.
pra-buddha Pp von \pra-budh IV erwachen. SN -as 205, 23. 29, 6. 36, 18. 40, 16.
     43, 19. PA -ān 97, 4. 246, 9.
```

```
prabodhanārtham (a-a, -a M.) zum Zweck der Erweckung, Aufklärung.
pra-bodhya Ger. von V pra-budh Kaus. bereden, beeinflussen. 155, 2.
pra-bruvat Ppra von V pra-brū ausrufen. SN -n 107, 18.
pra-bhañjana M. (V bhañj biegen, brechen) Sturmwind. SN -as 120, 4.
pra-bhava M. (Vbhū) Ursprung, Ursprungsort. SN -as 322, 13 (lies h für h). SG -asya
pra-bhavitr (\/bhū) ein Mächtiger, Machthaber. SG -ur 273, 7.
                                                                       [322, 14]
pra-bhavişnu (Vbhū) dass. PL -uşu 215, 17.
pra-bhā F. (V bhā) Glanz, Licht. SA -ām 8, 20. 58, 8. SI -ayā 14, 3. 58, 15.
pra-bhāta N. (V bhā) das Hellwerden, Tagesanbruch. SL -e (= morgen früh) 142,
     11. 12. 44, 12. 58, 11. 59, 19. 77, 12.
prabhāta-samaya M. Zeit des Tagesanbruchs. SL -e 158, 17.
prabhā-mahatī F. von -at gross, reich an Glanz. SI -yā 328, 7.
pra-bhāva M. (V bhū) Macht. SN -as 99, 1. 245, 22. 46, 4. SI -ena 9, 19. 49, 12
    (an beiden Stellen n für n zu lesen). SAb -ād 134, 15.
pra-bhāṣita N. (V bhāṣ) Rede, Anrede. SA -am 22, 8.
pra-bhu M. (Vbhū) Herr, Gebieter. SN -us 36, 9. 37, 15. 44, 22. 47, 17. 76, 16. 90, 3.
     194, 10. 268, 8. 314, 21. SA -um 51, 13. SI -unā 243, 22. SAb -os 125, 13. 49, 5.
    SG -08 108, 6. 13. 46, 20. 48, 20. 64, 15. 86, 19. 239, 20. 60, 19. SV -0 5, 7. 186,
     15. 92, 22. 222, 2. 29, 12. 36, 3. 7. 41, 15. 46, 12. PN -avas 296, 27. 97, 2.
prabhu-prasāda-ja (Vjan) der Gunst des Herrn entstammend. SA -am 108, 2.
prabhu-hitā F. von -a dem Herrn frommend. SN -ā 107, 4.
pra-bhūta (Pp von V pra-bhū) viel, reichlich. SN -as 177,7. -am 152,1. SL -e
     98, 7. PI -ais 114, 4, 282, 5.
prabhūta-kāla-jñeya (nur) mit reichlicher Zeit zu verstehen. PN -āni 96, 16.
prabhūta-jala-sanātha mit reichlichem Wasser versehen. SN -am 128, 11. 57, 13.
prabhūtatara (Komp. von pra-bhūta) sehr viel. SN -am 175, 8.
prabhūta-bhrānta N. das viele Umherlaufen. SI -ena 148, 19.
prabhūta-māmsa-medo-'srj N. viel Fleisch, Fett und Blut. PI-gbhis 117,8. [45,18.
prabhūta-yavasendhana (a-i, Vindh) mit reichlichem Futter und Brennholz. SA -am
prabhūtopārjita-vitta (a-u) mit reichlicher erworbener Habe. DN -au 175, 9.
prabhrti (von pra-bhrti F. Anfang, \sqrt{bhr}) anfangend, von - an. 4, 12. 97, 16. 120,
     19. 31, 3. 92, 22. 95, 21. 235, 22. 334, 3.
pra-matta (Pp von Vpra-mad) sorglos, achtlos. SA -am 275, 19. SG -asya 84, 1.
Pramatha-vara der beste der Pr. (pra-matha M., Vmath, Zerrgeist, Kobold). DN -au
pramada-vaśād (SAb von -a M.) aus, vor Freude. 197, 19.
                                                                        [190, 4]
pramadā F. (\sqrt{mad}) Weib, Frau. PN -as 105, 9.
pramadā-vana N. Frauenhain. SL -e 3, 13.
pra-māņa N. (\max Mass, Norm, Richtschnur, Autorität, massgebend. SN -am 13, 6.
     67, 2. 71, 11. 122, 2. 20. 33, 22. 56, 6. 254, 9. 321, 34. SA -am 137, 8. SAb -ād
pra-māda M. (V mad) Fahrlässigkeit. SAb -ād 265, 19.
                                                                 [71, 10, 160, 15.
pramāda-doşa M. Fehler, Schuld der Sorglosigkeit. SAb -ād 135, 9.
pramāda-madirā F. (V mad) Rauschtrank der Sorglosigkeit. SA -ām 298, 10.
pramādālasya-jādya (a-ā) N. Lässigkeit, Trägheit und Dummheit. PN -āni 105, 19.
pramādin (von pra-māda M.) fahrlässig, sorglos. SN -ī 183,11. SG -inas 130,1. PG
pra-mārştum Inf. von \pra-mrj verwischen, abwischen. 277, 14.
                                                                  [-inām 124, 10.
pra-muñcat Ppra von Vpra-muc von sich geben, ausstossen. PN -ntas 46, 15.
pra-mudita Pp von Vpra-mud sich freuen, jubeln. SN -as 243, 9.
pra-muditavat Ppa von Vpra-mud (s. o.). SL -ati 242, 18.
pra-muşita (Ppp von Vpra-muş) entrückt. SN -as 248, 19.
```

```
pramṛṣṭa-maṇi-kuṇḍala mit blanken Edelsteinringen. PN -ās 13, 16.
pra-yata (Ppp von V pra-yam) in ernster Haltung, feierlich. SN -as 89, 22.
pra-yatā F. von -a. SA -ām 335, 7.
pra-yattavya (Vyat) zu sorgen, Sorge zu tragen. SN -am 67, 8.
pra-yatna M. (Vyat) Anstrengung. SN -as 313, 3. SA -am 276, 15. SI -ena 132, 4.
    63, 3. 240, 20. SAb -ād 333, 6.
pra-yāna N. (Vyā) Gang, Gangart (PW Rücken). SL -e 69, 24.
prayāna-bhanga M. Unterbrechung der Reise. SA -am 101, 1.
pra-yāta Pp von ∨pra-yā sich fortbewegen, dahinziehen, fortgehen, vergehen. SA
    -am 200, 9. SG -asya 223, 14. SL -e 71, 23. 302, 11. PN -as 206, 23.
pra-yātā F. von -a. SA -ām 208, 5.
pra-yāsa M. (Vyas) Anstrengung, Mühe. SI -ena 161, 15.
pra-yukta Ppp von ∨pra-yuj anlegen, -stellen, -treiben, veranlassen, anwenden, ge-
    brauchen. SA -am 331, 2. PN -ās 201, 14.
prayukta-nīti Lebensklugheit zeigend, anwendend. SA -im 220, 11.
pra-yuktā F. von -a. SN -ā 326, 12.
pra-yujya Ger. von V pra-yuj (s. o.). 14, 19.
pra-yoktavya (Vyuj) anzuwenden. SN -am 105, 1.71, 8.
prayojakatva N. Abstr. von pra-yojaka (Vyuj) Veranlasser. SL -e 321, 31 ('obgleich
    die Berge die Veranlasser (des Melkens, nicht selbst die Melkenden) sind').
pra-yojana N. (Vyuj) Zweck, Nutzen, Bedürfnis, Bedarf. SN -am 86, 18. 110, 14. 15.
    14, 5, 36, 15, 81, 11. SL -e 175, 16.
pra-lapat Ppra von ∨pra-lap schwatzen, klagen. SN -n 173,16. SA -ntam 183,3.
pra-lapantī F. von -at. SN -ī 156, 9.
pra-labdha Ppp von V pra-labh hintergehen, anführen. SN -as 53, 6.
pra-labdhavya (Vlabh) zum besten zu halten. PN -ās 69, 19.
pra-laya M. (\vee l\bar{l}) Untergang, Ende. SA -am 309, 9. 15.
pra-lāpa M.N. (Vlap) Geschwätz, Wehklage. PA -āni 49,14. PI -ais 281,13. PG
pra-lobha M. (Vlubh) Verlockung, Verführung. SA -am 180, 20.
                                                                [-ānām 225, 10.
pravacana-patu redegewandt. SN -us 268, 12.
pravara-nrpa-mukuta-mani-marīci-mañjarī-caya-carcita-carana-yugala
    (-a N., Vyuj) dessen Fusspaar die Spur trug von der Fülle der Strahlenbündel der
    Kronjuwelen der vornehmsten Fürsten. SN -as 95, 7.
pravarşad-ghana-dhārā-nipāta-samāhata (Vhan) getroffen vom Tropfenfall der
    zu regnen beginnenden Wolken. SN -am 172, 17.
pravāta-nīlotpala-nirviśeşa der sich nicht unterscheidet von einer windbewegten
    blauen Nymphaee. SN -am 332, 11.
pra-vāda M. (Vvad) Gerede, Gerücht. SD -āya 220, 7.
pravālābha-radanacchada-śobhinī (a-ā) F. von -in (Vsubh) prangend mit schöss-
    linggleichen Lippen. SN -ī 205, 13.
pravālopahita (a-u, Vdhā) auf einen Schössling gesetzt. SN -am 332, 3.
pravāsa-stha (Vsthā) auf Reisen befindlich. SL -e 208, 11.
pravāsasthitabhartīkā F. (von -a, pravāsa-sthita + bhartī M.) eine, deren Gatte
    auf Reisen ist. SN -ā 207, 19.
pravāsāśraya (a-ā) M. das sich dem Reisen Ergeben. SAb -ād 265, 18.
pra-vāsin (Vvas I) reisend, in der Fremde lebend. SN -ī 143, 10.
pra-viśat Ppra von Vpra-viś eintreten (in). SN -n 230,24. SA -ntam 9, 20. 12,17.
pra-viśantī F. von -at. SA -īm 50, 2.
pra-viśya Ger. von Vpra-viś (s.o.). 53, 2.94, 12.189, 10.203, 7.13, 16.33, 15.321, 2.
```

```
pra-vista Pp von Vpra-vis (s. o.). SN -as 9, 19. 12, 16. 117, 10. 23, 9. 36, 1, 42, 6.
     44, 8, 89, 1, 201, 12, 19, 14, 33, 22, 34, 13, 43, 21, 45, 8, 307, 3, -am 115, 14. SA
     -am 209, 5. SG -asya 219, 9. 21, 22.
pra-viştā F. von -a. SN -ā 48, 3. 240, 15. 44, 1. 330, 13.
pra-vi-hāya Ger. von V pra-vi-hā verlassen, aufgeben. 289, 14.
pra-vrtta Pp von V pra-vrt sich aufmachen, beginnen; stattfinden, vorhanden sein.
     SN -as 197, 11. SG -asya 114, 19. SL -e 206, 23. 326, 4. PN -as 267, 1.
pra-vrddha (Pp von \pra-vrdh emporwachsen) stark, voll. SN -am 331, 4.
pra-veśa M. (Vviś) Eintritt, Zutritt. SN -as 188, 21. 222, 2. SA -am 123, 16.
     68, 2. SL -e 240, 4.
pra-veśita Ppp von ∨pra-viś Kaus. eintreten lassen, hineinführen. SN -as 209, 7.
pra-veśya Ger. von V pra-viś Kaus. (s. o.). 209, 25. 10, 8.
pra-vestavya (V viś) einzutreten. SN -am 188, 14.
pra-veştum Inf. von V pra-viś eintreten (in). 8, 14.
pra-śamsat Ppra von V pra-śams preisen. PI -dbhis 16, 2.
pra-samsita Ppp von V pra-sams (s. o.). SN -as 182, 20.
pra-śama M. (V śam) das Aufhören, Verlöschen, Ruhe. SA -am 135, 2. 67, 14.
praśamaika-sahāya (a-e) Seelenruhe als einzigen Gefährten habend. SN -as 225, 17.
pra-śasya Ger. von ∨pra-śams preisen, loben. 178, 7.
pra-śasyamāna Pprp von V pra-śams (s. o.). SN -as 136, 7.
pra-śākhikā F. (Weiterbildung von śākhā F.) Zweig. PN -ās 72, 16.
                                                                      [-e 94, 17.
pra-śānta Pp von ∨pra-śam zur Ruhe kommen; ruhig. SN -am 294, 15. 315, 17. SL
praśānta-śāstrārtha-vicāra-cāpala (a-a) dessen Unruhe beim Nachdenken über
     den Sinn der Lehrbücher sich gelegt hat. SN -am 318, 19.
praśanta-śeşa-śapagni-dhūmika (a-a) F. (Wb. von dhūma M.) Rauchwolke von
     dem Feuer des erlöschenden restierenden Fluches. PI -ābhis 255, 12.
pra-śāsat Ppra von Vpra-śās beherrschen. SA -tam 41, 18.
pra-śāsitr M. (V śās) Herrscher. SN -ā 37, 23.
praśna-moksa M. Lösung der Frage. SAb -ād 221, 6.
                                                                  [Gel.') 246, 1.
prastavya (V prach) zu befragen. SN -as 55, 13.
pra-sanga M. (Vsanj) Neigung, Hang; Gelegenheit. SN -as 51, 1. SI -ena (bei der
pra-sanna (Pp von V pra-sad) geneigt, gnädig, heiter. SN -as 2, 4. 186, 15. SAb
     -ād 252, 12. SL -e 106, 5. 302, 17.
prasanna-diś wo die Weltgegenden klar, heiter sind. SN -k 327, 4.
prasanna-salilā F. von -a mit klarem Wasser. SA -ām 43, 8.
prasanna-svādu-salila mit klarem süssem Wasser. SN -as 172, 8.
pra-sannā F. von -a. SN -ā 235, 19.
prasannāsya (a-ā) von heiterem Antlitz. SN -as 113, 10.
pra-sabham mit aller Macht. 309, 11.
pra-sam-īkṣya Ger. von ∨pra-sam-īkṣ erblicken, betrachten.
pra-sarat Ppra von V pra-sr beginnen. SL -ti 284, 10.
pra-saratitarām (Komp. von pra-sarati, Ind. 3.S von V pra-sr) (er, sie) macht
     grosse Fortschritte. 300, 4.
pra-sava M. (\bigvee s\bar{u}) Geburt. SN -as 155, 15.
prasava-kāla M. Zeit der Geburt. SL -e 126, 3.
prasava-samaya M. dass. SN -as 155, 13.
prasava-sthāna N. Geburtsstätte. SA -am 156, 9.
prasavānantaram (a-a) bald nach der Geburt. 156, 7.
                                                                  [58, 25. 80, 5.
pra-sahya (Ger. von V pra-sah) gewaltsam, begierig, ohne weiteres. 184, 7. 243, 4.
```

```
pra-sāda M. (Vsad) Gnade, Gunst. SN -as 121, 6. 47, 2. 242, 16. SA -am 64, 14.80,
     23. 140, 18. 46, 3. 18. 20. 47, 7. 242, 8. 302, 16. SI -ena 165, 8. SAb -ād 252, 20.
prasādanigrahādika (prasāda-nigraha + ādi M.) Gnadenbeweise, Strafe u.s. w. SN
     -am 120, 20.
                                                                [PN -ās 186, 10.
prasāda-prāpta-candrārdha (a-a) mit als Gnadenbeweis empfangenen Halbmonden.
prasādavittaka (prasāda + vitta, Vvid VI) in hoher Gunst stehend (bei). SN -as 188,
prasādonmukha (a-u) gnädig auf ihn blickend. SN -as 262, 13.
pra-sādhayitum Inf. von ∨pra-sādh Kaus. fördern. 167, 10.
pra-sādhita Ppp von V pra-sādh Kaus. (s. o.). SN -am 120, 18.
prasārita-bhoga (-a M., Vbhuj VI biegen) mit ausgebreiteter Haube. SN -as 130,10.
pra-siddha (Pp von V pra-sidh IV) bekannt. SN -as 233, 2.320, 27.
pra-siddhā F. von -a. SA -ām 261, 10.
prasiddhimat (von pra-siddhi F., V sidh IV) berühmt. SN -ān 230, 22.
pra-supta Pp von ∨pra-svap zu schlafen beginnen, einschlafen. SN -as 141, 17.
    SG -asya 204, 4. SL -e 223, 24.
pra-sūta Ppp von V pra-sū II erzeugen. SN -as 323, 17.
pra-sūti F. (\sū II) Nachkommenschaft, Brut. SA -im 155, 19.
pra-srti F. (\lor sr) eine Handvoll. SD -aye 266, 6.
pra-stāva M. (Vstu) Erwähnung, Nennung, Gelegenheit. SA -am 133, 12.
pra-stuta (Ppp von ∨pra-stu) in Rede stehend. PG -ānām 322, 3.
pra-stutya Ger. von ∨pra-stu beginnen, zur Sprache bringen. 322, 22.
pra-stha N. (Vsthā) Bergebene, Plateau. SA -am 334, 7.
pra-sthāpya Ger. von V pra-sthā Kaus. entsenden, entlassen. 94, 10.
pra-sthita Pp von ∨pra-sthā aufbrechen, sich aufmachen, sich begeben. SN -as 64,9.
     79, 17. 80, 18. 100, 16. 01, 8. 22, 12. 29, 2. 75, 7. 80, 9. 81, 4. 241, 18. SA -am 35, 23.
     SG -asya 150, 11. DN -au 175, 10. 97, 5. PN -as 64, 6. 79, 12. 133, 14.
pra-sthita N. (s. o.) das Aufbrechen. SN -am 283, 8.
pra-hara M. (Vhr, eig. Stundenschlag, Signal zur Ablösung der Wache) Zeitraum von
    drei Stunden. SL -e 207, 23. 08, 4. 8. 09, 14. 22. 41, 17.
pra-harana N. (Vhr) Waffe. SN -am 274, 3.
pra-hasat Ppra von Vpra-has zu lachen beginnen, auflachen, höhnen, spotten. SN -n
     23, 20, 92, 15, 93, 11. SL -ti 233, 18. PL -tsu 211, 21.
pra-hasya Ger. von V pra-has (s. o.). 10, 5. 18, 8.
pra-hāra M. (Vhr) Schlag, Fusstritt. SN -as 164, 14.
pra-hita Ppp von ∨ pra-dhā entsenden, abschicken. SN -as 188, 4.
pra-hr, ta Pp von Vpra-hr, sich freuen. SN -as 63, 3. 97, 11. 245, 2. 51, 2. SI
    -ena 16, 4. 52, 9. 62, 9. 75, 2. DN -au 175, 9.
prahrsta-manas erfreuten Sinnes. SN -as 175, 6.81, 3. PN -asas 16, 13.
prahrstātman (a-ā) mit erfreuter Seele, frohgemut. SN -ā 78, 4.
prāmśu (a-a) hoch. SA -um 190, 21.
prāk (Adv. von prāc (a-a, \/anc)) vorher, früher, zuerst. 103, 4. 213, 2. 37, 2. 40, 10.
prākāra-stha (Vsthā) auf der Mauer stehend. SN -as 134, 12.
                                                                          [92, 5.
prākāśya N. (von pra-kāśa, ∨kāś) Berühmtheit. SA -am 114, 1.
prākṛta (von pra-kṛti F.) natürlich, gewöhnlich. SN -am 121, 12.
prākrta N. (s. o., erg. vacana N.) Prakrit. SN -am 241, 7.
prāktana-janma-vidyā F. Wissenschaft aus einer früheren Geburt. PN -ās 329,2.
prāk-prasanna früher, von früher her gnädig. SN -ās 249, 14.
prāgjāta-vistŗta-nijādhama-karma-vṛtti (a-a) der sich in seinen niedrigen, aus
    einer früheren Geburt sich entwickelnden Handlungen bewegt. SG -es 269, 1.
```

```
prāgbhāra M. Menge, Masse, Fülle. SN -as 296, 20.
prā-cchādya (a-ā) Ger. von ∨chad mit pra-ā bedecken, verbergen. 102, 4.
prācya-paścima östlich und westlich. DA -au 321, 2.
Prājāpatya (von Prajāpati M.) zum Sternbild Rohinī gehörig. SL -e 127, 16.
prājňa (von pra-jňa F.) verständig. SN -as 40, 11. 64, 19. 118, 20. 31, 8. 51, 14.
     75, 18. 78, 9. 217, 8. SA -am 216, 6.
prājñetara (a-i, eig. anders als verständig) unverständig, Tor. PI -ais 276, 21.
prājya-vikrama von grosser Tapferkeit. SN -as 236, 9.
prāfijali (a-a) die hohl aneinander gelegten Hände vorstreckend. SN -is 8, 6, 14, 20
     (F.). 53, 4. 87, 1 (F.). PN -ayas 94, 14.
prāna (a-ā) M. (Van) Hauch, Atem, Lebensgeist, Leben. P Leben. SI -ena 93, 10.
     DG -ayos 92, 6. PN -ās 16, 7. 136, 6. 51, 10. 66, 9. PA -ān 66, 14. 81, 13. 87,
     15. 17. 19. 93, 18. 94, 7. 137, 11. 50, 19. 21. 52, 19. 54, 11. 62, 18. 66, 3. PI -ais
     112, 15. 48, 13. 50, 1. 51, 14. 20. 52, 14. 53, 18. 64, 9. 68, 21. 77, 9. PAb -ebhyas
     215, 14. PG -ānām 303, 3. PL -eşu 150, 14. 263, 10.
prāna-tyāga M. Preisgabe des Lebens, Lebensgefahr. SL -e 164, 16, 66, 8.
prāņa-trāņa N. (∨trai) Rettung des Lebens. SA -am 128, 21.
prāņa-trāņa-pravaņa-mati dessen Sinn auf Erhaltung des Lebens gerichtet ist. PI
prāṇa-droha M. (Vdruh) das Trachten nach (eines andern) Leben. SA -am 183, 7.
prāna-yātrā F. (\varphi\ya) Lebensunterhalt. SN -ā 129, 6.31, 4.51, 1.20.52, 14. SA
     -ām 25, 9. 66, 17. 81, 16. 149, 1. 51, 8.
prānayātrārtham (ā-a, -a M.) des Lebensunterhalts wegen. 156, 8.
prāna-samdeha M. Lebensgefahr. SAb -ād 170, 18.
prānasamdehānayana (a-ā) N. das Führen in Lebensgefahr. SAb -ād 179, 11.
prāna-samsaya M. Lebensgefahr. SN -as 126, 10.
prāna-sama dem (eigenen) Leben gleich. SN -as 137, 13.
                                                                     [-am 309, 6.
prāņasamā-samāgama-sukha N. das Glück der Vereinigung mit der Geliebten. SN
prānāghāta (a-ā) M. (Vhan) Tötung, Vernichtung von Leben. SAb -ād 262, 17.
prānādhikā (a-a) F. von -a lieber als das (eigne) Leben. SN -ā 236, 10.
prānin M. (von prāna M.) lebendes Wesen, Tier, Mensch. SN -ī 307, 4. PN -inas
     255, 7. PG -inām 200, 15. 95, 16. 317, 4.
prāni-śāra M. Mensch als Spielfigur. PI -ais 304, 1.
prāņeśvara (a-ī) M. Herr über (mein) Leben. SA -am 51, 13.
prānodgama-vyathā (a-u) F. Todesschmerz. SA -ām 215, 20.
prātar (verwandt mit pra 'vor') früh, morgens, morgen früh. 133, 4.8.204, 5.08, 15.
     10, 22. 18, 14. 24. 24, 6. 40, 3. 41, 19. 50, 7.
prātiśākhya N. (von prati-śākham, -ā F.) Name von phonetischen Traktaten zu den
     einzelnen Zweigen des Veda. SN -am 193, 19.
prādhānya N. Abstr. von pra-dhāna N. Hauptperson. SAb -ād 278, 14.
prānta-bhāga M. Endteil. PN -ās 279, 21.
prāpaņīyā (a-ā) F. von -a (Vāp Kaus.) gelangen zu lassen (zu). SN -ā 253, 16.
prāpitā (a-ā) F. v. -a Ppp v. ∨pra-āp Kaus. gelangen lassen, bringen. SN -ā 211,10.
prāpta (a-ā) Pp von ∨pra-āp erlangen, erreichen, finden, gelangen zu, kommen. SN
     -as 9, 12. 25, 12. 41, 4. 77, 8. 133, 2. 7. 48, 17. 51, 6. 89, 17. 96, 7. 204, 6. 05, 4.
     09, 15. 45, 10. 50, 9. -am 150, 16. 79, 9. 206, 21. 97, 28. SA -am 83, 19. 148, 2.
     SD -āya 192, 9. SG -asya 204, 3. 25, 4. SL -e 2, 10, 13, 9. 116, 2. 40, 14. 204, 15.
     07, 10. 27, 4. 88, 10. DN -au 196, 6. DA -au 200, 16. PN -as 94, 16. 117, 18.
     97, 6. 230, 19. PA -āni 317, 7. PG -ānām 297, 20.
prāpta-kāla M. gekommene Zeit. SA -am 14, 18.
```

```
prāpta-kāla dessen Zeit gekommen ist, zeitgemäss. SN -am 110,14. SA -am 22,11.
prāpta-mātra (-ā F.) eben angelangt. PL -esu 213, 6.
prāpta-yauvanā F. von -a der die Jugend(blüte) erreicht hat. SA -ām 5, 4.
prāptavat (a-ā) Ppa von ∨pra-āp erreichen, gelangen zu, geraten in. SN -ān 234,12.
prāptavatī (a-ā) F. von -vat. SN -ī 32, 17. 48, 18. 49, 12.
prāpta-vidyārtha-śilpa (ā-a) eine Wissenschaft, Vermögen oder eine Kunst besitzend.
prāptavya (a-ā, Vāp) zu erlangen, zu erleiden. SN -am 49,4.
                                                               PG -anam 175, 11.
prāpta-śrī zu Glück gelangt. SN -īs 138, 14.
prāptā (a-ā) F. von -a. SN -ā 52, 14. 233, 3. SL -āyām 245, 23. PN -ās 310, 2.
prāptānujña (a-a, -ā F., Vjñā) mit erhaltener Erlaubnis. SN -as 110, 11.
prāpti (a-ā) F. (Vāp) Erlangung, das Erlangen, ans Ziel Gelangen. SA -im 213, 20.
    SD -aye 230, 21. SL -au 317, 7 (erg. yeşām).
prāptum (a-ā) Inf. von ∨pra-āp erlangen, erreichen, finden, gelangen zu. 8, 4. 9, 17.
prāpya (a-\bar{a}) Ger. v. \sqrt{\text{pra-ap}} (s.o.). 10, 20, 31, 13, 34, 13, 89, 13, 106, 18, 30, 4, 35, 3.
    65, 14. 67, 15. 95, 18. 99, 23. 219, 1. 24, 6. 27, 15. 32, 19. 34, 9. 43, 20. 51, 19. 76, 12.
prāyaśas (von prāya (a-a) M., Vi) meistensteils, gewöhnlich. 268, 14. 96, 25.
prāyaś-citta N. (Vcit) Busse für begangenes Unrecht, Sühne. SN -am 105, 17.
    247, 7. SI -ena 144, 15.
prāyas (a-a Vi) grösstenteils, meist, in der Regel. 174, 10. 239, 7. 74, 12. 87, 11.
prāyeņa (SI von prāya (a-a) M., \forall i) = prāyasas. 105, 9. 39, 17. 45, 9. 82, 6.
    270, 12. 93, 13. 321, 10.
prāyopaveśana (a-u) N. (Vviś) das Niedersitzen zum Sterben. SN -am 127, 6. 28, 4.
prā-rabdhavat (a-ā) Ppa von ∨pra-ā-rabh sich anschicken. SN -ān 241, 24.
prā-rabhya (a-ā) Ger. von V pra-ā-rabh anfangen, beginnen. 263, 2.4.
prā-ripsita (a-ā) Ppp von ∨pra-ā-rabh Des. zu beginnen wünschen. SG -asya 257, 14.
prā-ripsu (a-ā, Vrabh Des.) beginnen wollend. SN -us 278, 14.
prārthanā-duḥkha-bhāj (Vbhaj) das Leid des Bittens empfindend. SG -jas 305, 10.
prārthayat (a-a) Ppra von V pra-arth X werben (um). PN -ntas 6, 16.
prārthayitum (a-a) Inf. von V pra-arth X bitten, anslehen. 194, 9.
prārthita (a-a) Ppp von Vpra-arth X bitten um, begehren. SN -as 122,17. -am 69,
prāleya-vāta-pracala-vikasitoddāma-mandāra-dāman (a-u, -an N. (V do IV
    binden)) wo die aufgeblühten strotzenden Blumenguirlanden des Korallenbaumes im
    eisigen Winde schwanken. SL -ni 287, 13.
prā-vrs F. (Vvrs I) Regenzeit; als Jahreszeit Juli—August. SN -t 195, 8. 285, 17.
prāśya (a-a) Ger. von V pra-aś IX essen, verzehren.
                                                      84, 7.
prāsāda-gatā F. von -a auf dem Söller befindlich. SN -ā 50, 5.
prāsāda-tala N. Söller, das flache Dach des Palastes. SA -am 50, 10.
prāsāda-stha (V sthā) auf dem Söller stehend. PN -ās 75, 20.
prāsāda-sthā F. von -a. SN -ā 79, 8.
priya (Vprī) lieb, der Geliebte. SV -a 64, 10. 80, 19. 307, 17. SN -as 121, 19. 37,
    21. 21. 249, 6. 91, 4. SA -am 3, 4. 42, 15. 16. 44, 20. 51, 12. 13. 62, 17. 67, 8.
    81, 1. 136, 18. 80, 19. 86, 14. 269, 19. PI -ais 59, 5.
priya N. (s. o.) Freundlichkeit, freundliches Verhalten. SL -e 167, 18.
priya-kāriņī F. von -in (Vkr) Liebes erweisend. SN -ī 84, 4.
priyatama (Sup. von priya) der Liebste, Geliebte. PI -ais 286, 11.
                                                                    [SN -ī 293, 3.
priyatamā F. von -a. SN -ā 262, 13. 77, 2. 90, 9. 91, 20.
priyatamā-dehārdha-hārin (a-a, Vhr) die Hälfte des Leibes der Geliebten raubend.
priya-darśana N. der Anblick des Freundes. SN -am 122, 15.
priya-darśana lieblich anzuschauen. SV -a 42, 13.
```

```
priya-puratas in Gegenwart des Geliebten. 294, 16.
priya-pranaya-hevākin eifrig nach Gunstbeweisen des Geliebten. SN -i 186, 20.
priya-bandhu-vināśottha (a-u) sich erhebend aus dem Verlust lieber Angehöriger.
        SN -as 225, 11.
priya-vacanādhya (a-ā) reich an freundlichen Worten. PI -ais 277, 11.
priya-vādinī F. von -in (Vvad) freundlich redend, schmeichelnd. SN -ī 183, 14. 266,
priya-vinākrta (Vkr) vom Geliebten getrennt. SN -am 76, 19.
priya-sakhī F. eine liebe Freundin. SV -i 315, 3.
priya-suhrd M. ein lieber Freund. SA -dam 126, 4.
priyā F. von -a. SN -ā 28, 20. 35, 9. 186, 11. 215, 14. 63, 5. SA -ām 29, 4. 12.
        64, 10. 80, 19. 85, 22. 204, 11. 49, 12. SI -ayā 199, 14. SG -āyās 312, 11. SV
        -e 160, 10. 61, 3. 86, 17. 87, 22. 88, 7. 89, 11. 90, 6. 91, 14. 92, 12. PN -ās 284, 8.
        PA -ās 238, 8. PI -ābhis 312, 1. PG -ānām 317, 15.
                                                                                                                         [252, 4]
priyā-dantojjhita (a-u, Vujjh) fallen gelassen aus den Zähnen der Geliebten. SAb -ād
priyāla-tāla-kharjūra-harītaka-vibhītaka M. Buchanania, Weinpalme, Dattel-
        palme, Terminalia Chebula und T. Bellerica. PI -ais 34, 1.
priyālāpin (priya + ālāpa M.) leutselig. SL -ini 267, 20.
priyā-vaktrāmbhoja (a-a) N. (Vjan) das Lotusgesicht der Geliebten. SN -am 285,
priyā-samgama M. Gesellschaft der Geliebten. SL -e 286, 14.
                                                                                                                              [13.
Vprī IX erfreuen; sich erfreuen.
        Ind. 3.S prīņāti 235, 16. 70, 13.
prīnayat Ppra von V prī Kaus. erfreuen. PN -ntas 272, 12.
                                                                                                                  [-au 16, 10.
prīta Ppp von Vprī. SN -as 17, 6.63, 9.78, 4.140, 13.234, 22. SI -ena 78, 4. DN
prīti F. (\pri) Freude; freundliche Gesinnung. SN -is 25, 5. 51, 16. 93, 1. 20. 203, 20.
        62, 4. 69, 10. SA -im 59, 15. 73, 16. 91, 2. 332, 2. SI -yā 89, 2. 212, 4. 20, 11.
        32, 15, 43, 4, 59, 17. SD -aye 146, 15, 257, 10.
                                                                                                                       [für -ya).
 prīti-peśalā F. von -a (\piś) lieblich durch Freundlichkeit. SI -ayā 205, 9 (lies -yā
 prīyamāņa Pprm von Vprī IV befriedigt sein, Gefallen finden. SN -as 16, 15.
 prekṣamāṇā (a-ī) F. von -a Pprm von ∨pra-īkṣ zuschauen, zugegen sein. SG -āyās
 preksitum (a-ī) Inf. von Vpra-īks ansehen, anschauen, erblicken. 205, 5.
 preksya (a-\bar{i}) Ger. von \sqrt{\text{pra-}\bar{i}ks} (s. o.). 28, 5. 333, 9.
 prenkhat-kāñcī-kalāpā F. (v. -a) deren Gürtel (von Schmuck) ertönt. PN -ās 284,6.
 preman N. (V prī) Liebe, Zärtlichkeit. SN -a 110, 4. SI -ņā 333, 11.
 prema-prasanna vor Liebe heiter strahlend. SN -am 288, 15.
 premārdra (a-ā) von Zärtlichkeit überströmend. SN -am 292, 7.
 premāspadatva N. Abstr. von premāspada (a-ā) N. Gegenstand der Zärtlichkeit. SAb
 premodgādha (a-u) von Zärtlichkeit überwallend. PN -ās 290, 3.
 preyasī F. (von -yas, Komp. von priya) die Liebste. PG -īnām 282, 7.
 prerita (a-ī) Ppp von Vpra-īr Kaus. drängen; verbringen. SN -as 132, 17. 305, 17.
 preşayitum (a-e) Inf. von V pra-iş IV Kaus. entsenden, schicken; wegschicken, ent-
         lassen. 8, 7.
                                                                                        [23, 5, 34, 3, 45, 7, -am 83, 3, -am 83, -
 presita (a-e) Ppp von \pra-is IV Kaus. (s. o.). SN -as 10, 1. 133, 12. 63, 10. 206, 18.
 presitā (a-e) F. von -a. SN -ā 212, 5.
 presya (a-e) M. (Vis IV) Diener, Knecht. SN -as 183, 11. PN -as 64, 2.
 presyatā F. (von presya M.) Knechtschaft. SA -ām 57, 13.
 prokta (a-u) Ppp von ∨pra-vac verkünden, erklären, nennen, preisen; anreden.
 proktā (a-u) F. von -a. SN -ā 39, 9.
                                                                                              [-as 107, 18, 71, 2, 91, 14.
 proccarita-sabda den Ton von sich gebend. SG -asya 116, 22.
 proccais (a-u) überlaut. 159, 9.
```

procya (a-u) Ger. von V pra-vac sagen, aussprechen. 177, 10.

```
projjhita-prāņa das Leben hingebend. PN -ās 152, 17.
prottunga-cintā-tatī F. von -a die Sorge als steiles Ufer habend. SN -ī 304, 20.
prottunga-pina-stana-dvandva N. (dvi) das Paar der hohen und schwellenden
    Brüste. SI -ena 318, 3.
                                                                [SA -ām 43, 10.
prod-ghuştā (a-u) F. von -a Ppp von Vpra-ud-ghuş übertönen, mit Lärm erfüllen.
prodbhūtāsahya-tṛṣṇa (a-a, -ā F.) (einer) bei dem unerträglicher Durst entstanden
                                              [ziehenden Wolken. SN -am 286, 4.
    ist. SN -as 286, 16.
prodyaj-jalada-ninada-sphūrjita M. (Vsphūrj) das Dröhnen des Donners der auf-
prodyat-praudha-priyangu-dyuti-bhrt (Vbhr) den Glanz der aufsteigenden präch-
    tigen Pfefferranken tragend, bringend. SL -ti 287, 12.
prodyad-indu-dyuti-nicaya-bhrt (Vbhr) die Fülle des Glanzes des aufgehenden
    Mondes tragend. PN -tas 284, 5 (F.).
pron-nata (a-u, Pp von ∨nam mit pra-ud) überlegen. SA -am 135, 19. 61, 17.
prosita (a-u) Pp von V pra-vas I verreisen, sich entfernen. SN -as 249, 20.
praudha-jalada-dhvani-praya (Vi) voll von dem mächtigen Ton der Wolken.
    SL -e 286, 7.
                                                   [Liebe bildend. PN -as 294, 6.
praudha-surata-pratāpa-prārambha (Vrabh) den Anfang der Glut der heissen
praudhānganā-vibhrama (a-a) M. Reiz üppiger Frauen. PI -ais 316, 8.
phana M. Haube (der Schlange). SAb -ād 113, 19.
phanā-phalaka-sthitā F. von -a stehend auf der Platte der Haube. SA -ām 264, 12.
phanin M. (von phanā F.) Haubenschlange. SN -ī 124, 17.
V phal (Den. von phala N.) Frucht tragen, fruchten.
    Ind. 3.S phalati 266, 13. 75, 13. 3.P phalanti 275, 16.
phala N. (Vphal I bersten, aufspringen) Frucht, Erfolg, Lohn, Gewinn, Nutzen. SN
    -am 47, 15. 19. 48, 14. 16. 72, 14. 107, 7. 9. 34, 5. 54, 16. 18. 63, 16. 75, 2. 79, 9.
    203, 14. 57, 27. 61, 21. 74, 7. 75, 7. 82, 2. 91, 6. 97, 28. 300, 19. SA -am 105, 1.
    31, 10. 263, 16. 76, 3. SI -ena 121, 2. PN -āni 72, 12. 73, 19. PA -āni 72, 24.
    74, 30. PI -ais 299, 14. 302, 20. 14, 9. PG -ānām 335, 2.
phala-traya N. die drei Früchte. SN -am 134, 3.
phala-puşpopaśobhita (a-u) mit Früchten und Blumen geschmückt. PN -ās 42, 4.
phala-prada (Vdā) Frucht gebend. SN -as 132, 5. 63, 4.
phala-mūla N. Früchte und Wurzeln. PA -āni 24, 17.
phala-mūlāśanā (a-a) F. von -a von Früchten und Wurzeln lebend. SA -ām 50, 19.
phalavat (von phala N.) fruchttragend, mit Früchten bedeckt. SA -antam 72, 7.
phala-sahasra N. ein Tausend Früchte. DN -e 72, 17.
phala-hīna keine Frucht, keinen Lohn gebend. SA -am 123, 19.
phalābhāva (a-a) M. Abwesenheit von Erfolg. SAb -ād 297, 5.
phalarthin (a-a) Frucht, Früchte wünschend. SN -1 131, 17. 63, 1.
phalāśin (a-ā, Vaś IX) von Früchten sich nährend. SN -ī 314, 6.
phalita-vratā F. von -a dessen Gelübde Früchte trägt. PN -as 200, 1.
phalodgama (a-u) M. (Vgam) Entwicklung der Früchte. SL -e 271, 1.
phalgu nichtig, wertlos, unbedeutend. SA -u 97, 1.
phūt-kartum Inf. von V phūt-kr pusten, kreischen. 162, 6.
phūt-kurvat Ppra von ∨phūt-kr (s. o.). PN -ntas 173, 2.
baka M. Reiher, Ardea nivea. SN -as 126, 17. 20. 27, 10. 28, 11. 78, 14. PN -as 178,
```

[10. 21. 79, 6.

baka-grīvā F. Hals des Reihers. SA -ām 129, 9.

baka-bālaka M. das Reiherjunge. PA -ān 178, 13. baka-mūrkha M. ein Dummkopf von Reiher. SG -asya 178, 10. baka-sārasa-mayūrādi (a-ā) Ardea nivea, Ardea sibirica, Pfau und andre. PA -īn badiśa N. Angel. SN -am 289, 18. [161, 13. badiśa-yuta mit dem Angelhaken verbunden. SA -am 300, 16. bata Interj. 30, 20. 42, 11. 68, 17. 219, 22. 44, 4. 48, 1. 52, 23. 86, 14. 303, 9. Badarikāśrama (ā-ā) M. die Einsiedelei Badarikā (= Badarī F.). SA -am 228, 1.47, badarī-bilva-samchanna (Vchad) überdeckt von Badarī (Zizyphus, Judendorn) und Orangen. SA -am 33, 22. Badary-āśramoddeśa (a-u) M. (Vdiś) Platz der Einsiedelei Badarī (ein noch heut vielbesuchter Wallfahrtsort im Quellgebiet des Ganges, jetzt Badri-Nath). SA -am 228, baddha Ppp von Vbandh binden. SN -as 314, 11. DN -au 248, 10. baddha-nṛttā F. von -a (∨nṛt) einen Tanz bindend, einen Reigen aufführend. PN -ās baddha-mandala einen Kreis, Ring bildend. PN -as 254, 23. [242, 20. baddha-manas den Geist bindend, richtend. PN -asas 306, 14. baddha-müla Wurzel fassend. SN -as 215, 23. baddha-rāga-matta-bhramad-bhramara-pāda-talāhata (a-ā, Vhan) getreten von den Flächen der Füsse der (ihn) umschwärmenden Bienen, welche trunken sind von Verlangan gerichtet auf -. SN -as 120,9. baddha-snehā F. von -a (seine, ihre) Liebe bindend, richtend. PN -ās 199, 12. badhiratā F. (von badhira taub) Taubheit. SN -ā 318, 12. bandin M. (mind. für vandin, Vvand) Sänger, Barde. PN -inas 303, 13. V bandh IX binden. Mit anu anbinden, sich anhängen, folgen, mit prati fassen. Ind. 3.S anu-badhnāti 48, 14. Impf. 3.P abadhnan 209, 18. Perf. 3.S babandha 200, 13. Pass. Ind. 3.S badhyate 111, 7. 61, 11. prati-badhyate 111, 17. bandhana N. (V bandh) Fesselung; Fessel. SN -am 280, 10. SA -am 274, 13. bandhanīyā F. von -a (V bandh) zu binden, festzubinden. SN -ā 226, 21. bandhu M. (V bandh) Verwandter, Angehöriger, Freund. SN -us 162, 19. 273, 18. PL -uşu 201, 23. 310, 11. bandhu-jana M. Verwandtschaft, die Angehörigen; = bandhu M. SN -as 63, 3. 261, 18. 327, 17. SI -ena 59, 5. SL -e 302, 12. bandhu-priyā F. von -a den Angehörigen lieb. SA -ām 327, 17. bandhu-buddhi F. das Denken an, Sorge für die Angehörigen. PN -ayas 199, 2. bandhu-varga M. (Vvrj) Schar der Verwandten, Angehörigen. PN -ās 59, 30. barhis N. (Vbrh) Streu, Opferstreu (von Kuśa-Gras). PG -iṣām 335, 13. bala N. Kraft, Stärke, Gewalt, Heereskraft, Heer. SN -am 130, 15. 15. 36, 9. SA -am 72, 9, 73, 20, 155, 8, 65, 5, SI -ena 62, 20, SAb -ad 135, 19, 214, 10, 87, 8. 315, 5. SL -e 120, 12. 319, 5. PI -ais 5, 11. balavat (von bala N.) stark. SN -ān 101, 16. 20, 12. 274, 16. 313, 19. SA -antam 155, 5. SI -atā 166, 1. SL -ati 304, 6. PI -adbhis 155, 6. balādhika (a-a) an Kraft überlegen. SN -as 202, 12. balāhaka-ccheda-vibhakta-rāgā F. von -a dessen roter Glanz sich öffnet durch den bali M. Spende, Opferspende. SA -im 103, 16. Wolkenspalt. SA -ām 322, 26. balin (von bala N.) stark. SN -ī 1, 3. 24, 21. 202, 5. SAb -inas 158, 15. PN -inas 118, 19. PI -ibhis 118, 18. PG -inām 280, 5.

balīvarda M. Stier. SN -as 145, 12.

baly-artham (-a M.) um die Opferspende. 200, 20.

```
bahis draussen, hinaus, nach, von aussen; ausserhalb. 203, 12. 09, 18. 10, 5. 17, 10.
    20, 1. 41, 24. 44, 22. 97, 6. 306, 7. Postp. 232, 12. 46, 24. 54, 3.
bahu viel, mehrere. SN -u 67, 15. 83, 3. 86, 6. 92, 2. SA -u 29, 19. 31, 19. 51, 14.
    212, 4. 16, 14. SI -unā 97, 17. 121, 14. PN -avas 25, 14. 46, 16. 96, 19. 103, 11.
    47, 10. 52, 20. 232, 3. 67, 10. 303, 20. PA -un 21, 7. 34, 5. 77, 18. 126, 16. 29,
    18. 238, 13. -ūni 185, 24. PI -ubhis 17, 15. 36, 18. 42, 12. 47, 1. 211, 10. 32, 22.
    52, 11. 81, 13. PG -ūnām 161, 10. 215, 10. PL -uşu 257, 24.
bahu (Adv. vom vorigen) sehr, hoch. 219, 2.
bahu-kalyāna segensreich. SV -a 37, 6.
bahu-kārya-bhāra-guru schwer durch die Last vieler Geschäfte. PI -ubhis 298,8.
bahu-kutumba einen grossen Hausstand, starke Familie habend. PN -as 176, 5.
bahu-guna-gunitā F. von -a (von guna M.) durch viele Multiplikatoren verviel-
    facht. SN -ā 310, 7.
bahutitha (von bahu) vielfach, der so und so vielte.
                                                    SL -e 24, 19. 45, 16. 51, 9.
bahudhā (von bahu) vielfach, auf mancherlei Weise. 14, 17. 28, 12. 302, 15.
bahu-puşpa-phalopeta (a-u, Vi) mit vielen Blumen und Früchten versehen. SA -am
bahu-pustaka N. mehrere Handschriften. PL -eşu 277, 9. 78, 28.
                                                                         [45, 19.
bahu-baka-sanātha mit vielen Reihern besetzt. SN -as 178, 12.
bahu-mata hochgeschätzt. PN -ās 270, 20.
bahu-matā F. von -a. SN -ā 56, 16.
bahu-matsya wo viele Fische sind, fischreich. SN -as 158, 9.
bahu-māna M. (V man) Hochachtung, Hochschätzung. SN -as 301, 6.
bahu-māya (-ā F.) listenreich. PN -ās 159, 3.
bahu-mūla-phalānvita (a-a) mit vielen Wurzeln und Früchten versehen.
                                                                          PN -ās
bahulā F. von -a (Wb. von bahu) viel, mehrere. PA -ās 51, 8.
                                                                         [25, 17.
bahu-vidha (Vdhā) mannigfach, mancherlei. PN -ās 315, 19. PI -ais 36, 23. [-i 175, 1.
bahuvidha-bhāṣā-veṣādi (a-ā) die mannigfachen Sprachen, Trachten und anderes. SN
bahu-vyāla-nişevita (∨ sev) von vielen reissenden Tieren bewohnt. SL -e 48,21.
bahusatrumat (von bahu + satru M.) viele Feinde habend. SN -at 213, 23.
bahusas (von bahu) vielfach, oftmals, wiederholt. 66, 9. 69, 12. 71, 13. 84, 6. 18. 85, 6.
bahu-śruta (-a N.) hochgelehrt. SN -as 246, 18.
Bahusuvarnaka M. (bahu + su-varna N. goldreich) Name eines Ortes. SN -as 246, 17.
bahv-apāya reich an Gefahren. SN -am 123,6. SA -am 101,8. SL -e 101,3.
bahv-abaddha-pralāpin (Vlap) viel Ungereimtes schwatzend. SG -inas 93, 4.
bahvī F. von -u. PN -yas 187, 14.
bāḍham (Adv. von bāḍha Pp von Vbamh) gewiss; gut! einverstanden! 62, 19. 288, 11.
bāṇāhata (a-ā, ∨han) mit dem Pfeil getroffen. SN -as 237, 12.
bandhava M. (von bandhu M.) Verwandter, Angehöriger. PN -as 98, 11. 175, 15. PA
                                                                 [-ān 63, 4. 67, 9.
bāndhava-jana M. die Angehörigen. SN -as 318, 13.
bāndhavārtha (a-a) M. Sache der Verwandten. SL -e 157, 11.
bāla jung, klein. SN -as 213, 23, 30, 20. SG -asya 160, 18. PI -ais 218, 12.
bāla M. (s. o.) Kind, Knabe. SN -as 193, 18. 96, 7. 99, 13. 318, 15. SA -am 181,
    8. 10. 237, 16. SL -e 199, 23. PN -as 50, 3.
Bālambhatta-tanūbhava M. (Vbhū) Sohn des B. SN -as 257, 7.
bālaka (Weiterbildung von bāla) jung, klein. DN -au 62, 15.
bālaka M. (Wb. von bāla M.) Kind, Knabe. SA -am 23, 11. 179, 19. 81, 19. 236, 21.
    SL -e 196, 17. PN -ās 178, 17. PA -ān 126, 6.
bāla-trņāgra (a-a) N. Spitze(n) der jungen Gräser. PA -āņi 101, 14.
```

bālatva-vrddhatva N. (von vrddha) Kindheit und Greisenalter. DL -ayos 317, 2.

## bāla-putraka M. — V budh IV

bāla-putraka M. (Dem. von putra M.) das kleine Söhnchen. SN -as 199, 20. bāla-bhāva M. Kindheit. SL -e 49, 8. bāla-mrnāla-tantu M. die Faser einer jungen Lotuswurzel. PI -ubhis 259, 4. bāla-vanitā F. (V van) ein junges Weib. SN -ā 266, 4. bāla-vyajana 324, 16 siehe vāla-vyajana. bālā F. (von -a M.) Mädchen, junges Weib. SN -ā 2, 17. 13, 1. 31, 6. 47, 12. 49, 17. 50, 7, 57, 5, 60, 9, 61, 5, 14, 64, 12, 309, 1, 30, 18. SV -e 308, 18. balāvabodhanārtha (a-a, a-a) zur Unterweisung der Kinder dienend. SN -am 97,16. bāliśa (von bāla M.) kindisch, töricht. SN -as 153, 9. bālya N. (von bāla M.) Kindheit, Kinderei, Torheit. SN -am 308, 20. SAb -ād 85, 24. 329, 6. SL -e 328, 14. bāṣpa M. Träne. SA -am 62, 1.81, 21.84, 17.298, 4. SI -ena 63, 15. bāşpa-kantha mit Tränen in der Kehle. SN -as 216, 2. bāşpa-kalā F. von -a von Tränen undeutlich. SI -ayā 20, 20. 26, 2. bāṣpa-pūra-pluta-locana die Augen schwimmend in einer Fülle von Tränen. SN bāşpa-pūrita-drś die Augen mit Tränen gefüllt. PN -sas 150, 15.62, 5. bāṣpa-samdigdhā F. von -a (∨dih) von Tränen verklebt, bedeckt. SI -ayā 42,7. bāşpākulā (a-ā) F. von -a überhäuft mit Tränen. SA -ām 11, 19. bāhu M. Arm. DN -ū 154, 6. 331, 8. DG -vos 76, 8. PN -avas 13, 17. bāhu-yuddhaika-tatpara (a-e) ganz und gar mit einem Ringkampf beschäftigt. DA bāhyatas (von bāhya Wb. von bahis) draussen. 24, 10. [-au 202, 1. bila-dvāra N. Eingang der Höhle. SAb -ād 179, 3. bisa-tantu M. Faden aus Lotusfasern. SN -us 261, 7. bīja N. Samen. SN -am 108, 17. SA -am 235, 25. SAb -ād 108, 17. bīja-śeṣa-mātra (-ā F.) nur ein Rest von Samen. SA -am 128, 7. bījānkura (a-a) M. Schössling aus Samen. SN -as 132, 4.63, 3. buddhi F. (V budh) das Verstehen, Verstand, Einsicht; Meinung, Ansicht, Gedanke; Absicht, Plan. SN -is 28, 16, 56, 1, 92, 13, 112, 2, 25, 16, 30, 15, 36, 9, 265, 9. 74, 7. SA -im 10, 2. 15, 11. 32, 5. 306, 20. SI -yā 14, 11. 120, 18. 70, 13. SG -es 120, 15. PN -ayas 106, 14. [96, 9. buddhi-pūrva wo eine Absicht vorhergeht, bewusst. PN -āņi 90, 21. buddhi-prakāśa M. (Vkāś) das Hellwerden, Offenbarwerden des Verstandes. SN -as buddhi-prabhava M. Macht des Verstandes. SA -am 160, 2. [17. buddhi-prāgalbhya N. (v. pra-galbha) Vertrauen auf die (eigene) Klugheit. SN -am 125, buddhimat (von buddhi F.) verständig, klug. SN -an 157, 11. 201, 15. SI -atā 125, 16. SG -atas 154, 6. PG -atām 130, 14. buddhi-sammita (\vert m\bar{a}) mit Klugheit begabt. SN -as 90, 16. buddhi-samyuta (Vyu) dass. SN -as 145, 3. [125, 13. buddhi-sphurana N. (Vsphur) das Aufzucken, Aufblitzen des Verstandes. SN -am buddhy-avajñāna N. (Vjñā) Geringachtung (seines) Verstandes. SA -am 109, 5. buddhvā Ger. von V budh erwachen, merken, erkennen (als), erfahren. 29, 7. 201, 21. 12, 6. 18, 5. 21, 21. 22, 12. 37, 5. 41, 19. 48, 22. 50, 10. budbuda M. (tonmalend) Wasserblase. PL -eşu 308, 2. ∨ budh I merken, kennen lernen. Mit ni merken auf, vernehmen, mit pra Kaus. be-Imp. 2.S ni-bodha 7, 20. 25, 13. 37, 7. 79, 11. [raten, bereden. Pass. Pot. 3.S budhyeta 206, 7. Pass. des Kaus. Ind. 3.S pra-bodhyate 179, 2. ∨budh IV erwachen, merken (auf), halten für. Mit pra erwachen.

Ind. 3.S pra-budhyate 143, 11. 2.S budhyase 93, 16.

Pot. 3.S budhyeta 28, 20. 2.S budhyethās 79, 5.

[22.

Impf. 3.S abudhyata 30, 3.33, 1. prābudhyata (a-a) 203, 16. 3.D abudhyetām 196, Perf. 3.S bubudhe 47, 10. [203, 14.

Kaus. Ind. 3.S pra-bodhayati 325, 12. 1.S pra-bodhayāmi 203, 11. 3.P bodhayati budha (\sqrt{budh}) verständig, klug, weise. SI -ena 171, 5. PN -ās 149, 16. (311, 1 siehe a-budha). PV -ās 306, 20. 08, 8. PI -ais 103, 9.

budha-jana-sakāśād (SAb von -a M.) von weisen Männern. 259, 14.

budhopadista (a-u) von den Weisen gelehrt. SI -ena 172, 2.

bubhukṣā F. (Vbhuj VII Des.) Esslust, Hunger. SN -ā 235, 22. SI -ayā 141, 9.49, 8. brhac-chilā F. ein grosser Stein. SI -ayā 181, 5.

Brhatkathā F. (brhat-kathā F. grosse Geschichte) Name der grossen Märchensammlung von Gunādhya im Paiśācī-Dialekt, im Original bis auf wenige Zitate untergegangen, aber in mehreren Sanskritbearbeitungen erhalten. SN -ā 253, 16. SA -ām 256, 3. SG -āyās 184, 14. [SV -e 21, 18. 22, 6.

Brhatsenā F. (von -a, brhat + senā F.) Frauenname. SN -ā 22, 8. SA -ām 21, 16. Brhadaśva M. (brhat + aśva M. 'grosse Pferde besitzend') Name eines Rṣi, der im dritten Buch des Epos Mahābhārata dem König Yudhisthira die Episode von Nala vorträgt. Da B. sonst im ganzen Mahābhārata nicht mehr erscheint, so dürfen wir in ihm wohl den Dichter des alten Nala-Liedes sehen, das zunächst jedenfalls selbständig existierte, ehe es dem grossen Epos einverleibt wurde. SN -as 1, 2. 4, 10. 6, 3. 7, 14. 10, 4. 13, 8. 18, 1. 19, 11. 21, 9. 23, 17. 30, 1. 33, 13. 45, 13. 52, 19. 55, 8. 57, 12. 59, 23. 61, 16. 65, 18. 68, 8. 70, 6. 71, 20. 75, 8. 79, 6. 81, 5. 82, 1. 85, 1. 89, 5. 19. 91, 14.

Brhaspati M. (brhas-pati) Lehrer der Götter und mythischer Verfasser eines Nītiśāstra; der Planet Jupiter. SN -is 109, 4, 14, 13, 274, 3.

Brhaspati-prabhrti B. und andere. PN -ayas 264, 8.

Brhaspati-sama dem B. gleich. SA -am 227, 7.

boddhavya (V budh Kaus.) aufzuklären. SN -as 125, 6.

boddhr M. (V budh) Kenner. PN -āras 296, 27. 97, 1. 1.

bodha M. (V budh) Erwachen, Erkenntnis. SN -as 311, 11.

bodhita Ppp von V budh Kaus. belehren, aufklären; mahnen. SN -as 225, 15.

bodhitā F. von -a. SN -ā 189, 15.

brahma-carya N. (V car) Keuschheit. SN -am 143, 15.

brahmacarya-vrata N. Gelübde der Keuschheit. SA -am 236, 13.

brahma-jfiāna-vivekin durch Erkenntnis der Weltseele die richtige Einsicht besitzend. PN -inas 317, 5.

brahmanya (von brahman M.) den Brahmanen hold. SN -as 1, 7.37, 13.22.40, 12. Brahmadatta-kathā F. Geschichte von Br. SA -ām 200, 7.

Brahmadattābhidha (a-a, -ā F., \/dhā) Brahmadatta mit Namen. SN -as 200, 8.

brahma-dhyānābhyasana-vidhi (a-a) M. anhaltende Tätigkeit des Nachsinnens über die Weltseele. SI -inā 304, 11.

Brahman M. (V brh wachsen) der Gott Brahma, Weltseele und Weltschöpfer, bildet mit Visnu und Siva die indische Trimurti, ist aber selbst ohne Kult (mit Ausnahme eines Tempels in Nepal, wo er als Svayambhū verehrt wird). SN -ā 186, 23. 87, 5. 258, 16. 21. 75, 9. 78, 20. 90, 2.

brahman N. (s. o.) die Weltseele unpersönlich gedacht. SA -a 310, 15. 21. 12, 8. SD -ane 257, 21. SL -ani 312, 2. 20.

brahman M. (s. o.) Mitglied der Priesterkaste, Brahmane. SV -an 226, 6.

brahmarşi (a-r) M. brahmanischer Seher. SN -is 2, 1.

brahma-vadha M. Tötung eines Brahmanen. SA -am 144, 15. brahma-vid (Vvid II) zauberkundig. PAb -dbhyas 54, 13. Brahmānda-purāna N. Titel eines Purāna. SL -e 321, 6. brahmānda-bhāndodara (a-u) N. der Bauch des Gefässes Weltei. SL -e 275, 9. brahmānda-mandalī-mātra (-ā F.) sogar der Kreis des Weltalls. SN -am 312, 3. brahmāndodumbarāntar (a-u, a-a) im Weltei wie in einer Feige. 318, 2. Brahmendradi-marud-gana (a-I, a-a) M. die Schar der Götter mit Brahma und Indra an der Spitze. PA -ān 311, 9. brāhmaņa M. (von brahman N.) Mitglied der Priesterkaste, Brahmane. SN -as 59, 25. 68, 6, 80, 16, 87, 6, 97, 3, 183, 9, 229, 19, 30, 16, 46, 18. SI -ena 60, 7, 9. SAb -ād 257, 28. SG -asya 97, 11. PN -ās 58, 1.59, 31.64, 5.65, 11.87, 4.235, 8. PA -ān 52, 6. 63, 6. 64, 3. PI -ais 49, 15. PG -ānām 266, 18. brāhmaṇa-pūjārtham (ā-a, -a M.) um (die) Brahmanen zu ehren, als Ehrengabe für Br. brāhmaņa-sattama (Sup. von sat) der beste der Brahmanen. SN -as 229, 16. brāhmanākrti (a-ā) in Gestalt eines Brahmanen. SN -is 250, 7. brāhmaņātithi (a-a) M. ein brahmanischer Gast. SA -im 217, 23 (der brahmanische Gast beruht auf einem Übersetzungsfehler Somadeva's: im Original des Gunādhya (vgl. Journal asiatique 1885 S. 416) fragte die Königin einen Brahmanen nach dem Tage (tithim, ob glücklich oder unglücklich)). brāhmanya N. (von brāhmana M.) Brahmanenstand, -würde. SN -am 109, 13. SAb -ād 233, 8. SL -e 215, 1. bruvat Ppra von Vbru sagen, sprechen. SN -n 27, 11. 54, 16. 55, 11. 109, 4. SA -ntam 56, 12. SL -ti 88, 8. PA -tas 65, 7. bruvantī (ep. für bruvatī) F. von -at. SG -yās 86, 5. [PA -ān 65, 3. bruvāņa Pprm von Vbrū sagen, sprechen. SN -as 81, 20. PN -ās 128, 14. 59, 7. ∨brū II sagen, sprechen, künden. Mit prati antworten, mit vi aussagen, sich äussern. Akt. Ind. 2.S bravīşi 167, 12. 1.S bravīmi 11, 12. 16, 8. 26, 11. 54, 23. 63, 12. 79, 10. 88, 1. 103, 5. 29, 18. 30, 13. 36, 9. 42, 8. 52, 20. 58, 2. 59, 21. 65, 5. 73, 19. 82, 3. 280, 5. 1. P brümas 179, 8. 281, 7. Imp. 2.S brūhi 18, 5. 39, 11. 16. 67, 22. 70, 2. 79, 13. 114, 9. 86, 16. 92, 22. 221, 2. 22, 21. 36, 25. 67, 12. 72, 8. 3.P vi-bravantu 87, 21. Pot. 3.S brūyāt 65, 5. 136, 19. prati-brūyāt 65, 3. 2.S brūyās 79, 4. Impf. 3.S abravīt 3, 16. 4, 6. 8, 6. 13. 10, 5. 11, 9. 12, 1. 13. 13, 1. 14, 20. 18, 4. 6. 8. 19, 6. 20, 7. 21, 15. 23, 20. 24, 4. 25, 7. 40, 1. 45, 7. 50, 16. 51, 15. 20. 52, 9. 53, 17. 54, 4. 56, 12. 59, 25. 62, 1. 10. 63, 11. 15. 18. 64, 7. 65, 20. 66, 3. 5. 67, 20. 68, 5, 69, 18, 72, 18, 73, 2, 3, 6, 12, 18, 74, 6, 79, 7, 81, 9, 82, 3, 83, 21, 84, 15, 85, 10. 19. 86, 8. 87, 1. 89, 3. 93, 11. **102**, 8. 14. 06, 6. 10. 10, 9. 14, 11. 15, 1. 11. 16, 18. 17, 15. 20, 23. 26, 1. 18. 40, 3. 41, 14. 47, 12. 55, 10. 56, 15. 58, 6. 67, 2. 72, 15. 74, 14. 76, 6. 79, 20. 87, 5. 88, 9. 89, 16. 91, 4. 8. 92, 1. 19. 93, 2. 12. 94, 1. 98, 2. 7. **200**, 4. 02, 23. 05, 8. 08, 10. 17. 09, 5. 10, 12. 12, 21. 14, 14. 18, 8. 15. 20, 6. 16. 21, 6. 14. 23, 21. 23. 24, 1. 8. 13. 25, 5. 21. 26, 2. 6. 29, 8. 31, 7. 21. 33, 10. 12. 35, 5. 36, 8. 37, 22. 38, 12. 39, 10. 21. 40, 9. 41, 21. 43, 10. 17. 44, 6. 45, 21. 46, 3. 10. 48, 22. 50, 11. 19. 51, 15. 2.S abravīs 35, 9. 1.S abravam 206, 4. 17, 15. 21, 3. 3.P abruvan 6, 21. 7, 10. 47, 15. 48, 1. 64, 6. 201, 14. 15, 13. Prek. 2.P brūyāsta 64, 8. Med. Ind. 3.S brute 104, 19. 13, 2. 25, 2. 43, 12.

bhakta (Pp von Vbhaj) zugetan, treu. SA -am 114, 7. 64, 5. SI -ena 114, 6. PN -ās bhakta N. (Vbhaj) Mahlzeit. SN -am 310, 9. [112, 17. PG -ānām 146, 9.

66

```
bhakta-cittanurodha (a-a) M. Willfährigkeit gegen die Gedanken, Wünsche seiner
     Verehrer. SI -ena 257, 4 (nānākrtīh ebenda ist wohl richtiger zu zerlegen in
    nānā-ākrtīḥ 'mancherlei Gestalten'; S. 476 Zeile 25 ist danach zu berichtigen).
bhakta-cetas N. Geist der Verehrer, Sinn der Frommen. SL -asi 296, 21.
bhaktā F. von -a. SN -ā 50, 21.
bhakti F. (Vbhaj) Anhänglichkeit, Liebe, Treue, Glaube (an). SN -is 269, 12. 310, 10.
     15, 10. SA -im 15, 11. SI -yā 149, 19. 80, 19.
bhakti-tatpara Treue als höchstes habend, sehr ergeben. PN -ās 124, 1.
bhakti-bharākula (a-ā) überwältigt von der Last (meines) Glaubens. SN -as 243, 20.
bhaktimat (von bhakti F.) zugetan. SN -ān 96, 8.
bhakti-samanvita (Vi) erfüllt von Treue. SN -as 150, 21.
∨bhakş X geniessen, verzehren. Mit sam ganz verzehren.
    Ind. 3.S bhakşayati 35, 7. 126, 4. 7. 52, 9. 1.S bhakşayāmi 127, 7. 3.P bhakşa-
    Imp. 3.S sam-bhakşayatu 215, 11.
                                                                  [yanti 181, 11.
    Pot. 3.S bhakşayet 151, 14.
     1.Fut. 3.S bhakşayişyati 133, 21. 1.S bhakşayişyami 129, 8. 32, 12.
Pass. Ind. 3.S bhakşyate 175, 21.
                                                     [wandelns. PI -ābhis 121, 20.
bhakşana-pāna-viharana-kriyā F. die Handlung(en) des Essens, Trinkens und Lust-
bhakşanārtham (a-a, -a M.) um des Unterhalts willen. 124, 7.
bhakşamāna Pprm von Vbhakş I geniessen, verzehren. SN -as 101, 15.
bhakşayat Ppra von ∨bhakş X geniessen, verzehren. SN -n 148, 9. 78, 14.
bhakşayitvā Ger. von V bhakş X (s. o.). 126, 16. 28, 17. 29, 18. 50, 19. 51, 8.
bhakşārtham (a-a, -a M.) des Essens wegen, zum Verspeisen. 131, 4.
bhakşita Ppp von Vbhakş X. SN -as 152, 19. PN -ās 129, 15. 78, 18. 79, 7.
bhakşita N. (s. o.) Nahrung. SI -ena 151, 4.
bhakşita-śiśu-vairāgya N. Schwermut wegen der gefressenen Jungen. SAb -ād 178,
bhakşita-seşa M. Überrest von der Mahlzeit. SN -as 103, 5.
                                                                            [14.
                                                                            [13.
bhaksitā F. von -a. SN -ā 180, 12. 13.
bhakşya M.N. (Vbhakş) Nahrung, Speise. SN -as 24, 22. -am 250, 20. SA -am 218,
bhakşyamāna Pprp von Vbhakş X beissen. SN -as 210, 19.
bhagavat (von bhaga M., Vbhaj) erhaben, hehr. SN -ān 191, 8. 236, 15. 44, 2. SI
    -atā 163, 10. SD -ate 257, 21. 78, 19. 25. SG -atas 121, 12. SV -an 37, 5.
    16. 97, 6. 187, 8. PG -atām 39, 12. 41, 3.
Bhagavat M. (s. o.) Beiname des Gottes Vișpu. SN -an 163, 12. 64, 2. 17. SA -antam
    163, 17. 64, 11. SI -atā 163, 18. 65, 1. SD -ate 257, 5. SG -atas 163, 14, 20, 64, 1.
bhagavatī F. von -vat. SA -īm 276, 3. SV -i 140, 10. 41, 14.
                                                                 [SV -an 164, 12.
Bhagavad-āśraya-bhūta Viṣṇu's Ruhestätte seiend. SI -ena 163, 19.
bhaginī F. (von -in glücklich, Vbhaj) Schwester. SN -ī 212,4. SA -īm 62,10. SG
bhagna Ppp von V bhañj brechen, zerbrechen. SN -as 153, 9. 274, 5. -am 274, 11.
bhagnāśa (a-ā, -ā F.) mit gebrochener Hoffnung. SG -asya 273, 13.
bhanga M. (V bhanj) Affektion, Benommenheit, Lähmung. SA -am 292, 13.
bhanga-bhaya N. Furcht vor Einbruch, Einsturz. SAb -ād 156, 4.
bhangura (V bhanj) zerbrechlich, vergänglich. SN -am 306, 18.
bhangura-vrtti von vergänglicher Art. PN -ayas 315, 19.
bhangurā F. von -a. SA -ām 307, 16.
∨bhaj I teilen, teilhaben, sich hingeben, sich entscheiden für, lieben. Mit sam-vi ver-
Akt. Ind. 2.S bhajasi 16, 5.
                                                           sehen mit, beschenken.
    Imp. 2.S bhaja 272, 7. 307, 16.
    Perf. 3.P bhejus 148, 15.
```

```
Med. Ind. 3.S bhajate 105, 7. 1.S bhaje 206, 5.
     Imp. 2.S bhajasva 208, 18. 308, 12.
     Perf. 3.S sam-vi-bheje 256, 6. 3.P bhejire 272, 20.
bhajamānā F. von -a Pprm von Vbhaj. SA -ām 10, 11.
bhanita-madhura im Klange süss, süss klingend. PN -ās 290, 4.
bhadra (\bhand) erfreulich, günstig, glücklich, lieb. SV -a 102, 8. 15, 12. 18, 8. 20, 23.
     21, 4. 25, 2. 26, 5. 29, 19. 34, 1. 20. 36, 11. 37, 18. 53, 1. 65, 10. 66, 11. 75, 14. 76, 1. 6.
bhadra N. (s. o.) Glück, Heil. SN -am 55, 18. 92, 6.
                                                                  [78, 17, 207, 18.
bhadrā F. von -a. SV -e 10, 1.11, 18.39, 15.51, 17.19.78, 24.80, 2.84, 16.19.
     155, 15. 18. 60, 1. 61, 12. 206, 8.
bhaya N. (V bhī) Angst, Furcht, Schrecken, Gefahr, Not. SN -am 54, 12.74, 24.
     138, 19. 47, 6. 48, 11. 262, 12. 69, 11. 319, 4. 5. 6. SA -am 115, 16. 80, 20. 297,
     11. 17. SAb -ād 46, 19. 47, 7. 134, 14. 209, 23. 50, 18. SL -e 117, 3.
bhayam-kara (Vkr) gefährlich. SN -as 267, 18.
bhayam-karī F. von -a. SN -ī 48, 5.
bhaya-kartr furchterregend. SA -aram 41, 19.
bhaya-kārana N. Ursache der Furcht. SA -am 106, 7.
bhaya-trasta-manas mit vor Furcht zitterndem Geiste. PN -asas 128, 9.
bhaya-prahva aus Furcht sich neigend. SN -as 251, 12.
bhaya-vihvalā F. von -a von Entsetzen ergriffen. SN -ā 47, 13.
bhaya-vyākula-manas mit angstverwirrtem Geiste. SN -ās 118, 10.
bhaya-vyākulita-citta dass. SN -as 117, 14.
                                                                       [-\bar{a} 21, 12.
bhaya-śoka-samāvişţā F. von -a (Vviś) ganz erfüllt von Angst und Kummer. SN
bhaya-samtrasta-mānasā F. von -a mit vor Furcht zitterndem Geiste. SN -ā 47, 10.
bhayākula (a-ā) angstverwirrt, von Furcht erfüllt. SA -am 106, 18.
bhayānata (a-ā, Vnam) vor Furcht sich neigend. SN -as 226, 16.
bhayanvita (a-a) von Furcht, Gefahr begleitet. SN -am 319, 7.
bhayābādha (a-a, \setminus bādh) von Furcht unbehelligt. SA -am 42, 14.
bhayarta (a-a) von Furcht bedrängt. SA -am 74, 25.
bhayāvişţa (a-ā) von Furcht besessen. SN -as 106, 9.
Bharatarşabha (a-r) M. Stier der Bharata (Beiname des Yudhişthira). SV -a 85,12.
Bharata-śrestha der herrlichste der Bh. (dass.). SV -a 63, 1.
Bharadvāja-muni M. der Einsiedler Bh. SG -es 244, 13.
bhara-saha (Vsah) Lasten ertragend. SN -am 272, 6.
Bharukaccha-nāman Bh. (heut Barotsch, Broach) mit Namen. SL -ni 242, 23.
Bharukacchākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) dass. SN -as 235, 10.
Bharga M. (im Ablaut zu Vbhrāj glänzen) Beiname des Siva. SN -as 187, 13.
bhartavyā F. von -a (Vbhr) zu erhalten, ernähren. SN -ā 64, 17.
bhartr M. (Vbhr) Ernährer, Herr, Gatte. SN -ā 15, 3. 25, 13. 38, 3. 40, 8. 14. 44, 18.
     50, 20. 59, 7. 187, 18. 19. 211, 6. SA -āram 11, 12. 16, 6. 22, 2. 30, 4. 31, 15.
     37, 26. 41, 1. 50, 17. 51, 4. 11. 17. 19. 63, 19. 68, 3. 83, 20. 86, 19. 22. 88, 14.
     89, 12. SI -rā 48, 20. 67, 16. 210, 9. 11. 11, 1. SAb -ur 60, 12. SG -ur 40,
     21. 52, 6. 59, 14. 110, 2. 93, 12. 206, 10. 70, 14. PA -r 199, 5. PI -rbhis
                                                                     [-ayā 59, 6.
     66, 13. 81, 12.
bhartr-darsana-kānkṣā F. (Vkānkṣ) Verlangen nach dem Anblick des Gatten. SI
bhartr-daráana-lālasā F. (von -a, Vlas Int.) heiss verlangend nach dem Anblick
     des Gatten. SA -ām 44, 17.
bhartr-dhana-sthiti F. (Vsthā) Deponierung des Geldes (ihres) Gatten.
                                                                         SA -im
bhartr-pinda M. Bissen, Brot des Herrn. SG -asya 151, 5.
                                                                        [208, 19.
```

523

66\*

```
bhartr-rājyāpaharana (a-a) N. (Vhr) die Wegnahme des Reiches (meines) Gatten.
    SN -am 48, 19.
                                                             [SN -ā 34, 13. 44, 13.
bhartr-vyasana-pīḍitā F. (von -a, ∨pīḍ) gequält durch das Missgeschick des Gatten.
bhartr-soka-parā F. (von -a) von Gram um den Gatten erfüllt. SN -ā 42, 6.
bhartr-śoka-parītāngī (a-a) F. (von -a) mit von Gram um den Gatten ergriffenem
    Körper. SN -ī 34, 15.
                                                                        [-\bar{a} \ 41, 10.
bhartr-śokābhipīditā (a-a) F. (von -a, Vpīd) von Gram um den Gatten gequält. SN
bhartr-sthāpita vom Gatten deponiert. SA -am 208, 18.
Bhartrhari M. (bhartr + Hari M.) ein Gnomiker, der Lebensideal und Weltanschauung
     des brahmanischen Inders wie wohl kein anderer zum Ausdruck gebracht hat,
    zugleich berühmter Grammatiker; lebte um 600 n. Chr. Nach der Überlieferung
     war er ein Halbbruder des Königs Vikramāditya und regierte in Ujjayinī in
     üppiger, verschwenderischer Weise, bis er durch Zerwürfnisse mit den Untertanen
    und durch einen Fall von arger Untreue seiner Lieblingsgemahlin (der auch im
    Komm. zu Nītišataka 2 erwähnt wird) veranlasst dem Tron entsagte und als Ein-
    siedler sein Leben beschloss. SN -is 278, 10. 96, 6. SI -inā 257, 28.
Bhartrhari-krta von Bh. verfasst, gedichtet. SN -am 278, 8. 96, 4.
bhartr-hīnā F. (von -a) vom Gatten verlassen. SA -ām 37, 25.
bhartsayat Ppra von Vbharts X anfahren, schelten. SN -n 133, 6.
bhartsita Ppp von Vbharts (s. o.). PN -as 124, 5.
bhava M. (Vbhū) das weltliche Dasein, Welt. SN -as 315, 19.
Bhava M. (Vbhū) ein Name des Gottes Siva. SL -e 310, 10.
bhavat Ppra von Vbhū sein, gegenwärtig sein. SN -t 186, 17.
bhavat Allegro-Form von bhagavat, gebraucht zur höflichen Anrede: der Herr, der
    gnädige Herr, Euer Gnaden, Sie. SN -ān 7, 11. 20, 2. 36, 9. 53, 11. 64, 19. 73, 4.
     90, 18. 103, 6. 06, 6. 9. 20. 08, 14. 18, 1. 20, 15. 21, 4. 18. 29, 20. 36, 10. 21. 39, 7.
     44, 1. 50, 23. 51, 12. 52, 8. 57, 2. 67, 12. 87, 5. 91, 3. 220, 12. 45, 14. 47, 6. SA
    -antam 77, 15. 152, 9. SI -atā 119, 14. 20, 2. 21, 7. 22, 4. 27, 5. 47, 8. 49, 1. 51,
     5. 12. 52, 8. 55, 3. 57, 16. 59, 1. 64, 1. 17. 66, 11. 67, 4. 77, 2. 78, 16. 79, 17. 81, 16.
    252, 14. SG -atas 54, 11. 110, 13. 23, 1. 42, 17. SL -ati 162, 7. DI -adbhyām
    159, 10. DD -adbhyām 159, 17. PN -antas 7, 17. 13, 6. 149, 4. 73, 4. 281, 5.
    PI -adbhis 12, 15. 95, 11. 132, 10. 58, 13. PG -atām 12, 18. 312, 17. PL -atsu
bhavatī F. v. -vat. SN -ī 67, 2.186, 18. SA -īm 187, 14. SI -yā 155, 18.
bhavad-artha M. Ihre Sache, Angelegenheit. SL -e 122, 18.
bhava-duhkha-bhāra-racanā-vidhvamsi-kālānala (a-a) M. das Weltfeuer, wel-
     ches vernichtet das Gebilde der Schmerzensbürde des Daseins. SA -am 311, 15.
bhavad-bhakşana N. (V bhakş) das Verzehren von Euer Gnaden. SAb -ād 150, 23.
bhavad-rūpa N. deine Gestalt, Schönheit. SN -am 282, 2.
                                                                 [1. SL -e 313, 4.
bhavana N. (\shubar bhavana N. (\shubar bha) Wohnstätte, Wohnung, Haus. SA -am 5, 17. 199, 4. 205, 10. 315,
Bhavananda M. (Bhava + \vee nand) Name eines Schauspielers. SN -as 193, 13.
Bhava-pūrva-patnī F. Bh.'s erste Gemahlin. SN -ī 326, 13.
Bhava-prasāda M. Gnade des Bh. SI -ena 184, 8.
bhava-bhayāmbhodhi-pāra (a-a) N. das andre Ufer des Ozeans der Gefahren des
bhava-rati F. Weltlust. SA -im 307, 16.
                                                        [Weltlaufs. SA -am 312, 2.
bhava-rasās vādana (a-ā) N. (Vsvad) Genuss des Wohlgeschmacks des Weltlaufs. SL
Bhavānī F. (von Bhava M.) Gemahlin des Bhava. SN -ī 185, 22. 86, 12.
                                                                        [-e 308, 6.
bhavāntara (a-a) N. eine andere, künftige Existenz. SL -e 120, 1.
bhavābhogodvigna (a-ā, a-u, Vvij) zurückschreckend vor der Ausgedehntheit, Um-
```

fänglichkeit des Weltlaufes. PN -ās 304, 16.

```
bhavāmbu-rāśi (a-a) M. das Meer der irdischen Existenz. SL -au 289, 18.
bhavitavya (Vbhū) zu geschehen, es muss sein (mit I des Agens). SN -am 86, 16.
bhavitrī F. von -tr (Vbhū) zukunftig. SA -īm 333, 10.
                                                                        [115, 15.
bhavişyat Pfa von Vbhū sein. SN -t 186, 17.
bhavişyā F. von -a (\sqrt{bhū}) sein werdend, bevorstehend. SA -ām 113, 9.
bhavya (Vbhū) gut, glückbringend, vorzüglich. SN -as 133, 1.
bhavyā F. von -a. SN -ā 327, 1.
bhasmāsthi-śakala-kīrņā (a-a) F. von -a mit Asche und Knochenstücken bestreut.
     SN -ā 127, 17.
                                                                        prangen.
∨bhā II glänzen, strahlen, scheinen. Mit prati einleuchten, einfallen, mit vi glänzen,
    Ind. 3.S bhāti 42, 12. 61, 13. prati-bhāti 145, 6. 59, 17. 219, 10. vi-bhāti 271, 7.
```

bhāga M. (Vbhaj) Teil. SL -e 203, 22.

2.S bhāsi 50, 13. 3.P bhānti 186, 10.

bhāga-dheya N. (Vdhā) Anteil, Los, Schicksal. SN -am 21, 21 ('sollte jetzt unsre Zeit gekommen sein?'). 260, 11.

bhāgī-kṛtya Ger. von V bhāgī-kṛ teilen, zerteilen. 301, 10. [āṇām 325, 5. Bhāgīrathī-nirjhara-sīkara M. Sprühregen von den Wasserfällen der Gangā. PG bhāgya N. (von bhāga M.) Los, Schicksal, Glück. PN -āni 275, 15.

bhāgya-rahita vom Schicksal, Glück verlassen. SN -as 274, 12.

bhāgyavat (von bhāgya N.) glücklich. PN -antas 291, 18.

bhāgyodaya (a-u) M. Aufgang, Aufsteigen des Glückes. SN -as 278, 31.

Bhangasuri M. Sohn des Bhangasura (a-a, Dämonenbrecher), Patron. des Rtuparna. SN -is 65, 22. 71, 23. 72, 6. 86, 24. 91, 9. SA -im 78, 10. 80, 2.

Bhāngāsuri-nrpājñā (a-ā) F. Befehl des Königs Bh. SI -ayā 69, 11.

bhājana N. (Vbhaj) Gefäss. SN -am 138, 3. 202, 4. 88, 12. SL -e 202, 10.

bhānda N. Gefäss, Gerät, Ware. PA -ani 100, 15.

[100, 13. bhānda-kraya-vidhānatas (von vi-dhāna N., Vdhā) mittels Ankauf von Waren.

bhānda-mūlya N. Kaufgeld für Waren, Anlagekapital. SA -am 231,20. SD -āya 232,6. bhāndānayana (a-ā) N. das Herbeischaffen von Waren. SN -am 99, 19.

bhānu M. (Vbhā) Sonne. SN -us 299, 18. SL -au 147, 5.

bhāminī F. von -in (von bhāma M. Glanz, ∨bhā) strahlend, schön. SV -ī 82, 6.

Bhārata M. Nachkomme des Bharata (Yudhişthira). SV -a 2, 1. 4, 11. 7, 15. 14, 6. 14. 15, 17, 16, 1, 20, 14, 26, 1, 28, 22, 32, 15, 19, 44, 3, 52, 12, 60, 5, 61, 21, 76, 20. 77, 9. 81, 21. 84, 9. 88, 10.

Bhārata N., gewöhnlich Mahābhārata N. (mahā-Bhārata) das Lied vom Kampf der Bharata's, das grosse altindische Nationalepos in etwa 2000 Gesängen und 85 000 Versen. SL -e 143, 9.

bhāratī F. (von Bharata M., urspr. die Sprache der Bharata, des Hauptstammes der arischen Inder) Sprache, Rede, Dichtung, Muse. SN -1 320, 15. SA -1m 35, 10. bhāra-bhūta eine Last seiend. PN -ās 260, 14.

bhārodvahana-kasta-bhāgin (a-u, von bhāga M.) teilhaftig des Unglücks des Lastentragens. SN -ī 148, 8.

bhāropajīvana (a-u) N. (Vjīv) Lebensunterhalt durch Last(tragen). SN -am 145, 13. Bhārgava M. der Nachkomme des Bhrgu (Parasurāma). SN -as 135, 14.

bhāryā F. (Vbhr) Gattin, Gemahlin. SN -ā 3, 19. 31, 14. 60, 11. 61, 1. 63, 18. 96, 5. **126**, 8, 83, 6, 93, 4, 99, 18, **202**, 26, 30, 10, 36, 10, 37, 4, 46, 19, 94, 21, **3**10, 7, 18, 13. SA -ām 29, 12. 19. 21. 30, 10. 35, 11. 36, 11. 37, 24. 40, 20. 59, 20. 85, 22. 230, 5. SI -ayā 58, 2.88, 7.89, 10.198, 11.248, 4. SD -āyai 165, 4.89, 3. PA ās 199, 1. bhāryā-sama der Gattin gleich. SN -am 26, 10.14.

```
bhāva M. (Vbhū) Vorhandensein, Zustand, Gemütszustand, Geist, Stimmung, Gebärde,
     Art, Eigenart. SN -as 23, 1. 109, 17. 321, 38 (= iti bhavati 'so ist es, so steht
     es, so verhält es sich'). 22, 15.20. SA -am 17, 1. SI -ena 280, 7. SL -e 321, 3
     ('im Sinne des Zustandes').
bhāva-snigdha von Herzen ergeben. PI -ais 146, 14.
bbāvārjita (a-a) in einer früheren Existenz erworben. SN -am 169, 8.
bhāvin (\sqrt bhū) sein werdend, sollend, müssend. SN -i 124, 20.69, 9.
bhāvinī F. (von -vin, V bhā (?)) strahlend, schön. SN -ī 14, 11. 33, 1. 60, 11. 63, 10.
     67, 13. SV -i 32, 17. 62, 7. 84, 2.
bhāvya (Vbhū) was sein muss, geschehen muss, sein wird, es muss sein (mit I des
     Agens). SN -am 123, 6, 57, 17, 79, 17, 274, 8, 304, 12, SG -asya 276, 16.
∨bhāş I sagen, sprechen (zu). Mit abhi dass., mit pra reden mit, mit prati antworten,
Akt. (ep.) Pot. 1.S pra-bhāşeyam 52, 3.
                                                                       [sprechen zu.
Med. Ind. 2.S prati-bhāsase 30, 19. 35, 6. 12. 18. 1.S abhi-bhāse 35, 18.
     Impf. 3.S abhāşata 21, 1. 66, 10. 87, 22. 205, 18. 11, 4. 14, 16. 29, 23. 30, 9. 34, 4.
     35, 19. 36, 6. 38, 14. 39, 1. 44, 11. 46, 16. 54, 8. abhy-abhāşata 7, 19. 8, 15. 9, 10.
     21, 3, 72, 8, 216, 2, 43, 12. praty-abhāṣata 6, 10, 67, 4, 68, 10. 3, P abhy-abhā-
     Perf. 3.S babhāşe 186, 14. 3.P babhāşire 211, 14. 55, 3.
                                                                        santa 9, 4.
                                                                           [229, 3.
bhāṣaṇa N. (Vbhāṣ) Rede, das Sprechen. SI -ena 106, 16.
bhāṣā F. (Vbhāṣ) Sprache. SN -ā 185,14. SA -ām 229,7. SI -ayā 253,6. PA -ās
bhāṣā-traya N. Dreiheit von Sprachen, drei Sprachen. SN -am 241, 8.
bhāṣā-traya-vilakṣaṇā F. v. -a (Vlakṣ) verschieden von den drei Sprachen. SA -ām
bhāsita N. (Ppp v. Vbhās) Rede, Sprache, Ausspruch. SN -am 296, 28.97, 5. [229,7.
bhāşyamāna Pprp von Vbhāş anreden. SN -as 66, 4.
∨bhās I (Wb. von ∨bhā) glänzen, scheinen.
                                              Mit prati Glanz haben für.
     Ind. 3.S. prati-bhāsate 240, 22.
Bhāsuraka M. (Wb. v. bhāsura glänzend, Vbhās) Name eines Löwen. SN -as 130,18.
     32, 10. 33, 6. 18. 22. 34, 20. 35, 21. 36, 2. SA -am 133, 1. 35, 24. SG -asya 133,
Bhāsuraka-samīpa N. Nähe des Bh. SA -am 133, 2.
                                                                               [15.
bhās-kara M. (Vkr) Sonne. SI -epa 277, 22.
bhās vat (v. bhās N. Glanz, Vbhā) glänzend, leuchtend. SI -atā 292, 21. PN -anti 321,
                                                      [35. PA -anti 321, 18.26.26.
bhāsvat M. (s.o.) Sonne. SN -ān 161,7.
bhāsvatī F. von -vat. PA -yas (Lapsus für -īs) 321, 26.
bhāsvara (Vbhās) glänzend, leuchtend. SN -as 296, 15. DA -au 264, 10.
bhikṣā F. (V bhikṣ betteln, Des.-Bildung von V bhaj) das Betteln, Almosen.
     99, 11. 105, 17. 300, 7. SA -ām 235, 12. 302, 9. SI -ayā 99, 8.
bhikṣāṭana (ā-a) N. (Vat) das Bettelngehen. SN -am 314, 17. SA -am 275, 11.
bhikṣāśin (ā-ā, Vaś IX) von Almosen sich nährend. SN -ī 312, 13.
bhikşā-saktu M. Bettelgrütze, erbettelte Grütze. PI -ubhis 308, 15.
bhikşuka M. (Wb. von bhikşu M., Vbhikş) religiöser Bettler, Bettelmönch.
                                                                           PN -ās
                                                                          [124, 10.
bhitti F. (\sqrt bhid) Wand. SL -au 219, 8.
bhitti-viśleşa-jarjara (Vjṛ Int.) hinfällig durch das Auseinanderweichen der Wände.
bhittvā Ger. von \vee bhid. 127, 11. 98, 10.
                                                                  [SA -am 194, 18.
∨bhid VII spalten, durchschneiden, unterbrechen, verraten, ändern. Pass. zusammen-
    brechen; verschieden sein, abweichen.
    Ind. 3.S bhinatti 127, 13. 20. 3.P bhindanti 324, 8.
    Pot. 3.S. bhindyāt 144, 3.
```

Pass. Ind. 3.S bhidyate 114, 15. 15. 15, 17. 18. 85, 14.

Pot. 3.S bhidyeta 115, 18.

bhinna Ppp v. Vbhid spalten, durchschneiden, öffnen. SN -am 329, 8. SL -e 127, 16. bhinna-ghata M. ein zersprungener Krug. SAb -ād 317, 11. [-as 325, 8. bhinna-śikhandi-barha (-a M., Vbrh) die Schweiffedern der Pfauen spaltend. SN bhinna-samdhāna N. (Vdhā) Versöhnung von Entzweiten. SL -e 122, 10. 71, 17. bhişaj M. Arzt. PG -jām 26, 10. 122, 10. 71, 17. Vbhī III sich fürchten.

Impf. 3.S abibhyat 34, 12.

Aor. 2.S. bhaisīs 223, 19. bhais (ep.) 53, 2.

bhī F. (V bhī) Furcht. SN -īs 118, 3. SI -iyā 210, 7. 80, 7.

bhīta Pp von Vbhī sich fürchten (Präsensbedeutung). SN -as 74, 16. 27. 106, 7. SA -am 223, 18. PN -ās 43, 16. 159, 3.

bhīta-parivāra mit furchtsamem Gefolge. SN -as 106, 7.

bhīta-bhīta sehr furchtsam, sehr erschrocken. PN -as 211, 14.

bhītā F. von -a. SN -ā 30, 7. 17. 31, 7. 48, 11. 87, 1. SA -ām 38, 13.

bhīti F. (\sqrt{bhī}) Furcht. SA -im 272, 20. SI -yā 222, 10.

bhīti-trasta (Vtras) vor Furcht zitternd, bebend. PI -ais 282, 19.

bhīma (Vbhī) furchtbar. SN -am 276, 17. PA -ān 2, 7.

Bhīma M. (s.o.) Kṣatriya-Name. SN -as 1, 11. 2, 2. 5, 1. 12. 13, 10. 17, 6. 37, 10, 40, 5. 57, 13. 15. 60, 20. 67, 7. 77, 7. 16. 90, 2. 94, 20. SA -am 5, 9. 23, 12. 63, 18. 77, 6. 85,

10.91, 15. SI -ena 17, 9. SD -āya 75, 10.89, 2. SG -asya 59, 27.62, 5.89, 8. SL

Bhīma-nandinī F. (Vnand) Tochter des Bh. SA -īm 41, 11. [-e 67, 5.

bhīma-parākrama von furchtbarer Kraft. SN -as 1, 11.94, 20. SA -am 77, 6. PA Bhīma-putrikā F. (von -aka M.) Tochter des Bh. SA -ām 58, 3. [-ān 2, 7.

bhīma-rūpa von furchtbarer Gestalt. PA -ān 34, 5.

Bhīma-vacana N. Wort des Bh. SAb -ad 75, 11.

bhīma-vişa N. furchtbares Gift. SI -ena 272, 20.

Bhīma-śāsana N. Bh.'s Gebot. SAb -ād 5, 9.

Bhīma-sutā F. Tochter des Bh. SN -ā 21, 12. 22, 1. 31, 16. 42, 5. 43, 5. 88, 14.

bhīru (Vbhī) furchtsam, feig, schüchtern. SN -us 268, 14.

bhīrutva N. (von bhīru) Furchtsamkeit, Feigheit. SN -am 116, 6.

bhīrū F. von -u. SV -u 26, 15. 86, 10. 20.

bhīşaņā F. von -a (Vbhī Kans.) schreckenerregend. SA -ām 245, 8.

bhīşita Ppp von Vbhī Kaus. schrecken, in Furcht versetzen. SN -as 223, 17.

Bhīşma M. (bhīşma schrecklich, V bhī Kaus.) Kşatriya-Name. SN -as 139, 20.

bhukta Ppp von Vbhuj VII geniessen, essen. SN -am 298, 1.310, 9. PN -ās 299, bhuktvā Ger. von Vbhuj VII geniessen. 180, 3. [7.7.

Vbhuj VII geniessen, essen. Mit upa geniessen.

Akt. Pot. 1.S bhuñjīyām (ep. für bhuñjyām) 52, 2.

Med. Ind. 3.S bhunkte 103, 16. 264, 3. 66, 1. 331, 19. upa-bhunkte 131, 7. 3.P bhunjate 124, 13. 295, 5. 300, 25. 01, 10.

Imp. 2.S bhunkşva 10, 20. 215, 13. 16, 3. 47, 20.

1.Fut. 2.S bhoksyase 226, 9. 1.S bhoksye 247, 7.

Pass. Ind. 3.S bhujyate 246, 7.

bhujam-ga M. (Vgam, eig. in Windungen gehend, von Vbhuj VI biegen) Schlange. SA -am 32, 13. 258, 27. PG -ānām 174, 2. [wie eine Schlange). bhujamga-kuṭila gekrümmt wie eine Schlange. SN -as 295, 8 (im Nebensinn: falsch bhuja-pañjara-madhya-vartin (Vvrt) im Käng (ihrer) Arme befindlich. SN -ī 281, bhuja-latā F. Armliane, der gebogene, gekrümmte Arm. SN -ā 311, 5. [19. bhujiṣyā F. (von -a M., Vbhuj VII) Dienerin. SA -ām 50, 18.

bhujyamāna Pprp von Vbhuj VII geniessen, essen. PN -ās 244, 25.

bhuñjāna Pprm von Vbhuj VII (s. o.). PG -ānām 96, 10. bhuvana N. (V bhū) Welt, Weltteil, Erdteil. SA -am 87, 16. PA -āni 300, 25. bhuvana-traya N. die drei Welten (Himmel, Erde, Unterwelt). SL -e 256, 12. bhuvana-traya-tilaka M. Stirnzeichen, Stirnschmuck der Dreiwelt. SA -am 116,7. bhuvana-phalaka N. (\phal) die Erde als Spielbrett. SL -e 304, 1. bhuvana-bhara M. (Vbhr) die Last der Welt, Erde. SD -āya 317, 17. bhuvana-śrenī F. die Reihe der Welten. SA -īm 264, 12. [-avas 310, 16. bhuvanādhipatya-bhogādi (a-ā, a-ā) Genuss der Weltherrschaft und anderes. PN ∨bhū I werden, entstehen, geschehen, gereichen, dasein, sein. Mit anu wahrnehmen, vernehmen, geniessen, mit abhi überwinden, mit ud sich erheben, mit pari überwinden, demütigen, mit pra entstehen, imstande, über sein, vermögen, Macht haben, mit sam vorkommen, werden, Kaus. zukommen lassen, übergeben, halten für, mit sukhī- glücklich, froh werden, mit sthāyī- beständig werden, haften. Akt. Ind. 3.S bhavati 96, 9. 15. 99, 8. 104, 9. 14. 05, 10. 07, 9. 11, 1. 5. 19. 19, 7. 23, 12. 26, 6. 28, 11. 31, 2. 34, 9. 38, 7. 9. 39, 12. 45, 9. 47, 2. 3. 49, 9. 19. 50, 19. 51, 1. 52, 14. 53, 8. 54, 4. 60, 10. 62, 15. 65, 12. 14. 67, 9. 69, 9. 73, 6. 81, 17. 83, 1. **253**, 2. 60, 3. 61, 7. 65, 11. 66, 1. 68, 13. 70, 7. 76, 8. 16. 17. 19. 78, 31. **32. 79**, 23. 29. 88, 12. 14. 92, 11. 94, 17. 96, 1. 2. 97, 5. 300, 6. 03, 1. 06, 3. pra-bhavati 129, 5. 68, 3. 275, 8. 83, 14. 322, 13. sukhī-bhavati 115, 10. 62, 3. sthāyī-bhavati 105, 2. 2. S bhavasi 133, 11. 1. S bhavāmi 134, 2. pra-bhavāmi 111, 7. -bhavāmi 174, 18. 3.P bhavanti 83, 16. 99, 6. 115, 20. 17, 16. 18. 18, 14. 24, 6. 52, 11. 218, 22. 44, 20. 50, 13. 65, 20. 71, 1. 94, 5. 97, 8. 310, 17. 11, 10. 24, 3. 25, 4. pra-bhavanti 246, 7. Imp. 2.S bhava 7, 12. 42, 20. 189, 13. 224, 4. 67, 5. 3.S bhavatu 52, 14. 114, 8. 61, 12. 2.P bhavata 312, 2. Pot. 3.S bhavet 3, 20. 4, 4. 18, 13. 31, 11. 41, 4. 44, 11. 52, 4. 65, 9. 68, 16. 71, 1. 9. 10. 72, 23. 78, 14. 79, 2. 108, 1. 3. 5. 7. 9. 11. 13. 13, 10. 14, 12. 16, 3. 32, 5. 41, 5. 6. 46, 6. 11. 52, 4. 58, 16. 60, 5. 63, 4. 75, 12. 81, 1. 85, 2. 5. 7. 8. 11. 12. 96, 16. 18. 205, 7. 06, 7. 07, 21. 14, 21. 17, 19. 21, 4. 17. 22, 5. 23, 7. 39, 16. 41, 20. 47, 7. 50, 21. 68, 1. 85, 3. 95, 6. sam-bhavet 241, 8. 3. P bhaveyus 56, 3. Impf. 3.S abhavat 2, 19. 20, 13. 21, 6. 29, 16. 41, 23. 42, 1. 6. 46, 10. 60, 9. 93, 1. **148**, 12. 93, 4. 95, 16. **2**05, 22. 06, 17. 10, 3. 12, 7. 13, 13. 14, 11. 15, 23. 22, 12. 23, 13. 29, 6. 34, 3. 36, 7. 10. 39, 5. 41, 18. 43, 9. 49, 3. 13. 51, 4. 54, 13. 59, 13. 72, 1. 326, 7. 1.S abhavam 220, 9. 43, 19. 52, 9. sam-abhavam 259, 12. 3.P

Aor. 3.S abhūt 2, 22. 14, 5. 51, 1. 75, 5. 78, 15. 135, 23. 91, 11. 92, 3. 93, 4. 95, 4. 7. 97, 11. 99, 3. 200, 8. 03, 18. 05, 16. 06, 16. 09, 2. 10, 2. 19, 6. 21, 19. 23, 5. 24, 6. 25, 1. 23. 28, 3. 29, 16. 21. 30, 14. 31, 3. 35, 4. 36, 9. 24. 37, 3. 10. 17. 38, 2. 20. 39, 3. 41, 22. 42, 18. 44, 12. 46, 18. 47, 13. 49, 17. 50, 7. 14. 53, 11. 55, 1. 322, 17. 34, 4. ud-abhūt 193, 11. 96, 12. 230, 17. 51, 6. 2.S bhūs 308, 12. 1.8 abhūvam 213, 15. 30, 23. 32, 8. 43, 21. 3. D abhūtām 194, 3. 242, 12. 3. P abhūvan 233, 4. 1. P abhūma 204, 21.

abhavan 12, 20. 46, 16. 83, 5.

Prek. 3.S bhūyāt 257, 10. 2.S bhūyās 148, 9. 1.S bhūyāsam 187, 8. Perf. 3.S babhūva 4, 12. 14. 15. 53, 14. 85, 15. 17. 90, 7. 95, 9. 98, 7. 200, 3. 20, 18. 21, 13. 18. 41, 12. 46, 19. 327, 7. 29, 9. 31, 17. 3.D babhūvatus 190, 2. 248, 11. 3.P babhūvus 95, 10. 246, 21.

1. Fut. 3. S bhavişyati 9, 6. 12, 7. 24, 22. 29, 7. 54, 14. 20. 62, 13. 68, 1. 71, 6. 74, 24. 78, 1. 117, 9. 19, 4. 15. 20, 2. 25, 13. 29, 17. 31, 5. 33, 20. 39, 10. 50, 3. 56, 11.

```
57, 2. 17. 59, 12. 68, 6. 11. 12. 19. 69, 11. 70, 16. 72, 9. 96, 2. 99, 18. 22. 223, 9.
     26, 8. 27, 22. 30, 13. 36, 17. 44, 8. 84, 2. 2. S bhavisyasi 31, 3. 32, 4. 54, 21. 172, 5.
     252, 16. 1.S bhavişyāmi 16, 8 (lies ş für ś). 41, 10. 53, 12. 13. 76, 9. 86, 4. 93, 3.
     310, 1. 3.D bhavişyatas 255, 22. 2.D bhavişyathas 237, 6 (lies bhavişyathah).
     2. Fut. 3. S bhavitā 6, 14. 11, 17. 12, 3. 13, 4. 41, 13. 54, 13. 79, 16. 199, 22. 247, 21.
    Kond. 3.S abhavisyat 244, 7.
                                                               [2.S bhavitāsi 31, 1.
Med. (ep.) Pot. 2.S bhavethas 3, 19.
Pass. Ind. 3.S anu-bhūyate 279, 2.8. abhi-bhūyate 322, 20. pari-bhūyate 126, 14.
    Imp. 3.S anu-bhūyatām 5, 7. 279, 12.
Kaus. Ind. 1.D sam-bhāvayāvas 164, 21.
     1. Fut. 2.S sam-bhāvayisyasi 160, 1.
bhū F. (\shu\) Erde. SN -\u00fcs 276, 19. 300, 8. SA -uvam 226, 2. SG -uvas 274, 18.
     301, 6. SL -uvi 2, 18. 29, 12. 175, 21. 84, 8. 90, 4. 97, 8. 99, 16. 207, 2. 30, 11.
     34, 19. 47, 20. 60, 14. 80, 3. 90, 14. 313, 5. 19, 7. 11.
bhūta (Pp von ∨bhū) gewesen, vergangen. SN -am 186, 17.
bhūta M.N. (s. o.) Wesen, unheimliches Wesen, Geist, Gespenst. SG -asya 31, 11.
     52, 22. PG -ānām 218, 21. 46, 1.
bhūta-grāma M. Schar, Gruppe, Art von Wesen. PN -ās 11, 3.
bhūta-bhāṣā F. Sprache der Geister, Gespenster. SI -ayā 245, 15. 55, 16.
bhū-tala M.N. Erdboden. SL -e 7, 5. 97, 16. 142, 19. 232, 1.
bhūta-sākṣin M. Zuschauer, Zeuge der Wesen. SN -ī 87, 14.
bhūtādi (a-ā) Vergangenheit und so weiter. SN -is 257, 18.
bhūti F. (\bhū) Gedeihen, Wohlfahrt. SA -im 118, 7. 215, 18. SD -aye 212, 3. [3.10.
Bhūtivarman M. (bhūti + varman N. Panzer, Vvr V) Name eines Rākṣasa. SN -ā 246,
Bhūtivarmākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Bhūtivarman mit Namen. SN -as 245, 19.
bhūtvā Ger. von V bhū. 14, 20. 20, 5. 25, 11. 53, 4. 118, 12. 20, 22. 35, 10. 89,
     10. 204, 15. 318, 15. 21, 25.
bhū-dhara M. (Vdhr tragen, halten) Berg. PG -āṇām 281, 11. 326, 16.
bhūdhara-rāja-patnī F. Gattin des Königs der Berge. SG -yas 326, 7.
bhū-pa M. (\pa II) Hüter der Erde, Fürst, König. SA -am 255, 19. SI -ena 212, 5.
     SG -asya 113, 3. 25, 9. 213, 9. 39, 10. SL -e 213, 13.
bhū-pati M. Herr der Erde, Fürst, König. SN -is 111, 10.24, 4.34, 16.224, 21.
     36, 20. 37, 20. 94, 19. SA -im 245, 4. SG -es 111, 15. 19, 22. 41, 10. 94, 11.
     99, 17. 213, 4. 26, 7. 54, 1. SL -au 106, 5. SV -e 222, 22. 37, 1.
bhū-bhāga M. Teil der Erde, Strecke. SN -as 175, 12.
bhū-bhuj M. (Vbhuj VII) Fürst, König. SI -jā 118,7. PG -jām 119,17.83,5.268,
bhū-bhrt M. (Vbhr) Berg; König. SI -tā 211, 20. PG -tām 160, 18. 85, 21.
bhūmi F. (Vbhū) Erde, Land, Platz, Stufe, Grad. SN -is 131, 10.34, 3.77, 17.266, 13.
     321, 34. SA -im 42, 7.185, 21.212, 16. SG -es 321, 3. SL -au 14, 16.25, 3.29, 5.
     70, 10. 127, 14. 34, 17. 38, 19. 75, 5. 16. 225, 9. 64, 1. 73, 1. PN -ayas 285, 18.
bhūmi-pa M. (\pa II) Hüter der Erde, Fürst, König. SV -a 34, 22. SA -am 214, 19.
bhūmi-pati M. Herr der Erde, Fürst, König. SN -is 137, 8. SV -e 12, 13. PN -ayas
bhūmi-paryanta M. (pary-anta) Grenze, Ende der Erde. SN -as 121, 8.
bhūmi-vilambin (Vlamb) zur Erde herniederhängend. PN -inas 271, 2.
bhūmi-stha (Vsthā) auf der Erde stehend. SN -as 15, 16.
bhūyas (Vbhū, Komp. zu bahu) mehr, reichlicher. SA -as 67, 14.
bhūyas (s.o.) mehr, sehr, weiter, wieder. 22, 15. 23, 21. 38, 15. 41, 18. 82, 4. 83, 16.
     85, 4. 91, 2. 117, 7. 28, 17. 48, 8. 49, 11. 55, 1. 65, 7. 66, 4. 67, 3. 73, 15. 75, 16.
     76, 9. 91, 22. 92, 23. 217, 15. 18, 17. 21, 10. 51, 19. 307, 16.
```

67

```
bhūri reichlich, viel. SN -i 134, 5. SA -i 101, 5. 208, 23.
bhūri-dakṣiṇa (-ā F.) mit reichlichem Opferlohn. PI -ais 34, 18.
bhūri-rakṣaṇa N. (Vrakṣ) das Erhalten, Retten von vielem. SN -am 101, 6.
bhūri-vişaya M. die zahlreichen Sinnesobjekte.
                                               PN -ās 277, 19.
bhūri-vyayā F. von -a zahlreiche Ausgaben habend. SN -ā 183, 16.
bhūri-su-dakṣiṇa (-ā F.) mit reichlichem und gutem Opferlohn. PI -ais 154, 16.
bhūrja-tvac F. Birkenrinde. PN -cas 323, 8. PA -cas 334, 10.
bhū-śayyā F. Lager auf dem Erdboden. SN -ā 143, 15. SA -ām 307, 18.
∨bhūş X (Wb. von ∨bhū) schmücken, zieren. Mit vi dass.
    Ind. 3.P vi-bhūşayanti 261, 12.
bhūşana N. (V bhūş) Schmuck, Zierde. SN -am 59, 7. 261, 15. 73, 8. 83, 9. PN -āni
    261, 15. PA -āni 10, 20. 24, 6. PI -ais 50, 14. 59, 7. 262, 2.
                                                                  [SN -as 331, 18.
bhūşana-bhūşya-bhāva M. der Zustand des Schmuckes und des zu Schmückenden.
bhūşaṇī-bhūtā F. von -a Pp von ∨bhūşaṇī-bhū zum Schmuck werden. SN -ā 296,
bhūşita Ppp von Vbhūş schmücken. SN -as 267, 18.
∨bhr I tragen, erhalten, Med. mieten.
    Imp. 2.S bharasva 55, 16.
Vbhr III dass.
    Ind. 3.S bibharti 103, 9. 322, 25. 2.S bibharşi 50, 12.
    Pot. 3.S bibhryāt 314, 15.
    Perf. 3.S babhāra 330, 18.
bhrti F. (Vbhr) Unterhalt, Sold, Lohn, Dienst (für Lohn). SA -im 23, 15.
bhrtya M. (\langle bhr) Diener. SN -as 111, 13. 12, 3. 13, 2. 4. 6. 8. 10. 12. 14. 18, 6. 37,
    13. 14. 41, 6. 50, 14. 21. 63, 13. 20. SA -am 139, 4. 64, 5. SG -asya 150, 13.
    64, 12. 20. SL -e 115, 9. 62, 2. PN -as 111, 3. 6. 12, 6. 16. 17, 16. 23, 19. PA
    -ān 111, 14. PI -ais 111, 9. 12, 6. 8. 72, 10. PG -ānām 112, 14. 51, 10. 52, 3.
    64, 8. PL -eşu 112, 4.
bhrtyatva N. (von bhrtya M.) Zustand, Stellung eines Dieners. SL -e 120, 14.
bhrtyāparādha-ja (a-a, ∨jan) durch das Vergehen eines Dieners entstanden. SN -as
bhrsa-daruna sehr schrecklich. SA -am 41, 5.
                                                                         [164, 19.
bhráa-duhkhita F. von -a sehr unglücklich. SN -a 14, 13, 63, 14, 84, 7.
bhrśa-pīdita (Vpīd) sehr gequält, gepeinigt. SN -as 74, 19.
bhréam (Adv. von -a heftig, Vbhrāé glänzen?) heftig, überaus, sehr. 60, 2. 6. 63, 17.
    64, 12. 82, 2. 84, 13. 89, 12. 195, 14. 301, 11.
bhrsta Ppp von Vbhrajj rösten. PA -an 232, 11.
bhetavya (Vbhī) (sich) zu fürchten. SN -am 115, 21. 16, 15. 17, 13. 23, 4.
bheda M. (V bhid) Zwietracht, Entzweiung; Unterschied, Verschiedenheit.
                                                                          SN -as
    144, 5. 67, 2. 299, 20. PN -ās 319, 11.
bheda-mātra (-ā F.) blosse Trennung, Entzweiung. SI -epa 167, 8.
bheri-venu-vīnā-mṛdanga-paṭaha-śankha-kāhalādi-bheda (ā-ā) M. die Ver-
    schiedenheit von Pauke, Rohrflöte, Laute, Trommel, Tamtam, Muschelhorn, Posaume
bhesaja N. (von bhisaj M.) Arzenei. SN -am 26, 14.
                                                          [u. s. w. SI -ena 115, 19.
bhesaja-samgraha M. Zusammenstellung, -setzung von Arzneien. PI -ais 260, 6.
bhaikşa N. (von bhikşā F.) Almosen. SN -am 306, 9.
bhaiksya N. dass. SN -am 145, 13.
Bhaimī F. (von Bhīma M.) Tochter des Bhīma. SN -ī 2, 12. 14, 7. 15, 18. 20, 21.
    22, 10. 29, 8. 31, 9. 34, 12. 43, 1. 50, 16. 58, 10. 64, 7. 67, 23. 75, 19. 86, 22. 88, 6.
    89, 16. 92, 20. SA -īm 26, 1. 31, 20. 51, 15. 52, 11. 59, 25. 65, 20. 88, 16. SI -yā
    16, 12. 18, 2. 19, 8. 88, 6. SV -i 41, 16.
```

## bhaişajya- -- bhrājamāna

```
bhaişajya-vişaya M. Objekt für Heilmittel. SN -as 292, 11.
bhoktum Inf. von Vbhuj VII geniessen. 276, 3. 93, 6.
bhoktr M. (Vbhuj VII) Geniesser. SA -āram 282, 3.
bhoga M. (Vbhuj VII) Geniessen, Genuss, Freude. SN -as 265, 20. 66, 19. SD -āya
     216, 9. SL -e 311, 12. 19, 4. PN -ās 299, 7. 306, 17. 15, 19. PA -ān 180, 3.
     216, 3. 47, 20. PD -ebhyas 308, 13.
bhoga-karī F. von -a (Vkr) Genuss verschaffend. SN -ī 261, 17.
bhoga-pūga M. Schar, Menge von Genüssen. PN -ās 311, 18.
                                                                   [SA -īm 13, 21.
Bhogavatī F. (V bhuj VI biegen) die Stadt der Schlangendämonen in der Unterwelt.
Bhogavarman M. (bhoga + varman N. Panzer) Kşatriya-Name. SN -ā 222, 17. 20.
     24. SI -anā 223, 4. SG -anas 222, 7. 14.
bhogārtham (a-a, -a M.) um zu geniessen.
bhogin (von bhoga M. Windung, Vbhuj VI) geringelt. SI -inā 293, 11.
bhogin M. (s. o.) Schlange. SG -inas 273, 14.
                                                                        [geringelt).
bhogin (von bhoga M. Genuss) reich an Genüssen. PN -inas 109, 10 (im Nebensinn:
bhogecchā (a-i) F. Verlangen nach Genüssen. SN -ā 298, 15.
bhogya (V bhuj VII) zu geniessen, auszubeuten. SN -as 119, 7.
                                                                      [66, 8, 80, 4,
bhojana N. (Vbhuj VII) Mahl, Mahlzeit, Speise. SN -am 117, 8, 41, 9, 233, 8. SL -e
bhojanīya N. (von bhojana N.) was zum Mahle dient, Speise. SN -am 83, 2.
Bhojika M. (Wb. von bhojin geniessend, \school bhuj VII) Brahmanenname. SN -as 198, 20.
Bhojika-samjña (-ā F.) Bh. mit Namen. SG -asya 198, 18.
bhojya (V bhuj VII) zu geniessen, zu essen. SN -as 147, 18.68, 11.
bhos (urspr. Allegroform zu bhavas, dem vedischen SV von bhavat) Interj. der Anrede.
     7, 11. 11. 95, 11. 97, 6. 101, 2. 15, 11. 17, 13. 21, 6. 22, 17. 29, 11. 36, 14. 40, 8. 41, 11.
     42, 9. 16. 43, 1. 44, 17. 45, 8. 47, 6. 7. 17. 48, 7. 16. 19. 49, 3. 50, 9. 16. 23. 51, 12. 52, 8.
     55, 2. 13. 56, 10. 57, 1. 3. 16. 21. 60, 21. 61, 13. 63, 9. 12. 17. 64, 17. 65, 2. 7. 70, 9. 73,
     4. 8. 15. 74, 19. 76, 8. 10. 77, 2. 21. 80, 11. 11. 12. 81, 6. 9. 13. 14. 16. 17. 17. 82, 16.
Bhauma M. (von bhūmi F.) der Planet Mars. SN -as 127, 11.
                                                                         [311, 12.
∨bhramś I fallen, Kaus. stürzen (transitiv).
Kaus. 1. Fut. 1. S bhramsayişyami 19, 8.
∨bhram I umherschweifen, -irren, -fliegen, kreisen; durchschweifen. Mit pari dass.
     Ind. 3.S bhramati 56, 18. 280, 22. 317, 18. 19, 10. 2.S bhramasi 310, 19. 3.P
     bhramanti 59, 31, 121, 16. 2.P pari-bhramatha 315, 20.
Kaus. Ind. 3.S bhramayati 292, 14. 315, 6.
∨bhram IV dass.
     Ind. 3.S bhrāmyati 275, 12.
bhramana-parigata (Vgam) im, durch Umherwandern erworben. SN -am 306, 9.
bhramat Ppra von Vbhram I. SN -n 190, 21. 202, 1. 20, 21. 21, 1. SA -ntam 221, 1.
     SI -tā 175, 2.8. DN -ntau 186, 24. PI -dbhis 147, 15.
bhramāveśa (a-ā) M. (Vviś) das Eindringen von Schwindel. SAb -ād 292, 13.
bhramitum Inf. von Vbhram. 148, 18.
bhrasyat Ppra von Vbhrams IV zu Boden fallen. SN -t 279, 4.10.
bhrasta Pp von Vbhrams fallen, ver-, ab-, ausfallen, getrennt werden. SN -as 72, 4.
     147, 15. 56, 14. 298, 18. SA -am 71, 24.
bhrasta-rājya der sein Reich verloren hat. SA -am 66, 20. 81, 19.
bhrastā F. von -a. SN -ā 60, 12. 318, 11.
bhraşţādhikāra (a-a) der sein Amt verloren hat. DN -au 102, 7.
bhrastādhikāratva N. Abstr. vom vorigen. SAb -ād 118, 13.
                                                                             [7, 7.
bhrājamāna Pprm von Vbhrāj I glänzen, strahlen. SN -as 17, 12. 88, 16. SA -am
```

531



67\*

bhrātr M. (Vbhr?) Bruder. SN -ā 20, 7. 94, 1. 183, 6. 96, 20. SA -aram 48, 24. 94, 2. SI -rā 61, 2.84, 10.192, 6. SG -ur 59, 26.60, 3.206, 11.30, 3. SV -ar 125, 18. 28, 14. 303, 11. 12, 18. DN -arau 194, 3. DA -arau 229, 23. PN -aras bhrātr-sneha M. Bruderliebe. SI -ena 121, 19. **[59, 28.**] bhranta Pp von Vbhram. SN -as 264, 11. DN -au 196, 5. bhranta N. (s. o.) das Umherschweifen. SN -am 260, 16. bhrantva Ger. von Vbhram. 149, 7.80, 10.235, 14.97, 28.310, 20. bhrāmyat Ppra von \/ bhram IV. SN -n 140, 7. 235, 1. 36, 16. bhrāmyamāna Pprp von V bhram Kaus. umhertreiben. SN -as 318, 9. bhrū F. Braue. DG -uvos 61, 7. 332, 16... bhrū-kuţi F. (verwandt mit kuţila) das Runzeln der Brauen. SA -im 165, 11. bhrū-cāturya N. (von catura) das bewegliche Spiel der Brauen. SN -am 283, 6. bhrū-cārākrsta-mukta (a-ā) gespannt und abgeschossen vom Bogen der Augenbrauen. PN -ās 283, 16. bhrū-latā F. Brauenliane, lianengleiche Braue. SN -ā 288, 14. DN -e 290, 23. bhrū-vikşepa M. (Vksip) das Spiel der Brauen. SN -as 295, 8. makaraketana-dhīvara M. der Fischer Liebesgott. SI -ena 289, 17. makara-godhā-śiśumāra-jalahasti-prabhrti Delphin, Rieseneidechse, Krokodil, Seekuh und andere. PN -ayas 128, 5. makara-dhvaja M. (der den Delphin im Banner führt) Beiname des Gottes Kāma. SN -as 292, 15. SI -ena 331, 10. makara-vaktra-damştrānkura (ā-a) M. der schösslinggleiche Reisszahn im Maule makha M. Opfer. SL -e 187, 19. des Delphins. SAb -ād 258, 25. Maghavat M. (gabenreich, von magha M. Gabe) Name des Gottes Indra. SN -ān 7,19. Maghavan M. (von magha M.) dass. SV -avan 6, 2. 11. SN -avā 5, 18. mangala N. ein Ding, Werk guter Vorbedeutung, gutes Omen. SA -am 257, 15.78, 15. SI -ena 67, 10. mangala-vṛṣabha M. Stier mit glückverheissenden Zeichen. DN -au 100, 16. mangala-sama einem Werk guter Vorbedeutung gleich. SN -am 314, 18. mac-charīra N. mein Körper. SL -e 86, 13. mac-chisya M. mein Schüler. DN -au 255, 22. Vmajj I untertauchen, versinken. Mit ni dass. Ind. 3. S majjati 216, 5. ni-majjati 322, 12. 18. Imp. 3.S majjatu 276, 13. Pot. 3.S majjet 19, 4. mañjarī F. Blütenstrauss. SN -ī 284, 19. mañjūṣā F. Kiste, Lade, Truhe. SN -ā 209, 2.11, 10.18. SA -ām 210, 12.11, 8. SL -āyām 209, 17. 24. 10, 5. 7. 11, 6. mañjūṣā-stha (Vsthā) in der Truhe befindlich. PN -ās 211, 14. mani M. Perle, Juwel, Edelstein. SN -is 111, 17. 12, 2. 13, 19. 266, 2. SA -im 258, 25. SI -inā 267, 18. SL -au 112, 2.304, 7.21, 28. PN -ayas 260, 21. PA -īn 321, 27. Manibhadra M. (mani-bhadra) Name eines Fürsten der Yakşa. SN -as 45, 6.47, 16. mandana N. (Vmand) Schmuck, Schmucksache. SN -am 270, 6.83, 3.314, 17. SA -am 329, 3. PI -ais 268, 4. mandanārhā (a-a) F. von -a des Schmuckes würdig. SA -ām 59, 3. manditā F. von -a Ppp von \/ mand schmücken. SN -ā 277, 12.

mata Ppp von \/man meinen, halten für. SN -am 26, 10.

mata N. (s. o.) Meinung, Absicht. SA -am 67, 7.

```
matā F. von -a. SN -ā 322, 4.
                                                               [74, 16, 308, 16,
mati F. (Vman) Meinung, Absicht, Verlangen. SN -is 71, 10. 92, 5. 139, 10. 220, 12.
mati-bheda M. Zwiespalt der Meinung. SN -as 71, 9.
matimat (von mati F.) klug, verständig. SN -ān 98, 10. 101, 5. 34, 6. PG -atām 274, 15.
mati-mala-hati F. (Vhan) Vertreibung der Flecken der Einsicht. SD -aye 302, 7.
mat-kānkṣiṇī F. von -in (Vkānkṣ) nach mir begehrend. SN -ī 308, 12.
matkuna M. Wanze. SV -a 141,11. SN -as 140,7.41,17.42,3.6. SG -asya 140,2.
mat-krta von mir getan. SAb -ād 53, 9.
mat-krte um meinetwillen. 28, 8.
matta (Pp von Vmad) brünstig. SN -as 216, 21. PN -ās 106, 5.
matta-gajendra M. ein brünstiger Elefantenfürst. PA -an 155, 16.
matta-dantin M. ein brünstiger Elefant. SG -inas 160, 16.
                                                                        [76, 12.
matta-vāraņa-vikrama die Tapferkeit eines brünstigen Elefanten habend. SN -as
mattas (von mad) von mir. 74, 4. 192, 17.
mattebha-kumbha-dalana (a-i) N. (Vdal) das Spalten der Stirnbeulen eines brün-
     stigen Elefanten. SL -e 280, 3.
                                                        [fanten. SL -ini 281, 17.
mattebha-kumbha-parināhin (a-i) üppig wie die Stirnbeulen eines brünstigen Ele-
mattebhendra-vibhinna-kumbha-kavala-grāsaika-baddha-sprha (a-i, a-I, a-e,
     -ā F.) der sein Verlangen einzig auf das Verschlingen eines Bissens aus der ge-
     öffneten Stirnbeule eines brünstigen Elefantenfürsten gesetzt hat. SN -as 263, 11.
mat-pakṣa-pātin (Vpat) meine Partei nehmend. SN -ī 227, 20.
mat-pitr M. mein Vater. SN -ā 194, 5. PN -aras 202, 17.
mat-puratas vor mir, in meiner Gegenwart. 144, 11.
mat-prasāda M. meine Gunst. SAb -ād 54, 13.
wat-prasūta von mir erzeugt. SN -am 74, 24.
matvā Ger. von Vman meinen, denken, halten für, erkennen als. 84, 7. 92, 16. 101,
     10. 08, 6. 29, 5. 36, 6. 208, 19. 34, 1. 41, 12. 55, 17. 311, 1.
mat-sakāśa M. meine Nähe, Gegenwart. SA -am 148, 4. SL -e 35, 4.
mat-sama mir gleich. SN -as 53, 12. 55, 12.
mat-samakşam vor meinen Augen, meinem Angesicht. 34, 20. 23.
mat-samīpa-vartin (Vvrt) in meiner Nähe befindlich. SI -inā 123, 5.
matsara M. Neid, Missgunst. SI -ena 297, 1.
matsara-grasta von Neid verzehrt. PN -ās 296, 27.
matsarin (von matsara M.) neidisch. PI -ibhis 316, 9.
mat-sahita mit mir vereint. SN -as 216, 9.
matsya M. Fisch. SN -as 218, 4.16. SG -asya 218, 10. PN -as 158, 8. PA -an
     126, 16. 20. 27, 7. 29, 18. 58, 12. PI -ais 175, 21.
matsya-kacchapa-prabhrti Fische, Schildkröten und andere. PN -ayas 128, 9.
matsya-jīvin M. (Vjīv) von Fischen lebend, Fischer. PN -inas 158, 17. PI -ibhis
     158, 9. 13. 59, 19.
matsya-māmsa-śakala N. Brocken, Stückchen von Fischfleisch. PA -āni 179, 3.
matsya-māmsādana (a-a) N. (Vad) das Essen von Fischfleisch. SI -ena 129, 1.
matsya-māmsānusārin (a-a, Vsr) dem Fischfleisch nachgehend. SI -iņā 179, 5.
matsya-samkşaya M. Untergang, Vernichtung der Fische. SA -am 158, 17.
matsya-hāsa M. das Lachen des Fisches. SG -asya 218, 6.24.
matsyādana (a-a) N. (Vad) das Essen der Fische. SA -am 127, 5.
matsyāsthi (a-a) N. Fischknochen, Gräte. PA -īni 129, 3.
mathita Ppp von Vmanth quirlen, umrühren. SL -e 186, 1.
mathitā F. von -a. SN -ā 131, 9.
```

Mathurā-gāmin (Vgam) nach M. gehend, für M. bestimmt. (Mathurā F., grosse Handelsstadt an der Yamunā, heut Muttra). PA -īni 100, 15.

mad ich. P häufig Singularbedeutung. SN aham 6, 8, 7, 17, 21, 9, 19, 10, 1, 7, 15. 11, 11. 15. 12, 6. 15. 13, 3. 15, 1. 8. 25, 8. 13. 26, 7. 9. 15. 16. 20. 27, 9. 30, 17. 22. 33, 8. 35, 5. 17. 37, 7. 38, 10. 40, 1. 41, 5. 10. 45, 1. 48, 18. 49, 6. 12. 50, 21. 51, 4. 12. 52, 3. 6. 53, 19. 54, 16. 55, 2. 11. 13. 59, 21. 26. 60, 14. 62, 3. 5. 67, 1. 6. 9. 16. 69, 5. 72, 23. 74, 19. 76, 8. 79, 10. 18. 80, 3. 83, 9. 13. 17. 84, 17. 86, 9. 10. 17. 87, 13. 15. 17. 19. 89, 3. 93, 15. 17. 97, 7. 8. 103, 5. 08, 6. 09, 2. 15, 12. 17, 15. 20. 21, 10. 27, 6. 8. 28, 2. 3. 7. 13. 15. 15. 21. 29, 18. 30, 13. 33, 1. 12. 13. 21. 34, 1. 36, 9. 37, 2. 41, 12. 42, 4. 8. 44, 17. 45, 5. 11. 48, 1. 16. 49, 3. 4. 51, 6. 19. 52, 6. 12. 20. 53, 19. 55, 14. 58, 2. 59, 17. 21. 61, 14. 63, 10. 20. 64, 13. 65, 5. 8. 9. 67, 19. 73, 19. 74, 16. 76, 10. 11. 77, 12. 78, 18. 80, 14. 82, 3. 84, 14. 86, 2. 87, 8. 12. 17. 88, 2. 6. 18. 91, 16. 92, 13. 17. 93, 14. 14. 94, 5. 96, 17. 97, 1. 202, 18. Q5, 4. 17. 21. 23. 06, 4. 07, 19. 11, 13. 12, 12. 13, 9. 15. 14, 7. 16, 1. 12. 23. 17, 13. 15. 18, 11, 23, 19, 12, 13, 20, 7, 11, 13, 17, 21, 21, 1, 3, 8, 10, 23, 10, 22, 23, 24, 16, 20. 22. 25, 9. 14. 17. 26, 7. 27, 11. 13. 16. 19. 29, 10. 30, 3. 19. 20. 31, 1. 14. 17. 22. 32, 5. 8. 14. 16. 18. 34, 11. 13. 23. 35, 2. 11. 14. 17. 36, 5. 37, 2. 3. 12. 39, 6. 15. 22. 23. 40, 4. 11. 24. 41, 1. 4. 5. 9. 11. 43, 6. 13. 18. 44, 22. 24. 45, 3. 8. 10. 23. 47, 9. 49, 20. 52, 9. 10. 19. 22. 58, 5. 59, 12. 93, 12. 97, 2. 14. 314, 7. SA mām 8, 7. 9, 16. 20. 10, 9. 11. 18. 12, 17. 20. 22. 13, 1. 16, 6. 26, 18. 20. 21. 28, 8. 30, 6. 9. 19. 20. 31, 3. 32, 2. 4. 34, 17. 35, 6. 7. 8. 11. 12. 15. 16. 18. 36, 10. 15. 37, 7. 16. 24. 38, 5. 13. 40, 3. 6. 20. 42, 13. 44, 16. 50, 17. 20. 51, 9. 10. 52, 4. 53, 5. 11. 13. 55, 16. 62, 14. 63, 12. 66, 5. 10. 73, 10. 74, 2. 25. 76, 10. 12. 85, 8. 25. 86, 12. 17. 87, 2. 21. 92, 21. 114, 7. 18, 17. 21, 5. 28, 20. 50, 18. 51, 8. 60, 1. 65, 13. 68, 13. 20. 86, 23. 87, 3. 7. 88, 5. 92, 1. 23. 93, 8. 12. 23. 97, 3. 7. 201, 13. 17. 05, 9. 18. 06, 8. 22. 08, 13. 18. 12, 22. 16, 3. 17, 12. 15. 18, 6. 7. 19, 2. 16. 20, 8. 12. 19. 23. 21, 2. 5. 6. 14. 22, 19. 25, 5. 21. 30, 5. 15. 31, 15. 21. 33, 10. 16. 34, 17. 22. 35, 5. 19. 23. 37, 3. 5. 38, 12. 16. 40, 19. 42, 2. 43, 17. 44, 6. 11. 46, 3. 49, 10. 50, 21. 51, 10. 52, 17. 58, 4. 10. 97, 27. 98, 6. 302, 7. 09, 1. 20, 12. mā 74, 18. SI mayā 7, 18. 10, 10. 12, 2. 19. 21. 13, 6. 15, 5. 20, 2. 24, 1. 29, 8. 42, 1. 49, 4. 11. 53, 6. 54, 5. 59, 19. 61, 8. 15. 62, 6. 16. 65, 21. 66, 1. 4. 68, 18. 73, 15. 82, 16. 83, 10. 85, 24. 86, 1. 87, 3. 9. 90, 22. 25. 92, 2. 100, 6. 09, 2. 16, 16. 17, 12. 18, 11. 21, 13. 15. 22, 4. 18. 20. 27, 5. 9. 28, 19. 29, 15. 33, 4. 15. 17. 38, 11. 39, 1. 40, 16. 41, 9. 13. 44, 7. 13. 45, 15. 46, 18. 48, 10. 49, 12. 53, 1. 56, 6. 10. 57, 14. 15. 63, 12. 65, 7. 66, 12. 67, 2. 19. 68, 6. 14. 77, 8. 79, 11. 80, 15. 82, 16. 20. 87, 4. 23. 88, 7. 90, 4. 91, 5. 10. 12. 17. 93, 20. 22. 95, 14. 97, 12. 203, 5. 05, 7. 06, 24. 10, 11. 12, 9. 11. 13, 17. 15, 1. 3. 17, 4. 18. 19, 17. 21, 12. 22, 13. 24, 19. 24. 25, 20. 26, 20. 27, 14. 15. 28, 8. 30, 10. 31, 9. 32, 3. 6. 10. 19. 22. 25. 33, 3. 34, 5. 35, 4. 15. 18. 21. 25. 37, 4. 11. 13. 38, 16. 39, 24. 40, 6. 12. 41, 6. 19. 44, 5. 45, 12. 16. 18. 21. 46, 12. 49, 9. 50, 9. 52, 13. 55, 20. 97, 27. 320, 13. SD mahyam 187, 15. 95, 20. 216, 15. 33, 1. me 14, 22. 15, 2. 4. 4. 6. 6. 36, 3. 50, 13. 62, 18. 67, 15. 72, 3. 73, 11. 82, 10. 94, 7. 134, 1. 36, 2. 76, 9. 78, 19. 80, 11. 93, 19. 206, 14. 12, 10. 21. 14, 12. 23. 20, 6. 16. 22, 21. 23, 22. 24, 1. 29, 9. 13. 35, 25. 40, 10. 21. 44, 23. 46, 10. 50, 9. 51, 1. 53, 1. 17. SG mama 6, 7. 9. 9, 11. 10, 7. 11, 17. 12, 5. 13, 2. 18, 7. 22, 19. 23, 4. 24, 12. 22. 26, 22. 27, 7. 35, 23. 36, 16. 37, 9. 38, 3. 12. 40, 8. 14. 44, 18. 47, 6. 48, 13. 49, 3. 50, 6. 51, 17. 56, 2. 59, 12. 60, 15. 62, 7. 8. 64, 9. 65, 6. 7. 67, 8. 68, 19, 69, 2, 20, 71, 10, 72, 9, 73, 13, 74, 3, 22, 76, 5, 17, 80, 18, 84, 16, 86, 9, 15, 87, 5. 17. 19. 92, 3. 4. 10. 93, 1. 12. 20. 95, 11. 96, 11. 113, 15. 17, 14. 18, 12. 19, 4. 21, 14. 22, 3. 14. 25, 13. 28, 13. 29, 6. 32, 11. 33, 9. 11. 37, 1. 14. 18. 41, 15. 42,

10. 10. 44, 8. 46, 19. 50, 19. 51, 8. 20. 52, 1. 14. 14. 53, 7. 55, 13. 19. 56, 6. 12. 58, 18. 59, 2. 64, 12. 74, 7. 12. 76, 21. 77, 9. 78, 17. 79, 17. 81, 13. 85, 17. 86, 16. 87, 9. 10. 18. 21. 88, 3. 11. 22. 93, 7. 96, 10. 11. 97, 1. 206, 13. 07, 18. 21. 22. 16, 17. 19, 9. 19. 20, 3. 22, 5. 23, 8. 19. 25, 4. 26, 9. 30, 6. 18. 32, 15. 35, 20. 37, 8. 40, 5. 10. 22. 42, 11. 43, 22. 52, 21. 59, 13. 302, 8. 04, 8. 12. me 5, 3. 6, 11. 9, 14. 14, 15. 21. 15, 3. 16, 7. 22, 21. 23, 1. 25, 11. 26, 4. 23. 28, 6. 6. 7. 20. 29, 4. 35, 9. 37, 17. 40, 4. 41, 9. 42, 16. 44, 20. 49, 1. 2. 8. 50, 8. 51, 16. 52, 5. 8. 54, 11. **56**, **1**. **57**, **16**. **58**, **12**. **62**, **2**. **15**. **65**, **2**. **67**, **7**. **71**, **9**. **72**, **19**. **74**, **8**. **76**, **18**. **79**, **2**. **85**, **6**. 7. 9. 86, 18. 87, 15. 90, 24. 25. 91, 1. 92, 5. 93, 3. 21. 94, 1. 95, 12. 97, 8. 128, 20. 45, 6. 54, 7. 60, 2. 61, 4. 64, 13. 68, 19. 69, 10. 81, 6. 9. 11. 15. 87, 5. 11. 88, 8. 91, 5. 18. 19. 92, 14. 21. 95, 2. 13. 96, 19. 202, 24. 05, 15. 07, 8. 10, 9. 11, 1. 5. 6. 12, 4. 16. 13, 10. 11. 14, 15. 16, 3. 17, 1. 20, 2. 13. 15. 21, 7. 9. 22. 22, 4. 24, 9. 26, 3. 17. 29, 12. 31, 10. 35, 11. 22. 39, 2. 41, 22. 44, 1. 24. 45, 16. 19. 46, 14. 47, 7. 49, 20. 21. 50, 20. 22. 51, 16. 52, 16. 53, 16. 59, 15. 68, 9. 74, 16. 92, 18. 93, 14. 97, 11. 17. 315, 9. 31, 8. SL mayi 25, 10. 28, 10. 30, 12. 34, 19. 51, 16. 56, 5. 62, 17. 64, 15. 65, 1. 91, 5. 191, 22. 217, 3. 19, 4. 21, 13. 24, 12. 25, 19. 58, 1. 5. 302, 8. DN āvām 104, 17. 25, 2. 94, 8. 14. 17. 96, 5. 200, 19. 22. 02, 3. 37, 9. 40, 3. DA āvām 194, 10. DI āvābhyām 125, 12. 94, 24. 239, 9. DG āvayos 6, 1. 102, 11. 03, 5. 04, 17. 26, 5. 6. 76, 21. 77, 20. 94, 14. 95, 3. 206, 23. 53, 2. 301, 3. 08, 16. nau 86, 16. 157, 3. 202, 3. 5. PN vayam 4, 1. 6, 21. 25, 4. 41, 14. 44, 7. 61, 4. 69, 19. 84, 19. 88, 3. 111, 3. 20, 13. 29, 12. 33, 15. 34, 8. 44, 18. 49, 7. 8. 8. 50, 17. 61, 15. 76, 5. 79, 8. 97, 6. 204, 20. 05, 5. 07, 3. 13, 4. 81, 6. 99, 6. 7. 8. 9. 10. 300, 17. 01, 1. 4. 15. 02, 5. 9. 03, 10. 15. 06, 1. 14. 08, 15. 16. 16. 17. 17. 20. 17, 8. PA asmān 7, 20. 8, 2. 44, 9. 150, 10. 91, 23. 97, 8. 11. 98, 7. 99, 12. nas 12, 13. PI asmābhis 4, 2. 18, 15. 47, 16. 101, 10. 10, 14. 31, 2. 36, 15. 50, 2. 58, 9. 77, 6. 98, 4. 212, 24. 303, 4. PD nas 44, 9. 11. PG asmākam 7, 12. 110, 9. 14, 9. 17, 8. 26, 10. 28, 10. 31, 5. 38, 12. 44, 18. 48, 20. 49, 21. 50, 1. 57, 4. 61, 19. 62, 4. 67, 16. 68, 11. 77, 5. 211, 15. 23, 1. 55, 4. 305, 3. 09, 3. 12, 7. 16, 5. nas 21, 21. 25, 5. 27, 4. 31, 11. 39, 18. 45, 6. 122, 13. 213, 7. 45, 22. 65, 6. 94, 15. 301, 2. 02, 6. PL asmāsu 8, 11. 213, 6. 301, 4.

mada M. (V mad) berauschender Trank, Rausch, Übermut. SN -as 137, 9. 259, 15. SA -am 272, 7. 85, 7. SAb -ād 137, 9. SG -asya 329, 4.

mada-kṣīṇa durch Brunst abgemagert. SN -as 266, 3.

mada-jvara M. fiebergleicher Hochmut, Hochmutsfieber. SN -as 300, 26.

Madana M. (der berauschende, von ∨mad Kaus.) Beiname des Gottes Kāma. SN -as 295, 2. SA -am 258, 4.10. SI -ena 278, 22.

madana M. (s. o.) Liebe. SA -am 285, 7.

Madana-krta von M. getan, bewirkt. SN -am 258, 10.

Madana-jvālā F. die Flamme des M. SN -ā 289, 1.

Madanamaficukā F. Name einer Vidyādhara-Prinzessin und des von ihr handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -ā 185, 4.

Madana-ripu M. der Feind des M. (Siva, vgl. unter Kāma M.). SI -uṇā 302, 1. madanākrānta (a-ā) von Liebe überwältigt. SN -as 230, 4.

mad-anugrahārtham (a-a, -a M.) mir zu Gefallen, mir zu Liebe. 97, 6.

mada-prasravanāvilā (a-ā) F. von -a getrübt vom Ausströmen, Herabtriefen des Brunstsaftes. SA -ām 46, 6. [265, 2.

mada-malina-kapola-bhitti mit von Brunstsaft befleckten Wangenflächen. PL -işu mada-māna-kāraņa N. Ursache von Übermut und Selbstgefühl. SN -am 313, 19. mada-mohita vom Wahn betört. SN -as 161, 17.

```
mad-artha M. meine Sache. SL -e ('für mich') 122, 5.
mada-vāri N. Brunstwasser, Brunstsaft. PL -işu 120, 9.
mada-hīna ohne Brunstsaft. SN -as 134, 18.
mad-ākhyā F. (Vkhyā) mein Name. SA -ām 252, 7.
                                                         [blind). PI -ais 135, 9.
madāndha (a-a) vor Hochmut blind. SN -as 259, 12 (im Nebensinn: von Brunstsaft
mad-icchā F. mein Wunsch, Verlangen. SI -ayā 217, 8. 20, 14.
Madirāvatī F. (von madirā F. (\square\text{mad}) Rauschtrank) Tochter eines Kşatriya und Name
    des von ihr handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -ī 185, 9.
madīya (von mad) mein. SN -as 163, 14. -am 133, 16. SI -ena 54, 7. SL -e 304,
madīya-bhāra M. (Vbhr) meine Last, Bürde. SI -ena 129, 4.
madīyā F. von -a. SA -ām 258, 10.
madotkaţa (a-u, mind. = ut-krta, Vkr) rasend vor Brunst. PN -ās 46, 9.
Madotkata M. (s. o.) Name eines Löwen. SN -as 147, 13. 50, 8. 16. SA -am 150,
    15. 51, 20. SG -asya 148, 11.
Madotkaţa-sakāśa M. Nähe, Gegenwart des M. SA -am 148, 5.
madonmatta (a-u) vor Hochmut toll. SN -as 130, 16. SG -asya 125, 9 (im Nebensinn:
mad-grha M.N. mein Haus. SL -e 90, 20. 220, 7.
                                                              [von Brunst toll).
mad-dattā F. von -a von mir gegeben. SA -ām 96, 10.
mad-dhasta M. meine Hand. SL -e 211, 4.
mad-buddhi F. meine Intelligenz. SA -im 217, 21.
mad-bhaktā F. von -a mir treu. SN -ā 28, 15.
mad-bhartr M. mein Gatte. SN -ā 195, 5.
mad-bhāgya-samkṣaya M. Untergang meines Glückes. SAb -ād 64, 20.
mad-bhuja-pañjara-parirakṣita (Vrakṣ) vom Käfig meiner Arme geschützt. SI
madya N. (V mad) berauschendes Getränk. SAb -ād 265, 18.
                                                                  [-ena 123, 4.
mad-vacana N. mein Wort, meine Rede. SA -am 152, 7.93, 16. SAb -ād 225, 1.
mad-vacas N. dass. SN -as 181, 17. SA -as 22, 22.44, 23.
mad-vañcanāgata (a-ā) gekommen um mich zu täuschen. SN -as 250, 12.
mad-vadhākhyāti (a-ā) F. (Vkhyā) Erzählung, Verbreitung meiner Hinrichtung.
mad-vāhana-kalāpa M. der Schweif meines Reittieres. SG-asya 244,9. [-aye 220,10.
mad-vijňapya von mir zu melden. SA -am 114, 14.
mad-vihīnā F. von -a von mir verlassen. SN -ā 28, 9.
madhu M. (madhu süss) der erste Frühlingsmonat, März. SN -us 284, 11.
    328, 5. SL -au 207, 10. 84, 10. 85, 3.
madhu N. (madhu süss) Honig. SN -u 282, 1.95, 9.
madhu-pa M. (Vpā I trinken) Biene. SN -as 169, 16.
                                                                       [284, 8.
madhupa-virutotkanthā (a-u) F. die Sehnsucht des Summens der Bienen. SN -ā
madhu-bindu M. ein Tropfen Honig. SI -unā 259, 6.
madhu-mada-nirata (Vram) am Weinrausch Gefallen findend. SN -as 286, 16.
madhura (von madhu N.) süss, lieblich. PI -ais 284, 11.
madhura-gīta N. süsser Gesang. SN -am 318, 7.
madhura-bhāṣiṇī F. von -in (Vbhāṣ) süssredend. SA -īm 32, 22.
madhura-madhu-vidhura-madhupa wo die Bienen vom süssen Honig aufgeregt sind.
madhura-rakta N. süsses Blut. SN -am 140, 17.
                                                                 [SL -e 285, 3.
madhura-humkrti (Vkr) lieblich scheltend, schmollend. SA -im 203, 13 (F.).
madhurā F. von -a. SA -ām 36, 6.
madhūtsavāksipta-pauraloka (u-u, a-ā) wo die Städter vom Frühlingsfest ge-
    fesselt werden. SL -e 207, 22.
madhya mittel, von mittlerer Art, mittelmässig. PN -ās 263, 2.
```

```
madhya N. (s. o.) Mitte, Taille. SA -am 53, 2. SI -ena 330, 17. SAb -ād 132, 15.
     33, 20, 49, 21, 50, 17. SL -e 18, 12, 52, 22, 61, 7, 117, 10, 47, 8, 48, 10, 205, 1, 31,
wadhya-gatā F. von -a in der Mitte befindlich. SN -ā 328, 13.
                                                                        [7, 331, 5.
madhya-nihita (\forall dha) mitten hineingetrieben. SI -ena 102, 20.
madhya-pradeśa M. mittlere Stelle, Mittelstück. SL -e 157, 14.
madhyama-kakşā F. die mittlere Ringmauer. SL -āyām 77, 1.
madhyamā F. von -a (Wb. von madhya) der mittelste. SN -ā 199, 3.7.
madhya-sthā F. von -a (Vsthā) in der Mitte befindlich, unbeteiligt, neutral. SN -ā
madhyāhna (a-a) M. (von ahan N.) Mittag. SL -e 236, 20.
                                                                          [291, 2]
madhyāhna-velā F. Mittagsstunde. SL -āyām 102, 17.
madhyāhna-samaya M. Mittagszeit. SL -e 132, 15.
madhye-pratham (-a N.) mitten auf dem Rücken. 264, 13.
V man IV meinen, denken (an), halten für, (es) für gut halten, hochschätzen, hoch an-
     schlagen. Mit anu erlauben, zulassen, mit ava miss-, geringachten.
Akt. (ep.) 1. Fut. 3. S mamsyati 3, 6.
Med. Ind. 3.S manyate 28, 13. 118, 7. 45, 3. 11. 311, 9. 2.S manyase 11, 7. 24, 2.
     27, 2, 60, 7, 68, 12, 70, 2, 5, 91, 6. 1.S manye 22, 20, 49, 10, 71, 12, 99, 14, 215, 2.
     40, 16. 42, 2. 314, 11. 1.P manyāmahe 272, 17.
     Impf. 3.S amanyata 14, 18. 20, 9. 83, 19. 197, 7. 219, 2. 26, 5.
     Aor. 2.S ava-mamsthās 261, 4.
     Perf. 3.S mene 14, 10. 75, 19. anu-mene 335, 9.
∨man VIII meinen, halten für, verehren als.
     Ind. 3.S manute 312, 8. 1.P manmahe 320, 8.
manah-pantha M. der Geist als Wanderer. SV -a 288, 2.
manaháila-vicchurita (Vchur) mit Zinnober bemalt. PN -as 334, 11.
manas N. (Vman) Geist, Sinn, Herz. SN -as 10, 16.18, 7.59, 12.68, 14.106, 17.75, 19.
     259, 13. 62, 14. 68, 3. 79, 28. 93, 19. 306, 7. 19, 3. SA -as 46, 1. 54, 22. 280, 13.
     315, 6. SI -asā 11, 7. 14, 19. 15, 1. 16, 11. 33, 8. 48, 16. 49, 9. 52, 9. 62, 9. 69, 6. 77,
     14. 16. 87, 13. 152, 10. 297, 26. 98, 4. 305, 15. SG -asas 79, 3. 300, 1. SL -asi 158,
     18. 268, 9. 72, 11. 78, 13. 306, 4. PA -āmsi 14, 3. 128, 18. PI -obhis 9, 4.
manas vin (von manas N.) geistvoll, verständig, weise. SN -1 273, 4.81, 3.98, 14.
     SG -inas 264, 6. 77, 6. 312, 3.
manāk ein wenig, in geringem Masse, im geringsten. 185, 13. 292, 5.
manāk-cheşa von dem nur noch ein wenig übrig ist. SL -e 243, 14.
manīşin (von manīşā F., Vman) verständig, weise. SN -ī 328, 9. PN -iņas 176, 20.
Manu M. (Vman?) Vater der Menschen und erster Gesetzgeber. SN -us 1, 10. 106,
     15. 44, 10. 57, 12. SI -unā 119, 20.
manu-ja M. (Vjan) Mensch. SN -as 276, 12. PN -ās 43, 16. 74, 23.
manuja-vyāghra M. Tiger in Menschengestalt, Manntiger. SV -a 35, 2.
manujātmajā (a-ā) F. (von -a M., Vjan) Tochter eines Menschen. SV -e 45, 11.
manujādhipa (a-a) M. Herr der Menschen, Fürst, König. SV -a 53, 7.
manujādhipati (a-a) M. dass. SG -es 44, 16.
manujendra (a-I) M. ('Menschen-Indra') Fürst, König. PG -āṇām 1, 5.
Manu-Brhaspati-Vyāsa-Vālmīki-prabhrti M., B., Vy., V. und andere. PD -ibhyas
manuşya M. (von manus M. (Vman) Mann) Mensch. SA -am 45, 2. 105, 7. PN -ās
     188, 16. 280, 6. 309, 16. PV -ās 316, 18. PI -ais 103, 13. PG -āṇām 145, 14.
     273, 17. PL -esu 241, 8.
manuşyatva-sulabha (Vlabh) der Menschenart eigen. SAb -ād 244, 4.
manuşya-bhāva M. das Menschsein, Zustand eines Menschen. SA -am 252, 22.
```

68

```
manuşya-rūpa N. Menschengestalt. SI -ena 260, 15.
manuşya-vāc F. menschliche Stimme, Sprache. SI -cā 250, 19.
manuşyendra (a-I) M. ein Indra unter den Menschen. SV -a 79, 10.
mano-java gedankenschnell. PA -ān 23, 2.
mano-jña (Vjñā) schön, reizend. SA -am 289, 3.
Manobhava M. (mano-bhava, Vbhū) Beiname des Kāma. SN -as 188, 5.
Manobhū M. (manas + Vbhū) dass. SI -uvā 184, 9. SG -uvas 203, 10.
mano-ratha M. (Vram, eig. Herzensfreude) Wunsch. SN -as 170, 19. PN -as 96, 11.
manoratha-jalā F. von -a dessen Wasser das Verlangen ist. SN -ā 304, 18.
manorathoparacita-prāsāda-vāpītaţa-krīḍākānana-keli-kautuka-juş (a-u,
    Vjus) geniessend das Vergnügen von vom Verlangen vorgegaukelten Spielen auf
    dem Söller, am Teichufer und im Lusthain. PG -sam 316, 5.
mano-rama (Vram) herzerfreuend, schön. SN -am 140,4. SA -am 326,6. PN -as
mano-viśuddhi F. (Vśudh) Herzensreinheit. SA -im 15, 11.
                                                                        [106, 4.
mano-hara (Vhr., eig. das Herz raubend) reizend, schön. SA -am 289, 7. PI -ais 36,
mano-harā F. von -a. SN -ā 290, 9.
                                                                           [19.
mano-hārin (Vhr) = mano-hara. SN -i 280, 17. SA -i 45, 20. SL -iņi 294, 11.
V mantr X (Den. von mantra M.) beraten. Mit sam-ni einladen.
Akt. Ind. 3.D mantrayatas 102, 7, 48, 19.
    Perf. 3.S sam-ni-mantrayāmāsa 5, 6.
Med. Ind. 3.D mantrayete 125, 1.
mantra M. (Vman) Zauberspruch, Rat, Beratung, Plan. SN -as 114, 15, 15, 17, 71, 13.
    SA -am 108, 4. 44, 3. SL -e 215, 3. PG -āpām 292, 11.
mantra-gati F. Gang der Beratung. SA -im 171, 13.
mantra-pūta durch Spruch gereinigt, geweiht. SA -am 333, 14.
mantra-prayoga M. (Vyuj) Anwendung von Zaubersprüchen. PI -ais 260, 6.
mantra-bheda M. Verrat des Planes. SN -as 144, 7.65, 13. SA -am 144, 2.
mantra-bheda-bhaya N. Furcht vor Verrat des Planes. SAb -ād 249, 11.
mantrayat Ppra von Vmantr X beraten, ratschlagen. DA -ntau 167, 3.
mantra-yukta mit Spruch verbunden. SI -ena 131, 9.
                                                           [spruch zu bezwingen).
mantra-sādhya durch Rat zu bezwingen. PN -ās 109,11 (im Nebensinn: durch Zauber-
Mantrasvāmy-ākhya (-ā F.) den Namen Mantrasvāmin führend. SA -am 248, 5.
mantrārādhana-tatpara (a-ā) auf die Vollbringung eines Zaubers gerichtet. SI -eņa
mantrita Ppp von Vmantr beraten. SN -am 159, 10.
                                                                       [297, 26.
mantritā F. (von mantrin M.) Ministerschaft, -stellung. SN -ā 214, 23. SA -ām 190,
mantritva N. (von mantrin M.) dass. SL -e 227, 7.34, 22.
                                                                     [16. 217, 9.
mantri-dhurā F. (Wb. v. dhur F.) oberste Stelle unter den Ministern. SA -ām 216,11.
mantrin M. (von mantra M.) Beschwörer, Zauberer; Mandarine, Rat, Minister. SN -ī
    172, 5. 213, 21. 22. 20, 12. 16. 21, 14. 19. 22, 3. 13. 22. 23, 3. 6. 26, 4. 27, 8. SA
    -inam 213, 18. SI -inā 137, 6. 227, 1. SL -ini 222, 10. PN -inas 21, 4. 20.
    119, 8. 70, 13. 293, 18. PI -ibhis 20, 14. 23. 122, 8. 25, 6. 200, 14. 01, 21. 11, 20.
    22, 24, 34, 15, 21. PD -ibhyas 250, 11. PG -ipām 119, 6, 7, 22, 10, 71, 17.
mantri-pada N. Ministerposten. SA -am 170, 18. 71, 12.
mantripadāpaharaņa (a-a) N. (\hr) Wegnalme des Ministerpostens. SAb -ād 167,16.
mantri-putra M. Ministersohn. SN -as 110, 10. 14, 9. DN -au 102, 6.
mantri-mukhyatva N. (v. mukhya) Oberstellung unter den Ministern. SL -e 214, 20.
mantri-śrotriya M. (Vśru) schriftgelehrter Minister. SV -a 122, 3.
mantri-sattama (Sup. von sat) der beste der Minister. SN -as 222, 18.
manthara langsam. PN -ās 308, 18.
```

```
manda langsam, träge, einfältig, unglücklich. SN -as 52, 5. 56, 17. 285, 6. 95, 20. SG
manda-gati F. langsamer Gang. SI -yā 142, 15.
                                                                 -asya 56, 11.
manda-dhī von langsamem Verstande, einfältig, dumm. SN -īs 129, 5.
manda-prajña (-ā F.) dass. SG -asya 56, 15. SI -ena 57, 8.
manda-bhāgya N. Missgeschick, Unglück. SAb -ād 49, 3.
manda-bhāgya unglücklich. SN -as 276, 12. 86, 18 (der Unglückliche trinkt nicht
    d. h. der Glückliche trinkt). SG -asya 178, 17.
mandam (Adv. von manda) langsam, leise. 58, 7.117, 6.6.32, 17.17.33, 5.5.69, 17.17.
Mandara M. Name eines Berges in Bengalen, der nach der Sage bei der Quirlung des
    Milchmeeres als Butterstössel diente. SN -as 186, 1.
Mandavisarpiņī F. (von manda-visarpin (∨srp) langsam kriechend) Name einer Laus.
    SN -ī 140, 2. 5. 41, 11. 42, 6.
manda-spanda (Vspand) langsam zuckend, schlagend. SN -am 306, 7.
mandā F. von -a. SA -ām 324, 8.
Mandākinī-saikata-vedikā F. (Dem. von vedi F. Altar) Häufchen aus dem Ufer-
    sand der M. (ein Nebenarm der Gangā). PI -ābhis 328, 11.
mandātman (a-ā) einfältig, dumm. SN -ā 56, 18.
mandira N. Haus, Palast. SN -am 122, 8. SA -am 210, 23.
man-nibandhana mich als Ursache habend, auf mich bezüglich. SN -am 206, 2.
Manmatha M. (Vmanth) Beiname des Gottes Kāma. SA -am 7, 6. SG -asya 58, 16.
manmatha-ja (Vjan) durch Liebe erzeugt. PN -ās 310, 11.
man-manas N. mein Geist. SA -as 205, 10.
man-mātr F. meine Mutter. SN -ā 193, 17. 96, 9. SG -ur 194, 1. 231, 11.
man-mātr-vacana N. Wort, Rede meiner Mutter. SA -am 196, 21.
man-mukha N. mein Mund. SAb -ād 212, 18.
manyamāna Pprm von \man IV. SN -as 121, 3. SI -ena 113, 15. DN -au 197, 4.
manyu M. (Vman) Zorn, Grimm. SN -us 138, 13. 239, 22. SI -unā 24, 3. 31, 4. 33, 3.
manyu-parīta (i-i, Vi) von Zorn umgangen, ergriffen. SI -ena 53,7. [187,23.252,10.
Manv-ādi Manu und andere. PN -īni 96, 13.
manvāna Pprm von Vman VIII. SN -as 227, 9.34, 10.
mamatva N. (von mama SG von mad) Interesse (für). SN -am 324, 12.
Mayāsura-suta (a-a) M. Sohn des Asura (Dämons) Maya. DN -au 202, 3.
mayūkha M. (\sqrt{mi}) Strahl. PA -ān 291, 10. PI -ais 112, 9. 325, 12.
marakata-sadrśa smaragdähnlich. PA -āni 101, 14. 48, 9.
                                                                       [316, 7.
marana N. (\mm m) das Sterben, Tod. SN -am 28, 7. 208, 11. 73, 11. 314, 18. SI -ena
marana-janma-bhaya N. Furcht vor Tod und Geburt. SN -am 310, 10.
maranāpāta-cakita (a-ā, Vcak) zitternd vor dem Eintritt des Todes. SN -as 298,18.
marut M. Wind, Windgott, Gott. SN-t 285, 6.87, 11. PN-tas 286, 13. PG-tam 300, 6.
maru-marīcikā F. (v. marīci F. Strahl) Wüstenspiegelung, Fata Morgana. SN -ā 216,6.
                                                 [45, 5. PG -anam 30, 14.142, 1.
maru-sthala N. Wüste. SL -e 267, 4.
martya M. (Vmr) der Sterbliche, Mensch. SN -as 10, 17. 139, 11. 41, 7. 89, 13. SA -am
martya-kalevara M.N. der sterbliche Leib. SA -am 252, 2.
martyatā F. (von martya M.) Zustand eines Sterblichen. SA -ām 192, 9.
martyatva N. (von martya M.) dass. SA -am 227, 20.
martya-bhāva M. dass. SA -am 228, 17.
martya-loka M. Welt der Sterblichen. SA -am 297, 19. SL -e 260, 14.
martya-vapus N. menschliche Gestalt. SA -us 252, 18. SI -uṣā 190, 14. 229, 1.
mardayantī F. von -at Ppra von Vmrd X einreiben. PN -yās 209, 13.
marma-jña (Vjñā) die verwundbare Stelle kennend. SA -am 139, 3.
```

68\*

```
maryādā F. Grenze. SA -ām 108, 7.
mala N. Schmutz. SA -am 61, 18. SI -ena 61, 9. 19.
                                                                         [88, 20.
mala-digdhāngī (a-a) F. von -a dessen Körper mit Schmutz beschmiert ist. SA -īm
mala-pańkānuliptāṅgī (a-a, a-a) F. von -a dessen Körper mit Schmutz und Schlamm
    bestrichen ist. SA -īm 58, 19.
mala-pankini F. von -in (panka N.) mit Schmutz und Schlamm bedeckt. SN -1 85, 18.
Malaya M. (dravidisch == Berg) Name des westlichen Randgebirges des Dekhan (heut
    Malabar oder Western Ghats), woher der Sandel stammt. SA -am 106, 3. 272, 17.
Malayaja-rajas N. (Vrañj) Sandelstaub, -pulver. SN -as 285, 9.13. [SG -asya 284, 12.
mala-samācita (Vci) mit Schmutz bedeckt. SN -am 61, 12.
malina (von mala N.) schmutzig. SN -as 27, 17. -am 263, 5.
malinā F. von -a. SN -ā 43, 15. SA -ām 35, 13. 58, 9.
maśakavat (von maśaka M.) wie die Mücken. 318, 2.
maşī F. Russ (zu Tinte gebraucht). SA -īm 210, 20.
maşī-lipta mit Russ gesalbt. SN -as 210, 18.
maşy-abhāva M. Nichtvorhandensein von Tinte. SAb -ād 253, 9.
ma-sa-ja-s-ta-ta M. Molossus (- - -), Anapäst, Amphibrachys, Anapäst, Antibacchius
                                               [und Antibacchius. PN -ās 279, 13.
mastaka M.N. Kopf, Schädel. SL -e 274, 9.
mastaka-nāśa M. Verlust des Kopfes. SL -e 174, 10.
mahat (Wb. von ved. mah gross) gross. SN -ān 1, 8, 46, 3, 48, 13, 68, 16, 78, 13, 15.
    98, 3. 120, 7. 55, 1. 206, 16. 41, 22. 73, 17. 76, 15. 303, 11. 13, 3. -at 22, 7. 48,
    17. 70, 22. 95, 12. 117, 8. 77, 5. 11. 229, 12. 67, 3. SA -antam 52, 21. 115, 11.
    -at 6, 20. 32, 17. 41, 23. 45, 17. 49, 17. 76, 21. 187, 1. 227, 10. SI -atā 54, 6. 62,
    20. 133, 13. 69, 12. 297, 8. 21. SAb -atas 115, 6. 69, 15. SG -atas 36, 21. 44, 22.
    SL -ati 45, 16. 57, 7. 307, 1. PN -antas 120, 2. 297, 13. 18. PI -adbhis 297,
    12. 17. PG -atām 104, 14. 54, 5. 263, 7. 64, 15. 70, 7. PL -atsu 120, 7.
mahatī F. von -at. SN -ī 79, 2. 150, 9. SI -yā 94, 18.
mahattara M. (Komp. von mahat) Höfling, Kämmerling. PA -ān 219, 15.
mahattva N. (von mahat) Grösse. SN -am 289, 11.
                                                                             [21.
mahad-adhvan M. (ep. für mahādhvan (ā-a) M.) grosser, langer Weg. SA -ānam 69,
maharşi (ā-r) M. grosser Rşi. SN -is 53, 6. PI -ibhis 16, 1. PG -īṇām 25, 17.
mahas N. (von ved. mah gross) Glanz, Lichtmasse. SA -as 320, 8.
mahā-kathā F. grosse Geschichte. SN -ā 227, 15.21. SA -ām 192, 8.253, 12. PN -ās
mahā-kavi M. grosser Dichter. SN -is 253, 9. 19. PD -ibhyas 95, 3.
                                                                        [192, 18.
mahākavi-śrī-Somadevabhaţţa-viracita (Vrac) von dem grossen Dichter, dem
    erhabenen Doktor Somadeva verfasst. SN -as 184, 2.
mahā-kāya von grossem Leibe, Körper. SN -as 31, 21. 138, 5.
mahā-kāvya N. grosse Dichtung. SL -e 335, 16.
mahā-gaja M. grosser Elefant. SI -ena 148, 11.
mahā-giri M. grosser Berg. SN -is 185, 23. 321, 36.
mahā-ghora ganz schrecklich. SN -as 207, 1. SL -e 35, 21.
mahā-jana M. Menge, Versammlung. SL -e 66, 1.
mahā-java von grosser Schnelligkeit, sehr schnell. PA -ān 72, 2.
mahā-tapas bussereich. SN -ās 53, 6. 244, 13.
mahā-taru M. grosser Baum. SL -au 126, 2.
mahā-tejas von grosser Glut, grossem Feuer. SN -ās 40, 10.
mahātman (ā-ā) von grosser Seele, hochgesinnt. SN -ā 120, 13. SA -ānam 11, 5.
    36, 4, 41, 2. SI -anā 79, 15. SG -anas 9, 5, 22, 20, 31, 14, 38, 11, 62, 3. DN
    -ānau 5, 15. PN -ānas 71, 7. PG -anām 5, 12. 10, 15. 14, 4. 244, 20. 69, 17.
```

### Mahādeva M. — mahā-svana

```
Mahādeva M. (mahā-deva M.) Beiname des Gottes Siva. SN -as 305, 6.
mahā-devī F. Grosskönigin, erste Gemahlin. SA -īm 219, 5.
mahādbhuta (ā-a) ganz wunderbar. SA -am 212, 15.
mahā-dynti von grossem Glanz. SN -is 60, 20. SV -e 34, 20.
                                                                           [11.
mahā-dhana von grossem Reichtum, sehr reich. SN -as 231, 19. 32, 24. PN -ās 182,
mahā-nagarī F. grosse Stadt. SN -ī 190, 5.
mahānasa N. (mahā + anas N., eig. grosser Wagen, Lastwagen) Küche. SAb -ād 84,2.
mahā-nīla ganz, tief blauschwarz. PI -ais 292,19 (im Nebensinn PI v. -a M. Saphir).
mahāpagā (ā-ā) F. grosser Fluss. PN -ās 287, 21.
mahā-patha M. (vw. mit pathin M.) der grosse Pfad, lange Reise. SA -am 194, 6.
mahā-prabhāva M. grosse Macht. SL -e 204, 15.
mahā-prājña hochweise. DN -au 5, 16.
mahā-phala N. grosse Frucht. SI -ena 274, 11.
mahā-bala von grosser Kraft, sehr stark. SN -as 40, 10. 135, 3. 67, 15.
Mahābala-parābhikhya (a-a, -ā F.) dessen andrer Name M. ist. SI -ena 257, 8.
mahā-bāhu mit gewaltigen Armen. SN -us 5, 12. SV -o 13, 4. 34, 16. 53, 19.
mahā-buddhi von grossem Verstande, überaus klug. SV -e 72, 2.
mahā-bhāga vortrefflich, ausgezeichnet. SN -as 44, 19.66, 2. PV -ās 39, 14. PI -ais
mahā-bhāgā F. von -a. SN -ā 28, 15. 39, 7. SV -e 29, 11.
mahābhişekānugata (ā-a, a-a) gefolgt von (dem Buch von) der grossen Salbung,
     Krönung. SN -as 185, 10.
mahā-bhuja (-a M., Vbhuj VI biegen) mit gewaltigen Armen. SV -a 92, 19.
mahā-mati von grosser Einsicht, klug. SN -is 118, 20. 214, 13. 21, 19. SV -e 81, 1.
mahā-manas hochgesinnt, stolz. SN -ās 17, 6.18.20, 8.68, 14.72, 1.91, 20.
mahā-mantrin M. der oberste Minister. SN -ī 214, 18.
mahā-mātra M. (-ā F.) hoher Beamter; Elefantenlenker. PN -ās 125, 10.
mahā-yasas grossen Ruhm besitzend, hochberühmt. SN -ās 2, 5. 24, 6. 38, 3. 40, 7. 47,
mahāranya N. (ā-a) grosser Wald. SL -e 35, 17.
                                                               [16.75, 3.94, 24.]
mahā-ratha grosse Wagen besitzend. SN -as 37, 9.
mahā-rāja M. (-an M.) grosser König. SV -a 7, 1. 24, 11. 26, 9. 18. 30, 5. 6. 8. 35, 17.
     54, 9. 68, 6. 71, 14. 72, 22. 85, 19. SN -as 37, 17. 89, 3. SA -am 63, 18. 77, 6.
mahārņava (ā-a) M. (Vr V) das grosse Meer. SA -am 118, 4. SL -e 275, 18.
mahārha (ā-a) kostbar, köstlich. PI -ais 272, 19.
mahā-vana N. grosser Wald. SL -e 45, 5.
mahā-vistara umfangreich. PI -ais 311, 13.
mahā-vīra M. grosser Held. SV -a 54, 12.
mahā-vīrya von grosser Kraft. SN -as 71, 6.
mahā-veşa (-a M., Vviş III) in grossem Putz, grossem Staat. SN -as 209, 3.
mahā-vrata N. grosses Gelübde. SN -am 191, 17.
mahā-vrata von grossen Gelübden. DN -au 5, 16.
mahā-śabda M. ein lauter Ton. SN -as 115, 14.
mahā-śamī F. eine grosse Akazie. SN -ī 177, 11.
mahā-śaila M. grosser Berg. SN -as 25, 16.
mahāśaila-śilāsamghāta-karkaśa hart wie die Steinmasse eines grossen Berges.
mahā-samkaţa gefahrvoll. SL -e 275, 10.
                                                                [SN -am 270, 8.
mahā-sattva edel. SA -am 237, 13.
mahā-sārtha M. grosse Karawane. SA -am 43, 7. 12. SL -e 48, 2.
mahā-simha M. ein grosser Löwe. PN -ās 13, 14.
```

mahā-svana lauttönend. SA -am 75, 17.

#### mahā-hanu — Mātali M.

```
mahā-hanu mit grossen Kinnbacken. SN -us 36, 7. PA -ūn 69, 16.
Mahilaropya N. Name einer Stadt im Dekhan. SN -am 95, 6. 98, 5.
mahişa M. (von ved. mah gross) Büffel. PA -ān 34, 9.
mahişī F. (von -a M., eig. Büffelkuh) erste Gemahlin eines Fürsten; Gemahlin eines
    Fürsten. SN -ī 238, 9. SA -īm 41, 21. 217, 22. SI -yā 2, 3.
mahī F. (von ved. mah gross) Erde. SN -ī 311,5. SA -īm 57,1.59,31.91,19.186,24.
mahī-kṣit M. (Vkṣi besitzen, beherrschen) Fürst, König. PN -tas 6, 11. 16. 7, 2.
mahī-tala N. Erdboden. SN -am 277, 21. SL -e 27, 16. 46, 14.
mahī-dhara M. (Vdhr, eig. Erdträger) Berg. SV -a 37, 6.
Mahidhara M. (s. o.) Brahmanenname. SA -am 251, 22.
mahī-dhra M. (\dhr, eig. Erdträger) Berg. SAb -ād 260, 1.
mahī-nātha M. Fürst, König. SL -e 116, 2.
mahī-pa M. (Vpā II) Hüter der Erde, Fürst, König. SG -asya 118, 14. 21, 9.
mahī-pati M. Herr der Erde, Fürst, König. SN -is 1, 7. 3, 7. 17. 40, 5. 54, 3. 61, 2. 76, 5.
    80, 12.81, 8.91, 19.142, 2.251, 11.55, 14. SA -im 141, 18. SG -es 23, 15.75, 21.
    85, 24. 132, 7. 40, 4. 6. 44, 5. 240, 3. SV -e 23, 8. 26, 21. 38, 7. 87, 12. 88, 6. 200, 19.
mahī-pāla M. (∨pāl) Hüter der Erde, Fürst, König. SN -as 5, 4.40, 5.90, 17. SA
    -am 77, 2. 124, 2. PA -ān 5, 6. 6, 9. 13, 10.
mahī-pratha N. Rücken der Erde. SL -e 302, 10.
mahī-pradāna N. Landschenkung. SN -am 149, 14.
                                                            [113, 2, 4, 6, 8, 10, 12,
mahī-bhuj M. (Vbhuj VII) Fürst, König. SI -jā 113,5. PN -jas 105,18. PG -jām
mahī-bhrt M. (V bhr tragen) Berg. SG -tas 39, 19. 328, 3.
maheccha (ā-i, -ā F.) grosse Wünsche habend, ehrgeizig. PG -ānām 105, 14.
Mahendra M. (ā-I) ehrender Beiname Indra's. SN -as 238, 1. SA -am 11, 6.
Mahendravarman M. (Mahendra + varman N. Panzer) Kşatriya-Name. SG -anas 199,
Mahendra-sadanopama (a-n, -ā F.) dem Sitz des M. ähnlich. SA -am 234, 12.
Mahendrādya (a-ā) von denen Mahendra der erste ist. PN -ās 8, 3.
Maheśa (ā-ī) M. Beiname Śiva's. SG -asya 121, 12.
maheśvara (ā-ī) M. grosser Herr. PN -ās 8, 9.12, 10.15, 7.
                                                                   [SL -e 315, 7.
Maheśvara (ā-Ī) M. Beiname des Gottes Siva. SN -as 186, 4.92, 1. SA -am 199, 9.
Maheśvaroktā (a-u) F. von -a von Maheśvara gesagt. SN -ā 227, 21.
mahotsava (ā-u) M. ein grosses Fest. SL -e 94, 17.
mahaujas (ā + ojas N., vw. mit ugra) von grosser Kraft. PN -asas 16, 12.18, 2. [29.
mahauşadhi (ā-o) F. grosse Heilpflanze, Zauberpflanze. SA -im 328, 16. PA -īs 321, 18.
mā nicht (prohibitiv), dass nur nicht. 39, 18. 53, 2. 54, 22. 105, 3. 3. 48, 8. 60, 10. 10.
    76, 11. 11. 216, 3. 23, 19. 35, 20. 38, 12. 16. 42, 1. 53, 8. 61, 4. 67, 5. 12. 72, 7.
    76, 4. 88, 2. 307, 16. 08, 12. 11, 12. 28, 1.
∨mā III messen.
Pass. Ind. 3.S miyate 321, 4.
                                                                     -asya 84,6.
māmsa N. Fleisch. SN -am 83, 3. 255, 8. SA -am 84, 2. 3. 250, 23. 51, 3. 55, 4. SG
māmsa-granthi M. (Vgrath, granth) Fleischknoten. DN -ī 300, 11.
māmsāda (a-a, Vad) Fleisch essend. SN -as 139, 7.
                                                                          [314, 1]
māmsādi-kalita (a-ā, Vkal) mit Fleisch und andrem schmackhaft gemacht. PA -ān
māmsāśana (a-a) N. Fleischnahrung. SN -am 139, 8.
māmsāśin (a-ā, Vaś IX) Fleisch geniessend, Fleischfresser. SG -inas 168, 15. 69, 10.
mākanda M. Mango-Baum. PL -eşu 284, 20.
                                                          [PN -inas 138, 7. 44, 18.
mā-ciram alsbald, unverzüglich. 8, 12.67, 10.
māñjiştha-vāso-bhrt (Vbhr) krapprote Kleider tragend. PN -tas 286, 19.
Mātali M. Name von Indra's Wagenlenker. SN -is 70, 21.
```

```
mātā-pitr M. Mutter und Vater. DD -rbhyām 320, 3.
                                                                 [SN -as 129, 12.
mātula M. (mind. aus *mātrla v. mātr F.) Muttersbruder, Oheim, Onkel. SV -a 128, 14.
mātr F. (Lallwort mit Suffix) Mutter. SN -ā 60, 8. 62, 3. 156, 1. 62, 20. 93, 8. 12.
     231, 21. SA -aram 63, 5. 11. 67, 4. SI -rā 85, 12. 197, 2. 206, 15. 328, 1.
     -ur 62, 10. 67, 20. 85, 5. 104, 2. 93, 22. 206, 9. 12, 14. 25, 7. 99, 6. 321, 37.
     -ar 62, 14, 63, 12, 67, 5, 11, 85, 8, 193, 14, 94, 2, 308, 12, 12, 17,
mātrvat (von mātr F.) wie (auf) die Mutter. 176, 13.
mātr-svasr F. Mutterschwester, Tante. SN -ā 62, 19.
mātrā F. (Vmā) Mass; metrische Einheit, Mora. SN -ā 106, 1.55, 19. PN -ās 258, 24.
mātsarya N. (von matsara M.) Neid, Missgunst. SA -am 281, 9.
mādrśa (Wb. von mā-drś, drś F.) mir ähnlich, meinesgleichen. SL -e 192, 23.
mādhurya N. (von madhura) Süsse, Süssigkeit. SA -am 259, 6.
mādhyasthya N. (von madhya-stha) Neutralität. SA -am 333, 19.
∨mān X (Den. von māna M.N.) ehren, Ehre erzeigen. Mit apa geringschätzen.
     Ind. 2.S mānayasi 35, 16.
     Imp. 2.S mānaya 272, 9.
     Pot. 3.S apa-mānayet 164, 5.
māna M.N. (Vman) Stolz, Groll, Ehre, hohes Ansehen. SN -as 294, 16. -am 257,
     21. 23. SA -am 261, 3. 81, 3. SL -e 302, 11. 19, 5.
māna N. (\maxbb{m}a) Mass. SN -am 321, 3.4. DN -e 100, 10.
m\bar{a}na-da (\sqrt{d\bar{a}}) Ehre(n) spendend. SV -a 10, 11. 27, 3. 301, 3.
māna-daņļa M. Massstab, Messstock. SN -as 320, 23.
mānadaņdatva N. Abstr. von māna-daņda M. SI -ena 321, 8.
mānanīyā F. von -a (\sqrt{mān}) zu ehren. SA -ām 326, 2.
māna-purahsaram (Vsr) unter Vorantritt von Ehren, ehrerbietig. 110, 12. 23, 1.
māna-madādi-nāśana (a-ā, ∨naś Kaus.) Stolz, Übermut und andres vernichtend. SN
māna-mahat gross an Stolz. PG -atām 263, 12.
                                                                    [-am 313, 9]
mānava M. (Patron. von Manu M.) Mensch. SN -as 175, 4. PN -ās 295, 5.
mānavatī-manas N. der Geist einer stolzen (Frau). SN -as 186, 20.
māna-vivarjitam (Vvrj) vom Stolz verlassen, ehrlos. 298, 1.
mānasa N. (von manas N.) Geist, Herz. SV -a 310, 19. SA -am 284, 4.
mānasī F. von -a (von manas N.) geistig (d. i. durch den blossen Willen entstanden).
māna-hīna vom Stolz verlassen, ohne Ehre. SG -asya 116, 10.
                                                                [SA -īm 325, 17.
mānin (von māna M.N.) stolz, Ehrgefühl besitzend. SN -ī 224, 12. 307, 4.
mānuşa (von manus M. (Vman) Mann) menschlich. SN -am 50, 14. SA -am 70, 24.
mānuşa M. (s. o.) Mensch. SV -a 224, 1. SN -as 82, 16. SA -am 10, 14. 18, 12.
     223, 22. PN -ās 3, 18. PL -eşu 2, 16.
mānuşa-bhāşā F. menschliche Sprache. SI -ayā 223, 18.
mānuşa-rākşasa M. Unhold in Menschengestalt. PN -as 271, 19.
                                                                    [45, 5, 50, 17.
mānuşī F. von -a. SA -īm 3, 16.
mānuşī F. (von -a M.) ein menschliches Weib. SN -ī 44, 5.61, 6. SA -īm 40, 3.44, 16.
mānotsāha (a-n) M. Energie mit Stolz (verbunden). SA -am 135, 13.
mānonnati (a-u) F. (Vnam) Erhöhung des Selbstgefühls. SA -im 262, 8.
mānmatha (von Manmatha M.) erotisch. PN -ās 293, 8.
mānya (\vert mān) zu ehren. PA -ān 272, 9.
māma M. (Lallwort) Onkel. SV -a 127, 3, 28, 10, 19, 29, 4, 78, 16, 79, 3.
mā-mā nicht so! nein nein! 292, 5.
māyā F. (Vmi) Zauber, Blendwerk, Illusion, List, Betrug. SN -ā 48, 4. SA -ām
     166, 8, 225, 13. SI -avā 251, 14.
```

```
māyā-kapota-vapus die Zaubergestalt einer Taube tragend. SA -usam 250, 17.
māyā-racita durch Zauber geschaffen. SN -am 204, 17.
māyopajīvin (ā-u, ∨jīv) von Hinterlist lebend. PN -inas 147, 10.
māra-śrnkhalā F. Fessel, Kette des Liebesgottes. SI -ayā 248, 10.
mārişa M. (mind. mārisa = mādrsa) Kollege, ehrenwerter Mann. SV -a 57, 8.
māruta M. (von marut M.) Wind. SV -a 312, 17.
∨mārg I (von mṛga M.) suchen.
    Ind. 1.S mārgāmi 44, 19.
mārga M. (von mrga M., eig. Wildpfad) Weg, Strasse. SN -as 328, 8. SA -am 46,
    13. 323, 5. SL -e 132, 19. 324, 6. PN -ās 46, 12. PG -ānām 57, 5.
mārgaņa N. (\makegmarg) das Suchen, die Suche. SL -e 64, 2.
mārgamāņā F. von -a Pprm von ∨mārg I suchen. SN -ā 51, 11.
märgayitum Inf. von \makenmarg X holen, fordern, sich erbitten. 208, 16.
mārjāra M. (Vmrj, eig. der sich putzt) Katze. SN -as 114, 3. SG -asya 232, 10.
mārjitum Inf. von Vmrj X wegwischen. 275, 4.
mārdava N. (von mṛdu) Sanftheit. SN -am 283, 3.
mālatī F. Jasmin (Pflanze und Blüte). SN -ī 290, 7.
mālatī-kusuma N. Jasminblüte. SG -asya 277, 6.
mālā-kāra M. (Vkr) Kranzwinder, Gärtner. SN -as 131, 18.63, 2.
mālya N. (Wb. von mālā F.) Kranz, Guirlande. SI -ena 252, 15. PI -ais 252, 11.
∨mālyaguņāy (Den. von mālya-guņa M.) sich wie eine Guirlandenschnur verhalten.
    Ind. 3.S mālyaguņāyate 278,1.
Mālyavat M. (von mālya N.) Name eines Gana. SN -ān 189, 21. 90, 7. 227, 20. 29, 1.
    46, 15. 52, 16. 21. SA -antam 189, 14. SD -ate 192, 9.
mā-śabdodaka-śabda (a-u) M. das Wort mā und das Wort udaka. DG -ayos 238,17.
māsa M. Monat. SA -am 91, 15. 94, 8. PA -ān 21, 7. PI -ais 241, 6.
māsa-şatka N. (von şaş) Sechsheit, Sechszahl von Monaten. SI -ena 97, 9. 15. 241, 4.
māhātmya N. (von mahātman (ā-ā)) Herrlichkeit.
                                                 SN -am 185, 21.
mita (Ppp von \vee mā) gemessen, kurz. SA -am 113, 2.
mitra N. Freund. SV -a 122, 17. 42, 16. 44, 1. 47, 6. 55, 3. 57, 2. 16. 65, 7. 74, 19. 267, 9.
    SN -am 26, 14.54, 20. 134, 3.92, 3.93, 13. 209, 15. 20, 13. 20. 23, 19. 62, 14. 70, 15.
    94,19. SA -am 223,23. SL -e 115,10. DN -e 156,17.74,15. PN -āni 98,11.
mitratā F. (von mitra N.) Freundschaft. SA -ām 221, 9.
mitra-droha M. (Vdruh) Verrat des Freundes. SN -as 224, 18. SI -ena 144, 14.
mitra-drohin Verräter des Freundes, treubrüchig. SV -in 224, 4. SN -ī 182, 18.
mitra-bheda (von mitra-bheda M.) von Trennung von Freunden handelnd. SN -am
    98, 1. 183, 20.
mitrabheda-mitraprāpti-kākolūkīya-labdhapraņāśāparīksitakāraka (a-a)
    handelnd von Trennung von Freunden, Gewinnung von Freunden, vom Krähen-Eulen-
    Krieg, von Verlust des Erworbenen und von unüberlegtem Handeln. PA -āṇi 97,13.
mitra-samrakşana N. (Vrakş) Schutz der Freunde. SN -am 266, 19.
mitrāpad (a-ā) F. Unglück des Freundes. SA -dam 272, 1.
mitrārtha (a-a) M. Sache, Angelegenheit der Freunde. SL -e 157, 11.
mithas (\square\text{mith}) gemeinsam, gegenseitig, unter einander. 292, 4.
mithuna N. (Vmith) Paar, Ehe-, Kinderpaar (Knabe und Mädchen). SN -am 84, 16.
    SA -am 17, 2. 23, 3. 9. 84, 9. PI -ais 292, 4.
mithyā (\psi mith) verkehrt, unrichtig, falsch. 34, 19. 47, 6. 101, 9. 43, 13.
mithyā-kraya M. (Vkrī) falscher Kaufpreis. SG -asya 100, 11.
mithyā-kraya-kathana N. das Ansagen eines falschen Kaufpreises. SN -am 99, 18.
```

```
mithyā-paņditā F. von -a in unrichtiger Weise gelehrt. SI -ayā 239, 12.
mithyā-prajalpana N. (Vjalp) das Falschreden, Lügen. SI -ena 167, 2.
mithyā-phalānvesin (a-a, Vis) falsche Frucht suchend. PN -inas 289, 14.
mithyā-vādin (Vvad) falsch redend, Lügner. SV -in 181, 8. SI -inā 129, 14.
mithyā-vārttā-samdeśaka M. (Vdiś) falsche Botschaft von Wohlergehen. PI -ais
∨mil VI (mind. aus ∨mith?) sich versammeln.
                                                                      [128, 18.
    Ind. 3.P milanti 233, 21. 35, 8.
milita Pp von Vmil. PI -ais 217, 16.
militvā Ger. von Vmil. 130, 20.
mişta (mind. = mṛṣṭa, Ppp von Vmṛj II) schmackhaft, lecker. SN -am 141, 1.
mīna M. Fisch. SN -as 300, 16.
∨mīl I die Augen schliessen, sich schliessen. Mit sam-ud sich öffnen, sich zeigen.
    Ind. 3.S sam-un-mīlati 278, 2.
mukulayat Ppra v. Vmukulay (Den. v. mukula M.N. Knospe) schliessen. SN -n 287,8.
mukulita-nayanā F. v. -a das Auge zur Knospe machend, schliessend. PG -ānām 291,16.
mukta Ppp v. \muc lösen, loslassen, befreien, abschiessen. SN -as 15, 22. 32, 5. 125, 15.
mukta-keśī F. von -a mit gelöstem Haupthaar. SA -īm 49, 20.
mukta-muktāhāra-vastrābharaņa (a-ā) mit abgelegten Perlenschnüren, Kleidern
    und Schmucksachen. SN -am 130, 5.
muktavat Ppa von Vmuc lösen, befreien. SN -ān 219, 2.
mukta-śāpa dessen Fluch gelöst ist. SN -as 253, 13.
muktā F. von -a. SA -ām 208, 5.
muktā F. (Vmuc) Perle. PG -ānām 294, 14 (im Nebensinn PG v. mukta (M.) erlöst).
muktā-kalāpa M. Schmuck aus Perlenschnüren. SG -asya 331, 16.
muktākāratā F. (von muktākāra (ā-ā)) Perlengestalt. SI -ayā 139, 15. 270, 10.
muktā-jāla N. Perlennetz. SN -am 279, 4.10.
muktā-phala N. Perle. SN -am 332, 4. PI -ais 323, 6.
muktāphala-sadrša perlengleich. PI -ais 127, 1.
mukti F. (Vmuc) Erlösung. SG -es 313, 20.
muktvā Ger. von Vmuc lösen, auflösen, verlassen; ausgenommen, ausser. 154, 7.
     68, 7. 80, 20. 216, 3. 26, 19. 83, 4. 311, 15.
mukha N. Mund, Gesicht, Antlitz, Anfang. SN -am 240, 25. 62, 15. 68, 7. 88, 15.
    99, 15. 300, 12. 12, 11. SA -am 84, 8. 118, 4. 240, 15. SI -ena 292, 19. SAb
    -ād 74, 11. 227, 11. 39, 14. SL -e 244, 1. 70, 4. 73, 14. 87, 4. 320, 7. PN -āni
     13, 20. 309, 11. PI -ais 238, 5.
mukha-candra M. Antlitzmond, Mondgesicht. SI -ena 292, 21.
mukhatas (von mukha N.) vom Munde her. 32, 12.
mukharatā F. (von mukhara, mukha N.) Geschwätzigkeit. SN -ā 267, 21.
mukhābja (a-a) N. (Vjan) Gesichtslotus, Lotusantlitz. SN -am 283, 19.
mukhāmṛta (a-a) N. Nektar des Mundes. SA -am 287, 19.
mukhya (von mukha N.) der beste, vorzüglich, herrlich. PA -āni 10,20. PI -ais 79,18.
mukhya-mantrin M. der erste Minister. SL -ini 107, 16.
                                                              [khyeşu mukhyeşu).
mukhyasas (von mukhya) alle obersten, bei allen obersten. 23,7 (Nīl. mukhyaso mu-
mugdha (Pp von V muh) einfältig, unerfahren, naiv. SI -ena 233, 10.
mugdha-prāya (Vi) fast einfältig, naiv. PN -ās 290, 4.
mugdhā F. von -a. SV -e 293, 1. 315, 13.
mugdhāksīksaņa-vīksita (a-a, ī-ī) angeschaut von dem Blick eines Mädchens mit
    unschuldigen Augen. SG -asya 293, 14.
mugdhānganā (a-a) F. eine naive (und dadurch reizende) Frau. PG -ānām 282, 12.
```

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

∨muc VI lösen, loslassen, verlassen, aufgeben, befreien. Mit vi dass. Akt. Ind. 3. P muñcanti 124, 5. 99, 6. 317, 6. 1. P muñcāmas 300, 18. Imp. 2.S muñca 155, 20. 249, 10. 50, 20. 97, 27. 3.S muñcatu 87, 15. 17. 19. 2.P Perf. 3.S mumoca 136, 4.88, 13.332, 18. muñcata 201,17. 1. Fut. 3.S vi-moksyati 54, 8. 2.S moksyasi 53, 9 (mit passiver Bedeutung). Med. 1. Fut. 1. S moksye 314, 7. Pass. (reflexiv) Ind. 3.S mucyate 143, 18. 1. Fut. 3. S moksyate 189, 22. 2. S vi-moksyase 189, 20. ∨muc X lösen, befreien. Mit vi dass. Imp. 2.S vi-mocaya 36, 15. muñcantī F. von -at Ppra von Vmuc VI loslassen, fallen lassen. SI -yā 248, 23. mundita Ppp von Vmunday (Den. von munda kahl) kahl scheren. PN -ās 289, 15. V mud I sich freuen, fröhlich sein. Ind. 3.S modate 282, 16. Imp. 2.S modasva 52, 15. Perf. 3.S mumude 71, 16. mud F. (s.o.) Freude. SA -dam 71, 18. 89, 11. 286, 10. 301, 8. SI -dā 74, 31. 90, 2. mudita (Pp von Vmud) fröhlich, erfreut. SN -as 17,12.94,22. DN -au 89,7. PN mudhā (mind., Vmrdh) umsonst, vergebens. 280, 22. [-ās 17, 5. muni M. (Vman?) Weiser, Seher, Büsser, Mönch. SN -is 228, 6. 311, 8. SA -im 228, 2.14. SG -es 175, 19. SL -au 267, 20. SV -e 228, 9.13. PN -ayas 237, 7. PI -ibhis 38, 22. 237, 14. 44, 16. 99, 14. PG -īnām 326, 2. muni-kanyakā F. Tochter des (eines) Eremiten. SN -ā 244, 17. SA -ām 244, 14. muni-kanyā F. dass. SN -ā 193, 5. mumukşu (Vmuc Des.) verlassen wollend, nach Erlösung trachtend. SN -us 228, 17. muraja-dhvani M. Trommelschall. SN -is 193, 11. [PG -unam 228, 12. muşti F. Faust. PI -ibhis 48, 8. 295, 12. muşnantī F. von -at Ppra von Vmuş IX stehlen. SN -ī 14, 3. ∨muh IV irre werden, sich verwirren, in Verwirrung geraten. Mit vi dass. Ind. 3.S muhyati 282, 16. 2.S muhyasi 225, 13. Kaus. Ind. 3.S mohayati 216, 6. Pot. 3.S vi-mohayet 216, 22. muhur (V muh?) plötzlich, im Augenblick, wiederholt, immer wieder. 20, 7. 7. 29, 14. 17. 31, 6. 6. 7. 7. 8. 17. 19. 19. 120, 22. 22. 73, 10. 300, 14. 25, 6. 28, 13. muhūrta M.N. (von muhur) Augenblick. SA -am 30, 15.61, 22.73, 1.4. muhyat Ppra von Vmuh IV. SN -n 238, 23. mūka (tonmalend) stumm. SN -as 248, 19.68, 12. mūkavat (von mūka) wie beim Stummen, nach Art eines St. 108, 22. mūdha (Pp von V muh) einfältig, dumm, Tor. SV -a 93, 14. 16. 170, 18. 79, 10. SN -as 19, 2. 166, 8. 209, 7. SI -ena 66, 15. 81, 14. SG -asya 280, 20. DN -an 202, 13. PN -ās 179, 15, 289, 14. PI -ais 143, 6. PG -ānām 219, 22. mūdhatā F. (von mūdha) Dummheit. SI -ayā 156, 11. mūdha-mati von einfältigem Geiste, ungebildet. SN -is 123, 14. SV -e 170, 9. mūtra N. (Vminv) Harn. SA -am 19, 16. mūrkha dumm, Dummkopf, Tor. SV -a 156, 10. 74, 3. 82, 4. 221, 4. SN -as 136, 3. 43, 10. 74, 16. 94, 15. 95, 6. 238, 18. 39, 23. 59, 15. SA -am 173, 13. 235, 17. SD -āya 195, 10. SG -asya 240, 23. 60, 7. PN -ās 129, 13. 46, 1. 82, 9. 246, 21. 47, 6. PA -ān 276, 1. PI -ais 146, 1. PG -āṇām 124, 9. 74, 1. 82, 11.

mūrkhajana-samparka M. (Vprc) Verkehr mit Dummköpfen. SN -as 260, 17.

# mūrkhatama — mrga-vyāla-

```
mürkhatama (Sup. von mürkha) sehr dumm. PN -ās 173, 4.
mürkhabhāva-krta veranlasst durch (seine) Dummheit. SI -ena 195, 15.
mūrkhī-bhūta Pp von \murkhī-bhū dumm werden. PN -as 207, 3.
mūrkhopadeśa (a-u) M. Unterweisung von Toren. SI -ena 172, 12.
mūrta (Pp von Vmūrch) verkörpert, leibhaftig. SA -am 197, 7.
mūrtā F. von -a. SN -ā 244, 1. SA -ām 203, 10. 21, 11. SI -ayā 248, 12.
mūrti F. (\murch) Körper, Gestalt. SN -is 257, 20. SI -yā 7, 6.
mūrtimat (von mūrti F.) mit (einem) Körper begabt. SN -ān 2, 19.
mūrty-antara N. andre Gestalt. SA -am 335, 1.
mūrdha-ja M. (Vjan) Kopf-, Haupthaar. PN -ās 261, 13.
                                                                  [77, 7, 302, 1.
mūrdhan M. Kopf, Scheitel. SA -ānam 191, 16. SL -ni 1, 5. 69, 23. 160, 16. 264, 7.
∨mūl I Wurzel fassen, wurzeln. Kaus. mit ud und nis entwurzeln.
Kaus. Ind. 3.S un-mulayati 120, 4. 1.S un-mulayami 226, 3. P nir-mulayanti 306,
Pass. des Kaus. Ind. 3.S un-mülyate 316, 11.
mūla N. (s. o.) Wurzel, Grundlage, Original. SN -am 161, 4.85, 13. SA -am 274, 10.
mūla-phala N. Wurzeln und Früchte. PI -ais 307, 17.
mūlya N. (von mūla N.) Preis, Kaufpreis, Kaufgeld. SA -am 231, 21.32, 19. SI -ena
mūşaka M. (im Ablaut zu Vmuş) Maus, Ratte. SN -as 232, 1.6.9.25. SA -am
     232, 7. PI -ais 194, 18.
Mūşakākhyā (a-ā) F. (∨khyā) der Name Mūşaka (s. o.). SI -ayā 233, 2.
mūşika M. (im Ablaut zu Vmuş) Maus, Ratte. PN -ās 179, 18. 81, 10. 18. PI -ais
mūşikā F. (von mūşaka M.) Maus. SN -ā 114, 2.
                                                                   [180, 12, 13,
mūşikāfijali (ā-a) M. (die zusammengehaltenen) Mausepfötchen. SN -is 103, 17.
∨mr VI sterben.
    Ind. 3.S mriyate 49, 5, 100, 4 (erg. yadi), 79, 2.
∨mṛg X (Den. von mṛga M.) aufspüren, suchen.
Akt. 1. Fut. 3. P mrgayişyanti 51, 17.
Med. Ind. 2.S mrgayase 44, 4.
    Imp. 2.P mrgayadhvam 57, 16.
mṛga M. Tier des Waldes, Wild, Gazelle. SN -as 131, 4. SI -eṇa 131, 2. PN -ās
     145, 19. 59, 4. 260, 15. PI -ais 145, 19. PG -āṇām 36, 9.
mrga-kula N. Geschlecht von Waldtieren. PA -āni 133, 8.
mṛga-kopa M. Zorn gegen die Tiere. SA -am 134, 2.
mrga-jana M. Tierwelt, Tiere des Waldes. SN -as 123, 15. 17.
mrga-jīvana M. (Vjīv, der vom Wilde lebt) Jäger. SN -as 32, 13. 33, 9. 10.
mrga-trşnikā F. (Wb. v. trşnā F., eig. Gazellendurst) Luftspiegelung. PL -āsu 259, 1.
mrga-drś (drś F.) gazellenängig. SG -śas 283, 13 (F.). PG -śām 288, 15. 94, 9. 95,
mrga-dvija M. Tier und Vogel. PA -an 34, 4.
                                                                  [20 (alle F.).
mṛganābhi-gandhin (gandha M.) nach Moschus duftend. SA -i 334, 7.
mrga-paksin M. Tier und Vogel. PA -inas 43, 3, 254, 18. PL -isu 39, 13,
mṛga-pati M. Herr der Tiere (der Löwe). SN -is 277, 24.
mrga-mīna-sajjana M. Gazelle, Fisch und guter Mensch. PG -ānām 269, 8.
mrgayā F. (Vmrg X) Jagd. SD -āyai 223, 13.
mṛgayāṇa (ep. für mṛgayamāṇa) Pprm von Vmṛg X. SI -ena 65, 21.
mṛgayā-rasa M. Geschmack an der Jagd, Jagdlust. SAb -ād 236, 19.
mrgayitum Inf. von Vmrg X suchen. 65, 12.
mṛga-rāj M. (Vrāj) König der Tiere (der Tiger). SN -d 36, 16.
mrga-vyādha M. Jäger. SN -as 32, 8. 11. 23. SA -am 33, 14.
mrga-vyāla-niṣevita (Vsev) von wilden Tieren und Schlangen bewohnt. SL -e 29,9.
```

```
mrga-śaśakādi (a-ā) Gazellen, Hasen und andere. PA -īn 130, 19.
mṛga-śāvākṣī (a-a) F. von -a (akṣan N.) dessen Augen denen eines Gazellenkälbchens
    gleichen. SI -yā 292, 18. SV -i 32, 16.
mrga-śrestha der Herrlichste unter den Tieren. SV -a 36, 15.
mṛgākṣī (a-a) F. von -a (akṣan N.) gazellenäugig. PN -yas 285, 4.
mṛgānganā (a-a) F. Gazellenweibchen. PI-ābhis 332, 14. PAb -ābhyas 332, 13.
mṛgādhipatya (a-ā) N. (v. adhi-pati M.) Oberherrschaft über die Tiere. SA -am 137,3.
mṛgī-dṛś (dṛś F.) die Augen einer weiblichen Gazelle habend. PG -śām 290, 6 (F.).
mrgendra M. (a-I) Indra unter den Tieren, König der Tiere. SV -a 36, 13.
Vmrj X abwischen, wegwischen.
    Imp. 2.S mārjaya 307, 21.
mṛṇāla-nāla-dhavalā F. von -a weiss wie ein Lotusstengel. SL -āyām 129, 8.
mṛṇāla-nāla-lalita-bhujā F. von -a (-a M., V bhuj VI biegen) mit Armen lieblich
    wie ein Lotusstengel. SN -ā 205, 12.
mṛṇāla-sūtrāntara (a-a) N. Raum für eine Lotusfaser. SN -am 331, 6.
mṛṇālī F. (von -a N.) Lotuswurzel, -pflanze. SA -īm 58, 19. 59, 2.
mrta Pp von Vmr VI sterben. SN -as 101, 10.04, 5.26, 17.29, 9.68, 11.218,
    16. 64, 5. SA -am 250, 21. SG -asya 213, 20. PN -as 143, 9. PI -ais 154,
    12. PG -ānām 152, 3.
mrtājāta (a-a, Vjan) der gestorbene und der nicht geborene. DN -au 96, 1.
mrt-pinda M. Lehmklumpen, Erdenkloss. SN -as 301, 9.
mrtyu (Vmr) Tod. SN -us 30, 14. 159, 12. 69, 11. 206, 6. 39, 2. 306, 15. 16, 13. SA
    -um 10, 17. 144, 9. 68, 18. SI -unā 268, 5.
Vmrd IX zerstampfen, zertreten, reiben, zerreiben.
Akt. Perf. 3.P mamardus (ep. für mamrdus) 46, 14.
Med. Perf. 3.S mamrde 83, 14.
mrd F. (Vmrd) Erde, Lehm, Ton. SA -dam 315, 5.
mrditā F. von -a Ppp von Vmrd IX zertreten. SN -ā 49, 6.
mrdu (Vmrd) weich, zart, mild. SI -unā 143, 19. PN -avas 217, 5. PA -ūni 120, 5.
mrdu-grīvā F. der zarte Hals. SL -āyām 129, 9.
mrdupūrvam (Adv. von mrdu-pūrva) auf zarte Weise. 78, 24.
mrdu-pūrvā F. von -a sanft, schmeichelnd. SI -ayā 32, 24.
mrdyamāna Pprp von Vmrd IX reiben, zerreiben. PN -āni 83, 15.
mrdha N. (Vmrdh) Kampf, Schlacht. SL -e 40, 16.
∨mrś X mit vi erwägen, überlegen.
    Pot. 3.S vi-marsayet 117, 3.
mṛṣā (\/mṛṣ) fălschlich, unwahr. 201, 19.
mṛṣṭa-kartṛ M. Bereiter von Delikatessen, Leckerkoch. SN -ā 66, 8.
mekhalā-pada N. Gürtelgegend, Hüfte. SL -e 219, 12.
megha M. Wolke. SN -as 145, 10.73, 7. SA -am 242, 12. SG -asya 75, 16.275, 3.
megha-nāda M. Ton der Wolke, Donner. SL -e 76, 2.
megha-nirghoşa (Vghuş) wolkendröhnend. SN -as 76, 10.
megha-vitāna-madhya-vilasat-saudāmanī-cañcala unstät wie die in den Wol-
    kenmassen zuckenden Blitze.
                                PN -ās 306, 17.
medas N. Fett. SI -asā 116, 16.
                                                                [SV -i 312, 17.
medinī F. (vw. mit medas N.?) Erde, Land. SA -īm 59,16.76,4. SL -yām 33,11.
medhāvin (von medhā F. Weisheit) weise, klug. SN -1 110, 1. PN -inas 108, 20.
medhyā F. von -a (von medha M. Opfer) opferrein, rein. SN -ā 302, 20.
Menā F. Gattin des Himālaya und Mutter der Umā. SA -ām 326, 2.
```

```
Meru M. Name eines mythischen Berges aus Gold oder doch mit goldnem Gipfel. SN
    -us 277, 24. 309, 17. 21, 36. SL -au 267, 4. 321, 17. 22.
Meru-sikhara M.N. Gipfel des M. SA -am 276, 13.
Meru-sakha M. (sakhi M.) der Freund des M. SN -as 325, 17.
maitrī F. (von mitra N.) Freundschaft. SN -ī 145, 15.17.265, 19.69, 7.72, 2.317, 14.
maitrī-bheda M. Trennung der (ihrer) Freundschaft. SA -am 136, 11.
Maināka M. (Metron. von Menā F.) Name eines Berges, Sohnes des Himālaya, der, als
    Indra den Bergen die Flügel abschnitt, in den Ozean flüchtete und dadurch diesem
moktum Inf. von V muc loslassen, aufgeben. 293, 6.
                                                        [entging. SA -am 326, 9.
moksa M. (Des.-Bildung von Vmuc) Erlösung. SN -as 228, 11.
moksavitva Ger. von Vmoks (Den. von moksa M.) befreien. 32, 14.
moghāśā (a-ā) F. von -a (-ā F.) nichtige Erwartungen erweckend. SV -e 298, 6.
mocayitvā Ger. von Vmuc X lösen, losschirren. 78, 8.
                                                                 [-ānām 238, 15.
modaka M. (Vmud) Kuchen, Küchlein, Konfekt. SI -ena 143, 20. PA -ān 238, 13. PG
moha M. (Vmuh) Verlust der Besinnung, Verwirrung, Verblendung, Unverstand. SN
    -as 296, 19. 308, 21. 09, 3. SA -am 137, 5. 45, 7. 295, 4. 307, 21. SD -āya 296, 2.
    SAb -ād 131, 15. 37, 9. 311, 4. SG -asya 282, 17. 88, 4.
moha-mayī F. von -a in Verblendung bestehend. SA -īm 298, 10.
moha-mahiman M. (von ved. mah gross) Masse, Fülle von Unverstand. SN -ā 300, 18.
mohayat Ppra v. Vmuh Kaus. verwirren, betäuben. SN -n 70,16 (mit Pluralbedeutung).
mohāvarta-sudustarā (a-ā) F. von -a sehr schwer zu überfahren infolge des Strudels
    Verblendung. SN -ā 304, 20.
mohita Ppp von V muh Kaus. verblenden, verwirren. SN -as 22, 19. 21. 29, 18. PA
                                                                   [-ān 201, 15.
mohitā F. von -a. SN -ā 68, 15.
mauktika N. (von muktā F.) Perle. SN -am 139, 16. 270, 11.
mauna N. (von muni M.) Schweigen. SN -am 259, 11. 69, 19. SAb -ād 268, 12.
mauna-moksa M. Erlösung vom Schweigen. SG -asya 245, 12.
mauna-vrata das Gelübde des Schweigens beobachtend. SI -ena 157, 16.
mauna-stha (Vsthā) in Schweigen verharrend. SN -as 243, 13.
maunin (von mauna N.) schweigend, Stillschweigen beobachtend. SN -1 235, 6.
maurkhyānutāpatas (a-a, von anu-tāpa M.) aus Reue über (seine) Dummheit. 239, 22.
mlāna-sraj mit welkem Kranz. SN -g 15, 15.
mlānendriya (a-i) mit ermattenden, schwindenden Sinnen. SG -asya 273, 13.
mlāyin (\/mlai) welkend, schwindend. SL -ini 302, 11.
                                                                    f-am 33, 17.
mleccha-taskara-sevita (Vsev) von Barbaren und Räubern besucht, bewohnt. SA
Yakşa M. Name von mythischen Wesen im Gefolge Kubera's. SN -as 9, 6. 189, 18.
    92, 3. 237, 1. PL -eşu 2, 15.
Yakşa-rakşah-Piśāca M. Y., Nachtdämonen und P. PG -ānām 246, 5.
Yakşa-rāj M. (Vrāj) Fürst, König der Y. SN -d 45, 6.
Yakşādhipa (a-a) M. Herr der Yakşa. SN -as 47, 17.
Yakşī F. (von -a M.) ein weiblicher Yakşa, Yakşa-Weib. SN -ī 44, 8. 48, 5.
yacchantī F. von -at Ppra von Vyam geben, hingeben.
                                                       PL -īşu 289, 7.
∨yaj I opfern.
    Perf. 3.S ije 17, 14. 94, 25.
yajamāna Pprm von Vyaj opfern, Opfer darbringen. SN -as 17, 20.
                                                                           [19.
```

[-asya 199, 4.

yajña M. (Vyaj) Opfer. SL -e 16, 14. 187, 16. PI -ais 94, 25. 154, 16. PL -esu 18, Yajñadatta M. (yajña-datta) Brahmanenname. SN -as 200, 4. SI -ena 201, 3. SG

Yajñadatta-sutā F. Tochter des Y. PN -ās 200, 1.

```
yajñānga-yonitva (a-a) N. Abstr. von -yoni M. Ursprungsort der Bestandteile des
yajvan M. (Vyaj) Opferer. PN -ānas 152, 16.
                                                            Opfers. SA -am 325, 13.
∨yat I sich anstrengen, sich bemühen um, sich bestreben. Mit pra dass.
Akt. Imp. 2.S yata 63, 13. 3.P pra-yatantu 64, 2.
Med. Ind. 3.S yatate 113, 4. 41, 4. 57, 11. 1.S yate 165, 10. 3.P yatante 118, 15.
    Imp. 2.P yatadhvam 64, 4.
     1. Fut. 1.S yatisye 55, 16. 227, 16.
yatat Ppra von Vyat I sich abmühen. PG -tam 169, 1.
yatas von wo, wo, wohin; weshalb, da, ja, denn; dass; = Ab von yad. 7, 2.96, 2.17.
     98, 8. 99, 10. 105, 6. 06, 10. 10, 15. 11, 8. 13, 16. 14, 14. 15, 13. 19. 17, 16. 20, 3.
     21, 7. 23, 6. 27, 11. 31, 2. 38, 6. 39, 6. 42, 10. 44, 7. 49, 12. 22. 51, 11. 59, 10. 60, 4.
     62, 4. 64, 14. 19. 65, 15. 66, 4. 13. 67, 8. 13. 68, 8. 21. 69, 3. 70, 17. 71, 12. 13. 74, 4.
     75, 14. 19. 76, 9. 82, 17. 86, 20. 91, 20. 99, 15. 250, 13. 52, 4. 92, 16.
yatātman (a-ā) festen Geistes, charakterfest. SN -ā 334, 5.
yati M. (Vyat) Asket. SN -is 265, 16. 94, 19. SG -es 143, 16.
yat-kim-cid wer auch immer, welcher auch immer. SN -ahkascid 133, 20. -atkim-
     cid 132, 7. 63, 6. SA -atkimcid 114, 9.
yat-kim-api dass. SI -enakenāpi 92, 12 (lies yenakenāpy). 166, 6.
yat-krte weswegen, um dessen willen. 41, 5. 54, 6.
yatna M. (Vyat) Anstrengung, Mühe. SN -as 330, 4. SA -am 1, 13. 11, 16. 71, 18.
     73, 3. 131, 17. 63, 1. 228, 13. SI -ena 98, 10. 157, 12. 297, 21. 25. SAb -ād
     179, 14. SL -e 166, 20.
yatna-krtā F. von -a mit Anstrengung ausgeführt, versehen. SN -ā 275, 14.
yatnatas (von yatna M.) mit Anstrengung. 257, 9. 58, 29. 76, 6.
yat-pādanakhāgra-pratimānkita (ā-a) 'durch dessen Fussnagelspitzen-Spiegelbild
     markiert'. PN -ās 186, 9.
yatra wo, wohin; = L von yad. 12, 5, 9, 13, 2, 16, 16, 17, 1, 19, 13, 22, 21, 30, 15.
     48, 11. 60, 9. 85, 13. 100, 2. 05, 1. 11, 21. 12, 4. 24, 19. 34, 5. 5. 60, 21. 71, 5. 77, 4.
     79, 18. 80, 3. 81, 1. 18. 98, 9. 222, 22. 46, 6. 8. 72, 16. 74, 12. 89, 2. 303, 19. 20.
    04, 12. 07, 19. 11, 9. 16, 12. 17, 18. 22, 4. 23, 7. 17. 24, 3. 6. 25, 1.
yatra-sāyam-pratiśrayā F. von -a wo (man) abends (ist dort) verweilend. SA -ām
yat-svāda M. (Vsvad) dessen Wohlgeschmack. SAb -ād 311, 10.
yathā wie, dass, damit. 1, 5. 2, 13. 3, 6. 6, 7. 7, 7. 10, 2. 13, 20. 14, 21. 15, 1. 3. 5. 8.
     22, 12. 14. 14. 16. 26, 13. 27, 7. 28, 3. 32, 1. 33, 8. 42, 19. 44, 10. 11. 58, 12. 59,
     14. 62, 7. 8. 64, 11. 15. 65, 7. 16. 67, 7. 9. 15. 68, 5. 73, 19. 75, 16. 76, 4. 78, 16. 17.
     79, 3. 4. 80, 20. 86, 20. 87, 13. 88, 16. 91, 4. 96, 9. 11. 97, 2. 6. 104, 3. 05, 2. 06, 21.
    07, 17, 14, 5, 19, 9, 20, 18, 23, 2, 14, 24, 13, 25, 7, 32, 2, 4, 34, 18, 35, 14, 20, 22,
     36, 2. 47, 11. 49, 3. 16. 53, 3. 55, 2. 57, 8. 60, 13. 61, 18. 63, 3. 65, 13. 67, 3. 68, 18.
     72, 8. 75, 21. 78, 21. 79, 2. 4. 81, 10. 85, 13. 88, 1. 200, 13. 02, 17. 07, 18. 20, 1.
     24, 24, 33, 21, 35, 5, 45, 18, 48, 19, 51, 3, 3, 58, 17, 20, 75, 16, 300, 24, 31, 5.
yathā-kāmam (-a M.) nach Wunsch, nach Belieben, gemächlich. 17,8.23,5.80,10.86,
yathāgatam (ā-ā, -a) wie gekommen, desselben Weges. 17, 5. 221, 8. 54, 11. [23. 201, 1.
yathā-tattvam (-a N.) der Wahrheit gemäss, genau. 79, 1. 225, 15.
yathā-tatham (-ā) so wie es steht, genau; so wie es sich trifft, zufällig. 7,18.60, 17.
yathā-tathā so wie es geht, auf jede Weise. 92, 11.
                                                                              [77, 18.
yathā-nyāyam (-a M.) nach der Regel, nach Gebühr. 39, 10. 79, 13.
yathā-pūrvam wie vorher, wie sonst. 119, 12.
yathā-pradeśam (-a M.) jedes an seine, an die richtige Stelle. 333, 5.
yathā-balam (-a N.) je nach Vermögen. 131, 7.
```

### yathābhipretam — yad

```
yathābhipretam (ā-a, -a) wie beabsichtigt. 136, 12.
yathābhilaşita (ā-a) dem Wunsch entsprechend. SN -am 110,7 (lies Y für T). SA
yathārtha (ā-a) der Sache gemäss, zutreffend. SN -am 234, 20.
                                                                         [-am 130, 11.
yathārtha-vādin (Vvad) nach Wunsch redend. SN -ī 110, 10.
yatharham (a-a, -a) nach Gebühr. 5, 13. 90, 3.
yathāvat (von yathā) wie es sich gehört, nach Gebühr. 18, 17. 22, 18. 88, 17. 90, 6.
yathā-vidhi nach Vorschrift. 90, 5. 231, 2. 47, 23.
yathā-vrttam (-a) wie es sich begeben hat(te). 13, 5. 32, 19. 82, 14. 89, 1. 248, 21.
yathā-śakti nach Vermögen, nach Kräften. 124, 13, 85, 15.
yathā-śraddham (-ā F., Vdhā) vertrauend, zuversichtlich. 10,6 (die Bedentung von
     pra-nayasva S. 483 ist nach Nīl. gegeben; richtiger wohl mit PW: seine Zu-
     neigung an den Tag legen, seine Liebe zeigen).
yathā-sangam nach Bedarf, entsprechend. 82, 19.
yathā-satyam (-a) der Wahrheit gemäss. 87, 21.
yathā-sukham (-a N.) nach Bequemlichkeit, behaglich, nach Belieben. 82, 19. 84, 19.
yatheccham (ā-i, -ā F.) nach Wunsch, nach Belieben. 123, 5.
                                                                        [93, 18, 136, 7.
yathecchayā (ā-i, SI von -ā F.) dass. 103, 1.
yathepsita (ā-ī) dem Wunsch entsprechend, gewünscht. SA -am 242, 8.
yatheştam (ā-i, -a) nach Belieben. 273, 10.
yathokta (ā-u) wie gesagt, wie ausgesprochen. SA -am 66, 2.74, 7. PN -ās 97, 15.
yathoktam (Adv. von -a) in der angegebenen, bekannten Weise. 15, 12.
yathocita (ā-u) angemessen. SN -am 117, 20.
yathocitam (Adv. von -a) wie es sich geziemt. 246, 6.
yad wer, welcher. SN -as 11, 1. 18, 17. 18. 20. 19, 1. 3. 24, 12. 31, 12. 37, 20. 49, 2.
     57, 18. 65, 5. 79, 20. 80, 16. 85, 21. 25. 86, 1. 94, 7. 96, 8. 97, 18. 102, 12. 04, 3.
     6. 14. 19. 07, 3. 6. 13. 08, 1. 2. 4. 9. 10. 12. 09, 17. 11, 9. 13. 12, 20. 13, 1. 3. 6. 7.
     10. 16, 12. 17, 3. 18, 6. 19, 17. 24, 4. 31, 7. 15. 35, 2. 13. 19. 23. 37, 16. 21. 38, 9.
     20. 21. 39, 4. 44, 3. 9. 45, 2. 11. 46, 4. 6. 48, 3. 50, 4. 21. 52, 10. 54, 5. 55, 8. 19.
     21. 56, 13. 61, 17. 62, 16. 63, 15. 64, 6. 66, 8. 67, 6. 14. 17. 68, 17. 71, 19. 73, 11.
     14. 76, 14. 77, 20. 80, 4. 7. 81, 6. 82, 18. 83, 1. 12. 86, 2. 87, 10. 92, 2. 202, 5. 10.
     10. 12. 15, 12. 31, 4. 32, 1. 43, 1. 52, 8. 57, 5. 59, 7. 66, 1. 68, 1. 70, 13. 76, 12.
     91, 5. 96, 19. 305, 4. 22, 22. 24. 23, 11. 24, 9. -ad 10, 7. 9. 21, 19. 19. 23, 19.
     34, 20. 22. 23. 53, 19. 55, 15. 69, 4. 78, 1. 81, 4. 82, 11. 15. 92, 3. 98, 9. 14. 100, 2.
     01, 6, 03, 4, 13, 05, 10, 14, 12, 28, 12, 34, 11, 36, 21, 39, 7, 41, 1, 42, 14, 43, 5, 6,
     45, 6. 50, 8. 54, 16. 58, 13. 59, 17. 69, 9. 91, 6. 96, 16. 16. 202, 9. 10, 11. 11, 12. 17,
     16. 25, 22. 41, 8. 46, 2. 48, 24. 60, 22. 67, 3. 70, 14. 15. 75, 4. 79, 6. 83, 18. 99, 14.
     306, 5. 12, 1. 16, 14. 21, 29. SA -am 3, 15. 14, 10. 10. 36, 5. 73, 10. 107, 14.
     53, 13. 257, 21. 67, 12. 12. 321, 16. 20. 21. -ad 35, 4. 125, 20. 30, 13. 86, 18.
     290, 1. SI -ena 12, 3. 54, 10. 56, 2. 93, 15. 125, 13. 28, 10. 42, 4. 44, 5. 51, 4.
     64, 15. 75, 1. 80, 6. 86, 7. 229, 10. 34, 3. 64, 4. 65, 7. 75, 9. 10. 11. 78, 17. 22.
     89, 19. 96, 16. 99, 17. 310, 21. 17, 17. SAb -asmād 293, 4. SG -asya 7, 17. 11, 3.
     18, 19, 31, 10, 98, 1, 11, 11, 12, 12, 107, 6, 09, 17, 17, 15, 14, 16, 1, 6, 26, 8, 30,
     15. 34, 16. 36, 9. 19. 43, 20. 44, 5. 9. 50, 13. 59, 5. 63, 15. 67, 17. 85, 21. 86, 5.
     221, 4. 57, 20. 23. 60, 19. 65, 12. 74, 3. 76, 20. 77, 17. 78, 2. 26. 79, 10. 302, 2.
     03, 14. 06, 3. 10, 16. 20, 25. 22, 9. 14. 23, 2. 24, 15. 25, 11. 13. SL -asmin 18, 21.
     103, 11. 12, 18. 13, 12. 14. 38, 2. 50, 4. 323, 4. DN -au 331, 10. DG -ayos 145,
     16. 16. PN -e 6, 6. 44, 14. 47, 14. 74, 23. 99, 7. 102, 16. 05, 12. 16. 18. 18, 14.
     28, 6, 42, 4, 43, 3, 50, 1, 54, 11, 57, 18, 70, 12, 14, 72, 2, 11, 84, 7, 253, 14, 62, 6.
     71, 17, 18, 19, 20, 89, 14, 90, 16, 95, 5, 301, 12, 05, 10, 11, 07, 12, -ani 14, 15.
```

```
55, 15. 72, 12. 13. PA -ān 70, 2. 5. 154, 10. -āni 143, 17. PI -ais 128, 2. 43,
     13. 260, 21. 303, 16. 14, 11. PD -ebhyas 275, 8. PAb -ebhyas 303, 15. PG -eşām
     10, 15. 25, 8. 10. 99, 6. 112, 2. 42, 20. 58, 20. 60, 10. 257, 19. 60, 12. 61, 3. 62,
     12. 67, 1. 79, 28. 87, 14. 93, 19. 306, 11. 14, 10. 21. 35, 11. PL -esu 269, 13.
yad Adv. (s. o.) dass, da, weil, wenn; zur Einführung der direkten Rede. 16, 5. 18, 12.
     30, 20, 49, 6, 9, 59, 9, 66, 16, 67, 16, 81, 15, 83, 11, 14, 86, 9, 10, 11, 95, 11, 98, 7, 19,
     19. 99, 1. 104, 9. 14. 06, 9. 11, 14. 20. 15, 15. 18, 11. 21, 17. 22, 13. 27, 9. 28, 7. 33, 1.
     38, 18. 39, 2. 41, 7. 7. 8. 42, 10. 11. 44, 12. 13. 45, 15. 46, 18. 47, 2. 56, 10. 58, 9. 63,
     13. 67, 4. 8. 68, 15. 71, 12. 74, 16. 77, 13. 83, 4. 85, 22. 202, 24. 03, 14. 21, 16. 52, 14.
     64, 20. 89, 9. 92, 3. 93, 8. 9. 99, 20. 302, 13. 03, 5. 09, 11. 16. 17, 6. 30, 11.
yadā wann, als, wenn. 54, 21, 55, 1, 74, 19, 82, 6, 137, 8, 77, 3, 12, 83, 7, 89, 19, 21.
     259, 12. 14. 75, 1. 86, 11. 93, 2. 309, 17. 12, 5. 34, 1.
yad-āśraya M. das Stehen auf welchem. SI -ena 272, 17.
yadi wenn, ob. 3, 19. 10, 11. 11, 7. 17. 24, 2. 26, 18. 27, 1. 2. 36, 13. 14. 38, 8. 41, 7.
     44, 20. 48, 7. 52, 4. 7. 57, 4. 6. 60, 7. 62, 17. 65, 3. 9. 9. 10. 68, 2. 12. 73, 11. 74,
     25. 76, 6. 8. 10. 12. 87, 15. 17. 19. 90, 21. 21. 91, 6. 92, 7. 97, 10. 105, 4. 5. 10, 6.
     11, 4. 17, 13, 15, 15, 2, 17, 3, 18, 8, 20, 14, 19, 21, 5, 25, 4, 17, 27, 13, 28, 13, 32,
     11. 33, 16. 18. 34, 1. 4. 35, 21. 22. 36, 10. 11. 18. 18. 38, 5. 40, 18. 41, 5. 13. 15.
     21. 43, 18. 46, 3. 47, 6. 49, 9. 11. 18. 19. 20. 50, 2. 8. 54, 20. 59, 11. 61, 8. 63, 20.
     65, 11. 14. 66, 20. 68, 2. 69, 1. 70, 16. 17. 71, 6. 72, 5. 78, 19. 79, 3. 15. 16. 80, 13.
     81, 11. 83, 6. 86, 15. 92, 23. 206, 7. 24, 8. 39, 16. 17. 44, 6. 51, 1. 61, 21. 62, 1. 1. 2.
     66, 10. 68, 2. 3. 4. 4. 5. 5. 14. 73, 9. 75, 2. 7. 77, 4. 81, 4. 84, 5. 87, 21. 91, 19. 94,
     1. 2. 4. 95, 6. 301, 4. 08, 6. 14, 15. 15, 18. 16, 2. 18. 18, 6. 21, 12. 32, 3. 19.
yadīya (von yad) wem gehörig, wessen, dessen. DN -au 321, 13.
yadīyā F. von -a. SN -ā 257, 7.
yad-rcchā F. (Vrch) Zufall. SI -ayā 123, 11. 325, 2.
                                                              [59, 9. SI -ena 159, 20.
Yadbhavişya M. (yad-bhavişya M. Fatalist) Name eines Fisches. SN -as 158, 5.7.
Yadbhavişya-sadráa dem Y. gleich, ähnlich. SA -am 160, 1.
yad-rahitā F. von -a dessen beraubt. PN -ās 139, 8.
yadvat (von yad) wie. 100, 8, 43, 16, 69, 16.
yad-vā oder auch, oder. 257, 23. 58, 7. 321, 4.
yad-vāyu M. dessen Wind. SN -us 325, 7.
yantr M. (Vyam) Lenker, Rosselenker. SN -ā 73, 7.
Vyam I halten. Mit upa Med. zum Weibe nehmen, heiraten, mit ni hemmen, be-
     zwingen, mit pra darreichen, geben, gewähren, mit sam bezwingen.
                                                                               [78, 20.
Akt. Ind. 3.S pra-yacchati 112, 14. 31, 10. 49, 20. 64, 8. 1.S pra-yacchāmi 142, 18.
    Imp. 2. S pra-yaccha 176, 9. 251, 1. sam-yaccha 74, 17. 3. S yacchatu 73, 1.
    Impf. 3.S ny-ayacchat 74, 26.
Med. Perf. 3.S upa-yeme 326, 3.
                                                                              [177, 17.
Yama M. (yama M. Zwilling) Name des Todesgottes. SN -as 8, 1. 4. 9, 17. 16, 18.
Yama-dūtābha (a-ā, -ā F., Vbhā) dem Boten Yama's ähnlich. SA -am 108, 10.
Yama-dhānī-javanikā F. (mind. = yavanikā F., von Yavana M. Grieche) der Theater-
     vorhang, Yama's Behausung. SA -ām 318, 18 (lies Y für y).
Yama-sadana-samā F. von -a ähnlich wie im Hause des Y. SN -ā 287, 15.
yamin (von yama M., Vyam) der sich zügelt. SG -inas 317, 14. PG -inam 313, 11.
Yamunā-kaccha M. (mind. = kakṣa M.) Aue, Uferland der Y. (Yamunā F. (von yama
     M., eig. Zwillingsstrom) der grösste Nebenfluss des Ganges, heut Jumna). SA -ām
Yamunā-taţa M. Ufer der Y. SA -am 101, 14.02, 2.
                                                                  [100, 18, 02, 9, 23, 8,
Yamunā-salila-miśra mit Y.-Wasser vermischt. PI -ais 101, 13.
```

```
Yayāti M. (Vyat) Name eines alten Königs. SN -is 17, 14.
yava M. Gerste, Gerstenkorn. PG -ānām 266, 6.
yaśah-kāya M. Ruhmkörper, der Körper Ruhm. SL -e 262, 12.
yasah-sukha-karī F. von -a (Vkr) Ruhm und Glück verschaffend. SN -ī 261, 17.
yasas N. Ruhm, Ansehen. SN -as 152, 2. 313, 6. SA -as 2, 9. SI -asa 2, 8. 34, 10.
    SL -asi 269, 16. PA -āmsi 301, 2.
yaśas vinī F. von -vin (von yaśas N.) ruhmreich. SN -ī 28, 15. 39, 15. 43, 12. 63, 6.
yaşti F. Stab, Rute. SN -is 202, 4. SI -yā 202, 9. 04, 14.
                                                                 [SV -i 45, 2, 80, 11.
yaşti-bhājana N. Stab und Gefäss. DA -e 202, 14.
yaşty-utthana N. (Vstha) das Aufstehen am Stabe, mit einem St. SN -am 298, 17.
yaştr M. (∨yaj) Opferer. SN -ā 37, 23.
yasmād (SAb von yad) da, weil. 124, 20. 237, 17. 91, 6.
yasya ca bhavena bhavalaksanam 'und durch dessen Zustand ein (anderer) Zu-
     stand charakterisiert wird' Panini II, 3, 37 (Regel vom L absolutus). 321, 23.
yā F. von yad. SN -ā 48, 2.80, 13.96, 7.107, 4.90, 5.95, 1.221, 4.33, 11.58, 9.61, 14.
     76, 1. 79, 9. 96, 14. 332, 16. SA -ām 29, 4. 56, 14. 71, 3. 152, 17. 258, 1. 5. 5. 99, 2.
     SI -ayā 73, 21.161, 11. SG -asyās 258, 23.94, 2. SL -asyām 300, 6.01, 5.14, 18.
     PN -ās 30, 13. 72, 16. 296, 14. PI -ābhis 290, 17. PG -āsām 278, 22.
∨yā II (im Ablaut zu ∨i) gehen, fahren, gelangen, geraten, vergehen. Mit anu nach-
     gehen, folgen, mit abhi gehen zu, mit a hergehen, kommen, mit abhi-a kommen
     zu, mit prati-ā zurückkehren, mit sam-ā kommen, mit upa gehen zu, an-, eintreten,
     gereichen zu, mit pra fortgehen, gehen, gelangen.
     Ind. 3.S yāti 29, 17. 36, 17. 73, 5. 102, 13. 06, 2. 16, 2. 32, 14. 19. 35, 18. 19. 37,
     19. 46, 14. 59, 6. 60, 9. 12. 61, 17. 68, 17. 71, 11. 98, 20. 260, 22. 64, 4. 77, 16.
     79, 11. 86, 14. 87, 15. ā-yāti 29, 17. 113, 13. 227, 17. sam-ā-yāti 113, 11. upa
     -yāti 146, 15. pra-yāti 135, 11. 261, 2. 79, 4. 92, 2. 2.S yāsi 310, 18. 1.S
     yāmi 201, 17. 3. P yānti 96, 11. 107, 14. 24, 2. 25, 10. 32, 9. 39, 19. 52, 17. 54,
     10. 59, 4. 71, 9. 72, 2. 82, 19. 246, 8. 55, 8. 74, 12. 89, 14. 307, 8. ā-yānti 178,
     21. 200, 6. sam-ā-yānti 8, 3. upa-yānti 105, 16. 276, 18. pra-yānti 299, 2.
     1.P yamas 162, 4. 307, 18.
     Imp. 2.S yāhi 73, 5. 315, 1. anu-yāhi 272, 8. 3.S yātu 67, 10. 265, 4. 76, 13.
     82, 11. pra-yātu 276, 15. 2.P yāta 211, 12. 3.P yāntu 304, 8. ā-yāntu 12, 5.
     Impf. 3.S abhy-ayāt 20, 4. prāyāt (a-a) 53, 15. 187, 2.
     Perf. 3.S yayau 23, 9, 70, 18, 91, 10, 216, 7, 28, 15, 36, 19, 44, 15, 47, 15, 48, 14.
     17. 49, 11. 50, 1. 51, 18. 55, 10. ā-yayau 203, 22. 09, 4. 16, 20. 29, 4. 46, 22. 49, 4.
     abhy-ā-yayau 215, 24. praty-ā-yayau 223, 6. 37, 16. sam-ā-yayau 190, 17. 235, 6.
     upa-yayau 23, 15. 67, 18. pra-yayau 55, 9. 74, 32. 75, 3. 94, 9. 248, 3. 3. P yayus
     19, 5, 58, 1, 198, 16, 99, 1. anu-yayus 130, 8. ā-yayus 201, 4. pra-yayus 272, 21.
     1. Fut. 3.8 yāsyati 45, 8. 59, 13. 128, 1. 46, 3. 47, 7. 63, 11. 77, 8. 9. 80, 17. pra
     -yāsyati 127, 11. 2.S yāsyasi 18,5. 1.S yāsyāmi 73, 13. 159, 17. 3.P yāsyanti
     128, 3. 39, 8. 49, 22. 50, 1. 286, 6.
Kaus. Imp. 3.S yāpayatu 282, 9.
∨yāc I bitten (um), erbitten.
     Imp. 2.S yācasva 231, 21.
     Impf. 3.S ayācata 187, 7.
     Perf. 3.S yayāce 255, 18.
yācat Ppra von Vyāc I. SD -te 82, 9.
yācamāna Pprm von Vyāc I. PA -ān 218, 13.
yācayitvā Ger. von Vyāc X bitten (um), erbitten. 122, 5.
```

yācita Ppp von ∨yāc I. SN -as 213, 17.

```
yācitābhaya (a-a) nachdem er Sicherheit erbeten hatte. SN -as 224, 13.
yācitum Inf. von ∨yāc I. 212, 23.
yācñā-bhanga-bhaya N. Furcht vor Fehlbitte. SI -ena 298, 13.
yācñā-śūnya frei von Bitte. SN -am 298, 19.
yācya (Vyāc) zu bitten, anzugehen, anzusprechen. SN -as 263, 6.
                                                                    [PN -ntas 18, 3.
yāt Ppra von √yā II gehen, fahren, dahin-, weggehen, gelangen. SL -ti 190, 3. 98, 3.
yāta Pp von Vyā (s.o.). SN -as 94, 23. 194, 6. 273, 15. 99, 9. -am 301, 5. 13, 17. SA
    -am 74, 25. SL -e 23, 18. 222, 10. 49, 24. DN -au 194, 14. PN -as 298, 16. 99,
yātum Inf. von \forallyā (8.0.). 23, 3.62, 18.68, 11.70, 13.73, 8.286, 11.
yātr (Vyā) gehend, weggehend. PN -āras 299, 19.
yātvā Ger. von ∨yā gehen, fahren. 73,11.
Yādava M. (Patron. von Yadu M.) Name eines Lexikographen. SN -as 321, 29.
yā-drś (drś F.) wie aussehend, wie beschaffen. SN -k 126, 13.
yādrśa (Weiterbildung von yā-drś) dass. PA -an 139, 11. PI -ais 139, 11.
yāna N. (Vyā) Wagen. SA -am 62, 18. SI -ena 63, 1. PN -āni 132, 6. 63, 5.
yāna-yugya N. (von yuga N., Vyuj) Wagen und Pferde. SG -asya 20, 10.
yantī F. von -at. SN -ī 207, 12.
yāma M. (Vyā) Nachtwache (Zeit von drei Stunden). SL -e 208, 22.09, 4.10, 3.
yāmika (von yāma M.) wachhabend, auf Wache stehend. SN -as 203, 12.
yāminī F. (von yāma M.) Nacht. SN -ī 203, 20. 87, 15.
yāvaj-jīvam (jīva M.) solange man lebt. 96, 2.
yāvat wie weit, wie sehr, wie lange, inzwischen, bis; bis zu. 16,7.53,8.54,8.72,3.
    103, 3. 16, 17. 22. 17, 5. 19. 19, 6. 21, 10. 30, 4. 9. 32, 18. 19. 33, 10. 40, 9. 41, 14.
    48, 18. 49, 4. 60, 2. 61, 6. 65, 8. 67, 19. 73, 16. 75, 5. 76, 7. 17. 78, 1. 82, 19. 88, 19.
    203, 11. 08, 2. 09, 13. 22. 10, 3. 14, 7. 23, 22. 27, 17. 28, 9. 45, 14. 58, 21. 22. 78, 25.
    31. 79, 11. 14. 18. 21. 82, 6. 83, 17. 89, 12. 92, 9. 94, 17. 96, 20. 303, 10. 13, 1. 1. 2. 2.
yāvad-ittham soviel wie nötig. 302, 5.
                                                                      Postp. 179,4.
yukta (Ppp von Vyuj) angeschirrt, verbunden, versehen mit, tauglich, tüchtig, passend,
    angemessen. SN -as 1, 12.55, 12.74, 31. -am 59, 19.103, 7.11, 4.15, 5.5.19.
    37, 12. 44, 13. 47, 8. 49, 1. 55, 18. 58, 18. 60, 4. 67, 4. 68, 7. 77, 2. 272, 2. 302, 13.
     13, 19, 21, 38. SA -am 70, 9, 71, 12. PN -as 71, 8.
yukti F. (Vyuj) List, Schlauheit. SI -yā 215, 3. 22, 6. 48, 21.
yuktitas (von yukti F.) auf feine Weise, durch List. 225, 24.
yukti-śūnya der Angemessenheit ermangelnd, schal, fade. PI -ais 281, 13.
yuga-bhanga M. (Vbhanj) Zerbrechen des Joches. SA -am 100, 19.
yugāntara (a-a) N. eine andere Weltperiode. SL -e 273, 11.
yugāntāgni-dalita (a-a, a-a, Vdal) berstend durch das Feuer am Ende der Welt-
                                                                    SN -as 309, 17.
∨yuj IV sich schicken, sich ziemen.
                                                          periode.
    Ind. 3.8 yujyati 140, 14.
Vyuj VII schirren, anschirren, anspannen, stellen an, verbinden, versehen mit. Pass.
    sich fügen, sich schicken, passend, geraten sein. Mit upa Pass. nützlich, erforderlich
    sein, mit ni anweisen, beauftragen, mit pra gebrauchen, anwenden, mit vi trennen
    Ind. 3.S yunkte 173, 14. ni-yunkte 188, 3.
                                                                             [(von).
    Pot. 2.S pra-yunjīthās 233, 13.
    1. Fut. 1.S yokşye 41, 8. ni-yokşye 67, 6.
Pass. Ind. 3.S yujyate 117, 1. 35, 15. 40, 11. 41, 10. 44, 2. 53, 20. 59, 11. 75, 14. upa
    Impf. 3.S vy-ayujyata 56, 17.
                                               [-yujyate 160, 19. vi-yujyate 153, 18.
    1. Fut. 2.S yoksyase 54, 21.
```

```
Vyuj X anschirren, verbinden, versehen, antreiben, anhalten zu. Mit ni anstellen, brin-
     gen, darbringen, überweisen, zukommen lassen, mit vi-ni anwenden, mit vi trennen.
Akt. Ind. 3.S ni-yojayati 111, 14. 49, 21. vi-yojayati 168, 21. 1.S yojayāmi 70, 2.
     Imp. 2.S vojava 70, 5.
                                                             [ni-yojayāmi 120, 14.
     Pot. 3.S ni-yojayet 108, 2. 67, 6. vi-ni-yojayet 171, 3.
     Impf. 3.S ny-ayojayat 234, 22.
     Perf. 3.S yojayāmāsa 70, 8.
     1. Fut. 1. S yojayişyami 97, 7.
Med. Ind. 3.S yojayate 271, 9.
yujyamāna Pprp von Vyuj VII. SN -as 111, 13.
yuta (Ppp von Vyu) verbunden, versehen mit. SA -am 33, 16.
yutā F. von -a. SN -ā 34, 10.
yuddha N. (Vyudh) Kampf, Schlacht. SN -am 148, 12. 202, 5. SA -am 134, 6. 54, 7.
     82, 14. SI -ena 202, 11. SD -āya 154, 19. 70, 8. SL -e 92, 14.
yuddha-kāla M. Zeit des Kampfes. SL -e 108, 12.
yuddha-dyūta N. Kampfspiel. SN -am 92, 9.
yuddhārtham (a-a, -a M.) zum Kampfe, um zu kampfen. 161, 18.
∨yudh IV kämpfen.
     Ind. 3.P yudhyante 134, 7.
yudh F. (s. o.) Kampf, Schlacht.
                                 SL -dhi 269, 15.
Yudhişthira M. (yudhi SL von yudh F. + sthira im Kampfe fest) der älteste der
     fünf Pandava, der sein Reich im Spiel verloren hat und deshalb mit seinen Brüdern
     verbannt im Walde lebt, wo ihm Brhadasva zum Trost und zur Ermutigung die
     Geschichte von Nala vorträgt. SV -a 21, 7. 24, 14. 59, 32. 67, 19.
yudhyamāna Pprm von Vyudh IV. DN -au 200, 20.
yuvati F. (von yuvan) Jungfrau, junge Frau. PN -ayas 279, 1. 6. 305, 16. PA -īs
     291, 5. PG -īnām 294, 16. PL -işu 283, 3.
yuvati-jana-kathā-mūkabhāva M. das Stummsein, Verstummen beim Gespräch über
     junge Frauen. SN -as 262, 18.
                                                                      [14. 87, 15.
yuvan M. Jüngling. SN -ā 249, 2. 23. 318, 15. SG -ūnas 250, 6. PG -ūnām 203,
yuva-sthavira-bāla M. Jünglinge, Alte und Knaben. PN -ās 44, 15.
yuşmat-pāda M. euer Fuss (vgl. die Bemerkung zu deva-pāda M.). PG -ānām 137, 1.
y uşmat-sanga-vasopajāta-sukrtodreka-sphuran-nirmala-jñānāpāsta-sama-
     sta-moha-mahiman (a-u, a-u, a-a) dessen ganze Fülle der Verblendung vertrieben
     wurde durch die klare Erkenntnis, welche aufleuchtete durch den Überschuss an
     guten Werken, der infolge des Umgangs mit euch entstanden ist. SN -ā 312,19.
yuşmat-svasr F. eure Schwester. SN -ā 230, 11. SAb -ur 230, 12.
yuşmadīya (von yuşmad, Pluralstamm von tvad) euer. SN -as 244, 12.
yuşmad-bhojana N. eure Mahlzeit. SA -am 148, 17.
vusman-mukha N. euer Mund. SAb -ād 196, 19.
yuşmal-lajjā F. Scham vor euch, Rücksicht gegen euch. SI -ayā 164, 13.
vūkā F. Laus. SN -ā 140, 5. 42, 3.
vūtha-bhrastā F. von -a von der Herde abgekommen. SA -ām 35, 15.
vūthaśas (von yūtha N. (Vyu)) herdenweise. 34, 8.
yena (SI von yad) warum, weil, dass, damit. 6, 11. 130, 2. 33, 19. 34, 1. 35, 1. 42,
     17. 48, 4. 16. 50, 11. 19. 51, 19. 52, 7. 12. 14. 55, 14. 57, 14. 61, 20. 64, 21. 65, 9.
     77, 9. 99, 13. 200, 6. 14, 20. 20, 12. 53, 2. 88, 13. 308, 17.
yoga M. (Vyuj) Mittel, Zauber, Versenkung des Geistes, Konzentration (eig. Verbindung
```

mit der Allseele). SA -am 56, 2. SI -ena 256, 1. SL -e 306, 20.

Yogananda M. (yoga-Nanda) Zauber-N., der durch Künste der Yoga-Philosophie

```
wiederbelebte N. SN -as 213, 17. 14, 14. 15, 4. 23. 16, 2. 8. 20. 17, 6. 10. 22. 19,
     14. 21. 20, 23. 24, 7. 15. 27, 3. SA -am 219, 5. SI -ena 214, 23. SG -asya 214,
     8. 11. 15, 12. 23, 12. 25, 20. 24. 26, 5. 27, 9. SL -e 226, 22.
Yoganandantika (a-a) N. Nähe, Gegenwart des Yogananda. SA -am 224, 16.
yoga-nidrā F. Schlaf durch Yoga, magnetischer Schlaf, Autohypnose. SA -ām 304,11.
yoga-mahotsava M. das grosse Fest der Versenkung des Geistes. SL -e 315, 18.
yoga-vaśa M. Kraft des Y., Zauberkraft. SAb -ād 188, 23.
                                                                 [SN --ā 326, 14.
yoga-visrsta-dehā F. von -a der durch Konzentration seinen Körper verlassen hat(te).
yoga-siddhimat (von siddhi F.) Zaubermacht besitzend durch Y. SN -ān 213, 8.
yoga-sthita in Konzentration begriffen. SN -as 214, 9.
yogābhyāsa-vyasana-rasa (a-a) Gefallen findend an leidenschaftlicher Hingabe an
     Wiederholungen der Versenkung. DG -ayos 317, 13.
yogin M. (von yoga M.) Adept des Yoga, ein Jogi. SN -ī 189, 10. PN -inas 152,
     16. 307, 8. PG -inām 146, 17. 268, 15. 96, 12. 23.
                                                                          305, 1.
yogīśvara (i-ī) M. ein Meister der Jogi's, ein grosser Jogi. SN -as 307, 6. PN -as
yogya (von yoga M.) passend, geeignet, brauchbar. SN -as 115, 7. 226, 15. PN -as 117,
yogyatva N. (von yogya) das Geeignetsein, am Platze Sein. SAb -ād 278, 29.
                                                                             [18.
yojana N. (Vyuj, eig. das Anschirren als Wegstrecke) ein bestimmtes Wegemass. SA
     am 72, 5. PG -ānām 185, 24.
yojana-śata N. ein Hundert Y. SA -am 77, 17. 87, 11.
yojanā F. (Vyuj) Anbringung. SN -ā 185, 16.
yojayitr M. (Vyuj X) Einfasser, Fasser. SG -ur 111, 19.
yojayitvā Ger. von ∨yuj X anschirren. 23, 2.
yoddhr M. (∨yudh) Kämpfer, Krieger. SN -ā 37, 23.
yoşit F. (vw. mit yuvan?) Frau, Weib, Mädchen. SA -tam 202, 20. PN -tas 195, 8.
     99, 11, 301, 16. PG -tām 291, 4, 95, 9.
yosit-sanga M. Verkehr mit Frauen. SAb -ād 308, 8.
yoşit-sarpa M. die Schlange Weib. SAb -ād 293, 16.
yoşid-ratna N. das Frauenjuwel. SN -am 39, 7.
yauvana N. (von yuvan jung) Jugend, Jugendblüte. SN -am 281, 16. 313, 17. 16, 7.
                     SAb -ād 288, 6. SL -e 99, 7. 282, 5. 88, 10. 302, 12. 16, 16.
    SA -am 326, 6.
    PN -āni 289, 2.
yauvana-lālasā F. (Vlas Int.) das heisse Verlangen der Jugend. SN -ā 306, 19.
yauvana-vana-ccheda M. (∨chid) das Niederschlagen des Haines der Jugend. SL
yauvana-śrī F. die Herrlichkeit der Jugend. SN -īs 311, 17.
                                                                      [-e 299, 6.
yauvana-hārin (Vhr) die Jugend raubend. SI -inā 104, 2.
ra M. Amphimacer (- - -). SN -as 279, 24.
rakta N. (Vranj) Blut. SN -am 141, 1. 228, 8. SA -am 140, 6. 41, 12.
rakta-netra rotäugig. SN -as 165, 11.
rakta-pāna N. das Trinken des Blutes. SA -am 141, 13.
rakta-bindu M. ein Tropfen Blut. SN -us 191, 10.
rakta-bhojana N. das Geniessen des Blutes. SA -am 141, 10.
raktā F. von -a (Pp von Vrañj) zugeneigt, liebend. SN -ā 283, 5.
raktānta (a-a) rotgerändert. DAb -ābhyām 86, 7.
∨rakş I bewachen, beschützen, hüten, schonen, retten. Mit abhi dass.
Akt. Ind. 3.S raksati 162, 16.68, 20.324, 9. 1.S raksāmi 213, 24. 3.P raksanti 275,
     Imp. 2.S rakşa 44,9. 3.S rakşatu 213,11. 3.P rakşantu 29,11.
                                                                            [20.
```

Pot. 3.S rakşet 165, 18. 18. 19. Perf. 3.S rarakşa 17, 21. Med. Pot. 3.S rakşeta 166, 3. Pass. Ind. 3.S abhi-rakşyate 203, 2. Imp. 3.S rakşyatām 249, 21.

1. Fut. 3.S rakşayişyati 150, 10.

Vrakş X dass.

rakşaka M. (Vrakş) Wächter. PA -ān 223, 4. rakşanīyā F. von -a (Vraks) zu beschirmen. SN -ā 64, 17. rakşantī F. von -at Ppra von ∨rakş I. SN -ī 231, 12. raksas N. (euphemistischer Name von Vraks?) Schädiger, Unhold, Gespenst. SN -as 192, 3. 220, 16. SA -as 220, 17. SL -asi 220, 19. rak şā F. (Vrak ş) Schutz, Rettung. SN -ā 54, 11. 128, 11. raksā-purusa M. Wächter, Hüter. PN -ās 101, 8. PA -ān 101, 7. raksārtham (ā-a, -a M.) des Schutzes, der Wache wegen. 220, 21. rakşita Ppp von Vrakş. PN -ās 232, 4. rakşitum Inf. von Vrakş. 213, 14. 20, 8. rakşitr M. (Vrakş) Beschirmer. SN -ā 1, 10. 37, 10. SG -ur 162, 15. rakşin M. (Vrakş) Hüter, Wächter. PN -inas 88, 3. PI -ibhis 203, 24. 22, 11. rakşya (Vrakş) zu hüten, zu schützen. SN -as 223, 3. rakşyamāņā F. von -a Pprp von ∨rakş. SN -ā 62, 12. 251, 14. raksyā F. von -a. PN -ās 162, 14. ranka M. Hungerleider, Bettler. SG -asya 141, 3. ranga M. (Vranj) Bühne, Plattform. SA -am 13, 14. 14, 2. ∨rac X bewirken, bewerkstelligen, anlegen, verfassen. Mit vi verfassen, ins Werk Ind. 1.S racayāmi 184, 14. setzen. Imp. 2.S racaya 235, 24. Pass. Ind. 3.S vi-racyate 168, 6. racayantī F. von -at Ppra von Vrac X. SL -yām 203, 18. racayitum Inf. von Vrac X. 259, 6. racayitvā Ger. von ∨rac X. 97, 14. racita Ppp von Vrac. SN -as 219, 15. rajah-sveda-samanvita (Vi) mit Staub und Schweiss bedeckt. SN -as 15, 15. rajatādri (a-a) M. Silberberg, Beiname des Kailāsa. SI -iņā 272, 15. rajani-divasa M. Nacht und Tag. DA -au 303, 21. rajanī F. (Vranj) Nacht. SA -īm 63, 10. SL -yām 324, 3. PL -īsu 304, 15. rajanī-kşaya M. Ende der Nacht. SL -e 205, 17. rajju F. Strick, Seil. SN -us 161, 11. SA -um 10, 12. Vranj IV sich färben, sich verändern, sich verlieben, Kaus, gewinnen, zufriedenstellen. Mit anu Zuneigung fassen, mit vi sich entfärben, gleichgültig, abgeneigt werden. Ind. 3.S anu-rajyate 153, 2. 3.P vi-rajyante 112, 13. Pot. 3.S rajyeta 289, 8. Kaus. Ind. 3.S rafijayati 258, 16. 22. Impf. 3.S aranjayat 17, 13. ranjayat Ppra von Vranj IV Kaus. SN -n 128, 18. 233, 13. rana M.N. (Vran) Kampf, Schlacht. SL -e 116, 6. 275, 17. PL -eşu 154, 10. ranan-mani-mekhala (-ā F.) wo der Edelsteingürtel klingt. SN -am 308, 11. rapa-viśārada schlachtenkundig. SA -am 41, 1. rata Pp von Vram sich erfreuen, Gefallen finden. SA -am 16, 6. 557

```
rata N. (s. o.) Liebeslust, -genuss. SN -am 293, 10. PI -ais 287, 1.
ratānta-suptā (a-a) F. von -a eingeschlafen am Ende des Coitus. SA -ām 236,11.
rati F. (Vram) Lust, Gefallen, Liebeslust, -genuss. SN -is 191, 7. 269, 11. 77, 1. SA
    -im 4, 17, 200, 13, 72, 7, 307, 21, 11, 12. SD -yai 314, 10.
Ratī F. (= rati F.) die Gemahlin des Gottes Kāma. SA -īm 58, 16.
ratna N. Kleinod, Juwel, Edelstein, Perle. SN -am 4, 3, 203, 2, 82, 1, 321, 28, 29.
    PN -āni 321, 35. PA -āni 321, 18.27. PI -ais 272, 19. PG -ānām 322, 14.
ratna-kośa-nicaya M. (Vci) Menge von Schätzen an Kleinodien. PI -ais 93, 10.
ratna-garbha-grhocitā (a-u) F. von -a gewöhnt an ein Kleinodien bergendes, edel-
    steingeschmücktes Haus. SA -ām 59, 1.
Ratnaprabhā F. (von ratna-prabha, -ā F.) Name einer Prinzessin und des von ihr
    handelnden Buches des Kathāsaritsāgara. SN -ā 185, 5.
ratna-bhūtā F. von -a (V bhū) das Kleinod, das Kostbarste seiend.
ratna-mayī F. von -a aus Edelsteinen bestehend. SN -ī 292, 20.
ratna-rāśi M. eine Menge von Perlen, Edelsteinen. SN -is 47, 5.
ratna-viśe şa-bhoktrtva N. Abstr. von -bhoktr M. Geniesser der verschiedenen Arten
    von köstlichen Dingen. SAb -ād 321, 38.
ratna-śalākā F. Donnerkeil, Nephrit, Beryll. SI -ayā 327, 11.
ratna-simhāsanāsīna (a-ā) auf dem Edelsteintron sitzend. SA -am 234, 16.
ratnālamkaraņa (a-a) N. Edelsteinschmuck. SA -am 201, 16.
raty-anta-kheda-cchid (Vchid) die Ermattung am Ende des Coitus tilgend, ver-
    scheuchend. PN -das 286, 13.
ratha M. Wagen, Streitwagen. SA -am 70, 9. 72, 18. 74, 32. 77, 1. 4. 78, 7. SI -ena
    91, 17. SAb -ād 73, 17. SL -e 70, 8. 71, 23.
ratha-ghoşa M. Wagenlärm. SA -am 70, 19.75, 15.21. SI -ena 75, 12.
ratha-nihsvana M. (Vsvan) dass. SN -as 78, 12.
ratha-nirghosa M. (Vghus) dass. SN -as 76, 4.78, 15.17. SA -am 75, 13.76, 1.
ratha-vara der beste der Wagen. SA -am 23, 10.
ratha-vāhaka M. (Vvah) Wagenlenker. SN -as 78, 22.
ratha-śālā F. Wagenhalle, -schuppen. SA -ām 78, 7.
rathin M. (von ratha M.) Herr, Besitzer des Wagens. SA -inam 70, 16.
rathottama (a-u) der beste der Wagen. SAb -ād 77, 3.
                                                                  [-\bar{a} \ 279, 24.24.
Rathoddhatā F. (von rathoddhata (a-u)) Name eines Metrums von 4 \times 11 Silben. SN
rathopastha (a-u) M. (Vsthā) Schoss, Fond des Wagens. SAb -ad 77,5. SL -e 78,9.23.
rathyā-kīrņa-viśīrņa-jīrņa-vasana N. auf der Strasse verstreute zerfallene alte
    Kleider. PI -ais 312, 15.
∨rabh I mit ā anfassen, anfangen, beginnen, unternehmen, mit pra-ā dass.
    Ind. 3.S ā-rabhate 155, 8. 3.P ā-rabhante 290, 1.
    Perf. 3.S ā-rebhe 103, 3. prā-rebhe (a-ā) 247, 3.
Pass. Ind. 3.S prā-rabhyate (a-ā) 98, 1. 257, 3. 63, 1. 78, 9. 96, 5.
∨ram I verweilen, sich erfreuen, vergnügen, sich freuen an. Mit abhi Gefallen finden,
    mit upa aufhören, ablassen, mit vi dass.
Akt. Ind. 3.S vi-ramati 173, 16. 309, 4. 3.P vi-ramanti 263, 2. 72, 22.
    Imp. 2.S vi-rama 307, 13.08, 19.19. 2.P vi-ramata 308, 8.
    Impf. 3.S upāramat (a-a) 196, 16. vy-aramat 190, 1.
    Perf. 3.S upa-rarāma 130, 19.
```

Med. Ind. 3.S ramate 319, 11. abhi-ramate 282, 16. 3.P ramante 172, 11. 11.

Perf. 3.S reme 17, 11. 328, 13.

1.Fut. 3.S ramsyate 19, 8. 2.S ramsyase 56, 5.

```
ramaṇīya (von ramaṇa N., ∨ram) lusterweckend, lieblich, reizend. PL -eşu 17, 16.
ramanīyā F. von -a. SN -ā 296, 13.
ramayat Ppra von ∨ram Kaus. ergötzen, erfreuen. SN -n 190, 12.
ramya (Vram) wo man gern verweilt, erfreulich, angenehm, anmutig, schön. SN -as
     155, 15. -am 281, 8. 83, 13. 92, 8. 309, 5. 12, 10. 11. 12. SA -am 39, 1. 41, 3.
     45, 18. PA -ān 43, 3.
ramyā F. von -a. SN -ā 42, 3. 311, 5. 12, 9. 13, 15. SA -ām 43, 8. 54, 18. 58, 4. 186,
ravi M. Sonne. SA -im 7, 7. SG -es 160, 18.
                                                           [16. PN -ās 312, 9.10.
ravi-nandana M. (Vnand, eig. Sohn der Sonne) der Planet Saturn. SN -as 127, 13.
ravi-soma-sama-prabha (-ā F.) dessen Glanz dem der Sonne und des Mondes gleicht.
raśmi M. Zügel. PA -īn 73, 1. PI -ibhis 70, 13.
                                                                   [SN -as 40, 16.
∨ras X (Den. von rasa M.) schmecken.
    Ind. 3.P rasayanti 184, 7.
                                                                  [SAb -ād 290, 3.
rasa M. Saft, Geschmack, Wohlgeschmack, Verlangen, Leidenschaft.
                                                                   SN -as 318, 7.
rasa-kheda-khinna ermattet vom Liebesgenuss. SN -as 281, 18.
rasajñatā F. (von rasa-jña, ∨jñā) Kenntnis des Geschmacks. SA -ām 225, 10.
rasa-siddha erprobt in den Grundtönen, Stimmungen (der Poesie). PN -as 262, 11
    (im Nebensinn: mit Elixir behandelt).
rasā-tala N. Unterwelt, Hölle. SA -am 265, 4.
                                                                          [131, 8.
rasāyana (a-a) N. (Vi) Elixir (ein Quecksilber- oder Arsenik-Prāparat).
                                                                         SA -am
rasika (von rasa M.) geschmackvoll, Mann von Geschmack. SN -as 253, 23.
rahas N. (Vrah) Einsamkeit, einsamer, geheimer Ort. SL -asi 186, 11. 203, 8. 30, 8.
rahas (s. o.) heimlich. 2, 25. 67, 4. 76, 17. 200, 4. 03, 13.
rahasya N. (von rahas N.) Geheimnis. SA -am 189, 4.
rahasyam (Adv. von rahasya Adj. heimlich) heimlich, allein. 314, 20.
                                                                             [12.
rahitā F. von -a Ppp von Vrah verlassen; getrennt. SN -ā 59,8. PN -ās 66,13.81,
rākṣasa M. (von rakṣas N.) Unhold, Gespenst. SN -as 220, 13. 20. 21, 9. 45, 19. SA
     -am 221, 1. PN -ās 110, 3.
                                                                 [SA -īm 218, 12.
rākṣasī F. (von -a M.) Unholdin, weibliches Gespenst. SN -ī 44, 8. 48, 5. 218, 18.
rāga M. (Vranj) Farbe, rote Farbe, Zuneigung, Leidenschaft. SN -as 22, 15. 105, 2.
     280, 21. SA -am 15, 11. 329, 12. SG -asya 288, 3.
rāgagrāhavatī (F. von -vat, von rāga + grāha M.) Leidenschaften als Krokodile ent-
    haltend. SN -ī 304, 19.
                                                             [Leidenschaft erfüllt).
rāgādhisthita (a-a, Vsthā) von Röte bedeckt. SN -am 290, 24 (im Nebensinn: von
rāgin (von rāga M.) leidenschaftlich. SL -iņi 285, 14. PL -işu 293, 3.
Vrāj I glänzen, prangen. Mit ati-vi sehr glänzen.
Akt. Perf. 3.S rarāja 89, 16. 330, 14.
Med. Ind. 3.S rājate 2, 12. 139, 15. 270, 10. 93, 3. ati-vi-rājate 61, 11.
    Perf. 3.S reje 292, 20. 22.
rāja-kanyā F. Königstochter. SN -ā 249, 11.
rāja-kārya N. Angelegenheit des Königs, Regierungsgeschäft. PA -āni 217, 9.34, 23.
rāja-kula N. Haus, Palast des Königs. SA -am 181,12.213,15. SL -e 144,8.76,10.81,
Rājagrha N. (rāja-grha N.) Name der alten Hauptstadt v. Magadha. SA -am 198,14. [9.
rāja-ceţa M. ein Page des Königs. SG -asya 239, 14.
rāja-cetaka M. dass. SN -as 239, 9.
rāja-dharma M. Pflicht, Sitte, Brauch des Königs. SN -as 131, 6.39, 5.
rājadharmābhāva (a-a) M. Nichtvorhandensein der Königspflicht. SAb -ād 139, 5.
rājan M. (Vrāj) König. SV -an 3, 4, 7, 10, 10, 6, 12, 3, 12, 17, 11, 20, 22, 21, 12.
```

23, 20. 25, 7. 27, 4. 30, 2. 18. 31, 2. 17. 34, 14. 17. 38, 8. 47, 2. 50, 11. 53, 5. 54,

```
14. 16. 55, 6. 60, 2. 16. 63, 11. 15. 65, 12. 14. 69, 10. 70, 2. 72, 7. 19. 21. 73, 20.
     74, 30, 75, 6, 76, 2, 78, 6, 88, 2, 91, 4, 9, 11, 92, 19, 94, 5, 15, 179, 19, 81, 19, 200, 5.
     16, 4. 17, 18. 24, 14. 22. 38, 15. 40, 24. 43, 13. 44, 24. 49, 21. 50, 9. 20. 51, 16. 55,
     20. 66, 10. 82, 4. 302, 8. SN -ā 1, 3. 7, 3. 9, 14. 11, 13. 12, 8. 13, 10. 17, 12. 18, 9.
     19, 13, 20, 8, 21, 3, 22, 12, 21, 24, 8, 16, 18, 25, 20, 27, 11, 16, 28, 2, 19, 21, 29,
     14. 37, 9. 41, 4. 44, 18. 52, 20. 54, 19. 56, 8. 15. 57, 9. 59, 16. 60, 22. 64, 3. 69, 18.
     70, 9. 11. 71, 1. 16. 72, 1. 8. 73, 14. 74, 1. 5. 13. 26. 29. 75, 3. 5. 11. 77, 11. 14. 16.
     78, 16. 79, 17. 80, 6. 84, 11. 88, 10. 16. 89, 20. 90, 5. 15. 91, 11. 93, 11. 94, 10. 18.
     95, 8. 10. 97, 5. 10. 106, 1. 11, 14. 12, 8. 14. 21. 19, 7. 10. 20. 33, 18. 20. 37, 7. 41,
     16. 45, 9. 53, 1. 62, 19. 19. 20. 64, 8. 83, 9. 97, 22. 99, 22. 200, 3. 15. 16. 01, 1. 22.
     02, 19. 04, 5, 15, 11, 2, 9, 13, 6, 15, 1, 16, 23, 17, 14, 18, 1, 5, 19, 2, 7, 20, 15, 22, 4.
     23, 1. 24, 12. 25, 1. 36, 9. 18. 22. 37, 16. 24. 38, 13. 39, 8. 41, 12. 43, 8. 10. 44, 12.
     50, 10. 14. 51, 2. 5. 54, 8. 55, 1. 10. 57, 30. 301, 1. 20, 27. SA -anam 12, 1. 20,
     15. 23, 12. 14. 36, 5. 55, 11. 56, 12. 68, 5. 72, 18. 73, 18. 77, 12. 97, 8. 106, 2. 200,
     18. 14, 4. 17, 4. 24, 13. 34, 14. 38, 11. 50, 19. 51, 8. SI -ñā 66, 5. 68, 13. 77, 9.
     79, 15. 83, 3. 94, 8. 211, 17. 22. 12, 3. 25, 6. 34, 18. 36, 25. 42, 22. 51, 17. 57, 28.
     SD -ne 75, 10. 218, 24. 26, 11. 41, 20. 42, 9. 14. 55, 15. 57, 29. SAb -nas 212, 23.
     SG --fas 20, 19. 31, 14. 37, 8. 19. 38, 11. 57, 10. 58, 6. 59, 27. 60, 8. 62, 3. 5. 67, 2.
     104, 19. 12, 20. 30, 4. 45, 11. 62, 15. 18. 203, 1. 10, 23. 18, 18. 19, 3. 20, 5. 21, 20.
     24, 10. 38, 9. 39, 4. 16. 22. 42, 11. 17. 43, 12. SL -fii 153, 2. PN -ānas 5, 9.
     6, 15. 10, 10. 67, 24. 109, 7. 11. 297, 2. PG -ñām 7, 3. 13, 20. 14, 3. 6. 109, 12.
     14. 10, 15. 34, 11. 37, 16. 70, 2. 221, 16. 301, 10. PL -asu 94, 23. 261, 19.
rāja-nikata N. Nähe des Königs. SA -am 204, 7.
rāja-parisad F. (Vsad) Ratsversammlung des Königs. SN -d 303, 12.
rāja-putra M. Königssohn, Prinz; ein Rajput, Radschput (Angehöriger des niederen
     Adels). SN -as 223, 20. 41, 21. SA -am 77, 12. 223, 18. 24, 17. SL -e 223, 24.
     PN -ās 6, 15. 67, 24. 97, 15.
rājaputra-nivaha M. (Vvah) Rajputen-Schar. SN -as 303, 13.
rāja-putrī F. Königstochter, Prinzessin. SA -īm 37, 7. SI -yā 252, 1.
rāja-puruşa M. Mann, Diener, Beamter des Königs. PN -ās 130, 9. 78, 1. 6. PI -ais
rāja-purodhas M. Hauskaplan des Königs. SI -asā 207, 12.
                                                                             [177, 14.]
rāja-prayojana-vināśa M. Untergang der königlichen Angelegenheiten. SA -am 136,
rāja-preşya M. Diener des Königs. PI -ais 78, 5.
                                                                                  [16.
rāja-bhakti-puraskṛta (Vkr) geführt von Treue für den König. SN -as 20, 23.
rāja-bhavana N. Haus, Palast des Königs. SA -am 234, 12.
rāja-bhāryā F. Gemahlin eines Königs. SA -ām 37, 8. 44, 17.
rāja-mātr F. des Königs Mutter. SN -ā 50, 5. 51, 15. 52, 9. 11. 60, 10. 61, 21. 62,
     1. 21. SG -ur 51, 20. SL -ari 107, 16.
rāja-mārga M. Hauptstrasse. PN -ās 90, 10.
rājarşabha (a-r) M. ein stiergleicher König. SG -asya 40, 20.
rājarşi-pravara (a-r, pra-vara) der beste der königlichen Weisen. SN -as 257, 12.
rāja-vallabha M. Liebling, Günstling des Königs. SN -as 108, 1. 3. 5. 7. 9. 11. 13.
rāja-veśman N. Haus, Palast des Königs. SG -anas 50, 4. SL -ani 58, 5.
rāja-śārdūla M. ein tigergleicher König. SV -a 32, 7.49, 16.
rāja-sammāna N. (Vman) die Huld des Königs. SN -am 122, 16.
rāja-samiti F. (Vi) Versammlung von Königen. SA -im 13, 21.
rāja-suta M. Königssohn, Prinz. SG -asya 224, 5.
rāja-sutā F. Königstochter, Prinzessin. SN -ā 249, 4.
rājasutā-krtā F. von -a von der Prinzessin gemacht. SA -ām 248, 16.
```

```
rāja-sūnu M. Königssohn, Prinz. SI -unā 224, 20.
```

rājasūyāśvamedha (a-a) M. Königsweihe und Rossopfer. PG -ānām 37, 11.

rāja-sevaka M. Fürstendiener. PN -ās 143, 3.

rāja-hamsa M. Königsgans, eine Art Flamingo. PI -ais 329, 15.

rājahamsa-śata N. Hunderte von Flamingo's. PI -ais 200, 10.

Rājahamsākhya (a-ā, -ā F.) Rājahamsa mit Namen. SN -as 239, 9.

rājājāā (a-ā) F. Befehl des Königs. SA -ām 226, 16.

rājādhişthāna (a-a) N. Sitz, Residenz eines Königs. SA -am 129, 20.

rājāntika (a-a) N. Nähe des Königs. SA -am 243, 6.

[13.

rājāpasada (a-a) M. (∨sad) Ausgestossner, Verworfner unter den Königen. SV -a 93, rājāmātyādi (a-a, a-ā) Minister des Königs und so weiter. SG -es 130, 1.

rājārha-ratna-nicaya (a-a) M. (∨ci) Menge von eines Königs würdigen Edelsteinen. PI -ais 242, 21.

rājāhaḥsakhibhyaṣ ṭac (Panini V, 4, 91) 'an rājan, ahan und sakhi tritt (am Ende eines Kompositums das Suffix) ṭac (d. i. -a mit Abfall der Endung -an bez. -i)'. 320, 27.

rājendra (a-I) M. Indra unter den Königen. SV -a 2, 3, 7, 11, 30, 20, 54, 15, 74, 20, SN -as 71, 15, 76, 13.

rājñī F. (von -an M.) Königin. SN -ī 221, 20. 22, 11. 38, 14. SA -īm 243, 3. SI -yā 238, 19. 40, 1. SV -i 59, 28. PN -yas 218, 18.

rājya N. (von rājan M.) Herrschaft, Königtum, Reich. SN -am 23, 19. 27, 7. 86, 9. 92, 4.11. 93, 12. 95, 12. 122, 8. 213, 23. 14, 21. 15, 25. 77, 3. SA -am 20, 3. 37, 20. 40, 19. 92, 7. 94, 24. 113, 14. 31, 7. 37, 11. 83, 19. 215, 2. SI -ena 54, 23. 262, 2. SAb -ād 19, 8. SL -e 137, 8. 216, 3. 37, 18. 39, 18. 51, 22.

rājya-kāma (Vkam) nach der Herrschaft begierig. PN -ās 201, 8.

rājya-paribhrasta (V bhrams) des Reiches verlustig gegangen. SN -as 59, 16.

rājya-vārttā F. Kunde von der Regierung. SA -ām 225, 20.

rājyāpaharaņa (a-a) N. (\sqrt{hr}) Wegnahme des Reiches. SA -am 28, 4.

rājyārthin (a-a) nach der Regierung strebend. PN -inas 201, 20.

rājyārha-putrāsadbhāva-duḥkhita (a-a, a-a) unglücklich über das Nichtvorhandensein eines des Trones würdigen Sohnes. SA -am 236, 14.

rātri F. Nacht. SN -is 89, 17. 177, 18. 210, 16. 311, 1. SA -im 89, 6. 20. 196, 22. 240, 2. 307, 12. SG -es 207, 23. SL -au 147, 5. 58, 13. 208, 21. 18, 9. 20, 22. 22. 45, 22. 50, 2. 5. 10. 317, 1. -yām 284, 10.

∨rādh IV mit apa beleidigen, sich vergehen gegen.

Pot. 3.S apa-rādhyeta 154, 5.

∨rādh V Kaus. gewinnen, zufriedenstellen. Mit ā dass.

Kaus. Imp. 2.S ā-rādhaya 276, 3.

Pot. 3.S ā-rādhayet 258, 28. 59, 3.

Pass. des Kaus. Ind. 3.S ä-rādhyate 258, 15. 19.

rāmā F. von -a (Vram) reizend, schön. SN -ā 290, 14. 313, 15.

rāstra N. (Vrāj) Reich. SA -am 125, 16. SL -e 213, 7. 13. 42, 18.

Rāhu M. der (nur aus Kopf bestehende) Dāmon, der durch Verschlingen Sonnen- und Mondfinsternis bewirkt. SN -us 264, 9.

Rāhu-grasta-niśākarā F. von -a (Nacht) deren Mond von R. verschlungen wurde. rikta-bhānda N. das leere Gefäss. SA -am 176, 7. [SA -ām 58, 20.

∨ric IV mit ati hinausragen über, übertreffen.

Ind. 3.S ati-ricyate 292, 10.

ripu M. Feind. SN -us 134, 9. 44, 19. 273, 17. SA -um 155, 5. SG -os 126, 13. SL -au 118, 20. 304, 6. PN -avas 172, 11. PA -ūn 138, 5.

ripu-nipātin (V pat Kaus.) die Feinde niederwerfend. SA -inam 41, 15. ripu-bhaya N. Gefahr vor Feinden. SN -am 319, 5.

ripu-sādhana N. (Vsādh) Bezwingung der Feinde. SN -am 138, 7.

∨ru II schreien. Mi vi klingen.

Ind. 3.S vi-rauti 111, 18.

Rukmapura N. (Goldstadt) die Residenz des Garuda. SL -e 164, 10.

∨ruc I leuchten, gefallen. Mit vi erglänzen, sichtbar werden.

Ind. 3.S rocate 150, 8.96, 15.

Impf. 3.S vy-arocata 61, 19.

rucira (Vruc) strahlend, schön. SN -as 262, 15.

rucirānanā (a-ā) F. von -a (-a N., Van) mit strahlendem Antlitz. SN -ā 12, 21.

rucirāpāngī (a-a) F. von -a mit glänzenden Augenwinkeln, Seitenblicken. SA -īm 21, 2. Vrud II weinen. Mit pra zu weinen beginnen.

Ind. 3.8 roditi 31, 7. 1.8 rodimi 128, 7.

Impf. 3.S arodīt 225, 4.

Perf. 3.S ruroda 29, 3. 60, 2. 127, 2. pra-ruroda 63, 17. 81, 21. 84, 13.

Pass. Ind. 3.S rudyate 178, 16.

 $\bigvee$  rud VI ved. und ep. =  $\bigvee$  rud II.

Ind. 3.S rudate 60, 6.

[35, 16.

rudatī F. von -at, Ppra von  $\bigvee$ rud II weinen. SN -ī 4, 18. 31, 5. 9. 83, 21. SA -īm rudantī F. ep. = rudatī. SA -īm 60, 4. SG -yās 64, 13. 80, 22. DN -yau 61, 22. rudita N.  $(\bigvee$ rud) das Weinen. SN -am 313, 13.

ruditvā Ger. von Vrud weinen. 66, 9.

ruddha Ppp von Vrudh verschliessen, verbieten. SL -e 240, 4.

ruddha-bāşpā F. von -a die Tränen hemmend. SI -ayā 197, 2.

Rudra der eigentliche, aber gemiedene Name des Gottes Siva; P Name einer Klasse von Windgöttern. SN -as 275, 11. PN -ās 29, 10.

Rudrāvatāra (a-a) M. Inkarnation des Rudra. SN -as 192, 20.

∨rudh IV mit ann anhängen, zugetan sein.

Ind. 3.P anu-rudhyanti 11, 4.

∨rudh VII hemmen, zurückhalten. Mit sam fesseln.

Ind. 3.S runaddhi 208, 6. sam-runaddhi 261, 5.

rudhira M. (rudhira Adj. rot) der Planet Mars. SN -as 127, 20.

rudhira N. (s. o.) Blut. SN -am 228, 4. PN -āņi 140, 16.

ruş F. (Vruş zürnen) Zorn. SI -şā 33, 7. 241, 5.

Vruh I steigen, wachsen. Mit adhi Kaus. bringen auf, mit ā be-, ersteigen, hinaufsteigen, Kaus. richten, legen, setzen auf, mit sam-ā dass., mit pra hervorwachsen, gedeihen. [ā-rohanti 105, 13.

Ind. 3.S rohati 274, 1. ā-rohati 104, 3. 28, 13. 223, 16. pra-rohati 106, 3. 3.P Impf. 3.S ārohat (ā-a) 223, 17. sam-ārohat (ā-a) 70, 9.

Perf. 3.S ā-ruroha 76, 21.

Kaus. Ind. 3.S ā-ropayati 138, 2.

Impf. 3.S adhy-aropayat 251, 5. aropayat (a-a) 251, 3.

Pass. des Kaus. Ind. 3.S ā-ropyate 170, 15.

rūkṣā F. von -a rauh, hart. SN -ā 131, 9.

rūpa N. äussere Erscheinung, Form, Gestalt, schöne Gestalt. SN -am 3, 20. 9, 5. 50, 14. 54, 1. 5. 61, 12. 261, 16. 82, 7. 300, 14. SA -am 15, 7. 39, 17. 48, 3. 50, 8. 55, 3. 74, 14. 251, 7. 330, 7. SI -ena 2, 8. 19. 6, 13. 29, 12. 58, 7. 61, 6. 71, 11. 116, 13. SL -e 3, 18. 85, 7. 319, 5.

```
rūpaka-pariņāmādy-alamkāra-śankā (a-ā) F. das Denken an Rūpaka (Bild), Pari-
     nāma (Metapher) und andre (Arten von) poetischem Schmuck. SN -ā 322, 5. [96, 6.
rūpa-draviņa-guņa-yukta begabt mit schöner Gestalt, Besitz und Tugenden. SN -as
rūpa-mātra-viyojita (Vyuj) nur von seiner (wahren) Gestalt getrennt. SN -as 75, 6.
rūpavat (von rūpa N.) von schöner Gestalt, schön. SN -ān 1, 4.
rūpavatī F. von -vat. SN -ī 2, 15.
rūpa-sampad F. Fülle von Schönheit. SI -dā 7, 6.8.
rūpa-sampannā F. von -a mit Schönheit begabt. SN -ā 2, 14.
rūpāramal-loka-locanāpāta-pātratā (a-ā, a-ā) F. (von pātra N.) das Gefässsein
     für, das Ausgesetztsein dem Treffen der Blicke von nach Schönheit lüsternen Leuten.
rūpiņī F. von -in (von rūpa N.) verkörpert. SA -īm 194, 23.
                                                                  [SN -ā 208, 12.
rūpendhana-samedhitā (a-i) F. von -a (Vedh) mit dem Brennstoff der Schönheit
    genährt. SN -ā 289, 1.
rūpaudārya-guņopetā (a-au, a-u) F. von -a begabt mit Schönheit, Adel und Tugenden.
re Interj. 133, 6. 14. 315, 11. 20. 16, 18.
                                                                  [SA -ām 59, 3.
reka M. Lump. PI -ais 99, 11.
re-re Interj. 267, 9. 315, 12.
roga M. (Vruj) Krankheit. SA -am 135, 2. PN -ās 317, 10.
roga-bhaya N. Furcht, Gefahr vor Krankheit. SN -am 319, 4.
rocanā F. (Vruc) eine gelbe heilkräftige Salbe. SN -ā 113, 19.
rodas N. D Himmel und Erde. DN -asī 191, 20.
roddhum Inf. von Vrudh zurückhalten, fesseln. 259, 4.
romāvalī (a-ā) F. Haarreihe, Härchenreihe. SN -ī 291, 2.
roşa-tāmrākşa (a-a, -an N.) mit zornrotem Auge. SN -as 93, 6.
                                                                            [13.
Rohinī F. (von rohita rot) Name des Sternes Aldebaran. SN -ī 59, 14. SG -yās 127,
Rohinī-śakaţa N. Wagen der R., Name des Sternbildes Aldebaran. SA -am 127, 11.
raudra (von Rudra M.) furchtbar, schrecklich. SN -as 35,7. SL -e 116, 1.
raudra-sattva-nisevita (Vsev) von schrecklichen Tieren bewohnt. SN -am 123,6.
Vlakş X (Den. von lakşa N.) wahrnehmen, bemerken, merken auf.
Akt. Imp. 2.S lakşaya 82, 5.
Med. Ind. 1.S laksaye 14, 16. 71, 4.
Pass. Ind. 3.S laksyate 5, 3. 78, 17 (lies? für.). 106, 17. 32, 1.
lakşa N. Ziel, Hunderttausend. SN -am 226, 8. 55, 21. SI -epa 134, 10.
lakşana N. (Vlakş) Merkmal, Kennzeichen, Indizien. SN -am 272, 10. PI -ais
     59, 24. 69, 16. 224, 22.
lakşanāntara-sambandha (a-a) M. (V bandh) Kombination der übrigen Merkmale.
lakşayantī F. von -at Ppra von Vlakş X. SN -ī 82, 7.
                                                               [SAb -ād 219, 11.
lakşayitvā Ger. von Vlakş X. 32, 23.
laksita Ppp von Vlaks X. SN -as 9, 13. 61, 8. -am 83, 10.
lakşitā F. von -a. SN -ā 61, 15.
Lakşmī F. (Vlakş) die bei der Quirlung des Milchmeeres entstandene Göttin des
     Glücks und der Schönheit, Gemahlin des Visnu; auch Frauenname. SN -īs 257, 7.
     332, 2. SG -yas 198, 6. SV -i 308, 12.
lakşmī F. (s. o.) Glück, Herrlichkeit, Herrschaft, Reichtum. SN -īs 166, 17. 216,
     6. 22. 27, 6. 31, 9. 33, 3. 40, 22. 61, 5. 73, 10. 79, 2. 7. 316, 12. SA -īm 201, 5.
     16, 13. SI -yā 34, 10. SG -yās 270, 1.
lakşmī-lava-śraddhā F. (Vdhā) Hoffnung auf ein bischen Reichtum. SI -ayā 289,7.
```

71\*

Lakşmī-Sarasvatī F. L. und S. DG -yos 204, 18.

Vlag I sich heften an.

Ind. 3.S lagati 153, 18.

[-au 279, 24.

la-ga M. (Reduktion von laghu und guru) leichte (d. i. kurze) und schwere Silbe. DN laguda-prahāra M. Knüttelschlag, Keulenschlag. SI -ena 130, 10.

lagna (Pp von Vlag) unmittelbar, nahe bevorstehend. SN -as 171, 16.

lagnā F. von -a. SN -ā 127, 10.

laghīyas (Komp. von laghu) sehr leicht, sehr unbedeutend. SG -asas 116, 9.

laghu leicht, klein, unbedeutend. SN -us 53, 13. 133, 7. 40, 15. -u 157, 13. 261, 5. SA -u 244, 10. PG -ūnām 147, 8.

laghukramam (laghu + krama M., Vkram) leichten Schrittes, behend. 240, 5.

laghutara (Komp. von laghu) sehr leicht, sehr klein. SG -asya 133, 12.

laghutā F. (von laghu) Minderung des Ansehens. SN -ā 164, 15.

laghu-bhojana N. leichte Speise, schmale Kost. SN -am 143, 15.

laghvī F. von -u. SN -ī 269, 5.

langhya (Vlangh, vw. mit laghu) zu überschreiten. SN -as 104, 16.

Vlajj I (mind. aus rajyate, ∨rañj rot werden?) sich schämen.

Ind. 1.P lajjāmahe 311, 4.

lajjamāna Pprm von Vlajj I. SN -as 210, 19.

lajjā F. (Vlajj) Scham, Schamgefühl, Verlegenheit. SN -ā 164, 20. 95, 2. 332, 19. SA -ām 64, 1. 138, 18. 278, 3. 83, 15. SI -ayā 112, 21. 280, 7.

lajjā-kautuka N. Verlegenheit und Neugier. DG -ayos 203, 17.

lajjānutāpavat (lajjā + anutāpa M.) von Scham und Reue erfüllt. SN -ān 225, 1.

lajjā-pariņata (Vnam) aus Scham sich zur Seite wendend. PI -ais 282, 18.

lajjāvatī F. von -vat (von lajjā F.) schamhaft, verschämt. PN -yas 9, 8.

lajjitanta (a-a) mit Scham, Verlegenheit endend. PN -as 283, 7.

latā F. Schlinggewächs, Liane. SN -ā 132, 23. PN -ās 105, 9. PA -ās 238, 8.

latā-mandapa M. Pavillon, Laube aus Schlinggewächsen. SN -as 284, 16.

Vlap I schwatzen, reden, klagen. Mit ā anreden, sich unterhalten, mit vi klagen. Impf. 3.P alapan 210, 7.

Perf. 3.S vi-lalāpa 34, 14. 42, 8.

Kaus. Pot. 3.S ā-lāpayet 173, 11.

labdha Ppp von Vlabh erlangen, erhalten, finden. SN -as 224, 11. -am 257, 28. labdha-kīrti der Ruhm erlangt hat. SN -is 97, 4.

labdha-nidra (-ā F.) Schlaf erlangt, gefunden habend. SN -as 205, 17.

labdha-randhra (-a N.) da er eine Öffnung gefunden hatte. SN -as 203, 4.

labdhavat Ppa von Vlabh erlangen, finden. SN -ān 89, 11. DN -antau 196, 6.

labdhā F. von -a. SN -ā 100, 6, 222, 11.

labdhāvakāśa (a-a) Raum, Gelegenheit gefunden habend. SN -as 188, 5. 225, 23. labdhodayā (a-u) F. von -a Aufgang, Geburt erlangt habend. SN -ā 327, 13. [7. labdhvā Ger. von Vlabh. 32, 5. 59, 16. 145, 8. 69, 15. 210, 7. 14, 2. 35, 21. 63, 14. 330, Vlabh I (Parallelform zu Vrabh) erlangen, erhalten, finden. Mit upa erlangen, wiedererlangen, wahrnehmen.

Ind. 3.S labhate 104, 15. 20. 05, 1. 09, 5. 3.D labhete 123, 16. 3.P labhante 270, 16. upa-labhante 285, 11. 1.P labhāmahe 111, 4.

Pot. 3.S labheta 258, 29.

Perf. 3.S lebhe 88, 13. 3.P lebhire 201, 5.

1. Fut. 2.S upa-lapsyase 51, 19.

Pass. Ind. 3.S labhyate 121, 8. upa-labhyate 111, 21. 239, 17.

lampatatva N. (Abstr. von lampata) Begier, Lüsternheit. SA -am 308, 6.

Vlamb I herabhängen. Mit ava sich halten an, mit sam-ā festhalten an.

Ind. 3.S ava-lambate 333, 19. sam-ā-lambate 283, 15.

lambaka M. Name der grösseren Abschnitte, Bücher in Gunādhya's Brhatkathā. SN Vlal X (tonmalend) hätscheln. [-as 184, 4.85, 2.5.6.12.

Pot. 3.S lālayet 164, 6.

lalāţa N. Stirn. SL -e 69, 23.

lalāta-likhita auf die Stirn geschrieben. SN -am 275, 4.

lava M. (Vlū) ein Bischen, ein Minimum. SN -as 258, 19.

Vlas I (aus \*lals, reduplizierende Bildung von ∨las) mit abhi wünschen, begehren. Ind. 2.S abhi-lasasi 170, 19. 71, 12.

lasat-tri-valī-latā F. (von -a) (eine) an welcher drei lianengleiche Falten prangen.

lāngalāgra (a-a) N. Pflugspitze, -schar. PI -ais 276, 10. [PG -anam 279, 27.

lāngūla-cālana N. (Vcal Kaus.) Bewegen des Schweifes. SA -am 263, 17.

lāngūla-viksepa-visarpi-sobha (-ā F.) dessen Glanz sich verbreitet durch das Hinundherbewegen des Schweifes. PI -ais 324, 13.

lābha M. (Vlabh) Erlangung, Gewinn. SN -as 276, 21. SD -āya 45, 11. SL -e 301, 6. lābhavat (von lābha M.) Gewinn habend. SN -ān 225, 2.

lālana N. (Vlal X) Hätschelm, Verhätschelung. SAb -ād 265, 16.

lālā-klinna (Vklid) von Speichel triefend. SA -am 259, 16.

Vlālāy (Den. von lālā F.) Speichel entlassen, lillen.

Ind. 3.S lālāyate 318, 12.

lāvanya N. (von lavana) Schönheit, Anmut, Reiz. SL -e 330, 4.

lāvanya-maya aus Schönheit bestehend, an Sch. reich. PA -ān 327, 14.

Lāvānaka M. Name eines Jagdschlosses und des von ihm handelnden Buches im Kathā-saritsāgara. SN -as 185, 2.

Vlikh VI ritzen, schreiben, zeichnen, malen. Mit vi aufreissen.

Ind. 3.S vi-likhati 276, 10.

Impf. 3.S alikhat 219, 5.

Perf. 3.S lilekha 204, 14. 53, 9.

Pass. Ind. 3.S likhyate 202, 9. 320, 14.

likhita Ppp von Vlikh. SN -as 278, 29.

likhitā F. von -a. SN -ā 291, 1.

likhitvā Ger. von Vlikh. 232, 8.

Vling I mit ā umschlingen, umarmen, mit sam-ā dass.

Perf. 3.S ā-lilinga 203, 16.

Pass. Ind. 3.S sam-ā-lingyate 286, 12.

linga N. Kennzeichen, Attribut. PN -āni 14, 15. PA -āni 80, 14. 82, 13.

linga-dhārana N. (Vdhr) Tragen der Attribute. SL -e 15, 12.

lipi F. (persisches Lehnwort) Schrift, das Schreiben. SA -im 231, 17.

lipta Ppp von Vlip bestreichen, beschmieren. SN -as 210, 15.

V lī IV sich anschmiegen, eingehen in. Mit antar verschwinden, mit ä sich ducken, sich Ind. 3.S antar-līyate 322, 18. ä-līyate 31, 7. 1.S līye 312, 20. [verstecken.

līna Pp von V lī sich ducken, sich verstecken, stecken bleiben, stocken. SN -am 297, 5. SA -am 324, 10.

līlā F. (Lallwort aus krīdā F.) Spiel, Scherz. SI -ayā 280, 9. 96, 16.

līlā-caturā F. von -a geschickt zum Liebesspiel. SA -ām 332, 17. [329, 16.

līlāńcita-vikrama (ā-a) mit den im Spiel, kokett sich wiegenden Schritten. PL -eşu

līlā-dagdha-vilola-Kāma-śalabha von dem der flatterhafte K. als Schmetterling im Spiel verbrannt wurde. SN -as 296, 10.

# līlā-manda — lokāpavāda M.

līlā-manda spielend, aus Koketterie langsam. SN -am 283, 8.

līlā-mukulitam (Adv. von -a) unter spielendem Augenschliessen. 308, 18.

līlāvatī F. (von -vat, līlā F.) eine anmutige Schöne. PG -īnām 280, 19. 83, 17.

līlā-valaya-ranita N. (Vran) der spielende Klang der Armbänder. SN -am 308, 5.

līlā-vilasita strahlend von Scherz. PI -ais 282, 19.

Vluth VI sich wälzen.

Perf. 3.S lulotha 248, 18.

Vlup VI rauben, plündern. Mit vi dass.

Ind. 3.S vi-lumpati 322, 16.

Pass. Ind. 3.S lupyate 282, 7.

lubdha (Pp von Vlubh) gierig. SN -as 126, 11.

lubdhaka M. (von lubdha) Jäger. SN -as 32, 24. PN -as 255, 4.5.

lubdhaka-dhīvara-piśuna M. Jäger, Fischer und Verleumder. PN -ās 269, 9.

Vlubh IV begierig sein, Kaus. begierig machen, locken. Mit vi dass.

Kaus. Pot. 3.S vi-lobhayet 228, 12.

Vlū IX abschneiden, schneiden, durchbohren, versehren.

Ind. 3.P lunanti 277, 17.

lekha M. (Vlikh) Brief. SA -am 222, 15. 16. SI -ena 222, 8.

lekha-hāra M. (Vhr) Briefträger. SA -am 222, 9.

lekhā F. (Vlikh) Linie, Streifen, Sichel (des Mondes). SN -ā 61, 11. 327, 13.

leśa M. (Vliś abreissen) ein Bischen, ein Minimum. SN -as 258, 19.

Vlok I mit ava sehen.

Ind. 3.S ava-lokate 275, 2.

Vlok X mit ava betrachten, mit ā dass., schauen auf, mit vi erblicken, blicken. Ind. 3.S vi-lokayati 264,3. 3.P ava-lokayanti 130,10.78,2. 1.P ā-lokayāmas Impf. 3.S vy-alokayat 217, 11. 19, 14. 1.S vy-alokayam 224, 17. [308, 21. 1.Fut. 3.S ava-lokayisyati 142, 13.

Pass. Ind. 3.S ā-lokyate 284, 20.

loka M. (Vlok) Welt, Volk, Leute, Menschen. SN -as 6, 7. 132, 5. 53, 9. 62, 11. 11. 63, 4. 235, 16. 317, 12. SA -am 266, 11. SG -asya 6, 16. 277, 7. SL -e 6, 2. 55, 15. 68, 19. 74, 23. 80, 12. 87, 10. 14. 98, 12. 15. 104, 12. 41, 5. 52, 11. 69, 3. 6. 96, 14. 233, 2. 58, 13. 88, 6. 89, 9. 96, 25. 330, 7. PN -ās 100, 14. PV -ās 273, 16. 315, 20. PA -ān 16, 17. 131, 17. 54, 8. 63, 1. PI -ais 279, 8. 316, 9. PG -ānām 132, 9. 296, 18. PL -eşu 2, 9. 18. 280, 16.

loka-kāntā F. von -a von aller Welt geliebt, gern gesehen. SA -ām 58, 13.

loka-krt M. (Vkr) Weltschöpfer. PG -tam 10, 15.

loka-traya N. Dreiheit, Dreizahl der Welten. SA -am 277, 20.

loka-dvaya-vināśaka (Vnaś Kaus.) beide Welten (Himmel und Erde für ihn) zunichte machend. SN -am 151, 15.

loka-pāla M. (\pal) Welthüter. PN -ās 6, 18. 7, 7. 8, 3. 12, 10. 15, 7. 16, 12. 18, 2. 49, 10. PG -ānām 11, 8. 12, 6. 30, 13. PL -eşu 10, 14.

lokapāla-sama welthütergleich. SL -e 18, 22.

loka-yātrā F. (Vyā) Gang, Art der Welt. SN -ā 233, 9. 34, 2. SA -ām 233, 16. loka-vilakṣaṇa-caritra-kartr M. Macher von Taten verschieden von denen der Welt, der Menschen. SN -ā 278, 25.

loka-sthiti F. das Bestehen, Fortdauer der Welt. SN -is 262, 6.

lokānugraha-kartr (a-a, Vkr) das Wohl der Untertanen fördernd. PN -āras 132, 8. lokānugraha-kārin (a-a, Vkr) dass. SN -ī 112, 8.

lokāpavāda (a-a) M. Tadel der Welt, üble Nachrede. SAb -ād 269, 11.

```
lokokti (a-u) F. (Vvac) Rede der Leute, Sprichwort. SN -is 169, 3.
```

locana N. (Vloc sehen) Auge. DN -e 81, 7. 282, 22. 94, 12. PN -ani 279, 20.

locana-gocarā F. von -a im Bereich der Augen befindlich. SN -ā 292, 9.

locanatā F. Abstr. von locana N. SA -ām 295, 18.

lobha M. (Vlubh) Verlangen, Begierde, Habsucht. SN -as 268, 2. SD -āya 312, 3. SAb

lobha-pāśa M. Schlinge, Fessel der Begierde. PI -ais 277, 19. [-ād 74, 6.

lola (Vlul) beweglich, unstät, flatterhaft. PI -ais 315, 13.

lolā F. von -a. SN -ā 306, 19. 32, 1.

loşţa M.N. Erdkloss, Lehmklumpen. SL -e 304, 7.

lostan (N.?) dass. PI -abhis 48, 8.

lostavat (von losta M.N.) wie (auf) einen Erdkloss. 176, 13.

loha-bhāra-ghatitā F. von -a (Vghat) aus einer Last (= 20 Zentner) Eisen verfertigt. SN -ā 180, 8. SA -ām 181, 10.

loha-samnibhā F. von -a (\sqrt{bhā}) dem Eisen gleich. SN -ā 161, 4.

loha-sahasra N. tausend (Pfund) Eisen. SG -asya 179, 18.81, 18.82, 3.

laukika (von loka M.) weltlich. PN -ās 297, 8.

lyut im panineïschen System technische Bezeichnung des Suffixes -ana. 321, 3.4.

vamśa M. Bambusrohr, Stamm, Geschlecht. SN -as 264, 4. SG -asya 104, 3.

vamśa-kānda-cchavi (-i F.) von der Farbe des Bambusstengels. PG -īnām 290, 19.

vamśa-bhojya von (meinem) Geschlecht zu geniessen. SN -am 92, 11.

vaktavya (Vvac) zu sagen, auszusprechen. SN -as 138, 10.83, 2. -am 64, 15.110, 15.

vaktum Inf. von Vvac. 8, 9. 136, 17. 40, 11. 88, 15. 229, 14. 48, 18. 56, 8.

vaktu-manas zu sagen im Sinne habend. SN -ās 114, 9.36, 20.44, 1.57, 21.

vaktr M. (Vvac) Redner, beredt. SN -ā 265, 14. SL -ari 267, 21.

vaktra N. (Vvac) Mund, Gesicht, Antlitz. SN -am 282, 22. 94, 3. 13. 318, 12. SA -am 88, 18. 314, 15. SL -e 283, 10.

vaktra-vidhu M. Gesichtsmond, mondähnliches Antlitz. PI -ubhis 317, 15.

vaktrāmbujodbhāsinī (a-a, a-u) F. von -in (Vbhās) strahlend mit der Lotusblume, ihrem Antlitz. SN -ī 318, 4.

vakra-gati krummen Gang habend, sich schlängelnd. SI -inā 293, 11.

vakşas N. (im Ablaut zu Vukş I wachsen?) Brust. SA -as 281, 19. SL -asi 69, 24. 290, 9. PL -ahsu 287, 5.

vakso-ja M. (Vjan) die weibliche Brust, mamma. DN -au 283, 2.

vakşoja-kumbha-dvaya N. das Paar der urnenähnlichen Brüste. SN -am 294, 14.

vakşyamāņa-Menakāpariņaya-Pārvatījananādi-cetana-vyavahāra-yogyatva-siddhi (a-ā) F. das Gelingen des Fähigseins zu bewussten Handlungen, von denen die Rede sein wird: Heimführung der Menakā, Erzeugung der Pārvatī und anderes. SN -is 320, 25.

vaksyamānārthānuguna (a-a, a-a, von guna M.) passend zu dem Thema, von dem die Rede sein wird. SA -am 320, 18.

va-gāhya Ger. von Vgāh mit va (= ava) hinabtauchen in. 320, 22. 21, 2.

Vvac II sagen, sprechen (zu), aussprechen, erzählen. Mit pra dass., mit prati antworten, erwidern, mit sam mitteilen. [vacmi 246, 3.80, 15.

Akt. Ind. 3.S vakti 112, 21. 87, 12. 88, 19. 211, 11. 22, 22. 2.S vakşi 222, 21. 1.S Aor. 3.S avocat 193, 17. 207, 17. 13, 8. 18, 18. 22, 18. 31, 23. 41, 15. 1.S avocam 220, 11. 32, 5. 41, 5. 3.D avocatām 212, 22. 30, 7. sam-avocatām 202, 7. 3.P avocan 233, 22.

Perf. 3.S uvāca 1, 2. 4, 10. 5, 20. 6, 3. 7, 14. 10, 4. 11, 13. 12, 14. 13, 8. 18, 1. 11.

```
19, 11. 20, 21. 21, 9. 22, 5. 11. 23, 17. 26, 1. 3. 12. 17. 27, 6. 30, 1. 31, 9. 33, 13.
     39, 12. 44, 22. 45, 9. 13. 50, 6. 52, 12. 19. 53, 5. 55, 8. 17. 56, 15. 57, 12. 58, 11.
     59, 23. 60, 19. 61, 16. 65, 18. 68, 8. 69, 7. 22. 70, 3. 6. 71, 20. 73, 14. 74, 1. 3. 16.
     75, 8. 76, 3. 77, 15. 78, 3. 21. 79, 6. 9. 14. 19. 22. 80, 5. 8. 15. 81, 5. 82, 1. 85, 1.
     89, 5. 19. 90, 23. 91, 14. 92, 2. 93, 6. 110, 13. 22, 17. 23, 1. 4. 29, 13. 42, 16. 52,
     13. 64, 11. 73, 8. 77, 7. 80, 11. 16. 86, 18. 87, 20. 215, 9. 29, 11. 45, 17. 47, 8. 10.
     50, 22. 51, 12. 55, 19. provāca (a-n) 95, 11. 96, 12. 97, 5. 114, 13. 33, 9. 40, 8.
     50, 17. 52, 8. 59, 9. 61, 13. 66, 11. 73, 4. 76, 4. 8. 77, 15. 21. 78, 16. 81, 12. 82, 16.
     86, 15. 202, 6. praty-uvāca 9, 15. 10, 13. 44, 13. 72, 4. 94, 4. 187, 13. 3.D ūca-
     tus 126, 5, 18, 57, 1, 16, 200, 18, 53, 21, procatus (a-ū) 176, 15, 3, P ūcus 8, 10.
     39, 11. 41, 12. 94, 14. 157, 19. 78, 7. 81, 14. 201, 11. 19. 22, 2. 55, 5. procus (a-ū)
     131, 1. 61, 15. 78, 11. 81, 16. 20. praty-ūcus 18, 14.
     1. Fut. 3.S vakşyati 108, 14. 2.S vakşyasi 73, 10. 1.S vakşyāmi 152, 7. 1.P
                                                             [vakşyāmas 303, 9. 05, 9.
     2. Fut. 2. S pra-vaktāsi 189, 20.
Med. Perf. 3.S \(\bar{u}\)ce 97, 8. 121, 13. 27, 3. 37, 5. 55, 13. 56, 10. 58, 12.
     1.Fut. 1.S vakşye 109, 2.
Pass. Ind. 3.S ucyate 92, 8. 95, 13. 99, 3. 101, 17. 22, 6. 23, 10. 24, 14. 37, 19. 38, 21.
     41, 18. 45, 8. 46, 8. 51, 16. 53, 11. 56, 3. 12. 68, 1. 16. 69, 18. 74, 11. 78, 8. 79, 13.
     Imp. 3.S ucyatām 108, 15. 87, 18.
                                                               [80, 18, 82, 5, 320, 14,
vacana N. (Vvac) Wort, Rede, Sprache. SN -am 10, 9.47, 6.265, 9. SA -am 14, 21.
     22, 21, 25, 13, 34, 21, 50, 16, 16, 61, 17, 62, 10, 63, 11, 18, 65, 5, 20, 67, 1, 87, 1.
     109, 4. 28, 8. 36, 20. 44, 10. 45, 7. 49, 10. 56, 12. 74, 7. 75, 6. 89, 16. 224, 10. SI
     -ena 138, 11. 44, 8. 47, 7. 77, 8. SAb -ād 59, 27. 297, 20. SL -e 16, 6. 33, 10.
vacana-paţu redegewandt. SN -us 121, 5.
                                                                     [PI -ais 225, 14.
vacana-vasaga (meinem) Wort unterworfen, gehorsam. SN -as 122, 13.
vacanīyatā F. (von vacanīya, Vvac) das Tadelnswert-Sein. SN -ā 111, 19.
vacas N. (Vvac) Wort, Rede. SN -as 56, 16. 105, 1. 254, 9. 314, 21. SA -as 4, 11.
     6, 4. 20. 11, 9. 18, 11. 26, 3. 35, 4. 51, 20. 20. 64, 7. 65, 6. 67, 22. 68, 9. 73, 13. 74,
     6. 22. 79, 11. 114, 18. 43, 12. 56, 13. 57, 12. 58, 12. 92, 13. 210, 13. 18, 23. 67, 12.
     SI -asā 15, 1. SL -asi 272, 11. 79, 29. PI -obhis 280, 9.
vajra N. Donnerkeil. SN -am 265, 6.74, 3.
vajra-pāta-dāruņa schrecklich wie ein Donnerschlag. SA -am 145, 7.
vajra-mani M. Diamant. PA -īn 259, 5.
vajrasāra-prahāra-sadráa dem Schlag mit einem Steinbeil gleichend. SA -am 137,4.
vancana-pravanā F. von -a (von pra vor) zum Betrügen geneigt. PN -as 202, 17.
vaficavitum Inf. von Vvafic X täuschen, betrügen. 250, 16.
vaficayitvā Ger. von ∨vafic X (s. o.). 129, 14. 74, 18.
vancita Ppp von Vvanc X (s. o.). SN -as 318, 10. PN -as 299, 14.
vața-tala N. Fläche, Platz unter der Banyane (vața M. = nyagrodha M.). SL -e 102,
vaţa-pādapa M. (\pā I) Banyanen-Baum. SN -as 178, 12.
                                                                           [11, 21, 2, 2]
vaţa-viţapa M. Banyanen-Zweig. SN -as 305, 9.
vaţa-viţapa-bhava (Vbhū) von den Zweigen der Banyane stammend. PI -ais 314,13.
vaţa-vrkşa-tala N. Fläche, Platz unter dem Banyanen-Baum.
                                                                  SL -e 102, 4.
vadavānala (ā-a) M. das im äussersten Süden gedachte unterseeische Feuer. SN -as
vanik-karman N. Tätigkeit des Kaufmanns, Handel. SI -anā 99, 9.
vanik-putra M. Kaufmannssohn. SN -as 98, 6. 180, 1. 231, 18. SA -am 231, 23. SI
vanik-śiśu M. das Kind des Kaufmanns. SN -us 181, 3.
                                                                       [-ena 102, 15.
vanig-vrtti F. Kaufmannsgeschäft. PN -ayas 311, 16.
vanij M. Kaufmann. SN -g 181, 4. 208, 17. 10, 3. 14. 11, 1. 3. 16. 31, 7. 19. 32, 8.
```

SA -jam 208, 20. 10, 8. SI -jā 181, 6. 211, 12. SG -jas 180, 9. 207, 5. 08, 15. 32, 10. PN -jas 45, 18. 124, 9. 202, 18. 33, 4. PA -jas 45, 7. PG -jām 231, 7. vanijyā F. (von vanij M.) Handel. SA -ām 232, 24. vatsa M. Jāhrling, Kalb, Kind. SV -a 127, 5. 8. 77, 9. 80, 16. SN -as 321, 36. SA -am 266, 11. 321, 16. 21. SG -asya 321, 36. Vatsa M. (s. o.) Brahmanenname. SN -as 229, 17. [-avos 229, 21. Vatsa-Gulma M. (= Gulmaka M.) V. und G. DN -au 230, 7. DA -au 230, 9. DG vatsatva-dogdhrtvādi (a-ā) das Kalbsein, Melkersein u.s.w. PG -īnām 322, 6. ∨vad I sagen, sprechen (zu). Mit abhi Kaus. begrüssen, mit pra aussprechen, erklären, verkünden. Akt. Ind. 3.S vadati 111, 20. 19, 17. 46, 19. 53, 8. 80, 7. 92, 7. 216, 16. 2.S vadasi 149, 11. 1.S vadāmi 127, 21. 245, 22. 3.P vadanti 149, 16. 66, 18. pra -vadanti 103, 15. 76, 20. 271, 12. Imp. 2.S vada 4, 6. 12, 13. 39, 20. 44, 6. 105, 3. 60, 10. 63, 13. 76, 11. 77, 9. 2.P vadata 211, 11. 316, 18. 3.P vadantu 281, 10. Pot. 3.S vadet 68, 15. 115, 6. 41, 7. 298, 14. Impf. 3.S avadat 190, 5. 92, 16. 94, 15. 96, 9. 99, 10. 201, 15. 10, 9. 10. 16, 4. 21, 2. 5. 34, 4. 35, 9. 40, 19. 41, 2. 1. S avadam 193, 14. 220, 21. 24, 22. 40, 24. 3. P Aor. 3.S avadit 202, 11. 11, 5. 15, 25. 18, 13. 24, 15. 26, 15. 41, 9. [avadan 255, 2. Kond. 2.S avadişyas 244, 6. Med. Imp. 2.S vadasva 64, 14. 80, 23. pra-vadasva 81, 1. Kaus. Perf. 3.S abhi-vādayāmāsa 89, 22. vadat Ppra von Vvad I. DL -tos 141, 16. PG -tām 108, 16. vadana N. (Vvad) Mund, Gesicht. SL -e 240, 17. vadana-kamala N. Gesichtslotus, Lotusantlitz. SL -e 282, 20. vadanī-bhūta Pp von Vvadanī-bhū zum Gesicht werden. SN -as 295, 17. vadanodara-daréana (a-u) N. (Vdré Kaus.) Zeigen von Mund und Bauch. SA -am va-dānyā F. von -a (Vdā II mit va = ava) freigebig. SN -ā 183, 15. 266, 15. ∨vadh töten. Aor. 2.S vadhīs 235, 20. 1. Fut. 1.S vadhisyāmi 142, 11. 49, 12. Pass. Ind. 3.S vadhyate 130, 2. 70, 17. 3.P vadhyante 118, 18. 19. vadha M. (Vvadh) Tötung, Mord, Hinrichtung. SN -as 149, 18. 70, 18. SA -am 129, 19. 49, 4. 218, 2. 5. SD -āya 149, 21. SAb -ād 219, 2. vadhaka M. (Vvadh) Mörder. PN -ās 201, 18. 23, 2. PA -ān 201, 10. vadha-nirdeśa M. (Vdiś) Befehl zur Tötung, Todesbefehl. SA -am 222, 17. [PG -ūnām 291, 18. vadhānta (a-a) mit Tötung endend. SA -am 220, 6. vadhū F. Ehefrau, Braut, junge Frau. SA -ūm 203, 21.314, 2. PD -ūbhyas 290, 22. vadhū-vadanendu (a-i) M. Mondgesicht der jungen Frauen. PN -avas 284, 9. vadhottīrņa (a-u, Vtr) der Tötung entgangen. SA -am 221, 6. vadhopāya (a-u) M. Mittel zur Tötung. SN -as 168, 6. SA -am 132, 18. 225, 24. vadhya (Vvadh) zu töten. SN -as 52, 5. 126, 11. 49, 2. 21. 21. 219, 24. 20, 15. 23, 3. vadhyatā F. Abstr. von vadhya. SA -ām 24, 12. vadhya-bhū F. Richtplatz. SA -uvam 218, 3. vadhya-śilā F. Stein der Hinrichtung, Todesfels. SA -ām 129, 2. vana N. (Vvan) Wald, Hain. SN -am 121, 14. 18. 23, 6. 33, 4. 17. 45, 13. 69, 19.

276, 17. 81, 16. 303, 2. SA -am 32, 16. 33, 15. 41, 6. 46, 2. 51, 2. 4. 64, 16. 101, 8. 15, 19, 17, 2, 23, 9, 49, 6, 227, 10, 51, 22, 307, 18. SAb -ād 115, 12. SG -asya 44, 6. SL -e 2, 25. 3, 2. 26, 7. 9. 28, 5. 29, 9. 21. 30, 3. 7. 31, 15. 32, 2. 8. 34, 17.

```
35, 21. 36, 3. 38, 1. 8. 42, 9. 44, 4. 45, 4. 16. 48, 21. 51, 5. 52, 21. 57, 3. 7. 72, 7. 89, 7.
    98, 3. 101, 3. 20. 16, 19. 21, 16. 23, 1. 30, 16. 18. 32, 13. 36, 8. 59, 15. 98, 2. 223, 15.
    29, 1. 64, 7. 75, 17. 77, 7. 91, 7. 94, 20. 307, 1. 15, 16. PA -āni 40, 22. 71, 21. PL
vana-gaja M. Waldelefant. PN -ās 46, 8.
                                                                     -eşu 17, 16.
vana-gahana N. Waldesdickicht. SL -e 175, 15.
vana-gulma M. Waldstrauch. PA -an 46, 16.
vana-cara M. (Vcar) Waldbewohner (von Menschen und Tieren). PI -ais 260, 16.
vana-devatā F. Waldgottheit. PV -ās 177, 20.
vana-pannaga M. Waldschlange. PA -an 34, 9.
vana-pradeśa M. Waldgegend, Waldstelle.
                                            SN -as 173, 6.
vana-bhū F. Waldboden, -land, -gegend. PN -uvas 316, 9.
vana-madhya-gā F. von -a (Vgam) ins Waldinnere gehend.
                                                            PA -ās 238, 7.
vana-vāsatas (von -vāsa M.) infolge des Wohnens im Walde. 255, 11.
vana-sthā F. von -a (Vsthā) im Walde befindlich. SI -ayā 86, 12.
vana-harinī F. Waldgazellenweibchen. PD -ībhyas 290, 19.
vanānta (a-a) M. Waldgegend, Wald. SA -am 309, 8. SL -e 307, 10.08, 20. PN
vanāntara (a-a) N. das Waldinnere. SL -e 42, 11.
                                                              [-ās 286, 1. 310, 12.
vanānta-sthalī F. (von -a N.) Stelle, Platz im Walde. SN -ī 312, 9.
vanitā-sakha M. (sakhi M.) mit der Geliebten vereint. PG -ānām 324, 1.
vane-cara M. (Vcar) Waldbewohner, Waldmensch. PG -ānām 324, 1.
vanoddeśa (a-u) M. (Vdiś) Waldgegend, Stelle im Walde. SL -e 147, 13. 77, 6. 78, 12.
vanodbhava (a-u, \setminubha) im Walde befindlich, Wald-. PN -ās 46, 12.
∨vand I verehren, begrüssen.
    Perf. 3.S vavande 90, 1.
Pass. Ind. 3.S vandyate 99, 1.
vandya (Vvand) zu verehren. SN -as 275, 6.
vandhyaphalatā F. (von vandhya-phala) Nutzlosigkeit. SA -am 313, 18.
vandhyā F. (von -a) unfruchtbar. SN -ā 96, 5. 156, 1.
vapus N. Schönheit, wunderbare Gestalt, Leib, Körper. SN -us 61, 12. 272, 6. 94, 15.
    329, 10. SA -us 50, 12. 70, 24. 88, 13. 208, 14. 25, 6. 36, 24. 95, 20. SI -uşā
    8, 18. 61, 14. SL -uşi 200, 17. 90, 8. 320, 7.
vayas N. Vogel. PN -āmsi 103, 12.
vayas N. Jugendkraft, Jugendalter; Lebensalter. SN -as 71, 5. 11. 160, 19. 265, 3.
    SA -as 329, 6. SI -asā 52, 14. SL -asi 2, 10. 333, 12.
vayasya M. (vom vorigen) Altersgenosse, Freund. SV -a 123, 4. PL -esu 115, 4.
∨var X (Den. von vara M.) wählen, werben.
Akt. Imp. 2.8 varaya 9, 18.
    Pot. 3.S varayet 11, 2. 4. 6. 86, 20.
    Perf. 3.S varayāmāsa 15, 18. 21,
    1.Fut. 3.S varayişyati 68, 3. 86, 22. 1.S varayişyami 13, 3.
Med. Imp. 2.8 varayasva 8, 5, 10, 18.
    1. Fut. 1.S varayisye 12, 7. 18, 7.
vara M. (Vvr IX) Wunsch, Wunschgeschenk, Wahlgabe. SN -as 134, 16. 87, 4. SA
    -am 2, 4. 187, 7. 247, 19. PA -an 16, 13. 17, 3. 251, 9.
vara (Vvī IX) auserwählt, zu wählen, besser, der beste. SN -as 4, 3. 17, 8. -am
    96, 1. 3. 3. 4. 4. 5. 5. 145, 13. 13. 13. 14. 96, 16. 206, 6. 08, 11. 60, 16. 64, 16.
```

varaņa N. (\vr IX) Wahl. SN -am 11, 8.

vara-dā F. von -da. SA -ām 235, 16.

vara-da (Vdā) Wünsche gewährend. SN -as 199, 14. 212, 9.

```
varam (Adv. von vara) besser, lieber. 169, 11. 217, 2. 20, 4. 93, 12.
Vararuci M. (vara + ruci F. Glanz, ∨ruc) Verfasser der ältesten Prakrit-Grammatik,
    in der auch die Paiśācī behandelt wird, sowie von kritischen Anmerkungen (Vārttika's)
    zu Panini's Grammatik. Zeit unbekannt, untere Grenze 140 v. Chr. Nach der Tra-
    dition stammte er aus Kauśāmbī, wo auch die Rahmenerzählung der Brhatkathā spielt.
    SN -is 190, 15. 92, 16. 93, 1. 96, 15. 98, 1. 205, 2. 13, 10. 16, 19. 19, 18. 24. 24, 8.
    14. 27, 23. 28, 7. 15. 21. SA -im 214, 20. 20, 2. SG -es 209, 15. SL -au 217, 6.
Vararuci-nāman mit, unter dem Namen V. SN -ā 190, 6.
vara-varninī F. von -in (von -a M.) schönfarbig. SN -ī 15,21.85,17. SA -īm 8,18.
vara-strī F. auserwählte, edle Frau. PN -iyas 66, 14.81, 13.
                                                              [SV -i 3, 19, 66, 2.
varākī F. von -a arm (miser), elend. SN -ī 309, 4.
varānganā (a-a) F. schöne, treffliche Frau. SN -ā 43, 1. 49, 13. PN -ās 9, 8.
varātaka M. Cypraea Moneta, Otterköpfchen, Kauri-Muschel (als kleinste Münze ge-
    braucht). SN -as 297, 27.
varāpsaras (a-a) F. schöne Nymphe. SN -ās 230, 10.
varārohā (a-ā) F. (-a M., ∨ruh) schöne Hüften habend. SN -ā 29,7.30,3.39,12.43,13.
varāha M. Eber, wildes Schwein. PA -ān 34,9.
                                                             [SA -ām 16, 4, 93, 2.
Varāhamihira M. (varāha + mihira M. (persisches Lehnwort) Sonne) Name eines be-
    rühmten Astronomen (6. Jahrh. n. Chr.). SI -ena 127, 12.
Varuna M. (Vvr V?) in vedischer Zeit Gott des Nachthimmels, später Gott des
     Wassers. SN -as 8, 4. 9, 17.
varcasvinī F. von -vin (von varcas N.) glänzend, strahlend. SN -ī 39, 5.
varjayitvā Ger. von Vvrj X auslassen, ausnehmen. 254, 20.
varjita Ppp von Vvrj X (s. o.); frei von, entbehrend. SN -as 187, 17. -am 50, 14.
Vvarn X (Den. von varna M.) schildern, beschreiben, erzählen.
    Ind. 3.S varņayati 278, 33. 79, 15. 96, 8. 321, 14. 1.S varņayāmi 188, 18.
    Impf. 3.8 avarpayat 186, 22. 89, 3. 95, 3. 205, 2. 16, 19.
     1. Fut. 1.S varņayisyāmi 278, 13.
varna M. (\bigvee v_r V) Farbe. SN -as 283, 1.
varņayitvā Ger. von ∨varņ X. 278, 13.
varnita Ppp von Vvarn X. SN -am 189, 7.11.
varnyamāna Pprp von ∨varn X. SA -am 189, 1. PL -eşu 12, 21.
vartana N. (Vvrt) Lebenserwerb, -unterhalt. SA -am 99, 14.
vartamāna Pprm von Vvrt vor sich gehen, sich ereignen. SL -e 47, 9.
vartayat Ppra von Vyrt Kaus. existieren, leben von. SN -n 24, 16.
vartitavya (Vvrt) zu leben, zu verfahren, (sich) zu benehmen. SN -am 107, 17. 23, 5.
vartsyat Pfa von Vyrdh wachsen. DN -ntau 135, 6.
                                                                          [33, 17.
vardhana (Vvrdh Kaus.) wachsen machend, mehrend. SN -am 131, 11.
vardhamāna Pprm von Vvrdh I wachsen. SN -as 98, 3.
Vardhamāna M. (s. o.) Name eines Kaufmanns. SN -as 100, 20. SI -ena 123, 2.
Vardhamānaka M. (Dem. von Vardhamāna M.) dass. SN -as 98, 6.
vardhayantī F. von -at Ppra von Vvrdh Kaus. wachsen machen, aufziehen. SN -ī
vardhita Ppp von Vvrdh Kaus. (s. o.). SN -as 237, 11.
                                                                          [193, 8]
Varşa M. (Vvrs) Brahmanenname. SN -as 196, 18. 98, 4. 212, 18. 21. SA -am 194, 20.
     97, 16. SI -ena 225, 14. SAb -ād 196, 13. SG -asya 194, 17. 97, 6. 24. 206, 11. 16.
varşa M.N. (Vvrs) Regen, Regenzeit, Jahr. SL -e 19, 15. 89, 10. PA -āṇi 127, 14.
     222, 23. PI -ais 96, 12. 240, 24. 53, 7. PG -āṇām 128, 12.
varşa-dvaya N. (von dvi) Zweiheit von Jahren, zwei Jahre. SN -am 221, 22.
varşa-dhara M. (Vdhr) Eunuch. PN -ās 130, 7.
```

72\*

```
Varşa-patnītas (von -patnī F.) von der Frau des V. 196, 3.
varsa-parvata M. Regengebirge, Wetterscheide. DN -au 321, 7.
Varşa-bhāryā F. die Frau des V. SI -ayā 206, 18.
Varşa-mukha N. Mund des V. SAb -ād 204, 19.
varşa-śata N. ein Hundert von Jahren. SN -am 317, 1.
varşa-şatka N. (von şaş) Sechsheit, Sechszahl von Jahren. SI -ena 241, 1.
Varşākhya (a-ā, -ā F., ∨khyā) Varşa mit Namen. SN -as 194, 12. 15.
Varşācārya-nideśa (a-ā) M. (Vdiś) Befehl des Lehrers Varşa. SI -ena 206, 13.
varṣāyuta (a-a) N. (Vyu) eine Myriade von Jahren, zehntausend J. SA -am 94,6.
Varşopavarşa (a-U) M. Varşa und Upavarşa. DN -au 212, 6.
Varsopādhyāya (a-u) M. der Lehrer Varsa. SN -as 197, 9.
varşman N. Höhe, Grösse, Wuchs. SI -anā 190, 23.
Vala-bhid M. (Vbhid) Spalter des (Dämons) V., ein Beiname Indra's. SN -d 274, 5.
valayita (von valaya M. Armring, Vval) rings umfasst. SN -as 301, 9.
Vala-Vrtra-nişūdana M. (Vsūd) Vernichter des V. und V. SV -a 6, 17.
Vala-Vrtra-han (Vhan) Töter des V. und V. (s. o.). SN -hā 6, 4. 17, 11. 18, 4.
vali F. (Vval) Falte, Runzel. PI -ibhis 299, 15.
vali-traya N. Dreiheit von Falten, drei F. SA -am 330, 18.
valī-mandita-tanu den Leib mit Runzeln geschmückt. SN -us 318, 17.
valkala N. (von valka M. Bast) Bastkleid, -gewand. DN -e 300, 20. PI -ais 306, 1.
valkalājina-samvīta (a-a) mit Bastkleidern und (Ziegen-)Fellen bedeckt. PI -ais 38,
valkalinī F. von -in (von valkala N.) Bastkleider liefernd. PN -yas 309, 10.
∨valg I hüpfen, springen.
    Ind. 3.P valganti 109, 1.
valgat Ppra von Vvalg I. PG -tām 245, 23.
valgu (Vvalg) artig, zierlich. 109, 1.
valmīka-śikharāgra (a-a) N. Spitze der Ameisenhaufen. PA -āņi 101, 16.
vallabha M. Liebling. SN -as 137, 20.
vallabhā F. (von -a M.) Liebste, Geliebte. SN -ā 186, 19. SA -ām 251, 19.
vallī-śākhāgra (ā-a) N. Zweigspitze einer Liane. PI -ais 116, 21.
vaśa M. (Vvaś) Wille, Macht, Gewalt. SA -am 32,23. SAb -ād 208, 1. 22, 17. 303, 14.
vaśa-ga (Vgam) untertan, gehorsam. SN -as 141,6. PN -ās 275,5. [SL -e 308,13.
vaśa-vartin (Vvrt) dass. PN -inas 22, 16. PA -inas 64, 3.
vaśā F. (Vvāś brüllen?) Kuh, Elefantenkuh. PI -ābhis 238, 4.
vasī-karaņa N. (Vkr) das in die Gewalt Bekommen, Bezwingung. SN -am 110,5.
vaśī-krta Ppp von Vvaśī-kr in (seine) Gewalt bringen, bezwingen. PA -ān 105, 20.
vaśī-krtya Ger. von ∨vaśī-kr (s. o.). 106, 19.
vasya (von vasa M.) in jemandes Gewalt stehend, gehorsam. SN -as 119, 4.34, 19.
∨vas I weilen, verweilen, wohnen. Mit adhi beziehen, Aufenthalt nehmen (auf), mit
    ni wohnen, mit adhi-ni wohnen an, mit prati wohnen.
Akt. Ind. 3.S vasati 57, 2. 283, 19. ni-vasati 136, 8. 86, 3. prati-vasati 130, 18. 40, 5.
     47, 13. 78, 13. 1.S vasāmi 202, 18. 3.D vasatas 62, 15. 130, 12. 55, 11. prati-va-
    satas 126, 2.74, 15. 3.P vasanti 260, 19. ni-vasanti 269, 13. 1.P adhi-ni-vasa-
    Imp. 2.S vasa 23, 5. 55, 18. 56, 5. 148, 10.
                                                                     mas 304, 2.
    Pot. 3.S vaset 112, 1.80, 4.
    Impf. 3.S avasat 19, 14. 24, 10. 56, 8. 86, 13. 91, 12. ny-avasat 56, 6. 57, 10. 1.8
    avasam 74, 20. 206, 15. 16, 13. 34, 23. 3. P avasan 5, 13. ny-avasan 198, 18.
    Perf. 3.S uvāsa 46, 3. 190, 12. 202, 22. adhy-uvāsa 334, 8. 3.D ūsatus 89, 7.
     1. Fut. 3. S ni-vatsyati 54, 7.9. 2. S vatsyasi 27, 4. 1. S vatsyāmi 19, 7.52, 7.
```

```
Med. (ep.) Imp. 2. S vasasva 51, 16.
    Impf. 3.D vasetām (ep. für avasetām bez. avasatām) 89, 9.
∨vas II sich kleiden, anlegen, anziehen.
    Pot. 1.P vasīmahi 302, 9.
∨vas X mit ni dass.
     Pot. 2.S ni-vāsayes 55, 2.
vasat Ppra von Vvas I. SN -n 205, 3.49, 24.57, 6. SG -tas 90, 20. PG -tām 316, 3.
vasati F. (Vvas I) Wohnung, das Wohnen, Verbleiben, Aufenthalt. SN -is 96,5. SD
vasatī (ep. für vasantī) F. von -at Ppra von Vvas I. SN -ī 51, 19.
vasana N. (Vvas II) Kleid, Gewand. SN -am 285, 10. 305, 7.
vasanta M. (Vvas VI aufleuchten) Frühling (März und April). SG -asya 275, 1.
Vasantatilakā F. (vasanta + tilaka M.) Name eines Metrums von 4 \times 14 Silben.
     SN -ā 258, 11. 12. 78, 29. 30.
vasanta-samayotsava (a-u) M. Fest der Frühlingszeit. SL -e 237, 23.
vasantotsava-vāsara (a-u) M. Tag des Frühlingsfestes. SL -e 209, 3.
Vasistha-Bhrgv-Atri-sama dem V., Bhrgu und A. gleich. PI -ais 38, 18.
vasu (Vvas I) gut. SN -u 24, 22.
                                                                         [29, 10.
Vasu M. (s. o.) Name einer Klasse oder Gruppe von Göttern des Himmels. PN -avas
vasu N. (s. o.) Gut, Habe, Reichtum. SN -u 10, 7. 21, 19. 23, 19. SA -u 57, 15. 67,
     14. 92, 7. SL -uni 302, 11. PA -ūni 40, 19. PI -ubhis 197, 24.
Vasudattābhidhā (ā-a) F. (von -a, -ā F.) Vasudattā mit Namen. SN -ā 193,4. [10.
vasu-dhā F. (Vdhā) Erde. SN -ā 100, 6. 27, 16. 277, 12. SA -ām 17, 21. 267, 11. 76,
vasudhādhipa M. (ā-a) Fürst, König. SV -a 35, 13. 90, 20. SN -as 17, 21. 88, 12.
     SA -am 89, 21. SG -asya 260, 20.
vasun-dharā F. (Vdhr) Erde. SN -ā 89, 13. 321, 25. SA -ām 5, 10.
vasundharā-pītha N. Erdboden. SL -e 182, 14.
Vasušakti M. (vasu + šakti F.) Ksatriya-Name. SN -is 95, 9.
vasu-sampūrņā F. von -a mit Gütern gefüllt. SN -ā 100, 6.
                                                              SA -ām 17, 21.
vastu N. (Vvas I) Ding, Gegenstand, Stoff, Thema. SN -u 319, 7. SA -u 320, 18.
     22, 22. SG -unas 322, 22. PA -ūni 266, 9.
vastu-nirdeśa M. (Vdiś) Beschreibung eines Gegenstandes. SN -as 320, 18.
vastu-bheda-pratipatti F. (\pad) Erkennung eines wesentlichen Unterschiedes. SN
vastum Inf. von ∨vas I. 52, 1.147, 8 (lies m für m).
                                                                      [-is 315, 9.
vastra N. (Vvas II) Kleid, Gewand. SN -am 300, 9.06, 10.14, 8. SA -am 25, 1.88, 12.
vastra-sandhy-antargatā F. von -a in einer Naht des Gewandes befindlich. SN -ā
vastrādya (a-ā) Kleider und dergleichen. SA -am 108, 3.
                                                                         [142, 6]
vastrānta (a-a) M. Saum des Gewandes. SL -e 15, 19.
                                                            [21. SG -asya 28, 19.
vastrārdha (a-a) N. Hälfte des Gewandes. SA -am 64, 9.80, 18. SI -ena 64, 12.80,
vastrārdha-prāvrtā (a-a) F. von -a (Vvr V) bedeckt vom halben Gewande. SA -ām
vastrārdha-samvītā (a-a) F. von -a dass. SN -ā 49, 19.
                                                                         [35, 14.
vastrārdha-samvrtā (a-a) F. von -a dass. SN -ā 43, 14.
vastrāvakarta (a-a) M. (Vkrt) Abschnitt des Kleides, Gewandes. SI -ena 29, 6.
Vvah I tragen, verbreiten, fahren, ziehen, fliessen. Mit ati Kaus. verbringen, mit ä
     herbeiführen, bringen.
    Ind. 3.S vahati 83, 12. 104, 14. 264, 12. ā-vahati 95, 13. 1.S vahāmi 241, 10.
                                                       [3.P vahanti 106, 12.50, 7.
    Imp. 2.S ā-vaha 73, 16.
    Pot. 3.S vahet 253, 23.
     1. Fut. 3. P vakşyanti 69, 20.
```

Kaus. Impf. 1.S aty-avahayam 223, 11.

```
vahat Ppra von Vvah I. SN -n 188, 11. PA -tas 70, 17.
vahni M. (Vvah) Feuer. SN -is 104, 16. 22, 15. 41, 21. 277, 23. SI -inā 101, 11.
     69, 4. 71, 10. 78, 3. 265, 5. SG -es 277, 15. SL -au 113, 13. 35, 18. 60, 9.
vahni-kana M. Feuerfunke. PN -ās 173, 4.
vahnikaņa-sadrša Feuerfunken ähnlich. PN -āni 173, 5. PA -āni 173, 2.
vahni-praveśa M. Eintritt ins Feuer. SN -as 150, 2.
                                                                             [178, 3.
vahni-bhojya-dravya N. zur Speisung des Feuers dienender Gegenstand. PI -ais
vahni-vañchā F. Verlangen nach Feuer. SI -ayā 173, 2.
vā oder. 9, 6. 23, 5. 5. 28, 7. 35, 22. 22. 23. 44, 4. 8. 8. 47, 19. 48, 5. 5. 50, 13. 51, 18.
     54, 12. 56, 11. 14. 57, 20. 58, 3. 60, 11. 12. 65, 9. 9. 10. 66, 19. 68, 4. 4. 16. 69, 4.
     72, 23. 23. 77, 12. 79, 20. 81, 18. 82, 17. 85, 8. 8. 9. 87, 21. 90, 21. 92, 7. 7. 10. 10.
     14. 14. 99, 9. 100, 13. 04, 5. 05, 8. 10, 18. 14, 8. 15, 5. 17, 3. 3. 18, 4. 22, 11. 25,
     15. 30, 1. 32, 14. 14. 15. 15. 36, 18. 18. 18. 18. 38, 3. 16. 41, 3. 7. 42, 3. 45, 4. 46,
     11. 11. 47, 17. 50, 16. 18. 57, 13. 66, 1. 3. 6. 68, 6. 69, 19. 71, 18. 73, 7. 7. 77, 1.
    80, 20. 20. 83, 6. 6. 86, 17. 89, 4. 211, 13. 34, 6. 39, 2. 2. 17. 46, 7. 8. 64, 5. 7. 7.
     67, 3. 68, 12. 72, 15. 73, 9. 10. 11. 11. 75, 18. 19. 76, 5. 77, 7. 81, 16. 16. 82, 5. 86, 2.
     90, 22. 93, 10. 14. 94, 11. 18. 18. 19. 19. 20. 20. 21. 21. 95, 17. 303, 2. 2. 9. 04, 6. 6.
    6. 6. 7. 7. 7. 7. 8. 8. 05, 3. 8. 9. 07, 1. 6. 6. 08, 2. 09, 6. 9. 10. 10, 8. 15, 7. 8. 16, 10.
∨vā II wehen.
                                                                       [20, 18, 32, 4]
    Ind. 3. P vanti 285, 1. 87, 7.
    Perf. 3.S vavau 88, 9.
vāk-ceşţā-rahita der Stimme und Bewegung entbehrend. SN -am 219, 6.
vāk-patutā F. (von patu geschickt) Redegewandtheit. SN -ā 269, 15.
vākya N. (Vvac) Ausspruch, Rede, Wort, Satz. SN -am 108, 16. SA -am 22, 2.19.
     23, 6, 25, 2, 20, 48, 10, 65, 15, 66, 1, 69, 8, 76, 15, 81, 2, 20, 85, 19, 171, 19, 212, 22,
     40, 9. 48, 22. 318, 13. SI -ena 24, 13. SL -e 87, 8. 119, 5. PA -ani 87, 5.
vākyatas (von vākya N.) infolge eines Ausspruchs, Sprichworts. 168, 5.
vākya-viśeşatas infolge eines besonderen, vortrefflichen Sprichwortes. 107, 4.
vāk-samyama M. Hemmung, Bezähmung der Rede. SN -as 189, 6.273, 5.
vāgghastavat (vāk (vāc) + hasta M.) mit Wort und Hand begabt. SI -atā 111,2.
vāg-bhūşaņa N. die Rede als Schmuck, Schmuck der Rede. SN -am 261, 15.
vāgmin (von vāc F.) beredt. SN -ī 37, 22.
vān-mātra (-ā F.) nur ein Wort, ein blosses Wort. SI -ena 159, 10.
vāc F. (Vvac) Sprache, Rede, Wort, Aussage, Stimme, Zunge. SN -k 196, 16. 242, 2.
     51, 6. SA -cam 3, 3. 11, 19. 38, 10. 184, 13. SI -cā 14, 19. 20, 20. 26, 2. 32,
    24. 48, 16. 49, 9. 68, 10. 81, 9. 83, 21. 115, 18. 213, 2. 78, 24. SG -cas 283, 3.
    SL -ci 108, 22.09, 1.262, 7.95, 9. PN -cas 283, 7.84, 8. PA -cas 93, 4. PI
    -gbhis 16, 9. PG -cām 278, 18. 24. 83, 11.
vācayitvā Ger. von Vvac Kaus. sprechen machen, lesen. 222, 16. 54, 18.
vācya (Vvac) zu sagen, anzureden, zu tadeln. SN -as 125, 5. 63, 14. 64, 1. -am 114,
vācyatā F. Abstr. von vācya. SA -ām 125, 10.
                                                                         [13.77, 13.
vājin M. (von vāja M. Schnelligkeit) Ross. PN -inas 106, 4. PG -inām 73, 1. 134, 10.
∨vāñch I (Wb. von ∨van lieben) wünschen, begehren. Mit abhi dass.
    Ind. 3.S vānchati 16, 16. 17, 1. 124, 17. 57, 9. 239, 23. 58, 6. 59, 7. 63, 16. abhi
    -vāfichati 119, 10. 2.S vāfichasi 92, 9. 3.P vāfichanti 119, 8. 70, 14. 301, 12.
vānchat Ppra von Vvānch I. SN -n 274, 10.
vānchamāna Pprm von Vvānch I. SN -as 168, 3.
vānchā F. (Vvānch) Verlangen, Wunsch. SN -ā 269, 10. 94, 4.
                                                                        [-āni 317, 8.
vāñchā-mātra-parigraha (Vgrah) dessen Ergreifung nur im Wunsch stattfindet. PA
```

vāñchita Ppp von ∨vāñch. SA -am 276, 3. vāņijya N. (von vaņij M.) Handel, Tätigkeit des Kaufmanns. SN -am 99, 17. -am 231, 18. 76, 14. SI -ena 99, 10. SAb -ād 99, 14. vāņī F. Stimme, Rede, Wort. SN -ī 117, 17. 261, 14. 70, 4. SA -īm 168, 9. 79, 1. PG Vāṇī F. (s. o.) die Göttin der Rede (= Sarasvatī F.). SV -i 320, 10. [-īnām 278, 24. vāta M. (\v\bar{v}\bar{a}) Wind. PN -\bar{a}s 284, 7.87, 7. vāta-java windschnell. PI -ais 79, 18. vāta-ramhas (-as N., Vramh) dass. PA -asas 69, 17. 70, 17. vāta-rugņa (Vruj) vom Wind gebrochen. SN -as 225, 9. vātāmbu-parņāśana (a-a, a-a) von Wind, Wasser und Blättern lebend. PN -ās 295,3. vātāyanāgra (a-a) N. Spitze, Oberteil des Fensters. SAb -ād 217, 23. vātāyanopari (a-u) oberhalb, am oberen Rande des Fensters. 248, 8. vātula (von vāta M.) windig, Windbeutel. SN -as 268, 12. vātaika-bhakşa (a-e, -a M., \bhaks) Wind als einzige Nahrung habend. SN -as 242,5. Vātsyāyanādi (a-ā) Vātsyāyana und andere. PN -īni 96, 13. vātha (ā-a, für atha-vā) oder auch. 164, 15. vāda M. (Vvad) Disputation. SD -āya 206, 22. SL -e 206, 23. vādi-darpa-jvara-śamana-vidhi M. Tätigkeit der Dämpfung des Hochmutslebers der Disputanten. SL -au 302, 6. vādi-bhaya N. Gefahr vor Opponenten. SN -am 319, 6. vādi-vrnda-damanī F. von -a (Vdam) den Schwarm der Opponenten bändigend. SN vānara M. (von \*vanar, Nebenstamm von vana N.) Affe. SN -as 102, 13. SI -ena 173, 17. PN -ās 102, 20. 73, 1. PA -ān 173, 15. vānara-yūtha N. Affenherde. SN -am 102, 18. 72, 16. vāpī F. Teich, Zisterne. PA -īs 34, 4. vāpī-jala N. Wasser des Teiches. SL -e 238, 2. vāma-locanā F. von -a schönäugig. SN -ā 60, 12. vāmākṣī (a-a) F. von -a (akṣan N.) dass. PG -īṇām 288, 14. 316, 17. vāmārdha-jāni (a-a, -i F., ∨jan) er, dessen linke Hälfte ein Weib ist (Siva in der Form Ardhanārī). SD -aye 320, 3. vāyasa M. (von vayas N. Vogel, Geflügel) Krähe. SV -a 148, 19. 49, 3. SN -as 129, vāyasa-dampati M. D Krähenpaar. DN -ī 126, 2.30, 11. **[19. 47, 17. 49, 1.** vāyasa-śrgāla M. Krähe und Schakal. DN -au 148, 18. vāyasī F. (von -a M.) Krähenweibchen. SN -ī 130, 6. vāyu M. (Vvā) Wind. SN -us 29, 4.238, 8.98, 19. SI -unā 64, 16. PI -ubhis 284, 12. Vāyu M. (s. o.) der Gott des Windes. SN -us 87, 22. SL -au 88, 8. vāyu-bhakşa (Vbhakş) windessend, von der Luft lebend. PI -ais 38, 20. vāyu-vaśād (SAb von -a M.) infolge des Windes. 116, 20. vāyu-vighattitābhra-patalī-līnāmbuvat (a-a, a-a, von ambu N.) wie Wasser, welches haftet an dem vom Wind zerstreuten Wolkenschleier. 306, 18. vāra M. ( $\vee$ vr) die (an jemand kommende) Reihe, Mal. SN -as 132, 16. SA -am 287, 10. 10 (vāram vāram = oftmals, häufig). vāraņa M. Elefant. SN -as 238, 4. PN -ās 75, 20. 76, 1. PG -āņām 261, 7. vāraņa N. (Vvr X) Mittel zur Abwehr, Hindernis. SN -am 261, 7. vārayitum Inf. von Vvr X wehren, abwehren. 260, 4.

Digitized by Google

[-e 317,4.

Vārānasī F. die heilige Stadt Benares am Ganges, früher Kāśī. SL -yām 200, 8. vāri N. (Wb. von vār N. Wasser) Wasser. SN -i 86, 6. SI -inā 11, 10. SL -ini 294, 10. vāri-taranga-cancalatara (Komp. von cancala) sehr unstät wie die Wasserwelle. SL

vārayitvā Ger. von  $\vee$ vr X (s. o.). 50, 10.

```
vārttā F. (von vṛtti F.) Kunde, Nachricht, Neuigkeit, Rede, Gerede. SN -ā 140,13.
    258, 22. 79, 29. 309, 20. SA -ām 113, 9.
vārddhaka-bhāva M. Alter, Greisenalter. SL -e 174, 19.
vārdhivat (von vār-dhi M., Vdhā) wie das Meer. 170, 2.
Vārṣṇeya M. (Sohn einer Vṛṣṇi-Frau) Name von Nala's Wagenlenker. SN -as 23,6.
    70, 20. 71, 13. 72, 3. 73, 1. 77, 3. 80, 1. 6. SA -am 22, 6. 10. 70, 14. 78, 11. SI -ena
Vārsneya-Jīvala M. V. und J. DN -au 56, 4.
                                                            [78, 14. SL -e 23, 18.
Vārsneya-sahita im Verein mit V., von V. begleitet.
                                                       SL -e 78, 6.
Vārşņeya-sārathi mit V. als Wagenlenker. SN -is 73, 5.
vālapriyatva N. (von vāla-priya) Stolz auf (ihren) Schweif. SA -am 333, 3.
vāla-vyajana N. Schweif als Wedel, Chowry. PI -ais 324, 16 (lies v für b).
vāśatī (ep.) F. von -at Ppra von ∨vāś I brüllen, schreien. SA -īm 31, 18.
vāsa M. (Vvas I) das Wohnen, Aufenthalt, Wohnsitz. SN -as 48,21.52,8.62,13.126,
vāsaka N. (von vāsa M.) Schlafgemach. SL -e 219, 9.
                                                               [9. 52, 1. 4. 294, 20.
vāsa-grha N. Schlafzimmer. SL -e 219, 8.
vāsara M. (von ved. vasar-, Vvas VI aufleuchten) Tag. SN -as 223, 15. 39, 7. PN
    -ās 206, 23. PI -ais 230, 14. PG -āṇām 305, 12.
vāsarānta (a-a) M. Ende des Tages. SL -e 310, 9.
Vāsava M. (von Vasu M.) Herr der Vasu, Indra. SN -as 127, 14. SA -am 234, 16.
vāsa-veśman N. Schlafzimmer. SA -a 240, 3.
vāsas N. (Vvas II) Gewand, Kleid. SA -as 25, 4. 11. 28, 20. 55, 2. 5. 287, 8. SI
    -asā 24, 23. 55, 3. SG -asas 27, 12. 28, 24. 51, 10. SL -asi 204, 4. DN -asī
    300, 20. PA -āmsi 10, 19. PG -asām 20, 10.
Vāsuki M. Name eines Fürsten der Nāga's. SG -es 230, 2.
vāso-yuga N. (Vyuj) Kleiderpaar. SA -am 55, 4.
vāhana N. (Vvah Kaus.) das Fahren, Lenken; Vehikel, Reittier, Wagen.
                                                                          SN -am
    274, 4 (lies n für n). SD -āya 163, 13. SL -e 55, 12.
vāhana-bhūta (Vbhū) Reittier seiend. SN -as 121, 12.
vāhin M. (Vvah) Wagen. SI -inā 23, 9.
Vāhuka M. (Vvah?) Deckname des Nala. SV -a 55, 18. 56, 5. 13. 68, 12. 70, 4. 72,
    12. 14. 73, 7. 10. 74, 8. 80, 7. 85, 20. SN -as 54, 16. 55, 11. 66, 6. 69, 6. 10. 12. 22.
    71, 3. 72, 18. 73, 3. 12. 74, 3. 77, 3. 78, 7. 79, 14. 22. 80, 8. 83, 6. 84, 10. 12. 85, 6.
    SA -am 68, 10. 71, 12. 72, 8. 74, 5. 78, 11. 79, 7. 85, 19. SI -ena 70, 15. SG -asya
    70, 20. 71, 4. 5. 15. 84, 1. 3. SL -e 70, 22. 82, 4. 11. 15.
Vāhuka-cchadmin (v. chadman N., Vchad) die Hülle des V. tragend. SA -inam 90,13.
Vāhuka-rūpin (von rūpa N.) die Gestalt des V. tragend. SA -inam 83, 20.
vimsatitama (von vimsati F.) der zwanzigste. SN -as 75, 7.
vi-kata (mind. = vi-krta, Vkr) widrig, widerlich, greulich. SN -as 27, 17.
vi-kasat Ppra von Vvi-kas I aufblühen, vor Freude strahlen. PN -ntas 272, 14.
vikasita-jāti wo der Jasmin aufblüht. SN -is 285, 16 (F., im Nebensinn: mit blühen-
    dem Jasmin geschmückt).
vikasita-nayanendīvarālokinī (a-i, a-ā) F. von -in (Vlok) mit den geöffneten blauen
    Augen-Wasserrosen (uns) anblickend. PG -īnām 282, 6.
vi-kāra M. (Vkr) Veränderung, Gemütsbewegung, Erregung. SA -am 81, 23. 84, 14.
    85, 2. PN -ās 293, 8. 310, 11.
vikāra-hetu M. Grund zur Erregung. SL -au 335, 10.
vi-kāsita Ppp von Vvi-kas Kaus. öffnen. SN -am 240, 13.
vi-kāsin (Vkas) erblühend, strahlend. SA -i 310, 14.
```

vi-krta (Ppp von Vvi-kr) verwandelt, missgestaltet. SN -as 78, 23. SA -am 54, 2.

#### vikrtākārā — vi-citrā

```
vikrtākārā (a-ā) F. von -a von widriger Gestalt. SN -ā 48, 3.
vi-krti F. (Vkr) Veränderung, Erregung. SA -im 137, 18. 279, 28.
vi-kṛṣya Ger. von Vvi-kṛṣ herausziehen. 289, 20.
vi-kośa (-a M.) ohne Scheide. SA -am 28, 23.
vi-krama M. (Vkram) Mut, Tapferkeit. SN -as 269, 15. SA -am 120, 7.
vi-krānta (Pp von Vvi-kram) mutig, tapfer. SV -a 38, 7. SN -as 38, 3.
vi-kriyā F. (Vkr) Verwandlung, Veränderung, Misslingen. SA -ām 139, 19. 51, 18.
    71, 9. 288, 10. PN -ās 218, 22.
vi-krīta Ppp von Vvi-krī verkaufen. SN -am 232, 22.
vi-krītavat Ppa von Vvi-krī verkaufen. SN -ān 232, 16.
vi-khyāta (Ppp von Vvi-khyā) bekannt, berühmt. SN -as 37, 18. PN -as 260, 19.
vi-khyātā F. von -a. SA -ām 40, 21.
vi-ganayat Ppra von Vvi-gan X bedenken, erwägen. SN -n 29, 20. 77, 14.
vigata-jvara dessen Fieber vergangen ist. SA -am 41, 16.
vigata-vārija (Vjan) ohne Wasserrosen. SN -am 268, 7.
vigatavighna-labdharddhi (rddhi F., Vrdh) die Hindernisse entfernend und Glück
    erlangend. PP -ayas 184, 7.
vigata-samkalpa dessen Wunsch vergangen ist, seine Absicht aufgebend. PN -as 7,8.
vi-gandhi (gandha M.) übelriechend. SA -i 259, 16.
vi-galita Pp von Vvi-gal schwinden. SN -as 298, 15.
vigalita-viveka dessen Einsicht geschwunden ist. PI -ais 303, 4.
vi-galitā F. von -a. SN -ā 318, 11.
vi-graha M. (Vgrah) Streit, Krieg; Leib, Körper. SN -as 160, 3. SG -asya 134, 3.
    SL -e 134, 11. DG -ayos 291, 14.
vi-ghatita Pp von Vvi-ghat sich trennen. SN -am 294, 1.
vi-ghattita Ppp von Vvi-ghatt Kaus. reiben, scheuern. PG -anam 323, 16.
vi-ghna M. (Vhan) Hemmnis, Hindernis. SN -as 295, 15. SA -am 73, 9. PN -ās
    96, 19. PI -ais 263, 3.
vighna-kartr M. Bereiter von Hindernissen. PG -rnām 47, 18.
Vighnajit M. (vighna-jit (Vji) Besieger der Hindernisse) Beiname des Ganesa (vgl.
    Ganapati M.). SN -t 184, 11.
vighna-bhaya N. Furcht vor Hemmnissen. SI -ena 263, 1.
vighna-vihata (Vhan) durch Hindernisse gehemmt. PN -as 263, 2.
vighnita-karman der in seiner Arbeit gestört wurde. SA -anam 173, 10.
vi-cakşana (Vcakş) klug. PN -ās 112, 16.
vi-carat Ppra von Vvi-car I wandeln, sich ergehen, umherwandern. SN -n 32,8.
     148, 10. 229, 1. PG -tām 3, 2.
vi-carita N. (Vcar) das Umherwandern. SA -am 89.7.
vi-calitum Inf. von Vvi-cal sich bewegen, sich rühren. 53, 10.
vi-cāraņā F. (Vcar Kaus.) Bedenken, Erörtern. SN -ā 48, 6.
vi-cāraņīya (Vcar Kaus.) zu prüfen, zu erörtern. SN -as 257, 26.
                                                                      [297, 16.
vi-cārayat Ppra von Vvi-car Kaus. erwägen, prüfen, zögern. SN -n 214, 5. SG -tas
vicāra-hetu M. Anlass zu Erörterung. SN -us 169, 9.
vi-cārya Ger. von Vvi-car Kaus. erwägen, zögern. 14,17.28,12.69,13.71,13.281,9.
vi-citya Ger. von Vvi-ci sammeln. 173, 2.
                                                            [11. PI -ais 287, 1.
vi-citra vielfarbig, bunt, mannigfaltig, seltsam, reich an Abwechselung. SN -am 265,
vicitra-bhojana-vidhi M. mannigfache Art, sich zu nähren. SN -is 314, 16.
vicitra-mālyābharaņa (a-ā) N. bunte Kranze und Schmuck. PI -ais 5, 11.
vi-citrā F. von -a. PN -as 284, 18.
```

```
vi-citrita Ppp von Vvi-citray (Den. von vi-citra) zieren, schmücken. SN -as 278,25.
vi-cintayat Ppra von \/vi-cint X denken, überlegen. SN -n 119, 11. 239, 2.
vi-cintita Ppp von Vvi-cint (s. o.). SL -e 239, 21.
vi-cintya Ger. von \bigvee vi-cint (s. o.). 28, 21. 115, 5. 29, 2. 233, 18.
vi-cinvāna Pprm von Vvi-ci V durchsuchen, -forschen. SN -as 58, 5.
vi-cīrna N. (Ppp von Vvi-car) Busse. SI -ena 144, 16.
vi-ceșțita N. (Pp von Vvi-ceșt) das Gebaren. SA -am 82, 7.
vi-cchāya (chāyā F.) ohne Glanz, unansehnlich. SA -am 194, 19.
vi-cchinna Ppp von ∨chid mit vi zerreissen, vernichten, verbrauchen. SL -e 279,
vi-cyuti F. (Vcyu) Trennung. SN -is 48, 20.
                                                                            [3. 9.
∨vij VI mit ud zurückschrecken, sich fürchten.
    Ind. 2.S ud-vijasi 50, 15.
                                                                  [PN -ās 310, 12.
vi-jana menschenleer, einsam. SA -am 202, 19. SL -e 30, 3. 7. 32, 3. 34, 17. 123, 2.
vi-jana N. einsamer, geheimer Ort. SL -e 66, 5. 85, 22. 137, 2. 214, 14.
vi-jayin (von vi-jaya M., Vji) siegreich, Sieger. SN -ī 134, 17.
vijayi-bhuja M. (∨bhuj VI biegen) siegreicher Arm, Siegerarm. DL -ayos 270,4.
vi-jānat Ppra von Vvi-jñā IX erkennen, unterscheiden. SN -n 295, 19. SI -tā 171,8.
vi-jita Ppp von Vvi-ji besiegen. SN -as 93,15. PN -ās 290,18. [PN -ntas 300,17.
vijitendriya (a-i) der seine Sinne besiegt. SN -as 277, 2.
vi-jitya Ger. von ∨vi-ji besiegen, erobern. 300, 24.
vi-jñapta Ppp von Vvi-jñā Kaus. anreden (vom Untergebenen), benachrichtigen,
     fragen, bitten. SN -as 192, 7. 204, 5. 11, 2. 12, 20. 26, 14. 40, 6.
vi-jñapti F. (Vjñā Kaus.) Anrede, Bitte. SA -im 189, 14.
                                                                    [SL -e 57, 17.
vi-jñāta Ppp von ∨vi-jñā erkennen, kennen lernen, finden. SN -as 107,1. -am 116,17.
vi-jñāna N. (Vjñā) Erkenntnis, Kenntnis. SN -am 191, 5. SA -am 227, 15.
vijñāna-śaurya-vibhavārya-guņa (a-ā) M. die edlen Qualitäten: Wissen, Tapfer-
    keit, Macht. PI -ais 103, 14.
vi-jñāpya Ger. von ∨vi-jñā Kaus. anreden (vom Untergebenen). 149, 3.
vi-jñāpya (Vjñā Kaus.) mitzuteilen. SN -am 114, 10.
vi-jñāya Ger. von ∨vi-jñā erkennen, erfahren. 21, 20. 106, 8. 33, 12. 64, 2.
vi-jñeya (Vjñā) zu erkennen (als). SN -as 145, 12. DN -au 69, 24.
vița M. Schmarotzer, Viveur, Roué. SN -as 233, 12. PN -as 233, 21. 301, 13.
vița-carita-krt (Vkr) das Benehmen, Gebaren eines Roué zeigend. PN -tas 287,7.
vița-prāya eine Art Schmarotzer, Zuhälter. SI -ena 233, 7.
vi-tata (Ppp von Vvi-tan) ausgedehnt. SN -am 272, 6.
                                                                  [PN -as 270, 18.
vitata-pṛthutarārambha-yatna (a-ā) Mühe auf grosse Unternehmungen verwendend.
vitata-mahotsava (ā-u) ein grosses Fest veranstaltend. SN -as 197, 20.
vi-tantrī F. (Vtan) eine verstimmte Saite. SN -īs 332, 10.
vi-tanvat Ppra von ∨vi-tan VIII ausbreiten, bewirken. SI -tā 170, 10.
vi-tarka M. (Vtark) Mutmassung, Vermutung. SN -as 331, 8.
vitarka-vihagā F. von -a wo die Gedanken, Plane die (daran weilenden) Vögel sind.
vi-tarkya Ger. von Vvi-tark vermuten, erraten. 248, 20.
                                                                   [SN -ā 304, 19.
vi-tāna N. (Vtan) Traghimmel, Baldachin. SN -am 311, 6.
vi-timirā F. von -a frei von Finsternis, licht, hell. PA -as 58, 15.
vi-tīrņa Ppp von Vvi-tr weggeben, verschenken. SL -e 305, 18.
vitta N. (Vvid VI) Habe, Besitz, Vermögen, Reichtum. SN -am 92, 2. 17. 99, 3. 145,
    16. 75, 8. 265, 12. 99, 13. 305, 14. SA -am 108, 2. 75, 4. 18. 76, 3. 6. 89, 4. SG
    -asya 265, 20. 73, 6. SL -e 98, 7. 319, 4. PI -ais 219, 7. 318, 16.
vitta-dugdha N. (Vduh) die Milch (nämlich) das Vermögen. SN -am 131,13.
```

vittavat (von vitta N.) besitzend, reich. SN -ān 175, 22. SA -antam 94, 10. PL -atsu vitta-vyādhi-vikāra-vihvala-gir dessen Sprache entstellt ist durch die Veränderung durch die Krankheit Reichtum. PG -irām 307, 20.

vitta-haranocita (a-u) für Diebstahl angemessen. SA -am 178, 2.

vittānvita (a-a) reich. SA -am 182, 7.

vittābhāva (a-a) M. Mangel an Vermögen. SAb -ād 176, 5.

vi-trasta (Pp von Vvi-tras) erschrocken. SN -as 220, 18.

vitrasta-mugdha-harinī-sadrsāksipāta (a-a) M. Blick ähnlich dem (denen) eines scheuen sanften Gazellenweibchens. PI -ais 280, 14. • [SA -ām 58, 22.

vitrāsita-vihamgamā F. von -a (-a M., \square gam) von dem die Vögel verscheucht sind. \square vid II wissen, kennen. Mit ni Kaus. kund tun, melden, berichten, mit prati Kaus. dagegen, in Erwiderung kund tun; anmelden.

Ind. 3.S vetti 80, 11. 106, 9. 07, 6. 13. 40, 9. 63, 15. 67, 10. 83, 12. 92, 20. 219, 18. 31, 4. 2.S vetsi 170, 11. 19. 71, 13. 74, 8. 238, 18. 3.P vidanti 323, 5. 1.P vidmas Imp. 2.S viddhi 9, 16. 16, 6. 36, 10. 37, 16. 24. 53, 5. 74, 2. 114, 7. 250, 21. [304, 5. Pot. 1.S vidyām 14, 12. 3.P vidyus 54, 5.

Perf. (mit Präsensbedeutung) 3.S veda 18, 17. 54, 17. 60, 7. 71, 3. 80, 13.

Kaus. Imp. 2.S ni-vedaya 8, 2. 67, 2. 82, 10. 114, 11. 33, 10.

Impf. 3 S ny-avedayat 4, 8. 21. 20, 16. 22, 1. 23, 7. 81, 22. 82, 14. 85, 3. 195, 20. 206, 9. 26, 17. praty-avedayat 90, 6. 1.S ny-avedayam 218, 24. 3.P ny-avedayan 219, 16. praty-avedayan 75, 10.

Perf. 3.S ni-vedayāmāsa 128, 9. 78, 6. 82, 1.

1. Fut. 1. S ni-vedayişyāmi 176, 10. 81, 9.

Pass. des Kaus. Ind. 3.S ni-vedyate 161, 20.

Imp. 3.S ni-vedyatām 20, 18.

[Pass. überdrüssig werden.

Vvid VI finden, Pass. gefunden werden, vorhanden sein, bestehen, existieren. Mit nis Akt. Ind. 3.S vindati 4, 17. 31, 10. 77, 8. 1.S vindāmi 51, 13.

Pot. 1.S vindeyam 25, 9.

1.Fut. 1.S vetsyāmi 69, 4.

Impf. 3.S avindata 18, 12.

Med. Pot. 3.S vindeta 28, 11.

[nir-vidyate 137, 9.

Pass. Ind. 3.S vidyate 26, 10. 49, 7. 61, 6. 72, 21. 92, 3. 98, 9. 145, 2. 56, 5. 77, 4. 221, 2. vi-dagdha (Ppp von Vvi-dah) geschickt, gewandt. SN -as 248, 22.

vidagdhālāpa (a-ā) mit gewandter Rede begabt. PG -ānām 281, 6.

vi-dadhat Ppra von Vvi-dhā schaffen, bewirken. SN -t 292, 13. SL -ti 300, 3.

Vidarbha M. (vi-darbha ohne Darbha- d. i. Kuśa-Gras) Name eines Volkes in Zentralindien, P Name des Landes (heut Berar). SG -asya 4, 7. PA -ān 3, 8. 7, 2. 23, 9. 27, 2. 62, 18. 63, 2. 68, 11. 70, 1. 73, 8. 11. 13. 75, 9. PG -āṇām 25, 18. 26, 19. 37, 15. PL -eṣu 1, 11. 40, 5.

Vidarbha-tanayā F. die Tochter des Vidarbhers. SN -ā 34, 14.

Vidarbha-nagarī F. die Stadt der Vidarbher (Kundina). SA -īm 3, 9. 69, 9.

Vidarbha-pati M. Herr von V. SD -aye 4, 20.

Vidarbha-rāj M. (Vrāj) König von V. SN -d 44, 18.

Vidarbha-rāja M. (-an M.) dass. SN -as 27, 3.60, 20.

Vidarbha-rāja-tanayā F. die Tochter des Königs von V. SA -ām 36, 10.

Vidarbha-rājan M. König von V. SG -ñas 6, 12.

Vidarbha-saras N. See von V. SAb -asas 58, 18.

Vidarbhādhipati (a-a) M. Oberherr der Vidarbher. SN -is 37, 9. SG -es 64, 5. [8. Vidarbhādhipa-nandinī (a-a) F. (Vnand) Tochter des Herrn von Vidarbha. SN -ī 34,



```
Vidarbhābhimukha (a-a) nach Vidarbha gewandt, in der Richtung auf V. SN -as 75, 3.
vidalat-kunda-mādyad-dvirepha (dvi-repha M. Biene, eig. zwei R enthaltend (das
    gewöhnliche Wort für Biene ist bhramara M.)) wo die Bienen sich berauschen in
    den sich öffnenden Jasminblüten. SL -e 287, 12.
vidalat-pattra-tilakā F. von -a dessen blütenblattähnlicher Stirnschmuck sich ablöst.
    PA -ās 238,7 (im Nebensinn: (die Lianen) deren Stirnschmuck, die Blütenblätter, sich
vi-dārayat Ppra von Vvi-dr X aufreissen, zerreissen. SN -n 101, 16.
vi-dārita Ppp von ∨vi-dr X (s. o.). SN -as 118, 21.
vidāritobhaya-kukşi (a-u, -i M.) dessen beide Leibeshöhlen aufgerissen wurden. SN
vi-dārya Ger. von ∨vi-dr X zerreissen. 117, 10.
vidita Ppp von Vvid II wissen, kennen. SN -as 188, 11. -am 85, 9. DN -au 174, 12.
viditā F. von -a. SN -ā 60, 13.
                                                                         [204, 9.
viditvā Ger. von Vvid II (s. o.). 101, 8.
Vidura M. (vidura klug, Vvid II) Halbbruder des Dhrtarastra. SI -ena 125, 7.
Vidūra-bhūmi F. die Erde am (Fuss des Berges) V. SN -is 327, 10.
vi-deśa M. Fremde. SA -am 141, 8.
videsa-gamana N. das Gehen in die Fremde. SN -am 166, 1. SL -e 261, 18.
vidyamāna Pprp von Vvid VI. PI -ais 166, 4. PL -eşu 150, 14.
vidyamāna-gati für den ein Ausweg existiert. SN -is 112, 1.
vidyamānā F. von -a. SN -ā 158, 20.
vidyā F. (Vvid II) Wissen, Wissenschaft, geheimes Wissen, Zauberkunst. SN -ā 78,
    14. 98, 13. 260, 12. 61, 16. 17. 17. 18. 18. 19. 62, 1. 75, 14. 77, 3. 305, 14. 13, 5.
    14, 10. SA -ām 71, 3. 73, 21. 74, 3. 9. 91, 7. 175, 4. 94, 13. 96, 13. SI -ayā
    267, 17. SL -āyām 269, 11. PN -ās 195, 17. PA -ās 230, 22. 42, 14. 44, 19.
    47, 20. 48, 5. 76, 14. PG -ānām 190, 16. 230, 21.
vidyā-kāma (Vkam) nach Wissen verlangend. SN -as 206, 19.
vidyākhya (ā-ā, -ā F., Vkhyā) Wissenschaft genannt. SN -am 261, 2.
vidyāgama (ā-ā) M. (Vgam) das Kommen der Wissenschaften. SL -e 243, 3.
vidyā-draviņa-siddhi F. Erlangung des Schatzes Wissenschaft (oder: Erlangung von
    Wissen und Reichtum). SD -aye 196, 8.
Vidyādhara M. (vidyā-dhara, Vdhr, eig. Zauberkunst besitzend) Name einer Klasse
    von Genien im Gefolge Śiva's, im Himālaya wohnend. PN -ās 253, 8. PI -ais
     186, 4. PG -āṇām 188, 18. 89, 2.
Vidyādhara-sundarī F. eine V.-Schöne. PG -īņām 323, 9.
Vidyādharādhyuşita-cāru-śilātala (a-a) mit von Vidyādhara's bewohnten schönen
    Felsenflächen. PN -āni 309, 14.
vidyābhikānkşin (ā-a, Vkānkş) nach Wissenschaft begehrend. DN -inau 194, 8.
vidyā-mada M. Wissensdünkel. SI -ena 254, 8.
vidyārjanecchā (ā-a, a-i) F. Wunsch nach Erwerbung von Wissen. SI -ayā 198,14.
vidyārthin (ā-a) nach Wissen begehrend. SN -ī 247, 22.
vidyāvat (von vidyā F.) Wissenschaft besitzend, Gelehrter. PG -atām 105, 14.
vidyāvadāta (ā-a, Vdai) durch Wissen geläutert. SN -am 262, 15.
vidyā-vikraya M. (Vkrī) Verkauf der Wissenschaft. SA -am 97, 9.
vidyā-vihīna des Wissens bar, ohne Wissen. SN -as 261, 19. SA -am 105, 8.
vidyuc-cala unstät wie der Blitz. SN -am 316, 7.
vi-dyut F. (\vdyut) Blitz. SN -t 2, 13. 50, 13.
vidyut-puñja M. Blitzklumpen, Kugelblitz. SA -am 200, 11. DN -au 190, 2.
vidyud-vallī-vilasita N. das Zucken der Blitzranken, lianengleichen Blitze. SN -am
```

[286, 3.

vidyopārjanā (ā-u) F. (Varj) Erwerb von Wissen. SI -ayā 99, 9.

```
vi-drnta Pp von Vvi-drn davonlaufen, fliehen. SL -e 80, 2.
vidvaj-jana M. ein Gelehrter. PA -ān 272,8. PL -eşu 262,4.
vidvattā F. (von *vidvat, Nebenstamm von vidvas) Gelehrsamkeit. SN -ā 301, 17.
vid vad-gosthī F. Gesellschaft, Versammlung von Gelehrten. SN -ī 313, 14.
vidvas (Ppa von Vvid II) wissend, weise, gelehrt. SN -van 40, 8. 87, 6. 96, 8. 106, 2.
    07,5.282,16.314,14. SI -uṣā 313,3. SG -uṣas 306,16. PN -vāmsas 104,13.
    58,21. PA -uşas 276,1. PG -uşām 225, 3. 57, 10.
vi-dvis M. (Vdvis) Feind. PA -sas 272, 9.
vi-dvişat (Ppra von Vvi-dviş II hassen) dass. PG -tām 310, 3.
vi-dveşana N. (Vdviş) feindliche Gesinnung. SI -ena 24, 13.
vidvesi-prabhava vom Feinde stammend. SN -am 171, 11.
vi-dhātum Inf. von Vvi-dhā tun, leisten. 153, 21.
                                                           [259, 8. SG -ur 330, 3.
vi-dhātr M. (Vdhā) der Schöpfer (Brahma); Verleiher. SN -ā 261, 9. 335, 2. SI -rā
vi-dhāya Ger. von Vvi-dhā machen, bewirken, verfassen, dichten, an-, verwenden.
    100, 19. 47, 9. 51, 8. (207, 5 s. ni-dhāya). 213, 16. 56, 11. 96, 7. 321, 22.
vi-dhi M. (Vdhā) Begebnis, Vorgang, Art und Weise, Handlung, Vorschrift, Regel,
    Schickung, Schicksal. SN -is 42, 1. 274, 16. 75, 6. 8. 315, 4. SI -inā 63, 7. 71, 8.
    131, 9. 275, 4. 7. 316, 14. 26, 3. SG -es 48, 13. 208, 1. 22, 17. 74, 20.
vidhi-drata nach Vorschrift gesehen, vorschriftsmässig. SI -ena 91, 8.
vidhivat (von vi-dhi M.) vorschriftsmässig, in der richtigen Weise. 70, 15.94, 25.206,
vidhi-vasa M. Schicksalsfügung. SAb -ād 274, 10.
                                                                       [14. 99, 3.
vidhun-tuda M. (Vtud, den Mond stossend) Beiname des Rāhu. SN -as 160, 13.
vidhura einsam, traurig, widrig. SL -e 157, 6.
vidhura-sthiti in elendem Zustande. SA -i 194, 17.
vi-dhūya Ger. von Vvi-dhū verscheuchen, forttreiben. 214, 3.
vi-dhrta Ppp von Vvi-dhr halten, tragen. SN -am 300, 24. PN -as 112, 12.
vi-dheya (Vdhā) zu erweisen. SN -as 138, 16.
vidhyat Ppra von Vvyadh IV durchbohren, verwunden. SN -n 188, 5.
vidhvasta-parna-kamalā F. von -a (-a N.) wo die Lotusblumen welke Blätter haben.
    SA -ām 58, 22.
                                                                    [-am 283, 15.
vi-naya M. (Vnī) Zucht, Anstand, gesittetes Benehmen. SN -as 262, 19. 73, 6. SA
vinayāvanatā (a-a) F. von -a (\sqrt{nam}) mit Anstand sich verneigend. SN -ā 39,8.
vi-naşţa Pp von Vvi-naś zugrunde gehen, verloren sein. SN -as 116,22.39,9. -am
vi-nașțā F. von -a. SN -ā 30, 7.
                                                            [150, 6. SL -e 150, 6.
vinā ohne, mit Ausnahme von, ausser. Praep. 106, 3. 12, 6. 231, 9. 41, 16. 70, 6.
    92, 18. Postp. 59, 7. 105, 15. 12, 6. 8. 21, 16. 31, 5. 50, 10. 70, 4. 219, 17. 28, 11.
    40, 22. 60, 20. 65, 7. 72, 21. 94, 5. 313, 18.
vi-nāśa M. (Vnaś) Verlust, Untergang. SN -as 156, 10. SA -am 137, 7.74, 9.
vi-nāśita Ppp von Vvi-naś Kaus. vernichten, umbringen. SN -as 98, 4.152, 6.
vi-nāśya (Vnaś Kaus.) zu vernichten. SN -as 226, 21.
vi-nih-śvasya Ger. von V śvas mit vi-nis seufzen. 66, 9.
vi-nih-srta Pp von Vsr mit vi-nis herausgehen. SN -as 74, 12.
vi-ni-kşipya Ger. von Vvi-ni-kşip in Verwahrung geben. 23, 10.
vi-nidra (-ā F.) frei von Schlaf. SN -as 143, 11.
vi-ni-patya Ger. von Vvi-ni-pat hineinfallen. 200, 21.
vi-ni-pāta M. (\pat) Sturz, Untergang. SN -as 171, 16. 260, 3.
vinipāta-pratīkāra M. Verhütung des Sturzes. SN -as 171, 14.
vi-ni-yojya (/yuj) anzuwenden. SN -as 171, 5.
vi-nir-dişţa Ppp von ∨diś mit vi-nis angeben. SN -am 77, 19.
```

```
vi-nir-mita Ppp v. Vmā mit vi-nis bilden, schaffen. SN -as 61, 10. -am 105, 17. 259,
vi-nir-mukta Pp von Vmuc mit vi-nis Pass. sich befreien. PN -as 47, 14.
vi-ni-veśita Ppp von Vvi-ni-viś Kaus. anbringen. SN -am 174,5. SI -ena 333,5.
vi-niś-citya Ger. von Vci mit vi-nis erwägen, prüfen. 14, 17. 23, 8. 28, 12.
vi-niş-kramya Ger. von Vkram mit vi-nis wegschreiten. 48, 23.
vi-ni-hata Ppp von Vvi-ni-han töten, vernichten. SN -am 47, 2. PI -ais 154, 18.
vi-ni-hita Ppp von Vvi-ni-dhā setzen, stellen. SN -am 302, 2.
vinītocitā (a-u) F. von -a für einen Gebildeten passend. SN -ā 313, 5.
vi-nīya Ger. von ∨vi-nī unterweisen, belehren. 228, 14.
vi-netum Inf. von Vvi-nī vertreiben, beseitigen. 323, 15.
                                                                  [25, 16. 295, 6.
Vindhya M. Name des Grenzgebirges zwischen dem Dekhan und Nordindien. SN -as
Vindhya-kāntāra M.N. Waldgebirge, Wildnis des V. SA -am 190, 19. 201, 23.
Vindhyanivāsinī F. (von Vindhya-nivāsin, Vvas I, im V. wohnend) Beiname der
    Durgā oder Pārvatī. SA -īm 201, 9.
                                                                   [35, 14, 45, 6,
Vindhyavāsinī F. (von Vindhya-vāsin, Vvas I) dass. SA -īm 190, 17. 227, 13. 29, 4.
Vindhyāṭavī (a-a) F. Vindhya-Wald. SA -īm 245, 8. SL -yām 189, 17. 92, 5.
Vindhyāţavī-bhū (a·a) F. Waldland des Vindhya. SL -uvi 228, 22.
Vindhyāntar (a-a) im Vindhya. 205, 1.
vi-ny-asya Ger. von Vvi-ni-as IV legen (an). 88, 18.
vi-pakşa M. Gegner, Widersacher. SN -as 239, 18.
vipaj-jāla-jaţila mit einem Netz von Unheil umstrickt. PA -ān 300, 17.
vi-pani M. (Vpan I Handel treiben) Kram, Kaufladen, Markt, Basar. SA -im 232, 23.
vipani-madhya-ga (Vgam) auf dem Markt befindlich. SN -as 218, 4.
vi-patti F. (Vpad) Misslingen, Unglück, Tod. SA -im 108, 18. SAb -es 276, 7.
vipatti-jvara-janita-ruj F. (Vruj) die Krankheit erzeugt durch das Fieber Un-
    glück. SI -jā 314, 14.
vi-pad F. (Vpad) Misslingen, Unglück, Unglücksfall, Tod. SN -d 169, 12. SI -dā
    274, 2. SL -di 116, 6. 263, 7. 69, 14. 84, 14. PN -das 169, 1.
vipad-danda-prānta-prapāta-paramparā-paricaya-calac-citta N. das Herz,
    welches zittert, weil es kennt die lange Reihe der Stürze von der Spitze des
    Stockes Tod (?). SA -am 315, 3.
vi-panna Pp von Vvi-pad umkommen, sterben. DN -au 200, 21.
vipanna-dīdhiti (-i F.) dessen Glanz dahin ist. SN -is 263, 10.
vi-parīta (i-i, Pp von Vvi-pari-i) verkehrt, das Gegenteil, widrig, ungünstig.
                                                                             SN
    -as 195, 6. -am 47, 19. PN -ās 47, 20.
viparīta-bodha von verkehrter Einsicht. PN -ās 290, 15.
viparīta-vadha-krama M. perverse Art zu töten. SN -as 153, 17.
vi-pary-aya M. (Vi) Gegenteil, Wechsel, Veränderung. SN -as 22, 17.71, 11.
vipaś-cit (Vci oder Vcit) weise, verständig. SN -t 115, 6. SI -tā 145, 1. 66, 14.
vi-pāka M. (Vpac) das Heranreifen, Folge. SN -as 276, 8. 97, 11. 16. 16.
vipina N. Wald. SL -e 64, 10, 80, 19, 85, 21, 25.
vipula gross, umfangreich, reichlich, weit. SN -am 18, 13. 276, 20. 311, 5. SA -am
    276, 15. SL -e 19, 4. PL -eşu 276, 4.
vipula-dvīpa-śobhitā F. von -a (Vsubh) mit ausgedehnten Inseln geschmückt. SA
vipula-mati (Mann) von grossem Verstande. PI -ibhis 168, 4.
                                                                    [-\bar{a}m \ 43, 11.
vipula-śroni F. (von -i, -i F.) breithüftig. SV -i 86, 18.
vipula-śronī-bharā F. (von -a, ∨bhr) breite Hüften tragend. SN -ā 282, 14.
vipula-hrdaya von grossem Herzen, hochherzig. PI -ais 300, 23.
```

vipra M. (von ∨vip zittern, eig. innerlich erregt, begeistert) Brahmane. SV -a 60,13.

## vipra M. — vi-mrsya

```
67, 14, 222, 21. SN -as 194, 12, 15, 214, 7, 15, 18, 20, 20, 4, 25, 19, 26, 2, 13.
    35, 11. 46, 23. 50, 12. 65, 17. SA -am 195, 18. 219, 2. 26, 5. SD -āya 195, 10.
    SG -asya 198, 18. 218, 1. 6. 27, 11. DN -au 193, 9. 16. 94, 3. PN -as 65, 16.
    246, 6. PV -ās 40, 2. PG -ānām 231, 3. PD -ebhyas 200, 6.
vipra-jāti F. brahmanische Kaste. SAb -es 230, 6.
vipra-māmsa N. Brahmanenfleisch. PA -āni 218, 14.
vi-pra-yukta Ppp von Vvi-pra-yuj trennen. SN -as 56, 18.
vipra-rūpa Brahmanengestalt tragend. SN -as 251, 15. SA -am 251, 12.
vi-pra-labdha Ppp von Vvi-pra-labh täuschen. SN -as 210, 2.
vipra-varga M. (Vvrj) Klasse, Zunft der Brahmanen. SN -as 197, 15.
vipra-samāgama M. Zusammenkunft, -strömen von Brahmanen. SA -am 77, 13.
vi-priya unlieb. SA -am 10, 17.
vipruşa-vāhinī F. von -in (\vee vah) einen Tropfen fassend. SI -yā 161, 2.
vi-plutā F. von -a (Pp von Vvi-plu) zügellos, lasterhaft. PN -ās 218, 18.
vi-phala nutzlos. SN -am 322, 8.
vi-budha hochweise. PI -ais 314, 19.
vi-budha M. (s. o.) Gott. PN -ās 15, 2. PV -ās 13, 5. PA -ān 15, 13.
vibudheśvara (a-ī) M. Herr unter den Göttern. PV -ās 12, 20.
vi-bhakta (Ppp von Vvi-bhaj) mit Anteil versehen, ausgestattet. SN -am 329, 10.
vi-bhava M. (Vbhū) Macht, Vermögen, Reichtum. SN -as 262, 15. PN -as 311, 10
    (lies v für y). PI -ais 240, 23. 301, 2. 10, 4.
vibhava-hina des Vermögens verlustig gegangen. SN -as 180, 4.
vibhā-vasu M. (eig. glanzreich) Sonne. SG -os 58, 8.
vi-bhidya Ger. von Vvi-bhid spalten. 191, 10.
vibhītaka M. ein Baum aus der Familie der Combretaceen, Terminalia Bellerica,
    dessen Früchte (Myrobalanen) als Würfel gebraucht wurden. SN -as 74, 33. SA
     -am 72, 7, 20, 22, 73, 12, 74, 27.
vi-bhu M. (Vbhū) Herr, Gebieter. SN -us 5, 19. 190, 9. 99, 19. 252, 17. SV -o 6, 2.
                                                                [241, 1.314, 4.
vi-bhūti F. (Vbhū) Machtfülle, Herrlichkeit. PL -işu 251, 20.
vibhūty-artham (-a M.) für (ihre) Herrlichkeit. 61, 10.
vi-bhūşana N. (Vbhūs) Schmuck, Zierde. SN -am 259, 11. 73, 5.
vi-bhūşita Ppp von Vvi-bhūş schmücken, zieren. SN -as 328, 10.
vi-bhrama M. (Vbhram) Gefallsucht, Koketterie, Flirt. SN -as 279, 5.
vi-bhramat Ppra von Vvi-bhram I durchirren. SN -n 57, 1.
vimatitā F. (von vi-mati) Verrücktheit. SN -ā 267, 20.
vi-matsara frei von Missgunst. PN -ās 257, 11.
vi-mada ernüchtert, vom Hochmut befreit. SN -as 135, 20.
vi-manas mutlos, verzweifelnd. SN -ās 51, 6. 240, 7.
vi-marśayat Ppra von Vvi-mrś X vorsichtig prijfen. SN -n 117, 5.
                                                                           [7, 9.
vi-mala fleckenlos, rein. SA -am 310, 20.
vi-māna N. (\mathrm{m}\bar{a}) ein durch die Luft fahrender Wagen. SI -ena 248, 9. PA -\bar{a}ni
vi-mukta Ppp v. Vvi-muc lösen, befreien. SN -as 75,6.237,12. SA -am 41,17.53,16.
vimukta-lalanā-sanga M. aufgegebener Verkehr mit tändelnden Frauen. SL -e 293,
                                                                             [4.
vimukta-sanga den Verkehr aufgebend. SN -as 334, 3.
vi-mukti F. (\vec{muc}) Befreiung, Erlösung. SD -aye 313, 11.
vi-mucya Ger. von Vvi-muc loslassen, verlassen, ausstossen. 86, 17. 252, 18.
vi-muñcat Ppra von Vvi-muc VI (s. o.). PN -ntas 46, 20.
vi-mrsat Ppra von Vvi-mrs VI prüfen, erwägen, nachdenken. SN -n 306, 7. SG -tas
```

[297, 11. 16. PN -ntas 274, 2.

vi-mrśya Ger. von Vvi-mrś (s. o.). 59, 24.

```
vi-mocana N. (Vmuc) Preisgabe, Verlassen. SAb -ād 41, 8.
vi-mohita Ppp von Vvi-muh Kaus. betören. SN -as 209, 21.
vi-yat N. (Vi) Luftraum, Himmel. SN -t 285, 18.
vi-yukta Ppp von Vvi-yuj VII trennen. SN -as 148, 13.
                                                                       [299, 20.
vi-yoga M. (Vyuj) Trennung. SN -as 48, 20. 123, 3. SA -am 49, 12. 128, 3. SL -e
viyogāgni-vigalaj-jīvita (a-a) dessen Leben dahinschmolz im Trennungsfeuer. SN
vi-yojayitum Inf. von Vvi-yuj X trennen. 125, 18.
vi-vojva Ger. von Vvi-yuj X (s. o.), 123, 15.
vi-rakta (Pp von Vvi-rañj) gleichgültig geworden, abgeneigt. SN -as 201, 23.35, 13.
virakta-hrdaya mit erkaltetem Herzen. SN -as 225, 16.
vi-raktā F. von -a. SN -ā 258, 1. 5. 83, 5.
vi-rakti F. (Vrafij) Gleichgültigkeit, Abneigung.
                                                SA -im 139, 6.
vi-rajas (-as N.) staubfrei, rein. PA -āmsi 10, 19.
vi-rata Pp von Vvi-ram aufhören (zu sprechen). SL -e 188, 9. 92, 15. 245, 1.
virati-vanitā-sanga-mudita froh des Umgangs mit seiner Geliebten, der Entsagung.
    SN -as 311, 7.
virala vereinzelt, selten. SN -as 288, 12. SA -am 116, 7. PN -as 104, 12. 280, 6.
virala-surata-svedodgāra (a-u, -a M., ∨gr̄) vereinzelte Schweisstropfen vom Liebes-
    genuss zeigend. PN -ās 284, 9.
vi-rasa übelschmeckend. SN -am 284, 1. PN -as 311, 10.
virasa-pariņāmāvadhi-gata (a-a) gelangt zur Grenze des übelschmeckenden Endes.
vi-raha M. (Vrah) Trennung. SN -as 293, 19. SA -am 294, 1.
                                                               [SA -am 305, 19.
viraha-divasa M. Tag der Trennung. PN -ās 286, 6.
vi-rahita (Ppp von Vvi-rah) verlassen, getrennt. SN -as 265, 10.
vi-rahitā F. von -a. SN -ā 29, 8.
virahin (von vi-raha M.) getrennt, abwesend. PA -inas 284, 13.
vi-rājat Ppra von ∨vi-rāj I glänzen, prangen. PI -dbhis 36, 19.
vi-rājita Ppp von Vvi-rāj Kaus. schmücken, verschönen. SA -am 13, 13.
Virāţa-nagara-praveśa-kāla M. Zeit des Eintritts in die Stadt des V. SL -e 106,
vi-rāma M. (Vram) Aufhören, Ruhe. SA -am 272, 21.
                                                                           [21.
Virifica-samvāda M. Unterredung mit Brahma. SL -e 246, 2.
vi-ruddha (Ppp von Vvi-rudh) feindselig, Feindseligkeit. SN -am 139, 1. 217, 3.
vi-rūpa missgestaltet, hässlich. SN -as 66, 7.
virūpa-karaņa N. das Antun von etwas Hässlichem. SL -e 167, 9.
vi-rodha M. (Vrudh) Feindseligkeit, Zwist. SA -am 170, 10.
vilakşī-kṛta Ppp von ∨vilakṣī-kṛ beschämen, verlegen machen. SN -as 239,13.
vi-langhya Ger. von Vvi-langh springen, sich erheben. 310, 18.
vi-lajjamānā F. von -a Pprm von Vvi-lajj I sich schämen. SN -ā 15, 19.
vi-lapatī F. (ep.) von -at Ppra von Vvi-lap I klagen. SA -īm 38, 5. 41, 11.
vi-lapantī F. von -at Ppra von Vvi-lap I klagen, wehklagen. SN -ī 31, 14. 16.
    SA -īm 21, 2. 30, 21. 31, 19. 35, 11. 14. 51, 14.
vi-lapamānā F. von -a Pprm (ep.) von ∨vi-lap I klagen.
                                                          SN -ā 76, 20.
vi-lapita N. (Ppp von Vvi-lap) Klage. SA -am 36, 16.
vi-lapya Ger. von Vvi-lap klagen. 29, 19. 49, 13.
vi-lambitum Inf. von ∨vi-lamb säumen, zögern. 73, 2.
                                                                           [15.
vi-laya M. (Vlī) das Schwinden. SA -am 171, 11.
vilasad-antar-vismaya indem Erstaunen in ihrem Innern sich regte. SN -as 197,
vilasad-vismaya-modamāna-citta bei dem Erstaunen sich regt und dessen Geist
    sich freut. PN -as 204, 22.
```

# vi-lasita — viveka-bhanga M.

```
vi-lasita Ppp von Vvi-las sich regen, rühren, zeigen. SN -am 180, 6.
vi-lasita N. (s. o.) das Zucken. SN -am 286, 9.
vi-lāsa M. (Vlas) Geberde, heiteres Spiel, Liebreiz. SN -as 279, 6. PN -ās 280, 19.
vilāsa-phaņā-bhrt (Vbhr) Liebreiz als Haube tragend. SAb -tas 293, 16.
vilāsa-vyāpāra M. reizende, anmutige Bewegung. PN -ās 294, 9.
vilāsālasa (a-a) müde vom Getändel. SN -as 284, 15.
vilāsinī F. von -in (von vi-lāsa M.) munter, scherzliebend. SN -ī 234, 7.
vi-lepana N. (Vlip) Salbe. SN -am 261, 13.
vi-lokya Ger. von Vvi-lok erblicken. 100, 7. 57, 19. 70, 5. 259, 18. 74, 15.
vi-lola beweglich, unstät, flatterhaft. SN -as 296, 16.
                                                                [PI -ais 290, 17.
vilolatara-tāraka-dṛṣṭi-pāta M. Blick der Augen mit den sehr beweglichen Sternen.
vi-vadamāna Pprm von Vvi-vad I sich streiten. DN -au 176, 15. 81, 12.
vi-vara M. (Vvr V) Öffnung, Loch, Höhle. SN -as 83, 1. SA -am 273, 14. SAb -ād
vivarna-vadana mit, von farblosem Antlitz. PN -ās 162, 5.
                                                                 126, 6. 33, 13.
vivarņa-vadanā F. von -a. SN -ā 4, 13. 42, 6.
vi-varnā F. von -a farblos, bleich. SN -ā 43, 15. SA -ām 35, 13.
vi-vasa willenlos, machtlos. SA -am 280, 13. 316, 13.
vi-vastra unbekleidet. SN -as 27, 17. SA -am 26, 6.
vi-vasvat M. (Vvas VI aufleuchten) Sonne. SN -ān 325, 10.
                                                                          [77, 3.
vi-vāda M. (Vvad) Disputation, Streit vor Gericht. SN -as 231, 3. SL -e 176, 19.
vi-vāsa M. (Vvas I) Trennung. SAb -ād 69, 1.
vi-vāsas unbekleidet. SA -asam 25, 6.
vi-vāha M. (Vvah) Hochzeit, Heirat, Vermählung. SN -as 145, 17. SA -am 17, 4.7.
    SI -ena 230, 5. 37, 4. SL -e 206, 12.
vi-vikta Ppp von Vvi-vic sondern, sichten, läutern; abgesondert, einsam.
     302, 18. -am 313, 11. SL -e 249, 12.86, 16.
vivikta-ramya-bhūbhāga in einer einsamen und lieblichen Gegend gelegen. SA -am
vi-vigna (Pp von Vvi-vij) sehr erschrocken. PI -ais 334, 15.
                                                                       [254, 16.
vi-vidha (ā F., Vdhā) verschiedenartig, mannigfaltig, mancherlei. PN -āni 132, 6.
     63, 5. 321, 35. PA -ān 34, 2. 4. PI -ais 59, 24. 94, 25. 260, 6. 92, 12. 316, 11.
     PL -eşu 13, 15.
vividha-kāvyāmrta-rasa (a-a) M. Nektarsaft mannigfacher Gedichte. PA -ān 304,4.
vividha-pradāna-vidhi M. Darbringung mannigfacher Spenden. SI -inā 154, 15.
vividha-vyañjanānna-pāna-coşya-lehya-svādv-āhāra-vaśād (a-a, SAb von -a
     M.) infolge von mancherlei Brühen, Speisen, Getränken, zu saugender, zu leckender
     und süsser Nahrung. 140, 18.
vividhopala-bhūsita (a-u) mit mannigfaltigen Steinen geschmückt. SA -am 36, 20.
vivrta-dvārā F. von -a für den das Tor geöffnet wird. PN -ās 316, 12.
vi-vrti F. (Vvr V) Erklärung, Erläuterung. SN -is 257, 8.
vi-vrddha Pp von Vvi-vrdh heranwachsen. SL -e 196, 17.
vi-veka M. (Vvic) Einsicht, Verstand, Urteilskraft. SN -as 279, 14.
viveka-kalpalatikā-śastrī F. (V śas) Messer für die Wunschliane der richtigen
     Einsicht. PL -īşu 289, 8.
viveka-jña (Vjñā) urteilkundig, einsichtig. SN -as 173, 11. PN -as 142, 19.
viveka-dīpaka M. (Wb. von dīpa M.) die Lampe Verstand. SN -as 279, 22.
viveka-dhvamsakatva N. (von dhvamsaka, Vdhvams) das Zunichtemachen der Ein-
     sicht. SA -am 279, 15.
viveka-paripanthinī F. (von -in M., pathin M.) Widersacherin des Verstandes. SN -ī
```

viveka-bhanga M. Lähmung der Urteilskraft. SN -as 279, 23.

218, 2.

```
viveka-bhrasta der richtigen Einsicht verlustig gegangen. PG -anam 260, 3.
viveka-rahita der richtigen Einsicht bar. PN -as 95, 12.
viveka-vyākośa N. (zu kośa M.) Aufblühen der richtigen Einsicht. SL -e 300, 3.
vivekitva N. (von vivekin) richtige Einsicht. SN -am 289, 11.
vivekin (von vi-veka M.) einsichtig, verständig. SN -ī 279, 14. PG -inām 279, 23.
viveki-puruşa M. verständiger Mensch. PG -ānām 279, 22.
vi-veştita Ppp von Vvi-veşt Kaus. umwinden. SN -as 184, 10.
∨viś VI eintreten in, betreten. Mit ā eindringen in, betreten, mit sam-ā sich be-
    geben (in), einziehen, mit upa sich setzen, mit ni Kaus. aufnehmen, einsetzen, mit
    pra eingehen, eintreten (in), betreten.
Akt. Ind. 3.S višati 318, 18. pra-višati 160, 21. 222, 3. 301, 20. 2.S višasi 302, 16.
    ā-viśasi 310, 18. 1.S pra-viśami 76, 9. 213, 9. 1.D pra-viśavas 175, 16. 3.P
    viśanti 172, 3. 297, 20.
    Imp. 2.S pra-viśa 177, 12. 209, 6. 16. 308, 7. 3.S sam-ā-viśatu 273, 10.
    Pot. 3.S pra-viśet 118, 4. 3.P pra-viśeyus 239, 16.
    Impf. 3.S avisat 204, 8. āvisat (ā-a) 19, 17. 249, 5. sam-āvisat (ā-a) 78, 5.
    213, 12. upāvišat (a-a) 78, 9. 226, 12. 33, 15. prāvišat (a-a) 55, 10. 75, 11.
    238, 22. 1.S prāviśam (a-a) 240, 5.
    Perf. 3.S viveśa 39, 6. 43, 13. 201, 23. 03, 4. pra-viveśa 14, 2. 22, 3. 49, 19. 74,
    27. 91, 20. 94, 11. 188, 23. 227, 10. 3. P viviśus 13, 14. 46, 2.
    1.Fut. 2.S pra-vekşyasi 8, 15. 1.S pra-vekşyāmi 76, 11.
Med. (ep.) Perf. 3.D vivisate 5, 17.
Kaus. Impf. 3.S ny-avesayat 226, 23. 37, 18.
    Perf. 3.S pra-veśayāmāsa 85, 13.
Pass. des Kaus. Imp. 3.S pra-vesyatām 85, 8. 110, 10.
viś F. (Vviś) Niederlassung, Gemeinde, Gau. PG -śam 4, 5. 7. 5, 6 (lies ś für s). 12, 8.
    28, 2, 32, 18, 40, 8, 52, 11, 20, 60, 10, 61, 17, 62, 9, 63, 7, 65, 15, 67, 3, 70, 11, 78, 18.
vi-śankā F. (Vśank) Bedenken, Zweifel. SA -ām 88, 11.
                                                                           [91, 11.
viśada klar. SN -am 285, 9. SG -asya 332, 5.
vi-śasya Ger. von Vvi-śas zerschneiden, zerhauen. 32, 13.
Višākhila M. (unter dem Sternbild Višākhā geboren) Name eines Kaufmanns. SN -as
    231, 23. SA -am 232, 5. SD -āya 233, 1.
Viśākhilākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Viśākhila mit Namen. SN -as 231, 19.
vi-śārada erfahren, geschickt. SA -am 74, 2.
viśālā F. von -a weit, gross. SN -ā 306, 3.
viśālākṣa (a-a, -an N.) mit weiten, grossen Augen. SN -as 40, 14.
viśālākṣī (a-a) F. von -a. SA -īm 58, 9.
vi-sişta (Ppp von Vvi-siş) hervorragend, ausgezeichnet. SI -ena 4, 4.
vi-śişţā F. von -a. SG -āyās 4, 4.
vi-śīrņa (Ppp von ∨vi-śṛ) zerstreut, zertreten. SN -as 47, 5.
                                                                     [-ām 194, 22,
viśīrņa-malināmbarā (a-a) F. von -a mit abgetragenem unsauberem Gewande. SA
visuddha-manas mit reinem Sinn, reinem Herzen. PN -asas 305, 1.
vi-srnkhala (-ā F. Fessel) zügellos. SN -as 216,23. SA -am 219,3. SG -asya 268,
vi-śeşa M. (Vśiş) Besonderheit, besondere Art, Unterschied, Glied, Teil des Körpers.
    SN -as 111, 21. 19, 22. 43, 16. 306, 2. SA -am 258, 18. SI -ena (vorzüglich,
    gar sehr) 6, 17. PA -ān 327, 14.
viśeṣa-jña (Vjñā) die Verschiedenheiten kennend, einsichtig. SN -as 258, 15. 18.
vi-śeṣaṇa N. (Vśiṣ) nähere Bestimmung, Attribut, Adjektivum. SA -am 257, 22.
viśc satas (v. vi-śc sa M.) besonders, zumal; besser als. 11,15.30,11.56,1.69,3.259,
                                                                [10. Postp. 55, 14.
                                       586
```

#### viśesa- - visaya-samsarga-

```
viśeşa-vikrama-ruci (Vruc) an besonderer Tapferkeit Gefallen findend. SN -is 264,9.
viśeṣād (SAb von vi-śeṣa M.) besonders, zumal. 128, 7.51, 15.60, 12.69, 2.
vi-śokā F. von -a frei von Kummer. SN -ā 42, 19. SA -ām 42, 13.
viśrabdham (Adv. von vi-śrabdha) zuversichtlich. 10, 8. 114, 9. 22, 18.
vi-śrabdhā F. von -a Pp von ∨vi-śrambh vertrauen. SN -ā 155, 19.
vi-śrambha M. (Vśrambh) Vertrauen. SA -am 215, 17. SAb -ād 144, 9. 223, 20.
viśrambhārha (a-a) Vertrauen verdienend. PN -ās 290, 5.
viśrambāspadatā F. Abstr. von viśrambhāspada (a-ā) N. Gegenstand des Vertrauens.
vi-śramya Ger. von Vvi-śram ausruhen. 291, 7. 7.
                                                                 [SA -ām 250, 1.
vi-śrānta Pp von Vvi-śram (sich) ausruhen. SA -am 67, 12.
vi-śrāntā F. von -a. SN -ā 63, 11.
vi-śrāma M. (Vśram) Erholung. SA -am 107, 14.
vi-śruta (Ppp von ∨vi-śru) weitberühmt, bekannt als, genannt. SV -a 37,5. SN -as
vi-śrutā F. von -a. SN -ā 6, 12.60, 21. SA -ām 37, 8.
                                                          [80, 1, 185, 20, 246, 15,
viśva jeder, all. SA -am 191, 15. 220, 14.
Viáva M. Abkürzung von Viávaprakāśa-Kośa M. Name eines Wörterbuches. SN -as
Viśvakarman M. (viśva-karman) Name des Baumeisters der Götter. SG -anas 134, 15.
viśva-srj M. (Vsrj) der Allschöpfer. SI -jā 333, 6.
vi-śvasta Pp von Vvi-śvas Vertrauen fassen (zu), vertrauen (auf). SN -as 144,8.
     48, 20. SA -am 148, 2. DA -au 200, 17. PN -ās 118, 19.
Visvāmitra-Parāsara-prabhrti (-i F.) V., P. und andere. PN -ayas 295, 3.
vi-śvāsa M. (Vśvas) Vertrauen. SA -am 118, 11. 20. 28, 14. SAb -ād 118, 21. 201,
viśvāsa-gata in (sein) Vertrauen gelangt. SG -asya 137, 1.
viśvāsa-ghāta M. (Vhan) Bruch des Vertrauens, Verrat. SAb -ād 182, 17.
viśvāsa-ghātaka M. (Vhan) Vertrauensbrecher, Verräter. SN -as 182, 18. SG -asya
viśvāsaghātaka-dosa M. Schuld des Verräters. SN -as 145, 6.
viśvāsa-sthāna N. Bürgschaft. SL -e 133, 18.
vi-śvāsya Ger. von Vvi-śvas Kaus. vertraulich machen. 148, 5.
viśveśitr (a-ī, √īś) allbeherrschend, Herr des Weltalls. SG -ur 315, 1.
vişa N. Gift. SN -am 260, 6. 83, 4. 84, 2. 95, 16. SA -am 10, 12. SI -ena 54, 7. 8.
     74, 21. SAb -ād 292, 10.
vi-sanna (Pp von ∨sad mit vi) bestürzt, verzagt. SA -am 101, 1.
vişanna-vadanā F. von -a mit bekümmertem Gesicht. SN -ā 140, 8.
vişa-nimittā F. von -a Gift zur Ursache habend, durch G. veranlasst. SN -ā 54, 14.
vi-şama ungleich, uneben, schwierig. SN -am 263, 8.70, 2. SA -am 118, 6.
vi-şama N. (s. o.) Unebenheit, Abgrund. PL -eşu 46, 21.
vişa-maya aus Gift bereitet, bestehend. SN -as 313, 16.
vişama-vişayāśīvişa-gata (a-ā) von dem die Giftschlangen, die gefährlichen Sinnes-
    objekte gegangen sind. PN -ās 307, 10.
                                                          ditva). SN- as 185, 12.
Visamašīlākhya (a-ā, -ā F.) Visamašīla mit Namen (V. Beiname des Königs Vikramā-
vişama-stha (Vsthā) in Not befindlich. SN -as 27, 8. SI -ena 66, 15. 81, 14. SG
vişama-sthita dass. SA -am 275, 19.
                                                                   [-asya 22, 13.
vi-şaya M. (Vso) Gebiet, Bereich, Punkt, Sinnesobjekt. SN -as 235, 10. SL -e 126, 11.
    42,9.76,21.77,5.242,23.60,19. PN -ās 297,8.12.18.99,19. PA -ān 293,6.300,10.
vişaya-karinī-gāḍha-rūḍhābhimāna-kṣīva-svāntaḥkaraṇa-karin (a-a, a-a) M.
    der Elefant, das eigene Herz, trunken von dem mächtig aufgeschossenen Verlangen
    nach dem Weibchen Sinnenwelt. SA -inam 305, 4.
vişaya-samsarga-vimukha (vi-mukha) sich abwendend von der Berührung mit den
    Sinnesobjekten. SL -e 285, 15.
```

#### vişaya-sukha- — vismayāviştā

```
vişaya-sukha-siddhi F. Erlangung von Sinnesfreuden. SD -yai 301, 18.
vişayāk şepa-paryasta-buddhi (a-ā) dessen Denken umgewandelt wurde durch das
    Hinwerfen der Sinnesobjekte. SG -es 305, 11.
                                                              [13. 18. 23. 301, 18.
vişayin (von vi-şaya M.) an den Sinnesobjekten hängend, Genussmensch. PG -inam 297,
vişayī-bhūta Pp von Vvişayī-bhū zum Gebiet werden, G. sein. SN -am 121, 18.
vişa-rasa M. Giftsaft, Gifttrank. SN -as 278, 1.
vişa-vardhana das Gift mehrend. SN -am 174, 2.
vişa-vallarī F. giftige Schlingpflanze. SN -ī 283, 5.
vişa-vimuktātman (a-ā) dessen Wesen vom Gift befreit war. SN -ā 74, 14.
vişa-vrkşa M. Giftbaum. SN -as 138, 15.
vişāņa-parivarjita (Vvrj) der Hörner ermangelnd. SN -as 145, 12.
vi-ṣāda M. (Vsad) Bestürzung, Verzagtheit, Kleinmut. SN -as 116, 6.26, 11. SA -am
    100, 20. 21, 4. 224, 7. SI -ena 213, 7. 24, 14. SL -e 301, 8.
vişāda-pramada M. (Vmad) Bestürzung und Freude. DN -au 242, 11.
∨viṣāy (Den. von viṣa N.) sich wie Gift verhalten, wie G. wirken.
    Ind. 3.S visāyate 284, 14.
vi-şkambhita Ppp von Vskambh mit vi Kaus. festnehmen. PN -ās 134, 9.
viştapa-hārin (Vhr) die Welt entzückend. SL -ini 262, 16.
vi-stabhya Ger. von Vstambh mit vi feststellen, anhalten. 7,9.
vi-sthita (Pp von Vsthā mit vi) befindlich. SA -am 36, 3.
Vişnu M. ursprünglich wohl ein Sonnengott, im nachvedischen Indien zum erhaltenden
    Weltprinzip ausgebildet und hier neben Siva der populärste Gott. Seine zehn Ava-
    tāra's (Inkarnationen, als Matsya, Krepa u. a.), in denen er auf Erden erscheint,
    um die Schöpfung Brahma's aus Gefahren zu retten, während er sonst (als Nārā-
    yana) in Meditation versunken auf der Schlange Seşa im Weltmeer ruht. Gemahl
    der Laksmī und Vater des Gottes Kāma. SN -us 275, 10. 78, 21.
Vișnu-dūta M. Bote des V. SN -as 163, 9.
Vişnu-purāna N. Name einer grossen Real-Enzyklopādie vom vişnuitischen Standpunkt.
Vişnusakti-tanayā F. Tochter des V. SA -ām 243, 3.
                                                             [SA -ād 321, 25.31.
Visnusakti-duhitr F. dass. SI -rā 239, 12.
Vişnuśarman (Vişnu + śarman N. dessen Schutz V. ist) Brahmanenname. SN -ā 95,4.
    97, 3. 8. SA -ānam 97, 5. SI -anā 97, 13.
vi-sarjana N. (Vsrj) das Verlassen, Preisgeben. SL -e 28, 17.
vi-sarjita Ppp von Vvi-srj X verlassen, aussetzen. SN -as 101, 20. 59, 15.
visrmara-krīdā-rasa-srotas N. (Vsru) das Strombett für den hervorquellenden Saft
    des Scherzes. SL -asi 288, 7.
vi-stara M. (Vstr) Breite, Ausführlichkeit. SI ena 40, 4. SAb -ād 193, 2.
vi-stārita Ppp von Vvi-str X ausbreiten, -strecken, -werfen.
                                                             SN -am 289, 17.
vi-stīrņa (Ppp von ∨vi-str̄ IX) ausgebreitet, weit, breit. SN -am 306, 10.
vi-stīrņā F. von -a. SA -ām 43, 9.
vi-spaşţā F. von -a (Vspaś, Nebenform von Vpaś) klar. SA -ām 38, 11.
visphurat-kanaka-cchāya (-ā F.) mit schimmerndem Goldglanz. SA -am 200, 10.
vi-smaya M. (Vsmi) Staunen, Erstaunen. SN -as 39, 18. 152, 2. SA -am 70, 18. 75,
    17. 193, 16. SAb -ād 211, 9.
vismaya-smera lächelnd mit Verwunderung. SN -as 212, 7.
vismayānvita (a-a) von Staunen begleitet, erfüllt. SN -as 97, 11. PN -ās 17, 4.
vismayānvitā (a-a) F. von -a. PN -ās 9, 3.
vismayāvista (a-ā) von Staunen erfüllt. SN -as 73, 18. 222, 20. 36, 5.
vismayāvistā (a-ā) F. von -a. SN -ā 189, 5.
```

## vismayotphulla- - vīryasattvavat

```
vismayotphulla-locana (a-u) mit vor Staunen aufblühenden Augen. PN -as 178, 1.
vi-smita Pp von Vvi-smi erstaunen. SN -as 54, 2. 220, 18. PN -as 7, 8. PI -ais
vi-smitā F. von -a. SN -ā 9, 10. 41, 23. 50, 11. 83, 9. PN -ās 12, 20.
                                                                           [16, 2.
vismitānana (a-ā, -a N., Van) mit erstauntem Gesicht. SN -as 90, 17.
vismṛtāmara-kathā (a-a) F. von -a (von -ā F.) 'durch welche die Geschichten von
    den Unsterblichen in Vergessenheit gerieten'. SN -ā 256, 10.
viham-ga M. (Vgam, eig. Luftgänger) Vogel. PI -ais 42, 10.
viha-ga M. (Vgam) dass. PA -ān 161, 9. PI -ais 34, 22.
vi-harana N. (Vhr) das sich Ergehen, Lustwandeln. SN -am 306, 5. 15, 17.
vi-harat Ppra von Vvi-hr I sich ergehen, sich vergnügen. SN -n 17, 20. 238, 1. SA
vi-harantī F. von -at. SA -īm 248, 9.
                                                                    [-ntam 199, 9.
vi-hasta (eig. handlos) verlegen, ratlos. SN -as 241, 13.
vi-hasya Ger. von Vvi-has auflachen. 129, 13. 55, 18. 59, 9. 82, 1. 221, 3. 28, 7. 34, 7.
vi-hātum Inf. von ∨vi-hā verlassen, aufgeben, entsagen. 26, 18. 280, 2.
vihāyasā (SI von vi-hāyas N., Vhā) durch die Luft. 25, 1.
vi-hārin (Vhr) reizend, entzückend. SN -i 294, 2.
vi-hita Ppp von Vvi-dhā setzen, verordnen, verleihen, anwenden, zustande bringen,
    herstellen, bauen, tun. SN -as 15, 3. 30, 14. 88, 4. 167, 2. 92, 11. -am 134, 15.
    67, 4. PN -ās 209, 1.
vihita-svastikāra den Segenswunsch aussprechend. SA -am 234, 17.
vi-hitā F. von -a. SN -ā 48, 4, 145, 15.
                                                                         [194, 21.
vihitātithya-satkriyā (a-ā) F. von -a (-ā F.) gastliche Bewirtung erweisend. SA -ām
vihitānunaya (a-a, -a M., Vnī) Versöhnung herbeiführend, Freundlichkeit erweisend.
vi-hīna Ppp von Vvi-hā verlassen. DN -au 62, 16.
                                                                  [SN -as 188, 12.
vi-hvala (Vhval) verwirrt, seiner nicht ganz mächtig, bestürzt. SA -am 51, 3.189,
vi-hvalā F. von -a. SN -ā 31, 6. SA -ām 38, 5. 49, 20.
                                                                             [13.
vīkṣā (i-ī) F. (Vīkṣ) Anschauen, Untersuchung. SA -ām 142, 5.
vīksita (i-ī) Ppp von Vvi-īks an-, erblicken. SN -as 254, 17.
vīksitum (i-ī) Inf. von Vvi-īks (s. o.). 93, 13.
v\bar{i}kşya (i-\bar{i}) Ger. von \ \forall vi-\bar{i}kş (s. o.). 204, 7. 17, 21. 37, 3. 332, 17.
vīci F. Welle. PL -işu 308, 2.
vīņā F. Laute. SN -ā 117, 17.
vīņā-vāda M. (Vvad) Lautenspiel. SN -as 313, 13.
vīta-darpa dessen Übermut vergangen ist. SN -as 238, 21.
vīta-vrīda (-ā F.) dessen Scham vergangen ist, ohne Scham. PI -ais 303, 6.
vīta-soka M. = a-soka M. SV -a 42, 14.
vīra M. (verwandt mit vayas N. Jugendkraft) Mann, Held. SV -a 9, 12. 10, 10. 34,
    18. 35, 4. 5. 38, 7. 64, 14. 80, 23. 93, 20. SN -as 17, 13. 37, 19. 38, 3. 40, 8. 51, 5.
    68, 4. 76, 16. SA -am 9, 10. 20, 6. 42, 18. 50, 21. 51, 3. 76, 7. SI -ena 93, 9.
    SG -asya 76, 8. SL -e 70, 22. PV -as 5, 7.
vīra-prajāyinī F. (Vjan) Heldengebärerin. SV -i 52, 1.
Vīrabāhu M. (vīra + bāhu M.) Kşatriya-Name. SG -os 62, 5.
Vīrasena M. (vīra + senā F.) Kşatriya-Name. SN -as 37, 18.
Vīrasena-nrpa-snuṣā F. Schwiegertochter des Fürsten V. SN -ā 41, 24.
Vīrasena-suta M. Sohn des V. SN -as 1, 3, 16, 3, 60, 22, 92, 1.
Vīrasena-suta-priyā F. die Geliebte des V.-Sohnes. SN -ā 39, 6.
vīrya N. (von vīra M.) Manneskraft. SN -am 270, 4.
vīrya-sampanna mit Manneskraft begabt. SN -as 37, 14.
vīryasattvavat (vīrya + sattva N.) Kraft und Mut besitzend. SG -atas 59, 19.
```

#### vīryātireka M. — vrthākāra

```
vīryātireka (a-a) M. (Vric) Kraftüberschuss. SAb -ād 130, 19.
Vvr V bedecken, verhällen. Mit sam-a bedecken, mit prå (Dehnung von pra) anlegen.
     Impf. 3.S sam-avrnot (a-a) 24, 23. pravrnot (a-a) 88, 12.
∨vr X abwehren, ab-, zurückhalten. Mit ni dass., verhindern.
     Ind. 3.S ni-vārayati 271, 9.
     Impf. 3.S avārayat 9, 20. 242, 1. ny-avārayat 218, 5.
vrkşa M. Baum. SA -am 123, 20. 30, 9. 223, 16. SL -e 72, 12. PN -as 275, 16. PL
vrkşa-devatā F. Baumgottheit. PN -ās 176, 21.
                                                                       [-eşu 46, 21.
vrkşa-mūla N. Baumwurzel. PL -eşu 31, 3.
vrksa-vivara M. Baumloch. SAb -ād 126, 3.
∨vrj X meiden.
    Ind. 3.P varjayanti 139, 21.
    Pot. 3.S varjayet 114, 16.
Vvrt I sich drehen, wenden, richten, begeben, vor sich gehen, stattfinden, bestehen,
     sich befinden, verhalten, liegen, sein, Kaus. leben. Mit ni sich richten auf, sich
    abwenden, zurückkehren, mit vi-ni aufhören, erlöschen, mit pra vor sich geben,
    hervorgehen, sich benehmen, begeben.
    Ind. 3.8 vartate 52, 8. 65, 4. 106, 7. 12, 4. 24, 16. 28, 1. 49, 9. 50, 9. 55, 13. 57, 3.
    58, 18. 221, 22. 96, 24. 315, 14. vi-ni-vartate 162, 18. pra-vartate 112, 2 (in Presa
    würde hinter manir und kaco iti hinzugefügt werden). 11.19, 5.292, 16. 2.S vartase
    240, 7. pra-vartase 34, 19. 3. P pra-vartante 98, 18.
    Imp. 3.S vartatām 10, 16. 24, 2. pra-vartatām 23, 21. 92, 5. 9.
    Pot. 3.S varteta 215, 10. ni-varteta 135, 20. 61, 18. 1.S pra-varteya 207, 20.
    Impf. 3.S ny-avartata 28, 16. prāvartata (a-a) 93, 8.
Kaus. Perf. 3.S vartayāmāsa 94, 22.
                                                                   [190, 22, 200, 10,
vrta (Ppp v. Vvr V) umringt, umgeben. SN -as 215, 22. -am 170, 1. SA -am 12, 16.
vrta Ppp v. Vvr IX wählen, erwählen. SN -as 14, 21.18, 9.15.80, 4.86, 1.87, 3. -am
vrtā F. von -a (\vee vr V). SA -ām 43, 9. 50, 5.
                                                       [252, 13. SL -e 16, 12. 18, 2.
vrti F. (Vvr V) Einzäunung, Zaun. SA -im 276, 11.
vrtta Pp von Vvrt. SN -am 103, 4, 225, 22, 57, 27. SL -e 191, 9, 203, 19.
vrtta N. (s. o.) Wandel, Verhalten; Metrum. SN -am 257, 26. 58, 11. 23. 78, 30. 79,
     12. 24. 96, 24. 97, 7. 23. 321, 11. SA -am 177, 19.
Vrttaratnākara M. (vrtta-ratnākara M. (Vkr) Edelsteinmine der Metra) Name eines
    Lehrbuches der Metrik von Kedara-Bhatta. SL -e 258, 11.
vrttānupūrvā (a-a) F. von -a (anu-pūrva) rund und sich verjüngend. DA -e 330,1
    (Komm. gopucchākāre ity arthah).
vrttanta (a-a) M. Geschichte, Vorfall, Begebenheit. SN -as 190, 8. 224, 19. 45, 16.
    SA -am 12, 11. 182, 1. 95, 20. 234, 4. 35, 9. 55, 14. PN -as 250, 13.
vrtti F. (Vvrt) Existenz, Leben, Verhalten, Wesen, Lebensweise, -unterhalt, Sold. SN
    -is 143, 8. 263, 5. 64, 6. 70, 5. 99, 1. 302, 20. 14, 9. SA -im 96, 10. 107, 11. 31,
    14. 215, 16. 17, 7. 67, 5. 307, 17. 08, 15. SG -es 124, 4.
vrtti-cakra N. das Rad des Verhaltens. SN -am 112, 11.
vrtti-nibandhana N. Daseinsfessel. SN -am 231, 14.
vrtti-bhanga M. Aufhören des Lebensunterhalts. SAb -ād 124, 2.
vrtti-mātra N. (-ā F.) blosse (grammatische) Funktion (z. B. als Vorderglied im Kom-
    positum, im Gegensatz zur Verwendung als selbständiges Wort). SL -e 258, 7.
Vrtra-satru M. der Feind des V., der Gott Indra. SL -au 326, 10.
vrthā umsonst, vergebens, unnütz. 120, 22.61, 15.70, 19.267, 5.11.74, 6.76, 4.303, 7.
```

vrthākāra (ā-ā) dessen Erscheinung unnütz ist, überflüssig. PA -ān 108, 11.

```
vrthā-kleśa M. unnütze Mühe. SI -ena 173, 16.
vrthā-kleśa der sich vergebens gemüht hat. SA -am 173, 13.
vṛthāyāsa (ā-ā) M. (Vyas) vergebliche Anstrengung. SA -am 173, 3.
vrthā-śrama M. dass. SI -ena 173, 5.
vrddha (Pp von Vvrdh) heran-, angewachsen, gross, alt. SN -as 132, 14. SA -am
    248, 4. PN -ās 99, 7. PAb -ebhyas 98, 17. 235, 5. PG -ānām 92, 12.
vrddha-kośa (-a M.) der einen grossen Schatz besitzt. SN -as 200, 2.
vrddha-brāhmana-rūpa-dhrt (Vdhr) die Gestalt eines alten Brahmanen tragend. SN
vrddha-bhāva M. Alter, Greisenalter. SN -as 316, 17. SA -am 126, 20. [-t 249, 17.
vrddha-vanara M. ein alter Affe. SN -as 173, 8.
vrddhā F. von -a. SN -ā 202, 23. SA -ām 202, 20. 21. SI -ayā 248, 4.
vrddhānuśāsana (a-a) N. (Vśās) Lehre der Alten. SN -am 49, 5.
vrddhā-vacas N. das Wort der alten (Frau). SA -as 203, 3.
vrddhā-veśman N. das Haus der alten (Frau). SA -a 203, 22.
vrddhi F. (Vvrdh) das Wachsen, Wachstum. SA -im 113, 11. 27, 8. 28, 2. 35, 3.
    67, 15. 261, 1. SL -au 273, 16.
vrddhimatī F. von -mat (von vrddhi F.) wachsend. SN -ī 269, 5.
Vvrdh I wachsen. Mit abhi dass., mit pra emporwachsen, mit vi wachsen.
    Ind. 3.S vardhate 318, 12. abhi-vardhate 22, 15. 3.P vardhante 305, 10. pra
    Impf. 3.S avardhata 199, 8. 203, 20. vy-avardhata 2, 23. [-vardhaute 132, 8.
    Perf. 3.S vavrdhe 8, 21. 200, 12.
Kaus. Ind. 2.S vardhayasi 26, 23. 3.P vi-vardhayanti 285, 7.
    Impf. 3.S avardhayat 231, 15.
Vvrs I regnen.
    Ind. 3.8 varsati 127, 14. 222, 23.
                                                       [(Nīl. vṛṣeṇākṣamukhyena).
vṛṣa M. (Vvṛṣ) Stier; als Spielerausdruck = Hauptwürfel. SN -as 20,5. SI -eṇa 20,7
vṛṣabha M. (Vvṛṣ) Stier. SV -a 120, 21. SN -as 119, 2.21, 12. SG -asya 101, 2.
vṛṣotsargādikā F. von -a (vṛṣa-utsarga + ādi M.) Freilassung eines Stieres und so
vṛṣṭi F. (Vvṛṣ) Regen. PI -ibhis 267, 11. 323, 1.
                                                        [weiter. PA -as 101, 12.
∨vr IX wählen, erwählen.
    Ind. 3.8 vrnite 12, 22. 1.8 vrne 11, 12.
    Perf. 3.S vavre 247, 19. 48, 1.
vega M. (Vvij) Ungestüm, Aufregung. SN -as 46, 10. SI -ena 46, 9. SAb -ad 117, 4.
vegatas (von vega M.) mit Ungestüm, hastig. 32, 11.
vetana N. Lohn, Sold. SN -am 56, 3.
vetasa M. (Vve, vye winden) spanisches Rohr, Calamus Rotang. PI -ais 43, 9.
Vetasākhya (a-ā, -ā F.) Vetasa mit Namen. SL -e 194, 2.
vettum Inf. von Vvid VI herausfinden, erkennen. 118, 16.
vetra-latā F. Rehrstab (das Abzeichen des Türhüters). SN -ā 110, 9.
veda M. (Vvid II) das heilige Wissen, Veda. SG -asya 234,5. PN -as 35,1.197,10.
    PA -an 18, 18. PI -ais 311, 13.
Vedakumbhākhya (a-ā, -ā F.) Vedakumbha mit Namen. SA -am 247, 23.
veda-jada durch den Veda verdummt. SL -e 234, 6.
veda-pāraga (Vgam) vedakundig. PI -ais 49, 15.
veda-vid (Vvid II) dass. SN -d 1, 7, 37, 22.
veda-vinirpaya M. (Vnī) Erklärung des Veda. SL -e 231, 3.
                                                                        [40, 15.
veda-vedānga-pāraga (Vgam) der Veden und Vedānga's durchforscht hat. SN -as
vedänta-pranihita-dhī dessem Sinn auf den Vedänta gerichtet ist (V. das auf den
```

Upanisad's ruhende theologisch-philosophiache System). PG -iyam 281, 5.

```
vedārhatva N. Abstr. von vedārha (a-a) des Veda würdig. SA -am 197, 1.
veditum Inf. von Vvid II wissen, erkennen. 85, 7.
vedi-vilagna-madhyā F. (von -a) deren Mitte eingezogen, schlank war wie die des
    Altares. SN -ā 330, 17.
vedi-sammārga-dakṣā F. von -a geschickt im Fegen des Altares. SN -ā 335,12.
vedhas M. (Vvidh) der Schöpfer (Brahma). SI -asā 298, 19.
∨vep I (im Ablaut zu ∨vip, vipra M.) zittern. Mit ud dass.
    Ind. 3.S ud-vepate 26, 4.
vepamāna Pprm von ∨vep I. SN -as 53, 4.74, 16.
vepamānā F. von -a. SN -ā 14, 20. 87, 1. SA -ām 11, 13.
velā F. (eig. Flut) Tageszeit, Stunde. SA -ām 46, 3.
                                                                            [3. 7.
velātikrama (ā-a) M. Zeitüberschreitung, Verspätung. SA -am 132, 18. SI -eņa 133,
Velā-lambaka-samjña (-ā F.) den Namen Velā-Buch führend. SN -as 185, 8.
velä-vyatikrama-kāraņa N. Ursache der Zeitüberschreitung. SN -am 133, 21.
velā-vyāja M. (∨añj) Anschein der Flut. SI -ena 156, 8.
veśman N. (Vviś) Haus, Wohnung. SN -a 9, 14. SA -a 22, 3. 76, 21. 78, 5. 197, 24.
    SL -ani 63, 10. 223, 10. 31, 13. PA -āni 8, 14.
veśyā F. (von veśa M. Bordell, Vviś) Hetäre, Dirne. SN -ā 233,11.89,1. PN -ās
veśyānganā (ā-a) F. dass. SN -ā 183, 17. 266, 17.
                                                                         [202, 17.
veśyādhara-pallava (ā·a) M. die Lippenknospe einer Dirne. SA -am 289, 3.
∨veşt I sich winden (um). Mit ā Kaus. winden, mit pari Kaus. umschlingen.
Kaus. Ind. 3.P pari-vestayanti 105, 10.
Pass. des Kaus. Ind. 3.S ā-veştyate 161, 11.
vai Partikel zur Hervorhebung des vorangehenden Wortes. 3, 11. 19. 7, 17. 20. 8, 2.
    10, 20. 19, 1. 3. 20, 1. 22, 15. 24, 11. 27, 17. 37, 26. 40, 20. 42, 21. 45, 1. 47, 17.
    49, 4. 52, 22. 54, 9. 18. 19. 56, 5. 8. 17. 58, 4. 59, 13. 61, 2. 64, 11. 14. 65, 19.
    68, 5. 69, 5. 13. 70, 14. 74, 9. 28. 31. 76, 8. 79, 12. 16. 80, 1. 14. 20. 23. 82, 3. 85,
    12. 87, 20. 92, 4. 10. 20. 93, 18. 147, 11. 93, 18.
vaiklavya N. (von viklava) Bestürzung. SA -am 84, 8.
Vainya M. Sohn des Vena. SI -ena 321, 24.
vaitasī F. von -a (von vetasa M.) dem Calamus Rotang eigen. SA -īm 217, 7.
vaidagdhya N. (von vi-dagdha) Geschicklichkeit, Gewandtheit. SD -āya 233, 9.
vaidagdhya-kīrti F. Ruhm der Geschicklichkeit. SA -im 261, 11.
vaidagdhya-khyāti-lobha M. Begierde nach dem Ruf der Geschicklichkeit. SD-āya
Vaidarbhī F. (von -a M., von Vidarbha M.) Fürstin, Prinzessin von Vidarbha. SN -ī
    14, 9. 13. 34, 11. 49, 1. 60, 2. 67, 13. 68, 17. 78, 12. 79, 13. 81, 2. 4. 89, 9. 93, 13.
    SA -īm 8, 17. 29, 1. 56, 8. 58, 5. 59, 18. SI -yā 9, 15. 10, 13. 12, 8. 27, 16. 85, 10.
    89, 21. SG -yās 20, 9. 89, 2. SL -yām 94, 21. SV -i 38, 11. 59, 26.
vaidūrya-mayī F. von -a aus Nephrit bestehend, gemacht. SL -yām 276, 9.
vaidya M. (von vidyā F.) Arzt. SN -as 293, 14. PN -ās 255, 2.
Vainateya M. Sohn der Vinatā, der Vogel Garuda. SV -a 163, 17. 64, 17. SN -as
    161, 19. 64, 11. SA -am 164, 2. SG -asya 164, 3.
Vainateya-sakāśa M. Gegenwart des V. SA -am 162, 4.5.64, 10.
vaibudhī F. von -a (von vi-budha M.) göttlich, göttergleich. SA -īm 184, 8.
vaira N. (von vīra M.) Fehde, Feindschaft. SN -am 144, 18. SA -am 155, 8.
vaira-pratikriyā F. (Vkr) Vergeltung der Feindschaft. SA -ām 215, 12.
vaira-sādhana N. (Vsādh) Austrag der Feindschaft. SN -am 168, 11.
vairāgya N. (von vi-rāga) Gleichgültigkeit, Lebensmüdigkeit, Lebensüberdruss. SN-am
    310, 13. 19, 7. SA -am 257, 30. 78, 13. SL -e 319, 10.
```

```
vairāgya-janaka (Vjan) Überdruss erzeugend. SA -am 296, 6.
vairāgya-janakatva N. Abstr. von vairāgya-janaka. SAb -ād 278, 12.
vairāgya-phala dessen (deren) Frucht Gleichgültigkeit ist. SG -asya 296, 7.
vairāgya-yukta lebensmüde. SN -as 132, 14.
Vairāgyasataka N. (vairāgya-sataka, Wb. von sata N.) das Hundert (Sprüche) von
     der Gleichgültigkeit. SN -am 296, 5. 319, 8. SA -am 296, 7.
vairānusthāna (a-a) N. (Vsthā) Betätigung der Feindschaft. SN -am 161, 8.
vairānrņya (a-ā) N. Nichtschuldigbleiben, Vergeltung der Feindschaft. SA -am 161,
∨vairāy (Den. von vaira N.) Feindschaft üben.
                                                                           [20.
     Ind. 3.S vairāyate 264, 9.
vairin M. (von vaira N.) Feind. SN -1 145, 1. SL -ini 265, 6.
vairūpyopahata (a-u) von Missgestalt heimgesucht. PN -ās 182, 8.
vaiśasa N. (von *vi-śasa, ∨śas schlachten) Metzelei. SA -am 47, 11. 48, 23.
Vaisravana M. Sohn des Visravana, Kubera. SN -as 47, 17.
Vaiśravaņānuga (a-a) M. Gefolgsmann des Vaiśravaņa. SN -as 192, 2.
Vaiśvānara M. (von viśva + nara M.) Beiname des Gottes Agni als Herdfeuer; Brah-
     manenname. SN -as 246, 23. 23. 47, 11.
vaişamya N. (von vi-şama) Schwierigkeit, Bedrängnis, Not. SA -am 25, 12. 66, 11.
vodhr M. (Vvah) Träger. SN -ā 325, 6.
vyaktam (Adv. von vy-akta Ppp von Vañj mit vi) offenbar, sicherlich. 92, 21. 274, 6.
vyakta-vāc mit artikulierter Stimme. DN -cau 200, 18.
                                                                        [87, 7.
vy-ajana N. (Vaj?) Fächer, Wedel. SN -am 311, 6.
vyajana-pavana M. Fächerwind. SN -as 285, 8.
vyafijana-sthāna N. Stelle von, Ersatz für Brühe. SL -e 129, 1.
vy-ati-kara M. (Vkr) schlimmer Fall, Missgeschick. SL -e 125, 12.
vy-atīta (i-i) Pp von Vvi-ati-i vergehen, vorübergehen. SL -e 284, 2.
Vvyath I schwanken, beben.
     Ind. 3.8 vyathate 59, 12.
vyathā F. (Vvyath) Schaden, Pein. SN -ā 148, 13. SA -ām 290, 24.
vyathita Pp von Vvyath. SN -am 81, 7. PN -as 44, 5.
vyathita Ppp von Vvyath Kaus. verletzen, quälen. SN -as 148, 13.
Vyadh IV durchbohren, verwunden, treffen.
     Ind. 2.S vidhyasi 293, 2.
vy-apa-gata Pp von Vvi-apa-gam weggehen, vergehen. SN -as 259, 15.
vy-apa-deśa M. (Vdiś) Bezeichnung. SN -as 321, 33.
vy-apa-nīya Ger. von Vvi-apa-nī entfernen, ablegen. 89, 14.
vy-abhra wolkenlos. SL -e 61, 20.
vy-aya M. (Vi) Hingang, Hingabe, Ausgabe. SN -as 273, 6.
vy-artha nutzlos, zwecklos. SN -as 308, 19. -am 175, 2. SA -am 247, 14.
vyartha-pānditya N. nutzlose Klugheit. SA -am 174, 7. SAb -ād 174, 13.
vyartham (Adv. von vy-artha dessen Geld fort ist) arm. 302, 11 (oder: 'wenn ein
     Bedürftiger erfolglos von der Schwelle geht'?).
vyarthaśramatva N. Abstr. von vyartha-śrama dessen Mühe vergeblich ist. SAb -ād
vy-alīka N. (Vañc) Unwahrheit, Lüge; Leid, Schmerz. SI -ena 119,21. PA -āni 137,
vy-ava-sāya M. (Vso) Entschlossenheit, Festigkeit. SI -ena 86, 15.
vyavasāyin (von vy-ava-sāya M.) entschlossen, energisch. SA -inam 139, 3.
vy-ava-sita Ppp von Vvy-ava-so unternehmen. SN -am 303, 4.10.
vy-ava-sthita Pp von Vvi-ava-sthā treten, sich stellen. SN -as 135, 23.
vy-ava-hartavya (Vhr) zu handeln. SN -am 215, 18.
```

#### vy-ava-hāra M. - vyālākīrņa

```
vy-ava-hāra M. (Vhr) Verhältnis, Geldgeschäft. SN -as 112, 7. SI -ena 99, 9.
vyavahāra-bahiskrta (Vkr) von Geschäften ausgeschlossen. SN -as 245, 3.
vy-asana N. (Vas IV) Fleiss, Beharrlichkeit; Unglück. SN -am 119, 6.269, 11.16.
    SA -am 20, 19. 297, 13. 19. SI -ena 42, 18. PI -ais 276, 4.
vyasana-śata-sampāta-vidhurā F. von -a widrig durch das Eintreffen von Hun-
    derten von Ungläcksfällen. PN -as 303, 8.
vyasana-samsthita mit (seiner) Liebhaberei beschäftigt. SA -am 173, 13.
vyasanānvitā (a-a) F. von -a von Unglück verfolgt. SA -ām 37, 25.
vyasanāpluta (a-ā, Vplu) von Unglück überflutet. SA -am 66, 20. 81, 19.
vyasanin (von vy-asana N.) unglücklich. SA -inam 65, 12.
vy-asu leblos. SN -us 33, 11.
                                                                       [212, 18]
vy-ā-karana N. (Vkr) Grammatik. SN -am 96, 12. 206, 21. 40, 25. SA -am 196, 14.
vyākulatā F. (von vy-ākula) Erregung, Bestürzung. SI -ayā 136, 17.
vyākulatva N. (von vy-ākula) dass. SN -am 157.3.
vyākula-hrdaya mit erregtem Herzen. SN -as 102, 3.
vy-ākulā F. ven -a aufgeregt, in Unordnung gebracht. SA -ām 58, 23.
vyākulita-hrdaya mit aufgeregtem Herzen. SN -as 132, 18.
vy-ā-khyā F. (Vkhyā) Erklärung, Kommentar. SN -ā 320, 16.
vy-ā-khyātr M. (Vkhyā) Erklärer, Interpret. DN -ārau 255, 22.
vyāghra M. Tiger. PA -ān 105, 20. PI -ais 14, 1.
vyāghra-dvīpi-vṛka-puraḥsara (Vsr) unter Verantritt vom Tiger, Leopard und
    Wolf. PN -as 114, 17.
vyāghra-vānara-samkīrņa (Vkī) bestreut, erfüllt mit Tigern und Affen. SL -e
vyāghrī F. (von -a M.) Tigerin. SN -ī 317, 9.
                                                                       190. 20.
Vyādi M. (Sohn des Vyada (vy-ada, Vad)) Name eines alten Grammatikers, Verfinsers
    des (nur in umfangreichen Zitaten erhaltenen) Samgraha, eines gressen Kompen-
    diums der Grammatik. SN -is 194, 5. 206, 12. 13, 11. 14, 16. 15, 24. 16, 4. SA
    -im 214, 3. 14. SI -inā 197, 1. 12. 214, 8. SL -au 213, 15. 14, 22.
Vyādi-nāman Vy. mit Namen. SN -ā 194, 1.
Vyādi-vacas N. Wort, Rede des Vy. SA -as 196.9.
Vyādīndradatta (i-I): M. Vy. und I. DN -su 196, 22. 97, 5. DI -ābhyām 205, 3.
vyāttāsya (a-ā) mit aufgesperrtem Rachen. SN -as 35, 7.
                                                                       [12, 20.
vy-ā-dīrgha langgestreckt. SI -eņa 293, 11.
vyādha M. (Vyyadh IV) Jäger. SN -as 32, 14.
vyādha-vacas N. Wort, Rede der Jäger. SA -as 255, 9.
                                                                 [SG -es 814, 3.
vy-ā-dhi M. (Vdhā) Krankheit. SN -is 135, 11. 45, 14. 239, 16. 60, 6. SA -im 167, 14.
vyādhita (von vy-ā-dhi M.) krank. SN -as 143, 10.
                                                          [numg. SN -am 317, 3.
vyādhi-viyoga-duḥkha-sahita verbunden mit den Leiden ven Krankheit and Tren-
vy-ā-patti F. (Vpad) Unghick, Misslingen, Untergang. SN -is 146, 11.
vy-ā-pad F. (Vpad) dass. PN -das 316, 12.
vy-ā-pādayat Ppra von Vvi-ā-pad Kaus. umbringen. SN -n 130, 19. SI -tā 162, 16.
vy-ā-pādayitum Inf. von ∨vi-ā-pad Kaus. (s. o.). 118, 17. 26, 20.
vy-ā-pāditā F. von -a Ppp von Vvy-ā-pad Kaus. (s. o.). SN -ā 142, 7.
vy-ā-pāra M. (∨pr̄) Tätigkeit, Beschäftigung, Geschäft. SA -am 102, 12. SI -ens
    102, 11. 03, 6. 04, 17. 73, 8. PI -ais 298, 8. 311, 3.
vy-āpta Ppp von Vvi-āp durchdringen. PN -ās 297, 2.
vyāla M. Raubtier, Schlange, böser Elefant. SN -as 278, 1. SA -am 259, 4. PI -ais
    316, 9. PG -anam 298, 20.
                                                            [16. PN -as 109, 8.
vyālākīrņa (a-ā, ∨kr) mit Raubtieren bedeckt; von Bösewichtern umgeben. SL -e 12T,
```

## vyālākula — śakuna M.

```
vyālākula (a-ā) voll von reissenden Tieren. SN -am 169.19.
vy-ā-sanga M. (Vsanj) das Hängen an, Verlangen nach. SA -am 308, 1.
vv-ā-hartum Inf. von Vvi-ā-hr herausbringen, sagen zu. 9, 7.
vy-usita Pp von Vvi-vas I verbringen, zubringen. SN -as 89, 20.
vy-uştā F. von -a Pp von Vvi-vas I (ep.) dass. SN -ā 63, 10.
vyūdhoraska (a-u, vy-ūdha + uras N.) breitbrüstig. SV -a 34, 16.
vyūha-racanā F. (Vrac) Schlachtordnung. SA -ām 102, 10.
vyoman N. Himmel. SV -2 312, 18. SA -2 202, 14. SG -nas 331, 14. SL -ni 59, 4.
vyoma-mārga M. Himmelsbahn, Luftpfad. SI -ena 199, 9.
V vraj I gehen (zu). Mit anu nachgehen, suchen, mit a kommen, zurückkommen.
     Ind. 3.S vrajati 175, 5. 292, 12. 303, 7. 1.S vrajāmi 36, 8. 117, 1. 93, 14. 223,
     22. 49, 20. 1.D vrajāvas 156, 11 (mit Imp.-Bedeutung). 3.P vrajanti 102, 17.
     323, 9. anu-vrajanti 145, 19.
     Imp. 2.S vraja 8, 12. 21, 18. 201, 11. 33, 11.
     Pot. 3.8 vrajet 27, 1. 44, 10. 118, 20. 31, 8. 35, 13. 44, 4. 50, 14.
     Impf. 3.P āvrajan (ā-a) 21, 21.
vrajat Ppra von Vvraj I. PN -ntas 300, 1.
vranin (von vrana M. Wunde) wund, räudig. SN -ī 294, 23.
vrata N. Gelübde. SN -am 15, 5. 52, 5. 10. 305, 8. SA -am 127, 17.
vrata-ruci (Vruc) an Gelübden Gefallen findend, religiös. SL -au 267, 19.
vrata-sata N. Hundert(e) von Gelübden. PI -ais 228, 11.
vratin (von vrata N.) Geläbde haltend, fromm. PN -inas 182, 12.
vrīdā F. (Vvrīd) Scham. SN -ā 262, 2.
vrīdita Pp von Vvrīd sich schämen. PN -ās 21, 5.
vrīditā F. von -a. SN -ā 22, 8.
Samkara M. (sam + kara (Vkr) wohltätig) Beiname des Gottes Siva. SA -am 190, 3.
     207, 6.52, 11. SI -ena 246, 2. SL -e 187, 11.
Samkarasvāmi-nāman Samkarasvāmin mit Namen. SN -ā 195, 4.
Váams I rühmen, preisen, künden. Mit pra rühmen, preisen.
     Ind. 3.S samsati 80, 14. 2.S samsasi 36, 14. 3.P samsanti 134, 13.
    Imp. 2.8 śamsa 50, 13. 229, 13. 2.P śamsata 44, 20.
    Perf. 3.S śaśamsa 211, 22. 22, 17. 28, 18. 41, 14. 48, 21. 3.P pra-śaśamsus 2, 20.
Pass. Ind. 3.8 sasyate 99, 16.
                                                                           [9, 3.
śamsā F. (Vśams) das Rühmen, Preisen, Preis. SN -ā 110, 5.
∨śak IV (ep.) können, vermögen.
     Ind. 2.S śakyase 30, 12.
V sak V können, vermögen.
    Ind. 3.S saknoti 120, 15. 48, 14. 81, 8. 89, 4. 2.S saknosi 165, 14. 3.P saknu-
    Perf. 3.S śaśāka 333, 17.
                                                [vanti 9, 7. 1.P śaknumas 149, 8.
     Aor. 3.S asakat 81, 21. 210, 21.
Pass. Ind. 3.S sakyate 72, 5. 141, 19. 42, 1. 47, 9. 54, 3. 277, 14. 86, 11.
śakata N. Wagen. SA -am 127, 13. SL -e 127, 16.
Sakatāla M. (von šakata N.) Name des Ministers des letzten Nanda. SN -as 214,
     5. 13. 15, 15. 19. 17, 5. 8. 21. 20, 1. 6. 19. 21, 13. 24, 10. 25, 23. 26, 10. 16. 23.
    SA -am 215, 4. 17, 2. 19, 23. SI -ena 214, 17 (lies S für S). 21, 10. 23, 10. 24,
     16. 26, 14. 27, 5. SG -asya 215, 8. SL -e 215, 2.
Śakatālākhya (a-ā, -ā F., ∨khyā) Śakatāla mit Namen. SA -am 213, 18.
śakuna M. Vogel. PN -äs 25, 11. 316, 4. PA -än 24, 20. PI -ais 66, 17. 81, 16. PG
                                                                   [-ānām 47, 19.
```

595

75\*

```
śakta (Pp von Vśak) fähig, imstande. SN -as 20, 13. 53, 10. 104, 15. 215, 12. 13.
    SA -am 114, 7.64, 5. SI -ena 114, 6. PN -as 112, 17.278, 21.317, 8.
śakti F. (Vśak) Kraft, Fähigkeit. SN -is 167, 11. 87, 10. 220, 2. 69, 12. SA -im
    135, 13. 17. 60, 8. 203, 10. SI -yā 262, 18.
śaktimat (von śakti F.) Kraft besitzend, stark. SG -atas 187, 10.
Saktimatī F. (von saktimat) Frauenname. SN -ī 236, 10.
Saktiyasas F. (sakti + yasas N.) Name einer Vidyādhara-Prinzessin und des von ihr
    handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -ās 185, 7.
śakti-vaikalya-namra sich beugend aus Mangel an Kraft.
                                                            SG -asya 116, 9.
śakti-sameta mit Kraft versehen, mächtig. SL -e 162, 3.
śakti-hasta einen Speer in der Hand haltend. SN -as 243, 17.
śakya (Vśak) möglich, tunlich, ausführbar. SN -as 220, 13.60, 4.93, 17. -am 125, 20.
śakyā F. von -a. SN -ā 28, 14. 93, 13.
                                                                  [DN -au 57, 20.
Śakra M. (Vśak) Beiname des Gottes Indra. SV -a 6, 14. SN -as 8, 4. 15. 9, 17. 16, 15.
    18, 4. SA -am 18, 6. 92, 21. SI -ena 6, 10. 8, 6. 18, 10. 134, 15. SAb -ād 97, 19.
Sakrādi (a-ā) Sakra und die andern. PN -ayas 290, 18.
V śańk I Scheu empfinden, Verdacht, Misstrauen hegen (gegen), verdächtigen, besorgen,
    Ind. 3.S śańkate 259, 18. 2.S śańkase 26, 15. 1.S śańke 64, 20.
    Pot. 3.S śanketa 84, 18.
śankamānā F. von -a Pprm von V śank I. SN -ā 21, 14. 82, 3. 83, 20.
                                                                             [22.
śańkā F. (Vśańk) Misstrauen, Zweifel, Vermutung. SN -ā 79, 2. 88, 7. 181, 2. 229,
śankita Pp von Vśank sich fürchten vor. SN -as 180, 16.
śankha-svanāntara-puṣpa-vṛṣṭi (a-a) wo auf den Schall von Muschelhörnern ein
    Blumenregen folgte. SN -i 327, 5.
Śacī F. (∨śak) Name der Gemahlin des Gottes Indra. SA -īm 2,11. SI -yā 17,11.
Śacī-pati M. der Gemahl der S. SN -is 16, 15.
śatha falsch, Schuft. SN -as 210, 10.
sata N. ein Hundert. SN -am 2, 11. 11. 56, 3. 72, 13. 17. SA -am 57, 21. 88, 5. 94, 1.
    134, 12. SI -ena 100, 2. PN -ā (vedisch für -āni) 56, 3. PI -ais 190, 22. 232, 22.
śataka-traya N. drei Zenturien. SN -am 319, 9. SL -e 257, 24.
Satakratu M. (sata-kratu) Beiname des Gottes Indra. SA -um 94, 16.
śata-khaṇḍa-jarjaratara (Komp. von jarjara, ∨jr̃ Int.) sehr zerfetzt in hundert
    Stücke. SN -am 315, 15.
                                                                     [-ām 59, 11.
śatapattrāyatekṣaṇā (a-ā, a-ī) F. von -a mit lotus(ähnlichen) langen Augen. SA
śata-brāhmaṇa-ghāta-ja (Vjan) entstehend aus der Tötung von hundert Brahmanen.
sata-mukha aus hundert Mündern, Öffnungen kommend. SN -as 260,3. [SN -am 148,3.
śata-yojana-yāyin (Vyā) hundert Y. laufend. PI -ibhis 79, 17.
śatayojanavat (von śata-yojana N.) wie hundert Y. 175, 12.
śataśas (von śata N.) hundertfach, zu Hunderten. 59, 31.
śatru M. Feind. SN -us 135, 8. 67, 18. 79, 2. SA -um 135, 2. 36, 6. 48, 2. 61, 17.
    67, 14. SAb -08 158, 15. SG -08 155, 8. 60, 12. 65, 5. SL -au 116, 1. PN
    -avas 138, 7. 317, 10. PA -ūn 135, 14. 276, 13.
śatru-karşana (∨krs I) die Feinde zerrend, zausend.
                                                       SV -a 72, 19.
śatru-ghna M. (Vhan) Feindetöter. SV -a 35, 3.
śátru-jana M. Feinde. SL -e 262, 5.
```

Digitized by Google

satru-jalagni-madhya (a-a) N. Mitte von Feinden, Wasser, Feuer. SL -e 275, 17.

śatrutas (von śatru M.) von, vor Feinden. 54, 12.

śatru-bhūta Feind seiend. SN -as 167, 16.

śatru-pratikriyā F. (∨kr) Rache am Feinde. SN -ā 215, 14.

∨śad IV fallen, Kaus. fällen, umhauen. Kaus. Perf. 3.S śātayāmāsa 73, 17. 1. Fut. 1. S śātayişye 72, 22. śanakais (Dem. von śanais) leise, sanft. 12, 1.62, 1. [-a M.). śanaiś-cara (∨car) langsam wandelnd. DI -ābhyām 292, 22 (im Nebensinn DI von Sanaiscara M. (s. o.) der Planet Saturn. SN -as 127, 11. śanais leise, langsam, in Ruhe, nach und nach, allmählich. 83, 14. 105, 13. 29, 10. 10. **31**, 7. 7. **13**. **13**. **57**, **1**. **1**. **79**, **6**. **7**. **89**, **16**. **205**, **23**. **87**, **9**. **98**, **17**. **302**, **12**. ∨śap I fluchen, verfluchen. Akt. Pot. 3.S sapet 19, 2. Impf. 3.S asapat 74, 18. 3.P asapan 237, 5. Perf. 3.S śaśāpa 33, 7. 189, 13. Med. 1. Fut. 2.S sapsyase 74, 25. śapatha M. (Vśap) Fluch, Schwur. SN -as 141, 15. śapathottaram (a-u, Adv. von -a) nach, mit einem Schwur. 247, 8. śapitum (ep. für śaptum) Inf. von ∨śap. 19, 1.3. śapta Ppp von Vsap. SN -as 53, 7. 227, 19. 44, 16. DN -au 190, 4. śaptum Inf. von ∨śap. 74, 15. [-ena 312, 4]śaphari-sphurita N. (Vsphur) das Zucken, Zappeln der S. (Cyprinus Sophore). SI śabda M. (Vśap) Laut, Schall, Geräusch, bedeutsame Lautgruppe, Wort. SN -as 15, 22. 16, 2. 117, 5. SA -am 52, 22. 102, 3. 15, 11. 16, 21. PN -ās 115, 20. śabda-mātra N. (-ā F.) ein blosser Laut. SAb -ād 115, 16. 21. 16, 14. 17, 13. śabda-śāstra N. Wortlehre, Sprachwissenschaft. SN -am 96, 18. SA -am 244, 10. PN śabdaśāstra-vid (Vvid II) der Wortlehre kundig. SI -dā 238, 19 (F.). [-āņi 96, 16. śabdanurupa (a-a) dem Laut entsprechend. SI -ena 115, 15. Vsam IV zur Ruhe kommen, ruhig werden. Mit sam Kaus. beruhigen, beilegen. Ind. 3.S śāmyati 171, 6. 272, 2. Kaus. Ind. 3.P sam-samayanti 170, 13. śam N. Heil, Glück. SA -m 260, 22. śama M. (Vśam) Seelenruhe. SN -as 18, 21. SA -am 300, 3 (meine (graphisch sehr leichte) Änderung für same der früheren Ausgaben, da das Verbum vi-dhā ein Objekt neben sich verlangt). śama-sukha N. das Glück der Seelenruhe. SN -am 316, 8. SA -am 300, 2. śama-sudhā-bhogaika-baddha-sprha (a-e, -ā F.) dessen Verlangen allein auf den Genuss des Nektars der Seelenruhe gerichtet ist. SN -as 312, 16. śamī F. eine Art Akazie. SA -īm 177, 14. śami-kotara N. Astloch der Akazie. SA -am 178, 3. SL -e 178, 4. śamī-koţara-stha (Vsthā) im Astloch der Akazie befindlich. SN -as 177, 21. śamī-śākhā F. Ast der Akazie. SL -āyām 178, 7. Śambhu M. (śam  $+ \lor$  bhū) ein Name des Gottes Śiva. SN -us 247, 18. 21. 49, 14. 78, 20. SA -um 252, 2. SI -unā 191, 21. 207, 1. SG -os 124, 19. 84, 9. 88, 20. 92, 13. 299, 13. SL -au 188, 9. SV -o 310, 1. Sambhu-Svayambhu M. S. und Sv. (= Svayambhū). Stf. 278, 20. [140, 7. Sambhu-Svayambhu-Hari M. S., Sv. und H. PN -ayas 278, 16. 21. śayana N. (Vśī) Lager, Bettstatt. SN -am 300, 20. SA -am 141, 16. 42, 2. SL -e śayana-sthāna N. Bett (nach PW Schlafgemach). SN -am 140, 4. śayanīya-parityakta-gātra die Glieder dem Lager überlassend. SN -as 239, 3.

śayyā F. (Vśī) Lager, Ruhebett. SN -ā 273, 1.300, 8.11, 5.14, 8.15, 16.

śayāna Pprm von ∨śī II liegen. SA -am 35, 22. 53, 3.

```
śayyāsana-bhoga (ā-ā) M. Lager, Sitz und Essen. PL -eşu 4, 17.
śara M. Rohr, Pfeil. SA -am 165, 2. 234, 1.
śarac-candra-jyotsnā-dhavala-gaganābhoga-subhagā (a-ā) F. von -a lieblich
    durch das vom Licht des Herbstmondes glänzende Himmelsrund. SA -am 307, 11.
śarac-candra-prakāśatā F. das Leuchten wie der Herbstmond. SN -ā 155, 6.
sarana N. Schirm, Schutz, Zuflucht. SN -am 239, 2. 74, 6. 308, 11. SA -am 14, 18.
    16, 11. 22, 22. 44, 7. 73, 9. 74, 22. 25. 228, 17. 320, 9. 24, 11.
śaranāgata (a-ā) gekommen in den Schutz (von). SN -as 250, 22. SA -am 168, 20.
śaranārthin (a-a) schutzsuchend. PN -inas 46, 15. PG -inām 272, 4.
śaranārthinī (a-a) F. von -in. SN -ī 50, 7.
śaranya (von śarana N.) schützend, Zuflucht gewährend. SV -a 37, 6.
śaranya F. von -a. SA -am 228, 16.
sarad F. Herbst (September-Oktober), Jahr. SL -di 266, 3. 328, 15. PA -das 94, 1.
śarāva M. flache Schüssel, Teller. SN -as 215, 7.
śarīra N. Leib, Körper. SN -am 187, 22. 313, 1. SA -am 213, 9. 28, 20. 51, 5. 334, 1.
    SAb -ād 74, 10. SG -asya 143, 6. SL -e 141, 1. 216, 4. 309, 20.
śarīratas (von śarīra N.) aus dem Körper. 192, 21.
śarīra-nirapekṣa (Vīkṣ) keine Rücksicht nehmend auf den Körper. SI -eņa 242,7.
śarīra-bhūta (Vbhū) Körper geworden. SN -as 187, 9.
śarīra-vārttā F. Kunde vom Körper, vom Befinden. SA -ām 239, 10.
śarīra-stha (Vsthā) im Körper hausend. SN -as 273, 17.
śarīrāntakara (a-a, ∨kr) Endemacher des Körpers. SN -as 8, 1.
śarīrāntar-vāsinī (a-a) F. von -in (∨vas I) im Körper wohnend. SN -ī 205, 21.
śarīrārdha-harā (a-a) F. von -a (Vhr) die Hälfte des Körpers nehmend. SA
    -ām 333, 11.
śarīrāsāmarthya (a-a) N. Unvermögen, Ohnmacht des Körpers. SAb -ād 148, 14.
sarīriņī F. von -in (von -a N.) mit einem Körper versehen. SN -ī 216, 16.
śarīrin M. (von śarīra N.) Geschöpf, Mensch. PA -inas 284, 13. PG -inam 327,6.
śarkarā F. Zucker. SI -ayā 171, 6.
śarma-da (Vdā) Schutz, Heil, Glück gewährend. SA -am 320, 9.
                                                                        [191, 5.
Sarva M. (von saru F. Speer) ein Name des Gottes Siva. SN -as 186, 18. SAb -ād
Śarvavarma-dvitīya selbander mit Śarvavarman. SN -as 239, 15.
Sarvavarman M. (Sarva + varman N. Panzer, Vvr V) Verfasser der Grammatik
    Kālāpaka oder Kātantra. SN -ā 239, 6. 21. 40, 5. 9. 41, 2. 9. 13. 18. 42, 6. 13. 21.
    43, 12. SA -āṇam 243, 10. SG -aṇas 242, 3. 10. SL -aṇi 240, 18. 45, 1.
Śarvavarma-prabhęti (-i F.) Śarvavarman und die andern. PI -ibhis 234, 15.
Sarvavarmādi (a-ā) dass. PN -ayas 234, 18.
Sarvāņī F. (von Sarva M.) Gemahlin des S. SN -ī 189, 16.
śalabha M. Nachtfalter, Motte. SN -as 300, 15.
śalākāñjana-nirmitā (ā-ā) F. von -a mit Augenstift und -salbe hergestellt. SN -ā
śalya N. Pfeilspitze. PN -āni 268, 9.
                                                                       [332, 15.
śalya-tulya einer Pfeilspitze gleich. SN -as 276, 8.
śava M. Leichnam, Leiche. DG -ayos 289, 10. PA -an 214, 1.
śaśaka M. (Dem. von śaśa M. Hase) Häschen, Hase, Kaninchen. SN -as 133, 5.8.11.
    34, 7. 35, 15. 22. 36, 6. SI -ena 130, 16. SG -asya 132, 16. PA -an 133, 19.
śaśakādhama (a-a) niedrigster der Hasen. SV -a 133, 6.
śaśa-dhara M. (Vdhr) Mond. SN -as 285, 12.
                                                                           [13.
śaśa-viṣāṇa N. Hasenhorn (ein Unding). SA -am 259, 2.
śaśāńka (a-a) M. Mond. SN -as 113, 18. 295, 17. SI -ena 300, 12. SG -asya 160,
```

# Śaśānkavatı F. — śāpāvatīrņa

```
Śaśānkavatī F. (von śaśānkavat, śaśānka M.) Name einer Prinzessin und des von
    ihr handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -ī 185, 9.
śaśi-divākara M. Mond und Sonne. DG -ayos 274, 14.
                                                                       [291, 10.
śaśin M. (von śaśa M.) Mond. SN -1 127, 20. 86, 6. 268, 6. SG -inas 8, 20. 59, 14.
śaśi-śekhara (-a M. Diadem, im Ablaut zu śikhara M.N.) den Mond als Diadem
    tragend, Beiname des Gottes Siva. SN -as 186, 14.
śaśvat allezeit, stets. 54, 15.
śaspa-bhuj M. (Vbhuj VII) Grasfresser. SA -jam 183, 4.
saspa-bhojin M. (Vbhuj VII) dass. SN -1 125, 11. 38, 6. 39, 6. 44, 18. PN -inas 121,
śaspāgra (a-a) N. Grasspitze. PA -āni 121, 13. 48, 9.
                                                          [16. PG -inām 123, 7.
śaspāda (a-a) M. (Vad) Grasfresser. SN -as 168, 15.
sastra N. (Véas schneiden, hauen) Schwert, Waffe. SN -am 117, 17. 235, 18. 78, 26.
    SI -epa 6, 6. 32, 12. PI -ais 120, 17.
śasya (Vśańs) zu rühmen, zu preisen. SN -am 131, 11. PN -ās 142, 19.
śākarasī-kṛta Ppp von ∨śākarasī-kṛ in Pflanzensaft verwandeln. SN -am 228, 4.8.
śākāśin (a-ā, Vaś IX) Pflanzen, Kräuter essend. SA -inam 228, 2.
śākāhārin (a-ā, āhāra M.) Kräuter als Nahrung habend. SN -ī 273, 2.
śākhā F. Ast, Zweig. SG -āyās 73, 15. DA -e 72, 16. DL -ayos 72, 15. PN -ās 284,
śākhāmrga-gapāyuta (a-ā, Vyu) mit Scharen von Affen versehen. SA -am 39,2.
śākhoţa-nimba-kuţaja M. Trophis, Azadirachta und Wrightia. PN -ās 272, 18.
śāthya N. (von śatha) Falschheit. SN -am 262, 3. SAb -ād 146, 15.
śānollīdha (ā-u, Vlih) auf dem Schleifstein geschliffen. SN -as 266, 2.
śātayitvā Ger. von Váad Kaus. fällen. 72, 20.
śānta (Pp von Váam) zur Ruhe gelangt, ruhig, still, erloschen. SN -as 309, 21.
    11, 8. SA -am 228, 15. SD -āya 257, 17. 20.
śānta-jvarā F. von -a dessen Fieber erloschen ist. SN -ā 89, 15.
śanta-dhvani wo der Lärm sich gelegt hat. PL -işu 304, 15 (F.).
śānta-pāvana (-a M., ∨pū) von ruhigem Feuer. SA -am 320, 6.
śanta-svarūpa von ruhiger, stiller Eigenart. SD -āya 257, 20.
śāntā F. von -a. PN -as 309, 4.
śānti F. (Vśam) Ruhe, Behagen, Wohlergehen, Besänftigung. SN -is 92, 10. 168, 19.
    SA -im 173, 1. 74, 8. SD -aye 174, 1.
śānti-śatska N. (Wb. von śata N.) Huntert(e) von Besänftigungsmitteln. PI -ais 292,
śāpa M. Vśap) Fluch. SN -as 192, 21. SA -am 192, 10. 224, 4. 29, 10. SI -ena
    86, 11. 230, 11. 52, 23. SAb -ād 32, 5. 53, 9. 10. 189, 17. 20. 92, 9. 93, 5. 237, 12.
śāpatas (von śāpa M.) infolge eines Fluches. 193, 6.
śāpa-daśopaśānti (ā-u) F. Aufhören des Zustandes (im Nebensinn Erlöschen des
    Dochtes) des Fluches. SN -is 253, 2.
śāpa-doşa M. Fehler, Schuld des Fluches. SN -as 192, 14.
śāpa-nirmukta vom Fluche befreit. SN -as 256, 2.
śāpa-nirmukti F. (∨muc) Befreiung vom Fluche. SN -is 227, 22. 30, 13.
śāpa-bhīta vor dem Fluch sich fürchtend. SI -ena 249, 22.51, 17.
śāpa-bhraṣṭā F. von -a durch einen Fluch gefallen. SN -ā 230, 10.
śāpa-moksa M. Erlösung vom Fluch. SG -asya 246, 11.
śāpāgni (a-a) M. Fluchfeuer, Feuer des Fluches. SN -is 74, 12.
śāpādi (a-ā) mit dem Fluch beginnend. SA -i 255, 15.
śāpānta (a-a) M. Ende des Fluches. SN -as 192,11. SA -am 189,16.92,7.237,7.
śāpāntokti (a-u) F. (Vvac) Verkünden des Endes des Fluches. SL -au 253, 17.
śāpāvatīrņa (a-a) durch einen Fluch herabgestiegen. SAb -ād 192, 8.
```

## śāpita — śikhara M.N.

```
śāpita Ppp von ∨śap X verfluchen. SN -as 222, 21.
Śāmbhava (von Śambhu M.) dem Śambhu gehörig. SN -as 124, 17.
śāmyat Ppra von ∨śam IV zur Ruhe kommen, nachlassen. SL -ti 300, 3.
śārada (von śarad F.) herbstlich, Herbst-. SA -am 286, 18.
śāradī F. von -a. SN -ī 49, 16.
śārdūla M. Tiger. SN -as 36, 8.
śārdūla-mṛga-sevita (Vsev) von Tigern und Gazellen bewohnt. SA -am 41,6.
Sārdūlavikrīdita N. (śārdūla-vikrīdita N. (Vkrīd) Tigerspiel) Name eines Metrums
    von 4 × 19 Silben (der Schluss hat das Mass des Wortes). SN -am 279, 12.13.
Śārva (von Śarva M.) dem Śarva gehörig, des Ś. SA -am 259, 20.
śāla-veņu-dhavāśvattha-tindukeṅguda-kiṁśuka (a-a, a-i) M. Vatica, Bambus,
    Anogeissus, Ficus religiosa, Ebenholzbaum, Catappa und Butea. PI -ais 33,18.
śāla-samnibha (Vbhā) einem Sal-Baume (Vatica robusta) ähnlich. SA -am 190,23.
śālā-stha (Vsthā) im Stalle stehend. PN -ās 75, 20.
śāli M. Reis. PA -īn 314, 1.
Sālihotra M. (śāli + hotra N. Opfer, Vhu) Verfasser des ersten Lehrbuches über
    Pferdezucht. SN -as 70, 23.
śāly-anna N. Reisspeise, Reisbrei. SA -am 295, 5.
śāly-odana-ruci (-i F., ∨ruc) an Reisbrei sich labend. SN -is 273, 2.
śāśvata (von śaśvat) beständig, von Dauer, ewig. SN -am 180, 14.
∨śās II beherrschen. Mit sam-anu dass., mit ā Med. wünschen.
Akt. Ind. 3.S sam-anu-śāsti 37, 20.
    Perf. 3.S śaśāsa 94, 24. 204, 16.
Med. Ind. 1.P ā-śāsmahe 291, 14.
śāsana N. (Vśās) Befehl, Edikt, Lehre. SN -am 92, 12. SAb -ād 65, 7.
śāsana-śata N. ein Hundert Schenkungsedikte. SI -ena 97, 7.9.
śāstra N. (Vśās) Lehrbuch, Vorschrift, Wissenschaft. SN -am 96, 16. 117, 17. 212, 10.
    44, 7. SA -am 95, 5. SAb -ād 320, 18 (Dandin, Kāvyādarśa I, 14). SL -e 319, 6.
śāstra-jña (Vjñā) der Gelehrte. SN -as 288, 11.
                                                                [PI -ais 311, 13.
śāstratas (von śāstra N.) nach der Lehre, nach Vorschrift. 78, 8.
śāstra-drsti F. Blick ins Lehrbuch. SI -yā 178, 2.
śāstra-vimukha (vi-mukha) dem Lehrbuch abgeneigt. PN -ās 95, 12. PA -ān 95,
śāstra-vihita im Lehrbuch verordnet. SN -am 260, 7.
                                                                    [10. 301, 19.
śāstrokta (a-u) im Lehrbuch beschrieben. PI -ais 71, 8.
śāstropaskṛta-śabda-sundara-gir (a-u) eine schöne Sprache mit nach dem Lehr-
    buch gebildeten Worten besitzend. PN -iras 260, 18.
śāstraugha (a-o) M. Woge(n) der Wissenschaften. PA -ān 304, 4.
Váiks I (Des.-Bildung von Váak) lernen.
    Imp. 3.S siksatām 276, 14.
Pass. Imp. 3.S śiksyatām 233, 9.
Kaus. Ind. 3.S sikşayati 233, 10. 1.S sikşayāmi 241, 1.4.
    Imp. 2.S siksaya 233, 16.
śikṣamāṇa Pprm von ∨śikṣ I. SN -as 240, 20.
śiksā F. (Vśiks) Lehre, Unterricht. SN -ā 174, 4.
śiksāpita Ppp von Vśiks Kaus. lehren, belehren. SN -as 174, 3.
śiksita Pp von ∨śiks lernen. SN -as 174, 3.
śiksita Ppp von Vśiks Kaus. lehren. SN -as 231, 17. 41, 6.
śiksitā F. von -a Ppp von ∨śiks lernen. SN -ā 234, 2. 45, 11.
śikhara M.N. (vw. mit śikhā F.) Gipfel. SN -am 185, 23. PI -ais 37, 3. 322, 25
```

```
(die Strophe handelt anscheinend von dem Phänomen des Alpenglühens, von dem
    der Dichter eine naive Erklärung giebt).
śikhari-kuhara-grāva-śayyā-niṣaṇṇa (Vsad) sitzend auf dem Steinbett in einer
    Berghöhle. SN -as 305, 13.
śikharin M. (von śikhara M.N.) Berg. PG -inām 272, 4.
                                                                            [23.
Śikharinī F. (von śikharin Adj.) Name eines Metrums von 4	imes 17 Silben. SN -ī 297,
śikhā F. Spitze, Scheitellocke, Federkamm des Pfaues, Flamme, Strahl. SN -ā 226,21.
     77, 16. SA -ām 226, 19. SI -ayā 328, 7. PN -ās 296, 14.
śikhi-kula-kala-kekā-rāva-ramya anmutig durch den leisen Ruf: kekā der
    Pfauenherden. PN -ās 286, 1.
śikhin M. (von śikhā F.) Pfau. SN -1 124, 18. PN -inas 75, 20. 76, 1. PG -inām
śithila schlaff, locker, lose. SA -am 333, 3.
                                                                        [179, 14.
śithila-prāya beinah auseinanderfallend, ganz schlaff. SN -as 263, 9.
∨ śithilāy (Den. von śithila) schlottern.
                                                                 [SG -es 250, 18.
    Ind. 3.P sithilāyante 299, 16.
Sibi M. Name eines mythischen Königs der Usinara. SN -is 250, 15. 22. SA -im 251, 8.
śirah-pranāma-malina befleckt durch das Neigen des Hauptes. SA -am 281, 3.
śiraś-cheda-bhaya N. Furcht vor Kopfabschneiden. SAb -ād 234, 1.
śiras N. Kopf, Haupt. SN -as 274,11.99,15. SA -as 93,5.176,8.235,18.41,23.
     59, 20. SI -asā 112, 12. 241, 10. SL -asi 258, 27. 70, 3. 90, 7. 310, 3. 14, 11.
śirīşa-kusuma-prānta M. (pra-anta M.) Saum einer Blüte von Acacia Sirissa. SI
                                           [Śirīsa-Blüte übertrifft. DN -au 331, 7.
     -ena 259, 5.
śirīṣa-puṣpādhika-saukumārya (a-a, -a N., von su-kumāra) dessen Zartheit die
śirīşa-sukumārāngī (a-a) F. von -a mit śirīşazarten Gliedern. SN -ī 238, 10.
śiro-ruha M. (Vruh) Kopfhaar. PI -ais 292, 19.
śilā F. Stein, Fels. SA -ām 128, 16. SL -āyām 129, 7.73, 17.
                                                                        |334, 12.
śila-tala M.N. Steinfläche, ein flacher Fels. SA -am 34, 15. SL -e 129, 14. PL -eşu
śilāśraya (ā-ā) auf dem Felsen liegend. SA -am 129, 3.
śilībhūta-hima dessen Schnee zu Stein (Eis) geworden ist. SL -e 324, 6.
śiloccaya (ā-u) M. (Vci) Berg. SA -am 36, 18. 254, 15.
śilpa N. Handwerk, Fertigkeit. SN -am 98, 13. SA -am 175, 4. PN -āni 55, 15.
śilpa-vikrama-śālin (von śālā F.) reich an Kunst oder Tapferkeit. PG -inām 105, 14.
śilpin M. (von śilpa N.) Handwerker, Künstler. SG -inas 102,19. PN -inas 124,11.
śiva freundlich, günstig, heilbringend. SN -as 73, 5.88, 9. PN -ās 110, 6.18, 8.36, 12.
Siva M. (s. o.) euphemistischer Name für Rudra, im indischen Mittelalter und bis heut
     der in Indien, zumal im Dekhan, am meisten verehrte Gott, dessen Wesenskern
     aber schwer zu ergründen ist. Wird in der Tracht eines Asketen dargestellt,
     mit der Mondsichel als Diadem. Gemahl der Parvatī (Durgā, Kālī) und Vater
     des Kriegsgottes Skanda oder Kumāra. SV -a 304, 9. 9. 16. 16. 16. SN -as
     186, 22. 278, 20. 94, 18. 96, 23.
śiva N. (s. o.) Heil, Wohlergehen. SN -am 110, 13. 23, 1. 42, 17. 43, 1. 201, 21. 06, 7.
Sivavarman M. (Siva + varman N. Panzer, Vvr V) Brahmanenname. SN -ā 222,
     3. 15. 18. 23, 5. SA -ānam 222, 6. SD -ane 222, 16.
Śivavarmābhidhāna (a-a) Śivavarman mit Namen. SN -as 221, 19.
Śivāpekṣā (a-a) F. (∨īkṣ) Hinsicht auf, Vergleich zu Śiva. SI -ayā 296, 8.
```

Śivālaya (a-ā) M. Śiva-Tempel. SL -e 200, 20.

śiśiratara-vāta M. sehr kühler Wind. PI -ais 101, 13.

śiśu M. Kind, Junges. SN -us 181, 6.13.15.265, 2. SA -um 180, 15.81, 4.16. SL

śiśira M.N. die kühle Zeit, Nachwinter oder Vorfrühling (Januar-Februar). SL -e

[-au 199, 11.

[122, 15.]

```
V sis X mit vi steigern, erhöhen.
    Ind. 3.S vi-śesayati 294, 1.
śista (Ppp von ∨śās) unterrichtet, gelehrt, gebildet. PI -ais 135, 6.
śistajana-rahita von den Gebildeten verlassen. SG -asya 172, 9.
śiştajana-vārttā F. Kunde von gelehrten Männern. SA -ām 174, 20.
šistā F. von -a Ppp von ∨šis übrig lassen. SN -ā 24, 1.
śiṣya M. (√śās) Schüler. SN -as 244,13. DN -au 253,21. DA -au 254,1.56,5. DI
    -ābhyām 254, 12.17. DG -ayos 254, 19. PA -ān 234, 24. PI -ais 234, 13.
śişya-dvaya-samanvita (Vi) von einem Schülerpaar begleitet. SN -as 245, 5.
śişya-pradeyāgama (a-ā, -a M., ∨gam) dessen Lehre Schülern zu überliefern ist.
    PN -ās 260, 18.
śişya-yukta mit Schülern verbunden, von Sch. begleitet. SN -as 227, 18.
śişya-varga M. (Vvrj) Schülerschar. SN -as 206, 16.
śisya-sahita von Schülern begleitet. SN -as 231, 1.
∨śī II liegen, schlafen.
    Ind. 3.S sete 4, 18. 28, 3. 29, 5. 56, 10. 311, 8. 3.P serate 272, 4. 87, 3.
    Pot. 1.P śayimahi 302, 10.
śighra rasch, schnell. PN -ās 56, 2.
                                                     [40. 10. 229, 9. 33, 23. 79, 11.
śīghram (Adv. von -a) rasch, schnell, bald. 44, 10. 53, 13. 62, 18. 67, 16. 68, 2. 128, 1.
śīghra-yāna N. (Vyā) schnelles Fahren, Schnellfahrt. SL -e 56, 1 (lies Ś für S). PL
śīta-kāla M. kalte Zeit. SL -e 195, 11.
                                                                      [-eşu 66, 8.
śītatā F. (von śīta, ∨śyai) das Kaltsein. SA -ām 141, 20.
šīta-rakṣā F. Schutz vor der Kälte. SN -ā 173, 6.
śītala (von śīta) kalt, kühl. SN -as 141, 21. SA -am 232, 13.
śītala-sīkara (-a M.) mit kalten Tropfen. PN -ās 286, 13.
śītāmśu (a-a, eig. kaltstrahlig) M. Mond. SN -us 141, 21. SI -unā 89, 17.
śītātapādi-kaṣṭa (a-ā, a-ā) N. Kälte, Hitze und andere Leiden. PA -āni 143, 17.
śītātapādya (a-ā, a-ā) Kälte, Hitze und anderes. PI -ais 113, 8.
śītotkampa-nimittam (a-u, -a N.) infolge des Zitterns vor Kälte. 286, 12.
śītkāra-sīkara M. (Vsīk) Tropfen, Sprühregen seines Prustens. PI -ais 184, 12.
śīt-kṛta N. (Vkṛ) der Laut śīt, hörbares Beben oder Zischen der Lippen als Zeichen
    sinnlicher Erregung. PA -ani 287, 4.
śīrņa Pp von ∨śr Pass. abbrechen, sich ablösen. PG -ānām 46, 11.
śīrņa-danta mit abgebrochnem Zahn. SN -as 135, 20. 61, 18.
śīrņa-sadman N. zerfallenes Haus. SL -ani 202, 22.
śīrṣānta (a-a) M. Kopfende (des Bettes). SL -e 199, 21.
                                                                 SN -as 264, 11.
śīrṣāvaśeṣī-kṛta Ppp von ∨śīrṣāvaśeṣī-kṛ (a-a) einem nur den Kopf übrig lassen.
śīla N. angeborne Art und Neigung, Charakter, Charakterstärke. SN -am 225, 3.
    60, 13, 65, 5, 17, 73, 8, 75, 13, 78, 2,
śīla-guptā F. von -a durch Charakter, Sittsamkeit geschützt. PG -ānām 211, 23.
śīla-nidhi M. Schatz der Sittsamkeit. SN -is 88, 2.
śīlavat (von śīla N.) charaktervoll. SN -ān 37, 14.
śuka-yuvati-kapolāpāndu (a-ā, ā-pāndu) blassgelb wie die Wange eines jungen
    Papageienweibchens. SA -u 290, 21.
śukavat (von śuka M. Papagei) papageienhaft. 108, 22.
Sukra M. (śukra hell, Vśuc) der Planet Venus. SN -as 127, 11.
śukla-pakşa M. die lichte Monatshälfte (Neumond bis Vollmond). SL -e 113, 11.
śukla-pata M. weisses, reines Zeug. SL -e 105, 2.
```

śuklāmbara-dharā (a-a) F. von -a (Vdhr) ein weisses Gewand tragend. SA -ām 205,

```
∨śuc I trauern, klagen (über), beklagen. Mit anu trauern um.
Akt. Ind. 3.S śocati 32, 1.1. anu-śocati 63, 19. 2.S śocasi 183, 5. anu-śocasi 56, 14.
    Impf. 3.S asocat 49, 1.
                                                               [1.S śocāmi 30, 22.
    Aor. 2.S sucas 39, 18.
Med. Ind. 2.S socase 56, 13. 3.P socante 48, 23.
\bigvee suc II ep. = \bigvee suc I.
    Ind. 1.S śocimi 31, 1.
śuc F. (Vśuc) Trauer, Kummer. SA -cam 249, 2. SI -cā 194, 7. 214, 11. 25, 7.
śuci (Vśuc glänzen) weissglänzend, rein, lauter. SN -is 37, 14. 285, 10. -i 268, 3.
     85, 6. SL -au 197, 8 (F.). 267, 19. PA -īn 246, 9.
Suci M. (s. o.) Name eines Kaufmanns. SN -is 44, 23.
śuci-kusuma-phala N. reine Blumen und Früchte. PI -ais 314, 4.
śuci-smitā F. von -a mit strahlendem Lächeln, heiter lächelnd. SN -ā 11, 19. 12, 12.
     42, 5, 43, 6. SA -ām 88, 20. SV -e 16, 7, 45, 1.
śucy-upacara (-a M., Vcar) von reinem Wandel. SN -as 82, 16.
śuddha (Pp von Vśudh) rein. PA -ān 69, 17.
śuddhi F. (Vśudh) Reinigung, Rechtfertigung. SN -is 221, 17. 23, 7. 8.
√ śudh IV rein, klar werden, Kaus. reinigen, entfernen.
Akt. Ind. 3.S sudhyati 144, 15.
Med. Ind. 3.S sudhyate 23, 1.
Kaus. Perf. 3.S śodhayāmāsa 61, 18.
śunī F. (von śvan M.) Hündin. SA -īm 295, 2.
√ śubh I glänzen, prangen, Kaus. schmücken.
     Ind. 3.S sobhate 59, 8. 111, 18. 12, 9. 3.P sobhante 13, 20. 266, 5.
Kaus. Impf. 3.P asobhayanta 90, 9.
                                                      [SL -e 13, 9. 175, 7. 279, 2. 7.
subha (Vsubh) schön, gut, glückbringend, günstig. SA -am 136, 18. SI -ena 166, 6.
śubha N. (s. o.) Glück. SN -am 169, 8.
śubhā F. von -a. SN -ā 29, 8. 59, 13. 78, 19. 90, 1. SA -ām 16, 14. 38, 11. 43, 8.
     202, 15. SL -āyām 100, 15. SV -e 10, 2. 41, 13. 83, 11. 86, 16. DA -e 330, 2.
śubhānanā (a-ā) F. von -a (-a N., Van) mit schönem Antlitz. SN -ā 14, 2.88, 18.
śubhāśubha-phala (a-a) N. Lohn für Gutes und Böses. SN -am 120,1. [-ais 132,1.
śubhra (Vśubh) weissglänzend, glänzend. SN -am 279, 1.5.5.6. SI -ena 91,17. PI
śuśrūşamāṇā F. von -a Pprm von ∨śru Des. hören wollen, gehorchen, aufwarten.
     SA -ām 335, 9.
śuśrūsā (Vśru Des.) Gehorsam, Aufwartung. SN -ā 305, 15. SD -āyai 188, 3.
śuśrūsā-para Dienst als Höchstes habend, gehorsamer Diener. SN -as 187, 8.
śuśrūṣā-parikliṣṭā (Vkliś) durch den Dienst ermattet. SN -as 206, 18.
√śuş IV trocken werden, ein-, austrocknen.
     Ind. 3.S susyati 161, 5. 3.P susyanti 309, 18.
Kaus. Ind. 1.S śosayāmi 160, 3. 1.P śosayāmas 163, 9.
     1. Fut. 2. S śosayisyasi 161, 2. 1. S śosayisyāmi 161, 13.
                                                                    SL -e 128, 2.
śuska (Pp von Vśus) ausgetrocknet, trocken, dürr. SN -am 255, 8. SA -am 123, 20.
śuska-māmsopabhoga-ja (a-u, ∨jan) entstanden aus dem Genuss von trockenem,
     saftlosem Fleisch. SN -am 255, 2.
śuskasthalatā F. (von śuska-sthala N.) Zustand von trocknem Lande. SA -ām 160,20.
śuska-srotā F. von -a (srotas N., Vśru) mit ausgetrocknetem Strombett. SA -ām 58,
śusyat Ppra von ∨śus IV. SN -n 107, 10. SL -ti 313, 21.
śūdra M. Angehöriger der vierten Kaste, der Nachkommen der unterworfenen Ur-
```

76\*

einwohner. SN -as 307, 5.

```
śūdrī-bhūta Pp von ∨śūdrī-bhū ein Śūdra werden. SN -as 214, 15.
śūnya (Vśvi) leer, öde. SA -am 33, 15. 156, 9. 210, 10. SI -ena 298, 4. SL -e 29, 21.
śūnyālaya (a-ā) M. ein leeres Haus. SL -e 313, 8.
                                                                 [200, 20, 13, 14.
śūra M. (Vśvi) Held. SN -as 1,7.12.107,3.277,2.302,6. SI -ena 277,21. SL -e
    267, 20. PN -ās 6, 8. 280, 3. PA -ān 246, 9. PI -ais 126, 14. PG -ānām 154, 13.
śūla M.N. Spiess, Dreizack. SA -am 186, 8.
                                                                   -ini 269, 12.
Śūlin M. (von śūla M.N.) der Dreizackträger, ein Name Śiva's. SA -inam 319,3. SL
śrgāla M. Schakal. SN -as 113, 15. 16, 19. 29, 20. 48, 19. 49, 3. 18. 50, 23. 51, 7.
    233, 22. SA -am 126, 5. DN -au 102, 6.
śrgāla-citraka M. Schakal und Leopard. DI -ābhyām 152, 18.
śrnga N. Horn, Gipfel. SA -am 304, 13. DI -ābhyām 101, 16. 70, 6. 7. PA -āpi
    323, 2. PI -ais 36, 18. PG -āṇām 46, 11.
śrnga-śata N. Hundert(e) von Gipfeln. PI -ais 37, 27.
śrngāra M. (von śrnga N.) Liebe. SL -e 319, 11.
śrngāra-druma-nīrada M. (Vdā) Wolke für den Baum der Liebe. SL -e 288,7.
śrngāra-rasa M. Liebesgenuss; der erotische Grundton. SG -asya 278, 12.
śrngāra-rasa-sevana N. (Vsev) das Huldigen dem Liebesgenusse. SN -am 278,10.
Srngārasataka N. (srngāra-sataka N., Wb. von sata N.) das Hundert (Sprüche) von
    der Liebe. SN -am 278, 9. 96, 3. SA -am 278, 14. 96, 7.
śrngarodbodhaka (a-u, Vbudh) die Liebe weckend. SN -am 278, 31.
śŗņvat Ppra von ∨śru V hören, zuhören. SG -tas 203, 3. SL -ti 198, 1. DG -tos
    2, 22 (lies 'bhūc chravatoh). PN -ntas 254, 22.
śrta Pp von Vśrā kochen, braten. SA -am 84, 2 (lies r für ri).
∨śr IX zerbrechen (transitiv), Pass. brechen (intransitiv), welken.
Pass. Ind. 3.S sīryate 264, 7. 77, 7.
śesa M. (Vśis) Rest, das Übrige, zu ergänzen. SN -as 297, 5. 321, 24. 30. SL -e 13, 6.
śesa (s. o.) übrig. SN -as 123, 15. 293, 6. -am 317, 3. SL -e 208, 22.
Seşa M. Name der Weltschlange, auf welcher Visnu schläft. SN -as 264, 12.
śeşa-sārtha M. die übrige Karawane. SA -am 101, 7.
śeşā F. von -a. PN -ās 311, 16.
                                                                         [330, 3.
śeṣāṅga-nirmāṇa-vidhi (a-a) M. Tätigkeit des Bildens der übrigen Glieder. SL -au
śaila M. (von śilā F.) Berg. PN -ās 321, 20 (lies āś für aś). PG -ānām 321, 32.
śaila-taţa M. Bergeshang. SAb -ād 265, 5.
śaila-tanayā F. Tochter des Berges.
                                      SN -ā 190, 1.
śaila-duhitr F. dass. SG -ur 252, 23.
śaila-vadhū F. das Weib des Berges. SA -ūm 326, 15.
śaila-śilā F. Bergfels. SN -ā 314, 8.
                                                                       [325, 16.
śailādhipatya (a-ā) N. (von adhi-pati M.) Oberherrschaft über die Berge. SA -am
śaileya-naddha von Flechten bedeckt, überwuchert. PL -eşu 334, 12.
                                                                             [7.
śaiśira (v. śiśira M.N.) in der kühlen Jahreszeit (wehend). SN -as 287,11. PN -ās 287,
śoka M. (Vśuc) Kummer. SN -as 119, 6. SA -am 26, 23. 230, 20. SI -ena 31, 22.
    56, 19. 59, 10. 64, 13. 69, 2. SAb -ād 76, 19. SL -e 54, 22.
śoka-karşitā F. von -a von Kummer gepeinigt. SN -ā 36, 1.60, 2. SA -ām 36, 12.
śoka-grasta von Kummer verzehrt. SN -as 132, 14.
                                                                          [60, 4.
śoka-ja (Vjan) kummerentstanden. SN -am 86, 6. SI -ena 11, 10.
                                                                          [30, 4.
śoka-duhkha N. Kummer und Leid. DI -ābhyām 85, 15.
śoka-duḥkha-samanvitā F. von -a (Vi) von Kummer und Leid ergriffen. SN -ā
śoka-nāśana (Vnaś Kaus.) kummervernichtend. SN -as 42,20. SA -am 41,19.
śoka-parāyaṇā F. von -a (parāyaṇa (a-a) N., Vi) von Kummer durchdrungen. SN -ā
                                                                          [82, 2.
                                      604
```

## śoka-paripluta — śrāddhāha M.

```
śoka-paripluta von Kummer überströmt. SN -as 88, 21.
śoka-vināśinī F. von -in (\squas) Kummer vernichtend. SA -īm 38, 12.
śoka-vivardhana (Vvrdh Kaus.) Kummer vermehrend. SV -a 35,23. SN -as 27,10.
śoka-samtaptā F. von -a (Vtap) von Kummer gequält. SN -ā 31, 8.
śokagni (a-a) M. Kummerfeuer, Feuer des Kummers. SN -is 225, 11.
śokārta (a-ā) von Kummer bedrängt. DN -au 62, 16.
śokārtā (a-ā) F. von -a. SN -ā 43, 14. 78, 10. SA -ām 86, 8.
                                                                  [SN -ā 28, 3.
śokonmathita-cittātman (a-u, a-ā) mit von Kummer aufgewühltem Geist und Wesen.
śokopahata-cetanā F. von -a (-ā F.) mit von Kummer getroffener Seele. SN -ā 20,
śocat Ppra von Vśuc I trauern, klagen (über). SN -n 23, 12.
śocantī F. von -at. SN -ī 208, 14. SA -īm 31, 19. SI -yā 86, 12.
śonita N. (von śona rot) Blut. SI -ena 254, 10.
śobhana (Vśubh) prächtig, herrlich, schön. SN -am 119, 3.
śobhanam (Adv. von śobhana) schön. 118, 10.
śobhanā F. von -a. SV -e 9, 18.
śobhamānā F. von -a Pprm von ∨śubh I glänzen. SN -ā 59, 8.
śobhā F. (Vśubh) Glanz, Pracht. SA -ām 231, 1. 331, 13.
śobhāyamāna Pprm von Vśobhāy (Den. von śobhā F.) glänzen. SN -as 296, 15.
šobhā-vākya N. prāchtige Worte. PN -āni 152, 5.
śosa M. (Vśus) das Austrocknen, Trockenheit. SA -am 128, 1. 13. 57, 1.
śosapopāya (a-u) M. Mittel zum Austrocknen. SN -as 161, 14.
śosita-saras die Teiche austrocknend. SL -asi 116, 4.
śauca N. (von śuci) Reinheit, Lauterkeit; Reinigung. SN -am 18,21. SA -am 19,17.
śaurya N. (von śūra M.) Heldenmut. SN -am 262,5. SG -asya 273,5. SL -e 265,6.
śaurya-samyukta (Vyuj) mit Heldenmut begabt. PN -ās 112, 17.
śmaśana N. Leichenstätte. SA -am 99, 4. SL -e 191, 6. 297, 26. 315, 16. PL -eşu
śmaśānapriyatā F. Abstr. von śmaśāna-priya Leichenstätten liebend. SN -ā 191, 18.
śyāna-pulina mit trocken gewordenen Sandbänken. PN -ās 266, 3.
śyāma schwärzlich, schwarz, dunkelfarbig. SN -as 37, 21. 184, 9.
śyāma-mukha mit schwärzlicher Spitze. SG -asya 331, 5.
śyāmā F. von -a. SN -ā 66, 18. 81, 17. SA -ām 58, 14. SG -āyās 61, 8.
śyāla M. Bruder der Frau, Schwager. SN -as 213, 3.
syena M. Falke, Habicht. SN -as 179, 19. 81, 8. 10. 16. 19. 250, 19. 51, 1. SI -ena
syena-kapota M. Habicht und Taube. DG -ayos 251, 7.
                                                                   [181, 7. 15.
syena-vapus N. Habichtsgestalt. SA -us 250, 16.
śrad-dadhāna Pprm von Vśrad-dhā glauben. SN -as 170, 5.
śrad-dheya (Vdhā) zu glauben, glaubwürdig. SN -am 316, 2.
∨śram IV müde werden, sich mühen. Mit vi Kaus. ruhen lassen, zur Ruhe bringen.
Pass. des Kaus. Imp. 3.8 vi-śrāmyatām 78, 3.
śrama M. (Vśram) Ermüdung, Mühe, Anstrengung. SN -as 308, 19. SA -am 32, 7.
śrama-karşita von Ermüdung gepeinigt. SN -as 31, 2.
śrama-mohitā F. von -a von Ermüdung betäubt. SA -ām 85, 22.
śravana N. (Vśru) Ohr. DL -ayos 270, 5.
śravana-patha-gata 'den Pfad des Ohres gehend' d. h. vom Auge: bis zum Ohr
    reichend, vom Pfeil: bis ans O. zurückgezogen, vom O. abgeschossen. PN -ās 283,
śravana-rahita der Ohren beraubt. SN -as 294, 22.
                                                                          [16.
śravya (Vśru) zu hören, hörenswert. SN -am 309, 5.
śrāddha N. (von śrad-dhā F., Vdhā) Manenopfer, Totenfest. SL -e 226, 12.
```

śrāddhāha (a-a) M. (ahan N.) Tag des Totenfestes. SL -e 226, 11.

śrānta — Vśru śrānta Pp von Vśram müde werden, ermüden. SN -as 27, 18. 310, 8. SG -asya 26, 8. śrāntā F. von -a. SN -ā 56, 10. SA -ām 203, 10.04, 11. [32, 6. DN -au 196, 6. śrāntāgata (a-ā) müde herankommend. SD -āya 232, 13. śrāvayat Ppra von Vśru Kaus. SN -n 254, 18. śrāvayantī F. von -at. SN -ī 210, 12. śrāvayitvā Ger. von ∨śru Kaus. 229, 8. śrāvita Ppp von ∨śru Kaus. SN -as 66, 1. śrāvya (√śru) zu hören, was man hören soll oder muss. PL -eşu 288, 16. √śri I lehnen an, sich stützen auf, seine Zuflucht nehmen, sich begeben (zu, in, auf), Akt. Ind. 3.P ā-śrayanti 265, 15. kommen über. Mit ā dass. Imp. 2.S ā-śraya 307, 13. Pot. 3.S ā-śrayet 107, 5. Aor. 3.S asisriyat 250, 18. 52, 1. 1.S asisriyam 225, 17. Perf. 3.P śiśriyus 199, 4. Med. Ind. 3.S śrayate 137, 9. 1.S ā-śraye 217, 7. 3.P ā-śrayante 323, 1. Pot. 3.S ā-śrayeta 18, 16. Perf. 3.S śiśriye 251, 22. śrita 84, 2 s. śrta. Śrī F. Göttin des Glücks und der Schönheit, = Lakşmī F.; auch Frauenname. SN -īs 2, 14. 50, 9. 248, 7. 7. SA -iyam 58, 13. śrī F. (s. o.) Glück, Herrlichkeit. SN -īs 170, 15. 84, 1 (erg. astu). 257, 1. 320, 1. SA -iyam 24, 8, 137, 16, 62, 18, 84, 9. SI -iyā 2, 8, 8, 18, 66, 20, 81, 19, 172, 11, 214, 15. 43, 2. SG -iyas 138, 3. 61, 4. PN -iyas 109, 14. 310, 2. śrī-Kālidāsa-krti F. (Vkr) Werk des herrlichen K. SL -au 335, 16. śrīkhaṇḍa-śailānila (a-a) M. Wind vom Sandelgebirge. PN -ās 285, 1. śrī-Bhagavat M. der erhabene Vișnu. SN -ān 163, 11.

śrī-Bhartrhari M. der herrliche Bh. SN -is 257, 12.

śrīmat (von śrī F.) herrlich, erhaben. SN -an 36, 7. 37, 19. 40, 12. 42, 11. 12. 47, 17. [54, 20, 70, 11, 18, 94, 11, 309, 17,

śrīmatī F. von -mat. SA -īm 62,21.

śrīmad-Bhartrhari-krta von dem herrlichen Bh. gedichtet. SN -am 257, 2.

śrīmad-Bhartrhari-pranīta-śataka-trayī F. (von tri) die drei von dem herrlichen Bh. hervorgebrachten Zenturien. SG -yas 257, 9.

śrīmad-Bhartrhari-viracita (Vrac) von dem herrlichen Bh. verfasst. SN -am 296, śrīmad-rājarşi-pravara (∨vr) der beste der erhabenen königlichen Sänger. SN -as 278, 10. 96, 6.

śrīmad-rājarşi-pravara-Bhartrhari-krta von Bh. dem besten der e. k. S. geśrī-Maheśa M. der erhabene M. SI -ena 121, 13. dichtet. SN -am 278,7.

śrī-vallabha M. Liebling des Glückes. SA -am 182, 6.

śrī-Śāradā-Gaņapati-guru M. die erhabene Ś. (Beiname der Sarasvatī), G. und die Lehrer. PD -ubhyas 95, 2.

śrī-Sātavāhana M. der erhabene S. SN -as 253, 22.

√śru V hören, zuhören, Des. gehorchen. Mit ann hinterdrein hören, überliefern.

Ind. 3.S śrnoti 22, 18. 97, 18. 2.S śrnosi 115, 11. 1.S śrnomi 115, 12. 3.P śrnyanti 255, 7.

Imp. 2.S srnu 6, 11. 11, 8. 44, 23. 74, 22. 191, 6. 92, 17. 200, 7. 21, 17. 25, 22. 36, 8. 45, 18. 46, 3. 52, 7. 2.D srputam 230, 1. 2.P srputa 40, 4. 198, 7. 210, 13.

Impf. 3.S asrnot 102, 3. 16, 21. 89, 10.

Aor. 1.S aśrausam 212, 15.

Perf. 3.S śuśrāva 52, 22. 75, 15. 90, 13. 3.P śuśruvus 6, 20. 75, 13. 21.

[21.

1. Fut. 3. S śrosyati 189, 21. 2. S śrosyasi 218, 10. 1. S śrosyami 36, 6. 38, 10. 191, Pass. Ind. 3.S śrūyate 96, 12. 115, 14. 68, 5. 235, 5. 307, 20. anu-śrūyate 95, 6. 98, 5. Imp. 3. S. śrūyatām 97, 8. 111, 20. 33, 9. 81, 17. 95, 2. 267, 9. [3. P śrūyante 143, 9. Des. Ind. 3.8 śuśrūşate 318, 13. Kans. Perf. 3.P śrāvayāmcakrire 65, 16. śruta Ppp v. Vśru; bekannt (als), berühmt. SN -as 37, 21.65, 2.79, 15.82, 17.190, 15. -am 49, 5. 127, 9. 10. 58, 13. 91, 5. 240, 1. PN -āni 14, 15. PA -āni 14, 14. śruta N. (s. o.) Gelehrsamkeit, gelehrte Bildung. SN -am 240, 10. 70, 5. 306, 6. SI -ena śruta-dhara (Vdhr) Gehörtes behaltend. SN -as 196, 13. SA -am 196, 1.5. [271, 5. Śrutabodha M. (śruta-bodha, ∨budh, (die Metra) durch das (blosse) Hören erkennen lassend) Name eines dem Kālidāsa zugeschriebenen metrischen Traktates. SL -e śrutavat Ppa von Vśru hören. SN -an 189, 1. [258, 23. śrutavat (von śruta N.) gelehrte Bildung besitzend. SN -ān 265, 13. śrutā F. von -a. SN -ā 2, 16. 195, 1. SA -ām 229, 9. Śrutārthā F. (v. -a, śruta-artha) Frauenname. SN -ā 229, 18. 23. SAb -āyās 230, 15. śruti F. (Vśru) (heilige) Überlieferung, der Veda; Ohr. SG -es 294,12. SL -au 269,16. śruti-mukhara-mukha dessen Mund geschwätzig ist mit dem Veda, mit Gelehrsamkeit prahlend. PG -anam 279, 30. śrutvā Ger. von Vśru. 4, 11. 5, 1. 8. 6, 4. 21. 7, 3. 10, 2. 13, 11. 14, 21. 22, 8. 36, 16. **45**, 14. 48, 10. 50, 16. 51, 20. 61, 17. 65, 5. 66, 3. 67, 1. 2. 3. 68, 9. 70, 19. 75, 14. 17. 76, 1. 79, 17. 81, 3. 82, 2. 83, 18. 86, 24. 25. 93, 4. 97, 11. **1**01, 11. 02, 3. 13, 9. 15, 7. 20, 23. 21, 3. 22, 2. 23, 3. 27, 7. 33, 22. 34, 20. 41, 11. 45, 7. 47, 17. 49, 18. 50, 9. 15. 23. 51, 12. 52, 5. 55, 18. 56, 2. 57, 3. 60, 1. 63, 11. 64, 17. 81, 16. 87, 5. 88, 12. 89, 3. 12. 91, 4. 92, 13. 93, 16. 96, 3. 9. 21. 98, 7. 201, 1. 4. 02, 6. 11. 03, 15. 06, 9, 08, 19, 10, 10, 11, 9, 14, 14, 11, 16, 16, 2, 18, 11, 23, 20, 16, 23, 21, 3, 5, 22, 4. 20. 24. 24, 2. 10. 25, 8. 26, 4. 27, 11. 29, 11. 30, 7. 32, 5. 33, 4. 14. 38, 13. 39, 14. 40, 8. 41, 2. 5. 42, 11. 43, 12. 44, 4. 45, 13. 46, 12. 16. 49, 2. 22. 51, 17. 54, 7. 55, 9. śreyas (Komp. zu śrī F., śrīmat) besser. SN -as 28, 7. SA -as 28, 13. śreyas N. (s. o.) das Gute, Heil, Glück. SN -as 44, 11. 296, 17. 306, 16. SA -a 53, 11. 19.164, 6.73, 11.207, 8. SI -asā 41, 8.54, 21. SL -asi 281, 2. PG -asām 262, 20. śreyas-kara (Vkr) heilbringend. SN -am 154, 7. śreyo-daśāgra (ā-a) N. Spitze des Dochtes der guten Werke. SL -e 296, 10. śreyo-nimittam (-a N.) des Heiles wegen, für das Heil. 241, 23. śreyo-mārga M. Weg zum Heil. SA -am 307, 14. [SL -e 321, 28. śrestha (Sup. von śrī F., śrīmat) der herrlichste, beste. SN -as 1,10. SA -am 41,16. śrestha-vastu N. das beste Ding. PG -ūnām 322, 14. śresthin M. (von śrestha) Vorsteher einer Innung, Gildemeister, Kaufherr. 101, 2.80, 11.12. SN -ī 100, 3.5.81, 7.12.20. SA -inam 180, 11. śresthi-suta M. Sohn des Kaufherrn. SN -as 181, 14. śronī-bimba N. Wölbung der Hüften. SN -am 308, 11. śrotu-kāma (Vkam) zu hören wünschend. PN -ās 302, 7. śrotum Inf. von Vśru. 56, 13. 60, 14. 73, 21. 79, 13. 81, 2. 4. 212, 18. 53, 10. śrotr M. (Vśru) Hörer. SG -ur 332, 10. śrotra N. (Vśru) Ohr. SN -am 271, 5. śrotra-vartman N. (Vvrt) Pfad des Ohres. SA -a 305, 3. ślaksnā F. von -a glatt, weich, schmeichelnd. SI -ayā 22, 10. 32, 24. 68, 10. 83, 21. ślathodyama (a-u) mit schlaffer Anstrengung, mit schwachem Sträuben. SN -am 292,6.

ślaghya (Vślagh) zu preisen, zu rühmen, rühmlich. SN -as 169, 13. 270, 3 (als Appo-

sition, nicht als Prädikat zu fassen). -am 317, 18.

```
ślaghya N. (s. o.) Ruhm. SA -am 169, 15.
√śliş IV anhängen, kleben. Mit ā umarmen, mit vi Kaus. trennen.
    Ind. 3.S ā-ślisyati 314, 2.
Kaus. 1. Fut. 1. S vi-śleşayişyāmi 125, 14.
                                                                         [217, 11.
ślisyat-pańcanguli (a-a, -i F.) (Hand) deren fünf Finger geschlossen sind. SA-im
śleşmāgāra (a-a) N. Haus des Schleimes. SN -am 300, 12.
śloka M. (Vśru) Vers, Strophe. SN -as 98, 2. 277, 8. 78, 27. SA -am 56, 9. 20.
    117, 12. 243, 7. PI -ais 321, 14. PG -ānām 257, 24.
śvan M. Hund. SN -vā 143,14.259,18.63,14.64,2.95,2. SI -unā 151,3. SG -unas
śva-vrtti F. Hundeleben. SN -is 143, 13.
                                                     [164, 14. PI -vabhis 210, 19.
śvaśura M. Schwiegervater. SN -as 37, 17. SA -am 89, 22. 204, 16. SG -asya 251,
śvaśura-veśman N. Haus des Schwiegervaters. SL -ani 198, 21.
śvas morgen. 79, 16.
∨śvas I (ep.) mit ā aufatmen, mit sam-ā Atem schöpfen, mit vi vertrauen.
    Imp. 2.S sam-ā-śvasa 140, 12.
    Pot. 3.S ā-śvaset 154, 5. vi-śvaset 224, 12.
∨śvas II laut atmen, schnaufen, seufzen. Mit ā aufatmen, sich beruhigen, mit sam-š
    Atem schöpfen, sich beruhigen, gutes Muts werden, mit ni schluchzen.
    Imp. 2.S sam-ā-śvasihi 39, 18.
    Impf. 3.S sam-āsvasat (\bar{a}-a) 39, 3.
    Perf. 3.S ni-śaśvāsa 88, 19.
Kaus. Ind. 2.S ā-śvāsayasi 30, 21. 38, 6. 1.S ā-śvāsayāmi 59, 21.
    Imp. 2.S ā-śvāsaya 36, 13. 2.P ā-śvāsayata 38, 13 (mit Singularbedeutung. Nīl.
    äśvāsayateti bahutvam vaktur vaiklavyān na doṣāvaham 'der Plural ist nicht fehler-
    haft, da er sich aus der Verwirrung der redenden Person erklärt').
    Impf. 3.S āśvāsayat (ā-a) 16, 4. sam-āśvāsayata (ā-a, Med.) 90, 3.
śvā-pada M. (die Spur eines Hundes habend) Raubtier, Vierfüssler. SN -as 132,11.
    PI -ais 133, 17. 75, 21.
śvāpada-sevita (Vsev) von Raubtieren bewohnt. SL -e 31, 15.
śvāpadācarita (a-ā, ∨car) von Raubtieren begangen, durchstreift.
śvitrin (von śvitra M. weisser Aussatz, ∨śvit) aussätzig. SG -inas 322,7.
śveta (Vśvit glänzen) weiss. SN -am 279, 5.6.
śvetatara-paţa-yugala-madhya-samsthitā F. von -a zwischen dem sehr weissen
    Lakenpaar befindlich. SN -ā 140, 4.
śvetātapatrojjvalā (a-ā, a-u) F. von -a glänzend durch weissen Sonnenschirm. SN
śvo-bhūta (Vbhū) morgen seiend, morgig. SL -e 68, 1 (erg. dine).
                                                                       [-\bar{a} \ 279, 1.
şaţ-karna sechsohrig, von sechs Ohren vernommen. SN -as 114,15. SA -am 114,16.
şaţ-śata N. sechshundert. PI -ais 91, 18.
şad-anghri M. (-i M. Fuss) Biene. SN -is 280, 22.
şad-bhāga M. ein Sechstel. SN -as 162, 16.
sadvimsatitama (von sad-vimsati F.) der sechsundzwanzigste. SN -as 94, 26.
Sanmukha-vara-präpti F. Erlangung des Wunsches von dem sechsgesichtigen Gott
    (Skanda). SA -im 243, 1.
sas sechs. PN -t 255, 20. 20. 67, 1. PI -dbhis 99, 8. 241, 6. 44, 2.
```

şaştha (von şaş) der sechste. SN -as 19, 10. 243, 5. şodaśa (von şo-daśan) der sechzehnte. SN -as 60, 18. śo-daśan (şaş + daśan) sechzehn. PI -abhis 321, 14.

```
sam-kata N. (mind. aus sam-krta, Vkr) Enge, Not. SL -e 83, 1. 241, 15.
Samkaţa-Vikaţa-nāman S. und V. mit Namen. DN -anī 156, 16.
sam-kalpa M. (Vklp) Wille, Verlangen, Absicht. SN -as 302, 18. SA -am 26, 5 (lies
samkalpa-kalpa (Vklp) den Wünschen, Gedanken ähnlich. PN -ās 311, 18.
sam-kīrtyamāna Pprp von \kirt mit sam nennen, verkunden. PL -esu 14,6.
sam-kucita (Pp von Vkuc mit sam) zusammengezogen, -geschrumpft. SN -am 318,11.
sam-keta M. Verabredung, Stelldichein. SA -am 208, 21.
samketaka N. (Wb. von sam-keta M.) dass. SN -am 208,4. SA -am 208,8.
sam-koca M. (Vkuc) Schrumpfung. SA -am 113, 13.
sath-kruddhā F. von -a Pp von Vkrudh mit sam zürnen. PN -ās 147, 1.
sam-ksaya M. (Vksi) Untergang. SA -am 127, 22. 78, 21. SAb -ād 132, 9.
sam-kşipya Ger. von ∨kşip mit sam zusammenwerfen, vernichten. 11,1 (lies m für n).
samksepa-mātra (-ā F.) nur eine Zusammenfassung darstellend, ein blosses Kompen-
sam-khyātum Inf. von Vkhyā mit sam zählen. 53, 20.
                                                         [dium. SN -am 96, 16.
sam-khyāna N. (Vkhyā) das Zählen. SL -e 72, 9. 74, 2.
sam-khyāya Ger. von Vkhyā mit sam zählen. 73, 12. 74, 30.
sam-gata Pp von Vgam mit sam zusammenkommen, verkehren, übereinstimmen. SN
    -am 196, 10. 293, 19. SA -am 192, 4.
sam-gati F. (Vgam) Verkehr. SN -is 276, 21. SI -yā 139, 9.
sam-gatya Ger. von Vgam mit sam zusammentreffen (mit). 36, 2.
sam-gama M. (\gam) Vereinigung. SN -as 4, 4. 289, 10. 93, 19.
sam-gamya Ger. von Vgam mit sam zusammenkommen. 89, 10.
sam-gara M. (Vgr) Kampf, Schlacht; Zusage, Versprechen. SL -e 274, 5.
sam-grhīta Ppp von Vgrah mit sam nehmen, fassen, zügeln. SN -as 278, 28. PL
sam-grhya Ger. von \/grah mit sam (s. o.). 103, 3. 57, 15.
sam-graha M. (Vgrah) Zusammenfassung, das Ansichziehen. SA -am 151, 17.84, 14.
sam-grāma M. Kampf. SN -as 155, 3. PL -eşu 54, 15.
samgrāma-jit (Vji) Sieger im Kampfe. SN -t 40, 8.
sam-carat Ppra von V car mit sam reichen (bis). PG -tām 322, 28.
sam-cāra M. (Vcar) Durchgang, Passage. SA -am 82, 18.
sam-cita Ppp von Vci mit sam aufschichten, -häufen. PN -ani 275, 15. PI -ais 114, 4.
sam-cintayat Ppra von Vcint X mit sam denken, überlegen. SN -n 202, 19.
sam-cintayantī F. von -at. SN -ī 14, 13. 208, 13.
sam-cintita Ppp von V cint mit sam (s. o.). SN -am 235, 15.
sam-cintya Ger. von Vcint mit sam (s. o.). 217, 8.
sam-cestamāna Pprm von Vcest I mit sam sich regen, hantieren. SG -asya 82,7.
sam-jāta Pp von Vjan mit sam entstehen, stattfinden, werden. SN -as 123, 3. 28, 20.
     220, 20. -am 141, 1.57, 2. SL -e 126, 5.75, 17.232, 21. DN -au 237, 9.
samjāta-nirveda in dem Verzweiflung entstanden war. SN -as 207, 4.
samjāta-manmathā F. von -a in dem Liebe entsteht. SN -ā 237, 3.
samjāta-vyartha-pakṣa dem nutzlose Flügel entstanden, gewachsen sind. PN -ās
sam-jātā F. von -a. SN -ā 148, 13. 58, 10.
Samjīvaka M. (sam-jīvaka, ∨jīv) Name eines Stieres. SN -as 101, 10. 12. 20, 23.
     21, 3. 22, 20. 20. 37, 1. 13. 38, 12. 39, 6. 42, 15. 44, 1. 17. 45, 7. 47, 7. 54, 3. 55,
     10. 65, 6. 68, 14. 70, 6. 17. 82, 13. SA -am 101, 9. 25, 14. 38, 4. 44, 12. 82, 16.
     SI -ena 123, 9. 13. SG -asya 101, 7. 02, 2.
Samjīvaka-Nandaka-nāman S. und N. mit Namen. DN -ānau 100, 17.
Samjīvaka-nibaddha-rāga dessen Zuneigung an S. gebunden ist. SN -as 137, 6.
Samjīvaka-prasāda M. Gnade, Gunst gegen S. SA -am 182, 4.
```

77

## Samjīvaka - viyukta — sam - pādayat

```
Samjīvaka-viyukta von S. getrennt. SA -am 136, 13.
Samjīvaka-śabdānusārin (a-a, Vsr) dem Ton des S. nachgehend. SN -ī 118,9.
Samjīvaka-śoka M. Kummer um S. SA -am 183, 18.
Samjīvaka-sakāśa M. Nähe, Gegenwart des S. SA -am 119, 2. 22, 12. 17. 42, 14.
Samjīvakānurakta (a-a) dem Samjīvaka zugetan. SN -as 125, 3.
Samjīvakābhidhāna (a-a) Samjīvaka mit Namen. SN -as 100, 18.
sam-jīvana N. (Vjīv) Lebensunterhalt. SN -am 144, 14.
samjīvanī-prabhrti das Kraut des Lebens und andere. PA -īs (F.) 321, 29.
Sam jī vinī F. (sam-jīvinī F. von -in (Vjīv) wiederbelebend) Name von Mallinātha's
    Kommentar zu Kälidāsa's Epen. SN -ī 320, 16.
sam-jñā F. (Vjñā) Einverständnis, Zeichen. SN -ā 248, 23. 49, 8. SA -ām 248, 13.
samtaptāyas (a-a) N. erhitztes Erz. SL -asi 139, 14. 270, 9.
                                                                    [16.52, 4.
sam-tāpa M. (Vtap) Schmerz, Leid. SA -am 117, 4.
samtāpavat (von sam-tāpa M.) schmerzerfüllt, leidvoll. SN -ān 239, 3.
sam-tāpita Ppp von Vsam-tap Kaus. erhitzen, peinigen. SN -as 274, 9.
sam-tuşya Ger. von Vtuş mit sam Befriedigung, Freude empfinden. 243, 2.
sam-toşa M. (Vtuş) Zufriedenheit, Befriedigung. SN -as 316, 8. SA -am 258, 8.
samtoşatas (von sam-toşa M.) aus Genügsamkeit. 299, 11.
sam-tosita Ppp von Vtus mit sam Kaus. zufriedenstellen. DN -au 182, 2. PN -as
sam-toşya Ger. von Vtuş mit sam Kaus. (s. o.). 202, 21.
                                                                     [297, 25.
sam-tyajya Ger. von Vtyaj mit sam verlassen. 123, 20. 248, 2.
sam-tyājya (Vtyaj) zu verlassen. SN -as 153, 6.
sam-trastā F. von -a (Pp von Vtras mit sam) erschrocken. SN -ā 30, 3.5.
samdahyamāna-hrdaya mit brennendem Herzen. SN -as 136, 16.
sam-disya Ger. von Vdis mit sam anweisen, unterweisen. 55, 5. 222, 8.
sam-dīpita Ger. von \/ dīp mit sam Kaus. in Flammen setzen. SN -am 178, 3.
sam-dīpta Pp von Vdīp mit sam in Flammen stehen. SL -e 313, 4.
sam-drsta Ppp von Vdrs mit sam erblicken. SN -as 132, 19.
                                                                 [SL -e 101, 3.
sam-deha M. (Vdih) Zweifel, Ungewissheit, Gefahr. SN -as 139, 12. SAb -ād 14, 9.
sam-dhāya Ger. von \/ dhā mit sam verbinden (mit dem Bogen), auflegen. 165, 2.
sam-dhārya (Vdhr Kaus.) zu behalten. SN -as 118, 7.
samnatāngī (a-a) F. von -a mit sich neigendem, wiegendem Körper. SN -ī 329, 15.
sam-ni-dhāna N. (Vdhā) Lagerhaus. SN -am 295, 14.
sam-ni-dhi M. (Vdhā) Nähe, Gegenwart. SL-au 12, 6.13, 3.30, 13.67, 20.112, 3.
samnidhi-ratna-pūrņā F. von -a voll von in seiner Nähe (befindlichen) köstlichen
    Dingen. SN -ā 276, 19.
sam-ni-pātita Ppp von Vsam-ni-pat Kaus. versammeln. PN -ās 10, 10.
samnyasta-dainya-vyatikara-nikara (-a M., ∨kr) die Fülle von Berührungen mit
    dem Elend aufgebend. PN -as 306, 12.
sam-ny-āsa M. (Vas IV) Einsatz. SN -as 92, 4.
sam-patat Ppra von V pat I mit sam eintreffen, hinkommen. SN -n 67, 22.
sam-patantī F. von -at. SA -īm 84, 18.
sam-patti F. (Vpad) Glück, Gedeihen. PN -ayas 143, 2.
sam-pad F. (Vpad) dass. SN -d 279, 7. 327, 3. SL -di 116, 6. PN -das 145, 14.
    200, 3. PL -tsu 270, 7.
sam-panna Pp von Vpad mit sam gelingen, werden. SN -as 232, 24. 52, 5. SL -e
sam-pari-kalpita Ppp von Vsam-pari-klp Kaus. annehmen, vermuten. SN -as 153,1.
sam-pāta M. (V pat) Sturz. SN -as 264, 19.
sam-pādayat Ppra von Vpad mit sam Kaus. gelingen machen. PN -ntas 270, 18.
```

```
sam-pādayitrī F. von -tr (Vpad) bewirkend, veranlassend. SA -īm 322, 25.
sam-pādita Ppp von Vpad mit sam Kaus. erwerben, vollführen. PN -ās 297.8.
sam-pāditā F. von -a. SN -ā 305, 15.
sam-puta M. Kasse, Konto. SL -e 232, 7.
                                                         [-as 266, 7. -am 278, 7.
sam-pūrņa Pp von Vpūr mit sam voll werden; voll (von), vollständig, vollendet. SN
sampūrņa-lakṣaṇā F. von -a dessen Merkmale vollständig sind. SA -ām 219, 13.
sampūrņa-vibhava dessen Macht, Glück vollständig ist. SN -as 318, 16.
sam-pūrņā F. von -a. SA -ām 14, 1.
sam-pra-kīrtita Ppp v. Vsam-pra-kīrt nennen, preisen. SN -as 119, 20. [15, 14.17,7.
sam-prati jetzt. 149, 8. 86, 22. 213, 24. 20, 4. 22, 1. 27, 17. 49, 21. 87, 11. 308, 15. 20.
sam-pra-dhārya Ger. von Vsam-pra-dhr Kaus. überlegen. 100, 15. 19, 1. 64, 10.
sam-pra-naşţa Pp von Vsam-pra-naś verschwinden. SL -e 74, 30.
sam-pra-vişţā F. v. -a Pp v. Vsam-pra-viś eingehen (in). SN -ā 240, 17. [-e 94, 17.
sam-pra-vrtta Pp von Vsam-pra-vrt stattfinden, sich verbreiten. SN -am 97,17. SL
sam-pra-hrsta Pp von \sam-pra-hrs sich freuen. SG -asya 90,8 (lies m für m).
samprahrsta-tanuruha (-a N., Vruh) dessen Körperhärchen (vor Freude) sich sträu-
    ben. PN -ās 94, 13.
sam-prāpta (a-ā) Pp von Vsam-pra-āp erlangen, erreichen, treffen, kommen, geraten
    (in). SN -as 49, 2. 297, 27. SA -am 75, 9. SL -e 48, 22. 117, 3.
sam-prāptā (a-ā) F. von -a. SN -ā 195, 8. 235, 21. PN -ās 66, 11. 81, 10.
sam-prapya (a-a) Ger. von \bigvee sam-pra-ap (s. o.). 190, 16. 217, 9. 30, 22.
sam-prītā F. von -a Pp von Vsam-prī IV Gefallen finden, liebgewinnen. SN -ā 202,
sam-prekşya (a-ī) Ger. von Vsam-pra-īks erblicken, wahrnehmen. 18, 4. 71, 18. 301,
sambandhin M. (von sam-bandha M., Vbandh) Verwandter. SN-1 91, 1.
                                                                           [19.
sam-bodhita Ppp von Vsam-budh Kaus. aufklären, ermahnen. SN -as 183, 18.
sam-bodhya Ger. von Vsam-budh Kaus. (s. o.). 182, 1.
sam-bhāvana N. (Vbhū) Unterstellung, das sich Vorstellen, Ansehen als. SN -am
sam-bhāvanīya (V bhū Kaus.) beizuwohnen, daran teilzunehmen. SN -as 68, 2.
sam-bhāvita (Ppp von Vsam-bhū Kaus.) angesehen, geehrt. PN -ās 264, 8.
sam-bhāvyamāna Pprp von Vsam-bhū Kaus. prüfend beurteilen. PN -ās 307, 7.
sam-bhūta Pp von Vbhū mit sam entstehen, eintreten. SN -as 158, 10.
sambhrta-rasa wo (alle) Wohlgeschmäcke vereinigt sind. PN -as 286, 6.
sambhoga-klānta-kāntā-śithila-bhujalatāvarjita (ā-ā) dargereicht von den
    schlaffen Armlianen der vom gemeinsamen Genuss ermatteten Geliebten. SA -am
sambhoga-cihna N. Zeichen des Liebesgenusses. SN -am 203, 24.
sam-bhrama M. (Vbhram) Verwirrung, Aufregung. SI -ena 129, 16.
sambhrama-vidhi M. aufmerksames, zuvorkommendes Benehmen. SN -is 269, 18.
sam-bhranta (Pp von Vbhram mit sam) verwirrt, in Aufregung. SN -as 239,5.
sam-bhranta F. von -a. PN -as 9, 1.
sam-mata (Ppp von \man mit sam) geschätzt, in Ehren stehend. SN -as 108, 6.45,
sam-mata N. (s. o.) Dafürhalten, Billigung. SL -e 46, 2.
                                                                         [23, 4.
sam-mantrya Ger. von Vmantr mit sam ratschlagen, beraten. 122, 3. 61, 15. 200, 14.
sammāna-purahsaram (Vsr) unter Vorantritt von Ehrenbezeugungen. 164, 4.
sammāna-mātra N. (-ā F.) Äquivalent der Ehre. SI -eņa 112, 15. 64, 9.
sammāna-samyukta (Vyuj) mit Ehren, Auszeichnungen versehen. PN -ās 124, 1.
sam-mānita Ppp von Vmān mit sam ehren. PN -ās 310, 4.
sammānita-vimānita (Vmān) erst geehrt und dann missachtet. PN -ās 118, 14.
sam-mukha N. Angesicht. SL -e 210, 21.
samyatāhāra (a-ā) mit beschränkter Nahrung. PI -ais 38, 19.
```

77\*

```
samyatendriya (a-i) mit beherrschten Sinnen. SN -as 1, 9. PI -ais 38, 22.
sam-yama M. (Vyam) Selbstbeherrschung, Enthaltsamkeit. SN -as 262, 17.
samyamavat (v. sam-yama M.) sich beherrschend, enthaltsam. SN -ān 231,8. [305,5.
samyamālāna-līna (a-ā) sich schmiegend an den Pfosten Selbstbeherrschung. SA -am
sam yamin (von sam-yama M.) aufgebunden, aufgesteckt; Selbstbeherrschung übend. PN
samyuga-śata N. Hundert(e) von Kämpfen, Schlachten. PI -ais 301, 10. [-inas 294, 12.
sam-rabdha Pp von Vrabh mit sam sich anfassen; aufgeregt. PN -ās 46, 21.
sam-rambha M. (Vrabh) Ungestüm, Toben. SN -as 48; 13.
sam-rudhya Ger. von Vrudh mit sam versperren. 46, 13.
sam-vadat Ppra von Vvad I mit sam miteinander reden. DG -tos 182, 13.
sam-vardhya Ger. von Vsam-vrdh Kaus. aufziehen.
sam-vāda M. (Vvad) Übereinstimmung. PN -ās 219, 22.
sam-vāsa M. (Vvas I) Zusammenwohnen, Verkehr. SN -as 306, 6.
sam vāsatas (von sam - vāsa M.) aus dem Verkehr, Umgang. 139, 17.
                                                                         [69, 2]
sam-vignā F. von -a (Pp von ∨sam-vij) bestürzt, niedergeschlagen. SN -ā 48,11.
sam-vid F. (Vvid II) Bewusstsein; Verabredung, Abmachung. SA -dam 208, 10.
sam-vīkşya (i-ī) Ger. von ∨sam-vi-īkş sehen, wahrnehmen. 162, 10.
sam-vīta Ppp von ∨vye mit sam bedecken, bekleiden. SN -as 299, 17.
sam-vītā F. von -a. SN -ā 29, 6.
sam-vrta Ppp von Vvr V mit sam bedecken. SN -as 61, 9. PI -ais 54, 8.
samvrta-śarīra mit gedecktem Körper. SN -as 170, 3.
sam-vrtā F. von -a. SA -ām 27, 12.
sam-vrtta Pp von Vyrt mit sam zusammenkommen, -strömen; werden. SN -as 64,20.
    74, 33. 101, 16. 22, 13. 23, 17. 68, 15. 237, 20. PN -as 97, 15. PAb -ebhyas 98, 17.
sam-vrddha Pp von Vvrdh mit sam zusammen aufwachsen. PN -ās 303, 16.
sam-vedya (Vvid II Kaus.) wissen zu lassen, mitzuteilen. SN -as 67, 5.
sam-śaya M. (Vśī) Zweifel, Ungewissheit, Gefahr. SN -as 27, 7. 28, 11. 52, 7. 62,
    13. 66, 12. 70, 1. 76, 7. 13. 81, 11. 85, 7. 93, 20. 132, 9. 79, 19. 81, 19. 93, 17. 96, 2.
    240, 17. SAb -ād 239, 15. PG -ānām 295, 13.
samśayātmaka (samśaya + ātman M.) dessen Wesen Ungewissheit, Gefahr ist. SN
sam-śritavya (Vśri) aufzusuchen. SN -as 158, 16.
                                                                     [-as 99, 16.
sam-śritya Ger. von Vśri mit sam sich begeben zu, sich anschliessen. 106, 2.
sam-śrutya Ger. von Vśru mit sam hören; versprechen. 8, 11. 32, 9.
samsakta-vadanāśvāsā (a-ā) F. von -a (-a M., Vśvas) bei dem der Hauch des
    Mundes stockt. SN -ā 47, 13.
sam-sad F. (Vsad) Versammlung. SL -di 114, 18. 38, 9. 83, 1.
samsargatas (von sam-sarga M., ∨srj) aus der Berührung, dem Umgang. 270, 12.
samsarga-doşa-rahita frei von der aus dem Umgang entstehenden Schuld. PN -ās
samsarga-mukti F. Aufgeben der Berührung, des Verkehrs. SN -is 269, 12. [310, 12.
sam-sāra M. (Vsr) die Wanderung aus einer Existenz in die andere, Seelenwanderung,
    Kreislauf des Lebens. Stf. 297, 14. SN -as 180, 13. 313, 16. SA -am 305, 19.
    SI -ena 311, 4. SL -e 104, 5. 264, 5. 81, 8. 82, 10. 84, 3. 88, 12. 97, 14. 316, 18.
samsāra-vicchitti F. (Vchid) Durchschneidung des Kreislaufes. SD -aye 299, 3.
samsārānta (a-a) M. Ende (der gegenwärtigen Phase) des Kreislaufes. SL -e 318,18.
samsārārņava-majjana (a-a) N. (Vmajj) das Untersinken im Meere der Wieder-
    geburt. SN -am 318, 6.
samsārārņava-langhana-kṣama-dhī (a-a) dessen Einsicht hinreicht zur Über-
    springung des Meeres der Wiedergeburt. PG -iyam 299, 1.
samsārotpanna (a-n) im Kreislauf des Lebens zur Erscheinung gelangt. SA -am 297,
```

```
samsārodadhi-nistāra-padavī (a-u) F. (Vvī) der Pfad der hinwegführt vom Meer
    der Wiedergeburt. SN -ī 287, 20.
sam-siddhi F. (Vsidh) das Gelingen, Zustandekommen. SA -im 120, 18.
sam-supta (Pp von Vsvap mit sam) eingeschlafen, schlafend. SA -am 46, 13.
samskāravatī F. von -vat (von sam-skāra M., Vskr) grammatisch richtig, gebildet.
    SI -yā 328, 9.
sam-skrta Ppp von Vskr (Nebenform von Vkr) mit sam zurechtmachen, veredeln,
    richtig bilden, nach den heiligen Bräuchen behandeln, weihen. SN -as 101, 11.
sam-skrta N. (s. o.) Sanskrit. SN -am 241, 7.
sam-skrtā F. von -a. SN -ā 261, 14. SI -ayā 243, 8.
samskrtādyā (a-ā) F. von -a Sanskrit und die andern. PA -as 229, 3.
sam-sthāpita Ppp von ∨sam-sthā Kaus. unterbringen. SN -as 249, 23.
sam-sthita Pp von Vsthā mit sam sich befinden, ruhen, beruhen auf. SG -asya 139,
sam-sthitā F. von -a. PN -ās 109, 15.
                                                                    [14, 270, 9,
sam-spráya Ger. von Vsprá mit sam berühren. 83, 11.
sam-smarat Ppra von Vsmr I mit sam sich erinnern an. SN -n 189, 19.
sam-smartavya (Vsmr) zu erinnern. SN -as 55, 2.
sam-smrtya Ger. von Vsmr mit sam sich erinnern an, gedenken. 88, 13.
sam-harat Ppra von Vhr I mit sam an sich ziehen. SN -n 131, 19.
sam-hartum Inf. von Vhr mit sam hemmen, bezwingen. 19,7.
samhrsta-manas freudigen Sinnes. SN -as 117, 10.
sa-kampā F. von -a mit Zittern, zitternd. SN -ā 208, 9.
sa-kala (-ā F. Teil) mit allen Teilen, vollständig, ganz, all. SN -as 107, 1. -am 231,
    11. SA -am 137, 3. 60, 20. 251, 5. 306, 15. 09, 8. SL -e 169, 3. PA -āni 133, 8.
sakala-kalā-pāram-gata zum andern Ufer aller Künste gelangt. SN -as 95, 8.
sakala-kāma-dughā F. von -a (Vduh) alle Wünsche milchend d.i. gewährend. PN
sakala-mṛga-parivṛta von allen Tieren umringt. SN -as 123, 7.
                                                                    [-\bar{a}s 310, 2.
sakala-mṛga-vadha M. Tötung aller Tiere. SI -ena 131, 1.
sakala-śāstra-pāram-gama (Vgam) zum andern Ufer aller Lehrbücher gelangend.
sakala-sainya-yuta vom ganzen Heere gefolgt. SN -as 216, 9.
                                                                 [SN -as 97, 3.
sa-kalā F. von -a. PA -ās 276, 14.
                                                                    [-am 95, 4.
sakalārthaśāstra-sāra (a-a) N. der Kern aller Lehrbücher der Lebensklugheit. SA
sakalārthi-sārtha-kalpadruma (a-a) M. ein Wunschbaum für alle Karawanen,
    Scharen von Bittenden (oder: ein wahrer Wunschbaum für alle Bittenden). SN -as
sa-kātara (-a N.) feig, verzagt. PV -ās 47, 8.
sakāma-puņya N. das mit einem Wunsch (vollbrachte) gute Werk. SG -asya 297, 21.
sa-kāśa M. (Vkāś) Anwesenheit, Gegenwart, Seite. SA -am 85, 5. 121, 19. 25, 11.
    231, 22. SAb -ād 122, 1. 69, 11. SL -e 133, 15.
sa-kucakalaśāśleşa-surata (a-ā) N. (Vram) Liebesgenuss mit Umschlingung, An-
    sichpressen der Brusturnen. PI -ais 317, 16.
sakrc-chruta einmal gehört. SN -am 197, 12. SA -am 193, 18.
sakrcchruta-dhara (Vdhr) einmal Gehörtes behaltend. SA -am 195, 18.
sakṛt-sajjana-samgata N. einmaliges Zusammentreffen mit guten Menschen. SN -am
sa-kopam (-a M.) mit Zorn, zornig. 149, 11.
                                                                      [123, 11.
sa-kautuka mit Neugierde, neugierig. SL -e 191, 21. PN -ās 235, 8.
sakta Pp von Vsanj hängen an. SN -as 258, 7. 7.
saktāmbara-vyakta-vibhāga (a-a, -a M., Vbhaj) dessen Teile offenbart werden
    durch das anhaftende Gewand. PI -ais 238, 6.
saktu M. Gries, Grütze. PI -ubhis 215, 9. PG -unām 215, 7.
```

```
saktu-vāri N. Grütze und Wasser. PI -ibhis 215, 15.
sakhi M. Freund. SN -ā 53, 12. 59, 26. 91, 1. 220, 15. 37, 1. 45, 19. SA -āyam
    48, 24. SG -yus 222, 7. SV -e 176, 4. 212, 23. 15, 25. 27, 14. 29, 10. 17. 30,
    15. 93, 15. 306, 16. 07, 9. 12, 17.
sakhi-ganāvrtā (a-ā) F. von -a umgeben von der Schar der Freundinnen. SN -ā 3.11.
sakhitva N. (von sakhi M.) Freundschaft. SAb -ād 139, 5.
sakhī F. (v. sakhi M.) Freundin, Gesellschafterin. SN -ī 52, 14. SA -īm 206, 8. SG -yas
    206, 9. PN -yas 4, 19. 12, 19. PI -ībhis 52, 17. 205, 9. PG -īnām 2, 11. 328, 13.
sakhī-gaṇa-samāvṛtā F. v. -a von der Schar der Freundinnen umringt. SA -ām 8,17.
sakhī-jana M. die Freundinnen, (weibliches) Gefolge. SN -as 4, 20. SA -am 63, 5.
sakhī-madhya N. Mitte der Freundinnen. SL -e 2, 13.
sakhī-sametā F. von -a von einer Freundin begleitet. SA -ām 335, 6.
sakhī-hrdaya N. Herz der Freundin. SN -am 206, 6.
sakhya N. (von sakhi M.) Freundschaft. SN -am 146, 2.
sa-gana mit (ihren) Scharen. PN -ās 7, 1.
sa-gadgadam (-a N., Vgad) schluchzend. 193, 12.
sa-garbhā F. (-a M.) schwanger. SN -ā 199, 3. 229, 21.
sa-guda (-a M.) mit Zucker, Melasse. SA -am 195, 9.
sa-guru mit einer schweren Silbe. PN -avas 279, 13.
sa-ghrta (-a N., Vghr) mit zerlassener Butter, Schmelzbutter, Gliee. SA -am 295, 5.
sanga M. (Vsanj) das Hängen (an), Berührung, Umgang, Verkehr. SA -am 145, 19. SAb
sanga-tyaga M. Verzicht auf (geschlechtlichen) Verkehr. SA -am 279,29. [-ad 265,16.
sanga-doşa M. Fehler, Schuld des Verkehrs (mit). SI -ena 139, 19.
saciva M. (Vsac) Ratgeber, Rat, Minister. SA -am 119, 10. 37, 8. SI -ena 144, 5.
    PA -ān 95, 11. 251, 11. PG -ānām 144, 2.
sac-carita (-a N.) von gutem Wandel. SN -as 262, 13.
sa-jala mitsamt dem Wasser. PA -ān 215, 11.
sa-jīva lebendig. SN -am 219, 6.
saj-jana M. guter Mensch. SN -as 179, 11. 268, 8. PN -as 104, 12.
sajjana-samgama M. Umgang mit Guten. SL -e 269, 10.
sat Ppra von Vas II sein. SN -n 100, 18.07, 15.88, 10.242, 5.48, 17.51, 2.53, 13.67,
    17.314, 1. SI -tā 233, 3. SG -tas 64, 18. SL -ti 30, 11.98, 7.106, 5.47, 5.57, 14.
    62, 7.94, 8.279, 8.9.92, 17.17.321, 23.35, 10. PN -ntas 304, 2. PL -tsu 292, 17.
sat (s.o.) echt, recht, richtig, gut. SL -ti 324,12. PN -ntas 139, 21. 270, 20. 71, 12.16.
    72, 14.74, 2.309, 8. PI -dbhis 138, 21. PG -tām 140, 14.259, 7.63, 8.70, 2.72, 2.
satata-durgata (Vgam) dem es immer schlecht geht. SN -as 268, 8.
                                                                        [10, 313, 9,
satatam (Adv. von sa-tata, Vtan) fortwährend, beständig, stets, immer. 2, 22.22, 4.
    64, 13, 74, 11, 80, 22, 86, 14, 165, 19, 250, 13, 58, 1, 5, 61, 15, 78, 17, 23, 99, 2. [14]
satatādhivāsa-rucira (a-a) strahlend durch das beständige Daraufwohnen. SN -am 294,
satatānuvrtta-bhrtyāvamānana-vibhāvana-sānutāpā (a-a, a-a) F. von -a mit
    Reue infolge des Nachsinnens über die Erniedrigung der allezeit gehorsamen Diener.
                                                                    [-yām 314, 12.
    SA -ām 190, 9.
satī F. von -at Ppra. SN -ī 29, 8. 35, 17. 60, 13. 62, 11. 155, 12. 230, 3. 38, 11. SL
satī F. (von -at) treue Gattin. SN -ī 211, 22.57, 7.62, 13.326, 14. PN -yas 66, 12.
Satī F. (s. o.) Name einer Tochter des Dakşa. SN -ī 326, 14.
                                                                           [81, 11.
satī-vrtta N. Wandel, Gebahren einer treuen Gattin. SA -am 199, 6.
                                                                              [2, 3.
sat-kavi M. guter Dichter. PI -ibhis 284, 17.
sat-kāra M. (Vkr) gastliche Aufnahme, Bewirtung. SA -am 24, 14. 25, 10. SI -epa
satkārārha (a-a) gastliche Aufnahme verdienend. SN -as 24, 15.
```

```
sat-kulotpannā (a-u) F. von -a aus gutem Hause stammend. SN -ā 207, 19.
sat-krta Ppp von Vsat-kr gut behandeln, gastlich aufnehmen, bewirten. SN -as 24,
sat-krtā F. von -a. SN -ā 66, 19.81, 18.
                                                           [15. 78, 4. 90, 17. 94, 8.
sat-krtya Ger. von Vsat-kr (s. o.). 78, 2, 94, 19, 234, 22.
sat-kriyā F. (Vkr) Freundlichkeit, Liebenswürdigkeit. SA -ām 276, 3.
sat-tīrthāśrama-vāsa-homa-niyama (a-ā) M. Verweilen an guten Wallfahrtsorten
     und Einsiedeleien, Feueropfer und Observanzen. PI -ais 154, 17.
sattva N. (von sat) Wesen, Charakter; (lebendes) Wesen. SN -am 115, 14. 19, 14.
     21, 12. 47, 16. 48, 16. 49, 7. 50, 16. 18. SA -am 148, 18. PG -anam 123, 7. 33, 9.
sattvavat (von sattva N.) charaktervoll, beherzt. SN -an 38, 3. PG -atam 265, 3.
sattvānurūpa (a-a) seinem Wesen entsprechend. SA -am 263, 16.
sat-puruşa M. guter Mensch. PN -ās 271, 3. 17.
sat-phala N. gute Frucht. PI -ais 314, 13.
satya (von sat) wirklich, wahr. SN -am 69, 4. 109, 16. 21, 7. 27, 5. 32, 10. 34, 7.
     52, 8. 59, 1. 63, 8. 64, 17. 81, 16. 202, 9. SA -am 11, 12. 16, 8. 26, 11. 35, 3. 39,
     20. 44, 6. 54, 23. 63, 12. 86, 4. 88, 1. 113, 2. 211, 11. 72, 8. 80, 15.
satya N. (s. o.) Wirklichkeit, Wahrheit, Wahrhaftigkeit. SN -am 35, 2. 268, 3. SA
     -am 8, 22. 30, 9. 262, 7. SI -ena 14, 22. 15, 2. 4. 6. 87, 12.
satyatā F. (von satya) Wirklichkeit, Wahrheit. SA -ām 204, 15.
satyatva N. (von satya) dass. SL -e 295, 17.
                                                                    [-inas 41, 12.
satya-darśin (Vdrś) die Wahrheit schauend, erkennend. SG -inas 45, 10. 49, 18. PN
satya-dharma-parāyana (-a N., Vi) dessen höchstes Ziel Wahrheit und Recht ist.
satya-Nanda M. der wahre N. SG -asya 213, 18.
                                                                   [SN -as 40, 18.
satya-nāman dessen Name wahr ist. SN -ā 42, 20.
satya-parākrama von wahrer Tapferkeit. SN -as 37, 19. 77, 11.
satyam (Adv. von -a) wirklich, in Wahrheit. 119, 15. 20, 2. 211, 15.
satyavat (von satya N.) wahrhaft. SN -ān 40, 11.
satya-vākya N. wahrhafte Rede. SN -am 262, 17.
satya-vāc von wahrer Rede, wahrhaft. SN -k 30, 8. 37, 13.
satya-vādin (Vvad) wahrheitredend. SV -in 181, 9. SN -ī 1, 8. 18, 20.
satya-vikrama von wahrem Mut. SN -as 94, 2. SA -am 75, 9.
satya-vrata dessen Gelübde die Wahrheit ist. SN -as 7, 11.
satya-vrata-vyasanin des Gelübdes der Wahrheit sich befleissigend. PN -inas 278,6.
satya-śrāvana N. (Vśru Kaus.) das Schwören des Eides. SA -am 177, 12.
satya-samgara dessen Zusage wahr ist, treu seinem Versprechen. SN -as 201, 22.
satya-sandha (-ā F., Vdhā) Verträge haltend. SV -a 38, 7. SN -as 40, 11.
satyā F. von -a. SN -ā 270, 4.
satyanrta (a-a) wahr und falsch zugleich; bald wahr bald falsch. SA -am 178, 21.
satyānrtā (a-a) F. von -a. SN -ā 183, 14. 266, 14.
sa-tvaram (von tvarā F., Vtvar) mit Eile, eilig. 120, 21. 30, 8. 33, 10. 34, 1. 42, 4.
     49, 5. 50, 9. 63, 11. 64, 10. 81, 5. 242, 3. 73, 15.
sat-samgati F. Verkehr mit Guten. SN -is 262, 10.
∨sad VI sitzen, niedersinken, unterliegen. Mit ava sinken, zurückgehen, erschlaffen,
     mit ā treffen, stossen auf, finden, gelangen zu, mit ni niedersitzen, sich nieder-
     lassen, mit pra klar, heiter, gnädig sein, mit vi bestürzt werden, verzagen.
    Ind. 3.S sīdati 59,10. ava-sīdati 217,1.73,18. pra-sīdati 146,5. 3.P sīdanti
                                                      [26, 4. 1.P sīdāmas 176, 5.
    Imp. 2.S pra-sīda 307, 16. 3.S pra-sīdatu 45, 6.
    Impf. 3.S vy-aşīdat 217, 21.
    Perf. 3.S ā-sasāda 28, 23. 72, 7. 129, 10. ni-şasāda 27, 16. 100, 19. 3.P ni-şedus
```

```
Kaus. Ind. 3.S pra-sādayati 262, 9. 1.S pra-sādayāmi 146, 3.
∨sad X mit ā finden, gelangen zu, erreichen, mit sam-ā dass., erlangen.
    Pot. 3.S ā-sādayet 259, 2.
    Impf. 3.S āsādayat (ā-a) 49, 17.
    1. Fut. 1.S sam-ā-sādayişyāmi 106, 19.
sa-daksina (-ā F.) mit einem Geschenk. SN -am 195, 13.
sa-dayā F. von -a (-ā F.) mitleidig. SN -ā 190, 3. 99, 10.
sad-asva M. gutes Pferd. PA -an 70, 7.
sadas N. (Vsad) Sitz, Versammlung. SL -asi 211, 13. 18. 69, 15. 19.
sadā immer, jederzeit. 22,12.35,9.52,15.56,1.9.62,12.64,17.19.87,16.91,4.102,
    7. 06, 5. 08, 12. 19, 7. 26, 3. 28, 2. 43, 2. 7. 46, 12. 48, 10. 51, 10. 57, 11. 78, 14. 82, 20.
    200, 6. 05, 21. 16, 17. 39, 23. 40, 24. 52, 11. 62, 3. 64, 13. 307, 19. 12, 13. 15, 17. 17,
sadā-gati M. Wind, der Gott des Windes. SN -is 87, 14.
sad-ācaraņa N. (Vcar) guter, richtiger Wandel. SG -asya 257, 13.
sad-ācāra von gutem Benehmen, gutem Wandel. SN -as 191, 3. SG -asya 162, 7.
sadā-puşpa-phala immer Blüten und Früchte tragend. SN -as 107, 15.
sa-dāra mitsamt der Frau. SN -as 92, 19.
sadrśa (Wb. von sa-drś, drś F.) gleiches Aussehen habend, ähnlich, gleich. SN -as
sadršī F. von -a. SN -ī 61, 6.
                                               [3, 18. -am 303, 2. SA -am 75, 19.
sa-devabhavana mit einem Tempel. SA -am 235, 7.
sad-gati F. Wohlergehen. PG -īnām 288, 12.
sad-gurūpadeśādi (u-u, a-ā) Unterweisung eines guten Lehrers etc. SI -inā 297, 22.
sad-bhrtya M. ein guter Diener. SG -asya 118, 2.
sadman N. (Vsad) Wohnsitz, Haus. SN -a 279, 1. 5. 96, 23. SA -a 282, 6.
sadyah-syūta-palāśa-pattra-puţikā-pātra N. Speisenapf bestehend aus einer
    Tüte von rasch zusammengenähten Palāśa-Blättern. SL -e 308, 14.
sa-dyas (div M. Tag) am gleichen Tage, sogleich, sofort, alsbald. 120, 1. 97, 14.
    213, 20. 25, 9. 36, 24. 54, 13. 77, 24. 320, 4.
sad-vidyā F. gute Wissenschaft, rechtes Wissen. SN -ā 268, 5.
sad-vipra-vrndarcana (a-a) N. (Varc) Ehrung einer Menge von guten Brahmanen.
sad-vrtti F. guter Lebensunterhalt. SA -im 314, 13.
                                                                PI -ais 154, 15.
sa-nātha einen Beschützer, einen Schutz findend. SN -as 307, 4.
sa-nihśvāsa (-a M., Vśvas) seufzend. SI -ena 127, 4.
sa-niḥśvāsāmoda (a-ā, -a M., \mud) mit dem Duft ihres Atems. PI -ais 317, 16.
sa-nirveda verzweifelt. SN -as 247, 15.
                                                                        [238, 17.
sandhi-mātra (-ā F.) nur, soviel als der Sandhi, die euphonische Verbindung. SA -am
sandhi-vigraha-dvāra N. das Mittel von Bündnis und Zwietracht. SI -ena 119,3.
sandhi-vigraha-yānāsana-samśraya-dvaidhībhāva (a-ā) M. (Vbhū) Friede, Krieg,
    Marschieren, Abwarten, Schutzbündnis und Zweizungigkeit. PG -anam 106, 8.
sandhyā F. (von san-dhi M., Vdhā) Dämmerung, Abendandacht. SA -ām 19,16.
    188, 11. DN -e 177, 18.
sandhyā-nṛttotsava (a-u) M. Fest des Tanzes in der Abenddämmerung. SL -e 184,
sandhyā-piśanga-pūrvādri-śrnga-sanga-sukha N. das Glück des Haftens am
    Gipfel des Ostgebirges, das rötlich schimmert in der Dämmerung. SA -am 186,6.
sandhyā-samaya M. die Zeit der Abenddämmerung. SN -as 158, 10.
san-mārga M. der richtige Weg. SL -e 283, 14.
san-mitra-laksana N. Kennzeichen eines guten Freundes. SA -am 271, 12.
sa-patna M. (von patnī F.) Nebenbuhler, Feind. PG -ānām 40, 16.
```

sa-patnī F. Mitgattin, Nebenfrau. SG -yās 147, 1. PN -yas 147, 1.

```
sa-padi (pad M.) sofort, alsbald, bereits. 197, 15. 234, 22. 98, 16.
sa-parīvāra (-a M., Vvr V) mitsamt dem Gefolge. SN -as 93, 14.
sa-pātha mitsamt dem Texte. SA -am 193, 15.
sa-putra mitsamt den Söhnen. SG -asya 215, 8.
sa-putrā F. von -a mit Sohn und Tochter. SL -āyām 94, 21.
sa-paura mitsamt den Bürgern. SN -am 204, 17.
sapta-kathā-mayī F. von -a aus sieben Erzählungen bestehend. SN -ī 253, 4.
saptadaśa (von sapta-daśan) der siebzehnte. SN -as 65, 17.
                                                                  [-ānām 189, 2.
saptan sieben. PN -a 192, 18.18.206, 23.53, 7.68, 9. PI -abhis 226, 20.53, 7. PG
saptama (von saptan) der siebente. SN -as 21, 8.185, 5.253, 3. SL -e 227, 4.
saptamī F. (von -a, erg. vibhakti F.) Lokativ. SN -ī 321, 23.
Saptarși-hastāvacitāvaśeșa (a-a, a-a, Vśiş) übrig geblieben von den durch die Hände
    der sieben Rsi's (Sternbild des grossen Bären) abgepflückten. PA -āni 325, 9.
sapta-lakşa N. siebenhunderttausend. PN -āņi 254, 9.
sapta-vidha (-ā F., Vdhā) siebenfach, auf siebenerlei Art. SN -am 99, 17.
saptāha (a-a) M. (-an N.) sieben Tage, eine Woche. SL -e 222, 10.
sa-praśrayam (-a M., Vśri) ehrerbietig, höflich, bescheiden. 122, 17. 232, 14.
sa-phala mit Frucht gekrönt, erfolgreich. SN -am 3, 20.
sa-bala kräftig, stark. SN -as 135, 19.
sa-bahir-argalā F. von -a mit einem ausserhalb (angebrachten) Riegel. SN -ā 209, 2.
sabāspa-mrga-madhyaga (Vgam) in der Mitte der weinenden Tiere befindlich. SA
sa-brahmacārin M. (Vcar) Mitschüler, Kommilitone. PN -iņas 213,5. [-am 255,13.
sa-bhaya erschrocken. SI -ena 165, 3.
sa-bhayam (-a N.) mit Furcht, erschrocken. 121, 15.
                                                             [28, 21, 29, 2, 14, 17,
sabhā F. Gemeindehaus, Versammlung, Schutzhütte für Reisende. SA -ām 27, 14. 15.
sabhā-madhya N. Mitte der Versammlung, Inneres einer Schutzhütte. SL -e 29,
     5. 114, 13. 82, 20.
                                                           [SL -e 57, 13. 198, 13.
sa-bhārya (-ā F.) mit der Frau. SN -as 229, 19. SI -ena 199, 15. SD -āya 2, 4.
sabhā-sad M. (Vsad) Mitglied, Beisitzer der Versammlung, Richter. PN -das 212, 1.
sabhā-sada M. (Vsad) Mitglied der Ratsversammlung, Rat. PI -ais 153, 5.
sabhoddeśa (ā-u) M. (Vdiś) Platz, Umgebung der Schutzhütte. SL -e 28, 23.
sabhya M. (von sabhā F.) Richter. PG -ānām 181, 20.
sabhyetara-vāda-cuñcu bekannt durch unanständige Reden. PN -avas 301, 14 (lies
sa-bhrūbhanga (-a M., Vbhañj) mit Runzeln der Brauen verbunden. PI -ais 282, 18.
sama gleich, eben, bequem. SN -as 306, 2. -am 141, 3. 45, 16. 16. 251, 6. SA -am
     118, 6. DN -au 135, 6. PN -as 3, 18. PI -ais 111, 12.
sama-kara-carana mit gleich(viel)en Händen und Füssen. SL -e 314, 7.
sama-kriya (-ā F.) von gleichen Handlungen, gleichen Taten. SN -am 270, 15.
sam-akşam (akşan N. Auge) vor Augen, in Gegenwart. 211, 15.
sam-agra vollständig, ganz. SN -as 101, 3. 97, 20. -am 193, 22.
sam-ati-kramya Ger. von Vsam-ati-kram überschreiten, übertreffen, weiter ziehen.
sam-ati-krānta Pp von Vsam-ati-kram (s. o.). SN -as 72, 5. SL -e 75, 4.
sam-ati-krāntā F. von -a. SN -ā 6, 13.
sa-mada brünstig. SN -as 260, 5.
samada-Maghavan-mukta-kuliśa-prahāra M. der Schuss der von dem berauschten
     Indra geschleuderten Donnerkeile. PI -ais 264, 16.
sama-drś mit gleichem Auge (schauend). SG -sas 304, 8.
sam-adhi-śritya Ger. von Vsam-adhi-śri ans Feuer setzen. 83, 6.
sam-anantaram unmittelbar darauf. 240, 15.
```

78

```
sam-anu-jñāta Ppp von Vsam-anu-jñā erlauben, beurlauben, entlassen. SN -as 17,9.
    SL -e 18, 15 (L absolutus).
sam-anu-prāpta (a-ā) Pp von Vsam-anu-pra-āp erlangen, annehmen. SN -as 70, 24.
sam-anuvratā F. von -a ergeben, treu. SA -ām 50, 17.
samantatas (von sam-anta) ringsum, über und über. 226, 18. [97, 16. Postp. 276, 11.
samantād (SAb von sam-anta) ringsum, von, auf allen Seiten. 36, 23. 128, 15. 73, 3.
sam-abhi-kramya Ger. von Vsam-abhi-kram hinzuschreiten. 32, 11.
sam-abhi-jñāya Ger. von Vsam-abhi-jñā erkennen. 84, 10.
samam (Adv. von sama) auf gleiche Weise, zugleich; zugleich mit, mit. 112, 4. 229, 10.
    Praep. 303, 16. Postp. 133, 12. 93, 21. 206, 15. 49, 18. 84, 17.
sam-aya M. (Vi) Übereinkunft, Vertrag, Bund, passender Zeitpunkt, gelegene Zeit,
    Zeit. SN -as 314,20. SA -am 19,12. SI -ena 52,1. SL -e 121,10.25,13.
samaya-cyuti F. (Vcyu) Versäumen des richtigen Zeitpunktes. SN -is 277, 1.
samaya-dharma M. Gesetz nach Übereinkunft, Vertrag. SN -as 131, 3. SI -ena 133,
samara-mukha N. Spitze der Schlachtreihe. SL -e 174, 10.
samara-vijayin Sieger in der Schlacht. SN -ī 266, 2.
sa-Marud-gana mit der Schar der Marut's. DN -au 29, 10.
sam-artha fähig, imstande, tauglich, mächtig. SN -as 87, 11. 114, 8. 25, 19. 36, 1.
    66, 7. 67, 9. 81, 17. 261, 11. 80, 2. DN -au 248, 11. PA -an 69, 14. 70, 5.
sam-arpita Ppp von Vsam-r Kaus. übergeben, bringen. SN -as 232, 25. PN -āni
sam-arpya Ger. von Vsam-r Kaus. (s. o.). 97, 12.
                                                                        [165, 4]
sa-maryādam (-ā F.) mit aller Bestimmtheit, ganz genau. 281, 10.
sam-alam-krta Ppp von Vkr mit sam-alam schmücken. SN -am 2, 10.
sam-alam-krtā F. von -a. SN -ā 92, 20.
samavāpta-kāmā F. von -a der seinen Wunsch erreicht hat. SN -ā 89, 16.
sam-avāya (a-a) M. (Vi) Vereinigung. SN -as 161, 10.
                                                                        [265, 7.
sam-asta (Ppp von Vsam-as IV) ganz, all. SN -am 124, 6. SA -am 149, 6. PN -as
samasta-bhāva M. alle Arten von Gebärden und Stimmungen. PI -ais 280, 10.
samasta-mrga M. alle Tiere. PI -ais 132, 17. 33, 11.
samasta-mṛga-parivāra M. das ganze Gefolge von Tieren. SA -am 144, 12.
samasta-loka M. alle Welt, jedermann. SG -asya 58, 17.
samasta-sambādha (-a M., \/bādh) mit allerlei Bedrängnis. SA -am 172, 4.
samasta-samvartaka M. (Vvrt) alle Umstürzer, zerstörenden Mächte. PI -ais 272,5.
samā F. von -a. SN -ā 116, 10.
sam-ā-karņya Ger. von ∨sam-ā-karņ hören, vernehmen. 114,18.37,4.58,12.59,9.
sam-ā-kīrņa Ppp von Vsam-ā-kr bedecken. SA -am 255, 11.
                                                                         [63, 7.
sam-ākula dicht besetzt (mit), voll (von). SA -am 33, 22.37, 3.
sam-ā-khyāta Ppp von Vsam-ā-khyā mitteilen, erzählen. SN -am 206, 2.
sam-ā-gata Pp von Vsam-ā-gam zusammenkommen, zusammentreffen, herbeikommen,
    kommen. SN -as 110, 10. SA -am 77, 10. PN -ās 11, 3.12, 9.49, 10. PA -ān 8, 2.
sam-ā-gatya Ger. von Vsam-ā-gam (s. o.). 163, 9.
sam-ā-gama M. (Vgam) Zusammenkunft, Vereinigung. SN -as 294,1. SA -am 7,3.
sam-ā-gamya Ger. von Vsam-ā-gam kommen. 30, 21. 158, 17.
                                                                SAb -ād 59,14.
sam-āja M. (Vaj) Versammlung, Gesellschaft. SL -e 259, 10.
sam-ā-dāya Ger. von Vsam-ā-dā nehmen, mit sich nehmen. 83,7.129,10.237,16.
sam-ā-dista Ppp von Vsam-ā-dis anweisen, an-, vorhersagen. SN -as 121, 14. 237, 14.
sam-ā-distā F. von -a. SN -ā 64, 11. 80, 20.
                                                                [SA -am 73, 15.
sam-ā-deśa M. (Vdiś) Anweisung, Geheiss. SAb -ād 134, 14.
sam-ā-dhi M. (Vdhā) Konzentration, tiefe Andacht. SG -es 335, 8. SL -au 308, 7.
```

### samādhimatī — sam-ut-patya

```
samādhimatī F. von -mat (von sam-ā-dhi M.) aufmerksam, andāchtig. SL -yām 327, 1.
sa-māna (-a N.) gleich, altersgleich. PN -ās 298, 16.
samāna-śīla-vyasana (Leute) von gleichem Charakter und gleichen Neigungen. PL
sam-ā-nīta Ppp von Vsam-ā-nī herbringen. SN -as 167, 19.
                                                                   [-eşu 146, 2.
sam-ā-nītā F. von -a. SN -ā 67, 9.
sam-ā-netum Inf. von Vsam-ā-nī (s. o.). 67, 11.
sam-āpta Ppp von Vsam-āp vollenden. SN -as 256,14. -am 94,27.183,20.296,3.
sam-āpti F. (Vāp) Ende. SA -im 299, 2.
                                                                     [319, 8.9.
sam-ā-pluta Pp von Vsam-ā-plu überströmen. DI -ābhyām 11, 10.
sam-ā-yāt Ppra von Vsam-ā-yā II herbeikommen, kommen. SA -ntam 142, 15.
sam-ā-yāta Pp von Vsam-ā-yā (s. o.). SN -as 123, 2. 32, 16. 40, 8. 9.
sam-ā-yukta (Ppp von Vsam-ā-yuj) versehen, vereinigt. SA -am 90, 14.
sam-ā-ropya Ger. von Vsam-ā-ruh Kaus. heben, setzen (auf). 129, 2.
sam-ā-lāpa M. (Vlap) Gespräch, Unterhaltung. SI -ena 173, 14.
sam-ā-lokya Ger. von Vsam-ā-lok vor Augen haben, in Betracht ziehen. 95, 4.
sam-ā-viśya Ger. von Vsam-ā-viś eingehen, fahren in. 19, 9. 18.
samāviskrta-cāpala Beweglichkeit (im Nebensinn: Unbeständigkeit) an den Tag
    legend. SN -as 295, 7.
sam-ā-vrtā F. von -a Ppp von Vsam-ā-vr V bedecken. SN -ā 29, 11.
sam-ā-veśya Ger. von ∨sam-ā-viś Kaus. übergeben, übertragen. 112, 18.
sam-ā-śritavat Ppa von Vsam-ā-śri gelangen zu, teilhaftig werden. PG -atām 169,7.
sam-ā-śvāsayitum Inf. von Vsam-ā-śvas Kaus. beruhigen, trösten. 59, 20.
sam-ā-śvāsya Ger. von \sam-ā-śvas Kaus. (s. o.). 32, 15. 78, 9. 249, 16.
sam-āsa M. (Vas IV) Zusammensetzung, Kompositum. SN -as 321, 21.
sam-ā-sādya Ger. von V sam-ā-sad X gelangen zu, treffen auf, wiedererlangen.
     84, 12. 128, 16. 17. 37, 12.
sam-ā-sthita Pp von Vsam-ā-sthā anwenden, sich anschicken zu. SN -as 73, 3.
sam-ā-svādita Ppp von Vsam-ā-svad X kosten, geniessen. SN -am 140, 16.
sam-ā-hita Ppp von ∨sam-ā-dhā auferlegen; aufmerksam, mit Interesse. SN -as
     25, 20. -am 79, 21. SI -ena 305, 15.
sam-ā-hitā F. von -a. SN -ā 78, 24. 79, 7.
sam-ā-hūya Ger. von ∨sam-ā-hve zusammen-, herbeirufen. 161, 13. 219, 23.
sam-ā-hvāna N. (Vhve) Herausforderung. SA -am 20, 8.
samit-samiddha (Vindh) durch Brennholz entzündet. SA -am 334, 17.
sam-īkṣya Ger. von Vsam-īkṣ sehen, wahrnehmen, gewahr werden. 5, 4. 14, 8. 15,
     17. 25, 6. 58, 9. 82, 10.
sam-īpa N. (ap F.) Nähe. SA -am 6, 19. 19, 18. 50, 4. 54, 17. 117, 7. 248, 14. SL
    -e 2, 20. 21. 34, 22. 164, 1. 72, 5. 90, 22. 333, 9.
samīpa-ga (Vgam) in seiner Nähe befindlich. PN -ās 125, 10.
samīpa-gata in die Nähe kommend. PA -ān 127, 7.
                                                                 [-ibhis 146, 18.
samīpa-vartin (Vvrt) in der Nähe befindlich. SA -i 158, 14. SI -inā 147, 2. PI
samīpa-sthā F. von -a (Vsthā) in der Nähe stehend. SN -ā 82, 5.
samī-bhūtā F. von -a Pp von Vsamī-bhū gleich, indifferent werden. SN -ā 312, 8.
samīyamāna Pprm von Vsamīy (Den. von sama) gleich werden, als gleich behandelt
sam-īraņa M. (Vīr) Wind. SI -ena 323, 12.
                                                        [werden. SN -as 111, 12.
sam-īhat Ppra von Vsam-īh I trachten nach. SI -tā 113, 14.
samīhitārtha (a-a) M. ersehntes Ding. PN -ās 294, 5.
sam-ut-thita Pp von Vsthā mit sam-ud sich erheben. SN -as 136, 5.
sam-ut-patya Ger. von V pat mit sam-ud zusammen auffliegen. 3, 8.
```

78\*

```
sam-ut-panna Pp v. Vpad mit sam-ud entstehen, geboren werden. SN -as 39, 18. 194,
samutpanna-viśrambhā F. von -a Zutrauen fassend. SN -ā 186,11.
                                                                      [5.235, 11.
sam-ut-pannā F. von -a. SN -ā 98, 7.
sam-ut-pādya Ger. von Vsam-ud-pad Kaus. hervorrufen. 134, 6.
sam-ut-sārya Ger. von Vsam-ud-sr Kaus. ablegen lassen. 250, 6.
sam-utsuka aufgeregt, in der Erregung. SN -as 135, 17.60, 8.
sam-ut-srjya Ger. von Vsrj mit sam-ud abwerfen, von sich tun. 230, 20.
sam-ud-disya Ger. von Vsam-ud-dis hinweisen auf, als Grund angeben. 249, 4.
sam-ud-bhūta Pp von Vsam-ud-bhū entstehen. SN -as 162, 17.
sam-ud-bhranta Pp von Vsam-ud-bhram erschrecken. SA -am 225, 5.
sam-ud-yamya Ger. von Vsam-ud-yam aufheben, emporziehen. 70, 13.
sam-udra M. (vw. mit udaka N.) Meer. SN -as 155, 9.56, 2.8.61, 5.65, 1. SA -am
    161, 12. 63, 8. 258, 26. SI -ena 160, 3. 61, 8. 14. 62, 7. 8. 63, 19. 64, 12. 65, 3. SAb
    -ād 164, 21. SG -asya 121, 8.55, 19. SL -e 157, 8. DA -au 321, 2. PN -ās 309,
samudra-gā F. von -a (\sqrt{gam}) zum Meere gehend. SN -ā 25, 16.
samudra-pradeśa M. Stelle am Meer. SN -as 155, 15.
samudra-velā F. Flut des Meeres. SN -ā 155, 16. SI -ayā 156, 10.
samudra-śosana N. (Vśus) das Austrocknen des Meeres. SL -e 161, 15.
samudrāntā (a-a) F. von -a am Meer endend, bis ans M. (reichend). SA -ām 204, 16.
samudraikadeśa (a-e) M. Stelle, Gegend am Meere. SL -e 155, 11.
sam-ud-vahat Ppra von Vsam-ud-vah I (eine Last) tragen. SN -n 216, 11.
sam-un-nati F. (Vnam) Aufsteigen, Höhe. SA -im 264, 4.
sam-un-naddha (Ppp von \nah mit sam-ud) hochgezogen; hochfahrend. SN -as 295, 7.
sam-upa-vişţa Pp von Vsam-upa-viś sich setzen, Platz nehmen. SN -as 136, 14.
sam-upa-sthitā F. von -a Pp von \sam-upa-sthā herankommen, nahen. PA -ās 21, 22.
sam-upeta (a-i) (Ppp von Vsam-upa-i) begangen, versehen (mit). SA -am 39, 3.
sam-ul-likhat Ppra von Vlikh VI mit sam-ud ritzen, aufreissen. SN -n 334, 14.
sa-mūlam (-a N.) mitsamt der Wurzel. 153, 15. 296, 21.
sam-rddha Pp von Vsam-rdh) reich, wohlhabend. SN -as 27, 9. 65, 9. -am 47, 2.
sam-rddhi F. (\rdh) Wohlergehen, Reichtum. SN -is 265, 19. PI -ibhis 271, 3. [14.
sam-eta (ā-i) (Pp v. \sam-ā-i) vereinigt, verbunden, versehen. SN -as 90, 18. -am 103,
sam-etya (ā-i) Ger. von Vi mit sam-ā zusammenkommen (mit), sich versammeln, her-
   beikommen, kommen. 23, 8. 89, 14. 127, 3. 75, 17. 76, 4. 83, 3. 255, 7.
samyak (Adv. von samy-ac, Vafic) richtig, in rechter Weise, gehörig, wahr, vollständig,
   durchaus. 24, 12.30, 12.37, 15.23.87, 8.155, 3.59, 10.75, 4.76, 17.243, 8.48, 5.66, 12.
samyak-prayoga M. (Vyuj) richtige Anwendung, A. richtiger Mittel. SAb -ād 327, 2.
samyag-vrtta von richtigem Benehmen, Verhalten. SN -as 22, 12.
sarabhasa-suratāyāsa-khinna-ślathāṅga (a-ā, a-a) mit von der Anstrengung des
     ungestümen Liebesgenusses ermüdeten schlaffen Gliedern. SN -as 286, 15.
sarala-tarala gerade und beweglich. SN -as 283, 10.
sarala-druma M. Fichtenbaum (Pinus longifolia). PG -āṇām 323, 16.
saras N. Teich, See. SN -as 126, 19. 28, 1. 12. 56, 19. 57, 2. 14. 69, 20. 268, 7. SA -as
     130, 3. 57, 15. 58, 14. 59, 11. 200, 14. SL -asi 127, 8. 28, 6. PA -āthsi 34, 4. 40, 22.
sarasa-kavi M. geschmackvoller Dichter. PN -ayas 308, 4.
                                                                         [71, 21.
sarasa-phala-bhrt (Vbhr) saftige Früchte tragend. PN -tas 309, 10 (F.).
saras-tīra N. Seeufer. SA -am 156, 18. 78, 15. SL -e 127, 1.
Sarasvatī F. (von sarasvat seenreich, von saras N.) ursprünglich (und bis heut) Name
     eines Flusses in Nordindien, dann Göttin der Beredsamkeit und Weisheit. SN -ī
     205, 21. 16, 17. 18, 8. 40, 16. 44, 1. SG -yās 198, 6.
```

```
sarasvatī F. (s. o.) eine (überirdische) Stimme. SN -ī 196, 12. 230, 17.
Sarasvatī-prasāda M. Gnade, Gunst der S. SI -ena 224, 19.
sarājaka (sa + rājan M.) mitsamt dem König. SA -am 125, 16.
sa-rāstra mit dem (zugehörigen) Reich. PA -āņi 65, 13.
sarit F. (Vsr) Fluss, Strom. SN -t 305, 6. PN -tas 266, 3. PA -tas 34, 7. 40, 22.
     43, 2. PI -dbhis 37, 3. PG -tām 297, 25.
sarid-durga N. gefährliche Stelle im Flusse. PL -eşu 308, 3.
sa-ruş zornig. SL -şi 110, 4.
sarga M. (Vsrj) Schöpfung, das Zeugen; Name der kleineren Abschnitte, Gesänge in
     Epen. SN -as 4, 9. 7, 13. 10, 3. 13, 7. 17, 22. 19, 10. 21, 8. 23, 16. 27, 5. 29, 22.
     33, 12. 45, 12. 52, 18. 55, 7. 57, 11. 60, 18. 65, 17. 68, 7. 71, 19. 75, 7. 78, 20. 81,
     24. 84, 20. 89, 18. 91, 13. 94, 26. 335, 17. SD -āya 191, 12. SL -e 321, 10.
sarpa M. (Vsrp) Schlange, Natter. SN -as 130, 2.53, 13.236, 11.67, 18. SI -ena
     178, 18. PA -ān 105, 20. PI -ais 262, 1. PG -āṇām 124, 15.
sarpa-kotara N. Baumhöhle der Schlange. SA -am 179, 4. SL -e 130, 8.
sarva ganz, all, jeder. SN -as 63, 3. 72, 10. 117, 14. 23, 15. 17. 25, 3. 39, 5. 6. 67, 8.
     212, 7. 14, 6. 39, 5. 63, 16. 301, 9. -am 10, 8. 24, 1. 47, 2. 48, 6. 63, 16. 93, 12.
     121, 20. 23, 3. 41, 8. 61, 19. 66, 4. 93, 20. 96, 10. 224, 9. 24. 43, 16. 47, 21. 58, 10.
     78, 32, 79, 7, 97, 4, 303, 14, 12, 12, 19, 7, 20, 13, 22, 7, SA -am 4, 8, 12, 11, 32,
     19. 52, 10. 55, 16. 18. 60, 14. 63, 5. 72, 10. 81, 23. 82, 10. 14. 85, 2. 86, 5. 89, 1. 7.
     175, 14. 76, 3. 78, 6. 81, 20. 89, 1. 93, 2. 15. 18. 95, 20. 206, 9. 11, 16. 22. 24, 23.
     25, 16. 27, 12. 41, 14. 86, 2. SG -asya 240, 4. 60, 7. 77, 7. PN -e 5, 8. 6, 20. 7, 1. 2.
     11, 3, 12, 5, 13, 11, 16, 16, 13, 17, 2, 20, 14, 21, 4, 20, 25, 1, 40, 3, 6, 41, 22, 42, 2.
     46, 8. 47, 15. 65, 15. 94, 14. 114, 17. 28, 2. 9. 29, 12. 14. 30, 20. 47, 10. 48, 14. 50,
     15. 62, 5. 73, 4. 78, 1. 21. 79, 6, 207, 3. 14. 35, 8. 53, 15. 65, 15. 67, 10. 76, 18. 99, 2.
     321, 20. 35. -āni 90, 12. PA -ān 12, 13. 14, 8. 15, 13. 18, 11. 18. 45, 7. 60, 1.
     63, 4. 132, 12. 33, 20. 58, 12. 214, 1. -āṇi 40, 23. PI -ais 2, 7. 20, 23. 39, 9. 110,
     15. 29, 10. 33, 17. 48, 5. 52, 5. 19. 77, 1. 78, 5. 279, 11. PD -ebhyas 11, 11. PG
     -eşām 1, 6. 99, 9. 15. 128, 4. 34, 19. 62, 20. 273, 8. 96, 17. PL -eşu 211, 21. 80, 16.
sarva-kāma M. alle Wünsche, alles Gewünschte. PI -ais 62, 12. 89, 11. 91, 3.
sarva-kāraņa N. Grund, Ursache von alledem. SN -am 273, 8.
sarva-gata allseitig. SA -am 5, 19.
sarva-gātra N. alle Glieder. PAb -ebhyas 24, 6.
sarva-guna M. alle Tugenden. PI -ais 1, 12, 71, 12.
sarva-gunopeta (a-u) mit allen Tugenden begabt. SA -am 18, 16.
sarva-jalacara M. alle Wassertiere. PG -anam 129, 16.
sarva-jña (Vjñā) allwissend, alles wissend. SN -as 72, 10. 259, 13. SI -ena 221, 15.
sarvatas (von sarva) von, nach allen Seiten. 3, 13. 65, 11. 87, 4. 120, 5.
sarvato-diśam (diś F.) nach allen Richtungen, Weltgegenden. 58, 1.
sarvato-bhadra in jeder Hinsicht angenehm. SA -am 45, 17.
sarvatra (von sarva) überall, überallhin; auch = L von sarva. 39,15.137,17.50,17.
sarvatra-gata allseitig. SN -am 6, 1.
                                                         [59, 5, 75, 22, 218, 19, 88, 18,
sarvathā (von sarva) in jeder Weise, jedenfalls. 44, 9.10.65, 4.82, 9.138, 12.
sarvadā (von sarva) jederzeit, allezeit, stets. 109, 7. 13, 1. 18, 15. 40, 14. 241, 7. 60,
sarva-duhkha N. alle Leiden. PL -esu 26, 11.
                                                                          [22. 81, 14.
sarva-deva M. alle Götter. PG -ānām 11, 6.
sarva-deva-maya aus (Teilen von) allen Göttern gebildet. SN -as 119, 20. SG -asya
sarva-nāman N. Fürwort. SG -nas 258, 7.
                                                                            [119, 22.
```

sarva-pāpa N. alle Sünden. PAb -ebhyas 41, 17.

```
sarva-pradāna N. alle Schenkungen. PL -eşu 149, 17.
sarva-prayatna M. alle Anstrengung. SI -ena 114, 16.
sarva-bhakşin (Vbhakş) alles essend. SN -ī 183, 9.
sarva-bhūta N. alle Wesen. PA -āni 176, 14. PG -ānām 87, 18.
sarva-bhūtānukampā (a-a) F. Mitleid mit allen Wesen. SN -ā 262, 19.
sarva-māyā-karanda N. ein Korb mit allen Zaubermitteln. SN -am 295, 15.
sarva-mrga M. alle Tiere. PA -ān 136, 7.
sarva-mṛga-parivṛta von allen Tieren umgeben. SN -as 102, 1.21, 2.
sarva-yatna M. alle Anstrengung. PI -ais 150, 5.
sarva-yoşit F. alle Frauen. PA -tas 6, 13.
sarva-ratna-samanvita (Vi) mit allen Kostbarkeiten versehen. SA -am 41, 17.
sarva-ramya-vastu-hāni-prasanga M. Anlass zum Aufgeben aller lieblichen Dinge.
sarva-rāşţra N. alle Reiche. PL -eşu 64, 7.
                                                               [SAb -ād 322, 20.
sarva-loka M. alle Welt, jedermann. SG -asya 124, 11. 264, 7.
                                                                            [12.
sarva-loka-namaskrta (Vkr) von aller Welt mit Ehrfurcht begrüsst. PN -am 109,
sarva-loka-bhayam-kara (Vkr) jedermann Furcht einflössend. SA -am 47, 11.
sarva-vid (Vvid II) allwissend, Alleswisser. PG -dam 259, 10.
sarva-vidyā F. alle Wissenschaften. PG -ānām 205, 4. 40, 25.
sarva-vidyā-mukha N. Anfang aller Wissenschaften. SN -am 206, 21.
sarva-vidyā-viśārada bewandert in allen Wissenschaften. SN -as 234, 19.
sarvaśas (von sarva) allesamt, insgesamt. 6, 15. 26, 4. 28, 4. 34, 6. 40, 4. 23. 67, 24.
sarva-śāstra N. alle Lehrbücher. PL -eşu 262, 20.
sarva-śaila M. alle Berge. PN -ās 321, 16. 20.
sarva-sambhāra (-a M., Vbhr) mit allem Zubehör. SA -am 93, 19.
sarva-sattvābhaya-prada (a-a, Vdā) allen lebenden Wesen Sicherheit gewährend. SN
sarva-sādhana (Vsādh) alles zustande, zuwege bringend. SN -am 99, 3. [-as 250, 15.
sarva-sva N. alles Eigentum, aller Besitz. SL -e 305, 18.
sarvā F. von -a. SA -ām 57, 1. PN -ās 12, 20, 20, 18, 98, 18, 195, 17, 218, 18. PA
    -ās 21, 22. 58, 15. 64, 4. 75, 12. 101, 12. 230, 22. 42, 14.
sarvānavadyānga (a-a, a-a) mit ganz tadellosem Körper. SV -a 9, 11.
sarvānavadyāngī (a-a, a-a) F. von -a. SV -i 39, 16.
                                                                        [218, 22.
sarvāntaś-cārin (a-a, Vcar) in alles sich begebend, in allem steckend. PG -iṇām
sarvābharaņa-bhūsitā (a-ā) F. von -a mit jeglichem Schmuck geziert. SN -ā 2,12.
sarvārtha-kuśalā (a-a) F. von -a zu allen Dingen geschickt. SA -ām 21, 17.
sarvārtha-sampat-karī (a-a) F. v. -a (Vkr) das Gelingen aller Dinge bewirkend. SA
sarvārtha-siddhi (a-a) F. Gelingen aller Dinge. SN -is 196, 2.
                                                                    [-im 289, 13.
sarvocchedana (a-u) N. (Vchid) Ausrottung von allen. SN -am 131, 5.
sarvotkarşa (a-u) M. (Vkrs) Erhebung über alle. SI -ena 296, 23.
sarvopamā-dravya-samuccaya (a-a) M. (Vci) Summe aller Vergleichsobjekte. SI-ena
salila N. (Vsr) Wasser. SA -am 259, 1.86, 18.313, 21. SI -ena 32, 14.
salila-majjanākula-jana-hastālambana (a-ā, a-ā) N. (Vlamb) ein Halt für die
    Hand eines Menschen, der bestürzt ist infolge des Untersinkens ins Wasser. SN
                                                                     [-am 104, 9.
sa-vāsas mit dem Gewande. SL -asi 25, 5.
sa-vitāna mit einem Baldachin versehen. SN -am 253, 11.
savitr M. (\bigvee s\bar{u}) Sonne. SAb -ur 83, 7. SG -ur 264, 20.
savitrī F. (von -tr, \vee s\bar{u}) Mutter. SN -ī 327, 8.
sa-vidis (vi-dis F.) mit den Zwischengegenden. PA -sas 75, 12.
sa-vinaya mit Artigkeit. SN -as 243, 10.
sa-vinayam (-a M.) artig, höflich. 122, 21. 33, 9. 304, 3.
```

```
sa-vibhramā F. von -a reizend, kokett. PN -ās 279, 1.91, 3.
sa-vilakşa-smitam (-a N.) mit verlegenem Lächeln. 115, 1.
saviśe şa-sangā F. von -a vorzugsweise hängend. SN -ā 328, 6 (putravat in Zeile 3
    ist richtiger zu übersetzen: kinderreich).
sa-vistara umfangreich. PN -ās 35, 1.
sa-vismaya erstaunt, verwundert. PN -ās 233, 4.
sa-vismayam (-a M.) erstaunt, verwundert. 157, 19.
sa-vihamgā F. von -a mit Vögeln, von Vögeln belebt. PI -ābhis 37, 3,
sa-vairāgyam (-a N.) mit Lebensüberdruss, lebensmüde, apathisch. 145, 8.
savya-dakşina links und rechts. DG -ayos 111, 21.
sa-vrīda (-ā F.) mit Scham, verschämt. SN -am 292, 6.
sa-śabda mit Krachen. SN -am 274, 11.
sa-śālmala (-i M.F.) mit Wollbäumen (Salmalia malabarica). PI -ais 33, 19.
sa-śişya mit den Schülern. SN -as 254, 15.
sa-śoka bekümmert, traurig. SN -as 214, 14.
sa-śokam (-a M.) bekümmert, traurig. 225, 21.
sa-sambhramam (-a M.) aufgeregt, hastig. 209, 17.
sa-saciva mitsamt den Ministern. SN -as 97, 11.
sa-sarpa mit Schlangen. SL -e 126, 9.
sa-sādhvasa (-a N.) bestürzt, erschrocken. SA -am 102, 3.
sa-smitam (-a N.) lächelnd. 129, 6.
∨sah I bewältigen, ertragen. Mit ud vermögen, imstande sein.
Akt. Ind. 3.P sahanti 146, 20.
Med. Ind. 3.S sahate 143, 17. 265, 1. 68, 14. ut-sahate 8, 8. 118, 1. 1.S ut-sahe
    8, 14. 11, 14. 16. 19, 7. 52, 1. 205, 22. 300, 22.
saha zugleich; zugleich mit, mit. 201, 5. Praep. 17, 11. 45, 15. 58, 2. 84, 10. 88, 7.
    89, 10. 159, 19. 272, 5. 302, 19. 06, 6. Postp. 2, 3. 13, 2. 17, 17. 18, 3. 19, 8. 12.
    20, 14. 27, 18. 48, 20. 49, 15. 52, 15. 60, 5. 7. 9. 84, 9. 89, 4. 122, 3. 23, 3. 10. 28,
    2. 19. 31, 2. 33, 17. 36, 7. 41, 13. 45, 15. 48, 10. 12. 56, 18. 59, 20. 60, 3. 19. 61, 8.
     75, 6, 77, 6, 9, 14, 80, 15, 81, 4, 6, 82, 13, 89, 15, 98, 11, 200, 14, 05, 3, 07, 21,
     13, 7. 18, 12. 22, 11. 35, 22. 50, 8. 56, 7. 60, 16. 61, 3.
sahakāra-kusuma-kesara-nikara-bharāmoda-mūrchita-dig-anta (a-ā) wo die
    Enden der Weltgegenden erfüllt sind von dem schweren Duft der Fülle der Staub-
    fäden in den Mango-Blüten. SL -e 285, 2.
saha-ja (Vjan) angeboren, natürlich. SN -as 61, 7. 167, 18. PN -ās 280, 19.
sahaja-sneha-bahumāna M. die schon vorhandene Liebe und Hochachtung. DN -au
sa-harşa freudig, erfreut. SN -as 192, 13. 95, 19.
                                                                         [212, 17.
sa-harsam (-a M.) mit Freude, freudig, erfreut. 122, 1.12.83, 3.
saha-Vārşņeya-Jīvala mit V. und J. SN -as 56, 7.
saha-Vārsneya-Vāhuka mit V. und V. SA -am 77, 2.
saha-Vārşņeya-sārathi mitsamt dem Wagenlenker V. SN -is 71, 16.
saha-vāhana mit den Wagen. PN -ās 7, 1.
sahasā (SI von sahas N. Gewalt, Vsah) plötzlich, unerwartet, sofort. 15, 22. 28, 1.
     31, 20. 46, 14. 60, 3. 77, 8. 83, 8. 84, 15. 17. 85, 14. 117, 1. 209, 23. 24, 7. 26, 4.
     29, 6. 32, 5. 39, 20. 41, 2. 49, 7. 52, 19. 308, 7. 13, 19.
sahasra N. Tausend. SA -am 57, 18. SI -ena 134, 10. PA -āni 185, 24.
sahasrasas (von sahasra N.) zu Tausenden. 134, 17.
                                                             [217, 2. SI -ena 18, 5.
sahāya (a-a) M. (Vi) Gefährte, Genosse, Gehülfe. SN -as 183, 10. 221, 13. SA -am
```

sahāyavat (von sahāya M.) einen Gehülfen habend. SN -ān 112, 21.

sa-hita verbunden, vereinigt, zusammen (mit). SN -as 20, 2. 23. 27, 16. 89, 21. 192, 10.

SA -am 157, 15. DN -au 27, 2.89, 6. PN -as 12, 5.13, 1.47, 15. sa-hitā F. von -a. SA -ām 90, 4. sa-hrdaya ein (warmes) Herz habend, gefühlvoll. PI -ais 288, 18. sa-helam (-ā F.) übermütig, ausgelassen. 238, 3. sā F. von tad. SN sā 3, 6. 10. 11. 4, 12. 10, 5. 11, 9. 12, 22. 14, 11. 13. 17. 19. 15, 13. 17. 18, 12. 20, 20. 21, 14. 22, 2. 26, 2. 29, 5. 31, 4. 14. 22. 33, 14. 34, 5. 12. 38, 14. 16. 39, 3. 6. 8. 9. 40, 1. 22. 41, 23. 42, 3. 7. 21. 43, 2. 12. 45, 7. 14. 49, 13. 17. 50, 4. 10. 51, 12. 56, 10. 11. 57, 3. 60, 9. 61, 5. 62, 5. 63, 2. 10. 14. 64, 1. 11. 66, 16. 68, 3. 69, 1. 3. 76, 20. 78, 14. 18. 80, 20. 81, 15. 22. 82, 12. 14. 83, 20. 84, 3. 6. 85, 10. 12. 89, 14. 93, 3. 98, 13. 13. 107, 4. 14, 2. 30, 6. 40, 5. 8. 42, 6. 44, 10. 55, 16. 16. 56, 9. 15. 58, 6. 80, 11. 12. 86, 19. 87, 10. 88, 13. 89, 5. 13. 90, 18. 93, 5. 95, 3. 99, 7. 17. **2**02, 23, 03, 2. 5. 16. 05, 8. 9. 18. 06, 9. 07, 10. 15. 17. 08, 1. 2. 7. 10. 13. 22. 23. 10, 8. 11, 10. 18, 13. 17. 19, 9. 21, 4. 12. 22, 11. 28, 18. 29, 21. 30, 8. 31, 12. 15. 34, 7. 35, 19. 25. 37, 3. 9. 38, 11. 14. 40, 15. 16. 41, 15. 44, 17. 48, 12. 14. 15. 49, 4. 7. 8. 9. 11. 50, 2. 51, 13. 18. 53, 4. 7. 55, 21. 56, 9. 57, 23. 28. 29. 58, 1. 2. 5. 6. 24. 65, 9. 83, 5. 91, 2. 19. 92, 20. 22. 96, 2. 99, 1. 300, 4. 01, 20. 03, 12. 05, 6, 11, 1, 22, 4, 26, 8, 16, 27, 12, 28, 12, 29, 6, 15, 30, 17, 33, 6, 34, 2, 35, 14, SA tām 2, 10. 4, 19. 21. 6, 16. 8, 21. 9, 15. 10, 13. 11, 13. 12, 18. 13, 21. 18, 7.7. 21, 2. 16. 23, 11. 27, 15. 29, 2. 19. 31, 18. 32, 10. 14. 20. 24. 35, 10. 38, 10. 43, 16. 44, 2. 22. 48, 7. 49, 20. 50, 2. 5. 51, 14. 52, 9. 58, 7. 9. 59, 24. 60, 4. 7. 61, 22. 62, 9. 19. 63, 3. 16. 67, 17. 71, 3. 73, 21. 85, 14. 88, 11. 89, 20. 90, 5. 91, 8. 97, 11. 129, 2. 9. 52, 16. 77, 14. 80, 8. 86, 13. 18. 89, 21. 92, 9. 17. 96, 22. 99, 14. **201**, 4. 02, 21. 03, 7. 16. 06, 4. 8. 12. 07, 16. 08, 6. 14. 17. 09, 18. 10, 20. 11, 8. 12, 1. 6. 14, 22. 23, 16. 26, 13. 29, 20. 35, 15. 36, 11. 37, 5. 39, 4. 6. 40, 2. 41, 13. 43, 3. 46, 13. 48, 8. 49, 12. 50, 10. 51, 19. 53, 8. 12. 15. 54, 7. 21. 55, 18. 56, 1. 3. 7. 58, 4. 9. 76, 3. 307, 21. 14, 19. 20, 16. 26, 15. 27, 16. 28, 15. 32, 17. 33, 8. 35, 8. SI tayā 17, 11. 18, 9. 24, 10. 48, 4. 56, 17. 60, 16. 64, 3. 68, 5. 82, 15. 87, 22. 96, 7. 188, 14. 202, 21. 04, 3. 5. 06, 10. 08, 3. 15. 09, 1. 11, 2. 28, 20. 31, 16. 33, 15. 34, 9. 38, 19. 39, 12. 45, 7. 48, 10. 23. 49, 6. 8. 52, 1. 53, 6. 79, 10. 327, 8. 28, 10. 32, 13. SD tasyai 194, 24, 233, 17. SAb tasyās 48, 6. 231, 14. SG tasyās 2, 20. 6, 14. 14, 4. 18, 13. 28, 18. 50, 16. 56, 20. 61, 19. 64, 13. 80, 22. 81, 1. 85, 13. 93, 14. 186, 13. 22. 203, 17. 04, 1. 18, 23. 19, 12. 33, 11. 37, 7. 48, 14. 49, 19. 50, 1. 56, 7. 92, 15. 95, 8. 96, 14. 301, 6. 05, 1. 29, 9. 30, 13. 31, 15. 32, 5. 15. SL tasyām 116, 20. 28, 16. 77, 11. 90, 6. 93, 5. 6. 95, 8. 202, 16. 05, 16. 08, 21. 12, 17. 17, 13. 36, 12. 46, 20. 50, 4. 326, 16. 32, 7. PN tas 4, 19. 9, 1. 3. 7. 139, 8. 76, 21. 99, 3. 23. 209, 13. 16. 42, 15. 90, 18. 303, 8. 8. 12. 13. 05, 7. 21, 13. PA tas 21, 22. 30, 12. 93, 4. 187, 15. 99, 1. 19. 238, 8. 321, 30. PI tābhis 12, 19. 209, 11. 25. 10, 17. 38, 4. PG tāsām 139, 8. 69, 2. 99, 3. 7. 211, 7. 78, 22. sāmgrāmikī F. v. -ika (von sam-grāma M.) auf Kampf bezüglich. SA -īm 113,9. [71,17. sāmnipātika (von sam-ni-pāta M., Vpat) eine Komplikation betreffend. SL -e 122,10. sāmpratam (Adv. von sāmprata (von sam-prati) jetzig) jetzt, gegenwärtig. 127,6. 28, 4. 45, 5. 57, 3. 58, 18. 77, 11. 231, 18. 33, 16. 49, 1. sāmyātrika M. (von sam-yātrā F., Vyā) Seefahrer. SN -as 157, 9. sākam (Vsac) mit. Postp. 216, 12. 52, 1. sākūtam (sa + ā-kūta N.) mit Nachdruck. 240, 19. [40, 17, 44, 2, 11, 60, 9, sākṣād (SAb von sa-akṣa, akṣan N. Auge) offenbar, leibhaftig. 1, 10.7, 6.86, 1.216, 16. sākşin M. (von sa-akşa, akşan N.) Augenzeuge, Zeuge. SN -ī 177, 3. PN -iņas 88,3. sākṣi-bhūtā F. von -a (Vbhū) Zeuge seiend. PN -ās 176, 21. [176, 19, 211, 5.

#### sākşi-rahitā — sānukrośa

```
sākṣi-rahitā F. von -a eines Zeugen ermangelnd, ohne Zeugen. SA -ām 208, 19.
sāksivat (von sāksin M.) wie ein Zeuge, als Zeuge. 87, 18.
sākķepam (sa + ā-kķepa M., Vkķip) schmähend, höhnend. 120, 21.
sākşy-abhāva M. Nichtvorhandensein von Zeugen. SAb -ād 176, 20.
sāgara M. Meer. SA -am 295, 6.
sāgaram-gamā F. von -a (Vgam) zum Meere gehend. SA -ām 36, 17.
                                                                       [270, 11.
sāgara-śukti-madhya-patita in das Innere einer Meermuschel gefallen. SN -am
sagara-śukti-sampuţa-gata in die Schalen einer Meermuschel gelangt.
                                                                       SN -am
sāgnika (sa + Agni M.) mit Agni. PN -ās 6, 18.
                                                                       [139, 16.
sāgnihotrāśrama (a-a, a-ā) mit Feueropfer und Einsiedelei. PN -ās 41, 22.
sänga (a-a) mitsamt den Gliedern, d. h. den Anhängen, Hülfswissenschaften. PN -äs
sāngopānga (a-a, a-u) mit Gliedern und Untergliedern. PN -ās 35, 1.
                                                                       [197, 10.
sācivya N. (von saciva M.) Ministeramt. SN -am 168, 12. SAb -ād 168, 1.
sācivya-padavī F. (Vvī) Ministerstelle. SA -īm 106, 19.
sācivya-samniyojita (Vyuj) ins Ministeramt gesetzt. SN -as 144, 3.
sāţopa (a-ā, -a M.) strotzend. SN -as 173, 7.
Sāta M. Name eines Yakşa. SN -as 237, 1. SI -ena 237, 17.
Sāta-nāman S. mit Namen. SL -ani 237, 15.
Sātavāhana M. Name eines berühmten Königs, Gründers der Sātavāhana- oder An-
    dhrabhrtya-Dynastie, um 180 v. Chr. SN -as 234, 21. 36, 7. 37, 20. 24. 40, 8. 19.
    44, 18. 45, 2. 55, 1. 56, 7. SA -am 234, 14. 37, 17. 55, 19.
Sātavāhana-bhūpati M. König S. SA -im 229, 2. SG -es 242, 15. 54, 5.
sādarataram (Adv. von -a, Komp. von sādara) sehr höflich. 123, 4. 42, 16.
sādaram (sa + ā-dara M.) mit Ehrerbietung, ehrerbietig. 97, 12.122, 21.27, 3.51, 7.
sādarā (a-ā) F. von -a ehrerbietig, höflich. SN -ā 196, 9.
∨sādh V zustande kommen, Kaus. zustande bringen, gewinnen.
                                                              Mit pra Kaus. er-
Kaus. Ind. 3.S sādhayati 258, 22.
                                                               [werben, gewinnen.
    Pot. 3.S pra-sādhayet 98, 10.
    Impf. 3.S asādhayat 227, 2.
Pass. des Kaus. Ind. 3.S sādhyate 217, 16.
sādhāraņa gemeinsam. SN -as 331, 18.
sādhu (Vsādh) gut (gegen). SN -us 138, 20. 21. 21. 68, 2. 333, 18. SA -um 177, 1.
    SG -08 174, 4. SV -0 276, 4. 311, 12. PN -avas 139, 19. PA -un 276, 1.
sādhu (Adv. vom vorigen) gut, wohl, wohlan! 16, 1. 1. 24, 2. 79, 11. 95, 13. 101, 17.
    22, 3. 3. 3. 6. 23, 10. 24, 14. 37, 19. 41, 18. 45, 8. 46, 8. 51, 12. 16. 53, 11. 56, 3.
    12. 68, 1. 15. 69, 18. 70, 10. 74, 11. 78, 8. 79, 13. 80, 18. 82, 5. 251, 6. 6.
sādhutva N. (von sādhu) das Gutsein, Güte. SL -e 138, 20.
sādhu-jana M. ein guter Mensch, der Gute. SN -as 172, 5. SL -e 262, 4.
sādhu-padavī F. (Vvī) Fussspur der Guten. SA -īm 272, 8.
sādhu-vāda M. guter Leumund, guter Ruf. SN -as 151, 6.
sādhu-vrtta von gutem Wandel. SN -as 37, 13.
sādhu-samāgamodbhava-sukha (a-u) N. das aus dem Umgang mit Guten hervor-
    gehende Glück. SN -am 312, 10.
sādhu-samācāra (-a M., Vcar) von gutem Verhalten, rechtschaffen. SN -as 121, 4.
sādhya (Vsādh) zu bewältigen, zu bezwingen. SN -as 135, 10.
sādhvī F. (von -u) gute Frau, treue Gattin. SN -ī 44, 13. 59, 14. 195, 3. 208, 14.
     46, 8. SA -īm 212, 6. SG -yās 231, 14. PN -yas 200, 1. PA -īs 199, 1.19.
sanu N. Bergrücken, Höhe. PA -uni 323, 18.
sānukrośa (a-a, -a M., Vkruś) mitleidig. SN -as 64, 19.
```

```
sānutāpa (a-a) Reue empfindend. SN -as 222, 12. 23, 9.
sānurāga (a-a) mitsamt der Liebe; verliebt. SL -e 282, 5.
sānuśaya (a-a, -a M., Vśī) mit Bedauern, Betrübnis. SN -as 241, 14.
Vsäntv X (Den. von säntva N.) beschwichtigen, besänftigen, beruhigen, gut zureden,
    Perf. 3.S sāntvayāmāsa 27, 12. 33, 1. 70, 12. 94, 12.
sāntva N. (vw. mit sāman N.) Besänftigung, Beschwichtigung.
                                                              SN -am 234, 5.
sāntvayat Ppra von V sāntv X. SN -n 22, 10 (lies -añ für -an; ep. für sāntvayantī).
sāntvayitvā Ger. von Vsāntv X. 94, 2.
                                                              [54, 4, 68, 10, 73, 6,
sāntvita Ppp von Vsāntv. SN -as 94, 4.
sānvaya (a-a, -a M., Vi) mitsamt der Nachkommenschaft. SN -as 179, 2.
sāpatyā (a-a) F. von -a mit Kindern begabt.
                                              SN -ā 69, 3.
sāpad (a-ā) in Not befindlich. SA -dam 119, 8.
sābhikāmā (a-a) F. von -a (-a M., Vkam) zärtlich. SA -ām 86, 2.
sābhiprāya (a-a) mit Absicht (gesprochen). SA -am 136, 20.
sābhimānam (a-a, -a M., Vman) mit Hochmut. 163, 12.
sāmagrī F. (von sam-agra) Gesamtheit des Erforderlichen. SN -ī 303, 1.
sāman N. Lied, Strophe des Sāmaveda; Freundlichkeit, Mittel um jemand zu gewinnen.
    SN -a 171, 8. 234, 5. SA -a 233, 13. 20. SI -nā 170, 13. 71, 5. 11. PA -āni 231, 2.
sāmanta M. (von sam-anta) Nachbar, Vasall. SA -am 222, 18. SG -asya 222, 7.
sāmanta-cakra N. Ring, Kranz der Vasallen. SN -am 303, 11.
sāmarthya N. (von sam-artha) Fähigkeit, Macht. SA -am 15, 12. 135, 15.
sāmarşa (a-a, -a M., Vmrs) mit Unmut, zornig. SI -ena 144, 17.
sāma-sādhya durch Freundlichkeit zuwege zu bringen. PN -āni 171, 9.
sāma-siddhi F. Gelingen durch Freundlichkeit. SA -im 170, 19.
sāmātya-pramukha (a-a) mit den Ministern und Vornehmsten. PN -ās 94, 14.
sāmādi (a-ā) Freundlichkeit und so weiter. PI -ibhis 124, 7. 44, 19. 66, 2.
sāmādi-daņķa-paryanta (a-ā, -a M.) mit Freundlichkeit beginnend und mit Strafe
    endend. SN -as 171, 2.
                                                                    [-ais 124, 12.
sāmādi-sajjita (a-ā, Vsajj) aus Freundlichkeit und den andern (Mitteln) bereitet. PI
sāmānya (v. sa-māna) gemeinsam, normal. SN -as 262, 20. -am 47, 6. PN -ās 271, 18.
sāmrājya N. (von sam-rāj M., Vrāj) unumschränkte Herrschaft. SL -e 215, 23.
sāyaka M. Pfeil. PI -ais 293, 2.
sāyam abends. 56, 9. 9. 207, 16.
sāyāhna (a-a) M. (von ahan N.) Abend. SL -e 31, 3.49, 18.75, 9.
sāra N. Kern, das Beste, Festigkeit, Härte, Kraft. SN -am 97, 1. 141, 4. SA -am
    325, 14. SG -asya 184, 14.
sāragrāhitva N. Abstr. von sāra-grāhin (Vgrah) das Beste empfangend. SN -am 321,
sāranga M. gefleckte Antilope. PN -ās 314, 9.
sāranga-varāha-mahişa-śaśakādi (a-ā) Antilopen, Eber, Büffel, Hasen und andere.
    PN -ayas 130, 20.
sāranga-varāha-mahiṣādi (a-ā) Antilopen, Eber, Büffel und andere. PN -ayas 254,
sārathi M. (v. sa-ratham, -a M.) Wagenlenker. SN -is 70, 21.71, 14.79, 18. SV -e 22, 22.
sārathya N. (von sārathi M.) Amt, Stellung eines Wagenlenkers. SI -ena 23,15. SL -e
sārāsāratā F. (von sārāsāra (a-a)) starke und schwache Seite. SN -ā 137, 2. [80, 4.
sārtha (a-a) M. Karawane. SN -as 44, 10. 45, 8. 10. 46, 3. SA -am 44, 14. 46, 7.
    13. 245, 9. SI -ena 44, 12. 45, 15. SAb -ād 47, 14. 147, 15. SG -asya 44, 15.
    22. 45, 1. 48, 9. SL -e 46, 5.
sārtha-ghnī F. von -han (Vhan) die Karawane tötend. SA -īm 48, 7.
sārtha-ja (Vjan) in der Karawane geboren. PA -ān 46, 7.
```

```
sārtha-bhramsa-samudbhava (Vbhū) aus dem Abkommen von der Karawane ent-
    standen. SN -as 148, 7.
sārtha-mandala N. (mandala N. Kreis, Ring) Karawanengesellschaft. SN -am 47, 2.
sārtha-vāha M. (Vvah) Karawanenführer. SN -as 44, 23. 45, 1. 9. 101, 11. SA -am
    44, 14. 45, 7. 101, 9. SG -asya 46, 2. 101, 10.
sārthavāha-vacas N. Wort, Rede des Karawanenführers. SA -as 45, 14.
sārthika M. (v. sārtha M.) Mitglied der Karawane. PN-ās 46,15. PI-ais 101,2. [24.
sārdham (sa+ardha N.) mit. Praep. 291,3. Postp. 24,10.56,5.61,3.108,4.80,17.222,
sārvabhauma (von sarva + bhūmi F.) über die ganze Erde herrschend. SN -as 237, 20.
sāvadhāna-manas (a-a) N. aufmerksamer Geist. SI -asā 267, 9.
sāvamāna-para-pinda-rata (a-a) an dem mit Verachtung (gereichten) fremden Bissen
    Freude habend. PN -as 309, 16.
sāścarya-carya (a-ā, -ā F., Vcar) von wunderbarem Wandel. PN -ās 270, 20.
sāśru (a-a, -u N.) mit, unter Tränen. 254, 17.
sāśru-locana (a-a) die Augen mit Tränen (gefüllt). PN -ās 254, 22.
sāsūyam (a-a, -ā F., Vasūy) mürrisch, ungehalten. 254, 8.
sāhasa N. (von sahas N.) übereilte, unbesonnene Handlung. PG -ānām 295, 13.
sāhasikādi (a-ā) Gewalttätige, Gewaltmenschen und andere. PI -ibhis 162, 13.
sāhāyya N. (v. sahāya M.) Beistand, Hülfe. SA -am 7, 12. 19, 9. 22, 13. SI -ena 138, 7.
sāhitya-samgīta-kalā-vihīna (ein Mensch) ohne Poesie, Musik oder bildende Kunst.
    SN -as 260, 8.
simha M. Löwe. SN -as 102, 1. 5. 21, 3. 30, 16. 18. 33, 2. 10. 36, 3. 47, 13. 16. 18.
    48, 16. 49, 10. 223, 21. 24, 1. 36, 24. 63, 15. 65, 2. SA -am 149, 6. 6. 236, 23.
    SI -ena 133, 13. 48, 7. 223, 17. SAb -ād 169, 11. SG -asya 133, 15. 224, 2. DN
    -au 237, 6. PA -an 105, 20.
Simhagupta M. (simha-gupta) Kşatriya-Name. SN -as 242, 4. SA -am 243, 2.
Simhagupta-visrsta (Vsrj) von S. entsandt. DI -ābhyām 242, 10.
Simhaguptākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Simhagupta mit Namen. SN -as 241, 21.
simha-govrşa M. (Vvrs) Löwe und Stier. DG -ayos 98, 3.
simha-dvīpi-ruru-vyāghra-mahişarkşa-gaņa M. (a-r) Schar(en) von Löwen,
    Leoparden, Hirschen, Tigern, Büffeln und Bären. PI -ais 33, 16.
simha-nāda M. Löwengebrüll. SA -am 136, 4.
simha-parākramābhāva (a-a) M. das Fehlen der mutigen Taten des Löwen. SAb
simha-mithuna N. Löwenpaar. SN am 237, 9.
                                                                   [-ād 123, 17.
simha-vikrānta löwenmutig. SN -as 76, 12.
simha-vyāghra-nişevita (Vsev) von Löwen und Tigern besucht. SL -e 35, 21.
simha-vyāghra-samākula voll von Löwen und Tigern. SL -e 101, 2.
simha-śārdūla-mātanga-varāharkşa-mṛgāyuta (a-ṛ, a-ā, Vyu) versehen mit
    Löwen, Tigern, Elefanten, Wildschweinen, Bären und Gazellen. SA -am 36, 22.
simhānuyāyin (a-a) dem Löwen nachziehend. PN -inas 102, 5.
simhārūdha (a-ā) auf einem Löwen reitend. SA -am 236, 16. 20.
simhāśraya (a-ā) M. Sitz, Standort des Löwen. SA -am 169, 17.
simhī F. (von -a M.) Löwin. PG -īnām 237, 11.
sikatā F. (Vsic) Sand. PL -āsu 258, 29.
sikatila-nadītīra-taru M. Baum an sandigem Flussufer. PI -ubhis 303, 18.
sikta Ppp von Vsic besprengen. PN -ās 90, 10.
Vsic VI ausgiessen, träufeln, begiessen, bespritzen.
    Ind. 3.S sificati 262, 7.
     Imp. 2.S sifica 238, 16.
```

```
Impf. 3.S asincat 238, 3.
Pass. Ind. 3.S sicyate 132, 3.
    Impf. 3.S asicyata 238, 4.
sita (irrige Abstraktion aus asita) weiss. SN -am 310, 6.
                                                              [ist. SA -īm 307, 1.
sita-paţa-cchanna-pālī F. (von -i F.) deren Rand mit einem weissen Tuche bedeckt
sitāmśu (a-a) M. (-u M., eig. weissstrahlig) Mond. SG -os 284, 17.
sitābhra-pariveşţita (a-a, \vest) von einer weissen Wolke umgeben. SA -am 200,
sitetara (a-i, eig. anders als weiss) schwarz, dunkel. SG -asya 330, 15.
siddha (Pp von Vsidh IV) ans Ziel gelangt, vollkommen, Zauberkraft besitzend.
    SN -as 228, 6. 35, 20.
Siddha M. (s. o.) Name von Wesen im Gefolge Siva's, die, ursprünglich Menschen, in
     den Besitz übernatürlicher Kräfte gelangt sind. PN -as 323, 2. PI -ais 186, 4.
Siddha-Vidyādharādi (a-ā) Siddha's, Vidyādhara's und andere. PI -ibhis 253, 10.
Siddhādhyāsita-kandara (a-a) wo die Höhlen von Siddha's bewohnt werden. SL
     -е 281, 1.
                                                   [SA -im 96, 11. 108, 19. 241, 12.
siddhi F. (Vsidh IV) das Gelingen, ans Ziel Kommen. SN -is 146, 11. 71, 5. 242, 2.
siddho varnasamāmnāyah 'die überlieferte Reihenfolge der Buchstaben wird als
     bekannt vorausgesetzt' (Kātantra-Sūtra I, 1). 244, 3.
Vsidh I verjagen, scheuchen. Mit ni verwehren, verhindern.
Pass. Aor. 3.S ny-aşedhi 188, 21.
∨sidh IV gelingen, glücken, Erfolg haben, zutreffen.
     Ind. 3.S sidhyati 98, 9. 134, 11. 38, 6. 66, 20.
                                                   3. P sidhyanti 124, 16.
     1. Fut. 3. S setsyati 242, 1.
                                                 [der Gletscher im Himālaya). 61, 1.
Sindhu M.F. der Indus. SN -us 116,4 (der I. steigt im Sommer durch das Abschmelzen
sindhu M. (s. o.) Meer. SG -os 272, 6.
Sindhu-ja (Vjan) am Indus geboren. PA -än 69, 17 (in den feuchtheissen Ganges-
     ländern gedeiht das Pferd nicht mehr und wird dahin noch heut teils vom Indus
     teils aus dem Dekhan eingeführt).
sīdhu N. Branntwein aus Zuckerrohrsaft, Rum. SN -u 285, 9.
sīman F. (Vso) Grenze. SN -ā 113, 11. 13.
sukavitā F. Abstr. von su-kavi M. ein guter Dichter. SN -ā 262, 2.
su-kucā F. (von -a, -a M., Vkuc) mit schönen Brüsten. SN -ā 39, 4.
sukumāra-tanu-tvac mit zarter feiner Haut. SA -cam 42, 17.
sukumārāngī (a-a) F. von -a zartgliederig. SA -īm 8, 19 (adde,).
sukumārānavadyāngī (a-a, a-a) F. von -a mit zarten untadligen Gliedern. SA -īm
su-kumārī F. von -a zart. SN -ī 28, 1. SA -īm 59, 1.
                                                                           [32, 21.
su-krta N. gute Tat, Dienst. SA -am 112, 20.
sukṛta-caya-cittaika-śaraṇa (a-e) dessen einzige Zuflucht das Denken an das An-
     sammeln guter Werke ist. PN -ās 307, 12.
sukrtin (von su-krta N.) der einen Schatz guter Werke besitzt, glücklich. PN -inas
su-kṛṣṭa (\bigveekṛṣ) wohlgepflügt. SAb -ād 107, 7. 63, 16.
                                                                   [262, 11.85, 11.
su-keśänta (a-a) von schönem Haar eingefasst, umrahmt. PN -āni 13, 19.
su-keśī F. von -a mit schönem Haupthaar. SN -ī 39, 4. 335, 14.
                                                                              [13.
su-kha (eig. vom Wagen: gute Naben habend, leicht laufend) angenehm. SAb -ād 62,
sukha N. (s. o.) Behagen, Wohlergehen, Freude, Glück. SN -am 277, 3. 314, 3.
     16, 18. SA -am 26, 8. 28, 11. 273, 4. 85, 11. SI -ena 130, 12. 40, 6. 48, 11.
```

sukha-kara (Vkr) Behagen, Glück bewirkend. SN -am 297, 15. SA -am 297, 15.

76, 2. SD -āya 327, 7. SAb -ād 308, 8. SL -e 270, 15.

sukha-janaka (Vjan) Glück erzeugend. PN -ās 297, 8.

### sukhatara — su-duhkhitā

```
sukhatara Komp. von su-kha. SN -as 62, 13.
sukhataram (Adv. von sukhatara) leichter. 258, 15. 18.
sukhatara-sādhya leichter zu gewinnen. SN -as 258, 14.
sukhadatva N. Abstr. von sukha-da (Vdā) Glück verleihend. SAb -ād 297, 22.
sukham (Adv. von su-kha) angenehm, behaglich, leicht. 27, 4, 62, 11, 91, 3, 158, 5.
    206, 15. 34, 23. 58, 15. 17. 69, 3. 78, 5. 87, 3. 311, 8.
Vsukhay (Den. von sukha N.) erquicken, erfreuen.
    Ind. 3.P sukhayanti 284, 18.
sukha-sādhya leicht zu gewinnen. SN -as 258, 13.
sukha-sādhya-bhaikşa N. leicht zu gewinnendes Almosen. SN -am 315, 16.
sukha-stha (Vsthā) im Glück befindlich. SA -am 167, 6.
sukha-sparśa (Vsprś) angenehm zu berühren. SA -am 76, 9.
sukhārhā (a-a) F. von -a Glück verdienend. SA -ām 59, 12.
sukhāvahā (a-ā) F. von -a (Vvah) glückbringend. SN -ā 158, 20. 81, 2.
sukhāśraya (a-ā) im Glück befindlich. DN -au 167, 5.
sukhāsīna (a-ā) mit Behagen sitzend. PN -ās 304, 15.
sukhin (von sukha N.) glücklich. SN -ī 94, 6. SA -inam 286, 2.
sukhocita (a-u) an Behagen gewöhnt. SN -as 241, 3.
sukhopavişta (a-n) behaglich sitzend. SN -as 60, 17.
sukhosita (a-u, erg. rātrim) nachdem er behaglich genächtigt, geruht hat. SA -am
su-gandhi (-a M.) duftend. PN -īni 83, 16.
                                                                         [89, 4]
su-gunin sehr tugendhaft. PG -inam 268, 1.
su-carita N. guter Wandel, gutes Betragen. PI -ais 270, 13.
su-cikitsaka M. ein guter Arzt. SA -am 119, 9.
su-cira sehr lang. SA -am 180, 10.
su-ciram sehr lange. 49, 4.88, 21.238, 1.
sujanatā F. (von su-jana M.) Gutmütigkeit, Leutseligkeit, Wohlwollen. SN -ā 273, 5.
sujātāngī (a-a) F. von -a mit wohlgeformten Gliedern. SA -īm 59, 1.
sujīrņa-śata-khanda-mayī F. von -a aus sehr morschen hundert Fetzen bestehend.
su-jña (Vjñā) wohlverständig. SN -as 258, 13.
                                                                  [SN -ī 300, 9.
suta M. (Vsū) Sohn. D auch Sohn und Tochter. SV -a 193, 13. SN -as 37, 19. 230,
     15. 65, 16. SA -am 17, 19. 116, 7. 81, 9. 237, 13. DN -au 96, 1. DA -au 84, 12.
    PN -ās 198, 12. PV -ās 215, 9. PI -ais 218, 17. PL -eşu 115, 4.
su-tapta wohlerwärmt, sehr heiss. SN -am 141, 20.
sutarām (Komp. von su) in noch höherem Grade, noch mehr. 227, 11. 302, 8. 27, 8.
suta-śata N. das Hundert Söhne. SN -am 215, 21.
sutā F. (von -a M.) Tochter. SN -ā 60, 11. 21. 63, 19. 248, 6. 51, 17. SA -ām 5,
     2. 4. 38, 6. 44, 16. 57, 16. 333, 17. DN -e 62, 4.
sutā-bhāva M. das Tochtersein, Tochterschaft. SA -am 185, 22.
su-tīrtha N. heiliger Badeplatz. PI -ais 154, 8.
sutaiśvarya (a-ai) N. die Herrschaft des Sohnes. SA -am 251, 23.
su-datī F. von -dat (im Ablaut zu danta M.) schöne Zähne habend. SN -ī 334, 2.
Sudāman M. (su-dāman, Vdā) Ksatriya-Name. SG -nas 62, 4.
su-dāruņa sehr hart. SA -am 48, 10.
sudinatā F. Abstr. von su-dina N. guter Tag, gutes Wetter. SA -ām 286, 14.
su-divasa (nach PW N., nach Komm. M.) guter, schöner Tag. PI -ais 304, 12.
su-duhkham in sehr übler Weise. 74, 20.
su-duhkhita sehr unglücklich. SN -as 23, 14.
su-duhkhitā F. von -a. SN -ā 34, 14.
```

su-durbuddhi sehr einfältig, sehr unverständig. SV -e 25, 4.

```
su-durlabha (Vlabh) sehr schwer zu erlangen. DN -au 154, 13.
su-duşkara sehr schwer zu vollbringen. SN -am 55, 15.
su-duşta sehr böse. PN -ās 109, 11.
su-dustarā F. von -a sehr schwer zu überschreiten. SA -am 241, 13.
su-dūram sehr fern. 130, 9.
sudrdhataram (Adv. von -a, Komp. von su-drdha) sehr fest. 314, 2.
su-drá schönäugig. SG -sas 249, 19 (F.). PG -sām 286, 10 (F.; nach dem Komm.
    erregt der Blitz bei den zu ihren Liebsten schleichenden Mädchen Freude, da er
    ihnen den Weg zeigt, Niedergeschlagenheit, da er sie selbst verrät).
Sudeva M. (su-deva) Brahmanenname. SV -a 67, 21. SN -as 58, 4.11.59, 25.26.
    60, 16. 19. 67, 10. 68, 6. SA -am 59, 32. 60, 3. 10. 63, 8. 67, 6. 19. SI -ena 60,
    5. 67, 9. SG -asya 61, 17. 68, 9.
su-dvijānanā (a-ā) F. von -a (-a N., Van) einen Mund mit schönen Zähnen habend.
    SN -ā 39, 4 (Nīl. sudvijānanā śobhanadantayuktamukhī).
su-dhā F. (Vdhā) Nektar, Milch, Kalk. SN -ā 284, 14. SA -ām 272, 21.
sudhā-maya aus Nektar bestehend, N. enthaltend. SN -as 287, 16.
sudhā-lepādi (a-ā) Bestreichen mit Kalk und anderes. SI -inā 279, 5.
sudhā-śubhra weissglänzend durch Kalk, Stukk. SN -am 285, 12.
sudhāsitatā F. (Abstr. von sudhā-sita) Milchweisse. SA -ām 186, 1.
sudhā-syandin (Vsyand) nektartriefend. PI -ibhis 259, 7.
su-dhī klug, verständig. SN -īs 114, 16. SI -iyā 274, 8. PN -iyas 146, 1. 260, 20.
    PI -ībhis 146, 1. 257, 26. PG -iyām 302, 13.
Sunandā F. (von su-nanda, \( \sqrt{nand} \) Frauenname. SN -\( \bar{a} \) 52, 16. 60, 4. 61, 18. 21. SA -\( \bar{a} \) m
Sunandā-sahitā F. von -a im Verein mit S. SA -ām 58,6.
                                                            [52, 12. SV -e 52, 13.
su-nāsākṣi-bhruva (ā-a, -ū F.) mit schönen Nasen, Augen und Brauen. PN -āni 13,
su-nirdaya ganz mitleidslos. SA -am 179, 1.
su-niścaya mit festem Entschluss, fest entschlossen. SN -as 242,5. [-īṇām 281,15.
sundarī F. von -a (mind. = sū-nara, su + nara M.) schön. SN -\bar{1} 2,17.294,21. PG
su-pariśrānta-vāha (-a M., Vvah) dessen Zugtiere sehr ermüdet sind. PN -ās 46,1.
su-parīksita wohlerprobt. PI -ais 122, 7.
su-pātra N. sehr würdige Person. SL -e 108, 2.
su-puspa schönblühend. PI -ais 37, 2.
su-pūjita hochgeehrt, mit hohen Ehren empfangen. DN -au 5, 17.
su-pūra (Vpr, pūr) leicht zu füllen. SN -as 103, 17.
su-pūrā F. von -a. SN -ā 103, 17.
supta Pp von Vsvap schlafen, einschlafen. SN -as 145,4. SA -am 275,19. SL -e
supta-prabuddha vom Schlaf erwacht. SG -asya 199, 21.
                                                                           [46, 5.
suptavat Ppa von Vsvap einschlafen. SN -an 223, 20.
                                                                     [-āyām 28,2.
suptā F. von -a. SA -ām 29, 1. 19. 30, 9. 51, 9. 64, 10. 80, 19. 85, 21. 203, 8. 14. SL
suptotthita (a-u) vom Schlaf sich erhebend. SN -as 192, 16. SL -e 199, 23.
su-pratistha F. von -a (-a F.) mit schönen Beinen. SN -a 39, 5.
Supratisthita N. (su-pratisthita) Hauptstadt von Pratisthana und Residenz des
    Sātavāhana, wohl das heutige Païthan (= Pratisthāna) an der Godavari, in Hai-
    darabad. SL -e 230, 24.
Supratisthitasamjñaka (S. + sam-jñā F.) S. mit Namen. SN -am 229, 15.
Supratistitākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) dass. SL -e 190, 7.
```

Supratīkābhida (a-a, -ā F., Vdhā) Supratīka mit Namen. SN -as 189, 18.

su-prasāda wohlgeneigt, gnädig. SN -as 165, 12.

```
su-prītā F. von -a hocherfreut. PN -ās 9, 3.
su-bandhu M. guter Freund. SV -0 312, 17.
Subandhu M. (s. o.) Brahmanenname. SN -us 226, 15.
Subandhu-nāman S. mit Namen. SN -ā 226, 13.
su-bahu sehr viel, zahlreich. PA -un 46, 7. 245, 10.
Subāhu M. (su-bāhu) Kşatriya-Name. SG -os 45, 10. 49, 18.
su-bhaga (-a M.) schön. SA -am 248, 7. SG -asya 322, 15.
su-bhasita N. guter, weiser Ausspruch, Bonmot. SN -am 297, 5. 6. 7.
subhāṣita-goṣthī F. Unterhaltung mit schönen Sprüchen. SA -īm 123, 10.
subhāşita-cāturya N. (von catura) Geschicklichkeit in Bonmots. SA -am 296, 25.
subhāṣita-cāturya-rasajña Kenner für die Geschicklichkeit in Bonmots. PG -ānām
su-bhāṣitā F. von -a schöne Reden führend, redekundig. SA -ām 21, 17.
su-bhrtya M. ein guter Diener. SG -asya 118, 3.
su-bhrū F. von -u (bhrū F.) mit schönen Brauen, schönbrauig. SN -ūs 39, 4. 282, 15.
su-mangala von guter Vorbedeutung. PI -ais 67, 17.
                                                              [SG -uvas 292, 15.
su-mati klug, verständig. SV -e 122, 3. PI -ibhis 169, 2.
Sumati-nāman S. mit Namen. SN -ā 96, 15.
su-madhyamā F. (von -a, -a N.) mit schöner Leibesmitte, schöner Taille. SN -ā 2, 9.
su-manas F. Blume. PN -asas 285, 6.
                                                             (SV -e 3, 20. 26, 13.
su-manohara sehr schön. SA -am 95,5.
                                                     [13.83, 13. SL -ati 306, 14.
su-mahat sehr gross. SN -an 47, 3.83, 1.90, 7.119, 18. -at 83, 10. SA -at 5, 2.21,
su-mahā-kakşa (-ā F.) mit sehr grossen Ringmauern. SA -am 12, 16.
su-mahāmanas sehr hochgemut. SN -ās 67, 18.
su-mukhāmbhojā (a-a) F. von -a (-a N., Vjan) mit schönem Lotusantlitz. SN -ā 282,
su-mukhī F. von -a mit schönem Antlitz. SN -ī 328, 2.
su-mṛṣṭa (Vmṛj) sehr rein, sehr sauber; sehr lecker. SI -ena 143, 19.
sumṛṣṭa-puṣpāḍhya (a-ā) sehr rein und reich an Blumen. PN -ās 90, 10.
sura M. (irrige Abstraktion aus asura M. Dämon, das zu asu M., Vas II gehört) Gott.
     PN -ās 13, 1. 246, 6. 74, 3. PI -ais 188, 4. PG -āṇām 5, 14.
su-rakşita wohlbehütet, wohlbewacht, wohlbewahrt. SN -as 88, 2.132, 5.63, 4. -am
     9, 14. 101, 19. 59, 14. PA -āni 8, 14.
surata-janita-kheda-svinna-gandasthalī F. v. -a (ganda-sthala N.) dessen Wangen
     schwitzen infolge der durch den Liebesgenuss erzeugten Mattigkeit. PG -īnām 291,
surata-pradīpa M. Liebeslampe. PN -ās 324, 4.
                                                                           [17.
surata-prasanga M. Hang, Neigung zum Liebesgenuss. SL -e 326, 5.
Suratamañjarī F. (surata-mañjarī F.) Name eines Candala-Mädchens und des von
     ihr handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -ī 185, 11.
surata-mṛditā F. von -a vom Liebesgenuss angegriffen. SN -ā 266, 4.
surata-rasa M. Wohlgeschmack, Leidenschaft des Liebesgenusses. SN -as 292, 3.
su-rathādhirūdha (a-a) auf einem guten Wagen sitzend. SN -as 100, 16.
sura-nadī F. Götterfluss. SA -īm 304, 2.
sura-pati M. Herr der Götter (Indra). SA -im 259, 18.
su-rabhi wohlriechend, duftig. SA -i 313, 21.
surabhi-srag-dhara (Vdhr) duftige Kränze tragend. PN -ās 13, 16.
sura-mandira N. Gotteshaus, Tempel. SN -am 248, 24.
sura-sattama (Sup. von sat) der beste der Götter. PI -ais 10, 1.
sura-sutopama (a-u, -ā F., Vmā) Götterkindern ähnlich. DA -au 84, 12.
surā F. (Vsu) Branntwein. SA -ām 153, 10.
surānganā (a-a) F. Götterfrau, Apsaras. SN -ā 44, 8.
```

### surā-matta- — suhrj-

```
surā-matta-kalaha M. Streit von vom Branntwein Berauschten. SN -as 313, 14.
surāsura (a-a) M. Götter und Dämonen. PN -ās 186, 10.
su-rūpa wohlgestaltet, schön. PN -ās 246, 21.
su-rūpā F. von -a. SN -ā 221, 3. 4.
surendra-bhavana N. Palast des Königs der Götter. PL -eşu 260, 17.
surottama (a-u) der höchste der Götter. PV -ās 12, 22. PA -ān 10, 18.
su-lalita (Vlal) sehr lieblich. SA -am 295, 4.
su-locanā F. von -a schönäugig. SA -ām 8, 19.
su-varcas strahlend. SA -asam 2, 3.6.
su-varna schönfarbig. SG -asya 20, 10.
su-varna M.N. (s. o.) Gold, Goldstück, Goldmünze. SN -am 113, 17. SA -am 234, 9.
    SI -ena 200, 2. 33, 9. SG -asya 226, 8.
suvarna-koți F. zehn Millionen Goldstücke. SA -im 213, 19. 14, 13.
suvarna-trna N. Goldfutter. SA -am 234, 8.
suvarņa-puspitā F. von -a goldblühend. SA -ām 107, 2.
suvarņa-lakşa N. ein Hunderttausend Goldstücke. SN -am 199, 22.
su-vastra N. gutes, schönes Gewand. SN -am 314, 17.
su-vicārya nachdem er wohl erwogen hat. 274, 8.
su-vitta reichlich, reich. PI -ais 154, 9.
su-vipulā F. von -a sehr gross, sehr reich. SA -ām 24, 8.
su-visama sehr uneben. PN -ās 109, 8.
su-vihita gut ausgeführt, wohl verliehen; wohl versehen. PI -ais 91, 3. 154, 16.
su-vihitā F. von -a. SN -ā 62, 12.
su-vihvalā F. von -a sehr bestürzt. SA -ām 208, 6.
su-vrtta N. Wohlverhalten, richtiges Verhalten. SN -am 110, 2.
                                                                      [108, 17.
su-vṛṣṭi-guṇa-sampanna versehen mit dem Vorzug reichlichen Regens.
                                                                      SAb -ād
Suśarman M. (su + śarman N. Schutz) Kṣatriya-Name. SN -ā 251, 11. 22. SI -aṇā
Suśarma-nrpa M. König Suśarman. SA -am 250, 8.
                                                                      [249, 22.
Suśarma-mahīpati M. dass. SA -im 249, 18.
Suśarmākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Suśarman mit Namen. SG -asya 248, 7.
su-śīta-toyā F. von -a mit sehr kaltem Wasser. SA -ām 43, 9.
su-śītala schön kühl, angenehm kühl. SA -am 45, 20.
su-śīla von gutem Charakter, charakterfest. PN -ās 154, 11.
su-śronī F. (von -i, -i F.) schönhüftig. SN -ī 39, 4. SV -i 79, 5.
su-ślaksna sehr glatt. PN -ās 13, 18.
su-samtuşta (Vtuş) leicht zufrieden. SN -as 103, 18.
su-samrabdha sehr erregt. SN -as 91, 20.
su-sadráa sehr ähnlich. SN -am 84, 16.
su-samāhita sehr aufmerksam. SN -as 1, 13.
                                               SN -as 89, 11.
su-siddhārtha (a-a) dem es wohl gelungen ist.
su-sevaka M. ein guter Diener. PN -ās 124, 2.
su-stambha M. guter Pfosten, guter Pfeiler. PI -ais 122, 8.
su-stha (Vsthā) sich wohl befindend, behaglich. PN -ās 298, 20.
su-sthita sich wohl befindend; von festem Bestand, beständig. SN -am 316, 14.
su-snigdha-gambhīrā F. von -a sehr weich und tief. SA -ām 38, 9.
susvaram (Adv. von su-svara) laut. 84, 13.
suhita-kriya (-ā F.) dessen Handlungen erspriesslich sind. PG -āṇām 169, 7.
suhrc-choka-vivardhana (Vvrdh) den Kummer der Freunde mehrend. SN -as 24,7.
suhrj-jana-sahita mit Freunden verbunden. SN -as 161, 9.
```

## suhrt-tyāga M. — Vsrj VI

suhrt-tyaga M. das im Stich Lassen (vonseiten) der Freunde. SA -am 28, 4. suhrt-svajana-vākya N. Wort der Freunde und Angehörigen. PA -āni 22, 18. su-hrd befreundet. PN -das 142, 20. su-hrd M. (s.o.) Freund. SN -d 138, 12.83, 6.221, 7.61, 21.63, 6.305, 8. SL -di 162, 2. 304, 6. PN -das 298, 16. 314, 9. PA -das 60, 1. PG -dām 20, 12. 41, 19. 103, 8. suhrd-gana M. Schar der Freunde. PI -ais 93, 1. [56, 13, 58, 2, suhrd-druh M. (Vdruh) Freundesverräter. PN -druhas 144, 16. suhrd-bhava M. Freundschaft. SAb -ad 153, 19. suhrd-varga-samudāya M. (Vi) Gesamtheit der Freundesscharen. SI -ena 161, 12. suhrd-vākya N. Freundeswort. | SA -am 11, 8. ∨sū II gebären. Ind. 3.S sūte 96, 7. Impf. 3.S asūta 199, 7. 326, 8. sūkta (u-u) N. schönes Wort, guter Spruch. PI -ais 259, 7. sūkti (u-u) F. (Vvac) schöner Spruch, Bonmot, die in die Rede eingestreuten Zitate. sūksma fein, zart, genau. SN -as 132, 4.63, 3. [PN -ayas 109, 1. sūksma-drsti F. genauer, scharfer Blick. SI -yā 142, 5. ∨sūc X (Den. von sūci F. Nadel?) anzeigen, andeuten, kenntlich machen. Pass. Ind. 3.S sūcyate 320, 24. sūcayat Ppra von Vsūc X. SN -n 278, 11. sūcita Ppp von Vsūc. SN -as 15, 16. -am 279, 24. sūcitā F. von -a. SN -ā 61, 14. 62, 2. [-as 173, 3.Sūcīmukha M. (sūcī-mukha 'Pfriemenmund') Name eines Vogels. SV -a 172, 14. SN sūcy-agra-viddha (Vyyadh) von einer Nadelspitze durchbohrt. SN -as 142, 2. süta M. Wagenlenker, gewöhnlich ein Kşatriya-Bastard und dessen Nachkommen. SV -a 72,9. SN -as 20,16.23,10.54,16.66,7.80,1. SA -am 22,7.9.70,14.73,2. sūtatva N. (von sūta M.) Kunst des Wagenlenkers. SL -e 80, 3. [84, 7, 91, 10. sūta-putra M. Sūta-Sohn. SA -am 78, 11. sūtra N. (Vsiv nähen) Faden; Lehrbuch in kurzer algebraischer Form, Leitfaden, dann auch die einzelne Regel in einem solchen. SN -am 244, 5. SA -am 244, 3. sūnu M. (Vsū) Sohn. SN -us 262, 13. SG -os 264, 18. sūpa-kāra M. (Vkr) Bereiter von Brühen, Suppenkoch, Koch. PN -ās 255, 3. sūrya M. (vw. mit svar N.) Sonne. SN -as 275, 12. SA -am 73, 11. SI -ena 171, 10. SG -asya 275, 2. Süryaprabhābhidhāna (a-a) Süryaprabha mit Namen. SN -as 185, 6. sūryāmsu (a-a) M. Sonnenstrahl. PI -ubhis 329, 8. sūryātapa (a-ā) M. Sonnenglut. SN -as 260, 4. sūryāśva (a-a) M. Sonnen (symbolische Bezeichnung der Zahl zwölf) und Pferde (s. B. d. Z. sieben). PI -ais 279, 12 ('wenn durch zwölf und sieben (Zäsur bewirkt wird)' etc.; Vrttaratnākara III, 101). süryodaya (a-u) M. Sonnenaufgang. SL -e 68, 3. ∨sr I laufen, eilen. Mit apa weglaufen, sich wegmachen, Kaus. entfernen, mit abhi [hinzulaufen. Imp. 2.S apa-sara 151, 6. 19. 52, 12. 293, 15. Perf. 3. S abhi-sasāra 32, 9. Pass. des Kaus. Imp. 3.S apa-sāryatām 110, 9. srkvan N. Mundwinkel. DA -anī 133, 3. srkvi N. dass. DA -inī 165, 11. ∨srj VI von sich lassen, ablegen, niederlegen; aus sich entlassen, erschaffen.

ava freigeben, schenken, mit ud fliegen lassen.

Ind. 3.S srjati 274, 17. 1.S ava-srjāmi 93, 18.

Perf. 3.S sasarja 334, 2. ut-sasarja 3, 7.

Impf. 3.S asrjat 15, 20.

```
Vsrj X mit vi aufgeben, entlassen, entsenden.
    Impf. 3.S vy-asarjayat 51, 6. 78, 2. 204, 5. 22, 9. 42, 4.
Pass. Aor. 3.S vy-asarji 208, 15.
srtvā Ger. von Vsr eilen. 64, 6.
Vsrp I kriechen, schleichen. Mit ud in die Höhe gehen, mit vi sich zerstreuen.
    Ind. 3.S ut-sarpati 82, 19 (Nīl. utsarpati dīrgham bhavati).
    Perf. 3.P vi-saspus 3, 13.
srsta Ppp von Vsrj VI erschaffen, schaffen. SN -am 295, 16.
srstavat Ppa von Vsrj VI (s. o.). SG -atas 330, 2. DN -antau 191, 13.
srstā F. von -a. SN -ā 191, 12.
srstvā Ger. von Vsrj VI. 191, 15.
seka M. (Vsic) Begiessung, Besprengung.
                                          SN -as 169, 4.
setu M. (Vsi binden) Damm zum Überschreiten eines Gewässers, Brücke. SN -us 115,
senā F. (\bigvee so?) Heer. SI -ayā 94, 18.
                                                                             [17.
serşyam (a-ī, -ā F.) neidisch, eifersüchtig. 241, 2.
∨sev I aufsuchen, sich begeben (zu, auf), dienen, huldigen. Mit â aufsuchen, ge-
    niessen, mit ni aufsuchen, verkehren mit.
    Ind. 3.S sevate 99, 4. 105, 4. 39, 11. 41, 7. 295, 20. ni-sevate 168, 17. 3.P se-
    Imp. 2.S sevasva 272, 8.
                                                                    [vante 302, 7.
    Pot. 3.S seveta 107, 6, 19, 21, 63, 15.
    Perf. 3.S siseve 247, 23.
Pass. Ind. 3.S sevyate 139, 11. ā-sevyate 325, 8.
sevaka M. (Vsev) Diener. SN -as 107, 12. 12, 19. 43, 12. 14. 17. SG -asya 143, 16.
    PN -ās 105, 12. 07, 14. 12, 13. 24, 5. 6. 46, 20. PI -ais 143, 5.
sevaka-jana M. ein dienender Mann, Diener. SG -asya 143, 1.
sevakottama (a-u) der beste der Diener, trefflicher D. PN -as 152, 17.
sevana-vidhi M. die Tätigkeit des Dienens (beim Lehrer). SN -is 99, 12.
sevanīya (Vsev) aufzusuchen, zu huldigen. SN -am 281, 14.
sevā F. (Vsev) Dienst. SN -ā 107, 4.43, 13.46, 12.275, 14.97, 29. SA -ām 153, 21.
sevā-kārin (Vkr) Dienst tuend. PN -inas 278, 23.
                                                        [SI -ayā 143, 5.8.11.20.
sevānjali (ā-a) M. die beim Aufwarten zusammengelegten Hände. SN -is 314, 11.
sevādi (ā-ā) Dienst und anderes. PI -ibhis 317, 3.
sevā-dharma M. Dienstpflicht. SN -as 146, 17. 268, 15. SG -asya 106, 20.
sevā-vivarjita (Vvrj) ohne Dienst, frei von Anstellung. SN -as 105, 5.
sevā-vrtti-vid (Vvid II) der Art und Weise des Dienstes kundig. PG -dām 105, 15.
sevā-samvyavahāra-tattva-vidvas den Dienst und den Verkehr aus dem Grunde
    kennend. PG -uşām 146, 10.
sevā-samuttha (Vsthā) hervorgehend aus dem Dienst. SA -am 314, 7.
sevitum Inf. von Vsev dienen. 107, 3.
sevitvā Ger. von V sev (s. o.). 229, 2.
sevya (Vsev) zu besuchen, zu dienen, zu huldigen, zu geniessen. SN -as 107,8.
    53, 5. 258, 18. PN -ās 281, 11. 84, 17.
sevya-gunānvita (a-a) versehen mit den Eigenschaften eines, der würdig ist, dass
    man ihm diene. SN -as 107, 8.
sevyamāna Pprp von Vsev besuchen, bedienen. SN -as 186, 4.
sevyamānā F. von -a. SA -ām 203, 9.
```

```
sevyāsevya (a-a) dem man dienen und dem man nicht dienen soll. SA -am 107, 13.
sainika M. (von senā F.) Soldat, Streiter. PN -ās 274, 3.
sainya-dvaya-samgrāma-bhūmi F. Kampfplatz zweier Heere. SA -im 116, 19.
sairandhrī F. Zofe, Kammerfrau. SN -ī 60, 6. SA -īm 50, 18.52, 13.
socchvāsam (a-u, -a M., V svas) aufatmend. 120, 14.
sodha Ppp von Vsah ertragen, dulden, zulassen, hemmen. SN -am 188, 7. PN -ās
sodhā F. von -a. PN -ās 303, 8.
                                                                [298, 3, 99, 12.
sodhum Inf. von \bigvee sah (s. o.). 81, 21. 135, 24.
sotkantham (a-u, -ā F.) mit Sehnsucht, wehmütig. 284, 20.
sotsuka (a-u, -a N.) mit Unruhe, erregt. PN -as 129, 12.
sodvegākāra (a-u, a-ā) eine aufgeregte Miene zeigend. SA -am 142, 15.
sopāna N. Treppe, Leiter. SA -am 331, 2.
Somadattākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Somadatta mit Namen. SN -as 193, 3, 252, 9.
soma-pa (Vpā I) Soma trinkend, zum Soma-Trank zugelassen. SN -as 37, 22.
Somaśarmākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Somaśarman mit Namen. SN -as 229, 16.
saukhya N. (von su-kha) Freude, Glück. SN -am 317, 4. SA -am 95, 13. 141, 2.
saujan ya N. (von su-jana M.) Gutmütigkeit, Leutseligkeit, Wohlwollen. SN -am 268, 4.
Saudāmanī F. von -a (von Sudāman M.) vom (Berge) S. kommend. SN -ī 2, 13.
saudāmanī F. (s. o.) Blitz. SG -yās 286, 9.
saudhotsanga (a-u) M. Palastsöller. SN -as 285, 10.
saundarya-vighātaka (Vhan) die Schönheit aufhebend, störend. SN -am 322, 16.
saubhāgya N. (von su-bhaga) Schönheit, Glück. SN -am 322, 8.15. SI -ena 2, 9.
saubhāgya-lakşmī-nidhi M. Schatzkammer der Schönheit und Herrlichkeit. SL -au
saubhāgya-vilopin (Vlup) die Schönheit raubend. SN -i 322, 10.16.
saubhāgyāksara-panktikā (a-a) F. eine Reihe von Glücksrunen. SN -ā 291, 1.
saumya-vāta-samsparśa-vepamāna-kalevara (-a N.) mit von der Berührung der
    nördlichen Winde zitternden Leibern. SN -am 172, 17.
sauvarna (von su-varna N.) golden. SN -as 232, 25. PI -ais 276, 10.
sauhārda N. (von su-hrd M.) Freundschaft. SN -am 93, 21. SAb -ād 119, 5.
sauhrda N. (von su-hrd M.) Freundschaft, Zuneigung. SI -ena 29, 15.
Skanda M. (Vskand springen) der indische Kriegsgott, Sohn des Siva und der Pārvatī,
    mit sechs Gesichtern, weshalb er von den sechs Krttika's (Plejaden) gesäugt wurde
    (vgl. Kārtikeya). SI -ena 243, 22.
Skanda-jananī F. die Mutter des Sk., Pārvatī. SN -ī 199, 10.
Skanda-prasāda M. Gnade des Sk. SA -am 197, 7.
skandha-deśa M. Schultergegend, Schulter. SL -e 15, 20.
skhalita-gati mit schwankendem, unsicherem Gange. SN -is 169, 17.
skhalitantareşu (a-a, PL von -a N.) im Falle des Strauchelns. 146, 11.
stana M. die weibliche Brust, mamma. DN -au 294, 2. 300, 11. PG -ānām 318, 8.
stana-jaghana-ghanābhoga-sambhoginī (a-ā) F. (von -in, von -a M.) feste Run-
    dung von Busen und Hüften besitzend. PG -īnām 282, 12.
stana-dvaya N. Brüstepaar. SN -am 331, 4.
                                                                    [-i 293, 10.
stana-patanāvadhi (a-a, -i M., Vdhā) das Fallen der Brüste als Grenze habend. SN
stana-bandhura mit den Brüsten geschmückt. SG -asya 331, 15.
stana-bhara-parikhinna (Vklid) ermüdet durch die Last des Busens. SN -am 281,
stana-bhara-pulakodbheda (a-u) M. das sich Aufrichten der Flaumhaare des vollen
    Busens. SA -am 287, 5.
stana-bhara-vinaman-madhyabhāgā F. (von -a) deren Leibesmitte sich biegt
```

Digitized by Google

durch die Last des Busens. PN -as 284, 6.

```
stana-bharālasā (a-a) F. (von -a) träge durch die Last der Brüste. SN -ā 238,9.
stana-bhāra M. (Vbhr) Last, Fülle des Busens. SN -as 290, 23. SI -ena 292, 21.
stana-madhya N. Mitte der Brüste. SL -e 294, 11.
stanottarīya (a-u) N. Busentuch. SI -ena 291, 9.
stabdha-locana mit starren Augen. PA -an 15, 13.
stambha M. (Vstambh) Pfosten, Pfeiler. SN -as 102, 19 (als Name des Baumes
    ist nach der neuesten Forschung für das schlecht überlieferte anjana- ohne Zweifel
    arjuna- zu lesen).
stambha-madhya-gata-vṛṣaṇa (-a M., Vṛṣ) dessen Hoden in die Mitte des
    Pfostens geraten waren. SG -asya 103, 3.
stimitonnata-samcāra (a-u) ruhig und hoch einherschreitend. PN -ās 104, 11.
∨stu II lobsingen, preisen. Mit pra preisen.
    Ind. 3.8 stauti 100, 3. pra-stauti 282, 16.
    Imp. 3.P stuvantu 273, 9.
    Impf. 3.P astuvan 231, 5. 34, 18.
stuta Ppp von Vstu. SN -as 224, 20.
stuti F. (Vstu) Loblied, Lobgesang, Hymnus. PI -ibhis 186, 12. 221, 12.
stuti-mukhara-mukha-śrī dessen ehrwürdiger Mund geschwätzig ist von Lobliedern.
stuti-vacana N. ein Wort des Preises. SN -am 110, 4.
                                                                 [SN -īs 197, 17.
stuti-vaco-hrata erfreut über die Worte des Preisgesanges. SN -as 186, 13.
Vstr X mit vi ausbreiten.
Pass. Imp. 3.S vi-stāryatām 152, 1.
stoka (eig. M. Tropfen) ganz wenig, unbedeutend. SN -am 151, 15. 267, 3. SA -am
    260, 2. SI -ena 232, 17. PI -ais 230, 14.
strī F. Weib. SN -ī 183, 10. 221, 3. 40, 14. 49, 23. SA -iyam 8, 8. 85, 21. 205, 18.
     58, 10. 82, 17. SG -iyās 279, 23. PN -iyas 279, 6. 80, 10. 81, 4. 91, 6. PG -īņām
    248, 1. 78, 22. 79, 15. 83, 9. PL -īṣu 189, 4. 6. 308, 2.
strī-katāksa M. Seitenblick eines Weibes. PI -ais 279, 14.
strī-jana M. Weib. SL -e 258, 7.
strī-mantra M. Beratung, Gespräch über Weiber. SA -am 77, 8.
strī-mukha-pankaja N. (Vjan) Lotusgesicht eines Weibes. SA -am 295, 4.
strī-mudrā F. das Siegel Weib. SA -ām 289, 13.
strī-yantra N. (Vyam) die künstliche Puppe Weib. SN -am 295, 16.
strī-rūpa in Weibergestalt, Weibertracht. PN -ās 218, 19. PA -ān 219, 1. 20.
strī-rūpin (von rūpa N.) dass. SI -iņā 222, 11.
strī-veşa M. (Vviş) Weiberkleidung. SA -am 249, 16.50, 6.
strī-veşa (s. o.) Weiberkleidung tragend, als Weib verkleidet. SN -as 250, 1.
strī-samjfiita (von sam-jfiā F.) Weib genannt. SN -am 289, 18.
strī-svabhāva M. Weiberart, Natur des Weibes. SN -as 68, 19.
straina N. (von strī F.) Weibervolk. SL -e 304, 8.
sthagita-karatala-sparśa-lolodyama (a-u) dessen Bemühungen emsig sind nach
     Berührung mit der verborgenen Handfläche. PG -anam 282, 13.
sthapaty-ādi der Baumeister und die andern. PN -ayas 102, 16.
sthala N. Erhebung, Hügel, Festland. SL -e 129, 5.
sthalatā F. (von sthala N.) Zustand von Festland. SA -ām 164, 13. 65, 3.
sthalāravinda-śrī (a-a) F. die Pracht von Lotusblumen auf festem Lande. SA -iyam
sthalī-śāyin (\si) auf dem Erdboden liegend, schlafend. PN -inas 298, 20. [329, 14.
sthavira alt. PI -ais 12, 16. PAb -ebhyas 14, 15.
Vsthā I stehen, dastehen, bestehen, Bestand haben, bleiben, verharren, sich befinden,
```

Kaus. wegstellen, verwahren. Mit anu befolgen, sich richten nach, ausfindig machen, ausführen, verleihen, mit ä stehen, halten zu, sich anschicken zu, sich machen an, anwenden, mit ud aufstehen, sich erheben, mit upa treten vor, sich einstellen, bei-, unterstehen, aufwarten, dienen, mit sam-upa zuteil werden, mit pari herumstehen, sich herandrängen, mit pra aufbrechen, sich aufmachen.

Akt. Ind. 3.S tişthati 20,17.91,5.96,10.101,18.02,20.12,3.13,1.21,3.23,16.24,7. 29,12.30,10.40,6.42,4.48,20.59,13.78,15.85,24.95,21.202,10.95,9.303,19. 17,9. upa-tişthati 56,11. 3.P tişthanti 109,15.11,15. 1.P tişthāmas 129,13. Imp. 2.S tiştha 53,8.121,10.41,13.218,9.20,8.23,8.27,17.35,20.45,22. ā-tiştha 56,2. ut-tiştha 204,9.43,16.307,18. 3.S tişthatu 74,8.115,2.226,15. 32,4. 3.P tişthantu 149,4.

Pot. 3.S tisthet 224, 12. ā-tisthet 24, 12.

Impf. 3. S atişthat 1, 5. 193, 8. 207, 9. 15, 22. anv-atişthat 325, 16. ud-atişthat 245, 2. upātişthat (a-a) 55, 11. prātişthat (a-a) 29, 13. 1. S atiştham 205, 23. 32, 12. 3. D atişthatām 229, 20. 3. P atişthan 209, 13.

Perf. 3.S tasthau 54,2.88,21.119,2.231,13.47,17.54,4.333,13. ut-tasthau 47,13. 3.D tasthatus 61,22. 3.P tasthus 7,8.44,1.173,3.99,5. pari-tasthus 128,15.

1. Fut. 3. S ā-sthāsyati 67, 23. upa-sthāsyati 92, 21. 3. D upa-sthāsyatas 56, 4.

Med. Ind. 3.S upa-tisthate 132, 16.

Impf. 3.S prātisthata (a-a) 24, 18.

Perf. 3.S upa-tasthe 23, 14. 77, 6. pra-tasthe 33, 14. 110, 8. 18, 9. 19, 11. 30, 6. 1. Fut. 3.S sam-upa-sthāsyate 282, 3. 1.S ā-sthāsye 10, 12. [228, 1.

Pass. Ind. 3.S sthiyate 127, 5. 314, 19. 16, 15. anu-sthiyate 127, 4.

Imp. 3.S anu-sthīyatām 96, 9. 11. 110, 7. 31, 6. 36, 12.

Kaus. Impf. 3.8 prāsthāpayat (a-a) 62, 21. 64, 4. 94, 20.

Perf. 3.S pra-sthāpayāmāsa 57, 14. 78, 19. 3.D sthāpayāmāsatus 77, 4. sthānuvat (von sthānu M., vw. mit sthala N.) wie ein Baumstumpf, wie ein Stock. sthātum Inf. von  $\vee$ sthā. 210, 21. [107, 10.

sthāna N. (Vsthā) Standort, Stelle, Platz, Ort, Stellung. SN -am 155, 14. 17. 313, 11. 20, 26. SA -am 130, 11. 67, 17. 76, 7. 98, 14. SAb -ād 175, 17. 76, 5. SL -e 164, 3. 80, 3. 281, 2. PN -āni 309, 15. PL -eşu 111, 6.

sthānāntara (a-a) N. ein anderer Platz. SA -am 118, 16. 19, 1. [27, 8. sthāpayitvā Ger. von \sthā Kaus. auf-, anstellen, einrichten, deponieren. 201, 10. sthāpita Ppp von \sthā Kaus. (s. o.). SN -as 277, 10. -am 210, 11.

sthālī F. (vw. mit sthala N.) Topf, Kochtopf. SL -yām 276, 9.

sthāvara (Vsthā) fest, unbeweglich. SN -as 53, 8.

sthāvara-jangama (Vgam) fest und beweglich. PG -ānām 327, 6.

sthita (Pp von Vsthā) stehend, dastehend, beharrend, sich befindend. SN -as 102,9.11. 22,21.25,3.33,5.56,7.67,18.89,18.214,6.18,11.24,14.49,3.311,9.12,14.20,

23. 21, 5. 5. -am 131, 12, 91, 19. 310, 5 (= sthīyate). SA -am 7, 5. 6. 25, 3. 35, 22.

SG -asya 138, 19. SL -e 113, 14. 91, 22. 213, 15. 17, 3. 6. 25, 19. 46, 24. 81, 2. 321, 17. 22. DN -au 100, 17. PN -ās 142, 4. 218, 19. 316, 4. PA -ān 14, 8. 15, 14.

sthita N. (s. o.) das Stillstehen. SN -am 283, 8.

sthitavat Ppa von Vsthā beharren, sich befinden. DN -antau 176, 2.

sthitā F. von -a. SN -ā 39, 8. SA -ām 58, 6. 248, 8. PN -ās 20, 18.

sthitvā Ger. von Vsthā stehen, bleiben, warten. 152, 13. 314, 21.

sthiti F. (Vsthā) das Verweilen, Aufenthalt, Beharren, Beharrlichkeit, Fortbestand; Stellung, Würde. SN -is 302, 19. SA -im 16, 18. SI -yā 34, 10. SD -aye 326, 1. sthiti-jña (Vjñā) seine Stellung, seine Würde kennend. SN -as 326, 1.

```
sthira (Vsthā) beständig, fest, dauernd, zuverlässig. SN -as 262, 15. -am 214, 21.
    78, 31. 79, 2. 8. SA -am 215, 2. SL -e 214, 12. 67, 21.
sthiratā F. (von sthira) Beständigkeit, Dauer. SA -ām 177, 10.
sthirā F. von -a. SI -ayā 214, 15.
sthiropadeśā (a-u) F. von -a bei dem die Unterweisung von Dauer ist. SA -ām 329,1.
Sthūlasiras M. (sthūla-siras Dickkopf) Name eines Nachtdämons. SN -ās 192, 3.
sthūlā F. von -a (vw. mit sthavira) gross, dick. SN -ā 209, 2.
sthuleccha (a-i, -a F.) grosse Wünsche habend. PN -as 306, 14.
                                                                       [282, 13.
sthülopastha-sthalī (a-u) F. (= sthala N.) hohe Wölbung des mons Veneris. PL -īşu
stheya (Vsthā) zu stehen. SN -am 263, 7.
sthairya N. (von sthira) Standhaftigkeit, Zuverlässigkeit. SN -am 98, 14. 315, 18.
∨snā II baden.
    Imp. 2.S snāhi 209, 6.
snātum Inf. von \vee snā. 207, 12. 30, 3. 45, 2.
snātvā Ger. von Vsnā. 177, 14. 81, 4. 243, 21. 314, 4.
snāna N. (Vsnā) das Baden, Bad. SN -am 261, 13.
snāna-kleśa-klamāpalıa (a-a, Vhan) die Beschwerde und die Ermattung des Bades
     vertreibend. SN -am 195, 11.
snāna-nibha N. (Vbhā) Anschein, Vorwand des Bades. SAb -ād 209, 19.
snāna-vyāja M. (Vafij) Täuschung, Vorwand des Bades. SAb -ād 209, 25.
snānāpadeśa (a-a) M. (Vdiś) Vorwand des Bades. SI -ena 210, 15.
snānārtham (a-a, -a M.) des Bades wegen, um zu baden. 180, 14. 17.
snānopakaraņa (a-u) N. Badegerāt. SA -am 180, 17. 81, 3.
snānopakaraņa-hasta mit dem Badegerät in der Hand. SA -am 180, 15.
snāntī F. v. -āt Ppra v. Vsnā II baden. SN -ī 207, 9.15. SA -īm 237, 2.
snāyu-vasāvaśeşa-malina (ā-a) mit Resten von Sehnen und Fett besudelt. SA -am
snigdha (Pp von Vsnih) glatt, ölig; anhänglich, freundlich. SN -am 262, 14.
snigdha-vidagdha-mugdha-madhura zärtlich, schlau, naiv und süss. PI -ais 315,
snigdhā F. von -a. PN -ās 283, 7.
snuṣā F. Schwiegertochter. SN -ā 249, 21. 51, 13. SA -ām 37, 8. 250, 9.
sneha M. (Vsnih) Öl; Anhänglichkeit, Zuneigung. SN -as 98, 3. 115, 18. 99, 8. 265,
     18. 310, 11. SI -ena 112, 12.
sneha-pāśa-baddha gebunden mit der Fessel der Zuneigung (zu). SI -ena 144,7.
sneha-sambhāşa M. (V bhāş) freundliche Unterredung. SN -as 128, 19.
snehārdra-hrdaya (a-ā) mit von Zärtlichkeit feuchtem Herzen. SN -as 100, 20.01, 11.
∨spardh I wetteifern.
                                                                 [DN -au 167, 4.
     Ind. 3.S spardhate 261, 3.
spardhamāna Pprm von Vspardh I. SG -asya 169, 12.
sparśa M. (Vsprś) Berührung. SN -as 318, 8. PL -eşu 288, 17.
sparśavatī F. von -vat (von sparśa M.) angenehm anzufühlen, weich. PA -īs 334, 10.
spasta (Vspas, Nebenform von Vpas) deutlich, klar. SN -as 297, 7.
∨sprá VI berühren.
     Ind. 3.S spršati 153, 13. 15. 1.S spršami 209, 6. 47, 9. 3.P spršanti 199, 2.
     Pot. 1.S sprseyam 87, 12.
spršantī F. von -at Ppra von Vsprš VI. SG -yās 283, 13.
sprsta Ppp von Vsprs. SN -as 29, 20. 264, 20. 68, 11.
sprstā F. von -a. SN -ā 296, 2.
∨sprh X eifern, eifrig begehren (nach).
     Ind. 3.S sprhayati 266, 6.
```

638

```
sprhanīya-nirbhara-rahah-krīdā-pragalbha übermütig durch das an Wonnen
     reiche heimliche Spiel. SN -am 292, 7.
sprhayat Ppra von Vsprh X. PG -tām 303, 1.
sprhayālu (Vsprh) begehrend, gierig (nach). PN -avas 308, 13.
sprhā F. (Vsprh) Begehren, Verlangen (nach). SN -ā 267, 14.
sphāra-samskārāksipta-siddhi (a-ā) dessen (deren) Zustandekommen bewirkt wird
     durch grosse Begabung. PN -ayas 244, 21.
sphāra-sphurita-tejas von mächtigem zuckendem Glanze. SI -asā 277, 22.
sphīta (Pp von Vsphāy gedeihen) reichlich, gross. SN -as 88, 2. SL -e 279, 2.8.
∨sphut VI springen, bersten.
     Impf. 3.S asphutat 225, 7.
sphutam (Adv. von -a, Vsphut) deutlich, vernehmlich. 243, 16.
sphuta-vidruma-stha (Vsthā) ander klaren, leuchtenden Koralle sitzend. SN -am
sphutā F. von -a (Vsphut) klar, deutlich. SN -ā 196, 11.
                                                                        [332, 4.
sphutita Pp von Vsphut springen, bersten. SN -am 194, 7.
sphutiteksana (a-ī) mit aufgerissenen, weitgeöffneten Augen. SN -as 178, 4.
∨sphur VI zucken, zappeln, funkeln, strahlen, glänzen.
     Ind. 3.S sphurati 104, 6. 279, 14. 16. 23. 317, 14. 18, 8. 3.P sphuranti 280, 20.
sphurat Ppra von Vsphur VI. SN -n 296, 10. 17.
                                                                         [327, 9]
sphurat-prabhā-maṇḍalā F. von -a (-a N.) mit zuckendem Strahlenkreise. SI -ayā
sphurat-sphāra-jyotsnā-dhavalita-tala (-a M.N.) dessen (deren) Fläche hell be-
    leuchtet wird durch das strahlende reiche Mondlicht. SL -e 304, 14.
sphurad-amala-raśmi mit zitternden reinen Strahlen. SN -is 285, 12.
sphurad-gandha M. der aufzuckende, plötzlich auftretende Duft. SN -as 286, 4.
sphurad-dīpa M. funkelnde Lampe. SN -as 311, 7.
sphuranti F. von -at. SA -im 108, 21.
sphural-lolāli (a-a) M. funkelnde, unstäte Bienen. PG -īnām 282, 21.
sphuritādhara (a-a) mit zuckenden Lippen. SN -as 142, 12.
sphurjat Ppra von Vsphurj I brummen, grollen. SN -t 296, 19.
sphotitārgalā (a-a) F. von -a dessen (deren) Riegel gesprengt wurden. SN -ā 211, 18.
sma emphatische Partikel, verleiht einem Verb im Präsens gewöhnlich die Bedeutung
    der Vergangenheit. 2, 12. 6, 17. 9, 7. 13, 17. 20, 11. 28, 3. 37, 18. 51, 1. 54, 22.
     56, 20. 77, 8. 12. 85, 14. 86, 22. 94, 15. 126, 2. 30, 18. 36, 8. 40, 5. 47, 13. 78, 13.
    87, 12. 88, 3. 92, 7. 97, 17. 98, 12. 20. 206, 12. 22. 08, 6. 11, 11. 14, 5. 16, 3. 16.
     19, 10. 22, 22. 23, 16. 29, 18. 33, 20. 21. 35, 8. 308, 12.
smaya M. (Vsmi) Selbstgefühl, Hochmut. SI -ena 297, 2.
smayat Ppra von Vsmi I lächeln. SN -n 77, 16. 93, 6.
smaya-dūşita mit dem Fehler des Hochmuts behaftet. PN -ās 296, 27.
smayamāna Pprm von Vsmi I lächeln. SA -am 9, 9.
Smara M. (Vsmr) Beiname des Gottes Kāma. SN -as 203, 4.
Smara-kusumabāņa-vyatikara-jvara-jvālā F. (Vjval) die Flamme des Fiebers
    (verursacht) durch das Treffen der Blumenpfeile des Sm. PN -as 309, 3.
smarana-padavī F. (\vi) Weg der Erinnerung. SA -īm 303, 16.
smarat Ppra von Vsmr I gedenken, sich erinnern, denken an. SN -n 56, 20. 236,
    18. 22. 49, 12. PN -ntas 305, 19.
Smara-taskara M. der Räuber Sm. SN -as 288, 2.
smara-timira-samcāra-janita erzeugt durch das Wandeln in der Finsternis der
    Liebe. SN -am 312, 5.
smarantī F. von -at. SN -ī 56, 11, 208, 13. SG -yās 76, 18.
```

```
Smarabhūpati-saundarya-mandirā F. Schatzkammer der Schönheit des Königs
    Smara. SN -ā 205, 14.
                                                                [PN -uvas 294,7.
Smara-vijaya-dāna-pratibhū M. (Vbhū) Bürge für die Verleihung des Sieges an Sm.
Smara-śāsanānghri-yugala (a-a) N. (Vyuj) Fusspaar des Züchtigers des Sm. SN
    -am 313, 20.
                                                  Pfeile des Sm. SA -ām 207, 14.
Smara-sāyaka-laksyatā F. (von laksya N., Vlaks) Zustand der Zielscheibe für die
smara-smera-nitambinī F. ein vor Liebe lächelndes hüftenstarkes Mädchen. PG
Smarājñā (a-ā) F. Befehl des Smara. SI -ayā 248, 12.
                                                                  [-īnām 281, 12.
smarāturā (a-ā) F. von -a liebeskrank. SN -ā 247, 24.
smarāpasmāra (a-a) M. (\veesmr) Liebesvergessenheit, -besessenheit. SN -as 292, 14.
Smarāri (a-a) M. Feind des Smara. SV -e 314, 6.
Smarāstra (a-a) N. Geschoss des Smara. SN -am 281, 4.
Smarodaya-dāyin (a-u, \( \sqrt{da} \) dem Smara den Sieg verleihend. PN -inas 290, 5.
smartum Inf. von Vsmr gedenken, sich erinnern. 34, 21.
smārta M. (von smrti F.) Kenner der heiligen Überlieferung. PI -ais 140, 15.
smita N. (Vsmi) das Lächeln. SN -am 283, 10. SI -ena 280, 7. SG -asya 332, 6.
smita-pūrvābhibhāṣiṇī (a-a) F. von -in (\sqrt{bhāṣ}) unter Lächeln anredend. SN -ī 9,9.
∨smr I gedenken, sich erinnern, denken an, überliefern, lehren.
    Ind. 2.S smarasi 310, 21. 1.S smarāmi 48, 15. 76, 14. 14. 92, 22. 3.P smaranti
    Imp. 2.S smara 188, 2. 92, 12. 2.P smarata 133, 14.
                                                                        [104, 13.
    Pot. 1.S smareyam 305, 12.
    Perf. 3.S sasmāra 230, 8.
    1.Fut. 2.S smarisyasi 174, 20.
Pass. Imp. 3.S smaryatām 129, 7.
smrta Ppp von Vsmr. SN -as 221, 7. -am 141, 3.4.
                                                                   [230, 9. 50, 5.
smṛta-mātrāgata (a-ā) durch das blosse an ihn Denken herbeigekommen. SN -as
smrtā F. von -a. SN -ā 227, 14. 45, 16. 96, 1.
smrti F. (Vsmr) Tradition, Werk über Gewohnheitsrecht. PI -ibhis 311, 13.
smrti-patha M. (vw. mit pathin M.) Weg der Erinnerung. SA -am 303, 14.
smrtvā Ger. von Vsmr. 192, 16. 93, 12. 229, 6.
smera (Vsmi) lächelnd, blühend. SN -as 284, 16.
                                                                   [den Schläfen].
syandat Ppra von V syand I fliessen, laufen. PG -tam 46, 12 (nach PW mit fliessen-
syandana M. (Vsyand) Wagen; Dalbergia. SA -am 23, 4. PI -ais 33, 19.
sramsayat Ppra von Vsrams Kaus. herabfallen, -gleiten machen. PN -ntas 287,6.
sraj F. Blumengewinde, Guirlande, Kranz. SA -jam 15, 20. PN -jas 285, 8.14. PA
    -jas 10, 19. 17, 2.
                                                                    [-am 300, 13.
sravan-mūtra-klinna (Vklid) feucht von herabfliessendem, -tröpfelndem Harn. SN
srastadhammillakā F. (von -a, srasta + dhammilla M.) mit herabgesunkenen Haar-
    flechten. PG -ānām 291, 15.
∨sru I fliessen. Mit pari zerrinnen, mit pra hervorströmen.
    Ind. 3.S pari-sravati 317, 11.
    Impf. 3.S prāsravat (a-a) 86, 6.
srutakşīratā F. (von sruta-kṣīra) das Harzfliessenlassen. SI -ayā 323, 17.
sva eigen. SA -am 15, 7. 37, 20. 55, 3. 74, 14. 93, 19. 99, 5. 111, 4. 36, 1. 208, 14.
    35, 9. 51, 3. 55, 15. 335, 1. SI -ena 8, 20. SG -asya 104, 3. SL -e 314, 15.
    PA -ān 270, 17. 72, 9. -āni 53, 18. 80, 14. PI -ais 90, 18. PL -eşu 201, 23.
sva M.N. (s. o.) die eigne Person, das Selbst, das Ich. SG -asya 257, 22.
svaka (Wb. von sva) eigen. SA -am 17, 9.88, 13. PA -an 60, 1.
sva-kanyāntahpura (ā-a) N. der Harem seiner Tochter. SL -e 249, 23.
```

```
svakā F. von -a. SA -ām 90, 6.
sva-kānti F. sein Glanz. PI -ibhis 186, 2.
svakīya-śiśuka M. (Dem. von śiśu M.) das eigne Kindlein. PI -ais 298, 11.
svakīyā F. von -a (von svaka) eigen. SN -ā 257, 23.
sva-kula N. sein Haus, sein Geschlecht. SN -am 150, 6.
sva-gunodaya (a-u) M. der Sieg ihrer Tugenden. SI -ena 114, 1.
sva-grha M.N. das eigne Haus. SA -am 175, 9.76, 2.77, 7.224, 6.25, 3. SL -e 91, 4.
sva-grha-sthiti F. Fortbestand des eignen Hauses. SD -aye 207, 4.
sva-grhābhimukham (a-a, Adv. von -a) dem eignen Hause zugewandt. 130, 6.
sva-geha N. das eigne Haus. SL -e 226, 23.
                                                              [SA -am 332, 18.
sva-cāpa-saundarya-mada M. hochmütiger Stolz auf die Schönheit seines Bogens.
sva-citta-kalpita (Vklp) im eignen Herzen erzeugt. SN -as 156, 5.
sva-citta-stambhana N. (Vstambh) Festigung des eignen Herzens. SD -āya 166, 15.
sva-ceți F. ihre Dienerin. PG -īnām 208, 10.
sva-cchanda vom eignen Willen abhängig. SN -am 306, 5.
svacchandam (Adv. vom vorigen) nach eignem Gefallen. 143, 14.
sv-acchā F. von -a durchsichtig, lauter. SN -ā 270, 5.
∨svaj I umarmen.
    Perf. 3.S sasvaje 88, 17.
sva-jana M. die Angehörigen, Verwandten. SN -as 98, 16. SA -am 28, 9.
     -ād 48, 19. SL -e 262, 3. PL -eşu 115, 3.
sva-janaka M. sein Vater. SA -am 177, 7.
svajanatā F. (von sva-jana M.) Verwandtschaft. SA -ām 276, 18.
svajana-bandhujana M. Angehörige und Freunde. PL -eşu 267, 15.
sva-janānvita (a-a) gefolgt von seinen Leuten. SN -as 94, 9.
∨svajanāy (Den. von sva-jana M.) sich wie ein Verwandter benehmen.
     Ind. 3.S svajanāyate 98, 15.
sva-jāti von seiner Art, seiner Kaste. SN -is 151, 13.
                                                                      [161, 20.
sva-jāti-paribhava-kupita zürnend über die Beleidigung seiner Kaste. SN -as
svajātya (von sva-jāti F.) zur eignen Kaste gehörig. PG -ānām 152, 10.
sva-jīvita N. das eigne Leben. SL -e 143, 3.
svatantra-sprhä F. Verlangen nach Unabhängigkeit. SN -ā 137, 10.
svatas (von sva) aus dem Eigenen, von selbst. 191, 5.
∨svad X mit ā sich schmecken lassen, kosten, geniessen.
     Ind. 2.S ā-svādayasi 141, 14.
                                  1.S ā-svādayāmi 141, 12. 15.
     Imp. 2.S ā-svādaya 141, 13.
sva-dagdha-jathara M. sein verwünschter Bauch. SG -asya 298, 14.
sva-dāra-parituşta mit der eignen Frau zufrieden. PI -ais 277, 11.
sva-devatā F. seine Gottheit, sein Gott. SA -ām 100, 3.
sva-deśa M. das eigne Land, Heimat. SA -am 230, 23. SL -e 159, 4.
sva-deśa-rāga M. Liebe zur Heimat. SI -ena 159, 6.
sva-doşa-nāśa M. Schwinden der eignen Schuld. SD -āya 125, 5. 7.
sva-dharma M. das eigne religiöse Verdienst, eigne Moral. SN -as 217, 1.
sva-dharmācaraņa (a-ā) N. (Vcar) Übung der eignen Frömmigkeit. PL -eşu 39, 14.
sva-dhāman N. seine Wohnstätte, seine Heimat. SL -ani 316, 2.
sv-adh\bar{i}ta (\vee i) wohlstudiert. PN -ās 35, 2.
svana M. (Vsvan) Schall. SN -as 90, 7.
sva-nāma-tyāga M. Aufgeben des eigenen Namens. SA -am 97, 10.
sva-nīda-samśraya M. (Vśri) das Sichbegeben zu ihrem Nest. SA -am 156, 19.
```

641

```
sv-anna-pāna-paricchadā F. von -a (-a M., Vchad) mit guter Speise, Trank und
∨svap I (ep.) schlafen, einschlafen.
                                                       Bedeckung. SA -ām 63, 1.
    Ind. 1.S svapāmi 51, 8.
∨svap II schlafen, einschlafen.
    Ind. 3.S svapiti 272, 3.
    Perf. 3.S susvāpa 27, 18.
sva-patnī F. seine Gattin. SD -yai 257, 28.
sva-para-pratāraka (Vtr) sich und andere betrügend. SN -as 291, 5.
sva-putra M. sein Sohn. SA -am 180, 16.
sva-pura N. die eigne Stadt. SA -am 91, 10. 94, 3. 9. 180, 10.
svapna M. (Vsvap) Schlaf, Traum. SN -as 42, 1. SA -am 236, 18. 22. SL -e
    194, 10. 99, 19. 236, 15. 40, 12. 99, 5. 305, 16.
svapna-māṇavaka M. (Dem. von māṇava M., mind. = mānava M.) 'Schlafmännchen',
    ein Träume bewirkender Zauber. SA -am 240, 11.
svapnādeśa (a-ā) M. (Vdiś) Befehl im Traume. SI -ena 190, 18. 245, 7.
svaprabhāvatas (von sva-prabhāva M.) infolge seiner Macht. 228, 5.
sva-priyāntahpura (ā-a) N. der Harem seiner Geliebten. SL -e 249, 24.
sva-buddhi F. eigne Klugheit. SI -yā 133, 1.55, 1.
sva-buddhi-prabhāva M. Macht der eignen Klugheit. SI -ena 106, 18. 36, 10.
sva-bhavana N. seine Wohnung, sein Haus. SA -am 176, 3.
sva-bhāryā F. die eigne, seine Gattin. SN -ā 195, 7. SD -āyai 241, 14.
sva-bhāva M. eignes Wesen, Eigenart, Natur. SN -as 120, 6. 41, 19. 42, 1. 271, 4.
svabhāva-śuci glänzend, lauter von Natur. PI -ibhis 294, 13.
sva-bhāṣā F. eigne Sprache. SI -ayā 253, 5.
sva-bhūmi-hetos (SAb von -u M.) um des eignen Landes willen. 134, 7.
sva-mata N. eigne Meinung, eigner Plan. SL -e 200, 15.
sva-mandira N. das eigne Haus. SA -am 292, 2.
sva-mahiman M. (von ved. mah gross) eigne Grösse. SN -ā 268, 4.
svayam-krta selbstgemacht. SA -am 243, 7.
Svayambhü M. (svayam + \subseteq bhū 'durch sich selbst seiend') Beiname des Gottes
    Brahma. SN -ūs 278, 20. SI -uvā 171, 2.
svayam-vara M. Selbstwahl, die den Mädchen der Kriegerkaste gestattete freie Wahl
     des Gatten. SN -as 5, 7. 6, 14. 12, 5. 13, 2. 18, 8. 79, 15. SA -am 5, 5. 8. 18, 6.
    67, 23. 68, 11. SL -e 13, 10.
svayamvara-kathā F. Gespräch von der Selbstwahl. SA -ām 77, 13.
svayamvara-krte der Selbstwahl wegen. 49, 10.
svayam (vw. mit sva) selbst, von selbst. 1, 10. 2, 19 (adde.). 36, 16. 51, 15. 18. 64, 1.
     78, 9. 80, 4. 85, 7. 86, 9. 112. 8. 17, 7. 28, 6. 36, 17. 38, 12. 15. 44, 4. 49, 20. 64, 3. 68,
    3. 79, 12. 88, 14. 211, 2. 28, 19. 35, 19. 23. 43, 4. 8. 11. 44, 5. 6. 49, 17. 50, 16. 52, 14.
    54, 3. 55, 10. 57, 4. 71, 16. 73, 14. 91, 1. 99, 20. 300, 2. 02, 17. 07, 8. 25, 16. 35, 2.
sva-yoşit F. das eigne Weib. SL -ti 269, 11.
svar N. Himmel. SA -r 198, 13. 298, 16.
svara M. (Vsvr) Stimme. SI -epa 332, 7.
sva-rājanagara N. seine Königsstadt, Residenz. SA -am 216, 8.
svaritettva N. das Svaritet-Sein (svaritet = svarita-it (Vi) (im Dhātupātha) einen
    zirkumflektierten stummen Buchstaben tragend). SL -e 321, 33.
sva-rūpa N. eigne Gestalt; Eigenart, Natur. SN -am 124, 20. SA -am 55, 1.
sva-rūpa-dhārin (Vdhr) seine eigene Gestalt tragend. SA -inam 54, 3.
sva-rūpa-yogya ihrer Schönheit gemäss. SL -e 326, 5.
```

```
svarūpin (von sva-rūpa N.) die eigene Gestalt habend. SA -inam 88, 14.
svar-ga M. (Vgam) Himmel, Himmelsfreude. SN -as 154, 12. 228, 12. 74, 4. 90, 10.
    91, 6. SAb -ād 259, 20. SL -e 152, 1. 4. 291, 6.
svarga-kośa M. Schatz der Himmelsfreude. SG -asya 131, 11.
svarga-grāma-kuṭī-nivāsa-phala-da (∨dā) den Lohn des Wohnens in einer Hütte
    eines Dorfes des Himmels gewährend. PI -ais 311, 14.
svarga-tarangiņī-tata-bhū F. Uferland, Aue des Himmelsstromes (der Gangā). SL
svarga-da (Vdā) den Himmel verleihend. SN -as 140, 15.
                                                                   [-uvi 308, 1.
svarga-dvāra N. Himmelspforte. SG -asya 295, 15.
                                                          [tores. SN -us 299.4.
svarga-dvāra-kapāţa-pāţana-paţu geschickt im Sprengen der Flügel des Himmels-
svarga-prāpti F. Erlangung des Himmels. SN -is 150, 20.
svarga-mārga-didrksu den Weg zum Himmel suchend. PI -ubhis 38, 21.
svargādi-vişaya (a-ā) M. die Sinnesobjekte: Himmelsfrende etc. PG -āṇām 297, 20.
svargaişin (a-e, Viş) den Himmel suchend. PN -inas 154, 9.
svargaukas (a-o, -as N., Vuc) M. Himmelsbewohner, Gott. PG -asam 335, 5.
svarņa N. (kontrahiert aus su-varņa N. unter Einfluss von svar N. Himmel, Licht)
    Gold. SA -am 201, 14. 33, 13. 17. 83, 1.
svarna-koți F. zehn Millionen Goldstücke. SN -is 212, 21.
sv-alamkrta schöngeschmückt. SN -as 89, 20. PI -ais 5, 11.
sv-alpa sehr klein, wenig, kurz, unbedeutend. SN -as 322, 19. -am 96, 19. 151, 3.
    316, 18. SA -am 90, 24. 119, 17. 75, 18. 263, 13. SI -ena 109, 13. SAb -ād
    101, 6. SG -asya 101, 5. PN -ās 160, 11. PI -ais 123, 13.
sv-alpaka (Dem. von sv-alpa) ganz wenig. SI -ena 103, 18.
svalpa-kāya von sehr kleinem Körper. SN -as 150, 23. 51, 13.
svalpa-jalāsaya M. unbedeutendes Gewässer. PG -ānām 128, 4.
svalpatantratva N. Abstr. von svalpa-tantra N. sehr kurzes Lehrbuch.
                                                                       SAb -ād
svalpatara (Komp. von sv-alpa) ganz unbedeutend. SN -am 114, 12.
                                                                       [244, 8.
svalpa-toya sehr wenig Wasser enthaltend. SN -am 128, 1.
svalpa-duhkha N. sehr kurzer, unbedeutender Schmerz. SD -āya 96, 2.
∨svalpasilāy (Den. von svalpa-silā F.) sich wie ein unbedeutender Fels verhalten.
    Ind. 3.S svalpasilāyate 277, 24.
sv-alpā F. von -a sehr kurz. SA -ām 186, 22.
sva-vadanadamśa-dvaya N. sein Scherenpaar. SI -ena 129, 8.
sva-vapus N. der eigne Leib. SL -uşi 282, 5.
sva-vāc F. eigne Stimme. SI -cā 211, 7.
svavīryatas (von sva-vīrya N.) vermöge seiner Macht. 180, 3.
sva-vrttanta M. die eigne, seine Geschichte. SN -as 195, 1. SA -am 245, 1.
sva-vyāpāra-parānmukha der eignen Tätigkeit abhold. SN -as 125, 3.
sva-sahita im Verein mit ihm selbst. PA -ān 257, 30.
sva-sārtha M. die eigne Karawane. SN -as 101, 3.
sv-asitāyata-locanā (a-ā) F. von -a mit sehr schwarzen langen Augen. SN -ā 39,5.
sva-suta M. sein Sohn (D Sohn und Tochter). DA -au 88, 17.
svasr F. Schwester. SA -aram 229, 20. SAb -ur 230, 6.
sv-asti N. (aus su asti, Vas II) Heil, Wohlergehen. SA -i 44, 9.
svasti-kāra M. (Vkr) Heilruf, Segensformel. SA -am 213, 16.
sva-stha (Vsthā) gesund, wohl, normal. SN -as 134, 2.239, 8.43, 19. -am 313, 1.
sva-sthā F. von -a. SN -ā 4, 12.
                                                          [SL -e 122, 11. 71, 18.
sva-sthāna N. seine Stelle, Platz, Wohnsitz. SA -am 155, 21. SAb -ād 103, 4.
sva-sthāna-samīpa-vartin (Vvrt) in der Nähe seines Wohnortes befindlich. SI -inā
                                                                      [175, 13.
                                     643
                                                                      81*
```

```
sva-sva-jana M. je ihre Angehörigen. PI -ais 128, 5 (jeder von seinen Angehörigen).
sva-hasta M. eigne Hand. SI -ena 125, 11.
sva-hita-karana-dakşa das ihnen selbst Frommende zu tun geschickt. PI -ais 318,
sva-hrdaya N. das eigne Herz. SL -e 313, 17.
svā F. v. -a. SN -ā 257, 23. SA -ām 5, 2.4. 38, 6. 233, 1.51, 16. 78, 3. SI -ayā 223, 6.
svākāra (a-ā) M. seine Miene. SA -am 119, 12.
sv-ākrti von schöner Gestalt. SG -es 147, 1 (F.). 268, 7.
sv-āgata N. Willkommen. SN -am 39, 9. 77, 9. 79, 10. 142, 16. SA -am 245, 15.
svāngulī (a-a) F. sein, ihr Finger. PA -īs 217, 17.
svātantrya N. (von sva-tantra) freier Wille, Selbständigkeit, Unabhängigkeit. SN
     -am 143, 6. SI -ena 315, 17. SAb -ād 137, 11. 300, 1.
svāti F. Name eines Sternbildes, der dreizehnten Mondstation. SL -au 139,16. -yām
svātman (a-ā) M. das eigne Selbst. SN -ā 271, 22.
                                                                        [270, 11.
svātma-vadha M. Tötung des eignen Selbst, Selbstmord. SAb -ād 223, 3.
svātma-samtoşin (von -a M.) zufrieden am eignen Selbst. PN -inas 306, 11.
svātmānanda-pada-praveśa-kalana (a-ā, Vkal) den Eingang zur Stätte der Wonne
     für die eigne Seele bereitend. SA -am 311, 16.
svādu (Vsvad) wohlschmeckend, süss. SN -u 300, 19. SA -u 313, 21.
svādu-salilā F. von -a mit süssem Wasser. SA -ām 36, 17.
svādya (Vsvad) zu schmecken. PL -eşu 288, 17.
svādhyāya-karman N. die Arbeit des Selbststudiums. SL -ani 198, 3.
svānubhāva (a-a) M. (Vbhū) eigne Sinnesart. SN -as 201, 7.
svānubhūty-ekamāna (a-a) dessen einziger Stolz die Empfindung seiner selbst ist.
svānta (a-a) N. Gemüt, Herz. SN -am 315, 17.
                                                             [SD -āva 257, 17. 22.
svābhāvika (von sva-bhāva M.) natürlich. SN -am 144, 18. 283, 3.
svāmi-Kumāra M. der Herr K., Beiname des Gottes Skanda. SA -am 194, 9. SI
     -ena 212, 19. 41, 16. SG -asya 195, 16. 98, 16. 242, 6.
svāmin M. (von sva) Eigentümer, Herr, Gebieter. P auch mit S-Bedeutung (Respekts-
     plural). SV -in 30, 6. 101, 10. 15, 11. 17, 15. 21, 12. 17. 31, 1. 33, 9. 11. 34, 7. 35,
     24. 39, 2. 44, 13. 47, 17. 49, 6. 18. 50, 17. 51, 7. 20. 52, 13. 235, 5. SN -ī 106, 10.
     11, 20. 12, 4. 15, 15. 20, 13. 21. 21, 2. 22, 2. 13. 18. 25, 5. 33, 22. 35, 22. 38, 4. 49, 4.
     50, 13. 19. 52, 9. 61, 19. 62, 4. 262, 13. 306, 13. SA -inam 107, 12. 13, 9. 21, 1.
     49, 3. 51, 6. 19. 52, 12. 54, 20. SI -inā 113, 15. 16, 14. 49, 2. 52, 6. SG -inas
     114, 19. 15, 19. 22, 1. 25, 11. 33, 15. 44, 3. 50, 9. 51, 1. 52, 3. 64, 19. 71, 19. 72, 9.
     79, 11. SL -ini 115, 9. 54, 3. 62, 3. PA -inas 179, 16. PG -inām 144, 1.
svāmi-pāda M. Fuss des Herrn. P in S-Bedeutung (Respektsplural). PG -ānām 119,15.
svāmi-prasāda M. Gnade des Herrn. SAb -ād 119,14. SG -asya 150,11.
svāmi-bhakti F. Liebe zum Herrn. SN -is 151, 5.
svāmi-bhaya N. Furcht vor dem Herrn. SAb -ād 164, 14.
svāmi-bhrtya M. Herr und Diener. DG -ayos 155, 3.
svāmi-sakāśa M. Gegenwart des Herrn. SA -am 133, 21.
svāmi-sadráa dem Herrn ähnlich. PN -ās 117, 16.
svāmi-sevaka M. Herr und Diener. DG -ayos 112, 11.
svāmī-krta Ppp von Vsvāmī-kr zum Herrn machen. SN -as 242, 23.
svāmy-abhighāta M. (Vhan) Schädigung des Herrn. SN -as 170, 16.
svāmy-amātya M. Herr und Minister. DG -ayos 171, 15.
svāmy-artha M. Sache, Angelegenheit des Herrn. SL -e 150, 1. 21. 52, 17.
svāmy-ādista vom Herrn geheissen. SN -as 118, 6.
svāmy-ādeśa M. (Vdiś) Geheiss, Befehl des Herrn. SAb -ād 118, 2.3.
```

```
svāmy-āyatta (Vyat) vom Herrn abhängend, abhängig. PN -ās 151, 10.
svāyatta (a-ā, (Vyat) vom eignen Selbst abhängend. SN -am 259, 8.
svāyatta-cesta (a-ā, -ā F.) dessen Tun von ihm selbst abhängt. SN -as 312, 13.
svārtha (a-a) M. eigne Sache, Angelegenheit, eigner Nutzen. SN -as 11, 17. SA -am
     11, 14. 16. 18. 271, 17. SD -āya 168, 7. 271, 19. PA -ān 270, 18.
svārthāvirodha (a-a) M. (Vrudh) Nichtschädigung der eignen Sache. SI -ena 271, 18.
svāvastambha (a-a) M. (Vstambh) Selbstvertrauen. SI -ena 230, 21.
svāśraya (a-ā) M. der eigne Wohnsitz. SA -am 165, 13.
svīya (von sva) eigen. SA -am 296, 25.
sveccham (sva + icchā F.) nach eignem, seinem Belieben. 206, 5. 14, 18. 15, 18.
svecchā (a-i) F. eignes Belieben. SI -ayā 123, 8. 28, 17. 62, 8.
                                                                          [237, 6.
svecchācāra (ā-ā) dessen Betragen nach dem eignen Belieben sich richtet. DN -au
svaira (a-ī) N. (Vīr) gleichgültiges Ding. PL -eşu 76, 15.
                                                                        [1. 51, 11.
svairam (Adv. von -a, s.o.) aus eignem Antriebe, grade heraus. 208, 10. 19, 23. 35,
svaira-vrttā F. von -a dessen Verhalten nur von ihm selbst abhängt. SN -ā 86, 23.
svairālāpa (a-ā) M. ungezwungenes Gespräch, Plauderei. PN -ās 290, 6.
svodara-pūrana (a-u) N. (\pūr) Füllung des eignen Bauches. SA -am 103, 12.
svoras (a-u) N. die eigne Brust. SL -asi 88, 18.
ha Partikel zur Hervorhebung des vorangehenden Wortes. 8, 5, 9, 15, 10, 13, 13, 4.
     22, 3. 5. 32, 9. 37, 18. 20. 42, 4. 21. 43, 13. 56, 9. 63, 17. 68, 13. 71, 18. 73, 14.
     84, 13. 88, 8. 89, 9. 91, 10. 94, 4. 277, 6.
hamsa M. Gans, Schwan. SN -as 277, 5. SA -am 3, 7.15.4, 6. SI -ena 4, 5. SG -asya
     4, 11. 261, 9. DN -au 156, 17. 200, 18. 22. DA -au 200, 16. PN -ās 3, 8. 13. PA
     -ān 3, 1 (lies fi für n). 14. PI -ais 34, 22. 97, 2. PG -ānām 10, 9. 14, 21.
hamsa-cātaka M. Schwan und Cātaka. DG -ayos 242, 12 (der Schwan ist traurig,
     weil er sich bei Beginn der Regenzeit auf die Reise nach Norden begeben muss).
hamsajātīya (von hamsa-jāti F.) zum Gänsegeschlecht gehörig. DN -e 156, 17.
hamsa-mālā F. Reihe von Schwänen. PN -ās 328, 15.
hamsa-yugala N. (Vyuj) ein Paar Gänse, Schwäne. SA -am 200, 9.
hamsākāra (a-ā) schwanenartig. SN -as 153, 6. PI -ais 153, 5.
hatha M. Gewalt. SAb -ad 207, 16. 24, 16. 48, 1.
hata Ppp von Vhan schlagen, töten. SN -as 49, 3.145, 4.201, 19.18, 14.15. SA -am
     225, 6. 95, 2. SL -e 144, 20. 45, 2. 222, 5. PN -as 46, 17. 178, 10. 201, 20.
hata-kantaka (-a M., mind. von Vkrt) dessen Dornen vernichtet sind. SN -am 93, 12.
hata-dvipa von denen Elefanten getötet wurden. PG -anam 323, 4.
hata-paramārtha (a-a) von dem das höchste Ziel (die absolute Wahrheit) getötet wird.
hatavat Ppa von Vhan töten. SN -ān 220, 10.
                                                                   [PI -ais 318, 9.
hata-vidhi M. das verwünschte Schicksal. SG -es 275, 5.
hata-śişta (Vśiş) von der Tötung, Vernichtung übrig. PN -as 48, 22.
hata-śeşa dass. PI -ais 49, 15.
hatā F. von -a. SN -ā 30, 7. 140, 2.
hatyā F. (Vhan) Tötung. SN -ā 144, 10.
hatvā Ger. von \vee han. 130, 11. 37, 3. 44, 4. 12. 48, 17. 49, 1. 83, 4. 227, 5.
Vhan II schlagen, töten, vernichten. Mit ni niederschlagen, töten, vernichten, mit pra
     Ind. 3.S hanti 135, 14. 53, 13. 15. 54, 6. ni-hanti 263, 15. 95, 2. pra-ni-hanti
     284, 13. 1.S hanni 148, 1. 220, 7. 35, 17. ni-hanni 222, 19. 3.P ghnanti
     147, 9. ni-ghnanti 271, 19. 20. 2. P ni-hatha 201, 13.
```

Imp. 2.S jahi 272, 7. 3.S hantu 261, 9.

Pot. 3.S hanyāt 19, 2. 125, 15. 15. 16. 31, 15. 39, 4. 48, 3. 68, 10. 1.P hanyāma Perf. 3.S jaghāna 236, 23. [48, 9.

Pass. Ind. 3.S hanyate 135, 3. 39, 4. 44, 19. 67, 15. 218, 20.

Imp. 3.S hanyatām 138, 8.

Pot. 1.S hanyeya 222, 22 (dele m).

Kaus. Ind. 1.S ghātayāmi 223, 23.

hanta Interj. 224, 11. 26, 20. 28, 6. 84, 14. 89, 12. 302, 19. 13, 18. 14, 19.

hantavya (Vhan) zu töten. SN -as 3, 4.

hantavyā F. von -a. SN -ā 114, 2.

hantum Inf. von Vhan. 170, 7. 201, 12. 18, 3. 20, 2. 12. 13.

hantr M. (Vhan) Töter. SN -ā 40, 16.

hanyamāna Pprp von Vhan schlagen. SG -asya 116, 21.

haya M. (\sqrt{hi}) Ross. PN -\bar{a}s 56, 2.69, 20.70, 1.75, 19.21.106, 12. PA -\bar{a}n 23, 10. 72, 2.77, 4. PI -ais 74, 32.79, 18.91, 18.120, 17. PG -\bar{a}n\bar{a}m 70, 23.

haya-kovida (Vvid II) ressekundig. SV -a 73, 8.

haya-jña (Vjñā) dass. SG -asya 82, 13.

hayajñatā F. (von haya-jña) Rossekunst. SA -ām 70, 20. 71, 15.

hayajñāna N. dass. SN -am 91, 5. SG -asya 74, 6.

haya-tattva-jña (Vjñā) das Wesen des Rosses kennend. SV -a 68,12. SN -as 70,4. haya-nirghoşa M. (Vghus) das Rossestampfen. SA -am 75, 19.

haya-samgrahana N. (Vgrah) das Zügeln, Lenken der Rosse. SA -am 70,19.71,17. hayottama (a-u) das beste, trefflichste der Rosse. PN -ās 70,10.15. PA -ān 75,1.

Hara M. (\shr) ein Name des Gottes Siva. SN -as 188, 12.15.19.293, 3.96, 12.23. SG -asya 331, 9.33, 11.

Hara-krtā F. von -a von H. verfasst, geschaffen. SA -ām 253, 1.

Hara-carana-cittaika-śarana (a-e) dessen einzige Zuflucht das Denken an H.'s Füsse ist. PN -ās 305, 21.

Hara-bhakti F. Glaube an, Liebe zu H. SA -im 303, 1.

Hara-mukhāmbudhi (a-a) M. der Ozean des Mundes H.'s. SAb -es 184, 6.

Hara-mukhodgatā (a-u) F. von -a aus H.'s Munde hervorgegangen. SA -ām 255, 18. Hara-vṛṣabha M. der Stier des H. (Nandin). SN -as 101, 15.

Hara-vṛṣa-skandhāvagāḍha-druma (a-a) wo das Laub der Bäume durchbrochen wird von den Schultern von H.'s Stier. SL -e 281, 1.

Hara-śiraś-cumbi-nīvi-cchaţā F. (von -a, chaţā F. Glanz) deren glänzendes Hüftentuch das Haupt des H. berührt. SL -āyām 314, 12.

Hari M. (hari gelb) ein Name des Gottes Visnu. SN -is 278, 20. SG -es 274, 4.

harina M. (von hari) Gazelle. SG -asya 278, 22. PI -ais 302, 19.

harinī F. (von -a M.) Gazellenweibchen. SA -īm 35, 15.

harinī-drś die Augen eines Gazellenweibchens habend. PG -śām 279, 20 (F.).

harinekşanā (a-ī) F. von -a gazellenaugig. PG -anam 278, 16.

harit F. (verwandt mit hari) Weltgegend. PN -tas 305, 7.

hartum Inf. von Vhr nehmen, entführen. 181, 8. 17.

hartr M. (Vhr) Dieb. SG -ur 260, 22.

harmya N. festes Haus, Herrenhaus, Palast. SL -e 100, 3.08, 13.

harmya-tala N. das flache Dach des Palastes. SN -am 309, 5.

harmyatas (von harmya N.) aus dem Hause. 286, 11.

harmya-pretha N. Rücken, Dach des Palastes. SN -am 285, 6. SL -e 286, 16.

harşa M. (Vhrş) freudige Erregung, Freude. SN -as 116, 6. SA -am 285, 17. SAb -ād 117, 7. SL -e 117, 3.

## harşa-kārana N. — hāhā-bhūta

harşa-kārana N. Grund der Freude. SA -am 246, 1. harşa-ja (Vjan) aus Freude entstanden. SN -as 90, 7. harşa-nirbhara (Vbhr) von Freude erfüllt. DN -au 196, 21. harşa-vivardhana (Vvrdh Kaus.) Mehrer der Freude. SN -as 27, 9. harşa-vivrddha-sattvā F. von -a dessen Wesen wächst in freudiger Erregung. SN hala M.N. Pflug. PI -ais 321, 32.  $[-\bar{a} 89, 15.$ havya N. (Vhu) Opfer, Opfergabe. SA -am 333, 15. havya-vāhana M. (Vvah) der Träger des Opfers, Feuer. SN -as 83, 8. Vhas I lachen, verlachen. Mit pra zu lachen beginnen (über). Ind. 3.S hasati 186, 2. 3.P pra-hasanti 44, 2. Impf. 3.S ahasat 218, 4. 20. 32, 8. hasat Ppra von Vhas I. SN -n 202, 6. SL -ti 238, 20. hasantī F. von -at. SI -yā 234, 9. hasita Ppp von Vhas. SN -am 218, 17. 98, 4. hasitavat Ppa von Vhas. SN -ān 218, 16. hasta M. Hand. SN -as 217, 17. SA -am 217, 11. SL -e 207, 5.17, 14.32, 7. DI hasta-gata in der Hand befindlich. SN -as 231, 4. -ābhyām 83, 14. hastādi (a-ā) Hand und anderes. SI -inā 321, 3. hastin M. (von hasta M.) Elefant. PI -ibhis 47, 1. hasti-yūtha N. Elefantenherde. SN -am 46, 5. SI -ena 49, 3.6. [58, 23. hasti-hasta-parāmṛṣṭā F. von -a (Vmṛś) von Elefantenrüsseln zerschlagen. SA -ām hasty-asva-ratha-ghoşa M. Lärm von Elefanten, Rossen und Wagen. SI -epa 5,10. hasty-aśva-ratha-samkula (Vkr?) reich an Elefanten, Rossen und Wagen. SA -am hā Interj. 30, 6. 6. 6. 7. 32, 2. 35, 5. 318, 14. V hā III verlassen, aufgeben. Mit pari dass., Pass. schwinden, mit pra weichen, schwin-Ind 3.S jahāti 271, 11. 2.S jahāsi 30, 6. [den. 1.Fut. 3.S pra-hāsyati 93, 21. Pass. Ind. 3.S hiyate 116, 1. pari-hiyate 112, 5. Impf. 3.S pary-ahīyata 223, 15. 39, 7. hāni F. (\sqrt{hā}) Verlust, Schade. SN -is 239, 19. 77, 1. hāni-kara (Vkr) Schaden, Nachteil bringend. SA -am 113, 3. hāra M. (Vhr) Perlenschnur. SA -am 130,1. SL -e 304,6. PN -ās 261,12 (S. 424 lies candrojivala für -ā und streiche F. von -a). hārākrānta (a-ā) von einer Perlenschnur überzogen. SN -am 308, 10. hāriņī F. von -in. SN -ī 188, 17. hārita Ppp von Vhr Kaus. (sich) nehmen lassen. SN -am 143, 6. SL -e 215, 1. hāritā F. von -a. SN -ā 251, 13. hārin (Vhr) reizend. SN -i 283, 3. hārin (von -a M.) eine Perlenschnur tragend. SL -ini 294, 11. hālā F. Branntwein. SA -ām 108, 10. [276, 2. hālāhala N. Gift aus den Knollen der Pflanze Halāhala. SN -am 295, 10. SA -am hālāhalopamā (a-u) F. von -a (-ā F., ∨mā) dem Gift Hālāhala gleich. SA -ām 108, hāsa M. (Vhas) das Lachen. PN -ās 283, 7. [10. hāsa-mātra (-ā F.) blosses Lachen. SN -am 247, 2. hāsa-hetu M. Grund des Lachens. SA -um 218, 10. hāsya-didrkşu den Spass sehen wollend. PN -avas 233, 21.  $h\bar{a}-h\bar{a}$  Interj. 4, 18. 15, 22. 31, 17. 300, 10. 13, 13. hāhā-kāra M. (Vkr) der Ruf haha. SA -am 46, 15. hāhā-bhūta (Vbhū) haha ausrufend, ausstossend. SN -am 63, 17.

hi denn, ja, nämlich. 4, 1. 6, 8. 9, 14. 10, 7. 10. 17. 11, 15. 12, 4. 14, 10. 12. 18, 7. 7.

```
20, 2. 22, 14. 23, 1. 24, 7. 25, 5. 26, 1. 22. 28, 8. 35, 9. 37, 27. 41, 23. 44, 7. 11.
    45, 4. 48, 2. 49, 7. 50, 14. 53, 9. 54, 17. 59, 8. 60, 15. 61, 6. 7. 9. 62, 15. 64, 16. 17.
    65, 2. 3. 67, 15. 68, 4. 70, 4. 71, 4. 7. 72, 23. 79, 1. 8. 80, 14. 83, 16. 86, 16. 18. 87,
    3. 10. 88, 5. 90, 25. 91, 1. 92, 22. 93, 3. 94, 1. 98, 9. 15. 17. 99, 16. 101, 6. 06, 14.
    07, 7. 09, 3. 7. 17. 17. 11, 7. 16, 13. 16. 18, 18. 19, 8. 24, 20. 25, 20. 27, 5. 14. 30,
    13. 35, 6. 40, 1. 42, 8. 45, 11. 46, 4. 6. 49, 15. 50, 7. 54, 11. 59, 6. 61, 10. 63, 16.
    66, 18. 74, 1. 77, 19. 87, 10. 89, 4. 8. 11. 95, 10. 12. 96, 11. 15. 200, 3. 02, 9. 06, 6.
    07, 8. 10, 21. 13, 1. 21. 14, 18. 19. 15, 14. 16, 6. 17, 5. 18, 2. 16. 19. 22. 20, 13.
    23, 2. 7. 25, 3. 12. 26, 3. 27, 19. 28, 10. 30, 15. 32, 2. 34, 6. 20. 37, 14. 38, 16. 39,
    18. 23. 40, 22. 42, 16. 44, 20. 53, 23. 57, 8. 27. 58, 13. 59, 19. 60, 20. 21. 67, 10. 16.
    69, 17, 71, 21, 73, 16, 17, 77, 13, 21, 80, 18, 21, 81, 7, 82, 4, 83, 13, 85, 11, 88, 6.
    90, 15. 93, 6. 14. 18. 94, 5. 300, 25. 14, 15. 20. 18, 7. 22, 11. 17. 18. 28, 5. 33, 14. 16.
Vhi V schleudern, antreiben, in Bewegung setzen. Mit pra senden, schicken.
    Impf. 3.S prāhiņot (a-a) 190, 19. 222, 7. 54, 2.
himsita Ppp v. Vhims VII (Des.-Bildung zu Vhan) verletzen, schädigen. SN -as 154,6.
himsrā F. von -a (Vhims) verletzend, grausam. SN -ā 183, 15. 266, 15.
hita (Ppp von ∨dhā) gut (für), erspriesslich, wohlgesinnt. SN -as 241, 21. SA -am
     25, 13. 112, 20. PA -ān 276, 1.
hita N. (s. o.) das Gute, Wohl, Wohlergehen. SA -am 270, 14. SD -aya 271, 9.
hita-kara (Vkr) wohltätig. SN -as 169, 4.
hita-kāma (Vkam) das Gute wünschend, wohlwollend. PG -ānām 156, 13. 58, 2.
hita-krt (Vkr) das Gute tuend, nützlich. SN -t 114, 3.
hitā F. von -a. SA -ām 21, 17.
hitāhita-viveka-śūnyatva (a-a) N. (von śūnya) Mangel an Unterscheidung zwischen
     dem was frommt und was nicht frommt. SI -ena 258, 20.
hima N. Schnee. SN -am 322, 10. 14. SG -asya 320, 26.
Himagiri-śilā-baddha-padmāsana (āsana N.) den Lotussitz bindend (d. i. mit ge-
     kreuzten Beinen sitzend) auf einem Felsen des Himālaya. SG -asya 304, 10.
hima-doşa-düşita geschädigt durch den Fehler des Schnees. SG -asya 322, 7.
Himavat M. (von hima N., schneereich) = Himālaya. SN -ān 185, 20. 321, 7. 36.
     SG -atas 281, 2. 309, 15.
Himavat-pādamūla N. Fusswurzel, Fuss des Himālaya. SA -am 186, 24.
Himavad-varnana N. (Vvarn) Schilderung des Himālaya. SG -asya 321, 38.
hima-hemācalādi (a-a, a-ā) Schneeberg, Goldberg etc. PL -işu 322, 5.
Himācala M. (hima-acala M.) = Himālaya. SL -asya 321, 8. SL -e 252, 10. [14, 34,7.
Himādri M. (hima-adri M.) = Himālaya. SA -im 321, 14. SAb -es 188, 1. SG -es 322,
Himālaya M. (hima-ālaya M.) das Hochgebirge im Norden der vorderindischen Halb-
     insel. SN -as 320, 21. 26. 27. SA -am 206, 19. 07, 7. 321, 21. SG -asya 321, 6.
hiranya N. (vw. mit hari) Gold. SN -am 134, 3. SG -asya 20, 10.
Hiranyakasipu M. (kasipu N. Kissen) Name eines Daitya. SAb -os 134, 14.
Hiranyagupta M. (hiranya-gupta) Name eines Kaufmanns; Name des Sohnes des
     falschen Nanda. SN -as 211, 1. SA -am 227, 5. SG -asya 207, 5. 08, 16 (im
     Sinne des Ab). 10, 13.
Hiranyaguptākhya (a-a, -ā F., Vkhyā) Hiranyagupta mit Namen. SN -as 223, 13.
hiranya-dhanya-ratna N. Gold, Getreide und Juwelen. PN -ani 132, 6.63, 5.
hiranya-sadráa-cchada (-a M., Vchad) mit goldähnlichem Gefieder. PA -an 24,20.
hīna Ppp von Vhā verlassen; ermangelnd, entbehrend, niedrig, gering. SN -as 59,9.
```

318, 16. SA -am 66, 20. 81, 19. 194, 19. PN -as 99, 7. PI -ais 69, 16.

```
hīnā F. von -a. SA -ām 59, 5. 5.
```

hīnādhama-sthāna (a-a) N. der unterste der niedrigen Plätze. SL -e 111, 14. Vhu III opfern.

Pass. Ind. 3.P hūyante 289, 2.

hum-kāra M. (Vkr) der Laut hum (drohend und abweisend). SN -as 207, 1.

huta Ppp von Vhu. SN -as 271, 22. [260, 4.

huta-bhuj M. (Vbhuj VII, das Opfer geniessend) der Gott des Feuers, Feuer. SN-g hutāśa (a-ā) M. (Vaś IX) dass. SA -am 11, 2.

hutāśana (a-a) M. (Vaś IX) dass. SN -as 16, 17. 162, 17. SA -am 76, 11. 131, 10.

Vhr I nehmen, entführen, angreifen, entzücken. Mit apa wegnehmen, mit ä bringen, empfangen, mit vi-ä aussprechen, reden, mit ud herausnehmen, retten, bewahren, mit sam-ud dass., mit pra stossen, angreifen, mit vi (erg. kālam) die Zeit hinbringen, sich ergehen, sich vergnügen. [-haranti 317, 10.

Akt. Ind. 3.S harati 262, 7. 306, 15. 3.P haranti 290, 6. apa-haranti 25, 11. pra
Pot. 3.S harati 179, 19. 81, 19. 202, 5. 12. ud-dharat 166, 7. 258, 25.

Impf. 1.S āharam (ā-a) 232, 18.

Aor. 3.P hārşus 253, 8.

Perf. 3.S apa-jahāra 156, 8. vy-ā-jahāra 3, 3. vi-jahāra 17, 17. 3.D ā-jahratus 329, 13. 3.P jahrus 238, 5.

1. Fut. 3. S ud-dharişyati 128, 7. pra-harişyati 154, 20. 2. S vy-ā-harişyasi 93, 7. Med. Ind. 2. S vy-ā-harase 93, 7. 1. S. sam-ud-dhare 217, 2.

Des. Ind. 3.S jihīrsati 211, 2.

hrc-chaya M. (Vsī) Liebe. SN -as 2, 23. SA -am 8, 22.

hrcchaya-pidita (Vpid) von Liebe gequält. PN -as 13, 11.

hrcchaya-vardhana (Vvrdh Kaus.) Liebe, Verlangen vermehrend. SV -a 9, 11.

hrcchayāvista-cetanā F. von -a (-ā F.) das Herz von Liebe besessen. SN -ā 4, 16.

hrta Ppp von Vhr. SN -as 181, 7. -am 21, 19. 23, 19. 176, 8. 77, 21. 231, 11.

hrta-dravya dem die Habe genommen wurde. SA -am 26, 6. [-e 57, 13. hrta-rājya dem das Reich genommen wurde. SN -as 61, 2. SA -am 23, 20. 26, 6. SL hrta-vastrādi (a-ā) dem die Kleider etc. genommen wurden. SN -is 209, 20.

hrta-vasas dem das Kleid genommen wurde. SG -asas 66, 17. 81, 16.

hrta-sarva-sva dem alles Eigentum genommen wird, wurde. SA -am 21, 15. 22, 5. hrtā F. von -a. SA -ām 85, 25. [PN -ās 212, 2.

hrd N. Herz. SI -dā 2,24. SL -di 51, 12. 93, 3. 108, 22. 09, 1. 57, 3. 86, 7. 93, 18. 203, 4. 58, 5. 70, 5. 79, 14. 16. 22. 80, 20. 83, 17. 94, 16. 95, 10.

hrdaya N. (Wb. von hrd N.) Herz. SV -a 302, 16. SN -am 24, 4. 26, 4. 29, 16. 76, 19. 81, 7. 177, 17. 94, 7. 225, 7. 94, 1. 95, 12. SA -am 74, 7. 168, 9. 99, 2. SI -ena 71, 14. 122, 3. SAb -ād 186, 8. SG -asya 79, 3. SL -e 52, 8. 132, 20. 37, 10. 205, 15. 91, 4.

hrdaya-dāhin (Vdah) im Herzen brennend. SN -ī 276, 8.

hrdi-stha (Vsthā) im Herzen befindlich. SN -am 310, 10.

hrdbhagasindhvante pürvapadasya ca 'in einem auf hrd, bhaga und sindhu endenden (Kompositum) auch für das Vorderglied' (Panini VII, 3, 19). 322, 15.

hṛdya (von hṛd N.) dem Herzen zusagend, herzerfreuend. SA -am 42, 10. PN -ās 42, 4. hṛdyā F. von -a. SA -ām 188, 10.

hṛdyāmodā (a-ā) F. v. -a (-a M., Vmud) von herzerfreuendem Duft. PN -ās 285, 8.14. Vhṛṣ IV starr werden, sich aufrichten (von den Haaren am Körper, in Freude, Schreck, Kälte); sich freuen. Mit sam dass.

Akt. Ind. 3.S hrsyati 100, 8. 3.P hrsyanti 246, 5.

Perf. 3.S jaharsa 236, 18.

Digitized by Google

Med. Impf. 3.P sam-ahrsyanta 75, 14.

Perf. 3.S jahrse 90, 14.

hṛṣita (Pp von Vhṛṣ) steif, straff (im Gegensatz zu welk). PN -āni 83, 16.

hṛṣita-srag-rajo-hīna mit steifen Kränzen (s. o.) und ohne Staub. PA -ān 15, 14. hṛṣṭa (Pp von Vhṛṣ) sich freuend, froh, fröhlich. SN -as 94, 9. 100, 5. 75, 5. 229, 11.

SL -e 94, 17. PN -as 6, 21. 58, 1.

hṛṣṭa-manas freudigen Geistes. SN -ās 119, 3. 36, 7.

hrsta-samkalpa mit frohen Gedanken. DN -au 89, 9.

hrstā F. von -a. SN -ā 3, 12.62, 19.

he Interj. des Ausrufs, der Anrede. 193, 17. 226, 6. 76, 4.

heti F. (Vhi) Geschoss, Waffe. PI -ibhis 126, 13.

heti-dalita (Vdal) von einer Waffe verwundet. SN -as 266, 2.

hetu M. (Vhi) Anlass, Ursache, Grund, Argument. SN -us 265, 3. 80, 18. SA -um 218, 24. SI -unā 246, 14. SAb -os 276, 10. PI -ubhis 90, 16.

hetu-garbha den Beweisgrund in sich bergend, enthaltend. SA -am 257, 22.

hema-koți F. zehn Millionen Gold(stücke). SA -im 213, 17.

[-e 214, 4.

hemakoți-samarpana N. (Vr) das Verabreichen der zehn Millionen Goldstücke. SL hema-giri M. Goldberg, Beiname des Meru. SI inā 272, 15.

hemanta M. (vw. mit hima N.) die kalte Zeit, Winter (November—Dezember). SL -e hemanta-samaya M. Winterszeit. SL -e 172, 16. [286, 19. hema-maya golden. DN -au 200, 22.

hema-śata N. ein Hundert Gold(stücke). SA -am 196, 4.

heyatva N. Abstr. von heya (Vhā) zu meiden. SI -ena 278, 12.

haima (von heman N. Gold) golden. SL -e 200, 17.

hotr M. (Vhu) Opferer, Opferpriester. SA -āram 268, 11.

homārtha (a-a) zu Brandopfern, Buttergüssen dienend. PI -ais 154, 15 (? Böhtlingk konjiziert hemādhyair, PI von -a (a-ā) reich an Gold).

hrada M. Teich, See. SN -as 158, 9. 72, 8. SL -e 19, 4.

hradinī F. von -in (von hrada M.) von Teichen, Altwässern begleitet. SA -īm 43, 9.

hrasva (Vhras) kurz, niedrig. SA -am 82, 18.

hrasvabāhuka (hrasva + bāhu M.) kurzarmig. SN -as 66, 7. 78, 23.

hrī F. (Vhrī) Scham, Schamhaftigkeit. SN -īs 265, 18.

hrītā F. von -a Pp von Vhrī sich schämen. SN -ā 48, 11.

hrīmat (von hrī F.) schamhaft, verlegen. SL -ati 267, 19.

Vhlād I sich erfrischen, sich erquicken, Kaus. erfrischen, erquicken. Mit ā dass.

Kaus. Ind. 3.S ā-hlādayate 76, 5.

Vhve I rufen. Mit ā auffordern, einladen, Med. herausfordern.

Akt. Perf. 3.8 juhāva 327, 17. ā-juhāva 13, 10.

Med. Ind. 3.S ā-hvayate 206, 22.

Pass. Imp. 3.S ā-hūyatām 187, 19.

## Verzeichnis der im Wörterbuch gebrauchten Abkürzungen.

| <b>A</b>        | Akkusativ                    | Watnan       | Watnamerikan                        |
|-----------------|------------------------------|--------------|-------------------------------------|
| A<br>Ab         | Akkusauv<br>Ablativ          | mind.        | Metronymikum<br>mittelindisch       |
| Abstr.          | Abstraktum                   | Minu.<br>N   | Nominativ                           |
| adde            |                              | N.           | Neutrum                             |
|                 | füge hinzu                   |              |                                     |
| Adj.            | Adjektiv                     | n. Chr.      |                                     |
| Adv.            | Adverb                       | Nīl.         | Nīlakantha, der Kommentator des     |
| Akt.            | Aktivum                      | P            | Mahābhārata<br>Pluralis             |
| Aor.            | Aorist                       | _            |                                     |
| bez.            | beziehungsweise              | Pass.        | Passivum                            |
| D               | Dativ                        | Patron.      | <b>J</b>                            |
| D               | Dualis                       | Perf.        | Perfektum                           |
| dass.           | dasselbe                     | Pfa          | Partizipium Futuri Aktivi           |
| dele            | tilge                        | Postp.       | Postposition                        |
| Dem.            | Deminutivum                  | Pot.         | Potential                           |
| $\mathbf{Den}.$ | Denominativum                | Pp           | Partizipium Perfekti                |
| Des.            | Desiderativum, Desiderativ   | Ppa.         | Partizipium Perfekti Aktivi         |
| d. h.           | das heisst                   | Ppp          | Partizipium Perfekti Passivi        |
| d. i.           | das ist                      | Ppra         | Partizipium Praesentis Aktivi       |
| eig.            | eigentlich                   | Pprm         | Partizipium Praesentis Medii        |
| ep.             | episch, der Sprache der Epen | Pprp         | Partizipium Praesentis Passivi      |
| erg.            | ergänze [eigentümlich        | Praep.       | Praeposition                        |
| etc.            | et cetera                    | Prek.        | Prekativ                            |
| F.              | Femininum                    | PW           | das (grosse) Petersburger Sanskrit- |
| Fam.            | Familie                      |              | Wörterbuch von Böhtlingk u. Roth    |
| Fut.            | Futurum                      | refl.        | reflexiv                            |
| G               | Genitiv                      | S            | Singularis                          |
| Ger.            | Gerundium                    | S.           | Seite                               |
| I               | Instrumental                 | 8.           | siehe                               |
| Imp.            | Imperativ                    | Skr.         | Sanskrit                            |
| Impf.           | Imperfektum                  | 8. 0.        | siehe oben (d. h. den vorhergehen-  |
| Ind.            | Indikativ                    | Stf.         | Stammform [den Artikel)             |
| Inf.            | Infinitiv                    | Sup.         | Superlativ                          |
| Int.            | Intensivum, Intensiv         | u. ä.        | und ähnliche                        |
| Interj.         | Interjektion                 | urspr.       | ursprünglich                        |
| Jahrh.          | Jahrhundert                  | u. s. w.     | und so weiter                       |
| Kaus.           | Kausativum, Kausativ         | V            | Vokativ                             |
| Komm.           | Kommentar                    | v.           | von                                 |
| Komp.           | Komparativ                   | v. Chr.      | vor Christi Geburt                  |
| Kond.           | Konditional                  | v. Om.       | vedisch                             |
| L               | Lokativ                      | veu.<br>vgl. | vergleiche                          |
| M.              | Maskulinum                   | vgı.<br>vw.  | vergreiche<br>verwandt              |
| M.<br>Med.      | Medium                       |              |                                     |
| meu.            | montain                      | Wb.          | Weiterbildung.                      |

Von demselben Verfasser:

Die Wortfamilien der lebenden hochdeutschen Sprache als Grundlage für ein System der Bedeutungslehre. I. Die Wortfamilien in alphabetischer Ordnung. Nach Heynes deutschem Wörterbuch bearbeitet. Zweite unveränderte Ausgabe. Breslau, Preuss & Jünger. VII und 521 S. Lexikon-Oktav. Preis geb. 4 M.

cR. 12

JAN 2 9 1935

Digitized by Google

