





IN THE CUSTODY OF THE , BOSTON PUBLIC LIBRARY.









Digitized by the Internet Archive in 2011

# AVENT

PRESCHE!

## DEVANT LE ROI.

### Noms des LIBRAIRES Associés: aux Sermons de Bourdaloue.

Antoine Boudet, rue S. Jacques.
L. F. Delatour,

# SERMONS

DU PERE

## BOURDALOUE,

de la Compagnie de Jesus.

POUR L'AVENT.
NOUVELLE ÉDITION.



### APARIS

Aux dépens de Rigaud, Directeur de l'Imprimerie Royale.

M. DCC. XVI. AVEC PRIVILEGE DU ROI. 7' ADAMS 263.7



## AUROI.



IRE,

C'est sous les plus grands Princes que le ciel a communément sorme les plus grands hommes; & suivant cette Providence particuliére, jamais la France ne sut plus Avent.

## EPISTRE.

féconde en hommes illustres que sous le regne de Votre Majesté.

Nepuis-je pas, SIRE, compter dans ce nombre le Prédicateur dont je vous offre les Ouvrages qu'il m'a confiés: & dois-je craindre d'ajouter qu'il a tenu même entre les premiers hommes de son siécle un rang d'autant plus distingué, que Votre Majesté l'a fait paroître dans un plus grand jour? Cest elle qui l'a appellé à la plus florissante Cour du monde pour y prêcherl' Evangile; & il y soutint la dignité de son ministère avec un éclat qui lui attira les applaudis. semens de toute la France.

Sur-tout, SIRE, il eut le bonheur de vous plaire, & vous le jugeâtes digne de votre estime. Vous l'avez honoré de vos bienfaits pen-

## EPISTRE.

dant savie & de vos regrets après sa mort. C'étoit assez pour le mettre dans une haute distinction, &

cela seul feroit son éloge.

Il dut sans doute être sensible à un honneur, où tant d'autres bornent toute leur ambition. Mais ce qui le toucha beaucoup plus sensiblement, ce fut de voir V otre Majesté entrer d'elle-même dans les saintes vérités qu'il lui annonçoit; rendre hommage, par une attention si religieuse, au souverain Maître dont il étoit l'interpréte; en honorant le ministre, honorer le ministère, & accréditer la divine parole.

La gloire de Dieu, SIRE, votre intérêt le plus solide qui est le salut, voilà ce qui allumoit tout son zèle & ce qui lui inspiroit ces sen-

## E-PISTRE.

timens si vifs & si animés, qu'il sçavoit exprimer avec tant d'éloquence & tant de force. Il voyoit Votre Majesté au comble de la grandeur humaine, & tant de fois dans la Chaire de vérité il l'en a lui-même félicitée. Mais d'ailleurs éclairé des lumières de l'Evangile, il sçavoit qu'il y a pour les Rois comme pour le reste des hommes, une grandeur plus durable à défirer ; & c'étoit là qu'il portoit pour votre Personne sacrée ses souhaits les plus sincères & les plus ardens.

D'autres destinés à exécuter ces glorieux desseins dont votre présence assuroit toujours le succès, s'employoient en suivant vos pas, à étendre les limites de votre Empire. Lui, selon l'esprit de sa

### EPISTRE.

vocation, chargé de vous annoncer le Royaume de Dieu, vous le proposoit comme une conquéte plus digne encore de votre grande ame & réservée à votre foi & à

votre piété:

Telles sont, SIRE, les vues de la sagesse Evangélique: & ne sont-ce pas ces vues éternelles qui dirigent vos conseils, qui sanctifient vos entreprises, & qui du reste vous rendent par une magnanimité Royale & Chrétienne supérieur à tous les événemens?

Je puis donc me promettre que Votre Majesté agréera ce recueil de Sermons où sont contenues les hautes maximes de la religion, & qui ont servi à vous les imprimer si profondément dans le cœur. J'ose même espérer, Sire, que vous

### EPISTRE.

agréerez le zéle d'une Compagnie, qui comblée de vos graces & soute nue de votre protection, voudroit vous donner quelque témoignage de sa parfaite reconnoissance, & de son respectueux & entier dévouement. Je me sers en particulier de cette occasion, pour publier le très-prosond respect avec tequel je suis,

SIRE,

## DE VOTRE MAJESTÉ

Le très humble, très-obéissant, & très - fidéle serviteur & sujet, FRANÇOIS BRETONNEAU, de la Compagnie de Jesus.



TL est bien juste que notre Compagnie rende en quelque sorte au Pere Bourdaloue ce qu'elle en a reçu; & qu'après l'honneur qu'il lui a fait, elle s'intéresse à conserver la mémoire d'un homme, qu'elle a regardé comme un de ses premiers ornemens, tandis qu'elle a eule bonheur de le posséder, & qu'elle pleure encore depuis qu'elle l'a perdu. Mais ce n'est point tant après tout dans cette vue, qu'on publie les ouvrages de ce célébre Prédicateur, que pour le bien des ames & pour perpétuer les fruits de son zéle. Il y a lieu de croire que ses sermons, mis sous les yeux, sans être soutenus ni de l'action ni de la voix, se soutiendront par eux-mêmes : ou plutôt, il y a lieu d'espérer, qu'avec les bénédictions que Dieu y a déja données & cu'il y donnera, ils auront toujours de quoi opérer les mêmes effets de la grace, & de quoi inspirer les mêmes sentimens de religion. Ce ne sera pas seulement pour les Prédicateur un modéle de l'éloquence Chrétienne. Toutes les personnes qui cherchent à s'édifier, & qui aiment à se nourrir de bonnes lectures, trouveront peu de livres de piété , où les grandesvérités du Christiani C me soient traitées d'une manière plus propre à convaincre les esprits & à toucher les cœurs.

Le Pere Louis Bourdaloue nâquit à Bourges, d'une des familles les plus considérables de la ville, le 20. d'Août de l'année 1632. & dès l'âge de quinze ans il entra dans la Compagnie de Jesus. Il semble que Dieu en l'appellant à cet état, eut une vue toute pacticulière sur lui. Etienne Bourdaloue son Pere, homme lui-même très recommandable, sur-tout par son

exacte probité & par une grace singulière à parler en public, avoit eu dans sa jeunesse la même vocation, & ne l'avoit pas suiv.é. Le crel voulut que le fils remplaçât le Pere; & le Pere adorant la conduite de la providence, & craignant de s'oppoter une se-conde fois à ses desseins, se crut obligé, après quelques difficultés, de condescendre aux instances de son fils, & d'en faire le sacrifice.

Il le fit. Le Pere Bourdaloue passa par tous les exercices de la Compagnie: & les dix-huit premiéres années qu'il y vécut, furent employées, soit à ses propres études, soit à enseigner les lettres humaines & à professer la Philosophie & la Théologie. Il se distingua par-tout, & donna des preuves de la supé-

riorité & de l'étendue de son esprit.

Ce n'étoient-là néanmoins encore que des dispossitions. Comme il n'avoit pas moins d'ouverture pour les sciences que de talens pour la chaire, il sut d'abord assez incertain du choix qu'il devoit saire, & de l'emploi où le ciel le destinoit. Mais divers sermons qu'il prêcha, pendant qu'il enseignoit la Théologie morale, surent si bien reçus & tellement appliaudis, que ses supérieurs se déterminerent à l'appliquer uniquement au minstère de la prédication.

Il eut l'avantage en entrant dans cette carrière qu'il a si heureusement sournie, d'être connu de Feue son Altesse Royale Mademoiselle. Cette Princesse dont la pénétration & le discernement, aussi bien que la grandeur d'ame, égaloient la grandeur de la naissance, l'entendit à la ville d'Eu, le goûra, l'honora non-seulement de sa bienveillance, mais de sa consiance; & lui en a donné le plus set sible témoignage, en le faisant appeller pour la soutenir dans les derniers momens de sa vie, & pour l'aider à mourir chrétiennement.

Le Pere Bourdaloue continua quelques années à prêcher en Province: mais on ne tarda par à l'en re-

tirer, dès qu'en le crut en état de paroître dans Paris. Il y vint, & ce fut là-que la providence ouvrit à son zele le plus vaste & le plus beau champ. Quoique l'on attendit beaucoup de lui, il est vrai qu'il surpassa encore toutes les espérances qu'onen avoit conçues. Il y a des succès si extraordinaires & des mérites si universellement reconnus, qu'il est permis à quiconque d'en parler, sans craindre ni d'aller audelà de l'idée commune, ni de blesser certaines bienféances. A peine eut-il paru dans l'Eglise de la maisson Professe des Jesuites, que de tout Paris & de la Cour même une soule prodigieuse d'auditeurs y accourut. Une réputation si prompte est quelquesois sujette à dégénérer : celle du Pere Bourdaloue crûc toujours d'un fermon à l'autre; & plus on l'enten-

dit, plus on eut de goût pour l'entendre.

Aussi avoit-il dans un éminent dégré tout ce qui peut former un parsait Prédicateur. Il reçut de la nature un fonds de raison, qui joint à une imagination vive & pénétrante, lui faisoit trouver d'abord dans chaque chose le solide & le vrai. C'étoit-la proprement son caractère; & ce sur, avec les lumières de la foi, cette raison droite qui le dirigea dans tous les sujets de la morale chrétienne & dans les mystéres de la religion qu'il eut à traiter. C'est aussi ce qui donne à ses sermons une force toujours égale. Leur beauté ne consiste point précisément en quelques endroits bien amenés, où l'orateur épuile tout son art & tout son seu; mais dans un corps de discours, où tout le soutient, parce que tout est lié & bien afforti. Ses divisions justes, ses raisonnemens suivis & convaincans, ses mouvemens pathétiques, & ses réflexions judicieules & d'un sens exquis, tout va à son but; & malgré l'abondance des choses que lui fournissoit une admirable fécondité, & qu'il seavoit si bien renfermer dans un même dessein, il ne s'écarte pas un moment de sa proposition. Qu'une pensée soit

#### PREFACE

commune, il ne la rejette point: c'est assez qu'esse soit vraie, & qu'elle lui serve de preuve. Il l'approfondit & il la creuse. & par là même la met dans un tel jour, que de commune qu'elle étoit, elle lui devient particulière : de sorte qu'en pensant ce que les autres ont pensé avant lui, il pense néanmoins tout autrement que les autres. Qu'il s'oppose une difficulté, il y fait une réponse à laquelle il n'y a point de réplique; & quelquefois il tire de l'objection même de quoi la résoudre, & il convainc l'auditeur par ses propres sentimens. S'il cite l'Ecriture ou les Peres, il les cite en maître : jusqu'à faire le précis de tout un traité, pour l'appliquer à la vérité qu'il prêche. Du reste, ce ne sont point tant les paroles des Peres qu'il rapporte, que leur doctrine & leurs raisons. Il les développe, & sur-tout il les place si à propos & les fait tellement entrer dans son sujet, qu'on diroit que les Peres n'ont parlé que pour lui. Des Auteurs sacrés, il eut, à ce qu'il paroît, plus affiduement devant les yeux Isaie & faint Paul; & des Peres, Tertullien, S. Augustin & S. Jean Chrysostome, parce qu'il y trouvoit plus d'énergie & plus de grandeur. Son expression répond parfaitement à ses pensées:

elle est noble & naturelle tout ensemble. Il parle bien, & ne fait point voir qu'il veur bien parler. Magni- Quand il s'éleve, ce n'est point avec emphase : c'est, pour user d'un terme consacré par le Saint-Esprit, fice faavec une certaine magnificence, où sans qu'il y ait am tracrien d'outré, tout est majestueux & grand. Et quand Il. Mach. il se communique, c'est toujours avec la même dignité; & dans les plus perits détails il n'a rien de petit, ni de rampant. On trouvera peut-être quelques expressions moins ustées & un peu hardies : mais l'image qu'elles font à l'esprit, les justifie assez; & il faut dire alors, que si ce n'est pas communément ainsi qu'on s'exprime; c'est ainsi qu'il a dû & qu'on

devroit, ce semble, s'exprimer.

pienti-

zabat.

sape 20

Ce qu'il y eut encore de plus singulier dans le Pere L'ourdaloue, c'est la manière dont il traite la morale. Nul autre Prédicateur ne lui avoit en cela servi de modéle, & l'on peut dire qu'il en a servi lui-même à tous ceux qui sont venus après lui. Persuadé que le Prédicateur ne touche qu'autant qu'il intéresse & qu'il applique, & que rien n'intéresse davantage & n'attire plus l'attention, qu'une peinture sensible des mœurs, où chacun se voit lui-même & se reconnoît, il tournoit là tout son discours. Non qu'il négligeat d'expliquer les plus hauts mysteres & les plus difficiles questions de la foi. Il en parloit avec habileté, & même avec d'autant plus d'autorité, qu'il possédoit parfaitement ces sortes de matiéres, & qu'il croyoit devoir prendre alors plus d'ascendant sur les esprits, pour confondre le libertinage & pour faire respecter la religion. Mais après avoir donné aux points les plus obscurs tout l'éclaircissement nécessaire, il passoit à ce qu'ils ont d'instructif & de moral: & c'est-là que lui servoit infiniment la connoissance qu'il avoit du monde & du cœur de l'homme. Car il ne disoit rien qu'il ne connût, ni qui portât à faux. C'est de-là même que ses expositions sont si vraies, & ses portraits si ressemblans. Pour peu qu'on ait d'usage du monde, & qu'on sçache comment vivent les hommes, on les y voit peints sous les traits les plus marqués. Aussi avec quelle attention le faisoit-il écouter; & combien de fois s'est-on écrié dans l'auditoire, qu'il avoit raison, & que c'étoit là en effet l'homme & le monde! Certains sentimens, certains tours élevés, touchans & nouveaux, le seu dont il animoit son action, sa rapidité en prononçant, sa voix pleine, résonnante, douce & harmonieuse, tout étoit orateur en lui, & tout servoit à sont talent.

Voilà par où cet excellent Prédicateur s'acquit une si haute réputation. Il l'a conservée jusqu'à sa

mort: & comme il n'y en eut peut-être jamais de plus juste, ni de plus universelle, il n'y en a point eu de plus constante. Il a prêché durant trente-quatre ans, soit à la Cour ou dans Paris; & pendant ces trente-quatre années, il a eu l'avantage affez peu commun, d'être toujours également goûté des Grands, des sçavans & du peuple. On n'en doit point être surpris, dès qu'on fait réslexion au caractére de son éloquence. Ce qui est naturel & sondé sur la raison, plaît par-tout, & est de tous les goûts & de tous les tems.

Quoique le Pere Bourdaloue eût abondamment de quoi s'occuper, & de quoi glorifier Dieu dans le saint ministère qu'il exerçoit, il n'y renferma pas tout son zéle. Tant de personnes touchées de ses prédications s'adressérent à lui, & lui confiérent leur ame, qu'il ne crut pas devoir leur refuser son secours: & même il comprit que rien ne convenoit mieux à un Prédicateur, que de cultiver, selon le langage de l'Ecriture, ce qu'il avoit planté, & de perfectionner dans le tribunal de la pénitence ce qu'il n'avoit proprement encore qu'ébauché dans la chaire. C'est pour cela que le Pere-Bourdaloue se chargea d'un fonction aussi importante & aussi pénible, que la direction des consciences. Plein del Evangile & jugeant de tout par les grands principes de la foi, solide dans ses conseils, juste dans ses décisions, droit & désintéressé dans ses vues, il n'étoit ni rigoureux à l'excès, ni trop indulgent; mais il étoit sage, & d'une sagesse chrétienne. C'est-à-dire, qu'il sçavoit distinguer les conditions, & prescrire à chaque condition fes devoirs : qu'il étoit ferme sans égard ni à la qualité ni au rang, quand il falloit l'être; mais qu'il l'étoit aussi comme il falloit l'être, & toujours selon les régles de la discrétion : qu'ennemi des singularités, il vouloit qu'on allât à Dieu avec simplicité & de bonne foi, par les voies communes & sans affec-

tation; mais du reste avec une régularité exemplatre, & une sidélité parsaite à remplir toutes ses obli-

gations.

Son zéle ne fut pas moins ardent, ni moins agilsant que sage. On sçait quelle étoit sont assiduité à entendre les confessions. Il y passoit les cinq & les fix heures de suite: & quiconque l'a comu, jugera aisément que la vue seule de Dieu & du salut des ames pouvoit accorder une telle patience avec sa vivacité naturelle. Soit qu'on l'appellât dans les maisons religieuses, soit qu'on vînt le consulter & prendre ses avis, soit qu'il y eût des malades à visiter, il ne s'épargnoit en rien, également prêt pour qui que ce fût, & se faisant tout à tous. Dans ce grand nombre de personnes de la première distinction dont il avoit la conduite, bien loin de négliger les pauvres & les petits, il les recevoit avec bonté; il descendoit avec eux, dans le compte qu'ils lui rendoient de leur vie, jusques aux moindre particularités; il entroit dans leurs besoins; & plus sa réputation, & son nom leur inspiroit de timidité en l'approchant, plus il s'étudioit à gagner leur confiance & à leur faciliter l'accès auprès de lui. Il ne se contentoit pas de ce bon accueil. Il les alloit trouver, s'ils étoient hors d'état de venir eux-mêmes; il adoucissoit leurs maux par sa présence, & les laissoit remplis de consolation, & charmés tout ensemble de son humilité & de sa charité.

Mais où il redoubloit sa vigilance & ses soins, c'étoit auprès des mourans. On avoit souvent recours à lui pour leur annoncer seur dernière heure, & pour les y disposer; & se croyant alors responsable de leur salut, il seur parloit en homme vraiement Apostosique. Ce n'étoit pas sans réflexion & sans étude. Il sçavoit trop de quelle conséquence il est, de ménager des momens si précieux, & de ne les pas perdre en des discours vagues & peu utiles. Outre le

long usage qui l'avoit formé à ce saint exercice, outre la méthode particulière qu'il s'en étoit lui-même tracée, il prévoyoit ce qu'il avoit à dire; & s'abandonnant ensuite à l'esprit de Dieu, il disoit tout ce qui peut porter une ame à la pénitence & à la consiance. C'est ainsi qu'il s'est acquitté des derniers devoirs d'une amitié solide & chrétienne envers tant d'amis, que leur naissance, leur nom, leur mérite personnel, & une liaison de plusieurs années lui rendoient également respectables & chers, & à qui

il a été fidéle jusqu'à la mort.

Cependant le Pere Bourdaloue en pensant aux autres, ne s'oublioit pas lui-même : au contraire, ce fut par de fréquens retours sur lui-même, qu'il se mit en état de servir si utilement les autres. Cette attention lui étoit nécessaire parmi de continuelles occupations au dehors & de grands succès. Ses succès ne l'éblouirent point, & ses occupations ne l'empêchérent point de veiller rigoureusement sur sa conduite. D'autant plus en garde, qu'il étoit plus connu & dans une plus haute considération, il ne compta jamais sur le crédit où il étoit, pour agir avec moins de réserve. Etroitement resserré dans les bornes de sa profession, il joignoit aux talens de la prédication & de la direction des ames, le véritable esprit d'un Religieux & les vertus que demandoit de lui fa Compagnie: sur-tout un parfait mépris du monde & de ses grandeurs, sans manquer à rien néanmoins de ce qu'il de voit aux Grands: un dévouement inviolable au service de l'Eglise, & une soumission entière aux puissances Ecclétiastiques : une estime de sa vocation, dont il se déclaroit par-tout; & un attachement à son état, capable de l'assermir contre les offres les plus avantageuses : un zéle sincère & vif pour le bon ordre, & un soin exact de s'y conformer lui-même & de le suivre.

Entre ses devoirs, il s'en fit un particulier de la

prière. C'est en présence des Autels qu'il rappelloit ces grandes idées de religion dont il étoit rempli; & pénétré de la majesté de Dieu, & de la sainteté de son culte, il ne se permettoit pas la moindre négligence en célébrant les sacrés mystères, ou en récitant l'office divin.

Avec cette piété qui fait l'homme Chrétien & l'homme religieux, que lui manquoit-il d'ailleurs de ce qui fait, même selon le monde, l'honnête homme? Il en avoit toutes les qualités: la probité, la droiture, la franchise, la bonne soi; ne disant jamais les choses autrement qu'il les pensoit, ou si par fagesse il ne les pouvoit dire telles qu'il les pensoit, ne disant rien. Beaucoup de prudence & de pénétration dans les affaires: mais au même tems beaucoup de retenue, pour ne s'y point ingérer de son mouvement propre; n'y entrant qu'autant qu'on l'y faisoit entrer; proposant ses vues comme un ami, sans entreprendre de décider en maître ; cherchant à se rendre utile & à servir, & non à se faire valoir & à dominer. Bien de l'agrément dans la conversation, un air engageant, des manières ailées, quoique respectueules & graves, une douceur qui lui devoit coûter, du tempérament dont il étoit : mais par-dessus tour, une modestie qui lui attiroit d'autant plus d'éloges, qu'il avoit plus de peine à les entendre; les fuyant, bien loin de les rechercher; élevant volontiers les autres, & ne parlant jamais de lui-même.

Ce caractére dans un homme aussi distingué que le Pere Bourdaloue, ne le faisoit pas moins honorer & respecter que tous ses talens. Après l'avoir admiré dans la chaire, on l'admiroit dans l'usage de la vie. Où n'étoit-il pas reçu avec plaisir: & depuis les premiers rangs jusques aux conditions les plus communes, qui ne se faisoit pas, non seulement un plaisir de le recevoir, mais comme un mérite de le con-

noître & d'être en commerce avec lui?

Il falloit un cœur aussi détaché que le sien, pour former au milieu des applaudissemens du monde, le dessein qu'il prit dans les dernières années de sa vie. Touché d'un saint désir de la retraite, & voulant se préparer à la mort, il résolut de quitter Paris, & de finir ses jours en quelque Maison de la Province, où il put se recueillir davantage, & vacquer uniquement à sa persection. Il jugea bien qu'il auroit sur cela des obstacles à surmonter de la part de ses supérieurs en France: & pour lever toutes les difficultés, il s'adressa au Général de la compagnie. Mais cette première tentative ne réussit pas. On le remit à une autre année, & on le pria de faire encore de nouvelles réflexions sur le parti qu'il vouloit prendre. Il y pensa; & sans se rebuter, dès l'année suivante, il redoubla ses instances auprès du Pere Général. La lettre qu'il lui écrivit, est si remplie de l'esprit de Dieu, que le public sera bien aise d'en voir un extrait. Le voici traduit du Latin.

Mon très-Révérend Pere, Dieu m'inspire & me presse même d'avoir recours à votre Paternité, pour la supplier très humblement, mais très-instamment, de m'accorder ce que je n'ai pu, malgré tous mes efforts, obtenir du Révérend Pere Provincial. Il y a cinquante-deux ans que je vis dans là Compagnie, non pour moi, mais pour les autres; du moins, plus pour les autres, que pour moi. Mille affaires me détournent, & m'empêchent de travailler, autant que je le voudrois, à ma perfection, qui néanmoins est la scule chose nécessaire. Je souhaite de me retirer, & de mener désormais une vie plus tranquille : je dis plus tranquitle, afin qu'elle soit plus régulière & plus sainte. Je sens que mon corps s'affoiblit & tend vers sa fin. J'ai achevé ma course : & plut à Dieu que je pusse ajouter, j'ai été sidéle! Je suis dans un âge, où je ne me trouve plus guéres en état de prêcher. Qu'il me soit permis, je vous en conjure,

d'employer uniquement pour Dieu & pour moi même ce qui me reste de vie, & de me disposer par-là à mourir en Religieux. La Fléche ou quelque autre maison qu'il plaira aux Supérieurs (carje n'en demande aucune en particulier, pourvu que je sois éloigné de Paris) sera le lieu de mon repos. Là, oubliant les choses du monde, je repasserai devant Dieu toutes les années de ma vie dans l'amertume de mon ame. Voila le sujet

de tous mes væux, &c.

Cette lettre eur tout l'effet que désiroit le Pere Bourdaloue. Il lui fut libre de faire ce qu'il jugeroit à propos, & dès qu'il eut reçu la réponse de Rome, il prit jour pour partir. Mais les mêmes Supérieurs qui l'avoient arrêté la première fois, se crurent encore en droit de retarder son départ de quelque semaines, & de si spendre la permission, jusqu'à ce qu'ilseussent pu faire à Rome de nouvelles remontrances. Elles touchérent le Pere Général; & la dernière conclusion sur que le Pere Bourduloue de meureroit à Paris, & continueroit à s'acquitter de ses fonctions ordinaires. Dieu voulut air si qu'il eût tout le mérite d'un sicrifice si religieux, sans en venir à l'exécution, & qu'il achevat de le sanctifier lui-même en travaillant à la sance fication du prochain. Voità ce que le public n'a sou qu'après sa mort. Comme ses yues avoient été droites, & qu'en prenant une telle résolution il n'avoit cherché que Dieu, il ne chercha point dans la suite à s'en faire honneur. Il a toujours tenu la chose scréte, & il n'en a fait confidence qu'à quelques-uns de ses amis les plus intimes.

Le Pere Bourdaloue n'insista pas. Il crut obéir à l'ordre du ciel en se soumettant à la volonté de se Supérieurs. Il n'en eut même encore dans son travail que plus d'activité & plus d'ardeur: mais il approchoit de son terme, & son travail désormais ne sur pas long. Dieu le retira au moment qu'on s'y

attendoit le moins.

Il tomba malade le 11. de Mai, & dès le premier jour de sa maladie, il se sentit frappé à mort. Il ne perdit rien dans un péril si pressant, de la présence de son esprit; & il est difficile de marquer plus de fermeté & de constance qu'il en fit paroître. Son mal fut une fiévre interne & très-maligne, précédée d'un gros rhume qui le tenoit depuis plusieurs semaines, & où son zéle l'empêcha de se ménager autant qu'il eût été nécessaire. Car tout incommodé qu'il étoit, il ne laissa pas de prêcher, & d'entendre selon sa cousume les confessions. Mais il fallut enfin se rendre. Le Dimanche, sête de la Pentecôte, après avoir dit la Messe avec beaucoup de peine, il sut obligé de se mettre au lit. Quoiqu'il connût assez son état, il voulus néanmoins encore s'en faire instruire, & il pria qu'on ne lui déguisat rien. On lui parla comme il le souhaitoit; & sans attendre que la personne qui lui portoit la parole, ent achevé : C'est assez, répondit-il, je vous entends : il faut maintenant que je fasse ce que j'ai tant de fois prêché & conseille aux autres.

Dès le lendemain matin il se prépara par une confession de toute sa vie à recevoir les derniers Sacremens. Ce sut après cette confession qu'il épancha son cœur, & qu'il s'expliqua dans les termes les plus chrétiens & les plus humbles. Il entra lui même dans tous les sentimens qu'il avoit inspirés à tant de moribonds. Il se regarda comme un criminel condamné à la mort par l'arrêt du ciel. Dans cet état il se présenta à la justice divine. Il accepta l'arrêt qu'elle avoit prononcé contre lui, & qu'elle alloit exécuter. J'ai abusé de la vie, dit-il, en s'adressant à Dieu: je mérite que vous me l'ôtiez, & c'est de tout mon cœur

que je me soumets à un si juste châtiment.

Il unit sa mort à celle de Jesus-Christ; & prenant les mêmes intentions que ce Sauveur mourant sur la croix, il s'offrit comme une victime, pour honorer PREFFACE.

par la destruction de son corps la suprême majesté de Dieu & pour appaiser sa colére. Non content de ce sacrifice, il consentit à soussirir toutes les peines du Purgatoire. Car il est bien raisonnable, reprit-il, que Dieu soit pleinement satisfait: O du moins dans le Purgatoire je soussirirai avec patience O avec amour.

En de si faintes dispositions, il reçut les Sacremens: & s'étant tout de nouveau entretenu quelque tems avec Dieu, il mit ordre à divers papiers dont il étoit dépositaire. Il le sit avec un sens aussirassis, que s'il eût été dans une parsaite santé. Il se sentit même un peu soulagé tout le reste de la journée, & il donna quelque espérance de guérison. Mais ce ne sut qu'une lueur; & sans se statter de cette espérance, il s'occupatoujours de la mort, voyant bien, di oit-il, qu'il ne pouvoit guérir sans un miracle, & se croyant très-indigne que Dieu sit un miracle pour lui.

En effet, sur le soir il lui prit un redoublement auquel il n'eut pas la force de résister. L'accès fut si violent qu'il lui causa un délire dont il ne revint point: & le Mardi 13. de Mai, de l'année 1704, il expira vers cinq heures du matin. Ainsi mourut dans la soixantedouzième année de son âge, un des plus grands hommes qu'ait eu notre Compagnie, & si je l'ose dire, qu'ait eu la France. ll avoit reçu du ciel beaucoup de talens: il ne les a point assurément enfouis; mais il les a constamment employés pour la gloire de Dieu &pour l'utilité duprochain. Il eut l'avantage de mourir presque dans l'exercice actuel de son ministère, & sans autre intervalle que celui de deux jours de maladie. Tout le public ressentit cette perte : le regret fut universel; & ce regret est encore ausi vif que jamais dans le cœur de bien des personnes, qui trouvoient en lui ce qu'on ne trouve pas aisément ailleurs. Il ne les oublia point en mourant; & l'on peut pareillement compter que la mémoire du Pere Bourdalouc

#### PRESFACE.

leur sera toujours précieuse. Ses ouvrages suppléeront au défaut de sa per onne On l'y retrouvera luimême: du moins, on y retrouvera tous ses senti-

mens & tout son esprit.

Car ce sontici ses vrais sermons, & non point des copies imparfaires, telles qu'il en parut il y a plufieurs années. Il les désavous hautement, & avec raison. Il y est si désiguré, qu'il ne devoit plus s'y reconnoître,

Les deux Avents & le Carême qu'on donne dans cette première édition, seront suivis des sermons sur les Mystères, sur les Saints sur la vocation Religieuse, & sur divers sujets de morale. Quoique dans plusieurs sermons du Carême, il n'abresse pas la parole au Roi, il Jes a néanmoins presque tous prêchés à la Cour, mais à d'autres jours & sous d'autres

Evangiles.

On trouvera à la fin du quarrième volume, deux Lettres qui parurent après sa mort, l'une manuscrite & l'autre imprimée. La première est d'un illustre Magistrat, dont le Pere Bourdaloue honoroit infiniment la Maison, & singulièrement la personne. On voit dans cette lettre des traits de maître, & l'esprit n'y a pas moins de part que le cœur. La seconde est une de ces lettres circulaires qu'on envoie dans les Maisons de la Compagnie pour donner avis de la mort de chaque Jésuite. Le Pere Martineau, Confesseur de Monseigneur le Duc de Bourgogne & Supérieur de la Maison Professe, lorsque le Pere Bourdaloue y mourut, écrivit celle ci, qu'on ne put resulter au public, & qu'on réimprima plusieurs sois, tant elle sut goûtée & recherchée.

Comme on n'a tiré le Pere Bourdaloue qu'après sa mort, on a été obligé de lui laisser les yeux fermés dans le portrait qui est à la tête de ce volume, & l'on n'a pas cru pouvoir mieux le mettre, que dans

la posture d'un homme qui médite.

Il reste à dire un mot touchant les Extraits qui sont à la fin de chaque volume. Plusieurs personnes les ont demandés, & après avoir délibéré, quelque tems, on a cru qu'il étoit bon de les faire, & qu'ils pourroient être utiles à quelques Prédicateurs. C'est par cette raison-là même, qu'au lieu de les supprimer dans cette seconde édition, comme on se l'étoit proposé, si l'on remarquoit qu'ils ne fussent pas au gré du public, on s'est contenté de les abréger encore, afin de satissaire tout à la fois, & ceux qui les souhaitent, & ceux à qui ils auroient paru un peu longs. Du reste, tout abrégés qu'ils sont, ils contiennent toute la substance & tout l'ordre de chaque Sermon. On ne dit rien de quelques fautes qui sont échappées dans la première édition : on les a exactement corrigées dans celle-ci.

Approbation de M. de Precelles, Docteur de la Maison & Société de Sorbonne, & Lecteur des Livres.

les Sermons du P. Bourdaloue, & je n'y ai rien trouvé qui ne soit conforme à la foi & aux bonnes mœurs. Le public perd beaucoup de ne pouvoir plus entendre la voix de ce célébre Prédicateur, en qui la science & la piété, le zéle & la modestie, se joignoient si parfaitement; & dont les discours pleins de feu, & prononcés avec tant de dignité, inspiroient à toutes sortes de personnes du respect pour les vérités de l'Evangile, soit dans cette ville capitale du Royaume, où il les a long-tems enseignées, soit à la Cour où il a souvent eu l'honneur de porter la parole de Dieu devant notre grand Monarque, Mais ces

mêmes discours que cet Orateur vraiement Chrétien a laissés par écrit, sont si pleins de religion, si pleins d'esprit, de bon sens, d'érudition sainte dans l'intelligence de l'Ecriture & des Peres, & de cette véritable éloquence dont la sagesse est la source, & qui suit en tout la sagesse, comme dit S. Augustin; que je ne doute pas qu'ils ne plaisent encore extrêmement, & qu'ils n'édisient par tout, lorsqu'ils seront imprimés, & qu'ainsi ils ne produisent d'aussi grands fruits dans l'Eglise après sa mort, qu'ils en ont produit pendant sa vie. Fait en Sorbonne le 12. de Mars 1705. C. De Precelles.

### Permission du R. P. Provincial.

TE soussigné Provincial de la Compagnie de Jesus dans la Province de France, permets au Pere François Bretonneau de la même Compagnie de faire imprimer un livre qu'il a revu & qui a pour titre, Sermons du Pere Bourdaloue, de la Compagnie de Jesus, pour l'Avent & pour le Carême: lequel livre a été vu & approuvé par trois Théologiens de notre Compagnie. En foi de quoi j'ai signé la présente permission. A Paris ce 3. Janvier 1707. CHARLES DELAISTRE.



## AVENT

PRESCHE

## DEVANT LE ROI.

## 

## SERMONS

CONTENUS DANS CET AVENT.

Pour la Fête de tous les Saints: Sur la Récompense des Saints. 1.

Pour le I. Dimanche de l'Avent: Sur le Jugement dernier. 47.

Pour le II. Dimanche de l'Avent: Sur le Scandale. 89.

Pour le III. Dimanche de l'Avent : Sur la fausse conscience. 138.

Pour le IV. Dimanche de l'Avent: Sur la Sévérité de la Pénitence, 187, Pour la Fête de Noël: Sur la Nativité de Jesus-Christ. 135.

e Jejus Out iji. 13).





# SERMON

## POUR LAFESTE

DE

## TOUS LES SAINTS.

Sur la récompense des Saints.

Gaudete, & exultate: ecce enim merces vestra copiosa est in cœlis.

Réjouissez-vous, & faites éclater votre joie: car une grande récompense vous est réservée dans le ciel. En saint Matthieu, chap. 5,



#### IRE;

C'EST le Fils de Dieu qui parle, & qui dans l'Evangile de ce jour nous propse la gloire céleste, non pas comme un simple hé-Avent.

A

ritage qui nous est acquis, mais comme une récompense qui nous doit coûter. Il sçavoit, dit saint Jean Chrysostome, combien nous fommes intéressés; & voilà pourquoi usant avec nous d'une condescendance digne de lui, pour nous attirer à son service, il nous prend par notre intérêt. Sans rien relâcher de ses droits, ni rien rabattre du commandement qu'il nous fait de l'aimer comme notre Dieu, pour lui-même & plus que nous-mêmes; il veut bien que notre amour pour lui air encore un retour sur nous: & pourvu que notre intérêt ne soit point un intérêt servile, il consent que nous l'aimions par intérêt, ou plutôt que nous nous fassions un intérêt de l'aimer. Car c'est pour cela qu'il nous promet une récompense, dont la vue est infiniment capable de nous élever à ce pur & parfait amour, qui, comme ajoute saint Chrysostome, réunit saintement & divinement notre intérêt à l'intérêt de Dieu.

Entrons donc, mes chers Auditeurs, dans la pensée de Jesus-Christ; & sans nous piquer aujourd'hui d'une spiritualité plus sublime que celle qui nous est enseignée par ce Maître adorable, attachons-nous à la récompensée où il nous appelle, & qu'il veut que nous envisagions, quand il nous dit: Une grande récompense vousest réservée dans le ciel: Ecce merces vestra copiosa est in cælis. Il est de la foi que nous la pouvons, & que nous la de-

vons mériter cette récompense; & c'est ce que je suppose ici comme un principe, dont il ne nous est pas permis de douter: mais ce principe supposé, je veux vous montrer combien cette récompense est digne de nos desirs & de nos soins. Pour vous engager à la mériter, je veux vous en découvrir l'excellence & les avantages. Par la comparaison que j'en ferai avec les récompenses du monde, je veux vous la faire goûter, & par-là

même exciter en vous, si je puis, un saint

zele de l'acquérir.

Or pour vous en donner une idée juste, je m'arrête aux paroles de mon texte, dont l'exposition littérale va développer d'abord tout mon dessein. Concevez-en bien l'ordre & le partage. Eccemerces vestra copiosa est in calis. Cette récompense que Dieu prépare à ses élus, est une récompense sûre. Ecce, la voilà: c'est un Dieu qui vous la promet; & si vous la voulez de bonne foi, elle est à vous : Ecce merces vestra. C'est une récompense abondante, qui n'aura point d'autre mesure que la magnificence d'un Dieu, & qui mettra seule. le comble à tous vos desirs: Ecce merces vestra copiosa. Enfin, c'est une récompense éternelle, que vous ne perdrez jamais, parce qu'elle vous est réservée dans le ciel, où il n'y aura plus de changement, ni de révolution: Eccemercesvestra copiosa est in cælis. Qualités bien propres, Chrétiens, à faire, & sur vos

SUR LA RÉCOMPENSE esprits & sur vos cœurs, les plus fortes impressions; surtout, si vous enjugez par opposition aux récompenses du monde; c'est-àdire, par les trois essentielles différences, que je vous prie de remarquer entre les récompenses du monde, & cette récompense des élus de Dieu : car c'est là ce qui m'a paru devoir plus vous intéresser, & réveiller votre foi. La récompense des élus de Dieu est une récompense sûre; au lieu que les récompenses du monde sont douteuses & incertaines: ce sera le premier point. La récompense des élus de Dieu est une récompense abondante; au lieu que les récompenses du monde sont vuides & défectueuses : ce sera le second point. La récompense des élus de Dieu est une récompense éternelle; au lieu que les récompenses du monde sont caduques & périssables: ce sera le dernier point.

Trois sujets de consolation & de joie que l'Eglise nous propose, en nous mettant devant les yeux la gloire des Saints, & en nous animant par ce motif à être les imitateurs de leur sainteté. Gaudete & exultate. Si vous vous conformez à leurs exemples, réjouissezvous: & de quoi ? de ce que vous serez sûrement, de ce que vous serez éternellement récompensés. Au contraire, pleurez & affligez-vous, si malgré tous ces avantages, possedés de l'amour du monde, vous vous sentez peu de

goût & peu d'attrait pour cette récompense des justes. Non-seulement pleurez, mais tremblez, si la dureté de vos cœurs vous rend insensibles à des vérités si touchantes. Donnez-moi la grace, Seigneur, pour traiter dignement & utilement un si grand sujet; & faites que ceux qui m'écoutent, pénétrés de la vertu de votre divine parole, conçoivent un désir ardent, une espérance vive, un faint avant-goût des biens que vous leur préparez : qu'en vue de ces biens ineffables, ils se détachent de la terre, ils n'ayent plus de pensées que pour le ciel, ils renoncent à la vanité, ils cherchent solidement la vérité; ils soient aussi bien que vos Saints, & comme devant être un jour les compagnons de leur gloire, déterminés à combattre le monde & à le vaincre. C'est ce que je vous demande pour eux & pour moi, par l'intercession de la plus sainte des Vierges. Ave Maria.

SE fatiguer, s'épuiser, souvent s'immoler parties pour des récompenses incertaines, auxquelles on parvient difficilement, & dont tous les jours, après de vaines espérances, on a le chagrin de se voir, ou malheureusement frustré, ou même injustement exclus; c'est la triste & fatale destinée de ceux qui s'attachent au monde. Au contraire, travailler pour une récompense sûre, & servir un

A iij

Maître auprès duquel on peut compter qu'il n'y eut, & qu'il n'y aura jamais de mérites perdus, c'est ce qui a fait sur la terre le bonheur des élus de Dieu, & de ces saints prédeslinés dont nous honorons aujourd'hui la glorieuse mémoire. Ils servoient un Dieu fidéle dans ses promesses, & ils: avoient en vue une récompense qui ne leur pouvoit manquer. Voilà, dit saint Chrysostome, ce qui les a rendus capables de tout entreprendre & de tout souffrir. Patior, disoit un d'entre eux, plein de cette force: héroïque, que la foi d'une vérité si conso-Tim. lante lui inspiroit : c'étoit S. Paul : Patior, sed non confundor. Je souffre: mais bien loin:

de m'en affliger, je m'en glorifie: & pour-

Bidem, quoi? Scio enim cui credidi, & certus sum quia potens est depositum meum servare in illum: diem. Parce que je sçais, ajoutoit-il, quel est celui à qui j'ai consié mon dépôt; & que je suis assûré, qu'il n'est que trop puissant pour me le garder jusqu'à ce grand jour, où chacun recevra selon ses œuvres. Qu'entendoit-il par son dépôt? le sond de mérites qu'il s'étoit acquis de vant Dieu; c'est-àdire, ce qu'il avoit fait pour Dieu, ce qu'il? avoit enduré pour Dieu, & dans l'espérance de la gloire dont il sçavoit que ses travaux Apostoliques devoient être récompensés. C'est le sens littéral de ce passage... J'ai combattu, disoit-il encore dans la mê-

me Epître à Timothée, j'ai achevé ma course, j'ai été constant dans la foi: il ne me reste que d'attendre la couronne de justice, qui m'est reservée, & que le Seigneur, en ce jour-là, me donnera comme juste Juge. In 2. Tima reliquo reposita est mihi corona justitiæ, quam 4. reddet mihi Dominus, in illå die, justus Judex. Ainsi parloit l'Apôtre de Jesus-Christ;& ainsi a droit de parler après lui tout hom-me chrétien, puisqu'il reconnoissoit luimême, que cette couronne de justice n'étoit pas seulement réservée pour lui, mais généralement & sans exception, pour tous les serviteurs de Dieu. Non solum autem mi- Itidem?

hi, sed & iis qui diligunt adventum ejus.

Car voici, mes chers Auditeurs, comment chacun de nous doit raisonner, en s'appliquant personnellement ces paroles, Scio cui credidi; & c'est l'important mystere de religion, sur quoi doit être fondée toute notre conduite selon Dieu. Je ne sçais pas si je serai jamais assez heureux pour mé-riter la récompense que Dieu prépare àceux qui l'aiment: mais je sçais, que si je la mérite, je l'obtiendrai; je sçais, qu'autant que je l'aurai méritée, je la posséderai? je sçais, que tout ce que je sais & tout ce que je souffre pour Dieu, est un dépôt sacré que Dieu me garde, dont il veut bien lui-même me répondre, & qui ne dépérira point entre ses mains. Scio cui credidi s

A iiij

c'est-à-dire, je ne suis pas sûr de moi, mais je suis sûr du Dieu pour qui je travaille. Je suis sûr de sa bonté, je suis sûr de sa sidélité, je suis sûr de sa puissance: Et certus sum, quia potens est. Or l'assûrance que la soi me donne de tous ces attributs de Dieu, & de Dieu même, est ce qui m'encourage & qui m'anime. C'est ce qui a soutenu la serveur & le zéle de ces bienheureux, qui regnent maintenant dans le ciel, & qui ont sanctissée la terre par leurs vertus. Ils étoient sûrs du Dieu qu'ils servoient, & des biens qu'ils en attendoient. Non-seulement ils espéroient en lui; mais ils sçavoient, & ils sçavoient infailliblement, qu'espérant en lui, ils ne seroient point consondus. Scio cui credidi.

Un mondain est bien éloigné de pouvoir tenir ce langage à l'égard du monde, & des récompenses du monde. Car sondé sur le témoignage qu'il se rend de sa propre conduite il peut souvent dire tout au contraire, en gémissant & en déplorant son sort: Je sçais que par rapport au monde, j'ai sait mon devoir; mais je ne sçais pas pour cela si le monde m'en tiendra compte; je ne sçais pas si le monde reconnoîtra mes services: je ne sçais pas même si mes services lui ont été agréables. Pour ce qui regarde les récompenses du monde, il peut dire sans présomption: Je suis sûr de moi; mais je ne suis pas sûr de ceux qui sont les maîtres & les distributeurs des gra-

ces; je ne suis pas sûr qu'ils ayent pour moi de favorables dispositions; je ne suis pas sûr qu'ils en ayent même d'équita-bles. Il peut dans un sens contradictoirement opposé au sens de saint Paul, dire en parlant du monde: Scio cui credidi : Je sçais, & je ne sçais que trop, quel est ce monde à qui je me suis malheureusement attaché, & opiniâtrement confié: mais c'est justement pour cela, qu'après l'avoir long-tems fervi, je ne suis encore sûr de rien; parce qu'une expérience funeste m'a appris malgré moi, & m'a convaincu, que le monde étant ce qu'il est, je n'ai pu, ni n'ai dû faire aucun fonds fur lui. Or n'avoir rien en vue dont on soit sûr, ni sur quoi l'on puisse compter, c'est ce qui afflige le monde, ce qui le désole; & pour peu que son ambition ait d'empressement & de vivacité, ce qui lui tient lieu de supplice. Telle est, dis-je, la premiere différence, que j'ai dû vous faire observer entre les récompenses de Dieu & celles du monde. Mais approfondissons cette pensée, & venons au détail des choses, puisqu'il est certain qu'il n'y en eut jamais une plus propre, pour nous faire adorer les miséricordes de notre Dieu, & pour nous exciter nous-mêmes à l'amour & au zéle de la sainteré.

Il y a dans le monde des mérites stériles ; c'est-à-dire, des mérites sans récompense :

pourquoi cela? c'est qu'il y a, dit saint Chryfostome, des mérites que les hommes ne connoissent pas; c'est qu'il y a des mérites, quoique connus des hommes, qui ne leur plaisent pas; c'est qu'il y a des mérites que les hommes estiment, & dont ils sont même touchés, mais qu'ils ne récompensent pas, parce qu'ils ne le peuvent pas. Trois causes de l'incertitude des récompenses du siècle, mais qui nous sont comprendre en même-tems la sûreté & l'infaillibilité de la récompense des élus de Dieu. Appliquez-vous, & ne perdez rien de cette excellente morale.

Des mérites que les hommes ne connoisfent pas. En effet, par ce seul principe, combien dans le monde de mérites perdus ?
combien d'ignorés ? combien d'oubliés ?
combien d'effacés par le tems ? combien
de détruits par les mauvais offices ? combien d'étouffés dans la foule & dans la multitude. Je serois insini, si je voulois pousser
cette induction. Avec Dieu nous n'avons
rien de pareil à craindre : de quelque nature que soient les mérites que nous acquérons devant lui, il les connoît, il les distingue, il en fait le discernement, il les pése dans la balance du sanctuaire, il en conserve le souvenir, il ne les perd jamais de
vue.

Eclairé des vives lumiéres de son enten-

dement divin, il connoît les mérites obscurs, aussi bien que les éclatans; les vertus intérieures & cachées, aussi bien que celles qu'on admire & qu'on préconife. Combien de Saints dans le ciel, qui n'ont jamais paru ce qu'ils étoient; & dont la fainteté, quoique parfaite, n'a jamais brillé pendant qu'ils vivoient sur la terre? Voilà pour la consolation des humbles.

Comme Dieu, scrutateur des cœurs, il pénétre le fonds du mérite, qui est le cœur. Ce mérite du cœur inconnu aux hommes lui est connu, & entiérement connu; & de là vient, qu'il nous tient compte, non-seulement de nos actions & de nos œuvres, mais de nos intentions & de nos desirs : non-seulement de ce que nous faisons pour lui, de ce que nous souffrons pour lui, de ce que nous quittons pour lui; mais de ce que nous voudrions faire, de ce que nous voudrions souffrir, de ce que nous voudrions quitter', par la raison seule que si nous l'avions, nous serions prêts en effet pour luià le quitter. Ainsi, selon l'expression de l'Ecriture, il entend, & par la même régle il récompense jusqu'à la préparation de nos cœurs: Præparationem cordis eorum audi-Pfall 94 vit auris tua. C'est-à-dire qu'il suffit pour luiplaire, de lui vouloir plaire; & qu'il suf-

fit de lui avoir plu pour être comblé de ses

eu devant Dieu que le mérite de la bonné volonté? Voilà pour la confolation des foibles.

Parce que c'est un Dieu, dont la pénétration est infinie, & que rien n'échappe à sa connoissance, nos actions les plus viles & les plus basses, pour vu qu'il en soit le motif, ont devant lui leur prix & leur valeur. Un verre d'eau donné en son nom mérite une gloire spéciale, dont lui-même il nous assûre. Les deux deniers de la veuve reçoivent un éloge de sa bouche, aussi bien que les magnisques offrandes qui se faisoient dans le Temple. Voilà pour la consolation des pauvres.

Parce qu'il est souverainement & exactement juste, pour chaque dégré de mérites & de sainteté que nous acquérons, il a un degré de béatitude & de gloire, qu'il nous destine, & c'est la proportion de ces degrés qui fait pour les Saints bienheureux, aussi bien que pour les Anges, l'ordre admirable des Hiérarchies célestes. Sur la terre le plus grand mérite n'est pas toujours le mieux placé. Souvent un mérite médiocre, par le faux jugement des hommes, l'emporte & prévaut. Là, le mérite & la gloire, le mérite & la récompense vont toujours de pair. C'est un Dieu qui mesure & qui régle l'un par l'autre; mais un Dieu incapable de se tromper, incapable d'être prévenu, incapable de rien estimer que ce qui est essentielIement estimable, sçavoir, les œuvres saintes & la piété. Voilà pour la consolation des ames droites & sidelles à leurs devoirs.

Par rapport au monde, il n'y a point de mérite que le tems n'essace. Tout ce que nous saisons pour Dieu, du moment que nous l'avons fait, est écrit dans le livre de vie; mais avec des caracteres qui ne s'effaceront jamais. Les hommes non-seulement oublient, mais fouvent font bien-aifes d'oublier les fervices qu'on leur rend; & Dieu nous déclare lui-même, que tous nos services sont comme scellés dans les trésors de sa miséricorde. Il nous dit en termes exprès, que nos facrifices sont toujours devant ses yeux; Holocausta autem tua in cons-Psal. 49 pectu meo sunt semper: que nos prieres & nos aumônes montent jusques à lui, & qu'el-les sont toujours présentes à sa mémoire; Orationes tuæ & eleemosynæ ascenderunt in Att. 103 memoriam in conspectu Dei. Il se fait même comme un honneur de s'en souvenir; & il ne peut non plus les oublier, qu'il peut oublier qu'il est notre Dieu, & que nous sommes ses créatures. Tout cela, Chrétiens, le croyons-nous? Mais si nous ne le croyons pas, nous ne connoissons pas le Maître que nous servons : ou si nous le croyons, comment sommes-nous si tiédes & si négligens dans fon fervice?

Ajoutez, pour goûter encore davantage

44 SUR LA RÉCOMPENSE

le bonheur des justes, ce que j'ai marqué comme le second principe de la disgrace des mondains, & de l'incertitude de leurs récompenses: des mérites, quoique connus, qui ne plaisent pas. Qu'y a-t-il dans le monde de plus ordinaire, & combien par-là ne voit-on pas parmi les hommes de mérites malheureux, de mérites rebutés, & si j'ose ainsi dire, réprouvés; de mérites, qui par l'aliénation des cœurs, ou par la contrariété des intérêts, bien loin d'attirer la bienveillance & l'amour, excitent plutôt la jalousie & la haine? C'est à quoi ne sont point sujets ceux qui travaillent à acquérir des mérites auprès de Dieu. Comme Dieuhait nécessairement le péché; & que tout Dieu qu'il est, il ne peut pas ne le point hair, & en le haissant ne le point réprouver: aussi tout Dieu qu'il est, ne peut-il pasne point aimer le mérite des œuvres chrétiennes, & en l'aimant ne le point couron-ner, & ne le point glorisser. Il y a dans les élus de Dieu différentes espéces de sainteté: mais il n'y en a pas une, dit saint Chrysostome, qui ne soit du goût de Dieu, qui ne soit l'objet des complaisances de Dieu; parce qu'il n'y en a pas une qui ne soit une émanation de cette sainteré originale & exemplaire, qui est Dieu; parce qu'il n'y en a pas une qui ne soit l'ouvrage de Dieu & le don de Dieu. Avoir du mérite, ou en avoir trop, c'est souvent dans le monde une exclusion pour les emplois & pour les places qui y tiennent lieu de récompenses. Devant Dieu plus on a de mérite, plus on est aimé. Or être aimé d'un Dieu dont l'amour sait les bienheureux, les prédestinés, les Saints, c'est être déja récompensé.

Enfin, quelque justes, & quelques reconnoissans que soient les hommes; je dis plus ; quelque libéraux, & quelque magnifiques qu'ils puissent être, il y a des mérites qu'ils ne récompensent pas, parce qu'ils ne le peuvent pas: des mérites dont ils conviennent, & dont ils sont même touchés; mais qui excédant, ou par leur qualité, ou par leur nombre le nombre des graces dont ils sont les dispensateurs, leur deviennent malgré euxdes mérites onéreux, des mérites incommodes, & même des mérites importuns. Il n'y en a point de tels auprès de vous, mon Dieu, & l'on ne court point avec vous de semblable risque! Comme la magnificence de Dieu n'a point de bornes, parce qu'elle est inséparable de sa toute-puissance, nos mérites ont beau croître & se multiplier, elle ne s'épuise jamais. Plus nous en avons, plus il a, dit saint Chrysostome, de trésors de grace & de gloire à répandre sur nous. Plus il nous doit dans le sens catholique & orthodoxe qu'il nous peut devoir, plus il est riche pour s'acquitter envers nous 3.

TO SUR LA RÉCOMPENSE

riche, dit le texte sacré, pour tous ceux Rom. 10. qui l'invoquent & qui le prient; Dives in omnes qui invocant illum: mais encore bien plus riche, reprend faint Bernard, pour tous ceux qui le servent fidélement. Comme jamais il ne se tient importuné de nos priéres, aussi nos mérites acquis par sa grace, ne lui font-ils jamais à charge.

> Nous sommes donc sûrs de lui; & quand nous travaillons pour lui, dans l'espérance de la gloire dont jouissent les Saints, tout pécheurs que nous sommes, nous avons la confolation de pouvoir dire comme S. Paul:

Kom. 5. Spes autem non confundit. Cette espérance ne me confond point: toute autre espérance: est trompeuse; mais celle-là ne me trompera jamais. Cent fois j'ai pu me repentir d'avoir trop compté sur les hommes, & d'avoir trop espéré d'eux: mais je n'oserois dire, ni me: plaindre que jamais Dieu m'air manqué; & fij'étois affez ingrat pour le penfer, non-seulement sa justice, mais sa miséricorde même s'éleveroit pour lui contre moi.

Je suis sûr de mon Dieu: principe adorable, d'où David tiroit ces saintes & édissantes conclusions, qu'un Chrétien, sur-tout à la Cour, devroit méditer tous les jours de

Ff. 117. sa vie. Bonum est considere in Domino quam considere in homine. Il vaut bien mieux seconfier dans le Seigneu r, que de se confier

Bistom, dans l'homme. Bonum est sperare in Domi-

10, quam sperare in Principibus. Il vaut bien nieux mettre son espérance dans le Seigneur, que de la mettre dans les Princes de la terre. C'est un roi qui l'a dit; & celui devant qui je parle a trop de religion, pour ne pas fouscrire lui-même à un témoignage si divin. Je suis sûr du Dieu que je sers : principe touchant, seul capable de sanctifier ma vie. Mon espérance du côté de Dieu ne me peut confondre. Je puis bien de mon côté abuser de cette espérance par ma présomption; je puis bien par ma lâcheté me rendre cette espérance vaine & inutile: mais au moins cette espérance estelle infaillible pour moi de la part de Dieu; & pourvu que je m'assure de moi, j'ai droit de me promettre tout de lui.

Après cela, Chrétiens, sommes-nous excufables; que dis-je? ne sommes-nous pas bien indignes de notre Dieu, si nous usons de réserve avec lui, sinous craignons d'en trop faire pour lui, si nous ne le servons pas en Dieu? Je ne blâme point, à Dieu ne plaise! au contraire, je ne puis assez exalter, assez exciter le zéle que vous pouvez avoir & que vous avez, de mériter les graces du glorieux Monarque à qui le ciel nous a soumis, & que Dieu nous a donné pour Maître. Ce que je souhaiterois, c'est qu'en le servant, vos services sussent plus saints & plus dignes de l'esprit Chrétien. C'est de lui que dépend votre destinée & votre sortune selon le monde : je veux bien

SUR LA RÉCOMPENSE que votre intérêt, joint à votre devoir, vous attache à lui. Il est l'image de Dieu; votre confiance après Dieu ne peut être mieux placée. Mais si vous avez tant d'empressement & d'ardeur pour des récompenses, qui par tant de raisons peuvent vous manquer, comment pouvez-vous foutenir le profond & affreux oubli, dans lequel vous vivez à l'égard de cette récompense souveraine qu'un Dieu vous assure? Et que répondrez-vous à Dieu, quand il vous reprochera dans son jugement un oubli si monstrueux & si criminel? C'estlà toutefois votre désordre; & si vous n'en gémissiez pas, j'aurois droit d'ajouter ici le Fer. 17. terrible anathême de Jérémie: Maledictus qui confidit in homine, & ponit carnem brachium suum. Maudit celui qui met sa confiance dans l'homme, & qui s'appuye sur un brasde chair: mais plus maudit celui qui pour avoir mis sa confiance dans l'homme, ne peut fe résoudre à la mettre en Dieu. Vons l'allez' woir encore bien mieux par la seconde qualité de la récompense des Saints, qui n'est pas seulement sûre & immanquable, mais. pleine & abondante: Ecce merces vestra copiosa est. C'est le sujet du second point.

Pour vous faire entendre ma pensée, j'appende pelle récompense abondante, une récompense qui furpasse, du moins qui égale les services, par où l'on s'en est rendu, ou l'on a tâché

à s'en rendre digne. C'est la premiere notion que nous en donne saint Jérôme, quand il applique aux bienheureux ce que le Fils de Dieu dans l'Evangile promettoit aux justes pour les exciter à la ferveur par le motif de l'espérance Chrétienne. Mensuram bonam, Luc. 90 & confertam, & coagitatam, & supereffluentem dabunt in sinum vestrum. On verseradans votre sein une bonne mesure, qui serapressée, comble, entassée. En effet, c'est dans la personne, ou pour mieux dire, dans l'état des Saints glorifiés, que cette promesse du Sauveur trouve à la lettre son accomplissement. Mais prenant la chose dans un sens encore plus moral, par conféquent plus propre à vous faire sentir la vérité que je vous prêche; j'appelle récompense pleine & abondante, une récompense capable par elle-même de satisfaire le cœur de l'homme; capable de remplir le vuide, ou plutôt la vaste étendue des désirs de l'homme; capable de rendre l'homme heureux, & dont il peut enfin être content: c'est ainsi que saint Augustin l'a conçue dans l'exposition qu'il a faite des béatitudes Evangéliques. Or dans l'un & l'autre sens, le Fils de Dieu seul a eu droit de nous dire absolument ce qu'il nous dit aujourd'hui: Ecce merces vestra copiosa est. Pourquoi? parce qu'il n'appartenoit qu'à luide pouvoir donner aux hommes une récompense, qui eût ces deux propriétés que je

viens de marquer; ou si vous voulez, parce qu'il n'y a que la récompense des élus de Dieu, qui par rapport à ces deux propriétés, puisse être justement regardée comme une récompense abondante & pleine.

Car n'est-il pas vrai, (je commence par le premier de ces deux caractères; & sans autre preuve, j'en appelle à vos connois-sances: écoutez moi, & consultez-vous) n'est-il pas vrai, que quiconque s'attache à servir le monde, s'il ne veut pas y être trompé, doit se résoudre à travailler beaucoup pour gagner peu? Et n'est-il pas tout au contraire évident & incontestable, que quand on travaille pour Dieu, pour peu qu'on sasse, on gagne infiniment? Prositons de ce parallele, & servons-nous-en pour goûter notre religion.

Que ne faisons-nous pas tous les jours dans le monde pour y obtenir des graces, que le monde est en possession de vendre bien chérement: des graces ardemment désirées, & impatiemment attendues; mais que l'on s'apperçoit enfin, dès qu'on les a, ne valoir pas à beaucoup près ce qu'il en a coûté pour les avoir? Quelles peines, quelles fatigues ne supporte-t-on pas, pour parvenir dans le monde à des établissemens, où l'on s'étoit siguré des avantages considérables, mais dont on commence à se désabuser & à se dégoûter du moment qu'on y est parvenu? A quoi ne s'expo-

e-t-on pas, & sans y épargner sa vie, que ne isque-t-on pas pour s'acquérir dans le mon-le une gloire qui n'est qu'un phantôme, & dont on ne jouit pas plutôt, qu'on en reconnoît la vanité & le néant? Quels empressemens n'a-t-on pas,& quels mouvemens ne fe donne-t-on pas pour se procurer auprès des puissances du monde un degré de faveur, qui Souvent ne conduit à rien, & pour lequel on sacrifie son repos & sa liberté? A combien de mondains dans le Christianisme ne pourroiton pas dire avec raison, ce que Dieu par un Prophéte disoit aux Israélites, en leur faisant confidérer les funestes suites de leur infidélité: Seminastis multum, & intulistis parum. 185. 📭 Vous avez beaucoup semé, & vous avez peu recueilli : c'est-à-dire, vous vous êtes bien tourmentés, vous avez bien fait des efforts, il vous en a coûté bien des bassesses; & tout cela s'est terminé à une vaine & misérable fortune, qui n'a pas répondu à votre attente, & qui s'est trouvée bien au-dessous de vos prétentions. Pourquoi? parce qu'en travaillant pour le monde, vous avez semé dans une terre ingrate, dont vous n'avez dû vous promettre, & qui n'a pu vous rapporter que très-peu de fruits. Seminastis multum, & intulistis parum. Il faudroit un discours entier, si je voulois m'étendre sur cette morale, dont peut-être vous ne seriez que trop persuadés; & qui par l'abus

que vous en pourriez faire, vous serviroité de prétexte pour autoriser vos chagrinss contre le monde, & vos plaintes souvent très-injustes. Je reviens à ma comparaison.

Les Saints, les élus de Dieu ont eu uni

Les Saints, les élus de Dieu ont eu un fort bien différent. En travaillant pour Dieu, ils ont souffert, je le sçais; & je suis obligé de convenir, que leur vie sur la terre a été une vie austère, pénitente, mortifiée; mais au milieu de leurs austérités, des leurs pénitences, de leurs mortifications; ils ont eu l'avantage de pouvoir dire, aussile pien que le grand Apôtre: Non sunt constitue de leurs mortifications.

some some de parand Apôtre: Non sunt condignæ passiones hujus temporis ad futurame gloriam, quæ revelabitur in nobis. Nous soussions pour la justice, ce qui pourroite dès maintenant nous tenir lieu de récompense; outre que nous soussions pour Dieu, & que cela seul est déja pour nous une béatitude anticipée: ce que nous soussions n'a rien qui soit comparable à cette gloire que Dieu nous prépare; & notre grande ressource est, que le moindre degré de cet et egloire que nous attendons, nous dédommagera pleinement & avec usure, de tout ce qu'il y a de plus laborieux & de plus pé-

voilà en quoi a consisté le bonheur dess Saints. Ils marchoient, dit l'Ecriture; & dans l'esprit d'une componction salutaire, s versoient des larmes, jettant sur la tere les précieuses semences de leurs mérites. Euntes ibant & flebant, mittentes semina sua. Ps. 1255 Mais ils se consoloient par cette pensée, u'ils reviendroient bientôt triomphans & comblés de joie, portant avec eux l'aoondante moisson qu'ils auroient cueillie; l'est-à-dire, portant avec eux des trésors mmenses de gloire, qui devoient être le rix des légers facrifices qu'ils faisoient à Dieu: Venientes autem venient cum exul- Ibidema atione portantes manipulos suos. Ils posséloient leurs ames dans la patience, fonlés sur l'espérance qu'ils avoient d'entenlre bientôt ces délicieuses paroles: Quia Mat.25% uper pauca fuisti sidelis, super multa te consituam: Parce que vous avez été fidéle en le petites choses, j'en ferai de grandes pour vous. Je n'épargnerai rien pour vore bonheur. Intra in gaudium Domini tui: Ibida entrez dans la joie de votre Dieu, parce que la joie de votre Dieu est trop granle pour entrer dans vous. Tel est, mes chers Auditeurs, le fonds du mystére que nous célebrons, & c'est ce que la vue des Saints & de leur gloire nous doit inspirer. Je sers un Dieu, non-seulement fidéle dans ses promesses, mais magnifique dans ses récompenses; un Dieu qui récompense en Dieu, & qui sans attendre cette vie éternelle qu'il me promet, m'accor-

24 SUR LA RÉCOMPENSE de déja le centuple de ce que je fais pour lui, par la consolation que j'ai de le faire, & de l'avoir fait. Or c'est encore de-là que je tire la seconde notion d'une récompense abondante.

Car j'ai dit, après saint Augustin, que c'est celle qui par elle-même suffit pour contenter l'homme; & j'ai ajouté que ce caractère ne pouvoit convenir, & ne convenoit qu'à la récompense des Saints. Cette vérité a-t-elle besoin de preuve, & en fut-il jamais une plus capable de nous forcer en quelque sorte malgré nous-mêmes à chercher le Royaume de Dieu? Il est vrai: on voit dans le monde des hommes, qui selon le monde paroissent amplement récompensés; on en voit dont les récompenses vont même bien au-delà de leurs services & de leurs mérites. Mais en voiton de contens? en voyez-vous? en avezvous vu? espérez-vous jamais d'en voir? & s'ils ne sont pas contens, à quoi leur servent leurs prétendues récompenses? Ils regorgent de biens & d'honneurs, je le veux; & il semble que le monde se soit épuisé pour les élever à une prospérité complette. Mais cependant leur cœur eslil satisfait? ne désirent-ils plus rien? se croyent-ils heureux? & dans leur prospérîté même, dans ce bonheur apparent trouwent-ils en effet la félicité? N'est-ce pas

au contraire, dit S. Chryfostome, dans ces sortes d'états qu'il est plus rare, ou plutôt, moins possibledela trouver?n'est-ce pas dans les grandes fortunes quesetrouventles grands chagrins? & qui pourroit dire le nombre de ceux qui n'y sont parvenus, que pour être plus malheureux, & pour le sentir plus vivement? Le monde n'avoit pourtant rien épargné pour contenter leur ambition, & pour les combler de ses faveurs. Mais en mêmetems le monde n'avoit pas manqué de mêler parmi ses faveurs des semences d'amertume, qui en étoient inféparables, & qui devoient bientôt après produire des fruits de douleur. Le monde en les rendant puissans &opulens, leur avoit donné tout ce qui étoit de son resfort : mais il n'avoit pu leur donner ce rassasiement, cette paix du cœur, sans quoi ni la puissance, ni l'opulence, n'empêchoient pas que leur état ne fût un état affligeant. Quelque heureux qu'ils parussent, combien leur manquoit-il de choses pour l'être? Vous me direzqu'ilsne devoients'en prendre qu'àeuxmêmes, puisqu'ils n'étoient malheureux que parce qu'ils étoient insatiables. Et moi je réponds: Mais pourquoi, malgré les faveurs dont le monde les combloit, étoient-ils encore infatiables; finon, ajoute S. Chryfostome, parce que c'est une vérité reconnue. constante, éternelle, que jamais les faveurs du monde, quelque abondantes que nous les Avent.

26 SUR LA RÉCOMPENSE concevions, ne pourront rassasser le cœur humain?

Quoi qu'il en soit, Chrétiens, de-là je conclus l'excellence & la perfection de la récompense des élus de Dieu. Car il est encore de la foi, que cette récompense seule remplira toute la capacité, & même toute l'immensité de notre cœur. Il est de la foi, que nous trouverons en elle l'accomplissement de tous nos désirs. Il est de la foi, qu'elle sera pour nous une béatitude consommée, à laquelle il ne manquera rien, & qui nous tiendra lieu de tout. En un mot, il est de la foi qu'avec cette récompense, tout infatiables que nous som-Pfal. 16. mes, nous serons contens. Satiabor, cum apparuerit gloria tua, disoit à Dieu cet homme selon le cœur de Dieu:Je serai rassasié,quand vous me découvrirez votre gloire. Comme s'il eût dit : Jusques-là, Seigneur quoique le monde fasse pour moi, je serai toujours assa-mé & altéré; jusques-là ennuyé de ce que je suis, je voudrai toujours être ce que je ne suis pas; jusques-là mon cœur, plein de vains défirs, & vuide des biens solides, sera toujours dansl'agitation&dans le trouble. Maisquand vous m'aurez fait part de votre gloire; mon cœur rassassé commencera à être tranquille; je ne sentirai plus cette soif ardente de la cupidité qui me brûloit; je n'aurai plus cette faim avide d'une ambitionsecréte qui me devoroit. Tous mes désirs cesseront, parce que

bonheur, la plénitude du repos, la plénitude de la joie; parce que cette gloire, quand je la posséderai, sera pour moi l'affranchissement de tout mal, & la jouissance de tout bien.

Satiabor, cum apparuerit gloria tua.

C'est ainsi que parloit David. Est-ce par exagération, ou dans le transport d'une extase? Non, Chrétiens: il parloit selon le premier sentiment qui naissoit dans son ame; & il ne faut pas s'étonner, si touché de la vérité que je vous annonce, il se servoit d'une expression aussi forte que celle-ci, Satiabor; parce qu'il sçavoit que cette gloire & cette récompense des élus, après laquelle il soupiroit, n'étoit rien autre chose que Dieu même. Car la foi nous apprend encore, que c'est Dieu lui-même, qui doit être notre récompense: Ego merces tua magna nimis. Oui, moi- Gen. 153 même, dit Dieu à son serviteur Abraham, moi-même qui suis ton Seigneur & ton Maître, je serai ta récompense & ta béatitude. Hors de moi, rien ne pouvoit l'être, &toute ma gloire sans moi ne seroit pas assez pour toi. Il me falloit moi-même pour te rendre heureux; & c'est pourquoi je ne te promets point d'autre récompense que moi-même : c'est moi que tu posséderas; Ego merces tua. Or il est aisé de concevoir comment la possession d'un Dieu peut opérer dans l'homme l'effet divin que David s'efforçoit d'exprimer

B. ii

28 SUR LA RÉCOMPENSE par cette parole, Satiabor. Car c'est-là mes chers Auditeurs, tout le secret de cette félicité incompréhensible dont jouiront les Saints dans le ciel. Ils posséderont Dieu; ils Psal. 35. seront pleins de Dieu. İnebriabuntur ab ubertate domûs tuæ: ils seront enivrés, ô mon Dieu, de l'abondance qui remplit votre maifon: Et torrente voluptatis tuæ potabis eos: ils boiront à longs traits dans le torrent de vos délices dont ils seront inondés. Pourquoi? il en apporte la raison, qui est convaincante: Quoniam apud te est fons vitæ; parce que c'est en vous qu'est la source de la vie. Voilà, disje, Chrétiens, quelle sera votre récompense: voilà au milieu des miséres qui nous acca-

Thidem.

blent danscette vallée de larmes, ce que nous croyons & ce que nous espérons. Mais peutêtre, charnels que nous sommes, ne le comprenons nous qu'à demi; & peut-être vous, à qui je parle, auriez-vous besoin que votre foi sur cela sût soutenue & fortisiée par quelque effet présent & sensible. Hé bien, comme Prédicateur de l'Evangile, je veux en ceci m'accommoder à vos foibles dispofitions. Vous me demandez un préjugé sensible de

ce que la foi nous enseigne sur tout ce que je viens de vous dire? le voici; c'est que tout ce que j'ai dit, non-seulement s'accomplira; mais s'accomplit en quelque manière dès maintenant dans la personne des justes; Ecce merces vestra copiosa. Je m'explique. Ce qui nous fait sensiblement connoître, que les élus de Dieu seront rassassés de la possession de Dieu; c'est qu'en effet dès cette vie nous voyons des hommes, qui par un esprit de religion renonçant à tout le reste, se tiennent heureux de ne posséder que Dieu, & de ne s'attacher qu'à Dieu. Sans parler des Saints glorifiés, nous voyons des Saints sur la terre qui jouissent déja en quelque sorte de ce bonheur, Sanctis qui in terra sunt ejus. Plat. 154 Il y en a peu, si vous voulez, dans ce degré de persection : mais il y en a, & peutêtre en connoissez-vous qui y sont parvenus. Des hommes détachés du monde, qui ont tout quitté pour Dieu, & qui trouvent tout en Dieu. Des hommes, qui contens de Dieu, disent aussi bien que David: Quid Psal. 721 mihi est in cœlo, & à te quid volui super terram? Qu'y a-t-il pour moi dans le ciel, & que désirai-je sur la terre, hors vous, Seigneur? ou plutôt, qui enchérissant même fur David, pourroient dire, non plus comme lui, satiabor, je serai rassassié; mais je le fuis du feul avant-goût que vous me donnez de votre gloire. Oui, nous en voyons des exemples; & Dieu, ou pour nous édifier, ou pour nous confondre, nous en met devant les yeux.

C'est, malgré l'iniquité du siécle, ce que la grace de Jesus-Christ opére dans ces ser-

30 SUR LA RÉCOMPENSE vens Chrétiens, qui sanctifient la terre par leurs vertus: Sanctis qui in terra sunt. Nous ne voyons point de mondains contens du monde; & nous voyons des serviteurs & des servantes de Dieu, contens du Dieu auquel ils se sont dévoués. En faudroit-il davantage pour réveiller tout notre zéle? Nous ne voyons point de riches contens de leurs richeses; & nous voyons des pauvres évangéliques contens de leur pauvreté. Nous ne voyons point d'ambitieux contens de leur fortune; & nous voyons des hommes solidement humbles contens de leur abaissement. Nous ne voyons point de sensuels contens de leurs plaisirs; & nous voyons des hommes, non-seulement morts, mais crucifiés pour le monde, contens de leurs austérités & de leurs croix. En un mot nous voyons ces béatitudes de Jesus-Christ, en apparence si paradoxes & si incroyables; authentiquement & sensiblement vérifiées: je veux dire, des hommes dans la vue de Dieu, & par un zéle ardent de plaire à Dieu, heureux de souffrir, heureux de pleurer, heureux de ne posséder rien, parce qu'au milieu de tout cela ils possédent Dieu; pendant que le monde, avec toutes ses prospérités & toutes ses fausses joies, ne

peut être heureux ni content. Peut-on rien opposer à l'évidence de cette démonstra-

tion?

& Avoir Dieu pour partage & pour récompense, voilà le fort avantageux deceux qui cherchent Dieu de bonne foi & avec une intention pure. Le dirai-je, & me permettezvous de m'en rendre à moi-même le témoignage? Tout pécheur, & tout indigne que je suis, voilà ce que Dieu par sa grace m'a fait plus d'une fois sentir. Combien de fois, Seigneur, m'est-il arrivé de goûter avec suavité l'abondance de ces consolations célestes; dont vous êtes la source, & qui sont déja sur la terre un paradis anticipé? Combien de fois, rempli de vous, ai-je méprisé tout le reste, & compté le monde pour rien? Vous bannissiez de mon cœur les vains plaisirs: mais pour empêcher que mon cœur ne les regrettât, vous y entriez à leur place, Et Augustintrabas pro eis: & dès-là, Seigneur, la privation de ces plaisirs étoit pour moi plus délicieuse, que n'en auroit jamais été, ni n'en auroit pu être la possession. Or si dans ce lieu de bannissement & d'exil, où je ne vous vois qu'à travers le sombre voile de la foi; vous remplissez déja mon cœur; que serace dans cette bienheureuse patrie, où je vous verrai face à face? Quid erit in patria, si tanta est copia delectationis in via? Si en vertu de la profession que j'ai faite, quand j'ai quitté le monde pour vous suivre, je me tiens déja si riche de votre pauvreté; que sera-ce, & que dois-je espérer des richesses de votre

a 50

fainte demeure? Qualem me facturus es de divitiis tuis, quem divitem jamfacisde pauper-tate tua? Si de fouffrir pour vous est un si grand bien, que sera-ce de régner avec vous? Et que serai-je dans la participation de votre gloire, puisqu'il m'est déja si glorieux & si doux d'avoir part à vos abaissemens? Et quid erò tuæ participatione gloriæ, cujus jam sum opprobrio gloriosus? Récompense abondante aussi-bien que sûre: vous l'avez vu. Je dis ensin récompense éternelle; qui nous est réservée dans le ciel. Ecce merces vestra copiosa est in cælis. C'est par où je vais finir.

PARTIE. COmbattre comme les Athlétes; & à l'exemple des Athlétes, courir dans la carriére du salut qui nous est ouverte, en sorte que nous remportions le prix, c'est dans la pensée de saint Paul à quoi nous sommes appellés, & ce qu'ont pratiqué les Saints: 🍇 🖙 🤥 Sic currite ut comprehendatis. Orles Athlétes, disoit ce grand Apôtre, pour être plus libres dans la course & moins embarrassés dans le combat, se dépouillent de tout; & ils nous apprennent par-là que nous devons, comme Chrétiens, être détachés de toutes les choses du monde. Omnis autem qui inago-Bbidem. ne contendit, ab omnibus se abstinet. La différence entre eux & nous, ajoutoit-il, c'est que les Athlétes n'en usent ainsi, & n'ob-

33

fervent les régles sévéres qui leur sont prescrites, que pour gagner une couronne corruptible. Différence bien essentielle, & bien capable de nous confondre, si nous ne les imitons pas. Et illi quidem ut corruptibilem 16idens coronam accipiant, nos autem incorruptam. Voilà, mes chers Auditeurs, le troisième & le dernier motif qui a inspiré aux Saints, non-seulement tant de force & tant de courage, mais un détachement du monde si parfait dans les combats qu'ils ont eus à soutenir, cette immortalité, cette éternité, & si je puis user de ce terme, cette incorruptibilité de la couronne qui leur étoit réservée dans le ciel, comparée à la caducité, à la fragilité, à la courte durée des récompenses de la terre.

En effet, pour ne point sortir d'un paralléle aussi sécond que celui-là, & dont l'Apôtre s'est servi avec tant d'avantage, toutes les récompenses de la terre sont périssables; & comme telles, non-seulement elles périront, mais elles périssent & disparoissent continuellement à nos yeux. Combien vous & moi en avons-nous vu périr? De combien de fortunes érigées & bâties sur ces prétendues récompenses, ne voyons-nous pas aujourd'hui les trisses ruines & ses pitoyables débris? & combien de fois depuis que vous êtes spectateurs & témoins des révolutions du monde & de ce qui s'ap-

BW

34 SUR LA RÉCOMPENSE pelle la scène du monde, n'avez-vous paspud dire avec le Prophéte: J'ai vu cet homme élevé comme les cédres du Liban: j'ai passé, Psal. 36. & il n'étoit plus: Transivi, & ecce non erat;

Thi dem.

je l'ai cherché, & un autre occupoit sa place: Quasivi, & non est inventus locus ejus? Combien en avons-nous encore tous les jours d'exemples'? De ceux qui nous paroiffent maintenant les mieux établis, & qui sont les élus du siécle, où est celui qui ose, ou qui puisse se promettre un sort plus heureux & une plus durable prospérité? & qui sçait si tel, qui semble être sur le pinacle, du degré de bonheur & d'élévation où il est au-Jourd'hui, n'est pas tout prêt à tomber, & à confirmer par sa chûte, que le monde n'a rien de stable, beaucoup moins d'éternel, pour ceux qui le servent? Sans donc attendre la mort, où tout aboutit, à combien de revers & de disgraces ces faveurs du monde ne sont-elles pas sujettes?

Or cela feul, Chrétiens, me suffiroit pour vous en détacher malgré vous-mêmes; &, s'il vous reste un dégré de soi, pour vous obliger à chercher essicacement, la récompense de se élus de Dieu. L'instabilité des fortunes du monde, la peine de les conserver, le danger & la crainte de les perdre, le désespoir & la douleur de s'en voir déchu, les troubles, les révolutions inévitables à quoi sont exposés ceux qui en jouissent: ce seroit,

dis-je, assez pour persuader à un mondain, tout mondain qu'il est, de chercher des

biens plus solides.

En effet, si les hommes faisoient souvent ces réflexions, ils n'auroient plus besoin de remontrances, ni absolument même du reméde de la parole de Dieu, pour se guérir du poison de l'ambition mondaine qui les tue. Eux-mêmes, convaincus sur ce point, de leur erreur & de leur conduite insensée, s'en diroient bien plus que je ne leur en dirai jamais. Si ceux que nous avons connus les plus avides des récompenses du siécle, avoient pu prévoir ce qui devoit leur arriver, & dans combien peu de tems ces établissemens de fortune, qu'ils regardoient comme le fruit de leurs travaux, devoient être renversés: si l'on avoit pu leur en marquer distinctement le terme, en leur disant : Vous ne jouirez de tout cela, & tout cela ne durera qu'un très-petit nombre d'années qui vous reste encore; non, mes chers Auditeurs, jamais le desir de s'élever dans le monde n'auroit été pour eux une passion, ni une tentation si dangereuse. Je dis plus: ils n'auroient jamais pu gagner sur eux de saire tout ce qu'ils ont fait, ni de se donner tant de peines pour si peu de chose. Déplorons leur aveuglement, & profitons-en: ils ne se sont livrés à l'ambition, que parce qu'ils n'ont jamais envisagé avec une at-

Вуј

36 SUR LA RÉCOMPENSE

prétendues fortunes; & ils n'ont recherché avec tant d'ardeur ces récompenses de la terre, que parce qu'il n'ont pas voulu se souvenir que la durée en étoit courte; que parce qu'ils ont tâché de l'oublier; que parce qu'ils se sont étourdis pour n'y pas penser. S'ils en avoient toujours considéré l'issue & la fin, insensibles à ces récompenses, au moins n'en auroient-ils usé que selon la maxime de saint Paul, c'est-à-dire, comme n'en usant pas; parce qu'ils auroient toujours été frappés de cette pensée, que le monde passe, & que les récompenses du monde passent avec lui. Mundus transit, & monde passent avec lui.

concupiscentia ejus.

\$ sp. 5.

Il n'y a que la récompense des justes qui ne passe point, parce que les justes, dit l'Ecriture, vivront éternellement, & que leur récompense est en Dieu qui ne peut changer. Justi autem in perpetuum vivent,& apud Dominum est merces eorum. Il n'y a que cette récompense des élus, qui soit immuable, invariable, inaltérable, parce qu'elle consiste, dit J. C. dans le bonheur qu'ils ont de voir Dieu, d'aimer Dieu, & de posséder Dieu. Or éternellement ils le verront, éternellement ils l'aimeront, éternellement ils le posséderont. Comme le tourment des damnés sera d'être à jamais privés de Dieu, & d'avoir ééternellement à sentir la perte de Dieu; la béatitude des Saints sera de ne pouvoir plus

perdre Dieu, de ne pouvoir plus être sépaés de Dieu, d'être unis pour jamais à Dieu. Ecce merces Sanctorum: Voilà, & c'est l'E- offic. De glise elle-même qui le chante, voilà la ré-tiph 30 compense de ceux qui s'attachent à Dieu, & plur. qui le servent. Un royaume leur est prépa-Marte é; mais un royaume éternel, où il n'y aura ni fuccession, ni révolution: une couronne es attend; mais une couronne dont le priviége incommunicable à toutes les couronnes du monde, doit être la perpétuité: ils régneront;mais leur régne, aussi-bien que celui de Dieu, sera le régne de tous les siécles : éternité de puissance. Ecce merces Sanctorum 3 voilà la récompense de ceux qui souffrent ; & qui se mortifient pour Dieu : ils seront comblés de joie, mais d'une joie qui n'aura jamais de fin; d'une joie qui ne sera ni troublée, ni interrompue; d'une joie qui durera autant que Dieu, & que personne ne leur ôtera, ni n'aura le pouvoir de leur ôter: éternité de bonheur. Écce merces Sanctorum: voilà la récompense de ceux qui sont humbles, & qui renonçant à eux-mêmes, deviennent par leur humilité grands devant Dieu: ils auront la gloire en partage, mais une gloire qui ne diminuera point, qui ne s'obscurcira point, qui sera toujours nouvelle, & dont la longueur des tems ne fera qu'augmentes l'éclat & le lustre : éternité de gloire.

En voulez-vous voir un rayon? Ecce

38 SUR LA RÉCOMPENSE merces Sanctorum : sans parler de cette gloire essentielle dont jouissent les Saints dans le ciel, voyez les honneurs qu'ils reçoivent dès maintenant sur la terre. Voyez le culte que leur rend l'Eglise, & que l'on peut dans un sens &avec raison, nommer un culte éternel. Jusqu'à la fin des siécles on célébrera dans l'Eglise de Dieu les victoires & les triomphes de ces glorieux prédestinés. Jusqu'à la fin des siécles l'Eglise militante les canonisera, en publiant leurs mérites, leurs conversions, leurs vertus, leurs ferveurs; leurs austérités. C'est pour cela que sont instituées leurs fêtes; & que chaque année le souvenir de ce qu'ils ont fait pour Dieu est solemnellement renouvellé, afin qu'on ne le perde jamais; & que de siécle en siécle, de génération en génération, ces Saints, ces élus de Dieu soient révérés. Tandis que l'Eglise de J. C. subsistera; ( or elle subsistera toujours, puisque les portes de l'enfer ne prévaudront jamais contre-elle,) ce culte, cet honneur des Saints subsistera: C'est ce que j'appelle un rayon de l'éternité de leur gloire, & comme une anticipation de l'éternité de leur récompense. La gloire des mondains meurt peu à peu, & s'ensevelit avec eux. Ils font pendant leur tems un peu de bruit; mais parce que leur tems est borné, leur mémoire, dit l'Ecriture, périt enfin avec

PJal. 9. ce bruit, Periit memoria eorum cum sonitus

DES SAINTS.

Combien de grands, autrefois les héros du monde, de qui l'on ne parle plus, & à qui l'on ne pense plus? Leur gloire, qui n'étoit que pour le tems, s'est évanouie comme une sumée: celle des Saints ne périra jamais. Tandis que Dieu sera Dieu, leur mémoire sera en bénédiction & en vénération. In metera en bénédiction & en vénération. In metera moria æterna erit justus. Eternellement, ô mon Dieu, vos amis seront honorés, parce qu'ayant été vos amis, & ne pouvant jamais cesser de l'être, ils ne cesseront jamais d'être dignes des honneurs que nous leur rendons, & d'en mériter infiniment plus que nous ne leur en pouvons rendre: Nimis hopositicati sunt amici tui, Deus

Précieuse récompense! La pouvonsnous affez estimer? Ecce merces sanctorum.
Ce qui doit nous remplir de consolation,
si nous sommes Chrétiens d'esprit & de
cœur, n'est-ce pas de penser que cette récompense nous est réservée dans le ciel?
Ecce merces vestra copiosa est in cælis. Car
malheur à nous, si notre récompense étoit
seulement pour ce monde, & si nous étions
du nombre de ceux dont J. C. disoit dans l'Evangile: Ils ont reçu leur récompense: Revangile: Ils ont reçu leur récompense : Receperunt mercedem suam. Malheur à nous,
si nos noms, au lieu d'être écrits dans le ciel.

ceperunt mercedem suam. Malheur à nous, si nos noms, au lieu d'être écrits dans le ciel, n'étoient écrits que sur la terre, puisque, se-lon l'oracle du S. Esprit, être écrit sur la terre c'est un caractere de malédiction. Do-

#### 40 SUR LA RÉCOMPENSE

mine, omnes qui te derelinquunt confundentur; recedentes à te in terra scribentur: Seigneur, ceux qui vous abandonnent, seront consondus; & on écrira sur la terre ceux qui se retirent de vous. Au contraire, quand nous serions dans le monde les plus malheureux & les plus disgraciés des hommes, si nous sommes en grace avec Dieu, réjouissons nous de ce que nos noms sont écrits dans le ciel; & souvenons-nous qu'une des marques les plus certaines que nous en puissions avoir, c'est d'être éprouvés sur la terre par les affictions & les tribulations. In has aqualete

quod nomina vestra scripta sint in cælis. Dans quelque accablement que nous soyons de souffrances & de peines, consolons-nous par ce qui consoloit S. Paul, & appliquons-nous le sentiment dont il étoit pénétré, quand il

disoit: Momentaneum hoc Eleve tribulationis nostræ, æternum gloriæ pondus operatur in nobis. Ce moment si court des adversités préfentes de cette vie, qui sont si légeres; c'est-à-dire, cette maladie que Dieu m'envoye, cette injustice que l'on me fait, ce mauvais office que l'on me rend, cette persécution que l'on me suscite, cette persécution que l'on me suscite, cette perse de biens que le malheur des tems m'attire, cette humiliation qu'il me saut essuyer, (car quelque suite qu'ait tout cela, tout cela dans l'idée de l'Apôtre n'est censé qu'un moment court & sacile à

passer, Momentaneum hoc & leve) toutes cer

afflictions temporelles produiront dans moi le poids éternel d'une souveraine gloire; Æternumgloriæpondusoperaturinnobis.Vous voulez un motif pressant, touchant, convain-cant, pour vous animer à lapatience chrétienne. Ai-je pu vous en donnner un qui eût toutes ces qualités dans un plus éminent dégré que celui-ci? je veux dire, l'éternité de cette gloirequi doit être la récompense des élus.

C'est par-là que les Saints ont triomphé du monde; c'est par-là qu'ils sont devenus nébranlables & invincibles dans les combats : c'est par-là, dit le Maître des Gentils, qu'ils ont furmonté les tourmens, le feu, le fer, tout ce que la mort a de plus effrayant & de plus cruel. C'est ce qui les soutient encore tous les jours dans les rigoureuses épreuves que Dieu fait de leur constance & de leur fidélité. Ils souffrent tout, dit l'Ecriture, nonseulement avec patience, mais avec joie;parce que leur espérance est pleine de l'immor-talité qui leur est promise. Spes illorum im-mortalitateplena est. Pourquoi neles imitonsnous pas? Avons-nous d'aussi rudes combats qu'eux à soutenir? Avons-nous résisté comme eux, jusqu'à répandre du sang? Pourquoi donc sommes-nous si lâches? Pourquoi dégénérant de la vertu de ces glorieux prédestinés, qui sont aujourd'hui nos modéles, faisons-nous paroître tant de foiblesse dans les occasions, où à leur exem-

ple nous devrions remporter sur nous-me mes de saintes victoires? C'est que nous n'envisageons pas comme eux cette immortalité où ils aspiroient, & dont l'espérance les piquoit, les encourageoit, les emportoit, au travers de tous les obstacles.

Triste & malheureuse différence qui sel rencontre entre eux & nous! Faisons-la cesser, & pour cela joignant au motif qui les a touchés, leur exemple que Dieu nous propose, fortifions nous comme eux, & sanctifions-nous par l'espérance des bienséternels, Autrement, mes chers Auditeurs, envain célébrons-nous avec l'Eglise les sêtes des Saints : envain présumant du crédit qu'ils ont auprès de Dieu, les invoquons-nous L'abrégé de la religion, dit S. Augustin; est de pratiquer ce que nous solemnisons & de faire de l'objet de notre culte la régle de notre vie : Summa religionis est imitari qued colimus. La vue de la gloire du ciel les à détachés de la terre; il faut qu'elle opére dans nous le même effet. La foi de l'immortalité les a conduits à la sainteté; il saut que nous y parvenions par la même voie. El c'est, ô bienheureux Prédestinés, vous tous dont nous honorons en ce jour la glorieuse mémoire, ce que nous vous demandons, ou ce que nous vous conjurons de demander Dieu pour nous. Vous avez été ce que nous sommes, & nous espérons être un jour ce

Aug.

ue vous êtes; vous avez senti nos miséres, ous foupirons après votrebéatitude. Quoiue pécheurs nous sommes vos freres. Quoiue séparés de vous, nous sommes unis à vous ar le lien de la plus étroite & de la plus intine société; qui est la communion des Saints. Quoiqu'habitans de la terre, nous ne laifons pas d'être, en qualité de fidéles, vos oncitoyens & les domestiques de Dieu: lives sanctorum, & domestici Dei. Quoique Ephel.x; auvres & gémissans dans cette vallée de irmes, nous ne prétendons pas moins que 'être, comme enfans de Dieu, vos cohériers & les cohéritiers de J. C. Hæredes qui- Rom. & em Dei, cohæredes autem Christi. Regardezous donc comme revêtus de ces titres, & ar-là comme des sujets dignes de votrechaté. Regardez-nous comme ceux qui doient remplir avec vous le nombre des élus, c dont la sanctification est désormais la seuchose que vous puissiez desirer. Ecoutez avorablement nos prieres, & présentez-les celui dont vous environnez le trône, uisqu'il se plaît même à vous exaucer. kecevez nos ĥommages & nos vœux, & éendez fur nous votre protection & votre éle. Soyez nos patrons & nos intercesseurs, omme nous voulons être vos imitateurs. ouissez de votre félicité: mais souvenezous de nos besoins & de notre indigence. ls s'en souviennent, Chrétiens, & ils y

pensent. Autant qu'ils sont tranquilles pour eux-mêmes, autant sont-ils zélés pour nous. Autant qu'ils sont sûrs de leur propre bonheur; autant, dit S. Cyprien, paroissent-ils & témoignent-ils être en peine de notre salue: Frequens nos & copiosa turba desiderat; jam de sua immortalitate secura, & adhuc de Cypr. de mortal. nostra salute sollicita. Comptons donc sur leur protection & sur leur intercession; & ne pensons qu'à suivre leurs exemples, qui sans cela deviendront pour nous le fujet de notre condamnation. Imaginons-nous que chacun d'eux nous dit aujourd'hui du haut de la gloire, ce que S. Paul disoit aux Corin-F.Cor. 18 thiens: Imitatores mei estote, sicut & egoChrifti: Soyez mes imitateurs, comme j'ai été l'imitateur de J. C. En un mot, vivons comme eux, combattons comme eux; souffrons comme eux, si nous voulons ré-Voilà, Sire, la gloire qui vous est réservée, & qui doit mettre le comble à votre bonheur. Tout le reste, quoique grand quoique surprenant, quoiqu'au-dessus de toute louange, ne remplit pas encore la destinée de Votre Majesté. Il faut que la sainteté, & une sainteté glorisée dans le ciel, en soit le couronnement. On ne neur ciel, en soit le couronnement. On ne peuv foupçonner de flaterie, quand je dirai, que jamais Monarque n'a sçu si parfaitement que Votre Majesté, ce qui s'appelle l'art di

44 SUR LA RÉCOMPENSE

fub fi-

égner. Mais il vous feroit, Sire, bien inutie d'être aussi sçavant que vous l'êtes dans 'art de régner sur les hommes, & d'ignorer elui qui rend les hommes capables de réner un jour avec Dieu. Si le bonheur d'un Prince pouvoit consister dans le nombre des onquêtes; s'il étoit attaché à ces vertus oyales & éclatantes, qui font les héros, & jue le monde canonise; Votre Majesté, conente d'elle-même, n'auroit plus rien à desier: elle n'auroit qu'à jouir tranquillement lu fruit de ses glorieux travaux. Mais tout ela, Sire, est encore trop peu pour vous. Il l'en falloit pas tant pour faire un Roi accompli selon le monde : mais Votre Majesé est trop éclairée, pour croire, que ce qui ait la perfection d'un Roi selon le monde, uffise pour faire le bonheur & la solide féicité d'un Roi Chrétien. Régner dans le iel, sans avoir jamais régné sur la terre, 'est le sort d'un million de Saints, & cela uffit pour être heureux. Régner sur la terre, our ne jamais régner dans le ciel, c'est le ort d'un million de Princes, mais de Prines réprouvés & par conséquent malheueux. Ma confiance, écrivoit S. Bernard, & ce qu'il disoit à une tête couronnée, je e dis aujourd'hui moi-même à Votre Maesté) ma confiance est que vous régnerez ur la terre & dans le ciel : Sed & confido quòd Ber. Epi îc,& in æternum regnabitis: que malgrétous

46 SUR LA RÉCOMP. DES SAINTS. les dangers, malgré tous les obstacles du sa lut, auxquels la condition des Rois est expe fée, Votre Majesté sanctifiée par la vérité, j dis par la vérité des maximes de sa religion en gouvernant un Royaume temporel, mé ritera un royaume éternel. C'est dans cetti vue, Sire, que j'offre tous les jours à Dié le sacrifice des Autels : trop heureux si per dant que tout le monde applaudit à Voti Majesté, éloigné que je suis du monde, pouvois attirer sur elle une de ces graces qu font les Rois grands devant Dieu & selon cœur de Dieu! Car c'est à vous, ô mon Diei & à votre grace de former des Rois de caractére, de saints Rois: & ma consolation est, que celui à qui j'ai l'honneur de porti votre parole, par la folidité & par la grandei de son ame, a de quoi accomplir vos pli grands desseins. La sainteté d'un Chrétie est comme l'effet ordinaire de la grace, sainteté d'un Grand en est le chef-d'œuvre la fainteté d'un Roi en est le miracle, cel du plus grand & du plus absolu des Rois e serale prodige, & vous enserez, Seigneu la récompense. Puissions-nous tous y parv nir, à cette récompense immortelle! vous la souhaite, &c.

Ţ₽ ŢĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠ ĨĸĠĸĠĸĠĸĠĸĠĸĠĸĠĸĠĸĠĸĠĸĠĸĠĸĠĸĠĸ ĬĸĠĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠŧĸĠ

# SERMON

#### POUR LE I. DIMANCHE

DE

### L'AVENT.

Sur le Jugement dernier.

unc videbunt Filium hominis venientem in nube, cum potestate magna & majestate.

Alors ils verront le Fils de l'Homme venir sur une nuée, avec une grande puissance & une grande majesté. En saint Luc, chap. 21.

## SIRE,

L'Est une réssexion bien judicieuse de aint Grégoire de Nazianze, que jamais e terme de majesté n'est attribué à J. C. lans l'Evangile, que lorsqu'il s'agit du jugement universel, où la soi nous enseigne u'il doit présider: & il est bien remarquable, dit saint Jerôme, que cet Homme-Dieu, qui par tant de titres étoit Roi, n'a ris néanmoins cette qualité qu'en deux oc-

SUR LE JUGEMENT cassons. Premiérement devant Pilate, c'està-dire, dans le tems de sa passion, parce que c'étoit-là que le jugement du monde commençoit, ainsi qu'il l'avoit déclaré à ses

ment, dans la description qu'il nous a faite du jugement même au chapitre vingt-cinquiéme de S. Matthieu, où il ne se désigne point autrement que sous le nom de Roi; parce que c'est alors qu'il exercera pleinement la jurisdiction que son Pere lui a don-

qui à dextris erunt.

Aussi est-ce proprement aux Monarques & aux Souverains, qu'il appartient de juger; & jamais la majesté d'un Roi n'est plus auguste que quand il tient son lit de justice, & qu'i paroît sur le tribunal. Encore plus véné rable, quand c'est un Roi, qui ajoute! l'éclat de la couronne les lumieres d'une sagesse toute royale: un Roi qui sçait saire le discernement de ses sujets, & peser le mérite dans une juste balance; qui n'a pou le crime que des châtimens, tandis que tou tes ses récompenses sont pour la vertui qui non-seulement fait état de venger le injustices & les violences, mais qui s'appli que à réformer la justice même; qui en cor rige les abus, qui en rétablit le bon ordre qui sans éloigner personne de son trône prête l'oreille aux humbles supplications de petits petits, écoute les plaintes des particuliers, & par-là tient les juges & les magistrats dans le devoir: ensin qui se voyant au dessus de tous, n'a rien plus à cœur que d'être équitable envers tous. Car qu'y a-t-il qui nous représente mieux sur la terre le jugement de Dieu, & qui en soit une image plus sensible & une preuve plus authenti-

que?

Mais, Sire, si c'est le propre des Rois de juger les peuples, il n'est pas moins vrai que c'est le propre de Dieu de juger les Rois; & comme le grand privilége de la souveraineté est de ne pouvoir être jugé que de Dieu seul, on peut dire que la grande marque de l'autorité suprême de Dieu est d'être lui seul le juge de tous les Souverains. Il aous l'a lui-même marqué en cent endroits le l'Ecriture; & si son jugement doit être errible pour toutes les conditions des homnes, il semble néanmoins qu'il affecte de e saire paroître plus redoutable pour les Grands & pour les Rois de la terre: Terri- ps. 756 ili apud Reges terræ.

C'est de ce jugement, Sire, où les Rois eront appellés, aussi-bien que les peuples, que j'ai à parler aujourd hui. Autresois saint l'aul prêchant cette matiere en présence mêne des insidéles & des payens, la traitoit vec tant de force & tant d'énergie, qu'ils n'étoient émus, saiss, essrayés: Dif-

Avent

SUR LE JUGEMENT

Ad. 14. putante autem illo de justitia & castitate, & de judicio futuro, tremefactus Felix. Je n'ai ni le zéle, ni l'éloquence de saint Paul: mais aussi j'ai l'avantage de parler devant un Roi Chrétien & très-Chrétien; devant un Roi docile aux vérités de la Religion, & disposé non-seulement à les écouter, mais à en profiter. Ainsi j'ai droit d'espérer de mon ministère, tout indigne que j'en suis, un succès beaucoup plus heureux. J'ai besoin pour cela des lumieres du Saint Esprit, & je les demande par l'intercession de Marie. Ave Maria.

LE toutes les expressions dont les Peres de

l'Eglise se sont servis, pour nous donner quelque idée de la justice de Dieu, je n'en trouve point qui me paroisse plus belle, plus solide, & remplie d'un plus grand sens, que celle de Tertullien que vous avez souvent entendue, & qui ne peut-être assez méditée; sçavoir, que Dieu est miséricordieux de son propre fonds, & qu'il est juste du Tertuil. nôtre: Deus de suo optimus, de nostro justus. C'est à cette parole que je veux m'attacher dans ce discours; & quoique le sujet que j'ai à traiter, soit d'une étendue presque înfinie, je me borne à cette pensée, parce qu'elle suffira pour vous faire entrer dans le mystère adorable, mais redoutable, du jugement de Dieu. Je veux vous montrer

de Resurrect. c. 140

que le fonds de la justice de Dieu est en ef-fet dans nous mêmes : que si Dieu est sévére & rigoureux dans ses jugemens, comme l'Ecriture nous le dit, c'est de nous-mêmes que procéde cette sévérité; que c'est nous-mêmes qui le faisons tel pour nous; en un mot, que quand il nous jugera, il ne nous jugera que par nous-mêmes: Deus de suo optimus, de nostro justus.

Pour établir ma proposition, & pour y observer quelque ordre, je remarque qu'il y a dans nous deux choses qui ont un rapport nécessaire au jugement de Dieu; l'une est notre foi, & l'autre est notre raison. En qualité de Chrétiens, nous avons la foi; & en qualité d'hommes, nous avons la raison. La foi est une lumiere surnaturelle, que nous avons reçue de Dieu depuis notre naissance; & la raison est une lumiere naturelle, que nous avons apportée avec nous en naissant. Or c'est par ces deux grandes régles, qui doivent nous diriger dans toute la conduite de notre vie, c'est par ces deux lumieres, par ces deux connoissances que Dieu nous jugera. Comme Chrétiens, il nous jugera par notre foi, & comme hommes, il nous jugera par notre raison. Si donc dans le jugement qu'il fera de nous, il use de sévérité, c'est uniquement sur ces deux principes qu'elle sera fondée. Comprenez, s'il vous plaît, mon dessein, & le partage

de ce discours. Sévérité du jugement de Dieu sondée sur la soi du Chrétien, ce sera la premiere partie; sévérité du jugement de Dieu sondée sur la raison de l'homme criminel & libertin, ce sera la seconde partie. Deux points de religion & de morale, que toute l'éloquence des prédicateurs de l'Evangile ne peut épuiser. N'en mesurez pas l'importance par ce que je vous en dirai: mais de ce que je vous en dirai; pourrez toujours apprendre ce que vous en devez craindre. Voilà tout le sujet de

I. Partie.

yotre attention,

Les payens faisoient paroître pour leur fausse religion, & le comparant avec la froideur & l'indissérence des Chrétiens dans le service & le culte du vrai Dieu, a fait une remarque bien solide, & dont nous n'éprouverons que trop la vérité au jugement dernier. Voyez, disoit ce grand homme, le caractère du démon. Il n'y a point de marque de divinité qu'il n'affecte. On lui rend dans le monde les mêmes honneurs que l'on rend à Dieu; on lui sait des sacrifices comme à Dieu; il a ses martyrs aussi bien que Dieu; ses loix sont reçues & observées plus exactement que celles de Dieu: & il s'est mis en possession de tout cela pour nous consondre un jour devant Dieu, quand il nous opposera la condevant Dieu;

duite de ces malheureux, qui, aveuglés des erreurs du monde, s'assujettissent à lui, & lui obéissent comme au Dieu du siécle: Agnos: Tertull; camus ingenia diaboli, ideireò quadam de dis in sine. vinis affectantis, ut nos de suorum fide confundat & judicet. C'est ainsi, mes chers Auditeurs, & cette pensée à quelque chose de bien surprenant, c'est ainsi que la soi des payens doit entrer dans le jugement que Dieu fera des Chrétiens, & que les vrais sidéles se verront alors condamnés par l'infidélité même.

Mais si cela est de la sorte; & si la soi des payens, toute superstitieuse qu'elle est, doit être pour nous si redoutable au tribunal de la justice de Dieu, jugez ce que nous devons craindre de notre propre foi. Car c'est par notre propre foi que commencerà le jugement de Dieu. Celle des payens & des idolâtres ne sera tout au plus qu'un sur-croît de conviction que Dieu y ajoutera : mais la nôtre, c'est-à-dire, celle que nous professons, en sera l'essentiel & le capital. Et ce qui vous étonnera peut-être, mais que je vous prie de bien concevoir, comme le point important que j'ai à vous expliquer : c'est que Dieu nous jugera par notre religion, soit que nous l'ayons conservée, soit que dans le cœur nous l'ayons renoncée & abandonnée; soit que nous ayons cru constamment & sincérement les vérités qu'elle

nous proposoit, soit que nous ayons cessé de les croire. Il semble qu'il y ait en ceci de la contradiction: car si nous ne croyons plus les vérités que la soi nous propose, comment peut-on dire que c'est notre soi? & si ce n'est plus notre soi, comment Dieu nous jugera-t-il par elle? Ce sera à moi de répondre à cette difficulté; & je l'éclaircirai en telle sorte, que bien loin qu'elle assoiblisse la proposition que j'ai avancée, elle en sera une des plus solides preuves.

Prenons donc d'abord le parti le plus favorable, & à votre piété, & à mon ministère. Nous faisons tous profession d'être Chrétiens; & puisque nous portons cette qualité, mon devoir même m'oblige à supposer que nous avons dans le cœur la foi, dont nous donnons extérieurement des témoignages, & que nous confessons au dehors. Or supposant que nous l'avons, je dis que Dieu se servira d'elle pour nous juger. Auronsnous droit de refuser cette condition? Mais comment Dieu y procédera-t-il? c'est, mes chers Auditeurs, ce qui demande une réfléxion particuliere. Dieu nous jugera par notre foi, parce que c'est notre foi qui nous accusera devant lui; parce que c'est notre foi qui servira de témoin contre nous; parce que c'est notre foi, si jamais nous avons le malheur d'être réprouvés, qui dictera elle-même l'arrêt de notre réprobation. Peuton contribuer en des manieres plus diffé-

rentes & plus directes à un jugement? Oui, c'est notre foi qui nous accusera devant Dieu. Jesus-Christ l'a dit, & sa parole y est expresse: Nolite putare, quia ego ac-Joan. Ge cusaturus sum vos apud Patrem; est qui accusat vos Moyses. Ne pensez pas, disoit-il aux Juifs, que ce soit moi qui doive vous accufer devant mon Pere; vous avez un accusateur, qui est Moyse. Or par Moyse, comme remarque S. Augustin, il n'entendoit pas la personne de Moyse : mais il entendoit la loi de Moyse, les Ecritures qu'ils avoient par tradition reçue de Moyse, en un mot la religion qu'ils suivoient & qui leur avoit été enseignée par Moyse. Com-me s'il eût dit : C'est cette loi, c'est cette religion, ce sont ces Ecritures, qui s'éleveront contre vous au jugement de Dieu. Mais ce qu'il leur disoit, Chrétiens, doit être encore tout autrement vrai par rapport à nous. Car outre ces livres de Moyse qui nous sont communs avec les Juifs, nous avons un Evangile qui nous est propre; & cet Evangile, si nous y prenons garde, n'est rien autre chose qu'une continuelle accusation de notre vie, en je ne sçais combien de chefs, dont Moyse, ni les Prophétes n'ont point parlé. Nous devons donc nous attendre à soutenir devant Dieu des accusations bien plus pressantes & bien plus fortes, que les Juiss: pourquoi? parce que notre reli-C iiij

36 SUR LE JUGEMENT gion, en ajoutant à celle des Juiss toutes

les vérités Evangéliques, se trouve bient plus ample, bien plus développée, bien plus sainte & plus parfaite que celle des Juiss, & qu'elle aura par conséquent bien

C'est ce que saint Paul a voulu nous ex-

plus de reproches à nous faire.

primer dans cet admirable passage de l'Epître aux Romains, où parlant du jugement dernier, & voulant nous en donner une idée, il dit qu'il s'y fera comme un conflict entre les pensées des hommes, & que les pensées des hommes s'y accuferont mutuellement,& s'y défendront, tandis que Dieu, scrutateur Rom. 2. des cœurs, en révélera tous les fecrets: Inter se invicem cogitationibus accusantibus, aut etiamdefendentibus, in die, cùmjudicabit Deus occulta hominum. Or ces pensées qui s'entreaccuseront, qui s'entre-choqueront, selon le terme & dans le sentiment même de l'Apôtre, ce sont celles qui partageront alors un réprouvé entre sa conscience & sa foi. Car sa foi lui dira: Tu as cru ceci; & sa conscience Iui dira: Tu as fait cela; ces deux pensées, Tu as cru ceci, & Tu as fait cela, se trouvant opposées l'une à l'autre, formeront contre lui la plus juridique de toutes les accufations. La foi se déclarera contre la conscience criminelle; & la conscience criminelle tâchera à se désendre contre la soi : jusqu'à-ce qu'enfin la foi triomphant des vains efforts

de la conscience, la convaincra, la consternera, l'accablera: Inter se cogitationibus accusantibus, aut etiam desendentibus. C'est la paraphrase que fait saint Chrysostome, de

ces paroles de l'Apôtre.

De-là, Chrétiens, j'ai dit que le premier témoin qui parlera contre nous dans notre jugement, c'est notre foi; & je l'ai dit après S. Augustin, qui pour donner plus de jour à sa pensée, met là-dessus une dissérence bien remarquable entre les pécheurs & les justes. Car la foi, dit cet incomparable Docteur rendra au juste témoignage pour témoigna-ge; & aux pécheurs, témoignage contre témoignage: appliquez-vous, s'il vous plaît. Il dit que la foi rendra aux justes témoignage pour témoignage, parce qu'il est certain que les justes recevront devant Dieu un témoignage honorable de leur foi : & ce sera la récompense de celui qu'ils auront eux-mêmes rendu à la foi devant les hommes. Comme ils auront glorifié seur foi devant les hommes par leur bonne vie & par leurs vertus; leur foi à son tour les glorifiera devant Dieu par la justification de leurs personnes & de leurs œuvres. Au contraire poursuit saint Augustin, cette même soit rendra aux pécheurs témoignage contre témoignage, parce qu'au lieu que les pécheurs auront démenti leur foi par une vie déréglée & corrompue, leur foi se faisang

malgré eux reconnoître à eux, les confondra d'une maniere sensible: & cela, comment? Tertullien l'explique dans l'excellent traité qu'il a composé du témoignage de l'ame, où il représente une ame réprouvée aux prises, si j'ose me servir de cette expression, avec Dieu & avec ellemême. Car au même-tems que Dieu d'une part pressera le réprouvé, sa foi, comme un témoin incorruptible, lui dira de l'autre: Il est vrai; tu croyois un Dieu, mais tu ne t'es pas mis en peine de le chercher & de lui plaire : tu avois renoncé au monde en qualité de Chrétien, & tu n'as pas laisséd'en être esclave : tu détestois les idoles de la gentilité, qui n'étoient que des idoles de bois & de pierre; mais tu t'es fait dans Tertull. le Christianisme des idoles de chair : Deum

Tertul!
'de tostimon. animo

prædicabas, & non requirebas; dæmoniæ abominabaris, & illa colebas. Voilà, dit ce Pere, le témoignage que la foi portera-

contre les pécheurs.

Mais s'en tiendra-t-elle là? Non. Caraprès avoir porté contre eux ce témoignage, elle prononcera elle-même l'arrêt de leur réprobation; & en quels termes? observez ceci : dans les mêmes termes qu'il est déja conçu en tant d'endroits de l'Evangile. En esser, qu'y a-t-il dans l'Evangile de plus fouvent répété que ces malédictions & ces anathêmes sulminés par Jesus-Christ con-

tre les mauvais Chrétiens? Et qu'est-ce que ces anathêmes, finon autant d'arrêts de la réprobation future des pécheurs, dressés par avance, & qu'il ne reste plus qu'à leur fignifier? Quand nous lifons dans S. Matthieu: Væ mundo à scandalis; væ vobis, hypo- Mar. 18: critæ; væ vobis, divitibus, quia habetis conso-Mar. 13. lationem vestram: Malheur à vous sensuels & voluptueux, qui ne respirez surla terre que le plaisir; malheur à vous, riches superbes, & insensibles aux miséres des pauvres; malheur à vous, hypocrites, c'est-à-dire, politiques du siécle, qui n'avez qu'une vaine montre & une fausse apparence de probité; malheur à vous qui par vos scandales, & vos pernicieux exemples, faites périr les ames de vos freres: quand Jesus-Christ nous parle de la forte, ne recevons-nous pas tout cela comme autant d'oracles de notre religion? Or je l'ai dit, & je le redis : ces oracles de notre religion se changeront en autant d'arrêts, & d'arrêts définitifs, dans le jugement de Dieu. Le Fils de Dieu n'aura qu'à les ramasser tous, & qu'à en faire l'application. Cette seule parole, Væ vobis divitibus, malheur à vous, riches, aura pour damner un avare le même effet que cet autre , Difcedite maledi $\ell ti$  , retirez-vous,  $Mas. z_3 t$ maudits. C'est donc ainsi que toute la procédure du jugement des Chrétiens se réduira à leur religion.

Et voilà, mes chers Auditeurs, l'éclaircis-

fement, & même le sens littéral, de cette proposition de S. Jean, si étonnante, & qui semble d'abord si paradoxe, quand il dit: Que celui qui croit, ne sera pas jugé: Qui Joan. 3. credit in eum, non judicatur. Car il ne prétend pas, que celui qui croit, ait une exemption & un privilége pour ne point comparoître, au dernier jour, devant le tribunal de Jesus-Christ; ce n'est point de cette maniere qu'il l'entend: mais il dit que celui qui croit, en conséquence de ce qu'il aura cru, ne serapoint jugé; parce que dès-là qu'il aura cru, il se jugera lui-même, sans qu'il soit nécessaire qu'un autre le juge. Car, ou il aura vécu conformément à sa créance & à sa religion, & alors sa religion seule le justifiera; ou sa vie n'aura eu nul rapport à sa foi, & alors sa foi seule le condamnera. Tellement que Jesus-Christ, s'il m'est permis de parler. de la forte, n'aura plus à le juger, parce qu'il le trouvera déja tout jugé; & que toute la jurisdiction qu'il exercera, comme souverain juge, sera de confirmer par une ratification autentique le jugement secret que notre foiaura fait de nous, & de le rendre, de particulier qu'il étoit, commun & public. Voilà, mes chers Auditeurs, la premiere pensée qui, s'est présentée à moi sur le sujet que je traite.

Pensée touchante, mais sur-tout pensée. terrible! c'est ma religion qui me jugera. Ahl.

Chrétiens, la grande parole! comprenonsen toute l'étendue & toute la force. C'est ma religion qui me jugera; cette religion si sainte, si pure, si irrépréhensible; cette religion si ennemie de mon amour-propre, si contraire à mes inclinations, si opposée à l'esprit du monde dont je suis rempli; cette religion aussi exacte & aussi sévére dans ses maximes, que Dieu l'est dans ses jugemens; ou plutôt, dont les maximes ne sont rien autre chose que le jugement de Dieu même. C'est pas elle qué Dieu décidera de mon sort éternel 🕏 c'est sur elle que roulera tout l'examen de ma vie: & il ne sera point en mon pouvoir de la récuser; & je n'aurai point droit de demander, que mes actions soient pesées dans une autre balance que la sienne; & je ne serai point reçu à me justifier sur d'autres principes que les siens. Quelque excuse que j'allégue à Dieu, il me rappellera toujours à cette foi, &il m'obligera à répondre sur autant d'articles qu'elle m'aura enseigné de vérités. Il n'y en aura pas une, qui ne soit pour moi la matiere d'une discussion rigoureuse. Et parce que la croix de Jesus-Christ. aura été l'abrégé de toutes les vérités de la foi; cette croix, ce signe auguste & vénérable du Fils de l'homme, paroîtra tout éclatant de lumiere, pour être la régle de mon jugement & de celui du monde entier, comme il commença à l'être quand il fut élevé:

hominis. Cette croix me sera présentée; & tout ce qui n'en portera pas dans moi le caractère & le sceau, sera réprouvé de Dieu. Ah! mon Dieu, est-il donc vrai, que vous employerez pour ma perte jusqu'à l'instrument de mon salut; & que ce qu'il y a en moi de plus saint, je veux dire ma religion, prendra parti contre moi-même?

Oui, Chrétiens; c'est ce que nous devons

craindre, & de quoi nous ne pouvons avec trop de soin nous préserver; c'est ce qui doit nous faire frémir dans l'attente de ce jugement redoutable. Pendant cette vie nous n'y pensons pas, ou nous n'en sommes qu'à demi touchés. Comme nous ne considérons les vérités de la foi que superficiellement, à peine en appréhendons-nous les conséquences. Ces maximes évangéliques que l'on nous prêche, cette voie étroite du falut, cette nécessité de la pénitence, cette obligation in-dispensable de mortisser sa chair & de la crucifier avec ses vices; tout cela sont termes spécieux que nous écoutons avec respect, que nous débitons quelquefois magnifiquement aux autres, & que nous n'entendons plus dès qu'il est question de les réduire à la pratique. Mais quand Jesus-Christ avec tout l'éclat de sa majesté & tout le poids de sa puissance, viendra nous imprimer une idée vive de ces grandes vérités; & qu'en les appliquant à notre vie, il nous feravoir dans toute notre conduite une monftrueuse contradiction de mœurs & de créance: quand il comparera tous ces principes de détachement de soi-même, de renoncement à soi-même, avec nos injustices, avec nos vengeances, avec nos sensualités, avec nos délicatesses & ces recherches continuelles de nous-mêmes; ah! c'est alors que nousapprendrons combien il est affreux de tomber entre les mains de ce Dieu vivant; de ce-Dieu, non plus seulement l'auteur ni le consommateur, mais le défenseur, mais

le vengeur de notre foi.

Maintenant cette foi est comme languisfante, ou presque morte dans nos cœurs; & quand le Fils de l'homme paroîtra à la findes siécles, il doute, ce semble, s'il en trouvera encore quelques restes sur la terre. Oui, Chrétiens, il en trouvera; & il en trouvera du moins autant qu'il lui en faudra pour nous juger, & pour nous condamner. Carcette foi qui étoit presque morte, & commeensevelie dans nous, ressuscitera avec nous; & un des miracles que doit opérer J. C. luiqui est notre résurrection & notre vie, sera de faire revivre intérieurement la foi dans nos ames, au même-tems qu'il fera revivre nos corps. Or cette foi, écoutez un beau sentiment de S. Augustin, cette foi ainsi ranimée, ainsi ressuscitée par la présence de J. C. lui

demandera justice; & contre qui? non pas contre les tyrans qui l'auront persécutée; el-le se fera honneur de leurs persécutions: non pas contre les payens qui l'auront mécon-nue; leur infidélité les rendra en quelque forte moins criminels: mais contre nous; &: de quoi? de tous les outrages que nous lui aurons faits. Justice, de l'avoir laissé languir dans l'inutilité & l'oissveté d'une vie mondaine, sans la mettré en œuvre, & sans jamais la faire agir pour Dieu. Justice, de l'avoir retenue captive dans l'état du péché 🎤 où notre endurcissement nous aura fait passer sans trouble des années entiéres. Justice, de l'avoir deshonorée par des actions indignes du nom que nous portions, & du caractere dont nous étions revêtus. Justice, de l'avoir décriée & scandalisée devant les hérétiques, ses mortels ennemis, qui n'auront pas manqué de s'en prévaloir contre elle & contre nous. Enfin, justice, de ce qu'étant capable par elle-même de nous faire des saints, elle n'aura pas été par notre faute assez puissante pour nous empêcher d'être des impies & des réprouvés. C'est de quoi elle demandera justice à Dieu, & c'est à nos dépens que cette justice lui sera accordée.

Mais après tout, si cette religion se trouvoit entiérement détruite en nous; & s'il arrivoit que par le déréglement de nos mœurs, nous sussions tombés dans une irreligion se rette; état où le péché enfin conduit : fi ceetoit, Dieu nous jugera-t-il encore par la oi? Ne perdez pas ceci, je vous prie : voi-i le nœud de la difficulté que je me suis noi-même proposée. Oui, mes chers Auiteurs, Dieu nous jugera encore par notre oi; & bien loin que cette irreligion fecrete adoucisse en aucune sorte notre jugement, 'est ce qui en redoublera la rigueur.

Car il faut, Chrétiens, & cette pensée 'est pas de moi, mais de S. Jerôme, il faut ien établir dans nos esprits une vérité, à uoi peut-être nous n'avons jamais fait toue la réflexion nécessaire, que dans le jugenent de Dieu il y aura une différence infi-ie entre un payen qui n'aura pas connu la oi Chrétienne, & un Chrétien qui l'ayant onnue, y aura intérieurement renoncé; & ue Dieu suivant les ordres mêmes de sæ ıstice, traitera l'un bien autrement que autre. On sçait assez qu'un payen, à qui la pi de Jesus-Christ n'aura point été annonée, ne sera pas jugé par cette loi; & que Dieu tout absolu qu'il est, gardera avec lui ette équité naturelle de ne le pas condamer par une loi qu'il ne lui aura pas fait conoître: & c'est ce que S. Paul enseigne en ermes formels, Quicumque fine lege pecca-Rom. 23, erunt, sine lege peribunt. Mais je prétends, u'il n'en est pas de même d'un Chrétien ui a professé la loi de Jesus-Christ, & qui

après l'avoir embrassée, en a dans la suit secoué le joug. Je prétends, qu'ayant péch après avoir reçu cette loi, il doit périr pa cette loi, & que sa désertion est justement le premier chef que Dieu produira contre lui. Car il ne lui étoit pas permis, dit faire Chrysostome, de s'émanciper de l'obéit sance dûe à cette loi, après s'être engagé elle par le baptême. Il ne pouvoir plus sar apostasse, après avoir ratissé cet engage ment par divers exercices du Christianisme y renoncer de ce renoncement même inté rieur dont je parle. Qu'arrivera-t-il donc remarquez la fin malheureuse de l'impiété cette loi de J. C. abandonnée & renor cée, poursuivra l'impie au jugement d Dieu, comme un déserteur. Et de mêm qu'un déserteur de la milice séculiere e traité, s'il a le malheur d'être repris, selo les loix les plus rigoureuses de la milice qu' a quittée; ce qui n'est point censé injuste parce que tout homme, dit-on, doit sub la févérité des loix auxquelles il s'est lu même obligé: ainsi, mais à bien plus for raison, un libertin présenté devant Die comme un déserteur de sa religion, doit êt jugé suivant les maximes de cette religio même, sans qu'il puisse prétexter que ce n' toit plus sa religion, & qu'il ne la connoil soit plus; puisque bien loin de le justifie: c'est ce qui fera son crime de ne l'avoir pl

connue. Pensée que saint Cyprien exprinoit si noblement, quand il disoit en parint du baptême: Baptismus ornat Christi mi-cypriana tem, convincit desertorem. Car j'appelle toupurs déserteur de la milice de J. C. celui ui n'a plus le Christianisme dans le cœur, uoiqu'il en conserve encore les dehors.

Je sçais néanmoins, & il est bon d'aller u-devant de tout, je sçais ce que l'infidélité ourroit opposer; je sçais que jusques dans a profession de notre soi, Dieu nous a fait bres; je sçai que la religion est une vertu ui demande le consentement de notre voonté, & que pour être Chrétien il faux ouloir l'être. Mais Dieu par là n'entend pas ue nous ayons droit de l'être ou de ne le as être, selon nos caprices; & qu'après nous tre une fois soumis à son Evangile, il nous oit libre d'en laisser & d'en prendre ce qu'il ous plaira. Ce sera donc à nous, si nous vons été assez perdus, assez obstinés pour touffer dans notre cœur une foi si sainte, te lui en rendre raison, & de lui dire pouruoi. Or quelle raison lui en rendronsous? Dirons-nous que cette religion ne ous a pas paru assez bien fondée? Il sera pien étrange, que ce qui a suffi pour convaincre un monde entier, ne nous ait pas sonvaincus nous-mêmes; & qu'une religion, à laquelle les plus grands hommes de: a terre se sont rendus, contre laquelle un

S. Augustin, avec toute la force de son génie & toute la curiosité de son esprit, n'a pu se défendre; qui par l'évidence de ses miracles a triomphé de toutes les erreurs du Paganisme; & qui dans ses preuves, dans ses principes, dans ses régles, dans sa morale dans ses mystères, dans son établissement portoit toutes les marques de la divinité. qu'une telle religion n'ait pas eu dequo nous satisfaire. C'est, dis-je, ce qui ser bien étonnant. Mais sans que Dieu entre avec nous dans une pareille recherche, i n'aura qu'à nous demander, si c'est en esse par raison que nous nous serons départis d notre premiere soumission à la foi: si pou nous engager dans un pas aussi dangereu & aussi hardi que celui-là, nous avons bie consulté, bien examiné, bien cherché nous instruire: & supposé que nous l'ayor cherché, que nous ayons examiné, consu té; si nous l'avons fait avec humilité, nous l'avons fait avec docilité, si nous l'a vons fait sans préjugé, si nous l'avons sa par un désir sincère de découvrir la véri té; sur-tout si nous l'avons fait avec cett pureté de vie, qui devoit servir de dispos tion aux lumieres de la grace; car dans un affaire de cette conséquence, il ne fallo rien omettre ni rien négliger.

Or dans tous ces chefs Dieu trouvera (
quoi nous confondre, & de quoi nous con

amner: car il nous fera voir, mais évidement, que tout ce désordre de notre infidéli-, n'aura point eu d'autre principe, qu'une norance criminelle où nous aurons vécu, ns nous être jamais appliqués à une étude rieuse de notre religion. Et certes, rien pour brdinaire de plus ignorant en matiere de region, que ce qu'on appelle les libertins du écle. Il nous fera voir que dans l'examen ue nous aurons fait des vérités de la foi, ous aurons presque toujours apporté un esrit d'orgueil, un esprit présomptueux & piniâtre, un esprit plein de lui-même, plein e sa propre suffisance, & abondant en son ns.Il nous fera voir, & il nous reprochera, ue tandis que nous étions fi rebelles à fa paple, nous avons été sur mille articles, les lus dociles à la parole des hommes. Il nous ra voir que nous n'aurons communément issonné, philosophé sur notre créance qu'aec malignité, & dans le dessein d'y trouver u foible pour la contredire: prévention; ule capabled'éloignerDieu de nous, quand 'ailleurs il auroit voulu se communiquer à ous. Voilà sur quoi il nous confondra.

Mais ce qui mettra le comble à notre conusion, c'est lorsque remontant à la source, & ous y faisant remonter avec lui, il nous forera à reconnoître les deux vraies causes de otre insidélité, sçavoir, le libertinage de noe esprit, & le libertinage de notre cœur,

Libertinage de notre esprit, qui se sera fai juge de tout, pour ne s'assujettir à rien : qu se sera détaché de la soi, non pas pour suivr un meilleur parti; mais pour ne sçavoir plu lui-même, ni ce qu'il suivoit, ni ce qu'il n fuivoit pas; pour abandonner toutes chose au hafard, pour se réduire à une malheu reuse indifférence en matiere de religion disons mieux, pour n'avoir plus absolumer de religion. Libertinage de notre cœur, qu se trouvant gêné par la foi, nous aura pe à peu sollicités, & enfin déterminés à sort de cette contrainte, & à nous affranchir d la fervitude : ce que Dieu n'aura pas de pe ne à justifier, & ce qu'il justifiera par ur comparaison sensible & convaincante, e nous montrant, que tandis que nos mœu ont été réglées, notre foi a été faine; & qu notre foi n'a commencé à se démentir, qu quand nos mœurs ont commencé à se co rompre.

Or encore une fois, que répondrons-no à tout cela? En appellerons-nous de not foi à notre raison? & espérons-nous que ce raison, qui dans les principes de la Thé logie, est un des sondemens essentiels & reessaires de notre soi, nous serve de déser contre la soi même? Non, non, mes Frere dit saint Chrysostome, ne nous promette rien de ce côté là : si notre soi nous condanne, ce sera du consentement & de l'avante.

enotre raison. Car cette raison nous disoit lle-même, que nous ne devions pas trop déérer à nos vues naturelles, & à ses connoisinces; que dans les choses de Dieu, il faloit avoir recours à des lumieres supérieues & moins trompeuses; & que quelqu'élairée qu'elle pût être, la foi & l'autorité de Dieu devoient l'emporter sur elle. C'est ce ue la raison nous dictoit : de sorte que uand nous lui avons permis de critiquer & le censurer les points de notre foi, nous lui vons donné, non-feulement plus qu'elle ne emandoit, mais ce qu'elle ne demandoit as. Elle nous condamnera donc jusques lans la perte de notre foi. Cependant n'y rouverons-nous point d'ailleurs quelque ppui? Ah! Chrétiens, le foible appui, que elui de notre raison contre le jugement de Dieu! Quand un sujet veut entrer en raisonement avec son Prince, & disputer de ses lroits avec fon Souverain, il faut qu'il se ente bien fort; & pour peu que sa cause oit douteuse, on ne peut pas l'excuser d'une xtrême folie, d'en vouloir fortir par raison. Que sera-ce d'une créature, qui veut conteser avec son créateur? Hé! qui suis-je, Seineur, pour me mesurer avec vous? Ne sçaise pas que pour une raison que je pourrai peut-être alléguer en ma faveur, vous m'en ppposerez cent autres, auxquelles je n'aurai ien à repliquer? Ainsi parloit le saint homme Job. Quel doit donc être le fentiment d'un pécheur? C'est là néanmoins la resfource de l'homme criminel & libertin; il veut traiter avec Dieu par voie de raison, & par conséquent il veut être jugé par la raison; & c'est l'autre tribunal où je le vais présenter dans la seconde partie.

PARTIE. C'Est une doctrine aussi pernicieuse qu'elle paroît religieuse dans son principe, de croi re que depuis le péché de notre premier pe re, tout est corrompu dans notre raison; & c'est rendre l'homme libertin, sous prétexte de l'humilier, de dire qu'au défaut de la foi il n'a plus d'autre régle de sa conduite, qu la passion & l'erreur. Indépendamment d la foi, nous avons une raison qui nous gou verne, & qui subsiste même après le péché une raison qui nous fait connoître Dieu, qu nous prescrit des devoirs, qui nous impos des loix, qui nous assujettit à l'ordre. Or c qui fait tout cela dans nous, ne peut pa être absolument ni entiérement dépravé. J sçais que cette raison seule, sans la grac & sans la foi, ne suffix pas pour nous sauve & en cela je renonce au Pélagianisme. Ma du reste, quoiqu'elle n'ait pas la vertu d nous sauver, je prétends qu'elle est plu que suffisante pour nous condamner; { j<sup>3</sup>ai faint Paul pour garant & pour auter même de ma proposition. J'ayoue qu

cet

ette raison, sur-tout depuis la chûte du remier homme, est souvent offusquée des uages de nos passions : mais je soutiens u'elle a des lumieres que toutes les passions e peuvent éteindre, & qui nous éclairent armi les plus épaisses ténébres du péché. oit donc que nous confidérions cette raison ans sa pureté & dans son intégrité, c'est-àire dans l'état où nous l'avons reçue de Dieu en naissant; soit que nous la considéions dans fa corruption, c'est-à-dire, dans état où nous-mêmes nous l'avons réduite ar nos défordres : je dis, Chrétiens, que )ieu s'en servira également pour nousjuger. ourquoi? parce qu'il nous jugera non-seument par les connoissances naturelles que ous aurons eues du bien & du mal; mais iême par nos propres erreurs: & c'est ce ue j'ai présentement à déveloper.

Dieu nous jugera par la droite raison qu'il pus a donnée. Rien de plus vrai, mes chers uditeurs; & voici l'ordre qu'il y gardera. ous choquons ouvertement cette raison, & pus nous révoltons contre elle; il la susciterente raison, quand elle nous parle; il nous la tra entendre malgré nous. Nous nous fortons des prétextes pour engager cette raison uns le parti de notrepassion; il dissipera tous prétextes, en nous découvrant à nous-têmes ce qu'il y avoit en nous de plus ca-

Avent.

74 SUR LE JUGEMENT ché, & ceque nous n'y voulions pas apperce-voir. Ces trois articles, qui font, suivant la doctrine de S. Bernard, les trois principaux degrés de l'orgueil de l'homme, fourniront à Dieu contre les réprouvés une matiere infinie, & les plus justes titres de condamnation. Suivez ceci.

Nous péchons contre toutes les vues de notre raison; & c'est par où Dieu d'abord nous jugera. Car enfin, pourra-t-il direà tant de libertins & à tant d'impies: puisque votre raison étoit le plus sort retranchement de vo tre libertinage, il falloit done exactement yous attacher à elle; & pour ne donner au cune prise à ma justice, plus vous vous ête licenties du côté de la foi, plus deviez-vou être réguliers, févéres, irrépréhensibles d côté de la raison. Or voyons si c'est ainsi qu vous vous êtes comportés. Voyons si vot vie a été une vie raisonnable, une vie d'hon mes. Et c'est alors, Chrétiens, que Dieu no produira cette suite affreuse de péchés, do S. Paul fait aux Romoins le dénombremer & qu'il reprochoit à ces Philosophes, q par la raison avoient connu Dieu, mais l'avoient pas glorifié comme Dieu : des i pudicités abominables, & dont la natus même a horreur; des artifices diabolique inventer sans cesse de nouveaux moyens contenter les plus fales défirs, & une fcan leuse effronterie à en faire gloire; des injuir

ces criantes à l'égard du prochain, des violences, des usurpations, des oppressions soutenues du crédit & de la force; des perfidies noires & des trahisons, communément appellées intrigues du monde; des jalousies nragées, qu'il me soit permis d'user de ce erme, fomentées du levain d'une détestable ambition; des animosités & des haines portées jusques à la fureur, des médisances usques à la calomnie la plus atroce, des varices jusques à la cruauté la plus impioyable, des dépenses jusques à la prodigaité la plus insensée, des excès de table jusjues à la ruine totale du corps, des emporemens de colere jusques au trouble de l'esrit. Mais que dis-je, & ou m'emporte mon éle? Tout cela se trouve-t-il donc dans la onduite d'un homme abandonné à sa raion, & déserteur de sa foi? Oui, mes Frees, tout cela s'y trouve communément, x l'expérience le vérifie.

Je sçais, qu'en spéculation l'un n'est pas me conséquence nécessaire de l'autre: mais l'est en pratique, & l'a toujours été. Soit que Dieu par un juste châtiment livre alors es ames prophanes à leurs brutales passions, omme l'a estimé l'Apôtre; soit que le natuel & le penchant, malgré les soibles vues le la raison, les entraîne là: quoi qu'il en oit, ces monstres de péchés se trouveront ous rassemblés dans les trésors de la colére

fignata in the sauris meis? Dieu les représentera tous à la fois à un réprouvé; & par une espéce d'insulte, (ne vous scandalisez pas de cette expression; c'est Dieu lui-même qui parle ainsi, & qui ensin prétend à ce dernier jour être en droit d'insulter à l'impie.

ridebo, & subsannabo) Dieu, dis-je, par une espéce d'insulte lui demandera, si sa raison lui suggéroit toutes ces abominations, si sa raison les approuvoit, si sa raison étoit là-

dessus d'intelligence avec lui.

Ah! Seigneur, s'écrioit S. Augustin pressé des remords intérieurs qu'une vérité si terrible lui faisoit sentir, je le confesse; voilà la pensée qui a consommé l'ouvrage de ma conversion; voilà le coup de mon falut, & ce qui m'a retiré du profond abîme de mon iniquité: la crainte de votre jugement, fondée sur le jugement de ma raison, c'est ce qui m'a rapellé à vous. Je tâchois, Seigneur, à me défaire de vous, & à vivre comme n'ayant plus de Dieu: mais j'avois une raison, dont je ne me pouvois défaire; & cette raison me suivoit par-tout. Quelque secte que jeusse embrassée, & dans quelque opinion que je me fusse jetté, le péché où je vivois me paroissoit toujours péché Soit que je fusse Manichéen, soit que je sus se Catholique, soit que je ne susse rien di

tout, ma raison me disoit que je n'étois pas ce que je devois être, & qu'il ne m'étoit pas permis d'être ce que j'étois. Et quand me le difoit-elle? au milieu de mes plaisirs, parmi les divertissemens & les joies du siécle, dans les momens les plus doux & les plus agréables. C'est alors que cette raison venoit me troubler; & je la trouvois en tous lieux & en tout tems, comme un adversaire formidable qui s'opposoit à moi. Or de-là, Seigneur, je concluois ce que je devois craindre de votre justice: car si je ne puis pas, disois-je, éviter la censure de ma raison, qui est une raison soible & imparsaite, comment pourrai-je éviter celle de mon Dieu, c'est-à-dire, la rigueur de son jugement? Voilà, Chrétiens, ce qui se passoit dans S. Augustin, & ce qui se passe tous les jours dans nous, quand nous commettons le pé-ché avec la vue actuelle de la malice qu'il renferme. Or ces combats de notre raison contre nous-mêmes, de notre raison contre nos passions, de notre raison contre notre libertinage, c'est déja le commencement, ou comme une ébauche du jugement de Dieu.

Ce n'est pas assez: en mille autre choses, où notre raison ne nous parle pas si fortement, ni si clairement, quoiqu'elle nous parle toujours, nous fermons l'oreille; & parce que si nous la consultions, ou si nous nous rendions attentiss à ce qu'elle nous dit, elle

traverseroit souvent nos desseins & nos enareprises, & par-là nous deviendroit importune, bien loin de nous appliquer à l'entendre, nous étouffons sa voix, ou nous l'affoiblissons: de sorte qu'elle ne peut presque plus pénétrer jusqu'à notre cœur. C'est le second désordre qui regne aujourd'hui; mais désordre qui cessera dans le jugement de Dieu. Car il est certain, comme l'a fort bien remarqué S. Ambroise, que Dieu en nous jugeant, nous forcera malgré nous à écouter notre raison. Et il lui sera bien aisé dit ce saint Docteur; ou plutôt, l'état même où nous serons réduits, ne nous y forcera que trop. Car ce qui nous empêche maintenant d'entendre la raison qui nous parle, c'est au dedans de nous le tumulte de nospassions; ce sont au dehors les objets que nous sont voir nos fens, je veux dire, le mensonge & l'imposture, l'adulation & la flaterie qui nous séduit; la confusion, le bruit, le grand air du monde qui nous diffipe. Or quand Dieu viendra nous juger, tout cela ne sera plus. Il n'y aura plus de monde pour nous, parce que la figure de ce monde sera passée, comme dit \*, cor. 7. l'Apôtre : Præterit enim figura hujus mundi. Il n'y aura plus de passions dans nous, parce que la mort les aura éteintes. Il n'y aura plus de flateurs auprès de nous; parce qu'il n'y aura plus personne qui ait intérêt à nous plaire. Abandonnés de toutes les créatures, nous

79

resterons seuls avec nous-mêmes: & c'est alors que notre raison parlera, & qu'elle parlera hautement. C'est alors qu'au lieu de ces mensonges agréables & avantageux, qui nous auront flattés, & dont nous n'aurons pas voulu nous désabuser, elle nous dira des vérités sâcheuses & humiliantes, que nous n'aurons jamais sçues, parce que nous aurons affecté de ne les pas sçavoir. C'est alors qu'elle nous sera remarquer des désauts réels, des désauts grossiers, là où notre esprit se siguroit des persections imaginaires. Et quelle sera notre surprise, de nous voir peut-être condamnés par les choses-mêmes dont on nous aura tant sélicités & tant applaudis?

Enfin, parce qu'en certains points, où les déguisemens & les artifices, pour ne pas dire, les hypocrisies de l'amour-propre, sont si ordinaires, nous aurons cherché des raisons pour engager notre raison même dans les intérêts de notre passion : que sera Dieu? Lui qui dans la pensée de S. Paul, est le plus subtil & le plus pénétrant anatomiste de notre cœur : lui qui en sçait si bien saire toutes les dissections, & qui entre jusques dans toutes les jointures, c'est-à-dire, dans les plis & les replis de l'ame, pour en discerner les mouvemens les plus cachés : car c'est l'image sous laquelle l'Apôtre nous le représente, Pertingensusquead divisionem animæ, compa-Hebr. 4 gum quoque ac medullarum,& discretor cogi-

D iiij

tationum cordis: Il débrouillera tout ce mé lange de passion & de raison; il séparera l'une d'avec l'autre; il mettra d'une part la raison, & d'autre part la passion; il distinguera les intentions & les prétextes, les apparences & les effets, l'illusion & la vérité: & de ce discernement il nous fera conclure à nousmêmes, à nous déformais malgré nous raisonnables, qu'il n'y a eu dans nous que ma-lice & qu'iniquité. Voyez, nous dira-t-il; en nous appliquant un rayon de sa lumiere; & selon la doctrine des théologiens, il nous l'appliquera par les remords de notre propre raison: voyez & connoissez le motif qui vous a fait agir en telle & en telle affaire; en telle & en telle occasion. Ici, c'est une maligne envie, à laquelle vous sçaviez donner toute la couleur d'un véritable zéle. Là c'est une vengeance, que vous déguisiez sous un faux dehors de justice. Vous étiez officieux & charitable: mais vous ne l'étiez que pour mieux parvenir à vos fins. Vos actions étoient édifiantes : mais en édifiant le prochain, vous vous cherchiez vous même, & ne cherchiez que vous-même. Ah! Chrétiens, que d'hypocrites, à qui Dieu tout à coup levera le masque! Que de vertus chimériques & plâtrées, dont nous recevrons plus de confusion, que de nos vices mêmes reconnus de bonne foi & confessés! Que de mérites prétendus, qui auront eu dans ce monde toute leur récompense, & qui ne seront payés dans l'autre

que d'une éternelle réprobation!

Mais après tout, si notre raison a été en effet dans l'erreur, & que ce soient les erreurs de notre raison qui nous ayent fait pécher, comment Dieu nous condamnera-t-il par elle? c'est à quoi je vais répondre, & je ne veux pas qu'il vous reste rien à désirer sur une si importante matiere. Je dis donc, que Dieu alors même aura toujours droit de nous juger par notre raison: non pas, si vous le voulez, non pas précifément par notre raison trompée; mais par notre raison trompée sur certains articles, tandis qu'elle aura été fi éclairée sur d'autres; mais par notre raison trompée à certains tems de la vie, après avoir été si éclairée en d'autres tems. Distinguez ces deux choses; & sentezen bien toute la force.

Raison si éclairée sur d'autres affaires, & raison si éclairée en d'autres tems sur l'affaire même du salut. Car sur mille points, où il ne s'agit, ni de votre intérêt, ni de votre ambition, ni de votre plaisir, quelle el la pénétration de vos lumieres? quelle est la droiture de vos jugemens? Vous voyez d'abord ce qui convient, & ce qui ne convient pas; ce qui est raisonnable, & ce qui ne l'est pas; ce qu'il faut prendre, & ce qu'il faut rejetter; ce qu'il faut approuver, &

ce qu'il faut condamner : vous donnez ladessus des conseils si sages, vous prenez des mesures si justes; & c'est cela même aussi que Dieu vous opposera. La belle excuse pour vous justifier auprès de lui! j'étois dans l'erreur. Mais vous y étiez, parce que vous le vouliez; & vous le vouliez, parce que votre intérêt vous le faisoit vouloir; vous le vouliez, parce que votre ambition vous le faisoir vouloir; vous le vouliez, parce que votre plaisir vousle faisoit vouloir. Par tout où l'intérêt, je disvotre intérêtpropre, n'avoit point de part, vous étiez si clair voyantpour démêler la vérité, de l'artifice & du mensonge. Vous vous piquiez tant d'habileté,& vous en aviez tant pour découvrir le fond de chaque chose, & pour en connoître l'équité ou l'injustice. Par tout où l'ambition ne prétendoit rien, & n'avoit rien à prétendre, vous sçaviez si bien distinguer le bon droit; & une probité naturelle vous donnoit même tant d'horreur de certaines pratiques & de certaines menées secrettes, où tous les principes, je ne dis pas seulement de la religion, mais de la société, mais de l'humanité, étoient renversés. Dès que la passion ne parloit plus, qu'il ne s'agisfoit plus de vos plaisirs infames, vous étiez contre le crime si sévére dans vos décisions, & si rigide dans vos arrêts. Or cette diversité, cette contrariété de sentimens, d'où estelle venue? ce que vous pensiez en telle &

telle conjoncture, pourquoi en telle autre ne le pensiez-vous plus? ce que vous étiez à tel & tel tems, pourquoi à tel autre ne l'é-

iez-vous plus?

Car enfin, Chrétiens, malgré le prodigieux changement qui s'est fait en nous &danstoutes les puissances de notre ame, il y a eu un tems, un heureux tems, où l'innocence du baptême nous rendoit comme des enfans raifonnables, c'est-à-dire, purs & exemts des faux préjugés du monde : point de déguisemens alors, point de préventions & de maximes corrompues; Sicut modò geniti infantes, 1. Petr. 2. rationabiles, sine dolo. Cequi étoit vertu, nous paroissoit vertu; & ce qui étoit injustice, nous paroissoit injustice. Sentimens, dit Tertullien, d'autant plus épurés & plus divins, qu'ils étoient plus simples & plus naturels. Or venez, dira Dieu, venez, ame Chrétienne: Con-Tertul. de siste in medio, anima. Produisez-vous dans la anim. simplicité de votre être; Te simplicem compel- cap. 1. lo. Je ne veux que vous-même dénué de tous les donsdegracedont vous avez été revétue. Je n'ai que faire de votre foi : votre raison me suffit. Où est-ellecette raison, que jevous avois d'abord donnée? Que vous dictoit-elle? quelles routes vous montroit-elle, avant que la passion l'eût aveuglée? Qu'elle sorte desténébresoù vous l'avez ensevelie; & puifqu'elle ne vous a pas servi de guide lorsque vous deviez la suivre, qu'elle serve mainte-

nant contre vous & de témoin & de juge? Consiste inmedio, anima; te simplicem compello.

Voilà, mes chers Auditeurs, ce qui m'a paru plus terrible dans le jugement de Dieu, & plus digne de vous être représenté. Tous ces fignes qui le précéderont, & dont nous parle l'Evangile de ce jour, ne font pas sur moin une si grande impression. Mais un Dieu qui me juge par ma raison même & par ma religion, c'est ce qui cause toutes mes frayeurs. Sur quoi je n'ai plus rien à vous dire, que ce : que disoit S. Bernard, écrivant à un Pape,& lui faisant des remontrances que son zéle l'engageoit à lui faire. Car voici comment il lui parloit: s'il y avoit un juge dans le monde qui fut au dessus de vous, je pourrois recourir à lui contre vous. Je sçais qu'il y a un tribunal pour vous & pour moi, qui est ce-lui de Jesus-Christ: mais à Dieu ne plaise que je vous y appelle jamais, moi qui n'y voudrois paroître que pour votre défense. Que me reste-t-il donc? sinon que j'en appelle à vous-même, & que je vous fasse vous même le juge de votre propre cause. C'est ce que je vous dis aujourd'hui, Chrétiens. Si je fuivois l'ardeur de ce zéle, dont je me sens animé pour les intérêts de Dieu, comme son ministre; je vous citerois devant ce tribunal redoutable, où quelque grands que: vous foyez, toute votre grandeur fera anéantie; mais que le ciel pour jamais me préser:

re d'y devenir votre accusateur, moi qui lois joindre au zéle de la gloire de Dieu le zele de votre salut! Ce n'est donc point à Dieu que j'en appelle, mais à vous-mêmes, à votre religion, à votre raison. Faites-vous justice de vous-mêmes à vous-mêmes, ou faites-là plutôt à Dieu. C'est par où il faut que vous commenciez. Quand vous vous ferez jugés vous-même, je pourrai vous dire que tout n'est pas encore décidé : & quelque avantageux que vous puisse être le jugement que vous aurez fait de vous-mêmes, il faut toujours craindre celui de Dieu ; puifque S. Paul, tout grand Apôtre, qu'il étoit, & quoique sa conscience ne lui reprochât rien, ne se croyoit pas pour cela justifié. Mais aujourd'hui je ne vais pas jusques-là, Assurez-vous de vous-mêmes, répondezvous de vous-mêmes, & iI ne m'en faut pas davantage. Or je dis, Chrétiens, que vous n'aurez jamais cette assurance de votre part, tandis que vous vivrez dans le défordre du péché: & je n'en veux point d'autre témoin que vous-mêmes & votre con-science. Vous vous cachez à vous-mêmes pour quelque tems, & vous cherchez à vous y cacher: mais la mort viendra, & le jugement de Dieu, où il faudra foutenir malgré vous cette vue de vous-mêmes. Carc'est cette vue de vous-mêmes, qui vous tourmentera à la mort, & après la mort. La vue 86 SUR LE JUGEMENT d'un Dieu courroucé aura quelque chose de bien terrible: mais l'objet qui vous fera plus d'horreur, c'est vous-mêmes. Et voilà pourquoi Dieu sait cette menace au pécheur dans l'écriture, de le présenter & de l'opposer lui-même à lui même: Arguam te,

& statuam contra faciem tuam.

Pf. 450

Dès maintenant cela n'est-il pas ainsi? & cette vue de vous-mêmes n'est-elle pas la chose du monde que vous fuyez le plus? Vous parler de rentrer dans vous-mêmes, c'est un langage qui vous importune; & s'il m'arrivoit de vous faire ici un portrait de vous-mêmes un peu trop fidéle, vous vous tourneriez contre moi : marque évidente que vous ne pouvez déja supporter la vue de vous-mêmes. Et puisque vous ne pouvez vous souffrir vous-mêmes, vous n'êtes donc pas dans l'ordre, & il y a quelque chose de déréglé & de corrompu dans vous qui vous fait peine. Mais c'est pour cela, dit S. Augustin, qu'il faut aimer cette vue de nous-mêmes, parce qu'elle nous choque & qu'elle nous déplaît. Car pour plaire à Dieu, ajoute ce Pere, il faut nous déplaire à nousmêmes: & pour nous déplaire à nous-mêmes, il faut nous voir. Si nous nous voyions, continue ce saint Docteur, nous nous hairions, & Dieu commenceroit à nous aimer. Parce que nous ne nous voyons pas, nous nous aimons, & nous fommes in supportables à Dieu. Mais dans le jugement dernier nous nous verrons; avec cette trisse circonstance, que nous nous verrons trop tard, & que nous serons tout à la sois un objet de haine, & pour nous-mêmes, & pour Dieu; pour nous-mêmes, qui nous verrons tels que nous sommes; pour Dieu, qui nous

frappera d'un éternel anathême.

Voilà ce qui a fait trembler les Saints; & des Saints, qui n'avoient affurément pas moins de force d'esprit que nous, ni des lumiéres moins pénétrantes que les nôtres. Voilà ce qui a persuadé S. Jérôme de quitter le monde, & d'embrasser les rigueurs de la pénitence. Si nous n'en fommes pas touchés, malheur à nous & à notre endurcissement! Mais quelque insensibles que nous soyons, voilà ce que nous craindrons un jour, & ce que nous regretterons peut-être éternellement de n'avoir pas craint plutôt. Craignons-le donc dès maintenant, mes chers Auditeurs; & pour nous rendre cette crainte utile, jugeons-nous avant que Dieu nous juge. Soumettons-nous à notre foi, afin qu'elle ne s'éléve pas contre nous. Accordons-nous avec notre raison; écoutons-la, & laissons nous y conduire, afin que cetadversaire domestique, avec qui nous sommes encore dans le chemin, ne nous livre pas aux ministres de cette justice rigoureuse, dont il n'y aura plus de grace à espérer.

38 Sur le Jugement Dernier? Prévenons cette vue forcée que nous attrons de nous-mêmes, par une vue libre & volontaire. Ah! Seigneur, permettz-moi de vous faire ici une priere, qui peut paroître téméraire & présomptueuse; mais qui ne procéde que des connoissances que vous me donnez du redoutable mystère de votre jugement. Toute la grace que je vous de-mande à ce grand jour, c'est que vous me désendiez de moi-même. Car pour vous, mon Dieu, j'ose dire que je ne vous crains, que parce que je me crains moi-même. Dans vous, je ne vois que des sujets de confiance, parce que je ne vois dans vous que bonté & que miséricorde. Mais comme cette bonté est essentiellement opposée au péché; & que sans changer de nature, toute bonté qu'elle est, elle est justice, elle est colére, elle est vengeance à l'égard du péché : voyant ce péché dans moi, il faut que je craigne jusques à votre bonté, jusques à votre miséricorde même. Peut-être mon Dieu, y a-t-il ici des ames sur qui ces grandes, vérités n'ont encore fait nulle impression. Mais vous êtes le maître des cœurs, puisque c'est vous qui les avez formés; & vous avez des graces pour les réveiller de leur assoupissement, pour les troubler, pour les convertir par ce trouble salutaire, & les ramener dans la voie de l'éternité bienheureuse, où nous conduise, &c.



## SERMON

## POUR LE II. DIMANCHE

## L'AVENT.

Sur le Scandale.

Respondens Jesus, ait illis: Euntes renunciate Joanni, quæ audistis & vidistis. Cæci vident , claudi ambulant, surdi audiunt, mortui resurgunt: & beatus est qui non fuerit scandalizatus in me.

Iesus-Christ leur répondit : Allez dire à Jean ce que vous avez vu & entendu. Les aveugles voyent, les boiteux marchent, les sourds entendent, les morts ressuscitent: & heureux celui qui ne sera point Scandalisé de moi. En saint Matthieu, chap. 11.

SIRE,

A Près des miracles si éclatans, le Sauveur du monde avoit droit de se promettre, non-feulement que les hommes ne se scandaliseroient point de son Evangile, mais qu'ils feroient gloire de l'embrasser & de le suivre. Tant de malades guéris, sourds, muets, aveugles, boiteux, des morts ressul cités, mille autres prodiges qui marquoient si visiblement la force & la vertu d'un Dieu, devoient sans doute lui attirer le respect & la vénération, que dis-je? l'adoration même & le culte de toute la terre. Cependant, ô profondeur & abîme des conseils de Dieu! malgré ces miracles, Jesus-Christ est un sujet de scandale pour le monde; & ce scandale est devenu si général que lui-même dans l'Evangile, il déclare bienheureux quiconque sçaura s'en préserver. Et beatus qui non fuerit scandalizatus in me.

En effet, de quoi le monde, je dis le mon-

de prophane & impie, ne s'est-il pas scandalisé dans ce Dieu-homme? Il s'est scandalisé de sa personne, il s'est scandalisé de sa doctrine, il s'est scandalisé de sa loi, il s'est scandalisé de ses souffrances, il s'est scandalisé de sa mort; jusques-là que saint Paul, lorsqu'il parloit aux fidéles du mystére de la croix, ne l'appelloit plus le mystére de la Calais, croix, mais le scandale de la croix: Ergo evacuatum est scandalumerucis? Etquoidonc, mes Fréres, écrivoit-il aux Galates, le scandale de la croix est-il anéanti? Ce que les fidéles entendoient, & ce qui leur faisoit comprendre, que la croix, qui devoit être pour les prédestinés un mystère de rédemption, seroit pour les réprouvés un signe des contradiction; & que le grand scandale des

SUR LE SCANDALE.

nommes, seroit le Dieu même qui s'étoit

ait homme pour les sauver.

Tel étoit alors le langage des Apôtres : nais rendons aujourd'hui gloire à Dieu, ce scandale enfin a cessé. Jesus-Christ a triomphé du monde, sa doctrine a été reçue, sa religion a prévalu, fa croix, comme dit faint Augustin, est sur le front des Souverains & des Monarques. Mais à ce scandale, dont Jesus-Christ étoit l'objet, il en a succédé un autre, dont nous fommes les auteurs; un autre non moins funeste, & peut-être encore plus criminel. Je m'explique. Jesus-Christ n'est plus pour nous un sujet de scandale, mais nous sommes des sujets de scandale pour Jesus-Christ. Nous ne sommes plus scandalisés de lui, mais nous le scandalisons lui-même dans la personne de nos freres; comme il est écrit que S. Paul le persécutoit en persécutant l'Egisse : Saule, Saule, quid Att. 263 me persequeris? Saul, Saul, disoit le Sauveur du monde, pourquoi me persécutez vous? N'est-ce pas ainsi qu'il pourroit nous dire: Pourquoi me scandalisez-vous en scandalifant ceux qui m'appartiennent, & qui sont les membres de mon corps mystique! Or c'est de ce scandale causé au prochain, que j'ai aujourd'hui à vous entretenir, après que nous aurons demandé le secours du ciel par l'intercession de Marie. Ave Maria.

Entre d'abord dans mon sujet, & m'arrêtant à la pensée du Fils de Dieu, sur laquelle roule toute la morale de notre Evangile, & qui doit servir à notre instruction; au lieu que le Sauveur du monde déclare heureux quiconque ne sera point scandalisé de lui, Et beatusqui non fuerit scandalizatusin me: par une conséquence toute opposée, je conclus que malheureux est celuiqui scandalise Jesus-Christ même, en scandalisant le prochain. Voilà le point important que j'entreprends d'établir. Péché de scandale, que Dieu déteste, & qu'il condamne si hautement en mille endroits de l'Ecriture. Péché, qu'il reprochoit si hautement à une ame in-3/11.49. fidéle par ces paroles du Pseaume : Adversus filium matris tuæ ponebas scandalum; vous dressiez un piége à votre frere, pour le faire tomber; & insensible à la douleur que l'Eglise, votre commune mére, ressentiroit de sa perte, vous ne craigniez point d'être pour lui une occasion de scandale. Péché, dit Tertullien, qui forme les ames au crime, comme le bon exemple les forme à la ver-

Tertullien, qui forme les ames au crime, comme le bon exemple les forme à la verrerult. tu: Scandalum exemplum rei malæ, ædificans ad delictum. Je veux aujourd'hui, Chrétiens, vous donner l'idée & la juste notion de ce pêché; je veux vous en inspirer l'horr ur je veux avec le secours de la parole de Dieu yous apprendre à le craindre & à l'éviter.

SUR LE SCANDALE.

Or pour cela j'avance deux propositions: coutez-les, parcequ'elles vont faire lepartage de ce discours. Malheureux celui qui caue le scandale; c'est la premiere; mais doublenent malheureux celuiqui le cause, quand l est spécialement obligé à donner l'exemole; c'est la seconde. Malheureux celui qui cause le scandale : voilà le genre du péché que je combats, & qui regardé absolument, ne se trouve que trop répandu dans toutes les conditions. Mais doublement malheureux celui qui cause le scandale, quand il est spécialement obligé à donner l'exemple : voilà 'espéce particuliere de ce péché, qui pour être bornée à certains états, n'est encore néanmoins, comme vous le verrez, que d'une trop grande étendue. Malheureux l'homme, quel qu'il soit, qui devient à ses freres un sujet de scandale & de chûte : la seule qualité de chrétien doit faire sa condamnation. Mais plus malheureux l'homme qui scandalise ses freres, lorsqu'outre la qualité commune de chrétien, il a encore un titre propre & personnel qui l'engage à les édifier. Dans la premiere partie je vous donnerai sur cette importante matiere des régles & des maximes générales, qui conviendront à tous. Dans la seconde, je tirerai de la différence de vos conditions, des motifs particuliers, mais motifs pressans, pour vous inspirer à chacun, sur ce même sujet, & se94 SUR LE SCANDALE. lon votre état, tout le zéle & toute la vigilance nécessaire. L'un & l'autre comprende tout mon dessein. Commençons.

PARTIE. L est nécessaire qu'il arrive des scandales: c'est Jesus-Christ qui l'a dit, & c'est un de ces profonds mystères où les jugemens de Dieu nous doivent paroître plus impénétrables. Car sur quoi peut-être fondée cette nécessité? N'en cherchons point d'autres raisons, que l'iniquité du monde, dont Dieu sçait bien tirer sa gloire, quand il lui plast, mais dont il ne lui plaît pas toujours d'arrê-ter le cours par les voies extraordinaires de son absolue puissance. Le monde, remarque fort bien saint Chrysostome expliquant ce passage, le monde étant aussi perverti qu'il est, & Dieu par des raisons surpérieures de sai providence, le laissant dans la corruption où nous le voyons, & ne voulant point faire de miracle pour l'en tirer, il est d'une conséquence nécessaire qu'il y ait des scandales : Matt. 18. Necesse est ut veniant scandala. Mais quelque nécessaire, & quelque infaillible que soit

qui le seandale arrive. C'est ce qu'ajoute les Fils de Dieu, & c'est le terrible anathême qu'il a prononcé contre les pécheurs scandaleux: Verumtamen væ homini illi per quem scandalum venit. Anathême, dit saint Chrysostome, que les Prédicateurs de l'Evangiles

SUR LE SCANDALE: 95 re sçauroient, ni trop souvent répéter à leurs auditeurs, ni trop vivement leur faire appréhender. Appliquez-vous donc, Chréiens; & souvenez-vous que voici peutêtre le point de notre religion, sur quoi il nous importe le plus d'être solidement instruits. Væ homini illi: malheur à celui qui cause le scandale. Pourquoi? parce qu'il est homicide devant Dieu, de toutes les ames qu'il scandalise; & parce qu'il doit répondre à Dieu de tous les crimes de ceux qu'il scandalise. Deux raisons qu'en apporte saint Chrysostome, & qui sont capables de toucher les cœurs les plus endurcis, s'il leur reste encore une étincelle de soi. Donnez aujourd'hui, Seigneur, à mes paroles une force toute nouvelle: & vous, Chrétiens, rendez-vous plus attentifs que jamais & ne perdez rien de tout ce qu'il plaira à Dieu de m'inspirer pour votre instruction.

Quiconque est auteur du scandale, selon tous les principes de la religion, devient homicide des ames qu'il scandalise. Péché monstrueux, péché diabolique, péché contre le Saint-Esprit, péché essentiellement opposé à la rédemption de Jesus-Christ, péché dont nous aurons singuliérement à rendre compte devant le tribunal de Dieu; mais ce qui mérite encore plus vos résléxions, péché d'autant plus dange-

SUR LE SCANDALE!

reux, qu'il est plus ordinaire dans le monde; que tous les jours on le commet, sans avoir même intention de le commettre; que souvent il est attaché à des choses qui paroissent en elles-mêmes très-legéres, & dont on ne se fait nul scrupule; mais qui selon Dieu, font d'une malice énorme, parce qu'elles servent de matière au scandale. Comprenez bien tout ceci, & voyons s'il y a rien en quoi je passe les bornes de la

plus étroite vérité.

Péché monstrueux : car quelle horreur de causer la mort à une ame, qui juste &: innocente, étoit agréable & précieuse à Dieu? de lui ôter une vie surnaturelle & divine, & de lui faire perdre son droit au Royaume de Dieu? Or voilà, mes chers Auditeurs, le péché que vous commettez, quand vous scandalisez votre prochain. Fûtce le dernier des hommes, pour qui vous êtes un sujet de chûte, ou en le détournant du bien, ou en le portant au mal, ou en lui communiquant vos sentimens déprayés, ou en l'entraînant par vos exemples contagieux : fût-ce encore une fois le dernier des hommes & le plus méprisable d'ailleurs, vous êtes toujours coupables; & c'est ce que le Fils de Dieu a voulu nous marquer clairement & distinctement dans l'Evangile par ces paroles, dont le sens est si

Mass. 18. étendu : Qui autem scandalizaverit unum

SUR LE SCANDALE.

97

e pusillis istis, qui in me credunt : que i quelqu'un scandalise un de ces petits, qui roient en moi. Prenez garde, reprend saint Chryfostome, que Jesus-Christ ne dit pas : i quelqu'un scandalise un grand de la terre. C'est encore un autre désordre pluscriminel, & plus à déplorer dans le monde Chrétien. Défordre toutefois si commun! car combien de tout tems n'a-t-on pas vu, & combien tous les jours ne voit-on pas de ces efprits pernicieux, qui par un secret jugement de Dieu, semblent n'approcher les grands, & n'avoir part à leur faveur, que pour les corrompre par les détestables maxines qu'ils leur inspirent, & par les damnaples conseils qu'ils sont en possession de leur lonner! Quoi qu'il en soit, la morale de Jesus-Christ dans les paroles que j'ai rapporées, ne se borne pas à la condition des grands. Il dit : si quelqu'un scandalise un de ces petits; & par-là, Chrétiens, il confond 'erreur où vous pourriez être, que la bassesse de la personne dût jamais vous tenir lieu l'excuse & autoriser votre péché. Il est vrai, néant, que vous pervertissez; c'est une ame vile selon le monde, que vous faites servir à votre incontinence: mais cette ame, selon le nonde, si vile & si abjecte, ne laisse pas dans 'idée de Dieu, d'être d'un prix infini; & voià pourquoi le Dieu-même qui l'a créée, qui Avent.

08 SUR LE SCANDALE.

l'a rachetée, & qui sçait la priser ce qu'elle vaut, vous déclare qu'autant de fois que vous la scandalisez, il vaudroit mieux, non-feulement pour elle, mais pour vous, qu'on

Mat. 18. vous précipitât au fond de la mer. Expedit ei, ut demergatur in profundum maris.

Péché diabolique; & la raison qu'en donne S. Chrysostome, est bien évidente. Car selon l'Evangile, le caractère particulier du démon, est d'avoir été homicide dès le

Joan. 8. commencement du monde; Ille homicida erat ab initio : & il n'a été homicide, poursuit ce saint Docteur, que parce que des le commencement du monde il a fait périr des ames en les séduisant, en les attirant dans le piége, en les faisant succomber à la tentation, en mettant des obstacles à leur conversion. Or que fait autre chose un libertin, un homme vicieux, un homme dominé par l'esprit impur, qui dans l'emportement de ses débauches, cherche par-tout, si j'ose m'exprimer ainsi, une proie à sa sensualité que fait-il autre chose, & à quoi sa vie scandaleuse est-elle occupée? A tromper les ames & à les damner; je veux dire, se prévaloir de leur foiblesse, à abuser de leur simplicité, à profiter de leur impruden ce, à tirer avantage de leur vanité, à ébranler leur religion; à triompher de leur pu deur, à dissiper leurs justes craintes, à art rêter leurs bons désirs; à les consirmer dans

e péché, après les y avoir faithonteusement omber en les fubornant; à les éloigner des voies de Dieu, lorsque touchées de la grace, elles commencent à se reconnoître, & qu'elles voudroient sincérement se relever. Ne sont-ce pas là, mondain, voluptueux & impudique, les œuvres de ténébres, à quoi le passe toute votre vie? C'est donc l'office du démon que vous exercez; & vous l'exercez d'autant plus dangereusement, qu'étant vous-même sur la terre un démon visible & revêtu de chair, ces ames que vous scandaliez,accoutumées à se conduire par les sens & harnelles comme vous, sont plus exposées vos traits, & en reçoivent de plus morteles impressions. Le démon dès le commencenent du monde a été homicide par lui-mêne, mais il l'est maintenant par vous; c'est ous qui lui servez de suppôt; vous qui lui rêtez des armes; vous qui poursuivez son ntreprise; vous qui devenez à sa place le entateur, ou pour user toujours de la même xpression, le meurtrier des ames, en sacriant ces malheureuse victimes à vos passions c à vos plaisirs: Ille homicida erat ab initio.

Péché contre le S. Esprit, parce qu'il ataque directement la charité, & que le S. sprit est personnellement la charité même: n'en dis point encore assez, & j'ajoute, arce qu'il blesse la charité dans le point le lus essentiel, & qu'à l'égard de cette vertu

FOO SUR LE SCANDALE. si nécessaire & dont le S. Esprit est la source; il rend l'homme criminel, pour ainsi parler, au premier chef. Car pour raisonner avec S. Chrysostome, si le larcin qui dépouille le prochain d'un bien passager, si la calomnie qui lui ôte une vaine réputation, si un mauvais office qui lui fait perdre son crédit, & qui ne va pour lui qu'à la destruction d'une fortune périssable; si ce sont-là dans toutes les régles de la religion, autant d'attentats contre la charité qui lui est dûe: qu'est-ce que le scandale, qui tend à la ruine de son salut éternel? Non, non, concluoit le Discipie bien-aimé, un mal aussi grand que celui-là ne peut point être v. Joan. dans celui qui aime son frere: Qui diligit fra trem suum, scandalum in eo non est. En effet, il ne faut avoir envers son frere qu'une mé diocre charité, pour prendre garde à ne lu pas causer un dommage infini en le scanda lisant. Vengez-vous sur ses biens & sur s personne; mais épargnez sa vie, dit Dieu Satan, lorfqu'il lui permit de tenter Job

Verumtamen animam illius serva. Dieu pa cet ordre désendoit seulement à Satan, d'et lever au saint homme Job une vie naturel & mortelle. Mais ne puis-je pas bien di encore avec plus de sujet à un pécheur scar daleux, si votre frere a eu le malheur d'et courir votre indignation, & de devenir l'ou jet de votre haine, faites-lui toute autre in

justice qu'il vous plaira, mais ne portez pas la vengeance jusqu'à lui ravir une vie spiriruelle & immortelle. Donnez-lui mille chagrins, fuscitez-lui mille affaires, troublez lon repos, soyez son persécuteur: mais refpectez au moins son ame; n'attentez point à sa conscience & à son salut : Veruintamen animam illius serva. Il s'ensuit donc que celui qui compte pour rien de scandaliser son frere, n'a pour lui nulle charité; & par conféquent qu'il est devant Dieu, non-seulement homicide de son frere, mais de la charité même: Qui odit fratrem suum, homi- 1. Joans cida est. Or combien d'hommes de ce carac-3. tére dans le siécle où nous vivons! c'est-àdire, combien d'hommes emportés dans leur libertinage, insensibles à la damnation de leurs freres; & qui bien loin d'être touchés de la perte d'une ame, affectent d'y contribuer positivement, y travaillent de dessein formé, en cherchent les voies & les occasions, & se glorifient comme d'un succès d'y avoir réussi! Est-il un meurtre plus cruel? Parlons plus simplement : est-il un crime plus outrageux au Saint Esprit & & fa grace?

Je vais plus avant, & je dis: Péché essentiellement opposé à la Rédemption de Jefus-Christ : car au lieu que Jesus-Christ, qui s'appelle & qui est par excellence le Fils de Phomme, est venu en qualité de Rédemp-

teur pour chercher & pour sauver ce qui Anc. 10. avoit péri; Venit enim Filius hominis quærere, & salvum facere quod perierat : le fils de perdition & d'iniquité, qui est, dans la pensée de Tertullien, l'hommescandaleux, vient par un dessein tout contraire, pour damner & pour perdre ce qui a été racheté. Et c'est en cela que le grand Apôtre a fait particuliérement consister la griéveté du scandale. C'est sur quoi étoit fondée cette remontrance. si pathétique & si vive qu'il faisoit aux Corinthiens, quandil les conjuroit de renoncer à certains usages auxquels ils étoient attachés; mais dont quelques-uns de leurs freres, moins confirmés dans la foi, se scandalisoient. Il y a des soibles parmi vous, leur disoit-il, & les libertés que vous vous donnez, leur sont des occasions de chûte: mais sçavez-vous que ces foibles, à qui votre conduite est un scandale, sont des hommes, & des hommes fidéles, pour lesquels J. C. est mort? Sçavez-vous qu'en les scandalisant, en les perdant par votre exemple, vous détruisez au moins dans leurs personnes, tout le mérite & tout le fruit de la mort d'un Dieu? Il faudra donc, poursuivoit l'Apôtre, que J. C. ait souffert inutilement pour eux? Il faudra que votre frere, encore foible, périsse & se damne, parce qu'il ne vous aura pas plu de ménager sa foiblesse, ni d'avoir pour lui les égards que la charité & la pru-

SUR LE SCANDALE: 103 dence Chrétienne exigeoient de vous? Il faudra que vous arrachiez, comme par violence, à J. C. ce qui lui a coûté tout son lang? Et peribit infirmus in tua scientia fra- II. Cori

ter propter quem Christus mortuus est.
C'est ainsi que leur parloit S. Paul, & cette raison seule les persuadoit. Le zéle dont ils étoient animés pour J. C. les engageoit à se contraindre, & à ne s'attirer pas le juste reproche d'avoir été les ennemis de sa croix, en servant à la perte de ceux pour qui ce Dieuhomme a voulu être crucifié: Propter quem Christus mortuus est. Touchés de ce motif, ils renonçoient, sans hésiter, à des pratiques qu'ils se croyoient d'ailleurs permises. Or quel droit n'aurois-je pas , mes chers Auditeurs, de vous reprocher aujourd'hui, je ne dirai pas de semblables libertés, mais des libertés bien plus dangereuses, bien plus condamnables? Car combien de fois, & en combien derencontres n'avez-vous pas dû vous appliquer ces paroles: Et peribit infirmus in tua scientia frater, propter quem Christus morruus est: Combien de fois par des libertés crininelles, qu'il vous étoit aifé de retrancher, l'avez-vous pas blessé des consciences, & donné la mort à des ames foibles, pour qui votre Dieu a donné sa vie? Et si ce qu'a dit S. Jean dans sa premiere Epître canonique, est vrai, comme il l'est en effet, qu'il y a déa dans le monde plusieurs antechrists, Et

104 SUR LE SCANDALE.

parce que le monde est plein d'indignes Chrétiens, qui par leurs scandaleux exemples ruinent l'ouvrage de J.C. & anéantistent le prix de sa rédemption adorable : à combien de ceux qui m'écoutent, cette malédiction, dans le sens même littéral de l'Apôtre, ne peut-elle pas convenir? Et nunc antichristi multi sacti sunt. Combien d'antechrists au milieu du Christianisme, d'autant plus à craindre, qu'ils sont moins déclarés & moins connus?

De-là, péché dont Dieu nous fera rendre en compte plus rigoureux à son jugement. Car une des menaces de Dieu les plus terribles que je trouve dans l'Ecriture, c'est celleci: qu'il nous demandera compte, non-seulement de nous-mêmes, mais de notre prochair: Sanguinem autern eius de manu tut.

requiram. Mais dois-je répondre d'un autre que de moi, disoit Cain en parlant à Dieu, & voulant se justifier devant lui? m'avez-vous établi le tuteur & le gardien de mon

gage que tiennent encore tous les jours tant de mondains: suis-je chargé du salut d'autrui? en suis-je responsable? Oui, reprend le Seigneur par son Prophéte, vous m'en répondrez, & quand je viendrai, comme juge souverain, pour rendre à chacun ce qui lui sera dû, & pour porter mes derniers

SUR LE SCANDALE. 105 arrêts, j'aurai droit, selon toutes les loix de l'équité, de me venger sur vous de bien des crimes, dont vous aurez été le premier principe. Car c'est par vos sollicitations que votre frere s'est perdu; c'est par vos discours licentieux que la pureté de son ame a été souillée : c'est vous qui par vos erreurs, & par les détestables maximes de votre libertinage raffiné, lui avez gâté l'esprit; c'est vous qui par l'attrait & le charme de votre vie dissolue, lui avez empoisonné le cœur; c'est vous qui l'avez dégoûté de ses devoirs, vous, qui par vos railleries pleines d'irreligion, lui avez fait secouer le joug, & abandonner toutes les pratiques du Christianisme : s'il s'est engagé dans vos voies corrom-pues, c'est par la liaison qu'il a eue avec vous; s'il s'est livré à toutes ses passions, c'est par la fausse gloire qu'il s'est faite de vous imiter; s'il a contracté tous vos vices, c'est par le désir de vous plaire. Voilà, dit Dieu dans son courroux, ce qui vous sera imputé, & ce que je punirai par les plus sévéres châtimens. Vous avez fait de cet homme un impie; & entraîné par votre exemple, il a vécu & il est mort dans son iniquité: mais son sang criera à mon tribunal bien plus haut que celui d'Abel: il me demandera justice contre vous : & quelle sera votre désense? Ipse impius in iniquitate Esch. 36-sua morietur; sanguinem autem ejus de manu

Ey

106 SUR LE SCANDALE.

tua requiram. Le texte Hébraique porte? Animam autem ejus de manu tua requiram si je prendrai, pécheur, mais à tes dépens, la cause de cette ame réprouvée dont tu auras été l'homicide; & toute réprouvée qu'elle sera, m'intéressant encore pour elle, je ferai retomber sur toi le malheur de sa réprobation.

J'en ai dit assez, Chrétiens, pour vous faire connoître la griéveté de ce péché: mais sans insister là-dessus davantage, voici ce qui doit sur-tout exciter notre vigilance, & nous servir de régle, pour apprendre à

nous en préserver.

Péché dont souvent on se rend coupable; sans avoir même intention de le commettre. Serai-je assez heureux pour vous faire bien sentir cette vérité, & pour obtenir de vous que chacun s'applique à lui-même cette importante leçon? Car il n'est pas nécessaire pour scandaliser les ames, de se proposer par un dessein formé, leur damnation, ni d'avoir une volonté déterminée d'être au prochain un sujet de chûte. Le démon seul est capable d'une telle malice, & lui seul, dit saint Chrysostome, aime le scandale pour le scandale même. Il n'est pas, disje, besoin que je veuille expressément saire périr l'ame de mon frere : c'est assez que je m'apperçoive qu'en effet je la fais périr; c'est assez que je tienne une conduite qui

SUR LE SCANDALE. 107 end d'elle-même à la faire périr; c'est assez ue je fasse une action, en conséquence de aquelle il est indubitable qu'elle périra. Mais je voudrois qu'elle ne pérît pas. Il est rai, vous le voudriez; mais vouloir qu'elle le pérît pas, & en même tems vouloir ce qui a fait périr, ce sont, répond S. Chrysostone, deux volontés contradictoires; & votre léfordre est, que de ces deux volontés, l'une onne & l'autre mauvaise, la première qui ous fait fouhaiter que votre frere ne pérît oas & qui est bonne, n'est qu'une demi-voonté, qu'une volonté imparfaite, qu'une de es velléités dont l'enfer est plein & qui ne ervent qu'à notre damnation; au lieu que la econde, par où vous voulez ce qui le fait péir & qui est mauvaise, est une volonté efficace, une volontéabfolue, une volonté confomnée & réduite à son entier accomplissement.

Ainsi, une semme remplie des idées du monde & vuide de l'esprit de Dieu, se trouve engagée dans des visites, dans des conversations dangereuses, & qu'ellene veut pas intercompre, se portant à elle-même témoigna-ge, qu'elle ne s'y propose aucune intention criminelle: toutes ois elle voit bien que par ce commerce elle entretient la passion d'un nomme sensuel, qu'elle excite dans son cœur des désirs déréglés, qu'elle le détourne des voies de son salut, qu'elle donne lieu à ses solles cajolleries; elle voit bien qu'en sous-

108 SUR LE SCANDALE.

frant ses assiduités, sans qu'elle le veuille per dre, elle le perd néanmoins: en est-elle moins homicide de son ame? Non, Chrétiens; le scandale qu'elle donne, est un péché pour elle, & un péché grief. Son intention dans ce commerce, n'est que de satisfaire sa vanité: mais indépendamment de son intention, sa vanité ne laisse pas d'allumer dans ce jeune homme, & d'y nourrir une impudicité secrette. Elle ne répond à l'attachement qu'on a pour elle, que par des complaisances, qu'elle appelle de pures honnêtetés, & elle est bien résolue d'en demeurer-là: mais sa résolution n'empêche pas que l'effet de ses complaifances n'aille plus loin; & que malgré elle, elle ne fasse périr celui qu'elle voudroit seulement se conserver, & à qui elle n'a pas le courage de renoncer.

C'est de-là même que j'ai dit, & plût au ciel que vous scussiez prositer des malheureuses épreuves que vous en faites tous les jours, & de l'expérience que vous en avez, ou que vous en devez avoir! c'est de-là que j'ai dit, & je le dis encore, que cet homicide des ames est souvent attaché à des choses très-légéres dans l'opinion du monde; mais qui pesées dans la balance du sanctuaire, sont des abominations devant Dieu: à des immodesties dans les habits, à un certain luxe dans les parures, à des nudités indécentes, à des modes que le dieu du siècle, c'est-à-

SUR LE SCANDALE. 109 dire, que le démon de la chair a inventées, à des légéretés & des privautés, où l'on ne fait point difficulté de se relâcher d'une certaine bienséance; à des entretiens particuliers, dont le secret, la familiarité, la douceur affoiblit les forts & infatue les sages; à des airs d'enjouement peu réguliers & trop libres; à des affectations de plaire, & de pafser pour agréable. Tout cela, dites-vous, est innocent. Hé quoi! répond S. Jérôme, vous appellez innocent, ce qui fait à l'ame de votre prochain les plus profondes & les plus mortelles blessures? Et quand, selon vos vues, que Dieu sçaura bien confondre, tout cela en foi-même seroit innocent; du moment que les suites en sont si funestes, devez-vous vous le permettre, ou plutôt, ne le devez-vous pas avoir en horreur?

Est-ce ainsi qu'a raisonné S. Paul, & sont-ce-là les principes de morale qu'il nous a donnés? Non, non, disoit cet homme Apostolique, je ne me croirai jamais permis ce que j'aurai prévu, & ce que je sçaurai devoir être nuisible au salut de mon frere. Il parloit des viandes immolées aux idoles, qui par elles-mêmes n'ayant rien d'impur, pouvoient, dans le sentiment des Apôtres, être mangées indifféremment par ceux des sidéles qui avoient la conscience droite, c'est-à-dire, qui ne se sentiment nul penchant à l'idolâtrie, & qui saisoient une profession sincére de croiz

TIO SUR LE SCANDALE.

re en Dieu seul. Il n'importe, disoit ce vaisseau d'élection, cet homme suscité de Dieu pour nous instruire & pour former nos mœurs: si la viande que je mange, scanda-lise mon frere; quoique l'usage de cette vian-de ne me soit désendu par nulle autre loi, je me condamnerai par la loi de la charité à tor. 8. n'en point manger. Si esca scandalisat fratrem meum, escam non manducabo in æternum. Etes-vous, Chrétiens, plus privilégiés que S. Paul? cette loi de la charité vous oblige-t-elle moins que lui? vous est-il plus libre qu'à lui de vous en dispenser? & si l'Apôtre, renonçant à ses droits, a cru qu'il devoit s'abstenir d'une viande, quoique permise, mais dont il craignoit qu'on ne se scandalisât; avec quel front pouvez-vous soutenir devant Dieu cent choses, que vous traitez d'indifférentes, mais dont vous sçavez mieux que moi les pernicieux effets? Avec quel front les pouvez-vous traiter d'indifféren-tes, ayant tant de fois reconnu combien elles sont préjudiciables à ceux qui vous approchent? Non, doit dire avec l'Apôtre de J. C. une ame vraiement chrétienne, si ces pratiques, si ces coutumes qu'autorise le monde & qui flattent mon amour-propre, sont en moi des sujets de scandale : quoi qu'allégue ma raison pour me les justifier, je veux me les interdire : quelque inno-

centes qu'elles me paroissent, je les ab-

SUR LE SCANDALE. 111 horre, je les déteste, j'y renonce pour jamais: Si esca scandalisat fratrem meum, non manducabo carnem in æternum

Voilà comment vous devez parler & raisonner, si vous raisonnez, & si vous parlez selon les principes de votre religion. Autrement, & c'est, comme je l'ai d'abord marqué, le second malheur de celui qui donne le scandale: autrement, mon cher Auditeur, vous vous chargez devant Dieu & devant les hommes, non-feulement du crime particulier que vous commettez en scandalisant votre frere; mais généralement de tous les crimes, que commet, & que commettra celui que vous scandalisez. Or qui peut creuser & mesurer la profondeur de cet abîme; & pour me servir de l'expression du S. Esprit, quelle multitude d'abîmes ce seul abîme n'atrire-t-il pas? Aby sus aby sum invocat. Qui Ps. 48 pourroit en faire le dénombrement; & quel autre que vous, ô mon Dieu, qui sondez les abîmes, les peut connoître? Deus qui intue- Dan. 31 ris abyssos. De combien de péchés, par exemple, un mauvais conseil n'est-il pas la source? un conseil violent & injuste, donné à un homme puissant, & qui l'engage à satisfaire ou sa vengeance ou son ambition? quels maux ne cause-t-il pas? de quels défordres n'est-il pas suivi? quelle propagation, si j'ose ainsi dire, & quelle multi-plicité de crimes n'entraîne-t-il pas après

112 SUR LE SCANDALE.

lui? Vous êtes trop éclairés pour n'en pas voir les conséquences, & trop sensés pour n'en pas frémir. Or il est de la foi, que quiconque est auteur d'un tel conseil, au même tems qu'il l'a donné, sans y contribuer autre chose que de l'avoir donné, s'est déja rendu par avance coupable de tous ces malheurs; qu'il s'est fait malgré lui complice & garant, disons mieux, qu'il se trouve malgré lui solidairement chargé de toutes les injustices de celui qui le suit & qui l'exécute. Que vos jugemens, Seigneur, sont incompréhensibles; & qu'il faut que les enfans des hommes soient livrés à un sens bien réprouvé, quand ils oublient de si grandes & de si terribles vérités!

Mais les péchés, me direz-vous, sont perfonnels; & Dieu, quoique redoutable dans ses jugemens, semble nous rassurer par ses promesses, lorsqu'il nous dit dans l'Ecriture, que l'ame qui péchera, est la seule qui mour-

Ezech.i. ra: Anima quæ peccaverit, ipsa morietur.

C'est-à-dire, que chacun péchera pour sois
que le sils ne répondra point de l'iniquité de

que le fils ne répondra point de l'iniquité de son pere, ni le pere de l'iniquité de son fils.

Abidem. Filius non portabit iniquitatem patris; que quand il faudra comparoître devant le souverain tribunal, chacun portera son propre

onus suum portabit. J'en conviens, & je sçais que ce sont-là autant d'oracles contenus

SUR LE SCANDALE. 113 lans la loi divine, & qui suivant l'ordre de a justice, se vérifieront à l'égard de tous les utres péchés: mais exceptez-en le scanda-e; pourquoi? parce que le scandale n'est pas in péché purement personnel, mais comme ine espéce de péché originel, qui se communiquant & se répandant, infecte l'ame, nonculement de son propre venin & de sa propre malice, mais de la malice encore de tous seux à qui il s'étend & fur qui il se répand. Exceptez, dis-je, de ces régles l'homme candaleux, qui péchant & pour soi & pour utrui, doit être jugé aussi bien pour aurui que pour soi-même. Et la raison en est pien naturelle : car si, selon la loi de Dieu, celui qui péche, doit mourir; beaucoup olus, dit S. Chrysostome, celui qui fait sécher, celui qui incite au péché, celui jui conseille le péché, celui qui enseigne le péché, celui qui donne l'exemple du péché, celui qui fournit les moyens & les occasions lu péché: tout cela, en quoi confiste le scanlale, étant fans contredit plus punissable & olus digne de mort, que le péché même. Il off donc vrai que chacun portera son propre fardeau: mais pour vous, pécheur, par qui le scandale arrive, avec votre propre fardeau vous porterez encore celui des autres: & quoique les autres, dont vous porterez l'iniquité, n'en soient pas plus déchargés, ni plus justifiés, c'est ce fardeau de l'iniquité

#### 114 SURLE SCANDALE.

Mais ces péchés, ajoutez-vous, ne m'ont pas même été connus: connus, ou non, répond S. Jerôme; puisque votre péché en a été l'origine, ces péchés des autres par une fatalité inévitable sont devenus vos propres péchés. Vous n'avez pas sçu les désordres de ceux que vous scandalistez: mais pour ne les avoir pas sçus, vous n'en avez pas squs: mais vous avez dû les sçavoir mais vous avez dû les prévenir; & c'est ce que vous avez dû les prévenir; & c'est ce que vous avez négligé: il n'en faudra pas davantage pour vous en faire porter toute la peine

Voilà pourquoi le plus faint des Rois, dans la ferveur de fa pénitence, demandoit à Dies

qu'il lui fît particuliérement grace sur deur sortes de péchés, dont les conséquences lu paroissoient infinies; les péchés cachés, & le péchés d'autrui : les péchés qu'il commettoi lui-même sans le sçavoir, & les péchés qu'i faisoit commettre aux autres sans jamais si les imputer. Delista quis intelligit? ab occultimeis munda me, & ab alienis parce servo tuc Ah! Seigneur, s'écrioit-il, quel est l'homme qui connoisse toutesses sautes quel est l'homme qui pour les pleurer & pour les expier, ait le don de les discerner? Delista qui intelligit? Purisiez-moi donc, mon Dieur

Pfal. 18.

SUR LE SCANDALE. 119 joutoit-il, purifiez-moi des péchés que mon rgueil me cache, de ceux que la dissipation u monde m'empêche d'observer, de ceux ont le nuage de mes passions ou le voile de non ignorance, me dérobent la vue: Ab ocultis meis mundame. Mais enmême temsparlonnez-moi les péchés du prochain, dont je ne suis rendu responsable; les péchés du rochain, à quoi j'ai malheureusement cooéré; les péchés du prochain, dont ma scanaleuse conduite a été la source empoisonée; les péchés du prochain, que vous me eprocherez un jour, & qui joints aux miens ropres, mettront le comble à ce péfant fareau que je grossis tous les jours, & sous leuel peut-être je dois bien-tôt succomber : ardonnez-les moi, Seigneur, & accordeznoi que je prévienne par une exacte & une évére pénitence le jugement rigoureux que ous en ferez: Et ab alienis parce servo tuo.

Sainte priére que l'Esprit de Dieu suggéoit à David, & dont je suis persuadé que
susage ne seroit pas moins nécessaire à la
lupart de ceux qui m'écoutent. Priére,
u'une semme mondaine devroit saire tous
es jours de sa vie dans l'esprit d'une humble
omponction. Et quant je dis une semme
nondaine, je ne dis pas une semme sans reigion, ni même une semme sans régle, qui
vit dans le libertinage & dans le désordre;
nais je dis une semme du monde, qui con-

#### 116 SUR LE SCANDALE.

tente d'une spécieuse régularité, dont le monde se laisse éblouir, est toutesois bien éloignée de vouloir se gêner en rien, ni s'assujettir à marcher dans la voie étroite de la loi de Dieu. Je dis une femme du monde, qui se piquant d'être irrépréhensible dans l'essentiel, ne laisse pas par mille agrémens qu'elle se donne, & qu'elle veut se donner, d'être un scandale pour les ames. Je dis une femme du monde, qui sans être passionnée, ni attachée, n'est pas souvent moins criminelle, que celles qui le sont; & qui avec la fausse gloire dont elle est si jalouse, & dont elle sçait tant se prévaloir; d'être à couvert de la censure, & au-dessus. des foiblesses de son sexe, n'en est pas moins, par les péchés qu'elle entretient, ennemie de Dieu. Priére qui seroit déja le commencement de sa conversion, si à l'exemple de David, elle disoit chaque jour à Dieu: Ab alienis parce: Pardonnez-moi, Seigneur, tant de péchés, dont je me croyois en vain justifiée de vant vous, & que l'aveuglement de mon amour-propre m'a fait jusqu'à présent envisager comme des péchés étrangers; mais dont je commence aujourd'hui à sentir le poids. Pardonnez-moi toutes ces pensées pardonnez-moi tous ces désirs, pardonnez moi tous ces sentimens que j'ai fait naître par mes ajustemens étudiés, par mes dis cours infinuans, par mes maniéres enga

sur le Scandale. 117 ceantes, quoiqu'accompagnées d'ailleurs l'une modestie que m'inspiroit plutôt une lierté prophane, qu'une retenue chrétienne: Ab alienis parce. Mais, Seigneur, si vous me es pardonnez, puis-je me les pardonner à noi-même? & quelles bornes dois-je metre à ma pénitence, lorsque je n'ai pas seu-ement à satisfaire pour moi-même, mais pour tant de pécheurs, qui ne l'ont été, & qui ne le sont encore que par moi? Delista quis intelligit? ab occultis meis munda me,

& ab alienis parce servo tuo.

Ce langage, il est vrai, femmes mondaines, ne vous est guéres ordinaire : mais Dieu est le maître des cœurs; & quandil lui plaît, il donne bénédiction à sa parole. Je sçais que la conversion d'une arce scandaleuse, est un grand miracle dans l'ordre du salut ; mais le bras du Seigneur n'est pas racourci. Espérons tout de la grace de J.C. elle est plus forte que le monde; & quelque abondante que soit l'iniquité du monde, elle n'empêchera pas l'accomplissement des desseins de Dieu. Il y aura dans mon auditoire des ames qui ne m'en croiront pas, & qui persisteront dans leurs scandales. Il y aura des Chrétiens lâches, qui convaincus de leurs scandales, n'auront pas la force d'y renoncer. Mais Dieu parmi ces ames lâches & ces ames dures, a ses prédestinés & ses élus; & peut-être au moment que je dis ceci, en TIS SUR LE SCANDALE.

voit-il quelqu'une, qui efficacement persuadée de la vérité que je viens de lui annoncer, est enfin résolue à retrancher de sa personne, de sa conduite, de ses manières, de ses divertissemens, de ses entretiens, de ses actions, tout ce qui peut être en quelque sorte contraire à la pureté de sa religion, & à l'édification du prochain. Quand je n'en gagnerois qu'une à Dieu, ne serois-je pass assez heureux? Quoi qu'il en soit, mes chers Auditeurs, voilà ce que l'Evangile nous apprend, & ce qu'il ne nous est pas permis d'ignorer, puisque c'est un des articles les plus formels de la foi que nous professons, Tout scandaleux est homicide des ames qu'il scandalise; & tout scandaleux doit répondre à Dieu des crimes de ceux qu'il scandalise. Mais si le scandale absolument est en foi un si grand mal, que sera-ce du scan dale causé par celui dont on doit attendre l'exemple? Malheureux celui qui est auteur du scandale: mais doublement malheureux, celui qui le donne, lorsqu'il est spécialement obligé à donner l'exemple; encore un moment de votre attention, c'est la seconde partie,

PARTIE par la loi commune de la charité ne doive au prochain le bon exemple: & quand S. Paul métablissoit cette grande maxime qu'il don

SUR LE SCANDALE. 119 oit pour régle aux Romains : Unusquisque Rom. 154 roximo suo placeat in bonum ad adificatioem; que chacun de vous fasse paroître son éle pour le prochain en contribuant à fon éification; il est évident qu'il parloit en généal & fans nulle exception, ni de conditions, i de rangs, ni de personnes. Mais il faut éanmoins avouer, qu'il y a sur cela même es engagemens & des devoirs particuliers; c que felon les divers rapports par où les ommes peuvent être considérés dans la soiété humaine, & dans la liaifon qu'ils ont ntre eux, les uns sont plus obligés que les utres à l'accomplissement de cette loi. Aini dans l'ordre de la nature, un pere en conéquence de ce qu'il est pere, doit-il donier l'exemple à ses enfans. Ainsi dans l'orlre de la Providence, un maître, & quiconue a le pouvoir en main, doit-il par sa onduite & par ses mœurs édifier ceux qui ui doivent obéir. Ainsi dans l'ordre de la race, les Prêtres & les Ministres des Auels, doivent-ils, comme dit S. Pierre, par a sainteté de leur vie être les modéles & la orme du troupeau de J. C. Forma fassi gre- 1. Per. 5. sis ex animo. Ainfi dans la doctrine de l'Aoôtre faint Paul, les serviteurs de Dieu par profession, en pratiquant les bonnes euvres, doivent-ils prendre singuliérenent garde à être sincéres dans leur piété, 🏃 même, s'il se peut, exempts de tout

\$20 SUR LE SCANDALE.

reproche, pour fermer la bouche aux impies, ou pour les attirer à Dieu; du moins, pour ne les pas scandaliser & ne les pas dé-

Philip .. tourner des voies de Dieu: Sinceri, & sine offensa. Ainsi les forts dans la soi, je veux dire, les Catholiques, doivent-ils vivre parmi les foibles, c'est-à-dire, parmi leurs freres ou féparés encore ou nouvellement réunis, avec plus d'attention sur eux-mêmes, & plus de vigilance & de précaution. Tout cela fondé sur les principes les plus solides & les plus incontestables du Christianisme.

Si donc au préjudice de ces devoirs; le scandale vient de la même source, d'où l'édification & le bon exemple auroit dû venir; ou pour m'expliquer plus clairement, si celui qui dans l'ordre de Dieu a une obligation spéciale d'édifier les autres ; est le premier à les scandaliser : ah? Chrétiens, c'est ce qui met le comble à la malédiction du Fils de Dieu, & c'est alors qu'il faut doublement s'écrier avec lui : Væ auten homini illi; maiheur à cet homme! Pourquoi parce que c'est alors, dit S. Chrysostome que le scandale est plus contagieux, & qu'il fait dans les ames de plus promptes & de plus profondes impressions; parce qui c'est alors qu'il est plus difficile de s'es préserver; parce que c'est alors que l'im piété en tire un plus grand avantage, & qu La licence & le relâchement s'en font un ti

sur le Scandale. 121) e plus spécieux, non-seulement de posssion, mais de prescription. Appliquezsus à cette seconde vérité, & n'en attenez point d'autre preuve que l'induction mple, mais vive & touchante, que j'en ais faire en me réduisant à ces espéces de andale que je viens de vous proposer.

Car quel est, mes chers Auditeurs, le ime d'un pere, qui deshonorant sa quaé de Chrétien, & non moins indigne du m de pere, qu'il porte, fcandalife lui-mêe ses enfans & les corrompt par ses exemes? C'étoit à lui comme pere, à les forer aux exercices de la religion; & c'est au contraire qui par ses discours impies, r ses railleries au moins imprudentes sur s mystéres, par son éloignement des chosaintes, par son opposition affectée à at ce qui? s'appelle œuvres de piété, en mot par sa vie toute payenne, leur comnique son libertinage & son esprit d'irgion. C'étoit à lui, par son devoir de peà corriger les emportemens de leur jeuce, & à réprimer les faillies de leurs pafns; & c'est lui-même qui les autorise par emportemens encore plus honteux dans nâge aussi avancé que le sien, & par des gions encore plus folles & plus infensées. toit à lui à régler leurs mœurs; & c'est u même qui par des débauches, dont ils eont que trop instruits, & qu'il n'a pas mê-Avent.

me soin de leur cacher, semble avoir entre, pris de les entraîner & des les plonger dans les plus infames déréglemens. A combier de peres dans le Christianisme, & peutêtre à combien de ceux qui m'écoutent, ca caractére ne convient-il pas? On ne se contente pas d'être libertin; on sait de ses enfans, par l'éducation qu'on leur donne, un succession & une génération de libertins on n'a sur eux de l'autorité, que pour con tribuer plus efficacement à leur perte; o n'est leur pere que pour leur transmettre se vices, que pour leur inspirer son ambition que pour leur faire sucer avec le lait le fic de ses inimitiés, que pour les engager dar ses injustices en leur laissant pour héritas des biens mal acquis. Ne vaudroit-il pi mieux, dit S. Chrysostome, les avoir étou fés dès le berceau; & si nous avons horre de ces peuples infidéles, qui par une super tition barbare immoloient leurs enfans leurs idoles; en devons-nous moins avoir ceux qui, au mépris du vrai Dieu, à qui sçavent que leurs enfans sont consacrés p la grace du baptême, les sacrissent au d mon du siécle, dont ils sont eux-mên possédés?

Tel est, par la même raison, le désorm d'une mere mondaine, qui chargée de le bligation d'élever dans la personne de sa filles, des servantes de Dieu & des épouses

SUR LE SCANDALE: 123 Jesus-Christ, est assez aveugle, disons mieux, & souffrez ces expressions, est assez cruelle our en faire des victimes de satan, & des esclaves de la vanité du monde: qui sous omore de leur apprendre la science du monde, eur apprend celle de se damner; qui leur en nontre le chemin, & qui détruit par ses exemples toutes les leçons de vertu qu'elle çait si bien d'ailleurs leur faire par ses paoles. Car malgré les scandales qu'on leur lonne, on prétend encore avoir droit de eur faire des leçons : à quelque liberté que 'on se porte, & quelque commerce ou susbect ou même déclaré que l'on entretienne, en vertu du titre de mere, on ne laisse pas de prêcher à une fille la régularité, & d'exiger l'elle la modestie & la retenue: on veut qu'elle soit souple & docile, tandis que l'on 'émancipe, & que l'on fecoue le joug de fes levoirs les plus essentiels. Mais c'est en cela nême que confiste l'espéce du scandale que e combats: car quelle force peut avoir ce éle, quoique maternel, quand l'exemple ne e soutient pas, ou plutôt, quand l'exemple 'anéantit? & de quel effet peuvent être les nstructions & les remontrances d'une mere, lont la réputation est ou décriée ou douteue, à une fille qui n'a plus la simplicité de la colombe, & qui à force d'ouvrir les yeux, est peut-être devenue aussi clairvoyante &

ussi pénétrante que le serpent? F ij 124 SUR LE SCANDALE.

Quel est le crime d'un maître, d'un chet de famille, qui fans se souvenir de ce qu'il est, & s'oubliant lui-même, ou qui abusant de son pouvoir, & renversant tout l'ordre de la providence divine, devient le corrupteur de ceux dont il devoit être le guide & le fauveur? S. Paul ne croyoit point outrer les choses, & en effet il ne les outroit pas, quand il disoit, que quiconque n'a pas soin du salut des siens, & particulierement de ses domestiques, a renoncé la foi, & est pire qu'un infidéle. Parole courte, mais énergique, dont je me promettrois bien plus pour la réformation & la sanctification de vos mœurs, que de tous les discours, si vous vouliez, mor cher auditeur, vous appliquer sérieusement L.Tim.5. à la méditer : Si quis suorum, & maxime do mesticorum, curam non habet, sidem negavit Gest infideli deterior. Maissisaint Paulparloi

à la méditer: Si quis suorum, & maxime do mesticorum, curam non habet, sidem negavit & est insideli deterior. Maissisaint Paulparloi ainsi des maîtres peu soigneux & peu vigilans, comment auroit-il parlé des maîtres scandaleux? & s'il traitoit d'apostasie, le simple négligence ou le simple oubli de coque doit un maître, comme Chrétien, ceux de sa maison; quel nom auroit-il don né à celui, qui bien loin de veiller sur eux & de s'intéresser pour leur salut, dont il est comme maître, responsable à Dieu, les per vertit lui-même, & est une des causes les plus

prochaines de leur réprobation? C'est néanmoins ce que nous voyon

SUR LE SCANDALE: 129 ious les jours, & ce que nous voyons avec douleur & avec gémissement. Car il faut nomme du siécle, qui m'écoutez, (supportez moi, parce que j'ai pour vous un zéle de Dieu, qui me presse, & qui m'oblige à m'expliquer) il faut que ce domestique qui vous est attaché, & qui craint peu de se damner, pourvu qu'il vous plaise, & que par-là il sasle avec vous une misérable fortune, il faut qu'il foit l'instrument & le complice de votre iniquité, quand vous l'employez à des minisséres que le respect dû à cet auditoiré & à cette chaire où je parle, m'empêche de vous représenter dans toute leur indignité. Scandale abominable, & pour lequel j'aurois droit cent fois de me récrier sur vous: Væ autem homini illi; malheur à ce grand; malheur à ce maître! Il faut, femme Chrécienne, fi toutefois dans la vie que vous menez, vous vous piquez encore de l'être, il faut que cette fille qui vous sert, que cette fille sans vice & sans reproche, lorsqu'elle s'est donnée à vous, apprenne de vous à connoître ce qu'elle devroit éternellement ignorer: il faut qu'elle foit la confidente de vos intrigues, & qu'elle y participe malgré elle, quand vous exigez d'elle des services; où son obéissance sait son crime. Dieu en vous la confiant, vous avoit établi la tutrice de son innocence; & c'est avec vous quelle la perd. Votre maison lui devoit être une

F iij

& non-seulement autant de témoins, mais autant de censeurs qui vous éclairent, qui vous observent, & qui vous rendent toute la justice que vous méritez.

peut point & ne fait point sur eux votre seul

exemple, lors même que vous y pensez le moins, & que vous le voulez moins? Car de

& qu'elle demeure secrette pour eux; abus, Chrétiens: cela ne peut être, & ne sut jamais. Autant de domestiques que vous avez, ce sont autant de témoins de votre vie,

Quel est le crime de ces Ministres du Seigneur, qui honorés du plus sacré caractère.

SUR LE SCANDALE. 127 k engagés dans les plus saintes fonctions du acerdoce, les prophanent par une vie fécuiére & mondaine, pour ne pas dire impure& icentieuse, & en font rejaillir le scandale usques sur leur état & sur leur ministère? Ils devoient être selon Jesus-Christ, le sel de a terre; & c'est par eux, dit saint Grégoire Pape, que latterre se corrompt: ils devoient être la lumiere du monde; & ils ne luisent que pour exposer au monde avec plus d'évidence les taches qu'on remarque en eux, & dont on rougit pour eux : ils devoient être, & ils sont en effet, cette ville située sur la montagne; & ils femblent n'être élevés que pour faire voir de plus haut des déréglemens, qui jettent les peuples dans la surprise & dans le trouble, & qui les couvrent eux - mêmes d'ignominie & d'opprobre.

C'est ce qui excitoit contre eux l'indignation de Dieu, & ce qui l'obligeoit à leur dire par un de ses Prophétes, ce que je n'oserois pas leur appliquer, si je ne parlois après Dieu & de la part de Dieu, à qui seul il appartenoit de leur faire des reproches si presfans & en des termes si forts. Mais puisqu'étant ce que je suis, ce langage de Dieu me touche moi-même, & que je dois y prendre part; puisque c'est une leçon que je me fais à moi-même, & qui me convient, je ne craindrai pas de leur faire entendre aujourd'hui la voix du Seigneur, en leur adres-

F iiij

128 SUR LE SCANDALE.

Malach sant ces paroles de Malachie: Et nunc ad vos mandatum hoc, ô Sacerdotes: maintenant donc, leur disoit le Dieu d'Ifraël, prêtres & ministres de mes Autels, écoutez-moi, & jugez-vous. Je vous avois établis dans mon Eglise pour l'édisser, & pour la sanctisser; je vous avois donné le foin du troupeau, afin que vous en fussiez les pasteurs : comme vos lévres étoient les dépositaires de la science, vos œuvres devoient être la régle des mœurs & de la vraie piété. Cependant, infidéles aux obligations les plus étroites & les plus indispensables que je vous avois imposées, vous vous êtes écartés de la droite voie que vous enseigniez, & que vous deviez enseigner aux autres : vous vous êtes volontairement égarés; & en vous égarant, vous en avez égaré plusieurs avec vous:Vos autem recessitis de via, & scandalizastisplurimos in lege. De-là quelle suite? Ah! Chrétiens, c'est ce que j'oserois encore moins penser & leur déclarer, si Dieu ne l'ajoutoit Ibidem. pas: Propter quod & ego dedivos contemptibiles, & humiles omnibus populis. C'est pourquoi, concluoit le Seigneur, tout pasteurs des ames & tout ministres que vous êtes de mes Autels, je vous ai rendu vils & méprifables aux yeux de tous les peuples. Votre vie, ou plutôt les scandales de votre vie vous ont dégradés dans leur estime, & vous êtes devenus l'objet de leur censure.

SUR LE SCANDALE: 129 N'est-ce pas ainsi que tant de ministres u Dieu vivant éprouvent à la lettre la maleureuse destinée de ce sel de la terre, à uoi Jesus-Christ les a comparés ? Car u'en fait-on de ce sel, reprenoit le Sauveur lu monde, quand il est une sois corrompu? On le foule aux pieds. Quod si sal evanuerit, Matres, id nihilum valet, nisi ut conculcetur ab hominibus? En effet, par une juste punition de Dieu, qui ne veut pas que cette métaphoe de l'Evangile ne soit qu'une vaine figure, k qui permet que la prédiction de Mala-hie s'accomplisse visiblement : qu'y a-t-il lans le monde de plus méprifé qu'un prêtre candaleux? A Dieu ne plaife, mes chers Auditeurs, que je prétende par-là justifier e mépris que vous en faites, ni que je veuile autoriser les conséquences que vous avez outume d'en tirer. Quand je parle des scanlales causés par les ministres du Seigneur, e vous en parle pour votre instruction, & on pas pour leur confusion; je vous en arle pour en arrêter les pernicieux effets 3 e vous en parle afin que ces scandales ne oient pas pour vous des tentations dangeeuses, que vous n'en soyez pas troublés, que le fondement même de votre foi n'en foit pas ébranlé, & que le libertinage ne s'en prévale pas. Car je sçais jusqu'à quel point il s'en prévaut tous les jours; je sçais quelle impression la vie des Écclésiastiques

F A

130 SUR LE SCANDALE.

fcandaleux fait sur vos esprits; je sçais combien elle contribue à endurcir vos cœurs, & que leurs mauvais exemples, ou pour mieux dire, que vos raisonnemens, encore plus mauvais sur leurs mœurs & sur leurs exemples, sont un des plus grands obstacles du

salut que vous ayez à surmonter.

Mais pour finir cet article important par la morale de notre Evangile, malheur à vous, si vous vous faites un sujet de scandale, non plus absolument de Jesus-Christ, mais de Jesus-Christ dans la personne de ses ministres, tout indignes qu'ils peuvent être de leur ministère; puisqu'en ce sens il est encore vrai qu'heureux est l'homme qui ne sera point scandalisé de lui. Et beatus qui non fuerit scandalizatus in me. Malheur, si vous vous laissez entraîner à ce scandale; & si tout contagieux qu'il est, vous ne sçavez pas vous garantir de sa malignité & de sa contagion: pourquoi? parce que le Sauveur du monde, qui a si bien sçu prévoir tout & pourvoir à tout, vous a donné pour le combattre & pour le vaincre, des préservatifs qui vous rendront éternellement inexcusables, si vous n'en usez pas. Car premiérement, il vous a avertis que ce scandale arriveroit, afin que vous n'en fussiez: pas surpris. Secondement, il vous a lui-mê? me marqué la conduite que vous avez atenir, quand ces ministres assis sur la chaire de

Moise, manqueroientà vous donnner l'édification qu'ils vous doivent. Il vous a dit
qu'alors il falloit vous attacher à la pureté
de leur doctrine, & non pas à la corruption
de leurs mœurs; que vous seriez jugés sur
les vérités qu'ils vous auroient annoncées,
& non pas sur la vie qu'ils auroient menée;
que vous deviez les écouter, & non pas les
imiter; obéir à leurs ordres, & non pas faire selon leurs œuvres: & qu'étant au reste
ses ministres, qu'exerçant en son nom une
puissance & une autorité légitime, malgré
leurs désordres ou vrais ou prétendus, il
ne vous étoit point permis de les mépriser,
parce que vos mépris retomberoient sur le
Maître qui les a envoyés: Qui vos spernit, Luc. 192
me spernit.

Que dirai-je maintenant de ceux que j'ai appellés les forts dans la foi, parce qu'ils sont nés & qu'ils ont été élevés dans le sein de l'EgliseCatholique? Sont-ils excusables lorsqu'au lieu de seconder le zéle de tant de saints ouvriers, & de contribuer à ramener ceux de nos fréres qui se trouvent encore malheureusement engagés dans l'erreur, ou à consirmer ceux dont la loi, même après leur conversion, est encore chancelante; ils ne servent au contraire par leurs exemples, ou qu'à les éloigner davantage de nous; ou qu'à les replonger dans leur premier aveuglement? Car ce sont, mes chers Audi-

F vi

132 SUR LE SCANDALE.

teurs, avouons-le à notre honte, & profitons enfin une fois de la vue que Dieu nous en donne; ce sont nos mauvais exemples, qui empêchent le parfait retour de tant de personnes, que le malheur de leur naissance a séparés de notre communion, ou qui s'y sont nouvellement réunis. S'ils ont tant de peine, ou à revenir où à demeurer parmi. nous, n'en cherchons point d'autres raisons que nos relâchemens, que nos désordres, que nos impiétés dans l'exercice même du culte que nous professons. S'ils nous voyoient aussi sincéres & aussi fervens Catholiques, que notre devoir & le nom que nous portons nous oblige à l'être, ils le deviendroient eux-mêmes comme nous. Ce qui les fortifie dans leurs préjugés, c'est la monstrueuse opposition que nous leur donnons lieu d'observer entre nos actions & notre créance. Que pensent-ils & que peuvent-ils penser, quand ils sont témoins de la maniere dont nous assistons à l'auguste sacrifice du corps de Jesus-Christ? Cela seul n'est-il pas capable de détruire dans leurs esprits & dans leurs cœurs, toutes les bonnes dispositions qu'ils pourroient avoir à en croire la réalité? Cela seul ( car c'est ainsi qu'ils s'en expliquent) ne les fait-il pas douter si nous la croyons bien nous-mêmes, & s'il ne leur est pas plus avantageux de ne la point croire du tout, que de se rendre coupable de telles

rophanations? Quelque zéle que nous fasons paroître pour l'entiere extinction du thisme, ils ne sçauroient se persuader que ous soyons bien convaincus de la présence e notre Dieu dans son adorable sacrement, andis qu'ils voient eux-mêmes les scandaeuses irrévérences qui se commettent dans os Eglises & à la face de nos Autels. Ils tient de-là des preuves contre nous, dont s sont d'autant plus touchés, qu'elles sont lus sensibles.

C'est donc à nous de faire cesser ce scanale, comme bien d'autres que l'hérésie, si ous voulez, avec malignité, mais peut-être vec vérité, nous a de tous tems reprochés; voilà le grand secret, pour achever dans os freres l'œuvre de Dieu. Voilà l'aimable iolence que l'Evangile nous permet de leur tire, pour les forcer, si je l'ose dire, à rentrer romptement dans la maison de Dieu. Edions-les par nos exemples : sans tant de difours nous les convertirons. Montronseur par notre conduite qu'il y a entre ce ue nous croyons & ce que nous pratiquons, ne pleine conformité : ils ne nous résisteont pas. Honorons notre foi par nos mœurs; onorons par notre modestie & notre piété grand sacrifice de notre religion. Le ul motif que nous propose David, doit ous y engager : Nequando dicant gentes: Ubi Psal. 113 Deum eorum? de peur que les nations ne

134 SUR LE SCANDALE

demandent, ou qu'elles n'ayent sujet de de mander: Où est leur Dieu? & s'il est là où ils font profession de le reconnoître, comment ne l'y adorent-ils pas? ou même comment vont-ils tous les jours l'y deshonorer,

l'y insulter, l'y outrager?

Enfin, que dirai-je de ceux qui déclaré pour la piété, & fidéles à en pratiquer le œuvres, y laissent d'ailleurs glisser & apper cevoir des défauts, dont les libertins se pré valent contre la piété même? Car le monde, quoiqu'impie & libertin, veut que le serviteurs de Dieu soient irréprochables : i veut que leur vie soit à l'épreuve de la cen fure, & qu'il n'y ait rien dans leur conduit qui démente leur profession. S'ils ne répon dent pas là-dessus à l'attente du monde; s'il deviennent hommes commes les autres, & que leur piété ne soit pas exempte des soi blesses ordinaires; s'ils mêlent avec la déve tion le déréglement de leurs passions, le ral finement de leurs vengeances, le faux zéle d leurs intérêts, les vues & les intrigues de leu ambition, la vivacité de leur humeur, l'in tempérance de leur langue : si l'on voit u dévot, délicat sur le point d'honneur, ja loux, avare, injuste, médisant, double & d mauvaise foi, n'est-ce pas un triomphe pou le libertinage, & comme un droit qui l'au torise? Je sçai que le monde, en censuran la dévotion, lui fait souvent injustice: mai

SUR LE SCANDALE. 135 est pour cela même, reprend saint Chryostome, que ceux qui veulent servir Dieu n'esprit & en vérité, doivent se rendre plus sacts & plus réguliers; qu'ils doivent se réserver avec plus de soin des moindres autes; que selon l'avertissement de saint aul ils doivent par-là fermer la bouche aux npies. En sorte, disoit cet Apôtre aux preniers Chretiens, que nos ennemis n'ayent en à dire de nous: en sorte que le nom du eigneur ne soit point blasphêmé, ni son ulte avili; en sorte que notre religion, ou ue Dieu dans notre religion soit glorissé.

It is qui ex adverso est, vereatur, nihil ha- Tit. 22

ens malum dicere de nobis.

Concluons, mes chers Auditeurs; & pour ecueillir en deux mots tout le fruit de ces randes vérités, mettons-nous en garde cone les scandales qu'on peut nous donner: ais ayons encore plus de soin nous-mênes de ne scandaliser jamais les autres. Dions tous les jours à Dieu comme David : ustodi me à scandalis operantium iniquita-Psal. 148 m; préservez-moi, Seigneur des hommes candaleux; de ces pécheurs qui commettent uvertement l'iniquité: mais ne foyons pas ıssi nous-mêmes de ce nombre. Si notre cochain est pour nous une occasion de nûte, observons les saintes régles que Jesushrist nous a prescrites; & n'épargnant ni œil, ni la main qui nous scandalise, arra-

136 SUR LE SCANDALE. chons l'un, & coupons l'autre; c'est-à-diré quelque violence qu'il nous en coûte, fépa rons-nous de ce que nous avons de plus cher, plutôt que de perdre notre ame: mais gardons-nous aussi d'engager le prochaits dans la voie de perdition, parce qu'en le perdant avec nous, nous sommes double ment coupables, & doublement enfans del colére. Et vous sur-tout que Dieu a distingués, qu'il a élevés dans le monde, appliquez-vous cette morale; & fouvenez-vous que votre élévation même vous impose un devoir particulier, & une obligation d'autant plus étroite d'édifier le monde, qu'il y a plus à craindre que vos exemples n'entraînent les foibles. Car qui peut y résister, & où sont les ames solides qui se roidissent, & qui tiennent ferme contre ce torrent? Souvenez-vous de cette parole de Jesus-Christ: Matt. 5. Sic luceat lux vestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona. Faites que votre lumiere brille aux yeux des hommes, afin que les hommes édifiés de votre conduite, & accoutumés à vous suivre, se trouvent réduits à l'heureuse nécessité de fuir le mal, & à la nécessité encore plus heureuse de faire le bien. N'oubliez jamais que c'est à vous de purger le monde des scandales qui y regnent, & que Dieu pour cela vous a choisis & placés sur la tête des autres. Ah! Seigneur, que ne puis-je faire aujourd'hui dans cet

SUR LE SCANDALE. 137 ditoire & dans cette Cour, ce que ferong li Anges dans le dernier jugement! Une cs commissions que vous leur donnerez la de ramasser & de jetter hors de votre byaume tous les scandales qui s'y trouveint : Et mittet Angelos suos, & colligent de Matt. 133 rgno ejus omnia scandala. Que ne puis-je les tévenir! que ne puis-je par avance exécuter Irdre qu'ils recevront alors de vous! que puis-je dès maintenant, pour bannir tus les scandales, délivrer votre Eglise de tus les scandaleux : non pas comme vos Inges exterminateurs, en les réprouvant votre part; mais comme Prédicateur de vtre Evangile, en les convertissant, en les fictifiant! Il ne tient qu'à vous, mes chers Auditeurs, que mes vœux ne soient accomrs. Il y va de votre intérêt, & de votre pas grand intérêt, puisqu'il y va de votre ilut, & du bonheur éternel, que je vous Juhaite, &c.





# SERMON

### POUR LE III. DIMANCHI

DE

## L'AVENT

Sur la fausse Conscience.

Dixerunt ergò ei : Quis es? ut responsum dem his qui miserunt nos. Quid dicis de teipso Ait: Ego vox clamantis in deserto: Dirigi viam Domini.

Les Juifs députés de la Synagogue dirent donc Jean-Baptiste: Qui êtes-vous? afin que no puissions rendre réponse à ceux qui nous ont e voyés? Que dites-vous de vous-même? Je sui répondit-il, la voix de celui qui crie dans le a sert: Préparez la voie du Seigneur & la rend droite. En saint Jean, chap. 1.

## SIRE,

CE n'étoit pas une petite gloire à S. Jeac d'avoir été choisi de Dieu, pour prépan dans les esprits & dans les cœurs des hom mes les voies du Messie, dont il annonçs avenue: & quand ce grand Saint auroit enpris de ramasser tous les éloges qui convhoient & à sa personne & à son ministère, l'y auroit jamais mieux réussi, qu'en laislat parler son humilité, qui lui rend aujurd'hui, malgré lui-même, ce témoignage favantageux; Ego vox clamantis; je suis la Joan. 16 vix de celui qui crie. Car pour être cette vix du précurseur, il falloit être non-seulerent Prophéte & plus que Prophéte, mais Ange sur la terre; puisque c'est de lui, sivant, l'explication même du Sauveur du ronde, que Dieu par Malachie & en parht à fon Fils, avoit dit autrefois : j'envoyen devant vous mon Ange, qui vous prépaira les voies. Hic est enim de quo scriptum Matt. IIIè e: Ecce ego mitto Angelum meum, qui aparabit viam tuam ante te.

Quoique je ne fois, ni Ange, ni Prophéte, lieu veut, mes chers Auditeurs, que je renà Jesus-Christ le même office que saint an; & qu'à l'exemple de ce glorieux préarseur je vous crie, non plus comme lui ans le désert, mais au milieu de la Cour: irigite viam Domini: Chrétiens, qui m'é-Joans 16 outez, voici votreDieu qui approche; dispoz-vous à le recevoir; & puisqu'il veut être révenu, commencez dès maintenant à lui réparer dans vous-mêmes cette voie bieneureuse qui doit le conduire à vous & vous onduire à lui. C'estpour cela que Jean-Bapa

tiste sut envoyé dans la Judée, & c'est pou cela même que je parois ici: c'est, dis-je, pou vous apprendre quelle est cette voie du Sei gneur si eloignée des voies du monde. Il est de la foi que c'est une voie sainte; & malheur à moi, si je vous en donnois jamais une autre idée. Mais il s'agit de sçavoir qu'elle est cette voie sainte, où nous devons marticher: il s'agit de connoître en même-tem la voie qui lui est opposée, afin de nous en détourner. Et voilà ce que j'ai entrepris de vous montrer, après que nous aurons implo ré le secours du ciel, en adressant à Maria la priere ordinaire: Ave, Maria.

l'éclaircissement des paroles de nous-même l'éclaircissement des paroles de notre Evangile. Ces voies du Seigneur, que nous de vons préparer, ce sont nos consciences. Ce voies droites que nous devons suivre, pou nous mettre en état de recevoir Jesus Christ, ce sont nos consciences réglées se lon la loi de Dieu. Ces voies obliques qui nous sommes obligés de redresser, ce son nos consciences perverties & corrompue par les fausses maximes du monde. Cett voie trompeuse, dont les issues aboutissent la mort, c'est la conscience aveugle, & en ronée que se fait le pécheur. Cette voie sû re & infaillible qui conduit à la vie, c'est le conscience exacte & timorée que se fait

CONSCIENCE. 141

bmme Chrétien. Tel est, mes chers Auleurs, tout le Mystère de la Prédication

l saint Jean : Dirigite viam Domini.

Nos consciences sont nos voies, puisque If par elles que nous marchons, que nous ançons, ou que nous nous égarons. Ce at les voies du Seigneur, puisque c'est par es que nous cherchons le Seigneur, & que ous le trouvons. Ces voies sont en nous, gisque nos consciences sont une partie de us-mêmes, & ce qu'il y a de plus intime ns nous-mêmes. C'est à nous à les prépa-, puisque c'est pour cela, dit l'Ecriture, e Dieu nous a mis dans les mains de noconseil. Jugez si le Précurseur de J.C.n'apit donc pas raifon de dire aux Juifs: DirigiviamDomini: préparez la voie du Seigneur. Or pour vous aider àprofiter d'une instruon si importante, mon dessein est de vous couvrir aujourd'hui le défordre de la fausconscience, qui est cette voie réprouvée & rectement opposé à la voie du Seigneur. veux,s'il m'est possible, vous en préserver, vous montrant combien il est aisé de se ire dans le monde une fausse conscience; ombien il est dangereux, ou pour mieux re, pernicieux d'agir selon les principes une fausse conscience; enfin combien de-

ant Dieu il est inutile d'apporter pour excude nos égaremens une fausse conscience, rois propositions dont je vous prie de bien 142 SUR LA FAUSSE comprendre l'ordre & la fuite, parce qu'ell vont faire tout le partage de ce discour Fausse conscience aisée à former, c'est premiere partie. Fausse conscience dange reuse à suivre, c'est la seconde. Fausse cor cience, excuse frivole pour se justifier d vant Dieu, c'est la troisiéme. Dans le pr mier point je vous découvrirai la fource. l'origine de la fausse conscience; dans les cond, je vous en ferai remarquer les péri cieux effets; & dans le dernier, je vous d tromperai de l'erreur où vous pourriez êtr que la fausse conscience dût vous serviri jour d'excuse devant le tribunal de Dieu. I sujet mérite toute votre attention.

ARTIE. SI la loi de Dieu étoit la feule régle de mactions, & s'il se pouvoit saire que notre vroulât uniquement sur le principe de cet premiere & essentielle loi, dont Dieu l'auteur, on pourroit dire, Chrétiens, que n'y auroit plus de pécheurs dans le mond & que dès-là nous serions tous non-seul ment parfaits, mais impeccables. Nos e reurs, nos désordres, nos égaremens da la voie du salut, viennent de ce qu'outre loi de Dieu il y a encore une autre régle d'où dépend la droiture de nos actions, que nous devons suivre: ou plutôt, de que la loi de Dieu, qui est la régle géno rale de toutes les actions des hommes, no

bit être appliquée en particulier par une atre régle encore plus prochaine & plus hmédiate, qui est la conscience. Car qu'estque la conscience? Le Docteur Angéliue faint Thomas nous l'apprend en deux ots. C'est l'application que chacun se it à soi-même de la loi de Dieu. Or vous fçavez, & il est impossible que l'expéence ne vous en ait convaincus : chacun e fait l'application de cette loi de Dieu, seon ses vues, selon ses lumieres, selon le caactére de son esprit; je dis plus, selon les nouvemens secrets & la disposition présene de son cœur. D'où il arrive, que cette loi livine mal appliquée, bien loin d'être touours dans la pratique une régle sûre pour nous, soit du bien que nous devons faire, soit du mal que nous devons éviter; contre 'intention de Dieu-même, nous sert très-Souvent d'une fausse régle, dont nous abusons & dont nous nous autorisons, tantôt pour commettre le mal, tantôt pour manquer aux obligations les plus inviolables de faire le bien. Entrez, s'il vous plaît, dans ma pensée, & tâchez d'approfondir avec moi ce mystére important.

Il est vrai, Chrétiens, la loi de Dieu abfolument considérée, est en elle-même & par rapport à Dieu qui est son principe, une loi simple & uniforme, une loi invariable & inaltérable, une loi comme parle le 144 SUR LA FAUSSE

Prophéte Royal, sainte & irrépréhensible Pfal. 18. Lex Domini immaculata. Mais la loi d Dieu entendue par l'homme, expliquée par l'homme, tournée selon l'esprit de l'homme, enfinréduite à la conscience de l'hom me, y prend autant de formes différentes qu'il y a de différens esprits & de conscien ces différentes; s'y trouve aussi sujette a changement que le même homme qui l'ob ferve, ou qui se pique de l'observer, est lu même par son inconstance naturelle suje à changer : le dirai-je? y devient aussi sui ceptible, non-seulement d'impersection mais de corruption, que nous le somme nous-mêmes dans l'abus que nous en fai fons, lors même que nous croyons nou conduire & agir par elle. C'est la loi d'Dieu, j'en conviens: mais celui-ci l'in terprété d'une façon, celui-là de l'autre & par-là elle n'a plus dans nous ce caractére de simplicité & d'uniformité. C'el la loi de Dieu: mais selon les divers état où nous nous trouvons, nous la resserron aujourd'hui; & demain nous l'élargissons aujourd'hui nous la prenons dans tout sa rigueur, & demain nous y apport tons des adoucissemens; & par-là elle n'i plus à notre égard de stabilité. C'est 11 loi de Dieu: mais par nos vains raifon nemens, nous l'accommodons à nos opin nions, à nos inclinations mauvaises & dépravées.

épravées, & par-là nous faisons qu'elle déénére de sa pureté & de sa sainteté. En un not, toute loi de Dieu qu'elle est, par l'intine liaison qu'il y a entre elle & la consciene des hommes, elle ne laisse pas en ce sens l'être mêlée & consondue avec leur iniquié. Parlons encore plus clairement dans un ujet qui ne peut être assez développé.

De quelque maniére que l'on vive dans e monde, chacun s'y fait une conscience; & avoue qu'ilest nécessaire de s'en former une. lar, comme dit fort bien le grand Apôtre, out ce qui ne se fait pas selon la consciene, est péché. Omne quod non est ex side, pecca- Rom. 14 um est. Or par ce terme, side, S. Paul enendoit la conscience, & non pas simplenent la foi; ou si vous voulez, il réduisoit la pi pratique à la conscience. Tel est le sentient des Peres, & la suite même du passage montre évidemment. C'est-à-dire, qu'il ut une conscience pour ne pécher pas; & ue quiconque agit sans conscience, ou agit ontre sa conscience, quoi qu'il fasse, fit-il ême le bien, péche en le faisant. Mais il e s'ensuit pas de-là, que par la raison des ontraires, tout ce qui est selon la consience, soit exemt de péché. Car voici, les chers Auditeurs, le secret que je vous pprends, & que vous ne pouvez ignorer ins ignorer votre religion: comme toute onscience n'est pas droite, tout ce qui Avent.

146 SUR LA FAUSSE est selon la conscience, n'est pas toujours droit. Je m'explique: comme il y a des con-sciences de mauvaise soi, des consciences corrompues, des consciences, pour me servir du terme de l'Ecriture, cautérisées: 1. Im.4. Cauteriatam habentium conscientiam: c'està-dire, des consciences noircies de crime, & dont le fond n'est que péché; ce qui se fait selon ces consciences ne peut pas être meilleur, ni avoir d'autres qualités, que ces consciences mêmes. On peut donc agir se-lon sa conscience, & néanmoins pécher & ce qui est bien plus étonnant, on peu pécher en cela même, & pour cela même qu'on agit selon sa conscience, parce qu'il a certaines consciences selon lesquelles n'est jamais permis d'agir, & qui infectée du péché, ne peuvent enfanter que le pé ché. On peut en se formant une conscience se damner & se perdre, parce qu'il y a de espéces de consciences, qui de la manié dont elles sont formées, ne peuvent about tir qu'à la perdition, & sont des sources in

faillibles de damnation.
Or je prétends, & c'est ici, Chrétient Compagnie, où tous les intérêts de votre lut vous engagent à m'écouter: je préten qu'il est très-aisé de se faire dans le mondes semblables consciences. Je prétends que pros conditions sont élevées, plus il est directle que vos consciences ne soient pas du

Conscience.

147

ractère que je viens de marquer. Je prétends que ces sortes de consciences se forment encore plus aisément dans certains états, qui composent & qui distinguent le monde particulier où vous vivez. Pourriez-vous être persuadés de ces vérités, & ne rentrer pas dans vous-mêmes, pour reconnoître devant Dieu la part que vous avez à ce désordre?

J'ai dit qu'il étoit aisé de se faire dans le monde une fausse conscience : pourquoi? en voici les deux grands principes. Parce qu'il n'estrien de plus aisé, ni de plus naturel, que de se faire une conscience, ouselon ses désirs, ou selon ses intérêts. Or l'un & l'autre est évidemment ce que j'appelle conscience déréglée & erronée. Appliquez-vous, & vous en allez convenir. Conscience déréglée, par la raison seule, qu'on se la forme selon ses désirs. La preuve qu'en apporte S. Augustin, ne souffre pas de réplique. C'est que dans l'ordre des choses, qui est l'ordre de Dieu, ce sont les désirs qui doivent être selon la conscience, & non pas la conscience selon les désirs. Cependant, mes Freres, dit ce saint Docteur, voilà l'illusion & l'iniquité, à laquelle, si nous nous n'y prenons garde, nous sommes sujets. Au lieu de régler nos désirs par nos consciences, nous nous faisons des consciences de nos désirs; & parce que c'est sur nos désirs que nos consciences sont sondées,

SUR LA FAU SSE 148 qu'arrive-t-il? suivez la pensée de S. Augustin: tout ce que nous voulons, à mesure que nous le voulons, nous devient & nous paroît Langust. bon: Quodcumque volumus, bonum est. Peutêtre ne nous paroissoit-il d'abord qu'a-gréable, qu'utile, que commode; mais parce que nous le voulons, à force de l'envifager comme agréable, comme utile ou commode, nous nous le figurons permis, nous le prétendons innocent, nous nous persuadons qu'il est honnête, & par un progrès d'erreur, dont on ne voit que trop d'exemples, nous allons jusqu'à croire qu'il est saint: Et quodcumque placet, sanctum est. D'où vient cela? de l'ascendant malheureux que notre cœur prend insensiblement sur notre esprit, pour nous faire juger des choses, non pas se-Îon ce qu'elles sont, mais selon ce que nous voulons, ou que nous voudrions qu'elles fuffent; comme s'il dépendoit de nous qu'elles fussent à notre gré bonnes ou mauvailes, & que notre volonté eût en effet ce pouvoir de leur donner la forme qu'il lui plaît. Car c'est proprement ce que S. Augustin a voulu nous faire entendre par cette expression: Quodcumque placet, sanctum est. Ce que nous voulons, quoique faux, quoiqu'injuste, quoique damnable, pour le vouloir trop, & à force de le vouloir, est pour nous vérité, est pour nous justice, est pour nous mérite & vertu. Que chacun s'examine sans se faire

grace: entre ceux qui m'écoutent, peutêtre y en aura-t-il peu qui osent se porter émoignage que ce reproche ne les regar-

le pas.

Et voilà pourquoi le Psalmiste, parlant les erreurs pernicieuses & des maximes déestables qui se répandent parmi les homnes, & dont se forment peu à peu les conciences des pécheurs & des impies, ne manquoit jamais d'ajouter, que le pécheur & l'impie concevoit ces erreurs dans son cœur, qu'il les établissoit dans son cœur, que son cœur étoit la source d'où elles proédoient, & que c'étoit dans son cœur qu'il voit coutume de se dire à soi-même tout ce qui étoit propre à le confirmer dans son péché & dans son impiété: Dixit in corde suo. Pfal. 522

S'il avoit écouté sa raison, sa raison lui uroit dit tout le contraire. S'il avoit consulté la foi, sa foi de concert en ceci avec sa raison, ui auroit répondu: Tu te trompes. Il y a ine loi qui te défend sous peine de mort, l'acion que tu vas faire sans scrupule. Il y a un ribunal suprême, où tu seras jugé selon cete loi. Il y a un Dieu; & entre les attributs le Dieu, le plus inféparable de son être, est a Providence; & une partie de cette providence, est la justice rigoureuse avec laquelle il punira ton crime. C'est ce que la religion soutenue de la raison même, lui auoit fait entendre, tout imple qu'il est.

## TITO SUR LA FAUSSE

Mais parce qu'il n'en a voulu croire que son cœur, son cœur déterminé à le séduire, lui a tenu un langage tout opposé. Son cœur lui a dit, qu'en tel & tel cas sa raison ne lui imposoit point une si étroite, ni une si dure obligation. Son cœur lui a dit, que sa religion ne faisoit pas dépendre de si peu de chose, un mal aussi grand que la réprobation. Son cœur lui a dit, que sa foi seroit une soi outrée, si elle poussoit jusques-là les vengeances de Dieu; & de tout cela il s'est sait une conscience.

Or qu'y a-t-il encore une fois de plus aisé que de se la faire ainsi selon son cœur? Donnez-moi un homme dont le cœur foit dominé par une passion; tandis qu'elle domine, quel penchant n'a-t-il pas à opiner, à décider, à conclure suivant le mouvement de cette passion, dont il est esclave? quelle détermination ne se sent-il pas à trouver juste & raisonnable tout ce qui la favorise, & ? rejetter tout ce qui l'en devroit guérir ! Prenons de toutes les passions la plus connue & la plus ordinaire. On a dans le monde un attachement criminel, & on veut l'áco corder avec la conscience; que ne fait-on pas pour cela? Sil s'agit de régler des commerces, de retrancher des libertés, de quitt ter & de fuir des occasions qui entretien nent le désordre de cette honteuse passion du moment que le cœur en est possédé

CONSCIENCE

ombien de raisons fausses, mais spécieuses he fuggére-t-elle pas à l'esprit pour étendre à-dessus les bornes de la conscience, pour ecouer le joug du précepte, pour en adouir la rigueur; pour contester le droit, quoique évident; pour ne pas convenir des faits, quoique visibles? Par exemple, pour ne pas convenir du scandale, quoiqu'il soit réel, & peut-être même public; pour soutenir que l'occasion n'est ni prochaine, ni volontaire, quoiqu'elle soit l'un & l'autre; pour faire valoir de vains prétextes, des impossibilités apparentes de sortir de l'engagement bù l'on est, pour justifier, ou pour colorer es délais opiniâtres qu'on y apporte. De la maniére qu'est fait l'homme, quand sa passion est d'un côté, & son devoir de l'autre; bu plutôt quand son cœur a pris parti, quel miracle ne seroit-ce pas, s'il conservoit dans cet état une conscience pure & saine, je dis pure & faine d'erreurs?

Mais s'il est aisé de se faire une fausse conscience, en se la formant selon ses désirs: beaucoup plus l'est-il encore en se la formant selon ses intérêts; & c'est ici où je vous prie de renouveller votre attention. Car comme raisonne fort bien saint Chrysostome, c'est particuliérement l'intérêt qui excite les désirs, & qui leur donne cette vivacité si propre à aveugler l'homme dans les voies du salut. En effet, mes chers Audireurs, pourquoi se fait-on dans le monde des consciences erronées, sinon parce qu'on a dans le monde des intérêts à sauver, & auxquels, quoi qu'il en puisse être, on n'est pas résolu de renoncer? Et pourquoi tous les jours en mille choses, que la loi de Dieu défend, étouffe-t-on les remords de la conscience les plus vifs, sinon parce qu'il n'y en a point de si vifs, que la cupidité encore plus vive, & l'intérêt plus fort que la conscience, n'ait le pouvoir d'étouffer? On nous l'a dit cent fois, & malgré nous-mêmes peut-être l'avons nous reconnu: dès qu'il ne s'agit point de l'intérêt, il ne nous coûte rien d'avoir une conscience droite, ni d'être réguliers & même févéres, en ce qui regarde les obligations de la conscience. Notre intérêt cessant ou mis à part, ces obligations de conscience n'ont rien d'onéreux que nous n'approuvions, & même que nous ne goûtions. Nous en jugeons sainement, nous en parlons éloquemment, nous en faisons aux autres des leçons, nous en poussons l'exactitude jusqu'à la plus rigide perfection, & nous témoignons sur ce point de l'horreur pour tout ce qui n'est pas conforme à la pureté de nos principes. Mais est-il question de notre intérêt? se présentet-il une occasion, où par malheur l'intérêt & cette pureté de principes ne se trouvent pas d'accord ensemble? vous sçavez Chrétiens, combien nous sommes ingénieux à nous tromper. Dès-là nos lumieres s'affoiblissent; dès-là notre sévérité se dément; dès-là nous ne voyons plus les choses avec cet œil simple, cet œil épuré de la corruption du siécle. Parce qu'il y va de notre intérêt, ces opinions qui jusqu'alors nous avoient paru relâchées, ne nous semblent plus si larges; & les examinant de plus près, nous y découvrons du bon sens. Ces probabilités, dont le seul nom nous choquoit & nous scandalisoit, dans le cas de notre intérêt, ne nous paroissent plus si odieuses. Ce que nous condamnions auparavant comme injuste & insoutenable, à la vue de notre intérêt, change de face, & nous paroît plein d'équité. Ce que nous blâmions dans les autres, commence à être légitime & excusable pour nous. Peut-être ne laissonsnous pas de disputer un peu avec nous-mêmes; mais enfin nous nous rendons: & cer intérêt dont nous ne voulons pas nous dépouiller, par une vertu bien surprenante; sait prendre à nos consciences tel biais & tel pli qu'il nous plaît de leur donner.

En quoi avons-nous communément la conscience exacte, & sur quoi sommes-nous sévéres dans nos maximes? Confessons-le le bonne soi : sur ce qui n'est pas de notre ntérêt, sur ce qui rouche les devoirs des aures, sur ce qui n'a nul rapport à nous : c'est-

à-dire, que chacun pour son prochain est conscientieux jusqu'à la sévérité; pourquoi? parce qu'on n'a jamais d'intérêt à être relâché pour autrui, & qu'on a plutôt întérêt à ne l'être pas; parce qu'on se sait même aux dépens d'autrui, un honneur & un intérêt de cette sévérité. Mais au mêmetems, par un aveuglement grossier, dont il y a peu d'ames fidéles qui sçachent bien se garantir, chacun n'est conscientieux pour soi, qu'autant que la nécessité de ses affaires, qu'autant que l'avancement de sa fortune, qu'autant que le succès de ses entreprises; en un mot, qu'autant que son intérêt le peut souffrir: & de-là vient que l'erreur & l'iniquité sont aujourd'huisi répandues dans les consciences des hommes. Ecoutez un laique discourir sur les points de conscience qui concernent les Ecclésiastiques ; c'est un oracle qui parle, & rien n'approche de ses lumiéres: mais voyez comment il raisonne pour lui-même, ou plutôt, jugez-er par ses actions; à peine lui trouverez-vous souvent de la conscience, & cet oracle pré tendu vous fera pitié.

Voulez-vous, Chrétiens, que je vou fasse sentir cette vérité? elle est trop importante pour ne la pas mettre dans tout soi jour. Appliquez-vous à ma supposition Que je ramasse dans ce discours tout c qu'enseignent les théologiens, je dis le

théologiens les plus modérés & les plus éloignés de porter les choses jusqu'à l'excès d'une indiferette sévérité; je dis même, si vous voulez, les plus commodes, & les plus soupçonnés, soit avec sujet, soit sans sujet, de pencher vers le relâchement : que je ramasse, dis-je, tout ce qu'ils enseignent & qu'ils soutiennent être d'une étroite obligation de conscience, & à quoi néanmoins la conscience souvent des plus zélés contre eux & contre leur morale, n'est pas d'ans la disposition de se soumettre. Tout commodes qu'on les prétend, que je rapporte ici, sans y rien ajouter, & dans les termes les plus simples, leurs décisions sur certains chefs qui touchent les intérêts des hommes & que j'en fasse l'application à tel qui se pique le plus d'une conscience timorée : il y en aura peu dans cette assemblée que je ne confonde, & peut-être intérieurement que je ne révolte. Que je remontre, par exemple, à un bénéficier, jusqu'où va la sévérité de ces théologiens indulgens, sur cinq ou six articles effentiels, dont je veux bien lui épargner le détail : pour peu qu'il ait de sincérité& de droiture, il s'humiliera devant Dieu, & reconnoîtra qu'il est encore bien éloigné de cette exactitude dont il se flattoit; mais pour peu que la vérité le blesse, il s'offensera de celle-ci. Si je ne m'adressois qu'à lui » tous les autres qui m'écoutent, n'y étans

SUR LA FAUSSE point intéressés, loueroient mon zéle, 8 s'écrieroient que j'ai raison. Mais que j'étende l'induction jusqu'à leurs personnes & à leur état; que je passe du bénéficier au fi nancier, du financier au magistrat, du mas gistrat au marchand & à l'artisan; qu'avec la fainte liberté de la chaire, je marque i chacun en particulier, en quoi devroi consister pour lui la sévérité de la morale Chrétienne, s'il vouloit l'embrasser de bonne foi; & que je le convainque, comme i me seroit aisé, que c'est sur cela même qu'i donne dans les plus grands relâchemens dont il ne s'apperçoit pas, & à quoi il n pense pas : que je les lui fasse connoître, 8 que sans nul ménagement je les lui mette devant les yeux; oui, je le répéte, peu s'es faudra que tout mon auditoire ne s'élev contre moi. Et pourquoi? Ah! Chrétiens c'est ici la contradiction. Nous voulons un morale étroite en spéculation, & non el pratique; une morale étroite, mais qui no nous oblige à rien, qui ne nous incommo de en rien, qui ne nous contraigne sur rien une morale étroite selon notre goût, selon nos idées, felon notre humeur, felon nos intérêts; une morale étroite pour le autres, & non pas pour nous; une morald étroite, qui nous laisse la liberté de jugers de parler, de railler, de censurer; en un mot, une morale étroite qui ne le soit pass

de là vient, que ce prétendu zéle de mole étroite n'empêche pas que dans le mone, & dans le monde même Chrétien, on e se forme tous les jours de fausses consences.

Mais j'ai dit, & je le redis, que ce sont ir-tout les grands qui se trouvent les plus xposés au malheur de la fausse consciene; & le devoir de mon ministère, le zéle ue Dieu m'inspire pour leur salut, ne me ermet pas de leur taire une vérité aussi esentielle que celle-là. Plus exposés, comme rands, au malheur de la fausse conscience; ourquoi? par mille raisons évidentes qu'ils rands & élevés, ils ont des intérêts plus lifficiles à accorder avec la loi de Dieu, & par conféquent plus sujets à devenir la maiére & le fond d'une conscience erronée. Car ne font-ce pas les intérêts des grands, jui font que dans leurs entreprises & dans eurs desseins, Dieu est rarement consulté; que chez eux le ressort de la conscience est i souvent affoibli par celui de la politique; ours la régle de leurs plus importantes actions, pendant que la conscience n'est coutée, ni ne décide que sur les moindres; que ce qui s'appelle leur intérêt, n'est presque jamais pesé dans la balance de ce ugement redoutable, où eux-mêmes néan178 SUR LA FAUSSE

moins ils doivent l'être un jour : comme leur intérêt étoit quelque chose pour eu de plus privilégié qu'eux-mêmes; comm si la politique des hommes pouvoit prescri re contre le droit de Dieu; comme si l conscience n'étoit un lien que pour les ame vulgaires. Plus exposés, comme grands, a malheur de la fausse conscience; pourquoi c'est que tout ce qui les environne, contri bue à la former en eux. Rien, dit S. Ber nard, n'est plus propre à séduire une conl cience, que les applaudissemens, que le louanges, que les complaisances éternelles que de n'être jamais contredit, que d'êtr toujours sûr de trouver des approbateurs or tel est le funeste sort de ceux que Dieu é léve dans le monde. Plus exposés, comm grands, par la fatalité de leur état au mal heur de la fausse conscience; pourquoi Parce que souvent ils sont servis par de hommes, dont l'intérêt capital est de le tromper; des hommes, dont toutes les vue sont peut-être fondées sur l'aveuglement de la conscience de leurs maîtres; des hommes qui seroient désolés, si leurs maîtres avoien une conscience plus exacte; par conséquen des hommes, dont tout le soin est de jette dans l'illusion ces maîtres de qui ils ont le confiance, & de les y entretenir, soit par les conseils qu'ils seurs donnent, soir par les fentimens qu'ils leur inspirent.

J'ai dit même plus en particulier, que dns le monde où vous vivez, qui est la our, le désordre de la fausse conscience épit encore bien plus commun & bien plus dicile à éviter; & je suis certain que vous e tomberez vous-mêmes d'accord avec roi. Car c'est à la Cour où les passions donnent, où les défirs font plus ardens, où les itérêts sont plus vifs; & par une conséqueneinfaillible, où s'aveuglent plus aisément cle pervertissent les consciences mêmes les sus éclairées & les plus droites. C'est à la our, où cette divinité du monde, je veux re la fortune, exerce fur les esprits des ommes, & ensuite sur leurs consciences, n empire plus absolu. C'est-là, où la vue de maintenir, où l'impatience de s'élever, ù l'entêtement de se pousser, où la crainte e déplaire, où l'envie de se rendre agréable orment des consciences qui passeroient parout ailleurs pour monstrueuses; mais qui e trouvant là autorisées par l'usage & la outume, semblent y avoir acquis un droit le possession & de prescription. A force de rivre à la Cour, sans autre raison que d'y voir vécu, on se trouve rempli de ses ereurs.Quelque droiture deconscience qu'on eût apportée, à force d'en respirer l'air, ¿ d'en écouter le langage, on s'accoutume l'iniquité, on n'a plus tant d'horreur du ice; & après l'avoir long-tems blame, mille fois condamné, on le regarde enfin d'a œil plus favorable, on le fouffre, on l'exci fe, c'est-à-dire, qu'on se fait, sans le rema quer, une conscience nouvelle, & que p un progrès insensible, de Chrétien qu'o étoit, on devient peu à peu tout monda

& presque payen. Vous diriez, & il semble en effet, qu'il ait pour la Cour d'autres principes de rel gion que pour le reste du monde, & que courtisan ait un titre pour se faire une con cience différente en espéce & en qualité ( celle des autres hommes. Car telle est l'ide qu'on en a, si bien confirmée, ou plutô si malheureusement justifiée par l'expérier ce. Voici, dis-je, ce qu'on en pense & qu'on en dit tous les jours : que quand s'agit de la conscience d'un homme c Cour, on a toujours raison de s'en désier & de n'y compter pas plus que sur son désir téressement. Cependant, mes chers Audi teurs, saint Paul nous assure qu'il n'y qu'un Dieu & une foi : & malheur à celui qui le divisant ce seul Dieu, le représentera la Cour moins ennemi des déréglemens de hommes, que hors de la Cour; ou qui par tageant cette foi, la supposera plus indul gente pour une condition que pour l'autre Anathême, mes Freres, disoit le grand A pôtre, à quiconque vous prêchera un au tre Evangile que celui que je vous ai préche

ît-ce un Ange descendu du ciel qui vous nnon çât cet Evangile différent du mien ٫ 👡 nez-le pour séducteur & pour imposteur. insi, Chrétiens, anathême à quiconque ous dira jamais, qu'il y ait pour vous d'aues loix de conscience, que ces mêmes loix r lesquelles les derniers des hommes doint être jugés de Dieu; & anathême à quinque ne vous dira pas, que ces loix génées sont pour vous d'autant plus terribles, e vous avez plus de penchant à vous en nanciper, & que vous êtes à la Cour dans plus évident péril de les violer. Reprenons, & concluons: désirs & inté-

ts des hommes, sources maudites de toutes fausses consciences dont le monde est ein. Désirs & intérêts des hommes, qui soient tirer à David cette triste conséence, dont il n'exceptoit nulle condition: nnesdeclinaverunt: tousse sont égarés: tous Pfal. 524 t marché dans la voie du mensonge & de rreur, tous ont eu des consciences cormpues, & même des consciences abomibles: Corrupti sunt, & abominabiles facti Ibidi ut; pourquoi? parce que tous ont été ssionnés & intéressés. O mon Dieu, fai--nous bien comprendre cette vérité, & 'elle demeure pour jamais profondément avée dans nos esprits. Puisqu'il est vrai

e ce sont nos défirs qui nous aveuglent, nous livrez pas aux défirs de notre cœur :

162 SUR LA FAUSSE

puisque ce sont nos intérêts qui nous p vertissent, ne permettez pas que ces in rêts nous dominent. Donnez-nous, Si gneur, des cœurs droits, qui soumis à raison, tiennent en bride toutes nos p sions; donnez-nous des ames généreuses supérieures à tous les intérêts du mont Par-là nos consciences qui sont nos voit seront redressées; & par-là nous accomp rons la parole du Précurseur de Jesus-Chri Dirigite viam Domini. Mais autant qu'il aisé de se faire dans le monde une sau conscience, autant est-il dangereux de sivrer & de la suivre; c'est le sujet de la conde partie.

M. Oute erreur est dangereuse, sur-tout matière de mœurs: mais il n'y en a point plus préjudiciable, ni de plus pernicier dans ses suites, que celle qui s'attache principe & à la régle même des mœurs, sest la conscience. Votre œil, disoit le Fils Dieu dans l'Evangile, est la lumière de v tre corps: si votre œil est pur, tout votre co sera éclairé; mais s'il ne l'est pas, tout vo corps sera dans les ténébres. Prenez de bien garde, ajoutoit le Sauveur du monque la lumière qui est en vous, ne soit el même que ténébres: Vide ergò ne lumen qui in te est, tenebræ sint. Or l'œil dont parli

J. C. dans le sens littéral de ce passage, ni

CONSCIENCE. 6 autre chose que la conscience, qui nous aire, qui nous dirigé, & qui nous fait g. Si la conscience, selon laquelle nous gsons, est pure & sans mélange d'erreur, la une lumiére qui se répand sur tout le eps de nos actions; ou pour mieux dire, ctes nos actions sont des actions de lure; & pour user encore du terme de l'Atre, ce sont des fruits de lumiére Fructus Ephafiga is. Tout ce que nous faisons est saint, able, digne de Dieu. Au contraire, si la nscience, qui est le flambeau & la lumiere notre ame, vient à se changer en ténébres les erreurs grossiéres dont nous nous sons préoccuper; c'est alors que toutes s actions deviennent des œuvres de tébres, & qu'on peut bien nous appliquer ce roche de Jesus-Christ : Si lumen quod in Matt. 64 st,tenebræ sunt ipsætenebræ quantæ erunt? , mon Frere, si ce qui devoit être votre nière, n'est que ténébres, que sera-ce vos ténébres-mêmes? c'est-à-dire, si ce e vous appellez votre conscience, & que us croyez une conscience droite, n'est illusion, que désordre, qu'iniquité; que a-ce de ce que votre conscience même idamne & réprouve? que sera-ce de ce vous reconnoissez vous-même pour quité & pour d'ésordre?

Voilà, mes chers Auditeurs, l'écueil que is avons à éviter; car de-là s'ensuivent

des maux d'autant plus affligeans & l'étonnans, qu'à force de s'y accoutumer ne s'en étonne plus, & l'on ne s'en affle plus. Ecoutez-en le détail: peut-être en rez-vous touchés. Il s'ensuit de-là, qu'a une fausse conscience, il n'y a point de qu'on ne commette. Il s'ensuit de-là, qu'avec une fausse conscience, on commet mal hardiment & tranquillement. Enfin l's'ensuit de-là, qu'avec une fausse conscience.

ce, on commet le mal sans ressource & 1s nulle espérance de reméde. Malheurs, de il faut aujourd'hui nous préserver, si ne ne voulons pas exposer notre ame à perte irréparable & à une éternelle de nation.

Non, Chrétiens, avec une fausse coience il n'y a point de mal qu'on ne sat dites-moi celui qu'on ne sait pas; & pa vous comprendrez mieux la vérité de proposition. Pour vous la faire toucher doigt, je vous demande jusqu'où ne va le déréglement d'une conscience aveugle présomptueuse? Du moment qu'elle sérigée en conscience, dites-moi les crit qu'elle n'excuse pas, & qu'elle ne col pas? Quand, par exemple, l'ambition stait une conscience de ses maximes pour president de sait une conscience de ses maximes pour president à ses sins, dites-moi les devoirs qu'elle n'étousses, les sentimens d'humanité qu'elle n'étousses, les sentimens d'humanité qu'elle n'étousses, les sentimens d'humanité qu'elle n'étousses, les ses sentimens d'humanité qu'elle n'étousses, les ses sentimens d'humanité qu'elle n'étousses, les sentimens d'humanité qu'elle n'étousses de les maximes pour pui le n'étousses de le les maximes pour pui

lesidélité qu'elle ne renverse pas. Confince tant qu'il vous plaira : corrompue nelle est par l'ambition, dites-moi les maines jalousies qu'elle n'inspire pas, les linnables intrigues qu'elle n'entretient , les fourberies, les trahifons dont, s'il nécessaire, elle ne s'aide pas? Quand la enscience est de concert avec la cupidité 8l'envie d'avoir, dites-moi les injustices q'elle ne permet pas, les usures qu'elle ne frorise pas, les simonies qu'elle ne pallie ps; les vexations, les violences, les mauvis procès, les chicanes qu'elle ne justifie 73? Quand la conscience est formée par Inimosité & la haine, dites-moi les ressentiens, les aigreurs qu'elle n'autorisé pas, les ungeances qu'elle n'appuye pas, les divins scandaleuses ; les inimitiés qu'elle ne fnente pas, les fiertés, les duretés qu'elle supprouve pas? Non, encore une fois, rien l'arrête: pervertie qu'elle est d'une part, inéanmoins conscience de l'autre, elle ose tut, elle entreprend tout, elle se porte à ut. Elle couvre la multitude des péchés, des péchés les plus énormes : non pas omme la charité en les effaçant, mais en les lérant, en les soutenant, en les défendant. Avec une fausse conscience que ne sirent s les Juifs? Ils crucifiérent le saint des lints, ils mirent à mort J. C. Voilà jusqu'où puvoit aller la fausse conscience des hom-

conscience d'un peuple, qui d'ailleurs se quoit & se glorifioit d'avoir de la relig. Du plus horrible de tous les crimes, étoit le déicide, il s'est fait une religion & par le même principe, on commet tous s jours dans le monde, quoique sans essur de fang, les plus cruels homicides. C'efdire, avec une fausse conscience, on égce son prochain, on lui porte en secret s coups mortels, on lui ôte l'honneur qu'i est plus cher que la vie, on détruit sa rétation, on ruine par de mauvais office fortune & son crédit. Ne vous offensez s de la comparaison des Juiss:elle n'a que in de fondement. En effet, avec une fa conscience, les Juiss n'appréhendérent p d'être souillés du sang du juste, qu'ils manderent à Pilate; quoiqu'en même-tes scrupuleux & superstitieux, ils resusal d'entrer chez Pilate même, parce qu'il et Gentil, & qu'ils craignoient de devenir purs, & de se mettre hors d'état de mai la Pâque. Et par un abus tout femblable si commun aujourd'hui dans le monde, a une fausse conscience on avale le chan & on le digére, tandis qu'on craint d'a ler le moucheron. C'est-à-dire, avec fausse conscience, on s'abandonne aux vi violentes & aux plus ardentes passions s se satisfait, on se venge, on s'empare du

Conscience: dutrui, on le retient injustement, on dévre la veuve & l'orphelin, on dépouille le puvre & le foible; tandis qu'à l'exemple ds Pharisiens, on se fait des crimes de cert ns points très-peu importans. On est exact érégulier commeeux jusqu'au scrupule sur d légéres observances, qui ne regardent de les dehors de la religion; pendant que l'n fe moque, & que l'on fe joue de ce qu'il ya dans la religion & dans la loi de Dieu e plus grand & de plus indispensable, sçapir, la justice, la miséricorde & la foi. Qu'est-ce que la fausse conscience? un pîme, dit faint Bernard, mais un abîme épuisable de péchés : Conscientia quast Bernarda byssus multa; une mer profonde & affreuse, ont on peut bien dire que c'est-là, où se ouvent des reptiles sans nombre: Mare Pf. 1034 agnum ac spatiosum; illic reptilia, quorum on est numerus. Pourquoi des reptiles? pare que de même, dit ce Pere, que le reptile insinue & se coule subtilement, aussi le éché se glisse-t-il comme imperceptibleaent dans une conscience, où la passion & erreur lui donnent entrée. Et pourquoi des eptiles sans nombre? parce que de même ue la mer, par une prodigieuse sécondité, It abondante en reptiles, dont elle proluit des espéces innombrables, & de cha-

ue espéce un nombre infini; aussi la conflience erronée est-elle séconde en toutes sortes de péchés, qui naissent d'elle, & c

se multiplient en elle.

Car c'est-là, poursuit S. Bernard, où s'e gendrent les monstres: Illic reptilia. C' dans la fausse conscience, où se couvent envies, les aversions noires & pleines de v nin. Là, où se forment les médisances re finées, les calomnies enveloppées, les inte tions de nuire, les perfidies déguisées, par une maudite politique artificieuseme dissimulées. Là, où croissent & se nourr sent des désirs charnels, suivis de consent mens volontaires, que l'on ne discerne pa les attachemens fecrets, mais criminels, de on ne se défie pas; les passions naissants mais bien-tôt dominantes, aufquelles on résiste pas. Là, où se cache l'orgueil se le masque de l'humilité, l'hypocrisse sous voile de la piété, la fenfualité la plus dans reuse sous les apparences de l'honnêteté. où les vices s'amassent en foule, parce c'est-là qu'ils sont comme dans leur cen & dans leur élément : Illic reptilia, quor non est numerus. A quoi n'est-on pas expe & de quoi n'est-on pas capable, en suiv une conscience aveuglée par le péché N'en demeurons pas-là: j'ajoute qu'av

N'en demeurons pas-là: j'ajoute qu'avune fausse conscience, on commet le malhe diment & tranquillement. Hardiment, pre qu'on n'y trouve dans soi-même nulle position: tranquillement, parce qu'on n

rest

essent aucun trouble; la conscience, dit int Augustin, étant alors d'intelligence vec le pécheur, & le pécheur dans cet état, vant fait comme un pacte avec sa conscien-, qui le met enfin dans la funeste posseson de pécher, & d'avoir la paix. Or la paix ans le péché, est le plus grand de tous les aux. Non, Chrétiens, le péché sans la aix, n'est point absolument le plus grand al que nous ayons à craindre; & la paix brs du péché seroit sans exception le plus. and bien que nous puissions désirer. Mais n & l'autre ensemble, c'est-à-dire, la paix ens le péché, & le péché avec la paix, c'est souverain mal de cette vie, & ce qu'il y a pur le pécheur de plus approchant de la probation.

Dr voilà, mes chers Auditeurs, ce que prouit la fausse conscience. Prenez garde, s'il bus plaît, à la remarque de saint Bernard, di éclaircira ma pensée. Il distingue quatre rtes de consciences : la bonne, tranquille & jissible; la bonne, gênée & troublée; la rauvaise, dans l'agitation & dans le trouble; mauvaise, dans le calme & la paix : & làessus écoutez comment il raisonne. Une Inne conscience tranquille &paisible, c'est, r-il, sans contestation, un paradis antici-; une bonne conscience gênée & troublée, est comme un purgatoire dans cette vie, ent Dieu se sert quelquesois pour éprou-Avent. H

ver les ames les plus faintes; une mauvail consciencedans l'agitation&dans le troub que lui cause la vue de ses crimes, c'estur. espéce d'enser. Mais il y a encore, ajoute-t-i quelque chose de pire que cet enfer: & quoi une mauvaise conscience dans la paix &dar le calme, & c'est où la fausse conscience: boutit. Car dans la conscience criminelle mais troublée de la vue de son péché, que que image qu'elle nous retrace de l'enfer,? moins y a-t-il encore deslumiéres; & par co séquent, au moins y a-t-il encore des pris cipes de componction, de contrition, de co version. Le pécheur se révolte contre Die mais au moins sçait-il bien qu'il est rebell mais au moins ressent-il lui-même le ma heur & la peine de sa rebellion. Sa passion domine & le rend esclave de l'iniquity mais au moins ne l'empêche-t-elle pas connoître ses devoirs, ni d'être soumis à vérité. Donnez-moi le mondain le plus e porté dans son libertinage; tandis qu'il a u conscience droite, il n'est pas encore tout fait hors de la voie de Dieu: pourquoi?pat que malgré ses emportemens, il voit en re le bien & le mal, & que cette vue pe le ramener à l'un, & le retirer de l'autre

Mais dans une fausse eonscience il n'y que ténébres, & que ténébres intérieure plus sunesses mille sois que ces ténébres etérieures dont nous parle le Fils de Die

puisqu'elles sont la source de l'obstination lu pécheur & de son endurcissement. Térébres intérieures de la conscience, qui font ue le pécheur au milieu de ses désordres st content de lui-même, se tient sûr de Dieu, se rend de secrets témoignages d'une raine innocence dont il se flatte, pendant ue Dieu le réprouve, & prononce contre

ii les plus sévéres arrêts.

Et c'est-là, Chrétiens, ce que j'ai prétenu, quand j'ai dit en dernier lieu, qu'avec ne fausse conscience on commet le mal sans essource:car la grande ressource dupécheur, est laconscience droite & saine, qui encomettant même le péché, le condamne, & le connoît comme péché. C'est par-là que lieu nous rappelle, par-là que Dieu nous resse, par-là que Dieu nous force, pour ainsi re, de rentrer dans l'ordre & dans la fouission& l'obéissance dûe à sa loi. Ce fut parque la grace de Jesus-Christ victorieuse, iompha du cœur d'Augustin: cette rectitu-, & pour ainsi dire, cette intégrité de conlience, que S. Augustin avoitconservée jusues dans ses plus grands déréglemens, futle méde & la guérison de ses déréglemens-1êmes. Oui, Seigneur, disoit-il à Dieu, dans tte humble confession de sa vie, que je puis joposer aux ames pénitentes comme un irfait modéle : oui, Seigneur, voilà ce qui l'a sauvé, ce qui m'a retiré du profond abîme de mon iniquité; ma conscience déclarée pour vous contre moi; ma conscience, quoiquec oupable, juge équitable d'elle-même; voilà ce qui m'a fait revenir à vous. Voyezvous, Chrétiens, la conduite de la grace dans la conversion d'Augustin? Ce fonds de conscience qui étoit resté en lui, & que le péché même n'avoit pû détruire, fut le fonds de toutes les miséricordes que Dieu vouloit exercer sur lui : le trouble de cette conscience criminelle, mais malgré son péché conforme à la loi, fut la derniere grace, mais au même-tems la plus efficace & la plus invincible de toutes les graces que Dieu s'étoit réservées pour sléchir & pour amollir la dureté de ce cœur impénitent. Pensée consolante pour un pécheur intérieurement agité & livré aux remords de sa conscience! Tandis que ma conscience me fait souffrit cette gêne cruelle, mais salutaire; tandis qu'elle me reproche mon péché, Dieu ne m'a pas encore abandonné; sa grace agil, encore sur moi; il y a encore pour moi de l'espérance; mon falut est encore entre me mains; & les miséricordes du Seigneur en fin ne sont pas encore épuisées: ces remorde dont je suis combattu, m'en sont une preu ve & une conviction sensible, puisque Dien me marque par-là la voie que je dois suivr pour retourner à lui.

Et en effet, avec une conscience droite

quelque éloigné de Dieu que l'on puisse être, on revient de tout. C'est ce que l'exbérience nous fait voir tous les jours en nille sujets, où Dieu, comme dit S. Paul, se plaît à manifester les richesses de sa grace; & qui après avoir été les scandales du monde par leur vie abominable, en deviennent par leur conversion, les exemples les plus éclatans & les plus édifians. Au contraire, vec une fausse conscience, mortellement plessé, on est dans l'impuissance de guérir; engagé dans les plus grands crimes & dans es plus longs égaremens, on est sans espérance de retour. Avec une fausse conscience, on est incorrigible, & inconvertible; on opiniâtre, on s'endurcit, on vit & on meurt lans son péché: d'où il s'ensuit que la fause conscience, & sur-tout la paix de la fausse conscience, dans l'ordre des jugemens de Dieu, doit être regardée du pécheur, nonseulement comme une punition de Dieu, nais comme la plus formidable des vengeances de Dieu, mais comme le commencement de la réprobation de Dieu.

Et voilà pourquoi, dit S. Chrysostome, (ne perdez pas cette réflexion, qui a quelque chose de touchant, quoique terrible) quand Isaïe animé du zéle de la gloire & des intérêts de Dieu, sembloit vouloir porter Dieu punir les impiétés de fon peuple, il n'em-ployoit point d'autres expressions que celle-H iij

Mario 6.

ci. Excæca cor populi hujus. A veuglezlecœur de ce peuple, c'est-à-dire, la conscience de ce peuple. Il ne lui disoit pas : Seigneur, humiliez ce peuple, confondez ce peuple; accablez, opprimez, ruinez ce peuple. Tout cela lui paroissoit peu en comparaison de l'aveuglement; & c'est à cet aveuglement de leurs cœurs, qu'il réduisoit tout : Excaca cor. Comme s'il eût dit à Dieu : C'est par-là, Seigneur, que vous vous vengerez pleinement. Guerres, pestes, famines, calamités temporelles, ne seroient pour ces ames révoltées que des demi-châtimens : mais répandez dans leurs consciences des ténébres épaisses, & la mesure de votre colére, aussibien que de leur iniquité, sera remplie. I concevoit donc que l'aveuglement de leur fausse conscience étoit la derniere & la plus affreuse peine du péché.

Mais c'est pour cela même, que par un esprit tout contraire à celui d'Isaïe, je sais aujourd'hui, une priere toute opposée, en disam à Dieu: Ah! Seigneur, quelque irrité que vous soyez, n'aveuglez point le cœur de ce peuple; n'aveuglez point les consciences de ceux qui m'écoutent; & que je n'aye pas encore le malheur de servir malgré moi, par l'abus qu'ils feroient de votre parole & de mon ministère, à la consommation & aux tristes suites de leur aveuglement. Décharagez votre colére sur tout le reste: mais épar-

nez leurs consciences. Leurs biens & leurs ortunes sont à vous; faites-leur-en sentir la erte: mais ne les privez pas de ces lumiées, qui doivent les éclairer dans le chemin e la vertu. Humiliez-les, mortifiez-les, ppauvrissez-les, anéantissez-les selon le nonde : mais n'éteignez pas le rayon qui eur reste pour les conduire. A toute autre unition qu'il vous plaira de les condamner, ls s'y foumettront: mais ne les mettez pas l'épreuve de celle-ci en leur ôtant la conoissance & la vue de leurs obligations; car e seroit les perdre, & les perdre sans resource; ce seroit dès cette vie les réprouver. 'achéve. Fausse conscience aisée à former, susse conscience dangereuse & pernicieuse suivre, c'est ce que je vous ai fait voir. Enn fausse conscience excuse inutile pour ous justifier devant Dieu : c'est la derniepartie.

Len faut convenir, Chrétiens: Dieu, qui PARTIES Il miséricordieux, aussi-bien que juste, ne ous feroit pas des crimes de nos erreurs, si étoient des erreurs involontaires de bone e soi; & il n'y auroit point de pécheur qui éut droit de se prévaloir de sa fausse contience, & qui ne pût avec raison l'alléguer Dieu, comme une légitime excuse de son éché, si la fausse conscience avoit ce caractere de sincérité, dont je parle. Mais on

l'iiii

176 SUR LA FAUSSE

demande si elle l'a toujours, ou du moins! elle l'a souvent. Cette question est d'une ex trême conséquence, parce qu'elle renferme une des régles, & j'ose dire des plus impor tantes régles, d'où dépend, dans l'usage 8 dans la pratique le discernement & le juge ment exact que chacun de nous doit faire des actions de sa vie. Il s'agit donc de sça voir, si ce caractére de bonne soi convien ordinairement aux consciences aveugles & erronées des pécheurs du siécle : ensorti qu'une conscience aveugle & erronée, l'égard des pécheurs du siécle, puisse com munément leur être un titre, pour se discul per & se justisser devant Dieu. Ah! me chers Auditeurs, plût à Dieu que cela fû ainsi! un million de péchés cesseroient aujourd'hui d'être péchés; & le monde, san grace & sans pénitence, se trouveroit déchargé d'une infinité de crimes, dont l poids a fait gémir de tout tems, & fait encore gémir les ames vertueuses.

Mais si cela étoit, reprend saint Bernard pourquoi David, ce faint Roi, dans la fer veur de sa contrition, auroit-il demandé Dieu, comme une grace, qu'il oubliât se ignorances passées: voulant marquer par-là celles qui avoient causé le désordre & l Fsal. 24. corruption de sa conscience? Delista juvent tutis meæ, & ignorantias meas ne meminerisi N'auroit-il pas dû dire au contraire: Seie

meur, fouvenez-vous de mesignorances,& ne les oubliez jamais? car puisqu'elles me loivent tenir lieu de justification auprès de yous, il est de mon intérêt que vous en conerviez le souvenir,& que vous les ayiez touours présentes. Est-ce ainsi qu'il parle? non: l dit à Dieu, oubliez-les; effacez-les de ce ivre redoutable que vous produirez contre noi, quand vous me jugerez dans toute la igueur de votre justice. Ne vous souvenez oint alors du mal que j'ai fait, & que je n'ai as connu; puisque de ne l'avoir pas conu,-dans l'obligation où j'étois de le conoître, est déja un crime dont vous seriez n droit de me punir: Et ignorantias meas ne remineris. Il n'est donc pas vrai que l'ignonce, & par conséquent la fausse conscien-, foit toujours une excuse recevable aurès de Dieu.

Il y a plus, & je prétends qu'elle ne l'est resque jamais, & que dans le siècle où nous ivons, c'est un des prétextes les plus srivos: pourquoi? par deux raisons invincibles, sans replique. 1°. Parce que dans le siècle i nous vivons, il y a trop de lumière, pour puvoir supposer ensemble une conscience ans l'erreur, & une conscience de bonne soi. Parce qu'il n'y a point de fausse conscience que Dieu dès maintenant ne puisse considere par une autre conscience droite, qui ste en nous; ou qui, quoique hors de nous,

Hw

178 SUR LA FAUSSE

s'élève contre nous, malgré nous-mêmes. Encore un moment d'attention, & vous en

allez être persuadés.

Non, Chrétiens, dans un siécle aussi éclairé que celui où Dieu nous a fait naître, nous ne devons pas présumer qu'il se trouve aisément parmi les hommes des consciences erronées & au même-tems innocentes. Il y en a peu dans le monde de ce caractére, & dans le lieu où je parle, je ne craindrois pas d'avancer qu'il n'y en a absolument point. Car fans m'étendre en général fur la proposition, si vous, mon cher Auditeur, à qui je l'adresse en particulier, aviez été fidéle aux lumiéres de la grace que Dieu vous avoit abondamment communiquées, & si vous aviezusé des moyens faciles qu'il vous avoit mis en mains pour vous éclairer du fond de vos obligations; jamais ces erreurs, qui ont été la source de tant de désordres, ne vous auroient aveuglé, ni n'auroient perverti votre conscience. Souffrez que je vienne au détail. Par exemple, si avant que d'agir & de décider sur des choses essentielles, wous vous étiez défié de vous-même; si vous aviez eu, & que vous euffiez voulu avoir un ami droit & Chrétien, qui vous eût parle sincérement & sans ménagement; si vous aviez donné un libre accès à ceux dont vous pouviez apprendre la vérité; si votre délicatesse, ou votre répugnance à les écouters

e leur avoit pas fermé la bouche; si par-là s adulateurs ne s'étoient pas emparé de otre esprit; si parmi les Ministres du Seineur, qui devoient être pour vous les inrprétes de sa loi, vous aviez eu recours à cux qu'il avoit plus libéralement pourvus a don de la science, & que l'on connoisfit pour tels; st au lieu d'en choisir d'intelbens, vous n'en aviez pas cherché d'indulens & de complaisans; si jusques dans le ibunal de la pénitence, vous n'aviez pas référé ce qui vous étoit commode à ce di vous auroit été salutaire : cette sausse onscience, que nous examinons ici, ne se froit pas formée en vous: Elle n'est donc nue que de vos réfistances à la grace & x vues que Dieu vous donnoit. Elle ne est formée, que parce que vous avez vécu ons une indifférence extrême à l'égard de s devoirs; que parce que le dernier de ps soins a été de vous en instruire; que parqu'emporté par le plaisir, occupé des ains amusemens du siécle, ou accablé vontairement & sans nécessité de mille affais temporelles, vous vous êtes peu mis en ine d'étudier votre Religion; que parce aimant avec excès votre repos, vous avez vité d'approfondir ce qui l'auroit évidemient, mais utilement troublé. Elle ne s'est rmée, que parce que dans le doute vous bus en êtes rapporté à votre propre sens; que

parce que vous vous êtes fait une habitude de votre présomption, jusqu'à croire que vous aviez seul plus de sumiéres que tous les autres hommes; que parce que vous vou êtes mis en possession d'agir en effet toujours selon votre idée, rejettant de sage: conseils, ne pouvant soussirir nul avis, ne voulant jamais être contredit, faisant gloire de votre indocilité; & comme dit l'Écriture, ne voulant rien entendre, ni rien sçavoir, de peur d'être obligé de faire & de Psal. 35. pratiquer: Noluit intelligere ut benè ageret

C'est ainsi, dis-je, mon cher Auditeur que suivant le torrent & le cours du monde vous vous êtes fait une conscience à votr gré, & vous êtes tombés dans l'aveuglement Or n'êtes-vous pas le plus injuste des hommes, si vous prétendez qu'une conscienc fondée sur de tels principes, vous rende ex cusable devant Dieu? Cela seroit bon pou des ames payennes, enveloppées dans le ténébres de l'infidélité: cela seroit bon peut être pour de certaines ames abandonnées la grossiéreté de leur esprit; & par la desti née de leur état, vivant sans éducation, & presque sans instruction. Mais pour vous Chrétiens, qui vous piquez en tout le rest d'intelligence & de discernement; pour vous, que la lumiére, si je puis ainsi parler investit de toutes parts; pour vous à qui i est si facile d'être instruits de la vérité, & de

a connoître à fond : quel droit avez-vous le dire, que c'est l'erreur de votre consciene qui vous a trompés? Abus, mon cher Auditeur, excuse vaine, & qui n'a point l'autre esset que de vous rendre encore plus riminel. C'est ce voile de malice dont pare l'Apôtre; & quand vous vous en servez, ous ne saites qu'augmenter votre crime, en ejettant sur Dieu ce que vous devez avec ons un pour le propose de vous imputer à vous-même.

D'autant plus condamnables au tribunal le Dieu (remarquez bien ceci, s'il vous laît, Chrétiens: c'est un second titre dont Dieu se servira contre nous ) d'autant plus ondamnables, que Dieu dans le jugement u'il fera de nous, ne nous jugera pas seulenent sur les erreurs de nos consciences abolument considérées; mais sur les erreurs le nos consciences comparées à l'intégrité le la conscience des payens; mais sur les rreurs de nos consciences opposées à notre xactitude, & à notre sévérité même pour es autres; mais fur les erreurs de nos confiences comparées à la droiture des premiees vues & des premieres notions que nous vons eues du bien & du mal, avant que le éché nous eût aveuglés. Cartout cela, dit aint Augustin, ce sont autant de régles pour ormer en nous une conscience éclairée & ure, ou du moins pour l'y rétablir. Et pare que nous les aurons négligées ces régles,

ces régles deviendront contre nous autant de sujets de condamnation. Ne serois-je pas heureux si je vous persuadois aujourd'hui de vous les rendre utiles & nécessaires?

Dieu se servira de la conscience des Payens, pour condamner les erreurs des Chrétiens. Ainsi Tertullien instruisant les femmes Chrétiennes, les confondoit-il sur certains scandales, dont quelques-unes, rempliesde l'esprit du monde, ne se faisoient nulle conscience; & en particulier sur cette immodestie dans les habits, sur ces nudités criminelles, si contraires à la pudeur. Car n'est-il pas indigne, leur disoit-il, qu'il y air des payennes dans le monde plus régulieres là-dessus & plus conscientieuses que vous? N'est-il pas indigne que les femmes Arabes, dont nous sçavons les mœurs & les coutumes, bien loin d'être sujettes à de tels desordres, les ayent toujours détestés comme une espéce de prostitution; & que vous élevées dans le Christianisme, vous prétendiez les justifier par un usage corrompu; dont le monde en vain s'autorise, puisque Dieu l'a en horreur & le réprouve? Or sçachez, ajoutoit ce Pere, que ces payennes & ces infideles seront vos juges devant Dieu Et moi, Chrétiens Auditeurs, suivant le même pensée, je vous dis: N'est-il pas bier étrange & bien déplorable que nous nou! permettions aujourd'hui impunément 8

ns remords, cent choses dont nous sçavons ue les payens se sont fait des crimes? que ans la justice, par exemple, on ne rougisse oint de je ne sçais combien de ruses, de déours, de chicanes, que la probité de l'Aopage n'auroit pas souffertes; que dans le ommerce on veuille soutenir des usures, ue toutes les loix Romaines ont condamées; que dans le Christianisme on veuille ualifier de divertissemens honnêtes, auoins permis, des spectacles, qui, selon le pport de saint Augustin, rendoient infales dans le Paganisme ceux qui les repréntoient. D'où procédoient ces sentimens? 'où procédoit la févérité de ces loix? fion de la rectitude naturelle de la consciene; & c'est cette conscience des payens qui éprouvera la nôtre. Car il est de la foi qu'ils éléveront contre nous au jugement derier; & il est certain que cette comparaison 'eux à nous, & de nous à eux, sera un des lus fenfibles reproches de notre aveugleient.

N'alions pas si loin: nous avons une concience éclairée; pour qui? pour les autres; à aveugle, pour qui? pour nous-mêmes aveugle, pour qui? pour nous-même jusqu'au ferupule, à indulgente pour nous-nême jusqu'au relâchement. Que fera dieu? il confrontera ces deux consciences our condamner l'une par l'autre. Car il

est encore de la foi, que nous serons jugé comme nous aurons jugé les autres; & que Dieu prendra pour nous la même mesure

que nous aurons prise pour eux.

Enfin, Dieu nous rappellera à ces pro mieres vues, à ces notions si justes & si sai tes, que nous avions du péché, avant qu le péché nous eût aveuglés. Quelque rei versement qui se soit fait dans notre con cience, nous n'avons pas oublié ce bien heureux état, où l'innocence de notre cœ jointe à l'intégrité de notre raison, nous d gageoit des illusions & des erreurs du siécl nous nous souvenons encore de ces idé primitives, qui nous faisoient juger si sain ment des choses par rapport à la loi de Diet ce péché que nous traitons maintenant c bagatelle, nous paroissoit un monstre; c'étoit la conscience qui nous inspiroit. sentiment. Qu'est devenue cette conscien ce? comment s'est-elle si prodigieusement changée? c'étoit le fruit d'une éducatio Chrétienne; on l'avoit cultivée, on l'avo perfectionnée par tant de sages conseils. Qu nous disoit-elle autresois? & pourquoi, nous dit-elle plus ce qu'elle nous diso alors? D'où est venue une corruption si ge nérale & si fatale? on ne nous reconno plus, & nous ne nous reconnoissons plu nous-mêmes. C'est, nous dira Dieu, qu yous avez donné entrée à la passion, & qu passion a étoussé toutes les semences de ertu que j'avois jettées dans votre ame. Or ous est-il pardonnable de n'avoir pas contrvé tant de bons principes, qui devoient ous servir de régles dans tout le cours de otre vie? Vous est-il pardonnable d'avoir eint tant de lumieres, des lumieres si vient tant de lumieres, des lumieres si vient tant de lumieres, & de vous être plontairement plongés dans les ténébres une sausse conscience?

C'est donc, mes chers Auditeurs, de ce sordre de la fausse conscience, que je vous onjure aujourd'hui de vous préserver, ou revenir. Pour cela, souvenez-vous de se deux maximes, qui sont d'une éternelle rité, & sur lesquelles doit rouler toute vo-conduite: l'une, que le chemin du ciel étroit; & l'autre, qu'un chemin étroit peut jamais avoir de proportion avec e conscience large. La premiere est son-e sur la parole de Jesus-Christ: Arcta via Matt. 76 quæ ducit ad vitam; & la seconde est évinte par elle-même. Pour peu que vous yez Chrétiens, il n'en saudra pas davan-

yez Chrétiens, il n'en faudra pas davanze, pour vous faire prendre le dessein d'usolide & parfaite conversion. Souvenezus qu'il est bien en votre pouvoir de forr vos consciences comme il vous plaît; is qu'il ne dépend pas de vous, d'élargir voie du salut. Souvenez-vous que ce n'est s la voie de Dieu qui doit s'accommoder

186 SUR LA FAUSSE CONSCIENCE! à vos consciences; mais que ce sont vo consciences qui doivent s'accommoder à l voie de Dieu. Or c'est ce qui ne se pour jamais, tandis que vous les réglerez fur le maximes relâchées du siécle. Il faut qu'el les se resserrent, ou par une juste crainte ou par une obéissance fidele, pour parven à ce dégré de proportion, sans lequel elle ne peuvent être que des consciences réproi vées. Si à mesure que vous vous licentie dans l'observation de vos devoirs, le che min du ciel devenoit plus large & plus sp cieux; ah! mon Frere, s'écrie saint Bernare bien loin de vous troubler dans la possessic de cette vie libre & commode, je vous confirmerois en quelque sorte moi-mêm A la bonne heure, vous dirois-je, puisqu vous avez trouvé une route, & plus faci & aussi sûre, pour arriver au terme de vot falut, suivez-la hardiment; & si vous voulez, usez là-dessus de tous vos droit Mais il n'en va pas ainsi: car l'Ecriture 1 nous parle point de ce chemin large q conduit à la vie. Il n'y a qu'une seule por pour y entrer; & l'Evangile nous apprer que pour passer par cette porte, il faut fa ce généreux effort : nous en serons bie

Luc. 13. re effort, Contendite. Faisons-le, Chrétien payés par la gloire qui nous est promise,

que je vous souhaite, &c.

# SERMON

### OUR LE IV. DIMANCHE

DE

## L'AVENT.

Sur la sévérité de la Pénitence.

tum est verbum Domini super Joannem Zahariæ silium in deserto; & venit in omnem egionem Jordanis, prædicans baptismum pæitentiæ in remissionem peccatorum.

Seigneur fit entendre sa parole à Jean fils de Zaiarie dans le désert; & il alla dans tout le pays. ii est le long du Jourdain, prêchant le baptême pénitence pour la rémission des péchés. En saint uc, chap. 3.

### IRE,

E n'étoit pas en vertu du baptême de t Jean que les péchés étoient remis: mais aptême de saint Jean étoit une préparanécessaire pour parvenir à la rémission péchés; & sans la rémission des péchés, ne pouvoit participer à la rédemption esus-Christ, ni prositer de ce bienfait imable. C'étoit par la pénitence qu'il

falloit se disposer à le recevoir; & cet pénitence depuis l'établissement de la Chrétienne, est communément appe lée un second baptême, comme le ba tême, suivant la doctrine des Pere étoit autresois appellé la premiere pér tence.

Voilà pourquoi le divin Précurseur pr che aujourd'hui le baptême de la péniter ce avec tant de zéle: & puisque nous sor me à la veille de cette grande folemnit où nous devons célébrer nous-mêmes naissance du Sauveur des hommes, & venue de ce Messie que Jean-Baptiste a nonçoit aux Juifs, je me trouve engag mes chers Auditeurs, à vous faire la mê prédication. Le caractére de ce baptêm je veux dire, de cette pénitence Chrétie ne, dont j'ai à vous parler, est, selon te les Docteurs de l'Eglise, l'esprit de sévité. Car c'est en cela particulièrement, Pacien évêque de Barcelone, que la pé tence est différente du premier bapter Mariére importante, & instruction néc faire, que je vous prie de ne pas néglig Il n'est rien de plus ordinaire, ni rien plus étrange, que de voir le relâcheme se glisser jusques dans notre pénitence rme ; & c'est ce défordre que j'attaque de ce discours, & que j'entreprends de com ger, après que nous aurons demandé DE LA PÉNITENCE, 189 ours du ciel par l'intercession de Marie. re, Maria.

y a long-temps, & ce n'est pas seulent de nos jours, qu'il s'est élevé dans le nde, je dis dans le monde Chrétien, des itestations touchant la sévérité de la péence, considérée de la part des Prêtres, sont les vicaires de Jesus-Christ, & qui : été établis de Dieu, pour en être les nistres & les dispensateurs. Il n'est rien plus fameux dans l'histoire de l'Eglise, le différend qui s'émut sur ce point enles Novatiens, & la secte qui leur étoit posée. Les uns vouloient que l'on admît différemment à la pénitence toutes forde pécheurs; & les autres prétendoient contraire, qu'on n'y en devoit recevoir un. Ceux-là corrompoient la pénitence un excès de relâchement; & ceux-ci en lruisoient tout-à-fait l'usage par un excès l'sévérité. L'Eglise inspirée du Saint Esot, suivant sa conduite ordinaire, prit le rieu entre ces deux extrêmités; & par le opérament qu'elle y apporta, en modé-et la rigueur des uns, & en corrigeant la p grande facilité des autres, elle rédui-lla pénitence, disons mieux, l'adminisution du facrement de la pénitence, aux ples bornes où le fouverain Prêtre Jesus-Crist avoit prétendu la renfermer.

Or cette importante question, tant a tée alors, s'est ensuite renouvellée prese dans tous les siécles; & nous l'avons vue réveiller dans le nôtre, non pas avec le n me éclat, ni avec des suites si sunesses Dieu ne plaise! mais toujours avec le n me partage de sentimens, & la même e versité de conduite. Ceux-là ont pris le pri de la sévérité, mais d'une sévérité sa mesure; & ceux-ci le parti de la douceu mais d'une douceur quelquesois dangers se, soit pour le ministre de la pénitence.

soit pour le pécheur pénitent.

Je n'ai garde, Chrétiens, de m'engas aujourd'hui dans cette controverse, ni d'e treprendre de décider un point qui ne vo regarde pas directement, & qui ne pe servir à votre édification. Car il vous ser bien inutile de sçavoir comment, & s quelles régles les prêtres doivent administr la pénitence, pendant que vous ignorez quelle maniere vous devez vous-mêmes pratiquer: & d'ailleurs, l'expérience no apprend assez, que ces sortes de matie traitées dans la chaire, & par-là foumin au jugement du public, n'ont point d'a tre effet que de diviser les esprits, & de si re que les peuples, qui doivent être jugi par les prêtres dans le faint tribunal, devie nent eux-mêmes les juges des prêtres; c voilà souvent où tout aboutit.

DE LA PÉNITENCE. 191 Tels'inquiéte de ce que les Prêtres ne font s leur devoir dans le facrement de la pénince, qui se met très-peu en peine d'y faile sien. Tel accuse les prêtres de soiblesse de corruption dans leur morale, qui n'acmplit pas même ce que lui impose la mole la moins étroite. On voudroit en génél des prêtres sévéres & zélés, tandis qu'en rticulier on n'a pas le moindre zéle, ni la oindre sévérité pour soi-même.

Cependant, Chrétiens, c'est sur-tout uns le pécheur que doit être la févérité de pénitence, puisque c'est dans le pécheur v'est le désordre du péché. Si les prêtres oivent avoir de la sévérité, ce n'est que pour ippléer à celle qui nous manque. Car que jut servir toute la sévérité des prêtres, celque pure & quelque sainte qu'elle soit, celle n'est pas précédée ou du moins ac-empagnée de la nôtre?

Ne parlons donc point de la févérité de l pénitence par rapport aux ministres que leu à choisis, & qu'il a revêtus de son pouvir, pour être dans le facré tibunal comn ses lieutenans & les défenseurs de ses i érêts. S'il y a dans l'exercice de leur mintére quelques abus à réformer, laissons-en lisoin aux Prélats, & à ceux qui ont autodans l'Eglise. Mais nous, ne pensons q'à nous-mêmes, puisque nous ne devons roondre que de nous-mêmes. Or je dis que

Sur la Sévérité le grand principe qui doit animer & régle notre pénitence, c'est la sévérité; sévérit nécessaire, & sévérité douce. Appliquez vous, & concevez mon dessein. Je prétend que la pénitence prise par rapport à nous doit être sévére : c'est de quoi il saut con vaincre vos esprits, & ce que je serai dan le premier point. Mais parce que cette sévo rité pourroit rebuter vos cœurs, j'ajou te que plus notre pénitence est sévére, pli dans sa sévérité même elle devient douce je vous le montrerai dans le second poin Nécessité d'une pénitence sévére , douce d'une pénitence sévére : c'est tout le suj de votre attention.

I. Quelque relâchement que le péché a introduit dans le Christianisme, il a aisé de comprendre, pour peu que l'oconnoisse la nature de la pénitence, qu'e doit être sévére de la part du pécheur; la raison qu'en apporte saint Augustin, convaincante. Car, dit ce Pere, qu'est que la pénitence? c'est un jugement, ma un jugement dont la forme a quelque cho de bien particulier. Et en esset, si vous r demandez quel est celui qui y préside qualité de juge; je vous réponds, que c'eclui qui y paroît en qualité de criming Ang. lib. je veux dire, le pécheur même: Asci 500 homil· dit homo adversum se tribunal mentis su

l'ho

DE LA PÉNITENCE.

193

omme s'érige un tribunal dans son procœur : il se cite devant soi-même, il se l'accusateur de soi-même, il rend des téignages contre soi-même; & ensin anid'un zéle de justice, il prononce luime son arrêt. Voilà la véritable & parte idée de la pénitence Chrétienne.

te idée de la pénitence Chrétienne. Mais, me direz-vous, faint Augustin parit ailleurs du jugement de Dieu, dit qu'il

appartient qu'à Dieu d'être juge dans sa opre cause. Il est vrai, Chrétiens; il n'aprtient qu'à lui de l'être d'une maniére inpendante, de l'être avec un pouvoir abso-, de l'être souverainement & sans appel. l'homme, en se jugeant lui-même par la itence, est bien éloigné d'avoir ce catére de jurisdiction. Il se juge, mais en plité seulement de délégué, & comme teat la place de Dieu. Il se juge, mais en tu seulement de la commission que Dieu den a donnée. Il se juge, mais avec toute a épendance d'un juge inférieur à l'égard n juge souverain. Différences bien essenides, & qui servent à établir la vérité que eyous prêche: sçavoir, que notre péniece doit être exacte & rigoureuse. Car éctez trois raisonnemens que je sorme de erincipe.L'homme dans la pénitence fait cice de Dieu, en se jugeant lui-même; oit donc se juger dans la rigueur. L'homidans la pénitence devient juge, non pas

Avent.

Sur la Sévérité d'un autre, mais de soi-même; il doit donc dans ses jugemens prendre le parti de la sévérité. Du jugement que l'homme fait de luimême dans la pénitence, il y a appel à ur autre jugement supérieur, qui est celui de Dieu; il doit donc y procéder avec un équité inflexible. Développons ces troi

pensées, & suivez-moi. Je le dis, Chrétiens, & il est vrai: l'hom me pécheur tient la place de Dieu, quan il se juge lui-même par la pénitence; & c'e ce que Tertullien nous déclare en terme formels. La pénitence, dit-il, est une vert qui doit faire en nous la fonction de justice de Dieu, & de la colére de Dieu : la justice de Dieu, pour nous condamner & de la colere de Dieu, pour nous puni car c'est-là le sens de ces admirables par

Pen it.

Tereul. de les: Rænitentia Dei indignatione fungitur: u vertu qui doit prendre contre nous les int rêts de Dieu; qui doit réparer en nous injures faites à Dieu; qui aux dépens den personnnes, doit venger & appaiser Die qui à mesure que nous sommes plus moins coupables, doit nous faire plus moins sentir l'indignation & la haine Dieu : je dis cette haine parfaire qu'il a péché; & cette sainte indignation, que ne peut s'empêcher, parce qu'il est Dieu, conceyoir contre le pécheur. Si la pénite est conforme à la droite raison, c'est-à-d

DE LA PÉNITENCE. 195 li elle est ce qu'elle doit être, en voilà le vrai caractère. Or je vous demande : ce caractère peut-il lui convenir, à moins qu'elle ne penche vers la rigueur, & qu'elle ne nous inspire contre nous-mêmes ce téle de sévérité qui lui est si propre?

A parler simplement, & dans les termes es plus éloignés de l'amplification, à quoi lans le sujet que je traite je sais prosession le renoncer; dites-moi, Chrétiens: une ache & molle pénitence a-t-elle quelque hose qui ressemble à cette indignation de Pieu? Entre la pénitence d'un homme nondain, & la justice de Dieu vindicative, -a-t-il quelque proportion? ou plutôt, dans énorme & monstrueuse opposition qui se ouve entre l'extrême févérité de celle-ci, t les honteux relâchemens de celle-là, l'upeut-elle être substituée à l'autre, & s'il-'est permis de m'exprimer de la sorte, deenir l'équivalent de l'autre? Ah! mes chers uditeurs, oserions-nous le dire? oserionsbus même le penser? Il s'ensuit donc que otre pénitence alors, non-seulement n'est pint dans ce degré de perfection qui en purroit relever infiniment le mérite & la oire devant Dieu; mais qu'à la bien exainer dans ses principes, & selon l'exacte refure qu'elle doit avoir, elle n'est pas mê-📭 absolument recevable. Pourquoi? parqu'elle n'a nulle conformité à fon souverain modéle, & que la régle de Tertullien ne peut lui être appliquée: Pænitentia Dei indignatione fungitur. Quand je ne confulterois que le bons sens, c'est ainsi que je conclurois.

Approfondissons cette pensée; & puisque la fin de la vraie pénitence doit être de condammer & de punir le péché, imaginonsnous, mes Freres, reprend faint Augustin, que Dieu a fait un pacte avec nous & qu'il nous a dit: Il faut, ou que vous vous jugiez vous-mêmes, ou que malgré vous-mêmes vous soyez jugés; que vous vous jugiez vous-mêmes dans cette vie, ou que malgre vous, vous soyez jugés à la mort. Je vouser laisse le choix. Il est impossible que vou évitiez l'un & l'autre, parce que tout péche attire un jugement après soi; mais l'un ou l'autre me suffira, & je m'en tiendrai éga lement satisfait. Il dépend donc maintenan de vous, ou d'être jugés, par moi, ou den l'être pas. Car si vous vous jugez vous-mê mes par la pénitence, dès-là vous n'ête plus responsables à ma justice; & tou pécheurs que vous êtes, ma justice n'a plu d'action contre vous. Au contraire, si vou ne vousjugez pas, ou sivous vous jugez mai le droit que j'ai de vous juger subsisse né cessairement : & comme Dieu, je suis obl gé par le devoir de ma providence à maintenir dans toute son étendue,

DE LA PÉNITENCE.

197

C'est ainsi que Dieu nous parle : & en quel endroit de l'Ecriture nous propose-1-11 une telle condition? dans tous les sivres des Prophétes; mais plus expressément dans cet excellent passage de l'Épître aux Corinthiens, où S. Paul instrussant les premiers fidéles, eur donnoit cet important avis: Quòd si 1. Cor. 14 nosmetipsos dijudicaremus, non utique judicaremur; sçachez, mes Freres, que si nous vouions bien nous juger, nous-mêmes, nous ne erions jamais jugés de Dieu. C'est pour cea que les Peres de l'Eglise ont si hautement xalté le mérite de la pénitence, en disant qu'elle a le pouvoir de nous affranchir en juelque forte de la jurisdiction de Dieu. Ah! 'écrioit S. Bernard', que ce jugement que je ais de moi-même, m'est avantageux, puisu'il me soustrait au jugement de mon Dieu, ui est si terrible! Quam bonum pænitentiæ Bernard, udicium, quod districto Dei judicio mesubduit? Oui, ajoutoit cet homme de Dieu, je reux, quoique pécheur, quoique chargé d'iniquité, me présenter devant ce formidable juge : mais je veux m'y présenter déja out jugé, afin qu'il ne trouve plus rien à uger en moi, parce que je sçais bien, & ju'il m'a lui-même assuré, qu'il ne jugera amais ce qui aura une fois été jugé. Volo Ideme ultui iræ judicatus præsentari, non judicanlus quia bis non judicat in idipfum. Or cela supposé, Chrétiens, n'ai-je pas rai-

I iii

198 SUR LA SÉVÉRITÉ

son de dire, que la sévérité du pécheur envers lui-même est une qualité essentielle à la pénitence? Car que fais-je, poursuit S. Bernard, & voici ce que chacun de nous doit s'appliquer, pour se mettre dans les dispositions que demande la solemnité prochaine: que fais-je, soit lorsque je me présente devant Dieu au tribunal de la pénitence, soit lorsque je pratique cette sainte vertu dans le secret de mon ame? Je fais ou je dois vouloir faire ce que Dieu fera un jour, quandil me jugera: & que fera-t-il alors? Un juge ment sévére de ma vie, qui ne pourra être ni obscurci par l'erreur, ni affoibli par la pas sion, ni corrompu par l'intérêt. Un juge ment, où Dieu, pour être irréprochable dans ses arrêts, employera toute la pénétra tion de son entendement divin, & toute l'in Pfal.50. tégrité de sa volonté adorable : Ut vinca cum judicaris. En un mot, un jugement, o Dieu, malgré moi-même, découvrira tout mon iniquité, & ne me fera nulle grace. Ca il est de la soi, qu'il me jugera ainsi. Il sau donc, si je veux prendre l'esprit de péniten ce, que je fasse quelque chose de semblable Et puisque voici le tems, où je dois entre en jugement avec moi-même pour me pre parer à la naissance de mon Sauveur; il fau autant qu'il m'est possible, que j'imite le procédures de la justice de Dieu contre mo même: c'est-à-dire, que je commence de

DE LA PÉNITENCE. 199 aujourd'hui à bien connoître l'état de mon ame, à en développer les plis & les replis les plus cachés, à sonder la prosondeur de mes plaies : que je considére cet examen, comme devant être pour moi un supplénent de celui de Dieu, & par conséquent comme l'affaire de ma vie la plus importane, & celle qui exige de moi une attention plus sérieuse: que pour cela je ramasse toues les lumieres de mon esprit, asin de me uger, s'il se peut, aussi parfaitement que Dieu me jugera, afin de discerner mes faues aussi exactement & avec la même équité qu'il les discernera, afin d'exercer sur moi la nême censure qu'il exercera : que pour faie cette action dignement, je fois réfolu de n'y consulter ni mon amour-propre, ni la prudence de la chair, ni la politique du monde, ni l'exemple, ni la coutume, ni les dées du fiécle, ni mes préjugés; mais d'y écouter ma seule conscience, la foi seule, la religion seule : que je prenne la balance en main, non pas celle des ensans des hommes, qui est une balance trompeuse: Mendaces si- Psal. 61. lii hominum in stateris; mais la balance du sanctuaire, où je dois être pesé, aussi-bien que l'infortuné Roi de Babylone.

Car si j'y procéde autrement, c'est-à-dire, si jusques dans le sacré tribunal je me slatte moi-même, si j'use de dissimulation avec moi-même, si je suis d'intelligence avec ma

passion, si je me prévaut contre Dieu de m fragilité, si je qualifie mes péchés de la ma nière qu'il me plaît, adoucissant les uns, dé guilant les autres, donnant à ceux-ci l'appa rence d'une droite intention, couvrant ceux là du prétexte d'une malheureuse nécessité si je décide toujours en ma faveur; si dan les doutes qui naissent sur certaines injusti ces que je commets, & qui attirent aprè elles des obligations onéreuses, je conclu dans tous mes raisonnemens à ma déchar ge; ensorte que quelque injure, ou quelqu dommage qu'ait reçu de moi le prochain je ne me trouve jamais obligé, selon me principes, à nulle réparation: enfin, si por ne me pas engager dans une discussion ! une recherche qui me causeroit un troubl fâcheux, mais un trouble salutaire, ma un trouble nécessaire, je me contente d'un revue précipitée, & je m'étourdis sur le difficultés de ma conscience, plutôt que j ne les éclaircis; si c'est ainsi que je me con porte : ah! ma pénitence n'est plus qu't' ne pénitence chimérique, & réprouvée d Dieu. Pourquoi? parce qu'elle n'est pas, con me elle le doit être, conforme au jugemen deDieu.Dieu & moi, nous avons deux poid deux mesures différentes; & c'est ce que l'F criture appelle iniquité & abomination,

En effet, Chrétiens, Dieu nous jugera bie autrement: cette lâche & molle procédul

DE LA PÉNITENCE: 201 ue nous observons à notre égard dans la

énitence, n'est point celle que Dieu suivra ans son jugement. Si cela étoit, en vain oudroit-on nous le faire craindre : en vain uroit-il fait aux Saints, & feroit-il encore ux ames vertueuses tant de frayeur. Car 'il pouvoit s'accorder avec tous nos ménaemens, avec tous nos déguisemens, avec pus nos adoucissemens, qu'auroit-il alors e si terrible? & comment seroit-il vrai, que es jugemens de Dieu sont si éloignés de eux des hommes? Mais la foi m'empêche ien de me flater d'une si vaine espérance. car elle me représente sans cesse ces deux érités essentielles, que le jugement de Dieu st infiniment rigoureux, que le jugement e Dieu doit être le modéle & la régle de na pénitence; d'où elle me fait conclure nalgré moi, que ma pénitence est donc ausse & imaginaire, si elle n'est accompanée de cet esprit de zéle & de rigueur, avec equel je dois me juger moi-même & me

Et voilà, mes chers Auditeurs, ce qui aisoit faire à David cette priere si sensée, orsqu'il demandoit à Dieu, comme une race particuliere, de ne permettre pas que amais son cœur consentît à ces paroles de nalice, c'est-à-dire, à ces pretextes que le lémon nous suggére pour notre propre jusification, & pour nous fervir d'excuses

ondamner.

Ps. 140. dans nos péchés: Ne declines cor meum in ver ba malitiæ, ad excusandas excusationes in per catis. Et parce que l'expérience lui avoi appris, que la plûpart des hommes donnen dans ce piége, & que le monde est plein d ces faux élus, car c'est ainsi qu'il les ar pelloit, qui en traitant même avec Dieu ont toujours raison, ou prétendent toujour l'avoir: ce saint Roi protestoit à Dieu, qu' ne vouloit point de communication ni d

dem. société avec eux : cum hominibus operanti bus iniquitatem, & non communicabo cui

electis eorum.

Mais qui sont ces élus du siécle, demand S. Augustin, expliquant ce passage du pseat Angust. me: Qui sunt isti electi sæculi? Ce sont, re pond ce Pere certains esprits prévenus, aus bien que le Pharissen, d'un orgueil secret; qu ne se connoissant pas, jugent toujours fave rablement d'eux-mêmes, & se tiennent sû de leur probité; qui ne se défient, ni de leu erreurs, ni de leurs foiblesses; qui de leurs v ces, se font des vertus; qui séduits par leur passions, prennent la vengeance pour u acte de justice, la médisance pour zéle del vérité, l'ambition pour attachement à les devoir; qui s'avouent bien engénéral lesplo grandspécheurs du monde, mais ne conviere nent jamais en particulier d'avoir manqué en un mot, qui se justifient sans cesse devait Dieu, & se croient irrépréhensibles devar

DE LA PÉNITENCE. 203 s hommes. Car c'est l'idée que nous en onne saint Augustin: par où il nous fait ntendre, que de tout tems il y a eu des efrits de ce caractére. Elus du siécle, qui cherhantà autorifer leurs défordres, dès-là n'ont ulle disposition à s'en repentir, beaucoup oins à y renoncer; en quoi néanmoins onsiste la pénitence. L'un, ajoutoit le mêle Docteur, impute aux astres le dérégleent de sa vie; comme si la constellation de sars étoit la cause de ses violences, ou celle e Venus de ses débauches: Venus in me adul- Ibidemi rium fecit, sed non ego. L'autre imbu de erreur des Manichéens, soutient que ce est pas lui qui péche; mais la nation des énébres qui péche en lui : Non ego peccavi, Ibideme dgens tenebrarum. Tel étoit alors le langae des hérétiques, qui, comme remarque int Augustin, n'alloit qu'à fomenter la résomption & l'impénitence de l'homme, k à rendre Dieu-même auteur du péché; c tel est encore aujourd'hui, quoique sous l'autres expressions & sous des termes plus imples le langage des mondains, j'entends le ces mondains si indulgens pour eux-mênes, & si lâches dans la pratique & l'usage

Car dites-moi, Chrétiens: quand un péheur, aux piés du ministre de Jesus-Christ, onfesse qu'à la vérité il est sujet à tel désortre, mais que ce désordre est un soible, qui

e la pénitence.

204 SUR LA SÉVÉRITÉ mérite plus de compassion que de blâme que c'est l'effet d'un tempérament, d'ur complexion qui prédomine en lui, & dont n'est pas le maître : quand il parle de la sort ne tombe-t-il pas dans le sentiment de ceu qui s'en prenoient à la fatalité de leur étoile & qui disoient: Venus in me adulterium fecifed non ego. Et quand un autre, pour se dit culper de ses crimes, reconnoît d'abord qu' les a commis; mais du reste ajoute, que dan le monde il y a une certaine corruption dor on ne peut se préserver; que c'est le malhet du monde, & qu'il faudroit n'être pas d monde pour en être exempt : qu'est-ce qu le monde dans sa pensée, sinon la natio des ténébres, dont parloit le Manichéen Non ego peccavi, sed gens tenebrarum. Voil les prétendues défenses des élus du siècle Defensionesistæ sunt electorum sæculi. Défer ses encore une sois aussi injurieuses à la sain teté de Dieu, qu'elles sont propres à entre

tenir le libertinage de l'homme. Ah! mes Freres, concluoit S. Augustin jugeons-nous plutôt dans la rigueur de l pénitence, & par-là nous glorifierons Die en nous condamnant nous-mêmes. Dison à Dieu comme David, dans l'esprit d'uni humilité sincére : guérissez mon ame, Seie gneur, parce que j'ai péché contre vous Ps. 40. Sana animam meam, quia peccavi tibi. Oui

j'ai péché, & ce n'est ni mon naturel, n

DE LA PENITENCE. 205 mon tempérament que j'en accuse; il ne tenoit qu'à moi de le régler, & je sçavois assez, quand je voulois, le tenir dans l'ordre : cetre passion qui m'a dominé au préjudice de votre loi n'a jamais eu sur moi d'empire au préjudice de mes intérêts. Elle étoit souple & soumise à ma raison, quand j'en raignois les conséquences devant les homnes, & elle n'avoit ni emportemens, ni aillies que je ne réprimasse, quand je royois qu'il y alloit de ma réputation ou te ma fortune. J'ai péché contre vous, pecavi tibi; & j'aurois tort de m'en prenre au monde : car le monde, tout pericieux qu'il est, n'a eu d'ascendant sur moi, u'autant qu'il m'a plû de lui en donner. Et n effet, cent fois pour me satisfaire moinême, je l'ai méprisé; cent sois par vanité c par caprice, je me suis affranchi de son mpire, & je me suis mis au-dessus de ses outumes & de fes loix. Si je vous avois ainé, ô mon Dieu, autant que j'aimois une loire mondaine, autant que j'aimois des iens périssables, autant que j'aimois la vie; monde avec toute sa malignité, ne m'aupit jamais perverti. Je ne serois donc pas de

onne foi, si je prétendois par-là justifier on insidélité. Voyez-vous, pécheur, diint Augustin, comment vous honorezvoe Dieu à mesure que vous vous faites jusce, & une justice sévére, en vous resserg 206 SUR LA SÉVÉRITÉ

rant dans les bornes étroites de la péniten ce? Vides quomodò sic pateat laus Dei, i qua angustiabaris cùm te velles defendere.

August. Ibidem.

Mais est-il rien de plus naturel que de s faire grace à foi-même? & puisque dans l pénitence où je tiens la place de Dieu, j deviens moi-même mon juge, qu'y a-t-il d plus pardonnable que de ne pas agir contr moi avec toute la rigueur de la justice? Ah Chrétiens, je l'avoue, il n'est rien de plu naturel que de s'épargner soi-même. Mai c'est justement de-là que je tire une second raison pour nous convaincre que la péni tence doit être sévére de notre part : je dis parce que nous avons tant de penchant, que nous sommes si fortement portés à nou aimer nous-mêmes, & à nous ménager. Ca il faut que la pénitence surmonte en nou ce fonds d'amour-propre, & elle ne le per faire, que par une sainte rigueur. En esse s'il étoit question de juger les autres, & d prononcer sur les actions du prochain, j n'aurois garde de vous exhorter à la sévér té; je sçais qu'alors nous ne sommes qu trop exacts, & trop enclins à censure & à condamner : mais quand il s'ag de nous-mêmes, dont nous sommes ide lâtres, & pour qui nous avons, non-see lement des tendresses, mais des délicatesses infinies: quel parti plus raifonnable & plu sûr puis-je vous proposer, que celui d'un rigueur sage, mais inflexible?

N'avez-vous pas éprouvé cent fois, que es injures les plus légéres nous paroissent es outrages, des qu'elles s'adressent à nous; c qu'au contraire les outrages les plus réels, uelquefois mêmes les plus sanglants, s'aéantissent pour ainsi dire dans notre estile, & se réduisent à rien, quand ils ne touhent que les autres? Qui fait cela, finon et amour de nous-mêmes, qui nous aveule dans nos jugemens; & le moyen de le bmbattre, que par une pénitence rigoureu-?Hélas, mes Freres, nous sçavons si bien plorer nos défauts; nous sommes si adroits les couvrir, & à les excuser; ce que Dieu, e que les hommes condamment en nous, est souvent ce qui nous y plaît davantage, de quoi nous nous applaudissons. Que ra-ce donc de notre pénitence, si nous ne prrigeons pas cet instinct de la nature cormpue, par une régle plus droite, quoiue moins commode? A quelles illusions rons-nous sujets? combien de péchés laifrons-nous impunis? combien d'autres ne ondamnerons-nous qu'à demi? Défionspuş de nous-mêmes: ne nous écoutons jaais nous-mêmes. Avec une telle précauons nous ne ferons encore que trop exposés ix piéges & aux artifices de cet amour-prore qui se glisse par-tout, & dont nous avons nt de peine à nous défendre.

Mais la grande & derniere raison, mes

chers Auditeurs, celle qui nous engage plu indispensablement à la sévérité de la péni tence, & qui demanderoit seule un discour entier, c'est que le jugement que nous por tons contre nous-mêmes, n'est point un ju gement souverain ni définitif, mais un ju gement subordonné, un jugement dont il a appel; appel, dis-je, au tribunal de Dieu un jugement, dont les nullités & les abi doivent servir de matière à un autre juge ment supérieur, que nous ne pouvons év. ter. Car c'est-là, Chrétiens, c'est à ce redoi table tribunal où nous comparoîtrons tous que nous devons être jugés en dernier re fort : c'est-là que notre Dieu, qui par prééminence & par sa grandeur, est le juj de tous les jugemens, réformera un jourl Psal.74. nôtres: Cum accepero tempus, ego justitias j dicabo. A quoi sur-tout s'attachera-t-il da ce dernier jugement, & qu'elle sera sa pri cipale occupation? Sera-ce de juger n crimes? Non, répond S. Chrysostom mais sa premiere fonction, celle qui ma quera davantage la supériorité de son ê & de sa suprême puissance, sera de juger jugemens que nous aurons rendus con nos crimes; de rechercher les accusation que nous en aurons faites; de condamne pour ainsi dire, nos condamnations, de no punir de nos punitions; en un mot, de no faire repentir de nos repentirs mêmes 🔀

BELA PÉNITENCE: 209

filia proprement le sens de cette parole: ego stitias judicabo. Nous nous croyons à couert & en sureté sous le voile de ces prétentes pénitences: mais ce voile n'aura cané que notre consus sens de notre honte, ous regardons ces confessions de nos pénés, suivies de quelques satisfactions léres qu'on nous a imposées comme autant justices envers Dieu: mais Dieu nous sevoir que souvent ç'ont été d'énormes instituces; & c'est de ces sausses justices, ou sûtot de ces injustices véritables, qu'il nous

emandera compte.

Ah! Chrétiens, que nous fervira de nous re tant flattés & tant épargnés? que nous rvira d'avoir trouvé, & peut-être cherché ns les ministres de Jesus-Christ des homles indulgens & faciles? De dispensateurs l'ils étoient des mysteres de Dieu, que nous vira d'en avoir fait les complices de nore lâcheté? Les condescendances qu'ils auint eues pour nous, ces graces précipitées de nous aurons obtenues, de quel usanous seront-elles? Dieu les ratifiera-t-il? qu'ils auront délié fur la terre, en relâcantainsi les droits de Dieu, sera-t-il dédans le ciel? le pouvoir des clefs, qui lur a été donné, va-t-il jusques-là? Non, in, dit l'Ange de l'Ecole, S. Thomas, le bunal de la pénitence où ils président, est len dans un sens le tribunal de la miséricorde; mais le tribunal de la miséricorde

Dieu, & non de leur miséricorde, ni de nôtre; moins encore de la nôtre. Car si p un défaut de zéle, leur miséricorde vien s'y mêler; ou si par un aveuglement d'e prit nous y faisions entrer la nôtre : je le r péte, Chrétiens, & malheur à moi, si je vous en avertissois pas, comme dit l'Apôu à tems & à contre-tems; de ce tribunal la miséricorde de Dieu, nous devons pas au tribunal de la justice, mais d'une justi sans miséricorde. Voilà le fondement q vous devez poser: fondement sur lequel. premiers fidéles appuyoient cette sévér de discipline, qui s'observoit parmi ci Apud nos, disoient-ils, au rapport de Tert lien, districte judicatur, tanquam apud cer de divino judicio: nous nous jugeons exact ment & sévérement, parce que nous sçave qu'il y a une justice rigoureuse qui nous tend, & que nous avons toujours en v Aussi, ajoute S. Chrysostome, le juge in rieur & subalterne doit toujours juger sel la rigueur de la loi :il n'appartient qu'au sc verain de pardonner; & le feul moyen d'c tenir grace, est de ne se l'accorder pas.

Sévérité raisonnable: car il ne faudroiti, Chrétiens, que notre seule raison pour nes convaincre. Si ces heureux siécles de la pmiere ferveur du Christianisme duroit encore, où un seul péché, de la nature n

Tertull.

DE LA PÉNITÈNCE. 211

de ceux que notre relâchement a rendus communs, étoit expié par les exercices les is laborieux, & tout ensemble les plus milians d'une pénitence de plusieurs anes; peut-être nous pourroit-il venir dans sprit, qu'une telle sévérité passeroit les rnes; & ce seroit à moi, comme défenr des intérêts de Dieu, à la justifier; ce oit à moi à vous faire entendre, que bien n qu'il y eût de l'excès dans cette sévérité angélique, les premiers Chrétiens étoient contraire fortement persuadés, que les oits de Dieu, qu'il s'agit de réparer dans pénitence, vont encore bien au-delà; que nais l'Eglise n'a suivi des régles plus sas; & que si dans les derniers tems notre rême délicatesse l'a forcée en quelque te à les mitiger, c'est ce qui reléve ces gles mêmes, je veux dire, d'avoir été dans r institution aussi raisonnables, que nous ons depuis cessé de l'être.

Mais nous n'en sommes plus là, mes chers iditeurs; & je n'ai plus besoin, ni de la cilité de votre foi, ni de votre soumission a conduite de l'Eglise, pour vous faire appuver ce qu'il y a de plus sévére dans la nitence. Encore une fois, elle n'a plus rien sévére, que ce que votre raison-même vus prescrit; ou pour parler plus juste, ce c'elle a désormais de plus sévére, c'est ce

ge votre raison-même vous prescrit.

#### 212 SUR LA SÉVÉRITÉ

Oui, mes Freres, en quoi consiste, & toujoursconfisté son essentielle sévérité, c de nous réduire aux bornes étroites d'a raison que Dieu nous a donnée; & quil nous en sommes sortis, de nous y fairertrer, en nous obligeant à être raisonnals contre nous-mêmes; & aux depens de no mêmes. Car c'est-là ce qui nous coûte; & e que nous trouvons de plus difficile dans pénitence : de nous interdire tout ce le notre propre raison nous fait connoître, peché, ou cause du peché; d'arrachei nos cœurs des affections que nous jugeis nous-mêmes criminelles, & sources du ché; de renoncer à mille choses agréabl, mais que nous sçavons être pour nous engagemens au péché; de nous affuje de bonne foi à tout ce que nous reconn sons être des préservatifs nécessaires con le péché; de réparer par des œuvres tois contraires les malheureux effets du péc C'est ce que je pourrai traiter avec plusetendue une autre fois; & c'est en quoi, je, la pénitence nous paroît févére. Hors là, on se soumettroit à tout le reste; & pc vu qu'on en fût quitte pour ce qui étoitidonné par les anciens Canons, on confitiroit sans peine qu'ils fussent renouvell on jeuneroit, on se couvriroit du cilical de la cendre, on se prosterneroit aux piés Prêtres:mais d'étouffer une vengeance de DE LA PÉNITENCE. 213 de cœur, mais de pardonner une injure, ris de rendre un bien mal acquis, mais de ablir l'honneur flétri par une médifance, ris de facrifier à son devoir une passion dre, mais de rompre un commerce dangeux & de se détacher de ce qu'on aime; valà ce qui révolte la nature, & ce qui déce le pécheur; voilà ce qu'on a tant de ne à obtenir de lui, & ce qu'on en obtient sarement; voilà sur quoi vous vous désendatous les jours contre les Ministres de Jesti-Christ, sur quoi votre résistance énerve

siouvent leur zéle, ou le rend inutile. Cependant voilà ce que j'appelle, soufz cette expression, & ce qui est en effet; raisonnable de la pénitence : si raisonna-, que vous êtes les premiers à convenir, on ne peut pas se dispenser de l'exiger de vus; si raisonnable, que yous seriez vousnmes scandalisés, si l'on ne l'exigeoit pas. I reste étoit d'institution humaine; mais eraifonnable est de droit naturel & divin: reste a pû changer; mais ce raisonnable bsistera toujours, & en quelque maniere assi immuable que Dieu : le reste dépendit de l'Eglise; mais ni l'Eglise ni ses Mintres ne peuvent rien sur ce raisonnable; 81 n'y a point d'autorité sur la terre, il n'y e a point dans le ciel, qui puisse nous déeirger de l'obligation où nous sommes l'accomplir,

214 SUR LA SÉVÉRITÉ

Heureux fi nous goûtons aujourd'hui 🕨 te vérité: heureux, suivant les lumieres cette droite raison, à laquelle, malgré no nous sommes soumis, nous embrasson pénitence dans toute la févérité de ses voirs; si pour venger Dieu de nous-mê & pour le bien venger, nous faisons pa dans nous-mêmes toute la colére de Dieu forte que nous puissions lui dire comme !-Pfal. 87. vid : În me transterunt iræ tuæ ; Seigne s'est fait un transport admirable, & con une transfusion bien surprenante. Du i ment que j'ai conçu la griéveté de monché, & que jel'ai détestépar la pénitence, te votre colére a passé de votre cœur dan mien: In me transierunt iræ tuæ. Je dis tre colère, Seigneur: car il mefalloit la tre; & il n'y avoit que la colére d'un L aussi grand que vous, qui pût détruire un aussi grand que le péché. La mienne au été trop foible: mais la vôtre a toute la fc & toute la vertu nécessaire. C'est pour que vous l'avez toute répandue dans n ame, parce que mon péché la méritoit to entiere. Une partie n'auroit pas fussi; ma me la falloit dans toute sa plénitude, p pouvoir hair & punir l'excès de mes dék dres:In me transierunt iræ tuæ.Aureste, n Dieu, c'est en cela même que je reconn votre miséricorde; je dis, en ce que v avez fait fortir votre colére de votre co

DE LA PÉNITENCE. 215 pur la faire entrer dans le mien : car si elle oit demeurée dans yous, à quoi ne vous aroit-elle pas porté contre moi? au lieu ce passant dans moi, elle s'y est, pour ain-Hire, humanifée. Encore, Seigneur, n'avz-vous pas voulu qu'elle passât immédiamant de vous dans moi, Sortant de votre In, elle auroit été trop ardente & trop allmée, & je n'aurois pû la supporter : mais pur la tempérer, vous l'avez fait passer emiérement dans le cœur de votre Fils, i elle a presque amorti tout son seu, par ls faintes & innocentes cruautés qu'elle a ercées sur lui. Et parce que le cœur de otre Fils est la source de toutes les graces; lest-là, c'est dans ce centre de la sainteté & la miféricorde, qu'elle a pris une vertu fataire pour me sanctifier. C'est ainsi, mon ieu, qu'elle est venue en moi : c'est ainsi ue je l'ai reçue, & que je la yeux conserver. me transierunt iræ tuæ. Elle rendra ma pétence sévére;&par un heureux retour,plus apénitence serasévere, plus elle me deviena douce. C'est lesujetde maseconde partie,

Certullien parlant de la pénitence, a dit PARTIE, ne chose bien glorieuse d'une part à Dieu, ais de l'autre bien capable de rabattre la résomption & l'orgueil de l'homme. De uoi s'agit-il, mon sreres c'est ainsi qu'il s'arresse à un pécheur; yous êtes en peine de

216 SUR LA SÉVÉRITÉ

se panit.

sçavoir si votre pénitence vous sera utile,c non, devant Dieu. Qu'importe? Dieu voi commande de la faire:n'est-ce pas assez poi vous obliger à lui obéir? Quand il n'y au roit que le seul respect dû à son autorité elle mérite bien que vous y ayez égard pro férablement à votre utilité. Bonum tibi estpe nitere, an non, quid revolvis? Deus impera prior est authoritas imperantis, qu'am utilita servientis. Or ce que ce pere disoit engénéra de la pénitence, je pourrois le dire en par ticulier de la févérité de la pénitence. Quan cette sévérité n'auroit rien que de rebutai pour nous, & qu'elle seroit telle que not amour-propre & l'esprit du monde nous figurent; Dieu l'ordonnant, il n'y auro point d'autre parti à prendre que celui d'u ne généreuse soumission, & il seroit juste qu notre délicatesse cédât à la nécessité & à

Mais Dieu, Chrétiens, n'en veut pas use sabsolument & si souverainement avec nou & par une condescendance digne de sa gras deur, il sçait si bien tempérer les choses, que non-seulement le poids ne nous accable pa mais qu'il nous devient même léger; & s veut que nous nous condamnions à tout les rigeurs de la pénitence, il prend soin e même tems que nous y trouvions tou

force du précepte: prior est authoritas imp

rantis, quam utilitas servientis.

l'onction qui nous la peut adoucir.

I

DE LA PÉNITENCE. 217

Le même Tertullien ne se trompoit donc s; & quoiqu'il ait eu du reste sur le sujet ela pénitence des sentimens outrés, il a irlé juste, quand il a dit ailleurs, que la pétence étoit la félicité & la béatitude de homme pécheur: Panitentia hominis rei fe- Tertulla citas. A qui ne connoîtroit pas les effets de ette vertu, ou plutôt, à qui n'en connoîtroit u'une partie, cette proposition sembleroit n paradoxe. Car qu'y a-t-il en apparence e moins propre à faire le bonkeur de l'home, que ce qui mortifie son esprit, que ce ii crucifie sa chair, que ce qui combat ses issions, que ce qui l'oblige à se renoncer i-même? Or ce sont les devoirs essentiels e la pénitence. Il est néanmoins vrai, Chréens, qu'après l'innocence perdue, rienne jut rendre l'homme heureux, je dis même lureux dès cette vie, que la pénitence; & ous en conviendrez fans peine, quand vous aurez entendu. Car j'appelle avec Tertul-In la félicité du pécheur dès cette vie, ce ci produit en lui la paix & le calme de la inscience; ce qui le remplit de la joie du int-Esprit; ce qui le met dans toute l'assûrece où il peut être contre les jugemens de leu. Or voilà les effets naturels de la pénice que je vous prêche: premiere vérité, rité incontestable & qui est de la foi. J'a= te, qu'il n'y a que la pénitence exacte & fére, qui ait la vertu d'opérer ces divins Avente

SUR LA SÉVÉRITÉ effets; c'est-à-dire, qui produise dans le pé-cheur cette tranquillité, qui lui fasse goûte cette joie, qui lui donne cette assurance, oi du moins cette confiance Chrétienne : se conde vérité, qui s'ensuit insailliblement d l'autre. N'ai-je donc pas droit de conclure que la pénitence, dans sa sévérité même nous devient douce & aimable. Ecoutez moi: ceci vous édifiera plus que tout ce qu' y a d'effrayant & de terrible dans la religion Oui, c'est la véritable pénitence, & par cor séquent celle où le pécheur se flatte moins où il s'épargne moins, qui produit la paix: de-là vient, que le Fils de Dieu ne sépa point ces deux graces, qu'il accorda tout à fois à la plus généreuse & la plus fameu pénitente, Marie Magdeleine, lorsqu'il-l Luc. 7. dit au moment de sa conversion: Remittunt tibi peccata tua; vade in pace: vos péchés vo sont remis; allez en paix. Cette paix de Die comme l'appelle S. Paul, parce qu'elle est effet souverainement & par excellence le de Philip-4- de Dieu: PaxDei: cette paix que le monde peut donner, parce qu'elle n'est pas de s orat.Ec- ressort: Quam mundus dare non potest paces cette paix qui surpasse tout autre sentimes tout autre bien, tout autre plaisir, & sans quelle même il ne peut y avoir ni plaisir il philip.4. bien dans la vie: Pax Deiquæ exuperat om sensum: cette paix qui met le repos dans cœur, qui en fait cesser les troubles, qui

elesia.

DE LA PÉNATENCE.

paise les remords: cette paix, dis-je, fut le emier fruit des saintes dispositions, avec quelles Magdeleine vint se présenter à sus-Christ. Jusques-là, rebelle à Dieu, & rée à elle-même, elle avoit eu de contiels combats à soutenir. Jusques-là, emrtée par sa passion, mais au même tems née & bourrelée par sa raison, elle avoit ti l'aiguillon du péché;c'est-à-dire, elle en oit senti la confusion, l'amertume, le rentir, bien plus qu'elle n'en avoit goûté la liceur. Jusques-là, elle avoit vêcu dans l inquiétudes mortelles : mais elle comrnça à jouir enfin de la paix, dès que par sa mitence elle eût trouvé grace devant son u. Car ce fut alors qu'elle entendit cette iine parole, & qu'elle en éprouva l'effet; de in pace; allez en paix. Comme si le Sauer du monde, usant de l'empire absolu Il avoit sur le cœur de cette pécheresse, leût commandé aussi-bien qu'aux vents la mer, de se calmer: Imperavit ventis Matt. 8.

rnari, & facta est tranquillitas magna. Quoi qu'il en soit, je prétends, mes chers diteurs, qu'autant que nous pratiquons la é tence avec cet esprit de serveur, & cette cte sévérité envers nous-mêmes, autant 🧿 y trouvons de confolation:que ce qu'éva Magdeleine convertie, Dieu par sa iricorde nous le fait sentir, puisqu'il nous tomme à elle intérieurement, & même

220 SUR LA SÉVÉRITÉ

fensiblement, par la bouche de ses ministres Toutvous estpardonné: Remittunturtibipe cata tua: ne soyez plus en peine: Vade in pac

Mais comment est-il possible qu'une pe nitence févére, qui, selon la maxime de Te tullien, fait en nous la fonction de la justi & de la colére de Dieu, nous donne néa: moins la paix? Ah Chrétiens, voilà le mir cle que je vous prie de remarquer : car c' par sa sévérité même qu'elle appaise Die qu'elle désarme Dieu, qu'elle nous rend ar de Dieu; que d'un Dieu courroucé & irrit lequel n'avoit pour nous que des rigueu & qui ne nous préparoit que des châtimes elle le force, tout Dieu qu'il est, par 1 fainte violence, & par une espéce de co version qui se sait en lui, à devenir un D de bonte; un Dieu qui met sa gloire à n's pardonner sans réserve tout ce que nou nous pardonnons pas; qui ne se souvien nos offenses, que pour en faire le sujet la matiere de ses graces; qui n'est notre ju que pour nous montrer encore plus authtiquement, qu'il est notre pere, puisqu'a il nous juge en pere, au lieu qu'à la fin de cles il nous jugera en maître : enfin, un Da qui déposant toutes pensées, tous sentins de vengeance, n'a plus désormais, com s'en déclare lui-même, que des sentimente compassion & de charité, que des penséide Ferem. réconciliation & de paix. Dicit Dominus ge

cogito cogitationes pacis, & non afflicti

29.

DÉ LA PÉNITENCE. Voilà, dis-je, le miracle de la pénitence. le fait donc, parce qu'elle est sévére, (apquez-vous à cette pensée, qui n'est que la ue de celle de Tertullien) elle fait donc, ce qu'elle est sévére, la fonction de la coce de Dieu; mais elle la fait bien plus efficement que la colére de Dieu même : ou tôt, elle fait en nous ce que la colére mêde Dieu toute seule n'y peut faire. Pourpi? c'est qu'au lieu que la colére de Dieu nit en nous le péché, sans l'effacer; la péence l'efface en le punissant : c'est que la ére de Dieu toute seule, quelque satistion qu'elle exige & qu'elle tire du péeur, ne peut jamais faire que Dieu soit issait; ce qui se voit dans l'enser, où l'énité toute entiere des peines que souffrent réprouvés, ne satisfait jamais Dieu, parce edans l'enfer, dit S. Bernard, il n'y a que colére de Dieu qui agit. Au lieu que la nitence, par un heureux mélange de la lére & de la miséricorde divine, de la coe divine, dont elle fait l'office, & de la miicorde divine qu'elle attire, est la juste entiere satisfaction que Dieu attend du cheur. Par conséquent, c'est la pénitence vére qui nous remet bien avec Dieu; & r une suite non moins infaillible, qui nous met bien avec nous-mêmes. Car coment serons-nous en paix avec nous-mê-

K iij

es, tandis que nous fommes en guerre

avec Dieu? Or qu'y a-t-il, que peut-il y ave pour nous dans la vie de plus avantageux de plus doux, que cette double paix? Qu qu'il nous en coûte pour l'avoir, la pouvon nous trop acheter? & quelque austere qu nous paroisse, & que soit même la péniter ce, pouvons-nous ne la pas aimer, quand s'agit de rentrer en grace avec le maître, c qui dépend tout notre bonheur; & de réte blir dans nous-mêmes une paix, qui sur terre est le souverain bien, & qui ne per compatir avec le péché? Avançons.

De cette paix intérieure naît une sain joie: autre fruit de la sévérité de la péniter ce, autre don de l'esprit de Dieu, qui poi cela même est appellé dans l'Ecriture, la jo Rem. 14, du S. Esprit; Gaudium in Spiritu Sancto. Que

du S. Esprit; Gaudium in Spiritu Sancto. Qi peut l'exprimer, Chrétiens, qui peut connoître sans l'avoir sentie? Qui peut comprendre la consolation dont est remplie une ame criminelle, mais pénitents quand par un généreux essort elle est ens parvenue à remporter sur elle-même la victoire, d'où dépendoit sa conversion? quat elle a fait à Dieu le sacrifice de la passion dont elle étoit auparavant esclave: quan elle a une sois rompu ses liens; qu'elle con mence à respirer la liberté des ensans d'Dieu, & qu'elle peut lui dire comme Davis Dirupistivincula meastibisacrificato hostians

Pf. 125. Dirupisti vincula mea; tibisacrisicabo hostian laudis. C'est vous qui avez brisé meschaîne

DE LA PENITENCE. 222 z qui m'avez tiré de la fervitude où mon péhé m'avoit réduite: je vous bénirai, Seineur, je vous louerai, je vousrendrai d'éterielles actions de graces. Elle s'est fait vioence pour en venir-là;&la résolution qu'elle prise de rompre ce commerce qui la peroit, de s'arracher l'œil qui la scandalisoit, lesortir de l'occasion où elle se damnoit:cete résolution Chrétienne, mais si difficile à rendre, mais encore plus difficile à exéuter, a été pour elle une espéce d'agonie, k c'est sans doute ce qu'il y à de plus sévére lans la pénitence: mais aussi le coup une fois orté, l'ouvrage une fois achevé, de quelle hondance dejoieDieu ne la comble-t-ilpas? C'est un mystere impénétrable pour l'homne charnel & animal. Comme il n'a làlessus nulle expérience, il ne m'entend pas: nais c'est justement, dit S. Chrysostome, parce qu'il n'en a nulle expérience, qu'il ne loit ni s'en croire, ni en être cru; c'est parce u'il ne l'a jamais éprouvé, qu'il doit s'en apporter à ceux qui l'éprouvent.

Or quelle épreuve n'en font pas ceux qui e convertissent de bonne soi; & avec quel épanchement de cœur ne s'en expliquent-ils pas? Combien tout à coup, disoit S. Augus-in, surpris du changement miraculeux que a grace avoit sait en lui, & racontant, non plus ses miseres, mais les miséricordes lu Seigneur; combien tout à coup trouvai-

· K iiij

je de plaisir à renoncer aux plaisirs crim nels du monde? & combien me fut-il dou de quitter ce que j'avois tant craint de per dre? Car vous, ô mon Dieu, qui êtes le sei vrai & souverain bien, capable de rempl une ame, vous me teniez lieu de tous le plaisirs; lajoie de me voir enfin soumis àvou la joie de m'être surmonté moi-même, éto pour moi quelque chose de plus délicieux que toutes mes délices passées. Ainsi la péni tence de S.Augustin vérifioit-elle la prome Joan. 16. se duFils de Dieu: Mundus gaudebit, vos au tem contristabimini; sed tristitia vestra ve. tetur in gaudium: le monde fera dans la joi & vous serez dans la tristesse; mais votre tri tesse, c'est-à-dire, votre pénitence, qui é proprement & uniquement cette tristesse s Îutaire dont S. Paul félicitoit les Corinthien votre tristesse se tournera en joie; & cet joie-sera le centuple de toutes les joies c

SUR LA SÉVÉRITÉ

Répondez-moi, dit le mondain, de cet douceurde la pénitence, & dès aujourd'hui me convertirai. Assurez-moi que cette joiet me manquera pas, & je me condamnerai tout ce que la pénitence a de plus rigoureu. Vous vous trompez, reprend S. Bernard, vous raisonnez mal. Insidéle & monda au point que vous l'êtes, j'aurois beau vo en répondre: ce que j'en dirois, ne feroit se vous nul esset; & l'attachement actuel que vous avez à ce qui vous pervertit, vous res

monde, dont vous vous serez privés.

DE LA PÉNITENCE. 225

droit inutile l'assurance que je vous donneois d'un bien, dont vous n'auriez qu'une connoissance de spéculation, mais dont vos sens ne seroient pas touchés. Douceurs pour louceurs, vous vous en tiendriez à celles que vous goûtez, parce qu'elles sont présenes; & que les autres ne seroient encore pour 70us qu'en idée & en espérance. Il faut commencer par vous vaincre : car cette joie lont je vous parle est la manne cachée, qui l'est réservée qu'au vainqueur: Vincenti dabo Apoc. 2. nanna absconditum. Il faut exercer sur vousnême & contre vous-même les rigueurs de pénitence; & alors la pratique vous conaincra, & dans un moment vous en décourira plus que tous les discours. Qu'est-il nême nécessaire d'ailleurs que je parle, & ueje renouvelle des promesses que Dieutant e fois lui-même vous a faites? Fiez-vous en votre Dieu; il n'a jamais trompé personne; vous êtes généreux, il sera fidéle.

Mais n'en voyons-nous pas, qui jusques ans leur pénitence, ne trouvent que des séneresses, & ne parviennent jamais à ce cenple bienheureux d'unejoie pure & secrette? le le confessent-ils pas les premiers, & ne se aignent-ils pas de leur état, comme s'ils re-ochoient en quelque sorte à Dieu qu'il ne ur a pas tenu parole? Oui, il y en a : mais ui sont-ils communément? Ah! répond int Bernard, il n'est point vrai qu'à ceux

226 SUR LA SÉVÉRITÉ qui généreusement & de bonne soi se son condamnés aux exercices d'une pénitenc sévére, cette joie solide & spirituelle ai manqué. S'il y a des ames dans le mond trompées sur ce point, & frustrées de let attente, graces à la providence & à la justic du Dieu que nous servons, ce ne sont pa celles qui pratiquent la pénitence dans tou te son austérité: mais celles au contraire qu la modérent autant qu'elles peuvent, & plu qu'elles ne doivent; mais celles qui ne l veulent pratiquer que selon leur gré; ma celles qui lui ôtent tout ce qu'elle a de pe nible & d'incommode, & ne s'en réserves que la cérémonie & la figure; mais celldont la pénitence peut-être avec tout se éclat, & un certain extérieur de févérité, 1 laisse pas d'être accompagnée de mille rel chemens. Que chacun de nous s'examine; pour peu que nous ayons de lumiére, no découvrirons dans nous-mêmes le princij du mal, & ce qui nous empêche de sentir; fond de notre cœur cette onction de la p nitence Chrétienne. Nous reconnoîtro que nous ne devons souvent nous en pre dre qu'à nous-mêmes. Nous nous écriero Psai 118. avec le Prophéte Royal: Justus es, Domin & rectum judicium tuum: vous êtesjuste,\$ gneur; & il n'est pas surprenant, qu'au lâche que je suis dans l'usage de la pénite ce, je n'y trouve pas ce qu'y ont trouvé, ce qu'y trouvent encore tous les jours ta DE LA PENITENCE. 227 l'ames ferventes. Dès que j'aurai le même ourage, le même zéle, la pénitence aura

our moi le même goût.

C'est donc, Chrétiens, un abus, & un étrane abus, quand nous nous faisons de la sévéité de la pénitence un obstacle à la pénitene même; & l'un des artifices les plus ordiaires & les plus dangereux, dont se sert ennemi de notre salut, pour endurcir les ommes dans le péché, & pour les détourer des voies de Dieu, est de leur repréenter la pénitence sous des idées assreuses ui leur en donnent de l'horreur, & qui les butent. Il semble même qu'on prenne laisir à se la figurer comme telle, pour voir droit de s'en dispenser: & parce qu'il trouve quelquefois entre les ministres de ssus-Christ & les pasteurs de son troupeau es hommes zélés; mais d'un zéle qui n'est s selon la science; des esprits toujours prtés aux extrémités, qui pour ne pas ren-e la pénitence trop facile, la réduisent à mpossible; qui n'en parlent jamais que ns des termes capables d'effrayer; qui la oposent cruement, & d'une manière séche, ns y mettre jamais ce tempérament d'aour & de confiance qui en doit être inséprable; qui croient avoir beaucoup fait, nand ils ont, non pas redressé, mais embarissé & troublé une conscience foible; & qui anquant dans le principe, ne font jamais

K. vj

Car voilà, mes chers Auditeurs, le rafiment du libertinage de notre siècle: on ve une pénitence extrême, sans adoucisseme sans attrait, parce qu'on n'en veut point tout. Si je la faisois, dit-on, c'est ainsi que la voudrois faire: mais on en demeure-làl'on se sçait bon gré de cette disposition ptendue où l'on est de la bien faire, suppqu'on la sît, quoiqu'on ne la sasse jama. Ou tout, ou rien, dit-on; mais bien enten qu'on s'en tiendra toujours au rien, & qu'in n'aura garde de se charger jamais du to DE LA PENITENCE. 229

Ainsi raisonne le libertin: & d'ailleurs que conclut le soible? rien autre chose, que de se décourager, de s'attrister, de s'abandonner à de secrets désespoirs, de regarder la pénitence comme impraticable, de se persuader qu'il ne la soutiendra jamais, qu'elle l'accablera d'un ennui mortel, & qu'il y succompera, de dire sans cesse comme l'Israëlite prévaricateur: Quis nostrûm volet ad cœlum Dent. 323 scendere? Et quel est l'homme sur la terre qui puisse espérer de parvenir là, & de s'y maintenir? Car c'est ainsi que notre lâcheté se prévaut des erreurs du monde pour se-

couer le joug de Dieu.

Mais faudra-t-il, Seigneur, qu'une illusion sussi grossière que celle-là, nous trompe & nous perde, & que notre ignorance sur ce point nous tienne toujours lieu d'excuse? Non, mon Dieu: car tandis que vous me conserez le ministère de votre fainte parole, je prêcherai ces deux vérités, fans les féparer jamais. La premiére, que vous êtes un Dieu terrible dans vos jugemens; & la feconde, que vous êtes le Pere des miféricordes & le Dieu de toute confolation. Je ne ferai jamais assez téméraire pour prêcher votre miséricorde, fans prêcher votre justice, parce que e sçai les conséquences dangereuses qu'en tireroit l'impiété: mais aussi me ferois-je un crime de prêcher les rigueurs de votre justice, sans parler en même-tems des douceurs

230 SUR LA SÉVÉRITÉ de votre miséricorde, parce que la foi m'ap prend, & que c'est vous-même qui me l'avez révélé, que votre miséricorde sauve le pécheurs, au lieu que votre justice seule ne peut que les damner & les réprouver. Je joindrai donc l'un & l'autre ensemble, pou Ffal. 100 pouvoir toujours dire comme David: Miseri cordiam & judicium cantabo tibi, Domine. Seigneur, je chanterai vos bontés, & vos ju gemens: & quand les pécheurs du fiécle de vroient abuser de cette inépuisable miséricorde que je leur annoncerai; pour votre jus tification, Seigneur, je ne cesserai point de la publier hautement, afin que vous soyez reconnu pour ce que vous êtes, c'est-à-dire pour un Dieu également juste & bon ; & qu'à l'égard des impies mêmes, vous foyez? couvert de tout reproche, quand l'excès de leurs défordres vous forcera un jour à la Ff.s. 50. condamner; Ut justificeris in sermonibus tuis & vincas cum judicaris. Je dirai à votre peuple, que par le péché nous contractons une dette infinie: mais je ne manquerai pas aufsi-tôt de l'avertir, que par le secours de votre grace, il nous est aisé de nous acquitter, parce que vous nous donnez vous-même de quoi vouspayer. Je lui dirai, que la pénitence doit être sévére, afin qu'il ne se perde pas par une malheureuse présomption; mais aussi, afin qu'il ne tombe pas dans un funeste désefpoir, je le consolerai en lui disant que la plus

DE LA PÉNITENCE. 23E vére pénitence devient la plus douce, par bnction qui y est attachée; & vos promess, ô mon Dieu, les oracles de votre Ecritu-, font les preuves touchantes & convainentes que je lui en apporterai. Je lui dirai, pur ne le pas tromper, que cette sévérité de pénitence est un joug; mais je n'oublierai s de lui dire, pour l'animer à le porter, que est votre joug, & que vous vous êtes obligé e porter vous-même avec nous; que, selon expression de votre Apôtre, c'est votre esrit qui pleure en nous, qui s'afflige en nous, uisait, sij ose parler ainsi, pénitence en nous, rce que c'est par lui que nous la faisons, & ue c'est lui, qui pour nous mettre en état de faire, nous éléve au-dessusde nous-mêmes. Gardant ces régles, mon Dieu, je ne crainrai rien; & jusqu'en présence des Rois de la rre, je parlerai sans confusion, aussi-bien ue David, des obligations de votre loi:Lo- Pf. 1186 uebar de testimoniis tuis in conspectuRegum, r non confundebar. Je parleici, Seigneur, deant le premierRoidu monde;&jamaisminife de l'Evangile eut-il l'honneur de porter otre parole à un aussi grand Prince? Nonseuement c'est le plus grand Roi du monde; nais ce qui me rend sa personne encore bien lus auguste, c'est le plus Chrétien des Rois; 'est le protecteur le plus puissant de votre Eglise; c'est un Roi zélé pour sa religion,

nnemi de l'impiété, & qui ne souffrira ja-

SUR LA SÉVÉRITÉ mais que le libertinage s'éléve impunémen contre vous: un Roi qui aime la vérité, ¿ dont je puis bien dire ce que S. Ambroil disoit de Théodose, qu'il approuvoit plu celui qui reprend les vices, que celui qui le 'Ambr. flatte: Quimagis arguentem probat, quam a dulantem. Eloge qui ne convient qu'au grandes ames, & qui les distingue des autre Tel est le Monarque devant qui je parle:mai quand je parlerois devant les Rois du mon de les plus infidéles, & les plus ennemis d votre nom, je leur dirois avec une confianc respectueuse, ce que vous voulez qu'ils sça chent: que vous êtes leur Dieu, qu'ils doi vent se soumettre à vous; & que puisqu'il sont pécheurs comme le reste des hommes

> Voilà ce que Jean-Baptiste prêchoit dans l Judée: à qui? non-seulement au simple peu ple, mais aux grands du monde & de la Cour qui venoient l'écouter; & à ceux-ci encor plus qu'aux autres, parce qu'il sçavoit que l pénitence leur étoit encore plus nécessaire Comme les grands de la Cour, selon le rap port de l'Evangile, l'alloient chercher dan le désert, il ne sortoit point de son déser pour leur annoncer ces vérités. Maintenar que les prédicateurs sont obligés de quitte leur solitude pour venir les saire entendre

> la pénitence est un devoir pour eux aussi bien que pour le reste des hommes: Loque bar de testimoniis tuis in conspectu Regum.

DE LA PÉNITENCE: 233

Cour, voilà ce que je vous prêche, mes 1ers Auditeurs, avec un mérite bien inféeur à celui de Jean-Baptiste, mais de la art du même Dieu. Panitentiam agite; ap-Matth. 23 opinquavit enim regnum cælorum. Faites énitence, parce que le Royaume du Ciel est roche. Il est proche, Chrétiens, puisque ous touchons de près au grand mystére de otre rédemption. Mais dans un autre sens, est peut-être encore plus proche que vous e le pensez. Le terme de notre vie, l'instant e la mort, le jugement qui la suit, c'est ce 1e l'Ecriture en mille endroits veut nous arquer par cette proximité duRoyaume de lieu. Or à l'entendre de la forte, combien y ı a-t-il dans cette assemblée pour qui il est oche; & combien de ceux même qui s'en oient les plus éloignés!Si Dieu, au moment ie je parle, me les désignoit en particulier; que m'adressant à chacun d'eux, je leur. sse de cette chaire: c'est vous, mon cher uditeur, qui n'y pensez pas, c'est vous qui evez mettre ordre à votre conscience; car ous mourrez dès demain, & voici le dernier vertissement queDieuvous donne; si je leur ırlois ainsi, & qu'ils sussent certains de la vélation quej'en aurois eue de Dieu,il n'y l auroit pas un qui ne se convertît, pas un ii ne renonçât dès aujourd'hui à tous ses gagemens, pas un qui n'acceptât la pétence la plus sévére que je pourrois lui

234 SUR LA SÉVÉRITÉ, &c. imposer. Pourquoi? parce qu'ils seroient furés que leur dernier jour approche, qu'ils ne voudroient pas perdre le tems (i leur resteroit. Ah! Chrétiens, pourquoi faites-vous pas ce que feroient ceux-ci? pourquoi ne font-ils pas eux-mêmes (s maintenant ce qu'ils feroient alors? Avo nous une caution contre l'inconstance de vie, & l'incertitude de la mort? Ce c nous ne voulons pas faire présentemer, & ce que nous pouvons néanmoins faire :lement, fommes-nous certains que nous: rons dans la suite le tems de le faire? & 3. moyens de le bien faire? Qui vous répond Dieu? qui vous répond de vous-mêmes? Is exemples de tant d'autres qui ont été f pris, & des exemples présens, des exemps domestiques ne doivent-ils pas vous fat trembler? Les avez-vous déja oubliés? Per un pécheur qui trouve encore à la mortems de faire pénitence après l'avoir per pendant la vie, ne peut-on pas dire qu' en a cent qui ne le trouvent pas? Et de c qui l'ont, n'est-il pas vrai, & ne puis-je s ajouter, qu'il n'y en a presque pas un i fasse une bonne pénitence? Pænitentiam a te. Faisons-là donc, Chrétiens, & faisons promptement, & faifons-la sans ména ment, afin qu'elle nous obtienne grace vant Dieu, & qu'elle nous mérite la glo que je vous souhaite, &c.



## SERMON

SUR

## LA NATIVITÉ

DE

## JESUS-CHRIST.

subitò sa ca est cum Angelo multitudo militiz colestis, laudantium Deum, & dicentium: Gloria in altissimis Deo, & in terra pax hominibus.

u même instant que l'Ange annonça aux Pasteurs la naissance de Jesus-Christ, une troupe de l'i milice céleste se joignit à lui, & se mit à louer Dieu, en disant : Gloire à Dieu au plus haut des Cieux, & paix aux hommes sur la terre. En lainz Luc, chap. z.

## ) IRE,

N deux paroles, voilà les deux fruits de naissance du Sauveur: la gloire à Dieu, la paix aux hommes. La gloire à Dieu, qui elle est dûe par justice; & la paix aux hommes, à qui Dieu la donne par gracella gloire à Dieu, qui la posséde comme un

bien propre; & la paix aux hommes, que la désirent comme le plus digne objet de leurs vœux. La gloire à Dieu, qui seul le mérite, parce qu'il est seul grand par lui même; & la paix aux hommes, qui doiven se mettre en état de l'obtenir, jusqu'à sacri sier tout pour l'avoir. C'est, dit S. Bernarc le partage le plus raisonnable, & mêm pour les hommes le plus favorable qui su jamais.

Cependant, ajoute ce Pere, on voit dat le monde des hommes qui ont peine à l goûter, & tel est l'ambitieux & le superb En estet, parce qu'il est superbe & ambitieux ce partage fait par les Anges, quoique se

Bernard. vorable pour lui, ne le contente pas : No placet ei angelica distributio, dans gloria Deo, & pacem hominibus. C'est-à-dire, qu'e veuglé d'un injuste désir de s'élever au-de suis des autres, il ne se contente pas d'avo la paix; mais qu'il veut encore avoir la glo re. Et quoique Dieu dans l'Ecriture se se si hautement déclaré, qu'il ne donnera.

Isi. 52. gloire à personne, Gloriammeam alterine dabo; il est assez téméraire pour répondre Dieu dans son cœur: Et moi, sans attend que vous me la donniez, je me l'attribu

mihi illam, licet non dederis, usurpabo.

Ayons, mes chers Auditeurs, ce sentime en horreur. Mieux instruits de nos véritabl DE JESUS-CHRIST.

237

térêts, tenons-nous-en au partage qui ous est offert dans l'Evangile. Il nous est rop avantageux, pour en fouhaiter un aure. Disons à Dieu comme David : Non no- Ps. 1136 is, Domine, non nobis, sed nomini tuo da loriam; ne nous donnez pas la gloire, Seigneur; la gloire ne nous appartient pas. Réervez-là pour vous toute entiere, parce u'elle est tout entière pour vous & pour votre saint nom. Mais donnez-nous cette paix salutaire, que vos Anges nous sont espérer, & que Jesus-Christ votre Fils vient ui-même nous apporter. Parlant de la sore, nous parlerons en Chrétiens. Ainsi l'auguste mystère que nous célébrons, étant pour nous dans le dessein de Dieu, le mysléce de la paix, considérons le uniquement sous cette idée. Rapportons-là toutes nos vues, & attachons-nous aux divines instructions que nous fournit sur ce point important la naissance d'un Dieu fait homme, Mais d'abord rendons nos devoirs à la plus pure des Vierges; à cette Vierge incomparable, qui par un prodige inoui, toujours Vierge, est de venue la Mere de son Dieu, & félicitons-la avec l'Eglise, de cette glorieuse maternité, qui a été le principe de notre salut. Ave, Maria.

UN enfant nous est né, disoit Isaïe, parlant en Prophéte, & annonçant par avance ce qui devoit arriver dans la plénitude des tems ; 238 SUR LA NATIVITÉ

Mai. 9. Parvulus natus est nobis. Et cet enfant, ajou toit le Prophéte, sera appellé l'Admirable, Dieu font la Pore du Géala suma maia se

Dieu fort, le Pere du siécle futur, mais sur Bidem. tout le Prince de la paix: Et vocabitur adm. rabilis, Deus fortis, pater futuri sæculi, prin ceps pacis. C'estaujourd'hui, Chrétiens, qu nous voyons à la lettre l'oracle accompl C'est aujourd'hui que l'enfant Jesus a vérifi dans sa personne cette prédiction, qui n pouvoit convenir qu'à lui; & que dès so berceau, il a fait voir qu'il étoit souveraine ment & par excellence le Prince de la paix Princeps pacis. Comment cela? Parce qu dans le mystère de ce jour, il a commencé faire l'office de médiateur & d'arbitre de l paix; qu'il a paru dans le monde, pour y établir les vrais principes de la paix; qu'il s'el servi du ministère des esprits célestes, pou annoncer à ses élus l'Evangile de la paix : ca selon la parole de l'Apôtre, la paix a été l bienheureux terme & la fin principale de s Epief. 2. mission: Veniens evangelizavit pacem.

Comme il naissoit pour faire régner la pais (appliquez-vous à cette pensée; elle est de S Chrysostome, & elle va éclaircir ma proposition) comme il naissoit pour faire régner la paix, tout devoit concourir à son dessein; 8 en esset, par une singulière providence, tou y concourut. Et voil à pourquoi ce divin en fant voulut naître sous le régne d'Auguste qui sut de tous les régnes le plus tranquille

DE JESUS-CHRIST. 239

Rmain se trouvant par une espéce de mirac, dans une paix prosonde, pour confirnr par cette circonstance ce qui étoit écrit d Messie, que l'abondance de la paix naîtit ayec lui: Orietur in diebus ejus justitia Psal. 712

Eabundantia pacis.

Mais après tout, Chrétiens, cette paix extieure & temporelle dont le monde jouifst alors, n'étoit encore que pour servir de dposition à une autre paix, bien plusavantagise & bien plus sainte, que le Fils unique de Ieu nous apportoit du ciel;& c'est ici que intre dans le fond denotre mystére,&queje vusprie d'y entrer avec moi. Je m'explique, laintenir la paix des nations, éteindre le feu ds guerres & des dissentions qui les consunnt, pacifier les Royaumes & les Etats, c'étt, il est vrai, l'ouvrage de cette providence grérale, qui préside au gouvernement du mnde. Mais rétablir la paix entre l'homme ¿Dieu, mais enseigner àl'homme le secretde cpferver la paix avec foi-même, mais donn à l'homme des moyens fûrs & infaillibles tur entretenir une paix éternelle avec le pchain: c'étoit, & ce devoit être l'effet parfulier, l'effet miraculeux de la sagesse de Leu incarnée, je veux dire, de la naissance Jesus-Christ & de sa venue au monde.

P'est donc lui, mes chers Auditeurs, qui par fainte Nativité, & par toutes les circons

SUR LA NATIVITÉ tances qui l'accompagnent, nous proce aujourd'hui la paix avec Dieu, la paix ava nous-mêmes, & la paix avec nos freres. a paix avec Dieu, par la pénitence qu'il t' déja pour nous dans l'étable de Bethlée; c'est la première partie. La paix avec no mêmes, par l'humilité & par le détachemet des biens de la terre, qu'il nous prêched! si hautement, en choisissant une crêche per son berceau; c'est la seconde partie. La pk avec nos freres, par la douceur, ou por mieux dire, par la tendre charité dont il lui-même en naissant, une leçon vivantes si touchante, & dont il nous donne leps parfait modéle; ce fera la conclusion. niens evangelizavit pacem: venant au mot il nous a annoncé la paix; mais avec qui! le répéte:avec Dieu, en se faisant notre vicme par la réparation entiére du péché : av nous-mêmes, en détruisant les deux prin pes de tous nos troubles intérieurs, l'orgu &lacupidité:avecnos freres,en amollissan dureté, qui nous est si naturelle, ou du moi si ordinaire à leur égard, & en nous inspire à fon exemple la bénignité : Evangeliza pacem. Oui, il a été dès son entrée au mon l'Evangéliste& le prédicateur de cette trij paix, si désirable & si nécessaire pour nous: la paix avec Dieu, en nous apprenant à a paiser Dieu: de la paix avec nous-mêmes, pous apprenant à être humbles & pauvres

DE JESUS-CHRIST. œur: de la paix avec le prochain, en nous oprenant à être doux & humains; c'est tout sujet & le partage de ce discours. Je vous emande une favorable attention.

Est un principe de religion qui ne peut PARTIE, re contesté, & dont tout le monde conent : comme pécheurs, nous étions afans de colére; & en cette qualité, nontulement ennemis de Dieu, mais incapables r nous-mêmes de nous réconcilier avec lieu. Il nous falloit donc un médiateur, di venant au monde avec un pouvoir légime, négociât & conclût entre Dieu ¿ nous cette importante réconciliation: est-à-dire, qu'il nous falloit un médiatir, qui tout-ensemble zélé pour nos intêts, & chargé des intérêts de Dieu, accrdat l'homme & Dieu dans sa personne: u médiateur, en qui Dieu trouvât la plénude de la satisfaction qui lui étoit dûe; &en qui l'homme trouvât la plénitude de drémission & de la miséricorde dont nous aons besoin: un médiateur, qui réunissant deux choses, pacifiât, comme dit saint Iul, le ciel & la terre; & qui aux dépens d lui-même, fans aucun préjudice des dits de Dieu, nous remît en grace avec Leu. Or voilà, Chrétiens, ce que lifoi nous découvre, & ce qui s'est heuresement accompli dans le mystère de Avent.

242 SUR LA NATIVITÉ ce jour. Car que voyons-nous dans l'étab de Bethléem? comprenez bien cette vérit sur quoi roule toute notre religion. Nous voyons dans la personne d'un ensant-Die la miséricorde de Dieu incarnée & humar sée; & en même tems, par le plus surpr nant de tous les miracles, la justice de Di satisfaite dans la rigueur, & autentiqu ment vengée. Miséricorde de Dieu, justi de Dieu: deux attributs, dont la parfa alliance devoit produire la paix entre Di & l'homme; mais qui ne pouvoient être u de la manière intime dont ils l'ont été, c dans le Verbe fait chair. Ecoutez-moi, vous en allez être convaincus. Nous voyons, dis-je, dans cet enfant la

séricordedeDieuincarnée&humanisée.C ce qui nous paroît d'abord dans son ac rable naissance, dont S. Paul comprend un mot tout le mystère, quand il dit, que fut alors que se sit la première apparition la grace du Dieu Sauveur; & que la grace Dieu Sauveur, qui auparavant étoit quel chose d'impénétrable & d'incompréhe Tit. 2. ble, se rendit palpable & sensible: Appa gratia Dei Salvatoris nostri. Prenez garl mesFreres, ditS. Chrysostome, expliquar passage de l'Apôtre: il y avoit des siécles tiers que Dieu, quoiqu'offensé, las d'être guerre avec les hommes, méditoit de f avec eux un traitédepaix, pour lequel il a 🏧

DE JESUS - CHRIST. 243 servé tous les trésors de sa miséricorde & fa grace. Il y avoit des siécles entiers que Dieu de gloire disoit aux hommes par un ses Prophétes: Ego cogito super vos cogitanes pacis, & non afflictionis: j'ai fur vous des 29. rnfées de paix, & non de colére & de venance. Mais ces pensées de paix, dit S.Chrystome, étoient alors toutes renfermées dans lœur de Dieu. Ce n'étoient que despensées, d; vues, desprojets, qui ne fortant point hors d Dieu, demeuroient sans exécution. Dieu éit plein de ces penfées: mais le temsn'étoit p encore venu, où il avoit réfolu de les manester & de les produire. Comme Dieu de méricorde, il avoitdes pensées depaix;&cepidant on ne voyoit par-tout que de effets da justice, & d'une justice rigoureuse. Aujord'hui ces pensées de paix, suspendues depistant de siècles,& cachées dans le fein de Du, commencent à éclater aux yeux des homes: pourquoi? parce que J.C. Dieu & omme, c'est-à-dire, la grace même & la méricorde même se fait voir à eux: Apparu gratia Dei. Ce ne sont plus des pensées, leaix, mais des chef-d'œuvres confommés, ms des miracles, mais des prodiges de paix: Dieu ne dit plus simplement, Je conçois, je nédite, Ego cogito; mais j'accomplis, j'e-cente ce que j'avois promis aux pécheurs. A fi nous l'a-t-il fait entendre, quand il

Jerem.

244 SUR LA NATIVITÉ aujourd'hui l'Eglise, son Verbe revêtu notre chair, & quand il a donnéau mon

un Rédempteur.

Mais en le donnant au monde ce Réde pteur, Dieu n'a-t-il point oublié ses prop întérêts? En choisissant un moyen si extra dinaire & si étonnant pour mettre au jour penfées de paix qu'il avoit éternellem conçues, n'a-t-il point fait avec nous 1 paix désavantageuse & peu honorable p lui? Ah! Chrétiens, voilà ce que nous pouvons assez admirer; & c'est ici qu'i juste, qu'éclairés comme nous le somm des lumieres de la foi, nous rendions h mage à la fagesse de notre Dieu. Non,p suit S. Chrysostome, Dieu en choisissate moyen, n'a point oublié ce qu'il se devt lui-même; & la preuve en est évidente. tandis que je vois dans le divin enfant vient de naître, la miséricorde de Die n carnée & humanisée; je vois dans la n personne de cet ensant, la justice de Dieu ei nement vengée. Tandis que j'y vois la sac & la rémission du péché offerte à l'hor j'y vois une victime de propitiation office Dieu pour l'expiation du péché. Comi péché est la seule cause de la guerre, qu ne entre Dieu & nous une si fatale divisic, vois dans la créche un Sauveur déja sa if comme une hostie vivante, pour abct péché qui nous a féparés de Dieu. Com

DE JESUS-CHRIST pénitence est le capital & le plus essentiel rticle de notre prix avec Dieu, j'y vois un omme-Dieu commençant déja à faire péitence pour nous, & nous apprenant à la ire nous-mêmes pour nous-mêmes.

Mystéreadorable de paix, que David, par n esprit de prophétie, avoit prétendu nous narquer, quandil avoit dit: Misericordia & Psal. 841 eritas obviaverunt sibi: la miséricorde & la érité, c'est-à-dire, dans le sens littéral du seaume, la miféricorde & la justice se sont encontrées; & où, demandoit S. Bernard, font-elles rencontrées? dans l'étable où lt né Jesus-Christ; disons plutôt, dans Jesushrist. Jusques-là, elles avoient tenu des rous toutes différentes & toutes opposées, & en n'étoit plus éloigné de la miséricorde ue la justice. Aujourd'hui elles se rappronent; & l'une vient heureusement à la renontre de l'autre: Obviaverunt sibi. Jusques-, l'une avoit paru absolument contraire à autre: car le propre de la justice étoit de puir; & le propre de la miséricorde de paronner. Ici, le pardon & la punition se joinent ensemble: la punition qui tombe sur innocent, les souffrances de J. C. dans créche méritant le pardon aux hommes oupables; & le pardon qu'obtiennent les ommes coupables, n'étant fondé, conforrément aux décrets éternels de Dieu, que ir les souffrances de Jesus-Christ, & sur la

246 SUR LA NATIVITÉ punition que subit l'innocent & à laquell il veut bien se soumettre. D'où il s'ensuit, c qu'ajoute le texte facré dans une autre ex pression encore plus forte, que la justice & la paix se sont mutuellement baisées, com me deux sœurs: Justitia & pax osculatæsum Paroles que le même S. Bernard appliquoi & avec raison, à la naissance du Fils de Dieu puisqu'il est certain que le fondement de no tre paix avec Dieu a été cette justice vindi cative, que Dieu, usant de tous ses droits, exercée contre le péché, en livrant son Fil pour nous. Or n'est-ce pas dès ce jour qu' a commencé à le livrer; & pouvoit-il le li vrer d'une manière plus sensible, qu'en l faisant naître dans l'état où la créche nou

Quelle est donc l'idée naturelle que nou devons avoir de ce mystére? La voici, me chers Auditeurs, telle que l'a eue le gran Apôtre, & dans les mêmes termes qu'il l'ex primoit. Deus erat in Christo, mundum recon cilians sibi: Jesus-Christ étoit dans la créche & Dieu étoit dans Jesus-Christ, réconciliar le monde avec soi. Pensée sublime digne d'S. Paul; & qui pour être bien développée demanderoit un discours entier. Dieu étoi dans J. C. réconciliant le monde ave soi, & se réconciliant lui-même avec le mon de. C'est-à-dire, Dieu étoit dans Jesus-Christ recevant les satisfactions que Jesus-Christ recevant les satisfactions que Jesus-Christ

Cor. 5.

le réprésente?

Billing.

DE JESUS-CHRIST. 247 ui faisoit de tous les crimes du monde; & en ue de ces satisfactions qu'il recevoit de Jeus-Christ, oubliant, pardonnant, effaçant, bolissant tous les crimes du monde. Médions cesparoles. Deus erat in Christo, mundum econcilians sibi: Jesus-Christétoit dans lacréhe, offrant à Dieu, comme souverain Prêtre le la loi de grace, le facrifice de son humaniésainte; & Dieu étoit dans Jesus-Christ, aceptant ce sacrifice pour réparation de toues les impiétés, de tous les blasphêmes, de ous les facriléges, de tous les scandales, de outes les prophanations qui devoient se commettre dans le monde, à la honte du iom Chrétien. Deus erat in Christo: J. C. toit dans la créche humilié & anéanti; & Dieu étoit dans Jesus-Christ, se dédommageant par-là de tous les attentats que l'orqueil des hommes avoit formés, ou devoit ormer contre sa gloire; de tout ce que leur ambition démesurée, de tout ce que leur exravagante vanité, de tout ce que leur maigne jalousie devoit produire dans le monde d'injustices & de désordres. Deus erat in Christo: Jesus-Christ étoit dans la créche, rendant à son Pere les premiers hommages de cette obéissance sans bornes, qui devoit bientôt s'étendre jusques à la mort, & jusques à la mort de la croix; & Dieu étoit dans Jesus-Christ, vengé par-là, mais hautement,

L iiij

248 SUR LA NATIVITÉ de tous les mépris que les hommes devoien faire de sa loi; de tout ce que l'esprit d'indé pendance, de tout ce que l'insolence du libertinage, de tout ce que la présomption di relâchement devoit leur inspirer contre ses ordres, & au préjudice de la foumission qu' lui est dûe. Deus erat in Christo: Jesus-Chris étoit dans la créche, immolant sa chair virginale par les miféres d'une extrême pauvreté; & Dieu étoit dans Jesus-Christ, se faisant justice par-là de tout ce que la sensualité & la mollesse, de tout ce que l'excès du luxe, de tout ce que l'amour du plaisir, de tout ce que l'abus des commodités & des délices de la vie devoit causer de déreglement & de corruption dans les mœurs; je veux dire, de toutes les impudicités, de tous ces vices abominables que S. Paul défend de nommer de tous ces monstres de péchés qui deshonorent l'homme, & qui le dégradent jusqu'à le mettre au rang de bêtes. Deus erat in Chris to: en un mot, Jesus-Christ étoit dans la créche, faisant pénitence pour nous; & Dier étoit dans Jesus-Christ, agréant cette pénitence, mais en même-tems nous la propofant pour modéle; comme s'il nous eût dit Exod. à tous : Voyez, & faites de même; Inspice,

5. E fac secundum exemplar.

C'est, dis-je, à cette condition que Dieu étoit dans Jesus-Christ, nous réconcilian avec soi; & par un effet réciproque de sor amour, se réconciliant avec nous; Deus era DE JESUS-CHRIST. 249

in Christo, mundum reconcilians sibi. Car tout irrité qu'il étoit par la griéveté de nos offenles, comment auroit-il pu, reprend S. Bernard, n'être pas sléchi par la pénitence de ce
Fils bien-aimé, dont il put bien dire dèslors, ce qu'il devoit déclarer solemnellement
dans la suite; Hic est Filius meus dilectus, in Matt. 84
quo mihi complacui? de ce Fils, qui quoique
naissant avec l'apparence de pécheur, étoit
non-seulement le saint des saints, mais la
sainteté même: de ce Fils, qui quoiqu'anéanti dans une créche, étoit aussi puisant que lui, égal à lui, & sans usurpaion, Dieu comme lui. Comment encore
une sois auroit-il pu ne l'accepter pas cette

énitence d'un Dieu ; & fatisfait par la péitence d'un Dieu , comment auroit-il pu

ejetter la nôtre?

Telest donc d'abord, mes chers Audizurs, le fruit précieux de la naissance d'un lieu Sauveur: notre paix avec Dieu par pénitence. Mais du reste ne nous y tromons pas; & pour approfondir par rapport nous cette même vérité, quand je dis ar la pénitence, j'entends par une péitence fincére, solide, essicace; j'entends ar une pénitence servente, exacte, sévé-: car il n'y a que celle-là seule, qui soit ipable de nous réconcilier avec Dieu, de pacisier nos consciences devant Dieu, urce qu'il n'y a que celle-là seule qui ait

Ly

250 SUR LA NATIVITÉ de la conformité avec la pénitence de l'homme-Dieu. Une pénitence imparfaite, tiéde, languissante: une pénitence lâche, où le pécheur s'écoute, se flatte, se ménage; une pénitence commode, & quel'on veut accorder avec toutes les douceurs de la vie une pénitence qui ne crucifie point la chair qui n'humilie point l'esprit : une pénitence stérile & sans œuvres, c'est une pénitenc vaine: & une pénitence vaine, bien loi d'appaiser Dieu, outrage Dieu; bien loi de calmer nos consciences, les déchire d mille remords; bien loin d'en faire cesser le inquiétudes, est elle-même le sujet des re proches intérieurs les plus piquans & de plus cruelles allarmes. Il nous faut, dit sair Chrysostome, une pénitence qui puisse êt unie à celle de Jesus-Christ, une pénitenc qui puisse être le supplément de celle de J sus-Christ, une pénitence dont le pécher puisse croire & se rendre témoignage qu'el accomplit, comme parle l'Apôtre, ce q manque aux souffrances deJ.C. or pour ce il faut qu'elle ait tous les caractéres que viens de marquer, fincérité, solidité, intégr té, sévérité; & qu'ainsi elle participe à tout lesqualités de la pénitence de Jesus-Chri

Si telle a été la vôtre, & si dans l'esprit cette véritable pénitence, vous avez eu bonheur d'approcher dignement des sain mystères, c'est, mes chers Auditeurs, ce q

DE JESUS-CHRIST. 251

doit aujourd'hui vous consoler, & de quoi je dois vous féliciter. Vous êtes en paix avec Dieu. Vous avez trouvé grace devant Dieu. Dieu a ratifié dans le ciel la sentence d'absolution, que le ministre de son sacrement a prononcée sur la terre en votre faveur. On vous a dit comme à ce paralitique de l'Evangile: Allez; ne péchez plus: Ecce sanus factus Joan. 51 es : jam noli peccare : mais aussi vivez en re-

pos sur tout le passé; il vous est remis. Heureux état! état préférable à toutes les fortunes du monde! je suis en paix avec Dieu. Dieu étoit mon ennemi, & j'étois ennemi de Dieu: mais enfin voilà Dieu réconcilié avec moi, & me voilà réconcilié avec Dieu. Paix de Dieu, que le Saint Esprit compare à un repas fomptueux, à un repas délicieux; tant elle remplit l'ame d'une onction abondante & consolante. Paix de Dieu, souverainement désirable au pécheur, puisque par elle le pécheur rentre auprès de Dieu dans ous les droits de l'innocence & de la justice.

Que si néanmoins, mon cher Auditeur, yous êtes affez malheureux pour n'avoir fait qu'une pénitence défectueuse, & pour être encore malgré votrepénitence dans ledésorlre du péché, écoutez ce que je vous annone:& tout malheureux que vous êtes ce que e vous annonce, doit vous inspirer une humble& une généreuse confiance. Convertere ad Lamsmit Dominum Deum tuum: convertissez-vous à

252 SUR LA NATIVITÉ

votre Dieu. Faites pénitence; & en la faisant, conformez votre pénitence à la pénitence de l'enfant Jesus; unissez votre pénitence à la pénitence de l'enfant Jesus. Touché de ce que lui ont coûté vos péchés, ressentez-les comme lui, pleurez-les comme lui; joignez vos larmes à ses larmes, votre douleur à sa douleur: & je vous réponds de la part de Dieu d'une prompte& d'une parfaite réconciliation. Telle est la grace qui vous est offerte: Serez-vous assez aveuglés, assez insensés assez réprouvés pour la refuser? Cependant outre la paix où nous rentrons avec Dieu le mystère de Jesus-Christ naissant nous ap prend encore à conserver la paix avec nous mêmes, & c'est le sujet de la seconde parti

PARTIE. J'Homme en étoit réduit à ce déplorabiétat, d'être dans une continuelle guerr avec soi-même, & de ne pouvoir se donne la paix à soi-même: & ce qui semble bien étonnant, dans l'affreux désordre où il étoi tombé par le péché, il ne lui salloit pa moins un médiateur pour le réconcilier ave lui-même, que pour le réconcilier ave Dieu. Or de-là je conclus, que Jesus-Chris est donc encore, par cette même raison le Prince & le Dieu de la paix, Princeps pa cis; puisque dans le mystère de sa naissan ce, il nous apprend, & par les exemple qu'il nous donne, & par les leçons qu'

DE JESUS-CHRIST. 253
ous fait, le secret inestimable d'entretenir
paix avec nous-mêmes. Secret que nous
vons tant d'intérêt à découvrir, & qu'il
ous est si important de sçavoir; mais qu'il
'appartenoit qu'à ce Dieu naissant de nous

évéler.

En effet, jusques-là les hommes l'avoient noré cet art tout divin. Séduits & aveulés par le dieu du siécle, ils s'étoient faussepent persuadés que le plus sûr moyen de ouver la paix du cœur, étoit de satisfaireses ésirs, de contenter son ambition, de rassaer sa cupidité; & pour cela d'être honoré &istingué dans le monde, de s'enrichir & de ivre dans l'abondance, de se pousser, de s'éver, de s'aggrandir. Ainfil'avoient cru, & le royoient tant de mondains. Or en raisonant de la forte, non-seulement, dit l'Ecrire, ils s'étoient trompés: mais en se tromant, ils s'étoient rendus malheureux : Con- Pfal. 232 itio & infelicitas in viis eorum. Pourquoi? arce qu'en raisonnant de la sorte, ils n'aoient pas connu le chemin de la paix : Et Ibidemo iam pacis non cognoverunt. Au lieu du repos térieur & du calme qu'ils se promettoient ans leur opulence & dans leur élévation, ne trouvoient que trouble, que chagrin, 1'affliction d'esprit : Contritio & infelicitas. Ibidema el étoit le fort des partifans du monde; & ût au ciel, mes chers Auditeurs, que ce fût pas encore aujourd'hui le vôtre!

254 SUR LA NATIVITÉ

Qu'a fait Jesus-Christ? il est venu nous el seigner le chemin de la paix, que nous che chions, & que nous ne connoissions pas. Li même, qui dans l'Evangile s'est appellé Jean-14 chemin: Ego sum via, il est venu nous serv de guide, & nous montrer la route par la paus pouvons imparquablement arriver.

de guide, & nous montrer la route par (
nous pouvons immanquablement arriver :
terme de cette bienheureuse paix. Lui-m
me, qui s'est appellé, & qui est en effet la v
rité. Ego sum veritas, il est venu nous dés

buser des erreurs grossiéres dont nous dés étions laissés prévenir à l'égard de cette pai

Lui-même, qui est la vie, Ego sum vita, est yenu nous fairegoûter ce qui pouvoit se nous mettre en possession de cette paix. To cela comment? en nous découvrant dans mystère de ce jour les deux sources vérit bles de la paix avec nous-mêmes, sçavo l'humilité de cœur, & la pauvreté de cœur; en détruisant dans ce même mystère les des grands obstacles à cette paix tant désirée & néanmoins si peu commune, qui sont no tre orgueil d'une part, & de l'autre notre a tachement aux biens de la terre: Venie evangelizavit pacem. Ne perdez rien d'ur instruction si solide & si édisante.

Oui, c'est dans ce mystère qu'un Dieu homme; en naissant parmi les hommes, noi prêche hautement par son exemple, ce qu' devoit dans la suite établir pour sondemes

Ma:. 11. de toute sa doctrine : Discite à me, quia mir

DE JESUS-CHRIST? 255 im & humilis corde; & invenietis requiem

nimabus vestris. Apprenez de moi que je is humble de cœur; & tenez pour certain, ue par-là vous trouverez le repos de vos mes.Oracle, ditS. Augustin, d'où devoit déendre non-seulement notre sainteté, mais otre félicité dans la vie. Car il est évident, esFreres, que ce qui nous empêche tous les purs de trouver ce repos de l'ame si estimale, & sans quoi tous les autres biens de la ie nous deviennent inutiles, c'est l'opposion secrette que nous avons à l'humilité hrétienne.Reconnoissons-le avec douleur, gémissons-en devantDieu.Ce qui fait perre si souvent la paix à notre cœur,& ce qui ous met dans l'impuissance de la conserer, c'est l'orgueil dont nous sommes remlis & qui nous enfle : cet orgueil qui nous ait croire en tant d'occasions, qu'on ne ous rend pas ce qui nous est dû, qu'on n'a as pour nous affez d'égards, qu'on ne ous considére pas autant que nous le méitons. Car de-là naissent les mélancolies & es tristesses, de-là les désolations & les déespoirs, de-là les aigreurs & les emportenens:les tristesses, quand nous nous voyons naltraités; les désespoirs, quand nous nous royons méprifés; les emportemens, quand ous nous prétendons infultés & outragés: Pieu prenant plaisir, dit S. Chrysostome,à unir notre orgueil par notre orgueil même;

256 SUR LA NATIVITÉ se servant de notre amour-propre pour no faire souffrir, quand par un excès de dél catesse & de sensibilité, dont notre orque est le principe, nous ne voulons rien soul frir. Si nous étions humbles, & humbles d cœur, nous serions à couvert de tous ce chagrins. Au milieu des contradictions ¿ des adversités, l'humilité nous tiendroit dan une situation tranquille. Quelque injustic qu'on pût nous faire, & que l'on nous si l'humilité nous confoleroit, l'humilité nou affermiroit, l'humilité calmeroit ces orages réprimeroit ces mouvemens déréglés qu bouleversent une ame, si je puis ainsi m'er primer, & qui lui cause de si grandes agi tations.

nous à nous-mêmes, pourquoi nous nou troublons si aisément; pourquoi au moindr soupçon d'un mépris souvent imaginaire nous nous piquons si vivement; pourque sur un vain rapport d'une parole dite contr nous par imprudence & par légéreté, nou nous affligeons, nous nous allarmons, nou Psal. 41. nous irritons? Quare tristis es anima mea, & quare conturbas me? C'est la question que s faifoit à lui-même le Prophéte Royal, & qu peut se faire à toute heure l'homme superb avec beaucoup plus de sujet. Pourquoi, moi ame, êtes-vous triste, & d'où vient que vou

Ah! Chrétiens, méditons bien ce poir important.Examinons bien, & demandons

DE JESUS-CHRIST. 257 troublez? Nous n'en trouverons point hutre raison, que ce sonds d'orgueil avec quel nous sommes nés, & que nous avons djours entretenu, bien loin de travailler à détruire. Voilà, hommes du siécle qui m'éutez, ce qui vous rend incapables de goûcette paix qui de votre aveu néanmoins après votre falut, le souverain bien. Vous désirez présérablement à tout, puisque rus ne défirez tout le reste, que pour y venir. Cependant vous n'y parvenez jaris; ne vous en prenez qu'à vous-mêmes: ette ambition qui vous posséde, & à laelle vous vous êtes comme livrés; à cetembition, qui malgrétant de biens dont u vous a comblés dans la vie, vous emhe d'être jamais contens de ce que vous que vous porte toujours à vouloir être que vous n'êtes pas; à cette ambition, par la plus monstrueuse ingratitude enis la providence, vous fait compter pour tout ce que vous avez, & toujours aspie ce que vous n'avez pas, jusques à vous ruer pour cela sans relâche, jusques à s crucifier vous-mêmes; àcette ambition, tfait naître dans votre cœur tant de bas-🕸 de honteufes jaloufies; qui des profpéts d'autrui, vous fait de si amers sujets elouleur; qui vous jette en de si violens sports, quand on s'oppose à vos desseins; vous inspire de si mortelles aversions

quand on traverse vos entreprises: je les péte, & je ne puis trop sortement vous l'i primer dans l'esprit; c'est-là que le mals side; c'en est là le principe & la racine.

Quand vous aurez une bonne fois ren cé à cette passion; quand par une modés tion chrétienne & sage, vous sçaurez vo tenir dans le rang où Dieu vous a plac; quand par une justice que vous ne vous redez pas, & qu'il faudroit vous rendre, v s reconnoîtrez que Dieu n'en a que trop t pour vous; dès-là vous posséderez ce tre de la paix, que vous avez en vain cher é jusqu'à présent, parce vous ne l'avez s cherché où il est. C'est-à-dire, dès-là v s bénirez Dieu dans votre condition, fans vier celle des autres. Dès-là, soumis à Di vous ne penserez plus qu'à vous sanct r dans votre état, sans courir éternellem après un phantôme, que vous vous figiz comme un bonheur parfait, mais don chimérique espérance ne sert qu'à vous tit menter. Dès-là, contens de votre fortu vous en jouirez paisiblement, & avec aé b de graces; vous ne vous appliquerez qu'i bien user, & vous ne craindrez rien a chose que d'en faire un criminel abus. I s là, chargés de l'établissement de vos fa les, après avoir fait en Chrétiens tout con dépendra des vous pour y pourvoir, vous en reposerez sur cette aimable pro

DE JESUS-CHRIST. ence, dans le sein de laquelle, comme dit Apôtre, nous devons jetter toutes nos inuiétudes; comptant, & pouvant compter recassurance que si nous lui sommessidéles, le ne nous manquera pas: Omnem sollicitu- Petros; nem vestram projicientes in eum. Dès-là, afanchis de la servitude & de l'esclavage du onde, vous attendrez tout de Dieu; vous ne ettrez votre appui, votre confiance qu'en lieu; vous entrerez dans la sainte & heuuse liberté des ensans de Dieu : tous les nages se dissiperont; toutes les tempêtes se Imeront; & un moment de cette paix secette, que votre orgueil a tant de fois troulée, vous dédommagera bien des faux cantages où il visoit, & des vaines prétenons qui vous exposoient à de si sâcheux rours & à de si rudes combats.

Or voilà pourquoi Jesus-Christ vous dit ajourd'hui: Apprenez de moi que je suis Imble de cœur : Discite à me, quia mitis In&humilis corde. Etne regardonspas cette lmilité de cœur comme une foiblesse : ç'a é la vertu d'un Dieu ; & c'est la vertu des fts, la vertu des sages, la vertu des ames sifées,& par desfus tout la vertu des élus de leu. Apprenez-la donc (écoutez toujours vtre Maître) & apprenez-la de moi, puisq'il n'y a que moi de qui vous puissiez l'appendre, & que toute la philosophie n'a pint été jusques-là. Apprenez-la de moi,

qui ne suis venu que pour vous en faire de leçons; & qui pour vous la mieux perfuade me suis humilié & anéanti moi - même. C'es à-dire, apprenez de moi, que ce sont dev choses incompatibles que la paix &l'orguei que votre cœur, quoi que vous fassiez, quoi que le monde fasse pour vous, ne se jamais content, tandis que la vanité, qu l'ambition, que l'amour de la gloire y régne ra; par conséquent, que pour trouver sur terre le centre & le point de la félicité h maine; que pour avoir cette paix de l'ame qui est par excellence le don de Dieu, faut être humble, & sincérement humble & solidement humble : Discite à me qu mitis sum & humilis corde, & invenietis r quiem animabus vestris.

Car c'est-là, mes Freres, dit S. Bernar ce que la sagesse de Dieu incarnée a préte du nous déclarer dans cet auguste mystér Parce que nous sommes charnels, & comr tels, accoutumés à ne rien comprendre q de charnel, le Verbe de Dieu a bien vou lui-même se faire chair, pour venir nous prendre sensiblement, & selon l'expressi de ce Pere, charnellement, que l'humil est la seule voiequi conduit à ce repos duca si salutaire & même absolument si nécesse pour notre sanctification. Quand ce ne roit donc, conclut saint Bernard, que por nous-mêmes, rendons-nous aujourd'hui de la seule de la seule s

DE JESUS - CHRIST. 261
les aux enseignemens de ce Sauveur, &
coutons-le ce Verbe divin, au moins dans
état de sa chair. Quia nihil prætercarnem au-Bernard.
ire poteras, ecce Verbum caro sastum est; au-

ias illud, vel in carne. Mais ce n'est pas assez. Il nous fait encore, Chrétiens, une seonde leçon non moins importante. Car uelle est l'autre source de ces combats inérieurs, & de ces guerres intestines, qui ous déchirent si cruellement? convenezn avec moi : c'est la cupidité, l'envie d'aoir, un malheureux & damnable attachenent aux biens de la terre. Vous y cherchez es douceurs de la vie; & l'ardeur extrême jui vous brûle, en fait le tourment de votre vie. En effet, quels soins empressés pour les cquérir! quelles peines pour les conserver! quelles frayeurs au moindre danger de les perdre! quels désirs insatiables de les augnenter! quels chagrins de n'en ayoir pas Mez pour satissaire, ou à vos prétendus besoins, ou à vos dépenses superflues! quelle douleur, quel accablement, quelle consternation, quand malgré vous ils vous échappent des mains, & qu'une mauvaise affaire, qu'un accident imprévu vous les enleve! quelle honte de tomber par-là, non-seulement dans la disette, mais dans l'humiliation! quels regrets du passé! quelles allarmes sur le présent! quelles iniquiétudes sur l'avenir, au milieu de tant de risques inévitables dans le commerce du monde, au milieu c tant de révolutions & de revers, dont voi êtes témoins, & à quoi tous les jours voi vous trouvez vous-mêmes exposés!

Le reméde, c'est le détachement évan gélique. Donnez-moi un homme pauvre d cœur, rien ne sera capable de l'altérer: c'es à-dire, donnez-moi un homme vraimer détaché des biens sensibles, à quelque épres ve qu'il plaise à Dieu de le mettre dans l'ac versité comme dans la prospérité, dans l'in digence comme dans l'abondance, il jouir d'une paix profonde. Usant de ses bien comme n'en usant pas, & selon la maxi me de faint Paul, les possédant comm ne les possédant pas, il sera disposé à tou les événemens. Tranquille comme Job & inébranlable au milieu des calamités d monde, il se soutiendra par la grande pen sée dont ce saint homme étoit pénétré & qui conservoit le calme dans son ame

Jobo 20 Si bona suscepimus de manu Domini, mal quare non suscipiamus? Si nous avons reç les biens de la main du Seigneur; pour quoi avec la même soumission n'en rece vrons-nous pas les maux? Dans les disgraces & dans les pertes, préparé comme Job

Dominus abstulit; c'étoit le Seigneur qui m les avoit donnés, ces biens; c'est lui qui m les a ôtés: il ne m'est rien arrivé que ce qu' voulu; que son nom soit à jamais béni: it nomem Domini benedictum. Heureux état! slide & ferme soutien! ressource contre les salheurs de la vie, toujours prête, & qui e peut jamais manquer.

Ilid,

Or c'est ce que votre Sauveur vient auurd'hui vous apprendre, par un exemple ien plus propre encore à vous convaincre à faire impression sur vos esprits, que elui de Job. C'est ce que vous prêche l'éble, la créche, les langes de cet enfantieu: Hoc nobis prædicat stabulum, hoc cla-Bernard. at præsepe, hoc panni evangelizant. C'est i qui vous apprend que les pauvres de œur sont heureux, & qu'il n'y a même ans la vie que les pauvres de cœur qui ient heureux, & qui le puissent être: eati pauperes spiritu; qu'une partie donc, Matt. 5. ais une partie essentielle de notre béatiide sur la terre, est d'avoir le cœur lire & dégagé de l'attachement aux biens de ortune. Il ne commence pas seulement à enseigner, mais à le persuader au monde. t en effet, à peine a-t-il paru dans le mone avec toutes les marques de la pauvreté, ont il est revêtu, que je vois des pauvres, e sont les pasteurs, non-seulement soumis résignés, mais bénissans, mais glorissans Dieu dans leur état : des pauvres, qui touhés de ce qu'ils ont vu en Béthléem, s'en ctournent, quoique pauvres, comblés de

joie; des pauvres contens de leur sort, & portant nulle envie aux riches de Jérusale, parce qu'ils ont connu dans la personne de divin enfant le bonheur & les prérogatis infinies de leur condition: Et reversissunt ptores glorificantes & laudantes Deum. A pne a-t-il paru dans l'étable, que je vois des ches, ce sont les Mages, qui bien loin dem tre leurs cœurs dans leurs richesses, vienne mettre leurs richesses piés, qui sesont en présence unmérite de les mépriser, d'y rence

cer, de s'en dépouiller. Les uns & les auts heureux,parce qu'en se conformant àceDi

Euc. 2.

pauvre, ils ont trouvé le chemin de la pa Créche adorable de mon Sauveur, c' toi qui me fais aujourd'hui goûter la pavreté que j'ai choisie; c'est toi qui m'en d couvres le tresor; c'est toi qui me la rer précieuse & vénérable; c'est toi qui me la f préférer à tous les établissemens & à tou l'opulence du monde, Confondez-mc mon Dieu, si jamais ces sentimens, sei dignes de vous, seuls dignes de ma pi fession, & si nécessaires enfin pour m repos, fortoient de mon cœur. Vous y avez conservés jusques à présent, S gneur, & vous les y conserverez. Cepe dant, cette paix avec nous-mêmes, to avantageuse qu'elle est, ne suffit pas encor si nous n'y joignons lapaix avec le prochai & c'est la troisiéme instruction que nous d

VO:

DE JESUS-CHRIST. 265 ous tirer de la naissance de J. C. comme ous l'allez voir dans la derniere partie.

A paix avec le prochain est le fruit de la PARTIES arité; & la charité, selon S. Paul, est Ibrégé de la loiChrétienne. Il ne faut donc s s'étonner, si le même Apôtre nous a mardé, comme un des caractéres les plus essentls de l'esprit Chrétien, le soin de conservr la paix avec tous les hommes; puisqu'il e évident que tous les hommes sont comps sous le nom de prochain : Si fieri potest, Rom. 124 qd ex vobis est, cum omnibus hominibus paca habentes. Si cela se peut, disoit-il auxRomins, en les instruisant & en les formant au Cristianisme, si cela se peut, & autant qul est en vous, vivez en paix avec tout enonde: voilà l'esprit de votre religion, ar où l'on reconnoîtra que vous êtes les liples de celui qui dès son berceau a été e rince & le Dieu de la paix.

refons bien ces paroles, qui sont substanices. Si fieri potest, si cela se peut: l'imposbité, dit S. Chrysostome, est la seule excuelgitime qui puisse devant Dieu nous disuler, quand nous ne vivons pas avec nos
ces dans une paix & une union parfaite, &
o l'impuissance absolue, toute autre raipri est qu'un vainprétexte dont nous nous
aons, mais qui ne servira qu'à nous conprire au jugement de Dieu. Quod ex vobis

lvent. N

#### 266 SUR LA NATIVITÉ

est, autant qu'il est en vous : en sorte que nous puissions sincérement protester à Dieu que nous puissions nous rendre à nous-mêmes témoignage, qu'il n'a jamais tenu ànous jamais dépendu de nous, que nous n'eussion avec nos freres cette paix solide, sondée su la charité; l'ayant ardemment désirée l'ayant de bonne foi recherchée, ayant tor jours été préparés & d'esprit & de cœur, àn rien épargner pour yparvenir. Cum omnibu. la paix avec tous, sans en excepter un seul l'exclusion d'un seul suffit pour nous rendi prévaricateurs, & sujets à toutes les pein dont Dieu menace ceux qui troublent ( qui rompent la paix. Rompre la paix av un seul, c'est, selon Dieu, quelque che d'aussi mortel, que de violer un seul con mandement. La paix avec tous, un se excepté, nous devient donc inutile pour! falut; & ce seul que nous exceptons, de s'élever, pour demander vengeance con: nous au dernierjour. Cum omnibushominib; la paix avec tous les hommes, même av ceux qui y sont plus opposes, & qui ne veulent pas: les forçant par notre condu à la vouloir; & à l'exemple de David, gdant un esprit de paix avec les ennemis

Psalm. la paix: Cum his qui oderunt pacem, eram cificus. Car, comme ajoute S. Chrysostor vivre en paix avec des ames pacifiques, a des esprits modérés, avec des humeurs

DE JESUS-CHRIST.

267

ciables, à peine seroit-ce une vertu de phiosophe & de payen : beaucoup moins doitelle passer pour une vertu surnaturelle & chrétienne. Le mérite de la charité, disons nieux, le devoir de la charité est de conerver la paix avec des hommes difficiles, âcheux, emportés: pourquoi? parce qu'il eut arriver, & parce qu'en effet il arrive ous les jours, que les plus emportés & les lus fâcheux, les plus difficiles & les plus hagrins, sont justement ceux avec qui nous evons vivre dans une plus étroite société; eux dont il nous est moins possible de nous éparer; ceux à qui dans l'ordre de Dieu ous nous trouvons attachés par des liens lus indissolubles. Il faut donc, dit ce saint Pocteur, que par rapport même à ces sors d'esprits, nous ayons un principe de paix, ir quoi puisse être solidement établie la anquillité du commerce, que la charité prétienne doit maintenir entre eux & nous.

Or quel est-il ce principe? le voici: une inte conformité avec Jesus-Christ naissant. ntrons dans son cœur, prenons-en les sentiens, tâchons à nous mettre dans les mêmes spositions que lui, contemplons son étable, approchons de sa créche; remplissons-pus des vives lumiéres qu'il répand dans les mes, & comprenons bien sur-tout deux chos. Premiérement, c'est un Dieu, qui pour moigner aux hommes sa charité, com-

mence par se dépouiller pour eux de tous se

intérêts. Secondement, c'est un Dieu, qu pour gagner nos cœurs, nous prévient, sui vant le langage du Prophéte, de toutes le bénédictions de sa douceur;&qui s'attendri pour nous jusqu'à se revêtir, tout Dieu qu'i est, de notre humanité; disons mieux, 8 dans un sens plus propre à mon sujet, jusqu'à devenir personnellement pour nous comme parle l'Apôtre, la bénignité & l'hu 1. 3. manité même: Apparuit benignitas Eliuma nitas. Deux moyens qu'il nous présente pou entrețenir une paix éternelle avec nos fre res: désintéressement, & douceur. Dépouil lons-nous en faveur de nos freres de cer tains intérêts qui nous dominent; foyons l'égard de nos freres doux & humains : plu d'inimitiés alors, plus de divisions; pai inviolable, paix inaltérable. Quel bonheu pour moi, & quel avantage pour yous, je pouvois en finissant, vous persuader ce deux devoirs si indispensables dans la Reli gion que nous professons, & si nécessaire dans tous les états de la vie! Ceci demand une réflexion toute nouvelle.

C'est, dis-je, un Dieu qui par amour pou nous, & pour témoigner aux hommes soi immense charité, se dépouille de tous ses in térêts: squi de maître qu'il étoit, se fai obéissant; de grand qu'il étoit, se fait per tit: de riche qu'il étoit, se fait pauvres DE JESUS-CHRIST. 269

Juoniam propter vos egenus factus est, cum 1. Com

set dives. Et je prétends, que ce désinté 8.

essement est le plus prompt & le plus in ailllible moyen, pour concilier les cœurs,

c pour nous unir tous dans une paix so-

de & durable.

Car, comme raisonne S. Bernard, prétenre vivre en paix avec nos freres, sans qu'il ous en coûte rien, sans vouloir leur sacrifier en, sans jamais leur céder en rien, sans ous incommoder pour eux, ni nous relâher sur rien: nous flatter d'avoir cette chaté chrétienne, qui est le lien de la paix; 🏖 ependant être toujoursaussi entiersdans nos rétentions, aussi jaloux de nos droits, aussi éterminés à n'en rien rabattre, aussi vifs r le point d'honneur, aussi attachés à nousêmes; abus, mes chers Auditeurs: ce n'est as ainsi que le Dieu de la paix nous l'a enignée. Il ne falloitpoint pour cela qu'il vînt monde, ni qu'il nous servit de modéle. ous n'avions sans lui que trop d'exemples e cette charité intéressée. Il étoit inutile ue ce Dieu fait homme, nous apportât un ommandement nouveau. De tout tems les bmmes s'étoient aimés de la forte les uns s autres; & cette prétendue charité étoit ancienne que le monde; mais aussi le ionde avec cette charité prétendue n'avoit mais été, ni ne pouvoit jamais être en paix. C'est l'intérêt, Chrétiens, qui nous divise,

M iij,

270 SUR LA NATIVITÉ

Otez la propre volonté, disoit S. Bernard, il n'y aura plus d'enfer; & moi je dis: Otez l'intérêt propre, ou plutôt la passion de l'intérêt propre, & il n'y aura plus parmi les hommes de dissensions, plus de querelles, plus de procès, plus de discordes dans les familles, plus de troubles dans les communau tés, plus de factions dans les États: la pair avec la charité régnera par-tout. Elle régne ra entre vous & ce parent, entre vous & co frere, cette sœur, entre vous & cet ami, c voisin, ce concurrent. Dès que vous voudre pour lui vous déporter de tel & tel intérêt qui fait contre vous son chagrin, dès-là vou aurez avec lui la paix; & fouvent même, se lon le monde, la paix que vous aurez avel lui, vaudra mieux pour vous que l'intéré qu'on vous disputoit, & à quoi vous renon cez. Détachés de nos intérêts, nous ne con testerons avec personne, nous ne nou brouillerons avec personne, nous ne rom prons avec personne: & par une infaillibl conséquence, nous goûterons les douceur de la société, nous jouirons des avantage d la pure & sincére charité. Semblables au premiersChrétiens, n'ayant tous qu'un cœu & qu'une ame, nous trouverons dans cett union mutuelle une béatitude anticipée, comme un avant-goût de l'éternelle félicité

Or à la vue de J. C. pouvions nous avoi d'autres sentimens que ceux-là? Si nous son DE JESUS-CHRIST. 271

nes Chrétiens, je dis de vrais Chrétiens, ious faut-il un autre Juge que ce Dieu-Saureur, & un autre tribunal que la créche où il st né, pour vuider tous les différends qui aissent entre nous & nos freres? Un Chréien rempli des idées que lui inspire un mytére si touchant, voudroit-il appeller de ce ribunal; & auroit-il peine à remettre auourd'hui tous ses intérêts entre les mains l'un Dieu, qui ne vient au monde que pour y apporter la paix? Voilà, mon cher Audieur, ce que je vous demande en son nom. si votre frere n'a pas mérité ce sacrifice, ouvent très-léger, que vous lui ferez de vore intérêt, J. Č. le mérite pour lui. Si votre rere est mal fondé dans ses prétentions, & il n'est pas juste que vous lui cédiez, au noins est-il juste que vous cédiez à Jesus-Christ. Ce que vous refusez à l'un, donnezle à l'autre; ce que vous ne voulez pas accorder à votre frere, donnez-le à la charité & à Jesus-Christ: par-là vous acheterez la paix : vous l'acheterez à peu de frais : & par-là même vous la conserverez.

Mais peut-être s'agit-il de toute autre chose entre vous & le prochain : peut-être indépendamment de tout intérêt, ce qui vous divise, n'est-ce de votre part, qu'une fierté qui l'a choqué, qu'un emportement qui l'a irrité, qu'une parole aigre dont il s'est senti piqué, que des maniéres dures dont il

s'est tenu offensé, qu'un air de hauter avec lequel vous l'avez traité? Si cela est il ne dépend pour le satisfaire, que de vou adoucir à son égard, que de lui donner cer taines marques de votre estime, que de lu rendre certains devoirs, que de le préveni par quelques démarches qui le raméneror infailliblement, & l'attacheront à vous.

Je ne le puis, dites-vous; j'y sens une op position invincible, & je n'en viendrai ja mais là. Rentrez encore une sois, rentrez mon cher Auditeur, dans l'étable de Beth léem : vous y verrez le Dieu de la paix in carné & humanisé; ou plutôt, vous y ver rez dans sa personne la bénignité même incarnée, la grandeur même de Dieu humanisée. Je le répéte : vous y verrez un Dieu qui pour vous attirer à lui, n'a point dédai gné de vous rechercher; qui par une condescendance toute divine de son amour, s'el fait même comme une gloire de vous pré venir. S'il eût attendu que vous pécheur vous son ennemi & son ennemi déclaré vous eussiez fait les premiers pas pour retourner à lui, où en étiez-vous, & quelle ressource vous restoit pour le salut? Cependant, malgré l'exemple de votre Dieu, vous vous faites, & vous ofez vous faire je ne sçais quel point d'honneur de n'aller jamais au-devant de votre frere, pour le rappro cher de vous, & pour l'engager lui-même

DE JESUS-CHRIST. 273 venir. Malgré la loi de la charité, & 'ailleurs même après avoir été l'aggrefur, vous conservez contre lui de scanaleux & d'éternels ressentimens; n'est-ce as renverser tous les principes du Chrisanisme, & vous exposer à de terribles alédictions du Ciel?

Vous y verrez un Dieu, qui pour vous agner, vous comble des bénédictions de sa ouceur; un Dieu qui pour se rendre plus mable, quitte tout l'appareil de la majesté, qui s'humanise, non-seulement jusqu'à pasître, mais jusqu'à devenir en effet homme omme vous; un Dieu, qui sous la sorme un-enfant, vient s'attendrir sur vous de empassion, & pleurer, non pas ses miséres, nis les vôtres. Car c'est ainsi, dit S. Pierre arysologue, qu'il a voulu naître, parce d'il a voulu être aimé; Sic nasci voluit, qui Prosaluit amari. Parole touchante & digne de Chrysols tutes nos réflexions!c'est ainsi qu'il a voulu rître, parce qu'il a voulu être aimé. Il aurt pû naître, & il ne tenoit qu'à lui de naît dans la pompe & dans l'éclat de la magificence royale; mais en naissant de la sortil n'auroit été que respecté, que révéré 🦫 ceredouté, & il vouloit être aimé. Or pour ceaimé, il devoit s'abaisser jusqu'à nous 🕉 pur être aimé, il devoit être semblable à ous; pour être aimé, il devoit fouffrir comn-nous. Et c'est pourquoi il a voulu nastre:

dans l'état de soiblesse & d'abbaissement o ce mystère nous le représente: Sie nasci vo luit, qui voluit amari. Après cela, Chrétiens, affectez des airs dédaigneux & hat tains envers les autres: traitez-les en esclives, avec empire, avec dureté, & non pase freres, avec patience, avec bonté: render vous inflexibles à leurs priéres, & insensibles à leurs besoins. N'est-ce pas dément votre religion; n'est-ce pas même violer le droits de l'humanité? Je serois infini, si j'est treprenois de développer ce point de mor le dans toute son étendue.

Quoi qu'il en soit, mes chers Auditeur voilà la fainte & divine paix que nous de vons capitalement désirer, & qui ne voi coûtera jamais trop, à quelque prix qu'el vous puisse être vendue; la paix avec n freres; & sans exception, la paix avec to les hommes: Cum omnibus hominibus pace habentes. Mais quel est notre aveuglement & le sujet de notre confusion? le voici : da les tems où Dieu nous afflige par le fléau ( la guerre, nous lui demandons la paix; dans le cours de la vie, nous ne travaillo à rien moins qu'à nous procurer la véritab paix. C'est-à-dire, nous demandons à Di une paix qui ne dépend pas de nous, ui paix quin'est pas de notre ressort, une pa pour la conclusion de laquelle nous ne po vons rien; & nous ne pensons pas à noi procurer celle qui est entre nos mains, ce

DE JESUS-CHRIST, 275 lont nous sommes nous-mêmes les arbitres, elle dont Dieu nous a chargés, & dont il reut que nous lui soyons responsables. Nous aisons des vœux, afin que les Puissances de a terre s'accordent entr'elles, pour donner u monde une paix, que mille difficultés resque insurmontables semblent quelqueois rendre comme impossible; & nous ne oulons pas finir de pitoyables différends ont nous fommes les maîtres, qu'il nous feoit aisé de terminer, que notre seule obstiation fomente: & ces Puissances de la terre difficiles à réunir, sont souvent plutôr 'accord que nous ne le fommes les uns vec les autres. Cette paix entre les Courones, malgré tous les obstacles qui s'y oppoent, est plutôt conclue, qu'un procès qui fait ruine & la désolation de toute une famile, n'est accommodé. Ah! Seigneur, je ne erois pas un fidéle ministre de votre parole, dans un jour aussi solemnel que celui-ci', ù les Anges vos Ambassadeurs, nous ont nnoncé & promis la paix, je ne vous denandois au nom de tous mes Auditeurs ette paix si désirée, qui doit pacifier tout le nonde Chrétien; cette paix dont dépend le onheur de tant de nations; cette paix pour quelle votre Eglise s'intéresse tant & avec ant de raison; cette paix que vous seul pourez donner, & qui désormais ne peut être ue l'ouvrage de votre providence miracu-

M vi

leuse & de votre absolue puissance. Je n'au rois pas, comme ministre de votre parole, le zéle que je dois avoir, si, à l'exemple de voi Prophétes, je ne vous disois aujourd'hui:De pacem, Domine, sustinentibus te, ut Propheta tui fideles inveniantur. Donnez la paix, Seigneur, à votre peuple, afin que ce ne soit pa envain que nous l'ayons engagé à appaiser vo tre colére pour l'obtenir. Donnez-lui la paix puisqu'entre les prospérités, quoiqu'humaines & temporelles, qu'il lui est permis d'espérer, la paix est celle qui vient plus immé diatement de vous, & qui peut le plus con-tribuer à votre gloire. Mais je serois, ô mor Dieu! encore plus prévaricateur de mon mi nistère, si préférablement à cette paix, tout nécessaire & toute importante qu'elle est, je ne vous demandois pour moi, & pour ceu qui m'écoutent, celle qui doit nous réconci lier avec vous, celle qui doit nous réconcilier avec nous-mêmes, celle qui doit nou réconcilier avec nos freres : celle qui doi nous réconcilier avec vous, par une généreuse & sainte pénitence; celle qui doit nou réconcilier avec nous-mêmes, par un vra détachement & une fincére humilité; celle qui doit nous réconcilier avec nos freres; par une tendre & cordiale charité.

Ramassons en deux mots tout ce mystére & sinissons. Le Seigneur & le Dieu des armées, qui vient au monde pour y faire ré-

DE JESUS-CHRIST. ner la paix, & qui veut être aujourd'hur lorifié par toute la terre en qualité de Roi er faciem universæ terræ: voilà, Sire, ce que hante l'Eglise dans cette auguste solemnité; voilà ce que nous célébrons. Modéle admiable pour Votre Majesté, & que je lui propose ici avec d'autant plus d'assurance, que e sçais que c'est le modéle qu'elle se propose elle-même, & sur lequel elle se forme. Car ans oublier la fainteté de mon ministère, & ans craindre que l'on m'accuse de donner à Votre Majesté une fausse louange, je dois, comme Prédicateur de l'Evangile, bénir le Ciel, quand je vois, Sire, dans votre perfonne un Roi conquérant, & le plus conquérant les Rois, qui met néanmoins toute sa gloire rêtre aujourd'hui reconnu le Roi pacifique, & distingué comme tel entre tous les Rois dunonde. Je dois en présence de cetAuditoire Chrétien, rendre à Dieu de solemnelles acions degraces, quand je vois dans Votre Majesté un Monarque victorieux & invincible, dont tout le zéle est de pacifier l'Europe,dont toute l'application est d'y travailler & d'y contribuer par ses soins, dont toute l'ambition est d'y réussir; & qui par-là est sur a terre l'image visible de celui dont le cara-

Rére est, d'être tout ensemble, selon l'Ecriture, le Dieu des armées & le Dieu de la paix. Cette paix est l'ouvrage de Dieu; & nous

278 SUR LA NATIVITÉ

reconnoissons plus que jamais, que le mond ne la peut donner: mais notre confiance Sire, est que malgré le monde même, Die se servira de Votre Majesté, de sa sagesse, de ses lumiéres, de la droiture de son cœur, de la grandeur de son ame, de son défintéresse ment, pour donner cette paix au monde. Co qui nous console, c'est que Votre Majesté suivant les régles de sa religion, ne fait le guerre aux ennemis de son Etat, que pou procurer plus utilement & plus avantageu. fement cette paixà ses sujets. Ce qui nous ras fûre, c'est que dans les vues qui la font agir toutes ses conquêtes aboutissent là; & qu'elle ne gagne des batailles, qu'elle ne force de villes, qu'elle ne triomphepar-tout, que pout parvenir plussûrement & plus promptemen à cette paix. Ce qui soutient nos espérances & au même tems ce qui augmente notre vénération & notre zéle pour Votre Majesté; c'est que son amour pour son peuple l'empor tera toujours en ceci par-dessus ses intérêts propres; & que touchée de ce motif, il n'y aura rien qu'elle ne sacrifie au bien de cette paix:qu'ainsi, en véritable imitateur du Dieu des armées & du Dieu de la paix, vous aurez, Sire, l'avantage, après avoir étéle Héros du monde Chrétien, d'en être encore le pacificateur. Car voilà ce qui mettra le comble à vos travaux héroiques; voilà co qui couronnera votre regne; voilà ce qui DE JESUS-CHRIST. 279

chevera votre glorieuse destinée.

Accomplissez mes vœux, Seigneur; ou lutôt, bénissez les intentions de ceRoi pacique & conquérant, qui sçait si bien se conormer aux vôtres. Donnez-nous par lui cete paix quevous nous promettez aujourd'hui ar le ministère de vos Anges: & s'il étoit rai que vous fussiez encore irrité contre les ommes; si les péchés des hommes mérioient encore les fléaux de votre justice, pernettez-moi, Seigneur, de vous faire ici la riére que vous fit autrefois David, & de ous dire comme lui dans le même esprit? Dissipa gentes quæ bella volunt. Dissipez ces Psal. 674 lations opiniâtres qui veulent la guerre. Renversez leurs desseins, rompez leurs aliances, rendez vaines leurs entreprises, roublez leurs conseils. Souffrez que j'ajoue avec le même Prophéte: Effunde iram Psal, 732 uam in gentes quæ te non noverunt, & in regna quæ nomen tuum non invocaverunt. S'il aut, ô mon Dieu, que votre colére éclate, épandez-la sur ces nations qui ne vous conoissent point,& sur ces Royaumes qui n'invoquent point votre nom : c'est-à-dire, sur ces nations où la vérité de votre religion n'est pas connue, & sur ces Royaumes où hérésse a aboli la puretéde votre culte. Mais par un esset tout contraire, répandez votre niséricorde sur ce Royaume Chrétien, où vous êtes invoqué, servi, adoré en esprit

& en vérité.Répandez-la fur ce Monarqu qui m'écoute, & qui plus zélé pour vot gloire que pour la sienne, met aujourd'hui vos pieds, non-seulement son sceptre & couronne, mais toute la gloire de ses cor quêtes, pour vous en faire hommage comm au Dieu de la paix; qui pour le bien de vo tre Eglise, préfére cette paix à l'accroisse ment de son Empire; & qui au milieu de se prospérités & du succès de ses armes, ne re fuse pas pour elle de se relâcher de ses droit Dans des dispositions si saintes, que ne doi il pas attendre de vous; & quels effets, o plutôt, quels miracles de protection n'avor nous pas droit de nous promettre pour lui Fiat ma- C'est l'homme de votre droite, Seigneur étendez fur lui votre main, animez le de vo rumdex- tre esprit; remplissez-le de vos lumiéres terziuz. fortifiez le de votre grace. Tandis que vou le soutiendrez, toutes les puissances du mon de, quoique liguées & conjurées, ne prévau dront pas contre lui; & avec votre divin se cours, nous ne doutons point, ô mon Dieu que nous n'obtenions enfin cette paix salu taire, que nous vous demandons comme ul des fruits de la naissance de notre adorable Sauveur, & comme un moyen qui nous aidera à mériter la bienheureuse & l'éternell paix dont vos Elus jouissent dans le Ciel Je vous la souhaite, mes chers Auditeurs au nom, &c.-

280 SUR LA NAT. DE JESUS-CHRIST.

# AUTRE

PRESCHÉ

DEVANT LE ROI.

## SERMONS

### CONTENUS DANS CET AVEN

Pour la Fête de tous les Saint Sur la Sainteté. 283.

Pour le I. Dimanche de l'Aven Sur le Jugement dernier. 329.

Pour le II. Dimanche de l'Aven Sur le Respect humain. 374.

Pour le III. Dimanche de l'Aven Sur la Sévérité Evangélique. 41

Pour le IV. Dimanche de l'Aven: Sur la Pénitence. 461.

Pour la Fête de Noël: Sur la Navité de Jesus-Christ. 505.





# ERMON

POUR LA FESTE

DE

## OUS LES SAINTS.

Sur la Sainteté.

Irabilis Deus in Sanctis suis.

u est admirable dans ses Saints. Au Pseaume 674

# IRE,

Considérer Dieu dans lui-même, nous pouvons dans lui-même l'admirer, parce l'il est trop élevé au-dessus de nous & trop and. Comme nous ne le connoissons sur la cre que dans ses ouvrages, ce n'est aussi sur le cerre, à proprement parler, que dans ses ovrages qu'il est admirable pour nous. Or luvrage de Dieu par excellence, ce sont les sints, & par conséquent, disoit le Prophéte byal: c'est sur-tout dans ses Saints qu'il sus paroît digne de nos admirations: Mizurilis Deus in Sanctis suis.

284 SUR LA SAINTETÉ.

En effet, de quelque maniére que nous visagions les Saints, Dieu est admirable cux: & quand je m'en tiendrois au seul Ev: gile de ce jour, qu'y a-r-il de plus admirat, que d'avoir conduit des hommes à la postsion d'un Royaume par la pauvreté? que : leur avoir fait trouver la consolation & joie par les pleurs & l'adverfité? que de s avoir élevés par les humiliations au comb de la gloire; & pour me servir de l'exprsion de S. Ambroise, de les avoir béatils par les miséres mêmes? Car voilà, si je p user de ce terme, les divins paradoxes de leSaintEsprit nous donne l'intelligence dis cette solemnité; & que nous n'aurions jams pû comprendre, si les Saints que nous le norons, n'en étoient une preuve sensible voilà les miracles que Dieu a opérés des fes Elus: Mirabilis Deus in Sanctis si.

J'ajoute néanmoins, mes chers Auditeu après S. Leon Pape, une chose qui me se ble encore plus propre à nous toucher, l'intérêt que nous y devons prendre, com Chrétiens. Car Dieu, dit ce Pere, est priculièrement admirable dans ses Saint, parce qu'en les glorissant, il nous a pour d'un puissant secours, c'est celui de leur prection; & qu'en même tems il nous a restation devant les yeux un grand modéle, c'est le matali S. xemple de leur vie: Mirabilis in Sanstissis Lauren-

in quibus, & præsidium nobis constituit

SUR LA SAINTETÉ. 285 remplum. Je m'attache à cet exemple des ints, pour établir solidement les imporintes vérités que j'ai à vous annoncer; & ns rien dire du secours que nous pouvons tendre d'eux, & que nous en recevons, je ux vous faire admirer Dieu dans la condite qu'il a tenue en nous proposant ces illstres prédestinés, dont la fainteté doit procire en nous de si merveilleux effets pour tre sanctification. Vierge sainte, Reine ctous les Saints, puisque vous êtes la mere Saint des faints; yous, en qui Dieu s'est ontré souverainement admirable, puisque oft en vous & par vous qu'il s'est fait homr, & qu'il s'est rendu semblable à nous : ftes descendre sur moi ses graces. Il s'agit dnspirer à mes Auditeurs un zéle sincére, zéle efficace, d'acquérir cette sainteté si pi goûrée, si peu connue, si peu prati-le dans le monde, & toutesois si nécesrux réussir dans cette entreprise, que par re intercession; & c'est ce que je vous hande, en vous adressant la priére orhire: Ave, Maria.

N trois mots j'ai compris, ce me semtrois sujets de la plus juste douleur, soit nous soyons sensibles aux intérêts de u, soit que nous ayons égard aux nôt; quand j'ai dit que la sainteté si nécessaire

## 286 SUR LA SAINTETÉ.

pour notre salut, étoit peut goûtée, peu c nue, & peu pratiquée dans le monde. No je prétends aussi vous consoler, Ch tiens, quand j'ajoute que Dieu par son a rable sagesse, a sçu remédier essicaceme ces trois grands maux, en nous mett devant les yeux la sainteté de ses Elus & en les prédessinant pour nous servir

xemples. Je m'explique.

Cette sainteté que Dieu nous comman, & sans laquelle il n'y a point de salut pur nous, par une déplorable fatalité, trouved s les esprits des hommes trois grands obstacts à vaincre,&qu'elle a fouvent peine à furm 1ter; sçavoir le libertinage, l'ignorance, & a lâcheté. Parlons plus clairement & plus 1)plement. Trois sortes de Chrétiens dan le monde, par l'aveuglement où nous jettle péché, & parla corruption du monde mê; sont mal disposés à l'égard de la fainteté: 📭 les libertins la censurent, & tâchent à la crier. Les ignorans la prennent mal; & d s l'usage qu'ils en sont, ou pour mieux de, qu'ils en croyent faire, ils n'en ont qu'le fausses idées. Enfin, les lâches la regarcit comme impossible, & désespérent d'y par nir.Les premiers, malins & critiques, la redent odieuse; & de-là vient qu'elle est u goûtée: les feconds, groffiers & charnels, n forment des idées, non selon la vérité, ilis selon leur goût, ou selon leur sens; & d là SUR LA SAINTETE. 287

ent qu'elle est peu connue: les derniers, ibles & pusillanimes, s'en rebutent, & y noncent dans la vue des difficultés qu'ils y ncontrent; & de-là vient qu'elle est rare & eu pratiquée. Trois dangereux écueils à viter dans la voie du salut: maisécueils dont pus nous préserverons aisément, si nous

bulons profiter de l'exemple des Saints. Car je soutiens, & voici le partage de ce liscours: je soutiens quel'exemple des Saints t la plus invincible de toutes les preuves pur confondre la malignité du libertin, & bur justifier contre lui la vraie sainteté. Je utiens que l'exemple des Saints est la plus aire de toutes les démonstrations, pour onfondre les erreurs du Chrétien séduit & ompé, & pour lui faire voir en quoi conle la vraie sainteté. Je soutiens que l'exeme des Saints est le plus efficace de tous les otifs, pour confondre la tiédeur, beausup plus le découragement du Chrétien che, & pour le porter à la pratique de la aie sainteté. De-là n'aurai-je pas droit de onclure, que Dieu est admirable dans ses aints, lorsqu'il nous les donne pour moéles? Mirabilis Deus in Sanctis suis. Je arle encore une fois à trois sortes de pernnes, dont il est aujourd'hui question de Aifier les sentimens sur le sujet de la sainté Chrétienne: aux libertins qui la comattent, aux ignorans qui ne la connoissent 288 SUR LA SAINTETÉ.

pas, aux lâches qui n'ont pas le courage la pratiquer; & sans autre raisonnement, montre aux premiers, que supposé l'exelple des Saints, leur libertinage est inso tenable; aux feconds, que leur ignorar est sans excuse; aux derniers, que leur l cheté n'a plus de prétexte. Trois véri que je vais développer : appliquez-vous

ARTIE Me la plus folide & la plus vraie, a été butte à la malignité des libertins, & à le censure. C'est de tout tems qu'ils l'ont cobattue comme ses plus déclarés ennem: & c'est pour cela, ou qu'ils ont tâché se persuader, & de persuader aux autre qu'il n'y avoit point dans le monde vraie sainteté; ou qu'ils ont au moins fecté, en la confondant avec la fausse, la décrier. Deux artifices dont ils se sc servis pour défendre, & s'ils avoient p pour autoriser leur libertinage contre fainteté Chrétienne, qui néanmoins a to jours été, & sera toujours devant Dieu devant les hommes leur condamnation Deux artifices que Saint Jérôme a subtil ment démêlés dans une de ses Épître

Heron où il s'en explique ainsi : Lacerant sancti Epist.lib. propositum, & remedium pænæ suæ arbitra 45. junta tur, si nemo sit sanctus, si turba sit pereu editionem tium, si omnibus detrahatur. Ce pere parle

SUR LA SAINTETÉ. 289 en particulier de certains esprits prétendus forts, qui témérairement & sans respect, blâmoient la conduite de fainte Paule,& le courage qu'elle avoit eu de quitter Rome, pour aller chercher son salut dans la retraite & dans l'éloignement du monde. Ces paroles Sont remarquables, & d'autant plus dignes l'être pesées, qu'elles expriment ce que nous oyons tous les jours arriver dans notre siéile. Lacerant sanctum propositum: parcequ'ils Hicrone aisonnent en mondains, disoit S. Jérôme, ls déchirent par leurs railleries, & même ar leurs médisances, tout ce que les servieurs de Dieu font de plus édifiant & de lus louable pour honorer Dieu. Et remedium Idem; ænæ suæ arbitrantur, si nemo sit sanctus: s croient leur libertinage bien à couvert, uand ils ont la hardiesse de soutenir qu'il 'y a point de Saint sur la terre; que ceux y'on estime tels, ont comme les autres leurs Issurs vices, & des vices même ossiers; que les plus gens de bien sont come eux dans la voie de perdition, & qu'on droit de dire de tout le monde, que tout monde est corrompu& perverti.Non-seument ils soupçonnent que cela peut-être; nis ils s'assurent que cela est, & dans cette oposition aussi extravagante que maligne, i se consolent: comme si l'affreuse opinion g'ils ont de tout le genre humain, étoit la jitification de leur iniquité, & devoit les Avent.

290 SUR LA SAINTETÉ.

guérir de tous les remords intérieurs qu'ils auroient infailliblement à essuyer, si le monde leur faisoit voir des hommes vraiement

reproche sensible de leur impiété & de leurs désordres. Et remedium pænæ suæ arbitrantur, si omnibus detrahatur. Prenez garde, s'il

vous plaît, à la pensée de ce saint Docteur.

La premiere injustice que le libertin sait à la sainteté Chrétienne, est de ne la vouloir pas reconnoître; c'est-à-dire, de prétendre que ce que l'on appelle sainteté, n'est rier moins dans les hommes que sainteté; que dans les uns c'est vanité, dans les autres sin gularité, dans ceux-ci dépit & chagrin, dan ceux-là foiblesse & petitesse de génie; & malgré les dehors les plus spécieux, dan plusieurs imposture & hypocrisie. Car c'e ainsi, mes chers Auditeurs, qu'on en jug dans le monde, mais particuliérement à Cour: dans ce grand monde où vous viver dans ce monde, que je puis appeller l'abrés du monde. Monde prophane, dont la mal gnité, vous le sçavez, est de n'admettre poi de vraie vertu; de ne convenir jamais dubie d'être toujours convaincu que ceux qui font, ont d'autres vues que de le faire; de pouvoir croire qu'on ferve Dieu pureme pour le servir, ni qu'on se convertisse pu ment pour se convertir; de n'en voir auch exemple, qu'on ne soit prêt à contester;

SUR LA SAINTETÉ. 291 ritiquer tout, & à force de critiquer tout, le ne trouver plus rien qui édifie. Malignié, reprend S. Jérôme, injurieuse à Dieu, & pernicieuse aux hommes; ne perdez pas cete réflexion qui vous peut être infiniment atile & salutaire.

Malignité injurieuse à Dieu, puisque parl'on ôte à Dieu la gloire qui lui est dûe, en ttribuant à tout autre qu'à lui les œuvres ont il est l'auteur, comme nous apprenons e l'Evangile, que les Pharisiens en usoient l'égard du Fils de Dieu. Car que faiient-ils? Ils imputoient à l'art magique les iracles de ce Dieu-homme : ils disoient d'ils chassoit les démons par la puissance Béelzebub, le Prince des ténébres. Et ce fait-on à la Cour? On veut, & l'on ut sans distinction, qu'un intérêt secret y t le ressort, le motif, de tout le bien qu'on vratique, de tout le culte qu'on y rend à eu, de toutes les réfolutions qu'ony prend mener une vie Chrétienne, de toutes les (versionsqui y paroissent, de toutes les réones qu'on y apperçoit. On veut qu'une e & servile politique en soit le principe a fin.On dit d'une ame touchée de Dieu, ui commence de bonne foi à régler ses urs,qu'elle prétend quelque chose, qu'il du mystére dans sa conduite, que cechanent est une scéne qu'elle donne, maisque y a peu de part. Or l'un n'est-ilpassem292 SUR LA SAINTETÉ. blable à l'autre; & si le langage des Pharissens a été un blasphême contre Jesus-Christ, colui du monde qui juge & qui décide de la sorte, est-il moins injuste & moins criminel?

Malignité pernicieuse aux hommes, puifquele mondain se prive ainsid'une desgraces les plus touchantes, & dans l'ordre de la prédestination les plus efficaces, qui est le bor exemple: ou plutôt, puisqu'autant qu'il dépend de lui, il anéantit à son égard cette grace du bon exemple. Ces conversions dont i est témoin, & qu'on lui propose pour le fair rentrer en lui-même, n'ont plus d'autre ef fet sur lui, que de lui faire former mille rai fonnemens, mille jugemens téméraires & mal fondés; que de lui faire prophaner c qu'il y a de plus faint par les railleries lesple piquantes, & souvent même par les discoules plus impies. Dieu le permet pour punir e lui cet esprit d'orgueil, qui le porte à s'érig en censeur si sévére de la sainteté. D'où arrive, que bien loin de tirer aucun fruit d exemples qu'il adevant les yeux, ils'endure le cœur, il se confirme dans ses désordres, demeure dans son impénitence, il s'y obstit & se rend encore plus incorrigible. Au li que les ames fidelles marchent avec simp. cité dans les voies de Dieu; profitent dubil qu'elles supposent bien, au hazard même s'y tromper; s'édifient des vertus, quoiqe douteuses, qui leur paroissent vertus; de @

SUR LA SAINTETÉ. 293, xemples même contestés se sont des leçons

& des régles : heureuses qu'il y en ait encore ; & sans penser à les combattre, bénissant Dieu de ce qu'il les suscite pour sa

gloire, pour le bien de ses élus, & pour la confusion du libertinage.

Car je l'ai dit, Chrétiens, & je le répéte, quelque présomptueux que puisse être le lipertinage du monde, jamais il ne se soutienlra contre certains exemples irreprochables 🦸 jueDieu dans tous les tems lui a oppofés,& u'il lui opposera toujours pour le confonlre. Cette nuée de témoins dont parle faint Paul, cette innombrable multitude de Saints lont nous honorons la glorieuse mémoire, est en faveur de la fainteté Chrétienne un argument trop plausible, & une preuve trop clatante & trop forte, pour pouvoir être afoiblie par toute l'impiété du siécle. Il y a lans le monde des hypocrites, je le fçais, & peut-être trop, pour n'en pas gémir moi-mêne. Mais l'impiété du siécle peut-elle se prévaloir de l'hypocrisse, pour en tirer cettedangereuse conséquence, qu'il n'yapoint dans le nonde de vraie sainteté? Au contraire, réoond ingénieusementS. Augustin, c'est de-là nêmequ'elle doitconclurequ'il y a une vraie ainteré, parce qu'il se trouve des saintetés ausses; & la raison qu'il en apporte, est sans replique:parce que la fausse sainteté, ajoutet-il, n'est rien autre chose qu'une imitation

N iij

294 SUR LA SAINTETÉ. de la vraie, comme la fiction est une imitation de la vérité.

En effet, ce sont les vraies vertus, qui par l'abus qu'on en a fait, en voulant les imiter, ont produit, contre les intentions de Dieu les fausses vertus. Le démon, pere du mensonge, s'étant étudiéà copier, autant qu'il apu, les œuvres de Dieu, il a pris à tâche de contrefaire la vraie humilité par mille vains phantômesd'humilité, la vraie sévéritédel'Evangile par l'apparente sévérité de l'hérésie, le vra zéle par le zéle jaloux, la vraie religion par l'idolâtrie & la superstition. Témoignage évident, dit S. Augustin, qu'il y a donc une vrait religion, un vrai zéle, une vraie sévérité de mœurs, une vrai humilité de cœur, en ur mot, une vraie sainteté; puisqu'il est impossi ble de contresaire ce qui n'est pas, & que le copies, quoique fausses, supposent un modéle

Or ce principe établi, qu'il y a une vrai sainteté, l'impiété du siécle la plus maligne demeure désarmée & sans désense. Quecett sainteté pure & sans reproche, soit rare parm les hommes; qu'ellese rencontre en peu desu jets, cela ne savorise en aucune sorte le liber tin. Quand il n'y en auroit dans le mond qu'un seul exemple, il n'en saudroit pas da vantage pour saire sa condamnation: & Die par une providence toute spéciale, dispos tellement les choses, que cet exemple, seul vous le voulez, ne manque jamais; & quema

SUR LA SAINTETÉ 295 gré l'iniquité, il y en a toujours quelqu'un, que le mondain lui-même de son propre aveu, ne peut s'empêcher de reconnoître.

Oui, mon cher Auditeur, si vous êtes assez malheureux, pour être du nombre de ceux à qui je parle ici& que je combats; ce seulhomme de bien que vous connoissez,&qui est,dites-vous, l'unique en qui vous croyez, &dont vous voudriez répondre, c'est celui-là même qui s'élevera contre vous au jugement de Dieu. Lui seul il vous sermera la bouche. Dieu n'auraqu'à vous le produire, pour vous convaincre malgré vous du prodigieux égarement où vous aurez vécu, & pour faire paroître à tout l'univers la vanité, la foiblesse, le désordre de votre libertinage. En vain pour votre justification voudrez-vous alléguer l'hypocrifie de tant de mauvais Chrétiens. S'il y a eu dans le monde des hypocrites, vous dira Dieu, vous n'avez pas dû pour cela être un impie. Si plusieurs ont abusé de la sainteté de mon culte, il ne falloit pas vous porter à un excès tout opposé, ni vous livrer au gré de vos passions. Car il n'étoit pas nécessaire que vous fussiez l'un ou l'autre: entre l'hypocrite & le libertin, il y avoit un partià suivre, & même un parti honorable, c'étoit d'être Chrétien & vrai Chrétien. Que ceux que vous avez traités de faux dévots, l'ayent été ou non, c'est surquoi ils seront jugés; mais votre cause, qui n'a rien de commun avec

N iiii

296 SUR LA SAINTETÉ.

eux, n'en a pu devenir meilleure. Tant de faux dévots, de dévots suspects qu'il vou plaira, en voici un après tout que vous ne pouvez recuser; en voici un qui vous confond, & qui vous confond par vous-même Car ce juste que vous avez vous-même respecté, ce juste en qui vous avez reconne vous-même tous les caractéres d'une piéte sincére & solide, que ne l'avez-vous imité & pourquoi ne vous êtes-vous pas formé su son par les 
fes exemples?

Cela, dis-je, suffiroit pour saire taire l'im piété. Ce seroit assez de ces saints, quoique rares & singuliers, que Dieu nous fait voirsue la terre; de ces saints qui non-seulement glorifient Dieu, mais ont encore le bonheur en le glorifiant, d'être généralement approuvé des hommes; de ces saints dont la vertues si unie, si simple, si pure, si hautement & si uni versellement canonisée, que le libertinage même est sorcé de les honorer. Car il y en a & quelque réprouvé que soit le monde, il en a au milieu de vous : vous sçavez bien le démêler, & vous ne vous trompez pas dan le discernement que vous en faites.

Mais je dis bien plus; & pour un juste don l'exemple pourroit suffire, Dieu m'en découvre aujourd'hui une multitude innombrable & me fournit autant de preuves contrevous Il m'ouvre le ciel; & m'élevant au-dessus de terre, il me montre ces troupes d'élus qu'un

SUR LA SAINTETÉ. 297 sainteté éprouvée, purisiée, consommée, a fait monter aux plus hauts rangs de la gloire. Des hommes, dit S. Chrysostome (induction admirable,& dont vous devez être touchés) des hommes en qui la sainteté n'a été, ni tempérament, puisqu'elle a réformé, changé, détruit dans eux le tempérament; ni humeur, puisqu'elle ne les a sanctifiés qu'en combattant, qu'en réprimant, qu'en mortifiant fans cesse l'humeur; ni politique, puisqu'elle les a dégagés de toutes les vues humaines; ni intérêt, puisqu'elle les a fait renoncer à tous intérêts; ni vanité, puisqu'elle les a en quelque sorte anéantis, & qu'ils ne se sont presque tous sanctifiés qu'en se cachant dans les ténébres; ni chagrin, puisqu'elle les a fouvent détachés, féparés du nonde, lorsqu'ils étoient plus en état de jouir les prospérités, & de goûter les agrémens du nonde'; ni foiblesse, puisqu'elle leur a fait prendre les plus généreuses résolutions, & soutenir les plus héroïques entreprises; ni petitesse de génie, puisqu'en souffrant, en nourant, en s'immolant pour Dieu, ils ont ait voir une grandeur d'ame, que l'infidélié même a admirée; ni hypocrisse, puisque pien loin de vouloir paroître ce qu'ils n'é-oient pas, tout leur soin a été de ne pas paoître ce qu'ils étoient. Des hommes que le Christianisme a formés; & dont la sainteté ncontestablement reconnue, est d'un ordre

298 SUR LA SAINTETÉ; si supérieur à tout ce que la philosophi payenne, je ne dis pas, a pratiqué, mais a er seigné, mais a imaginé, mais a voulu seindre que dans l'opinion de S. Augustin, l'exem ple de ces héros Chrétiens, dont nous solen nisons la fête, est une des preuves les plu invincibles, qu'il y a un Dieu, qu'il y a un religion, qu'il y a une grace surnaturelle quagit en nous. Pourquoi? parce qu'une sain teté aussi éminente que celle-là, ne per être sortie du fonds d'une nature aussi cor rompue que la nôtre; parce que la philosc phie & la raison ne vont point jusques-là parce qu'il n'y a donc que la grace de J. ( qui puisse ainfi élever les hommes au-des sus de toute l'humanité, & que c'est pa conséquent l'œuvre de Dieu. Voilà ce qu célébre aujourd'hui l'Eglise militante, dar cette auguste solemnité qu'elle consacre l'Eglise triomphante. Voilà de quoi le ci est rempli. Exemples mémorables, dor l'impiété n'effacera jamais le fouvenir, ¿ contre lesquels elle ne prescrira jamais. E xemples convaincans, aufquels il faut qu le libertinage céde, & qui confondront éter nellement l'orgueil du monde. Miracles d votre grace, ô mon Dieu, dont je me sers ic pour répandre au moinsdans la Cour du plu Chrétien de tous les Rois, les fentimens d respect & de vénération dûs à la vraie piété Heureux, si j'en pouvois bannir cet espri

SUR LA SAINTETÉ. 299

nondain, toujours déclaré contre ceux qui vous servent, ou plutôt, Seigneur, toujours léclaré contre votre servicemême! Heureux, i je pouvois le détruire dans tous les cœurs; i je pouvois détromper toutes les personnes ui m'écoutent, & leur faire une fois comrendre combien ces injustes préjugés, dont n se laisse si aisément prévenir, & où l'on ime tant à s'entretenir, sont capables de les loigner, & les éloignent en effet de vous!

La seconde injustice du libertin à l'égard e la sainteré ne consiste plus à la désaouer, mais à la décréditer, à la rendre odieu-, en lui imputant des défauts prétendus en les employant contre elle pour la noirr. Car, comme remarque le sçavant Chanelier Gerson, homme entre tous les autres ès-pénétrant & très-éclairé dans la sciendes mœurs, la fainteté Chrétienne n'est pint responsable des imperfections de ceux ui la pratiquent. Si celui qui s'adonne au ılte de Dieu, a encore ses foiblesses & ses affions, il les a parce qu'il est homme, & on parce qu'il est pieux. Bien loin que la été les fomente & les autorise, elle est la remiére à les lui reprocher, & elle ne cesse mais de les combattre. Si elle n'en triomhe pas toujours, & si les passions l'emporint quelquefois sur elle, telle est notre désorre & non ras le fien. Il y a plus, & est-iljuste texiger de la vraie piété, parce qu'elle est en

N vj

elle-même parfaite & divine, que d'abor elle nous rende des hommes parfaits? Con me elle ne présume point de pouvoir sait dans cette vie des saints impeccables, aus ne doit-on pas s'en prendre à elle, si ceu qui s'engagent à suivre ses voies, sont ence re sujets aux fragilités humaines. Releve l'homme de ses chûtes, l'humilier dans vue de ses miséres, lui saire trouver dans se passions mêmes la matière & le fond de se mérites, c'est à quoi elle travaille, de que elle répond; & non pas d'affranchir l'homme de tous péchés, ce qui ne convient qu' l'état des bienheureux.

Or voici néanmoins l'autre effet de la ma lignité du monde. Un homme pour obéir Dieu,& en vue de son salut, prend-t-il le pa ti de la piété? dès-là on ne lui pardonne pli rien, & l'on est déterminé à lui faire des cr mes de tout : dès-là il ne lui est plus perm d'avoir ni passion, ni impersection: on ve qu'il soit irrépréhensible; & s'il ne l'est pa on en accuse la piété même. Malignité,ajo te S. Jérôme, la plus inique. Car enfin si piété doit être exposée à la censure du moi de, au moins la censure du monde doit-el être équitable; &s'il ne veut pas lui faire gr ce, au moins doit-il lui faire justice. Pourqu donc ces préventions contre elle? pourqu ces suppositions en lui imputant commepr pre, ce qu'elle rejette elle-même comme con

SUR LA SAINTETÉ. 305 damnable?pourquoi cettte aversion secrette envers ceux qui l'ont embrassée? pourquoi ce penchant à les railler, à les abbaisser, à empoisonner leurs actions les plus innocentes & leurs plus droites intentions, à diminuer leurs bonnes qualités, à exagérer les mauvaises, si quelque fois ils en font paroître? Est-ce ainsi que nous en usons avec le reste des hommes? & l'attachement au service de Dieu a-t-il quelque chose qui doive attirer le mépris & la haine? Je pourrois m'en tenirlà pour la confusion de l'impie: mais l'Eglise va plus loin. Elle lui oppose dans la personne des Saints, & pour une conviction plus entiére, sur-tout plus sensible, des hommes tels que les concevoit S. Paul, & tels en effet qu'ils ont paru felon l'idée de cet Apôtre; édifiant le monde, & servant de modéles au monde : des hommes irrépréhensibles, au fens même que le monde les veur, & que le libertin les demande : des hommes en qui la piété n'a été ni présomptueuse, ni hautaine, ni aigre, ni critique, ni opiniâtre, ni dissimulée, ni jalouse, ni bisarre; ni intriguante, ni dominante.

Ce font-là ceux que l'Eglise oppose au libertinage. Cesbienheureux, dont elle honore la mémoire, cesont ceshommes parfaits qu'elle nous met devant les yeux. Sujets par eux-mêmes à tous les vices des autres, ils ne s'en sont ou préservés ou corrigés, que par l'exercice &

SUR LA SAINTETÉ. l'étude des vertusChrétiennes.D'où il s'er fuit que leur fanctification, en justifiant lepar ti de la piété, doit donc couvrir d'une éterne opprobre le libertin, qui entreprend de l rendre méprifable. Leur siécle, quoique per verti, les a reconnus & publiés tels que j vous les dépeins. Comme tels, les siécle suivans les ont béatifiés & canonisés: c'est su les témoignages du monde entier-que nou leur rendons en ce jour un culte si solemnel c'est pour cela, dit l'Ecriture, qu'ils son devant le trône de Dieu, parce qu'ils ont ét fans tache devant les hommes: Sine macul. Apoc. 14. enim sunt ante thronumDei. Serons-nousasse injustes pour leur disputer tout à la fois, 8 leur sainteté, & leur gloire? Mais serons nous au même tems affez aveugles, pour n pas découvrir toute la foiblesse de l'impié té? Reprenons : le libertin combat la fain teté Chrétienne, & je vous ait fait voir qui l'exemple des Saints rend son libertinage insoutenable. L'ignorant ne connoît pas le fainteté Chrétienne, & je vais lui montret que l'exemple des Saints rend son ignorance inexcusable. C'est la seconde Partie.

PARTIE. L' ne faut pas douter, que S. Paul écrivant à Timothée son disciple, n'eût envue les derniers siécles de l'Eglise, & en particulier celul où nous vivons, quand parmi les abus qu'il condamnoit, & qu'il remarquoit même dès

SUR LA SAINTETÉ. 303 ors dans le Christianisme, il déploroit surout l'aveuglement de certaines ames séduies, qui étudioient sans cesse la religion, & ui ne parvenoient jamais à la science de la eligion; qui en apprenoient tous les joursles naximes & les préceptes, & qui n'en comrenoientjamais l'essentiel ni lefonds; qui s'éuisoient en spéculations, pour s'y rendre hailes, mais qui ne l'entendoient jamais, parce ue jamais elles n'en venoient à la pratique; n un mot, qui cherchant en apparence le oyaume de Dieu, ne le trouvoient point en Fet, parce qu'elles le cherchoient sans le pnnoître : toujours éloignées de la folide eté, parce qu'avec toute leur étude, elles ne étoient jamais formé une juste image de la été:Semper discentes; & numquam ad scien-am veritatis pervenientes. C'étoit un des 3. aux dont ce grand Apôtre menaçoit l'Eise de Dieu; & n'est-ce pas ce que nous yons aujourd'hui? Quelque spirituel & delque raffiné que se pique d'être le siécle nous sommes nés, avouez-le, mes chers uditeurs, qu'un des abus qui y regnent daintage, est de se laisser prévenir des erreurs li plus grossieres sur ce qui regarde la vériple pieté & la sainteté Chrétienne. J'en pelle à vos connoissances, je suis certain ce vous en convenez déja avec moi.

Les uns, ne perdez pas ceci, font confister fainteté dansce qu'est selon leur sens, & les

II. Time

304 SUR LA SAINTETÉ. autres dans ce qui est selon leur goût:les u dansleschoses extraordinaires & singuliere & les autres dans des choses extrêmes & o trées:les uns dans ce qui éclate & qui brill & les autres dans ce qui effraye & qui rebr te. Les uns se la figurent hors de leur état, les autres se la proposent au-delà de leu forces & de leur pouvoir:les uns l'imagine contraire aux bienséances & aux regles qu faut observer dans le monde, & les autres s' font des plans opposés à leurs obligation même les plus étroites & à leurs engageme particuliers par rapport au monde : les u l'attachent à certains moyens aufquels ils bornent, pendant qu'ils négligent la fin, les autres la réduisent à des idées vagues la fin dont ils se repaissent, pendant qu'i négligent les moyens. Quel champ, Chitiens, & quelle matiére à nos réflexions

Or je dis que l'exemple des Saints cofond toutes ces erreurs; qu'il nous démotre sensiblement que la fainteré ne consipoint en tout cela, ne dépend point de to cela, n'est rien moins, ou plutôt, est qu que chose de meilleur & de plus raisonnal que tout cela. Pourquoi? parce que Saints par leur exemple nous prêchent a jourd'hui une vérité, mais une vérité to chante, une vérité édisante, une vérité cofolante: sçavoir, qu'indépendamment protre sens ou de notre goût, que sans le

SUR LA SAINTETÉ: 305 at de certaines œuvres ou leur austérité, e sans sortir de notre condition ni quitter voies communes, que sans prendre des byens particuliers ni se proposer une autre , que celle même qui nous est marquée ns la situation présente où nous nous ouvons, toute la saintete, la vraie sainteté de remplir ses devoirs, & de les remplir ns la vue de Dieu; d'être parfaitement ce e l'on doit être, & de l'être felon Dieu; se conduire d'une manière digne de l'état l'on est appellé de Dieu. Vérité à laquel notre raison se soumet d'abord, & qu'il fit de comprendre pour en être persuadé; trité que toutes les Ecritures nous ont engnée, mais dont nous avons encore une euve plus évidente dans ces grands moles que Dieu nous présente aujourd'hui. Car dans ces modéles, qui sont les Saints, drompé de toute illusion, je vois clairent & distinctement ce que c'est que d'être nt; & je le vois sans essort, sans embarras préceptes, comme si la fainteté elle-mêfe découvroit à moi, & devenoit sensipour moi. Et puisqu'il n'est rien hors Dieu , de plus excellent , rien de plus diu qu'une sainteté de ce caractére, c'estlire, une fainteté fondée fur les devoirs, lée par les dévoirs, renfermée dans les lvoirs : dès que je l'envisage de la sorte, nt révolté que je puis être contre mes

devoirs, je me sens forcé à lui donner n'estime; & cette estime dont je ne puis désendre, m'en sait naître un amour sect dont je me désends encore moins. Je de Voilà ce que je devrois être: voilà ce ce ma raison, ce que ma conscience, ce ce ma religion me reprocheront toujours n'être pas: je le dis; & l'aveu que j'en sest pour moi un témoignage insaillib, que c'est donc là, & là seulement que réduit ce que nous appellons sainteté.

Non, Chrétiens, ces bienheureux de nous solemnisons la sête, ne sont point presément devenus saints, pour avoir fait de le monde & pour Dieu des choses extradinaires, & éclatantes. S'ils en ont sa dit saint Bernard, & si l'histoire de leur les rapporte; ces œuvres éclatantes & traordinaires pouvoient bien être des ests & des écoulemens de leur sainteté, mais les n'en ont jamais été, ni le sonds ni la resure. Ils les ont saites, si vous voulez, pa qu'ils étoient saints; mais ils n'ont jams été saints, parce qu'ils les faisoient: & effet ils pouvoient être saints sans cela, ce me avec cela ils auroient pu ne l'être pas

Ils pouvoient être saints sans cela. Co bien de prédessinés, maintenant heureux paissibles possesseurs de la gloire, n'ont jans rien sait sur la terre qui leur ait attiré l'a miration, ni qui les ait distingués? Et

SUR LA SAINTETÉ 307 uvoient avec cela n'être pas faints. Comen de réprouvés, victimes de la justice de leu, & livrés au feu éternel, ont fait sur la re des actions de vertu, à quoi les homs ont applaudi, pendant que Dieu les ndamnoit, & peut-êtrepour cesvertus mêprétendues les rejettoit. Saints fans cela: si l'ont été des millions d'élus dont les ms sont écrits dans le ciel, quoiqu'incons dans l'Eglise même. Dieu, comme rerque S. Augustin, a prisplaisir à les sancer dans l'obscurité d'une vie commune, lne vie cachée; & quand il les a introduits his son Royaume, il ne leur a point dit: trez, serviteurs fidéles, parce que vous z fait pour moi de grandes choses, mais ce que vous avez été fidéles dans les plus ites: Quia inpaucafuisti sidelis. Rienmoins Mat. 25. faints, ou plutôt, réprouvés avec cela: li doit-il arriver à ces malheureux, qui ont à Dieu: Seigneur, n'avons-nous pas phétisé en votre nom? n'avons-nous pas Issé les démons? mais à qui Dieu répon-: Je ne vous ai jamais connus, & je ne us connois point encore. Prophétes & faiers de miracles tant qu'il vous plaira : ce st point par-là que je fais le discernement ce choix de ceux qui m'appartiennent. Ce que je dis, Chrétiens, est tellement i, que Marie, la plus fainte des créatures, ínéanmoins celle dont l'Evangile, par un

308 SUR LA SAINTETE. dessein particulier de la providence, a mon publié de miracles. Que dis-je? & fail même mention d'un feul? En marque-t-iln seul de Jean-Baptiste, le précurseur de fus-Christ? & n'est-ce pas à lui toutefois e le Sauveur du monde rendit ce glorieux moignage, qu'entre les enfans des homms, nul n'avoit été devant Dieu, ni plus grid ni plus saint? Disons-en autant de mille |tres choses, avec lesquelles on confond the les jours la sainteté: autant de ces austéres que le monde admire, & qui, selon la julcieuse remarque de l'Evêque de Genevele sont tout au plus que des moyens pour au à la fainteté, mais nullement la fainteté: me. Il y a dans le ciel des Saints du prerut ordre, qui n'ont jamais été par profes ni solitaires ni austéres : le Saint des Sais lui-même, le Fils de Dieu ne l'a point ou du moins ne l'a point paru; & peut-re l'enfer est-il plein de pénitens, d'anacrétes, que la vanité a perdus.

Par où donc les Saints sont-ils deventaints, & en quoi proprement consisteles che de leur sainteté? Ah! Chrétiens, c'est qu'il est de votre intérêt de m'écouter. voici en deux mots votre instruction &

tre consolation.

Ils n'ont été faints, que parce qu'ils rempli leurs devoirs: & ils ont rempli le devoirs, parce qu'ils étoient faints. D

SUR LA SAINTETÉ. osesdont l'enchaînementporte avec soi un actére de raison & de vérité, qui se fait sen-. Saints, parce qu'ils ont rempli leurs deirs:c'est-à-dire, parce qu'ils ont sçu parfainent accorder leur condition avec leur igion; mais enforte que leur religion a ijours été la régle de leur condition,&que nais leur condition n'a prévalu aux maxis de leur religion. Saints, parce qu'ils t rendu à chacun ce qui lui étoit dû; l'honur à qui étoit dû l'honneur, le tribut à i étoit dû le tribut, l'obéissance à ceux e Dieu leur avoit donnés pour maîtres, la mplaisance à ceux dont ils devoient entreuir la fociété, l'affistance à ceux qu'ils deient secourir, le soin à ceux dont ils deient répondre; à tous la justice & la chariparce que nous en fommes à tous redevas. Saints, parce qu'ils ont honoré par leur induite les ministères dont ils étoient chars, les dignités dont ils étoient revêtus, les ices où Dieu les avoit mis; parce qu'ils ont crifié leur repos, leur fanté, leur vie aux aplois qu'ils avoient à remplir, aux traux qu'ils avoient à soutenir, aux faties qu'ils devoient essuyer, aux chagrins aux ennuis qu'il leur falloit dévorer. ints, parce qu'ils ont préféré en toutes coses la conscience à l'intérêt, la probité a fortune, la vérité à la flatterie: parce 'ils ont eu de la fincérité dans leurs pa-

210 SUR LA SAINTETÉ. roles, de la droiture dans leurs actions. l'équité dans leurs jugemens, de la bonne bi dans leur commerce. Saints, parce que 11mis à Dieu, ils se sont tenus dans l'ordre Dieu les vouloit, sans s'élever, sans s'in rer, sans s'inquiéter, sans se plaindre, c tents de leur état, ne troublant point cui des autres, n'enviant le bonheur de persne : fidéles à leurs amis, généreux envs leurs ennemis, reconnoissans des bienfis qu'ils recevoient, patiens dans les maux, bliant les injures, supportant les foibl: car tout ce que je dis étoit renfermé dans! tendue de leurs devoirs, & illeur falloit ut ce que je dis pour être saints.

Mais j'ajoute, que parce qu'ils étoic faints, ils ont rempli tous ces devoirs : au principed'une vérité incontestable. En eff il n'y avoit que la fainteté qui pût être en e une disposition générale & efficace au pa fait accomplissement de toutes ces oblig tions. Sans la fainteté, ils auroient fuccom en mille rencontresaux tentations humaine leur probité & leur droiture, en je ne sçi combien de pas glissans, les auroit abando nés; & en satisfaisant à un devoir, ils en a roient violé un autre. Mais parce qu'ils ( toient faints, ils ont gardé toute la loi & ren pli toute justice; parce qu'ils étoient saints ils ont allié dans leurs personnes les chose ce semble, les plus opposées, & les plus di

SUR LA SAINTETÉ. 311 nes à concilier; l'autorité, avec la charité, a olitique avec la fincérité, les honneurs hsiécle avec l'humilité, l'application aux fire avec la piété: parce qu'ils étoient ats, ils ont maintenu dans le monde leurs rags avec modestie, leurs droits avec défintéssement, leur réputation avec un vrai moris & un entier détachement d'eux-mêns: parce qu'ils étoient faints, ils ont été nbles fans bassesse, grands sans hauteur, siéres sans imprudence, prudens sans duplité, zélés fans emportement, courageux las témérité, doux & pacifiques fans pufila mité: parce qu'ils étoient saints, ils se st possédés eux-mêmes, ou plutôt ils se ct défiés d'eux-mêmes dans la prospérité; lont compté sur Dieu, & ils se sont souttus par la foi dans l'adversité.Je serois inh, fi je voulois épuiser cette matiere, & offer plus loin ce détail.

uoi qu'il en soit, mes chers Auditeurs, le heur de ces glorieux prédestinés est de voir jamais séparé leur persection de leurs doirs: disons mieux, leur bonheur est de voir jamais connu d'autre persection, que cle qui les attachoit à leurs devoirs. Pour-pi S. Louis est-il au nombre de ceux que les invoquons aujourd'hui? parce qu'étant li s'est dignement acquitté des devoirs d'un Roi? parce qu'il a été leté des devoirs d'un Roi? parce qu'il a été

312 SUR LA SAINTETÉ. un faint Roi. Il n'y a qu'à confulter fon htoire, & vous en conviendrez. Or ce que dis de ce saint Roi, je puis le dire également & par proportion de tous les autres Sain. Tel est le fondement de leur gloire & de ler béatitude : cette fidélité à leurs devoirs, e zéle pour leurs devoirs, ce renoncement toutpour serendre parfaitsdans leursdevoi. C'est-là ce que Dieu a récompensé dans ls justes qu'il a choisis; & il ne faut pas s'i étonner, puisque c'est-là précisément ce ci leur a coûté, & ce qui a été le sujet des s crifices qu'ils ont faits à Dieu, & des vitoires qu'ils ont remportées sur eux-mêm, Car pour ne manquer à aucun de sesdevoil, il faut en bien des occasions se mortifier, renoncer, se faire violence. Toute autrepefection que celle-là, n'auroit eu rien po:

Et voilà, Chrétiens, le mystère que nous voulons pas comprendre. Nous voudrios une sainteté à notre mode, une sainteté sela nos vues, selon nos désirs, c'est-à-dire, un sainteté qui ne nous coûtât rien: car une tel sainteté, pour rigoureuse qu'elle paroisse qu'elle puisse être d'ailleurs nous devient de lors aisée. Mais Dieu veut que notre sainte consiste dans nos devoirs, & nos devoirs no couteront toujours. Hors de nos devoirs, e

les Saints de difficile, aussi toute autre pefection que celle-là, n'auroit-elle pas é digne de lacouronne que Dieuleur préparo

SUR LA SAINTETÉ. 313 ai nous femble fainteté, n'est qu'un phantôe de sainteté, qui ne peut servir, ni à glofier Dieu, ni à édifier les hommes; qui fou « entmême n'est propre qu'à nourrir l'orgueil à nous enfler. Au lieu que la vraie saintecettesainteté commune dans un sens, mais raredans l'autre, porte avec foi une certaine énédiction, dont Dieu tire sa gloire, dont les ommes se sentent touchés, & qui nous tient ous-mêmes, sans ostention, sans faste, dans régle, & nous préserve de mille abus. J'aché-3,8 après avoir parlé au libertin & à l'ignont, il me reste à saire voir au Chrétien lâie, que supposé l'exemple des Saints, sa lâeté estsansprétexte. C'est la derniére partie.

L'falloit, Chrétiens, une aussi grande auité que celle de Dieu, pour commander à PARTIES s hommes, je dis à des hommes pécheurs, tre saints, & de l'être des cette vie. Sanc-Levis estote, quoniam ego sanctus sum: Soyez 11. ats, parce que je suis saint. Il falloit toute storité d'un Homme-Dieu, pour dire à hommes mondains: foyez parfaits, comvotre Pere céleste est parfait : Estote er- Matt. 5. perfecti, sicut Pater vester cælestis perus est. C'est ainsi néanmoins que Dieu loit à son peuple dans l'ancienne loi; & tainsi que Jesus-Christ nous a parlé dans oi de grace. Mais ce précepte si sublime i rélevé, ce précepte divin, il s'agit de Avent.

Gravoir si nous pouvons l'accomplir, & si dans la soiblesse extrême où le péché nous a réduits, Dieu n'en demande point trop de nous. Non, mes chers Auditeurs; & je prétends en cela que Dieu n'exige rien qui

passe nos forces. Appliquez-vous : car voici une des plus importantes instructions, & le dernier effet de l'exemple que Dieu nous

propose dans ses Saints.

Je dis donc que malgré les relâchemens de l'esprit corrompu du siécle, malgré notre fragilité & tous les obstacles qui nous environnent, l'exemple des Saints nous est une preuve convaincante, que la sainteté n'a rier d'impraticable pour nous & d'impossible qu'elle n'a rien même de si difficile & de s'rigoureux, dont elle ne porte avec soi l'a doucissement; & par une conséquence né cessaire, qu'il ne nous reste aucun prétexte pour colorer notre lâcheté, & pour nou disculper devant Dieu, si nous ne travaillon pas à nous sanctisser, & si en esset nous nous sanctissons pas : Sancti estote.

Nous mettons la sainteté au rang des che ses impossibles; dangereuxartifice de l'amou propre, pour nous entretenir dans une v lâche, dans une vie même déréglée. Nou nous la sigurons, cette sainteté Chrétienn dans un degré d'élévation, où nous croyon ne pouvoir jamais atteindre; & par une pu sillanimité d'esprit, dont nous voulons que

SUR LA SAINTETÉ. 315 ieu soit responsable, & que nous rejettons r lui, en la rejettant sur notre foiblesse, us disons comme l'Israëliteprévaricateur: uis nostrûm valet ad cœlum ascendere? Qui Dent.300 nous pourra s'élever jusqu'au ciel? qui de us pourra parvenir à une telle perfection? ais Dieu nous apprend bien aujourd'hui à pir un autre langage: car il nous produit u million de Saints, qui ont été dans le nnde ce que nous ne voulons pas qu'on y pisse être; qui ont fait dans le monde ce qe nous désespérons d'y pouvoir faire; qui or trouvé la fainteté dans le monde, & l'y ont trouvée là même où elle a de os grands obstacles à surmonter. Or si par-Dieu nous ferme la bouche d'une part, il nis ouvre le cœur de l'autre : comment? ce qu'il ranime notre espérance, & qu'il las fait connoître par ces exemples, que is pouvons tout en celui qui nous fortiit & que si nous sommes pécheurs, il ne

C'est ce qui acheva la conversion de cet nomparable Docteur del'Eglise, S. Augusti Une seule chose l'arrêtoit, vous le sçansi mais cette seule difficulté lui paroissoit normontable, & suspendoit en lui toutes espérations de la grace. Dieu lui disoit inéeurement qu'il en viendroit à bout; mais rérieurement il se répondoit à lui-même,

it qu'à nous, tout pécheurs que nous

O ij

316 SUR LA SAINTETÉ.

que c'étoit un effort au-dessus de son poi voir. Dans cette contestation, si je puis pa ler de la forte, dans ce combat entre Die & lui, il demeuroit toujours ennemi de Die & toujours esclave de lui-même; c'est-à-d re, toujours esclave de sa passion & de sa péché. Enfin, la grace victorieuse de Jest Christ lui livra un dernier assaut, & ce de nier assaut l'emporta. Ce fut dans cette me veilleuse vision que lui-même il nous a de crite. Il crut voir la fainteté avec un visamajestueux, qui se présentoit à lui, qui faisoit de pressans reproches, qui lui motroit un nombre presque infini de viers dont elle étoit accompagnée, & semblt lui dire, pour exciter son courage, & por

Angust. réveiller sa constance: Tu non poteris que le lib. 8, que ceux-ci & celles-là ont pu? Cette ve,

Chrétiens, fut la voix de Dieu; & comma voix de Dieu renverse les cédres, & b

Augustin n'y put résister. Cet esprit d'it qu'il avoit conservé jusques dans ses pus grands égaremens, ne put tenir conte une telle conviction. Il se laissa persuact, il se laissa toucher; il se détermina à violir, & à vouloir en esset ce qu'il n'a it encore voulu qu'en apparence; & dérmais il le voulut si parfaitement, si esse cement, que rien dans la suite n'ébrila

SUR LA SAINTETÉ. 317.
on cœur, & la fermeté de sa résolution.

Or ce qui n'étoit pour Augustin qu'une igure, est aujourd'hui pour vous, mon cher Auditeur, une vérité. Ce n'est pas la saineté en idée, mais le Dieu même de la saineté, qui vous parle dans cette sête, & qui ous dit: Regarde, pécheur, & vois ces mes bienheureuses que j'ai rassemblées de terre, & dont le nombre surpasse les étois du ciel. Regarde ces généreux athlétes, ui, pour avoir dignement combattu, pour voir saintement terminé leur course, posédent la couronne de justice qu'ils ont métée. Ce qu'ils ont fait, pourquoi ne le ourras-tu pas? pourquoi ne le feras-tu pas? 't tu non poteris, quod issi & issa.

Je ne sçais, Chrétiens, si vous pensez voir plus de lumiéres que saint Augustin, u plus de force d'esprit. Quoi qu'il en soit, oilà ce qui le convertit, & ce qui peutre ne vous convertira pas. Mais malheur à ous: car ce qui ne fera pas votre converon, sera votre confusion, sera votre conamnation: & si jamais vous êtes réprouvés e Dieu, rien ne justifiera plus sensiblement votre égard la sévérité de ses arrêts, que vue de tant de Saints, hommes comme ous, & par conséquent soibles comme ous; mais à qui tout est devenu possible, ns avoir eu toutesois ni plus de moyens, aplus de secours que vous. Non poteris quod si & ista?

318 SUR LA SAINTETÉ.

Ce n'est pas que j'ignore qu'il y a de devoirs pénibles & laborieux dans la prat que de la fainteté. J'avoue que le chemi qui mene à la perfection évangélique, e étroit, & qu'on y trouve des croix: ma outre que Dieu sçait bien nous en ten compte, il est de la foi que nous avons au delà du nécessaire pour les porter, puisqu nous avons même de quoi les aimer; quand le Saint Esprit ne m'en assurerc pas, l'exemple des Saints en est une démoi stration.

Tertullien parlant de Jesus-Christ, d soit que l'exemple de cet Homme-Die étoit la folution univerfelle de toutes les di Tertul. ficultés d'un Chrétien: Solutio totius difficu tatis Christus. Et la raison qu'il en apporto c'est qu'il n'y a point de difficulté dans vieChrétienne quel'exemple deJesus-Chr ne nous doive adoucir, ou même que! xemple de Jesus-Christ ne doive fai évanouir & disparoître. Ensorte qu'après c exemple feul, nous ne pouvons former nu difficulté contre l'observation de la loi Dieu; puisque cet exemple seul, si no raisonnons bien, doit nous rendre tou non-seulement supportable, mais facil mais aimable: Solutio totius difficultatis Chstus. Toutefois, quoi qu'en ait dit Tertullie, il restoit une difficulté bien essentielle, q l'exemple de Jesus-Christ ne détruisoit p SUR LA SAINTETE. 319 parce qu'elle étoit prise de Jesus-Christ mêne: & quoi? c'est que Jesus-Christ ayant été exempt de nos foiblesses, saint par naure, & la toute-puissance même, il étoit pien plus en état que nous de faire ce qu'il fait, & de souffrir ce qu'il a souffert. Ainsi, nalgré l'exemple de ce Dieu-homme, nous urions toujours droit, ce semble, de nous etrancher sur notre impuissance, & de l'aporter pour excuse: mais à qui étoit-ce de ever tous nos prétextes? aux Saints.

Car quand je vois des hommes semblales à moi, de même nature que moi, frailes comme moi, qui pour Dieu ont tout ntrepris, qui pour Dieu ont tout souffert, c tout souffert avec joie, je n'ai plus rien à épondre. En vain je voudrois me plaindre e la pesanteur du joug, & de la sévérité de loi: tant de Saints, à qui ce joug a paru oux, & qui ont fait leurs délices de cette oi, arrêtent toutes mes plaintes, & conamnent toutes mes lâchetés. Tellement ue l'exemple d'un Saint est pour moi, ce u'étoit dans la pensée de Tertullien l'exemle de Jesus-Christ, une conviction entiée & sans réplique: Solutio totius difficulutis.

C'est par-là même que saint Paul engacoit les premiers Fidéles à la pratique des lus rigoureux devoirs du Christianisme. ans leur tracer de longs préceptes, il leur

O iv

320 SUR LA SAINTETÉ. proposoit de grands exemples. Depuis Abe jusqu'à Moïse, & depuis Moïse jusqu'au Prophétes, il leur mettoit devant les yeu tous les Justes de l'ancien Testament : ce Justes cachés dans des cavernes, errans dan des solitudes; ces Justes exténués de jeune accablés de pénitence; ces Justes accusés calomniés, condamnés, tourmentés, mort pour la foi; ces Justes enfin dont le mond Mebre 11. n'étoit pas digne, Quibus dignus non ere mundus.Hé bien! mes Freres, concluoit l'A pôtre, qui peut donc maintenant nous rete nir? Fortifiés de ces exemples, que ne cor rons-nous dans la carriére qui nous est ou verte? Et puisque nous sommes les enfar des Saints, à quoi tient-il que nous r

soyons saints comme eux?

Or ce raisonnement de S. Paul doit encou avoir une sorce particulière & toute not velle pour nous? puisque cette infinie mult tude de Saints, sormés dans la religion de Jesus-Christ, a bien grossi cette nuée de te moins dont parloit le Maître des Gentiles Car que pouvons nous dire, sur-tout à vue de tant de Martyrs, nous dont la se n'est plus exposée à la violence des persécutions? nous, dont Dieu n'éprouve plus constance par les tourmens? nous, comm dit S. Cyprien, qui pouvons être saints sar essusion de sang? Ne sommes-nous pas, ine crains point de m'exprimer de la sorte

SUR LA SAINTETÉ. 321

ne sommes-nous pas les plus méprisables des hommes, si les difficultés nous étonnent? Ne faisons-nous pas outrage à la grace de notre Dieu, si nous pensons qu'elle ne puisse pas nous soutenir dans des peines souvent très-légéres, après qu'elle a fait trouver aux Saints des douceurs sensibles au milieu des plus cruels supplices, & de toutes les horreurs de la mort? Solutio to-

tius difficultatis.

Non, mes Freres, nous n'avons plus de préexte: car encore une fois quel prétexte pourions-nous avoir, que l'exemple des Saints ne détruise pas? Nous sommes occupés des oins du monde : les Saints ne l'ont-ils pas té? Nous nous trouvons dans des occasions langereuses: les Saints ne s'y sont-ils pas rouvés? Le torrent de la coutume nous enraîne: les Saints n'y ont-ils pas résisté? Le nauvais exemple nous perd : les Saints ne en sont-ils pas préservés? Nous avons les passions : les Saints n'en ont-ils pas eu le plus vives? Nous fommes d'un tempéament délicat : les Saints étoient-ils de fer k de bronze? Dites-moi un obstacle du saut qu'ils n'ayent point eu à combattre. Dies-moi une épreuve par-où ils n'ayent point passé. Dites-moi une tentation qu'ils ayent point surmontée. Comparons notre tat avec leur état, nos devoirs avec leurslevoirs; nos dangers avec leurs dangers 3

322 SUR LA SAINTETÉ.

& dans l'égalité parfaite qui se trouve là dessus entre eux & nous, voyons si nou avons de quoi justifier l'énorme contrariét qui se rencontre d'ailleurs entre leur vie & la nôtre; c'est-à-dire, entre leur ferveur & nos relâchemens, entre leur innocence & nos défordres, entre leurs austérités & notr mollesse. Qu'alléguerons-nous à Dieu pou notre défense, quand il nous les confronte ra? Servoient-ils un autre Maître que nous Croyoient-ils un autre Evangile que nous Attendoient-ils une autre gloire que nous S'ils l'ont achetée plus cher que nous, c'el fur quoi nous devons trembler; puifqu'il el certain, qu'à quelque prix qu'elle leur ai été vendue, elle ne leur a point trop coûté & que dans sa juste valeur elle excéde en core infiniment tout ce qu'ils ont fait; & tout ce que nous ne faisons pas, mais qu nous devrions faire pour l'avoir.

Mais après tout, dites-vous quelquefois comment accorder la fainteté Chrétienn avec les engagemens du monde? commen être faint, & vivre en certains états du mon de? Comment? Il est bien étrange que vou ne le sçachiez pas encore, ayant tantd'intére à le sçavoir; & il est bien indigne que vou l'ignoriez, ayant dû l'étudier & le médite tous les jours de votre vie. Mais Dieu veu vous l'apprendre en ce jour, & vous le faire voir dans ses Saints. Vous vous figurez que

SUR LA SAINTETÉ. votre état a de l'opposition, ou qu'il est mêne absolument incompatible avec la faineté: erreur. Si cela étoit, ce que vous apbellez votre état, deviendroit un crime pour 70us; & fans autre raifon, il faudroit, par un levoir de précepte, le quitter & y renoner. Mais puisque c'est votre état, puisque l'est l'état que Dieu vous a marqué, vous offensez sa providence, & vous faites tort à a fagesse, en le regardant comme un obsta-le à votre sanctification. Il n'y a point d'é-at dans le monde qui ne soit, & qui ne doire être un état de sainteté. Tertullien semla vouloir faire là-dessus une exception, uand il douta si les Césars, c'est-à-dire, si es Empereurs & ceux qui gouvernoient le

'empire, ni plus propres à commander, que eux qu'a formés pour cela le Christianisme. Cependant, sans parler des Césars, ni des Empereurs, qui que vous soyez, Dieu vous nontre bien dans cette solemnité qu'il peuty voir entre la sainteté & votre état une aliance parfaite. En voulez-vous être conraincu? Entrez en esprit dans cet auguste remple de la gloire, où régnent avec Dieu ant de bienheureux. Vous y verrez des O vj

nonde, pouvoient être Chrétiens; ou si les Chrétiens pouvoient être Césars : mais on onvient qu'il en douta mal, puisque l'expé-

ience a fait connoître, qu'il n'y a point eu lans tous les siécles de sujets plus nés pour

324 SUR LA SAINTETÉ.

Saints qui ont tenu dans le monde les même rangs que vous y tenez aujourd'hui : qui se sont trouvés dans les mêmes engagemens dans les mêmes affaires, dans les mêmes em plois; & qui non-seulement s'y sont sancti fiés; mais ce que je vous prie de bien remar quer, qui s'en sont servis pour se sanctifier Parcourez tous les ordres de ces illustres pré destinés; vous en trouverez qui ont véci comme vous auprès des Princes, & qui n'on jamais mieux fervi leurs Princes, que quan ils ont été plus attachés à leur religion & Dieu. Vous en trouverez qui se sont signalé comme vous dans la guerre, & peut-êtr plus que vous, parce que la sainteté, bie loin de les affoiblir, n'a fait qu'augmenter e eux la vertu militaire & la vraie bravoure Vous en trouverez qui ont manié comm vous les affaires; & si vous n'êtes pas auf faints qu'eux (ne vous offensez pas de ce qu je dis)qui les ont maniées plus dignement & plus irréprochablement que vous. Vous e trouverez que leur probité seule a maintenu à la Cour; qui s'y sont avancés sans avoi recours aux artifices de la politique mondai ne, & qui n'ont dû le crédit qu'ils y avoier qu'à leur droiture & à leur piété. En un mo vous en trouverez qui ont été tout ce qu vous êtes, & qui de plus ont été saint

Oui, Chrétiens, il y en a dans le ciel, & ce sont ceux-là que vous devez spécialemer.

SUR LA SAINTE TÉ. 325 onorer. Voilà vos patrons, & tout-ensemle vos modéles. Les Saints que la Cour n'a oint pervertis, & qui ont triomphé jusques ans la Cour de l'iniquité du monde; ce sontceux dont vous devez étudier la vie, parce ue c'est la science de leur vie qui doit réforner lavôtre. Qu'ont-ils fait quandils étoient ma place, & que feroient-ils s'ils étoient ncore maintenant dans le pas glissant où a condition m'expose? C'est ce que vous evez vous demander à vous-mêmes, & sur-10i vous devez régler toutes vos démarnes. Dans les autres Saints, vous louerez vous bénirez Dieu: mais dans ceux-ci ous apprendrez à vous convertir vousêmes & à vous sauver. C'est en cela que la ovidence de notre Dieu est également aiable & adorable, de nous avoir donné ins ses Elus autant d'idées de sainteté, qu'il falloit pour composer cette variété mysrieuse, dont l'épouse de J. C. qui est l'Eise, tire, selon le Prophéte, son plus bel nement: Circumdata varietate. C'est pour Psal. 441 la, ajoute S. Jérôme, que Dieu donnant grace, & selon les sujets qui la reçoivent, laissant prendre des formes différentes, Iultiformis gratia Dei, a fait des Saints de 1. Pet. Si us les caractéres, autant que la diversité s conditions, des complexions, des gées, des talens, des inclinations l'exigeoit our la perfection & pour la sanctification

326 SUR LA SAINTETE. de l'Univers. C'est dans cette vue qu'il a choisi de pauvres & ¡de riches, d'igne rans & de sçavans, de forts & de foibles dans le mariage & dans le célibat, dans robe & dans l'épée, dans le commerce c monde & dans la retraite : qu'il a pris plai sir à former les plus grands Saints, dans le états même où la sainteté paroît avoir plu de difficultés à vaincre; des prodiges d'hi milité jusques sur le thrône, d'austérité ju ques au milieu des délices, de recueille ment & d'attention sur soi-même jusqu dans l'embarras & le tumulte des sois temporels: qu'il leur a fourni à tous d graces de vocation, des graces de perséve rance, des remédes contre le péché, de moyens de salut proportionnés à ce qu'i étoient, & au genre de vie qu'ils embra! soient; & qu'enfin par un secret de préde tination, que nous ne pouvons assez admi rer; il n'a pas voulu qu'il y eût une seu prosession dans le monde, qui n'eût se Saints glorisses & reconnus comme saint Pourquoi? non-seulement afin qu'il n'y es personne dans le monde, qui eût droit d'in puter à sa profession les relâchemens de s vie; mais afin qu'il n'y eût personne à qu sa profession même ne présentat un portra vivant de la sainteté qui lui est propre.

Cette morale regarde généralement tot ceux qui m'écoutent: mais j'ai la console

SUR LA SAINTETÉ. 327 on, Sire, en la prêchant devant Votre Masté, de trouver dans son cœur & dans la andeur de son ame, tout ce que je puis ssirer de plus favorable & de plus avantaeux pour la lui faire goûter à elle-même. ar je parle à un Roi, dont le caractére rticulier est d'avoir sçu se rendre tout posple, & même facile, quand il a fallu exéiter des entreprises, ou pour la gloire de Couronne, ou pour la gloire de sa Relion. Je parle à un Roi, qui pour triompher es ennemis de son Etat, a fait des miracles e valeur, que la postériré ne croira pas, rce qu'ils sont bien plus vrais que vraiimblables; & qui, pour triompher des enimis de l'Eglise, fait aujourd'hui des miraes de zéle, qu'à peine croyons-nous en les yant, tantils sont au-dessus de nos espéinces. Je parle à un Roi fuscité & choisî de lieu pour des choses, dont ses augustes Antres n'ont pas même ofé former le defin; parce que c'étoit lui, qui seul en pouvit être tout à la fois & l'auteur & le conmmateur. Ce zéle pour les intérêts de ieu & pour le vrai culte de Dieu, c'est, re, ce qui fanctifie les Rois, & ce qui debit être le terme de votre glorieuse destinée. ar puisque Votre Majesté étoit au-dessus tout ce qu'il y a de grand dans le monde, isqu'elle ne pouvoit plus croître selon le onde, puisqu'elle avoit comme épuisé la oire du monde, il étoit pour elle d'une heu328 SUR LA SAINTETE.

reuse nécessité qu'elle consacrât désormais Dieu & sa vie & ses héroïques travaux.

Dieu vous a donné, Sire, par droit naissance, le plus florissant Royaume de terre; & il vous en prépare un autre dans ciel, qui est le Royaume de ses Elus. C'entre ces deux Royaumes que votre Majes se trouve comme partagée: mais avec ces dissérence, qu'elle doit regarder le premi comme le sujet de ses obligations, & les cond comme la récompense de ses verts Or elle n'apprendra jamais mieux le sect de les accorder ensemble, je veux dire, bien gouverner l'un, & de mériter l'autre que dans les maximes de la sainteté Chitienne. Car c'est par elle, dit l'Ecriture, q les Souverains exercent sur leurs sujets l'a solue puissence que Dieu leur a donnée : se

Prov. 8. folue puissance que Dieu leur a donnée: I me Reges regnant. C'est par elle que les So verains s'acquittent envers leurs sujets d devoirs que Dieu leur a imposés. En mot, c'est par la fainteté Chrétienne quel Rois sont les images de Dieu, les ministr de Dieu, les hommes de Dieu; & voil Sire, ce que Dieu vous dit par ma bouch & ce qu'il vous a dit depuis tant d'anné que j'ai l'honneur de vous annoncer sa sain te parole. Votre Majesté l'a reçue: elle honorée comme la parole du Tout-puissa & du Roi des Rois: ce sera pour elle ui parole de vie & du salut éternel, que vous souhaite, &c.



## SERMON

## OUR LE I. DIMANCHE

DE

## L'AVENT.

Sur le Jugement dernier.

int figna in sole & luna & stellis, & in terris presura gentium... arescentibus hominibus præ tinore, & expectatione, quæ surpervenient universo orbi.

aura des signes dans le soleil, dans la lune, & lans les étoiles, & sur la terre les peuples seront lans la consternation; de sorte que les hommes séheront de peur, dans l'attente des maux dont tout univers sera menacé. En S. Luc, chap. 21.

## IRE,

EST par l'accomplissement de cette diction du Fils de Dieu, que doit comncer l'affreuse catastrophe de l'Univers. est dans ces phénoménes prodigieux, que vangile de ce jour nous donne l'idée de la plus étonnante révolution. Erunt signa il y aura des signes, & dans le ciel & sula terre. Signes vénérables, puisque c'est sus-Christ lui-même qui nous les a marqus, comme les présages de son dernier avément. Signes salutaires, puisqu'il a prétidu par-là réveiller notre soi du prosond soupissement où elle est ensevelie. Signes en sécheront de peur, mais que les vetus mêmes des cieux en seront ébranlée

Tout cela est vrai, dit S. Jean Chrysolme: mais après tout, ces signes, quoique nérables, quoique falutaires, quoique tel bles, ne feront néanmoins que les préparas d'une action encore infiniment plus digne nos réflexions, encore infiniment plus esstielle à notre salut, encore infiniment ps redoutable, qui est le jugement de Dieu. t c'est, Chrétiens, de ce jugement de Die que le devoir de mon ministère m'oblige: jourd'hui à vous parler. Jugement de Die, dont la pensée a fait trembler les Saints: d'où, selon l'expression de l'Apôtre, le ju même à peine se fauvera. Jugement de Die dont j'entreprends de justifier l'équité & sainteté, en vous faisant voir sur quoi sa fondée son extrême & inévitable sévérile Soutenez-moi, Seigneur, & me donnez forces nécessaires pour bien traiter un pot & si solide & si important. Mais donnez ême tems à mes Auditeurs, toute la souission & la docilité que demande votre
inte parole. Car renonçant ici à mes soies raisonnemens, ce n'est qu'à votre parole
ue je m'attache; & c'est votre seule parole
ui sera la preuve de tout ce que j'ai à dire
uns ce Discours. Remplissez-moi de votre
prit; & que par votre grace, la grande véré que j'annonce, sasse sur les cœurs toute
mpression qu'elle y peut & qu'elle y doit
ire. C'est pour cela que j'implore votre seours par l'intercession toute-puissante de
arie. Ave, Maria.

L est de la soi Chrétienne, que Dieu, qui l'être absolu & souverain, a fait pour luiême tout ce qu'il a sait: & la même soi pus enseigne que Dieu, sans déroger en rien la souveraineté de son être, a fait encore utes choses pour les prédestinés & les élus. s'ensuit donc, conclut S. Chrysostome, isonnant sur ces deux principes, que quand ieu s'est déterminé à juger le monde en rnier ressort, comme il le jugera à la sin es siécles, il a eu deux vues & deux intenons principales; l'une, de se faire justice lui-même; & l'autre, de la saire à ses élus.

La conféquence est infaillible; & c'est à tte conféquence que je m'arrête d'abord, arce qu'elle m'a paru la plus solide & la us propre, pour servir de sonds à l'impor-

tant discours que j'ai à vous faire. En voi l'ordre & le partage. Dieu jaloux de sa glo re, jugera le monde pour se faire justice lui-même: & voilà pourquoi Jesus-Chris qui doit, comme Fils de Dieu, présider ce jugement, viendra avec toutes les mai ques de la puissance & de la majesté divine Veniet cumpotestate magna & majestate. C'e ma première proposition. Dieu sidéle à cet qui le servent, jugera le monde pour sai justice à ses élus; & de-là vient que Jesus Christ parloit toujours à ses Disciples de jugement comme d'un point qui devoit p avance les consoler, en les assûrant que se serve servi incinientique respirite se la servere servi incinientique respirite servere servi incinientique respirite servere servi incinientique respirite servere service servere service servere service servere service servere service servere serv

vate capita vestra, quoniam appropinquati demptio vestra. C'est ma seconde propositio

Vérités adorables, & qui comprenner en deux mots, ce qu'il y a de plus essenti dans le jugement de Dieu. Tout le reste n'e est que les préliminaires, dont nous ne lai sons pourtant pas, pour peu de religion qu nous ayons, d'être essrayés. Mais pourqu ces préliminaires du jugement univers nous paroissent-ils si terribles, & pourqu en esset le sont-ils? Je vous en ai dit les der raisons. Parce qu'ils doivent aboutir à u jugement, qui sera la dernière justice qu Dieu se rendra à lui-même: vous le verre dans la première partie. Parce qu'ils do

ent être suivis d'un jugement qui sera, aux épens des réprouvés, la plus parfaite & plus éclatante justice que Dieu rendra à sélus : je vous le ferai voir dans la secon-. Sans cela, ni l'obscurcissement du soil, ni la chûte des étoiles, ni tous les aues signes avant-coureurs du jugement ernier, n'auroient rien pour les pécheurs êmes de si formidable. Sans cela j'attenrois tranquillement cette révolution généle, qui doit précéder la venue du Fils de Homme. Mais d'avoir à subir un jugeent, qui, à la confusion du monde, venera Dieu & les élus de Dieu : ah! mes ners Auditeurs, c'est ce qui doit faire le jet éternel de nos méditations, aussi bien ue de nos craintes. Or ce sont cependant s deux points de foi que notre Evangile ous propose. Appliquez-vous encore une ois à les bien comprendre. Un jugement ui vengera Dieu, autant que Dieu mérite être vengé, & qu'il peut être vengé. Un igement qui vengera les élus de Dieu des ijustices du monde, aussi pleinement & ussi autentiquement qu'ils en peuvent & u'ils en doivent être vengés. Voilà tout non dessein: je vous demande une favorale attention.

Arce que le monde sera parvenu au com- 1. ple de l'iniquité, le jour de la vengeance ar-

SUR LE JUGEMENT rivera; c'est ainsi que s'explique l'Ecritur; Jerem. 66 Veniet dies ultionis. Et parce que les homm auront achevé de remplir la mesure de leu crimes, Dieu qui jusques-là avoit été le Di riche en miséricorde, ne pouvant plus sou frir l'affreux désordre où lui paroîtra l'ur vers, commencera enfin à se faire justic Voilà sur quoi le Prophéte Royal a fondé nécessité de ce jugement redoutable, que Psal. 73. vous prêche aujourd'hui. Exurge, Deus, judica causam tuam. Levez-vous, Seigneu disoit-ilà Dieu, plein d'un zéle ardent por sa gloire; & jugez vous-même votre propi Ibidem. cause. Memor esto improperiorum tuorum eorum quæ ab insipiente sunt tota die. Souve nez-vous des outrages qu'a ofé vous faire, que vous fait encore à tous momens l'impi & l'insensé, afin qu'ils ne demeurent pas é ternellement impunis. Deux choses par o le Saint-Esprit nous donne à connoître e quoi consistera la rigueur du jugement d Dieu. Deux pensées capables de nous e imprimer l'idée la plus vive & la plus tou chante. Dieu s'élevera pour juger lui-mêm sa cause: Dieu se souviendra en général de outrages que lui font maintenant les hom mes; mais en particulier, de ceux que lu font certains hommes insolens dans leur impiété, certains pécheurs scandaleux, don le caractére est d'insulter à Dieu-même avec plus d'orgueil. Entrons donc, mes cher Auditeurs, dans ces deux pensées; & tirons

DERNIER. 335 ades conséquences dignes de notre foi,

ns sur-tout salutaires & pratiques pour la

formation de nos mœurs.

Dieu s'élevera pour juger lui-même sa ese. En effet, pendant cette vieil en a laissé l'autres le soin. Occupé à répandre ses ces, & à faire luire son soleil, aussion sur les méchans que sur les bons, il ae à ceux qui font en place, & qui ont main l'autorité, le soin de maintenir ses lits. C'est pour cela qu'il a établi-des ssances sur la terre: car le Prince, dit S. al, est le ministre des vengeances de Dieu; e n'est pas en vain qu'il porte l'épée, nsque c'est pour la cause de Dieu, bien s que pour la sienne, qu'il s'en doit ser-, Il est le ministre de Dieu pour faire renlà Dieu ce qui lui est dû, & pour punir ex qui violent sa loi: Dei minister est, vin- Rom. 13. k in iram ei qui malum agit. Autant qu'il y insle monde de Souverains, de Magistrats, Supérieurs, de Prélats, de Juges, ce sont ant d'hommes chargés des intérêts de u, & dans les mains de qui Dieu a mis fa se. Si son nom est blasphémé, si son culte profané, il leur en demande justice, & Ît à eux à lui en faire raison. C'est pour cequ'il a donné aux Prêtres dans la loi de ace une jurisdiction si absolue. Car les fêtres, dit S. Chrysostome, en vertu du uvoir qu'ils ont de retenir les péchés, & de remettre, sont dans le tribunal de la pénitence, comme les arbitres de la cause Dieu & de ses droits les plus sacrés: & Dieu & de ses droits les plus sacrés: & Dieu & sacrés de la cause en leur accordant ce pouvoir, leur a dit a sui. 5. lettre & sans restriction: Judicate inter mar

lettre & sans restriction: Judicate inter m vineam meam; Soyez juges entre moi & vigne; c'est-à-dire, soyez juges entre sa & mon peuple, entre moi & ces pécheu qui viennent, prosternés à vos pieds, c sesser les désordres de leur vie. Obligez-la m'en faire de légitimes réparations; im sez-leur pour cela des peines proporti nées; tout ce que vous délierez sur la ter sera délié dans le ciel: mais prenez bien; de, qu'en exerçant ce ministère, c'est cause que vous jugez, aussi-bien que le cause, & même encore plus que leur cau Judicate inter me & vineam meam.

C'est par la même raison que lorsque s'agit de nous réconcilier avec Dieu, Dieu par un excès de bonté, quoique nous soys alors parties contre lui, veut bien me prendre pour juges entre lui & nous-mes. Car la pénitence, remarque S. Agustin, considérée dans le pécheur, n'rien autre chose, qu'une justice que le pecheur rend à Dieu aux dépens de soi-me : comme si Dieu nous avoit dit; & il vrai, Chrétiens, qu'il nous l'a dit: Faites-nigustice de vous-mêmes; & n'attendez pas de je vienne dans le jour de ma colére, me faire malgré vous. Convaincus par le tém-

nage de vos consciences, que vous êtescouibles devant moi, armez-vous pour moi un saint zéle contre vous mêmes: condamez-vous, punissez-vous, exécutez-vous ous-mêmes, afin que je ne vous juge pas. ar c'est la condition qu'il nous offre; d'où grand Apôtre concluoit sans hésiter, que nous nous jugions nous-mêmes de bonne i, nous ne serions jamais jugés de Dieu: uod si nosmetipsos dijudicaremus, non utique I.Cor. 112 dicaremur. Telle est, dis-je, durant cette e la conduite de Dieu : il nous laisse juger cause, & il veut bien s'en reposer sur nous. Mais qu'arrive-t-il? Ah? Chrétiens, ce ce nous ne pouvons jamais assez déplorer, ce qui doit être pour nous un des plus inllibles présages de la rigueur du jugement Dieu : le voici. Cette cause de Dieu mise ere les mains des hommes par un effet dleur infidélité, est tous les jours indignent traitée, foiblement soutenue, honesement abandonnée, lâchement trahie. Im'explique. Combien de crimes, & me de crimes énormes, tolérés dans enonde par la négligence, par la connivice, par la fausse prudence, par la corution & la prévarication de ceux qui les leoient punir, & que Dieu avoit préposés er les punir? Combien de sacriléges, comin de scandales, combien de vices abomiales, combien de péchés & de péchés Ivent.

338 SUR LE JUGEMENT

les plus monstrueux & les plus infames, don on ne voit nul châtiment, & dont les auteurs à la honte de la religion, marchent impuné ment & tête levée! Combien d'impies, non seulement épargnés & ménagés, mais respe ctés & honorés, mais dans leur impiété mê me loués & applaudis, & tout cela au mépri de Dieu! Qu'un grand de la terre soit offen sé, tout conspire à le satisfaire; & il n'y point d'assez prompte justice pour réparer l moindre injure qu'il prétend avoir reçue Ne s'agit-il que de l'offense de Dieu : e mille conjonctures tout est foible, tout e languissant. Quelque obligation qu'on a de réprimer le libertinage, quand Dieus' trouve seulintéressé, on dissimule, on ten porise, on mollit, on a des égards; parle libertinage, malgré la sainteté des lon prend le dessus.

Où est aujourd'hui dans le monde ceze de la cause de Dieu? ce zéle dont brûloit D vid, & dont un Chrétien doit brûler s'il veut se rendre indigne du nom qu'il port où est-il, & où l'exerce-t-on? En combi de rencontres ne cede-t-il pas à la politic mondaine, & n'est-il pas affoibli par le repet humain? Le dirai-je? dans le tribu même de la pénitence, tout sacré qu'il est cause de Dieu ne court pas souvent moins risque? Quels abus n'y commet-on pas? a quelle sacilité n'y absout-on pas quelque.

s plus infignes & lesplus endurcispécheurs? uelle distinction n'y fait-on pas de leursperonnes, & de quelle indulgence n'y use-t-on as pour s'accommoder à leur délicatesse ? lutrefois on y procédoit avec une sévérité e discipline, qui honoroit Dieu aux dépens u pécheur: maintenant vous diriez que tout fecret est d'y ménager le pécheur aux déens de Dieu. A mesure que l'iniquité s'est ccrue, la pénitence s'est mitigée. En comaraison de ces siécles fervens, où elle étoit ans sa vigueur, par une malheureuse presiption, ellen'est plusquel'ombredece qu'ela été. A peine nous reste-t-il des traces de s Canons si vénérables, qui pour des pénés aujourd hui communs, ordonnoient des nées enrieres de satisfactions, & de satis-Stions rigoureuses. Cependant Dieu n'a jint changé, & fes droits immuables & ernels subfissent toujours. Mais n'impuths point à d'autres qu'à nous-mêmes ces râchemens de la pénitence. C'est nous-mêns, Chrétiens, reconnoissons-le avec doudr, c'est nous-mêmes, qui par la dureté dnos cœurs, forçons en quelque sorte les nnistres de Jesus-Christ à avoir pour nous das le faint tribunal ces condescendances ces ménagemens, dont nous répondrons ecore plus qu'eux, & qui ne peuvent autir qu'à notre perdition & à notre ruine. est nous, qui par nos artifices, trouvons le moyen d'énerver leur zele, & de corrompi même leur fidélité. C'est nous qui malgi eux les engageons à être souvent les fau teurs de nos désordres, & par conséquei qui sommes dans la cause de Dieu les premiers prévaricateurs.

Or c'est en cette vue, je le répete, qu

David sollicitoit Dieu avec un saint en pressement de prendre lui-même sa cause e main, quand il lui disoit: Exurge; leve vous, Seigneur: judica causam tuam; me tez-vous en devoir de juger vous-même v tre cause, & ne vous en siez plus qu'à vou même. Jusqu'à présent vous avez été le Dinactions & la Dieu sort. Deux sortis & p

patient & le Dieu fort, Deus fortis & p Pfal. 7. tiens; & comme tel, vous avez souffert av une tranquillité qui nous doit surprendr que vos intérêts dans le monde fussent tr his, par ceux mêmes qui en doivent être désenseurs & les vengeurs : il est tems d pourvoir, & d'apporter reméde à un abu déplorable. Memor esto : souvenez-voi Seigneur, que vous avez affaire à des réb les, qui se prévalent contre vous de vos p divins attributs, & qui prennent votre i tience pour indolence, & votre force po foiblesse. Exurge: levez-vous, & montre leur que malgré vos lenteurs passées, vo sçavez enfin vous rendre une pleine justil Or voilà, Chrétiens, ce que Dieu f

dans le dernier jugement. Qui le dit? lui-r

nepar cesparoles del'Ecriture, aussi terribles u'elles sont énergiques : Cùm arripuerit ju- Dent. 32, licium manus mea , reddam ultionem hostibus neis. Quand j'auraî repris ce pouvoir de juer, qui m'appartient à titre de souveraineé; quand je l'aurai ôté aux hommes qui en busent; quand lassé de le voir entre leurs nains, je me serai mis seul en possession de exercerpar moi-même; Cùm arripuerit judiium manus mea : c'est alors, dit Dieu, que rentrerai dans mes droits, c'est alors que na cause sera victorieuse, c'est alors que je rai sentir à mes ennemis le poids de cette

engeance sans miséricorde que je leur pré-

are. Reddam ultionem hostibus meis. De-là vient que ce jour fatal destiné pour jugement du monde, dans le langage des rophetes, est appellé par excellence le jour Seigneur, Dies Domini: pourquoi? parce Zach 140 Malahe. térêt, agira hautement&uniquementpour n intérêt propre. Tous les autres jours aunt été, pour ainsi dire, les jours des homes, parce que Dieu jusqu'alors aura semén'avoir eu de puissance que pour les homes, de providence que pour les hommes, bonté & de zéle que pour les hommes : ais à ce jour, à ce grand jour, il commenceà être puissant pour lui-même, bon pour li-même, zélé pour lui-même; & c'est pouroi il déclare que ce sera son jour, Dies Doz

342 SUR LE JUGEMENT

C'est ici votre heure, disoit le Fils de Die parlant aux Juiss conjurés contre lui, & q venoient pour l'arrêter, c'est ici votre heur 22. & la puissance des ténebres: Hæc est hora ve tra, & potestas tenebrarum. Ainsi, mondaii &mondainesquim'écoutez,pourrois-jevo dire aujourd'hui: Ce sont ici vos jours, & vous voulez, vos beaux jours, vos heure jours;ces jours que vous donnez à vos div tissemens & à vos plaisirs; ces jours où enivi du monde, vous ne pensez qu'à en goût les fausses joies; ces jours où dans un pr fond oubli de tout ce qui regarde le salu vous n'êtes occupés que des desseins & c vues de votre ambition; ces jours que vo passez dans les parties de jeu, dans les int gues, & les commerces: ce sont vos jours dans l'erreur où vous êtes, que ces jours sont faits que pour vous, au lieu de les re plir de bonnes œuvres & de vos devoi vous les employez à des œuvres de ténebi & à satisfaire vos défirs : Hæc est hora ves & potestas tenebrarum. Maisattendez le tr jour où tous ces jours se doivent termi comme vous avez votre tems, Dieu a le fien ; & le tems de Dieu , c'est celui e

pero tempus, ego justitias judicabo: lorse j'aurai pris mon tems, ajoute-t-il, je juge non-seulement les injustices que l'on m'ra faites, mais les fausses justices qu

maura rendues; non-seulement les crimes commis contre moi, mais les fausses pénitences dont ils auront été suivis; non-seulement les péchés, mais les contritions apparentes & inefficaces, mais les confessions nulles & infructueuses, mais les satisfactions imparfaites & insuffisantes. Parce que mon tems sera venu, je jugerai les jugemens mêmes, ces jugemens faux & erronnés que le pécheur aura faits de luimême, en se flattant, en s'excusant, en se justifisant. Cùm accepero tempus, ego justitias judicabo.

Aussi, Chrétiens, il n'appartient qu'à Dieu l'être en dernier ressort & sans appel, juge k partie dans sa propre cause. Les Rois de la erre les plus absolus, ou ne prétendent pas voir un tel droit, ou du moins n'en usent as. Si pour des intérêts particuliers, ils ont vec un de leurs sujets quelque différend à uider; par une équité digne d'eux, ils veu-ent bien se dépouiller de la qualité de juges, c prendre celle de simples parties, pour s'en apporter à un jugement libre, désintéressé, c hors de soupçon. Ainsi le pratiquent les rinces vraiment religieux; & pour notre onfolation, nous en avons vu des exemles qui ont mérité nos éloges. Mais les mêies raisons, qui dans de pareilles conjoncres, obligent les Rois de la terre à sé relâher de leur souverain pouvoir, obligeront

P iiij

344 SUR LE JUGEMENT

Dieu au contraire, quand il jugera les pé cheurs, à ne rien rabattre du sien; & ces ra sons sont si solides, qu'il suffit de les bie concevoir, pour en être touché & pénétr

Car Dieu, dit saint Chrysostome, juger lui-même sa cause, parce que sa cause repeut être parsaitement jugée que par lui. la jugera, parce qu'il n'y a que lui capab de connoître à sond l'injure qui lui est sai par le péché. Il la jugera, parce qu'il fai être Dieu comme lui, pour comprendre ju qu'où va la malice du péché, & quelle ( doit être la peine; la dignité infinie de l'e tre de Dieu étant l'essentielle mesure de l'u & de l'autre. Comme Dieu, il se venge lui-même, parce qu'il ne peut être pleine ment vengé que par lui-même; parce qu'tout autre que lui-même ne le vengerc qu'à demi? parce qu'il n'y a point de tribinal au-dessus de lui, point de juge au éclairé, aussi intégre que lui, dont il p attendre cette vengeance complette q lui est dûe. Il se vengera, poursuit sai Chrysostome, parce qu'il ne convient qu lui d'être faint, d'être louable, d'être irrépr hensible dans ses vengeances. Car voilà pou

la vengeance est réservée : à moi, qui sça non-seulement la modérer, mais la fanctifie & non pas à l'homme qui s'en fait un crin lorsqu'il entreprend de l'exercer. En esse uand l'homme se venge, il s'emporte, il aigrit, il se passionne, il satisfait sa malinité, il s'abandonne à la férocité, il ne arde dans sa vengeance nulle proportion; our repousser une légere offense qu'il a reue, il en fait une atroce dont il s'applaulit. L'ordre veut donc que ce soit par aurui qu'il soit vengé, parce qu'il est trop veugle, & trop injuste, pour se bien ven-ger lui-même, mais c'est à Dieu encore une ois de se venger par lui-même, parce qu'il est la sainteté même : Mihi vindicta. Sainte vengeance, qui corrigera tous les excès des iôtres. Vengeance adorable, qui n'aura pour objet que le péché; & qui formée lans le cœur de Dieu, ne sera pas moins ligne de nos respects, que la sainteté mêne de Dieu. Ce ne sera donc pas, concluoit aint Chrysostome, par une ostentation l'autorité, mais par une absolue nécessité, jue Dieu s'élevera pour juger lui-même sa ause, & c'est tout le myssére de cette diine parole: Exurge, Deus, & judica cau- Psal. 7:3 ım tuam.

Allons plus avant, & suivons la pensée du rophete. Souvenez-vous, Seigneur, ajouteil, des outrages qu'on vous a faits: Memor stoimproperiorum tuorum. Voyons donc paintenant & en particulier, quels sont ces utrages que Dieu sur-tout, en jugeant le conde, se souviendra d'avoir reçus de l'im-

346 SUR LE JUGEMENT pie & de l'insensé, & dont il tirera une just vengeance; Eorum quæ ab insipiente sur tota die. David nous les a marqué aux Pleat mes deuxieme & treiziéme, & c'est ici c j'ai besoin de toute votre réslexion. Pour quoi, demandoit ce faint Roi, l'impie a-tirrité Dieu, Propter quid irritavit impi Deum? parce qu'il dit dans son cœur c trois choses outrageuses à Dieu, dont sa re son n'est jamais demeurée d'accord, & cor tre lesquelles sa conscience a toujours int rieurement reclamé; mais que son impié n'a pas laissé malgré toutes les vues de sa r son, de lui suggérer, jusqu'à y faire conse tir sa volonté dépravée. Ecoutez, & ne pe dez rien de ceci. L'infensé & l'impie a irrité Dieu, par

qu'il a dit dans son cœur: Il n'y a point

Psal. 13. Dieu; Dixitinsipiens incordes uo: Nonest De

Outrage à la divinité qu'il n'a pas voulus
connoître. Il a irrité Dieu, parce qu'il a
dans son cœur: S'il y a un Dieu, ou ce Di
n'a pas vu, ou ce Dieu a oublié le mal que i
commis, Dixit in cordes uo: Oblitus est De
avertit faciem suam, ne videat. Outrage a
prétendu se soustraire. Il a irrité Dieu, pa
qu'il a dit dans son cœur: Quand ce Du
dont on me menace, auroit vu mon péc
&qu'il s'en souviendroit, ilne me recherch
ra pas, ni ne me damnera pas pour si peu

chose: Dixit in cordesuo: Non requiret. Outrage à la justice vindicative de Dieu que l'impie a méprifée , & dont il a tâché de fecouer le joug. Que fera Dieu? Apprenez, Chrétiens, pourquoi le jugement de Dieu est nécessaire, & quelle en doit être la fin ; peut-être ne l'avez vous jamais compris. Dieu irrité de ces trois outrages, dont il aura conservé le souvenir, en fera éclater son ressentiment. Car il viendra pour achever de convaincre l'impie qu'il y a un Dieu. Il viendra pour forcer l'impie à reconnoître que ce Dieu n'a rien ignoré, ni rien oublié des plus secrets désordres de sa vie. Il viendra pour confondre l'impie, en lui faisant voir que ce Dieu, ennemi irréconciliable du péché, n'est pas plus capable de souffrir éterrellement le pécheur dans l'impunité, que le cesser lui-même d'être Dieu. A quoi jensons-nous, si nous ne méditons pas coninuellement ces importantes vérités.

Dieu par un pur zéle de la justice qu'il se loit à lui-même, rétablira dans le cœur de impie cette notion de la divinité, que l'a-euglement du péché y avoit essacé. Car est pour cela, qu'après avoit été un Dieu aché dans le mystère de son incarnation ui est le mystère de son humilité, il se prouira sur ce tribunal redoutable où l'Evanile de ce jour nous le représente avec tous éclat de la gloire & de la majesté. C'est pour

348 SUR LE JUGEMENT celaqu'ilparoîtra accompagnédetous ses Anges, & qu'il assemblera devant lui toutes les nations : que les hommes en sa présence demeureront pâmés de frayeur, & que les astres par leurs éclipses, & que les élémens par leur désordre même & leur confusion rendront hommage à sa suprême puissance. Pourquoi viendra-t-il avec cet appareil & cette pompe? pour avoir droit, répond excellemment S. Chrysostome de dire aux Athées, soit de créance s'il y en a, foit de mœurs, le monde en est plein, ce qu'il leur avoit dit déja par la bouche de Moise, & ce qu'il leur dira en Dent.31. core plus autentiquement : Videte quòd egi

sim solus, & non sit alius Deus præter me. Re connoissez enfin que je suis Dieu, puisqu malgré vous tout l'univers combat aujour d'hui pour moi, & condamne l'extrême foli qui vous en fait douter. Reconnoissez que j suis votreDieu, puisqu'avec toute la fierté d votre libertinage, vous n'avez pu éviter de tomber entre mes mains, & qu'il faut malgr vous que vous subiffiez la rigueur inflexibl de mon jugement. Reconnoissez que je sui seul Dieu, puisque tous ces grands du mor de, dont vous vous êtes fait des divinités & dont tant de fois vous avez été idol? tres, sont maintenant anéantis devant mo Videte quòd ego sim solus. Paroles du Deu teronome, qui dans le jugement dernier: yérifieront à la lettre, & qui jamais n'auro

DERNIER. 349 é d'une conviction si sensible qu'elles le ront alors.

Car dans cette vie les grands, c'est Dieu ême qui le dit, font comme les Dieux de la rre, Ego dixi: Dii estis; & ce sont, dit Psal.853 int Chrysostome, ces Dieux de la terre i empêchent tous les jours que le Dieu ciel ne soit connu pour ce qu'il est. A rce d'être ébloui de leur grandeur, on iblie celui dont ils ne sont que les imas: à force de s'attacher à eux, & de n'êoccupé que d'eux, on ne pense plus à lui qui regne sur eux. Mais dans le dernier gement, ces Dieux de la terre humiliés rviront encore à l'impie d'une démonstraon palpable, qu'il y a un Dieu au-dessus ces prétendus Dieux : Excelsus super om- Psal. 464 s Deos; c'est-à-dire, un Dieu absolument ieu, uniquement Dieu, éternellement ieu. Elevabitur Dominus solus in dieilla: Isa. 23 n ce jour-là, dit Isaïe, Dieu seul sera grand paroîtra grand. Tout ce qui n'est pas Dieu ra petit, fera bas & rampant, fera comme n atôme, comme un néant devant ce uverain être; Tamquam nihilum ante te. Psal. 382 'est-à-dire, en ce jour-là toutes les graneurs humaines seront abaissées, toutes les rtunes détruites, tous les trônes renversés, ous les titres effacés, tous les rangs confonus : Dieu seul s'élevera, Dieu seul régnera, levabitur Dominus solus. Ce n'est pas assez,

350 SUR LE JUGEMENT

Parce que l'impie aura dit dans son cœ Ou Dieu n'à pas fçu, ou il a oublié le mal c j'ai fait; Dieu pour la justification de sa pi vidence, montrera qu'il a tout sçu, qu'il souvient de tout. Car c'est pour cela c dans ce jour de lumiére, il découvrira te ce que l'impie se flattoit d'avoir caché da les ténebres. C'est pour cela qu'à la face toutes les nations, il révelera toute la turp tude du pécheur & toute son ignominie; péchés honteux & humilians; ces péch dont l'impie lui-même au moment qu les a commis, étoit obligé de rougir; c péchés dont il eût été au désespoir d'êt seulement soupçonné; ces péchés qu'il n'e osé avouer au plus discret & au plus sûr ses amis; ces péchés qui l'auroient per dans le monde de réputation & d'honner & dont il sentoit bien que le reproche lui e été moins supportable que la mort mên Dieu les fera connoître: Revelabo pudent tua in facie tua, & ostendam gentibus nuditi tem tuam. Non, non, lui dira-t-il, je n' point détourné mon visage de tes crime Quelque horreur qu'ils me fissent, je les vus, & pour ne les point oublier, je les écrits, mais avec des caractéres qui ne s'eff ceront jamais, dans ce livre de vie & de mo que je produis aujourd'hui. Tant d'action laches & infames, tant de friponners secrettes, tant de noires persidies, tant d

Mahum.

DERNIER. 35F

ominations & de défordres dont ta vie a téfouillée, tout cela n'est-il pas mis en rérve, & comme scellé dans les trésors de la colère? Nonne hæc condita sunt apud me, Deut. 72; signata in the sauris meis? Or ce sont ces ésors de colère que Dieu ouvrira, quand

ésors de colére que Dieu ouvrira, quand viendra juger le monde; & c'est ainsi qu'il vengera de l'injure que lui aura fait le péheur, en le croyant, ou plutôt en voulant croire un Dieu aveugle, un Dieu sans

rovidence, un Dieu semblable à ces idoles, ui ont des yeux, mais pour ne point voir.

Enfin, parce que l'insensé aura dit dans on cœur: Quelque connoissance que Dieulisse avoir de mes crimes, il ne me rechernera pas, ni ne me réprouvera pas pour fi eu de chose; Dieu, Chrétiens, se sera un evoir particulier de mettre sa justice & sa inteté à couvert de ce blasphême, & coment? par l'application qu'il aura à conmner les crimes de l'impie dans la plus roite rigueur; à ne lui en passer, à ne luis pardonner aucun, à les punir sans réssion & autant qu'ils sont punissables; en mot, à lui faire sentir tout le poids de ce gement sans miséricorde, dont la seule: ée fait frémir, mais qui demanderoit un scours entier, pour vous le faire concevoir ns toute son étendue, & dans toute sa vérité. Jugement sans miséricorde que eu alors exercera; mais fur-tout qu'il exercera à l'égard de ces péchés où le monda & le libertin, pour pécher plus impun ment, aura eu l'infolence de se faire à si gré un système de religion, en se sigura un Dieu selon ses désirs, un Dieu conde cendant à ses soiblesses, un Dieu indulge & commode, dont il comptoit de n'être j mais recherché: Dixit enim in corde suo Non requiret. Car c'est particulièreme contre ces pécheurs & contre l'attentate leur orgueil, que Dieu armera tout le ze le de sa colére; pourquoi? parce qu'il s' gira de justisser le plus adorable de ses a ses soit est sa produce de se sa resultatem requiret Dominus & retribuet abu

danter facientibus superbiam.

Voilà, pécheurs, qui m'écoutez, ce qu'y a pour vous de plus terrible dans le jug ment de Dieu: un Dieu offensé qui se satisfra, un Dieu méprisé qui se vengera. Voi ce qui a saisi d'effroi les plus justes même Mais du reste rassurez-vous, & tout pecheurs que vous êtes, consolez-vous; puisqu'dans quelque état que vous soyez, vous ave encore une ressource, & une ressource ir saillible qui est la pénitence. Aimable penitence, disoit saint Bernard, en vertu d'laquelle je puis prévenir le jugement d'Dieu! Et moi je dis, Chrétiens: heureupénitence, par où je puis venger Dieu, appaiser Dieu, satisfaire Dieu; en sorte que

and il viendra pour me juger, il se trouve ja satisfait & vengé par moi, & qu'il ne t plus obligé à se venger & à se satisfaire r lui-même. Il est vrai, mes chers Audieurs: il faut pour cela que notrepénitence tout les caractéres d'une pénitence soli-; qu'elle soit exacte, qu'elle soit servente, elle soit efficace, qu'elle soit sévére & portionnée à la griéveté de nos péchés, li-bien qu'à leur multitude, parce quesans a Dieu ne seroit ni satisfait ni vengé. Mais nt-il nous trop coûter, quand il s'agit de us préserver du jugement de Dieu; & pouns-nous jamais nous plaindre qu'on exige ip de nous, quand il est question de nous oncilier avec Dieu irrité contre nous ? Il vrai que ce Dieu de gloire nous jugera felejugementque nous auronsfait de nousmes dans la pénitence, & que si nous nous imes épargnés, il ne nous épargnera pas: i parcenti ipse non parcit, dit S. Augustin; Angusti saussi par une regle toute contraire, s'enil delà, que si je ne m'épargne pas Dieu n pargnera: que si je ne me pardonne pas e ne pardonnera; que si ma pénitence est Dureuse, son jugement me sera favorable; n, que si je me fais justice, il me fera ce? Or qué puis-je désirer de plusavanaeux pour moi? Ah! Seigneur, je serois ngne de vos miséricordes, si cette condiin me sembloit dure, plutôt, si je n'en-

visageois par la pénitence la plus sévér comme le souverain bonheur de ma vie : je serois non-seulement le plus injust, mais le plus insensé des hommes, si prétendois par une pénitence lâche & mo me garantir de votre redoutable jugeme

C'est ainsi, pécheurs, que vous deve raisonner; & quand parmi vous il y aure de ces esprits gâtés & corrompus, dont l'ipiété seroit allée jusqu'à ne plus connoî Dieu, je ne pourrois pas m'empêcher leur dire: Ecoutez, mes Freres, vous de le salut me doit être plus cher que ma vi, & pour la conversion de qui je me sens, 1 l'ose dire, un zéle tout divin; vous pour q, s'il m'étoit permis, je voudrois, à l'exemde l'Apôtre, être moi-même anathém écoutez aujourd'hui la voix de Dieu, n'endurcissez pas vos cœurs. Ce Dieu c vous avez méconnu, a encore pour vous graces de réserve. Comme son bras n'est; racourci, il est encore prêt à se laisser sléc par votre pénitence & par vos larmes. longue patience avec laquelle il vous a st portés jusqu'à présent, vous en doit ê une preuve consolante, & comme un ga assuré. Tout juge qu'il est, malgré vos ég remens, il a encore pour vous toutes rendresses d'un pere, & du pere le plus cl ritable. C'est dans des pécheurs & des bertins comme vous, qu'il se plast à sa

DERNIER ater les richesses de sa miséricorde, quele scandaleuse qu'ait été votre vie, vous ıvez être (& qui sçait si les plus impies ntre vous ne sont point ceux qu'il a choipour cela) vous pouvez, dis-je, devedes vases d'élection. Rapprochez-vous lui; & par une humble confession de l'afıx aveuglement où vous a conduits le pé-, mettez-vous en état, quoique péurs, de trouver grace devant lui. Votre version fera sa gloire, & l'édification de Eglise. C'est donc de votre part, mon eu, que je parle; & je ne crains pas de isser trop loin les idées que je leur donne votre divine clémence, puisqu'elle surse encore infiniment toute la charité que pour eux. Dieu dans le jugement dernier era justice à lui-même : vous l'avez vu, rétiens; & il me reste à vous faire voir elle justice il rendra à ses Elus : c'est la onde partie.

PARTIE 17 l'ai dit: c'est une vérité incontestable, E PARTIE 18 nous est expressément marquée dans l'Eure, que Dieu a fait toutes choses pour élus; que pour eux il a créé le monde, pour eux il le conserve, que sans eux il létruiroit, que tous les desseins de sa vidence roulent sur eux, & que dans l'orde la nature, de la grace & de la gloire taboutit & seréduit à eux: Propter elections

356 SUR LE JUGEMENT Il faut néanmoins reconnoître que cette role si avantageuse aux élus de Dieu, ne de proprement s'accomplir que dans le jusment dernier. En effet, dit S. Chrysofton, s'il n'y avoit point d'autre vie que celle-ci si jamais Dieu ne devoit juger le monde l seroit difficilede comprendre en quoi ses és auroient été si favorisés & si privilégiés; bien loin de convenir que Dieu eût tout f: pour eux, on auroit souvent lieu de croit que ce seroit plutôt pour eux qu'il paroîtr : n'avoir rien fait, ou du moins avoir très-pa fait. Car enfin pendant cette vie les élt, quoiqu'élus de Dieu, ne font dans le mon nulle figure qui les distingue, ni qui marq pourleurs personnes ces égards si particuli de la providence. Au contraire, par une co duite de Dieu bien furprenante, & que I vid confesse avoir été pour lui un sujet tentation & de trouble, pendant cette vie élus de Dieu, qui sont les justes, bien le d'être connus pour tels, par la malignité monde, sont souvent décriés & confond avec les hypocrites. Pendant cette vie! élus de Dieu, qui sont les humbles, bien le d'être honorés & respectés, sont souve méprifés & insultés. Pendant cette viel élus de Dieu, qui sont les pauvres, bien le d'être soulagés, sont souvent rebutés abandonnés. Pendant cetre vie les élus Deu, qui sont communément les foible en loin d'être protégés, sont souvent accaés & opprimés. Or tout cela est bien éloié de cette favorable prédilection, que eu, selon sa promesse, doit avoir pour x. Il est vrai, répond Saint Chrysosto-, mais c'est justement ce qui prouve la ité, l'infaillibilité, l'absolue & indispenle nécessité du jugement de Dieu. Car irquoi le Fils de Dieu, en qualité de souain juge, viendra-t-il à la fin des fiécles? ir faire justice à ses élus sur ces quatre fs. Oui, il viendra pour venger les jus-, je dis, les vrais justes, en les séparant hypocrites, faisant pour jamais cesser le ne de l'hypocrifie.Il viendra pour venger numbles, en glorifiant dans leurs personl'humilité, & en confondant les superbes n'auront eu pour elle que du mépris. Il ndra pour venger les pauvres, qui par la eté des riches auront langui dans la misémais aux gémissemens de qui il montreien qu'il n'a pas été infenfible. Il viendra r venger les foibles de tout ce que l'inité, la violence, l'abus de l'autorité leur a fait indignement fouffrir. Car ce fontmes chers Auditeurs, par rapport aux lestinés, les fins principales pourquoil'Eture nous fait entendre que le Dieu ventr paroîtra. Appliquez-vous donc; & cr l'intérêt que chacun de vous y doit idre, redoublez votre attention.

358 SUR LE JUGEMENT Il viendra pour venger les justes, j'ente le toujours les justes de bonne foi, en les searant des hypocrites; comme le berger, dil lui-même dans l'Evangile, sépare les bris d'avec les boucs : première justice que I u rendra à ses élus. Car encore une fois, rant cette vie tout est mêlé & confondu la wertu avec le vice, l'innocence avecle crime, la vérité avec l'imposture, la rgion avec l'hypocrisse: & dans ce mêlan 🎝 le juste souffre, & l'impie triomphe.

Quand au reste je parle de l'hypocrisse pensez pas que je la borne à cette espéce p ticulière qui consiste dans l'abus de la p té, & qui fait les faux dévots. Je la pre dans un sens plus étendu, & d'autant pa utile à votre instruction, que peut-être n gré vous-même serez-vous obligés de c venir que c'est un vice qui ne nous est trop commun. Car j'appelle hypocrite, conque sous de spécieuses apparences se secret de cacher les désordres d'une viers minelle. Or en ce sens, on ne peut dois que l'hypocrisie ne soit répandue dans tous les conditions; & que parmi les mondair ne se trouve encore bien plus d'imposteur d'hypocrites, que parmi ceux que nous no mons dévots. En effet, combien dan monde de scélérats travestis en gens d'h neur? combien d'hommes corrompus pleins d'iniquité, qui se produisent a DERNIER.

it le faste & toute l'ostentation de la probicombien de fourbes, infolens à vanterleur cérité? combien de traîtres, habiles à fau-· les dehors de la fidélité & de l'amitié? nbien de sensuels, esclaves des passions les s infames, enpossession d'affecter la pureté mœurs, & de la pousser jusqu'à la sévé-!! combien de femmes libertines, fieres le chapitre de leur réputation; & quoiengagées dans un commerce honteux, int le talent de s'attirer toute l'estime d'uexacte & d'une parfaite régularité? Au traire, combien dejustes faussement accu-& condamnés? combien de serviteurs de eu, par la malignité du siécle, décriés alomniés? combien de dévots de bonne , traités d'hypocrites, d'intriguans & ntéressés? combien de vraies vertus conées; combien de bonnes œuvres census? combien d'intentions droites mal exquées, & combien de saintes actions emsonnées? Or c'est-là, dit S. Chrysosto-, ce que le jugement de Dieu dévoilera: sorte que chacun sera connu pour ce il est, que chacun paroîtra ce qu'il a été, chaeun tiendra le rang qu'il doit tenir. secrets des consciences seront révélés;& rs, dit l'Apôtre, chacun recevra la louange lui sera dûe :Ét tunc laus erit unicuique à 1. Cor. 3: o.Par cette fatale & décifive féparation du ngrain d'ayeel'yvraie(écoutez l'oraclede

Job, qui s'accomplira à la lettre, & qui a une partie de la justice que Dieu rendra à sélus) par cette satale & décisive séparation la joie de l'hypocrite sinira, son espérare périra. Funeste, mais juste menace que in fait le Saint Esprit: Et gaudium hypocrita d'instar puncti, & spes hypocrita peribit.

Job. 20.

Car la joie de l'hypocrite étoit d'impo & cependant d'être honoré & respecté. a joie étoit d'avoir dans le monde un cert n crédit, qui ne lui coûtoit qu'à bien faire n personnage, & qu'à bien jouer la comécit Sa joie étoit d'être parvenu, à force de dimulation, à recevoir l'hommage & le tri t des plus pures vertus, & à jouir sans mé e de tous les avantages du vrai mérite. Vià ce que Job appelloit les prospérités, s joies, le regne de l'hypocrisse. Mais dan e dernier jugement, ce regne de l'hypocre s'évanouiront, ces joies de l'hypocrisse changeront en des afflictions mortelles. Es n'étoient fondées que sur l'erreur des ars simples, séduites & éblouies par un faux éc Mais cette féduction des ames simples, tropées jusqu'alors, mais enfin désabusées u la lumière de Dieu, après avoir été à l'hy crite une frivole consolation, se tourna pour lui, disons mieux, contre lui en qprobre & en confusion. L'espérance de l' pocrite étoit qu'on ne le connoîtroit jama DERNIER. 361 ond, & qu'éternellement le monde seroit la uppe de sa damnable politique: & son dé-

uppe de sa damnable politique: & son déspoir au contraire sera de ne pouvoir plus se éguiser, de n'avoir plus de ténebres où se acher, de voir malgré lui le voile de son hyocrisie levé, ses artifices découverts,&d'êe exposé auxyeux de toutes les nations: Spes ypocritæ peribit.Les autrespécheurs connus ansle monde pour ce qu'ils étoient, en cela iême qu'ils auront été connus, auront déja é à demi jugés, & déja par avance auront suyé une partie de l'humiliation que leur bit causer le jugement de Dieu : mais l'hyscrite à qui il faudra quitter le masque de tte fausse gloire, dont il s'étoit toujours ré; mais cette femme qui aura passé pour rtueuse,&dont les commerces viendrontà ce publiés; mais ce magistrat que l'on aura tun exemple d'intégrité,&dontles injusti-Geront mises dans un plein jour; mais cet clésiastique réputé saint, à qui Dieu reprocra hautement sa vie dissolue; mais ce prédu homme d'honneur, dont on verra toules fourberies; mais cet ami sur qui l'on enptoit, dont les lâches trahisons seront éaircies & vérifiées; mais quiconque aura [l'art de tromper, & qui alors se trouvera dis la nécessité affreuse de faire une répacon folemnelle à la vérité: Ah! Chréils, c'est pour ceux-là que le jugement de Lu aura quelque chose de bien désolant.

Avent.

362 SUR LE JUGEMENT

La chose n'est que trop vraie: mais par ur raison toute opposée, c'est ce qui rendra jugement de Dieu, non-seulement suppor table, mais favorable, mais honorable, ma désirable aux justes & aux prédestinés. C leur gloire, dit S. Chrysostome, sera de p roître à découvert devant toutes les créat res intelligentes; leur gloire, & même comble de leurs désirs, sera que l'on discer. enfin, & la droiture de leurs actions, & la p reté de leurs intentions; leur gloire fera qu' les connoisse, parce que leur disgrace juques-là aura été de n'être pas affez connus. voilà, Ames fidéles, qui malgré la corrution du siécle, servez votre Dieu en est & en vérité; voilà ce qui doit dans la vie vis affermir, & vous consoler. A ce terrible n ment, où le livre des consciences sera vert, votre espérance ranimée par la le du souverain juge, & sur le point d'être replie, vous foutiendra, & vous dédomma ra bien des injustes persécutions du mor Tandis que l'impie confondu, troublé, ce terné, marchera la tête baissée, & sans ose ver les yeux, vous paroîtrez avec une sa te assurance: pourquoi? parce que le joude votre justification sera venu. Mainteint l'envie, la calomnie, lancent contre jus leurs traits envenimés: mais enfin l'e lie fera forcée à se taire; ou si elle parle, cne sera plus qu'en votre faveur; la calornie

DERNIER.

era convaincue de mensonge, & la vérité e montrera dans tout fon lustre. Cependant ouissez du témoignage secret de votre œur, que vous devez préférer à tous les loges du monde. Dites avec S. Paul : peu n'importe quel jugement les hommes font résentement de moi, puisque c'est mon Dieu qui doit un jour me juger: Qui autem 1. Cor. 4. udicat me, Dominus est. Ou bien, dites avec érémie: C'est vous, Seigneur, qui sondez esames, & qui en découvrez les plis & les

plis les plus cachés; c'est à vous que j'ai emis ma cause: vous la jugerez. Tibi enim Jerem. 23

velavi causam meam. Avançons.

Il viendra pour glorifier l'humilité dans la ersonne des humbles : seconde justice que lieu rendra à ses élus. Cette humilité, cette nplicité du juste, cette patience à souffrir sinjures sans se venger, que les mondains ront traitée de foiblesse d'esprit, de petise de génie, de bassesse de cœur, Dieu lendra pour la couronner, & pour convainetout l'univers, qu'elle aura été la véritaforce, la véritable grandeur d'ame, la vitable fagesse. Car c'est alors, dit l'Ecure dans cet admirable passage que vous z entendu cent fois, & dont vous avez cent fois touchés : c'est alors que les anbles de cœur s'éleveront avec confiance tre ceux qui les auront méprisés & inlés. Tunc stabunt justi in magna constan - Sap. 5.

tia. C'est alors que les sages du siécle, que ces esprits sorts seront non-seulement surpris, mais déconcertés, en voyant ces hommes qu'ils n'avoient jamais regardés que comme le rebut du monde, placés sur des trônes de gloire. C'est alors qu'interdits & hors d'eux-mêmes, ils s'écrieront en gémissant: ce sont-là ceux dont nous nous sommes autresois mocqués, & qui ont été le su

sup. 5. jet de nos railleries; Hi sunt quos habuimu aliquando in derisum. Insensés que nous é tions, leur vie nous paroissoit une solie, ¿

insensati vitam illorum æstimabamus insa niam: cependant les voilà élevés au ran des ensans de Dieu, & leur partage est ave

ter filios Dei, & inter sanctos sors illoru est. C'est, dis-je, alors que l'orgueil emonde rendra ce témoignage, quoique so cé, à l'humilité des élus de Dieu; & c'el là même qu'on verra sensiblement l'esset cette promesse de Jesus-Christ, que qu

Luc, 14. conque s'humilie, sera glorisié: Omnis es se humiliat, exaltabitur.

Car pendant la vie, il n'est pas toujois vrai, & même il est rarement vrai, que co lui qui s'abaisse & qui s'humilie soit éles Qn en voit, dont l'humilité, quoique vo table & quoique solide, est accompagne jusqu'au bout de l'humiliation. On en voit qui pour chercher Dieu & par un esprit le

religion, s'étant ensevelis & comme anéantis devant les hommes, meurent dans leur obscurité & dans leur anéantissement. Combien dames faintes, dont la vie est cachée avec Jesus-Christ; & à qui le monde n'a jamais tenu nulle compte du courage héroïque qu'ils ont eu de se séparer & de se détacher de lui? Or c'est pour cela, reprend S. Chrysostome, qu'il doit y avoir, & qu'il y

aura un jugement à la fin des siécles.

Parce que le monde ne rend pas justice à ces Chrétiens parfaits, qui s'humilient & s'anéantissent pour Dieu; Dieu qui se pique d'être fidéle, la leur rendra au centuple. Parce qu'il y a des Saints sur la terre, dont l'humilité, quoique sincère, n'est ni connue du monde, ni honorée au point qu'elle le devroit être, si le monde étoit équitable; Dicu suppléera au défaut du monde, & la relevera: mais aux dépens de qui? toujours aux dépens & à la honte du mondain, dont la fausse gloire, dont la vanité ridicule, dont la présomptueuse ambition condamnée & réprouvée, rendra hommage à la fainteté des maximes que le sage & l'humble Chrétien aura suivies, puisqu'en même tems que l'humble fera exalté, Qui se humiliat, exal-Luc. 14. tabitur; l'orgueilleux sera humilié, & couvert d'un éternel opprobre : Et qui se exaltat, humiliabitur. Ce n'est pas assez.

Il viendra pour béatifier les pauvres : au-

366 SUR LE JUGEMENT tre mystère du jugement de Dieu, autre justice qu'il rendra à ses prédestinés. Car il es de la foi, que le pauvre ne sera pas éternel Pfal. 9. lement dans l'oubli : Quoniam non in finen oblivio erit pauperis. Il est de la foi, que la patience des pauvres ne périra pas pour jamais; c'est-à-dire, qu'elle ne sera pas pour jamais inutile & sans fruit: Patientia paud Mid. perum non peribit in finem. Et il est néan moins évident, que ces deux oracles du S Esprit ne se vérifient pas toujours, ni mêmo communément dans cette vie. Car combier de pauvres y font oubliés! combien y demeurent sans secours & sans assistance! Ou bli d'autant plus déplorable, que de la par des riches il est volontaire, & par consé quent criminel : je m'explique. Combien d malheureux réduits aux derniéres rigueur de la pauvreté, & que l'on ne soulage pas parce qu'on ne les connoît pas, & qu'on ne les veut pas connoître! Si l'on sçavoit l'ex trémité de leurs besoins, on auroit pou eux malgré foi, finon de la charité, au moin de l'humanité. A la vue de leurs miseres, or rougiroit de ses excès, on auroit honte d ses délicatesses, on se reprocheroit ses folle dépenses, & l'on s'en feroit avec raison de crimes devant Dieu. Mais parce qu'o ignore ce que souffrent ces membres deJ.C parce qu'on ne veut pas s'en instruire, par ce qu'on craint d'en entendre parler, par ce qu'on les éloigne de sa présence; o

croit en être quitte en les oubliant; & quelque extrêmes que soient leurs maux, on y devient insensible. Combien de véritables pauvres, que l'on rebute comme s'ils ne l'étoient pas, sans qu'on se donne & qu'on veuille se donner la peine de discerner s'ils le sont en effet! Combien de saints pauvres, dont les gémissemens sont trop foibles pour venir jusqu'à nous, & dont on ne veut pas s'approcher pour se mettre en devoir de les écouter! Combien de pauvres abandonnés dans les provinces! combien de défolés dans es prisons! combien de languissans dans les hôpitaux! combien de honteux dans les familles particuliéres! parmi ceux qu'on connoît pour pauvres, & dont on ne peut ni gnorer, ni même oublier le douloureux état, combien sont négligés! combien sont durenent traités! combien de serviteurs de Dieu qui manquent de tout, pendant que l'impie At dans l'abondance, dans le luxe, dans les lélices! S'il n'y avoit point de jugement lernier, voilà ce que l'on pourroit appeller escandale de la providence: la patience des auvres outragée par la dureté & par l'in e ensibilité des riches. Mais c'est pour cela nême, dit S. Chrysostome, que la provilence prépare aux riches un jugement sévée & rigoureux; & c'est ce que comprenoit larfaitement David, quand il disoit: Cog-Pf. 1354 10vi quia faciet Dominus judicium inopis, &

368 SUR LE JUGEMENT vindictam pauperum; J'ai connu que Die jugera la cause des pauvres, & qu'illes ver gera. Et par où l'avoit-il connu? par cet in vincible raisonnement, que la patience de pauvres, dans le sens que je l'ai marqué, r devant & ne pouvant périr pour jamais, falloit qu'il y eût un jugement supérieur celui des hommes, où l'on reconnût qu'e effet elle ne périt point; c'est-à-dire, qu Dieu a pour elle tous les égards qu'elle droit d'attendre d'un maîtresouverainemes 🌠 👊 🥠 équitable, Patientia pauperum non peribit i finem: un jugement, où non-seulement 1 pauvres fussent dédommagés de cette inég: lité de biens, qui les a réduits dans l'ind gence & la disette; mais où leur patient poussée à bout, fût pleinement vengée d injustes traitemens qu'elle auroit souffert C'est pour cela, dit Dieu lui-même, que m'éleverai : c'est parce que les souffranc des pauvres, à qui le riche impitoyable au fermé son cœur & ses entrailles, auront ès cité mon couroux; parce que leurs ci m'auront touché, parce que j'aurai été it digné de voir qu'on s'endurcit à leurs plai tes: Propter miseriam inopum, & gemitu Pfal. 11. pauperum, nunc exurgam, dicit Dominu Ces cris des pauvres qui font montés jusqu moi, me folliciteront en leur faveur; & je 1 croirai point m'être acquitté de ce que

leur dois, & comme créateur & comme ju

ge, que dans ce grand jour, où je prononcerai pour eux un arrrêt de falut, tandis que e réprouverai par un jugement sans miséicorde, ceux qui n'auront usé envers eux de nulle miséricorde. A entendre ainsi Dieu parler dans l'Ecriture, ne diroit-on pas que le jugement dernier, quoiqu'universel, ne doive être que pour les pauvres, k qu'il n'ait pour terme & pour fin que de eur saire justice? Propter miseriam inopum r gemitum pauperum. A voir comment le Fils de Dieu qui y doit présider, s'y com-ortera & y procédera, ne diroit-on pas que out le jugement du monde doit rouler sur e soin des pauvres; que de-là doive dépen-re absolument & essentiellement le sort éernel des hommes : c'est-à-dire, que les ns ne doivent être condamnés, que parce u'ils auront méprisé le pauvre, & les autres omblés de gloire, que parce qu'ils l'auront couru? Heureux donc, concluoit le rophéte royal, heureux celui qui pense ttentivement au pauvre; Beatus qui intel- Psal. git super egenum & pauperem : Pourquoi ? arce que Dieu au jour de la colére l'éparnera, & le fauvera : In die mala liberabit um Dominus.

Finissons, & disons encore que Dieu vienra pour venger les soibles, que le pouvoir pint à la violence, aura opprimés : quarième & derniere justice dont il se tiendra

QV

370 SUR LE JUGEMENT redevable à ses élus. Car maintenant, c'es le crédit qui l'emporte, & qui a presque par-tout gain de cause, le plus fort a toujours raison, quoiqu'il entreprenne; & parce qu'il est le plus fort, il croit avoir un ti tre pour l'entreprendre, & il en vient à bout Combien de persécutions, de vexations causées par l'abus de l'autorité! combien de misérables, combien de veuves, faut d'appui, sacrifiées comme des victimes à l faveur! combien de pupilles, dont l'héri tage devient, après bien des formalités, l proie du chicaneur & de l'usurpateur! con bien de familles ruinées, parce que le bo droit attaqué par une partie redoutable, n' point trouvé de protection! combien de pro cès mal fondés, néanmoins hautement ge gnés, parce que les follicitations, la caba le & les brigues ont prévalu! Malgré la ju tice & les loix, le foible succombe presqu toujours. S'il y a des juges sans probité c'est toujours contre lui, & jamais pour lu qu'ils se laissent corrompre. Du mome qu'il est le plus foible, par une malheureu fatalité, tout lui est contraire, & rien ne l est favorable. Mais, Seigneur, il trouvel enfin auprès de vous, ce qui lui aura été i fusé à tous les tribunaux de la terre : vo viendrez plein d'équité & de zéle, & vo prendrez la défense de l'orphelin; afin que le puissant, que le grand, qui avoit ta

busé de sa grandeur, cesse de se glorifier: Iudicare pupillo & humili, ut non apponat Psal. 9. ıltra magnificare se homo super terram. Jusjues-là il aura toujours eu le dessus. Jusquesà fier de ses succès, parce que rien ne lui ésistoit, il aura passé non-seulement pour le plus fort, mais pour le plus habile, pour le nieux établi dans ses droits, pour le plus ligne d'être distingué & honoré. Jusquesà il se sera fait une fausse gloire & un préendu mérite de ses violences mêmes: mais ous le détromperez bien alors, Seigneur, k vous lui ferez bien rabattre de ses vaines dées ; Ut non apponat ultra magnificare se 🗈 omment cela?c'est que vous tirerez le foible e l'oppression, & qu'il trouvera en vous, mon Dieu, un vengeur & un protecteur. Il est donc vrai que le jugement de Dieu era pour ses élus le jour de leur rédemption, jour de leur gloire, le jour où Dieu leur fejustice. Ah! Chrétiens, à quoi pensonsous, si persuadés d'une vérité si touchante, ous ne travaillons pas de toutes nos forces être du nombre de ces heureux prédestiés? Que faisons-nous, si renonçant aux

usses maximes du monde, nous ne nous lettons pas en état d'être de ces élus de lieu, qui paroîtront avec tant de consiance evant le tribunal de Jesus-Christ? Or en oici, mes chers Auditeurs, l'important

cret, que je vous laisse pour fruit de tout Q vj

SUR LE JUGEMENT ce discours. Commencez dès maintenant à accomplir dans vos personnes, ce que Diei dans le jugement dernier fera en faveur de ses élus. Il les séparera d'avec les hypocrite & les impies : féparez-vous-en par la pratique d'une folide & d'une véritable piété. I glorifiera les humbles; Humiliez-vous, di faint Pierre, & soumettez-vous à Dieu, assi que Dieu vous éleve au jour de sa visite LPetros. c'est-à-dire, dans son jugement: Humilia mini, ut nos Deus exaltet in tempore visita tionis. Il béatifiera les pauvres : affistez les foulagez-les; faites-vous-en des amis auprè de votre juge, afin que quand il viendra vou juger, ils soient vos intercesseurs, & qu'il vous reçoivent dans les tabernacles éternels Il vengera les foibles opprimés: protégez les, & selon la mesure de votre pouvoir foyez leurs patrons; servez, à l'exmple d Dieu, de tuteurs au pupille & à la veuve Et vous, justes, humbles, pauvres, fo bles, les bien-aimés de Dieu, foutenez-vou

Lt vous, justes, humbles, pauvres, so bles, les bien-aimés de Dieu, soutenez-vou dans votre justice, dans votre obscurité, dan votre pauvreté, dans votre foiblesse, pa l'attente de ce grand jour, qui sera tout à l fois le jour du Seigneur & le vôtre. Non paque vous ne deviez craindre le jugement d Dieu; il est à craindre pour tous: mais en praissent, craignant, craignez-le de sorte, que vou puissiez au même tems le désirer, l'aimer l'espérer. Car pourquoi ne l'aimeriez-vou

as, puisqu'il doit vous délivrer de toutes es miféres de cette vie? pourquoi ne le lésireriez-vous pas, puisqu'il doit vous raheter de la servitude du siécle? pourquoi e l'espéreriez-vous pas, puisqu'il doit comnencer votre bonheur éternel? Craignez le gement de Dieu : mais craignez-le d'une rainte mêlée d'amour, & accompagnée de onfiance; craignez-le comme vous craignez Dieu. Il ne vous est point permis de crainre Dieu sans l'aimer; il faut qu'en le crainant vous l'aimiez,& que vous l'aimiez enore plus que vous ne le craignez : fans cela, otre crainte n'est qu'une crainte servile, ui ne fuffit pas même pour le falut. Or il n est de même du jugement de Dieu : crainons-le tous, mes chers Auditeurs, ce rrible jugement: mais craignons-le d'une ainte efficace, d'une crainte qui nous conertisse, qui corrige nos désordres, qui reouble notre vigilance, qui rallume notre rveur, qui nous porte à la pratique de outes les œuvres Chrétiennes. Tellement se nous méritions d'être placés à la droi-, & d'entendre de la bouche de notre ge ces consolantes paroles: Venite bene- Mat. 25; Eti Patris mei. Venez, vous qui êtes bés de mon Pere; possédez le Royaume qui ous est préparé dès la création du monde.

vous le fouhaite, &c.

## SERMON

## POUR LE II. DIMANCHI

DE

## L'AVENT.

Sur le Respect Humain.

Beatus qui non fuerit scandalisatus in me.

Bienheureux celui qui ne sera point scandalisé de mo. En saint Matthieu, chap. 11.

SIRE,

C'Est à ce caractére que le Sauveur di monde reconnoît ses vrais disciples: c'est l'condition que cet homme-Dieu leur pro pose, pour être reçus à son service, & pour mériter de vivre sous sa loi. Il leu déclare qu'il faut prendre parti; qu'il n'saut point espérer d'être du nombre de siens, si l'on n'est résolu d'en saire hautement profession; que quiconque, étant Chrétien, craint de le paroître, est indigne de lui qu'il ne sussit pas pour être à lui, de croire de cœur, si l'on ne consesse de bouche; qu'il

SUR LE RESPECT HUMAIN. 375 e suffit pas de confesser de bouche, si l'on e s'explique par ses œuvres: enfin qu'il eut des hommes fervens, généreux, sineres, qui se fassent un honneur de l'avoir our maître & un mérite de lui obéir.

Or par-là il exclut de son Royaume ces ches mondains, qui bien loin de se déclarer our Jesus-Christ, rougissent de Jesus-Christ; ai bien loin d'honorer Jesus-Christ, se andalisent de Jesus-Christ, & qui non intens de se scandaliser de Jesus-Christ, scandalisent tous les jours lui-même dans personne de ses freres, en inspirant aux itres la même crainte qui les arrête, & même respect humain qui les domine. ?est ce que j'entreprends de combattre ans ce discours: cette honte du service de lieu; ce respect humain, qui nous emêche d'être à Dieu; cette crainte du mone, ou cette complaisance pour le monde; ui détruit le culte que nous devons rendre Dieu. Je veux vous en faire voir l'indigni-, le défordre, & le scandale : l'indignitéu respect humain, par rapport à nous-mêies, son désordre par rapport à Dieu; son andale, par rapport au prochain. Il y en a qui sont les esclaves du respect hu-

Il y en a qui sont les esclaves du respect huain, & il y en a qui en sont les auteurs. Esaves du respect humain, jeleur parlerai dans première & dans la seconde partie, & je ur montrerai combien leur conduite est indigne, combien elle est criminelle. Auteu du respect humain; je leur parlerai dans derniere partie, & je leur montrerai cor bien leur conduite est scandaleuse. L'ind gnité du respect humain nous le sera mépr ser. Le désordre du respect humain nous fera condamner. Le scandale du respect humain nous en fera craindre les suites. C'e tout mon dessein. Demandons, &c. Ave, &

I. Partie.

C'Est de tout tems que les hommes se sot laissé dominer par le respect humain; & c'e de tout tems que les partisans du monde sont fait du respect humain une malheurei se politique, aux dépens de leur religion Mais de quelque prétexte, ou de nécessité ou de raison, dont ils ayent tâché de se cou vrir, en foumettant ainsi leur religion au loix du monde, je dis que ce respect humai a toujours été une servitude honteuse; je d que cette politique a toujours passé, ou toujours dû passer, pour une lâcheté mé prisable. Caractére de servitude, caractér de lâcheté: l'un & l'autre indignes de toi homme qui connoît Dieu; mais encore bie plus d'un Chrétien élevé par le baptême l'adoption des enfans de Dieu. Appliquez vous, mes chers Auditeurs, & ne perde rien de ces deux importantes vérités.

C'est une servitude honteuse, & je l'appe le la servitude du respect humain. Car qu'y:

SUR LE RESPECT HUMAIN. 377 de plus servile, que d'être réduit, ou pluque de se réduire soi-même à la nécessité égler sa religion par le caprice d'autrui? a pratiquer, non pas selon ses vues & ses nières, ni même felon les mouvemens de onscience, mais au gré d'autrui? de n'en iner des marques, & de n'en accomplir devoirs, que dépendamment des difrs & des jugemens d'autrui? en un mot, l'être Chrétien, ou du moins de ne le pare, qu'autant qu'il plaît, ou qu'il déplaît trui? Est-il un esclavage comparable à ii-là? Vous sçavez néanmoins, & peutle sçavez-vous à votre confusion, comi cet esclavage, tout honteux qu'il est, devenu commun dans le monde, & le ient encore tous les jours. Quand saint Augustin parle de ces an-

Quand saint Augustin parle de ces ans philosophes, de ces sages du Paganisqui par la seule lumiére naturelle consoient, quoique payens, le vrai Dieu;
souve leur condition bien déplorable:
quoi? parce qu'étant convaincus,
me ils l'étoient, qu'il n'y a qu'un
u, ils ne laissoient pas, pour s'accomler au tems, d'être forcés à en adorer
seurs. Prenez garde, Chrétiens. Ceuxar respect humain faisoient violence à
raison, & servoient des Dieux qu'ils ne
roient pas; & nous par un autre respect
ain, nous faisons violence à notre soi, &

378 Sur le Respect Humain: nous ne servons pas le Dieu que nous croyon Ceux-là malgré eux, mais pour plaire a monde, étoient superstitieux & idolâtres; ¿ nous par un effet tout contraire, mais pa le même principe, nous devenons souver malgré nous-mêmes libertins & impie Ceux-là pour ne pas s'attirer la haine de peuples, pratiquoient ce qu'ils condan noient, adoroient ce qu'ils méprisoient professoient ce qu'ils détessoient; ce soi Augustin : Colebant que reprehendebant, agebant quod arguebant quod culpabant adorabant. Et nous, poi éviter la censure des hommes, & par un v assujettissement aux usages du siécle corror pu & à ses maximes, nous déshonorons e que nous professons, nous profanons ce qu nous révérons: nous blasphémons au mois par nos œuvres, non pas, comme disoit i Apôtre, ce que nous ignorons, mais ce qu nous sçavons & ce que nous reconnoisson Au lieu que ces esprits forts de la gentilite avec leur prétendue force, se captivoies par une espèce d'hypocrisse, nous nous ca tivons par une autre. Au lieu qu'ils jouoies la comédie dans les temples de Rome, e contrefaisant les dévots; nous la jouons ? milieu du Christianisme, en contresaisa les Athées. Avec cette différence remarque par saint Augustin, que l'hypocrisse de ceu là étoit une pure siction, qui n'intéresse

SUR LE RESPECT HUMAIN. 379 àu plus que de fausses divinités; au lieu la nôtre est une abomination réelle: une mination telle que l'a prédite le Prophéplacée dans le lieu saint; une abominaqui outrage tout à la fois, & la vérité, a majesté, & la fainteté du vrai Dieu. Dr en user de la sorte, n'est-ce pas se renesclave, mais esclave dans la chose mêoù il est moins supportable de l'être, & out homme sensé doit plus se piquer de 'être pas? Car il y a des choses, pource saint Docteur, où la servitude est rable, d'autres où elle est raisonnable, ques-unes même où elle peut être honoe: mais de s'y foumettre jusques dans choses les plus essentiellement libres, ues dans la profession de sa foi, jusques l'exercice de fa religion, jusques dans levoirs les plus indispensables, dans ce regarde notre éternité, notre salut, c à quoi répugne un certain fonds de deur, qui est en nous & avec lequel s sommes nés; c'est ce que la dignité otre être, non plus que la conscience, eut comporter.

Laissez-nous aller dans le désert, disoient s'ébreux aux Egyptiens : car tandis que s's sommes parmi vous , nous ne pouvons librement sacrifier au Dieu d'Israel. Or stat que nous soyons libres dans les sacrique nous lui offrons. En tout le reste

380 SUR LE RESPECT HUMAIN. vous nous trouverez souples & dépenda 👔 & quelque rigoureuses que soient vos le nous y obéirons sans peine: mais dans e culte du souverain Maître que nous ador se & que nous devons seul adorer, la libe é nous est nécessaire; & quand nous vou a demandons, ce n'est qu'en vertu du dit que nous y avons, & en vertu même commandement exprès que notre Dieu n's a fait de ne nous la laisser jamais enleve C'est ainsi, mes Freres, reprend S. Jérô expliquant ce passage de l'Exode, c'est a str que doit parler un Chrétien engagé par al Providence à vivre dans le monde, & conséquent à y soutenir sa religion. Sur tite autre chose, doit-il dire, Je me conf merai aux loix du monde, j'observerai s coutumes du monde, je garderai les bi séances du monde, je me contraindrai me, s'il le faut, pour ne rien saire qui c que le monde: mais quand il s'agira de que je dois à mon Dieu, je me mettrai dessus du monde, & le monde n'aura un empire sur moi. Dans l'accomplissemen ce devoir capital, qui est le premier de du Chrétien, je ne serai ni bisarre, ni discret; mais je serai libre, & la prudece dont j'userai pour me conduire, n'aura in qui dégénére de cette bienheureuse indéradance, que S. Paul veut que je conse comme le privilége inaliénable de l'étale grace ou Dieu m'a élevé. Telle est, dis

SUR LE RESPECT HUMAIN. 381 on faint Jérôme, la disposition où doit e un homme fidéle. Et fi la tyrannie des du monde alloit jusques-là qu'il y eût effet des états où il fût impossible de mainir cette sainte & glorieuse liberté, avec uelle Dieu veut être servi; ou plutôt, si omme se sentoit soible jusqu'à ce point, il désespérât d'y pouvoir librement ser-Dieu, il devroit, à l'exemple des Israés, prendre le parti d'une généreuse reite, & chercher ailleurs un féjour, où anchi du joug du monde, il pût sans gê-& fans contrainte rendre à Dieu les nmages de fa piété : faifant divorce pour a, non pas avec le monde en général, 🤇 is avec ces conditions particulieres du nde, où l'expérience lui auroit appris e sa religion lui seroit devenue comme praticable. Pourquoi? parce qu'au moins -il juste qu'étant né libre , il le foit inviolement pour celui à qui il doit tout, comau principe & à l'auteur de son être; & 'il n'abandonne jamais la possession où eu l'a mis, d'être à cet égard dans la main son conseil & de sa raison.

pervitude du respect humain d'autant plus nteuse, que c'est l'esset tout ensemble, & une petitesse d'essprit, & d'une bassesse de la pur, que nous nous cachons à nous-mês, mais que nous nous cachons en vain, dont nous ne pouvons étousser le secret proche. Car si nous avions ce saint orgueil,

382 SUR LE RESPECT HUMAIN. selon l'expression d'un Pere, cette noble de sentimens qu'inspire le Christianist nous dirions hautement comme S. Pal: Rom. 3. Non erubesco Evangelium: Je ne rougis por de l'Evangile. Nous imiterions ces héros e l'ancien Testament, qui se faisoient un rrite de pratiquer leur religion à la face r me de l'irreligion. Pendant que tous les tres couroient en foule aux idoles de Jéiboam; le jeune Tobie sans craindre de jroître fingulier, & se glorifiant même de ltre dans une si belle cause, alloit lui seul temple de Jérusalem, & se rendoit par digne de l'éloge que l'Ecriture a fait de l Tob. 1. fermeté & de sa constance: Denique a irent omnes ad vitulos aureos, quos fecer Jeroboam Rex Israel, hic solus pergebat Jerusalem ad templum Domini. Ainfi, qual tout ce qui nous environne, vivroit da l'oubli de Dieu & dans le mépris de sa le nous nous glorifierions, comme Chrétier d'être les fincéres observateurs de cette d vine loi; & par une singularité que le monmême malgré lui respecteroit, nous no distinguerions, & s'il le falloit, nous no séparerions de ces mondains, qui en sont prévaricateurs. Ni le nombre ni la qualité leurs personnes, ne nous ébranleroient pa Fussions-nous les seuls sur la terre, noi persisterions dans cette résolution; &

consolation intérieure que nous aurions d'être de ceux que Dieu se seroit réservés

SUR LE RESPECT HUMAIN. 383 qui n'auroient point fléchi le genou dent Baal : c'est-à-dire, le témoignage que us rendroit notre conscience, d'avoir réé au torrent de l'idolâtrie du siécle, seroit ja pour nous le précieux fruit de la victoiquenotre foi auroit remportée fur le respect main. Voilà les heureuses dispositions où us mettroit une liberté évangélique. D'où vient donc que nous n'y fommes s, & qu'est-ce que ce respect humain i nous arrête? timidité & pusillanimité. ous craignons la censure du monde; & r-là nous avouons au monde, que nous avons pas assez de force pour le méprijugeons plus méprisable: aveu qui deoit seul nous confondre. Nous craignons passer pour des esprits foibles; & nous pensons pas que cette crainte est elleême une foiblesse, & la plus pitoyable liblesse. Nous avons honte de nous déclair; & r.ous ne voyons pas que cette honte, pur m'exprimer de la sorte, est elle mêe bien plus honteuse, que la déclaration l'il faudroit faire. Car qu'y a-t-il de plus Inteux, que la honte de paroître ce que bn est & ce que l'on doit être? Une pale, une raillerie nous trouble; & nous ne insidérons pas, ni de quoi, ni par qui nous bus laissons troubler : de quoi puisqu'il est rien de plus frivole que la raillerie,

uand elle s'attaque à la véritable ver-

384 Sur le Respect Humain. tu; par qui, puisque c'est par des homns. vains, dont il nous doit peu importer d'tre, ou blâmés, ou approuvés; des hoimes dont souvent nous ne faisons nulle elme; des hommes dont la légereté nous l connue aussi-bien que l'impiété; des homes dont nous ne voudrions pas suivre s conseils, beaucoup moins recevoir la i dans une seule affaire; des hommes pour di nous ne voudrionspas nous contraindred: s un seul de nos divertissemens. Ce sont néanmoins ceux pour qui nous nous faiscs violence, ceux que nous ménageons, ceu qui, par le plus déplorable aveuglemer, nous nous assujettissons en ce qui touche plus essentiel de nos intérêts, sçavoir le Tut & la religion. Après cela, piquons-noi, je ne dis pas de grandeur d'ame, mais de gesse & de solidité d'esprit. Après cela, f tons-nous d'avoir trouvé la liberté, en si vant le parti du monde. Non, non, mes Fires, reprend S. Chrysostome, ce n'est poit là qu'onla trouve: bien loin d'y parvenirp là, c'est par-là que nous tombons dans la ps baffe fervitude; & l'un des plus visibles chtimens que Dieu exerce déja fur nous, qua nous voulons vivre en mondains, c'est qu'i même tems que nous pensons à secon fon joug, qu'il appelle, & qu'il a bien f jet d'appeller un joug doux & aimable, nous laisse prendre un autre joug mille s p.s

SUR LE RESPECT HUMAIN: 385 plus humiliant & plus pefant, qui est le joug du monde & des loix du monde. Caractére de servitude dans le respect humain, & caractére de lâcheté.

Je dis lâcheté, & lâcheté odieuse. J'appartiens à Dieu, par tous les titres les plus légitines, & comme homme formé de sa main, enichi de ses dons, racheté de son sang, héritier le sa gloire; & comme Chrétien, lié à lui par e nœud le plus inviolable, & engagé par une profession solemnelle à le servir; mais au lieu le m'armer d'une fainte audace,& de prendre a cause en main, je l'abandonne, je le trahis! lâcheté impardonnable; on ne peut pas mêne la supporter dans ces ames mercenaires, ue leur condition & le besoin attachent au rvice des grands : & ce qui doit bien nous onfondre, c'est le zéle qu'ils font paroître,& uils cherchent tant à se signaler, dès qu'il s'ait de ces maîtres mortels, dont ils attendent ne récompense humaine & une fortune pésiable. Lâcheté frappée de tant d'anathêmes ins l'Evangile, & qui doit être si hautement prouvée au jugement deDieu, puisque c'est que le Fils de l'homme rougira de quiconle aura rougi de lui, désavouera quiconque iura désayoué, renoncera quiconque l'aura noncé: Qui erubuerit me, erubescam & ego Luc. 3: lum. Lâcheté que les payens mêmes ont ondamnée dans les Chrétiens, & sur quoi ils ur ont fait de si belles & de solides leçons.

Avent.

386 SUR LE RESPECT HUMAIN.

N'est-ce pas le sentiment qu'en eut autr fois ce sage Empereur, pere du grand Con tantin? Eusébe nous l'apprend, & vous lesç vez: quoiqu'infidéle, quoique payen, il avc & des Ossiciers dans sa Cour & des solda Chrétiens dans son armée. Il voulut épro ver leur foi; il les assembla tous devant lui, leur parla en des termes propres à les tente enfin, il les obligea à se faire connoître & s'expliquer. Comme il y en a toujours eu tous les caracteres, je ne suis pas surpris q les uns, fermes pour Jesus-Christ, aimasse mieux risquer leur fortune, que de démen leur religion; & que d'autres dominés par respect humain, choisissent plutôt de dis muler leur religion, que de hasarder le fortune. Ainsi dans le monde, & dans Christianisme même, les choses de tos tems ont-elles été partagées. Mais ce qu'Isébe remarque, & ce qui doit être une iltruction vive & touchante pour ceux m'écoutent ici (elle convient admirab ment au lieu où je parle, & je suis certa qu'elle sera de votre goût) c'est le discer ment judicieux que sit le Prince, de ces de sortes de Chrétiens, lorsque par un trai ment aussi contraire à leur attente qu'il conforme à leur mérite, il retint auprèse sa personne, ceux qui méprisant les vues u monde, avoient témoigné un attachement inviolable pour leur religion, & renvoy: es

Sur le Respect Humain. 387 utres. Car il jugea, ajoute l'historien, qu'il e devoitrien se promettre de ceux-ci; qu'ils ourroient bien lui être insidéles, puisqu'ils avoient été à leur Dieu; & qu'il falloit tout aindre d'un homme, dont la conscience & devoir n'étoient pas à l'épreuve d'un vaintérêt & d'une considération humaine.

Ah! mes chers Auditeurs, profitons de cetmaxime; & n'ayons pas la confusion d'êe en cela moins religieux, qu'un payen, ne le seul bon sens faisoit raisonner. Sans re impies ni hypocrites, soyons généreux sincéres. Entre l'hypocrisse & l'impiété, il a un parti honorable, c'est d'être Chréen. Soyons-le sans ostentation; mais yons-le aussi de bonne soi, & saisonsous honneur de l'être & de le paroître.

Souvenons-nous de tant de Martyrs, nos res en Jesus-Christ, & les membres de la me Eglise. Craignoient-ils la présence shommes? S'étonnoient-ils d'un regard, une parole? Quelle image, mes chers Aueurs! quel reproche de notre lâcheté! Ils présentoient devant les tyrans; & à la le des tyrans, ils confessoient leur sois montoient sur les échaffauts: & sur les saffauts, ils célébroient les grandeurs de la Dieu. Ils versoient leur sang; & de leur g, ils signoient la vérité. Avoient-ils lutres engagemens que nous? Faisoient-prosession d'une autre loi que nous? Le

388 SUR LE RESPECT HUMAIN. Dieu qu'ils servoient, qu'ils glorifioient pour qui ils se sacrifioient, étoit-il plus leu

Dieu que le nôtre?

N'allons pas si loin, & jugez-vous vous mêmes, instruisez-vous vous-mêmes pa vous-mêmes. Je parle dans une Cour, con posée d'hommes fameux par leur bravour & par leurs exploits militaires. Avoir ur fois reculé dans le pézil, avoir une fois hés té, c'est ce qu'ils regarderoient comme ur tache ineffaçable. A Dieu ne plaise, que leur refuse le juste éloge qui leur est dû. I combattant, en exposant leur vie pour grand & le glorieux Monarque, dont ils ex cutent les ordres, & que le ciel a placé surn têtes pour nous commander, ils s'acquitte d'un devoir naturel. Mais du reste, par que contradiction marquons-nous tant de contance d'une part, & de l'autre tant de foibl se? Pourquoi dans les choses de Dieu der nons-nous comme le roseau que le vent'a te, selon la figure de notre Evangile? Po quoi en avons-nous toute l'instabilité, c'e à-dire, pourquoi nous laissons-nous si ai ment fléchir par la complaisance, abattre la crainte, entraîner par la coutume, ébr ler par l'intérêt? Et pour m'en tenir à l'exe ple que nous propose aujourd'hui le Sauv du monde, que n'imitons-nous Jean-B tisse? que n'apprenons-nous de lui quelle meté demande le service de notre Die

SUR LE RESPECT HUMAIN: 389 l'observation de sa loi? Jusques dans les sers, ce sidéle ministre confessaJ.C. jusques dans la Cour il lui rendit témoignage. Voilà votre modéle : conserver au milieu de la Cour cette généreuse liberté des enfans de Dieu, à laquelle vous êtes appellés, & qui semble, à entendre parler S. Paul, être déja un don de la gloire, plutôt qu'un effet de la grace: In liberta-Rom. 33 em gloriæ filiorum Dei. Au milieu de la Cour e déclarer pour J. C. par une pratique constante, solide, édifiante, de tout ce que vous prescrit la religion : voilà ce que vous brêche le divin précurseur. Et qui peut vous léposséder de cette libertéChrétienne? qui le loit? S'il faut être esclave, ce n'est point l'eslave du monde, mais le vôtre, ô mon Dieu. ln'y a que vous, & que vous feul, dont nous uissions l'être justement; & quand nous le ommes de tout autre, nous dégénérons de ette bienheureuse adoption, qui nous met u nombre de vos enfans, & qui nous donne troit de vous appeller notre Pere. Si donc ous sçavons avec humilité & avec prudene, mais avec force & avec constance, nous naintenir dans la liberté que Jesus-Christ ous a acquise par son sang, le monde, out perverti qu'il est, nous respectera. Si e respect humain nous la fait perdre, le monle lui-même nous méprisera : car sa coruption & sa malignité ne va pas encore usqu'à ne pas rendre justice à la piété, R iij

JOO SUR LE RESPECT HUMAIN.
Iorsqu'elle marche par des voies droites. Mai quand le monde s'éleveroit contre moi, juréleverai contre lui, & au dessus de lui. Le Dieu que je sers, est un assez grand maître pour mériter que je lui sasse un facrissice de monde; c'est un maître assez puissant pou que je le serve, non pas au gré du monde mais à son gré: or son gré est d'être servi pa des ames libres & indépendantes des sau jugemens & de la vaine estime des hommes Vous avez vu l'indignité du respect humain voyons-en le désordre: c'est la seconde partie

II. Partie. VOus ne l'avez apparemment jamais bien compris, Chrétiens, ce désordre dont je par le; vous n'en avez jamais bien connu, n l'étendue, ni les conséquences, mais je m'al sure que vous serez touchés de la simple ex position que j'en vais faire, & qu'elle suffir pour vous en donner une éternelle horreur Car je prétends que dans l'ordre du falut il n'est rien de plus pernicieux, rien de plus damnable, rien de plus opposé à la lo de Dieu, ni de plus digne des vengeance de Dieu, que le respect humain? Pourquoi cela? redoublez, s'il vous plaît, votre attention. C'est que le respect humait détruit dans le cœur de l'homme le fonde ment effentiel de toute la religion, qui es l'amour de préférence que nous devons : Dieu. C'est que le respect humain sait tom

SUR LE RESPECT HUMAIN. 391 ber l'homme dans des apostasies, peut-être plus condamnables que celles de ces apostats les premiers siécles, contre qui l'Eglise exeroit avec tant de zéle la févérité de sa discioline. C'est que le respect humain est une entation, qui arrête dans l'homme l'esset les graces les plus puissantes, que Dieu employe communément pour le porter au pien, & pour le détourner du mal. Enfin, l'est que le respect humain est l'obstacle le olus fatal à la conversion de l'homme monlain; celui qu'il furmonte le moins, & uquel l'expérience nous fait voir que nore foiblesse est plus sujette à succomber-Ai-je eu raison de vous proposer ces quatre rticles, comme les plus propres à faire impression sur vos esprits? Quand je n'en apporterois point d'autre preuve, que le seul ssage du monde, ne suffiroit-il pas pour vous en convaincre? Ecoutez-moi, & l'oubliez jamais de si salutaires instructions.

Préférer Dieu à la créature; & quand il s'ajit, non pas dans la spéculation, mais dans la
pratique, de faire comparaison de l'un & de
l'autre; quand ils se trouvent l'un & l'autre en
compromis, souler aux pieds la créature pour
endre à Dieu l'honneur qui lui est dû, c'est
iur quoi roule toute la religion, & c'est d'abord ce que renverse le respect humain. Car
pourquoi l'appellons-nous respect humain?
sinon, dit l'Ange de l'école, S. Thomas, parce

R iiij

.392 Sur LE RESPECT HUMAIN. qu'en mille rencontres il nous fait respecte la créature plus que Dieu. Dieu me fait cor noître ses volontés, il me fait intimer ses or dres; mais l'homme à qui je veux plaire, o à qui je crains de déplaire, ne les approuv pas; & moi qui dois alors décider, dans l seule vue de plaire, ou de ne pas déplaire l'homme, je deviens rebelle à Dieu. J'? donc en effet plus de respect pour l'homme que pour Dieu; & quoique je sois convain cu de l'excellence & de la souveraineté del'é tre de Dieu, c'est une conviction en idée qui n'empêche pas que réellement & actuel lement je ne présere l'homme à Dieu. O dès-là je n'ai plus de religion, ou je n'en a plus que l'ombre & que l'apparence. E voilà ce que Tertullien reprochoit au payens de Rome par ces paroles si énergi ques & si dignes de lui, quand il leur disoit Majori formidine Cafarem observatis, quan ipsum de cœlo Jovem; & citius apud vos pe omnes Deos, quam per unum Cafaris geniun pejeratur. Jupiter est le Dieu que vous servez mais votre désordre, & de quoi vous n'ose riez pas vous-même disconvenir, c'est que vous considérez bien moins ce Jupiter régnant dans le ciel, que les puissances don vous dépendez sur la terre; & que parm vous on craint bien plus de s'attirer la difgrace de César, que d'offenser toutes les divi nités du Capitole. Reproche mille fois plu

SUR LE RESPECT HUMAIN. 393 apable de confondre un Chrétien, quand il se 'applique à lui-même, & dont il devroit être ffrayé & consterné. Cependant, à combien le Chrétiens ce reproche pris à la lettre ne onvient-il pas? & quel droit n'aurois-je pas ujourd'hui de dire encore dans cet auditoie! Majori formidine Cæsarem observatis.

Graces au Seigneur, qui par une provilence particuliere nous a donné un Roi fidé-, & déclaré contre le libertinage & l'imiété; un Roi qui sçait honorer sa religion, e qui veut qu'elle soit honorée; un Roi, ont le premier zéle, en se saisant obéir & ervir lui-même; est que Dieu soit servi & béi! Mais si par un de ces châtimens terriles, dont Dieu punit quelquefois les peules, le ciel nous avoit fait naître sous la doination d'un Prince moins religieux; comien verrions-nous de courtisans, tels que s concevoit Tertullien, qui ne balancepient pas sur le parti qu'ils auroient à prenre, & qui sans hésiter & aux dépens de lieu, rechercheroient la faveur de César! Iajori formidine Cæsarem observatis.

Sans faire nulle supposition, combien en oyons-nous dès maintenant disposés de la rte: c'est-à-dire, non pas impies & scélérats, lais prêts à l'être, s'il le falloit être! & si l'ê-e en esset, étoit une marque qu'on exigeât e leur complaisance & de leur attachement; iroient-ils là-dessus quelque scrupule, ou

écouteroient-ils leurs remords & leurs scrupules? la concurrence de la créature & de Dieu les arrêteroit-elle? & emportés par l'ha bitude où ils sont élevés, de se conformer et tout aux inclinations du Maître de qui ils dé pendent, ne se feroient-ils pas un principe s'il étoit libertin, de l'être avec lui, & s'i méprisoit Dieu, de le mépriser comme lui

Ne remontons pas même jusqu'à celuiqu entre tous les autres maîtres, tient après Die le premier rang. A combien de puissances d monde inférieures & subalternes, si j'ose ain si m'exprimer, ce malheureux respect humain n'est-il pas en possession de rendre, sur tout la Cour, une espèce de culte? Et ce culte qu'est-ce dans le fond qu'une idolâtrie rass née, d'autant plus dangereuse, qu'elle e plus proportionnée à nos mœurs? Puissan ces, quoique subalternes, à qui, sans l'ap percevoir, on est dévoué beaucoup pli qu'à Dieu; dont on redoute l'indignatio beaucoup plus que celle de Dieu; par consc quent, à qui l'on donne cette continuelle mais criminelle préférence, qui dans l cœur de l'hommé éleve la créature au-des sus de Dieu. Or il n'en faut pas davantag pour détruire toute la religion, & selon! parole du Prophete Royal, pour l'anéant Pf. 136. jusques dans ses sondemens: Éxinanite, ex nanite usque ad fundamentum in ed.

Le désordre va encore plus loin; & san

SUR LE RESPECT HUMAIN. 395 semeurer dans le cœur, il se déclare plus ouvertement. Car je dis que le respect hunain, fait tomber l'homme dans des aposta; ies, non plus seulement intérieures & secretes; mais qui tous les jours, à la honte du iom Chrétien, ne sont que trop éclatantes k que trop publiques. Qu'il me soit permisle m'expliquer. Souvenez-vous des irrévéences que vous a fait commettre tant de pis en présence de cet autel, la crainte d'y affer, ou pour hypocrites, ou pour Chréens. C'est l'autel du Dieu vivant, mais qui ien mieux que celui dont parla S. Paul dans Aréopage, pourroit porter pour inscription, autel du Dieu inconnu, Ignoto Deo; ou ce de sans ui est encore plus affreux, l'autel du Dieueshonoré, du Dieu renoncé. Le voilà cet itel, qui demandera vengeance contre vouselui que trouva S. Paul dans Athénes, il it la consolation de ne le trouver que parmi s idolâtres; & celui que je trouve ici, j'aldouleur de le trouver dans le sein du Chrianisme. S. Paul leur dit: Vous adorez le ai Dieu; mais vous ne le connoissez pas : norantes colitis. Et moi je vous dis : Vous onnoissez le vrai Dieu; mais vous ne l'ado-1z pas. Que dis-je? le vrai Dieu que vous? ennoissez, vous l'outragez, vous l'insultz. Ne pas connoître le vrai Dieu que l'on ore, c'est une ignorance en quelque sorte redonnable, ou du moins plus excusable.:

mais n'adorer pas le vrai Dieu que l'on con noît; non-seulement ne l'adorer pas, mais le connoître & l'outrager, mais le connoître & l'insulter, c'est un facrilége, une prophanation digne de tous ses anathêmes. On n'est-ce pas là que vous a porté tant de soi le respect humain? n'est-ce pas ainsi, pou parler avec l'Apôtre, qu'il a retenu votre religion dans l'injustice? n'est-ce pas ainsi qu'i vous a fait renoncer à Dieu & à son culte

Car j'appelle renoncer à Dieu & à soi

culte, assister à l'auguste sacrifice de nos autel en courtisan & en mondain; y assister ave des immodesties, dont les plus infidéles Ma hométans ne seroient pas capables dans leur mosquées; y assister comme si l'on n'y croyoi pas; en faire un terme d'assignation, & d rendez-vous; en interrompre les sacrés my stéres par des entretiens scandaleux. En tou cela, je foutiens avec faint Cyprien, qu'il a au moins une apostasse d'action : În hi omnibus quædam apostasia sidei est. Voilà tou tefois à quoi vous engage la vue du monde je dis d'un certain monde-impie, dont l déréglement & la licence vous tient lieu d regle. Peut-être en gémissez-vous; car il en a parmi vous qui ont de la religion: peut être au moment que vous vous laissez alle à ces impiétés, êtes-vous les premiers à le condamner, à les détester, à vous dir intérieurement à vous-mêmes, & malgr

Cyprian.

SUR LE RESPECT HUMAIN. 397
cous-mêmes, que par-là vous vous rendez
adignes du nom & de la qualité de Chréens. Mais parce que le monde vous entraîe, & que vous voulez vous conformer
ux usages du monde, vous prophanez avec
monde ce qu'il y a dans la religion de
lus adorable & de plus divin. Apostasses;
l'ai dit, & je le répéte, qui comparées à
elles des premiers siècles, sont dans un sens
lus criminelles & moins excusables. Appliuez-vous, & vous en allez être convaincus.

Quand on nous parle de ces malheureux, ui dans les persécutions oublioient le sernent de leur baptême, & renonçoient extéieurement à Jesus-Christ, nous en avons orreur: & quand on nous dit, que l'Eglise our punir leur prévarication, les excommuioit, nous ne trouvons pas qu'elle usât conre eux d'une discipline trop rigoureuse: ourquoi? parce que leur infidélité, réponlent les Peres, étoit un opprobre pour Jeus-Christ même, dont il le falloit venger. Ah, mes chers Auditeurs, faisons-nous ustice. Il est vrai : ces foibles & lâches Chrétiens qui se pervertissoient à la vue des ourmens, & qui feignoient de renoncer 1. C. tomboient dans l'apossasse: mais leur postasie méritoit quelque compassion; & Juand touchés de repentir, ils venoient publiquement reconnoître leur crime, & lire chacun ces paroles que S. Cyprien leur

398 Sur le Respect Humain.

mettoit dans la bouche, Caro me in colluct. tione deseruit: je suis un perside, & je le coi fesse; mais c'est la chair, & non pas l'esprit qui a succombé dans moi: Infirmitas viscerus cessit; la délicatesse de mon corps n'a pu se conder l'ardeur de mon courage, & c'est c qui m'a perdu : quand ils s'accusoient de l forte, les larmes aux yeux & le regret dan l'ame, je ne m'étonne pas que l'Eglise, pa une condescendance maternelle, après le avoir éprouvés, leur accordat leur grace malgré les maximes sévéres des schismatiques de ces premiers tems. Mais aujour-d'hui, quand nous renonçons notre Diet par notre libertinage & nos scandales, qu'a

vons-nous à dire pour notre défense? & quo

que nous disions, ne peut-on pas nous répondre, ce qu'ajoutoir S. Cyprien en par-Cyprian, lant aux apostats volontaires: Nec prostatus

est persecutionis impetu, sed voluntario lapsu se ipse prostravit? Car enfin, il ne s'agit plus d'éviter les tourmens, ni la mort : ce n'est plus

qu'un respect humain qui nous gouverne; mais à quoi nous voulons bien nous livrer; & qui par l'ascendant que nous lui donnons

sur nous, nous fait paroître devant les hommes, & par conséquent être devant Dieu,

des déserteurs de notre religion: In his omnibus quædam apostasia sidei est.

De-là même qu'arrive-t-il? c'est que le respect humain nous rend inutiles les graces

SUR LE RESPECT HUMAIN. 399 Dieu les plus puissantes, & les moyens de lut les plus efficaces. Voici ma pensée. On fent des dispositions à une vie plus réglée: plus Chrétienne; mais on n'a pas le couge de se déclarer, & par-là ces dispositions emeurent sans effet. On forme des désirs & es projets de conversion; mais on craint les scours des hommes, & par-là ces désirs aortent. On conçoit la nécessité de la pénince, & on se résout à la faire: mais on ne eut pas que le monde s'en apperçoive; & rce qu'il faudroit pour la bien faire, qu'il en apperçût, on ne la fait jamais. On fort une prédication bien persuadé; mais on ne veut pas paroître: & ne le vouloir pas paître, c'est dans la pratique ne l'être point tout. On fait dans une maladie de sages ssexions, on prend même pour l'avenir de fintes mesures: mais dans l'exécution on oit devoir se ménager à l'égard du public, par-là l'on n'exécute rien. Cette maladie, ette prédication, ces réfolutions, ces désirs, font des graces, foit intérieures, foit extépures, à quoi dans le cours ordinaire de la jovidence le falut est attaché; mais une fauf-Icrainte du monde en arrête toute la vertu. N'est-ce pas là ce qui suspend dans les ames s opérations divines; dans les ames les plus iminelles? n'est-ce pas là l'obstacle le plus dinaire à mille conversions, qui seroient Ir exemple, les fruits salutaires de la parole

400 SUR LE RESPECT HUMAIN: de Dieu? Un homme dit : si je m'engas une fois, que n'aurai-je point à essuyer de part de telles & telles personnes? Une sen me dit : Si je rompts certains commerces dangereux pour moi, & peu édifians pour prochain, quels raisonnemens ne fera-t-c pas? On se donne à soi-même de vaines a larmes: si je change de conduite, que pense ra-t-on, & que dira-t-on? Or avec cela, n'y a point de si saintes entreprises qui n'e chouent; point de serveur, qui ne se déme te; point de contrition, de confession, q ne soient infructueuses. On voudroit bie que le monde fût plus équitable, & qu'il eût même, selon le monde de l'avantage paroître converti & à l'être; car on sçait qu c'est le partille plus sûr, & l'on se tiendre heureux de l'embrasser : mais la loi tyras nique & impérieuse du respect humain s oppose; c'est affez, on aime mieux, en pe dant son ame, suivre cette loi, que de s'é affranchir en se sauvant.

Jusqu'à la mort même, ne voyons-no pas des hommes combattus de cette tentation du respect humain, y succomber & s'en fai un dernier prétexte, contre tout ce que le prescrit alors la religion? des hommes prêt quitter la vie, & sur le point d'aller subir jugement de Dieu, encore esclaves du mor de? des hommes assiégés, comme parle l'E criture, des périls de l'enser, & tout occup

SUR LE RESPECT HUMAIN. 401 core des jugemens du monde; négligeant, jettant même les derniers secours que l'Eise leur présente; différant au moins à s'en rvir, parce qu'ils ne veulent pas qu'on les oye si mal, parce qu'ils comptent pour nelque chose de ne passer pas pour désefrés: & résistant ainsi aux dernières graces uS. Esprit, parce qu'ils ne peuvent gagner ir eux-mêmes en se séparant du monde, de répriser & d'oublier le monde. N'en a-t-on s vu, qui le croiroit? après avoir vécu sans h & sans loi, être assez insensés pour couinner l'œuvre par une persévérance diabo-lue dans leur impiété? vouloir mourir dans Inpénitence, pour ne pas paroître soibles, pour soutenir jusqu'au bout une prétence force d'esprit, dont ils s'étoient follement peut-être faussement piqués: à la vue d'une euse éternité, agités des mouvemens d'uconscience chargée de crimes, ne pouvoir défaire de cette malheureuse prévention, Pelle idée aura-t-on de moi, si la crainte la mort me fait changer? penser à ce que isservient des libertins autrefois confidens complices de leur libertinage; & pour nn pas perdre l'estime, s'endurcir aux rentrances les plus salutaires des ministres Jesus-Christ, qui les conjuroient de ne désespérer des bontés d'un Dieu, le-11, quoiqu'offensé, quoiqu'irrité, étoit rore le Dieu de leur salut? N'en a-t-on

pas vu, dis-je, mourir de la forte? & si p la miséricorde du Seigneur, les exemples of font rares, en sont-ils moins touchans, nous font-ils moins connoître à quelles extrémités conduit le respect humain?

toute la force & tout le sens de cette paro de Tertullien, quand il disoit, par un exc de consiance, qu'il tenoit son salut assuré, s pouvoit se promettre de ne pas rougir de se Dieu: Salvus sum, si non confundor de Domineo. Il semble d'abord qu'il réduisoit le sal

à bien peu de chose, puisque par-là il croyoit quitte de tout. Car qu'y a-t-il en a parence de plus facile, que de ne pas ave honte de son Dieu? faut-il pour cela u grande perfection: & est-ce là qu'abou toute la religion d'un Chrétien? Oui, 1 pond Tertullien, je le soutiens? mon salute en assurance, si je ne rougis pas de mon Die Salvus sum. Cela seul me met à couvert d tentations du monde les plus violente parce que cela seul me rend victorieux monde, & de tout ce qu'il y a dans le mon de plus dangereux pour moi. Car si je ne ro gis pas de mon Dieu, je ne rougis pas de ta de devoirs humilians sélon le monde, mais r cessaires au salut selon la loi de Dieu; je rougis pas de souffrir un affront sans me veger: je ne rougis pas de pardonner une injui jusqu'à rendre le bien pour le mal; je ne re-

Ah! Chrétiens, je connois maintena

Tertull.

SUR LE RESPECT HUMAIN: 403 pas de prévenir même l'ennemi qui m'a otragé: Salvus sum, si non confundor de Domo meo. Si je ne rougis pas de mon Dieu, je rougis pas de le craindre, de l'honorer, de orier; je ne rougis pas d'être respectueux& mble devant lui, patient pour lui, méprisé come lui. Si je ne rougis pas de mon Dieu , ee rougis pas de la pénitence, & de tout ce qelle exige de moi pour me convertir à lui. Swus sum, si non confundor de Domino meo. C'est ce qui sauva Magdelaine. Si elle ent écuté le monde, elle étoit perdue; si elle et consulté la prudence humaine, il n'y vit point de salut pour elle : son bonheur Le coup de sa prédestination, sut de ne les la maison du Pharisien: & au milieu le nombreuse compagnie, prosternée: piés de Jesus-Christ, elle les arrosa de elarmes, elle les essuya de ses cheveux, méprisa tous les mépris des hommes, & en peine de ce qu'on diroit, elle ne penu'à trouver grace auprès de son Sauveur, evant le seul maître à qui désormais elle rcloit plaire. Sans cela, le moment de sa oversion lui échappoit; sans cela, le sein le miséricorde divine lui étoit fermé. Pour itrer, il falloit triompher de ce respect uain, dont je viens de vous représenter illignité & le désordre, & dont il mereste vus faire voir le scandale. C'est la troisiéapartie.

PARTIE, IL n'y a point de scandale dans le mond; contre lequel Jesus-Christ n'ait pronon

Matt. 18. anathème, quand il a dit : Væ mundo à scanilis; malheur au monde à cause des scandas qui y régnent: & il n'y a point de scandalei,

quel qu'il soit, qui ne trouve sa condami-Midem. tion dans ces autres paroles, Væ autem hom i illi per quem scandalum venit; malheur à l'ho me par qui le scandale arrive. Or quoiqui soit vrai que la proposition du Fils de Di comprend tous les scandales, en voici u mes chers Auditeurs, qu'il avoit sur-tout vue, & sur quoi je ne doute point qu'il n't fait particuliérement tomber la malédiction .de cet anathème foudroyant, Va mundo. C' le scandale du respect humain, je veux di, le scandale que causent dans le monde ces qui par leurs discours, ou par leur condui, servent à y entretenir le respect huma Scandale d'autant plus criminel, qu'il s'atque plus immédiatement à Dieu, & qu'il plus directement à la destruction de son cul en voilà la nature. Scandale d'autant p pernicieux, qu'il se répand avec plus de le cilité, & qu'il entraîne plus infaillibleme les ames : en voilà le danger. Scanda qu'il vous est d'autant plus expressément & plus étroitement ordonné de prévent & d'éviter, Grands du monde, que de v tre part il devient beaucoup plus con

SUR LE RESPECT HUMAIN. 400 geux & plus mortel: voilà par rapport à vous, h obligations qui en naissent. Enfin, scancle que vous pouvez aisément corriger, en oposant, comme dit S. Chrysostome, le res-A humain au respect humain; & en faisant votre bon exemple, un préservatif contre llibertinage du siécle : en voilà le reméde. heore un moment d'attention, & je finis.

Scandale spécialement injurieux à Dieu; purquoi? parce qu'il va spécialement à déuire le culte de Dieu. En quoi consista le ché des enfans d'Héli? ce péché que Dieu ns l'Ecriture exagére en des termes si forts, dont il a, ce semble, affecté de nous donr une horreur toute particuliere? Quel fut ır crime? Le Saint Ésprit nous le marque: est qu'ils scandalisoient le peuple: & coment? en rebutant ceux qui venoient offrir Seigneur leur facrifice, & en les détourint de ce devoirs de religion, au lieu de les attirer. Erat ergo peccatum puerorum grande 1. Reg. 2. mis; quia retrahebant homines à sacrificio omini. C'étoit, dit le texte facré, un pété capital, un péché trop grand pour mérir grace, trop grand pour être dissimulé & urdonné: Grande nimis. Et que font autre hose ces libertins qui raillent de la piété, qui écréditent la religion, devant qui l'on ne eut impunément servir Dieu, parce qu'on trouve toujours exposé à leurs traits, parqu'on est toujours témoin de leur vie, &

406 Sur le Respect Humain. que leur vie déréglée est comme une cent publique de la vertu: qui semblables : x Pharifiens, dont parloit le Sauveur du mide, disons mieux, qui plus criminels ence que ces Pharisiens, puisque les Pharisies gardoient au moins certains dehors, fermet à leurs freres le royaume du ciel, & r contens de n'y pas entrer eux-mêmes, vidroient en défendre aux autres l'entrée Qu'il y ait deux ou trois mondains de caractère, sur-tout mondains accréditi, il n'en faut pas davantage pour perveit toute une Cour, & pour détourner du dr chemin les ames les mieux disposées à ma cher dans la voie de Dieu. Or vous sçavi avec quelle sévérité, & même avec quel écl Dieu punit ce scandale dans la person d'Ophni & de Phinées. Et je ne m'en éto ne pas, Seigneur: car il s'agissoit du plus sentiel & du plus délicat de vos intérêts; le blesser, c'étoit, pour parler avec un de v Prophétes, vous blesser dans la prunelle l'œil. Qu'un particulier dans un Etat entr prît par ses sollicitations de corrompre la délité des peuples, il n'y a point de suppli dont ilne fût digne; & l'on ne trouveroitpoi étrange, qu'il fût sacrifié à toute la rigueur d loix. Il est donc juste, ô mon Dieu, que vo preniez vous-même votre cause en main; si le monde veut attenter à vos droits, q vous les défendiez, que vous les vengiez,

SUR LE RESPECT HUMAIN. 407 isant ressentir aux coupables les plus ru-

es coups de votre justice.

Scandale le plus contagieux & le plus ompt à se communiquer. Quel progrès ne it-il pas? & si l'on n'en arrête le cours, avec nelle rapidité n'emporte-t-il pas les ames sibles? C'est ce qui émut ce généreux Maabée, l'invincible Mathatias, & ce qui excita à faire une action, que le S. Esprit canonisée, & dont la mémoire sera éterelle. Il vit un Ifraélite vanicu par la crainte " monde, & sur le point d'adorer publinement l'Idole : il le vit; & touché d'un le de Dieu, qui se tourna en couroux, il évint par un double sacrifice, cette imété, immolant sur l'autel même de l'Idole, un-seulement l'Israélite impie, mais le yen qui le forçoit à l'être; & consacrant sa clére par la mort de ces deux victimes, dont leu lui ordonna d'être le facrificateur. D'où vint ce transport de zéle? de la douleur ont il fut saisi, & de la pensée qu'il eut que emple de ce facrilége, alloit être fuivi de rlle autres: de la réflexion qu'il fit, que dans le pareille conjoncture, le scandale d'un ul toléré & impuni, suffisoit pour ébranler tite la nation. Le danger où lui parut le peu-P de Dieu, & la vue des suites affreuses que voit avoir la lâcheté de ce prophanateur; vilà ce qui l'échauffa, ce qui l'anima, ne craisons point de dire, ce qui l'emporta, puis408 SUR LE RESPECT HUMAIN. que dans l'Ecriture son emportement el

sujet même de son éloge.

Ah! Chrétiens, quelle leçon pour no C'étoit dans un tems de persécution, que es Machabées ressentoient si vivement le sc dale du respect humain, & qu'ils en cignoient tant les conséquences; mais ce tes de persécution est-il absolument passé pur nous? & malgré l'état florissant où n's voyons aujourd'hui la religion, pouvo:nous, dit S. Augustin nous flatter, qu'il n'y plus pour les serviteurs de Dieu d'aussi d'gereuses épreuves à soutenir? A ces per cutions sanglantes que le paganisme leur citoit autrefois, n'en a-t-il pas succédé d'tres, d'autant plus à craindre, qu'elles s' plus humaines; & d'autant plus propreà causer la ruine des ames, qu'on ne pense s même à s'en préserver? J'ose dire, & j'en s persuadé, qu'un mot que vous prononc qu'un regard que vous jettez, qu'un méis que vous témoignez, qu'un exemple quevis donnez, fait plus d'impression sur les cœu, & corrompt de nos jours plus de Chrétie, que tout ce qu'inventoient les tyrans per exterminer le Christianisme. On résiste aux tyrans; & le sang des martyrs, par re merveilleuse fécondité, ne servoit que produire de nouveaux sidéles: mais résis t-on à un respect humain que vous f tes naître? & cette persécution, à qui SUR LE RESPECT HUMAIN. 4090 ous exposez la vertu, bien loin de l'afferir, de la multiplier, de l'étendre, n'este pas ce qui établit l'empire du péché, & e qui entretient le régne du libertinage?

Car que ne peut point cet attrait naturel, ne nous sentons à faire comme les autres? ue ne peut point cette fausse émulation, qui pus porte à suivre les autres, & à imiter r-tout ceux qui réussissent dans le monde; là qui le monde applaudit? Si donc ils nous ucent le chemin du vice, s'ils nous y appelht par leurs discours, s'ils nous y attirent Ir leurs exemples, s'ils exigent de nous cettcondescendance criminelle & cette compisance mondaine, s'ils y attachent-une pire prétendue, s'ils en font dépendre leur eime, ou même leurs gratifications & leurs nompenses; combien cette tentation feratlle d'apostats? Combien en a-t-elle fait, den fait-elle encore? Vous connoissez le nde, mes chers Auditeurs, & vous le con-Mez mieux que moi : c'est à vous-mêmes di votre propre expérience que je vous revoie. Vous sçavez combien on le craint, ceyran de la piété, & combien vous le crgnez yous-mêmes. Vous sçavez combien orcherche à se le rendre favorable, & combir vous le cherchez vous-mêmes. Vous Grez quels moyens on y emploie, & quels myens vous y avezemployé vous-mêmes. Vis sçavez ce qu'on lui sacrifie tous les Ivent.

jours, & ce que vous lui avez peut-être sa crisié vous-mêmes. Quoi qu'il en soit, n'est ce pas de ce scandale, comme l'a remarqu S. Bernard, que viennent presque tous le maux, dont l'Eglise des derniers tems est affl gée, & cette dissolution de mœurs que not voyons, & dont nous ne pouvons assez gémis

De-là naît pour les Grands du monde pour toutes les personnes qui ont quelqu autorité, & qui tiennent quelque rang da le monde, une obligation plus étroite & pl indispensable, d'être non-seulement sincére mais exemplaires dans le culte de Dieu, dans l'exercice de leur religion; & c'est l'vis important que leur donne S. Augusti Car, dit ce Pere, ce sont les grands que doivent guérir cette foiblesse du respect h main dans les petits : ce sont ceux que Dien élevés, qui doivent autorifer cette sainte berté avec laquelle il veut être servi: ce se ceux à qui naturellement on veut plaire, doivent témoigner par leur conduite, que mais l'impiété, ni le vice, ne leur plaira; ms qu'au contraire la religion & la vertu la plaira toujours. Comme le respect hum s'attache à eux, & qu'ils en sont les objet ce sont eux qui doivent le détruire, ou sanctifier l'usage. Or ils font l'un & l'au & par leurs paroles, & par leurs actions, qu ils parlent & qu'ils vivent en Chrétiens 🌂 tel est le reméde du respect humain,

SUR LE RESPECT HUMAIN. 411 Ainsi le conçut ce vieillard vénérable, léazar; cet homme parmi le peuple Juif, alement respectable, & par son âge, & par dignité; cet homme, felon la belle expresn de S. Ambroise, plein de l'esprit de l'Engile avant l'Evangile même: Vir ante tem- Ambres ra evangelica evangelicus. On lui demanit une seule chose, pour le sauver de la prt; non pas qu'il mangeât de la chair dédue, mais au moins qu'il dissimulât, & e seulement en apparence il consentit à en inger. Déguisement dont il eut horreur; & quelle raison? C'est qu'il ne me convient , répondit-il, dans l'âge où je suis, ni is la place que j'occupe, d'user de dérs, & de cacher mes fentimens. Car que ssera, que sera une jeunesse ignorante & ole, quand on apprendra que la vertu 'léazar s'est démentie, & qu'il a lui-mêabandonné la loi de son Dieu? On se mera fur moi; on deviendra lâche comme , infidéle comme moi, impie comme Qu'eut-on en effet pensé? qu'eût-on & fur-tout, qu'eût-on fait à son exem-Mais aussi quel puissant motif, pour tenir les ames timides & chancelantes, lid on le vit, malgré le respect du monmalgré les menaces & les tourmens, ier au Seigneur la foi qu'il lui avoit jue & donner pour lui sa vie? elle leçon pour vous, Chrétiens; pour

412 SUR LE RESPECT HUMAIN. vous, dis-je, en particulier, à qui Dieu r fait part de son pouvoir, que pour le sai fervir à son culte! Que doit dire un pere ses enfans? ce que disoit le saint homme T Tob. 14. bie: Audite ergo, filii mei, patrem vestrur servite Domino in veritate. Ecoutez-mo mes chers enfans; je fuis votre pere : & m heur à moi, si je ne vous laissois pas po héritage la crainte de votre Dieu. Servez Seigneur, & servez-le en esprit & en véri Servez-le fans diffimulation; & par tout il s'agira de son culte, ne soyez jamais potiques, ni mondains. C'est votre religion (i fait votre gloire; confervez-là, & ne la dhonorez pas. C'est elle qui vous doit sauv; gardez-vous de la scandaliser. Que doit re un maître, un chef de famille à ses Pf. 100, mestiques? ce que disoit David: Non hatabit in medio domûs meæ qui facit superbi Je ne veux point d'impies dans ma mais j'y veux des gens qui craignent Dieu, & m'obéissent en obéissant à Dieu: ni blass mateur, ni parjure, ni débauché, ne me vira jamais; & qui donc? celui qui mai dans la voie droite d'une vie innocente pure: Ambulans in via immaculata, hic Ibidema hi ministrabat. Que devons-nous faire cun dans l'étendue de notre condition felon notre état? tout ce qui dépend de l pour affermir la religion dans l'esprit de 👊

que Dieu nous a soumis : autrement,

Sur Le Respect Humain. 413 ous rendons coupables devant Dieu du plus rand scandale; pourquoi? parce que le andale devant Dieu, n'est jamais ni plus rand, ni plus punissable, que lorsqu'il vient e la même source, d'où l'on devoit atendre l'instruction & l'édification.

J'ai la confolation, Chrétiens, de parler à es Auditeurs., pour qui le respect humain 'a dû jamais être un scandale moins dangeeux, ni un obstacle plus aisé à vaincre, qu'il est aujourd'hui : parce que je prêche dans Cour d'un Prince, qui, plus zélé que jaais pour les intérêts de Dieu, donne du édit à la religion, & combat le vice bien lus hautement & bien plus efficacement par n exemple, que je ne le puis faire moi-mêle par mon ministère. Ce que j'aurois à aindre pour vous, c'est que vous ne sussiez ême exposés à un autre respect humain; & l'au lieu que le respect humain faisoit auefois à la Cour des libertins, il n'y fît mainnant que des hypocrites. Ce que j'aurois à aindre, c'est que vous ne fussiez, ou que ous ne parussiez Chrétiens, que par la seule insidération du monde; ne servant Dieu ie dans la vue de l'homme, au lieu de ferr Dieu dans l'homme; & de servir l'homme bur Dieu. Voilà l'effet que pourroit avoir 🕏 ontre ses propres intentions, la piété d'un bi fidéle à Dieu, & défenfeur du culte de ieu: car de quoi n'abuse-t-on pas ?

S iij,

414 SUR LE RESPECT HUMAIN.

Mais outre que dans cette crainte, je n confolerois encore, de ce qu'au moins la re ligion auroit pris par-là le dessus, que le l' bertinage seroit réduit à se tenir caché; & qu de deux maux, délivrés enfin du plus grand nous n'aurions plus qu'à nous préserver d moindre: outre que je me promettrois è vous, qu'en évitant un écueil, vous appres driez à ne pas donner dans un autre; & qu'i vec cette droite raison qui vous conduit vous ne seriez pas assez aveugles, pour fair de votre religion, de cette religion divine une religion purement humaine: malgré] crainte même que j'aurois, ne laissons pas vous dirois-je, mes chers Auditeurs, d nous prévaloir de l'heureuse disposition de choses, & de ce que l'adorable providenc nous y fait trouver d'avantageux pour l Christianisme & pour notre salut. Quand l respect humain nous attache à nos devoirs quoiqu'il ne soit par lui-même, ni saint,1 louable, il n'est pas toujours inutile: c'est u soutien à notre soiblesse. Quand il nous en gage à honorer Dieu, tout respect humai qu'il est, nous ne devons pas absolument ni en tout sens, y renoncer; mais le rectifier mais le purifier, mais le perfectionner. D la créature, nous devons nous élever a créateur; & par la comparaison de ce qu nous serions prêts à faire pour l'homme nous exciter à chercher uniquement Dieu & le Royaume de Dieu.

SUR LE RESPECT HUMAIN. 415 Or, suivant ces principes, que la foi mêne autorise, bénissons-le, Chrétiens, ce Dieu tout-puissant & tout miséricordieux, le nous avoir donné un Maître, qui ne pore pas envain le titre de Protecteur de fa reigion, puisqu'il ne tient qu'à nous, si nous oulons profiter de son zéle, qu'il ne soit enore le Protecteur de la nôtre. Mettons au ombre des bienfaits, & des plus signaés bienfaits, que nous ayons reçus du Ciel, le n'être pas nés dans un de ces siécles malleureux, où si je puis parler de la sorte, 'impiété étoit à la mode; & où, pour être pprouvé du monde, il falloit être ennemi le Dieu. Vous sur-tout, qui m'écoutez, esimez-vous heureux de vivre dans un tems, ous un regne, & au milieu d'une Cour, où 'on est au moins revenu de ces détestables naximes. Reconnoissons, vous & moi, que nous sommes inexcusables, si nous ne marchons pas, tête levée, dans la voie du falut; 🗴 que tout autre respect humain qui pouroit d'ailleurs nous retenir, doit céder à 'exemple prédominant d'un Monarque, auorès duquel la vertu est en faveur, & qui la lçait également honorer & pratiquer. Ne disons point comme ces infortunés Israëlites dans leur captivité: Quomodò cantabi- Ps. 1351 mus canticum Domini in terra aliena? Comment pourrons-nous chanter les cantiques du Seigneur dans une terre étrangére? com-

S iiij

ment les chanterons-nous au milieu de Cour, & dans le monde? Oui; dans monde même, & au milieu de la Courous les chanterons. Autrefois la Cour éte cette Babylone, où les louanges de Din'étoient jamais entendues, où son nom éte blasphémé: maintenant, si nous le voi lons, il y sera béni; sa parole y sera écortée & goûtée; sa loi y sera respectée & of servée. Nous avons pour cela le plus puissa secours; & quel sujet de condamnation,

nous ne nous en servons-pas?

Beatus, conclut le Sauveur du monde Mato II. qui non fuerit scandalizatus in me: Bier heureux celui qui ne sera point scandalisé c moi. Il n'exceptoit pas de cette béatitud ceux qui habitent dans les Palais des Rois au contraire il parloit à eux; & pour le convaincre qu'ils en étoient capables, à qu'ils devoient y avoir part, il leur propo soit Jean-Baptiste, qui dans la Cour d'u Roi, & d'un Roi infidéle, avoit libremer confessé le Dieu qui l'envoyoir. C'est 1 même Dieu qui m'envoie, mais qui m'en voie dans la Cour d'un Roi Chrétien. C'el l'Evangile de Jesus-Christ que j'y annonce Puissiez-vous le recevoir sans rougir, asis que ce Dieu-homme ne rougisse point lui même de vous; mais qu'il vous reconnoiss devant son Pere, & qu'il vous fasse entre dans sa gloire, que je vous souhaite, &c



## SERMON

## OUR LE III. DIMANCHE

DE

## L'AVENT.

Sur la Sévérité Evangélique.

go vox clamantis in deserto: Dirigite viam Do-

esuis la voie de celui qui crie dans le déserce Rent dez droite la voie du Seigneur. En S. Jean, chap. 14-

SIRE 5

LTTE voie du Seigneur est sans doute; lon la pensée de tous les Peres de l'Eglise, k même dans le sens littéral, la voie étroite lu salut; & Jean-Baptiste est le premier, qui somme Précurseur de Jesus-Christ, sut envoyé au monde pour la faire connoître, pour a préparer dans les cœurs, pour l'applanir ans l'élargir; mais sur-tout pour la rendre lroite, par les saintes régles qu'il nous a trasées, en nous exhortant à y entrer & à la

S. y.

418 SUR LA SÉVÉRITÉ suivre: Dirigite viam Domini, rectas facit semitas ejus. Voie étroite, voie unique qu'puisse désormais nous conduire à la vie, j

Advitam. Car depuis le péché, dit S. Jérô me, il n'y a plus d'autre voie pour aller Dieu, que la voie de la mortification.

Mais par une suite funesse de l'état malheu reux où le péché nous a réduits, combier ignorent cette voie, & ne la sçavent pas discerner! combien d'entre ceux-mêmes qui l'cherchent, & qui croient l'avoir trouvée s'y égarent néanmoins & s'y perdent! En effet, nous apprenons de l'Ecriture, qu'il y a une voie dont les apparences sont trom peuses; que les hommes regardent commune voie droite, mais dont les issues aboutif

une voie droite, mais dont les issues aboutil recta; novissima autem ejus ducunt ad mortem Il est donc aujourd'hui quession, mes cher Auditeurs, de vous préserver d'une illusion si dangereuse: il s'agit de vous donner un juste idée de la sévérité Chrétienne; & c'es ce que j'entreprens dans ce Discours. No prenons point d'autre modéle que Jean-Baptiste; & parce que c'est par l'opposition de ténébres, que la lumière paroît plus éclaitante, opposons la vraie sévérité de S. Jean à cette sausse sévérité des Pharisiens, qui le Fils de Dieu dans l'Evangile a si souvent & si hautement réprouvée. Qui jamais si

profession d'une vie plus austére que le divin Précurseur? qui jamais fut plus sévére dans ses mœurs? Mais dans sa sévérité même, remarquez cecì, ce fut un homme désintéressé, ce fut un homme humble, & ce fut un homme charitable. Désintéressement le plus parfait : il ne tient qu'à lui d'être reconnu dans toute la Judée pour le Messie; des Prêtres, des Lévites députés de la Synagogue sont prêts à le saluer en cette qualité; mais sans se laisser prendre à l'éclat d'une dignité si auguste & si éminente, il proteste, non-seulement qu'il n'est pas le Messie, mais qu'il n'est pas même un Prophéte: Elias es tu? non sum. Propheta es tu? Joane sa non sum. Humilité la plus héroïque: bien loin d'accepter l'offre qu'on lui fait, il confesse qu'il n'est pas digne de rendre à ce Messie que l'on cherche, les plus vils services, ni de dénouer les cordons de ses souliers: Cujus non sum dignus ut solvam corrigiam Ibidems calceamenti ejus. Enfin, charité la plus pure & la plus solide: s'il a de la dureté, c'est pour lui-même; & du reste il emploie toute l'ardeur de son zéle à instruire les peuples, à toucher & à gagner les cœurs pour les gagner à Jesus-Christ: Ego vox clamantis: Dirigite viam Domini.

Voilà ce que j'appelle une sévérité vraiement évangélique. Voilà ce qui manquoit aux Pharisiens, & ce qui manque encore à

S vj

420 SUR LA SÉVÉRITÉ tant d'autres, qui, selon le reproche de sain Jérôme, ont hérité, par une malheureus fuccession de tous les vices de ces prétendu Mieron. dévots: Væ vobis, ad quos Pharisæorum vi tia transierunt. Ils se piquoient d'une piét févére; mais quel en étoit le fond? Un es prit d'intérêt: Malheur à vous, leur disoi le Sauveur du monde, qui faites de longue priéres, & qui cherchez à vous enrichir di patrimoine des veuves. Un orgueil secret Malheur à vous, poursuivoit le Fils de Dieu qui voulez par-tout dominer, & tenir les premiers rangs. Une dureté impitoyable pour le prochain: Malheur à vous, qui charges vos freres, de fardeaux pesans, dont ils son accablés, & qu'ils ne peuvent porter. De-là, mes chers Auditeurs, tirons trois régles pour bien juger de la sévérité Chrétienne; & concluons, qu'elle doit sur-tout consister dans un plein désintéressement, c'est la premiére partie; dans une sincére humilité, c'est la feconde; & dans une charité patiente & compatissante, c'est la troisséme. On dira que cette matiére ne convient pas à la Cour; & moi je dis que c'est spécialement à la Courqu'elle convient. Car à la Cour, comme par-tout ailleurs, on ne peut se sauver que par la voie étroite : & n'est-ce pas à la Cour; plus que par-tout ailleurs, qu'on a, dans cette voie étroite, à se désendre de l'intéret, de l'orgueil, des aversions, des animoités, des envies, de tout ce qui peut envenimer un cœur & l'endurcir? Je n'y persualerai pas; mais au moins j'instruirai. La sérérité que j'y prêche, n'y sera pas pratiquée; nais au moins elle y sera connue: & n'y ût-il que quelques ames sidéles qui dussent roster de cette instruction, ce sera assezour moi. Dieu aura la gloire d'avoir troué jusques dans la Cour, ou plutôt d'y avoir ormé de parsaits adorateurs. Demandons; cc. Ave Maria.

L'EsT par le retranchement de l'intérêt, 15 u plutôt de la cupidité qui s'attache à la PARTIES. oursuite de l'intérêt, que doit commencer ette circoncision du cœur, dont parle si souent l'Apôtre, & sans laquelle il est impossile d'entrer dans cette voie étroite de l'Eangile, qui conduit à la vie, & qui est letincipe du falut. Omnis ex vobis qui non re- Luc. 143. untiat omnibus quæ possidet, non potest meus se discipulus: Quiconque ne renonce pas esprit & de cœur à tout ce qu'il a, beausup plus à tout ce qu'il n'a pas, & qu'il ne eut avoir sans injustice, ou sans forcer l'ore de Dieu, est incapable d'être mon disple. Voilà le premier axiome de la morale Jesus-Christ, qui pour n'être que le plus s dégré de la perfection évangélique, ne Ise pas d'abord d'élever l'homme au-defis de tout ce qui n'est point Dieu; & qui

422 SUR LA SÉVÉRITÉ

fait déja réellement & folidement en lui, c que la philosophie payenne n'a jamais pû sa re qu'en apparénce dans ses plus parsaits & ses plus zélés sectateurs. D'où je conclus qu'un Chrétien, quelque idée de saintet qu'il se propose, n'aura jamais cet esprit d sévérité, propre de la loi de grace, qu'au tant qu'il aura cet esprit de désintéressemen par où notre divin Maître a voulu que se

disciples sussent distingués.

Car pour vous en développer le mystére prenez garde, s'il vous plaît, aux proposi tions que j'avance, & qui vont vous désabu ser d'autant d'erreurs, dont je craindro avec sujet que vous ne sussiez prévenus. S' faut mesurer la sévérité Chrétienne par que que régle; à parler exactement, ce ne do point être, ni par la difficulté des choses qu l'on entreprend, ou que l'on est prêt à soul frir, ni par l'éclat d'une vie extérieuremet austére & mortifiée; ni par un certain zél de réforme dont on se pique dans les discou & dans les conversations du monde, ni pe un abandon même effectif de quelques inté rêts particuliers, dont on consent à se de pouiller. Pourquoi? parce que tout cela pre cisément considéré, bien loin d'être ce qu Jesus-Christ a prétendu, en nous obligear à être sévéres envers nous-mêmes, peut sub sister, & subsiste en effet tous les jours ave les plus honteux relâchemens du Christiani me. Quelle est donc la marque sûre & infai

EVANGELIQUE. 423 ble de la sévérité que nous professons dans otre religion? Je le répéte, un désintéresment général, absolu, sincére: trois quatés aussi rares dans le monde, qu'elles sont limables; & par où nous devons juger, si ous sommes en esset devant Dieu, ce que eut-être nous nous flattons bien injustent d'être devant les hommes. Ceci méritoute l'attention de vos esprits; ne perzi rien d'une si importante matière.

Non, Chrétiens, ce n'est point par la rée, ni de la difficulté des choses, ni du couge à les entreprendre ou à les fouffrir, qu'il lut discerner la vraie sévérité d'avec la faus-.Et la preuve en est évidente ; parce que , omme raisonne fort bien S. Chrysostome, s choses même les plus fâcheuses, & celles ont la nature a le plus d'horreur, nous deennent supportables, & même faciles & réables dans la vue d'un intérêt hmain: quand nous agissons par le motif de cet itérêt, bien loin que nous nous fassions viohce en nous abstenant, en nous surmon-Int, en nous captivant, on peut dire, & il it vrai, que nous nous la ferions toute enre en ne nous abstenant pas, en ne nous suriontant pas, & en ne nous captivant pas.

Ce que nous prenons alors sur nous, nous bus l'accordons à nous-mêmes. Nous mortions une passion; mais c'est pour suivre le souvement & l'attrait d'une autre. Il nous

424 SUR LA SÉVÉRITÉ

en coûte, mais d'une maniere qui ne cho que point notre amour propre; puisqu'a contraire c'est notre amour propre, qui nou sait porter lui-même la pesanteur du joug, & qui cherche en cela à se satisfaire. Or ce qu satisfait en nous l'amour propre, ne per pas être l'objet de la sévérité évangélique

En effet, on ne dira pas que la vie pénibl & laborieuse d'un avare, qui s'épuise por amasser, soit une vie austére selon l'Evangi le; ni que la servitude d'un courtisan, qui pour établir sa fortune, essuye tout & dévoi tout, lui doive être comptée pour un exer cice de cette abnégation qui fait le souve rain mérite des Justes. Au contraire, plu l'un & l'autre est déterminé dans cette vi à prendre sur soi-même, plus il est censé am teur de soi-même, & plus il est éloigné c cette sainte haine, que le Fils de Dieu ver que nous ayons de nous-mêmes. Pourquoi parce que l'intérêt qui le domine: & dont s'est rendu esclave, n'est rien autre cho qu'un amour déréglé de soi-même, qui le sa souffrir. Sa véritable abnégation, je parle c l'homme mondain, seroit donc plutôt de 1 pas souffrir de la sorte, & de renoncer à cet in térêt, pour lequel il renonce à tout le rest Car voilà ce qui lui coûteroit: mais c'est ju tement ce qu'il ne gagne jamais sur lui : pa ce que, selon la pensée de S. Ambroise, s' se resserre, ce n'est point dans cette vo

EVANGELIQUE. 425

roite & falutaire que Jesus-Christ nous a seignée; mais par un aveuglement bien éplorable, dans le chemin large & spacieux

ci méne à la perdition.

Je dis plus, & je vous prie d'écouter ceciè lne vie exacte & extérieurement mortifiée est point toute seule un témoignage consincant de la sévérité que nous cherchons, qui est celle que l'Evangile nous recomnde. En voici la raison. C'est que dans extérieur de mortification & de régulaté, il peut encore y avoir un intérêt caché cla nature se trouve. Quel intérêt, me diz-vous? un intérêt, Chrétiens, d'autant pis dissicile à vaincre, & plus dangereux, c'il est plus déguisé & plus rassiné: c'est-à-ce, un intérêt où la piété se mêle, & qui erevêtu de ce qu'il y a de plus spécieux & d plus éclatant dans la religion.

Car si la piété est utile à tout, comme doit S. Paul, quoiqu'il l'ait dit dans un sens en dissérent de celui-ci: beaucoup plus la pté qui se pique d'exactitude & d'austérité. It telle est sur-tout celle de certains esprits dnt S. Augustin nous a si bien donné l'idée, que se sont, dit-il, un intérêt d'être sévéres, dont il semble que la politique soit d'être sardés dans le monde & tenus pour tels rardés de l'être, dès-là ils cessent de l'etre, & qu'il est impossible qu'ils le soient,

parce qu'il n'y a point de contradiction plu positive dans la morale Chrétienne, qu celle qui se rencontre entre ces deux terme la recherche de l'intérêt & la sévérité.

Un exemple plausible, & d'autant plus toi chant pour nous, que Jesus-Christ not fouverain Maître, à force de nous le metti devant les yeux, l'a confacré, pour ainsi d re, à notre instruction, c'est celui des Pha risiens. Qu'y avoit-il de plus régulier en ap parence, & de plus détaché par profession c toutes les douceurs de la vie, que les Phar siens parmi les Juiss? C'étoit l'esprit de les secte. Cependant le Sauveur du monde! put jamais les supporter: & la remarque S. Jérôme est bien étonnante, que cet Hoi me-Dieu qui étoit d'un côté la fagesse mêm & de l'autre la douceur & la bonté même, toujours paroître plus d'indignation, & zéle plus amer contre cette prétendue sévé té Pharisaïque, que contre les désordres l plus énormes des Publicains & des femm prostituées de Jérusalem.

Que manquoit-il aux Pharisiens pour êt s sévéres? Ah! mes Freres, répond S. Bernar que ne leur manquoit-il pas? Ils avoie l'ombre de la sévérité; mais ils n'en avoie pas le corps, bien loin qu'ils en eussent l'el prit. Pourquoi? parce qu'ils n'en assectoie les pratiques, que pour s'en attirer les prof & les émolumens : c'est à-dire, parce q EVANGELIQUE.

étoient des hommes mercenaires, qui ne attachoient à la rigueur des observances de loi, que pour se maintenir dans la posseson d'un misérable intérêt qui les aveugloit, dont ils étoient jaloux; que pour parvenir leurs fins, que pour contenter leur cupidi-, que pour se rendre maîtres des esprits; ie pour exercer un empire plus absolu, nonulement sur les personnes, mais comme Jes-Christ leur reprochoit, sur les revenus & s biens, & en particulier sur les biens de rtaines veuves, qui préoccupées de l'opion de leur fainteté, s'épuisoient pour fourrà leur entretien: Væ vobis, qui comeditis Mat. 233 mos viduarum. Cartout cela, ce font les ints marqués par les Evangélistes, sur quoi Fils de Dieu avoit coutume de s'étendre, ur confondre ces sages du Judaïsme, ne épargnant jamais, & jugeant qu'il étoit cessaire de découvrir l'abus de leur conite, parce qu'il ne concevoit rien de plus cposé à la pureté de ses maximes, que cet férêt couvert du voile de la sévérité. Si donc, Chrétiens, pour nous appliquer te divine morale, il arrivoit malheureuse-

ent pour nous, que nous prissions les mêus voies, & qu'au milieu du Christianisme, nt nous professons la créance & le culte, cus fussions Pharisiens d'actions & de eurs. Ce n'est point une supposition chirique; & S. Paul, qui prévoyoit les mal-

428 SUR LA SÉVÉRITÉ

heurs dont l'Eglise étoit menacée, avertisso fon disciple Timothée, qu'il viendroit t tems, où ce trafic de piété régneroit mên entre les Fidéles; & qu'il y en auroit parr eux, dont la corruption de l'esprit & d cœur iroit jusqu'à s'imaginer que la religio leur doit être un moyen pour réussir dans 1. Tim. monde: Hominum mente corruptorum, exi timantium quæstum esse pietatem. Il l'a prédi Chrétiens, & Dieu veuille que notre siéc ne soit point un de ceux qu'il a désignés pa ces paroles : c'est à vous & à moi de not préserver d'un tel désordre. S'il arrivoit, di je, qu'abusant d'une chose aussi sainte qu'e la févérité évangélique, le scandale qu'a di ploré S. Paul, vînt à se vérifier en nous que n'ayant rien peut-être d'ailleurs, par c nous pousser dans le monde, & y faire que que figure, nous entreprissions d'en venir bout par les apparences d'une vie plus réfo mée; que par-là l'on cherchat à s'établis par-là l'on se sit des amis, par-là l'on se me

nageat des patrons, par-là, ou plutôt en cel l'on eût des desseins, des espérances, de vues, qui se produiroient dans leur tems en sorte que tout cet éclat de piété, & c piété sévére, n'aboutît qu'à conduire ur întrigue, qu'à soutenir une entreprise; qui engager celui-ci, qu'à gagner celle-là; e un mot, qu'à entretenir cette société, c commerce indigne, qui a été un sujet d'ho EVANGELIQUE. 429

eur pour l'Apôtre; Existimantium quæstum Je pietatem: pourroit-on dire alors qu'il y ût-là le moindre vestige de cette sévérité hrétienne, qui doit non-seulement nous endre parfaits, mais parfaits comme notre ere céleste? Ah! mes chers Auditeurs, ce eroit bien renverser les idées des choses, & rendre plaisir à nous séduire nous-mêmes, ue d'en juger ainsi. Non, non, si nous en ommes réduits-là, Jesus-Christ ne nous reonnoît point pour ses disciples. Cette sévéité intéressée est un des plus pernicieux relâhemens où nous puissions tomber; & tout fruit que nous en devons attendre, c'est u'après nous en être servis pour faire quelue tems une figure odieuse ou ridicule déant les hommes, elle serve un jour à faire otre confusion & notre honte devant Dieu.

Mais on a du zéle pour maintenir la difipline, & l'on ne craint pas de le faire hauement valoir, & de l'opposer à la licence &
ux déréglemens du siécle. Autre erreur, dit
. Augustin: car ce zéle de la discipline,
ilouable d'ailleurs, & si nécessaire, ne coûte
ien dans les entretiens, dans les cercles,
lans les livres, dans les chaires même, &
lans les discours publics. Le bornant - là,
on n'en est point incommodé; au contraire,
on s'en fait honneur, & l'abus en vient jusques à ce point, que le libertinage même
l'accoutume à tenir ce langage, parce que
l'est le langage à la mode, & qu'on a trouvé

430 SUR LA SÉVÉRITÉ le secret de faire impunément toutes chose

pourvu qu'on parle sévérement.

N'a-t-on pas vu des hypocrites se soute nir par cet artisse, & imposer au genre hi main? & n'entend-on pas tous les jours de gens perdus de conscience & chargés de cr mes, s'exprimer éloquemment sur le cha pitre de la réforme & sur la censure de mœurs? L'imposture est si commune, qu'o commence à ne s'y plus tromper. Mais sar entrer dans cette politique des sages d monde, je dis des sages libertins, voulons nous connoître, Chrétiens, si ce zéle d résorme, si vis en apparence, & si ardent est dans nous un véritable esset de la sévé rité de l'Evangile? examinons-le par nous mêmes & par notre propre conduite. El parlant comme nous parlons, c'est-à-dire en nous piquant dans les conversations d'au toriser les maximes les plus sévéres, et sommes-nous pour cela moins intéressées? et fommes-nous moins âpres à poursuivre c que nous prétendons nous être dû? en sommes-nous de meilleure foi pour nous faire une justice rigoureuse sur ce que nous devons aux autres? en sommes-nous plus dis posés à nous relâcher de nos droits sur mille sujets, où la charité, où la paix, où le devoir, où l'honneur même l'exige? Mais sur tout, en sommes-nous plus dégagés de ces vues humaines, qui infectent tout ce qu'il

EVANGELIQUE. 431 a de plus sacré dans le culte de Dieu? Car voilà, s'il m'est permis d'user de ce erme, la pierre de touche; mais c'est à quoi ; faux zéle ne veut pas être éprouvé. Nous xagérons en paroles la fainteté du Chrifanisme; & ce n'est point précisément ce ue je condamne: mais au même tems que ans nos paroles & dans nos décifions nous mmes si rigoureux, avons-nous dans la ratique une affaire à traiter, un différend à erminer, un argent à placer, une restituon à faire, un bénéfice, comme l'on parle, sauver ou à négocier; & puisque le nom de énéfice m'a échappé, avons-nous à comattre les justes remords que doit donner la luralité, l'incompatibilité, la non-réfidene, la translation, l'emploi, ou pour mieux ire, la profanation des revenus? c'est justeent alors que nous nous comportons comie tout le reste des hommes, & bien souent pis que les autres hommes, parce qu'il agit de notre intérêt. Ces Théologiens failes & commodes, que nous ne pouvions sparavant souffrir, ne nous paroissent plus odieux. Etudiant de plus près leurs opiions, nous y découvrons du bon sens; & près les avoir cent fois condamnés pour les utres, nous les estimons enfin raisonnables our nous-mêmes. Car n'est-ce pas ainsi que amour propre est ingénieux à nous prévenir ¿ à nous corrompre.

432 SUR LA SÉVÉRITÉ

Je sçais, Chrétiens, que nous ne ma quons pas d'adresse pour paroître en cela m me conscientieux; & qu'après nous être u fois déclarés pour le parti févére du Chri tianisme, s'il nous survient dans le mon une occasion importante que nous n'avio pas prévue, & où cette févérité se trou par malheur opposée à notre intérêt; u occasion où le monde nous attendoit, po voir de quelle maniere nous en userions, où il est déterminé à ne nous faire nulle gr ce : je sçais, dis-je, que là-dessus nous sç vons bien nous ménager, & ne pas risqu notre réputation; que pour cela nous ne no rendons pas tout à coup au sentiment q nous favorise; que nous sommes même l premiers à prononcer contre nous; qu'il fa bien des remontrances de nos amis & de n proches, pour nous faire modérer cette r gueur; & qu'il n'y a point de consultation dont nous n'ayons soin de nous prémuni Mais quand je m'apperçois enfin, que tor ce mystère se termine à saire avec beaucou de cérémonie ce que font, sans tant de dil ficultés & tant de façons, les plus relâchés & ce que ne feroit peut-être pas un Chrétie qui vit selon le train commun du monde quoique moins zélé en spéculation pour le mœurs & pour la discipline, en vérité je r puis pas, mes chers Auditeurs, que je n déplore notre misére & notre foiblesse.

EVANGELIQUE.

La sévérité du Christianisme dans ces renontres, étoit de ne point prendre tant de nesures, de ne point consulter tant d'aueurs, de ne point écouter tant d'avis, de teir ferme dans son principe, & d'en demeuer à ce que l'on avoit jugé, selon Dieu, le lus sûr & le plus exact; de faire sincérement e que l'on auroit exigé des autres, & de enoncer à cet intérêt, qui ne s'accorde pas n effet avec les regles de la religion. Mais ù sont aujourd'hui les exemples de cette séérité ? Cependant c'est par-là qu'il la faut lesurer. Car quand je vois un Chrétien me arler de la voie étroite de l'Evangile, & en venir toujours à son intérêt, fît-il des micles, je ne croirois pas en lui; prononçât-il es oracles, je n'en ferois pas touché: qu'il me proisse désintéressé, & il me persuadera.

Enfin, j'ai dit que l'abandon même effectife quelques intérêts particuliers, ne suffit se pourquoi? c'est la réstexion de S. Aussifin; parce qu'il est aisé de renoncer à un itérêt, pour un autre intérêt, comme il étoit é à ce Philosophe de souler aux pieds le sal de Platon, par un autre faste encore plus and & moins supportable. Il saut donc, snous voulons entrer dans cette voie que suis Christ nous a tracée, & qui est celle di élus, que notre désintéressement soit géneral, qu'il soit absolu, qu'il soit sincére. Chéral: tellement que dans la prosession Avent.

SUR LA SÉVÉRITÉ que nous faisons de nous attacher à Dieu nous n'envisagions, & nous ne cherchion que Dieu; & ne mérite-t il pas bien d'êt cherché de la sorte? Absolu, sans condition fans réserve, sans restriction: car c'est i que cette maxime, tout ou rien, doit ave lieu plus que par-tout ailleurs; & que moindre ménagement de ce qui s'appelle i térêt propre, ternit le lustre, & anéantit mérite de la plus apparente piété. Sincéri sans tout ce rastinement, qui nous sait que quesois suir l'intérêt, pour y mieux parv nir; qui nous le sait abandonner, pour mieux conserver; qui pour en éviter les proche, lors même que nous le recherche avec plus d'empressement, nous en fait! moigner un mépris feint & simulé: car l' térêt, dit saint Augustin, parle toutes sc tes de langues, & joue toutes sortes de p sonnages, même celui de désintéressé: m trompons-nous Dieu? & avec toute no prudence, trompons-nous même les hou mes?

Voilà, Chrétiens, le premier caractère la sévérité évangélique; voilà par où l'arrive à la perfection. Tandis qu'elle a suivie dans le Christianisme, je veux distandis que l'intérêt, ou plutôt l'esprit d'atérêt en a été banni, le Christianisme s maintenu dans sa pureté. Du moment ce nous l'avons quittée, l'esprit de notre religion.

EVANGELIQUE. est altéré, & nous avons commencé à

égénérer.

C'est sur cela que nous ne pouvons assez gretter les heureux siécles de la primitive glise; & c'est sur quoi il faudroit souhaiter eles voir renaître. Les fidéles alors ne posdoient rien en propre. Mais dès qu'on a pulu distinguer le mien & le tien : dès qu'on entendu ces froides paroles, felon l'exprefon de saint Jean Chrysostome; mais qui ins leur froideur, & par leur froideur mêe, excitent tant de chaleur dans les esprits: ute la sainteté Chrétienne s'est démentie, l'on est tombé dans une entiére corrupon de mœurs. En cherchant le sien, on a pris à trouver celui d'autrui; & en trouint celui d'autrui, on en a fait le sien. Defont venues tant de divisions, de chicas, de fourberies, de concussions, d'opessions, d'usurpations. De-là tant d'abus, ni se sont glissés jusques dans le sanctuaire: asorte qu'on peut bien présentement nous procher ce que reprochoit Tertullien aux yens, quand il leur disoit, qu'ils faisoient rvir la majesté de leurs Dieux à leurs intéts: Apud vos majestas quæstuaria efficitur. Tertulli e là, les fimonies palliées & déguifées; les rmutations, plus fordides encore que la monie même; les gratifications ou les réompenses, les tributs & les pensions sur des énéfices, sans les avoir jamais possédés; les

dissipations du patrimoine de Jesus-Chri en meubles, en trains, en équipages, l'es vie de dominer dans l'Eglise, s'engagear à la servir, pour y commander. Désordre qui l'ont décriée, qui l'ont rendue odieus aux hérétiques, qui lui ont attiré de les part de si atroces invectives.

Ah! mes Freres, réveillons aujourd'hi notre zéle; prenons des sentimens plus épu rés, & moins terrestres. Ne débitons poir tant de belles maximes, mais venons e aux effets. Commençons par dégager not cœur, par le détacher : par-là, nous gloi fierons Dieu, nous édifierons l'Eglise, no fermerons la bouche à ses ennemis; & j'o dire même, que nous n'y perdrons rien. C la piété, dit l'Apôtre, est une grande r chesse, si nous sçavons nous en contente 1. Tim. 6. Est quæstus magnus pietas cum sufficienti Dès que nous ne nous en contentons pa dès que nous voulons quelque chose ai delà, & que par une espéce de sacrilége no mêlons des intérêts prophanes & humai avec des intérêts tout spirituels & tout c lestes; Dieu réprouve ce mélange, & l

hommes le méprisent. N'ayons en vue q Dieu, ne cherchons que Dieu; Dieu no suffira: Cum sufficientia. Et pourquoi ne no suffiroit-il pas? Il suffit pour tout ce qu'il a de bienheureux dans le ciel; il suffit po lui-même. Avons-nous un cœur plus va E VANGELIQUE: 437
que tant de Saints, ou que Dieu même?
Qu'y a-t-il, Seigneur, dans toute l'enceinte de ce grand univers, que je puisse désirer nors de vous; & si vous êtes à moi, que me saut-il davantage? Ainsi parloit David. Dieu ui tenoit lieu de tout. Il est vrai, qu'il se proposoit la récompense, qu'il la demandoit, qu'il la recherchoit: mais cette récombense, qu'étoit-ce autre chose que Dieu nême? Sévérité Chrétienne, sévérité non-leulement désintéressée, mais encore sévérité humble. C'est la seoonde Partie.

C'Est dans les plus beaux fruits, dit S. Aujustin, que les vers se forment; & c'est aux PARTIE lus excellentes vertus que l'orgueil a couume de s'attacher. Car ce qu'est au fruit e ver qui le corrompt, l'orqueil l'est aux vertus, & sur-tout aux vertus Chrétiennes ju'il infecte. Il n'est rien selon Dieu de plus parfait, que cette sévérité évangélique dont e vous parle, quand elle est bien prise & aintement pratiquée. On peut dire, & il est vrai, que c'est le fruit le plus exquis & le plus divin que le Christianisme ait pro-duit dans le monde : mais aussi faut-il confesser que c'est le plus exposé à cette corruption de l'amour-propre, à cette tentation délicate de la propre estime, qui fait qu'après s'être préservé de tout le reste, on a tant de peine à se préserver de soi-même.

iij

Oui, Chrétiens, avouons-leà notre con fusion, il est rare dans le désordre du siécle oi nous vivons, de trouver des hommes ennemis du relâchement, févéres pour eux-mêmes; comme la religion nous oblige à l'être Mais ce qui doit encore bien plus nous confondre, c'est que peut-être n'est-il pas moins rare dans le siécle où nous sommes, & jusques parmi ceux qui sont les plus sévéres pour eux-mêmes, de trouver des hommes à couvert de l'orgueil & humbles d'esprit & de cœur. Cependant, mes Freres, disoit sain Bernard, parlant à ses Religieux, être humble & être sévére à soi-même, ce ne sont point deux choses distinguées dans les maximes de Jesus-Christ; & si nous voulons nous en rapporter à notre expérience, nous connoîtrons que c'est dans la pratique d'une sincére humilité que consiste la véritable & l'essentielle austérité. Que seroit-ce donc, s par un déplorable aveuglement, nous venions à séparer l'un de l'autre? Que seroit-ce, si cherchant ce port du salut où le Sauveur Mat. 7. nous a appellés, quand il nous a dit: Intrate per angustam portam; nous allions heurter contre un écueil aussi dangereux que celui d'une flateuse vanité & d'une orgueilleuse présomption? C'est à moi, Chrétiens, à vous le découvrir cet écueil; & c'est à vous à le craindre & à l'éviter. Mais malheur à vous & à moi, si nous négligeons de reconnoître

une si trompeuse illusion, & si nous n'apportons pas tout le soin qu'il faut pour ne

nous y laisser jamais surprendre.

Or je l'ai dit; & comme mon dessein me rappelle nécessairement aux Pharisiens, je suis encore obligé de le redire, ne nous étonnons pas fi le Fils de Dieu n'étant venu au monde que pour être le réformateur du monde, & pour lever, qu'il me soit permis de parler ainsi, l'etendard de la vie austére, il commença d'abord par une guerre ouverte contre ces prétendus dévots, les plus févéres, & dans l'opinion commune, les plus réformés du Judaisme. Pour agir conséquemment à son adorable mission, & conformément à l'Evangile qu'il nous annonçoit, il dût les traiter de la forte. A travers le voile de cette apparente sévérité, il les reconnut pour des esprits superbes; & dès-lors il les envisagea comme les usurpateurs de la gloire de son Pere. Voilà pourquoi il les entreprit.

C'étoient des hommes d'un extérieur édifiant, & qui se glorissoient par-dessus tout, d'observer littéralement & inviolablement la loi; mais qui du reste remplis d'une haute estime d'eux-mêmes, & préoccupés de leur mérite, s'attribuoient tout le bien qui paroissoit en eux; qui se regardoient & se faisoient un secret plaisir d'être regardéscomme les justes, comme les parfaits, comme les irrépré-

T iiij

440 SUR LA SÉVÉRITÉ

Justi; qui de-là prétendoient avoir droit d mépriser tout le genre humain; ne trouvar que chez eux la sainteté & la persection, &

tur cæteros: qui dans cette vue ne rougil foient point, non-seulement de l'insolent distinction, mais de l'extravagante singula rité dont ils se slattoient, jusqu'à rendre de actions de graces à Dieu, de ce qu'ils n'é

tias tibi ago, quia non sum sicut cæteri hominum: qui dans les exercices mêmes d'humilité, dans les œuvres de pénitence, cherchoien une vaine gloire; jeûnant, dit le texte sacréasin de paroître jeûner, & désigurant leur visages pour s'attirer la consiance & la véné

Mart. 6, ration des peuples, Exterminant facies suas ut appareant jejunantes: qui sous ce prétexte de vie régulière & de morale étroite, satisfaisoient leur ambition, se faisant appelles

Mat. 23. maîtres, & le voulant être par-tout, Èt vocari ab hominibus Rabbi: qui sans autre titre que celui-là, je veux dire, d'une régularité plus exemplaire, se croyoient suffisamment autorisés à prendre par-tout les premiers rangs, & à s'emparer des places d'honneur,

primas cathedras in synagogis. Car ce sont-là les traits sous lesquels Jesus-Christ même les a dépeints; en sorte qu'il ne nous a rien

EVANGELIQUE. aissé dans l'Evangile, ni de plus vif, ni de plus fini que ce tableau, où il vouloit que chacun de nous s'étudiât, & apprît à se connoître. Or tout cela, réprend faint Augustin, étoit contradictoirement opposé à la sévérité évangélique, telle que le Sauveur du monle l'avoit conçue, & telle qu'il s'étoit proposé de l'établir sur la terre; & c'est aussi le ujet pourquoi il témoigna tant de zéle conre la l'évérité fastueuse de ces faux docteurs

le la Synagogue.

Mais s'il n'a pû supporter ce faste dans les Pharisiens, comment le supportera-t-il dans 10us? c'est la belle réflexion de saint Gréjoire Pape. Si le Fils de Dieu a hautement condamné cette sévérité corrompue & emoisonnée par l'orgueil, dans des hommes lui ne lui appartenoient en rien, & qui le furent jamais élevés dans les principes le sa loi : que lui paroîtra-t-elle dans des Chrétiens qui sont, comme parle Zénon le Vérone, les disciples de son humilité, k qui par un engagement indispensable, n doivent être les sectateurs? c'est touteois, mes Freres, l'autre désordre, dont ious avons à nous garantir, & sur quoi on nous ordonne de veiller avec une atention particulière. Attendite, ne justitiam Mass. 6; restram faciatis coram hominibus, ut videanini ab eis: Prenez bien garde à ne pas faire vos bonnes œuvres devant les hommes

Tv

442 SUR LA SÉVÉRITÉ pour en être loués & approuvés.

Car ne nous imaginons pas, que cett sévérité d'ostentation, tant de fois censuré par Jesus-Christ, soit un phantôme que l loi de grace ait entiérement dissipé. Il sub siste encore; & Dieu veuille qu'après avoi été le vice des Pharisiens, il ne soit pas mes chers Auditeurs, devenu le nôtre. Tel le est en effet notre misere. Comme nou ne sommes dans le sond de notre être, qu vanité & que néant; tout, jusqu'à nos ver tus, se ressent de ce néant, & tient de cett vanité: & comme l'orgueil, si je l'ose dire est la partie la plus subtile de l'amour d nous-mêmes si prosondément enraciné dan nos ames; par une triste fatalité, il s'insi nue, non-seulement dans les choses où nou aurions lieu en quelque maniere de nou rechercher, mais jusques dans la haine d nous-mêmes, jusques dans le renoncemen à nous-mêmes, jusques dans les saintes ri gueurs que Dieu nous inspire d'exercer su nous-mêmes. A peine nous sommes-nou mis sur un certain pied de vie réformée, qu ce démon de l'orgueil commence à nous at taquer. Dès-là, si nous ne sommes en gar de contre nous, nous nous oublions: il sem ble que nous ne soyons plus de cette bass région du monde; il semble que nous soyon singuliérement les élus de Dieu; toujours con tens de nous-mêmes, & toujours prêts à nou

EVANGELIQUE. 443 exalter, fous prétexte d'exalter Dieu dans nous.

Ce n'est pas qu'en bien des rencontres; nous ne fassions les humbles; mais d'une humilité, dit saint Jérôme, qui ne risque ien ; d'une humilité qui cherche à être honorée, & qui est sûre de l'être; d'une humilité qui sert d'amorce à la louange, & dont 'orgueil même se pare. On se reconnoît, on e confesse pécheur en général; mais en pariculier, on ne veut jamais convenir qu'on it manqué. Vous diriez qu'il suffit d'être évére, pour être plein de soi-même, attaché à son sentiment & idolâtre de ses penées. De-là, fans même l'appercevoir, on ne parle plus que de soi, on ne voit plus de pien qu'en soi, on mesure tout par soi. Quoique Dieu ait des conduites de grace toutes. différentes, on n'estime plus que la sienne; 🗴 par une petitesse d'esprit présomptueuse, on voudroit tout réduire à la sienne. Et parce qu'on n'y trouve pas tout le monde disposé, on a pitié de tout le monde; je ne dis pas une pitié charitable & compatissante, mais une pitié dédaigneuse & méprisante. Tout ce qui n'est pas selon notre goût, paroît réprouvé. On croit tous les autres perdus : à l'exemple de cet homme, dont parle saint Bernard, qui par je ne sçais quel enchantement avoit infatué le monde de ses erreurs, en persuadant aux ignorans & aux simples,

T vj

444 SUR LA SÉVÉRITÉ qu'après même le bienfait de la rédemption il n'y avoit presque de salut pour personne & que toutes les richesses de la miséricord divine étoient uniquement réservées pou ceux qui croyoient en lui, & qui s'atta choient à lui; c'est-à-dire, ajoute saint Ber nard, pour ceux qui se laissoient trompe par lui: Qui nescio qua arte, ces paroles sor dignes de remarque, nescio quâ arte, per suaserat populo stulto & insipienti, etiam pos Christieffusum sanguinem, totum mundum per ditum iri; & ad solos quos decipiebat, tota miserationumDei divitias & universitatis gru tiam pervenisse. Combien de fois dans la suit des tems cette illusion s'est-elle renouvellée

On veut pratiquer le Christianisme dan sa sévérité: mais on en veut avoir l'hon neur. On se retire du monde : mais on el bien-aise que le monde le sçache; & s'il n le devoit pas sçavoir, je doute qu'on eût l courage & la force de s'en retirer. O renonce à certains divertissemens, que l religion condamne; mais on se soutient pa la gloire d'y avoir renoncé. On quitte le lux des habits; mais on a pour soi-même autant, ou plus de complaisance, que le plus mondains. On ne se soucie plus de se beauté; mais on est entêté de son esprit, & de son propre jugement. On se retranche on s'abstient, on se mortifie en secret mais on fait si bien, que ce se cret cessi

EVANGELIQUE. bientôt d'être secret; & l'on a cent biais pour

le rendre public, en sauvant même les dé-

hors & les apparences de la modestie.

De-là vient, que dans toutes ces choses & en mille autres, on aime la singularité: pourquoi? parce que la singularité a cela de propre, qu'elle excite l'admiration, qui est le charme de la vanité. Toute la perfection de l'Evangile, selon les voies simples & communes, n'a rien qui touche. S'il y a quelque chose de nouveau, c'est à quoi l'on donne, & où l'on trouve sa dévotion : & au lieu que saint Augustin, pensant à se convertir, n'évita rien plus soigneusement, que de le faire avec bruit; de peur, disoit-il lui-même, qu'il ne semblât avoir voulu paroître grand jusques dans sa pénitence; Ne Augusticonversa in factum meum intuentium ora, dicerent, quòd quasi appetiissem magnus videri: 9. nous, par un principe tout contraire, mais par un esprit bien éloigné de la sagesse de ce pénitent, nous recherchons jusques dans la pénitence un vain éclat, dont nous nous laissons éblouir.

C'est assez que nous ayons un certain zéle de discipline & de réforme, pour nous attribuer le pouvoir de juger de tout; pour usur-per une supériorité, que ni Dieu, ni les nommes, ne nous ont donnée, & pour aire la loi peut-être à ceux dont nous devons la recevoir. Car un laïque s'érigera

446 SUR LA SÉVÉRITÉ en censeur des prêtres; un séculier, en ré formateur des religieux; une femme, en di rectrice, & que sçais-je de qui? tout cela parce que sous couleur de piété, on ne s'ap perçoit pas qu'on veut dominer. Cette pre somption même, ainsi que je l'ai déja re marqué, par une conséquence naturelle dé génere fouvent & se tourne en ambition. ] semble qu'être sévére dans ses maximes, so un degré pour s'aggrandir; & que cett qualité seule bien ménagée, doive teni lieu de tout autre mérite, Comme les Pha risiens s'en servoient pour obtenir les premié res chaires dans les Synagogues, on s'en ser pour s'introduire dans les premiéres digni tés de l'Eglise. Car ne diroit-on pas toujours que Jesus-Christ avoit entrepris de nou marquer dans ces sages du Judaïsme, tous le déréglemens & tous les abus à quoi nou devions être sujets; & n'est-il pas éton

aujourd'hui dans le monde Chrétien? Or je soutiens que ce levain & cette enflu re de l'orgueil, non-seulement corrompt l mérite de la sévérité Chrétienne, mais qu'i en détruit même la substance. Qu'il en cor rompe le mérite, vous n'en doutez pas: ca quel peut être devant Dieu le mérite d'ul homme superbe? Avec quel front osera-t-II. Tim dire après S. Paul : Reposita est mihi coron

nant, que ce qu'il reprochoit alors, soi justement & à la lettre ce qui se voit encor EVANGELIQUE. 447

ustitiæ; j'attends de mon Dieu la couronne le justice qui m'est réservée? Quel droit le Sauveur du monde n'aura-t-il pas de lui répondre, comme dans l'Evangile: Recepisti Matt. 64 mercedem tuam; vous vous promettez une écompense, & vous ne faites pas réflexion, que vous l'avez déja reçue, ou plutôt que vous vous l'êtes déja donnée? Vous vouliez vous satisfaire, vous complaire en vous-mêne; & de quelles secrettes complaisances l'avez-vous pas été rempli? combien avez-vous été satisfait de votre personne? vous voilà donc récompensé; & je ne vous dois olus rien, que le châtiment de votre vanité & de votre orgueil. Mais c'est en votre nom, Seigneur, que je me suis engagé dans des voies dures & pénibles. En mon nom? dies, au vôtre. Votre nom, par les foins que vous en avez pris, ou que l'on en a pris pour vous, en a été dans le monde plus vanté & plus honoré: mais pour le mien, bien loin d'être glorifié, il en a souffert.

Par conséquent, Chrétiens Auditeurs; aul mérite dans cette sévérité; & j'ajoute nême, nulle vraie sévérité alors, puisque l'orgueil en détruit tout le sonds & toute la substance. J'en donne la raison: c'est que la vraie sévérité, la sévérité Chrétienne, doit consister à se faire violence, & à contredire la nature & l'amour-propre. Or out ce qui flatte notre orgueil, flatte la

nature; & au lieu de la combattre, on l'fuit, on la contente, on la repaît de c qu'elle goûte avec plus de douceur & plu de plaisir. Et en effet, il n'y a point d vie, pour laborieuse & pour gênante qu'el le puisse être, que nous ne trouvions douc naturellement, quand nous sçavons qu'ell nous distingue dans le monde, qu'elle sa parler de nous dans le monde, qu'elle not y fait considérer & respecter. Il ne faut plu de grace, pour nous faire agir; la natur seule nous donne des forces.

C'est pour cela, dit saint Chrysostome (& cette pensée m'a toujours paru bien so lide & bien judicieuse,) c'est pour cela qu nous avons beaucoup moins de peine à sair plus que nous ne devons, qu'à faire c que nous devons; & qu'une des erreurs le plus communes parmi les personnes mêm qui cherchent Dieu, est de laisser le précep te & ce qui est d'obligation, pour s'attache au conseil & à ce qui est de surérogation Pourquoi? parce qu'à faire plus qu'on n doit, il y a une certaine gloire que l'on am bitionne, & qui rend tout aisé; au lies qu'à faire ce que l'on doit, il n'y a poin d'autre louange à espérer, que celle des ser viteurs inutiles: Servi inutiles sumus; quoi debuimus facere, fecimus.

Quelle est donc, encore une fois, la vérita ble austérité du Christianisme? Ah! me

EVANGELIQUE. ters Auditeurs, concevons-le bien, & ne oublions jamais. La vraie austérité du hristianisme, c'est d'être humble, c'est 'être petit à ses yeux, c'est d'être vuide de »i-même, c'est de ne point saire tant de repur sur soi-même; c'est d'être mort, sinon ı sentiment, du moins au désir & à la pason de l'honneur; c'est de recevoir de bonne ace, & quand Dieu le veut, l'humiliation le mépris. La vraie austérité du Christiasme, c'est d'aimer à être abaissé, à vivre uns l'oubli, dans l'obscurité, & de prati-1er solidement & de bonne soi, cette cour-, mais cette importante leçon de saint Berrd, Ama ne sciri. Car voilà ce qui est in- Bernarda pportable à la nature : on ne pensera plus imoi, on ne parlera plus de moi, je n'auli plus que Dieu pour témoin de ma conuite, & les hommes ne sçauront plus, ni qui suis, ni ce que je fais. Et parce l'humilé même se trouve exposée en certains nres de vie, dont toute la perfection, coique fainte d'ailleurs, a un air de diftction & de singularité; la vraie austéritdu Christianisme, sur-tout pour les ames lines, est souvent de se tenir dans la voie cmmune, & d'y faire, fans être remarcé, tout le bien qu'on feroit dans une auti route avec plus d'éclat. Dans cette voie cmmune, on ne pensera plus à vous, tant reux; c'est ce que vous devez chercher.

450 SUR LA SÉVÉRITÉ

Dans cette voie commune, on ne vous ac

mirera plus, vous n'aurez plus d'approbiteurs gagés pour faire valoir vos moindractions: hé bien, c'est ce qui mettra vibonnes œuvres plus en assurance. Dan cette voie commune, vous ne serez pas cla société des parfaits, votre nom sera con me enseveli: à la bonne heure; c'est l'état cl'Apôtre veut que vous soyez, quand il vo dit, que comme Chrétien, vous avez comourir à tout, & que votre vie doit être ce tis, & vita vestra abscondita est cum Christian Deo. Cela vous paroîtra rude, & cela l'en esset: mais c'est par-là même, & en ce même, que vous trouverez cette voie étroi

qui conduit à la fainteté propre de la re

révélées aux petits, qui ne se produise point tant dans le monde, & qu'on

gion que vous avez embrassée.

Ah! Seigneur, imprimez-nous bien ava ces vérités dans l'esprit. Je vous rends grace ô Dieu de mon ame, de ce que vous ne la avez point sait connoître aux sages & a distintuit prudens: Consiteor tibi, Pater, quia abscordisti hæc à sapientibus & prudentibus. Je dis pas seulement aux sages mondains, a politiques du siécle; mais aux sages dévote ces dévots superbes, qui se sont évanoité dans leurs pensées. Sed revelasti ea parvul & je vous bénis au même tems de les avances de les avanc

EVANGELIQUE. roduit point tant, dont on n'exalte point ant le mérite; mais dont les noms inconus sur la terre, sont écrits dans le ciel; dont es voies sont d'autant plus droites & plus ûres qu'elles sont plus simples. Oui, mon Dieu, soyez-en beni : Ita, Pater, quoniam Ibidem? c fuit placitum ante te. Finissons; sévérité hrétienne, sévérité désintéressée, sévérité umble, enfin sévérité charitable: c'est la oisiéme partie.

A Considérer les choses dans l'apparence, III. n'est rien de plus opposé, ce semble, que la vérité Chrétienne & la charité. Car la cha-1. Cor. 136 té, selon S. Paul, est douce, indulgente, ondescendante; elle couvre tout, elle exuse tout, elle supporte tout: & au contrai-, la sévérité fait profession de n'excuser en, de ne supporter rien; de n'avoir ni pmplaisance, ni indulgence; d'être inflexile dans ses sentimens, & rigide dans sa onduite. Qualités, qui se détruisent, à ce 1'il paroît, les unes les autres. Cependant, hrétiens, le Fils de Dieu a supposé que on pourroit parfaitement les allier enseme; & de la maniére qu'il a conçu fon Evanle, à peine diroit-on, pour laquelle de ces eux vertus il a témoigné plus de zéle: ne les vant jamais séparées; n'ayant point voulu e l'une sans l'autre, mais ayant sait égaletent de l'une & de l'autre le caractére de sa li. Comment cela, & quel moyen de les ac452 SUR LA SÉVÉRITÉ corder? rien de plus aisé, mes chers Aucteurs, pour peu que nous soyons versés dan la morale de J. C. Car distinguons bien lobjets: & par la dissérence des objets, no reconnoîtrons que ce qui paroît en ceci co tradictoire, est justement ce qui fait tou

l'harmonie & toute la perfection de la l

de grace.

En effet, dit saint Augustin, & voici dénouement de la question, le Sauveur monde n'a jamais prétendu dans l'Evangil que nous eussions pour les autres de la sév rité, mais seulement pour nous-mêmes: son intention n'a point été, que nous eu sions pour nous-mêmes cette charité dont s'agit, c'est-à-dire, cette douceur & cet bénignité, mais seulement pour les autre Or la charité pour les autres & la févér pour soi-même, ce sont deux devoirs qui concilient d'eux-mêmes; & qui bien loin se combattre, s'entretiennent mutuellemei puisqu'il est certain, que la seule obligation d'être charitable envers nos freres, no met dans une absolue nécessité d'être sév res envers nous-mêmes; & que l'expérien nous apprend tous les jours, que l'occasie la plus fréquente & le sujet le plus ordinal que nous ayons d'exercer cette févérité e vers nous-mêmes, est la charité que no devons au prochain.

Je ne parle pas au reste de ceux que Die établis pour gouverner les autres, & pour le

commander; beaucoup moins de ceux à qui Dieu confie la conduite des ames, tels que ont les Pasteurs, les Confesseurs, les Direceurs. Ce n'est point à moi, & je m'en suis léja déclaré dans un autre discours, ce n'est point à moi qu'il appartient de leur donner les régles : ce seroit plutôt à moi de les rendre d'eux. De sçavoir s'ils doivent être évéres, ou indulgens; si dans les sonctions le leur ministère la sévérité doit prédomiier par-dessus la charité, ou si la charité doit 'emporter sur la sévérité; si la sévérité sans charité peut être utile, ou si la charité sans évérité peut être efficace : ce sont des points jui ne regardent pas ceux qui m'écoutent, k que je n'entreprends pas de décider. Mais e parle de Chrétien à Chrétien, de particuier à particulier : & je dis ce qu'il seroit si mportant pour vous & pour moi de nous lire tous les jours de notre vie, que la chaité dûe au prochain, est la matiére la plus bondante & au même tems la plus nécesaire de cette sévérité dom Dieu veut que lous ufions envers nous-mêmes. Pourquoi? n pouvons-nous douter après les excellenes idées que saint Paul nous donne de la harité Chrétienne; & sur-tout après tant l'épreuves de ce qu'il nous en coûte pref-qu'à chaque moment dans le commerce du nonde pour la pratiquer?

Quand ce grand Apôtre nous dit que la

454 SUR LA SÉVÉRITÉ

charité doit supporter les soiblesses les i persections du prochain, qu'elle doit oblig & servir le prochain, qu'elle doit soulag les miséres du prochain: quand il ajou qu'elle ne s'aigrit point, qu'elle ne se piq point, qu'elle ne rend point le mal pour mal, qu'elle est patiente dans les injure qu'elle fait du bien à ceux qui l'outragen qu'il n'y a rien qu'elle ne soit disposée à soi frir; dans cette description si belle & si viv que nous prêche-t-il, sinon la sévésité el

vers nous-mêmes?

Sévérité véritable: car pour accomplir to cela, que ne faut-il pas prendre sur soi-m me? combien de victoires ne faut-il pas rer porter fur son naturel, sur son humeur, s ses passions? Entrons dans le détail. Po avoir cette charité patiente, que ne fautpas endurer? à combien de bisarreries & ( caprices de la part de ceux avec qui l'on vi à combien de manières importunes, fâche ses, choquantes, ne faut-il pas s'accomm der? quelles astrions & quelles antipathi naturelles ne faut-il pas furmonter? Pour avc cette charité discrette & sage, en combien choses ne faut-il pas se contraindre? p exemple, en combien de rencontres ne fait il pas par charité se taire, quand on voudre parler; acquiescer, quand on seroit tenté de re fister; excuser, quand on auroit envie de co trôler; aimer mieux paroître dans l'entretie

EVANGELIQUE. noins agréable & moins spirituel, que d'offener & de railler? Pour avoir cette charité déachée d'elle-même, que ne doit-on pas farifier? de combien de prétentions justes ne aut-il pas se relâcher? en combien de sujets ¿ de conjonctures, où il seroit aisé de l'emorter, ne faut-il pas, pour le bien de la aix, plier & céder? Pour avoir cette chaité douce, quels mouvemens de colére ne aut-il pas réprimer? Quels sentimens de engeance ne faut-il pas étouffer? quels nauvais offices & quelles injures ne faut-il as oublier? Dites-moi, mes chers Auditeurs, u'est-ce que la sévérité évangélique, si ce ne est pas-là. Donnez-moi un homme qui s'aine lui-même, & qui ne sçache pas se gêner c se mortisier; comment s'acquittera-t-il de es devoirs, & de mille autres, à quoi nous blige la charité du prochain? comment imera t-il le prochain à ces conditions? omment s'incommodera-t-il pour l'assister ans ses besoins? comment s'humiliera-t-il our l'adoucir dans ses emportemens? comaent consentira-t-il à lui pardonner une inire? comment se soumettra-t-il à le préveir, pour ménager une réconciliation? Il st donc vrai que la charité dont nous somnes redevables à nos freres, bien loin d'être ontraire à la sévérité Chrétienne, en est ne des parties les plus essentielles & comne le fondement.

456 SUR LA SÉVÉRITÉ

Mais qu'arrive-t-il? appliquez vous à ce derniére pensée. Au lieu de raisonner & d gir suivant ce principe, nous confondons tot l'ordre des choses: & par un renversem t que l'amour-propre ne manque guéres à faire dans notre cœur, si nous n'avons sh de nous en garantir, au lieu d'exercer cotre nous-mêms cette févérité, contre novmêmes, dis-je, qui de droit naturel & di n en sommes les premiers ou les seuls objets nous l'employons contre nos freres, qui sont pas néanmoins de son ressort. Car à qui se réduit communément cette prétence sévérité dont nous nous flattons? Je veu Chrétiens, qu'elle ne laisse pas de produ en nous quelque réforme; je veux qu'e nous retranche certains plaisirs & certas divertissemens du siécle corrompu; je ves même qu'elle nous fasse paroître plus ocipés de Dieu & de notre sanctification : m fi avec tout cela elle nous rend fâcheux, i portuns, critiques, censeurs des actics d'autrui, & insupportables dans la sociét si malgré tout cela, elle nous fait perce cette complaisance charitable, cette dérence que nous devons avoir pour le autre & sans laquelle il est impossible de conservi la paix, sur-tout entre des proches & dal une famille; si en conséquence de ce que nous sommes réguliers, nous croyons avoir droit acquis de ne rien approuver, de ne ri tolére.

EVANGELIQUE. 457 olérer, de ne rien passer. Si cette sévérité 'attache à observer jusques à une paille dans œil de notre prochain, à l'étendre, & à grossir, jusqu'à la faire paroître comme ne poûtre. Si elle nous inspire je ne sçais uelle aigreur dans les avis mêmes de chaté que nous donnons; ou si, sous, prétexte charité, elle nous met sur le pied d'en onner sans mesure, & toujours par bizarre-& par caprice. Si elle nous autorise dans ne liberté de médire, d'autant plus dangeuse, qu'elle paroît mieux intentionnée, & l'elle prend l'apparence du zele. Si par axime de régularité, nous disons plus de al de notre frere, que les plus médifans du ! cle n'en diroient ou par imprudence ou r malice. Si cet esprit de sévérité sert à inenter nos ressentimens, à exciter nos ingeances, à nous rendre incapables de our, jusques-là que parce que nous soms pieux & dévots, ou que nous en avons réputation, on craigne beaucoup plus de us blesser, que d'offenser un homme du ande, qui n'aspire point à une si haute liteté. Mais par-dessus tout, si l'aversion nme, & une aversion d'état, si l'aliénation cœur & un esprit de contradiction, est le Picipe secret qui nous engage à nous déclarssévéres; car encore une fois cela peut arri-, & puisque je monte dans la chaire de Jus-Christ, pour corriger les désordres des Avent.

Chrétiens, je ne les dois pas déguiser: si dis-je, notre sévérité dégénére dans ces abu ce n'est plus qu'une sévérité fausse; & l'o peut bien nous reprocher, comme aux Phrisiens, que nous sommes de grands observateurs de petites choses, tandis que noi négligeons les plus importantes.

Car un des plus grands préceptes, c'é celui de la charité; & voilà, hypocrite Pharisiens, leur disoit le Sauveur du mond à quoi vous manquez. Toute votre piété réduit à de légéres observances & à de m nues pratiques de religion; à payer les di mes, dont il n'est pas même parlé dans loi, & que l'on n'exige pas de vous : De matis mentham & anethum. Mais cependa vous oubliez les points les plus essentiels, justice & la miséricorde: Reliquistis quæ gr viora sunt legis, misericordiam & judicium.] loi vous ordonne d'être équitables dans v jugemens; & tous les jours vous portez co tre le prochain les plus injustes arrêts, en décriant, en le déchirant, en le condamna La loi vous ordonne de secourir vos fren & tous les jours vous leur suscitez de no veaux ennemis; vous formez contre eux nouvelles intrigues: au lieu de les aider, vo travaillez à les perdre. C'est ainsi que vo vous aveuglez: c'est ainsi que vous craigu d'avaler un moucheron, & que vous dévo des chameaux.

Mat. 9.2.

EVANGELIQUE.

Tel fut en effet le vice des Pharisiens. Exactitude scrupuleuse à l'égard de certaines traditions, de certaines cérémonies peu nécessaires, mais en quoi ils faisoient consister la sévérité de leur morale : & du reste transgression libre & entiére des devoirs les plus ndispensables. S'agissoit-il du jour du Sapath? ils l'observoient avec une telle riqueur, ou plutôt, avec une telle supersti-ion, que pour ne le pas violer, comme l'a emarqué Josephe, ils aimerent mieux duant le siège de Jérusalem, livrer leur ville u pouvoir des Romains, exposer leurs iens, leur liberté, leur vie, que de réparer ne bréche: mais à ce même jour du Saath, ils ne se faisoient point de peine des erfidies les plus noires & des plus lâches ahisons. S'agissoit-il d'entrer dans la salle e Pilate? ils se tenoient dehors, ils s'en oignoient; de peur, dit l'Evangéliste, d'êe souillés en y entrant : mais au même tems conspiroient contre Jesus-Christ, ils le lomnioient, ils poursuivoient sa morta bilà, reprend S. Augustin, des gens d'une inscience bien délicate. Ils regardent comune espéce d'impureté de paroître dans prétoire d'un juge payen, & ils ne se sont ls un crime de verser le sang d'un innont: Alienigenæ judicis prætorio contaminari August. rtuebant, & fratris innocentis sanguinem Judere non timebant. Or n'est-ce pas là une

460 SUR LA SEVERITÉ peinture naturelle de la piété de notre fiécle Une personne fera cent communions, qu n'aura pas la moindre complaisance pour uj mari, pour des enfans, pour des parens pour des domestiques : elle mortifiera 10 corps, & elle ne remportera pas une seul victoire sur son cœur; elle fera souffrir tout une famille par ses caprices & ses chagrins on la verra au pied d'un Autel réciter d longues priéres; & dans une conversatio on l'entendra tenir les discours les plus me disans. Qu'est-ce que cela? une piété d Pharisien, ou si vous voulez que je par avec l'Apôtre, une piété d'enfant. Áh! me Freres, écrivoit-il aux Corinthiens, je voi conjure de ne vous point comporter dai les choses de Dieu comme des enfans: Fr tres, nolite pueri effici sensibus. Sur quoi sai Jean Chrysostome fait une comparaison bie propre à mon sujet. Voyez, dit ce Pere, enfant. Qu'on le dépouille de ses biens qu'on lui enléve son héritage, qu'il voye maison en seu, il n'en est point touch mais qu'on lui ôte une bagatelle qui l'am se, il s'afflige, il pleure, il est inconsol ble. C'est ce qui nous arrive tous les jou A-t-on manqué aux régles les plus sacré de la charité? à peine y faisons-nous que

que attention. Mais a-t-on omis une excice de notre choix, & qu'on s'est volo tairement prescrit? on court au tribunal

Cor. 14.

EVANGELIQUE.

461

la pénitence s'en accuser, & l'on en gémit devant Dieu. Mais quoi? faut-il donc les quitter, toutes ces pratiques? faut-il prendre une voie plus large, & nous relâcher de notre sévérité? A cela je réponds comme le Sauveur du monde. Il ne disoit pas aux Pharisiens: Laissez ces petites obfervances; mais attachez-vous d'abord aux plus nécessaires. Il faut avant toutes choses accomplir celles-ci, & ne pas abandonner ensuite les autres : Hac oportuit facere, & Mat. 23. illa non omittere. Oui, Chrétiens, foyons exacts & réguliers, soyons sévéres dans nos mœurs: non-seulement j'y consens; mais je vous y exhorte, & je ne puis trop fortement vous y exhorter. Cependant, selon la belle leçon que nous fait ce grand maître de la vie spirituelle, François de Sales, ne nous arrêtons pas à garder quelque dehors, tandis que l'ennemi s'empare du corps de la place. Que notre sévérité soit solide; & elle le sea, si c'est une sévérité désintéressée, si c'est ine sévérité humble, si c'est une sévérité charitable. Par-là nous parviendrons à la persection de l'Evangile, & à la gloire, que je vous souhaite, &c.



## SERMON

## POUR LE IV. DIMANCHI

DE

## L'AVENT.

Sur la Pénitence.

Et venit in omnem regionem Jordanis, prædican Baptismum pænitentiæ, in remissionem peccato rum.

Jean-Baptisse vint dans tout le pays qui est le long d Jourdain, prêchant le Baptême de pénitence, pou la rémission des péchés. En S. Luc, chap. 3.

## SIRE,

OUELQUE malheureuse que soit la condition de l'homme dans l'état du péché, si tout pénitence étoit véritable, ou s'il étoit tou jours aisé de discerner la vraie pénitence d la pénitence imparfaite & fausse; le pécheu dans son malheur même auroit de quoi se consoler, parce qu'il pourroit au moins en visager la pénitence comme une ressource

SUR LA PÉNITENCE. 463 infaillible, & comme un fonds certain de tranquillité & de paix. La grande misére du pécheur, dit S. Chrysostome, c'est qu'étant assuré, comme il est, de la réalité de son péché, il ne peut jamais être absolument assuré de la validité de sa pénitence. Ce qui rend son sort déplorable, c'est que bien souvent la pénitence qu'il a faite, ou qu'il a cru faire, ne doit pas moins le troubler que son péché même : c'est que tous les oracles de l'Ecriture lui apprennent, qu'il n'y a que la vraie & la parfaite pénitence qui sauve l'homme; & qu'au contraire il y en a cent autres, ou parce qu'elles sont fausses & vaines, ou parce qu'elles sont imparfaites & insuffisantes, qui ne le sauvent pas. S'il lui arrive de s'y tromper; si faute de discernement, il vient, dans la pratique même de la pénitence, à prendre le faux pour le vrai, & à compter pour suffisant ce qui est défectueux : dès-là il tombe dans l'abîme des plus infortunés pécheurs, puisque sa pénitence même, qui devoit être sa justification & son salut, devient encore une des causes de sa condamnation & de sa perte. Voilà, s'il entend bien sa religion, ce qui doit le faire trembler.

Voulez-vous, Chrétiens, calmer aujourd'hui vos consciences, autant qu'il est possible, sur un point si important; & pour cela voulez-vous sçavoir quelle est la véritable

464 SUR LA PÉNITENCE. pénitence, ou pour mieux dire, en qu' consiste, le discernement juste que vous d vez faire de la véritable pénitence? c'est que je vais vous apprendre, & voici en pl

de paroles tout mon dessein.

J'appelle véritable pénitence, péniten fûre, celle que le saint Précurseur, Jea-Baptiste, prêchoit aux peuples qui le v noient chercher dans le désert, quand ille disoit : Faites donc de dignes fruits de péi Matt. 3. tence: Facite ergò fructus dignos pænitenti Il ne se contentoit pas qu'ils fissentpénitenc mais pour pouvoir compter sur leur pén tence, il vouloit qu'ils en jugeassent par l fruits. Car la pénitence n'est solide, ni rec vable au tribunal de Dieu, qu'autant qu'e est efficace; & peut-elle être autrement e ficace, que par les fruits qu'elle produit? F cite fructus dignos pænitentiæ. Je les réduit trois, & je dis après tous les Peres de l'Eg se, que la pénitence efficace est celle qui r tranche la cause du péché, celle qui répa les effets du péché, celle qui assujettit le p cheur aux remédes du péché. Trois caract res qui font d'une part la persection de la p nitence, & de l'autre la sureté morale du p cheur pénitent. Trois caractéres que je vo prie de bien remarquer, & qui vont partag cediscours. Retrancher généreusement ce q est la cause ou la matière du péché. Répar pleinement ce qui a été l'effet & la suite

SUR LA PÉNITENCE. péché. S'assujettir sidélement à ce qui doit être le reméde du péché. Si votre pénitence, mon cher Auditeur, est accompagnée de ces trois conditions, vous pouvez, sans être téméraire & présomptueux, faire fonds sur elle; mais qu'une de ces trois conditions lui manque, c'est assez pour la rendre inutile, ou même criminelle,

Remplissez-nous, mon Dieu, de votre esprit : de cet esprit de zéle qui animoit Jean-Baptiste; c'est ce que je vous demande pour moi : de cet esprit de componction qui touchoit les Juifs, & qui les disposoit à profiter desgrandes véritésqui leur étoient annoncées par ce fidéle ministre; c'est ce que je vous demande; non point seulement pour moi, mais pour toutes les personnes qui m'écoutent. Adressons-nous encore à Marie. Ave, Maria.

JE fonde la premiére proposition sur deux parties, principes également incontestables, & dont notre seule expérience doit nous convaincre, our peu que nous ayons soin de nous étudier jous-mêmes, & de discerner les mouvemens le notre cœur. Car voici d'abord ce que nous devons reconnoître, & c'est une observaion qu'a fait avant moi S. Augustin. Quelue corrompue, dit ce Pere, que soit la natue de l'homme depuis le péché & par le péhé, on n'aime point at rès tout le péché comne péc hé. Il n'appartient qu'aux démons d'ê-

tre disposés de la sorte; & on pourroit même douter s'ils portent jusques-là leur obstination & leur malice. On aime ce qui est la matière & la cause du péché; mais on n'aime point dans le fond le péché même: c'est-à-dire, on aime le plaisir que Dieu désend, mais non pas parce qu'il le désend. On aime le prosit de l'usure qui est injuste; mais on l'aime parce qu'il est commode, & non pas parce qu'il est injuste. On aime la vengeance qui est criminelle; mais on l'aime parce qu'on croit que l'honneur y est engagé, & non pas parce qu'elle est criminelle.

Je dis plus: on voudroit, s'il étoit possible, pouvoir séparer l'un de l'autre; & par une précision, dont le libertin s'accommoderoit volontiers, on voudroit que ce qu'on ai-me, ne fût pas défendu de Dieu; on voudroit que Dieu ne s'offensât pas du plaisir que l'on recherche en satisfaisant sa passion : en un mot, on voudroit pouvoir se contenter, & ne pas pécher. Mais parce que ces deux choses sont inséparables, & que dans la conjoncture où je suppose le pécheur, le désir qu'il a de se contenter, l'emporte par-dessus la crainte qu'il a de pécher : de-là vient, dit S. Augustin, que sans aimer le péché, que haissant même le péché, il péche toutefois dans la satisfaction qu'il se procure. Pourquoi? parce qu'il aime au moins ce qu'il sçait, & ce qu'il ne peut ignorer être la cause, ou la matière du

SUR LA PÉNITENCE. 467 péché. Or cela suffit pour le rendre malgré lui-même transgresseur & prévaricateur de la loi de Dieu.

Voilà le premier principe; & prenez garde, Chrétiens: ce n'est donc point précisément par la haine du péché, considéré comme péché, qu'il faut distinguer les pécheurs esficacement convertis, d'avec ceux qui ne le sont pas; puisqu'il est certain que les plus endurcis pécheurs, tandis qu'ils ont un reste de religion, conservent encore, ou du moins peuvent conserver cette haine du péché. Ce n'est point, dis-je, par cette haine générale, par cette haine spéculative du péché, qu'il faut juger du mérite de la pénitence; puisqu'on sçait bien qu'il n'en coûte rien au pécheur; pour hair le péché de la sorte, & que la pénitence la plus vaine peut avoir cela de commun avec la pénitence la plus solide.

Mais par où devons-nous commencer à faire dans nous-mêmes le discernement de la vraie pénitence, & de ce que j'appelle ici détestation sincére & efficace du péché? Ecoutez-moi, Chrétiens, & jugez-vous. En voici l'induction pratique. C'est par le retranchement actuel & essectif de ce que nous reconnoissons être en nous la cause du péché; de ce qui somente, & qui fait subsister dans nous ce corps de péché, que Dieu veut que nous détruissons, en nous convertissant à lui: Ut destruatur in Rome of vobis corpus peccati. C'est par le renoncement

V vj

468 SUR LA PÉNITENCE. à mille choses agréables qui font dans l'idéed l'homme charnel la douceur de la vie; maisqu sont aussi par-là même le poison mortel deno ames & l'aiguillon du péché. C'est par la fuit des objets, qui excitent dans nos cœurs ce pernicieux défirs, que la concupifcence, selor l'Ecriture, ne peut concevoir sans enfanter le péché: Deinde concupiscentia cum conceperit parit peccatum. C'est par l'exacte fidélité : éviter des entretiens, dont nous sçavons bier. que la scandaleuse licence corrompt la pureté des mœurs; puisque c'est de-là que viennent les premiéres plaies, & souvent les plus incurables, que nous fait le péché. C'est par la sé vére, mais salutaire, mais nécessaire déterminationà nous interdiredessociétés&des commerces qui sont pour nous comme les liens du péché; des représentations & des spectacles, dont l'unique effet est d'émouvoir les passions les plus vives, & de répandre dans l'imagination & dans les sens les plus dangereuses semences du péché; des assemblées, où l'esprit impur, est comme dans son regne, & en possession de tendre à l'innocence les piéges les plus inévitables du péché; des lectures où notre damnable curiofité est si souvent & si justement punie par les malignes, impressions qu'elles laissent du péché. C'est par le sacrifice entier & sans réserve, de ces amitiés, dont nous nous appercevons bien, que la tendresse malheureuse, quoique cou-

Tree V.

SUR LA PENITENCE. 469 verte d'un voile depudeur, n'est au fondqu'un affinement de sensualité, & qu'un déguisenent de péché. C'estpar le prompt & éternel livorce avec cette personne, dont les artifices ussi-bien que les charmes, & souvent bien lus que les charmes, sont les amorces fatales lu péché. C'est par la sainte violenceque chaun de nous doit se faire sur tout cela, puisque esont là, dans la pensée de l'Apôtre, les armes le l'iniquité & du péché: Arma iniquitatispec-Rom. 6. ato. En un mot, c'est par cette circoncision vangélique, qui ne s'arrêtant pas à la furace, ni au changement extérieur de l'homne, dépouille l'homme de ce qu'il a dans le œur de plus intime; & de ce qui est en lui 'origine du péché.

Oui, c'est par-là que le Chrétien doit meurer l'essicace & la vertu de sa pénitence; &
il est dans l'obligation d'approcher de ce
acrement que Jesus-Christa institué pour la
éconciliation des pécheurs, c'est par-là qu'il
oit commencer à accomplir le grand préepte de l'Apôtre; Protet autem seipsum hoo: que l'hommé s'éprouve lui-même; &
utant qu'il le peut dans cette vie, qu'il s'asre de lui-même. Or il le peut par-là, reend S. Chrysostome; & moi j'ajoute,

l'il ne le peut que par-là.

Supprimez toutes ses paroles inutiles, & Invertissez-vous solidement: Tollite verba, Osee. 142 convertimini. Ainsi parloient les Prophétes,

SUR LA PÉNITEN CE. exhortant à la pénitence le peuple de Dieu & c'est, pécheur à qui je parle, le ministér dont je m'acquitte aujourd'hui. Vous détel tez, dites-vous, votre péché; vous y renon cez: du moins le croyez-vous ainsi. Mai peut-être vous flatez-vous dans le témoi gnage que vous vous rendez; & votre con trition prétendue n'est rien moins devan Dieu que ce qu'elle vous paroît. Peut-être êtes-vous plus touché de la honte de votre péché, que de sa malice; du remords & di trouble qu'il vous cause, que de l'injure qu'i fait à Dieu; de l'embarras où il vous jette que de la disgrace de Dieu qu'il vous attire: si cela est, contrition toute humaine. Peutêtre votre erreur vient-elle de ce que vou confondez les graces de la pénitence qui son en vous, avec la pénitence qui n'y est pas les désirs de conversion que Dieu vous inspi re, avec votre conversion même, dont vou! êtes encore bien éloigné: c'est-à-dire, peutêtre vous croyez-vous changé & converti, lorsque vous souhaitez seulement de l'être: si cela est, contrition apparente. Mais voulez-vous sortir de cette incertitude? voulezvous bien connoître ce que vous êtes? Tollite verba: sans vous arrêter aux paroles, toùjours équivoques, toujours suspectes, voici la régle que vous devez prendre. Entrons dans le détail; il n'y aura rien qui ne convienne à la Chaire.

SUR LA PÉNITENCE. 471

Vous êtes un homme du monde, un homme dittingué par votre naissance: mais dont les affaires, ce qui n'est aujourd'hui que trop commun, sont dans la confusion & dans le désordre. Que ce soit par un malheur ou par votre faute, ce n'est pas là maintenant de quoi il s'agit. Or dans cet état, ce qui vous porte à mille péchés, c'est une dépensequi excéde vos forces; & que vous ne soutenez, que parce que vous ne voulez pas vous régler, & par une fausse gloire que vous vous faites de ne pas décheoir. Car de-là les injustices; de-là les duretés criantes envers de pauvres créanciers que vous désolez, envers de pauvres marchands aux dépens de qui vous vivez; envers de pauvres artisans que vous saites languir, envers de pauvres domestiques dont vous retenez le salaire. De-là ces frivoles & trompeuses promesses de vous acquiter; ces abus de votrecrédit; & ces chicanes infinies; pour éloigner un payement ou pourl'éluder. De-là ces dettes éternelles, qui, en ruinant les autres, vous damnent vous-même. Retranchez cette dépense; & si vous voulez que je sois bien persuadé de la vérité de votre contrition, ayant peu, passez-vous de peu. Ne vous mesurez pas par ce que vous êtes; mais par ce que vous pouvez. Otez-moi ce luxe d'habits, cette superfluité de train, cette vanité d'équipage, cette curiosité de meubles. Réduit à la disette & à une trisse indi472 SUR LA PÉNITENCE.

gence, supportez-la, mais supportez-la e Chrétien, & puisqu'il le faut, faites-vous-e un mérite & une vertu. Sans cela, en vai pleurez-vous votre péché; en vain formez vous mille repentirs, ou plutôt, en vain le témoignez-vous: ces repentirs, ce sont de paroles, & Dieu vous demande des effets Tollite verba, & convertimini.

Vous aimez le jeu; & ce qui perd votr

conscience, c'est ce jeu-là même; un je fans mesure & sans régle; un jeu qui n'el plus pour vous un divertissement, mais un occupation, mais une professition, mais un trafic, mais une attache & une passion, mai si j'ose ainsi parler, une rage & une fureur un jeu dont on peut bien dire à la lettre que c'est un absme qui attire un autre abs Pfal. 41. me, ou même cent autres abîmes: Abyssu abyssum invocat. Car de-là viennent ces in nombrables péchés qui enfont les suites; de-l l'oubli de vos devoirs, de-là le déréglemen de votre maison, de-là le pernicieux exem ple que vous donnezà vos enfans, de-là le dissipation de vos revenus, de-là ces tricheries indignes, & s'il m'est permis d'user d'un terme plus fort, ces friponneries que cause l'a vidité du gain; de-là ces emportemens, ces juremens, ces désespoirs dans la perte; de-le souvent, & plus que de la fragilité du sexe ces honteuses ressources où l'on se voit force d'avoir recours; de-là cette disposition tout, & peut-être au crime, pour trouver de

Sur la Pénitence. 473 quoi fournir au jeu. Retranchez ce jeu; & arce qu'il est bien plus aisé de le quitter abolument, que de le modérer, quittez-le : aites-en une déclaration publique; donnez Dieu une preuve de la sincérité de votre ontrition, en coupant la racine du mal; & our vous assurer, vous-même, que vous le voulez plus pécher, imposez-vous la loi e ne plus jouer. Sans cela vous aurez beau ire, comme le Publicain de l'Evangile: eigneur, soyez-moi propice; je reconnois non péché; votre voix est la voie de Jacob; nais vos mains sont les mains d'Esaü: Tolte verba, & convertimini.

Enfin, examinez-vous devant Dieu; & ige équitable de vous-même, défait de oute prévention, voyez ce qui sert de sujet u péché; mais voyez-le préparé & résolu à 'en excepter rien, à n'en retenir rien dans le icrifice que vous en devez faire. Voilà par ù vous connoîtrez si vous êtes pénitent. Atquer le péché, non en idée, mais en subance; en sapper le fondement, & le renverer : c'est ce que S. Paul appelle courir, non as au hazard, mais à dessein d'arriver au erme: Sic curro, non quasi aërem verberans: 1. Cor.9. est ce qu'il appelle combattre, non pas en onnant des coups perdus, ni en frappant air; mais en faisant tomber l'ennemi que ous poursuivez,& en remportant sur lui une eine victoire. Je passe au second principe.

474 SUR LA PÉNITENCE

On n'est pas toujours maître de ses pensée ni des premiers mouvemens de son cœu mais on est toujours responsable de ses à tions & de sa conduite; & quand on vien par exemple, à succomber dans une occasic dangereuse, d'où la loi de Dieu nous obl geoit de fortir; mais où malgré la loi de Did néanmoins, l'on est demeuré, on n'a jama droit alors de dire, Je n'ai pû me défend de ce péché; mais on doit dire, Je ne l'ai p voulu, ou je ne l'ai que très-foiblement peu fincérement voulu. Appliquez-vous. Je l'avoue, Chrétiens: un pécheur con

verti de bonne foi, dans l'état même de

conversion, peut encore avoir des foiblesse & tout converti qu'il est, il peut déplorer misére avec le même sujet & dans le mên esprit que S. Paul, en disant comme cet Ap Rom. 7. tre: Sentio aliam legem in membris meis, re pugnantemlegi mentis meæ,& captivantemsi lege peccati; Infortuné que je suis! je sens dat moi-même une loi qui me tient captif sou le joug du péché, & qui combat contre la le de ma raison. Mais remarquez, dit S. Chri softome, réflexion admirable & édifiant pour ceux qui m'écoutent: remarquez, qu quand S. Paul parloit de la forte, il protestot au même tems, avec une sainte confiance qu'il n'avoit rien d'ailleurs à se reprocher Nihil mihi conscius sum ; qu'il étoit fidéle à grace; qu'il marchoit dans la voie du fali

SUR LA PÉNITENCE. 475 on-seulement avec circonspection, mais vec tremblement; qu'il traitoit rudement in corps, qu'il le châtioit & le réduisoit en rvitude: Castigo corpus meum, & inservitu- 1. Cor 🎉 m redigo. Or ce témoignage de sa fidélité, e sa vigilance, de son austérité de vie, de n attention sur soi-même, le mettoit à couert de toute illusion. Lorsqu'il se plaignoit e la révolte de ses passions, & qu'il gémisnit dans la douleur de se voir réduit à un at si humiliant : c'étoit une douleur sincé-: & pleine de bonne foi. Mais le langage ypocrite, c'est de parler, comme S. Paul, de se conduire comme le mondain. Le ngage hypocrite; c'est de se plaindre de sa siblesse, & cependant de l'exposer à des ntations, où toute la force, toute la vertu ême des Saints suffiroit à peine pour résisr. Le langage hypocrite, c'est de gémir r la violence de ses passions, & toutesois e se précipiter aveuglément dans des péls, où l'on sçait que les passions même les us modérées ne pourroient presque se con-nir: c'est de s'écrier: Infelix ego homo! alheur à moi, d'être né si sensuel & si frale! & malgré cet aveu, de rechercher cone l'ordre de Dieu des occasions, où la fralité, de simple malheur qu'elle étoit, deient un crime, ou du moins la source de sus les crimes. Telle est l'hypocrisse de la énitence; & c'est par-là, mes chers Audiurs, que vous en devez juger.

Rom. 7

476 SUR LA PÉNITENCE.

Vous êtes foible, j'en conviens; la loi péché régne en vous; la concupiscence vo domine; vous portez dans vous-même avec vous-même votre ennemi, qui est v tre chair. Mais voilà pourquoi je préten que vous vous jouez de Dieu, si dans le m ment que vous pleurez votre péché, vo n'en voulez pas retrancher l'occasion. Vo pourquoi je soutiens que vous mentez Saint-Esprit, & qu'il y a dans votre pén tence une contradiction énorme, si vous co fessant foible d'une part, vous n'en êtes p de l'autre plus circonspect & plus vigilar Car avec quel front pouvez-vous dire cor me David, en gémissant & en pleurant, J 2. Res. péché contre le Seigneur, Peccavi Domini tandis que vous vous obstinez à ne pas élo gner de vous un danger prochain, où sal commettre d'autre péché, vous péchez déj & contre le Seigneur, & contre vous-mêm en risquant votre conscience & votre salut Comment pouvez-vous alléguer à Dieu l'it firmité de votre ame, & vous servir de motif pour toucher sa miséricorde, tand qu'à cette infirmité, vous joignez encoi l'infidélité & la malignité? Je dis infidélit & malignité, de demander à Dieu qu'il vov guérisse, & de ne vouloir pas vous préserve de ce qui vous tue; de reconnoître que voi êtes malade, & d'agir comme si vous joui siez d'une pleine santé; d'appeller le Ciel

SUR LA PÉNITENCE. 477, noin de votre douleur, & de ne vous réudre jamais, en vertu de cette même douur, à rien facrifier, ni à vous féparer de n: n'est-ce pas encore une fois vouloir imsfer à Dieu & aux hommes?

Non, non, mon cher Auditeur, tandis e vous en usez de la sorte, il n'y a dans vopénitence que dissimulation & que mennge; & il ne vous est plus permis, en vous aignant comme S. Paul, de vous applier ces paroles qui ne peuvent vous connir: Non quod volo bonum, hoc ago, sed Rom. 72 od odio malum, hoc facio. Car au lieu que t homme apostolique étoit inconsolable, e ce qu'il ne faisoit pas le bien qu'il vouit,&dece qu'il faisoit le mal qu'il ne vouloit is : par une opposition extrême de vous à i, tandis que vous perséverez dans l'occaon du péché, vous voulez tout le mal que ous faites, & vous ne voulez nullement le en que vous ne faites pas. L'efficace de pénitence consiste donc à sortir généreument de l'occasion, pour vaincre le péché, non pas à vouloir vaincre le péché en deeurant dans l'occasion: & c'est ici où j'auis besoin de tout le zéle des Prophétes, pur confondre l'aveuglement & l'endurcifment des pécheurs.

Car voici, Chrétiens, où le relâchement es mœurs nous a conduits. On traite un onfesseur d'homme difficile & scrupuleux:

478 SUR LA PÉNITENCE. on se rebute de lui, & on le quitte, lorsqu fidéle à son ministère, il suspend pour cei qui refusent d'éviter certaines occasions, grace de l'absolution. Mais quand la suspe: dra-t il donc? & quelle preuve plus év dente peut-il avoir de la mauvaise dispos tion avec laquelle un mondain se présente ce Sacrement, que de le trouver résoluàn tourner toujours dans les mêmes compa gnies, & à fréquenter les mêmes lieux, c tant de fois son innocence a fait naufrage Si jamais il peut & il doit user du pouvo qu'il a reçu de lier les consciences, n'est-ce pas alors? Il voit, & vous le voyez vous même, que l'affreuse continuité de tant d rechûtes roule uniquement sur une occasio que vous lui marquez; & il ne peut gagne sur vous de vous en détacher. S'il consen toit, malgré cet obstacle, à vous délier & vous absoudre, bien loin que vous dussie louer sa lâche condescendance, & l'approu ver, n'en seriez-vous pas scandalisé, oun devriez-vous pas l'être? & de dispensateu qu'il est des mystéres de Dieu, n'en devier droit-il pas le dissipateur?

A Dieu ne plaise, Chrétiens, que je prétende par-là autoriser les sévérités indiscrettes, que l'on voudroit quelquesois, & peut être sans sondement, imputer aux Ministre de Jesus-Christ dans l'administration de l'pénitence. Mais à Dieu ne plaise aussi, qu

SUR LA PÉNITENCE. 479 utorise jamais les dangereuses & crimielles facilités de quelques Ministres à ce vin Tribunal. Or y en auroit-il jamais eu plus dangereuse, & même de plus criinelle, que de réconcilier & d'admettre la participation des Sacremens, un péneur obstiné à ne pas sortir de certaines ccasions? Ce sont, dites-vous, des occaons, qu'il n'est pas en votre pouvoir de sitter: & moi je réponds, que vous les litteriez dès aujourd hui, si de-là dépenoit l'avancement de votre fortune tempolle, & si par-là vous sauviez tel & tel inrêt que vous avez à ménager dans le onde. Ces occasions, ajoutez-vous, sont es liens que vous ne pouvez rompre sans lat; & par conséquent sans scandale; & oi je vous dis, que le grand scandale est ce que vous ne les rompez pas; & que andale pour scandale, s'il étoit vrai que ous en fussiez réduit-là, encore vaudroitmieux essuyer le scandale salutaire qui it cesser le péché, & qui sauve votre ame, ue de soutenir, comme vous faites, le scanle mortel qui vous perd, & qui est le rcroît du péché même. Mais Dieu dans ces occasions me proté-

Mais Dieu dans ces occasions me protéra, & j'ai en lui cette confiance. Conince réprouvée, dit S. Chrysostome, qui aboutit qu'à tenter Dieu, & qu'à somenter impénitence de l'homme : confiance outrageuse à Dieu, & qui ne sert qu'à endurc le pécheur. Ah! mon Dieu, que ne prêch t-on éternellement cette vérité! que ne prêche-t-on, & à tems, & à contre-tems que ne la prêche-t-on par-tout & sans égarque ne la prêche-t-on par-tout & sans égarquisque c'est de-là que dépend la conversion, la résormation, la sanctification de monde Chrétien! Quoi qu'il en soit, ma chers Auditeurs, ne comptez pas sur voti pénitence; & quelque fervente qu'elle you paroisse d'ailleurs, tenez-la pour vaine, si el ne va, non plus seulement à retrancher la ma tière & la cause du péché, mais encore à réparer les essets du péché. C'est la seconde parti-

PARTIE. OMME il est évident que la pénitence est une partie de la justice; & que c'e ainsi que les Peres de l'Eglise nous or sait concevoir cette vertu, l'ayant toujour considérée comme une volonté sincére dar le pécheur, de se faire justice à lui-même de la faire à Dieu, & pour rendre à cha cun ce qui lui est dû, de la faire encore a prochain, si le prochain a été offensé; s'ensuit qu'une des principales sonctions d la pénitence Chrétienne, est de réparer le esses du péché. Mais supposant l'indispens sable & l'incontestable nécessité de cette réparation, il s'agit, mes chers Auditeurs, d'e bien comprendre l'étendue, parceque c'est di là que dépend l'exacte mesure de la pénitence

SUR LA PÉNITENCE. 481 Or pour cela, je m'attache à deux imporantes maximes de l'Ecriture, qui doivent corriger en nous deux des plus visibles & des plus dangereux abus à quoi nous oyons fujets, lors même que nous voulons etourner à Dieu, & dans le projet & le lan de conversion que nous nous formons. Voici une instruction bien solide, & dont

vous prie de profiter.

Premiére maxime: pour se convertir essiacement à Dieu, il ne suffit pas de saire énitence; mais il faut faire de dignes fruits e pénitence. C'est ce que prêchoit Jeanaptiste, cet homme envoyé de Dieu; our préparer au Seigneur un peuple par-it. C'est ce qu'il enseignoit aux Juiss, qui enoient l'entendre dans le désert, & qui se ésentoient à lui, pour être baptisés. C'est conclusion qu'il tiroit, & qu'il leur ressoit à tous, quand il leur disoit avec ¿zéle & cet esprit d'Elie dont il étoit rem-🕻 : Facite ergo fructus dignos pænitentiæ. Luc. 🔀 ir, comme remarque saint Grégoire spe, par-là ce divin précurseur déclaroit qe les fruits de la pénitence devoient être dingués de la pénitence même, comme la shstance de l'arbre l'est de ses fruits. Par-là, ileur donnoit à connoître, que la pénitenone se réduit pas uniquement à pleurer les phés passés, mais à se mettre en état de ne le plus commettre dans l'avenir; Transacta Gregori

482 SUR LA PENITENCE.

flere & illa deinceps non committere: que ple rer les péchés passés, & même y renonc pour toute la suite de la vie, c'est le so & comme la racine de la pénitence; m qu'il doit naître de là des fruits de grace de salut, sans lesquels la pénitence ne pe être qu'un arbre stérile & exposé à la mal diction. Par-là il accomplissoit dignements ministère, soit à l'égard des pécheurs endi cis, en les obligeant à faire pénitence; so l'égard des pécheurs pénitens, en leur app nant à faire de dignes fruits de pénitence

doctrinam; non pænitentibus, ut pænit tiam agerent; pænitentibus, ut dignos p

nitentiæ fructus facerent.

Or quels sont encore une fois ces fruits lutaires; ces fruits de pénitence? les voi réparer les pernicieux effets du péché des œuvres directement contraires au ché même, selon ses différentes espéces. m'explique. Réparer les effets de l'usur tion, ou d'une possession injuste, par la i titution; réparer les effets de la médisan ou de la calomnie, par le rétablissement l'honneur & de la réputation; réparer essets de l'emportement & de l'outrage, l'humilité de la satisfaction; réparer les: fets de l'inimitié & de la haine, pa sincérité de la réconciliation. Voilà, saint Grégoire, les dignes fruits, les fr proportionnés, les fruits nécessaires,

SUR LA PÉNITENCE. 483 ruits non suspects de la pénitence. Tout eci est essentiel : écoutez-moi.

Dignes fruits de pénitence, parce qu'il aut pour les produire, que le pécheur fasse des efforts, dont il n'y a que la vraie péni-tence, je veux dire, que la pénitence surnaturelle, & même la plus furnaturelle, qui soit capable. En effet, par quel autre motif que celui d'une pénitence très-parfaite & toute surnaturelle, un riche avare pourra-t-il se résoudre à rendre un bien qu'il a injustement acquis, ou injustement retenu; mais dont il ne peut plus se dépouiller, sans décheoir du rang où il est, & dont la restituion lui devient par-là quelque chose de lus triste & de moins supportable, que la nort même? Par quel autre motif un homme nautain & sier, pourra-t-il gagner sur lui de aire des démarches humiliantes, pour fatisaire, aux dépens de son orgueil, à ceux qu'il offensés?&s'il est offensé lui-même, par quel utre motif lui persuadera-t-on d'étouffer le essentiment de l'injure qu'il a reçue, & de se éconcilier de bonne foi avec son plus morel ennemi? Ce ne peut être là, Seigneur, ue l'ouvrage de votre main, & un tel chanement ne peut venir que de vous. La veri de l'homme ne va point jusques là. Il faut on-seulement que votre grace vienne à son cours, mais la plus puissante de vos gras, Il faut qu'elle lui fasse concevoir &

484 SUR LA PÉNITENCE. enfanter ces résolutions héroïques : & sai elle, l'esprit corrompu du monde les sero immanquablement avorter. C'est par cett grace, ô mon Dieu, que vous triomphez de cœurs les plus rebelles & les plus durs : c'e par elle que les hommes les plus violes & les plus féroces deviennent doux & tra rables comme des agneaux; par elle qu l'usurpateur du bien d'autrui consent à désaisir de tout ce qui ne lui appartient pas & quelquefois même encore de ce qui 1 appartient, en rendant comme Zachée non-seulement au double, mais au-delà. I si vous daignez aujourd'hui, Seigneu donner bénédiction à ma parole, qui est vôtre, c'est par un effet de cette péniten victorieuse, que l'on verra peut-être dans saint tems, des miracles qu'on n'espérc plus, mais dont vos serviteurs vous bér ront, & qui édifieront plus votre Eglise que les miracles mêmes par où elle s'est établic je veux dire, des injustices réparées, d calomnies rétractées, des querelles pac fiées, des inimitiés éteintes, des cœurs ré nis : dignes fruits, puisque le Saint Esp en est l'auteur, & que ce sont évidemme ceux que saint Paul appelle fruits de l miére, fruits de bonté, de justice, de v Ephel. 5. rité; Fructus enim lucis est in omni bonitate

& justitia, & veritate.
Fruits proportionnés: à quoi? à l'offent

SUR LA PÉNITENCE. 489 Autrement, la pénitence est non-seulement défectueuse, mais odieuse, non-seulement réprouvée de Dieu, mais condamnée même du monde. Car le monde même veut ici de a proportion. Vous vous êtes enrichi aux lépens de la veuve & de l'orphelin; & vous 70us en croyez quitte, pour quelques bonnes euvres; dont, ni l'orphelin, ni la veuve ne rofiteront. Vous avez déchiré la réputaion de votre frere; & sans qu'il vous en oûte rien de plus, vous vous contentez de ous acquitter envers lui des simples devoirs 'une charité commune. Vous avez, pour erdre votre ennemi, exagéré & inventé; & oute votre pénitence se termine à gémir evant Dieu, & à prier. Priére exécrable, dit Sage; & moi appliquant cette expression mon sujet, je dis, pénitence exécrable, arce que celui qui la fait, en la faisant mêie, ne veut pas écouter la loi, ni l'accomlir. C'est la raison qu'en apporte le Saint sprit; Qui declinat aures suas, ne audiat le-Prov. 28 m, oratio ejus fiet execrabilis. Non, non, on cher Auditeur, il n'en va pas comme ous le pensez. Dans l'ordre inviolable & dispensable que Dieu a établi, la médisanne se répare point par la priére, ni l'injusce par l'aumône. Pour avoir devant Dieu mérite d'une pénitence efficace, il y faut oserver les proportions prescrites par le roit divin; & au lieu de se faire une pénitence selon son goût, ou même selonsa dé votion, il saut se faire une dévotion & une pénitence selon les regles de la droite conscience. Or jamais une conscience droite ne vous permettra de rendre précisément Dieu, ce que vous avez enlevé au prochain ni d'appliquer à la charité, ce que vous de vez à la justice: à Dieu, vous dira-t-elle, ce qui est à Dieu; & à César, ce qui est à César. Voilà la loi éternelle & invariable qu'el

le vous oblige à suivre.

Fruits nécessaires: car en vain imagine rons-nous des tempéramens & des accom modemens, des explications & des tours malgré tous les tours & toutes les explications, malgré tous les accommodemens & tous les tempéramens, il en faudra toujour revenir à la décission de saint Augustin, con tre laquelle, ni la cupidité, ni l'iniquité, n le relâchement de la morale, ni la corruptio des usages du monde, ne prescriront jamais Si pouvant restituer un bien, dont la cons cience est chargée, vous refusez de le rendre quelque témoignage que vous puissiez don ner d'un cœur contrit & pénitent, vous con trefaites la pénitence, mais vous ne la faite Angust. pas: Non agitur pænitentia, sed fingitur. E.

si c'est véritablement & sincérement qui vous la faites, poursuit ce saint Docteur, le péché ne vous est pardonné qu'à condition que le dommage sera réparé: Si autem veraciter agitur, non remittitur peccatum, ni

SUR LA PÉNITENCE: 487 restituatur ablatum. Or ce qui est vrai des biens de fortune l'est également de l'honneur. Allez, tant qu'il vous plaira, aux piés des prêtres, confesser votre injustice; prosternez-vous, humiliez-vous, accusezvous: si cependant, vous ne prenez pas, & ne voulez pas prendre les mesures convenables, pour rétablir ce que vous avez détruit, ou en supposant ce qui ne sut jamais, ou en révélant ce qui devoit être éternellement caché dans les ténebres, & ce qui l'auroit été lans la malignité de votre cœur, ou sans l'indiscrétion de votre langue, qu'est-ce que votre pénitence? un phantôme, rien davantage. Que dis-je? c'est un crime, c'est in sacrilége. Non remittitur peccatum, nist estituatur ablatum.

Fruits certains, & non suspects. En esset on ne soupçonnera jamais un pecheur qui veut bien se soumettre à cette réparation, de l'être pas solidement converti. C'est un gage, lont les censeurs mêmes, les plus rigides, e veux dire, dont les confesseurs les plus évéres ne sont pas en droit de se désier. Dans ous les autres fruits de la pénitence, il peut avoir de l'ossentation & de l'hypocrisse; mais ici, ni l'hypocrisse, ni l'ossentation a'est point à craindre. Car il n'arrive guées qu'un homme se détermine à quelque shose d'aussi mortissant, qu'il l'est, de rentre ce qu'il pourroit garder, ou de se dé-

X iiij

dire de ce qu'il a témérairement & fausse ment avancé, quand il n'est converti qu'er apparence. Il faut l'être en effet pour se condamner ainsi soi-même, & pour ne se faire nulle grace. La pénitence alors ne peut donc être douteuse. Non pas après tout qu'on ait une assûrance entiére de sor état. Personne, dit le Sage, ne sçait s'il est digne de haine ou d'amour; c'est un des secrets que Dieu s'est réservés, pour nous obliger à vivre dans une dépendance plus absolue de sa grace. Mais de toutes les marques, à quoi l'on peut reconnoître les vrais pénitens, la plus infaillible, c'est sans contredit cette généreuse réparation des effets & des suites du péché. Réparation, qui remet le calme dans une ame; réparation, qui nous affranchit des remords de la conscience; réparation, qui nous fait goûter cette bienheureuse paix, où consiste, selon Tertullien, la félicité du pécheur justifié. Facite ergo fructus dignos pænitentiæ.

Mais, Chrétiens, quelle est l'illusion de notre siècle? Au lieu de juger de la pénitence par ces fruits, qui sont à toute épreuve; on en veut juger par des pratiques très-équivoques, & qui souvent ont plus d'éclat que de solidité. Voici ma pensée. On voudroit voir comme autresois les pécheurs humiliés sous la cendre, couverts de cilices, exténués de jeûnes. Beaux dehors; mais du reste, dehors trompeurs, si cependant & avant toutes

choses on ne les oblige pas à satisfaire aux devoirs naturels de la charité & de la justice. Ces loix de police & de discipline, que l'Eglise dans la suite du tems a trouvé bon de mitiger, on les voudroit encore dans toute leur rigueur, & je les y voudrois moimême: mais à cette condition essentielle, que d'abord ces loix sondamentales, & ces loix capitales, dont jamais, ni l'Eglise, ni Dieu même n'ont dispensé, sussent observées; & c'est à quoi l'on ne pense pas. Cela veut dire, que par un esprit Pharisaïque, on s'attache à l'écorce de la pénitence, tandis qu'on en laisse les fruits.

Seconde maxime de l'Ecriture : il ne suffit pas, dit faint Paul, de faire le bien devant Dieu, pour glorifier Dieu; il faut encore le faire devant les hommes, pour édifier les hommes: Providentes bona, non solum coram II.Cor. 8: Deo, sed etiam coram hominibus. Ainsi parloit l'Apôtre; & je dis par la même régle; il ne suffit pas de faire pénitence devant Dieu, I faut encore la faire devant les hommes. On a fait devant Dieu, en reconnoissant son péché: mais on la fait devant les hommes, en réparant le scandale du péché, & en ôtant nême jusqu'aux apparences du péché. Sans cela, c'est la décision expresse de saint Thonas & de tous les autres Théologiens après ui, sans cela point de pénitence.

Que ne puis-je, mes chers Auditeurs, vous

490 SUR LA PÉNITENCE. faire comprendre ce point de morale, dans toute son étendue & dans toute sa force? il faut que la pénitence répare le scandale du péché. Car malheur à nous , si nous tombions dans l'erreur des hérésiarques, qui corrompant la loi de Dieu fous ombre de la réformer, réduisent toute la pénitence à ne pécher plus. Malheur à nous, si renouvellant au moins par nos actions & par nos mœurs, le dogme impie de Luther, nous venions à nous persuader, que tout le mystère de notre justification fût compris dans ces paroles du Fils de Dieu mal entendues, quandil dit à cette femme adultére: Allez, & ne commettez Joan. 8. plus la même faute : Vade & jam amplius noli peccare. En sorte que ce sût assez pour une ame criminelle, de dire, J'ai quitté mon péché; sans qu'il lui en coutât davantage. Plus vaine peut-être, reprend S. Grégoire, du témoignage qu'elle se rend de ne plus pécher; qu'elle n'est humble du souvenir d'avoir péché: ou tranquille & contente d'elle-même, parce que son péchén'est plus; & prétendant à tous les droits de l'innocence desjustes, sans participer à l'humiliation des pécheurs. Abus, dit ce grand Pape: le scandale du péché est une partie du péché; & tandis que le scandale n'est point réparé, quoique le péché cesse, ou pour parler plus clairement, quoique vous cessiez de le commettre, il n'est point absolument détruit. Il faut donc

que la pénitence, après avoir pourvu à l'ûns

SUR LA PÉNITENCE. 491 s'applique à l'autre : & parce qu'elle ne le peut faire qu'aux dépens du pécheur même, régle admirable de saint Augustin, il faut, si c'est une pénitence efficace, qu'elle abolisse le péché dans la personne du pécheur 🕏 & qu'elle confonde le pécheur pour anéantir le péché. Autrement, poursuit ce Pere, quel exemple tirera le prochain de votre conversion? Et s'il est vrai que votre péché ait eus es suites funestes que vous déplorez vousnême; s'il est vrai, qu'en vous égarant; vous en ayez égaré tant d'autres : n'est-il pas le l'ordre que vous serviez à les ramener; & r'est-ce pas une justice, que vous leur renliez ce que vous leur avez fait perdre, en es édifiant par votre pénitence, autant que ous les avez scandalisés par les déreglenens de votre vie?

Cependant, Chrétiens, ce n'est guéres ainsi que l'on raisonne dans le siéle; & n'est-il pas lein de ces ames mondaines, qui jugeant se on les désirs de leur cœur, malgré tous les racl es du Saint Esprit, se sont une prudence, nais une prudence charnelle, de sauver du lébris tout ce qu'elles en peuvent sauver; de réserver dans l'état même de leur préten-lue pénitence, tout ce qui peut servir, ou le ressource, ou de consolation à leur amour-ropre, tous les agrémens de la société, tout l'éclat de la prospérité, tout le luxe & le asse de la vanité, en un mot, tout l'extérieurs

492 SUR LA PÉNITENCE.

du péché? Qui non contentes de paroître toujours telles qu'elles ont été, & par conséquent de l'être toujours, puisqu'il n'est presque pas possible dans la pratique de séparer l'un de l'autre, & de retenir les apparences du péché sans en conserver le fonds : qui, dis-je, non contentes de tenir toujours au dehors la même conduite, & de suivre le même train de vie, veulent encore agir en cela par principes & par raison? Or c'est à ces ames préoccupées & sé duites que j'aurois bien aujourd'hui à représenter les conséquences de cette erreur; en leur opposant la vérité que je prêche. Car est-ce ainsi, leur dirois-je avec tout le zéle que Dieu m'inspire pour leur salut, estce ainsi que tant de sameux pénitens se sont convertis? Quand touchés de l'esprit de Dieu, ils sont entrés dans la voie de la pénitence, est-ce ainsi qu'ils y ont marché! L'humilité, l'austérité, la retraite, n'estce pas le parti qu'ils ont généreusement & hautement embrassé? Comment dans l'ancienne loi les Achabs, les Nabuchodonosors ont-ils paru devant Dieu & devant les hom mes? Ne se sont-ils pas montrés, ou plutôt n'ont-ils pas cherché à se montrer sous le saca & en posture de supplians, pour rétablir par une déclaration autentique ce qu'ils avoient détruit par leurs exemples scandaleux? A quoi se sont condamnés tant de pécheurs, revenus à Dieu dans la loi degrace? où se

SUR LA PÉNITENCE. 493 font-ils confinés? dans des folitudes, dans des déferts, dans des monastères; saisant un divorce éclatant avec le monde, & sans écuter le sang & la chair, se croyant obligés d'édisser le monde par leur renoncement même au monde. Aurions-nous des Thaïs, & des Pélagies, si illustres par leur pénitence, si cette maxime n'avoit pas passé pour constante dans notre religion? Quoi donc, ces Saints se trompoient-ils? étoit-ce ignorance dans eux, ou solie? se chargeoient-ils inutilement d'un joug qu'ils ne devoient pas porter? ne connoissoient-ils pas les voies de Dieu, est-ce à nous seuls qu'il les a révélées?

Ah! Chrétiens, concluons au contraire, que puisqu'ils marchoient dans des voies droites & saintes, notre égarement est d'en vouloir prendre de plus spatieuses & de plus larges, mais directement opposées au terme où la vraie pénitence doit nous conduire. Apprenons comme eux à faire cesser, nonseulement le mal, mais les apparences du mal; & pour cela ne nous contentons pas de craindre Dieu, mais respectons encore le monde. Car le monde, tout prophane qu'il est, mérite quelquesois d'être respecté; & il ne le mérite jamais mieux, que lorsqu'il condamne jusqu'aux apparences du péché, que lorsqu'il s'en scandalise, que lorsqu'il nous en fait des crimes. Si le monde nous paroît en cela un censeur sévére, édifions-nous de sa

404 SUR LA PÉNITENCE. censure & de sa sévérité. S'il est injuste, profitons de son injustice. S'il est railleur & mé disant, rendons graces à Dieu, de ce que se médisance même sert à nous rendre plus vigilans, plus réguliers, plus Chrétiens. Bénissons le ciel, de ce que le monde, au milieu de sa corruption, a encore ce reste de zéle pour l'intégrité & la pureté des mœurs; & de ce que le vice n'a pas encore prévalu jusqu'à pouvoir obtenir du monde, que le monde l'approuvât. Si le monde nous paroît porter fur cela trop loin sa délicatesse, ne nous sigurons pas si aisément que le monde ait tort; & mettons plutôt tout le tort de notre part, de ne vouloir pas en croire le monde même dans une chose où le jugement même du monde s'accorde si bien avec le jugement & la loi de Dieu. Ne respections pas seulement les sages & les forts; mais aussi-bien que l'Apôtre, les imprudens & les foibles. Abstenons-nous comme lui, non-seulement de ce qui est criminel & illicite, mais de ce qui nous semble innocent & permis. Pourquoi aurions-nous dans notre conduite plus de liberté que saint Paul? Enfin évitons tout ce qui donne lieu aux discours du monde, tout ce qui fonde le jugement téméraire, tout ce qui autorise & qui favorise le péché; tout ce qui l'autorise dans autrui, & tout ce qui le favorise dans nous. Par-là nous rendrons notre pénitence efficace; & après avoirreSUR LA PÉNITENCE. 495 ranché la matiére & la cause du péché près avoir réparé les suites & les effets du éché, il ne nous reste plus qu'à nous as jettir aux remédes du péché. C'est le sujet e la dernière partie.

E n'est pas sans raison que les Pères ont PARTIES.
onsidéré le péché, sur-tout quand l'habiude en est formée, comme une dangereuse naladie, que la pénitence avoit à combatre, & contre laquelle il étoit nécessaire u'elle employât les plus fouverainsremédes. En effet, dit saint Chrysostome, de-là déend la destinée ou bienheureuse ou maleureuse du pécheur. Bienheureuse, st touhé du zéle de son salur, il se résout à user de es remédes salutaires que lui préscrit la péitence. Malheureuse, si le dégoût qu'ils lui ausent, lui en donne de l'horreur, & si la épugnance qu'il sent à se vaincre, les lui sair: ejetter. Car il n'y a, ajoute ce Pere, que es phrénétiques, qui frappés d'un aveuglenent encore plus déplorable que leur mal sême, refusent de s'assujettir à ce qui les oit infailliblement guérir. Convenons onc, mes chers Auditeurs, de deux obliations bien essentielles, que la loi de Dieuous impose, & qui regardent les deux sores de remédes que nous devons prendre ontre le péché : ceux-là pour nous en gaantir, & ceux-ci pour nous en punir; ceux496 SUR LA PÉNITENCE:

là pour n'y plus tomber, & ceux-ci pou l'expier; les premiers, remédes préservatifs & les seconds, si je puis ainsi parler, remé des correctifs: & par un simple usage des un & des autres, mettons-nous en état, sinoi d'être absolument assurés de notre pénitence, au moins d'en avoir une certitude mo. rale, & d'être bien fondés à croire qu'elle nous a fait rentrer en grace avec Dieu, 8

qu'elle nous y doit conserver.

Il n'y a personne, & ceci regarde la premiere obligation; non, Chrétiens, il n'y a j'ose le dire, personne, qui par les différen tes épreuves qu'il en a faites, pour peu qu'el les ayent été ou accompagnées, ou fuivie de réflexion, n'ait reconnu ce qui peut le préserver du péché, & ce qui est propri à le maintenir dans l'ordre. Je défie les ame les plus volages & les moins attentives à leu conduite, de n'en pas demeurer avec-mo d'accord. Car enfin, quelque dissipé, quel que inconsidéré, quelque emporté même & quelque aveuglé que soit un pécheur, i ne l'est jamais tellement que dans le cour de ses passions les plus déréglées, il n'obferve encore malgré lui ses pas, ou plutôt) ses égaremens & ses chûtes; & que dans ses chûtes, pour griéves qu'elles soient, il ne se rende souvent au fond de son cœur ce té moignage fecret : si j'usois de telle & de telle précaution, le péché n'auroit plus tant d'em-

SUR LA PÉNITENCE. pire sur moi, & je pourrois même entiérement par-là le prévenir & l'arrêter. Or je dis, mes Freres, que la preuve convaincante d'une fincére converfion est de pren « dre dans la voie de Dieu ces précautions nécessaires, de suivre sur cela ses vues particuliéres & ses connoissances, d'être sur cela fidéle à soi-même, de s'écouter soi-même, & de ne rien négliger de tout ce qu'on juge avoir plus de vertu pour nous foutenir &

pour nous défendre.

Ainsi, mon cher Auditeur, vous avez cent sois éprouvé, que le plus certain & le olus puissant préservatif contre la cupidité & l'amour du plaisir qui vous domine, est application & le travail; qu'assidu à un exercice qui attache l'esprit & qui le fixe, ous vous conservez sans peine, ou avec reaucoup moins de peine, dans l'innocence; k que tandis que vos jours étoient, comme parle le Prophete, des jours pleins, c'est-àlire, des jours pleinement & utilement emloyés, le péché ne trouvoit nulle entrée lans votre cœur; vous le sçavez: cepenant vous aimez le repos & la tranquillité; otre penchant vous porte à une vie oisive molle; & ce fonds de paresse qui vous est aturel & que vous entretenez, vous éloigne e tout ce qui gêne l'esprit & qui captive les efficace de la pénitence? c'est à vous pré-

498 SUR LA PÉNITENCE. munir de ce côté-là vous-même contre vous-même; c'est à vous occuper, puisque le grand soutien de votre foiblesse, est l'occupation; à vous occuper par un esprit de religion, quand vous n'y feriez pas engagé d'ailleurs par d'autres intéréts & d'autres devoirs: à vous occuper par un esprit de pénitence, car c'est une pénitence en effet trèsagréable à Dieu : à vous occuper sans rien rejetter de tout ce qu'il y a de plus pénible & de plus fatiguant dans l'emploi que la providence vous a commis; à vous charger de tout le fardeau, fût-il encore plus pesant, & en dussiez-vous être accablé. Pourquoi? parce qu'au moins êtes-vous par-là réduit à l'état bienheureux de ce solitaire, qui disoit, au rapport de saint Jérôme: Je n'ai pas le loisir de vivre, & comment aurois-je le loisir de Rieron, pécher? Vivere mihi non licet, & quomodò fornicari licebit? Bien loin donc d'envisager cette vie laborieuse comme une servitude, rendez graces à Dieu, de vous avoir donné dans votre état un moyen si honnête & si raisonnable, si présent & si sûr, pour vous détourner du vice; & de vous avoir fait trou-

l'oissiveré, & que le seul travail peut amortir.
J'en dis autant de vous, qui n'ignorez pas,
& ne pouvez ignorer à combien de chûtes &
de rechûtes votre fragilité tous les jours vous

ver dans votre condition même un reméde

SUR LA PÉNITENCE. 499 spose, & quel frein seroit capable de vous etenir: que contre les plus importunes, ou s plus violentes attaques, vous trouveriez ans la fréquente confession un secours touours prêt, & presque toujours immanquale; que muni du sacrement, & de la grace ui y est attachée, on en est, & plus fort dans s occasions, & plus constant dans ses rélutions; que plus vous vous en éloignez, us vous vous affoiblissez, plus vous vous lâchez, que pour marcher dans la voie u salut avec persévérance, il vous faut un onducteur & un guide; un homme qui ous tienne la place de Dieu , & qui par s conseils vous affermisse dans le bien : que obligation de recourir à lui, & de lui renre compte de vous-même, est comme un en qui arrête vos légéretés & vos inconstanes: en un mot, que c'est dans le sacré triunal, & entre les mains de ses ministres, que lieu, pour parler avec l'Apôtre, a mis ces ares, dont nous devons nous revêtir, pour sister & pour tenir serme au jour de la tention. Vous en êtes instruit, hélas! & vos opres malheurs ne vous l'ont que trop apis. Cependant la confession vous gêne, surout la confession fréquente: cette loi que le inistre du Seigneur vous impose de vous-ésenter à lui de tems en tems comme au édecin de votre ame, pour lui découvrir os blessures, vous paroît une loi onéreuse,

500 SUR LA PÉNITENCE.

& vous avez de la peine à vous en faire u engagement. Si d'abord vous vous y ête foumis, si vous l'avez acceptée, vous retrac tez bientôt votre parole, & vous secouez en fin le joug. Puis-je présumer alors que votre pénitence ait eu cette bonne foi, cette sincérité qui la doit rendre valable devant Dieu Si cela étoit, dans le besoin pressant où vou vous trouvez, mon cher Auditeur, vous se riez au moins disposé à vouloir guérir; & dans cette disposition vous chercheriez le reméde. Convaincu par vous-même de son utilité & de sa nécessité, sans attendre qu'on vous l'ordonnât, vous seriez le premier à vous le prescrire. Vous accompliriez à la lettre & avec joie, la condition que le Prêtre, selon les régles de son ministere, a prudemment exigée de vous. Il vous verroit àu jour marqué revenir à lui, pour reprendre auprès de lui de nouvelles forces. Vous vous feriez même de votre fidélité & de votre exactitude, non-seulement un devoir, mais une consolation. Et que ne fait-on pas tous les jours pour un moindre intérêt? au retour d'une maladie, dont vous craignez encore les suites, à quoi ne vous réduisez-vous pas? del quoi ne vous abstenez-vous pas? est-il régime si rebutant, si mortifiant, que vous ne suiviez dans toute sa rigueur, & tel qu'il vous est prescrit? Avez-vous de la soi, si lorsqu'il s'agit de votre salut, vous tenez une conduite toute opposée? & raisonSUR LA PÉNITENCE. 501 nez-vous en Chrétien, si vous n'observez pas pour votre ame, ce que vous observez avec tant de soin, & même avec tant de

scrupule, pour votre corps?

Achevons, & disons un mot de la seconde obligation. Pour se convertir efficacement, il ne suffit pas de se préserver du péché, en évitant de le commettre; il faut l'expier après l'avoir commis; il faut exercer contre soi-même cette justice vindicative, que Dieu exercera un jour contre le pécheur impénitent. Or voici, mes chers Auditeurs, le dernier désordre, qui dans la plupart des Chrériens rend la pénitence inutile & sans effet. Quelque usage que nous fassions du Sacre-ment de la pénitence, nous ne nous corrigeons pas; parce qu'à mesure que nous péchons, nous ne nous punissons pas: & sans en chercher d'autre raison, nous vivons des années entiéres dans l'iniquité, parce que notre amour-propre nous inspire la mollesse, & qu'ennemi d'une vie austère, il nous entretient dans l'habitude d'une malheureuse impunité.

Si le châtiment du péché, je dis le châtiment volontaire, à quoi comme arbitres, & juges dans notre propre cause nous nous condamnons, & qui est proprement par rapport à nous ce qui s'appelle pénitence: si le châtiment du péché suivoit de près le péché même; si nous avions assez de zéle pour ne nous rien par donner; si malgré notre délicatesse,

autant de fois que nous oublions nos devo autant de fois que nous oublions nos devo apour chaque infidélité où nous tombon nous avions le courage de nous imposer u peine & de nous mortifier, j'ose le dire, Chitiens, il n'y auroit plus de vice qu'on ne de racinât, ni de passion qu'on ne surmonts

Je ne prétens point pour cela que la pértence soit une vertu servile, & qu'elle n' gisse que par la crainte. Car on peut, s. Augustin, se punir par amour, on peut punir par zéle de sa persection, on peut punir pour venger Dieu, on peut se pur pour se régler soi-même; & si c'est par craite que l'on se punit, on peut se punir par ul crainte filiale, & qui procéde de la charite en s'obligeant pour rentrer en grace av Dieu, & pour lui payer le juste tribut d'ul satisfaction qui l'honore, à faire telle ou tel œuvre de piété, à pratiquer telle ou telle au térité, à se retrancher tel ou telle commodit

Aussi, quand l'Eglise autresois punisse par des peines canoniques & proportion nées chaque espéce de péché, elle ne croyo pas ôter par-là aux sidéles cet esprit d'adoption qu'ils avoient reçu dans la loi de gracini leur imprimer cet esprit de servitude quavoit régné dans l'ancienne loi. Son intention, en observant cette sévérité de discipline, étoit de soutenir les uns, & de ramene les autres; de seconder les esforts de ceux-

SUR LA PÉNITENCE. 503 dans leur conversion, & de maintenir ceuxlà dans une fainte persévérance. Telles étoient les vues de l'Eglise; & Dieu bénissant sa conduite, l'on voyoit de là tant de Chrétiens conserver sans peine la grace de leur baptême: & l'on ne pouvoit douter de la pénitence & de la douleur de ceux qui l'avoient perdue, quand pour un seul péché mortel ils jeûnoient des années entiéres, & se soumettoient sans résistance à des exercices aussi laborieux qu'humilians. L'innocence florissoit alors, & la pénitence étoit exemplaire, parce que le péché n'étoit point impuni. Mais aujourd'hui l'on en est quitte, & l'on en veut être quitte à bien moins de frais; & que s'ensuit-il?c'estqu'aujourd'hui l'on péche beaucoup plus hardiment, que l'on demeure dans son péché beaucoup plus tranquillement, que l'on s'en repent beaucoup plus foiblement, que l'on y renonce beaucoup plus rarement, & que presque toutes nos pénitences sont vaines, ou du moins très-suspectes. Ces peines prescrites par l'Eglise ont eté modérées & dès-là l'inondation des vices a commencé, dès-là la discipline s'est énervée, dès-là le Christianisme à changé de face. Tant il est vrai que le pécheur a besoin de ce secours, & qu'il ne faut point compter qu'il foit pleinement converti, tandis qu'abandonné à lui-même & à sa discretion, disons plutôt, à sa lâcheté, il n'aura que de l'indulgence

504 SUR LA PÉNITENCE. pour lui-même, & ne cherchera qu

s'épargner.

Or faisons maintenant, Chrétiens, que faisoit l'Eglise dans les premiers si cles; entrons dans les mêmes sentimens remplissons-nous du même esprit, confoi mons-nous aux mêmes pratiques. Souve nons-nous que si l'Eglise s'est relâchée e quelque chose sur ce qui concerne l'usag de la pénitence, ç'a été sans préjudice de droits de Dieu, & que là-dessus elle n'a ni voulu, ni pu se relâcher en rien: qu si elle a consenti à changer quelques régle qu'elle-même avoit établies, elle n'a poir touché à l'obligation essentielle de satisfair à Dieu, qui n'est pas de son ressort. De-l concluons, qu'à le bien prendre, cette con descendance de l'Eglise ne doit point servi à autoriser notre lâcheté; parce qu'il e toujours vrai, que plus nous nous méns gerons, & moins Dieu nous ménagera que plus nous nous flatterons, & moin Dieu nous pardonnera: que moins nou nous punirons, & plus Dieu nous puni ra. Car le droit de Dieu, & le même droit subsistera toujours. Ainsi persuadés que l péché doit être puni en cette vie ou el l'autre, ou par la vengeance de Dieu oi Tertull. par la pénitence de l'homme: Aut à De vindicante, aut ab homine pænitente; n'attention de l'autre par la pénitente de l'homme par l'autre par l'a

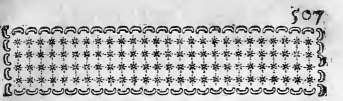
dons pas que Dieu lui-même prenne soit

d'ei

SUR LA PÉNITENCE. 505 d'en tirer toute la satissaction qui lui est dûe. Prévenons les rigueurs de sa justice, par la rigueur de notre pénitence. Armons-nous d'un saint zéle contre nous-mêmes; prenons les intérêts de Dieu contre nous-mêmes; vengeons Dieu aux dépens de nous-mêmes. Si ceux que Dieu nous a donnés, ou que nous avons choisis pour médecins de nos ames, fon trop indulgens; fuivant l'excellente maxime de saint Bernard, suppléons à leur indulgence par notre févérité. S'ils ne sont pas assez rigides, ni assez exacts, soyons-le pour eux & pour nous, puisque c'est personnellenent de nous qu'il s'agit, & que nous devons plus que tout autre nous intéresser pour 10us-mêmes. Si medicus clementior fuerit, tu Berni tge pro te ipso. Appliquons aux maux spiriuels de nos ames des rémédes spécifiques; & elon la différence des péchés, employons our les punir des moyens différens : la reraite & la séparation du monde, pour punir licence des conversations; le silence, pour unir la liberté & l'indifcrétion de la langue; modestie dans les habits & dans l'équipae, pour punir le luxe; le jeûne, pour punir es excès de bouche & les débauches; le reoncement aux plaisirs innocens, pour punir attachement aux plaisirs criminels. Quis Joel. 45 it si convertatur, & ignoscat? Qui sçait si Dieu des miséricordes ne se convertira pas nous? qui le sçait? ou plutôt, qui en peut Avent.

douter après la parole autentique qu'il nous en a donnée? En un mot, mes chers Auditeurs, retranchons la cause du péché, réparons les effets du péché, assujettissons-nous, quoi qu'il nous en coûte, aux remédes du péché; & par-là nous rentrerons dans le chemin du salut & de la gloire, où nous conduise, &c.





## SERMON

SUR

## LA NATIVITÉ

DE

## JESUS-CHRIST.

Dixit illis Angelus: Nolite timere; ecce enim evangelizo vobis gaudium magnum, quod erit omni populo; quia natus est vobis hodie Salvator, qui est Christus Dominus in civitate David.

L'Ange leur dit: Ne craignez point; car je viens vous annoncer une nouvelle, qui sera pour tout le peuple le sujet d'une grande joie; c'est qu'au-jourd'hui dans la ville de David, il vous est né un Sauveur: qui est Jesus-Christ. En saint Luc, chap. 2.

## SIRE;

A Insi parla l'Ange du Seigneur; mais il parloit à des bergers, c'est-à-dire, à des hommes simples, qui éloignés du monde;

& veillant à la garde de leur troupeau menoient une vie aussi innocente, qu'elle étoit pauvre & obscure. Il leur annonçoit un Sauveur, qui né dans une étable, venoit honorer leur condition par le choix qu'il faisoit de leur pauvreté; & qui se dépouillant pour les sauver, de la majesté d'un Dieu, paroissoit dans une crêche, revêtu, non-seulement de la forme d'un homme, mais d'un homme inconnu comme eux, souffrant comme eux, & à l'exception du péché, parfaitement semblable à eux. Je ne m'étonne donc pas, s'il leur disoit : Nolite timere; ne craignez point. Car qu'auroient-ils pû craindre, demande saint Chrysostome, dans un mystere où tout les consoloit; dans un mystere, où ils ne trouvoient que des sujets de bé-nir Dieu & de le glorisser: dans un mystere, qui leur faisoit connoître le bonheur de leur condition, & qui par-là leur rendoit leurs miséres, non-seulement supportables, mais désirables, mais aimables? Je ne m'étonne pas, dis-je, si l'Ange député de Dieu, leur tenoit ce langage: Ecce ev angelizo vobis gau-' dium magnuin; je vous apporte une grande nouvelle, une nouvelle qui vous comblera de joie, sçavoir, qu'il vous est né un Sauveur: Quia natus est vobis hodie Salvator.

Mais, Chrétiens, dans l'obligation où je' suis d'accomplir aujourd'hui mon ministere, & ayant l'honneur de prêcher l'Evangile de

DE JESUS-CHRIST. 509 J. C. dans la Cour du plus grand des Rois, il s'en faut bien que j'aye le même avantage que l'Ange du Seigneur. J'annonce aussi bien que lui, la naissance du Sauveur du monde; mais je l'annonce à des auditeurs, à qui je ne sçais si elle doit être un sujet de consolation. J'annonce un Sauveur humble & pauvre; mais je l'annonce aux Grands du monde, & aux riches du monde. Je l'annonce à des hommes, qui pour être Chrétiens de profession, ne laissent pas d'être remplis des idées du monde. Que leur dirai-je donc, Seigneur; & de quels termes me servirai-je pour leur proposer le mystere de votre humilité & de votre pauvreté? Leur dirai-je, Ne craignez point? dans l'état où je les suppose, ce seroit les tromper. Leur dirai-je, Craignez? je m'éloignerois de l'esprit du myssere même que nous célébrons & des pensées consolantes qu'il inspire & qu'il doit inspirer aux plus grands pécheurs. Leur dirai-je, Affligez-vous; pendant que tout le monde Chrétien est dans la joie? Leur dirai-je, Consolez-vous; pendant qu'à la vue d'un Sauveur, qui condamne toutes leurs maximes, ils ont tant de raison de s'affliger? Je leur dirai, ô mon Dieu, l'un & l'autre; & parlà je satisferai au devoir que vous m'imposez. Je leur dirai, Affligez-vous, & consolezvous; car je vous annonce une nouvelle, qui

est tout à la fois pour vous, un sujet de crainte, Y iij & un sujet de joie. Ces deux sentimens si contraires en apparence, mais également sondés sur le mystere de Jesus-Christ naissant, sont déja le précis & l'abrégé de tout ce que j'ai à leur dire dans ce discours, après que nous aurons imploré le secours du ciel, par l'intercession de la plus sainte & de la plus heureuse des meres. Ave, Maria.

C'Etoit la destinée de J.C. de paroître dans le monde comme un objet de contradiction; & par un secret impénétrable de la providence, d'y être tout à la fois & la ruine des uns, & la résurrection des autres. Ecce positus est hic in ruinam & in resurrectionem multorum. Toute la vie de cet homme-Dieu, n'a été que l'accomplissement & la suite de cette prédiction. Ce n'est donc pas sans raison que ie vous ai proposé d'abord sa fainte naissance, comme un sujet de crainte & de joie; de crainte, en le considérant, tout Sauveur qu'il est, comme la ruine des impies & des réprouvés; & de joie, en le regardant comme la résurrection des pécheurs qui se convertissent & qui deviennent élus de Dieu.

Appliquons-nous, Chrétiens, cette vérité. Je puis dire que toute l'affaire du salut consiste à bien ménager par rapport à Dieu ces deux sentimens opposés, de joie & de crainte: & c'est pour cela que David instruisant les grands de la terre, à qui Dieu lui saisoit

Luca 20

DE JESUS-CHRIST. SIL

connoître que cette leçon étoit particuliere-ment nécessaire, leur disoit par une maniere de parler aussi surprenante qu'elle est judi-cieuse & sensée: Servite Domino in timore, & Psal. 2. exultate ei cum tremore; servez le Seigneur;& réjouissez-vous en lui avec tremblement. Pourquoi trembler, dit faint Chrysostome, si je dois me réjouir en lui; & pourquoi me réjouir en lui, si je dois trembler? C'est, répond ce faint Docteur, qu'à l'égard de Dieu, & en matiere de salut, l'homme, soit juste, soit pécheur, ne doit point avoir de joie, qui ne soit mêlée d'une crainte respectueuse; ni de crainte, quoique respectueuse, qui ne soit accompagnée d'une sainte joie. Car, selon les régles les plus exactes de la religion, il ne nous est point permis de craindre Dieu sans nous confier en lui, ni de nous confier en lui sans le craindre.

Or je prétens, & voici mon dessein, je prétens que le mystere de la naissance de J. C. bien conçu & bien médité, est de tous les mysteres du Christianisme le plus propre à exciter en nous, & cette crainte salutaire, & cette joie solide & intérieure. Je prétens que la vue de ce Sauveur né dans une crêche, nous sournit de puissans motifs de l'un & de l'autre. Motifs de crainte, si vous êtes de ces mondains, qui aveuglés par le Dieu du siecle, quittent la voie du salut pour suivre la voie du monde. Motifs de joie, si vous ou-

Y iiij

512 SUR LA NATIVITÉ vrez aujourd'hui les yeux, & si vous voulez être de ces Chrétiens fidéles, qui cherchent Dieu en esprit & en vérité. Motifs de crainte; si comprenant bien pourquoi J.C.est venu au monde, & de quelle maniere il y est venu, vous reconnoissez l'opposition qu'il y a entre lui & vous. Motifs de joie; si persuadés & confus de l'opposition qui se rencontre entre J. C. & vous, vous prenez enfin la résolution de vous conformer à lui, & de profiter des avantages que vous donne pour cela même la condition où Dieu vous a fait naître. Selon la différence de ces deux états & de ces deux caracteres, ou craignez, ou consolez-vous. Etes-vous du nombre des mondains? craignez; parce que ce mystere va vous découvrir des vérités bien affligeantes: vous le verrez dans la premiere partie. Etes-vous, ou voulez-vous être du nombre des Chrétiens fidéles? consolez-vous; parce que ce mystere vous découvrira des trésors infinis de grace & de miféricorde: vous le verrez dans la seconde partie. Voilà les véritables dispositions avec lesquelles vous devez vous présenter devant la crêche de votre Dieu. Rendez-vous dociles à sa parole, afin que je puisse aujourd'hui les imprimer bien avant dans vos cœurs; & donnez moi toute votre attention.

PARTIE. C'Est par la crainte du Seigneur que doit

commencer le salut de l'homme; & la charité même la plus parfaite ne seroit, ni solide, ni assurée, si la crainte des jugemens de Dieu ne lui servoit de fondement & de base. C'est donc avec sujet qu'en vous annonçant aujourd'hui le grand mystere du salut, qui est la naissance de Jesus-Christ notre Sauveur, je vous y fais remarquer d'abord ce qui doit exciter en vous cette crainte salutaire, dont voici les puissans motifs. Craignez, homme du monde, c'est-à-dire, vous qui rempli de l'esprit du monde, vivez selon ses loix & ses maximes: craignez, parce que le Sauveur qui vous est né, dans les idées pratiques mais chimériques, que vous vous en formez , & dans l'usage, ou plutôt, dans l'abus que vousfaites de sa miséricorde envers vous;tout Sauveur qu'il est, n'est peut-être pour vous rien moins qu'un Sauveur. Craignez, parce que c'est un Sauveur; mais qui peut-être n'est: venu que pour votre confusion, & pour vore condamnation. Craignez, parce que ce Sauveur ne pouvant vous être indifférent, du noment qu'il ne vous fauve pas, doit néces-airement vous perdre. Pensées terribles pour les mondains; mais qu'il ne tient qu'à vous, mes chers Auditeurs, de vous rendre. tiles & profitables, en les méditant dans lesprit d'une humble & d'une véritable componction.

C'est, dis-je, un Sauveur qui vous est né ;

514 SUR LA NATIVITÉ mais qui dans les fausses idées dont vous ête prévenus, n'est rien moins qu'un Sauveu pour vous. Comprenez ma pensez, & vou conviendrez malgré vous-mêmes de cett triste vérité. Car vous voulez qu'il vous sau ve, mais vous vous mettez peu en peini qu'il vous délivre de vos péchés. Vous voulez qu'il vous fauve, mais vous prétende qu'il ne vous en coûte rien. Vous voule qu'il vous fauve : mais vous ne voulez pa que ce soit par les moyens qu'il a choisis pou vous fauver. Or tout cela, ce sont autant de contradictions: & pour peu qu'il vous rest de religion, ces contradictions énormes son les justes sujets qui doivent aujourd'hui vou faire trembler. N'appréhendez pas que je le grossisse, pour vous donner de vaine frayeurs: mais craignez plutôt que mes ex pressions ne soient trop soibles, pour vou les faire concevoir dans toute leur étendu & dans toute leur force.

Vous voulez que ceDieu naissant soit pou vous un Dieu Sauveur; mais au même tem par une opposition de sentiment & de conduite, dont peut-être vous ne vous appercevez pas, vous êtes peu en peine qu'il vous délivre de vos péchés. C'est pour cela néant moins, & pour cela uniquement qu'il es Sauveur; & cette qualité par rapport à vou ne lui appartient, ni ne peut lui apparte nir, qu'autant qu'il vous dégage des pas

DE JESUS-CHRIST. 5.15 fions, des vices, des habitudes, qui sont les sources de vos péchés, & dont vous êtes les

malheureux esclaves. S'il ne vous en délivre pas, & si bien loin de souhaiter d'en être délivrés, vous en aimez l'esclavage & la servitude; raisonnez comme il vous plaira, ce Dieu, quoique Sauveur par excellence, n'est

pour vous Sauveur que de nom, & tout le culte que vous lui rendez en ce jour n'est

qu'illusion ou hypocrisse.

Il n'y eut jamais de conséquence plus immédiate que celle-là, dans les principes & dans les régles du Christianisme que vous professez. Vous l'appellerez Jesus, dit l'Ange à Jofeph, & pourquoi? parce qu'il délivrera son peuple des iniquités & des péchés qui l'accablent: Vocabis nomen ejus Jesum; ipse enim sal- Mat. 2. vum faciet populum suum à peccatis eorum. Prenez garde, mes Freres, c'est la remarque de saint Chrysostome; il nedit pas, Vous l'appellerez Jesus, parce qu'il délivrera son peuple des calamités humaines, sous le poids desquelles il gémit. Cela étoit bon pour ces anciens sauveurs, qui ne surent que la figure de celui-ci, & que Dieu envoyoit au peuple Juif comme à un peuple grossier & charnel. Ce Jesus dont nous célébrons la naissance, étoit destiné pour une plus haute & une plus sainte mission. Il s'agissoit pour nous d'une rédemption plus essentielle & beaucoup plus parsaite. Ces maux dont nous devions être guéris,

Yvj

étoientbienplusdangereux&plus mortels,que ceuxquidansl'Egypte avoient affligé lepeuple deDieu; & c'est pour ceux-là, dit S. Chrysoftome, qu'il nous falloit un Sauveur. Le voilà venu: non pas encore une fois pour nous sauver des adversités & des disgraces de cette vie; nous sommes indignes de la profession & de la qualité de Chrétiens, si nous mesurons par-là sa grace, & si c'est de-là que nous faisons dépendre le pouvoir qu'il a de nous sauver: il ne nous a point été promis de la Sorte. Mais le voilà venu pour nous délivrer de la corruption du monde, des désordres du monde, des erreurs du monde. Le voilà venu pour nous affranchir du joug de nos palsions honteuses, de la tyrannie du péché à quoi nous nous sommes assujettis, de la concupiscence de la chair qui nous domine, de l'esprit d'orgueil dont nous sommes: possédés, de nos attachemens criminels, de nos haines, de nos aversions, de nos malignes jalousies; car ce sont-là nos vrais ennemis, & il n'y avoit qu'un Dieu Sauveur qui nous pût tirer d'une si funeste captivité: aussi est-ce pour cela qu'il a voulu nattre: Ipse enim salvum faciet populum suum at peccatis eorum.

Or dites-moi, Chrétiens, est-ce ainsi que vous l'avez entendu, & que vous l'entendez encore? Que chacun s'examine devant Dieu. Qu est l'ambitieux parmi vous, qui regar-

lant fon ambition comme la plaie de son me, en souhaite de bonne soi la guérison? où est l'impudique & le voluptueux, qui éellement affligé de l'être, désire, mais effiacement & comme son souverain bien, de ne l'être plus ? où est l'homme avare & intéessé, qui honteux de ses injustices & de ses ssures, déteste sincerement son avarice? où It la femme mondaine, qui écoutant sa reigion, ait horreur de sa vanité & pense à déruire son amour-propre? De quelle passion, le quelle inclination vicieuse & dominante, e Sauveur vous a-t-il délivrés jusqu'à préent? A quoi donc le reconnoissez-vous omme Sauveur? & s'il est Sauveur, par où nontrez-vous qu'il est le vôtre? quelle foncion en a t-il faite, & lui avez-vous donné ieu d'en faire à votre égard? Or quand je 70us vois si mal disposés, ne serois-je pas révaricateur, si je vous annonçois sa venue comme un sujet de joie? & pour vous parler n ministre fidéle de son Evangile, ne doise pas au contraire vous dire, & je vous e dis en effet : Détrompez-vous, & pleurez: ur vous ; pourquoi ? car tandis que possédés: lu monde, vous demeurez en de si crimiielles dispositions, encore que le Sauveur oit né, ce n'est point proprement pour vous qu'il est né : disons mieux, encore que le Saureur soit né, vous ne profitez pas plus de sas raissance, que s'il n'étoit pas né pour vous

§ 18 SUR LA NATIVITÉ

Ah! Chrétiens, permettez-moi de faire il une réflexion bien douloureuse,&pour vou & pour moi, mais qui vous paroîtra bie touchante & bien édifiante. Nous déploror le sort des Juifs qui malgré l'avantage d'avoi vû naître J. C. au milieu d'eux & pour eux ont eu néanmoins le malheur de perdre tou le fruit de ce bien inestimable, & d'être ceu mêmes qui de tous les peuples de la terr ont moins profité de cette heureuse nais sance. Nous les plaignons, & en les plaignan nous les condamnons; mais nous ne prenon pas garde qu'en cela même leur condition ou plutôt, leur misere & la nôtre sont à per près égales. Car en quoi a consisté la répro bation des Juifs? en ce qu'au lieu du vra Messie que Dieu leur avoit destiné, & qu leur étoit si nécessaire, ils s'en sont figure un autre selon leurs grossieres idées & seloi les désirs de leur cœur : en ce qu'ils n'on compté pour rien celui qui devoit être le libérateur de leurs ames, & qu'ils n'ont pen sé qu'à celui dont ils se promettoient le rétablissement imaginaire de leurs biens & de leurs fortunes : en ce qu'ayant confondu ces deux genres de salut, ou pour parler plus juste, en ce qu'ayant rejetté l'un, & s'étant inutilement flattés de la vaine espérance de l'autre, ils ont tout à la fois été frustrés & de l'un & de l'autre, & qu'il n'y a eu pour eux nulle rédemption. Voilà, dit S. AuguDE JESUS-CHRIST, 519

stin, quelle fut la source de leur perte: Tem- Augustis poralia amittere metuerunt, & æterna non cogitaverunt, ac sic utrumque amiserunt. Or cella même, mes chers Auditeurs, n'est-ce pas ce qui nous perd encore tous les jours? Car quoique nous n'attendions plus comme les Juiss un autre Messie; quoique nous nous en tenions à celui que le ciel nous a envoyé, n'est-il pas vrai, confessons-le, & rougis-sons-en, qu'à en juger par notre conduite, nous sommes à l'égard de ce Sauveur envoyé de Dieu, dans le même aveuglement où furent les Juiss, & où nous les voyons encore à l'égard du Messie qu'ils attendent,

& en qui ils esperent? Je m'explique.

Nous invoquons Jesus-Christ comme Sauveur; mais nous l'invoquons dans le même esprit que le Juif réprouvé l'invoqueroit: c'est-à-dire, nous l'invoquons pour des biens temporels, mais avec une indifférence entiere pour les éternels: Temporalia amittere metuerunt, & æterna non cogitaverunt. En effet, sommes-nous dans l'adversité, s'élevet-il contre nous une persécution, s'agit-il ou de la fortune, ou de l'honneur? c'est alors que nous recourons à ce Dieu qui nous a sauvés, & que nous voulons encore qu'il nous sauve : mais de quoi? d'une affaire qu'on nous suscite, d'une maladie qui nous afflige, d'une disgrace qui nous humilie. Voilà les maux qui réveillent notre ferveur

520 SUR LA NATIVITÉ qui nous rendent assidus à la priere, doi nous demandons, non-seulement avec in: tance, mais avec impatience, d'être ou pre servés, ou délivrés: Temporalia amittere m tuerunt. Mais sommes-nous dans l'état & dans le désordre d'un péché habituel, qu cause la mort à notre ame ? à peine nous sou venons-nous qu'il y a un Sauveur tout-puil sant pour nous en faire sortir; à peine pour l'y engager, nous adressons-nous une fois: lui, & lui disons-nous au moins avec le Prophete: Hâtez-vous, Seigneur; tirezmoi du profond abîme où je suis plongé Insensibles au besoin pressant où nous nous trouvons, nous y demeurons tranquilles & fans allarmes: Et æterna non cogitaverunt, Que dis-je? bien loin de courir au reméde, peut-être le craignons-nous; peut-être le fuyons-nous; peut-être sommes-nous assez pervertis, pour nous faire de notre péché même une félicité secrette, pour nous en applaudir au fond de l'ame, pour nous en glorisser. Nous sommes donc alors, quoique Chrétiens, aussi Juiss d'esprit & de cœur que les Juissmêmes: & dans la comparaison de leur infidélité & de la nôtre, la nôtre est d'autant plus condamnable, que nous méprisons un Sauveur, en qui nous croyons; au lieu que les Juiss n'ont péché contre lui que parce qu'ils ne le connoissoient pas, & c'est ce qui doit mous faire trembler.

445

DE JESUS-CHRIST. 521

Notre aveuglement va encore plus loin. lous voulons que ce Dieu fait chair nous uve; mais nous prétendons qu'il ne nous en oûte rien. Autre contradiction, & autre ijet de notre crainte. Car il n'est Sauveur our nous qu'à une condition; & cette conition, c'est que nous nous sauverons ous-mêmes avec lui & par lui. Il nous a réés sans nous, ce sont les paroles de saint ugustin que l'on vous a dites cent fois, & ont je voudrois aujourd'hui vous faire péétrer toute la conséquence : il nous a réés sans nous, mais il ne lui a pas plu, & imais il ne lui plaira de nous sauver sans ous. Il veut que l'ouvrage de notre falut, u plutôt, que l'accomplissement de ce rand ouvrage dépende de nous; & que sans ous en attribuer lagloire, nous en partagions vec lui le travail. Comme Sauveur, il est veu faire pénitence pour nous; mais sans préidice de celle que nous devons faire nouslêmes, & pour nous-mêmes. Comme Saueur, il a prié, il a pleuré, il a mérité pour ous; mais il veut que nos prieres jointes à ses cieres, que nos larmes mêlées avecfeslarmes, ue nos œuvres sanctifiées par ses œuvres, chévent en nous cette rédemption dont il l'auteur, & dont sans nous il ne seroit pas consommateur. Comme Sauveur, il s'est it dans la crêche notre victime, & il a comencé dès-lors à s'immoler pour nous; mais:

722 SUR LA NATIVITÉ il veut que nous soyons prêts à nous immler avec lui: & il le veut tellement, il a telment fait dépendre de là l'efficace & la ve de son sacrifice par rapport à notre salut, c tout Sauveur qu'il est, remarquez ceci, c'eà-dire, que tout disposé qu'il est en no faveur, que quoiqu'il nous ait aimés jusq se faire homme pour nous; malgré tout i amour, malgré tout ce qu'il lui en coi pour naître parmi nous & comme nous, consent néanmoins plutôt que nous pér sions, plutôt que nous nous damnions, p tôt que nous foyons éternellement exclus nombre de ses prédestinés, que de nous se ver de cette rédemption gratuite telle que nous l'entendons; parce que sous omb d'honorer sa grace, en lui attribuant not falut, nous ne la ferions servir qu'à fome ter nos désordres.

Il faut donc, & il le faut nécessairement que pour être sauvés, il nous en coûte, comme il lui en a coûté. C'est la loi qu'il a ét blie. Loi que saint Paul observoit avec ta blie. Loi que faint Paul observoit avec ta des suite de saint passionum Christi in carne mea: j'a complis dans ma chair ce qui a manqué a souffrances de la chair innocente & virgina de Jesus-Christ. Loi générale & absolute dont jamais Dieu n'a dispensé, ni ne dispensée. Cependant, hommes du siècle, vouvoulez être exemts de cette loi: elle vous productions de la chair saint de serve de sette loi elle vous productions de serve de cette loi elle vous productions de serve serve de cette loi elle vous productions de serve serve de cette loi elle vous productions de serve serve de cette loi elle vous productions de serve serve de cette loi elle vous productions de serve serve de cette loi elle vous productions de serve serve de cette loi elle vous productions de serve s

DE JESUS-CHRIST. 523

oît trop dure & trop onéreuse, & vous cherhez à en secouer lejoug. Vous voulez lesalut; nais vous le voulez, sans condition & sans harge. Vous le voulez, pourvu qu'on n'eige de vous ni assujettissement, ni conrainte, ni effort, ni victoire sur vous-mênes. Vous le voulez, mais sans l'acheter, k sans y rien mettre du vôtre. Car en effet, ue vous en coûte-t-il, & en quoi oserezous me dire, que vous y coopérez? que sarifiez-vous pour cela à Dieu? quelles vioences vous faites-vous à vous-même? Mais lussi Dieu m'oblige-t-il à vous déclarer de sa part, que tandis que vous vous en tenez-là, ce salut que Jesus-Christ est venu apporter u monde, n'est point pour vous, & que vous n'y devez rien prétendre. Or de-là toncluez, si la naissance de ce Dieu-Homme a de quoi vous rassurer & vous consoler.

Enfin, yous voulez qu'il vous sauve: mais par une troisiéme contradiction qui ne me emble pas moins étonnante, vous ne voulez bas que ce foit par les moyens qu'il a choisis pour vous fauver. Quoique ces moyens ayent été concertés & résolus dans le conseil de sa sagesse éternelle, ils ne vous plaisent pas. Quoiqu'ils soient consacrés dans sa personne, & autorifés par son exemple, vous ne les pouvez goûter. Et quels sont-ils? la haine du nonde & de vous-mêmes, le détachement

724 SUR LA NATIVITÉ du monde & de ses biens, le renoncement monde & à ses plaisirs, à ses honneurs, pauvreté de cœur, l'humilité de cœur, mortification des sens, & l'austérité de vie. Tout cela vous choque, & vous fi horreur. Vous voudriez des moyens pl proportionnés à vos idées & plus conform à vos inclinations: & moi je vous dis qu c'est pour cela que vous devez trembles pourquoi? parce qu'indépendamment ( vos idées & de vos inclinations, il est certa d'une part que ceDieu naissant ne vous sauv ra jamais par d'autres moyens que ceux qu' a marqués; & qu'il est évident de l'autre que jamais ces moyens qu'il a marqués poi vous sauver, ne vous sauveront, tandis qu vous voudrez suivre vos inclinations & vo idées. Vous voulez qu'il vous sauve selo votre goût, qui vous perd, & qui vous perdus. Voilà le triste mystere que j'avo d'abord à vous annoncer, d'autant plu triste pour vous, si vous l'entendez & si vou n'en profitez pas.

Mais je veux vous le rendre encore plu fensible par une supposition que je vais faire. Peut-être vous surprendra-t-elle; & fasse le ciel quelle vous surprenne assez, pour vous forcer à reconnoître votre infidélité se crette, & à prendre des sentimens plus Chrétiens! Dites-moi, mes chers Auditeurs, si Dieu vous avoit envoyé un J. C. tout dissé-

DE JESUS-CHRIST. 525 it de celui que nous croyons; c'est-à-dire, l vous étoit venu du ciel un Sauveur aussi vorable à la cupidité des hommes, que ceque nous adorons y est contraire: si au lieu vous annoncer comme l'Ange, que ce essie est un Sauveur pauvre, & humble, né ns l'obscurité d'une étable, je vous assus aujourd'hui, que cela n'est pas, qu'on us a trompés, que c'est un Sauveur d'un actere tout opposé; qu'il est né dans l'ét & dans la pompe, dans la fortune, dans bondance, dans les aises & les plaisirs de vie, & que ce sont-là les moyens à quoi attaché votre falut, & fur quoi il a enpris de fonder votre religion: si par un versement qui ne peut être, mais que is pouvons nous figurer, la chose se trout ainsi, & que ce que j'appelle supposin, fût une vérité: marquez-moi ce que us auriez à corriger dans vos fentimens, & éformer dans votre conduite, pour vous ommoder à ce nouvel Evangile. Channt de créance, feriez-vous obligés de nger de mœurs? Faudroit-il renoncer à ce vous êtes, pour être dans l'état de pertion où ceSauveur vous voudroit alors?ou tôt, sans rien changer à ce que vous êtes, wous trouveriez-vous pas alors de parfaits rétiens; & n'auriez-vous pas de quoi vous citer d'un systême de religion, d'où dédroit votre salut, & qui se rapporteroit

526 SUR LA NATIVITÉ fi bien à votre goût, à vos maximes, & à to tes les régles de vie que le monde vous pre crit? N'est-ce pas alors que je devrois vo dire: Ne craignez point; car voici au cor traire un grand sujet de joie pour vous? Eva gelizo vobis gaudium magnum. Et quoi! c'e qu'il vous est né un Sauveur, mais un Sauve à votre gré & selon vos désirs, un Sauve commode, un Sauveur suivant les princip duquel il vous sera permis de satisfaire v passions; un Sauveur qui bien loin de les co tredire, les approuvera, les autorisera: voyant un tel Sauveur, confolez-vous. I serois-je pas, dis-je, bien fondé à vous pa ler de la forte; & en m'écoutant ne vous c riez-vous pas à vous-mêmes, remplis d'u joie secrette: Voilà le Sauveur & le Di qu'il me falloit? Ah Chrétiens, je le confes dans ce nouveau système de religion vous ? riez droit de vous réjouir; mais vous êtes tr éclairés, pour ne pas conclure de là, que qui feroit alors votre consolation, de aujourd'hui vous saisir de frayeur. Car pu que supposé cet Evangile prétendu, je poi rois vous dire, que je vous apporte une he reuse nouvelle; en vous prêchant un Evar gile directement contraire à celui-là, je st obligé de vous tenir tout un autre langage. dois au hasard de troubler la joie de l'Eglis qui est une joie sainte, troubler la vôtre, q dans l'aveuglement où vous vivez, n'e

LEC. 2.

DE JESUS-CHRIST. s'une joie fausse & présomptueuse. Je dois ous dire; Tremblez; pourquoi? c'est qu'il ous est né un Sauveur, mais un Sauveurui semble n'être venu au monde que pour otre confusion& pour votre condamnation; 1 Sauveur opposé à toutes vos inclinations, 1 Sauveur ennemi du monde & de tous ses ens, un Sauveur pauvre, humilié, soufant. Vérités affligeantes; & pour qui? pour ous, mondains: c'est-à-dire, pour vous, riies du monde, possédés de vos richesses, & yvrés de votre fortune; pour vous, ambieux du monde, éblouis d'un vain éclat & lorateurs des pompes humaines; pour vous, nsuels & voluptueux du monde, idolâtres, evous-mêmes, & tout occupés de vosplaisirs. ependant, après avoir considéré ce mystere crainte, ce mystere de douleur que je déouvre d'abord dans la naissance d'un Dieuomme; voyons, Chrétiens, le mystere de onfolation qu'elle renferme, & quelle part ous y pouvez avoir. C'est la seconde partie.

Uelque vaine que soit devant Dieu la PARTIE, sur que Dieu se sasse dans l'Ecriture, d'être n Dieu égal à tous; qui n'a égard, ni aux valités, ni aux rangs, & qui ne fait aception de personne; Non est personarum aception Deus: Il est néanmoins vrai, Chréens, que dans l'ordre de la grace, la

528 SUR LA NATIVITÉ prédilection de Dieu, si j'ose me servir ( ce terme, a toujours paru être pour les par vres & pour les petits préférablement au grands & aux riches. N'en cherchons poil la raison, & contentons-nous d'adorer e ceci les conseils de Dieu, qui, selon l'A pôtre, fait miféricorde à qui il lui plaît & justice à qui il lui plast. Prédilectio de Dieu, que tout l'Evangile nous prêche mais qui nous est marquée visiblement ¿ autentiquement dans l'auguste mystere qu nous célébrons. Car qui sont ceux que Die choisit les premiers pour leur révéler le naissance de son Fils? des bergers, c'est-à dire, des pauvres attachés à leur travail des hommes inconnus au monde, & con tens de leur obscurité & de la simplicité de leur état. Ce sont-là ceux, dit excellemment faint Ambroise, dont J. C. fait les premiers élus, ceux qu'il appelle les premiers à sa con noissance, ceux dont il veut recevoir les pre miers hommages; ceux qui paroissent comme les premiers domestiques de ce Dieu naissant, & qui environnent son berceau, pendant que les grands de la Judée, que les riches de Jérusalem, que les sçavans & les esprits forts de la Synagogue, abandonnés, pour ainsi parler, & livrés à eux-mêmes, demeurent dans les ténebres de leur infidélité, & semblent n'avoir nulle part à la naissance du Sauveur. Oui

DE JESUS-CHRIST: 529

Oui, mes Freres, disoit S. Paul aux Corinthiens, voilà les prémices de votre vocation: des foibles choisis pour confondre les puissans, des simples pour confondre les sages, des sujets vils & méprisables selon le monde pour confondre dans le monde ce qu'il y a de plus éclatant & de plus élevé. C'est par où le Christianisme a commencé; telle fut l'origine de l'Eglise, qui selon la remarque de S. Chrysostome, étoit alors toute renfermée dans l'étable de Bethléem, puisque hors de-là Jesus-Christ n'étoit point connu. Et c'est, Grands du monde qui m'écoutez, ce qui devroit aujourd'hui vous affliger, ou même vous désoler, si Dieu par son aimable providence n'avoit pris foin d'y pourvoir. Mais rassurez-vous; & convaincus comme vous l'allez être de l'immensité de ses miséricordes, malgré les malheureux engagemens de vos conditions, confiez-vous en lui. Car voici trois grands sujets de consolation que je tire du mystére même dont nous faisons la solemnité. Rendez-vous y attentifs; & après l'avoir médité, cet ineffable mystére, avec tremblement & avec crainte, goûtez-en maintenant toute la douceur: Ecce enim evangelizo vobis gaudium magnum.

En effet, quelque exposés que vous soyez à la corruption du siécle, & quelque éloignés que vous paroissiez du Royaume de Dieu, Je-

Avent.

530 SUR LA NATIVITÉ sus-Christ ne vous rebute point; & bies loin de vous rejetter, il ne vient au monde que pour vous attirer à lui : grace inestimable, à laquelle vous devez répondre. Quel que apparente contrariété qu'il y ait entre votre état & l'état de Jesus-Christ naissant sans cesser d'être ce que vous êtes, il ne tien qu'à vous d'avoir avec lui une sainte ressem blance : secret important de votre prédesti nation, que vous ne devez pas ignorer. Quel que danger qu'il y ait dans la grandeur humaine, & de quelque malédiction qu'ayen été frappées les richesses du monde, vou pouvez vous en servir, comme d'autant de moyens propres, pour honorer Jesus-Chris & pour lui rendre le culte particulier qu'il àt tend de vous : avantage infini dont vous de yez profiter, & qui doit être comme le fond de vos espérances. Encore un moment d réflexion pour des vérités si touchantes.

Non, mes chers Auditeurs, quoique Je sus-Christ par un choix spécial & divin, a voulu naître dans la bassesse & dans l'humi liation, il n'a point rejetté pour cela la grat deur du monde; & je ne crains point de vou scandaliser, en disant, que dès sa naissance bien loin de la dédaigner, il a eu des égard pour elle, jusqu'à la rechercher même & se l'attirer. L'Evangile qu'on vous a lu, e est ene preuve bien évidente. Car en même tems que ce Dieu Sauveur appelle des ber

DE JESUS-CHRIST. 5

gers & des pauvres à son berceau, il y appelle aussi des mages, des hommes puissans & opulens, des Rois, si nous en croyons la tradition. En même tems qu'il députe un Ange à ceux-là, il fait luire une étoile pour ceux-ci. En même tems que ceux-là, pour venir le reconnoître & l'adorer, quittent leurs troupeaux, ceux-ci abandonnent leur païs, leurs biens, leurs états. De sçavoir qui des uns & des autres l'honorent le plus, ou lui sont plus chers, c'est ce que je n'entreprens pas encore de décider. Mais sans en faire la comparaison, au moins est-il vrai que les uns & les autres sont reçus dans l'étable de ce Dieu-homme; au moins est-il vrai que ce Dieu caché fous le voile de l'enfance, se manifeste aux uns & aux autres, & que la préférence qu'il donne aux petits n'est point une exclusion pour les grands.

Or cette pensée seule, hommes du monde, ne doit-elle pas ranimer toute votre consiance, & n'est-elle pas plus que suffisante pour vous fortisser & pour vous encourager? Mais de-là même il s'ensuit encore quelque chose de plus consolant pour vous. Et quoi? C'est qu'il est donc constant que Jesus-Christ dans le mystère de sa naissance, indépenlamment de la prédilection qu'il peut avoir pour les uns présérablement aux autres, a bien plus sait au sond pour les grands que pour les petits; & que dans un sens, les

Z ij

332 SUR LA NATIVITÉ grands qu'il a appellés, lui font beaucout plus redevables: comment cela? C'est di faint Chrysostome, qu'ila falluune vocatior plus forte, pour attirer à Jesus-Christ des grands, des puissans du siécle, tels qu'étoien les Mages, que pour y attirer des pasteurs dont l'ignorance & la foiblesse sembloien être déja comme des dispositions naturelle à l'humilité de la soi. Dans ceux-ci rien ne résissoit à Dieu; mais dans ceux-là la grace de Jesus-Christ eut tout à combattre & : vaincre; c'est-à-dire, le monde avec toute ses concupiscences. Cependant, c'est le mi racle qu'elle a opéré; & voilà l'infigne vic toire que la foi de Jesus-Christ naissant I. Joan. remportée sur le monde: Hæc est victoria qui vincit mundum, fides nostra. Foi triomphan te & victorieuse, qui malgré l'orgueil d

monde a eu assez de pouvoir sur leurs esprits pour leur faire adorer dans un enfanț le Vei be de Dieu & sa sagesse; qui malgré le liber tinage du monde, a fait assez d'impressio sur leurs cœurs, pour en arracher les passion les plus enracinées, a été assez efficace pou les captiver sous le joug de la religion Chré tienne.

Après cela, qui que vous soyez, & quel que rang que vous teniez dans le monde plaigniez-vous que votre Dieu réprouve vé tre condition, ou que votre condition vou éloigne de Dieu. Non, Chrétiens, elle n

DE JESUS CHRIST.

vous en éloigne point, ni votre Dieu ne la réprouve point. Elle ne vous en éloigne point, puisque vous voyez que lui-même, il la prévient des graces les plus abondantes: & il ne la réprouve point, puisqu'un de ses premiers soins en venant au monde, est de la sanctifier dans les Mages & de la réformer en vous. Il réprouve les abus & les désordres de votre condition; il en réprouve le faste, il en réprouve le luxe, il en réprouve la mollesse, il en réprouve la dureté & l'impiété; mais sans la réprouver elle-même, puisque c'est pour elle & pour vous-mêmes qu'il ouvre aujourd'hui le trésor de ses miséricordes les plus efficaces & les plus particulieres. Comme il est le Dieu de toutes les conditions, & qu'il vient pour sauver tous les hommes sans nul discernement de conditions; il veut que dès son berceau où il commence déja à faire l'office de Sauveur, on voye à sa suite & des grands & des petits, & des riches & des pauvres, & des maîtres & des sujets. Approchons, & approchons tous; allons à sa créche, & allons y tous. C'est de sa créche qu'il nous appelle, de sa créche qu'il nous tend les bras, de sa créche qu'il veut répandre sur nous & sur nous tous les mêmes bénédictions.

Mais après tout, quel rapport peut-il y avoir entre sa pauvreté & l'opulence, entre ses abaissemens & la grandeur, entre sa mi-

534 SUR LA NATIVITÉ sére & les aises de la vie? A cela je réponds par une seconde proposition que j'ai avan-cée, & que je reprends. Je dis qu'il ne tient qu'à vous, sans cesser d'être ce que vous êtes de vous rendre semblables à Jesus-Chris naissant; & malgré toute la contrariété, qui paroît entre votre état & le sien, d'avoir avec lui cette conformité parfaite, sur laquelle est fondée, selon S. Paul, la prédestination de l'homme. Il faut pour être reconnu de Dieu, & pour avoir part à sa gloire, porte le caractére de cet enfant qui vient de naître & lui ressembler; & c'est de lui, & de lu seul à la lettre, qu'on peut bien nous dire Matt. 18. Nisi efficiamini sicut parvulus iste, non intra bitis in regnum calorum. Il y a d'abord d' quoi vous troubler, de quoi même vous effrayer; mais écoutez ce que j'ajoute. Car j prétens qu'il ne vous est ni impossible, ni mê me difficile, en demeurant dans votre condi tion, de parvenir à cette divine ressemblance pourquoi? parce que comme Chrétiens, vou pouvez être grands & humbles de cœur riches & pauvres de cœur, puissans & modestes ou circoncis de cœur. Or du momen que vous joignez l'humilité à la grandeur, le modestie à la puissance, le détachement de richesses aux richesses même, dès-là il n'y a plus d'opposition entre l'état de Jesus Christ & le vôtre. Au contraire, c'est juste ment par-là que vous avez l'avantage d'être

DE JESUS-CHRIST: 535 plus conformes à ce modéle des prédestinés: c'est par-là que vous en êtes dans le monde des copies plus achevées. Car le caractére de ce Sauveur n'est pas précisément d'être pauvre & humble, mais d'être grand & humble tout à la fois, ou plutôt, humble & la grandeur même, puisque son humilité ne l'empêche point d'être Fils du très-Haut. Or voilà, mes chers Auditeurs, ce qu'il n'appartient qu'à vous, dans le rang où Dieu vous a placés, de pouvoir parfaitement imiter. Ceux que l'obscurité de leur naissance ou la médiocrité de leur fortune confond parmi la multitude, ne peuvent, ce semble, arriver-là. A quelque degré de sainteté qu'ils s'élévent, leur humilité ne représente point, ni n'exprime point celle d'un Dieu anéanti: il faut pour cela de la dignité, & de la distinction selon le monde. Un grand qui sans rien perdre de tous les avantages de sa condition, sçait pratiquer toute l'humilité de sa religion; un grand petit à ses yeux, & qui sans oublier jamais qu'il est pécheur & mortel, se tient devant Dieu dans le respect & dans la crainte; un grand qui peut dire à Dieu comme David: Seigneur, mon cœur ne s'est point enflé, & mes yeux ne se sont point élevés: Domine, non est exaltatum cor meum, neque Psal.1303 elati sunt oculi mei: Je ne me suis point ébloui de l'éclat du monde qui m'environne, & jamais l'orgueil ne m'a porté à des entreprises,

Z iiij

536 SUR LA NATIVITÉ

ou au-dessus de moi, ou contraires à la cha-Ibidom. rité & à la justice; Neque ambulavi in magnis. nec in mirabilibussuper me: Un grand, rempl de ces sentimens, est le parsait imitateur du Dieu dont nous célébrons aujourd'hui les anéantissemens adorables. Un grand dans ces dispositions, est ce vrai Chrétien qui s'humilie comme le divin enfant que nous Matt. 18. présente l'étable de Bethléem; Qui se humiliaverit sicut parvulus iste : & c'est à lui, c'est à ce grand, que j'ose encore appliquer les paroles suivantes; Hic major est in regno cœlorum. Un grand sur la terre sanctifié de la sorte, est non-seulement grand, mais le plus

grand dans le Royaume du ciel.

C'est donc ainsi que le Sauveur du monde attire à son berceau, des grands & des riches aussi-bien que des pauvres & des petits : & quels sont-ils encore une fois ces grands, ces riches, ou quels doivent-ils être? Jugeonsen toujours par l'exemple des Mages si propre au lieu où je parle, & dont le rapport est si étroit avec le mystère que je prêche. Ah! Chrétiens, ce sont des grands qui semblent n'être grands, que pour saire paroître dans leur conduite une humilité plus profonde, une obéissance plus prompte, une soumission aux ordres du ciel plus entiere, en suivant l'étoile du Dieu humilié qui les appelle à lui: & voilà les grands à qui le Dieu des humbles se fait connoître aussi-bien qu'aux

DE JESUS-CHRIST. petits, parce qu'ils lui ressemblent aussi-bien, & même encore plus que les petits. Ce sont des riches, qui bien loin de mettre leur cœur dans leurs richesses, mettent leurs richesses aux pieds de l'Agneau, & se font un mérite d'y renoncer; & voilà les riches que le Dieu des pauvres ne dédaigne pas, parce que souvent jusques au milieu de leurs richesses il les trouve plus pauvres de cœur, que les pauvres mêmes. Or n'est-ce pas de quoi vous devez bénir mille fois le ciel : je dis vous qui dans votre élévation, dans votre fortune, pouvez avoir part aux mêmes avantages; & si vous prenez bien l'esprit de votre religion, n'avez-vous pas de quoi rendre à Dieu d'éternelles actions de graces, lorsqu'il vous donne tant de facilité à vous sanctifier jusques dans les conditions qui par el-les-mêmes semblent les plus opposées à la

Je vais encore plus loin; car quelque dangereuse que soit la grandeur du monde, quelque réprouvées que soient les richesses du monde, j'avance une troisième proposition non moins incontestable; sçavoir, qu'il ne tient qu'à vous de vous en servir, pour rendre à Jesus-Christ naissant l'hommage & le culte particulier qu'il attend de vous, & voici de quelle maniere j'entens la chose. C'est qu'en qualité de Dieu humble, il yeut être honoré & glorisié;

fainteté?

Z v

538 SUR LA NATIVITÉ

& qu'en qualité de Dieu pauvre, il veut être assissé & soulagé. Voilà le double tribut qu'il exige de vous, & ce qui fait la bénédiction de votre état; pouvoir confacrer à Jesus-Christ ce qui seroit autrement la cause fe satale de votre damnation & de votre perte. Quels trésors de grace pour vous, si vous les sçavez recueillir! Je m'explique.

Comme Dieu humble, il veut être honoré & glorifié : c'est pour cela qu'au milieu de la gentilité, il và chercher des adorateurs; & quels adorateurs? des hommes distingués par leur dignité, qui prosternés devant sa créche & anéantis en sa présence, lui font plus d'honneur & lui procurent plus de gloire, que les bergers de la Judée, avec toute leur serveur & tout leur zéle. En effet, rien ne l'honore plus, ni ne lui doit être plus glorieux que les hommages des grands. Or de quel autre que de vous-mêmes dépend-il de lui donner cette gloire dont il est jaloux? Pourquoi dans le monde avez-vous de l'autorité? Pourquoi Dieu vous a-t-il fait ce que vous êtes? Que ne pouvez-vous pas pour lui; & en comparaison de ce que vous pouvez, que fait le reste du monde? C'est par vous que la religion de ce Dieu-Homme devient vénérable : c'est par vous que son culte s'établit plus promptement, plus solidement, plus universellement, & c'est votre exemple qui l'autorise. Quel usage pouvez-vous faire de votre puissance plus digne ou aussi digne de vous que celui-là? & que vous en coûte-t-il pour le faire, sinon de le vouloir? C'est par-là que vous devez estimer vos conditions; c'est dans cette vue seu-le qu'il vous est permis de les aimer, & de vous y plaire. Hors de-là elles vous doivent faire gémir: mais votre consolation doit être de penser, que par elles il vous est aisé de relever la grandeur & de porter plus hautement que les autres les intérêts d'un Dieu

qui s'est tant abaissé.

Achevons. Comme Dieu pauvre, il veut être soulagé & assisté, non plus dans lui-même, mais dans ses membres qui sont les pauvres: car je ne m'acquitterois pas pleinement de mon ministère, si j'oubliois aujourd'hui les membres de Jesus-Christ. Pour peu que vous soyez Chrétiens, vous portez une sainte envieà ces bienheureux Mages, qui venus des extrémités de l'Orient, ne parurent point les mains vuides devant ce Sauveur; mais lui offrirent des présens qu'il accepta & qu'il agréa. Et moi je vous dis, qu'il veut recevoir de votre main les mêmes offrandes. Je vous dis, que sans le chercher si loin, vous le trouverez au milieu de vous, parce qu'il y est en effet, & qu'il y est dans des lieux, dans des états, où il n'a pas moins à souffrir & où il n'est pas moins abandonné que dans l'étable de Bethléem. Je vous dis, que

ces pauvres qui vous environnent & que vous voyez, mais encore bien plus ceux que vous ne voyez pas & qui ne peuvent vous approcher, sont à votre égard ce Jesus-Christ même à qui les Mages, à qui les bergers pré-senterent les uns de l'or & de l'encens, & les autres des fruits de leurs campagnes : qu'il est de la foi, que ce que vous donnez aux pauvres, vous le donnez à Jesus-Christ; & jose dire avec plus de mérite, lorsqu'il passe par les mains des pauvres, que si vous le portiez immédiatement vous-mêmes dans les mains de Jesus Christ. Dès-là, & quel fonds de confiance! dès-là, dis-je, vos richeffes, obstacles si dangereux pour le salut, dans l'ordre même du salut, n'ont plus rien que d'innocent, que de salutaires pour vous. Dès-là elles n'ont plus ce caractère de réprobation, que l'Ecriture leur attribue. Dès-là elles ne choquent plus la pauvreté de Jesus-Christ, puisqu'elles sont au convreté que Jesus-Christ a choisse; puisque Jesus-Christ entre dans une sainte communauté avec vous, & qu'il s'enrichit de vos biens, comme il vous fait participer à ses mérites. Dès-là sanctifiées par ce partage, elles changent, pour ainsi dire, de nature; & de tréfors d'iniquité qu'elles étoient, elles deviennent la précieuse matière de la plus excellente des vertus, qui est la charité. Dès-là ces terribles anathêmes que le Fils de Dieu dans l'Evangile fulminoit contre les riches, ne tombent plus sur vous, pourquoi? parce que Jesus Christ, dit saint Chrysostome, est trop juste & trop sidéle, pour donner sa malédiction à des richesses qui lui sont consacrées, & qu'il vous demande lui-même. Heureux, s'écrioit le Prophéte Royal, celui qui comprend le mystére de l'indigent & du pauvre, & je le dis avec plus de sujet que lui: car c'est sur-tout pour un Chrétien, que le pauvre est un mystére de soi. Mais remontant au principe, j'ajoute: heureux celui qui comprend le mystére d'un Dieu pauvre & d'un prend le mystére d'un Dieu pauvre & d'un

Dieu humilié! Beatus qui intelligit.

Parce qu'il s'est humilié, dit saint Paul, Dieu a voulu, pour l'élever, qu'à son seul nom toute la terre sléchst le genouil; & c'est dans les Cours des Princes que la prédiction de saint Paul se vérisse plus autentiquement, puisque les Puissances du monde que nous y révérons, ont une grace particuliere, pour honorer cet Homme-Dieu qui s'est anéanti pour nous. C'est parlà que ce Dieu Sauveur, comme dit saint Chrysostome, est dédommagé des humiliations de sa naissance. Je sçais, & il est vrai que dès sa naissance même il nous est représenté dans l'Evangile, persécuté par Hérodes, & obéissant à Auguste: voilà

Pf. 408

542 SUR LA NATIVITÉ

par où notre religion a commencé. Mais graces à la providence, le monde a bier changé de face: car pour ma consolation je vois aujourd'hui le plus grand des Rois obéissant à Jesus-Christ, & employant tout son pouvoir à faire régner Jesus-Christ; & voilà ce que j'appelle, non pas le progrès, mais le couronnement & la gloire de notre

religion.

Pour cela, Sire, il falloit un Monarque aussi puissant & aussi absolu que vous. Comme jamais Prince n'a eu l'avantage d'être si bien obéi, ni si bien servi que votre Majesté; aussi jamais Prince n'a-t-il reçu du ciel tant de talens & tant de graces pour faire servir & obéir Dieu dans son Etat. Votre bonheur, Sire, est de nel'avoir jamais entrepris qu'avec des succès visibles; & le mien, dans la place que j'occupe depuis si long-tems, est d'avoir toujours eu de nouveaux sujets pour vous en féliciter. C'est ce qui a attiré sur votre personne sacrée ces bénédictions abondantes que nous regardons comme les prodiges de notre siécle. On nous vante le régne d'Auguste, sous lequel Jesus-Christ est né, comme un régne florissant; & moi dans le paralléle qu'il me feroit aisé d'en faire ici , je n'y trouve rien que je puisse comparer au régne de Votre Majesté. On attribue les prospérités dont Dieu vous a comblé, aux vertus Royales & aux qualités héroïques qui

DE JESUS-CHRIST: 543

vous ont si hautement distingué entre tous les Monarques de l'Europe; & moi portant plus loin mes vues, je regarde ces prospérités comme les récompenses éclatantes du zéle de votre Majesté pour la vraie religion; de son application constante à maintenir l'intégrité & la pureté de la foi; de sa fermeté & de sa force à réprimer l'hérésie, à exterminer l'erreur, à abolir le schisme, à rétablir l'unité du culte de Dieu. Pouviez-vous, Sire, nous en convaincre, & en convaincre toute l'Europe par une plus illustre preuve, que par le plus solemnel de tous les traités, glorieux monument de votre piété? Pour donner la paix au monde Chrétien, Votre Majesté a sacrifié sans peine ses intérêts, mais a-t-elle sacrifié les intérêts de Dieu? Touchée en faveur de son peuple, elle a bien voulu, pour terminer une guerre qui n'étoit pour elle qu'une suite de conquêtes, se relâcher de ses droits; mais a-t-on pu obtenir d'elle qu'elle se relâchât en rien de ce que son zéle pour Dieu lui avoit fait aussi faintement entreprendre que généreusement exécuter? Malgré les négociations infinies de tant de Nations assemblées, malgré tous les efforts de la politique mondaine, votre zéle, Sire, pour la foi Catholique a triomphé; votre grand ouvrage de l'extinction & de l'abolition du schisme a subsissé, ou plutôt, il s'est affermi. A cette condition, Vo544 SUR LA NATIVITÉ tre Majesté sur la LA NATIVITÉ tre Majesté sur toute autre chose s'est rendue facile & traitable: mais sur le point de la religion elle s'est montrée inslexible; & parlà l'hérésie a désespéré de trouver jamais grace devant ses yeux. Or c'est pour cela, Seigneur, puis je dire à Dieu, que vous ajouterez jours sur jours à la vie de ce grand

Psal. 60. Roi: Dies super dies Regis adjicies; & que vous prolongerez ses années de génération toid. en génération: Et annos ejus usque in diem

generationis & generationis.

Mais je n'en suis pas réduit, Sire, à former là-dessus de simples vœux. Dès maintenant mes vœux sont accomplis; & la priére que j'en ai faite cent fois à Dieu, sans préjudice de l'avenir, me paroît déja exaucée. Car depuis l'établissement de la Monarchie, aucun de nos Rois a-t-il régné, & si longtems, & si heureusement, & si glorieusement que Votre Majesté? Et pour le bonheur de la France, non-seulement Votre Majesté régne encore; mais nous avons des gages solides, & presque des assurances, qu'elle régnera jusqu'à l'accomplissement le plus parfait qu'ait eu jamais pour un Roi cette sainte prière. Dies super dies Regis adjicies. Depuis l'établissement de la Monarchie aucun de nos Rois a-t-il vu dans son auguste famille autant de degrés de générations & d'alliances, que Votre Majesté en voit aujourd'hui dans la sienne? Et sans être, ni

DE JESUS-CHRIST. 545 Oracle, ni Prophéte, j'ose prédire avec consiance à Votre Majesté; du moins j'o-se espérer pour elle, qu'elle n'en demeurera pas là : mais qu'un jour elle verra les fruits de cet heureux mariage qu'elle vient de faire; & qui étendra ses années à une nouvelle génération; Et annos ejus usque in diem generationis & generationis. Après tant de glorieux travaux, voilà, Sire, les bénédictions de douceur, dont vous allez déformais jouir, & que Dieu vous préparoit: une profonde paix dans votre Etat; un peuple fidéle, & dévoué à toutes vos volontés; une Cour tranquille & soumise; attentive à vous rendre ses hommages & à mériter vos graces; la Famille Royale dans une union qui n'a peut-être point d'exemple, & que rien n'est capable d'altérer? un Fils digne héritier de votre Trône, & qui n'eut jamais d'autre passion que de vous plaire; un Petit-fils formé par vous, & déja établi par vous; une Princesse son épouse, votre consolation & votre joie; de jeunes Princes dont vous devez tout vous promettre, & qui déja répondent parfaitement aux espérances que vous en avez conçues. Voilà, dis-je, les dons de Dieu qui vous étoient réservés. Ecce sic be - Pfal. 127. nedicetur homo qui timet Dominum: C'est ainsi, concluoit David, que sera béni l'hom546 SUR LA NATIVITÉ

me qui craint le Seigneur; & c'est ain

qu'est bénie Votre Majesté.

Mais encore une fois, ô mon Dieu, c'est pour cela même que vous multiplierez les jours de cet auguste Monarque, & que vous le conserverez, non-seulment pour nous, mais pour vous-même. Car avec une ame aussi grande, avec une religion aussi pure, avec une fagesse aussi éclairée, avec une autorité aussi absolue que la sienne, que ne sera-t-il pas pour vous, après ce que vous avez fait pour lui; & par quels retours ne reconnoîtra-t-il pas les graces immenses que vous avez versées & que vous versez encore tous les jours sur lui? Qu'il me soit donc permis, Seigneur, de finir ici en le félicitant de votre protection divine, & en lui disant à lui-même ce qu'un de vos Prophétes dit à un Prince bien moins digne d'un tel souhait: 3. Rex in æternum vive: Vivez, Sire, vivez fous cette main de Dieu bien-faisante & toute-puissante, qui ne vous a jamais manqué & quine vous manquera jamais. Vivez pour la consolation de vos sujets, & pour mettre le comble à votre gloire: ou plutôt, puisque vous êtes l'homme de la droite de Dieu, vivez, Sire, pour la gloire & pour les intérêts de Dieu. Vivez pour faire connoître, adorer & fervir Dieu. Vivez pour consommer ce grand dessein de la réunion de l'Eglise

de Dieu. Vivez pour la destruction de l'iniquité, de l'erreur, du libertinage qui sont les ennemis de Dieu. Vivez en Roi Chrétien, & vous mériterez par-là le salut éternel qu'un Dieu Sauveur vient annoncer au monde, & qui est la récompense des élus, que je vous souhaite, &c.



### AVERTISSEMENT.

KARAKAKAKAKAKAKAKAKA

Omme bien des personnes, sur-tout les Prédicateurs, n'ont pas 10ujours le loisir de lire tout un Sermon, & qu'ils Sont quelquefois bien aises d'en voir d'abord toute la suite, on a cru leur faire plaisir de réduire les Sermons contenus dans chaque volume, & d'en mettre l'Abrégé à la fin du volume, en forme de Table. On pourra tirer encore de ces Abrégés deux autres avantages. Car plusieurs apprendront de-là; comment en composant un discours, on doit avant toutes choses en arranger la matière, & · lui donner de l'ordre. Et comparant en-Suite les Abrégés avec les Sermons, on verra de quelle manière on peut étendre, orner, & relever par l'expression les pensées mêmes les plus simples & les plus communes.





## TABLE DES SERMONS,

### AVEC

l'Abrégé de chaque Sermon.

Le premier chiffre marque la page où commence l'article que l'on abrége; & le second, la page où ce même article finit.

Sermon pour la Fête de tous les Saints, sur la Récompense des Saints, page 1.

Ivision. On ne peut mieux juger de l'excelience & des avantages de la récompense qui
nous est promise dans le ciel, que par la comparaison
avec les récompenses du monde. La récompense des
Saints est une récompense sûre; au lieu que les récompenses du monde sont douteuses & incertaines,
1. Partie. La récompense des Saints est une récompense abondante; au lieu que les récompenses du
monde sont vuides & désectueuses, 2. Partie. La
récompense des Saints est une récompense éternelle, au lieu que les récompenses du monde sont
caduques & périssables, 3. Partie. p. 1. 5.

I. Partie. Récompenses du monde, récompenses

douteuses & incertaines; au lieu que la récompense des Saints est une récompense sûre. Preuves tirées de deux passages de saint Paul: Je sçais, disoit-il, à qui j'ai consié mon dépôt, c'est-à-dire, le fonds des mérites que je tâche d'acquérir; & je suis certain qu'il sçaura me le garder pour ce grand jour, où cha-cun recevra selon ses œuvres. J'ai achevé ma course, ajoutoit l'Apôtre: il ne me reste que d'attendre la couronne de justice, que le Seigneur me donnera comme juste juge, & qu'il réserve à tous ceux qui le servent. Application de ces paroles: Scio cui credidi, à la récompense des Saints & aux récompenses du monde. p. 5. 9.

Trois causes de l'incertitude des récompenses du monde. 1. C'est qu'il y a des mérites que les hommes neconnoissent pas. 2. C'est qu'il y a des mérites, quoique connus des hommes, qui ne leur plaisent pas. 3. C'est qu'il y a des mérites que les hommes estiment & dont ils sont même touchés; mais qu'ils ne récompensent pas, parce qu'ils ne le peuvent pas. p. 10.

1. Des mérites que les hommes ne connoissent pas. Par ce seul principe, combien dans le monde de mérites perdus? mais Dieu connoît tous nos mérites; il en connoît toute l'étendue & tout le prix. Par rapport au monde, point de mérites que le tems n'efface: mais Dieu n'oublie rien. p. 10. 13.

2. Des mérites quoique connus des hommes, qui ne leur plaisent pas: mais comme Dieu hait nécessairement le pêché, aussi ne peut-il pas ne point aimer le mérite des œuvres Chrétiennes, & en l'ai-

mant ne le point couronner. p. 13. 15.

3. Des mérites que les hommes ne récompensent pas, parce qu'ils ne le peuvent pas. Ils ne sont, ni assez riches, ni assez puissans. Au lieu que rien ne peut excéder le pouvoir de Dieu, qui est infini. p. 15. 16.

Nous sommes donc sûrs de Dieu. D'où David tiroit cette sainte conclusion: qu'il vaut bien mieux se consier dans le Seigneur, que dans les hommes, & dans les princes mêmes de la terre. p. 16. 18.

II. PARTIE. Récompenses du monde, récompenfes vuides & défectueus; au lieu que la récompense' des Saints est une récompense abondante. Car c'est une récompense, 1. qui surpasse, ou du moins qui égale nos services; 2. qui par elle-même est capable de nous rendre parfaitement heureux. Deux propriétés dont nulle ne convient aux récompenses du monde, p. 18. 20.

1. Récompense qui surpasse tous nos services. Que ne fait-on pas tous les jours pour la fortune du mon-de; & dès qu'on y est parvenu, par combien d'épreuves n'en reconnoît-on pas la vanité & le néant? Mais, disoit l'Apôtre, Toutes les sousstrances de la vie ne sont pas dignes de la gloire que Dieu nous

réserve. p. 20. 24.

2. Récompense capable par elle-même de nous rendre parfaitement heureux. Voit-on des grands & des riches dans le monde qui soient contens: Mais, Seigneur, s'écrioit David, je serai rassasse, quand vous me découvrirez votre gloire. La foi même nous l'enseigne, & nous n'en devons point être surpris, puisque Dieu, ou la possession de Dieu, sera la ré-

compense des Saints. p. 24. 28.

Un préjugé sensible de cette vérité, c'est qu'en esset dès cette vie nous voyons des hommes, qui se tiennent & qui sont réellement heureux de ne posséder que Dieu & de ne s'attacher qu'à Dieu. Quelle onction intérieure n'ai-je pas goûté moi-même, Seigneur, à certains momens, où vous bannissez de mon cœur les vains plaisirs, pour y entrer à leur place? Et intrabas pro eis. Or si Dieu remplit ainsi notre cœur sur la terre, que sera-ce dans le ciel? P. 28. 32.

Table & Abregé

III. Partie. Récompenses du monde, récompenses caduques & périssables; au lieu que la récompense des Saints est une récompense éternelle. En estet, toutes les récompenses du monde sont passagéres; & cela seul ne doit-il pas suffire pour nous en détacher? Il n'y a que la récompense des justes qui ne passe point, Parce qu'elle est en Dieu qui ne peur changer. Eternité de puissance, éternité de bonheur éternité de gloire : telle est l'heureuse destinée des élus de Dieu. p. 32. 37.

Nous voyons des maintenant comme un rayon de cette gloire dans ce culte perpétuel que l'Eglise renc aux Saints, & qu'elle leur rendra jusqu'à la fin des siécles. C'est pour cela que leurs sêtes sont instituées, & que chaque année on renouvelle le souvenir de

leurs vertus. p. 38. 39.

Pouvons-nous donc affez estimer cette récompense éternelle! Malheur à nous si nos noms ne sont écrits que sur la terre Mais s'ils sont écrits dans le ciel, consolons-nous & réjouissons nous. Espérance par où les Saints ont triomphé du monde. Pourquoi ne les imitons-nous pas? Prière aux Saints pour demander leur protection: mais du reste assurés de leur protection, vivons comme eux, si nous voulons être glorisses comme eux. p. 39. 44.

COMPLIMENT AU ROI. p. 44. 46.

Sermon pour le I. Dimanche de l'Avent, sur le Jugement dernier. page 47.

Ivision. Il y a sur-tout deux choses dans nous que Dieu produira contre nous au juge-inent dernier; notre foi, & notre raison. Il se servira de notre foi pour nous juger comme Chrétiens. I. Partie. Il se servira de notre raison pour nous juger comme hommes. 2. Partie. p. 50.52.

I. PARTIE. Dieu se servira de notre soi pour nous juger, 1. soit que nous l'ayons conservée, 2. soit que dans le cœur nous l'ayons renoncée & abandonnée.

p. 53.54.

Supposant donc d'abord que nous ayons toujours conservé la foi, Dieu nous jugera par notre soi : comment? 1. c'est que notre soi nous accusera devant Dieu. 2. C'est que notre soi nous servira de témoin contre nous au tribunal de Dieu. 3. C'est que notre soi dictera elle-même l'arrêt de notre condamnation, si nous sommes réprouvés de Dieu. p. 54.

christ lui-même nous l'apprend: Vous avez un accusateur, disoit-il aux Juiss, qui est Moise, c'est-àdire, la loi de Moise. Or par-là n'étoit-ce pas nous dire, à nous qui sommes Chrétiens, que l'Evangile nous accuseroit nous-mêmes? Saint Paul nous en-

seigne la même vérité. p. 55. 57.

2. Notre foi servira de témoin contre nous au tribunal de Dieu. Tu croyois un Dieu, dira-t-elle au pécheur; mais tu ne t'es pas mis en peine de le

fervir. p. 57. 58.

3. Notre foi dictera elle-même l'arrêt de notre condamnation, si nous sommes réprouvés de Dieu. Toutes ces malédictions de l'Evangile, Malheur à vous riches; malheur à vous hypocrites; malheur au monde, & les autres qui ne sont maint enant que des menaces, se changeront en autant d'arrêts & d'arrêts définitifs. Et voilà le sens de cette parole de S. Jean, celui qui croit, ne sera point jugé: pourquoi? parce qu'il est déja tout jugé. p. 58. 60.

Ma religion me jugera: pensée touchante, mais surtout pensée terrible. C'est à quoi nous ne faisons présentement nulle réslexion: mais c'est ce qui nous

remplira alors d'effroi. p. 60. 64.

Mais si nous avons perdu la foi, sera-ce encore par la soi que Dieu nous jugera? oui; & nous seron Avent. Table & Abrégé

alors jugés comme déserteurs de la foi. Car après l'avoir embrassée, il ne nous étoit plus permis de l'abandonner. Un payen ne sera pas ainsi jugé, parce qu'il n'a jamais eu la foi. Et il ne faut point dire. que Dieu dans la profession de notre foi nous a fait libres: car cette liberté ne va pas jusques à pouvoir renoncer la foi quand il nous plaira. Dieu donc nous en demandera compte, & qu'aurons-nous à lui répondre? p. 64. 72.

II. PARTIE. Dieu se servira de notre raison pour nous juger, soit que nous la considérions dans la pureté & dans son intégrité, c'est à-dire, dans l'état où nous l'avons reçue de Dieu en naissant; soit que nous la considérions dans sa corruption, c'est-à-dire, dans l'état où souvent nous la rédui-

sons par nos désordres. p. 72. 73.

Dieu nous jugera par la droite raison. 1. Nous péchons ouvertement contre les vues de notre raifon, c'est par où Dieu d'abord nous jugera. Car enfin , dira-t il à un libertin , vous vous piquiez de raison; mais votre vie a-t-elle été une vie raisonna-

ble? p. 73. 77.

2. Nous ne voulons pas en mille rencontres écouter notre raison, & Dieu nous forcera à l'entendre, Ce qui nous empêche maintenant de nous rendre attentifs à sa voix, c'est le tulmute de nos passions; ce sont les objets qui frappent nos sens. Mais au jugement de Dieu toutes nos passions seront éteintes, & nous n'aurons plus les mêmes objets pour nous dissiper. p. 77. 79.

3. Nous nous formons mille prétextes pour engager notre raison dans les intérets de notre passion; mais que fera Dieu? il confondra tous ces prétextes; en se servant & de ses propres lumieres, & des lumières mêmes de notre raison, pour nous faire voir les vrais motifs qui nous ont fait agir : envie, vengeance, intérêt, orgueil, hypocrisse. p. 79, 81.

Si notre raison a été dans l'erreur, Dieu nous jugera encore par elle, & comment? non point précisément par notre raison trompée: mais 1. par notre raison trompée sur certains articles, tandis qu'elle aura été si éclairée sur d'autres. 2. Par notre raison trompée à certains tems de la vie, après avoir été si éclairée en d'autres tems. p. 81.84.

Conclusion. C'est donz de nous servir de notre foi & de notre raison, pour nous juger nous-mêmes dès cette vie, a sin que Dieu ne nous juge point; de rentrer dans nous-mêmes & de nous appliquer à nous connoître nous-mêmes dès maintenant, a sin que cette vue de nous-mêmes ne nous trouble point

à la mort, ni après la mort. p. 84. 88.

### Sermon pour le II. Dimanche de l'Avent, sur le scandale. pag. 89.

Ivision. Malheureux celui qui cause le scandale. 1. Partie. Mais doublement malheureux, celui qui cause le scandale, quand il est spécialement obligé à donner l'exemple. 2. Partie. p. 93.

I. Partie. Malheureux celui qui cause le scandale. Pourquoi? 1. parce qu'il est homicide devant Dieu de toutes les ames qu'il scandalise, 2. parce qu'il se charge devant Dieu de tous les crimes de

ceux qu'il scandalise. p. 94. 95.

1. Quiconque est auteur du scandale, selon tous les principes de la religion, est homicide des ames qu'il scandalise. Péché monstrueux: car quelle horreur de causer la mort à une ame? Péché diabolique: car selon l'Evangile, le caractère particulier du démon, est d'avoir été dès le commencement du monde homicide des ames. Péché contre le Saint Esprit, parce qu'il attaque directement la charité, & que le Saint-Esprit est personnellement la charité même.

Table & Abrégé

Péché essentiellement opposé à la Rédemption de Jesus-Christ, puisqu'il fait périr ce que Jesus-Christ est venu sauver. Péché dont Dieu nous sera rendre un compte plus rigoureux à son jugement: Ipse impius in iniquitate sua morietur. Sanguinem autem ejus ae manu tua requiram. Enfin, péché que tous les jours on commet, sans avoir même intention de le commettre. Il n'est pas nécessaire, pour me rendre criminel en ce point, que je me propose d'un dessein formé, de scandaliser mon frere; il sussit que je sasse ce qui le scandalise, & que je m'en apperçoive: C'est de-là même que cet homicide des ames est souvent attaché à des choses en apparence très-légéres. Tout cela est innocent, dites-vous e mais appellez-vous innocent, ce qui damne le

prochain? p. 95. 111.

2. Quiconque est auteur du scandale, se charge devant Dieu de tous les crimes de ceux qu'il scandalise. Quel abîme! De combien de péchés, par exemple un mauvais conseil n'est-il pas la source? Or en le donnant, vous devenez responsable de toutes ces suites, Mais les péchés sont personnels. Cela est vrai des autres péchés, & non du scandale, parce que l'homme scandaleux péche tout à la fois, & pour lui-même, & pour autrui. Mais ces péchés ne m'ont pas même été connus. C'est assez que vous en ayez connu le principe, & que vous ayez eu sujet d'en craindre les funestes effets. Et voilà pourquoi David demandoit à Dieu, qu'il lui sît grace sur deux sortes de péchés; sur les péchés cachés, ab occultis meis munda me; & sur les péchés d'autrui, & ab alienis parce servo tuo. Sainte priére que devroient faire lur-tout certaines femmes mondaines; & priére qui seroit déja le commencement de leur conversion, toute difficile qu'est la conversion d'une ame scandaleuse. p. 111. 118.

II. Partie. Doublement malheureux celui qui

cause le scandale, lorsqu'il est spécialement obligé

à donner l'exemple. p. 118. 121.

1. Quel est le crime d'un pere & d'une mere qui scandalisent eux-mêmes & qui corrompent leurs enfans? c'étoit à eux à les former au bien, & ce sont eux qui les tournent au mal. p. 121. 123

2. Quel est le crime d'un maître, qui engage ses domestiques dans ses propres débauches, & qui les rend complices de ses iniquités? Saint Paul traitoit un maître peu vigilant d'infidele & d'apostat:qu'auroit-il dit d'un maître scandaleux? p. 123. 126.

3. Quel est le crime de ces ministres du Seigneur, qui prophanent les plus saintes fonctions, & font rejaillir le scandale de leur vie jusques sur leur ministére? C'est ce qui excitoit contre eux l'indignation de Dieu. Cependant malheur au monde, qui se fait un scandale, non plus absolument de Jesus-Christ, mais de Jesus-Christ dans la personne de ses ministres. Car 1. le Sauveur des hommes nous a prédit ce scandale, afin que nous n'en sussinant surpris.

2. Il nous a dit de les écouter, & non de les imiter.

p. 126. 131.

4. Que faut-il dire de ceux que nous appellons les forts dans la foi, parce qu'ils sont nés, & qu'ils ont été élevés dans le sein de l'Eglise Catholique? Sont-ils excusables, lorsqu'au lieu de contribuer, ou à ramener nos freres égarés, ou à confirmer nos freres réunis, ils ne servent par leurs exemples qu'à éloigner les uns davantage, & qu'à replonger les autres dans leur premier aveuglement? p. 131. 134.

5. Que faut-il dire de ceux qui font profession de piété, lorsque dans leur piété ils laissent glisser & appercevoir des défauts, qui décréditent la piété même? Le monde est le premier à s'en scandaliser. C'est souvent une injustice, j'en conviens; mais plus le monde est un censeur sévére, plus nous devons être exacts & réguliers. p. 134 135.

Aa iij

Table & Abrege

Le fruit de ce discours est, 1. de nous préserver des scandales qu'on nous peut donner. 2. De n'en point donner nous-mêmes Cet avis vous regarde, vous sur-tout que Dieu a élevés dans le monde, & dont les exemples sont plus d'impression.p.135.137.

# Sermon pour le III. Dimanche de l'Avent, sur la fausse conscience. pag. 138.

r. Partie. Fausse conscience aisée à former. vre. 2. Partie. Fausse conscience, excuse frivole pour se justifier devant Dieu. 3. Partie. p. 141. 142.

I. PARTIE. Fausse conscience aisée à former, 1. dans tous les états du monde en général; 2. particuliérement dans les conditions du monde plus élevées; 3. sur-tout encore à la Cour. p. 142. 147.

1. On se fuit aisément dans tous les états une fausse conscience, parce qu'on se fait une conscience, ou selon ses désirs, ou selon ses intérêts. Fausse conscience aisée à former par la raison seule, qu'on se la forme selonses desirs. Car, dit S. Augustin, tout ce que nous voulons, quelque criminel qu'il soit, nous paroît permis, & même nous paroît bon; & tel eft l'ascendant que notre cœur prend sur notre esprit. Fausse conscience non moins aisée à former dans toutes les conditions, parce qu'on se la forme selon ses intérêts. Dès qu'il ne s'agit point de notre intérêt, nous avons une conscience droite, & nous nous déclarons hautement pour la plus sévére morale. Mais l'intérêt commence-t-il à y être engagé, nous commençons à voir tout autrement les choses. Delà nous avons une conscience exacte: pour qui? pour les autres, & non pour nous. p. 147. 157.

2. Fausse conscience encore plus aisé à formet dans les conditions plus élevées, & parmi les Grands:

soit parce qu'ils ont des intérêts plus difficiles à accorder avec la loi de Dieu, & que la politique leur inspire là-dessus des maximes plus dangereuses: soit parce que tout ce qui les environne contribue à les tromper: flateurs intéresses, faux conseillers.p 157. 158.

3. Fausse conscience sur-tout aisée à former dans les Cours des Princes: comment cela? c'est qu'à la Cour les passions sont beaucoup plus ardentes, les désirs beaucoup plus viss, & les intérêres beaucoup

plus grands. p. 159. 162.

II. Partie. Fausse conscience dangereuse à suivre. Car avec une fausse conscience, i. il n'y a point
de mal qu'on ne commette; 2. on commet le mal hardiment & tranquillement; 3. on le commet sans ressource & sans espérance de reméde. p. 162. 164.

ne commette. A quoi ne se porte pas un ambitieux, un voluptueux, un vindicatif qui se fait une conscience de ses fausses maximes? Que ne firent pas les Juiss? Ils crucisièrent Jesus-Christ. Et que ne faisons-nous pas tous les jours? Aussi qu'est-ce qu'une fausse conscience? un abime inépuisable de péchés, répond S. Bernard; une mer prosonde & astreuse, où se trouvent selon le terme de l'Ecriture, des reptiles sans nombre. Ces reptiles nous marquent la subtilité avec laquelle le péché se glisse dans une fausse conscience; & ces reptiles sans nombre, la malheureuse sécondité avec laquelle ils s'y produisent, p. 164, 168.

2. Avec une fausse conscience on commet le mal hardiment & tranquillement: hardiment, parce qu'on n'y trouve dans soi-même nulle opposition; tranquillement, parce qu'on n'en ressent alors aucun trouble, & que la conscience est d'intelligence avec le pécheur. Or la paix dans le péché est le plus grand de tous les maux. Quatre sortes de consciences, que distingue S. Bernard: mais des quatre, la dernière

A a iiij

qui est une mauvaise conscience dans la paix, est

la plus à craindre. p. 168. 171.

3. De-là avec une fausse conscience on commet le mal sans ressource. Car la grande ressource du pécheur, c'est une conscience droite & saine qui le condamne intérieurement: & voilà ce qui ramena S. Augustin; sa conscience révoltée contre lui-même. De-là le Prophéte voulant, ce semble, engager Dieu à punir les impiétés de son peuple, lui disoit, Seigneur, aveuglez-les: Et c'est pour cela même que je dis tout au contraire: Déchargez, Seigneur, votre colére sur tout le reste: mais épargnez leurs consciences, & ne les aveuglez pas: car ce seroit

dès cette vie les réprouver. p. 171. 175.

III. PARTIE. Fausse conscience, vaine excuse pour se justifier devant Dieu. 1. Parce qu'il y a maintenant trop de lumiere pour pouvoir supposer ensemble une conscience dans l'erreur & une conscience de bonne soi. 2. Parce qu'il n'y a point de sausse conscience que Dieu ne puisse consondre par une autre conscience droite, je veux dire en premier lieu, par celle des payens: car n'est-il pas étrange que vous vous permettiez aujourd'hui ou que vous vous croyez permises cent choses, dont vous sçavez que les payens se sont fait des crimes? En second lieu, par la vôtre; soit telle qu'elle est présentement, mais pour qui? pour les autres; soit telle qu'elle a été dans ces premières années où la passion ne vous avoit pas encore corrompus p. 175. 185.

Pour vous préserver ou pour revenir de ce désordre de la fausse conscience, souvenez-vous de deux grandes maximes; l'une, que le chemin du ciel est étroit; l'autre, qu'un chemin étroit ne peut jamais avoir de proportion avec une conscience large. p.

185. 186.

### Sermon pour le IV. Dimanche de l'Avent, sur la sévérité de la Pénitence. pag. 187.

I VISION. Sévérité nécessaire, sévérité douce. La pénitence prise par rapport à nous doit être sévére. I Partie. Mais afin de ne pas rebuter nos cœurs, j'ajoute que plus elle est sévére, plus dans sa sévérité même elle devient douce. 2. Par-

tie. p. 192.

I. PARTIE. Sévérité de la pénitence, sévérité nécessaire. Car I. l'homme dans la pénitence fait l'office deDieu, en se jugeant lui-même; il doit donc se juger dans la rigueur. 2. L'homme dans la pénitence devient juge, non pas d'un autre, mais de lui-même; il doit donc dans ses jugemens prendre le parti de la sévérité. 3. Du jugement que l'homme fait de lui-même, il y a appel à un autre jugement supérieur qui est celui de Dieu; il doit donc y procéder avec

une équité inflexible. p. 192. 194.

r. L'homme dans la pénitence fait l'office de Dieus c'est à dire, selon Tertullien, que la pénitence fait en nous la fonction de la justice & de la colére de Dieu. Or comment Dieu nous jugeroit-il dans sa colére? Pour mieux comprendre cette pensée, imaginons-nous que Dieu a fait un pacte avec nous, & qu'il nous dit ce que nous marque expressément l'Apôtre: Jugez vous vous-mêmes, & je ne vous jugerai point. Cela supposé, je dois faire dans ma pénitence ce que Dieu sera un jour dans son jugement. Que fera t-il? une recherche exacte de toute ma vie: & telle est la recherche que j'en dois faire moi-même en me présentant au tribunal de la pénitence, & en m'accusant. C'est pour cela que David demandoit à Dieu comme une grace particuliére, de ne pas pers

Aav

mettre que son cœur consensit jamais à ces paroles de malice, & à ces prétextes que le démon nous suggére, pour nous servir d'excuses. Et parce qu'il sçavoit que le monde est plein de ces faux elus, qui en traitant avec Dieu, prétendent toujours avoir raison, ce saint Roi ne vouloit point de communication avec eux. Et non communication cum electis eorum.

Disons à Dieu comme le même Prophéte, en nous confessant criminels: Guérissez mon ame, Seigneur, parce que j'ai péché contre vous. Ce n'est ni à mon naturel, ni à mon tempérament, ni au monde que je dois m'en prendre, mais à moi-même. p. 204. 206.

2. L'homme dans la pénitence devient juge, non pas d'une autre, mais de lui-même: & comme nous mous aimons nous-mêmes, la pénitence doit surmonter en nous ce fonds d'amour-propre, & elle ne-le peut faire que par une sainte rigueur. Sans cela, à quelles illusions serons-nous sujets? p. 206. 207.

3. Il y a appel du jugement que nous portons contre nous-mêmes: appel, dis-je, au tribunal de Dieu. Car Dieu dans son jugement, ne jugera pas seulement nos crimes, mais nos justices, & en particulier nos pénitences. Or que nous servira-t-il alors de nous être tant épargnés? Le juge inférieur, remarque S. Chrysostome, doit toujours juger selon la ri-

gueur de la loi. p. 207. 210.

Sévérité raisonnable. Car en quoi confiste l'essentielle sévérité de la pénitence? c'est à nous réduire aux bornes de la raison que Dieu nous a donnée; c'est à nous faire combattre, retrancher & détruire dans nous, ce que notre raison condamne malgré nous. Heureux, si-nous goûtons cette vérité. Heureux, si pour venger Dieu de nous-mêmes & pour le bien venger, nous faisons passer dans nous-mêmes toute fa colére; en sorte que nous puissions lui dire comme David: In me transserunt iræ tuæ. p. 210. 2150

II. PARTIE. Sévérité de la pénitence, sévérité douce. 1. Elle produit en nous la paix de la coscience. 2. Elle nous remplit de la joie du Saint-

Esprit. p. 215. 218.

1. C'est la pénitence exacte & sévére qui produit la paix. Ainsi l'éprouva Magdeleine, lorsque Jesus-Christ touché de la ferveur de sa pénitence lui dit z Vos péchés vous sont remis; allez en paix. Mais comment une pénitence sévére qui fait en nous la sonction de la justice & de la colére de Dieu, peut-elle nous donner la paix? C'est que par sa sévérité elle appaise Dieu; qu'en appaisant Dieu, elle nous remet en grace avec Dieu; & que nous remettant en grace avec Dieu, elle nous rassure contre les jugemens de Dieu. p. 218. 222.

2. De cette paix intérieure naît une sainte joie : autre fruit de la sévérité de la pénitence. Qui peut l'exprimer? il faut la sentir pour la connoître. Exem-

ple de S. Augustin. p. 222. 224.

Répondez-moi, dit le mondain, de cette douceur de la pénitence, & je me convertirai. Vous raisonnez mal, reprend S. Bernard. Tout ce que je vous en dirois, ne feroit nulle impression sur un cœur aus si sensuel que le vôtre. Mais commencez par vous vaincre en faisant pénitence, & vous en tentirez la douceur. Mais n'en voyons-nous pas qui dans leur pénitence ne trouvent que des sécheresses? Je le veux: mais qui sont-ils? ceux qui ne veulent saire qu'une fausse pénitence, c'est-à-dire, une pénitence aisée & commode? p. 225. 227.

C'est donc un abus quand nous nous saisons de la sévérité de la pénitence, un obstacle à la pénitence : Et parce qu'il se trouve même des ministres de Jesus-Christ, qui mettent tout leur zéle à nous en faire des peintures esfrayantes, qu'arrive-t-il? le libertin en prosite, & le soible s'en scandalise. Mais moi, mon Dieu, tandis que vous me consierez le ministére

Table & Abrégé

évangélique, j'annoncerai tout à la fois à votre peuple, sans jamais les séparer, & votre justice & votre bonté: Misericordiam & judicium cantabo tibi. p.

227. 232.

Je conclus avec le divin précurseur: Faites pénitence, parce que le Royaume de Dieu approche, c'està-dire, parce que la mort vient, & qu'elle vient bien-tôt. Combien touchent de près à ce dernier terme? Si je le leur faisois connoître, différeroient-ils à se convertir? Or ce qu'ils seroient, pourquoi ne le faisons-nous pas? Avons-nous une caution contre la mort? p. 232. 234.

### Sermon sur la Nativité de Jesus-Christ. page 235.

IVISION. Jesus-Christ dans sa naissance est appellé par Isaie le Prince de la paix; & les Anges annoncérent aux Pasteurs qu'il apportoit aux hommes la paix sur la terre, Et in terra pan hominibus. La paix avec Dieu. 1. Partie. La paix avec nous-mêmes. 2. Partie. La paix avec le pro-

chain. 3. Partie. p. 235. 241.

I. PARTIE. La paix avec Dieu. Comme pécheurs nous étions ennemis de Dieu, & incapables par nous-mêmes de nous réconcilier avec Dieu. Il nous falloit donc un médiateur, qui pût tout à la fois satisfaire à la justice de Dieu, & nous attirer la miséricorde de Dieu. Or c'est ce que fait Jesus-Christ, en réunissant dans sa personne Dieu & l'homme. p. 241. 242.

1. Nous voyons d'abord dans cet enfant la miséricorde de Dieu incarnée & humanisée. La grace de Dieu, dit S. Paul, a paru dans ce mystère, & s'est rendue sensible. Jusques-là Dieu n'avoit encore eu que des pensées de paix, comme parle le Prophète mais aujourd'hui il en vient à l'effet; & il les exécute en nous donnant un rédempteur. p. 242. 244.

2. Cependant Dieu n'oublie point ses intérêts: car si nous voyons dans le rédempteur qu'il nous donne, la miséricorde de Dieu incarnée & humanisée, nous y voyons au même tems la justice de Dieu satisfaite & pleinement vengée par la pénitence que ce Sauveur commence à faire pour nous. p. 244. 246.

Voici donc l'idée naturelle que nous devons avoir de ce mystère, exprimée dans ces belles paroles de l'Apôtre: Dieu étoit dans Jesus Christ, réconciliant

le monde avec soi. p. 246. 249.

Cependant avec la pénitence de Jesus-Christ notre Sauveur, il faut encore la nôtre, pour consommer l'affaire de notre salut. Il faut de notre part une pénitence semblable à celle de Jesus Christ, qui puisse être unie à celle de Jesus Christ, & par conséquent une pénitence solide, esficace, sévére comme celle de Jesus-Christ. p. 249, 252.

II. PARTIE. La paix avec nous-mêmes. Jefus-Christ nous en découvre les deux sources : qui sont, 1. l'humilité de cœur; 2. la pauvreté de cœur.

P. 252. 254.

1. C'est dans ce mystère qu'un Dieu-homme nous prêche hautement l'humilité; & c'est de l'humilité que dépend non-seulement notre sainteté; mais notre félicité dans la vie. Car ce qui fait perdre si souvent la paix à notre cœur, n'est ce pas notre orgueil & notre ambition? Apprenez donc de moi, vous dit Jesus-Christ, que je suis humble de cœur, apprenez à l'être comme moi. Alors vous trouverez le repos de vos ames. Et ne pensez pas que cette humilité de cœur soit une foiblesse; ç'a été la vertu des forts, la vertu des sages, la vertu d'un Dieu, qui s'est revêtu de notre chair pour nous en donner un modéle sensible. p. 254. 261.

2. Une autre source de nos combats intérieurs

Table & Abregé

c'est l'attachement aux biens de la terre; & le reméde, c'est le détachement Evangélique. Un Chrétien pauvre de cœur jouit toujours d'un repos inaltérable. Or c'est cette pauvreté de cœur que votre Sauveur vient encore vous enseigner: c'est ce que vous prêchent l'étable, la crêche, les langes de cet enfant-Dieu. Il ne commence pas seulement à l'enseigner, mais à la persuader au monde. De pauvres pasteurs se retirent d'aupiès de lui comblés de joie: des riches, ce sont les Mages, viennent à ses piés déposer leurs trésors, & se faire un mérite & un plaisir d'y renoncer. p. 261, 265.

III. PARTIF. La paix avec le prochain. L'Apôtre exhortant les Romains à la charité, leur dissit: Sicelase peut, & autant qu'il est en vous, conservez la paix avec tous les hommes. Toutes ces paroles sont remarquables. Or quel est le principe de cette paix une sainte conformité avec Jesus-Christ naissant. 1. C'est un Dieu qui se dépouille pour nous de tous ses intérêts. 2. C'est un Dieu qui nous prévient, selon le langage du Prophéte, de toutes les bénédictions de sa douceur. Deux moyens pour entretenir une paix éternelle avec nos freres, désintéressement & dou-

ceur. p. 265. 268.

1. C'est un Dieu qui par amour pour nous se dépouille de tous ses intérêts; qui de maître se sait obéissant, de grand petit, de riche pauvre: & ce désintéressement est le plus nécessaire & le plus sûr moyen pour concilier les cœurs. Moyen nécessaire: car de prétendre vivre en paix avec le prochain, tandis qu'on est dominé par l'intérêt, c'est se slatter d'une espérance chimérique: mais aussi, moyen sûr; ôtez l'intérêt, plus de divisions, de querelles, de procès, la paix régnera par tout. p. 268. 271.

2. Ce n'est pas seulement l'intérêt qui trouble la paix entre vous & le prochain : ce sont encore vos aigreurs, vos emportemens, vos fiertés. Mais un

#### des Sermons;

fecond moyen pour la maintenir cette paix si déstrable, c'est la douceur. Or rentrez dans l'étable de Bethléem; vous y verrez un Dieu qui vous prévient, un Dieu qui vous recherche, & qui vous apprend, pour le bien de la paix, à prévenir & à recherchez vos freres. p. 271. 274.

Quel est notre aveuglement? Dans ce tems où Dieu nous assige par le sléau de la guerre, nous lui demandons une paix qui ne dépend pas de nous, & dans le cours de la vie nous ne travaillons à rien moins qu'à nous procurer la véritable paix qui est

entre nos mains. p. 274. 276.

Compliment au Roi. p. 276. 280.

# AUTRE AVENT.

Sermon pour la fête de tous les Saints, sur la Sainteté. page 283.

I VISION. La sainteté trouve dans les esprits & dans les cœurs des hommes trois grands obfiacles à surmonter le libertinage, l'ignorance, & la lâcheté. Les libertins la censurent: les ignorans la prennent mal, & n'en ont que de fausses idées, ensin les lâches la regardent comme impossible, & désespérent d'y parvenir. Or montrons aux premiers, que supposé l'exemple des Saints leur libertinage est insoutenable. 1. Partie. Aux seconds, que supposé l'exemple des Saints leur ignorance est sans excuse. 2. Partie. Et aux derniers, que supposé l'exemple des Saints leur lâcheté n'a plus de prétexte. 3. Partie p. 285. 238.

I. PARTIF. Libertinage insoutenable supposé l'exemple des Saints. C'est de tout tems que les libertins ont combattu la sainteté. Saint Jérôme nous marque sur-tout deux artifices dont ils se sont servis contre elle. 1. Ils l'ont contestée comme fausse. 2. Ils l'ont décriée comme désectueuse. Comme fausse, prétendant qu'il n'y avoit point de vraie sainteté: comme désectueuse, se persuadant & voulant persuader aux autres qu'elle étoit au moins sujette à mille désauts. L'exemple des Saints détruit ces deux pré-

jugés. p. 288. 290.

1. Le libertin ne veut point reconnoître de vraie sainteté, & traite tout ce que nous appellons sainteté, d'hypocrisse. Malignité également injurieuse à Dieu & pernicieuse aux hommes. Mais quelque présomptueux que soit le libertinage, jamais il ne se soutiendra contre certains exemples irreprochables que Dieu lui oppose pour le confondre: ce sont ceux des Saints. Il y a dans le monde des hypocrisses, c'est-à-dire, de fausses saintetés, il faut l'avouer : mais de-là même S. Augustin conclut qu'il y a donc aussi une vraie sainteré, puisque la fausse sainteré n'est qu'une imitation de la vraie. Cette vraie sainteté est rare, je le sçais: mais n'y eût-il dans le monde qu'un vrai Saint, son exemple suffit pour la condamnation du libertin. Or pour un juste dont l'exemple suffiroit, Dieu nous en découvre aujourd hui une multitude innombrable. Ce sont ces Saints glorifiés dans le ciel:ces hommes en qui la grace a opéré tant de merveilles, à qui elle a inspiré de si granos tentimens, à qui elle a fait faire de si grandes actions. Exemples mémorables, exemples convaincans. p. 290. 299.

2. Le libertin au moins tâche de décrier la sainteté, en lui imputant des désauts prétendus. Mais si les Saints ont des désauts, ce n'est pas à la sainteté qu'il s'en faut prendre, puisqu'ils ne sont pas Saints par-là. D'ailleurs, est-il juste d'exiger de la vraie piété qu'elle rende tout à-cc up les hommes parsaits? Je pourrois m'en tenir là pour la consusion de l'impie: mais l'Eglise va plus loin. Elle lui sait voir dans cette troupe glorieuse de Saints que nous honorons, des hommes vraiement irrépréhensibles au sens même que le monde les veut. Leurs siècles les ont reconnus tels qu'on nous les dépeint. Les siècles suivans les ont canonisés; & c'est sur le témoignage du monde entier que nous leur rendons un culte si solemnel. p. 299. 302.

II. Partie. Ignorance sans excuse, supposé l'exemple des Saints. Car l'exemple des Saints nous fait connoître en quoi consiste la vraie sainteté, & nous apprend qu'elle est toute renfermée dans les devoirs de notre condition. Sainteté raisonnable, qui se fait estimer par elle-même. p. 302. 306.

Les Saints ne se font point précisément saudifiés par des œuvres éclatantes & particulières; ce n'étoit point là le fonds de leur sainteté: car 1. ils pouvoient être Saints sans cela. 2. Avec cela ils pouvoient n'ê-

tre pas Saints. p. 306. 308.

Paroù donc les Saints ont-ils été Saints? ils n'ont été Saints, que parce qu'ils ont rempli les devoirs de leur état; 2. & ils n'ont rempli les devoirs de leur état, que parce qu'ils étoient Saints. Aussi est ce cette fidélité constante à nos devoirs qui nous coûte. p. 308. 313.

III PARTIE. Lâcheté sans prétexte, supposé l'exemple des Saints. Cet exemple est une preuve convaincante; 1. que la sainte é n'a rien d'impraticable pour nous; 2. qu'elle n'a rien même de si difficile dont elle ne porte avec soil'adoucissement. p.

313. 314.

1. Rien d'impraticable pour nous dans la sainteté. Dieu nous le fait connoître sensiblement en nous mettant devant les yeux des millions de Saints, qui ontété dans le monde, ce que nous ne voulons pas qu'on y puisse être. C'est cette pensée qui convertit saint Augustin. p. 314. 318.

2. Rien même de si difficile dans la sainteté, qui

ne porte avec soi son adoucissement. Que puis-je repondre, quand on me fait voir dans les Sains des hommes comme moi, qui ont tout entrepris & tout

souffert avec joie? p. 318. 322.

Mais après tout comment être Saint, & vivre en certains états du monde? Comment? Si ces états, étoient înc mpatibles avec la sainteté, Dieu ne vous y auroit pas appellés, & il ne vous permettroit pas d'y demeurer. Point d'état où il n'y ait eu des Saints. Regardez dans votre état ceux qui s'y sont sanctifiés, & formez-vous sur ces modéles. p. 322. 326.

Compliment au Roi. p. 326. 328.

### Sermon pour le I. Dimanche de l'Avent sur le Jugement dernier. pag. 329.

Ivision. Dieu a tout fait, & pour lui même, & pour ses Elus. D'où S. Chrysostome conclut, que quand Dieus'est déterminé à juger le monde, il a eu deux vues principales: l'une, de se faire justice à lui-même; & l'autre, de la faire à ses prédestinés. Jugement qui vengera Dieu des outrages qu'il a reçus du monde. 1. Partie. Jugement qui vengera les êlus de Dieu des injustices que leur a fait le monde. 2. Partie. p. 331. 333.

I. PARTIE. Jugement qui vengera Dieu, 1. en général, des outrages que lui font maintenant les hommes; 2. en particulier, de ceux que lui font certains hommesinsolens dans leur impiété.p. 33335.

1. Dieu en général s'élévera pour juger lui-même fa cause. Maintenant il la laisse entre les mains des hommes, & il les charge de désendre ses droits. Mais qu'arrive t-il? cette cause de Dieu mise entre les mains des hommes est tous les jours abandonnée & lâchement trahie. Or c'est en cette vue que David disoit à Dieu: Levez-vous, Seigneur, & montrez

aux hommes, que malgré vos lenteurs passées, vous sçavez enfin vous rendre à vous même une pleine justice des outrages que vous avez reçus. Oui, il le sçait, & il le fera dans son dernier jugement. p. 335.

343.

Aussi il n'appartient qu'à Dieu d'être en dernier ressort & sans appel juge & partie dans sa propre cause. Pourquoi? parce qu'il n'y a point, répond sant Chrysostome, de juge si éclairé que lui, si intégre que lui, si puissant que lui. Il se vengera, ajoute le même Pere, parce qu'il ne convient qu'à lui d'être saint & irrépréhensible dans ses vengeances. p. 343.

345.

2. Quels sont en particulier ces outrages que Dieu aura reçus de l'impie, & dont il viendra se faire justice à lui-même? David les réduit à trois; r. l'impie a dit dans son cœur, Il n'y a point de Dieu: Dixit in corde suo, Non est Deus: outrage à la divinité; z. il a dit, s'il y a un Dieu, ou il n'a pas vu, ou il a oublié le mal que s'ai commis: Dixit in corde suo, Oblitus est Deus; avertit faciem suam, ne videat outrage à la providence; 3. il a dit: Quand ce Dieu dont on me menace auroit vu mon péché & qu'il s'en souviendroit, il ne me damnera pas pour si peu de chose: Dixit in corde suo, Non requiret: outrage à la justice de Dieu vindicative. Trois articles capitaux sur lesquels Dieu consondra le pécheur libertin. p. 345. 347.

Parce que l'impie aura refusé de reconnoître la divinité, Dieu se fera voir à lui dans tout l'éclat de sa gloire. Parce que l'impie aura outragé la Providence, en disant, Ou Dieu n'a pas sçu, ou il a oublié le mal que j'ai fait; Dieu pour lui montrer qu'il a tout sçu, & qu'il se souvient de tout, révélera devant ses yeux & aux yeux de l'univers tout ce qu'il y a eu de plus honteux & de plus caché dans sa vie. Parce que l'impie aura dit, Quelque connoissance que Dieu puisse avoir de mes crimes, il ne me punira pas pour si peu de chese; Dieu se fera un devoir particulier de venger sa justice de ce blasphême: comment? en l'exerçant cette justice redoutable sur le pécheur, & en le condamnant sans miséricorde. p. 347.352.

La seule ressource qui vous reste maintenant, pé-

cheur, c'est la pénitence. p. 352. 355.

II. PARTIE. Jugement qui vengera les élus de Di u. Ces élus de Dieu, ce sont; 1. les justes; 2. les humbles; 3. les pauvres; 4. les soibles. p. 355. 357.

1. Dieu viendra pour venger les justes, j'entends les vrais justes, en les séparant des hypocrites. Ainfi, selon l'oracle de Job, La joie de l'hypocrite sini-ra, & son espérance périra, parce que son hypocrise sera démasquée. Mais au contraire la gloire des justes sera de paroître devant toutes les créatures intelligentes, & que l'on discerne ensin la droiture de leurs actions & la pureté de leurs intentions. p. 357. 363.

2. Il viendra pour venger les humbles en les glorisiant. Leur humilité passoit pour peritesse d'espris & pour bassesse de cœur; mais Dieu la relevera

& la couronnera p. 363. 365.

3. Il viendra pour venger les pauvres en les béatifiant. Combien de pauvres souffrent sur la terre par la dureté des riches? Mais tandis que les riches, ces riches impitoyables, seront frappés d'un éternel anathême, les pauvres mis en possession d'une souveraine béatitude seront bien dédommagés de cette inégalité de conditions qui les avoit réduits dans le besoin & dans la misére. p. 365. 369.

4. Il viendra pour venger les foibles. Maintenant ils sont dans l'oppression. Mais la scéne chaugera. Au lieu que le foible étoit sous les pieds, il se verra sur la têre de ces grands du monde, qui faisoient pour l'accabler, un si criminel abus de leur

grandeur. p. 369 371.

Conclusion: Dieu dans son jugement séparera les

justes d'avec les hypocrites & les impies; séparezvous-en dès à présent par une solide piété. Il glorifiera les humbles; humiliez-vous. Il béatissera les pauvres; assistez-les. Il relevera les soibles; protégez-les. Et vous justes, humbles, pauvres, soibles soutenez-vous dans votre justice, dans votre obscutité, dans votre pauvreté, dans votre foiblesse par l'attente de ce grand jour, qui sera le jour du Seigneur & le vôtre. p. 371. 373.

### Sermon pour le II. Dimanche de l'Avent, sur le respect humain. pag. 374.

IVISION. Indignité du respect humain par rapport à nous-mêmes. 1. Partie. Désordre du respect humain par rapport à Dieu. 2. Partie. Scandale du respect humain par rapport au prochain. 3. Partie. Les deux premiers points regardent ceux qui sont les esclaves du respect humain, & le troisséme ceux qui en sont les auteurs. p. 374. 376.

I. PARTIE. Indignité du respect humain, parce que c'est; i. une servitude honteuse; 2, une lâcheté

méprisable. p. 376.

1. Servitude honteuse: car qu'y a-t-il de plus servile que d'être réduit, ou plutôt de se réduire soi-même à la nécessité de régler sa religion & toutes conduite sur le caprice des autres & sur les vains jugemens du monde? Les anciens Philosophes, dit S. Augustin, adoroient, pour se conformer à la multitude, des Dieux qu'ils méprisoient; & nous par un autre respect humain nous outrageons le Dieu que nous adorons. Imitons plutôt les Hébreux qui demandoient à quitter l'Egypte, & à se retirer au désert pour y pouvoir sacrisser librement au Dieu d'Istaël. p. 376. 381.

Servicude du respect humain d'autant plus hon-

teuse, que c'est l'estet d'une petitesse d'esprit & d'une foiblesse de cœur que nous tâchons, mais en vain, de nous cacher à nous-mémes. Nous nous laissons troubler; de quoi? d'une parole: & par qui? par des hommes vains, dont souvent toute la légéreté nous est connue aussi bien que l'impiété. p. 381.385.

2. De là, caractère de servitude qui porte encore avec soi un caractère de lâcheté. Lâcheté odieuse: lâcheté impardonnable: lâcheté réprouvée dans l'Evangile: lâcheté que les payens mêmes ont condamnée dans les Chrétiens. Exemple de ce sage Empereur, pere du grand Constantin. p. 385. 387.

Ah! souvenons-nous de tant de Martyrs nos freres en Jesus-Christ. N'allons pas si loin: cette Cour est composée d hommes fameux par leur bravoure: pourquoi dans les choses de Dieu devenons-nous, selon la figure de l'Evangile, comme le roseau? Que n'imitons nous Jean-Baptiste? Si nous sçavons nous affranchir du monde, le monde tout perverti qu'il est, nous respectera. p. 387. 390.

II. PARTIE. Désordre du respect humain, I. parce que le respect humain détruit dans le cœur de l'homme le sondement de la religion, qui est l'amour de Dieu; 2. parce qu'il sait tember l'homme dans les plus criminelles apostasses; 3. parce qu'il arrête dans l'homme l'effet des graces les plus puissantes; 4. parce que c'est ainsi l'obstacle le plus satal à la conver-

sion de l'homme mondain, p. 390, 391.

1. Il détruit dans le cœur de l'homme l'amour de Dieu, j'entends cet amour de présérence que nous devons à Dieu: car il nous fait respecter la créature plus que Dieu. Et voilà ce que Tertullien reprochoit aux payens, quand il leur disoit: Vous craignez plus César que supiter même. A combien de Chrétiens peut-on faire le même reproche! p. 391. 394.

2. Le respect humain fait tomber l'homme dans les plus criminelles apostasses. Et ne puis-je pas en effet, après S. Cyprien, traiter d'apostasses, tans d'irrévérences qu'il vous a fait commettre en présence de cet Autel, que j'aurois bien plus droit d'appeller l'Autel du Dieu inconnu, que celui dont parle

S. Paul? Ignoto Deo. p. 395. 397.

3. De-là même qu'arrive-t il? c'est que le respect humain arrête l'esset des graces de Dieu les plus puissantes, & devient encore par-là l'obstacle le plus satal à la conversion de l'homme mondain. On se sent de bonnes dispositions; mais une fausse crainte du monde & de ses raisonnemens, fait tout évanouir. C'est donc maintenant que je conçois la vérité de cette parole de Tertullien: Je suis assuré de mon salut, si je ne rougis point de mon Dieu. Car si je ne rougis pas de mes devoirs. Le coup du salut pour Magdeleine, sut de ne

point écouter le monde. p. 398. 403.

III. PARTIE. Scandale du respect humain, c'est-à-dire, scandale que causent dans le monde ceux qui par leurs discours ou par leur conduite servent à y entretenir le respect humain. 1. Scandale qui va spécialement à la destruction du culte de Dieu: en voilà la nature; 2. scandale d'autant plus pernicieux qu'il se répand avec plus de facilité: en voilà le danger; 3. scandale qu'il vous est d'autant plus étroitement ordonné d'éviter, grands du monde, que de votre part, il devient beaucoup plus contagieux: voilà par rapport à vous les obligations qui en naissent; 4. scandale que vous pouvez aisément corriger en opposant au respect humain votre bon exemple: en voilà le reméde. p. 404. 405.

1. Scandale qui va spécialement à la destruction du culte de Dieu. En raillant de la piété & de la religion on la décrédite, & l'on contribue par-là à l'a-

bolir. p. 405. 407.

2. Scandale le plus contagieux & le plus prompt à Ce communiquer, C'est ce qui porta l'invincible Matathias à sacrifier lui même & à frapper du coup mottel un Israelite qu'il vit sur le point d'adorer publiquement l'idole, de peur que l'exemple d'un seul toléré n'ébranlât toute la nation; & je puis dire qu'un mot, qu'un regard, qu'un exemple corrompt de nos jours plus de Chrétiens, que tout ce qu'ont autrefois inventé les tyrans pour exterminer le Christianisme. p. 407. 410.

3. De-là naît pour toutes les personnes qui ont quelque autorité dans le monde, une obligation plus étroite d'être exemplaires dans l'exercice de leur religion; & cet exemple qu'ils donnent est; 4. le reméde le plus essicace contre le scandale du respect humain. Car qui ne sçait pas quelle impression fait sur les esprits l'exemple des grands? Exemple

d'Eléazar. p. 410. 411.

Que doit donc dire un pere à ses enfans? Que doit dire un maître à ses domestiques? Que devons-nous faire chacun dans notre condition? tout ce qui dépend de nous pour affermir la religion dans l'esprit de ceux que Dieu nous a soumis. p. 412. 413.

Je parle dans la Cour d'un Prince qui donne du crédit à la religion; & ce que j'aurois à craindre, c'est qu'au lieu que le respect humain faisoir autrefois à la Cour des libertins, il n'y fît maintenant des hypocrites. Mais outre que la religion prendroit au moins par-là le dessus, ne laissons pas, vous diroisje, de nous prévaloir de l'heureuse disposition des choses. Quand le respect humain nous attache à nos devoirs, quoiqu'il ne soit ni saint, ni louable, il n'est pas toujours inutile. Concluons: Heureux celui qui ne sera point scandalisé de Jesus-Christ. Le Sauveur du monde n'exceptoit point de cette béatitude ceux qui habitent dans les Palais des Rois. C'est le même Evangile qu'on nous annonce à tous; & nous devons tous également le recevoir & le pratiquer sans en rougir. p. 413. 416. Sermon

### Sermon pour le III. Dimanche de l'Avent, sur la sévérité évangélique, p. 417.

Division. Trois caractères de la sévérité évangélique: un plein désintéressement, 1. Partie. Une sincère humilité, 2. Partie. Une charité patiente

& compatissante, 3. Partie, p. 417. 421.

I. PARTIE. Désintéressement, premier caractère de la sévérité évangélique. Pour développer ce point important, s'il faut mesurer la sévérité chrétienne par quelque regle, ce ne doit être, i. ni par la difficulté des choses qu'on entreprend; 2. ni par l'éclar d'une vie extérieurement mortissée; 3. ni par un certain zéle de résorme; 4. ni par un abandon même essectif de certains intérêts particuliers: mais par un désintéressement général, absolu, sincère, p. 421. 423.

2. Ce n'est point par la difficulté des choses qu'on entreprend: pourquoi? par la raison qu'en donne saint Chrysostôme, sçavoir que les choses même les plus difficiles nous deviennent faciles & agréables dans la vûe d'un intérêt humain; & qu'il y auroit alors plus de peine à s'en abstenir, qu'à les faire.

P. 423. 425.

2. Ce n'est point par une vie extérieurement mortissée; en voici la preuve: c'est que dans cet extérieur de mortisseation, il peut encore y avoir un intérêt caché où la nature se trouve. Ainsi les Pharisens paroissoient mortissés, pour se rendre maîtres des esprits, & pour parvenir à leurs sins, p. 425. 429.

3. Ce n'est point par un certain zele de résorme & de maintenir la discipline 5 cat ce zele ne coute rien dans les discours. Mais voulons nous connoître si c'est l'esset de la vraie sévériré de l'Evangile, voyons si ce zele nous rend moins intéressés, & s'il nous dé-

Avent.

gage de ces vûes humaines qui infectent ce qu'il y a

de plus sacré dans le culte de Dieu, p. 429. 433

4. Ce n'est point même par l'abandon effectif de quelques intérêts particuliers, puisqu'il est aisé, dit saint Augustin, de renoncer à un intérêt pour un autre intérêt. Il faut donc, si nous voulons être vraiment sévéres selon l'esprit de l'Evangile, que notre désintéressement soit général, ensorte que nous ne cherchions que Dieu, qu'il soit absolu; sans condition & sans réserve; qu'il soit sincère, sans tout ce rafinement de la fausse sévérité, p. 433.

437.

II. PARTIE. Humilité, second caractère de la sévérité évangélique. Rien de plus parfait que cette sévérité; mais rien aussi de plus exposé à la tentation de l'orgueil. Cependant, dit saint Bernard, être humble, & être sévére à soi-même, ce ne sont point deux choses distinguées dans les maximes de J. C. C'est ce qui l'engagea à se déclarer si hautement contre ses Pharisiens. Peinture des Pharisiens & de leur orgueil. Or si le Fils de Dieu n'a pû supporter ce faste dans les Pharisiens qui ne lui appartenoient en rien, comment dit S. Grégoire le supportera-t-il dans nous qui sommes ses disciples? Cependant est-il un désordre plus commun? p. 437. 443.

Ce n'est pas qu'en bien des rencontres nous ne fassions les humbles, mais d'une humilité, dit saint Jerôme, qui ne risque rien. Vous diriez qu'il suffit d'être sévére, pour être plein de soi même. On veut pratiquer le Christianisme dans toute sa sévérité; mais on veut en avoir l'honneur. De-là vient qu'on aime en tout la singularité: bien dissérens en cela de saint Augustin, qui pensant à se convertir, n'évita rien plus soigneusement, que de le faire avec bruit;

P. 443. 446.

Or ce levain de l'orgueil; 1. corrompt tout le mérite de notre sévérité, puisque ce n'est plus Dieu qui

## des Sermons.

en est le motif; 2. en dérruit même le fonds & la substance. Car la sévérité chrétienne consiste à se faire violence : nulle violence quand on suit la nature; & n'est-ce pas la nature que l'on suit, en suivant son orgueil? La vraie austérité du Christianisme est donc d'être humble, & de chercher l'obscurité. Ce n'est point, mon Dieu, aux sages du monde, ce n'est pas même aux sages dévôts, à ces dévôts superbes, que vous avez révélé ces vérités; c'est aux petits & aux

humbles: soyez-en béni, p. 446. 451.

III. PARTIE. Charité, troisième caractère de la sévérité évangélique. Comment accorder l'une & l'autre, puisque la charité, selon saint Paul, couvre tout, & supporte tout, & qu'au contraire la sévérité fait profession de n'excuser rien, & de ne pardonner rien? Pour comprendre ce mystère, il n'y a qu'à distinguer les objets. L'Evangile veut que nous soyons sévéres, mais pour qui? pour nous-mêmes, & non pour les autres. Or la sévérité pour nous-mêmes, & la charité pour les autres, ce sont deux devoirs qui, bien loin de se combattre, s'entretiennent mutuellement, p. 451. 454.

En effet, c'est en pratiquant la charité à l'égard des autres, qu'on pratique à l'égard de soi-même, ce qu'il y a dans la sévérité chrétienne, de plus difficile & de plus parfait. Car être charitable, c'est être patient, modéré, doux, discret, détaché de soi même. Or pour cela quelles violences ne faut-il pas se faire en milles rencontres? Mais quel est le désordre? c'est qu'au lieu d'exercer cette sévérité envers nous-mêmes, nous l'employons toute contre nos freres. Exemple des Pharisiens, & application de ce même

exemple à nos mœurs, p. 454. 461.



Sermon pour le IV. Dimanche de l'Avent, sur la Pénitence, pag. 462.

Ivision. Pour pouvoir compter sur notre pénitence, il en faut juger par les fruits. Or ces dignes fruits dont parloit Jean-Baptiste en prêchant aux Juifs, & qui rendent la pénitence efficace, se réduisent à trois: à retrancher la cause du péché, 1. Partie. A réparer les essets du péché, 2. Partie. A assujettir le pécheur aux remédes du péché, 3. Partie, p. 462. 465.

I. PARTIE. Retrancher la cause & la matiere du péché, premier caractère à quoi nous devons reconnostre la vraie pénitence. Cette maxime est sondée sur

deux principes, p. 465.

Premier principe: on n'aime point le péché comme péché; mais on aime la matiere & la cause du péché. De ce principe il s'ensuit que ce n'est point absolument par la haine du péché, considéré comme péché, qu'il faut distinguer la vraie pénitence: mais par le renoncement à tout ce qui fait le péché. C'est par là que l'homme pénitent, selon les paroles de l'Apôtre, doit s'éprouver lui même. Supprimez toutes les paroles, disoit le Prophète, & convertissez - vous. Vous êtes du monde, & ce qui vous porte à mille péchés, c'est une dépense qui excéde vos forces: retranchez cette dépense. Vous aimez le jeu, & c'est ce qui vous perd: retranchez ce jeu, p. 465.

Second principe: on n'est pas toujours maître de ses pensées, mais on est toujours responsable de ses actions: & quand nous venons à succomber dans une occasion dangereuse d'où nous avons pû sortir, on n'a jamais droit de dire alors, Je ne pouvois pas me défendre de ce péché; mais on doit dire, Je ne le vou-

lois pas. Vous êtes foible, il est vrai; mais vous vous jouez donc de Dieu, si dans le moment que vous pleurez votre péché, vous n'en voulez pas retrancher l'occasion. Cependant on traite un Confesseur d'homme dissicile & scrupuleux, lorsqu'il suspend pour ceux qui ne veulent pas éviter certaines occasions, la grace de l'absolution. Quand donc la suspendra-t-il? Mais ce sont des occasions que je ne puis quitter: vous les quitteriez s'il s'agissoit de votre fortune. Mais ce sont des liens que je ne puis rompre sans éclat & sans scandale: le grand scandale est plutôt de ce que vous ne les rompez pas. Mais Dieu me protégera: constance présomptueuse qui ne va qu'à tenter Dieu, & qu'à fomenter votre impénitence, p. 4746 480.

II. PARTIE. Réparer les effets du péché, second caractère à quoi nous devons reconnoître la vraie pénitence. Car la pénitence est une partie de la justice, & la justice demande nécessairement une réparation. Sur cela deux maximes importantes de l'Ecriture, p. 480.

48 I.

Premiere maxime: pour se convertir esticacement; il faut saire, selon la parole de Jean-Baptiste, de dignes fruits de pénitence: c'est-à-dire, suivant l'explication de S. Grégoire, ne pas seulement pleurer le passé, mais produire dans l'avenir des fruits de grace & de salut. Or quels sont ces fruits? réparer les essets du péché par des œuvres directement contraires au péché même, selon ses dissérentes especes. Par exemple, réparer les essets de la calomnie par le rétablissement de l'honneur, p. 481. 483.

Dignes fruits de pénitence, parce qu'il faut pour les produire, que le pécheur fasse des essorts dont il n'y a que la vraie pénitence, qu'une pénitence surnaturelle qui soit capable. Fruits proportionnés, à quoi ? à l'ossense. On ne répare pas l'injustice par l'aumône, ni la médisance par la priere. Fruits né-

B b iij

cessaires; en vain imaginerous-nous des tempérammens; il en faut toujours revenir à la décision de S. Augustin: Le péché n'est point remis, si le dommage n'est rétabli. Fruits certains & non suspects: on ne soupçonnera jamais un pécheur qui veut bien se soumettre à une telle satisfaction, de n'être pas

bien converti, p. 483. 489.

Seconde maxime: il ne suffit pas de faire pénitence devant Dieu; il faut encore la faire devant les hommes, en réparant le scandale. Car le scandale est une partie du péché. Mais on veut toujours garder les mêmes apparences, vivre toujours dans le même faste, être toujours dans les mêmes sociétés. Est ce ainsi que tant de fameux pénitens dans l'ancienne loi & dans la loi nouvelle, se sont convertis? Apprenons comme eux à faire cesser, non-seulement le mal, mais l'apparence du mal. Ayons là-dessus égard au jugement du monde, qui ne condamne pas seulement le péché, mais les apparences du péché & qui s'en scandalise, p. 489, 495.

III. PARTIE. S'assujettir aux remédes du péché, troisiéme caractère de la vraie pénitence. Deux sortes de remédes, 1. les uns pour nous garantir du péché;

2. les autres pour punir le péché, p. 495. 496.

1. Remédes préservatifs & propres à nous garantir du péché. Il n'y a personne qui par les dissérentes épreuves qu'il en a faites, n'ait connu, ou du moins ne puisse connoître ce qui seroit capable de le préserver du péché, & de le maintenir dans l'ordre. Or la preuve convaincante d'une sincére conversion est de prendre ces moyens. Divers exemples, p. 496. 501.

2. Remédes, pour ainsi dire, correctifs & propres à punir le péché. Si le châtiment, un châtiment vo-lontaire & rigoureux, suivoit de près le péché, il n'y a point de passion ni d'habitude qu'on ne déracinât. Ce n'est pas à dire que la pénitence soit une vertu servile; car on peut se punir par amour & par zéle de sa

perfection. Ainsi quand l'Eglise autresois punissoir par des peines canoniques chaque espece de péché, elle ne croyoit pas ôter par-là aux sidéles cet esprit d'adoption qu'ils avoient reçu dans la loi de grace. Faisons maintenant ce que faisoit l'Eglise dans ces premiers siécles, n'attendons pas que Dieu nous punisse lui-même, p. 501. 506.

## Sermon sur la Nativité de Jesus-Christ, pag. 507.

Ivision. Naissance de Jesus-Christ, mystère de crainte, & mystère de consolation. Etes-vous de ces mondains qui, aveuglés par le Dieu du siécle, quittent la voie du salut, pour suivre la voie du monde : craignez, parce que ce mystère va vous découvrir des vérités bien affligeantes, 1. Partie. Etes-vous de ces Chrétiens sidéles, qui cherchent Dieu en esprit & en vérité : consolez-vous, parce que ce mystère vous découvrira des trésors infinis de grace & de miséricor-

de, 2. Partie, p. 507.512.

I. PARTIE. Mystère de crainte: pourquoi? parce que ce Sauveur qui vous est né, n'est peut-êrre pour vous rien moins qu'un Sauveur; & cela par les fausses idées que vous vous en formez, & par l'abus que vous faites de sa miséricorde. 1. Vous vou-lez qu'il vous sauve, mais vous vous mettez peu en peine qu'il vous délivre de vos péchés; 2. vous voulez qu'il vous sauve, mais vous prétendez qu'il ne vous en coûte rien; 3. vous voulez qu'il vous sauve, mais vous ne voulez pas que ce soit par les moyens qu'il a choisis. Trois contradictions qui portent avec elles leur condamnation, & qui doivent bien vous faire trembler, p. 512. 513.

1. Vous voulez que ce Dieu-homme vous sauve mais vous ne voulez pas qu'il vous délivre de vos pe-

Table & Abrégé

chés: premiere contradiction. Car il n'est Sauveur que pour vous affranchir de la servitude du péché, selon la parole de l'Ange à Joseph: Vous l'appellerez Jesus, parce qu'il délivrera son peuple de ses péchès. De quelle passion, de quelle inclination vitieuse ce Sauveur vous a-t-il délivrés, & avez-vous voulu qu'il vous délivrât? Il n'est donc pas plus votre Sauveur, que s'il n'étoit pas né pour vous. Les Juiss n'ont regardé le Messie qu'ils attendoient, que comme le restaurateur du Royaume d'Israël. Tel est notre malheur. Nous invoquons Jesus-Christ pour les biens de cette vie, mais avec une indissérence entière pour les biens de l'autre, p. 513.520.

2. Nous voulons que ce Dieu-homme nous sauve, mais sans qu'il nous en coûte rien: seconde contradiction. Car il n'est notre Sauveur, qu'à condition que nous nous sauverons nous mêmes avec lui & par lui. Il faut donc que nous accomplissions comme l'Apôtre, dans notre chair, ce qui a manqué aux souffrances de la chair innocente & virginale de Jesus-Christ. Mais c'est ce que vous ne voulez pas, p. 521.

523.

3. Enfin, vous voulez que ce Dieu homme vous. sauve, mais par d'autres moyens que ceux qu'il a choiss: troisième contradiction. Haine du monde, détachement du monde, renoncement au monde, voilà les moyens qu'il nous a marqués: mais vous en voudriez de plus conformes à vos idées & à votre goût. Si Dieu vous avoit envoyé un Sauveur né dans l'opulence & dans la grandeur, & qui vous eût apporté un Evangile favorable à la cupidité & aux sens, qu'auriez vous à changer dans vos sentimens & dans votre conduire pour vous y accommoder? Mais puisque ce Sauveur envoyé de Dieu, vous est venu prêcher un Evangile directement opposé, n'ai-je donc pas droit aussi de vous dire par une regle toute contraire: Tremblez, p. 523.527.

II. PARTIE. Mystère de consolation. Ce sut d'abord à des Bergers & à des pauvres que Jesus-Christ se sit connoître, & c'est ce qui devroit assiger & désoler les riches & les grands, si ce même mystère ne nous découvroit pas pour eux, trois sujets de consolation, si Quelque éloignés que vous paroissez être du Royaume de Dieu, riches & grands, Jesus-Christ ne vous rebute point; 2. Sans cesser d'être ce que vous êtes, il ne tient qu'à vous d'avoir avec lui une sainte ressemblance; 3. vous pouvez vous servir de votre opulence même, & de vos richesses comme d'autant de moyens pour l'honorer, p. 527. 530.

1. Ce Dieu naissant dans la bassesse & l'humiliation, ne rejette point toutesois la grandeur: premier sujet de consolation. Exemple des Mages qu'il appelle

à son berceau, p. 530. 533.

2. Sans cesser d'être ce que vous êtes, il ne tient qu'à vous de vous rendre semblable à J. C. naissant: se-cond sujet de consolation. Car vous pouvez être grands & humbles de cœur, riches & pauvres de cœur. Et c'est ce que ce Dieu homme vous apprend par son exemple, & ce qu'il vous demande: c'est aussi ce que vous voyez dans les Mages, p. 533. 537.

3. Ensin, vous pouvez vous servir de votre grandeur même, & de vos richesses, comme d'autant de moyens pour rendre à ce Dieu naissant le double tribut qu'il attend de vous: troisième sujet de consolation; 1. En qualité de Dieu humble il veut être glorisse; 2. en qualité de Dieu pauvre il veut être assisté. Or rien ne l'honore plus que les hommages des grands; & plus vous êtes riches, plus vous êtes en état de l'assister, non-plus dans lui-même, mais dans ses membres qui sont les pauvres, p. 537. 542.

Compliment au Roi, p. 142.













