

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

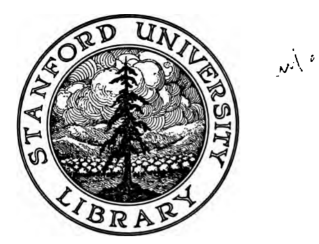
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





ł



- - 2

•

# ЛАЕВА.

.

:

### ь первый.

.

**ХЕОЛОГІИ И ИСТОРІИ ИСКУССТВА.** 

оскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ.

СЪ 40 РИСУНКАМИ ВЪ ТЕКСТВ.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІК НАУКЪ. Вас. Остр., 9 лип., № 12. 1908.

Цама 3 рубля; 6 Mrk.; 7 Fr. 50 с.





.

.

•

.

•

## СОЧИНЕНІЯ

,,

Ŧ

 $\mathbf{D}$ 

# Ө. И. БУСЛАЕВА.

#### томъ первый.

#### СОЧИНЕНИЯ ПО АРХЕОЛОГИИ И ИСТОРИИ ИСКУССТВА.

Изданіе Отдѣленія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ.

СЪ 40 РИСУНКАМИ ВЪ ТЕКСТВ.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІЙ НАУКЪ. Вас. Остр., 9 лип., № 12. 1908.

Цпна 3 рубля; 6 Мrk.; 7 Гг. 50 с.

Digitized by Google



•

.

.

.

.

.

.

•

•

١

.

Digitized by Google

•



•

.

•

•

•

.

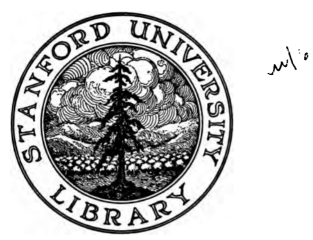
•

•

.

.

•



Digitized by Google

:

14100

.

•

4



.

.

ト

•

.

.

.



.

•

•

.

•

Personal to C.

## СОЧИНЕНІЯ

# Ө. И. БУСЛАЕВА.

#### томъ первый.

#### СОЧИНЕНИЯ ПО АРХЕОЛОГИИ И ИСТОРИИ ИСКУССТВА.

Изданіе Отдѣленія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ.

СЪ 40 РИСУНКАМИ ВЪ ТЕКСТВ.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ. типографія императорской академій наукъ. выс. Сотр., 9 лип., № 12. 1908.

Цпна 3 рубля; 6 Mrk.; 7 Fr. 50 с.





•

•

.

•

۱

.

•





•

.

•

•

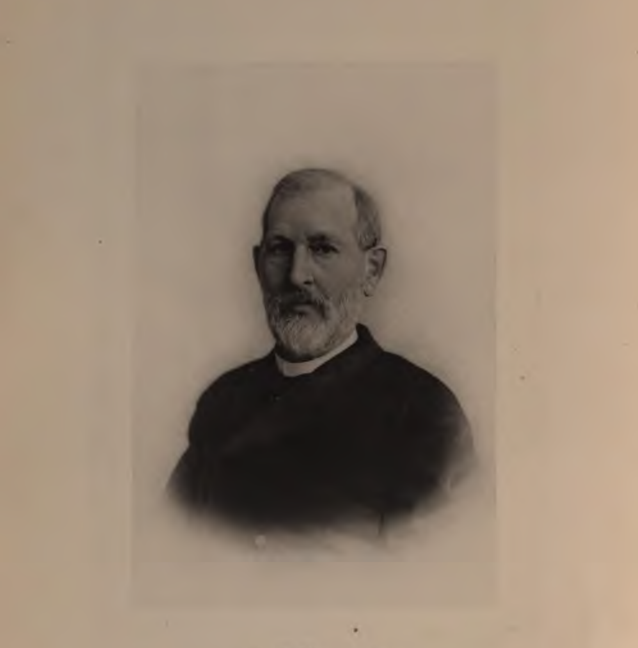
•

.

.

٠

.



J. By cuach

Digitized by Google

# СОЧИНЕНІЯ

# Ө. И. БУСЛАЕВА.

томъ первый.

СОЧИНЕНІЯ ПО АРХЕОЛОГІИ И ИСТОРІИ ИСКУССТВА.

Изданіе Отдѣленія русскаго языка и словесности Императорской • Академіи Наукъ.

СЪ 40 РИСУНКАМИ ВЪ ТЕКСТВ.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ. ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ. Вас. Остр., 9 дин., № 12. 1908.

Цина 3 рубля; 6 Mrk.; 7 Fr. 50 с.

a .

Digitized by Google

.

Напечатано по распоряженію Императорской Академіи Наукъ. Февраль 1908 года. Непремѣнный секретарь, Академикъ С. Ольденбуръ.

÷

.

ŝ

į

| |

l



## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Изданіе сочиненій цокойнаго академика О. И. Буслаева, предпринятое Отдѣлевіемъ русскаго языка и словесности, открывается трудами незабвеннаго ученаго по русской археологіи и исторіи искусства, хотя эти труды, въ его научной д'ятельности стояли несомн'енно на второмъ плант. Но въ то время, какъ ученые труды покойнаго по русскому языку и словесности стали уже съ давнихъ поръ общимъ достояніемъ и явились въ нѣсколькихъ изданіяхъ, перепечаткахъ, учебникахъ и руководствахъ, археологическія сочиненія Буслаева незаслуженно остаются въ полной неизвістности, цо крайней мёрё, для большой публики. Сочиненія эти, изданныя въ спеціальпыхъ журналахъ и сборникахъ, а также и въ общихъ журналахъ, не перепечатанныя впоследствія, доселе продолжають быть известными только спеціалистамъ, высоко цёнящимъ ихъ достоинства. Между тёмъ, сочиненія эти въ значительномъ большинствѣ могутъ служить научнымъ и эстетическимъ руководствомъ для начинающаго интересоваться этой областью знанія и если утратили частью свое спеціально-научное значеніе, вслёдствіе появленія ряда новыхъ изслёдованій и работь, то всегда будутъ представлять великолѣпную пропедевтику художественно-историческаго характера, которою могла бы гордиться всякая западная литература. Именно на этихъ работахъ легъ свѣтлый отнечатокъ тѣхъ радужныхъ впечатлѣпій, «нечаянныхъ радостей, пикогда прежде неиспытанныхъ наслаждений и захватывающихъ духъ поразительныхъ интересовъ», которыя, по его собственнымъ словамъ («Мои Воспоминанія») «нескончаемой вереницей» открылись передъ нимъ, еще юношей, во время его двухлѣтняго заграничнаго путешествія въ 1839 и 1840 годахъ. Художественно-исторические взгляды Буслаева воспитались на классическихъ древностяхъ, на руководящихъ сочиненіяхъ

#### предисловіе.

Винкельмана, въ области христіанскаго искусства, на работахъ и изданіяхъ Дидрона, Шнаазе, Ріо, Комона, Румора, Ф. Пипера, Куглера и Лабарта. Его заграничное путешествіе въ 1864, 1870 и 1880 годахъ, съ продолжительными и внимательными осмотрами музеевъ и церквей, дало живое основание его знакомству съ различными стилями. Буслаевъ рано пристрастился къ собиранію гравюръ и лицевыхъ рукописей и хотя исходилъ въ своихъ интересахъ къ исторической древности и старинѣ. отъ литературы, поэзіи и историческаго изученія языка, однако же, зналъ область вещественной археологів по самымъ павятникамъ в постоянно имѣлъ передъ глазами нёкоторые ихъ оригиналы, въ области, наиболёе его интересовавшей. Съ обычной остротою взгляда онъ съумблъ изучить древне-христіанское искусство, въ его исторической реальности въ Римѣ, романскую эпоху въ Нюренбергѣ, Регенсбургѣ и Бамбергѣ, готику въ Шартрѣ и ренессансъ во Флоренціи. И если свои художественныя характеристики онъ еще строиль на личномъ эстетическомъ впечатления, то умель представить это эстетическое возэрѣніе въ средѣ общаго историческаго интереса и создаваемые имъ идеалы опредѣлить при помощи историческихъ типовъ. Не им'тя возможности стать историкомъ искусства, Буслаевъ оставался въ области археологіи, сосредоточиваясь исключительно на содержаніи художественныхъ произведеній и останавливаясь тамъ, гдѣ изслѣдованіе вопросовъ формы, ея образованія, развитія, мѣстныхъ стилей, потребовали бы отъ него сложной исторической критики и спеціальныхъ работъ. Искусство древне-христіанское представляется поэтому въ сочиненіяхъ Буслаева столь же цёльнымъ и нерасчлененнымъ историческимъ отдёломъ, какъ и искусство византійское, являющееся для него цёльнымъ организмомъ, вполнѣ самодовлѣющимъ. Съ этой точки зрѣнія памятникъ древнехристіанскаго и византійскаго искусства становится для него опредѣленнымъ образцомъ, при помощи котораго онъ изслѣдуетъ произведенія искусства древне-русскаго, и въ этомъ образцѣ онъ видитъ условно всѣ свойства пѣлаго, къ которому онъ принадлежить.

Съ этой точки зрѣнія пользованіе, для анализа русскихъ памятниковъ, византійскимъ образцомъ, какъ нѣкоторымъ канономъ, являлось для Буслаева такимъ незамѣнимымъ удобствомъ, что заставляло его заранѣе отказываться отъ всякаго историческаго разбора этого самаго образца и всякаго изслѣдованія его собственныхъ источниковъ и его исторической формаціи, а отсюда относительнаго значенія самаго его содержанія и представляемыхъ имъ формъ. Отсюда, затѣмъ, и самые его взгляды на искусство романское и средневѣковое вообще не шли далѣе установки художественнаго типа, съ помощью котораго оцѣнивалось произведеніе русской старины.

#### предисловіе.

Такимъ образомъ, не вдаваясь въ задачи спеціалиста по исторіи искусства, Буслаевъ съумълъ свое живое, такъ сказать, наглядное пониманіе памятниковъ средневѣкового искусства вообще приложить къ русской исторической археологіи, а эта область и познаніе русской древности и русской народной старины была съ самаго начала и осталась до конца его главной задачей. Буслаевъ былъ въ средѣ русскихъ ученыхъ пе только европейскимъ ученымъ по преимуществу, но, въ своемъ родѣ, панболѣе счастливо сложившимся мыслителемъ и писателемъ. Во всёхъ его сочиненияхъ, какъ и при жизни своей, во всей своей дъятельности — Буслаевъ былъ человъкомъ воспитаннаго вкуса, върной и постоянной мъры. Припоминая наши бесъды съ нимъ и то, какъ современники его мало были подготовлены къ созрѣванію основного характера его научной дѣятельности, понимаешь, что его постоянная забота опредѣлеть, точнѣе ограничить, выяснить, хотя бы съ ущербомъ для историческаго горизонта, свою задачу — могла казаться привычкою узкаго спеціалиста и была въ явномъ, повидимому, противорѣчіи съ его переходами отъ русскихъ духовныхъ стиховъ къ Божественной Комедіи Данта. Въ настоящес время, обозрѣвая оставленныя имъ археологическія работы, нельзя достаточно надивиться необыкновенной ясности и точности его ума, а, главное, тому чувству мёры, съ какимъ онъ работалъ въ отдёлахъ, ему спеціально не знакомыхъ, и съкакимъ искусствомъ онъ умѣлъ ими пользоваться для построенія фундаментовъ русской археологической пауки. Предлагая нынё почитателямъ Буслаева возобновить въ памяти своей имъ излюбленныя темы и разсмотрѣть характеры византійскаго, романскаго и готическаго періодовъ, можно быть заранье увъреннымъ въ томъ, что именно эта указанная сторона въ ученой работь и литературномъ изложени Буслаева явится наиболье выгодной и свытлой.

Посвятивъ нёсколько благодарныхъ строкъ памяти знаменитаго русскаго ученаго и своего незабвеннаго учителя, мы должны сдёлать въ заключеніе нёсколько редакторскихъ объясненій и замёчаній, до извёстной степени вытекающихъ изъ всего вышесказаннаго, но также вызванныхъ нёкоторыми случайными обстоятельствами. Главная задача редакціи заключалась въ возможно строгой и близкой перепечаткѣ сочиненій Буслаева, не касаясь не только текста, по даже, по возможности, и его ореографіи. Лишь въ двухъ, трехъ случаяхъ, гдѣ текстъ Буслаева сообщалъ невѣрную, впослёдствіи исправленную или завёдомо неточную дату, позволяли мы себѣ измѣнить ее, коль скоро этимъ не нарушалась связь съ дальнѣйшимъ текстомъ. Такъ измѣнена была датировка мозаикъ въ храмѣ Софіи Солуньской, св. Феодора въ Римѣ и базилики св. Амвросія: въ Милаиѣ. Согласно съ тѣмъ, сохранены и всѣ цитаты и ссылки, за исключеніемъ нѣкоторыхъ

#### предисловіе.

ссылокъ на «Исторические очерки», коль скоро эти ссылки касались описанныхъ тамъ памятниковъ, такъ какъ «Историческіе Очерки» предположено перепечатать цёликомъ, и сохранять цитаты въ данномъ случаѣ было бы излишнимъ ригоризмомъ. По возможности, сохранены также и самые снимки памятниковъ въ рисункахъ, сообщенныхъ самимъ Буслаевымъ. Понятно, что иные наброски гораздо болье отвечають мыслямь сочиненія, чёмъ большіе и точные снимки. Но, если, напримёръ (къ стр. 52), опущенъ совершенно рисунокъ мозаическаго изображенія Б. М. въ капеллѣ св. Венанція въ Латеранскомъ баптистеріи, то это сдѣлано потому, что рисунокъ этотъ невъренъ, а фотографическаго снимка съ фигуры Б. М., нынѣ полузакрытой алтарнымъ киворіемъ, не существуетъ. Что касается, наконець, порядка слёдованія отдёльныхъ археологическихъ трактатовь и статей Ө. И. Буслаева, то, согласно желанію всёхъ членовъ Отдёленія, было рѣшено въ принципѣ соблюдать, по возможности, группировку систематическую, коль скоро она была дана сампиъ авторомъ. Такъ рѣшено было соблюсти, по возможности, группировку «Историческихъ очерковъ» и иеренечатать ихъ въ двухъ отдѣльныхъ томахъ. Сообразуясь съ подобными же обстоятельствами, редакція сохранила группировку статей въ «Сборникѣ Общества древне-русскаго искусства» помѣстивъ ихъ при этомъ, какъ общеруководящіе трактаты, въ началѣ ныпѣ представляемаю тома; слёдующія затёмъ статьи расположены въ обычномъ хронологическомъ порядкѣ.

Н. Кондаковъ.

IV



## ОБЩІЯ ПОНЯТІЯ

0

### русской иконописи.

Статья, предлагаемая читателю подъ этимъ заглавіемъ, имѣетъ двоякую цыь: во-первыхъ, объяснить главныйшія особенности русской иконописи, которыя одинаково стали непонятны въ наше время и для тъхъ, кто привыкъ смотрѣть на этотъ предметъ съ точки зрѣнія поздняго западнаго искусства, и для тъхъ, кто, ограничивая смыслъ иконы ея церковнымъ назначеніемъ, находить неумѣстнымъ подвергать ее историческому и эстетическому разбору; и во-вторыхъ — обратить вниманіе интересующихся русскою иконописью на тѣ данныя въ общирномъ кругу христіянскаго искусства вообще, которыя состоять съ нею въ связи, и знакомство съ которыми необходимо для составленія о ней яснаго и отчетливаго понятія. Для того принять путь сравнительнаго изслёдованія, въ которомъ наша иконопись должна занять свое мёсто между соотвётствующими ей явленіями въ исторіи христіянскаго искусства, какъ восточнаго, такъ и западнаго, и опреділить свое отношение къ послѣднему. Къ памятникамъ древне-христіянскимъ она отнесется, какъ къ своимъ источникамъ, а къ искусству западному, позднѣйшему, какъ явленіе столько же, какъ и оно, самостоятельное, и заслуживающее такого же уваженія по отношенію къ выражаемымъ ею по-

Digitized by Google

требностямъ исторической жизни. Отдавая справедливость достоинствамъ и западнаго и русскаго искусства, и находя недостатки въ томъ и другомъ. безнристрастная критика должна будеть придти къ тому результату, что объ эти половины въ художественномъ развитіи христіянскихъ народовъ восполняють одна другую, составляя гармоническое цёлое только въ общей картинѣ исторіи искусства. Если такой взглядь будеть достаточно выяснень въ этой статът, то онъ въ одинаковой мбре можетъ принести пользу, и въ теоретическомъ, и въ практическомъ отношеніи, которое еще не утратило въ нашемъ отечествѣ своей силы, потому что иконопись принадлежитъ не къ прошедшимъ только, но и къ современнымъ интересамъ русской народности. Въ отношении теоретическомъ изучение русскаго искусства, по преимуществу сосредоточившагося въ иконописи, будетъ введено въ общую систему исторіи христіянскаго искусства, въ которой оно получить себѣ ясное опредѣленіе; въ отношеніи практическомъ производство иконописи разширить свои средства пособіями, предлагаемыми сравнительно-историческимъ изученіемъ этого предмета.



### I. Сравнительный взглядъ на исторію искусства въ Россіи и на Западъ.

Главнѣйшее свойство русской иконописи состоить въ ея религіозномъ характерѣ, исключающемъ собою всѣ другіе интересы, или надъ ними вполнѣ господствующемъ и всѣ ихъ въ себѣ поглощающемъ. И у другихъ народовъ церковное искусство стояло на этой же ступени религіознаго чествованія, но только въ самую раннюю, первобытную эпоху; тогда какъ у русскихъ это первобытное отношеніе къ предметамъ церковнаго искусства, какъ къ святынѣ, проходитъ черезъ всѣ вѣка нашей исторіи, господствуетъ еще въ XVI и въ XVII столѣтіяхъ одинаково во всѣхъ сословіяхъ, и даже въ позднѣйщее время составляетъ завѣтную національную принадлежность огромнаго большинства русскаго населенія.

Причиною такого многозначительнаго явленія русской жизни были мѣстныя и историческія условія, задерживавшія христіянское просвѣщеніе Руси при раннихъ его начаткахъ. Во-первыхъ, малочисленность народонаселенія, разм'єстившагося на обширныхъ пространствахъ и разд'єленнаго лесами, болотами и другими преградами на группы, которыя, за отсутствіемъ путей сообщенія, съ трудомъ могли между собою сноситься. Отсюда, во-вторыхъ, медленное распространение начатковъ политической и религиозной цивилизации. Следовательно, въ третьихъ, крайняя бедность въ средствахъ для развитія художествъ, для которыхъ необходимымъ условіемъ бываеть значительная степень въ успёхахъ общественности, науки и вообще удобствъ жизни. Немногіе города, съ своими каменными церквами, украшенными иконописью и скульптурными прильпами, каковы Кіевь, Ростовь, Смоленскъ, Новгородъ, Псковъ, Владимиръ, Москва, были въ продолженіе стольтій счастливыми оазисами, разбросапными на необозримомъ пространствѣ между непроходимою глушью. Но и въ этихъ мѣстностяхъ, за трудностью сообщенія съ Византіею и съ Западомъ, и при крайней неразвитости умственныхъ интересовъ, искусство должно было оставаться на низшей степени своей техники. Для нашихъ предковъ было немыслимо интересоваться искусствомъ ради искусства, точно такъ же какъ и наукою и литературою ради умственнаго досуга, когда самая жизнь требовала более тяжкихъ и важнёйшихъ трудовъ. Надобно было въ одно и то же время созидать государственную жизнь изъ разрозненныхъ массъ населенія и проводить въ нихъ первыя начала христіянскихъ понятій, обращать ихъ въ христіянскую вѣру. Такъ было не только въ XI или XII столѣтіяхъ, но даже

1\*

въ XV, XVI и въ XVII-мъ, о чемъ достовѣрныя свѣдѣнія сообщаютъ намъ житія позднѣйшихъ русскихъ святыхъ, которые пролагали первые пути по непроходимымъ дебрямъ и въ основанныхъ ими монастыряхъ учреждали первыя средоточія начатковъ просвѣщенія въ необитаемыхъ дотолѣ пустыняхъ.

4

При недостаткъ мъстныхъ условій къ развитію, начатки христіянскаго просвѣщенія, въ продолженіе вѣковъ, могли только географически распространяться, оставаясь въ своей первобытности. Церковное искусство отъ XI до XV вѣка включительно оставалось на Руси почти на одинаковой степени совершенства, только оно все больше и больше распространялось по Россія, украшая храмами новые города, которые современемъ становились значительными въ политическомъ отношеніи. Московское церковное искусство XIV в XV стольтій въ архитектурь, иконописи, въ рызьбь, чеканномъ дѣлѣ и прилѣпахъ, не стало лучше искусства Владиміро-Суздальскаго XII и ХШ столѣтій, а это послѣднее не было шагомъ впередъ противъ церковнаго искусства памятниковъ Новгородскихъ и Кіевскихъ XI столѣтія. Въ теченій этихъ четырехъ стольтій (отъ XI до XV включительно) искусство на Руси имѣло характеръ преимущественно Византійскій. Сначала церковными зодчими, иконописцами и мусійныхъ дѣлъ мастерами были только выходцы изъ Греціи, Греки и родственные нами Славяне, потомъ немногіе ученики ихъ изъ Русскихъ. Церковная утварь, оклады на образа и евангелія привозились изъ Греціи или дѣлались на Руси греческими мастерами и ихъ учениками изъ Русскихъ. При отсутствіи всякихъ иныхъ вліяній для умственнаго и художественнаго развитія, русскіе мастера должны были довольствоваться только византійскими образцами, которые впрочемъ не могли быть ни многочисленны, ни высокаго въ художественномъ отношении достоинства, потому что и само искусство византійское съ XI вѣка уже стало клониться къ упадку, да и наши предки въ простотъ своихъ нравовъ могли удовлетворяться немногимъ, полученнымъ ими изъ Византіи. Русскіе подражатели чужимъ мастерамъ и самоучки, ограничиваясь немногими византійскими образцами, за недостаткомъ образовательныхъ средствъ и техническаго умѣнья, только искажали и безобразили наслѣдованный ими изъ Византій стиль.

Искаженіе древне-христіянскаго и византійскаго стилей средневѣковыми варварами, извѣстное подъ названіемъ стиля Романскаго, было общимъ явленіемъ во всей Европѣ: на Западѣ оно продолжается до XII вѣка включительно; въ Россіи, младшей по цивилизаціи и лишенной античныхъ, классическихъ преданій — включительно до XV-го. Когда на западѣ въ XIII вѣкѣ возникаютъ великолѣпнѣйшіе памятники церковнаго искусства въ готическихъ храмахъ, украшенныхъ сотнями скульптурныхъ фигуръ, въ

которыхъ благочестивые мастера умѣли соединить глубокое религіозное чувство съ любовью къ природѣ, когда архитектура, будто въ вдохновенномъ порывѣ къ небу, устремляя къ облакамъ свои остроконечные арки и длинные шпицы, служить видимымъ символомъ христіянской молитвы, обращающей умственные взоры горь, и своимъ повсемъстнымъ развитиемъ подготовляеть благочестивую эпоху великихъ скульпторовь и живописцевъ XIV и XV столетій, — въ то время на Руси церковное искусство, остановленное въ своемъ развитіи татарскими погромами въ Кіевѣ, ищетъ себѣ, черезъ Владиміръ и Ростовъ, новаго пріюта въ начинающей господствовать Москвѣ. По разорения Кіева, Новгородъ сталъ представителемъ на Руси византійскаго стиля; потому древнѣйшею изъ русскихъ школь почитають Новгородскую, характеризуя ее византійскимъ вліяніемъ. Сношенія съ нѣмцами оживляють общественную жизнь въ Псковь и Новгородь и дають толчекъ вь развитіи уиственномъ, ремесленномъ и художественномъ. Вліяніе запада на искусство въ Новгородѣ исторически можно прослѣдить даже отъ XII-го вѣка 1), но оно не могло заглушить начатки византійскаго стиля, какъ потому что не было оно систематическое и постоянное, такъ и потому, что ни западныя издѣлія, привозимыя въ Новгородъ, ни заѣзжіе нѣмецкіе худож. ники не могли дать особенно изящныхъ образцовъ, подражание которымъ дало бы новое направление русскому искусству, по той причинѣ, что самыя мѣстности на Западѣ, съ которыми сносился Новгородъ, не отличались значительными успѣхами въ искусствѣ <sup>3</sup>). Все же за Новгородомъ и Псковомъ остается неоспоримая честь сохраненія и нѣкотораго самостоятельнаго воздълыванія русскаго церковнаго искусства вь эпоху, когда въ Кіевѣ прекратилось всякое историческое движеніе, а Москва, занятая интересами политическаго преобладанья, не имѣла ни времени, пи средствъ для умственнаго, литературнаго и художественнаго развитія. Крайній недостатокъ техническаго умѣнья въ Москвѣ явствуеть изъ того, что лучшія постройки XV и XVI вѣка были сооружаемы въ ней иностранными зодчими, особенно Итальянцами, а расписывались Псковскими и Новгородскими иконописцами.

Самыя судьбы русской исторіи до половины XVI столѣтія сложились такъ, чтобы способствовать больше косненію, нежели усовершенствованію искусства. Кіевъ, Ростовъ, Суздаль, Владиміръ такъ недолго пользовались своимъ историческимъ значеніемъ, что успѣли выработать въ своихъ стѣ-

<sup>1)</sup> Основываясь на преданіи о сосудахъ Антонія Римлянина, будто бы прибывшихъ изъ Рима, въроятнѣе, нъмецкой работы.

<sup>2)</sup> Чему доказательствомъ служатъ такъ называемыя Корсунскія врата Новгородскаго Софійскаго собора, дёланныя въ Магдебургё, при епископё Вихманнё († 1192 г.), или не поздибе начала XIII в. Adelung, Die Korssunsch. Thüren. стр. 101.

нахъ только самые первые начатки христіянской цивилизаціи. Псковъ и Новгородъ лишились своей самостоятельности въ половинѣ XVI столѣтія, именно въ ту цору, когда, на основахъ византійскихъ преданій, подъ благотворными вліяніями, своеземпыми и иностранными, могли бы развить свое самостоятельное искусство. Москва въ XVI столѣтіи должна была художественную дѣятельность на Руси начинать снова, то есть, воротиться къ той первоначальной степени, на которой искусство стояло въ Кіевь и Новгородъ еще въ XI и XII столетіяхъ. Это возвращеніе къ старинѣ давало особенную цёну художественно-религіознымъ преданьямъ, достоинство которыхъ опредѣлялось дѣйствительнымъ или мнимымъ происхожденьемъ византійскимъ или корсунскимъ. Въ произведеньяхъ мастеровъ XVI века ценилось не то, до чего дошли они сами и въ чемъ выразили свои личныя способности, свое артистическое умѣнье и свои идеи, а то, въ чемъ они ближе подошли къ старинѣ, жертвуя своей личностью верности преданія. Икона предназначалась для молитвы, и такъ же, какъ молитва, не должна была она подвергаться измѣненію по личному произволу; отъ иконы требовали не новыхъ совершенствъ, а воспроизведенья древности, какъ того идеала, на которомъ основывается авторитетъ церкви.

Впрочемъ, исторія не прошла безплодно для нашихъ предковъ XVI вѣка. Грамотные люди того времени знали почти то же, что и ихъ отдаленные предшественники XII или XIV вѣка, и съ удовольствіемъ перечитывали сборники и другія писанія этихъ раннихъ эпохъ; но не подлежить сомнѣнію, что число грамотниковъ все болбе и болбе возрастало. Точно также и въ дълѣ искусства. Въ Москвѣ XVI вѣка оно не стало лучше того, какъ за нѣсколько столѣтій передъ тѣмъ заявило оно себя въ украшеніи церквей мозанками и стѣнною живописью въ Кіевѣ, Владимірѣ и Новгородѣ; но по требованью времени, число мастеровь значительно возрасло; искусство отъ Грековь и ихъ непосредственныхъ учениковъ, преимущественно монаховъ и церковнослужителей, перешло въ руки людей свътскихъ, поселянъ и горожанъ, между которыми къ половинѣ XVI вѣка такъ сильно распространилось оно, что сдѣлалось предметомъ ремесленнаго производства значительнаго класса рабочихъ, которымъ, какъ бы самостоятельному цеху, потребовалось дать особую организацію, а церковное искусство предохранить отъ порчи, неминуемо послѣдовавшей за распространеніемъ его производства между массами простаго народа.

Объ этомъ знаменательномъ фактѣ въ исторіи русскаго просвѣщенія свидѣтельствуетъ Стоглавъ въ 43 главѣ, важное значеніе которой для иконописи такъ высоко цѣнилось нашими предками, что выписки изъ нея постоянно помѣщались въ видѣ предисловія къ иконописнымъ подлинникамъ XVII и XVIII стол'єтій. Это было зав'єтное преданіе, оставленное XVI в'єкомъ для вс'єхъ поздн'єйшихъ мастеровъ, законъ, предписаніямъ котораго они должны были сл'єдовать не только въ искусств'є и въ его отношеніи къ церкви, но и въ самой жизни своей.

«Въ царствующемъ градѣ Москвѣ и по всѣмъ другимъ городамъ сказано въ этой 43 главѣ Стоглава --- митрополиту и архіепископамъ и епископамъ пещись о церковныхъ чинахъ, особенно же объ иконахъ и живописцахъ, по священнымъ правиламъ; какимъ подобаетъ быть живописцамъ, и имъть имъ тщаніе о начертанія плотскаго изображенія Інсуса Христа и Богоматери и небесныхъ Силь и всѣхъ святыхъ. Подобаетъ быть живописцу смиренну, кротку, благоговѣйну, не празнословцу, не смѣхотворцу, не сварливу, не завистливу, не пьяницѣ, не грабителю, не убійцѣ; особенно же хранить чистоту душевную и телесную, со всякимъ опасеніемъ. А кто не можеть воздержаться, пусть женится по закону. И подобаеть живописцамъ часто приходить къ отцамъ духовнымъ и во всемъ съ ними совъщаться, и по ихъ наставленію и ученію жить, въ пость, молитвь и воздержанія, со смиренномудріемъ, безъ всякаго зазора и безчинства. И съ превеликимъ тщаніемъ писать образъ Господа нашего Інсуса Христа и Пречистой Богоматери, и святыхъ пророковъ и апостоловъ и священномучениковъ и святыхъ мученицъ, и преподобныхъ женъ, и святителей, и преподобныхъ отцовъ, по образу и по подобію и по существу, по лучшимъ образцамъ древнихъ живописцевъ. И если нынѣшніе мастера живописцы по сказанному будуть вести жизнь, храня эти заповѣди, и тщаніе о дѣлѣ Божіемъ будуть имѣть; то царю такихъ живописцевь жаловать, а святителямъ ихъ беречь и почитать больше простыхъ людей. И темъ живописцамъ принимать къ себѣ также и учениковъ, наблюдать за ними и учить ихъ во всякомъ благочестіи и чистотѣ, и приводить ихъ къ отцамъ духовнымъ, которые будуть ихъ наставлять по преданному имъ отъ святителей уставу. И если которому изъ учениковь откроетъ Богъ живописное рукодъліе, и приводить того мастерь къ святителю; и если святитель увидить, что написанное отъ ученика будетъ по образу и по подобію, и что въ чистотѣ и во всякомъ благочестін живеть онъ, безъ всякаго безчинства, то благословивь его, поучаеть и впредь благочестиво жить и того святаго дёла держаться со всякимъ усердіемъ, и ученикъ принимаетъ отъ него такую же честь, какъ и учитель его, больше простыхъ людей. Потомъ поучаетъ святитель и мастера, чтобъ не быль онъ пристрастенъ ни къ брату, ни къ сыну, ни къ блежнимъ. А если кому изъ учениковъ не дастъ Богъ живописнаго рукодѣлія, и будеть писать худо или не по правильному завѣщанію жить, а мастерь дасть ему одобреніе, представивь на разсмотрёніе вмёсто его писаній чужія: тогда святитель, изслёдовавши, полагаеть такого мастера подъ запрешеніемъ, въ страхъ другимъ, а ученику тому не велить касаться иконнаго дела. Если же которому ученику откроеть Богь учение иконнаго письма, и будеть онъ жить по правильному завѣщанію, а мастеръ станеть его похулять по зависти, чтобъ не приняль тотъ ученикъ равную съ нимъ честь: святитель, изследовавши, тоже полагаеть мастера подъ запрешеніемъ, ученика же возводить въ большую честь. А который изъ живописцевъ будетъ скрывать свое учение отъ учениковъ, тотъ осужденъ будетъ въ вѣчную муку, вмѣстѣ съ скрывшимъ талантъ. Если кто изъ мастеровъ или учениковъ будетъ жить не по правильному завЕщанію, въ пьянствѣ и нечистотѣ и во всякомъ безчинствѣ, и святитель такихъ въ запрещеніе полагаетъ и отлучаеть отъ иконнаго дѣла, по реченному: Проклять творяй дѣло Божіе съ небрежениемъ. А которые по сіе время писали иконы не учася, самовольствомъ, а не по образу, и тѣ иконы промѣнивали дешево простымъ людямъ, поселянамъ невъждамъ, то такимъ иконникамъ запретить. Пусть учатся они у добрыхъ мастеровъ, и которому Богъ дасть писать по образу и по подобію, и тотъ бы писалъ, а которому Богъ не дасть, и такіе бы иконнаго дѣла не касались, да не похуляется ради такого письма имя Божіе. А которые не перестануть, будуть наказаны царскою грозою. Если будуть они говорить, мы-де тъмъ живемъ и питаемся, и тъмъ словамъ ихъ не внимать, потому что по незнанію такъ говорять, грѣха себѣ въ томъ не ставя. Не встмъ людямъ иконописцами быть; много есть и другихъ ремеслъ, которыми люди кормятся, кромѣ иконнаго писанія. Божія образа въ укоръ и поношение не давать. Также архиепископамъ и епископамъ, въ сбоихъ предѣлахъ, по всѣмъ городамъ и селамъ, и по монастырямъ, мастеровъ иконныхъ испытывать и ихъ письма самимъ разсматривать, и каждому изъ святителей, избравши въ своемъ предѣлѣ лучшихъ живописцевъ мастеровъ, приказывать, чтобы они наблюдали за всёми иконописцами, и чтобы худыхъ и безчинныхъ въ нихъ не было; а надъ самими мастерами смотрятъ архіепископы и епископы, и берегуть ихъ и почитають больше прочихъ людей. Также и вельможамъ и простымъ людямъ тѣхъ живописцевъ во всемъ почитать, за то честное иконное изображение. Да и о томъ святителямъ великое попечение имѣть, каждому въ своей области, чтобы хорошие иконники и ихъ ученики писали съ древнихъ образцовъ, а отъ самомышленія бы и своими догадками Божества не описывали; ибо Христосъ Богъ нашъ описанъ плотію, а божествомъ не описанъ».

Изъ этого замѣчательнаго свидѣтельства о состояніи русской иконописи въ половинѣ XVI столѣтія явствуеть, что —

1) Хотя иконопись сдѣлалась къ половинѣ XVI в. ремесломъ для лю-

дей свётскихъ, горожанъ и сельскихъ жителей, но эти мастера состояли ние должны быле состоять подъ непосредственнымъ вѣдѣніемъ церковныхъ властей. Архіепископы и епископы полагаются руководителями и цензорами иконописнаго дѣла, которое сами они должны были хорошо разумѣть, что видно изъ того, что и которые изъ московскихъ митрополитовъ сами писали иконы, каковы Симонъ, Варлаамъ, Аванасій и особенно Макарій, по мыслямъ котораго могло быть составлено самое правило объ иконописцахъ въ Стоглавь. Эти святители сдълались естественными посредниками между размножившимися иконописцами изъ людей свётскихъ и древнёйшими иконописцами монахами, каковы были Алимпій Печерскій, Аврамій Смоленскій, митрополить Петръ, Андрей Рублевъ и друг. Иконы последняго рекомендуются въ Стоглавъ для подражанія въ числь лучшихъ образцовъ. На западѣ уже въ ХП вѣкѣ монастыри перестаютъ быть центрами художественной діятельности, и въ XIII-мъ составляются многочисленныя корпораціи рабочихъ изъ горожанъ, корпораціи каменьщиковъ и рѣщиковъ, изъ массы которыхъ выходятъ великіе архитекторы и скульпторы, трудившіеся въ созиданіи и украшеніи великихъ произведеній готическаго стиля. У насъже, и въ половинѣ XVI в. иконописные мастера, хотя и свѣтскіе, пользовались меньшею самостоятельностью, подчиняясь руководству и цензурѣ монашествующихъ властей. Въ этой церковной цензурѣ наша иконопись XVI в. осталась вёрна преданіямъ византійскаго искусства, существо котораго, какъ увидимъ, опредѣляется преимущественно ея богословскимъ происхожденіемъ и воспитаніемъ подъ вліяніемъ церковныхъ догматовъ.

2) Такъ какъ на востокѣ, не только въ Россіи, но и въ самой Византіи и па Авонской Горѣ, искусство не шло впередъ, то воображеніе естественно обращалось къ древнѣйшему преданію, ища въ немъ для себя идеала. Потому Стоглавъ рекомендуетъ иконописцамъ, вмѣсто самостоятельныхъ работъ, копированіе съ лучшихъ, древнѣйшихъ, греческихъ образцовъ. Сохраняя чистоту преданія, это правило удаляло художника отъ природы, изученіе которой особенно было бы необходимо въ такой странѣ, какъ наше отечество, которое не получило въ наслѣдіе отъ античнаго міра художественныхъ памятниковъ и было разобщено отъ остальной Европы и пространствомъ, и историческими судьбами.

3) Потому наши иконописцы должны были оставаться ремесленниками и вести свое дёло по истертой колеё копированія и подражанія, въ то время, когда на западё искусство, только что вступивъ въ свои независимыя права, соединило въ своихъ задачахъ интересы духовные и свётскіе, икону и портреть, религію и мисологію, въ великихъ произведеньяхъ Рафаэля, Альбрехта Дюрера, Гольбейна, Леонардо-да-Винчи, Микель-Анджело и друг. Въ самодѣятельности художника Стоглавъ усматриваетъ только самовольство и произволъ, нарушающіе чистоту священнаго дѣла иконописнаго. Ремесленное положеніе этого искусства имѣло своимъ плодомъ, или дюжинныя произведенія посредственности, или безвкусіе и безобразіе, противъ котораго Стоглавъ не миновалъ поднять свой голосъ.

4) Не смотря на всѣ свои недостатки, въ которыхъ естественно обнаружилось невѣжество и отсталость нашихъ предковъ XVI в., наша древняя иконопись имъетъ свои неоспоримыя преимущества передъ искусствомъ западнымъ уже потому, что судьба сберегла его въ этотъ критическій періодъ оть художественнаго переворота, извѣстнаго подъ именемъ Возрожденія, и такимъ образомъ противопоставила первобытную чистоту иконописныхъ принциповъ той испорченности нравовъ, тому тупому матеріализму и той безсмысленной идеализации, которые господствують въ западномъ искусствѣ съ половины XVI в. до начала текущаго столѣтія. Благодаря своей ремесленности, наша иконопись осталась самостоятельною и независимою оть художественныхъ авторитетовъ запада. Недостатокъ красоты она искупила оригинальностью древныйшаго стиля христіанскаго искусства. Въ этомъ состоитъ ея неоспоримое право на вниманіе даже и тѣхъ націй, гдѣ процвѣтали Рафаэль, Рубенсъ, Пуссень. Оригинальность и свѣжесть въ воспроизведении религіозныхъ идей всего дороже въ произведеньяхъ христіанскаго искусства, и ежедневное наблюденіе болье и болье убъждаеть въ этомъ русскую публику, при сравненіи пошлыхъ и вялыхъ подражаній западному искусству, которыми загромождены иконостасы въ нашихъ церквахъ, съ энергическими очерками произведеній русской иконописи, возбуждающихъ удивленіе забзжихъ иностранцевъ.

Мастера съ ихъ учениками, въ разныхъ областяхъ древней Руси, упоминаемые въ Стоглавѣ, положили первыя основы сосредоточіямъ иконописной дѣятельности, которыя въ нѣкоторомъ отношеніи соотвѣтствовали художественнымъ школамъ запада. До тѣхъ поръ пока была только одна школа, греческая или корсунская, надолго оставившая по себѣ память въ греческихъ подписяхъ на иконахъ: ἀγιος, ἀγια, или даже русскими буквами: агіосъ, агіа, вмѣсто святый, святая. Уже съ XV в. эта школа начинаетъ видоизмѣняться, особенно въ Новѣгородѣ и Псковѣ подъ вліяніемъ запада, въ отличіе отъ болѣе консервативной школы Сергія Радонежскаго, изъ которой вышелъ знаменитый иконописецъ Андрей Рублевъ. Миніатюры въ русскихъ рукописяхъ XV в. или мало отличаются отъ позднѣйшихъ греческихъ, или отзываются порчею, свидѣтельствующею о нѣкоторомъ знакомствѣ мастеровъ съ романскимъ стилемъ западной Европы. Книгопечатаніе должно было оказать свое неотразимое дѣйствіе на русское искусство уже въ XVI в. Ранніе изъ печатныхъ книгъ западныхъ, съ политипажами и гравюрами, стали доходить на Русь, черезъ Новгородъ и Литву, и отъ заќзжихъ иностранцевъ, между которыми были и художники по ремеслу. Западныя чден уже въ XVI в. начинаютъ проглядывать въ русской иконописи и вызывать противъ себя противодѣйствіе со стороны приверженцевъ восточныхъ преданій. Въ XVII в., какъ увидимъ, все сильнѣе и сильнѣе обнаруживалось въ русскомъ искусствѣ вліяніе западное, и западные печатные рисунки, эти кунштъ (Kunst), размножились до того, что и теперь нерѣдко можно встрѣтить какой нибудь Нѣмецкій Травникъ или Голландскую Библію XVI или XVII столѣтій съ русскими подписями временъ царя Алексѣя Михайловича.

Чёмъ больше входила иконопись въ общую потребность русскаго народа и чёмъ больше распространялась, тёмъ больше въ своемъ развитіи стремилась она къ сокращенію размёровъ иконописныхъ изображеній до мелкаго письма, сближеннаго съ миніатюрою. Въ народѣ стали распространяться иконы малаго размёра, пядницы, названныя такъ по своей мёрѣ. Иконы многоличныя, какъ напримёръ, Страшный судъ, Почи Богъ отъ дѣлъ своихъ, Единородный Сынъ, и т. п., будучи писаны на доскахъ умёренной величины, естественно должны были состоять изъ десятковъ и сотенъ маленькихъ фигуръ. Миніатюрность изображеній скрадывала недостатокъ природы, а яркій, даже пестрый колоритъ мелкаго письма съ избыткомъ выкупалъ въ глазахъ нашихъ предковъ наслёдованную съ давнихъ временъ невёрность рисунка и недостатокъ въ группировкѣ, въ движеніи и выраженіи фигуръ. Древняя величавость и строгость византійскихъ мозаикъ и стённой живописи — въ натуральныхъ и даже въ колоссальныхъ размѣрахъ, смённлась игривостью и затѣйливостью миніатюры.

Колосальные размёры живописныхъ фигуръ требують для себя обинрныхъ вмёстилицъ, высокихъ стёнъ и громадныхъ сводовъ. Это возможно только въ зданіяхъ каменныхъ, стёны и своды которыхъ могутъ быть украшены мозаикою и стённою живописью. Только въ этомъ случаё живопись получаетъ свой монументальный характеръ, составляя одно цёлое съ архитектурнымъ зданіемъ, котораго стёны и куполы оно какъ бы раздвигаетъ своею перспективою и свётлотёнью, и пустую поверхность оживляетъ фигурами. Такъ были украшены храмы въ Византіи, Равеннё, Римё. Тотъ же величавый характеръ имёютъ древнёйшіе храмы на Руси, украшенные въ строгомъ Византійскомъ стилё — мозаикою и фресками въ колоссальныхъ размёрахъ, соотвётствующихъ общей архитектурной идеё цёлаго зданія.

Сокращение размѣровъ иконы было необходимымъ явлениемъ мѣстныхъ

условій вслёдствіе распространенія христіянскаго просвёщенія по глухимъ украйнамъ древней Руси, гдѣ могли строиться только маленькія деревянныя церкви и часовни, для украшенія которыхъ возможны были иконы небольшія. Тому же способствоваль, распространявшійся вмість съ христіянствомъ, обычай въ каждой горницѣ, какъ бы ни была она мала, помѣщать икону. Усиливающійся между людьми зажиточными обычай устраивать въ своемъ дому молельни, въ Москвѣ и другихъ городахъ, естественно вызываль потребность сокращать размёры иконь, и мало по малу глазь пріучался къ миніатюрному письму, быстро распространившемуся и по церквамъ, и сдѣлавшемуся господствующимъ во всѣхъ школахъ русской иконописи XVI-XVII вѣка, какъ въ городскихъ и сельскихъ, такъ и въ монастырскихъ. Такимъ образомъ, отъ монументальнаго украшенія общественнаго сборища живопись перешла къ предмету домашняго, семейнаго чествованія, и самый храмъ, въ своихъ малыхъ размѣрахъ, въ своей домашней простотѣ, сблизился съ кельею и избою. Въ последствіи этоть уютный характеръ усвоили себѣ раскольничьи часовни и молельни.

Самые оригиналы, съ которыхъ копировали древніе иконописцы, не могли быть большихъ размѣровъ, потому что переносились изъ далекихъ странъ, сначала изъ Греціи, потомъ изъ центровъ древне-русской жизни, изъ городовъ и монастырей — по дальнимъ захолустьямъ. Иконы, такимъ образомъ, должны были быть переносныя, чтобъ соотвѣтствовать потребности разнесенія начатковъ христіянскаго просвѣщенія по необозримымъ пространствамъ нашего отечества. Въ этомъ отношеніи особенно важны были металлическіе кресты и складни, замѣпявшіе въ маломъ видѣ цѣлые иконостасы и святцы. Это были святыни, самыя удобныя для перенесенія, прочныя и дешевыя; потому онѣ и доселѣ въ большомъ употребленіи въ простомъ народѣ, особенно у раскольниковъ. Эти сектанты, во времена гоненій на пихъ, продолжали, въ своихъ вольныхъ и невольныхъ нереселеньяхъ, распространять древній обычай переносныхъ иконъ, складней и цѣлыхъ иконостасовъ, писанныхъ на ткани.

И такъ, вмѣстѣ съ распространеньемъ христіянскаго просвѣщенья, по мѣрѣ того, какъ иконопись пріобрѣтала на Руси свой національный характеръ, она сокращалась въ своихъ размѣрахъ до миніатюры въ рукописяхъ. Эта охота къ миніатюрности въ послѣдствіи дошла до того, что не только на небольшой стѣнѣ въ молельняхъ частныхъ людей собирался изъ мелкихъ иконъ цѣлый церковный иконостасъ, но даже писался опъ и на одной доскѣ величиною въ аршинъ, поларшина и меньше. Такія иконы слывутъ въ пародѣ подъ именемъ Церкви.

Сродство иконы мелкаго письма съ миніатюрою въ рукописи не только

не противорѣчило духу иконописи, но даже соотвѣтствовало ея прямому назначенію поучать въ догматахъ и идеяхъ христіянской религіи. Какъ въ древнѣйпія уже времена исторіи церкви живопись служила грамотою для безграмотныхъ; такъ у насъ въ XVI и XVII столѣтіяхъ распространившіяся многоличныя иконы, въ лицахъ объясняющія Вѣрую<sup>1</sup>), Достойно, Величитъ душа моя, Отче нашъ, для безграмотныхъ замѣняли письмо и соотвѣтствовали молитвѣ поклоняющихся, какъ въ рукописи миніатюра тексту; или же поучали, какъ книга, какъ напримѣръ икона, изображающая въ лицахъ церковное значеніе каждаго дня въ недѣлѣ. Такимъ образомъ по сродству съ лицевою рукописью, икона могла распадаться на отдѣльные эпизоды, служившіе миніатюрами въ книгѣ, или на обороть отдѣльныя миніатюры изъ книги собирались на одну доску и всѣ вмѣстѣ составляли одну икону, раздѣленную на эпизоды. Такъ напримѣръ, Акаеистъ Богородицѣ, извѣстный намъ по греческимъ миніатюрамъ отъ XII в. <sup>2</sup>), пишется и какъ икона на доскѣ.

На съверной алтарной двери церкви Преп. Сергія Радонежскаго въ Кирило-Б'елозерскомъ монастыръ написана въ 1607 г. тамошнимъ монахомъ икона въ семи отдѣленіяхъ, очевидно, заимствованная изъ миніатюръ лицевыхъ рукописей Ветхаго Завѣта, Патериковъ, Синодиковъ и т. п. <sup>8</sup>). А именно: въ первомъ отдѣлѣ Богородица на престолѣ среди ангеловъ въ Раю; во 2-мъ сидятъ въ раю же праотцы, Авраамъ, Исаакъ и Іаковъ, и возлѣ нихъ стоитъ благоразумный разбойникъ съ крестомъ въ рукахъ значить, изъ Страшнаго суда. Въ 3-мъ, ангелъ изгопяеть Адама и Евву изъ рая и наставляеть ихъ на ручное дѣло, съ надписями: «Повелѣ Господь Адама и Евгу зъ рая вонъ изгнати, и повелѣ Господь стрѣщи врата едемская херувиму пламенну» — и «Ангелъ Господень Адама и Евгу на дъло ручное наставляеть. Плакася Адамъ со Евгою предъ раемъ сидя». Въ 4-мъ, состояние человѣка въ вѣчности между раемъ и мукою — извѣстный эпизодъ изъ Страшнаго суда: человѣкъ, привязанный къ столбу, съ надписью: «Милостыню твориль, а блуда не отсталь, милостыни ради муки избавлень бысть, блуда же ради рая лишенъ еси, человѣче» и проч. Въ 5-мъ, смерть праведнаго человѣка, и въ 6-мъ, смерть грѣшника, съ надписями, подробно повъствующими о томъ и другомъ событіи, по сюжету во всемъ согласные съ миніатюрами лицевой Библін графа Уварова, запиствованными, в фроятно, изъ Синодиковъ. Въ 7-мъ изображение заимствовано изъ лицеваго Іоанна

<sup>1)</sup> Архин. Макарія «Археол. описаніе церк. древн. въ Новѣгородѣ» II, 36, 120.

<sup>2)</sup> Въ Синод. Библіотекъ. Миніатюры изданы Московскимъ Публичнымъ Музеемъ.

<sup>3)</sup> Архим. Варлаама «Описаніе древн. и рёдкихъ вещей въ Кирилло-Бёлозер. монаст.» въ Чтеніяхъ ист. и древн. 1859. III, стр. 18.

Лѣствичника, а именно: Іоаннъ Лѣствичникъ говоритъ во храмѣ поученіе братіи; лѣствица, по которой восходятъ иноки къ небу, одни ведомые ангелами, другіе низвергаемые внизъ дьяволами, и обитель въ Раифѣ, называемая «темницею», и въ ней подвиги кающихся монаховъ, помѣщенныхъ по два и по одному въ одной кельѣ, съ соотвѣтствующей предмету надписью.

Въ сближеніи иконы съ книжною миніатюрою иконопись доводила до большаго развитія нёкоторые изъ своихъ принциповъ. При изображеніяхъ на иконѣ или въ свиткахъ, данныхъ въ руки святымъ, предписывается полагать надписи. Лицевое изображеніе Вѣрую или Достойно разлагаетъ тексты этихъ молитвъ на нёсколько надписей, соотвётствующихъ эпизодамъ. Иконопись стремится къ выраженію религіозныхъ идей и богословскихъ ученій — и нигдѣ она не достигаетъ этой цѣли полнѣе, какъ въ многоличныхъ изображеніяхъ, которыя, истолковывая тексть, являются какъ бы богословскими, дидактическими поэмами.

Такія иконописныя поэмы ведуть свое начало въ русской иконописи съ давнихъ временъ. Еще въ 1554 г. Псковскіе иконописцы Останя и Якушка написали для Благовѣщенскаго собора, въ Москвѣ, на одной доскѣ четыре многоличныя икопы, которыхъ сложное содержаніе объясняется желаніемъ выразить цѣлый рядъ богословскихъ идей, и которыя по тому самому тогда же дали поводъ къ любопытному богословско-иконописному пренію, въ которомъ дьякъ Висковатый заподозривалъ эти иконы въ западныхъ новизнахъ: такъ что это преніе заставляеть предполагать, что иконы многоличныя, изображающія въ лицахъ молитву или рядъ богословскихъ мыслей, были еще въ половинѣ XVI в. новостью, по крайней мѣрѣ въ Москвѣ, и необычностью вѣкоторыхъ подробностей возбуждали недоумѣніе. Сказанныя иконы имѣютъ своими сюжетами: 1) Почи Богъ въ день седьмый, 2) Единородный Сынъ, 3) Пріидите, людіе, Тріипостасному Божеству поклонимся и 4) Во гробѣ плотски.

Чтобы дать понятіе о многоличныхъ переводахъ, выражающихъ какъ бы цѣлый богословскій трактатъ или дидактическую поэму, здѣсь прилагаются два снимка (рис. 1 и 2) съ иконописныхъ рисунковъ XVII в., изъ собранія г. Филимонова, соотвѣтствующіе двумъ первымъ изъ этихъ четырехъ сюжетовъ, такъ какъ самый оригиналъ въ Благовѣщенскомъ соборѣ сдѣлался вовсе недоступенъ не только для снятія съ него копіи, но и для подробнаго разсмотрѣнія, но причинѣ массивной ризы, которою скрыты всѣ подробности иконы.

1) Почи Богъ въ день седьмый. Икона дѣлится на двѣ части, на верхнюю и нижнюю, по соотвѣтствію Новаго завѣта Ветхому, искупленія грѣхопаденію, и небеснаго и вѣчнаго — земному и преходящему. Эпизоды отдѣлены архитектурными линіями, въ кругахъ, въ ореолахъ въ формѣ миндалины; одинъ помѣщенъ подъ аркою. Внизу исторія первыхъ человѣковъ



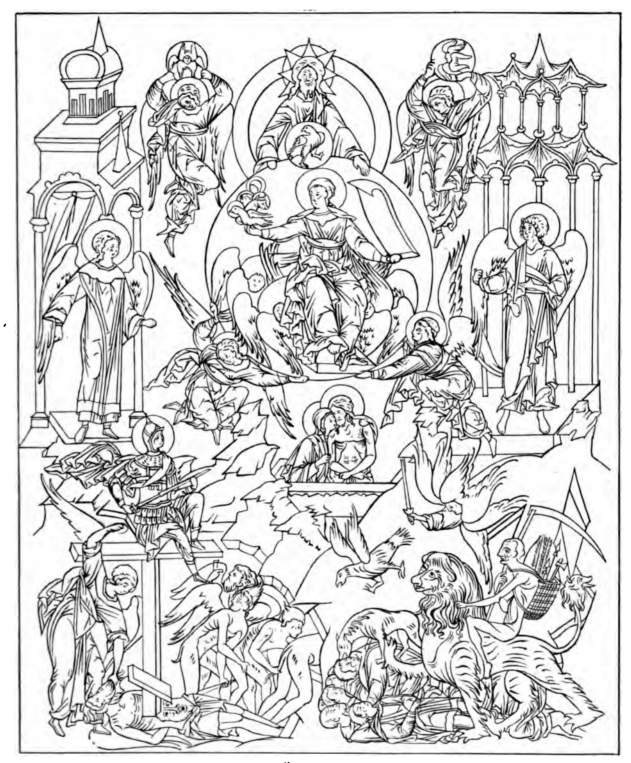
1. ПОЧН БОГЗ ВЗ ДЕНЬ СЕДЬНЫЙ. (рясун ХУШвъка)

и сыновей ихъ Каина и Авеля. Земля, съ ея бѣдствіями и грѣхами, очерчена продолговатымъ неправильнымъ оваломъ, внутри котораго, безъ соблюденія

единства времени и мѣста, изображено: Адамъ и Евва по изгнаніи изъ рая, наставляемые ангеломъ на ручное дѣло, Каинъ убиваетъ Авеля и потомъ мучится своимъ злодѣяніемъ, Адамъ и Евва оплакиваютъ Авеля, и наконецъ звѣри. По четыремъ концамъ этого отдѣленія по ангелу, дующему въ трубу: это сѣверъ, востокъ, югъ и западъ. Внѣ отдѣленія — сотвореніе Еввы, и Господь, въ видѣ ангела, благословляетъ первыхъ человѣковъ. Въ верхней части, посреди, въ кругу Господь Богъ опочилъ отъ дѣлъ своихъ на одрѣ. По обѣимъ сторонамъ, въ ореолахъ миндальной формы, изображенъ обнаженный Іисусъ Христосъ, покрытый херувимскими крыльями. Направо, онъ стоитъ, въ юношескомъ видѣ, и къ нему обращается Богъ Отецъ, какъ бы призывая на подвигъ искупленія. Налѣво, онъ раснятъ на крестѣ, но расиятіе изображено такъ, что вмѣстѣ съ Богомъ Отцемъ и Духомъ Святымъ составляетъ одно цѣлое, изображающее св. Троицу. — Этотъ же сюжетъ, писанный отличнымъ мелкимъ письмомъ Строгановской школы, можно видѣть въ молельнѣ Московскаго купца Тихомірова.

2) Единородный Сынъ. Кромѣ предложеннаго здѣсь въ снимкѣ (рис. 2), мы будемъ имѣть въ виду еще два перевода этого сюжета: одинъ въ изданіи Даженкура, вёроятно, XVI в. (томъ VI, табл. 120), и другой въ рисункъ изъ собранія г. Филимонова, на обороть съ надписями начала XVII в.---Этоть сюжеть имфеть своею идеею тоже искупленіе, но собственно съ развитіемъ мысли о побѣдѣ надъ смертію, одержанной смертію Искупителя. Эпизоды приведены въ архитектоническую связь посредствомъ зданій по обѣимъ сторонамъ круга, въ которомъ возсѣдаетъ Спаситель, и посредствомъ симметрическаго помѣщенія нижнихъ эпизодовъ подъ серединнымъ изображеніемъ Не рыдай мене мати. Христосъ изображенъ трижды. Во первыхъ, въ юпошескомъ типѣ, какъ Еммануилъ, въ сказанномъ кругѣ, несомомъ херувимами, съ тетра морфомъ въ десницѣ, то есть, съ группою четырехъ символовъ Евангелистовъ въ сокращении 1). Надъ Нимъ тоже въ кругахъ Духъ Святый и Богъ Отецъ, всѣ вмѣстѣ составляютъ св. Троицу; по сторонамъ по ангелу держатъ солнце и луну. Во вторыхъ, подъ кругомъ, Христосъ стоить во гробѣ, обнимаемый Богородицею: это Не рыдай мене Мати, переводъ господствующій въ итальянскихъ школахъ XV в., особенно въ Ломбардской и Умбрійской. Въ третьихъ, внизу на лѣво, Христосъ, въ воинскомъ доспѣхѣ и съ мечемъ сидить на крестѣ, водруженномъ на груди низверженнаго Ада. Въ панданъ съ этимъ изображеньемъ, Смерть фдетъ на львѣ по тѣламъ мертвецовъ, которые поѣдаютъ звѣри и хищныя птицы. Въ храминахъ по сторонамъ Троицы по стоящему ангелу. Въ переводѣ у

<sup>1)</sup> Twining, Symbols and emblems of early and med. Christ. art. 1852. Ta6s. 50.



-+ 17 +-

2. СЛИНОРОДНЫЙ СЫНЪ-СЛОВО БОЖІС. (рясун. XVII выка)



Даженкура, одинъ изъ нихъ держитъ чашу, другой дискъ; на иконъ, въ собранія член. Общества Древн. Русск, Искусства А. Е. Сорокина, оба ангела въ приподнятыхъ рукахъ держатъ по диску, а одинъ изъ нихъ въ другой рукѣ имѣетъ кадило; по инымъ переводамъ оба держатъ по ковчежцу. Въ приложенномъ здѣсь рисункѣ оба ангела съ пустыми руками-переводъ, ясно указывающій на различіе редакцій въ этомъ отпошенія. Любопытную особенность предлагаеть переводь по Филимоновскому рисунку начала ХVПв. Вифсто двухъ ангеловъ — въ одной храминф сидитъ Богородица, а въ другой — идетъ ангелъ съ кадпломъ. Троякое присутствие Інсуса Христа означаеть троякую идею: о Господа Бога въ Троица, его милосердии и о побала Креста надъ смертію. Полное объясненіе этого сюжета можно получить изъ налинсей надъ отдѣльными его частями. Въ Клинцовскомъ подлинникѣ читается: «А что Спасъ сидить на херувимахъ, въ кругу его писано: сѣдяй на херувимахъ, видяй бездны, промышляяй всяческая, устрашаяй враги, и возносяй смпренныя духомъ. На правой сторонѣ ангелу, что чашу держить: чаша гићва Божія вина не растворениа, исполнь растворенія. Милосердію (т. е. пзображенію Христа, стоящаго во гробѣ) нодпись: Душу свою за други своя ноложи. А что Спасъ сидить на кресть вооруженъ, а тому подпись: смертію на смерть паступи, единъ сый святыя Тропцы, спрославляемъ отцу и Святому Духу, спаси насъ. За тѣмъ же Спасомъ на полѣ: Понпрая сопротпвныя, обнажая оружіе на враги. Надъ Херувимомъ подпись: Херувимъ трясый землю, подвизая преисподняя. Смерти подпись: Послѣдній врагъ, смерть всепагубная. За смертію на полѣ подпись: Вся мимо идуть, а словеса Божія не пмутъ препти. Надъ птицами и надъзвърьми подпись: итниы небесныя п звѣріс, пріндите сиѣсти тѣлеса мертвыхъ. Духу Святому подпись: Духъ сый воистипу, Духъ животворящъ всяку тварь». Подниси въ переводѣ у Даженкура пѣсколько отличаются отъ этихъ. Надъ всею иконою подпись: Единородный сыпъ Слово Божіе, безсмертепъ и безначаленъ и приспосущъ сый Сынъ Отцу — соотвѣтствуетъ изображенію Троицы. Подпись: Взыде Господь отъ Сіона и глагола отъ Іерусалима и разсуди люди въ юдоли-присовокупляеть къ этому сюжету пдею о страшномъ судѣ. Такимъ образомъ, эти двѣ иконы: Почи Богъ и Единородный Сынъ соотвѣтствуютъ между собою какъ начало и конецъ міру, сближеніе которыхъ въ одномъ представленія было любимою темою въ средневѣковомъ искусствѣ. — Подипси на рисупкѣ начала XVII в. Вверху надъ Христомъ въ Троиць: Гласъ отъ Сіона и Богъ явися яко человѣкъ, воплотися отъ святыя Богородицы. Надъ Богородицею въ храминь: Богородица бяше на престоль съдяще, видяще сына своего и Бога и славу, и вся мимо идетъ, слово Божіе не имать преити. Надъ ангеломъ съ кадиломъ (вм. сосуда въ переводѣ у Даженкура): чаша гнѣва Божія и проч. <sup>1</sup>).

Тамъ, гдѣ представлялась возможность, одновременно съ иконописью миніатюрною, производилась и иконопись въ болышихъ размѣрахъ, съ оигурами въ натуральную величину и даже больше натуральныхъ размѣровъ, въ расписываньи иконостасовъ и стѣнъ каменныхъ церквей какъ внутри, такъ и снаружи, особенно въ Москвѣ и въ нѣкоторыхъ монастыряхъ; но письмо миніатюрное господствовало, столько же вызываемое общею потребностью, сколько и удобное для ограниченныхъ средствъ русскаго искусства.

Потому эта миніатюрная иконопись особенно процвѣтала въ самой популярной и самой національной изъ школъ древне-русской иконописи, именно въ школѣ Строгановской, связанной съ Новгородскою самымъ происхожденьемъ своимъ въ XVI в. изъ Устюга. Чтобъ оцѣнить достоинство иконъ мелкаго письма этой школы, надобно ихъ разсматривать вблизи, какъ миніатюру въ книгѣ, даже въ увеличительное стекло. Въ этой, такъ сказать, ювелирной работѣ, испещренной яркими красками, будто эмаль, художественное достоинство Строгановскаго письма не подлежитъ сомнѣнію.

По общему ходу историческаго развитія, Москва не раньше XVII столѣтія могла образовать свои собственныя иконописныя школы. Какъ средоточіе, куда царственные собиратели земли русской отовсюду изъ старыхъ городовъ пересаживали зачатки прежней исторической жизни, Москва и въ школѣ такъ называемыхъ царскихъ иконописцевъ осталась вѣрна своему назначенію, набирая этихъ мастеровъ изъ разныхъ городовъ и монастырей и возводя ихъ въ почетное званіе жалованныхъ и кормовыхъ иконописцевъ.

Теперь слёдуеть сказать нёсколько словь о томь, въ какомъ смыслё надобно понимать такъ называемыя школы русской иконописи. Художественныя школы, какъ онё развились на западѣ, собственно стали тамъ возможны только тогда, когда съ XIV в. начали обнаруживаться въ искусствѣ извѣстныя направленія, проложенныя художественною личностію, которая, увлекая за собою толпу учениковъ, образуеть около себя школу. Итальянскій живописецъ Ченнини, XIV в., изъ школы Джіоттовой, въ своемъ трактатѣ объ искусствѣ (о чемъ подробнѣе будетъ рѣчь впереди) уже

<sup>1)</sup> Замѣчаніе, сдѣланное г. Ровинскимъ въ «Исторіи русск. школъ иконописанія» на стр. 15, о томъ, что въ иконѣ Единородный Сыне встрѣчается рисунокъ Чимабуэ – требуетъ фактическаго доказательства. Въ Италіи ни въ XIII в. ни послѣ, такіе сюжеты не писались. Сродство могло быть только въ изображеніи Спасителя, стоящаго во гробѣ, о чемъ и замѣчено нами.

совѣтуетъ мастерамъ не подражать безъ разбору, а избирать себѣ одного мастера по собственному влеченію и вкусу, и ему слѣдовать <sup>1</sup>). Такъ образовались въ Италіи въ XV в. школы Флорентійская, Ломбардо-Венеціанская, Умбрійская, потомъ въ XVI в. школы Леонардо-да-Винчи, Рафаэля, Тиціана и проч. Напротивъ того, такъ называемыя школы русской иконописи опредѣлились не личнымъ характеромъ мастеровъ — основателей этихъ школъ, не особенностями художественнаго направленія, а внѣшними случайными обстоятельствами. Строгановская школа получила свое названіе отъ фамиліи именитыхъ людей Строгановская школа получила свое названіе облѣе учрежденія оффиціальнаго, нежели собственно художественнаго; школы монастырскія, сельскія назывались такъ потому, что были заводимы въ монастыряхъ, селахъ. Отсутствіе того развѣтвленія художественныхъ направленій, которое сдѣлало возможнымъ и необходимымъ школы на западѣ, опредѣлялось самою сущностью русской иконописи.

Религіозный принципъ въ наиболье върномъ воспроизведеніи преданія, обычаемъ и вѣрованьями въ ней вкоренившійся, и потомъ какъ бы узаконенный предписаніями Стоглава, останавливаль развитіе художественныхъ личностей, и тъмъ самымъ полагалъ преграду въ развитіи ея по школамъ; потому что съ понятіемъ о художественной школѣ непремѣнно соединяется мысль о самостоятельномъ, личномъ выраженіи извъстнаго направленія, или въ выборѣ болѣе любимыхъ сюжетовъ, или въ новомъ способѣ ихъ представленія, въ большей или ме́ньшей идеализаціи или натурализмѣ и т.п. Напротивъ того, наши иконники, какого бы названія они ни были, Новгородскіе, Строгановскіе или Московскіе, были обязаны писать такъ, какъ, по преданью, писали лучшіе изъ древнихъ мастеровъ, а своихъ догадокъ и своемыслія въ иконное писаніе не вносить. Они могли отличаться только худшимъ или лучшимъ воспроизведеньемъ преданья, писать иконы крупнъе или мельче, болбе или менбе тщательно ихъ отделывать, болбе пли менбе соблюдать естественную пропорцію фигуръ, болье или менье употреблять ту или другую краску, жолтую или зеленую, свётлую или темную; то естьотличіе между ними состояло не столько въ положительныхъ качествахъ, которыя опредѣляли бы въ равной степени достоинство различныхъ направленій иконописи, сколько въ качествахъ отрицательныхъ, состоявшихъ въ большихъ или меньшихъ недостаткахъ каждой изъ такъ называемыхъ школъ нашей иконописи. Въ доказательство, прочтите, напримъръ, слъдующія характеристики въ лучшемъ изъ всѣхъ сочиненій о русской иконописи, въ изслёдованія г. Ровинскаго, пом'єщенномъ въ VIII том'є записокъ Петерб.

<sup>1)</sup> Въ главъ ХХУП этого трактата.

Археол. Общества: «Отличительные признаки Новгородскаго письма составляють: рисунокъ рѣзкій, длинный, прямыми чертами; фигуры по большой части короткія, въ 7 и въ 7<sup>1</sup>/, головъ; лицо длинное, носъ спущенъ на губы; ризы писаны въ двѣ краски, или раздѣлены толстыми чертами, бѣлилами и черпилами» — однимъ словомъ цѣлый рядъ недостатковъ, выказывающихъ отсутствіе артистическаго умѣнья, вкуса и природы, выдается за характеристику такой знаменитой школы, какъ новгородская. --- Или: въ мелкихъ иконахъ Новгородскаго письма «замътна большая пестрота, происходящая отъ чрезмѣрнаго употребленія празелени и киновари».... «Къ этому разряду Новгородскихъ писемъ надо отнести иконы, писанныя почти безъ тѣней. Лица въ нихъ покрыты темною празеленью, безъ затѣнки и оживки, иногда даже безъ движекъ; ризы безъ пробѣловъ, раздѣлепы черными чертами».... «Въ иконахъ Новгородскаго письма третьяго разряда преобладаетъ вохра: лица желтыя» и проч. Хотя авторъ отдаетъ должную справедливость Строгановскимъ иконникамъ, которые действительно внесли въ нашу иконопись, некоторую художественность, по и они сначала писали «лица темнозеленаго цвѣта, почти безъ оживки. Ризы по большой части безъ пробъловъ, раздълены чертами, бѣлилами и чернилами». Даже въ лучшихъ Строгановскихъ письмахъ, въ такъ называемыхъ вторыхъ, не смотря на живость и яркость колорита, г. Ровинскій отличительною характеристикою ставить длинныя фигуры. Но особенно видны недостатки Строгановскихъ писемъ изъ слѣдующаго сравненія ихъ съ Московскими старыми: «Строгановскія иконы выше Московскихъ по отдѣлкѣ, но въ Московскихъ болѣе живописи, складки въ одеждахъ иногда довольно удачны, а въ раскраскъ палатъ видна попытка представить ихъ въ перспективѣ»; между тѣмъ какъ палаты на Строгановскихъ иконахъ, хотя и очень красивы, но съ большими затѣями. Впрочемъ и Московскія письма первой половины XVII в. «совершенно желтыя, вохра въ лицахъ, вохра въ ризахъ, вохра въ палатахъ, свѣтъ --вохра». Хотя гораздо снисходительнѣе г-на Ровинскаго смотрить на нашу иконопись архимандритъ Макарій, но и онъ, выставляя на видъ ея неоспоримыя достоинства, завѣщанныя древнимъ преданіемъ, и свято сохраненныя, все же характеризуетъ Новгородскія письма такими особенностями, которыя принадлежать крайне неразвитому состоянію искусства, бѣднаго техникою и чуждаго первымъ условіямъ изящнаго вкуса, воспитаннаго изученіемъ природы и художественныхъ образцовъ. «Къ отличительнымъ признакамъ Новгородскаго иконописанія-говорить онъ 1)-относится преиму-

<sup>1)</sup> Археол. описание церковн. древност. въ Новгородъ. II, 26-28.

щественно то, что въ его изображеніяхъ и особенно въ ликахъ святыхъ замѣтно болѣе строгости, чѣмъ умиленія, но такъ что въ нихъ являются жители именно горняго міра, а не земнаго. Этимъ самымъ оно подходить ближе къ греческой иконописи, чъмъ къ Московской, отличающейся свътлымъ колоритомъ и умиленіемъ въ лицахъ, и чёмъ къ Строгановской, отличающейся точностью обрисовки, разнообразіемъ въ лицахъ и яркостію красокъ».... «Отступленіе отъ подлинниковъ (т. е. отъ греческихъ образцовъ) заключается въ томъ, что Новгородскій пошибъ не имбеть той тщательной отдѣлки, плавки письма, чистой и ровной, какими отличаются произведенія греческія. Здёсь нёть и той смёлой творческой кисти и той тшательности въ раздѣлѣ линій, въ отдѣлкѣ волосъ на головѣ и бородѣ, какія усматриваемъ на византійскихъ иконахъ. Наконецъ самыя краски не имѣютъ той яркости, какую имѣютъ онѣ на иконахъ древняго греческаго письма». --- То есть, по самому снисходительному мибнію автора, Новгородскія письма предлагають слабую копію съ писемъ греческихъ, погрѣшительную въ рисункѣ и колорить; а въ письмахъ Строгановскихъ и Московскихъ замѣчается незначительный шагъ впередъ въ разнообразіи очерковъ и въ живости красокъ. Что же касается до греческаго искусства, то его цвътущая нора на Руси была только въ ХІ и ХІІ столетіяхъ. Съ техъ поръ и само оно постепенно надало ниже и ниже, и вліяніе его на русскихъ мастеровъ становилось слабѣе, по мѣрѣ того, какъ рѣже дѣлались сношенія Руси съ Греціею. Хотя еще въ XIV и даже въ XV в. упоминаются на Руси греческіе мастера, писавшіе иконы и имѣвшіе у себя учениковъ русскихъ, хотя и въ послёдствія, въ XVI и XVII столётіяхъ доходили къ намъ греческія иконы, писанныя въ восточныхъ монастыряхъ, на Авонѣ, но все пемногое, что осталось намъ греческаго отъ этихъ столѣтій, такъ незначительно въ художественномъ отношении, что имѣетъ цѣну только потому, насколько эти греческія произведенья, писанныя по старой рутинь, могуть напомнить собою ть лучшіе образцы, отъ которыхъ они ведутъ свое происхожденіе черезъ десятыя руки. Не было уже ни творчества, ни жизненности въ этихъ произведеньяхъ монастырскаго, аскетическаго воображенія; если же они оказывались лучше издѣлій русскихъ, то единственно по впѣшней техникѣ, которая, въ греческихъ монастыряхъ, по преданію издавна велась отъ поколѣнія къ поколѣнію. Именно въ этомъ только отношенів в могли имѣть цѣну тѣ заѣзжіе Греки, которые въ XIV и XV столѣтіяхъ учили русскихъ мастеровъ. Лучшимъ доказательствомъ безплодности позднѣйшаго греческаго искусства, закоснѣвшаго въ монастырскомъ стилѣ Авонской Горы, служить тоть факть, что ни оть этихъ столѣтій, ни оть позднѣйшихъ, ничего не осталось на Руси изъ произведеній греческой иконописи, что заслуживало бы особеннаго вниманія въ художественномъ отношеніи.

И такъ, наша иконопись въ XVI и XVII столѣтіяхъ оставалась на низшей степени своего художественнаго развитія. Стремясь къ высокой цѣли выраженія религіозныхъ идей, въ представленіи Божества и святыхъ по образу и по подобію, какъ выражается Стоглавъ, она не имѣла необходимыхъ средствъ къ достиженію этой цѣли, ни правильнаго рисунка, ни перспективы, ни колорита, осмысленнаго свѣтло-тѣнью. Поставляя себѣ правиломъ изображеніе Божества въ его человѣческомъ воплощеніи, она не знала человѣка и не догадывалась о необходимости изучать его внѣшнія формы съ натуры. Имѣя своимъ назначеніемъ воспроизводить лики святыхъ, апостоловъ, пророковъ и мучениковъ, по ихъ существу, согласно дѣйствительности, т. е. каковы они были при жизни, это искусство вмѣстѣ съ тѣмъ какъ бы боялось дѣйствительности, не находя необходимымъ брать у нея уроки въ правильномъ начертаніи рукъ и ногъ, въ естественной постановкѣ фигуръ и въ ихъ движеніяхъ, соотвѣтствующихъ законамъ природы и душевному расположенію.

По своимъ принципамъ, какъ увидимъ ниже, наша иконопись не должна была чуждаться портрета, и она дѣйствительно его не чуждалась, какъ это, напримѣръ, можно видѣть на одной иконѣ Новгородскаго письма конца XV в., съ портретными изображеньями цѣлой фамиліи молящихся лицъ, означенныхъ поименно<sup>1</sup>). Иконописцамъ даже вмѣнялось въ обязанность писать портреты довыхъ угодниковъ русскихъ, XV, XVI и XVII в., современниковъ самимъ мастерамъ. Но это обыкновенно дѣлалось по смерти самихъ угодниковъ, по воспоминанію, иногда даже по разсказу очевидцевъ, съ которымъ долженъ былъ согласоваться портретистъ. Такой портреть, составленный по соображеніямъ съ общими очертаньями и характеромъ угодника, ставился на его гробницѣ. То есть, дѣйствительность должна была перейти въ вѣчность, вмѣстѣ съ жизненностью должна была утратить всѣ индивидуальныя подробности портрета, она должна была скрыться отъ глазъ иконописца подъ завѣсою смерти, чтобъ стать предметомъ его, такъ сказать, портретнаго изображенья.

Это неразрѣшимое противорѣчіе между задачею иконописи воспроизводить портреты священныхъ личностей по существу, по образу и подобію, и между полнымъ забвеніемъ иконописцами дѣйствительности, заслуживаеть особеннаго вниманія въ разсужденіи этого искусства.

Другой, не меньше того характеристическій принципъ, насл'єдованный

<sup>1)</sup> Макарія, Арх. опис. церк. др. въ Новг. Ц, 79.

нашею иконописью отъ позднъйшаго византийскаго искусства, измельчавшаго въ монастыряхъ, состоитъ въ избѣжаніи наготы человѣческихъ фигуръ. Согласный съ скромностью и важностью церковнаго стиля, этотъ принципъ быль вмёстё съ тёмъ вреденъ для иконописи въ отношеніи художественномъ: потому что только на обнаженныхъ фигурахъ мастеръ можетъ выучиться правильности рисунка и върности въ постановкъ и движении фигуръ. Правильность и естественность драпированной фигуры провѣряется соотвѣтствующею ей въ положении и въ движенияхъ обнаженною. Потому лучшие художники на западъ въ XVI в. сочиняли свои картины сначала въ обнаженныхъ фигурахъ, и потомъ ихъ драпировали одеждою. Отвращение отъ действительности подкренлялось въ душе русскаго иконописца ложнымъ стыдомъ передъ наготою; потому онъ долженъ былъ бороться съ непобѣдимыми для него затрудненьями, когда, по принятымъ правиламъ, ему прихоандось писать нагія или полуобнаженныя фигуры Адама и Евы или Спасителя въ крещении и распятии. По такимъ фигурамъ можно всего лучше судить о безпомощности иконописца, предоставленнаго въ своихъ техническихъ средствахъ себѣ самому, безъ помощи натуры.

Не по одной благочестивой мечтательности, переселявшей воображеніе въ горній міръ, иконопись чуждалась дѣйствительности, но и потому, что должна была существовать безъ пособій скульптуры, свободное развитіе которой воспрещалось самими догматами церкви. Въ старину этотъ недостатокъ вовсе не былъ чувствителенъ на Руси, которая не наслѣдовала отъ античнаго міра греческихъ и римскихъ развалинъ, украшенныхъ классическими статуями и рельефами.

Статуя, по своимъ осязаемымъ, чувственнымъ формамъ, ставитъ художника лицомъ къ лицу съ природою, ошибка противъ которой рѣже бросается въ глаза человѣку, даже вовсе неразвитому, въ фигурѣ округленной, съ осязаемыми членами, съ выдающимся впередъ носомъ и углубленными впадинами глазъ, нежели въ фигурѣ, начертанной на плоскости. Статуя не только служила повѣркою правильности рисунка въ живописи, но и давала ей своими внадинами и выдающимися частями и вообще своею округленностью тотъ рельефъ и ту свѣто-тѣнь, въ которыхъ сближаются впечатлѣнія отъ живописи и отъ скульптуры. На западѣ успѣхи живописи состояли въ тѣсной связи съ вліяніемъ на нее скульптуры. Цвѣтущій вѣкъ готяческаго стиля, именно ХШ-й, кромѣ возвышенности религіозныхъ идей въ архитектурныхъ линіяхъ, особенно знаменитъ безчисленными произведеньями скульптуры, въ статуяхъ и колоссальныхъ рельефахъ, украшаюцихъ внѣшнія стѣны и порталы готическихъ храмовъ. Великій успѣхъ въ исторіи искусства того времени состояль въ геніальной смѣлости претво-

Digitized by Google

рить чувственность античной пластики въ соотвётствующія христіянству благочестивыя формы. Какъ византійская мозаика, своимъ золотымъ полемъ и яркими изображеньями до безконечности раздвигала для фантазіи внутреннее святилище храма позади олтаря; такъ сотни окаменѣлыхъ священныхъ ликовъ, снаружи готическихъ храмовъ, отовсюду выступая изъ стѣнъ, поднимаясь выше и выше, и восходя подъ самыя стрѣлки зданія, стремящіяся къ облакамъ, оживляютъ и одухотворяютъ весь храмъ и преобразуютъ его для благочестивой толпы въ колоссальное изображеніе молитвы, въ которой помышленія о священныхъ событіяхъ и лицахъ на вѣки приняли монументальную форму пластическаго спокойствія.

Мастера, сооружавшіе соборы, были вмѣстѣ и скульпторами и рисовалыщиками. Черченіе плановъ воспитывало ихъ въ перспективѣ, а рисунки для статуй и рельефовъ были школою для живописи. По счастію до насъ дошоль цёлый портфейль рисунковь, съ объясненіями, одного французскаго архитектора XIII в. по имени Вилляра Оннекура (Villard de Honnecourt), теперь весь изданный въ точныхъ снимкахъ 1). Между планами и очерками собственнаго сочиненія, Вилляръ оставилъ по себѣ нѣсколько снимковъ съ разныхъ церковныхъ зданій изъ Реймса, Камбре, Лаона, а также съ произведеній скульптуры, не только среднев ковой, но и античной, классической, которую онъ въ своемъ наивномъ неведени называетъ сарацинскою. Такъ какъ архитектура раньше другихъ искусствъ достигла совершенства, то Вилляръ является почти безукоризненнымъ въ своихъ архитектурныхъ чертежахъ. Хотя прочіе его рисунки значительно слабѣе архитектурныхъ, но для исторіи искусства не меньше этихъ нослѣднихъ важны потому, что изъ нихъ видно стремленіе художника XIII в, къ изученію природы, въ копированіи съ натуры человіческихъ фигуръ и звірей. Такъ между прочимъ нарисоваль онъ льва съ натуры, свидѣтельствуя о томъ собственноручною подписью на самомъ рисункѣ. Левъ на цѣпи, прикрѣпленной къ колу, вытянулъ морду впередъ, положивъ ее на переднія лапы. Рисунокъ писанъ въ длину животнаго. На другомъ рисункъ левъ изображенъ en face, съ явнымъ намбреніемъ художника изучить предметы съ разныхъ сторонъ. Также еп face, съ головы въ раккурсѣ, написалъ онъ лошадь. Въ его человѣческихъ фигурахъ много вкуса и пластическаго изящества, наноминающаго современныя художнику статуи на готическихъ порталахъ. Въ отношении истории искусства особенно заслуживають вниманія его попытки писать обнаженныя человѣческія фигуры, съ очевидною цѣлью научиться правильности рисунка, чтобъ потомъ эти фигуры драпировать, такъ какъ въ искусстве его времени

<sup>1)</sup> Album de Villard de Honnecourt, par Alfr. Darcel. Paris. 1858.

человѣческая нагота вообще воспрещалась.—Въ Италіи первыя проявленія самостоятельнаго взящества въ живописи, къ концу XIII и въ пачалѣ XIV в., т. е. во время Джіотто и его учениковъ, соотвѣтствуютъ блистательнымъ успѣхамъ, сдѣланнымъ въ тоже самое время въ скульптурѣ Николаемъ Пизанскимъ и его школою. До Джіотто, въ Италіи XIII в., какъ у насъ въ XVI и XVII столѣтіяхъ, живопись отличалась благочестіемъ, величавостью, умиленіемъ, глубиною мысли и чувства, но пе доставало ей природы и свободы художественнаго творчества. То и другое дано было ей этимъ великимъ современникомъ Данта.

Впрочемъ, если скульптура не оказала своего благотворнаго вліянія на успёхи нашей иконописи, если наши иконописцы, лишенные пособія этого искусства, не могли сблизиться съ натурою, для того чтобъ почерпать изъ нея новые и свѣжіе элементы для своего творчества; все же надобно помнить, что начатки скульптурныхъ формъ даны были нашему древнему искусству, и они не изсякали до позднѣйшаго времени, но, остановленные въ своемъ развитіи, не могли принести тѣхъ блистательныхъ плодовъ, какіе мы видимъ въ скульптурѣ готической и Пизанской. Во-первыхъ, рельефныя работы на металлѣ и деревѣ были у насъ очень распространены, и металлические складни, какъ было замѣчено, пользовались и доселѣ пользуются на Руси большею популярностью. Но эти издѣлія, мелкія и въ рельефахъ самыхъ плоскихъ, не могли пробудить въ мастерахъ чувства природы, какъ оно естественно пробуждается, когда художникъ лёпитъ цёлую статую, въ натуральную величину. Во-вторыхъ, всякій, знакомый съ исторіею искусства, не можеть не усмотрѣть въ основѣ нашей иконописи очевидное вліяніе скульптурныхъ формъ, и именно въ отсутствіи ландшафта и того, что въ картинѣ называется воздухомъ, въ изображении горъ, деревъ, травъ, зданій, на манеръ старинныхъ рельефовъ, въ постановкѣ фигуры па золотомъ или одноцвѣтномъ полѣ, будто статуи, наконецъ въ первобытномъ способѣ громоздить разныя событія на одной и той же доскѣ, безъ соблюденья перспективы и единства времени и мѣста, какъ это было принято на рельефахъ древнихъ саркофаговъ и диптиховъ, о чемъ будетъ сказано въ послѣдствія, и какъ это употребляется на русскихъ складняхъ. Но эти пластическіе элементы вошли въ наше искусство только по преданью отъ греческаго, гдъ они имѣли нѣкогда свою живучесть и художественное значеніе; у насъ же, остановившись въ своемъ развитіи, способствовали только укорененію безвкусія въ ошибкахъ противъ перспективы, ландшафта и вообще противъ композиціи рисунка.

До крайней степени безвкусія дошло наше церковное искусство послѣднихъ ста лѣтъ въ неуклюжемъ соединеніи формы пластической съ живописною, въ распространившемся повсюду обычат покрывать иконы такъ называемыми ризами, въ которыхъ сквозь металлическую доску, изрытую плохимъ рельефомъ, кое-гдт будто изъ прортать въ глубокихъ ямкахъ проглядываютъ лица, руки и ноги изображенныхъ на доскт фигуръ. Въ этомъ отношении наша старина зарекомендовала себя лучшимъ вкусомъ въ понимании художественныхъ формъ, отнесясь съ большимъ уважениемъ къ иконописи, въ употреблении только металлическаго оплечья, покрывающаго поля иконы.

Въ цвѣтущую эпоху христіанскаго искусства, какъ мы видимъ на западѣ, всѣ его отрасли, и живопись, и скульптура, и архитектура, не только одинаково стремятся къ одной цѣли въ служеніи религіи, но и совокупно науть рука объ руку, соединяясь въ дѣятельности одного и того же лица, вибсть и живописца, и скульптора, и архитектора; и притомъ, такъ какъ сначала совершенствуется архитектура, то подъ ея господствомъ начинаютъ развиваться прочія искусства. Мы уже видѣли отличнаго архитектора французскаго, въ XШ в., который былъ вмѣстѣ скульпторъ и искусный рисовалыщикъ. Сверхъ того, въ своемъ альбомѣ онъ предлагаетъ нѣсколько рисунковъ и правилъ для механическихъ сооруженій помощію винтовъ и блоковъ, и, какъ человѣкъ своего времени, углубляется въ рѣшеніе философскаго вопроса о вѣчномъ движеніи. Въ Италіи XIV в. Джіотто не только писалъ превосходныя иконы и вѣрные портреты, но и ностроилъ при Флорентійскомъ соборѣ колокольню и украсилъ ее рельефами. Между его учениками были художники, которые соединяли въ своей дѣятельности всѣ эти три искусства, какъ Андрей Чіоне, прозванный Орканья. И чёмъ древнёе христіянское искусство, тёмъ неразрывнѣе эта связь отдѣльныхъ его отраслей, подъ господствомъ архитектуры, какъ такой многообъемлющей формы, которая, въ сооружени храма, служить видимымъ символомъ церкви, какъ собранія вѣрующихъ, а въ олтарѣ, воздвигнутомъ на ракѣ святаго мученика, предлагаетъ средоточіе ихъ молитвамъ. Мозанка и стѣнная иконопись составляють какъ бы нераздѣльное цѣлое съ самымъ зданіемъ. Скульштурныя украшенія на капителяхъ колоннъ и на порталахъ, какъ живые члепы одного цѣлаго, будто выростая на камнѣ, служать продолженіемъ архитектурныхъ частей, и ихъ завершаютъ своими легкими формами. Такъ было и у насъ въ старину, когда подъ вліяніемъ греческихъ мастеровъ, строились въ XI и XII столѣтіяхъ древнѣйшіе каменные соборы въ старыхъ городахъ удъльной Руси. Но по мъръ распространенья христіянскаго просвъщенія по глухимъ мѣстамъ, когда за недостаткомъ кирпича и камня, стали размножаться деревянныя церкви, та первобытная связь въ отрасляхъ искусства, сама собою должна была рушиться. Скульптура и мозаика пришли въ забвсніе. Оставалась одна иконопись, которая, безъ поддержки архитектурныхъ

Даженкура, одинъ изъ нихъ держитъ чашу, другой дискъ; на иконѣ, въ собраніи член. Общества Древн. Русск. Искусства А. Е. Сорокина, оба ангела въ приподнятыхъ рукахъ держатъ по диску, а одинъ изъ нихъ въ другой рукѣ имѣетъ кадило; по инымъ переводамъ оба держатъ по ковчежцу. Въ приложенномъ здѣсь рисункѣ оба ангела съ пустыми руками-переводъ, ясно указывающій на различіе редакцій въ этомъ отношеніи. Любопытную особенность предлагаеть нереводь по Филимоновскому рисунку начала XVIIв. Вмѣсто двухъ ангеловъ — въ одной храминѣ сидитъ Богородица, а въ другой — идеть ангель съ кадиломъ. Троякое присутствіе Інсуса Христа означаеть троякую идею: о Господѣ Богѣ въ Троицѣ, его милосердіи и о нобѣдѣ Креста надъ смертію. Полное объясненіе этого сюжета можно получить изъ надинсей надъ отдѣльными его частями. Въ Клинцовскомъ подлинникѣ читается: «А что Спасъ сидитъ на херувимахъ, въ кругу его писано: сѣдяй на херувимахъ, видяй бездны, промышляяй всяческая, устрашаяй враги, и возносяй смиренныя духомъ. На нравой сторонѣ ангелу, что чашу держить: чаша гибва Божія вина не растворенна, исполнь растворенія. Милосердію (т. е. изображенію Христа, стоящаго во гробѣ) полнись: Душу свою за други своя ноложи. А что Спасъ сидитъ на кресть вооружень, а тому подпись: смертію на смерть наступи, единъ сый святыя Троицы, спрославляемъ отцу и Святому Духу, спаси насъ. За тъмъ же Спасомъ на поль: Попирая сопротивныя, обнажая оружіе на враги. Надъ Херувимомъ подпись: Херувимъ трясый землю, подвизая преисподняя. Смерти подпись: Послёдній врагъ, смерть всепагубная. За смертію на поль подпись: Вся мимо идуть, а словеса Божія не имуть преити. Надъ птицами и надъзвѣрьми подпись: итицы небесныя и звѣріе, пріидите снѣсти тѣлеса мертвыхъ. Духу Святому нодпись: Духъ сый воистину, Духъ животворящъ всяку тварь». Подписи въ переводѣ у Даженкура нѣсколько отличаются отъ этихъ. Надъ всею иконою подпись: Единородный сыпъ Слово Божіе, безсмертенъ и безначаленъ и присносущъ сый Сынъ Отцу-соотвътствуетъ изображенію Троицы. Подпись: Взыде Господь отъ Сіона и глагола отъ Іерусалима и разсуди люди въ юдоли-присовокупляеть къ этому сюжету идею о страшномъ судѣ. Такимъ образомъ, эти двѣ иконы: Почи Богъ и Единородный Сынъ соотвѣтствуютъ между собою какъ начало и конецъ міру, сближеніе которыхъ въ одномъ представленія было любимою темою въ средневѣковомъ искусствѣ. — Подписи на рисункѣ начала XVII в. Вверху надъ Христомъ въ Троиць: Гласъ отъ Сіона и Богъ явися яко человѣкъ, воплотися отъ святыя Богородицы. Надъ Богородицею въ храминь: Богородица бяше на престоль съдяще, видяще сына своего и Бога и славу, и вся мимо идетъ, слово Божіе не имать преити. Надъ ангеломъ съ кадиломъ (вм. сосуда въ переводѣ у Даженкура): чаша гнѣва Божія и проч.<sup>1</sup>).

Тамъ, гдѣ представлялась возможность, одновременно съ иконописью миніатюрною, производилась и иконопись въ болышихъ размѣрахъ, съ фигурами въ натуральную величину и даже больше натуральныхъ размѣровъ, въ расписываньи иконостасовъ и стѣнъ каменныхъ церквей какъ внутри, такъ и снаружи, особенно въ Москвѣ и въ нѣкоторыхъ монастыряхъ; но письмо миніатюрное господствовало, столько же вызываемое общею потребностью, сколько и удобное для ограниченныхъ средствъ русскаго искусства.

Потому эта миніатюрная иконопись особенно процвётала въ самой популярной и самой національной изъ школъ древне-русской иконописи, именно въ школѣ Строгановской, связанной съ Новгородскою самымъ происхожденьемъ своимъ въ XVI в. изъ Устюга. Чтобъ оцѣнить достоинство иконъ мелкаго письма этой школы, надобно ихъ разсматривать вблизи, какъ миніатюру въ книгѣ, даже въ увеличительное стекло. Въ этой, такъ сказать, ювелирной работѣ, испещренной яркими красками, будто эмаль, художественное достоинство Строгановскаго письма не подлежитъ сомнѣнію.

По общему ходу историческаго развитія, Москва не раньше XVII столѣтія могла образовать свои собственныя иконописныя школы. Какъ средоточіе, куда царственные собиратели земли русской отовсюду изъ старыхъ городовъ пересаживали зачатки прежней исторической жизни, Москва и въ школѣ такъ называемыхъ царскихъ иконописцевъ осталась вѣрна своему назначенію, набирая этихъ мастеровъ изъ разныхъ городовъ и монастырей и возводя ихъ въ почетное званіе жалованныхъ и кормовыхъ иконописцевъ.

Теперь слёдуетъ сказать нёсколько словъ о томъ, въ какомъ смыслё надобно понимать такъ называемыя школы русской иконописи. Художественныя школы, какъ онѣ развились на западѣ, собственно стали тамъ возможпы только тогда, когда съ XIV в. начали обнаруживаться въ искусствѣ извѣстныя направленія, проложенныя художественною личностію, которая, увлекая за собою толпу учениковъ, образуетъ около себя школу. Итальянскій живописецъ Ченнини, XIV в., изъ школы Джіоттовой, въ своемъ трактатѣ объ искусствѣ (о чемъ подробнѣе будетъ рѣчь впереди) уже



<sup>1)</sup> Замѣчаніе, сдѣланное г. Ровинскимъ въ «Исторіи русск. школъ иконописанія» на стр. 15, о томъ, что въ иконѣ Единородный Сыне встрѣчается рисунокъ Чимабуэ – требуетъ Фактическаго доказательства. Въ Италіи ни въ XIII в. ни послѣ, такіе сюжеты не писались. Сродство могло быть только въ изображеніи Спасителя, стоящаго во гробѣ, о чемъ и замѣчено нами.

сов'туеть мастерамъ не подражать безъ разбору, а избирать себ' одного мастера по собственному влеченію и вкусу, и ему сл'єдовать <sup>1</sup>). Такъ образовались въ Италіи въ XV в. школы Флорентійская, Ломбардо-Венеціанская, Умбрійская, потомъ въ XVI в. школы Леонардо-да-Винчи, Рафаэля, Тиціана и проч. Напротивъ того, такъ называемыя школы русской иконописи опредѣлились не личнымъ характеромъ мастеровъ — основателей этихъ школъ, не особенностями художественнаго направленія, а внѣшними случайными обстоятельствами. Строгановская школа получила свое названіе оть фамиліи именитыхъ людей Строгановская школа получила свое названіе облѣе учрежденія оффиціальнаго, нежели собственно художественнаго; школы монастырскія, сельскія назывались такъ потому, что были заводимы въ монастыряхъ, селахъ. Отсутствіе того развѣтвленія художественныхъ нанравленій, которое сдѣлало возможнымъ и необходимымъ школы на западѣ, опредѣлялось самою сущностью русской иконописи.

Религіозный принципъ въ наиболье върномъ воспроизведенія преданія, обычаемъ и върованьями въ ней вкоренившійся, и потомъ какъ бы узаконенный предписаніями Стоглава, останавливаль развитіе художественныхъ личностей, и тёмъ самымъ полагалъ преграду въ развитіи ея по школамъ; нотому что съ понятіемъ о художественной школѣ непремѣнно соединяется мысль о самостоятельномъ, личномъ выраженіи извѣстнаго направленія, или въ выборѣ болѣе любимыхъ сюжетовъ, или въ новомъ способѣ ихъ представленія, въ большей или меньшей идеализаціи или натурализмѣ и т. п. Напротивъ того, наши иконники, какого бы названія они ни были, Новгородскіе, Строгановскіе или Московскіе, были обязаны писать такъ, какъ, но преданью, писали лучшіе изъ древнихъ мастеровъ, а своихъ догадокъ и своемыслія въ иконное писаніе не вносить. Они могли отличаться только худшимъ или лучшимъ воспроизведеньемъ преданья, писать иконы крупнѣе или мельче, болье или менье тщательно ихъ отделывать, болье или менье соблюдать естественную пропорцію фигуръ, болье или менье употреблять ту или другую краску, жолтую или зеленую, свѣтлую или темную; то есть--отличіе между ними состояло не столько въ положительныхъ качествахъ, которыя опредѣляли бы въ равной степени достоинство различныхъ направленій иконописи, сколько въ качествахъ отрицательныхъ, состоявшихъ въ большихъ или меньшихъ недостаткахъ каждой изъ такъ называемыхъ школъ нашей иконописи. Въ доказательство, прочтите, напримъръ, слъдующія характеристики въ лучшемъ изъ всѣхъ сочиненій о русской иконописи, въ изслёдованіи г. Ровинскаго, пом'єщенномъ въ VIII том'є записокъ Петерб.

<sup>1)</sup> Въ главъ ХХVП этого трактата.

Археол. Общества: «Отличительные признаки Новгородскаго письма составляють: рисунокъ рѣзкій, длинный, прямыми чертами; фигуры по большой части короткія, въ 7 и въ 7<sup>1</sup>/, головъ; лицо длинное, носъ спущенъ на губы; ризы писаны въ двѣ краски, или раздѣлены толстыми чертами, бѣлилами и чернилами» — однимъ словомъ цѣлый рядъ недостатковъ, выказывающихъ отсутствіе артистическаго умѣнья, вкуса и природы, выдается за характеристику такой знаменитой школы, какъ новгородская. — Или: въ мелкихъ иконахъ Новгородскаго письма «замѣтна большая пестрота, происходящая оть чрезмѣрнаго употребленія празелени и киновари».... «Къ этому разряду Новгородскихъ писемъ надо отнести иконы, писанныя почти безъ тѣней. Лица въ нихъ покрыты темною празеленью, безъ затѣнки и оживки, иногда даже безъ движекъ; ризы безъ пробѣловъ, раздѣлены черными чертами».... «Въ иконахъ Новгородскаго письма третьяго разряда преобладаеть вохра: лица желтыя» и проч. Хотя авторъ отдаетъ должную справедливость Строгановскимъ иконникамъ, которые дъйствительно внесли въ нашу иконопись, нъкоторую художественность, но и они сначала писали «лица темнозеленаго цвѣта, почти безъ оживки. Ризы по большой части безъ пробѣловъ, раздѣлены чертами, бѣлилами и чернилами». Даже въ лучшихъ Строгановскихъ письмахъ, въ такъ называемыхъ в торыхъ, не смотря на живость и яркость колорита, г. Ровинскій отличительною характеристикою ставить длинныя ФИГУРЫ. Но особенно видны недостатки Строгановскихъ писемъ изъ слѣдующаго сравненія ихъ съ Московскими старыми: «Строгановскія иконы выше Московскихъ по отдѣлкѣ, но въ Московскихъ болѣе живописи, складки въ одеждахъ иногда довольно удачны, а въ раскраскѣ палатъ видна попытка представить ихъ въ перспективѣ»; между тѣмъ какъ палаты на Строгановскихъ иконахъ, хотя и очень красивы, но съ большими затѣями. Впрочемъ и Московскія письма первой половины XVII в. «совершенно желтыя, вохра въ лицахъ, вохра въ ризахъ, вохра въ палатахъ, свѣтъ --вохра». Хотя гораздо снисходительнѣе г-на Ровинскаго смотритъ на нашу иконопись архимандритъ Макарій, но и опъ, выставляя на видъ ея неоспоримыя достоинства, завѣщанныя древнимъ преданіемъ, и свято сохраненныя, все же характеризуеть Новгородскія письма такими особенностями, которыя принадлежать крайне неразвитому состоянію искусства, бѣднаго техникою и чуждаго первымъ условіямъ изящнаго вкуса, воспитаннаго изученіемъ природы и художественныхъ образцовъ. «Къ отличительнымъ признакамъ Новгородскаго иконописанія-говорить онъ 1)-относится преиму-

<sup>1)</sup> Археол. описание церкови. древност. въ Новгородъ. II, 26-28.

щественно то, что въ его изображеніяхъ и особенно въ ликахъ святыхъ замѣтно болѣе строгости, чѣмъ умиленія, но такъ что въ нихъ являются жители именно горняго міра, а не земнаго. Этимъ самымъ оно подходить ближе къ греческой иконописи, чёмъ къ Московской, отличающейся свётлымъ колоритомъ и умиленіемъ въ лицахъ, и чёмъ къ Строгановской, отличающейся точностью обрисовки, разнообразіемъ въ лицахъ и яркостію красокъ».... «Отступленіе отъ подлинниковъ (т. е. отъ греческихъ образцовъ) заключается въ томъ, что Новгородскій пошибъ не имѣетъ той тщательной отдѣлки, плавки письма, чистой и ровной, какими отличаются произведенія греческія. Здесь неть и той смелой творческой кисти и той тщательности въ раздѣлѣ линій, въ отдѣлкѣ волосъ на головѣ и бородѣ, какія усматриваемъ на византійскихъ иконахъ. Наконецъ самыя краски не имѣютъ той яркости, какую имѣютъ онѣ на иконахъ древняго греческаго письма». — То есть, по самому снисходительному мибнію автора, Новгородскія письма предлагають слабую копію съ писемъ греческихъ, погрѣшительную въ рисункѣ и колорить; а въ письмахъ Строгановскихъ и Московскихъ замѣчается незначительный шагъ впередъ въ разнообразіи очерковъ и въ живости красокъ. Что же касается до греческаго искусства, то его цвѣтущая пора на Руси была только въ ХІ и ХІІ стольтіяхъ. Съ техъ поръ и само оно постепенно падало ниже и ниже, и вліяніе его на русскихъ мастеровъ становилось слабье, по мыры того, какъ рыже дылались сношения Руси съ Греціею. Хотя еще въ XIV и даже въ XV в. упоминаются на Руси греческіе мастера, писавшіе иконы и имѣвшіе у себя учениковъ русскихъ, хотя и въ послёдствів, въ XVI и XVII столетіяхъ доходили къ намъ греческія иконы, писанныя въ восточныхъ монастыряхъ, на Авонѣ, но все немногое, что осталось намъ греческаго отъ этихъ стольтій, такъ незначительно въ художественномъ отношении, что имѣетъ цѣну только потому, насколько эти греческія произведенья, писанныя по старой рутинь, могуть напомнить собою ть лучшіе образцы, отъ которыхъ они ведутъ свое происхожденіе черезъ десятыя руки. Не было уже ни творчества, ни жизненности въ этихъ произведеньяхъ монастырскаго, аскетическаго воображенія; если же они оказывались лучше издѣлій русскихъ, то единственно по внѣшней техникѣ, которая, въ греческихъ монастыряхъ, по преданію издавна велась отъ поколѣнія къ поколѣнію. Именно въ этомъ только отношеніи и могли имѣть цѣну тѣ заѣзжіе Греки, которые въ XIV и XV столѣтіяхъ учили русскихъ мастеровъ. Лучшимъ доказательствомъ безплодности позднѣйшаго греческаго искусства, закоснѣвшаго въ монастырскомъ стилѣ Авонской Горы, служить тоть факть, что ни оть этихъ стольтій, ни оть позднъйшихъ, ничего не осталось на Руси изъ произведеній греческой иконописи, что заслуживало бы особеннаго вниманія въ художественномъ отношеніи.

И такъ, наша иконопись въ XVI и XVII столѣтіяхъ оставалась на низшей степени своего художественнаго развитія. Стремясь къ высокой цѣли выраженія религіозныхъ идей, въ представленіи Божества и святыхъ по образу и по подобію, какъ выражается Стоглавъ, она не имѣла необходимыхъ средствъ къ достиженію этой цѣли, ни правильнаго рисунка, ни перспективы, ни колорита, осмысленнаго свѣтло-тѣнью. Поставляя себѣ правиломъ изображеніе Божества въ его человѣческомъ воплощеніи, она не знала человѣка и не догадывалась о необходимости изучать его внѣшнія формы съ натуры. Имѣя своимъ назначеніемъ воспроизводить лики святыхъ, апостоловъ, пророковъ и мучениковъ, по ихъ существу, согласно дѣйствительности, т. е. каковы они были при жизни, это искусство вмѣстѣ съ тѣмъ какъ бы боялось дѣйствительности, не находя необходимымъ брать у нея уроки въ правильномъ начертаніи рукъ и ногъ, въ естественной постановкѣ фигуръ и въ ихъ движеніяхъ, соотвѣтствующихъ законамъ природы и душевному расположенію.

По своимъ принципамъ, какъ увидимъ ниже, наша иконопись не должна была чуждаться портрета, и она дѣйствительно его не чуждалась, какъ это, напримѣръ, можно видѣть на одной иконѣ Новгородскаго письма конца XV в., съ портретными изображеньями цѣлой фамиліи молящихся лицъ, означенныхъ поименно<sup>1</sup>). Иконописцамъ даже вмѣнялось въ обязанность писать портреты довыхъ угодниковъ русскихъ, XV, XVI и XVII в., современниковъ самимъ мастерамъ. Но это обыкновенно дѣлалось по смерти самихъ угодниковъ, по воспоминанію, иногда даже по разсказу очевидцевъ, съ которымъ долженъ былъ согласоваться портретистъ. Такой портреть, составленный по соображеніямъ съ общими очертаньями и характеромъ угодника, ставился на его гробницѣ. То есть, дѣйствительность должна была перейти въ вѣчность, вмѣстѣ съ жизненностью должна была утратить всѣ индивидуальныя подробности портрета, она должна была скрыться отъ глазъ иконописца подъ завѣсою смерти, чтобъ стать предметомъ его, такъ сказать, портретнаго изображенья.

Это неразрѣшимое противорѣчіе между задачею иконописи воспроизводить портреты священныхъ личностей по существу, по образу и подобію, и между полнымъ забвеніемъ иконописцами дѣйствительности, заслуживаеть особеннаго вниманія въ разсужденіи этого искусства.

Другой, не меньше того характеристическій принципъ, наслѣдованный

<sup>1)</sup> Макарія, Арх. опис. церк. др. въ Новг. Ц, 79.

нашею иконописью отъ позднѣйшаго византійскаго искусства, измельчавшаго въ монастыряхъ, состоитъ въ избѣжаніи наготы человѣческихъ фигуръ. Согласный съ скромностью и важностью церковнаго стиля, этотъ принципъ быль вмёстё съ тёмъ вреденъ для иконописи въ отношении художественномъ; потому что только на обнаженныхъ фигурахъ мастеръ можетъ выучиться правильности рисунка и вѣрности въ постановкѣ и движеніи фигуръ. Правильность и естественность драпированной фигуры провѣряется соотвѣтствующею ей въ положеніи и въ движеніяхъ обнаженною. Потому лучшіе художники на западѣ въ XVI в. сочиняли свои картины сначала въ обнаженныхъ фигурахъ, и потомъ ихъ драпировали одеждою. Отвращение отъ действительности подкреплялось въ душе русскаго иконописца ложнымъ стыдомъ передъ наготою; потому онъ долженъ былъ бороться съ непобѣдимыми для него затрудненьями, когда, по принятымъ правиламъ, ему приходилось писать нагія или полуобнаженныя фигуры Адама и Евы или Спасителя въ крещеніи и распятія. По такимъ фигурамъ можно всего лучше судить о безпомощности иконописца, предоставленнаго въ своихъ техническихъ средствахъ себѣ самому, безъ помощи натуры.

Не по одной благочестивой мечтательности, переселявшей воображеніе въ горній міръ, иконопись чуждалась дѣйствительности, но и потому, что должна была существовать безъ пособій скульптуры, свободное развитіе которой воспрещалось самими догматами церкви. Въ старину этотъ недостатокъ вовсе не былъ чувствителенъ на Руси, которая не наслѣдовала отъ античнаго міра греческихъ и римскихъ развалинъ, украшенныхъ классическими статуями и рельефами.

Статуя, по своимъ осязаемымъ, чувственнымъ формамъ, ставитъ художника лицомъ къ лицу съ природою, ошибка противъ которой рѣже бросается въ глаза человѣку, даже вовсе неразвитому, въ фигурѣ округленной, съ осязаемыми членами, съ выдающимся впередъ носомъ и углубленными впадинами глазъ, нежели въ фигурѣ, начертанной на плоскости. Статуя не только служила повѣркою правильности рисупка въ живописи, но и давала ей своими впадинами и выдающимися частями и вообще своею округленностью тотъ рельефъ и ту свѣто-тѣнь, въ которыхъ сближаются впечатлѣнія отъ живописи и отъ скульптуры. На западѣ успѣхи живописи состояли въ тѣсной связи съ вліяніемъ на нее скульптуры. Цвѣтущій вѣкъ готянескаго стиля, именно ХШ-й, кромѣ возвышенности религіозныхъ идей въ архитектурныхъ линіяхъ, особенно знаменитъ безчисленными произведеньями скульптуры, въ статуяхъ и колоссальныхъ рельефахъ, украшаюцихъ внѣшнія стѣны и порталы готическихъ храмовъ. Великій успѣхъ въ исторіи искусства того времени состояль въ геніальной смѣлости претво-

Digitized by Google

рить чувственность античной пластики въ соотвётствующія христіянству благочестивыя формы. Какъ византійская мозаика, своимъ золотымъ полемъ и яркими изображеньями до безконечности раздвигала для фантазіи внутреннее святилище храма позади олтаря; такъ сотни окаменѣлыхъ священныхъ ликовъ, снаружи готическихъ храмовъ, отовсюду выступая изъ стѣнъ, поднимаясь выше и выше, и восходя подъ самыя стрѣлки зданія, стремящіяся къ облакамъ, оживляютъ и одухотворяютъ весь храмъ и преобразуютъ его для благочестивой толпы въ колоссальное изображеніе молитвы, въ которой помышленія о священныхъ событіяхъ и лицахъ на вѣки приняли монументальную форму пластическаго спокойствія.

Мастера, сооружавшие соборы, были вмѣстѣ и скульпторами и рисовалыщиками. Черченіе плановъ воспитывало ихъ въ перспективѣ, а рисунки для статуй и рельефовъ были школою для живописи. По счастію до насъ дошоль цёлый портфейль рисунковь, съ объясненіями, одного французскаго архитектора XIII в. по имени Вилляра Оннекура (Villard de Honnecourt), теперь весь изданный въ точныхъ снимкахъ<sup>1</sup>). Между планами и очерками собственнаго сочиненія, Вилляръ оставиль по себѣ нѣсколько снимковъ съ разныхъ церковныхъ зданій изъ Реймса, Камбре, Лаона, а также съ произведеній скульптуры, пе только среднев ковой, но и античной, классической, которую онъ въ своемъ наивномъ невѣдѣніи называетъ сарацинскою. Такъ какъ архитектура раньше другихъ искусствъ достигла совершенства, то Вилляръ является почти безукоризненнымъ въ своихъ архитектурныхъ чертежахъ. Хотя прочіе его рисунки значительно слабѣе архитектурныхъ, но для исторіи искусства не меньше этихъ послёднихъ важны потому, что изъ нихъ видно стремление художника XIII в. къ изучению природы, въ копированія съ натуры человѣческихъ фигуръ и звѣрей. Такъ между прочимъ нарисоваль онъ льва съ натуры, свидѣтельствуя о томъ собственноручною подписью на самомъ рисункѣ. Левъ на цѣпи, прикрѣпленной къ колу, вытянуль морду впередь, положивь ее на переднія лапы. Рисунокъ писань въ длину животнаго. На другомъ рисункъ левъ изображенъ en face, съ явнымъ намѣреніемъ художника изучить предметы съ разныхъ сторонъ. Также еп face, съ головы въ раккурсѣ, написаль онъ лошадь. Въ его человѣческихъ ФИГУРАХЪ МНОГО ВКУСА И ПЛАСТИЧЕСКАГО ИЗЯЩЕСТВА, НАПОМИНАЮЩАГО СОВРЕменныя художнику статуи на готическихъ порталахъ. Въ отношении истории искусства особенно заслуживають вниманія его попытки писать обнаженныя человѣческія фигуры, съ очевидною цѣлью паучиться правильности рисунка, чтобъ потомъ эти фигуры дранировать, такъ какъ въ искусствѣ его времени

<sup>1)</sup> Album de Villard de Honnecourt, par Alfr. Darcel. Paris. 1858.

человѣческая нагота вообще воспрещалась.—Въ Италіи первыя проявленія самостоятельнаго изящества въ живописи, къ концу XIII и въ пачалѣ XIV в., т. е. во время Джіотто и его учениковъ, соотвѣтствуютъ блистательнымъ успѣхамъ, сдѣланнымъ въ тоже самое время въ скульптурѣ Николаемъ Пизанскимъ и его школою. До Джіотто, въ Италіи XIII в., какъ у насъ въ XVI и XVII столѣтіяхъ, живопись отличалась благочестіемъ, величавостью, умиленіемъ, глубиною мысли и чувства, но не доставало ей природы и свободы художественнаго творчества. То и другое дано было ей этимъ великимъ современникомъ Данта.

Впрочемъ, если скульптура не оказала своего благотворнаго вліянія на успёхи нашей иконописи, если наши иконописцы, лишенные пособія этого искусства, не могли сблизиться съ натурою, для того чтобъ почернать изъ нея новые и свъжіе элементы для своего творчества; все же надобно помнить, что начатки скульптурныхъ формъ даны были нашему древнему искусству, и они не изсякали до позднъйшаго времени, но, остановленные въ своемъ развитія, не могли принести тъхъ блистательныхъ плодовъ, какіе мы видимъ въ скульптурѣ готической и Пизанской. Во-первыхъ, рельефныя работы на металлѣ и деревѣ были у насъ очень распространены, и металлические складни, какъ было замѣчено, пользовались и доселѣ пользуются на Руси большею популярностью. Но эти издѣлія, мелкія и въ рельефахъ самыхъ плоскихъ, не могли пробудить въ мастерахъ чувства природы, какъ оно естественно пробуждается, когда художникъ льпить цылую статую, въ натуральную величину. Во-вторыхъ, всякій, знакомый съ исторіею искусства, не можеть не усмотрѣть въ основѣ нашей иконописи очевидное вліяніе скульптурныхъ формъ, и именно въ отсутствіи ландшафта и того, что въ картинѣ называется воздухомъ, въ изображении горъ, деревъ, травъ, зданій, па маперъ старинныхъ рельефовъ, въ постановкѣ фигуры па золотомъ или одноцвѣтномъ полѣ, будто статуи, наконецъ въ первобытномъ способѣ громоздить разныя событія на одной и той же доскѣ, безъ соблюденья перспективы и единства времени и мѣста, какъ это было принято на рельефахъ древнихъ саркофаговъ и диптиховъ, о чемъ будетъ сказано въ последствін, и какъ это употребляется на русскихъ складняхъ. Но эти пластическіе элементы вошли въ наше искусство только по преданью отъ греческаго, гдѣ они имѣли вѣкогда свою живучесть и художественное значеніе; у насъ же, остановившись въ своемъ развитіи, способствовали только укорененію безвкусія въ ошибкахъ противъ перспективы, ландшафта и вообще противъ композиціи рисунка.

До крайней степени безвкусія дошло наше церковное искусство послѣднихъ ста лѣтъ въ неуклюжемъ соединеніи формы пластической съ живописною, въ распространившемся повсюду обычат покрывать иконы такъ называемыми ризами, въ которыхъ сквозь металлическую доску, изрытую плохимъ рельефомъ, кое-гдт будто изъ прортать въ глубокихъ ямкахъ проглядывають лица, руки и ноги изображенныхъ на доскт фигуръ. Въ этомъ отношеніи наша старина зарекомендовала себя лучшимъ вкусомъ въ пониманіи художественныхъ формъ, отнесясь съ большимъ уваженіемъ къ иконописи, въ употребленіи только металлическаго оплечья, покрывающаго поля иконы.

Въ цвѣтущую эпоху христіанскаго искусства, какъ мы вилимъ на западѣ, всѣ его отрасли, и живопись, и скульптура, и архитектура, не только одинаково стремятся къ одной цѣли въ служеніи религіи, но и совокупно науть рука объ руку, соединяясь въ дѣятельности одного и того же лица, вибсть и живописца, и скульптора, и архитектора; и притомъ, такъ какъ сначала совершенствуется архитектура, то подъ ея господствомъ начинаютъ развиваться прочія искусства. Мы уже видёли отличнаго архитектора французскаго, въ XIII в., который былъ вмёстё скульпторъ и искусный рисовальщикъ. Сверхъ того, въ своемъ альбомѣ онъ предлагаетъ нѣсколько рисунковъ и правилъ для механическихъ сооруженій помощію винтовъ и блоковъ. и, какъ человѣкъ своего времени, углубляется въ рѣшеніе философскаго вопроса о вечномъ движения. Въ Италия XIV в. Джіотто не только писаль превосходныя иконы и вѣрные портреты, но и построиль при Флорентійскомъ соборѣ колокольню и украсилъ ее рельефами. Между его учениками были художники, которые соединяли въ своей дъятельности всъ эти три искусства, какъ Андрей Чіоне, прозванный Орканья. И чёмъ древнёе христіянское искусство, тёмъ неразрывийе эта связь отдёльныхъ его отраслей, подъ господствомъ архитектуры, какъ такой многообъемлющей формы, которая, въ сооружении храма, служитъ видимымъ символомъ церкви, какъ собранія в'трующихъ, а въ олтаръ, воздвигнутомъ на ракъ святаго мученика, предлагаетъ средоточіе ихъ молитвамъ. Мозаика и стѣнпая иконопись составляють какъ бы нераздѣльное цѣлое съ самымъ зданіемъ. Скульптурныя украшенія па капителяхъ колопнъ и на порталахъ, какъ живые члены одного цёлаго, будто выростая на камнё, служать продолженіемъ архитектурныхъ частей, и ихъ завершаютъ своими легкими формами. Такъ было и у насъ въ старину, когда подъ вліяніемъ греческихъ мастеровъ, стронлись въ XI и XII столѣтіяхъ древнѣйшіе каменные соборы въ старыхъ городахъ удъльной Руси. Но по мъръ распространенья христіянскаго просвъщенія по глухимъ мѣстамъ, когда за недостаткомъ кирпича и камня, стали разниежаться деревянныя церкви, та первобытная связь въ отрасляхъ искусства. сама собою должна была рушиться. Скульптура и мозаика пришли въ забвсніе. Оставалась одна иконопись, которая, безъ поддержки архитек Ъ

требованій, какъ мы видѣли, утратила наконецъ свой монументальный характеръ и сократилась до миніатюры. Религіозный пуризмъ, сосредоточивающій благоговьйное вниманіе иконописца на иконь, вмъсть съ темъ удаляль его оть формъ прочихъ художествъ. Такъ, Романский стиль архитектуры способствоваль размноженію прилёповь, съ изображеньями животныхъ и разныхъ дивовищъ. Въ наставлени иконописцу, номъщенномъ въ одномъ подлинникѣ г. Большакова съ лицевыми святцами XVII в. между прочимъ запрешаются такія изображенья не только на церквахъ, но и на воротахъ домовъ: «надъ вратами же домовъ у православныхъ христіянъ воображаемыхъ звърей и зміевъ и ни какихъ невърныхъ храбрыхъ мужей поставляти не подобаетъ. Ставили бы надъ вратами у своихъ домовъ православные христіяне святыя иконы или честные кресты». Стиль Готическій развиль употребление въ храмахъ расписныхъ оконъ, въ которыхъ живопись становится въ нераздъльной связи съ архитектурою, озаряя внутренность зданія сквозь радужные переливы священныхъ изображеній. Напротивъ того въ томъ же наставлении русскому иконописцу сказано: «на стеклъ святыхъ иконъ не писати и не воображати, понеже сія сокрушительна есть вещь»-то есть, матеріаль хрупкій. Какъ велико было разобщеніе между архитектурою и иконописью въ Москвѣ XV и XVI столѣтій, явствуетъ наконецъ изъ того, что Русскіе цари и святители, при всемъ своемъ усердіи къ православію, находили возможнымъ поручать сооружение Московскихъ храмовъ католическимъ архитекторамъ.

Единственною связью отраслей искусства оставался иконостасъ, особенно въ общирныхъ храмахъ, съ его высокими тяблами, или ярусами, съ рамами для иконъ, съ столпами и вратами подъ сѣнію. Но этотъ въ высшей стенени важный предметъ въ русскомъ искусствѣ, доселѣ не довольно оцѣиенный въ національномъ и художественномъ отношеніи, требуетъ особаго изслѣдованья.

И такъ, если позволительно сравнивать періоды въ историческомъ развитіи разныхъ народовъ, то наша иконопись въ ея цвётущую эпоху, отъ которой дошли до насъ ея луншіе образцы, т. е. XVI и XVII столётій, соотвётствуетъ состоянію искусства на западё въ XIII вёкѣ, и не столько во Франціи, гдѣ въ это время готическая скульптура дала новый толчекъ усиѣхамъ искусства, сколько въ Италіи, которая до половины сказаннаго столѣтія представляетъ такое же, какъ у насъ въ XVI и XVII столѣтіяхъ смутное броженіе элементовъ, объясняемое историками со временъ Вазари, хотя и не вполнѣ справедливо, Византійскимъ вліяніемъ.

При такомъ первобытномъ состояни искусства на Руси не могли, какъ замѣчено было выше, образоваться самостоятельныя школы иконописи. Оказались только нѣкоторыя различія въ внѣшнихъ, такъ сказать, ремесленныхъ пріемахъ, которые у иконописцевъ слывутъ подъ именемъ пошибовъ.

Болёе или менёе удачныя техническія средства этихъ пошибовъ, въ симметрическомъ наложеніи складокъ одежды, въ движкахъ обнаженныхъ частей фигуры, въ условномъ расположеніи оживокъ на лицё, въ тщательной отдёлкё волосъ на головё и бородё, въ условныхъ, принятыхъ обычаемъ завиткахъ и въ симметрически расположенныхъ прядяхъ волосъ, всё эти средства имёли одну общую имъ цёль — держаться одного и того же стиля, полу-византійскаго, полу-русскаго, или точнёе — позднёйшаго Византійскаго испорченнаго неискусною и грубою рукою на Руси, какъ мастера̀ Романскаго стиля портили античныя формы древнехристіянскаго искусства. Уступая въ красотѣ и натуральности стилю древне-христіанскому и древне-Византійскому, этотъ Византійско-Русскій стиль оказался значительно выше Романскаго, потому что, связанный преданіемъ съ Византіею, ближе этого западнаго варварскаго стиля стоялъ къ лучшимъ источникамъ древне-христіянскаго искусства.

Однообразіе и неразвитость религіознаго, полу-византійскаго стиля разныхъ пошибовъ русской иконописи вполнѣ соотвѣтствуетъ такому же коснѣнію древней Руси до XVII столѣтія и въ литературномъ и вообще въ умственномъ отношения; потому что въ исторіи просвѣщенія образовательныя искусства развивались и усовершенствовались всегда въ тъсной связи съ литературою и поэзіею. Первые проблески духовнаго освобожденія отъ средневѣковаго невѣжества, замѣтные и въ лирикѣ трубадуровъ и миннезингеровъ, и въ важныхъ и шутливыхъ разсказахъ труверовъ, и въ народныхъ сценическихъ представленіяхъ, разыгрываемыхъ на городскихъ площадяхъ, и въ богословскихъ преніяхъ и въ ересяхъ, и въ схоластикѣ университетскаго преподаванія, нашли себѣ въ XIII в. высшее проявленіе въ великихъ созданіяхъ готическаго стиля, и городской соборъ, какъ символъ освобождающейся отъ феодальной тираніи общины, быль столько же результатомъ тогдашней науки и искусства, сколько и центромъ городской жизни съ ея треволненьями и забавами. Знаменитая эпоха Пизанской скулыптуры и Джіоттовой школы живописи въ началѣ XIV в. есть вмѣстѣ съ тѣмъ и эпоха великаго творца Божественной Комедіи. Какъ самъ Дантъ умблъ рисовать, такъ и современный ему живописецъ и его другъ Джіотто упражнялся въ сочинение стиховъ, и какъ онъ самъ, такъ и въ послѣдствіи ученики его заимствовали сюжеты для своей живописи изъ поэмы великаго флорентійца, какъ бы соревнуя богословамъ, которые объясняли ее съ церковныхъ казедрь. И въ следующихъ столетияхъ искусство и наука съ поэзіею идутъ рука объ руку, такъ что рядъ великихъ открытій, которыми средніе вѣка

отдѣляются отъ новыхъ, реформація и господство стиля Возрожденія только разныя стороны одного и того же результата, къ которому совокупными силами стремились и наука, и практическая жизнь, и искусство. Художники не переставали быть и поэтами и учеными. Леонардо-да-Винчи любилъ механику и оставилъ по себѣ отличный трактатъ о живописи. Микель-Анджело былъ не только скульпторъ, живописецъ и архитекторъ, но и такой поэтъ, который своими сонетами занялъ бы далеко не послѣднее мѣсто между сочинителями этого популярнаго въ Италіи рода стихотвореній. Рафаэль тоже писалъ сонеты и усердно занимался классическою археологіею.

Напротивь того, на Руси въ XVI столѣтіи и въ первой половинѣ XVII-го, т. е. въ лучшую эпоху древне-русской иконописи, литература стояла на той же низкой степени, какъ и въ XII столѣтія: тѣже наивныя лѣтописи, тотъ же перифразъ древнихъ богословскихъ писаній, таже витіеватость житій святыхъ, и тоже отсутствіе художественной поэзіи. Первобытность народной жизни однообразно отражается въ безыскусственныхъ былинахъ и пѣсняхъ; первобытность христіянскаго просвѣщенія — въ посильномъ наблюденіи церковныхъ догматовъ и преданій. Какъ простонародье ведетъ свои полуязыческіе обряды по своему полу-языческому календарю народныхъ годовщинъ; такъ люди грамотные отмѣчаютъ себѣ каждый день соотвѣтствующимъ ему чтеніемъ памятей и поученій въ Прологѣ, въ этой настольной книгѣ нашихъ грамотныхъ предковъ, расположенной по мѣсяцамъ и числамъ.

Русской иконописецъ временъ царя Ивана Васильевича Грознаго или Михаила Өеодоровича быль такъ же мало развить въ умственномъ отношенія, какъ витіеватый пропов'єдникъ XII в., Кириллъ Туровскій, усвоившій себѣ всѣ пріемы византійскаго богословія, или какъ набожный странникъ игуменъ Даніилъ, въ томъ же столѣтіи ходившій въ Іерусалимъ поклониться святымъ мѣстамъ. Какъ тогда, такъ и четыреста лѣтъ спустя, тѣже умственные интересы, погруженные въ безотчетномъ върованьи, тоже отсутствіе средствъ къ развитію, таже безыскуственность въ жизни, таже письменность, неустановившаяся въ художественныя формы. Въ исторіи древнерусской литературы указывають на XII вѣкъ, какъ на цвѣтущую эпоху, и въ Словѣ о Полку Игоревѣ видять ея высшее проявленіе; точно также можно бы и въ исторіи русскаго искусства высшіе его образцы видѣть въ произведеньяхъ той же ранней эпохи, въ мозаикахъ и фрескахъ древныйшихъ русскихъ церквей XI и XII в. Если это такъ, то все, что сдѣлано было русскимъ искусствомъ въ слѣдующія стольтія до XVII в. будеть иметь такое же отношение къ этимъ раннимъ образцамъ, какъ житія святыхъ, писанныя въ XVI или XVII стольтіяхъ, къ житію Өеодосія, образцовому въ

этомъ родѣ произведенію, составленному Несторомъ, или какъ вялое сказаніе о Мамаевомъ Побоищѣ къ превосходному Слову о Полку Игоревѣ.

Недавно полагали, что до временъ Петра Великаго у насъ вовсе не было литературы. Относительно русскаго искусства и теперь большинство образованной публики того же мития. Однообразие и неразвитость древней Руси вслёдствие многовёковаго застоя, сравнительно съ быстрымъ развитиемъ запада, дали поводъ къ составлению такихъ взглядовъ на русскую литературу и искусство.

Но исторія неопровержимо доказываеть, какъ излишнее развитіе западнаго искусства повредило его религіозному направленію, какъ уже непосредственные ученики Рафаэля бросились въ грубый матеріализмъ и язычество, какъ самъ Микель-Анджело, завлекшись анатоміею, исказиль въ своемъ страшномъ судѣ типъ Іисуса Христа, какъ реформація замѣнила глубину религіознаго вдохновенія пошлою сентиментальностью, и какъ наконецъ безсмысленны и жалки стали всѣ эти каррикатуры на святыню, которыя даже такими великими мастерами, какъ Рубенсъ и Рембрандтъ, были выдаваемы за иконы и предназначались для церковныхъ олгарей.

Все что было сдѣлано западнымъ искусствомъ съ половины XVI в., можетъ имѣтъ неоспоримыя достоинства во всѣхъ другихъ отношеніяхъ, кромѣ религіознаго. Наша иконопись, въ своемъ многовѣковомъ коснѣніи, всѣми своими недостатками искупила себѣ чистоту строгаго церковнаго стиля. Этого могла она достигнуть по пути только своей собственной исторіи, которая предохранила не отъ той заманчивой послѣдовательности въ развитіи художественныхъ силъ, которую такъ блистательно открыло себѣ западное искусство въ готическомъ стилѣ и въ великихъ школахъ итальянской скульптуры и живописи XIV и XV столѣтій. Въ исторіи всякое позднѣйшее явленіе связано законами необходимой послѣдовательпости съ предыдущими: и мы не должны сожалѣть, что у насъ не было Джіотто или Беато Анжелико Фьезолійскаго, потому что рано или поздно они привели бы за собою чувственную школу Венеціанскую и приторно-сентиментальную и изысканную Болонскую.

И такъ неразвитость нашей иконописи, въ художественномъ отношени, составляетъ не только ея отличительный характеръ, но и ея превосходство передъ искусствомъ западнымъ въ отношении религиозномъ.

Въ наше просвъщенное время стали наконецъ отдавать должную справедливость раннимъ произведеньямъ грубаго средневъковаго искусства; и если Нъмцы и Французы съ уваженіемъ и любовью обращаются къ своимъ очень певзрачнымъ, часто уродливымъ миніатюрамъ и скульптурнымъ украшеніямъ такъ называемаго Романскаго стиля, искупающимъ въ глазахъ знатоковъ свое безобразіе религіозною идеею и искренностью чувства; то въ глазахъ нашихъ соотечественниковъ еще большаго уваженія заслуживаютъ произведенья древней русской иконописи, въ которыхъ жизненное броженіе формъ изящныхъ съ безобразными и наивная смѣсь величія и красоты съ безвкусіемъ служатъ явнымъ признакомъ молодаго, свѣжаго и неиспорченнаго роскошью искусства, когда оно, еще слабое и неопытное въ техническихъ средствахъ, отважно стремится къ достиженію высокихъ цѣлей и въ неразвитости своихъ элементовъ является прямымъ выраженьемъ неистощимаго богатства идей, въ такой же неразвитости сомкнутаго въ таинственной области вѣрованья.

Чтобы эта общая характеристика русской иконописи не оставалась голословною фразою, необходимо войти въ анализъ нѣкоторыхъ подробностей.

Какъ бы высоко ни цёнилось художественное достоинство какой нибудь изъ старинныхъ русскихъ иконъ, никогда она не удовлетворитъ эстетически воспитаннаго вкуса, не только по своимъ ошибкамъ въ рисункѣ и въ колорить, но и особенно по той дисгармоніи, какую всегда оказываеть на душу художественное произведенье, въ которомъ внѣшняя красота принесена въ жертву религіозной идеѣ, подчиненной богословскому ученію: такъ что, сравнивая съ живописью западною произведенія русской иконописи, мы можемъ говорить вообще о принципахъ этой послёдней, не ставя отдёльныхъ ея экземпляровъ на ряду съ образцами знаменитыхъ мастеровъ западнаго искусства. И такъ, первый признакъ русской иконописи — отсутствіе сознательнаго стремленія къ изяществу. Она не знаеть и не хочеть знать красоты самой по себѣ, и если спасается отъ безобразія, то потому только, что, будучи проникнута благоговѣніемъ къ святости и божественности изображаемыхъ личностей, она сообщаетъ имъ какое то величіе, соотвѣтствующее въ иконѣ благоговѣнію молящагося. Вслѣдствіе этого, красоту замѣняетъ она благородствомъ. Взгляните на лучшіе изъ лицевыхъ святцевъ XVI или XVII в.: при всей неуклюжести многихъ фигуръ въ постановкѣ и движеніяхъ, при очевидныхъ ошибкахъ противъ природы, при невзрачности большой части лицъ, все же ни одному изъ тысячи изображеній не откажете въ томъ благородствѣ характера, которое могъ сообщить имъ художникъ только подъ тѣмъ условіемъ, когда самъ онъ былъ глубоко проникнуть сознаніемъ святости изображаемыхъ имъ лицъ. Это художественные идеалы, высоко постановленные надъ всёмъ житейскимъ; идеалы, въ которыхъ русскій народъ выразиль свои понятія о человѣческомъ достоинствѣ, и къ которымъ, вмёстё съ молитвою, обращался онъ, какъ къ образцамъ и руководителямъ въ своей жизни. И тѣмъ дороже для насъ эти иконописные идеалы, что древняя Русь, до самаго XVII стольтія, за отсутствіемъ искусственной поэзіи,

не знала другихъ поэтическихъ идеаловъ, кромѣ полумиенческихъ личностей древняго богатырскаго эпоса, такъ-что только въ произведеньяхъ иконониси наши предки вполиѣ могли выразить свою творческую фантазію, вдохновленную христіанствомъ.

Чтобъ определять господствующий характерь этихъ иконописныхъ идеаловъ, надобно обратить внимание на выборъ самыхъ сюжетовъ и на точку зрёнія, съ которой они изображались. Взгляните опять на лицевые святцы ни на любой изъ старинныхъ иконостасовъ, и тотчасъ же уведите, какія личности болье господствують въ нашей иконописи, юныя и свежія, или старческія в езможденныя, красивыя в женственныя или мужественныя и строгія? Во-первыхъ, вы замѣтите, что иконопись предпочитаетъ мужскіе ндеалы женскимъ, придавая большее разнообразіе первымъ, и не умѣя и не желая взображать женскую красоту в грацію, такъ что женскія фигуры въ нашей иконописи вообще незначительны, мало развиты и однообразны. Вовторыхъ, изъ мужскихъ фигуръ лучше удаются старческія или по крайней мёрѣ зрёлыя, характеры вполнё сложившеся, лица съ бородою, которую такъ любить разнообразить наша иконошись, и съ ръзкими очертаньями, придающими иконописному типу индивидуальность портрета, какъ это можно видѣть напримъръ изъ приложеннаго здъсь снимка (рис. 3) съ фотографической копін иконы Николая Чудотворца, известной подъ названіемъ келейной иконы Преп. Сергія Радонежскаго. Описаніе этого особенно популярнаго на Руси иконописнаго типа помъщено ниже, гдъ говорится о подлинникахъ. Менъе удаются юноши, потому что ихъ очертанія, по неопреділенности ніжныхъ, переливающихся линій, сближаются съ дъвическими. Впрочемъ, изображенья ангеловь нередко являются въ нашей иконописи замечательнымъ въ этомъ отношении исключениемъ, удивляя необыкновеннымъ благородствомъ своей неземной натуры. — Еще меньше мужскихъ юношескихъ фигуръ, удаются ФИГУРЫ дётскія, для изображенія которыхъ требуется еще больше нёжности и мягкости, нежели въ фигурахъ женственныхъ. Эту сторону нашей иконописи лучше всего можно оцёнить въ изображеніяхъ Христа-младенца, который обыкновенно больше походить на маленькаго взрослаго человёка, съ рѣзкими чертами вполнѣ сложившагося характера, какъ бы для выраженія той богословской идеи, что Предвічный младенець, не разділяя съ смертными слабостей дётскаго возраста, и въ младенческомъ своемъ образѣ являеть строгій характерь искупителя и небеснаго Судін.

Потому, въ изображении Богородицы съ Христомъ младенцемъ, иконопись избъгаетъ намековъ на природныя, наивныя отношения, въ которыхъ съ такою граціею высказываются нъжные инстинкты между обыкновенными матерьми и ихъ дътьми. Древній типъ Богородицы Млекопитательницы,

8

нашею иконописью отъ позднѣйшаго византійскаго искусства, измельчавшаго въ монастыряхъ, состоить въ избѣжаніи наготы человѣческихъ фигуръ. Согласный съ скромностью и важностью церковнаго стиля, этотъ принципъ быль вмёстё съ тёмъ вреденъ для иконописи въ отношеніи художественномъ; потому что только на обнаженныхъ фигурахъ мастеръ можетъ выучиться правильности рисунка и върности въ постановкъ и движеніи фигуръ. Правильность и естественность драпированной фигуры провѣряется соотвѣтствующею ей въ положение и въ движенияхъ обнаженною. Потому лучшие художники на западѣ въ XVI в. сочиняли свои картины сначала въ обнаженныхъ фигурахъ, и потомъ ихъ драпировали одеждою. Отвращеніе отъ действительности подкреплялось въ душе русскаго иконописца ложнымъ стыдомъ передъ наготою; потому онъ долженъ былъ бороться съ непобѣдимыми для него затрудненьями, когда, по принятымъ правиламъ, ему приходилось писать нагія или полуобнаженныя фигуры Адама и Евы или Спасителя въ крещеніи и распятіи. По такимъ фигурамъ можно всего лучше судить о безпомощности иконописца, предоставленнаго въ своихъ техническихъ средствахъ себѣ самому, безъ помощи натуры.

Не по одной благочестивой мечтательности, переселявшей воображеніе въ горній міръ, иконопись чуждалась дѣйствительности, но и потому, что должна была существовать безъ пособій скульптуры, свободное развитіе которой воспрещалось самими догматами церкви. Въ старину этотъ недостатокъ вовсе не былъ чувствителенъ на Руси, которая не наслѣдовала отъ античнаго міра греческихъ и римскихъ развалинъ, украшенныхъ классическими статуями и рельефами.

Статуя, по своимъ осязаемымъ, чувственнымъ формамъ, ставитъ художника лицомъ къ лицу съ природою, ошибка противъ которой рѣже бросается въ глаза человѣку, даже вовсе неразвитому, въ фигурѣ округленной, съ осязаемыми членами, съ выдающимся впередъ носомъ и углубленными впадинами глазъ, нежели въ фигурѣ, начертанной на плоскости. Статуя не только служила повѣркою правильности рисунка въ живописи, но и давала ей своими впадинами и выдающимися частями и вообще своею округленностью тотъ рельефъ и ту свѣто-тѣнь, въ которыхъ сближаются впечатлѣнія отъ живописи и отъ скульптуры. На западѣ успѣхи живописи состояли въ тѣсной связи съ вліяніемъ на нее скульптуры. Цвѣтущій вѣкъ готщческаго стиля, именно ХШ-й, кромѣ возвышенности религіозныхъ идей въ архитектурныхъ линіяхъ, особенно знаменитъ безчисленными произведеньями скульптуры, въ статуяхъ и колоссальныхъ рельефахъ, украшающихъ внѣшнія стѣны и порталы готическихъ храмовъ. Великій успѣхъ въ исторіи искусства того времени состояль въ геніальной смѣлости претво-

Digitized by Google

рить чувственность античной пластики въ соотвѣтствующія христіянству благочестивыя формы. Какъ византійская мозаика, своимъ золотымъ полемъ и яркими изображеньями до безконечности раздвигала для фантазіи внутреннее святилище храма позади олтаря; такъ сотни окаменѣлыхъ священныхъ ликовъ, снаружи готическихъ храмовъ, отовсюду выступая изъ стѣнъ, поднимаясь выше и выше, и восходя подъ самыя стрѣлки зданія, стремящіяся къ облакамъ, оживляютъ и одухотворяютъ весь храмъ и нреобразуютъ его для благочестивой толпы въ колоссальное изображеніе молитвы, въ которой помышленія о священныхъ событіяхъ и лицахъ на вѣки приняли монументальную форму пластическаго спокойствія.

Мастера, сооружавшие соборы, были вместе и скульпторами и рисовалыщиками. Черченіе плановъ воспитывало ихъ въ перспективѣ, а рисунки ия статуй и рельефовь были школою для живописи. По счастію до насъ дошолъ цѣлый портфейль рисунковъ, съ объясненіями, одного французскаго архитектора XIII в. по имени Вилляра Оннекура (Villard de Honnecourt), теперь весь изданный въ точныхъ снимкахъ<sup>1</sup>). Между планами и очерками собственнаго сочиненія, Вилляръ оставиль по себѣ нѣсколько снимковъ съ разныхъ церковныхъ зданій изъ Реймса, Камбре, Лаона, а также съ произведеній скульптуры, не только среднев ковой, но и античной, классической, которую онъ въ своемъ наивномъ невѣдѣніи называетъ сарацинскою. Такъ какъ архитектура раньше другихъ искусствъ достигла совершенства, то Вилляръ является почти безукоризненнымъ въ своихъ архитектурныхъ чертежахъ. Хотя прочіе его рисунки значительно слабѣе архитектурныхъ, но для исторіи искусства не меньше этихъ послёднихъ важны потому, что изъ нихъ видно стремление художника XIII в. къ изучению природы, въ копированія съ натуры человіческихъ фигуръ и звірей. Такъ между прочимъ нарисоваль онь льва съ натуры, свидѣтельствуя о томъ собственноручною подписью на самомъ рисункт. Левъ на цтли, прикръпленной къ колу, вытянуль морду впередь, положивь ее на переднія лапы. Рисунокь писань въ длину животнаго. На другомъ рисункъ левъ изображенъ en face, съ явнымъ намъреніемъ художника изучить предметы съ разныхъ сторонъ. Также еп face, съ головы въ раккурсѣ, написалъ онъ лошадь. Въ его человѣческихъ фигурахъ много вкуса и пластическаго изящества, напоминающаго современныя художнику статуи на готическихъ порталахъ. Въ отношении истории искусства особенно заслуживають вниманія его попытки писать обнаженныя человѣческія фигуры, съ очевидною цѣлью научиться правильности рисунка, чтобъ потомъ эти фигуры драпировать, такъ какъ въ искусствѣ его времени

<sup>1)</sup> Album de Villard de Honnecourt, par Alfr. Darcel. Paris. 1858.

человѣческая нагота вообще воспрещалась.—Въ Италіи первыя проявленія самостоятельнаго изящества въ живописи, къ концу XIII и въ пачалѣ XIV в., т. е. во время Джіотто и его учениковъ, соотвѣтствуютъ блистательнымъ успѣхамъ, сдѣланнымъ въ тоже самое время въ скульптурѣ Николаемъ Пизанскимъ и его школою. До Джіотто, въ Италіи XIII в., какъ у насъ въ XVI и XVII столѣтіяхъ, живопись отличалась благочестіемъ, величавостью, умиленіемъ, глубиною мысли и чувства, но не доставало ей природы и свободы художественнаго творчества. То и другое дано было ей этимъ великимъ современникомъ Данта.

Впрочемъ, если скульптура не оказала своего благотворнаго вліянія на успѣхи нашей иконописи, если наши иконописцы, лишепные пособія этого искусства, не могли сблизиться съ натурою, для того чтобъ почерпать изъ нея новые и свёжіе элементы для своего творчества; все же надобно помнить, что пачатки скульптурныхъ формъ даны были нашему древнему искусству, и они не изсякали до позднъйшаго времени, но, остановленные въ своемъ развитіи, не могли принести тѣхъ блистательныхъ плодовъ, какіе мы видимъ въ скульптурѣ готической и Пизанской. Во-первыхъ, рельефныя работы на металлѣ и деревѣ были у насъ очень распространены, и металлическіе складни, какъ было замѣчено, пользовались и доселѣ пользуются на Руси большею популярностью. Но эти издѣлія, мелкія и въ рельефахъ самыхъ плоскихъ, не могли пробудить въ мастерахъ чувства природы, какъ оно естественно пробуждается, когда художникъ лѣпитъ цѣлую статую, въ натуральную величину. Во-вторыхъ, всякій, знакомый съ исторіею искусства, пе можеть не усмотрѣть въ основѣ нашей иконописи очевидное вліяніе скульптурныхъ формъ, и именно въ отсутствіи ландшафта и того, что въ картинѣ называется воздухомъ, въ изображении горъ, деревъ, травъ, зданій, на манеръ старинныхъ рельефовъ, въ постановкѣ фигуры на золотомъ или одноцвѣтномъ полѣ, будто статуи, наконецъ въ первобытномъ способъ громоздить разныя событія на одной и той же доскъ, безъ соблюденья перспективы и единства времени и мѣста, какъ это было принято на рельефахъ древнихъ саркофаговъ и диптиховъ, о чемъ будетъ сказано въ послѣдствіи, и какъ это употребляется на русскихъ складняхъ. Но эти пластическіе элементы вошли въ наше искусство только по преданью отъ греческаго, гдѣ они имѣли нѣкогда свою живучесть и художественное значеніе; у насъ же, остановившись въ своемъ развитіи, способствовали только укорененію безвкусія въ ошибкахъ противъ перспективы, ландшафта и вообще противъ композиціи рисунка.

До крайней степени безвкусія дошло наше церковное искусство послѣднихъ ста лѣтъ въ неуклюжемъ соединеніи формы пластической съ живописною, въ распространившемся повсюду обычаѣ покрывать иконы такъ называемыми ризами, въ которыхъ сквозь металлическую доску, изрытую плохимъ рельефомъ, кое-гдѣ будто изъ прорѣхъ въ глубокихъ ямкахъ проглядываютъ лица, руки и ноги изображенныхъ на доскѣ фигуръ. Въ этомъ отношеніи наша старина зарекомендовала себя лучшимъ вкусомъ въ пониманіи художественныхъ формъ, отнесясь съ большимъ уваженіемъ къ иконописи, въ употребленіи только металлическаго оплечья, покрывающаго поля иконы.

Въ цвѣтущую эпоху христіанскаго искусства, какъ мы видимъ на западѣ, всѣ его отрасли, и живопись, и скульптура, и архитектура, не только одинаково стремятся къ одной цѣли въ служеніи религіи, но и совокупно идуть рука объ руку, соединяясь въ дѣятельности одного и того же лица. вибсть и живописца, и скульптора, и архитектора; и притомъ, такъ какъ сначала совершенствуется архитектура, то подъ ея господствомъ начинаютъ развиваться прочія искусства. Мы уже видёли отличнаго архитектора французскаго, въ XIII в., который былъ вмёстё скульпторъ и искусный рисовальщикъ. Сверхъ того, въ своемъ альбомѣ онъ предлагаетъ нѣсколько рисунковъ и правилъ для механическихъ сооруженій помощію винтовъ и блоковъ, и, какъ человѣкъ своего времени, углубляется въ рѣшеніе философскаго вопроса о вѣчномъ движеніи. Въ Италіи XIV в. Джіотто не только писаль превосходныя иконы и вѣрные портреты, но и построиль при Флорентійскомъ соборѣ колокольню и украсилъ ее рельефами. Между его учениками были художники, которые соединяли въ своей дѣятельности всѣ эти три искусства, какъ Андрей Чіоне, прозванный Орканья. И чёмъ древнёе христіянское искусство, тьмъ неразрывные эта связь отдыльныхъ его отраслей, подъ господствомъ архитектуры, какъ такой многообъемлющей формы, которая, въ сооружении храма, служить видимымъ символомъ церкви, какъ собранія вѣрующихъ, а въ олтарѣ, воздвигнутомъ на ракѣ святаго мученика, предлагаетъ средоточіе ихъ молитвамъ. Мозаика и стѣнная иконопись составляють какъ бы нераздѣльное цѣлое съ самымъ зданіемъ. Скульптурныя украшенія на капителяхъ колоннъ и на порталахъ, какъ живые члены одного цёлаго, будто выростая на камнё, служать продолженіемъ архитектурныхъ частей, и ихъ завершаютъ своими легкими формами. Такъ было и у насъ въ старину, когда подъ вліяніемъ греческихъ мастеровъ, строились въ XI и XII столѣтіяхъ древиѣйшіе каменные соборы въ старыхъ городахъ удыьной Руси. Но по мёрё распространенья христіянскаго просвёщенія по глухимъ мѣстамъ, когда за недостаткомъ кирпича и камия, стали размножаться деревянныя церкви, та первобытная связь въ отрасляхъ искусства, сама собою должна была рушиться. Скульптура и мозаика пришли въ забвсніе. Оставалась одна иконопись, которая, безъ поддержки архитектурныхъ требованій, какъ мы виділи, утратила наконецъ свой монументальный характеръ и сократилась до миніатюры. Религіозный пуризмъ, сосредоточивающій благоговьйное вниманіе иконописца на иконь, вместь съ темъ удаляль его оть формь прочихъ художествъ. Такъ, Романскій стиль архитектуры способствоваль размноженію прильповь, съ изображеньями животныхъ и разныхъ дивовищъ. Въ наставлении иконописцу, помѣщенномъ въ одномъ подлинникѣ г. Большакова съ лицевыми святцами XVII в. между прочимъ запрещаются такія изображенья не только на церквахъ, но и на воротахъ домовъ: «надъ вратами же домовъ у православныхъ христіянъ воображаемыхъ звърей и зміевъ и ни какихъ невърныхъ храбрыхъ мужей поставляти не подобаеть. Ставили бы надъ вратами у своихъ домовъ православные христіяне святыя иконы или честные кресты». Стиль Готическій развиль употребленіе въ храмахъ расписныхъ оконъ, въ которыхъ живопись становится въ нераздѣльной связи съ архитектурою, озаряя внутренность зданія сквозь радужные переливы священныхъ изображеній. Напротивъ того въ томъ же наставлении русскому иконописцу сказано: «на стеклѣ святыхъ иконъ не писати и не воображати, понеже сія сокрушительна есть вещь»-то есть, матеріаль хрупкій. Какъ велико было разобщеніе между архитектурою и иконописью въ Москвѣ XV и XVI столѣтій, явствуетъ наконецъ изъ того, что Русскіе цари и святители, при всемъ своемъ усердіи къ православію, находили возможнымъ поручать сооружение Московскихъ храмовъ католическимъ архитекторамъ.

Единственною связью отраслей искусства оставался иконостась, особенно въ общирныхъ храмахъ, съ его высокими тяблами, или ярусами, съ рамами для иконъ, съ столпами и вратами подъ сѣнію. Но этотъ въ высшей степени важный предметъ въ русскомъ искусствѣ, доселѣ не довольно оцѣненный въ національномъ и художественномъ отношеніи, требуетъ особаго изслѣдованья.

И такъ, если позволительно сравнивать періоды въ историческомъ развитіи разныхъ народовъ, то наша иконопись въ ея цвётущую эпоху, отъ которой дошли до насъ ея луншіе образцы, т. е. XVI и XVII столѣтій, соотвётствуетъ состоянію искусства на западѣ въ XIII вѣкѣ, и не столько во Франціи, гдѣ въ это время готическая скульптура дала новый толчекъ усиѣхамъ искусства, сколько въ Италіи, которая до половины сказаннаго столѣтія представляетъ такое же, какъ у насъ въ XVI и XVII столѣтіяхъ смутное броженіе элементовъ, объясняемое историками со временъ Вазари, хотя и не вполнѣ справедливо, Византійскимъ вліяніемъ.

При такомъ первобытномъ состояни искусства на Руси не могли, какъ замѣчено было выше, образоваться самостоятельныя школы иконописи. Оказались только нѣкоторыя различія въ внѣшнихъ, такъ сказать, ремесленныхъ пріемахъ, которые у иконописцевъ слывуть подъ именемъ пошибовъ.

Болёе или менёе удачныя техническія средства этихъ пошибовъ, въ симметрическомъ наложеніи складокъ одежды, въ движкахъ обнаженныхъ частей фигуры, въ условномъ расположеніи оживокъ на лицё, въ тщательной отдёлкё волосъ на головё и бородё, въ условныхъ, принятыхъ обычаемъ завиткахъ и въ симметрически расположенныхъ прядяхъ волосъ, всё эти средства имѣли одну общую имъ цѣль — держаться одного и того же стиля, полу-византійскаго, полу-русскаго, или точнёе — позднёйшаго Византійскаго испорченнаго неискусною и грубою рукою на Руси, какъ мастера Романскаго стиля портили античныя формы древнехристіянскаго искусства. Уступая въ красотѣ и натуральности стилю древне-христіанскому и древне-Византійскому, этотъ Византійско-Русскій стиль оказался значительно выше Романскаго, потому что, связанный преданіемъ съ Византіею, ближе этого западнаго варварскаго стиля стоялъ къ лучшимъ источникамъ древне-христіянскаго искусства.

Однообразіе и неразвитость религіознаго, полу-византійскаго стиля разныхъ пошибовъ русской иконописи вполнѣ соотвѣтствуетъ такому же коснѣнію древней Руси до XVII столѣтія и въ литературномъ и вообще въ умственномъ отношения: потому что въ исторіи просвѣщенія образовательныя искусства развивались и усовершенствовались всегда въ тѣсной связи съ литературою и поэзіею. Первые проблески духовнаго освобожденія отъ средневѣковаго невѣжества, замѣтные и въ лирикѣ трубадуровъ и миннезингеровъ, и въ важныхъ и шутливыхъ разсказахъ труверовъ, и въ народныхъ сценическихъ представленіяхъ, разыгрываемыхъ на городскихъ площаляхъ, и въ богословскихъ преніяхъ и въ ересяхъ, и въ схоластикъ университетскаго преподаванія, нашли себѣ въ XIII в. высшее проявленіе въ великихъ созданіяхъ готическаго стиля, и городской соборъ, какъ символъ освобождающейся отъ феодальной тираніи общины, былъ столько же результатомъ тогдашней науки и искусства, сколько и центромъ городской жизни съ ея треволненьями и забавами. Знаменитая эпоха Пизанской скулыптуры и Джіоттовой школы живописи въ началь XIV в. есть вместе съ темъ и эпоха великаго творца Божественной Комедіи. Какъ самъ Дантъ умблъ рисовать, такъ и современный ему живописецъ и его другъ Джіотто упражнялся въ сочинени стиховъ, и какъ онъ самъ, такъ и въ послёдстви ученики его заимствовали сюжеты для своей живописи изъ поэмы великаго Флорентійца, какъ бы соревнуя богословамъ, которые объясняли ее съ церковныхъ казедрь. И въ следующихъ столетияхъ искусство и наука съ поэзіею идутъ рука объ руку, такъ что рядъ великихъ открытій, которыми средніе вѣка

отдѣляются отъ новыхъ, реформація и госнодство стиля Возрожденія только разныя стороны одного и того же результата, къ которому совокупными силами стремились и наука, и практическая жизнь, и искусство. Художники не переставали быть и поэтами и учеными. Леонардо-да-Винчи любилъ механику и оставилъ по себѣ отличный трактатъ о живописи. Микель-Анджело былъ не только скульпторъ, живописецъ и архитекторъ, но и такой поэтъ, который своими сонетами занялъ бы далеко не послѣднее мѣсто между сочинителями этого популярнаго въ Италіи рода стихотвореній. Рафаэль тоже писалъ сонеты и усердно занимался классическою археологіею.

Напротивь того, на Руси въ XVI столѣтіи и въ первой половинѣ XVII-го, т. е. въ лучшую эпоху древне-русской иконописи, литература стояла на той же низкой степени, какъ и въ XII столѣтіи: тѣже наивныя лѣтописи, тотъ же перифразъ древнихъ богословскихъ писаній, таже витіеватость житій святыхъ, и тоже отсутствіе художественной поэзіи. Первобытность народной жизни однообразно отражается въ безыскусственныхъ былинахъ и пѣсняхъ; первобытность христіянскаго просвѣщенія — въ посильномъ наблюденіи церковныхъ догматовъ и преданій. Какъ простонародье ведетъ свои полуязыческіе обряды по своему полу-языческому календарю народныхъ годовщинъ; такъ люди грамотные отмѣчаютъ себѣ каждый день соотвѣтствующимъ ему чтеніемъ памятей и поученій въ Прологѣ, въ этой настольной книгѣ нашихъ грамотныхъ предковъ, расположенной по мѣсяцамъ и числамъ.

Русской иконописецъ временъ царя Ивана Васильевича Грознаго или Михаила Өеодоровича быль такъ же мало развить въ умственномъ отношеніи, какъ витіеватый пропов'єдникъ XII в., Кириллъ Туровскій, усвонвшій себѣ всѣ пріемы византійскаго богословія, ели какъ набожный странникъ игуменъ Данінлъ, въ томъ же столѣтія ходившій въ Іерусалимъ поклониться святымъ мѣстамъ. Какъ тогда, такъ и четыреста лѣтъ спустя, тѣже умственные интересы, погруженные въ безотчетномъ върованыя, тоже отсутствіе средствъ къ развитію, таже безыскуственность въ жизни, таже письменность, неустановившаяся въ художественныя формы. Въ исторіи древнерусской литературы указывають на XII вѣкъ, какъ на цвѣтущую эпоху, и въ Словѣ о Полку Игоревѣ видятъ ея высшее проявленіе; точно также можно бы и въ исторіи русскаго искусства высшіе его образцы видѣть въ произведеньяхъ той же ранней эпохи, въ мозаикахъ и фрескахъ древнъйшихъ русскихъ церквей XI и XII в. Если это такъ, то все, что сдѣлано было русскимъ искусствомъ въ слѣдующія стольтія до XVII в. будетъ имѣть такое же отношение къ этимъ раннимъ образцамъ, какъ жития святыхъ, писанныя въ XVI или XVII стольтіяхъ, къ житію Өеодосія, образцовому въ

Digitized by Google

этомъ родѣ произведенію, составленному Несторомъ, или какъ вялое сказаніе о Мамаевомъ Побоищѣ къ превосходному Слову о Полку Игоревѣ.

Недавно полагали, что до временъ Петра Великаго у насъ вовсе не было литературы. Относительно русскаго искусства и теперь большинство образованной публики того же мнѣнія. Однообразіе и неразвитость древней Руси вслѣдствіе многовѣковаго застоя, сравнительно съ быстрымъ развитіемъ запада, дали поводъ къ составленію такихъ взглядовъ на русскую литературу и искусство.

Но исторія неопровержимо доказываеть, какъ излишнее развитіе западнаго искусства повредило его религіозному направленію, какъ уже непосредственные ученики Рафаэля бросились въ грубый матеріализмъ и язычество, какъ самъ Микель-Анджело, завлекшись анатоміею, исказилъ въ своемъ страшномъ судѣ типъ Іисуса Христа, какъ реформація замѣнила глубину религіознаго вдохновенія пошлою сентиментальностью, и какъ наконецъ безсмысленны и жалки стали всѣ эти каррикатуры на святыню, которыя даже такими великими мастерами, какъ Рубенсъ и Рембрандтъ, были выдаваемы за иконы и предназначались для церковныхъ олтарей.

Все что было сдѣлано западнымъ искусствомъ съ половины XVI в., можетъ имѣть неоспоримыя достоинства во всѣхъ другихъ отношеніяхъ, кромѣ религіознаго. Наша иконопись, въ своемъ многовѣковомъ коснѣніи, всѣми своими недостатками искупила себѣ чистоту строгаго церковнаго стиля. Этого могла она достигнуть по пути только своей собственной исторіи, которая предохранила не отъ той заманчивой послѣдовательности въ развитіи художественныхъ силъ, которую такъ блистательно открыло себѣ западное искусство въ готическомъ стилѣ и въ великихъ школахъ итальянской скульптуры и живописи XIV и XV столѣтій. Въ исторіи всякое позднѣйшее явленіе связано законами необходимой послѣдовательности съ предыдущими: и мы не должны сожалѣть, что у насъ не было Джіотто или Беато Анжелико Фьезолійскаго, потому что рано или поздно они привели бы за собою чувственную школу Венеціанскую и приторно-сентиментальную и изысканную Болопскую.

И такъ неразвитость нашей иконописи, въ художественномъ отношеніи, составляеть не только ся отличительный характеръ, но и ся превосходство передъ искусствомъ западнымъ въ отношеніи религіозномъ.

Въ наше просвъщенное время стали наконецъ отдавать должную справедливость раннимъ произведеньямъ грубаго средневъковаго искусства; и если Нъмцы и Французы съ уваженіемъ и любовью обращаются къ своимъ очень невзрачнымъ, часто уродливымъ миніатюрамъ и скульптурнымъ украшеніямъ такъ называемаго Романскаго стиля, искупающимъ въ глазахъ знатоковъ свое безобразіе религіозною идеею и искренностью чувства; то въ глазахъ нашихъ соотечественниковъ еще большаго уваженія заслуживаютъ произведенья древней русской иконописи, въ которыхъ жизненное броженіе формъ изящныхъ съ безобразными и наивная смѣсь величія и красоты съ безвкусіемъ служатъ явнымъ признакомъ молодаго, свѣжаго и неиспорченнаго роскошью искусства, когда оно, еще слабое и неопытное въ техническихъ средствахъ, отважно стремится къ достиженію высокихъ цѣлей и въ неразвитости своихъ элементовъ является прямымъ выраженьемъ неистощимаго богатства идей, въ такой же перазвитости сомкнутаго въ таинственной области вѣрованья.

Чтобы эта общая характеристика русской иконописи не оставалась голословною фразою, необходимо войти въ анализъ нѣкоторыхъ подробностей.

Какъ бы высоко ни цёнилось художественное достоинство какой нибудь изъ старинныхъ русскихъ иконъ, никогда она не удовлетворить эстетически воспитаннаго вкуса, не только по своимъ ошибкамъ въ рисункъ и въ колорить, но и особенно по той дисгармоніи, какую всегда оказываеть на душу художественное произведенье, въ которомъ внѣшняя красота принесена въ жертву религіозной идеѣ, подчиненной богословскому ученію: такъ что, сравнивая съ живописью западною произведенія русской иконописи, мы можемъ говорить вообще о принципахъ этой послёдней, не ставя отдёльныхъ ея экземпляровъ на ряду съ образцами знаменитыхъ мастеровъ западнаго искусства. И такъ, первый признакъ русской иконописи — отсутствіе сознательнаго стремленія къ изяществу. Она не знаеть и не хочеть знать красоты самой по себѣ, и если спасается отъ безобразія, то потому только, что, будучи проникнута благоговѣніемъ къ святости и божественности изображаемыхъ личностей, она сообщаетъ имъ какое то величіе, соотвѣтствующее въ иконѣ благоговѣнію молящагося. Вслѣдствіе этого, красоту замѣняетъ она благородствомъ. Взгляните на лучшіе изъ лицевыхъ святцевъ XVI или XVII в.: при всей неуклюжести многихъ фигуръ въ постановкъ и движеніяхъ, при очевидныхъ ошибкахъ противъ природы, при невзрачности большой части лицъ, все же ни одному изъ тысячи изображений не откажете въ томъ благородствѣ характера, которое могъ сообщить имъ художникъ только подъ тѣмъ условіемъ, когда самъ онъ былъ глубоко проникнуть сознаніемъ святости изображаемыхъ имъ лицъ. Это художественные идеалы, высоко постановленные надъ всѣмъ житейскимъ; идеалы, въ которыхъ русскій народъ выразилъ свои понятія о человѣческомъ достоинствѣ, и къ которымъ, вмёстё съ молитвою, обращался онъ, какъ къ образцамъ и руководителямъ въ своей жизни. И тѣмъ дороже для пасъ эти иконописные идеалы, что древняя Русь, до самаго XVII стольтія, за отсутствіемъ искусственной поэзіи,

не знала другихъ поэтическихъ идеаловъ, кромѣ полумиенческихъ личностей древняго богатырскаго эпоса, такъ-что только въ произведеньяхъ иконониси наши предки вполиѣ могли выразить свою творческую фантазію, вдохновленную христіанствомъ.

Чтобъ опредълять господствующий характерь этихъ иконописныхъ идеаловъ, надобно обратить вниманіе на выборъ самыхъ сюжетовъ и на точку зрёнія, съ которой они изображались. Взгляните опять на лицевые святцы ние на любой изъ старинныхъ иконостасовъ, и тотчасъ же уведите, какія личности болье господствують въ нашей иконописи, юныя и свъжія, или старческія и изможденныя, красивыя и женственныя или мужественныя и строгія? Во-первыхъ, вы зам'єтите, что иконопись предпочитаетъ мужскіе идеалы женскимь, придавая большее разнообразіе первымь, и не умья и не желая взображать женскую красоту в грацію, такъ что женскія фигуры въ нашей иконошиси вообще незначительны, мало развиты и однообразны. Вовторыхъ, изъ мужскихъ фигуръ лучше удаются старческія или по крайней мёрѣ зрѣлыя, характеры вполнѣ сложившіеся, лица съ бородою, которую такъ любить разнообразить наша иконопись, и съ ръзкими очертаньями, придающими иконописному типу индивидуальность портрета, какъ это можно видѣть напримъръ изъ приложеннаго здъсь снимка (рис. 3) съ фотографической копіи иконы Николая Чудотворца, известной подъ названіемъ келейной иконы Преп. Сергія Радонежскаго. Описаніе этого особенно популярнаго на Руси иконописнаго типа помѣщено ниже, гдѣ говорится о подлинникахъ. Менѣе удаются юноши, потому что ихъ очертанія, по неопредбленности нѣжныхъ, переливающихся линій, сближаются съ дѣвическими. Впрочемъ, изображенья ангеловь нерёдко являются въ нашей иконошиси замёчательнымъ въ этомъ отношении исключениемъ, удивляя необыкновеннымъ благородствомъ своей неземной натуры. — Еще меньше мужскихъ юношескихъ фигуръ, удаются ФИГУРЫ детскія, для изображенія которыхъ требуется еще больше нёжности и мягкости, нежели въ фигурахъ женственныхъ. Эту сторону нашей иконошиси лучше всего можно оценить въ изображенияхъ Христа-младенца, который обыкновенно больше походить на маленькаго взрослаго человёка, съ рёзкими чертами вполнё сложившагося характера, какъ бы для выраженія той богословской иден, что Предв'єчный младенець, не разд'єляя съ смертными слабостей дётскаго возраста, и въ младенческомъ своемъ образѣ являеть строгій характерь искупителя и небеснаго Судіи.

Потому, въ изображении Богородицы съ Христомъ младенцемъ, иконопись изобъгаетъ намековъ на природныя, наивныя отношения, въ которыхъ съ такою грацією высказываются иѣжные инстинкты между обыкновенными матерьми и ихъ дѣтьми. Древній типъ Богородицы Млекопитательницы,

8



3. Икона Св. Николая Чудотворца, по преданію — келейная Препод. Сергія Радонежскаго.



общій западу и востоку, на западѣ получныть самое разнообразное развитіе; на востокѣ же, хотя и сохранныся, какъ остатокъ преданія, но менѣе занимать воображеніе художниковъ, нежели типъ строгій, отрѣшенный отъ всякихъ намековъ на земныя отношенія меж цу матерью и ся младенцемъ. Съ этою цѣлью, Богородица изображается въ нашей иконописи болѣе задумчивою и углубленною въ себя, нежели внимательною къ носимому ею, и только наклоненіемъ головы иногда сопровождаеть она выраженіе на лицѣ какогото скорбнаго предчувствія, обыкновенно называемое умиленіемъ. Вообще въ ней слишкомъ много мужественнаго и строгаго, чтобъ могла она низойти до слабостей материнскаго сердца, равно какъ въ самомъ Младенцѣ столько возмужалаго и зрѣлаго, что съ его величіемъ была бы уже несовиѣстна рѣзвая игривость неразумнаго младенца; для этого и изображается онъ обыкновенно ребенкомъ не самаго ранняго возраста, а уже нѣсколько развившимся, чтобъ зрѣлость господствующей въ его лицѣ мысли менѣе [противорѣчила дѣтской фигурѣ.

Отрёшенность отъ житейскихъ условій, принятая за принципъ въ нашей иконописи, выразилась въ этой священной группѣ замѣною семейныхъ узъ неземнымъ союзомъ, въ которомъ Богоматерь представляется мистическимъ престоломъ, на которомъ возсѣдаетъ ея Божественный сынъ, благословляющій своею десницею. Эта мысль нашла себѣ самое полное выраженіе въ вонмѣ такъ называемомъ Знаменіе, въ одномъ изъ древнѣйшихъ на Руси, мѣстное чествованіе котораго съ раннихъ временъ Новгородъ раздѣлягъ съ Аеонскою Горою.

Если нашу иконопись въ группѣ Богоматери съ Христомъ-младенцемъ упрекають въ недостаткѣ жизненныхъ отношеній семейной любви; то еще большихъ упрековъ заслуживаетъ живопись западная въ тѣхъ крайностяхъ, до которыхъ она доходитъ въ изображеніи этихъ житейскихъ отношеній, заставляя Богородицу забавлять своего [Предвѣчнаго младенца птичкою или цвѣткомъ <sup>1</sup>), кормитъ его ягодами и плодами <sup>3</sup>), держать его у своихъ ногъ, иъ то время, какъ онъ, хотя и граціозно, но неразумно рѣзвится, или обнимается и играетъ съ своимъ товарищемъ, маленькимъ Іоанномъ Предтечею. Самые ангелы, которыхъ католическое искусство часто вводитъ въ эту группу, играютъ роль слишкомъ наивную. Они забавляютъ Младенца не только музыкою, но и плодами, къ которымъ онъ простираетъ свои ручки <sup>3</sup>). Уже и

8\*



<sup>1)</sup> Скульптурное взображение Мадонны съ цвёткомъ (Madonna del Fiore) Пизанской цикомы, въ церкви Madonna della Spina въ Пизё и на вратахъ Флорентийскаго собора.

<sup>2)</sup> Напр. Квентина Мессиса въ Берлинскомъ музеѣ — Мадонна, кормящая Христа виднями.

<sup>8)</sup> Мемлинга въ флорентійской галлерев Uffizi.

совмёщеніе въ одной картинѣ Христа-младенца и дитяти Іоанна Предтечн съ ихъ святыми матерями, столь обыкновенное въ живописи католической, нарушаеть постороннею примѣсью идею о Предвѣчномъ Младенцѣ, носимомъ Богоматерью. Эта идея совсѣмъ исчезаеть въ странномъ изображеніи, особенно распространенномъ въ древней живописи Голландской и Кёльнской, и извѣстнаго подъ именемъ Святаго Родства (die heiligen Sippen). Богородица съ Христомъ-Младенцемъ сидитъ окруженная дѣтьми — будущими Апостолами съ ихъ матерями; позади стоятъ ихъ мужья. Дѣти играютъ въ игрушки, дѣлятъ между собою лакомства, учатся у своихъ матерей читатъ <sup>4</sup>). Правда, что свобода наивной фантазіи иногда внушала художникамъ самыя граціозныя идеи, какъ напримѣръ, въ знаменитомъ Кёльнскоть образѣ Ма-

донны въ Саду Розъ; но вообще идея религіозная, возвышенная и строгая, ногрязала въ мелочахъ дъйствительности, принимая характеръ сентиментальный и женоподобный, именно въ следствіе развитія женственнаго чувства въ Богоматери, какъ въ идеалѣ всёхъ смертныхъ матерей. Этотъ принципъ имѣетъ свою добрую сторону въ жизненности типа Богоматери, въ его примѣнимости къ вседневной обстановкѣ дъйствительности, но вмѣстѣ съ тѣмъ предлагаетъ для фантазіи слишкомъ заманчивый путь заглушить божественную идею житейскими мелочами.

Въ противоположность излишней строгости и мужественности, до которыхъ часто доводится типъ Богоматери въ русской иконописи, живопись западная наклонна къ излишней сентиментальности и женственности, которою эта живопись иногда будто намъренно играетъ. Въ этомъ отношеніи заслуживаетъ вниманія одинъ странный мистическій сюжетъ, встръчающійся и въ итальянскомъ, и въ нёмецкомъ, даже въ чешскомъ искусстве, и, кажется, особенно распространенный въ древне-голландскомъ. Это, если можно такъ выразиться, Женская Троица, состоящая въ изображеніи группы изъ трехъ фигуръ: Христосъ-Младенецъ сидитъ на рукахъ Богородицы, а сама Богородица, иногда какъ ребенокъ, иногда какъ взрослая девица, сидитъ на рукахъ своей Матери Анны. Особенно поражаетъ своей крайнею наивностью этотъ сюжетъ въ изображеніяхъ искусства неразвитаго, представляющаго Христа-Младенца въ видъ куклы, которою будто забавляется девочка, сидяидая на рукахъ своей Матери<sup>э</sup>).

Чтобы изъять священныя изображенія изъ мелочной обстановки ежедневной жизни, наша иконопись возводить ихъ въ область молитвеннаго че-



<sup>1)</sup> Въ публичныхъ галлереяхъ Кёльна (№ 68), Антверпена (№ 74), Франкоурта на Майнъ (№ 155).

<sup>2)</sup> Напр. въ иконъ, изображающей Св. Бегу и Св. Анну, между женами, въ Большомъ Женскомъ монастыръ (Grande Beguinage) въ Гентъ.

ствованія. Величавыя фигуры Апостоловъ, Пророковъ и Праотцевъ, съ объихъ сторонъ ярусовъ иконостаса, съ благоговѣніемъ молитвы притекаютъ къ Господу Богу, возсѣдающему на престолѣ. Святые, въ лицевыхъ святцахъ, или молятся сами или благословляють обращающихся къ нимъ съ молитвою; иные держатъ въ рукахъ Св. Писаніе, въ видѣ книги или святка съ начертаннымъ на немъ священнымъ текстомъ. Джянія, то есть, событія изъ ихъ жизни, остаются на заднемъ планѣ, и потому изображаются мелкимъ письмомъ кругомъ самого святаго, написаннаго въ значительно большихъ размѣрахъ. Само собою разумѣется, что молитвенное настроеніе налагаетъ замѣтную печать однообразія на всѣ эти священныя лица, за то предохраняетъ иконописца отъ паденія въ тривіальность и въ оскорбительную для релитіознаго чувства наивность, которыя неминуемо обнаружились бы, еслибы его слабое и неразвитое искусство отказалось отъ служенія молитвѣ.

Однообразіе молитвенной постановки усиливается однообразіемъ разрядовъ, на которые дёлятся изображаемыя фигуры, въ ихъ опредёленныхъ преданіемъ костюмахъ: это праотцы, апостолы, мученики, святители, отшельники, монахи, цари и царицы и т. д. Присовокупленіе собственно русскихъ святыхъ къ циклу обще-христіанскому, заимствованному изъ Византіи, мало внесло разнообразія въ эту систему, какъ потому что русскіе святые писаинсь на образецъ типовъ, заимствованныхъ изъ Византіи, такъ и потому, что кругъ русскихъ святыхъ ограничивается, за немногими исключеньями, князьями и монахами. Такъ какъ по средневёковому обычаю, свётскіе люди подъ конецъ своей жизни для спасенія души принимали монашескій чинъ, то и нёкоторые князья и княгини чествуются и изображаются святыми только въ ихъ монашескомъ видё, какъ напримёръ, Александръ Невскій <sup>1</sup>), Петръ и Февронія Муромскіе.

Монастырское и аскетическое направленіе, вообще господствующее въ лицевыхъ русскихъ святцахъ, очевидно, указываетъ на ихъ развитіе подъ вліяніемъ церковныхъ властей и монаховъ. Сношенія съ монастырями Аеонской Горы, хотя и не частыя, могли способствовать этому направленію. Отчужденіе иконошиси отъ природы и отъ всего нѣжнаго, цвѣтущаго и молодаго соотвѣтствовало аскетическимъ идеямъ о покореніи плоти духу и о ея изможденіи и умерщвленіи. Потому русская иконопись, давъ значительное деполненіе восточнымъ святцамъ типами аскетическими и монашескими, почти вовсе не развила русскихъ типовъ женскихъ, которыхъ въ нашикъ лицевыхъ святцахъ не насчитывается и до десятка. Этому излишнему презрѣ-

<sup>1)</sup> Котораго новъйшие живописцы, по незнанию иконописныхъ преданий, обыкновенно пишутъ въ княжескомъ одбяния.

нію къ женщинѣ на востокѣ опять противополагается направленіе католическое, которое, примиривъ съ догматами церкви вѣжливость къ дамамъ Трубадуровъ и Миннезенгеровъ, внушило Данту свою возлюбленную возвести въ мистическій образъ Богословія, и которое, создало Кьяру Ассизскую, Екатерину Сіенскую и столько другихъ граціозныхъ, восторженныхъ и сентиментальныхъ женскихъ идеаловъ, размноживъ ихъ наконецъ до одиннадцати тысячъ святыхъ дѣвицъ, будто бы погибшихъ вмѣстѣ съ св. Урсулою, ихъ предводительницею — сюжетъ знаменитыхъ иконъ, которыми Мемлингъ украсилъ раку этой святой <sup>1</sup>). Напротивъ того, скромную и не богатую фантазію русскаго иконописца воспитывали строгіе типы Варлаама Хутынскаго, Сергія Радонежскаго, Кирилла Бѣлозерскаго, Зосимы и Савватія Соловецкихъ, Антонія и Өеодосія Печерскихъ и другихъ монашествующихъ подвижниковъ Русской земли, которыхъ однообразные характеры, результатъ одинаковаго призванія и одинаковыхъ условій жизни, усиливали однообразный строй русской иконописи.

Было бы вопіющею несправедливостью противь условій изящнаго вкуса—не согласиться съ тѣми, которые видять одинъ изъ существенныхъ недостатковъ нашей иконописи именно въ этой суровости аскетизма; но вмѣстѣ съ тѣмъ, на основаніи тѣхъ же условій изящнаго, слѣдуетъ упомянуть, что и католическая изнѣженность, не смотря на привлекательныя формы, въ которыхъ она выражалась, на столько же оказалась далека отъ своей цѣли въ искусствѣ церковномъ, даже можетъ быть еще дальше, нежели восточная суровость; потому что эта изнѣженность такъ сильно способствовала профанаціи церковнаго стиля, что уже въ XV в. стало входить въ обычай у западныхъ живописцевъ писать Богородицу по портретамъ своихъ женъ; знакомыхъ дамъ и даже любовницъ. Крайность развитія художественности въ ущербъ религіи довела наконецъ художниковъ до того, что они находили для себя очень естественнымъ скандалезный пріемъ изображать Мадонну, въ своихъ этюдахъ, сначала обнаженную, съ ногъ до головы, и потомъ уже драпировать ее одѣяніемъ<sup>\*</sup>).

Переходя отъ отдѣльныхъ фигуръ къ изображенію цѣлыхъ событій и сценъ, мы находимъ въ нашей иконописи тоже однообразіе и туже бѣдность, въ противоположность неистощимому разнообразію сюжетовъ въ церковномъ искусствѣ католическомъ. И въ томъ и другомъ искусствѣ выразились условія исторической жизни и цивилизаціи. Только Прологомъ и Святцами ограничивалось все воспитаніе фантазіи древне-русскаго иконописца, не знав-



<sup>1)</sup> Въ Брюгге, въ больницъ св. Іоанна.

<sup>2)</sup> Напр. Фра-Бартоломео рисунокъ въ Ufüzi во Флоренціи.

шаго ни повёстей, ни романовъ, ни духовныхъ драмъ, всего этого поэтическаго обаянія, въ средё котораго созрёвало искусство на западё. Съ благоговёйною боязнію относились наши предки къ религіознымъ сюжетамъ, не смёя видоизмёнять ихъ изображенія, завёщанныя отъ старины, считая всякое удаленіе отъ общепринятаго въ иконописи такою же ересью, какъ измёнепіе текста Св. Писанія. Отъ этого принципа русское искусство, безъ сомнёнія, много потерпёло въ отношеніи къ своему развитію; оно намёренно наложило на себя узы коснёнія и застоя, и, вмёсто того, чтобы питать воображеніе, держало его цёлыя столётія въ заповёдномъ кругу однообразно повторяющихся иконописныхъ сюжетовъ изъ Библіи и Житій Святыхъ, и если не впало оно въ совершенную апатію, то потому только, что находило для себя жизненный источникъ въ религіозномъ благочестіи.

Если бы изобрѣтательность католической фантазіи умѣла удержаться въ границахъ той счастливой середины, въ которой разнообразіе дъйствительности, не нарушая торжественности священнаго событія, сообщаеть ему живость свѣжаго впечатлѣнія; то искусство католическое безусловно можно бы предпочесть нашему. Но оно такъ рано стало переступать эти границы, что уже въ самыхъ благочестивыхъ произведеньяхъ готическаго стния XIII в. встречается странная примесь игры фантазіи, не обузданной должнымъ уваженіемъ къ святынѣ; напримѣръ, въ церковныхъ рельефахъ, рядомъ съ ангелами и святыми, въ назидание публики, помъщалась скандалезная сцена, какъ любовница Александра Македонскаго фдетъ верхомъ на Аристотель, взнуздавь его будто коня, или какъ поэта Виргилія спускають изъ окна въ корзинѣ, и тому подобные забавные сюжеты, заимствованные изъ шутливыхъ разсказовъ труверовъ. Напротивъ того, наша иконопись, ограждая себя оть чуждой примёси, вмёняеть иконописцу въ обязанность ничего другаго не писать кромѣ священныхъ предметовь, какъ можно это видеть въ следующемъ правиле изъ вышеупомянутаго наставленія иконоинспамъ въ подлинникъ г. Большакова съ лицевыми святцами: «аще убо кто таковое святое дело, еже есть иконное воображение, всяко сподобится искусенъ быти, тогда не подобаетъ ему кромѣ святыхъ воображеній ничтоже начертывати, рекше воображати, еже есть на глумление человъкомъ, ни звёрска образа, ни зміева, ниже ино что плёжющихъ (т. е. пресмыкающихся) или рода гизшевска, кромъ гдъ либо въ прилучшихся дъянінхъ, якоже есть удобно и подобно». — Западное же искусство, чыть больше совершенствовалось, тёмъ больше входила въ религіозные сюжеты примёсь свётская, тёмъ дальше отклонялось искусство отъ строгости религіознаго стиля, развиваясь на той языческой почвё, которая уже во времена Данта давала поводъ Христа называть Юпитеромъ, а Христіянскій рай Олимпомъ.

Если въ искусствѣ итальянскомъ религіозный стиль съ XVI вѣка окончательно быль заглушень античною мноологіей и чувственностью, то искусство древне-фламандское, слёдуя по тому же пути профанація религіознаго чувства, стремилось его уберечь въ большей чистоть искренностью въ воспроизведении дъйствительности, озаренной сіяніемъ религіи. Потому оно предложило себѣ для рѣшенія великую задачу-совмѣстить религію съ матеріализмомъ, и событія и идеи Евангельскія съ домашнимъ обиходомъ. Съ этою цълью оно великія тайны Св. Писанія объясняеть случаями ежедновной жизни, и витесть съ тыть какъ бы освящаеть ежедневность домашняго быта, возводя ея пошлыя формы до сюжетовъ Евангельскихъ. Для принера можно указать на одну изъ безподобныхъ Мадоннъ Ванъ-Эйка<sup>1</sup>). Она сидить на престоль, въ ногахъ разосланъ пышный коверъ --- подробность, отлично удающаяся этой школь. Христосъ-Младенецъ сосеть ся грудь, а въ львой рукѣ держитъ яблоко. Чувственности его выраженія, приличнаго самому занятію, соотвѣтствуетъ чувственное наслажденіе, съ которымъ на него смотрить мать. Это — возведение въ идеаль момента, вполне чувственнаго. Налево отъ престола на окне лежатъ два яблока, на право на окне же --тазъ съ водою, а повыше, въ нишѣ-подсвѣчникъ безъ свѣчи и графинъ съ водою: однимъ словомъ, точно будто бы царственный престолъ перенесенъ въ голландскую кухню, освященную неземнымъ присутствіемъ самой Мадонны.-Много искреннаго благочестія въ портретахъ, которыми фламандскій художникъ наполняеть Евангельскія сцены; и отсутствіе идеальности, соотвётствующей сюжету, восполняется правдою и искренностью. Его вдохновляеть только жизнь, только действительность, въ которой онъ стремится прозрѣть Евангельскіе идеалы, но вмѣсто ихъ пишеть портреты гражданъ Гента и Антверпена. Потому религіозный идеаль и портреть соединяются для него въ одно нераздѣльное цѣлое, а самая прилежная, дагерротипная отдёлка подробностей является въ немъ знакомъ столько же любве къ природѣ, сколько и религіознаго благоговѣнія къ изображаемому священному предмету во всёхъ его мельчайшихъ подробностяхъ.

Постороннія примѣси къ религіознымъ сюжетамъ, умножаясь болѣе и болѣе вмѣстѣ съ развитіемъ западнаго искусства, мало по малу отодвигаютъ назадъ интересъ религіозный, и такимъ образомъ икона переходитъ въ картину, и живопись церковная въ историческую, портретную, ландшафтную и жанровую. Этотъ переходъ во всей ясности выражается во множествѣ произведеній, въ которыхъ религіозный сюжетъ берется только поводомъ для изображенья чего нибудь другаго, что больше интересуетъ художника. Такъ

<sup>1)</sup> Въ городскомъ музећ во Франкфуртв на Майнв.

наприм'єръ, Брейгель береть изъ Евангелія Голговское событіе для того только, чтобъ загромоздить свою картину разнообразными сценами изъ быта народнаго, съ толпами з'євакъ, продавцевъ всякой всячины, и вообще со всёми шумными развлеченьями базарной толкотни, въ которой Евангельское событіе сокращается до пошлыхъ разм'єровъ торговой казни<sup>1</sup>). Павелъ Веронезъ<sup>3</sup>) любилъ писать Бракъ въ Кан'є Галилейской, потому что этотъ сюжеть даваль его исторической кисти самый полный просторъ для изображенія роскошныхъ пировъ Венеціанскихъ и современнаго ему общества дамъ, кавалеровъ, въ ихъ современныхъ костюмахъ, съ собаками, пажами, Арапами и служителями, которые суетятся около пышнаго стола. Рубенсъ подъ предлогомъ Святаго Семейства писалъ семейные портреты, въ которыхъ его жена зам'єняла Богородицу, онъ самъ Іосифа, а двое білокурыхъ толстыхъ ребятъ, играющихъ въ соломенной люлькѣ.—Христа-Младенца и маленькаго Предтечу<sup>3</sup>).

Итакъ, основываясь на историческихъ данныхъ, следуетъ вывести, нзь сравненія искусства на западь и у нась, тоть результать, что церковное искусство на западъ было только явленіемъ временнымъ, переходнымъ, для того, чтобъ уступить мёсто искусству свётскому, живописи исторической, жанру, ландшафту; напротивь того, искусство русское, самыми недостатками къ развитію удержанное въ предѣлахъ религіознаго стиля, до позднейшаго времени во всей чистоте, безъ всякихъ постороннихъ примесей, осталось искусствомъ церковнымъ. Со всею осязательностью вибшией формы въ немъ отразвлась твердая самостоятельность и своеобразность русской народности, во всемъ ся несокрушимомъ могуществѣ, воспитанномъ многими въками коснънія и застоя, въ ся непоколебимой върности однажды принятымъ принципамъ, въ ея первобытной простоть и суровости нравовъ. Строгія личности иконописныхъ типовъ, мужественные подвижники и самоотверженные старики-аскеты, отсутствіе всякой нёжности и соблазновь женской красоты, невозмутимое однообразіе иконописныхъ сюжетовъ, соотвётствующее однообразію молятвы — все это вполнѣ соотвётствовало суровому, сельскому народу, медленно слагавшемуся въ великое полнтическое цёлое, народу трудолюбивому, прозаическому и незатёйливому на изобрётенія ума и воображенія, который, при малосложности своихъ умственныхъ нитересовь, быль такъ мало способень къ развитию, что многие века довольствовался однообразными преданьями старины, бережно ихъ сохраняя вь первобытной чистоть.

<sup>1)</sup> Въ Берлинскомъ музећ.

<sup>2)</sup> Напр. въ Луврской галлерећ, въ Парижћ.

<sup>3)</sup> Напр. въ газдерев Uffizi въ Флоренцін.

## II. Русскій иконописный подлинникъ.

Не смотря на свою крайнюю отсталость сравнительно съ западнымъ, наше искусство, следуя своимъ историческимъ судьбамъ, выработало въ своей средь такой великій, монументальный факть, который должень быть на ряду со всёмъ, чёмъ только можетъ гордиться искусство на западё. Этоть великій памятникъ, это громадное произведенье русской иконописине отдѣльная какая нибудь икона или мозанка, не образцовое созданіе геніальнаго мастера, а цёлая иконописная система, какъ выраженіе дёятельности мастеровъ многихъ поколѣній, дѣло стольтій, система, старательно обдуманная, твердая въ своихъ принципахъ и послѣдовательная въ проведени общихъ началъ по отдъльнымъ подробностямъ, система, въ которой соединились въ одно цёлое наука и религія, теорія и практика, искусство и ремесло. Этотъ великій памятникъ русской народности извѣстенъ подъ именемъ Иконописнато Подлинника, то есть, руководства для иконописцевъ, содержащаго въ себѣ всѣ необходимыя свѣдѣнія для нанисанія иконы, техническія и богословскія, то есть, не только практическія наставленія, какъ заготовлять для иконы доску, какъ ее загрунтовывать левкасомъ, или бълою мастикою, какъ накладывать золото и растирать краски, но и свёдёнія историческія и церковныя о томъ, какъ изображать священныя лица и событія, соотвѣтственно Св. Писанію и преданьямъ церкви. Плодъ просвѣщенія древней Руси, ограниченнаго тёснымъ объемомъ церковныхъ книгъ, Подлинникъ-возникъ и развивался на основѣ Прологовъ, Миней, Житій Святыхъ и Святцевъ, будучи такимъ образомъ полнымъ выраженіемъ встать свёдёній древне-русскаго иконописца, литературныхъ и художественныхъ. Какъ на западѣ великіе художники стояли въ уровень съ современнымъ имъ просвѣщеньемъ и заявили свою дѣятельность столько же въ искусствѣ, сколько и въ литературѣ и наукѣ; такъ и наши древніе иконописцы стояли во главѣ просвѣщенныхъ людей древней Руси, что они засвидѣтельствовали созданною ими художественно-литературною системою Иконописнаго Подлинника, изъ которой ясно видно, что относительно своего времени они были несравненно образованные, нежели новыйшие русские художники относительно современнаго имъ состоянія просвѣщенія.

Подлинникъ никогда не былъ напечатанъ, а распространялся во множествѣ списковъ, составляя необходимую принадлежность каждой иконопис= ной мастерской. Такъ было въ древней Руси, такъ осталось и доселѣ между сельскими икононисцами. Списки Подлинника, происходя отъ одного общаго -\* 43 \*

источника и будучи согласны между собою въ общихъ основныхъ положеніяхъ, различаются только по большему или меньшему развитію и распространенію правиль и свёдёній, потому что, съ теченіемъ времени, согласно практическимъ требованіямъ, малосложное и краткое руководство все бол'є и бол'є усложнялось, будучи время отъ времени дополняемо и изм'єняемо самими мастерами, которые имъ пользовались: такъ что въ теченіе какихъ нибудь полутораста л'єть, отъ конца XVI-го, или отъ начала XVII в., и до начала XVIII-го изм'єняющійся и развивающійся составъ подлинника служить прямымъ указателемъ историческаго хода самой иконониси.

Такъ какъ въ исторіи искусства теорія является тогда, когда, послё долгаго времени, сама художественная практика уже выработается въ надлежащей полноть и созрѣегь; то и наши Иконописные Подлинники не могли составиться раньше XVI вѣка, когда сосредоточение русской жизни въ Москвѣ, дало возможность установиться броженію древнихъ элементовъ дотолѣ разрозненной Руси, и отнестись къ прожитой старинѣ сознательно, какъ къ предмету умственнаго наблюденія. Централизаціи государственныхъ силь соотвётствуеть въ исторіи просв'єщенія Руси собираніе въ одно цѣлое разрозненныхъ преданій русской старины. Только къ концу XV в. собраны были вместе все книги Ветхаго и Новаго Завета, и то еще не въ Москвѣ, а въ Новгородѣ, который тогда стоялъ во главѣ русскаго просвѣщенія. Только къ половинѣ XVI в., и тоже въ Новгородѣ, приведенъ былъ въ исполнение громадный національный планъ --- собрать въ одно цёлое всё житія византійскихъ и русскихъ святыхъ, и этотъ колоссальный памятникъ, извёстный подъ именемъ Макарьевскихъ Четій-Миней, завёщалъ усиливающейся Москвѣ, какъ свое лучшее наслѣдство, сходившій съ исторической сцены Новгородъ, вмёстё съ своими древними иконами, церковными вратами и драгоцѣнною церковною утварью, которыя, какъ воинскую добычу, перевозная изъ покореннаго города къ себѣ въ Москву и въ окрестныя мѣстечки Московскіе завоеватели. Но и въ половинѣ XVI вѣка Иконоинсный Подлинникъ еще не былъ составленъ; что явствуетъ изъ приведенной выше статьи изъ Стоглава, въ которой по поводу церковной цензуры и источниковъ для иконописцевъ непремѣнно было бы упомянуто и объ этомъ столь важномъ руководствѣ. Напротивъ того Стоглавъ послужилъ причиною и поводомъ къ составлению Подлинника, почему и помъщается въ видъ предисловія къ этому посл'єднему выше приведенная глава изъ Стоглава.

По существу русской иконониси—неукоснительно слёдовать преданію, надобно полагать, что и до извёстнаго намъ Подлинника, должны были существовать для иконописцевъ какія нибудь пособія и источники; потому что нельзя же было мастеру всякій разъ, какъ понадобится нисать икону, дё-

лать экскурсін по разнымъ городамъ и монастырямъ, чтобъ копировать аревніе образны или съ ними соображаться. Свёдёнія о святыхъ и о празиннахъ онъ могъ почерпать езъ Житій Святыхъ и езъ разныхъ церковныхъ книгъ, и особенно изъ Прологовъ, расположенныхъ для удобства въ справкахъ по месяцамъ и числамъ. Но кроме того, необходимо было иметь подъ руками рисованные образцы, снятые на бумагу съ иконъ на деревѣ и на стёнахъ, какъ съ русскихъ, такъ и съ греческихъ, которыя, безъ сомитния, всякій разъ привозная съ собою греческіе мастера, когда были вызываемы на Русь. Эти снимки были не иное что, какъ лицевые Святцы, то есть, изображения всего церковнаго круга, расположенныя по мёсяцамъ и по днямъ. Для практическаго удобства при каждомъ взображени должны были помѣщаться объяснительныя надписи, содержащія въ себѣ краткія свѣдѣнія о праздникахъ и о святыхъ. Такъ какъ снимки эти писалесь сначала на пергаменть, а потомъ на бумагь, по большей части, безъ красокъ, одними контурами, или черными линіями, то въ подписяхъ кратко означались колера не только одежды, но и цвета лица и волосъ. Неизвестно, были ли такіе лицевые подлинники на бумагѣ, въ полномъ своемъ составѣ въ XVI вѣкѣ. но оть начала XVII-го они сохранились, какъ напримъръ, въ рукописи, принадлежащей графу Строганову, а въ отдёльныхъ листахъ, въ собраніяхъ гг. Забѣлена, Маковскаго, Филимонова, и, безъ сомития, у многихъ изъ современныхъ иконописцевъ.

Собственно такъ называемый Иконописный Подлинникъ, распространенный во множествѣ списковъ, состоитъ не изъ рисунковъ, а только изъ объяснительнаго текста, и потому можетъ быть названъ Толковымъ въ отличіе отъ Подлинника лицеваго, или отъ рисунковъ.

Этотъ-то Толковый Подлинникъ и составленъ въ следствіе настоятельной потребности, впервые заявленной, какъ следуетъ, въ Стоглаве. Въ основу подлинника были взяты святцы, то есть, какъ самый текстъ, или ме́сяцесловъ, такъ и соответствующіе тексту изображенія. Эта основа неизме́нно проходитъ по всёмъ спискамъ Подлинника, и по краткимъ и по распространеннымъ, и именно этою-то календарною системою Русскій Подлинникъ существенно отличается отъ Подлинника. Греческаго, известнаго по редакціи, изданной Дидрономъ<sup>1</sup>). Русскій Подлинникъ, следуя Святцамъ, даже въ самомъ заглавіи своемъ означаетъ предёлы годичнаго церковнаго цикла: «Последованіе церковнаго пёнія по уставу иже въ Іерусалимъ Святыя Лавры Преподобнаго Отца нашего Саввы: отъ ме́сяца Септемвріа до ме́сяца Августа»—ни: «Синаксарь праздникомъ Господскамъ и Богородич-

<sup>1)</sup> Manuel d'Iconographie chrétienne. Paris. 1845.

нымъ и избраннымъ святымъ великимъ, ино среднимъ и рядовымъ» — или: «Книга, глаголемая Подлинникъ, сирёчь, описаніе Господскимъ праздникомъ и всёмъ святымъ, достовёрное сказаніе, како воображаются и каковымъ образомъ и подобіемъ о всёмъ свидётельствуетъ и извёщаетъ ясно и подробну, отъ мёсяца Сентеврія до мёсяца Августа, по уставу иже въ Іерусалниё святыя Лавры преподобнаго и богоноснаго отца нашего Саввы освященнаго» — и за тёмъ: «Мёсяцъ Септемврій, имёяй дней 30. Начало индикта, спрёчь новаго лёта, за еже въ таковый день внити Господу въ соборище Іудейское и вдатися ему книзё Исаіи Пророка» — и потомъ въ послёдовательномъ порядкё, день за день каждаго мёсяца, описываются соотвёт-

ственно каждому числу мёсяца иконописные сюжеты, то есть, святые и

нраздники. Напротивь того, Подлинникъ Греческій сочиненъ по условной системѣ никоторымъ монахомъ Діонисіемъ изъ Фурны Аграфской, около того же времени, когда составился и Русскій Подлинникъ, то есть, къ началу XVII в. Какъ ученый компиляторъ, Діонисій располагаеть иконописный матеріаль въ такомъ порядкѣ, какой кажется ему удобнѣе для обозрѣнія. Начавъ литературнымъ посвящениемъ своего сочинения имени Богородицы, и приличнымъ обращениемъ къ читателю съ скромнымъ заявлениемъ о своемъ посильномъ трудь, авторъ излагаеть его содержание въ трехъ частяхъ, существенно отличающихся одна отъ другой. Въ 1-й части содержатся свёдёнія техническія, нивющія предметомъ переводъ копій съ оригиналовъ, заготовленіе досокъ для иконъ, золочение и составление красокъ. 2-я часть, самая важная для исторіи искусства, содержить въ себѣ описаніе всѣхъ иконописныхъ сюжетовъ, но не въ календарномъ, а въ систематическомъ порядкъ: сначала описываются Ветхозавѣтные сюжеты, начиная съ изображенія Девяти Ангельскихъ чиновъ, Низверженія Люцифера и Творенія Міра. Затѣмъ идуть сюжеты Евангельскіе, начиная Благов'єщеніемъ и оканчивая Страстями Господними и Евангельскими притчами. Потомъ: Праздники Богородичные, 12 Апостоловъ, 4 Евангелиста, св. епископы, діаконы, Мученики, Пустынники, Мироносицы, 7 Вселенскихъ соборовъ и проч. Далъе Чудеса главнъйшихъ святыхъ, а именно: Архангела Миханла, Іоанна Предтечи, Апостоловъ Петра и Павла, Николая Угодника, Георгія Поб'єдоносца, Екатерины Мученицы и св. Антонія. За тёмъ слёдуеть любопытный эпизодъ, противорёчащій общей системѣ автора. До сихъ поръ онъ неукоснительно слѣдоваль своей богословской системѣ, но она оказалась слишкомъ общею и неудобною для распредёленія по искусственнымъ рубрикамъ множества мучениковь; потому, хотя въ общей системѣ Діонисій и помѣстиль описаніе нѣкоторыхъ изъ нихъ, но, не справившись съ обширнымъ матеріаломъ, долженъ быль присовокупить цёлую главу о Мученикахъ же, въ календарномъ порядкё съ сентября по августь. 2-я книга оканчивается изображеніями алегорическими и поучительными, каковы: Житіе истиннаго инока, Лёствица душевнаго спасенія и Путь къ Небу, Смерть Праведника и Грёшника, и т. п. Книга 3-я имбеть предметомъ общую систему иконописныхъ сюжетовъ въ примбненіи къ украшенію храма, то есть, какими сюжетами расписываются церковныя стёны и своды. Сочиненіе Діонисія оканчивается отрывочными статьями о происхожденіи иконнаго писанія, объ образе и подобіи Інсуса Христа и Богородицы, и наконецъ о надписяхъ на иконахъ.

Основываясь на стать Греческаго Подлинника о Мученикахъ, расположенной въ порядкъ мъсяцеслова, надобно полагать, что до сочиненія Діонисія могли ходить по рукамъ греческихъ мастеровъ иконописныя руководства двоякаго состава: одни содержали въ себъ свъдънія техническія и описанія иконописныхъ сюжетовъ, внъ мъсяцесловнаго порядка; другія же были расположены по мъсяцеслову. Но такъ какъ нельзя было подъ эту систему святцевъ подвести все разнообразіе иконописныхъ сюжетовъ, то Діонисій предпочелъ другую, искусственную систему.

Что въ Греческомъ Подлинникѣ приведено въ стройный порядокъ, то въ подлинникахъ Русскихъ помѣщается отрывочно и случайно, какъ дополненіе къ мѣсяцесловной системѣ, а именно: техническія наставленія о размѣрѣ фигуръ, о золоченіи и разскрашиванья, а также иконописные сюжеты, которые не были введены въ кругъ мѣсяцеслова, каковы: Праздники подвижные, то есть, не входящія въ числа мѣсяцеслова: Воскресеніе Христово, Сошествіе Св. Духа и т. д., а также Страшный Судъ, Св. Софія, Сивилы и древніе поэты и философы, лицевыя изображенія молитвъ, иконы на иконостасѣ и т. п.

Судя по Греческому Подлиннику, а также по дошедшимъ до насъ западнымъ художественнымъ руководствамъ ранней эпохи, каковы сочинения: католическаго монаха Теофила XIII в. <sup>1</sup>) и итальянца Ченнино Ченнини конца XIV в. <sup>3</sup>) (по редакція 1437 г.), —оказывается, что въ раннюю эпоху на западѣ, какъ и позднѣе на востокѣ, искусство не отдѣлялось строгими границами отъ ремесла. Какъ Діонисій начинаетъ свое руководство статьями чисто ремесленнаго содержанія; такъ и сочиненія Теофила и Ченнини имѣютъ предметомъ только ремесленную сторону производства. Сочиненіе Теофила состоитъ изъ трехъ частей. 1-я часть, имѣющая предметомъ живопись, вся посвя-

<sup>1)</sup> Theophili presbyteri et monachi libri III seu diversarum artium schedula. Opera et studio Caroli de L'Escalopier. Парижъ и Лейппитъ. 1843.

<sup>2)</sup> Il libro dell'arte, o trattato della pittura di Cennino Cennini. Per cura di G. e C. Milanesi. Firenze. 1859.

щена техническимъ статьямъ о краскахъ, о письмѣ на деревѣ и на стѣнахъ, о золоченія, о производствѣ миніатюръ въ книгахъ. 2-я часть содержитъ наставленія о стеклянномъ производствѣ, то есть, какъ изготовлять печи для этого предмета, какъ дѣлать окна и какъ ихъ расписывать — наставленія, относящіяся къ той цвѣтущей эпохѣ готическаго стиля, когда расписанныя стекла составляли существенную принадлежность храма. Въ этой же части между прочимъ помѣщены свѣдѣнія о финифти и о *Греческомъ* стеклѣ, употребляемомъ въ мозанкахъ (гл. XV). Наконецъ 3-я часть посвящена производству металлическому, изъ желѣза, мѣди, бронзы, золота и серебра, о басемныхъ и обронныхъ работахъ, о ніелю, о закрѣпленіи и впайкѣ въ металлы драгоцѣнныхъ камней, о томъ, какъ дѣлать церковные потиры, подсвѣщники, кадила и паникадила и другую металлическую утварь.

Ченнини, образованный уже въ школѣ Джіоттовской, будучи ученикомъ Аньёло-да-Таддео, сына Таддео-Гадди, извѣстнаго ученика Джіоттова, хотя имѣетъ уже ясныя понятія о необходимости для художника изучать природу, знаетъ свѣтло-тѣнь и перспективу, и свидѣтельствуетъ о значительномъ развитіи своего вкуса; но и его руководство преимущественно и собственно имѣетъ предметомъ одно техническое производство: о составленіи красокъ и ихъ употребленіи, о расписываньи не только церковныхъ стѣнъ, но и матерій, знаменъ, гербовъ, объ україненія шлемовъ и щитовъ, лошадиной збруи, даже о бѣлилахъ и румянахъ и притираньяхъ для дамъ. Посвящая свое сочиненіе собственно живописи, авторъ касается въ нѣсколькихъ статьяхъ и скульптуры, предлагая правила лѣпить рельефы и снимать скульнтурные портреты, какъ грудные такъ и въ полный рость.

Основываясь на сравненьи съ этими художественными руководствами, надобно полагать, что и въ нашихъ Подлинникахъ техническія наставленья о левкасѣ и олифѣ, о золоченьи, о краскахъ и т. п. входили уже въ его древнѣйшія редакція, впрочемъ не иначе, какъ случайныя приложенія; такъ что по мѣрѣ распространенья Подлинника въ спискахъ, эта техническая часть иконописи, или сокращалась или и вовсе выбрасывалась, какъ дѣло коротко извѣстное въ каждой мастерской на практикѣ<sup>1</sup>). Такимъ образомъ нашъ Подлинникъ, при древнѣйшихъ основахъ церковнаго преданія, по своему мѣсяцесловному характеру, образовавшемуся въ связи съ исторіею церкви, представляетъ въ развитіи художественной теоріи явленіе позднѣйшее, нежели руководства Теофила и Ченнини, исключительно посвященныя

<sup>1)</sup> Ровинскій въ своей исторів рус. школь якон., на стр. 75, неязвёстно, на какомъ основанія приписываетъ Погодинскій подлинникъ (въ С.-Петерб. публ. библ. № 1980) съ техническими статьями, къ налазу XVII и даже къ концу XVI в., тогда какъ въ немъ явны слёды поздивайтаго польскаго вліянія.

техникѣ. Западные мастера заботятся только о производствѣ изящной формы; русскіе иконописцы стараются о приведеніи въ извѣстность всѣхъ икононисныхъ сюжетовъ цѣлаго годичнаго цикла; первые являются мастерами въ своихъ хорошо устроенныхъ мастерскихъ, снабженныхъ всѣми пособіями для многосложныхъ работъ и изъ стекла, и изъ камня, и глины, и изъ металловъ; послѣдніе, какъ богословы и археологи, соображаются съ преданьями церкви и опредѣляютъ существо иконописнаю образа и подобія изображаемыхъ сюжетовъ. Какъ на западѣ рано воспитанное вниманіе къ художественной техникѣ быю залогомъ будущихъ успѣховъ въ послѣдовательномъ совершенствованьи искусства; такъ у насъ богословскіе интересы, предваривъ художественную технику, отодвигали ее на второй планъ, и тѣмъ способствовали коснѣнію русскаго искусства.

Вторая отличительная черта русскихъ Подлинниковъ отъ западныхъ руководство-это раннее обособление иконописи, отлучение ея отъ прочихъ искусствь, которое ведеть свое начало оть древныйшихъ церковныхъ преданій эпохи иконоборства, отдѣлившей живопись оть скульптуры, и которое въ последстви на Руси усилнось за отсутствиемъ потребностей и средствъ къ монументальнымъ сооруженьямъ изъ камня, украшеннымъ всею роскошью формъ архитектурныхъ и скульптурныхъ. На западъ, напротивъ того, мы уже видели въ XIII в. французскаго архитектора, который быль вмёстё и скульпторомъ и живописцемъ. Соотвётственно идеё о совокупности художественныхъ формъ живописи и скульптуры, составляющихъ нераздъльные, живые члены одного архитектурнаго цълаго, такъ вводить своего ученика въ святилище искусства монахъ Теофиль во вступлении къ 3-ей части своего руководства: «Великій Пророкъ Давидъ, котораго, за простоту и духовное смиреніе, искони вѣковъ самъ Господь, по предопредѣленію въ своемъ предвъдънін, избралъ въ своемъ сердцъ и возвель въ цари своему любимому племени, утвердивь его своимъ Духомъ Святымъ на благочестное и премудрое управление, оный Давидъ, со всёмъ устремлениемъ ума своего предаваясь любви къ своему Создателю, между прочимъ изрекъ: Госмоди, возлюбият благольпіе дому Тооего. Мужь, облеченный такимь могуществомь и глубиною разума, домомъ именуетъ обиталище небеснаго царства, въ которомъ самъ Господь въ неизреченной славѣ своей предсъдаетъ ликовствующимъ чинамъ Ангельскимъ, и къ которому взываетъ Псалмонѣвецъ изъ глубины утробы своей: едино просига ота Господа, то взыщу: еже жити ет дому Господни вся дни живота моего; или, возгорая желаніемъ того прибъжища преданной души и чистаго сердца, гдъ самъ Господь воистину пребываеть, такь онь молитвословить: Духа правый обнови во утробъ моей: несомнѣнно, возревноваль онъ объ украшенія дома Господня внѣшняго, то

Digitized by Google

есть, мѣста для молитвы. Однако сколько ни горѣль онъ усердіемъ быть строителемъ храма, но не сподобился того по причинѣ частаго пролитія крови, хотя и вражеской, и всё строительные запасы, золото, серебро, мёдь и жельзо завышаль сыну своему Соломону. Онъ читаль въ книгъ Исхода. какъ Господь повелътъ Моисею соорудить скинію и поименно самъ избралъ мастеровь, исполнивь ихъ духа премудрости и разума и познанія для изобрътенія и воспроизведенія того дъла въ золоть и серебрь и мъди, въ драгоцённыхъ камняхъ и деревё и во всякомъ родѣ художества: и уразумѣлъ онъ въ благочестивомъ размышлении, что Господу Богу угодно такое благоление, котораго созидание промышлениемъ и силою Духа Святаго самъ Онъ благонзволилъ предначертать, и отсюда увѣровалъ, что безъ Его наитія ни что не можеть быть воспроизведено въ такомъ дѣлѣ. Потому, возлюбленный сынъ мой, не обинуясь уповай совершенною вѣрою, что Духъ Господень исполниль твое сердце, когда ты изукрасиль Его святой домъ таковымъ благолѣпіемъ и разновидностью художества; и дабы не входилъ ты въ сомнѣніе, я изложу тебѣ во всей ясности, какъ проистекаетъ для тебя оть семи даровь Духа Святаго все, чему бы ты въ художествь не учился, что бы ты ни помышляль и ни изобрѣталь. Оть Духа Премудрости ты познаешь, что все сотворенное происходить отъ Бога и безъ Него ничто же бысть. Оть Духа Разума ты приняль способность изобрѣтенія, въ какомъ порядкѣ, въ какой разновидности и въ какихъ измѣреніяхъ производить разные предметы художества. По Духу Совьта ты не скроешь таланта, тебь отъ Бога врученнаго, но, открыто передъ всёми съ смиреніемъ работая и поучая, ты неложно предъявишь его всёмъ ищущимъ познать его. По Духу Сны ты стряхнешь съ себя коснѣніе лѣности, и все, что ни предпримешь, съ бодростью приведешь къ исполненію въ полной силь. По духу Познанія тебѣ дано отъ избытка сердца господствовать разумомъ (геніемъ), и съ полною уверенностью преподать всему міру, чёмъ ты изобилуешь въ совершенстве. По Духу Милосердія ты благочестиво соразмеришь мзду за трудь, что бы ты когда либо и сколько бы кому ни работалъ, да не обуяетъ тебя грѣхъ сребролюбія и алчности. По Духу Страха Божія ты усмотришь, что ничего не можешь ты совершить самъ по себѣ, безъ соизволенія Божія, но, въруя и исповъдуя и вознося молитвы, ты возложишь на милосердіе Божіе все, что бы ты ни делаль и чтобы ни замышляль. Будучи одушевлень залогомъ этихъ добродѣтелей, о возлюбленный сынъ мой, увѣренно вступишь ты въ домъ Божій и украсищь его благольпіемъ. Испестривши своды и стёны разнымъ художествомъ, различными красками, ты представишь взору какъ бы видение рая, веснующаго всякими цветами, зрачнаго травою и листвіемъ, и сподобляющаго вѣнцами по разнымъ чинамъ души праведни-

Digitized by Google

ковъ, да возвеличатъ Творца въ Его твореніи взирающіе на твое дѣло и превознесуть Его чудеса въ созданія рукъ Его. И не знаеть око человѣчекое, на чемъ остановить взоръ свой. Взглянетъ ли на сволы, они испешрены будто ковры; остановится ли на стѣнахъ — стѣны являютъ подобіе рая; погрузится ли въ обиле свъта, изливаемаго окнами --- удивляется несказанной красоть стекла и разновидности драгоцыной работы. Да созерцаеть благочестивая душа изображение Страстей Господнихъ, и придетъ въ сокрушение; да узритъ, сколько мучений своимъ тѣламъ претерпѣли Святые и какую мзду воспріяли на небѣ, и поревнуеть о исправленіи своей жизни; да усмотрить она, каковы радости въ небѣ и каковы мученія въ огнѣ адскомъ, и воспрянетъ надежною ради своихъ добрыхъ дѣлъ и ужаснется за свои грѣхи. И такъ, воспрянь, добрый мужъ, счастливый передъ Богомъ и людьми въ этой жизни, счастливѣе того въ будущей, о ты, трудами и искусствомъ котораго бываетъ приносимо столько жертвъ Господу Богу, воспламенись отнынѣ вящею ревностью, и съ напряжениемъ ума своего восполни своимъ художествомъ, чего еще не достаетъ между утварью дома Господня, безъ которой не могутъ быть совершаемы божественныя таинства и церковное служение, а именно: потиры, свѣщники, кадила, алавастры, ковши, раки святыхъ, кресты, оклады и другіе предметы, необходимые для церковнаго употребленія. Если пожелаешь все это работать, начинай слёдуюшимъ порядкомъ».

Если мастеръ цвѣтущаго времени готическихъ сооруженій, введши своего ученика внутрь храма, посвящаеть его въ таинства глубокой идеи дома Господня, и изъ общаго впечатленія целаго зданія извлекаеть художественныя подробности, получающие свое значение только въ цёломъ архитектурномъ вмѣстилищѣ церковнаго служенія; то иконописецъ русскій, заботясь объ опредълении иконописнаго цикла въ своемъ подлинникъ, самый храмъ разсматриваетъ съ точки зрѣнія мѣсяцеслова, разлагая общее впечатление архитектурнаго целаго на иконописныя подробности, расположенныя по мѣсяцамъ и днямъ, и для того въ самомъ Храмѣ Святой Софіи въ Цареградѣ думаетъ онъ видѣть весь иконописный мѣсяцословъ, будто бы изображенный въ немъ въ триста шестидесяти предблахъ, во имя святаго на каждый день мѣсяца. Переходомъ отъ этого Византійскаго преданія VI-го в. къ позднъйшимъ временамъ служитъ ему Менологій, или Мартирологій Императора Василія Македонянина, то есть, преданіе о какихъ-то лицевыхъ святцахъ, безъ сомнѣнія, имѣющее связь съ знаменитою Ватиканскою рукописью съ миніатюрами (989 — 1025) и съ рукописью XI в. Синодальною, рисунки которой изданы Московскимъ Публичнымъ Музеемъ, преданіе, соотвѣтствующее столько же мѣсяцословной системѣ подлинника,

сколько и характеру нашей иконописи, стремившейся въ своемъ развитіи къ миніатюрнымъ размѣрамъ.

Третья отличительная черта русскихъ подлинниковъ состоитъ въ определенности религіознаго направленія, имеющаго целью ненарушимое сохраненіе преданія, поддерживаемое въ древней Руси всеобщимъ уваженіемъ къ священной старинѣ. Напротивъ того, руководства западныя, исключительно занятыя усовершенствованіемъ художественной техники и ся широкимъ развитіемъ въ приложеніи къ разнымъ отраслямъ искусства, или уже забывають древне-христіанскія преданія и не приписывають имъ особенной важности, или же съ намъреніемъ выгъсняють ихъ, какъ неизящную старину, называя ее Византійскимъ стилемъ. Монахъ Теофилъ подробно излагая наставленія о производствь разрисованныхъ стеколъ въ окнахъ готическихъ храмовъ<sup>1</sup>), вовсе не касается церковныхъ сюжетовъ, на стеклахъ писанныхъ, между тёмъ, какъ этотъ предметъ имѣетъ особенную важность въ исторіи развитія христіанскихъ идей въ живописи. Кое-гдѣ, правда, приводить онъ драгоценныя данныя для Христіанской Археологіи, но мимоходомъ, не придавая имъ особенной важности, между техническими подробностями самаго производства работь; какъ напримъръ, объ изображени на кадилахъ четырехъ Райскихъ ръкъ въ видъ человъческихъ фигуръ съ урнами, о символикѣ двѣнадцати оконъ, украшающихъ эту утварь, и о соотвътстви двънадцати драгоцънныхъ камней двънадцати апостодамъ<sup>3</sup>). Ченнини, гордясь темъ, что образовался въ школе Джіотто, въ самомъ начале своего сочиненія ставить на видь, что этоть великій художникь претвориль живопись изъ греческой въ датинскую и обновиль ее<sup>8</sup>), то есть, даль ей такое направленіе, по которому она безпрепятственно могла развиваться и идти впередъ. Соотвътственно этому новому направленію, итальянское руководство, сверхъ изученія образцовь лучшихъ мастеровъ, рекомендуетъ живописцамъ уже копированье съ натуры: «возьми во вниманіе, что самое совершеннѣйшее рукозадство, какое только возможно, и лучшее кормило -это тріумфальныя врата копированія съ натуры (по вычурному выраженію итальянскаго живописца XIV в.). Оно выше всёхъ другихъ образцовъ, и смѣло ввѣряйся ему, и особенно, когда почувствуешь въ себѣ охоту дѣлать рисунки. Не пропускай дня безъ того, чтобъ чего нибудь не срисовать, хотя бы какую малость, и это принесеть тебѣ великую пользу» 4).

Напротивъ того, Русскій подлинникъ, не расчитывая на успѣхи въ

4\*

<sup>1)</sup> KH. II, FJ. XVII-XXI.

<sup>2)</sup> Кн. III, гл. LIX и LX.

<sup>3)</sup> Cennini, rs. I.

<sup>4)</sup> Γs. XXVIII.

будущемъ, и не догадываясь о пособіяхъ натуры для искусства, свои образцы видитъ въ отдаленномъ прошедшемъ. Онъ гордится своею связью со временами Юстиніана, соорудившаго въ VI в. Святую Софію Константинопольскую, и съ уваженіемъ относится о позднѣйшей иконописи Афонской. Какъ Ченнини вмѣняетъ въ заслугу главѣ своей школы національное стремленіе къ созданію живописи латинской, то есть, не только католической, но и итальянской; такъ и наши подлинники, съ тѣмъ же національнымъ сознаніемъ стоятъ за Византію, возводя къ ней свое родное, русское. Для Итальянца—латинское или итальянское однозначительно съ обновленіемъ и развитіемъ впередъ; для Русскаго подлинника — Византійское есть совокупность тѣхъ первобытныхъ преданій, которыя во всей чистотѣ стремится сохранить это руководство въ назиданіе русскимъ мастерамъ.

Эти преданія состоять въ слёдующемъ: во первыхъ, писать подобія священныхъ личностей въ томъ отличительномъ характерѣ, какъ это завѣщано въ писаніяхъ и на древнѣйшихъ иконахъ, то есть, относительно возраста и стана цѣлой фигуры, оклада лица, глазъ, волосъ на головѣ, бороды взрослыхъ и старыхъ мужскихъ фигуръ, а также относительно одежды и другихъ отличительныхъ подробностей, завѣщанныхъ преданіемъ. Во вторыхъ, писать праздники и другія священныя событія такъ, какъ принято искони; такъ что въ этомъ отношеніи Русскіе Подлинники предлагаютъ подробности, по большей части согласныя съ древнѣйшими намятниками искусствъ не только Византійскаго, но и вообще древне-христіанскаго. Напримѣръ:

Благовъщеніе. Съ древнѣйшихъ временъ изображалось это событіе въ трехъ моментахъ: Благовѣщеніе на колодцѣ, Благовѣщеніе съ веретеномъ и Благовѣщеніе во храминѣ, иногда за чтеніемъ Св. Писанія. Въ новѣйшее время первые два сюжета принято называть Предблаговъщеньемъ въ отличіе отъ послѣдняго, которому собственно даютъ названіе Благовѣщенія. Въ этомъ послѣднемъ сюжетѣ Богородица или сидитъ — по самымъ древнѣйшимъ переводамъ, какъ напримѣръ на мозаикѣ Либеріевой V в., или стоитъ—по менѣе древнимъ<sup>1</sup>). Благовѣщеніе на колодцѣ изображено между другими сюжетами на диптихѣ VI в., сохранившемся на окладѣ Евангелія Миланскаго собора, въ ризницѣ<sup>3</sup>); Богородица съ веретеномъ или съ пряжею—на Византійскихъ миніатюрахъ и мозаикахъ отъ IX в. и позднѣе, а также на мозаикѣ въ Кіево-Софійскомъ Соборѣ<sup>3</sup>). На лѣвой створкѣ складней иконы Богородицы Петровской, не позднѣе 1520 г., въ Сергіевой



<sup>1)</sup> См. Графа Уварова объ одномъ древнемъ диптихъ, въ 1-мъ выпускъ Древностей, издаваемыхъ Московскимъ Археологическимъ Обществомъ.

<sup>2)</sup> Снимокъ съ этого памятника см. ниже въ гл. III, подъ рубрикою Диятижи.

<sup>3)</sup> Сементовскаго. Кіевъ. 1864 г. стр. 87.

Тронцкой ризницы (№ 116) изображены два момента Благовѣщенія: вопервыхъ, на колодиѣ, то есть, Богородица стоитъ у настоящаго колодиа въ античной формь урны, и. черпая воду, обращается назадъ къ Архангелу; и во вторыхъ-Благовѣщеніе въ храмѣ, гдѣ Богородица представлена сидящею. Также сидить она передъ Архангеломъ въ изображении Благовещенія на металлическихъ вратахъ Суздальскаго Собора Рождества Богородицы. По Большаковскому списку Подлинника XVII в., съ приложениемъ лицевыхъ изображеній, значится такъ: «Архангелъ Гавріилъ пришедъ, стоить предъ полатами; потомъ въ самыхъ полатахъ. На немъ риза багряная, свётлая, исподъ лазорь. Богородица стоить или сидить; а вверху Савасовь; оть него исходить Духъ Святый на Богородицу. А иногда пишется: Богородица стоить на колодцѣ въ горахъ, а позади полаты; а въ тѣ поры Ангель, слетая сверху, благовѣстить Богородицѣ, а она оглянулася. А то есть сущее Елаговъщение. На Гаврінд' риза баканъ, дичь, исподъ дазорь; полата вохра; у Богородицы въ правой рукѣ шолкъ, а въ лѣвой веретено. Между палатами городъ Кіевъ. Архангелъ съ скипетромъ». На Миланскомъ диптихѣ вмѣсто колодца представленъ источникъ, свергающійся съ горы. Богородица стала на кольни, чтобъ удобнье почеринуть воды, и, согласно нашему подлиннику, оглядывается на благовѣствующаго Архангела. Любопытенъ въ Подлинникѣ анахронизмъ въ помѣщеніи Кіева позади Богородицы, можеть быть, указывающій на Кіевскій переводь этого изображенія, и во всякомъ случаѣ характеризующій національное чувство наивнаго благочестія нашихъ предковъ.

Рождество Іисуса Христа. По тому же подлиннику: «Три ангела зрять на звёзду, у передняго риза багряная, а у двухъ другихъ бакановая. Ангель благовъстить пастырю: риза киноварь, исподъ лазорь; на пастухъ риза баканъ. Пречистая лежитъ у вертепа: риза багоръ. Младенецъ Спаситель лежить въ ясляхъ, повитый: ясли вохра, вертепъ черный, а въ него глядить конь, до половины, съ другой стороны корова, тоже до половины. Надъ вертепомъ три ангела. Гора вохра съ бѣлиломъ. Съ правой стороны волхвы поклонелись. Ихъ трое: одинъ старъ, борода Власіева, въ шапкѣ, риза празелень, исподъ киноварь; другой среднихъ лѣтъ, борода Косьмина, въ шапкѣ же, риза киноварь, исподъ дичь; третій молодъ, какъ Георгій, тоже въ шанкѣ, риза багоръ, исподъ дичь, лазорь; а всѣ по сосуду держатъ въ рукахъ. Подъ ними гора — вохра, а въ горѣ вертепъ, а въ вертепѣ сидить Іосифъ-Обручникъ на камнѣ: сѣдой, борода Апостола Петра: риза празелень, исподъ баканъ; одною рукою закрылся, а другою подперся. А передъ нимъ стоитъ пастырь, сѣдой, борода Іоанна Богослова, плѣшивъ, риза-козлятина мохната, лазорь съ черниломъ, въ одной рукѣ три костыля, а дру-

гую протянуль къ Іосифу. За нимъ пастырь молодой, риза киноварь, а гонить козъ и козловъ, черныхъ и бълыхъ и полосатыхъ. Гора вохра: у подолія горы сидить баба Соломея: риза спущена до пояса, исподъ бѣлило, руки голы: одною рукою держить обнаженнаго Христа, а другую въ купѣдь омочила; дѣвица наливаетъ въ купель воду сосудомъ; риза киноварь, исподъ лазорь». Если мы будемъ сличать это подробное описание сюжета, довольно осложненнаго эпизодами, съ памятниками древнъйшими; то должны будемъ довольствоваться сходствомъ по отдёльнымъ частямъ, и тёмъ болёе потому, что къ Рождеству нашихъ подлинниковъ присовокупленъ отдѣльный сюжеть — Поклоненіе волхвовъ, который еще въ Х в. не входилъ въ икону Рождества, что явствуетъ изъ Менологія Имнератора Василія (989-1025 г.), въ которомъ подъ 25 числомъ Декабря помѣщены на отдѣльныхъ миніатюрахъ, на одной Рождество, па другой-Поклоненіе волхвовъ. Впрочемъ уже самое пріуроченіе этого послѣдняго сюжета ко дню Рождества Христова послужило въ послѣдствіи поводомъ къ совокупленію обоихъ сюжетовъ на одной иконъ, что и встръчается уже на мозаикахъ XII в., какъ сейчасъ увидимъ. — Восходя къ древнѣйшей эпохѣ встрѣчаемъ изображеніе Рождества въ самомъ малосложномъ видѣ, какъ напр. въ томъ же Миланскомъ диптихѣ VI в.: Христосъ въ ясляхъ, позяди оселъ и быкъ, по сторонамъ сидятъ Богородица и Іосифъ. Касательно Богородицы надобно замѣтить, что она издревле изображалась двояко; или сидящею, или лежащею. Къ VI в. относится одна полукруглая камея, на которой, согласно вашему подлиннику, Богородица изображена лежащею; съ одной стороны сидить Іосифъ, съ другой идутъ волхвы<sup>1</sup>). По исправленной позднейшей редакция, и нашъ подлинникъ, какъ увидимъ ниже, представляетъ Богородицу сидящею, находя неприличнымъ изображать ее съ намекомъ на болѣзненное состояніе родильницы. Касательно вертепа существовало тоже два мнѣнія. По одному, вертепъ --- это пещера, вырытая или образовавшаяся въ горѣ, по другому — это ветхій навёсь, служившій хлёвомь для домашняго скота. Уже въ VI в. искусство раздѣлилось по этимъ двумъ мнѣніямъ: на Миланскомъ диптихѣ Христосъ въ ясляхъ подъ навѣсомъ хлѣва; на камеѣ навѣса не видать. Наши Подлинники держатся того мнѣнія, что Христу приличнѣе было родиться въ вертепѣ, какъ бы нерукотворно образовавшемся въ горѣ. Такъ же изображается эта подробность на миніатюрѣ въ Менологіи Императора Василія, только Богородица сидить; но вообще вся эта миніатюра представляеть замѣчательное сходство съ описаніемъ въ нашемъ подлипникъ. Тъ же три ангела, тотъ же старикъ пастухъ въ мохнатой козлятинъ,

<sup>1)</sup> Martigny, Dictonuaire des antiquités chrétiennes. 1865. Crp. 431.

таже поза сидящаго Іосифа, подпершаго голову рукою, таже Соломея, только нёть ея подруги дёвицы, которую впрочемъ ожидаетъ стоящій возл'є куп'єли сосудъ <sup>1</sup>). Изъ древнихъ памятниковъ Византійскаго искусства особенно близка къ нашему подлиннику приложенная зд'єсь подъ № 1, въ снимк'є съ фотографической копіи, середняя часть диптиха, изъ слоновой кости, IX или X в., хранящаяся въ Ватиканскомъ музе'є (рис. 4). Незначительная разность состоитъ только въ томъ, что старикъ въ мохнатой козлятинѣ не стоитъ передъ Іосифомъ, какъ въ Подлинникѣ, а, опираясь на костыль идетъ, ведомый юношескою фигурою. Чтобы показать наглядно, какъ однажды установившійся сюжетъ удерживается въ церковномъ искусствѣ въ течеціе сто-

льтій, здъсь же (рис. 5), приложенъ снимокъ съ одного изъ изображеній, на металлическихъ вратахъ базилики Св. Павла въ Римѣ, дѣланныхъ въ XI в. въ Цареградѣ, а подъ № 6, изъ рисунковь, украшающихъ металлическія же врата Суздальскаго собора Рождества Богородицы, XIII в. <sup>2</sup>). Съ переводомъ русскихъ подлинниковъ согласуются византійскія мозаики XII в. въ Сициліи, такъ что съ Рождествомъ соединено и Поклоненіе волхвовъ, именно въ Дворцовой капелгь, гдѣ волхвы изображены Блушими, но Богородица сидитъ у яслей, а въ Соборѣ Монреаля-Богородица лежить, но волхвовь нѣть.



4. Диптихъ ІХ-Х в. въ музев Ватикана.

Въ такой же мѣрѣ можно бы доказать сличеніемъ съ древнѣйшими памятниками первобытность и всѣхъ другихъ редакцій праздниковъ, описанныхъ въ нашихъ подлинникахъ, но тогда эта статья превратилась бы въ иконописный подлинникъ. Достаточно будетъ присовокупить, что Греческій подлинникъ Діонисія, изданный Дидрономъ, предлагаетъ не только значи-

<sup>1)</sup> Seroux D'Agincourt, Histoire ds l'art. V, pl. 33.—Albani, Menolog. Graecorum. 1727 г, Подъ 25 декабря.

<sup>2)</sup> Рис. 5 изъ Даженкура, I, Sculpt. pl. 13; рис. 6 съ снимка, сдѣланнаго въ Строгановской школѣ рисованія.

тельныя отклоненія отъ нашихъ, но и очевидныя подновленія. Такъ въ Благовѣщеніи принята въ немъ только одна редакція, именно Богородица съ веретеномъ; а въ Рождествѣ, хотя упомянуты пастухи и волхвы, но нѣтъ ни старика въ мохнатой кожѣ, ни Соломеи съ купелью. Богородица и Іосифъ стоятъ на колѣняхъ передъ Іисусомъ лежащимъ въ ясляхъ. Іосифъ скрестилъ руки на груди. Впрочемъ, согласно русскимъ преданьямъ, событіе совершается въ пещерѣ, а не въ хлѣву <sup>1</sup>).

Если и этотъ значительно позднѣйшій и во многомъ недостаточный подлинникъ Греческій западные археологи такъ высоко ставятъ въ разсуж-



5. Рождество Христово на вратахъ баз. Павла въ Римъ XI в.



6. Рождество Христово на вратахъ Суадальскаго собора.

деніи первобытности иконописныхъ преданій; то какой богатый матеріалъ они могли бы извлечь изъ подлинниковъ русскихъ для опредѣленія сюжетовъ христіанскаго искусства самыхъ древнихъ временъ! Именно въ этомъ-то и состоитъ высокое достоинство нашей иконописи, что она даже въ XVII в. не только не забыла основныхъ своихъ преданій, но, собирая и обработывая ихъ въ Подлинникѣ, сохранила во всей чистотѣ. Будучи недостаточна и погрѣшительна собственно въ художественномъ отношеніи, она сознала свою силу въ отношеніи мысли и преданія, и свои небогатыя внѣшнія формы

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Manuel d'Iconogr. Chrét., crp. 155-157.

очертаній и красокъ перевела на слова въ толковыхъ текстахъ Подлинника: такъ что въ этомъ смыслѣ Иконописный Подлинникъ можно назвать высшимъ проявленіемъ историческаго развитія нашей иконописи, шедшей всегда болѣе по пути преданія и мысли, нежели совершенствованья художественной формы.

Такъ какъ въ исторіи самой иконописи русской не могли образоваться художественныя личности (хотя и дошло до насъ много именъ иконописцевъ); то и подлинникъ, кромѣ преданія, не знаетъ и не хочетъ знать личнаго авторитета въ дѣлѣ иконописанія. Не ссылаясь ни на какую художественную знаменитость, онъ безпрекословно повелѣваетъ мастеру писать икону такъ-то и такъ-то; иногда прибавляетъ: а индѣ писано такъ-то; или: можно писать и такъ-то.

Какъ сама иконопись русская шла своимъ ровнымъ путемъ, не подчиняясь личному вліянію отдѣльныхъ художниковъ; такъ и Подлинникъ обязанъ своимъ происхожденіемъ и развитіемъ совокупной дѣятельности иконописцевъ. Только время отъ времени какой нибудь писецъ собиралъ въ одно цѣлое или приводилъ въ порядокъ накопившіеся по разнымъ рукописямъ матеріалы. Нѣкоторыя изъ рукописей указываютъ на 1658 годъ, другія на 1687 г. <sup>1</sup>), какъ на время составленія одной изъ такихъ редакцій. Въ теченіе всего XVII в. расходясь во множествѣ рукописей по мастерскимъ, иконописные Подлинники потерпѣли значительныя измѣненія въ подробностяхъ, хотя и оставались вѣрны основнымъ началамъ и въ нихъ между собою сходствовали. Главнѣйшія видоизмѣненія въ исторіи Русскаго Подлинника оказались въ слѣдующемъ:

1) Такъ какъ Толковые Подлинники произошли отъ лицевыхъ; то древнѣйшіе тексты, имѣвшіе своимъ назначеніемъ сопровождать рисунки, отличаются краткостью: такъ что тѣ описанія въ Толковыхъ Подлинникахъ, которыя касаются только колорита одѣяній, обязаны своимъ происхожденіемъ очевидно надписямъ на Подлинникахъ лицевыхъ, состоявшихъ въ рисункахъ нераскрашенныхъ. Таково напримѣръ описаніе Преображенія (6 авг.) въ краткомъ Филимоновскомъ Подлинникѣ: «На Ильѣ риза празелень, на Моисеѣ багоръ; подъ Спасомъ гора празелень; подъ Ильею и Моисеемъ гора вохра съ бѣлилами и киноварь; на Іоаннѣ риза багоръ, на Іаковѣ риза празелень, на Петрѣ вохра». И только. — Иные сюжеты вовсе не описываются, или потому что признаются общеизвѣстными, или потому что составъ ихъ очевиденъ изъ рисунка въ Подлинникѣ Лицевомъ. Напримѣръ, подъ 6 декабря, о Николаѣ Угодникѣ, по краткому Филимоновскому Под-

<sup>1)</sup> Подлинникъ Ундольскаго, № 130.

линнику: «Николае образомъ и брадою всёмъ знаемъ есть, риза багоръ, пробѣль дазорь, исподъ дазорь съ бѣлилами». По моему краткому: «Образомъ сѣдъ, браду имѣя притугу круглу» — и только. Но по подробному съ Лицевыми святцами изображенъ уже полный иконописный типъ, согласный съ вышеприложеннымъ снимкомъ съ древней иконы: «сѣдъ, борода невеличка, курчевата, взлызъ, плѣшатъ, на плѣши мало кудерцевъ; риза багоръ пробѣленъ лазоремъ, исподъ набѣло лазорь; въ одной рукѣ Евангеліе, другою благословляетъ».---Не находя нужнымъ входить въ описаніе иконописныхъ типовъ, древнѣйшей редакціи Толковый Подлинникъ ограничивается или краткимъ мѣсяцесловнымъ указаніемъ или историческими данными, не входя въ описание самой иконы. Для примъра беру выше приведенное описаніе Рождества І. Х., заимствованное изъ подлинника болье развитаго, по редакціи позднѣйшей. Въ древнѣйшихъ редакціяхъ это событіе или только означается мёсяцесловно, какъ напримёръ, по рукописи г. Филимонова: «Рождество еже во плоти Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа. Родися плотію на земли Господь нашъ Іисусъ Христосъ въ лѣто 5505» (вм. 5508)-и только; или какъ въ моей рукописи, предлагаются одни историческія данныя, безъ иконописныхъ подробностей: «Еже по плоти Рождество Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа. Бысть въ лѣто 5500 (sic), егда исполнившимся 9 мёсяцемъ отъ безсѣменнаго зачатія его, изыде повеление отъ Кесаря Августа написати всю вселенную, и посланъ бысть Кириней во Іерусалимъ и въ Виолеемскіе предѣлы сотворити написаніе. Взыде Іосифъ Хранитель Богородицы и съ нею, еже написатися въ Виолеемѣ. И хотяше родити Девица, и не обреташе храмины множества ради людей, и вниде во убогій вертепъ и тамо роди нетлѣнно Господа нашего Іисуса Христа, и пови его яко младенца всяческихъ содътеля, и положи его въ безсловесныхъ яслѣхъ, иже хотящаго насъ избавити отъ безсловесія». Въ Погодинскомъ Подлинникъ XVII в. (въ С.-Петерб. Публ. библ. № 1930) Рождество описано довольно подробно, съ волхвами, съ бабою (Соломеею) и дъвицею, занятыми умовеніемъ Младенца-Христа, съ пастухомъ, съ трубою, но безъ характеристической одежды-мохнатой козлятины. Что же касается до многихъ другихъ праздниковъ, то они означены самыми краткими мѣсяцесловными оглавленіями; напр. подъ 25 марта: «Благовѣщеніе Пресвятой Владычицы нашей Богородицы Приснодевы Маріи. Гавріилъ риза багоръ дичь» — и только. Подъ 15 авг. «Успѣніе Пресв. Владычицы нашей Богородицы и Приснодѣвы Маріи» — и только. — Такимъ образомъ, согласно своей мѣсяцесловной системѣ, Подлинникъ въ древнѣйшихъ редакціяхъ ограничивается иногда одними только мѣсяцесловными извѣстіями.

2) Краткія иконописныя свёдёнія раннихъ Подлинниковъ стали рас-

пространяться подробностями въ позднѣйшихъ. Напримѣръ, подъ 24 ноября, о Великомученицѣ Екатеринѣ: по моему краткому подлиннику: «Святыя Великомученицы Екатеринѣ. Постради въ лѣто 5804: риза лазорь, исподъ баканъ, въ десницѣ крестъ». По краткому г-на Филимонова: «На Екатеринѣ риза лазорь, исподъ баканъ, въ правой крестъ, лѣвая молебна, персты вверхъ». По позднѣйшимъ редакціямъ: «на головѣ вѣнецъ царской, власы просты, аки у дѣвицы, риза лазорь, исподъ киноварь. Бармы царскія до подола, и на плечахъ, и на рукахъ; рукава широки. Въ правой рукѣ крестъ, а въ лѣвой свитокъ, а въ немъ пишетъ: Господи Боже, услыши мене, даждь поминающимъ имя Екатерину отпущеніе грѣховъ и въ часъ исхода его, проводи его съ миромъ, и даждь ему мѣсто покойно».

3) Въ описаніи одной и той же иконы, одного и того перевода ея, или одной и той же редакцій, Подлинники могли различествовать по различному способу описанія и по различію точекъ зренія описывавшаго. Мы уже видъли различіе Подлинниковъ въ описаніи Рождества Христова. Кромѣ приведеннаго выше подробнаго описанія, сличеннаго съ древнѣйшими памятниками, встрѣчается въ подлинникахъ не поздней редакціи и другое столь же подробное описание, вообще сходное по предмету описания, но различное по точкѣ зрѣнія описывавшаго. А именно, въ одномъ изъ моихъ подлинниковъ: «Три Ангела Господня зрять на звѣзду: переднему риза лазорь, второму баканъ, третьему празелень; а четвертый ангелъ Господень пастырю благовѣститъ: риза на немъ киноварь, исподъ лазорь; на пастухѣ риза баканъ. Волсви принесоша ему дары: на старомъ волсвѣ риза вохра съ бѣлилы, на второмъ риза дазорь, исподъ баканъ, на третьемъ киноварь, исподъ празелень. Колпаки на нихъ аки на тріехъ отрокахъ (то есть, фригійскія шапочки, подробность, согласная съ древне-христіянскими и древними Византійскими изображеньями). На другой сторонѣ вельми наклоненъ ангелъ Господень, рукою благословляеть пастыря: риза киноварь, исподъ лазорь; а подъ нимъ стоитъ пастырь съ трубою (какъ въ Погодинскомъ Подлинникѣ): риза на немъ баканъ пробѣлена лазорью. А Богородица и съ своимъ Предвѣчнымъ Младенцемъ. А подъ Богородицею стоитъ дѣвица наклонна, льеть воду кувшинцемъ въ сосудъ, а руки у нея по локти голы, а на ней риза празелень. Предъ нею сидить баба Соломея, а у нея на колѣняхъ (пропущено: въроятно, Христосъ Младенецъ); а сидитъ на стуль баба, на ней риза баканъ, дазорью пробидена, исподъ — срачица до поясу; на голови куколь съ празеленью. А противъ бабы сидитъ Іосифъ на камени, а противъ него стоитъ пастырь, старъ, во овчей власеницѣ съ посошкомъ, а посошокъ суковатъ. Плѣшивъ». --- Еще примѣръ: выше было указано, какъ описание Преображения сначала вошло въ Толковый Подлинникъ съ надписи

подлинника лицеваго. Это краткое описание, конечно, не могло удовлетворить иконописцевь, и потому они стали означать подробнье все это событие, и тогда, какъ по взгляду на сюжетъ, такъ и по способу описанія, Подлинники естественно должны были между собою разойтись, хотя въ сущности предмета и сходствовали. Такъ въ однихъ спискахъ, какъ въ моемъ краткомъ, значится: «Спасъ стоитъ на горѣ, гора празелень бѣла, ризы на Спасѣ бѣлы, и около Спаса бѣло. Съ правой стороны Спаса стоить Илія Пророкъ, сѣдъ, волосы съ ушей, косматые, борода густая косматая, риза празелень, молебенъ ко Спасу. По другую сторону Спаса стоитъ Моисей, русъ, плѣшивъ, борода какъ у Космы Безсребренника, риза баканъ, исподъ лазорь, молебенъ ко Спасу, въ рукахъ скрижали; а подъ Ильею и Монсеемъ гора санкиръ светелъ. Изъ за той горы Апостолы ницъ лежатъ, на горе пали, скорчились. Подъ Спасомъ Апостолъ и Евангелисть Іоаннъ Богословъ, младъ, кудревать, риза бакань, исподъ дазорь. По правую сторону Іоанна подъ Ильею Петръ Апостолъ, риза вохра, исподъ лазорь, палъ на горѣ, а смотрить на Спаса; а по другую сторону Іоанна брать его Іаковь, русь, борода какъ у Космы Безсребренника, риза празелень, исподъ лазорь». Въ другихъ спискахъ, какъ въ подробномъ Филимоновскомъ, обращено ввиманіе на положение Апостоловъ, павшихъ на горѣ, именно: «Спасъ въ облакѣ, одеяние былое, рукою благословляеть, въ другой свитокъ. Съ левой стороны Спаса стоить Илія Пророкъ, смотрить на Спаса, съ другой стороны Моисей, въ рукахъ у него скрижали каменныя, какъ книжка. Петръ подъ горою лежить, Іоаннъ на камнѣ цалъ, а смотрить вверхъ, Іаковъ головою о земь, а ноги вверхъ, закрылъ рукою лицо свое. На Или риза празелень, на Моисећ багоръ, на Іаковћ празелень, на Петрћ вохра, на Іоаннћ киноварь».

4) Различія переводовъ, или редакцій иконъ, внесли новыя разности въ списки Подлинниковъ. Такъ, подъ 16 авг., Перенесеніе отъ Едеса въ Царьградъ Нерукотвореннаго Образа Іисуса Христа, въ краткихъ Подлинникахъ, какъ въ Погодинскомъ XVII в. (№ 1930) и въ моемъ, описано только по одному переводу, а именно: «Ангелъ Господень держитъ на убрусѣ Нерукотворенный образъ обѣими руками противъ грудей; на ангелѣ риза баканъ, исподъ лазорь». Въ другихъ спискахъ, какъ въ подлинникѣ Большакова съ лицевыми изображеньями и въ подробномъ Филимоновскомъ, на первомъ планѣ редакція съ царемъ Авгаремъ, и при томъ въ двухъ видахъ, и потомъ уже редакція съ Ангеломъ. А именно: «Апостолъ младъ, держитъ убрусъ съ изображеніемъ Спаса. Передъ нимъ стоитъ царь въ вѣнцѣ, сѣдъ, какъ Давидъ Пророкъ, рукою крестится. За нимъ одръ и постеля, а за одромъ стоятъ князья и бояре, два старые, а третій молодой. За ними ца-

рица, какъ Елена. За Апостоломъ стоитъ Святитель съ книгою, какъ Власій; за нимъ три попа, русые, средній молодой, а за ними городъ, въ городѣ церковь и большая палата о трехъ каморахъ. Нѣкоторые же пишуть у царя Авгаря въ правой рукѣ свитокъ, а въ немъ писано: Божіе виденіе, божественное чудо; а въ лѣвой рукѣ другой, а въ немъ писано: Христе Боже, иже на тя надъяйся не отщетится никогда же. А индъ пишуть: Ангель Господень держить на убрусѣ Спасовъ образъ нерукотворенный, а на Ангелѣ риза баканъ, исподъ лазорь». — Слёдующій примёръ въ описанія Іоанна Постника (2-го сент.) даеть ясное понятие о постепенномъ осложнения подлинника, и въ следстви того о внесени въ него разноречий. По краткому Подлиннику Филимоновскому и Погодинскому (№ 1930): «Іоаннъ образомъ и ризою, какъ Василій Кесарійскій, бородою покороче». Въ моемъ краткомъ: «сѣдъ, борода менѣе Аванасьевой, волосы съ ушей; а индѣ пишется: образомъ и ризою, какъ Василій Великій, борода покороче». Въ подробномъ Большаковскомъ, съ лицевыми святцами: «сѣдъ, борода Сергія Радонежскаго; а индѣ пишется: русъ, борода съ Васильеву Кесарійскаго, покороче; риза бѣлая крещатая, а индѣ пишется преподобническія». Сравненіе одного и того же подобія съ разными иконописными типами, то съ Василіемъ Кесарійскимъ, то съ Аванасіемъ Александрійскимъ, то съ Сергіемъ Радонежскимъ, ясно указываетъ, какъ развивались наши Подлинники по различію воззрѣній составителей. Эти различія естественно должны были привести къ противорѣчіямъ, которыя замѣчены были старинными иконописцами въ Подлинникѣ уже въ концѣ XVII в.

5) Кромф этого, такъ сказать, внутренняго развитія нашихъ Подлинниковъ, состоявшаго въ болѣе или менѣе подробномъ описаніи одного и того же сюжета, по одной или по разнымъ редакціямъ, эти руководства осложнялись извит, то есть, умноженіемъ самыхъ статей иконописнаго мѣсяцослова, посредствомъ внесенія въ него новыхъ сюжетовъ или новыхъ личностей, кототыхъ сначала въ Подлинникъ не было; потому что наша иконопись шла объ руку съ исторіей Русской церкви, и по мѣрѣ распространенія чествованья русскихъ святынь и приведенія ихъ въ общую извістность, распространялись и подлинники внесеніемъ въ нихъ новыхъ Русскихъ Святыхъ. Въ этомъ отношение особенно важенъ подлинникъ гр. Строганова, съ присовокупленіемъ въ нему статьи о прибавочныхъ новыхъ чудотворцахъ, которая прямо указываетъ на то, чего не доставало древнимъ редакціямь, и что потомъ вошло въ редакціи поздній и не только въ подробныя, но и въ краткія. Потому въ самомъ заглавіи краткаго Филимоновскаго списка уже присовокуплено: (синаксарь праздникамъ и святымъ) «еже въ сей нашей Рустей странь просіявшимъ святымъ, паче рещи иже въ ныньш-

---- 61 ----

немъ родѣ толико попремногу Богови угодившихъ, яко свѣтило сіяти, по многимъ мѣстомъ различны же чудодѣйствы, благодатію Святаго Духа во всемъ мірѣ иже именуемъ новые чудотворцы», то есть, позднѣйшіе изъ Русскихъ Святыхъ, не только XVI и XVII столѣтія, но нѣкоторые и болѣе древніе.

6) Еще болѣе внѣшнее осложненіе Подлинника, но въ той же мѣрѣ согласное съ потребностями церкви, состояло въ присовокупленіи къ нему описанія сюжетовъ, которые могутъ быть введены въ мѣсяцословную сисистему, но которые въ иконописномъ циклѣ занимаютъ такое же важное мѣсто, каковы: Воскресеніе Христово, Страсти Господни и другіе сюжеты, упомянутые выше. Такъ какъ весь общирный циклъ разныхъ наименованій иконъ Богородичныхъ опредѣлился очень поздно, къ концу XVII в.: то и эта статья помѣщается въ Подлинникахъ отдѣльно, не введенная въ общую систему мѣсяцослова. Наконецъ къ этому же разряду прибавочныхъ статей принадлежатъ различныя наставленія иконописцамъ, частію техническія, о краскахъ, золотѣ, левкасѣ и проч., частію богословскія и нравственныя, и частію художественныя, о размѣрѣ человѣческой фигуры, о типахъ Христа и Богородицы и т. п.

Окончательная обработка Подлинника, относящаяся уже къ началу XVIII в., опредѣлилась исторіею иконописи въ связи съ исторіею церкви, такъ же какъ его цервые начатки и постепенное развитіе.

Сколько ни была удовлетворительна русская иконописная система въ отношения религіозномъ, она, по самымъ принципамъ своимъ, не допускавшимъ художественнаго совершенствованія, носила въ себѣ такіе элементы, которые тогчасъ же должны были обнаружить ея недостатки и слабыя стороны, въ отношения художественномъ, какъ скоро древне-русская жизнь, оказавшись несостоятельною въ своемъ одностороннемъ, исключительно-національномъ развитіи, стала пользоваться плодами чужой, западной цивилизація. Это совершилось во второй половинѣ XVII в., и въ исторіи искусства совпало съ религіознымъ переворотомъ отпаденія отъ господствующей церкви секты старовѣровъ или старообряцевъ. Царъ Алексѣй Михайловичъ, любившій иноземныя потёхи, не удовольствовался русскими иконописцами, и вызваль для украшенія своихъ палать иностранныхъ мастеровь, которые расписывали ихъ ландшафтами и перспективами и снимали портреты<sup>1</sup>). Иконопись не могля удержаться въ тёсныхъ предёлахъ своей бёдной техники, и, вмёстё съ ея усовершенствованьемъ, стала терять оригинальность и въ композиціи, подновляя древніе переводы заимствованьями изъ западныхъ печатныхъ листовъ, изъ иностранныхъ лицевыхъ изданій и съ гра-

<sup>1)</sup> Забълина, Домашній быть Русскихъ Царей. І, 122-143.

вюръ. Колорить сталъ цвѣтистѣе и сочнѣе, кисть размашистѣе, свободнѣе. Этоть новый стиль въ нашей иконописи извёстень подъ именемъ Фряжскаю, въ который перешли позднѣйшія школы Строгановская и Царская. Во главѣ этого новаго направленія школы Царской явился замѣчательный по своему времени художникъ, Симонъ Ушаковъ, который писалъ не только иконы, но уже и мноологические сюжеты, какъ напримѣръ, изображения богини Мира и бога Войны для заглавнаго листа Московскаго изданія Исторіи о Варлаамѣ и Іоасафѣ царевицѣ 1681 г. Какъ тогдашняя Русская литература наводнялась западными легендами и пов'єстями, въ сочиненіяхъ Іоанникія Галятовскаго, Антонія Радивиловскаго, Симеона Полоцкаго, даже самого Димитрія Ростовскаго; такъ и Русскіе мастера съ жадностью новизны бросились на иностранныя гравюры, передѣлывая ихъ на свой ладъ, и видимо усовершенствуясь въ техникѣ и образуя свой вкусъ; какъ напримѣръ это можно видеть въ гравированныхъ листахъ Страстей Господнихъ, иконъ Богородичныхъ и проч. Изъ школы Ушакова вышли искусные гравёры, которые въ многочисленныхъ экземплярахъ распространяли между русскими новый, болье изящный стиль. Наконець въ этой же школь образовался живописецъ Іосифъ, который въ своемъ посланіи къ Симону Ушакову, излагаеть художественную теорію Русской иконописи, согласную съ преданіями православной церкви и съ существомъ иконописи и основанную на національныхъ преданьяхъ Стоглава, но направленную уже противъ недостатковь иконописи въ отношении художественномъ, которые этотъ благочестивый иконописець и вместе последователь новаго, западнаго направленія полагаетъ устранить изяществомъ и естественностью въ очертаньяхъ и колорить, то есть, образованьемъ вкуса и изученьемъ природы. Такъ какъ наша иконопись въ своей исторіи шла нераздѣльно съ судьбами церкви, то авторъ этой теоріи, становясь на сторону Патріарха Никона, ведеть полемику съ партіею старовѣровъ, въ которой преслѣдуетъ неподвижность замкнутой въ себѣ самой національности, въ слѣдствіе чего иконопись доведена была до безобразія ремесленнаго, дюжиннаго производства; и, отдавая полную справедливость западному искусству онъ не видить препятствія въ помѣщеніи иностранныхъ художественныхъ произведеній въ православныхъ церквахъ, буде они согласны съ духомъ нашей иконописи.

Такой перевороть въ исторіи русскаго искусства необходимо долженъ былъ оказать свое дёйствіе на судьбу Иконописныхъ Подлинниковъ, на которые школа Ушаковская бросила тёнь, какъ это явствуетъ изъ словъ того же иконописца Іосифа: «Что сказать о подлинникахъ тёхъ? У кого они есть истинные? А у кого изъ иконописцевъ и найдешь ихъ, то всё различны и не исправлены и не свидётельствованы». Въ слёдствіе раскола въ самой иконописи, должны были и Подлинники раздёлиться на двё главныя редакціи. Одна, не отступая отъ старины и твердо держась своеземнаго, получила характеръ старообрядческій, въ такъ называемомъ Подлинникѣ Клинцовскомъ; другая, исправленная и провѣренная по церковнымъ источникамъ, и сближенная съ Русскою литературою послёднихъ годовъ XVII столѣтія имѣетъ цёлью ту идеальную красоту, о которой такъ краснорѣчиво говоритъ въ своей теоріи ученикъ Ушакова.

Редакція старообрядческая, въ противодѣйствіе западному вліянію, не преминула охранить себя слѣдующимъ правиломъ, внесеннымъ въ упомянутое уже выше наставленіе иконописцамъ, въ Подлинникѣ Большакова съ лицевыми Святцами: «Отъ невѣрныхъ и иностранныхъ Римлянъ и Арменовъ иконнаго воображенія Православнымъ Христіянамъ пріимати не подобаеть; аще ли же по нѣкому прилучаю отъ древнихъ лѣтъ гдѣ обрящется въ нашихъ странахъ, вѣрныхъ, рекше въ греческихъ или въ русскихъ, а вообразуемо будетъ послѣ росколу церковнаго, еже Грекомъ съ Римляны, и тогда, аще и зѣло иконное воображеніе естъ по подобію и хитро, поклоненія же имъ не творити, понеже отъ рукъ невѣрныхъ воображени сутъ, но совѣсть ихъ нечистотѣ подлежитъ».

Редакція Клинцовская есть не что иное, какъ Подлинникъ Сборный, въ которомъ за основу принята подробнѣйшая изъ прежнихъ редакцій, состоящая изъ описанія разныхъ переводовъ иконъ, хотя бы другъ другу и противорѣчащихъ, и для удобства на практикѣ систематически снабженная мѣсяцословными свѣдѣніями о святыхъ и о праздникахъ при каждомъ числѣ мѣсяца, съ присовокупленіемъ разныхъ прибавочныхъ статей техническаго, богословскаго и художественнаго содержанія <sup>1</sup>).

Подлинникъ, возникшій на принципахъ школы Ушаковской, хотя и вноситъ въ свой составъ много новизны, но тёмъ не менёе въ своихъ основахъ остается вёренъ существу иконописныхъ преданій. Желаніе одушевить изображаемыя лица красотою и выраженіемъ придаетъ его описаніямъ нѣкоторую поэтичность. Для примёра приводятся сюжеты, описаніе которыхъ по древнѣйшимъ редакціямъ уже извѣстно читателю.

Благовпиценіе. «Архангелъ Гаврінлъ пришедъ стоитъ предъ храминою, помышляя о чудеси, како повелѣнная ми отъ Бога совершати начну. Риза на немъ киноварная, багряная свѣтлая, исподъ лазорь. Главою поникъ долу умиленно. И вшедши въ палату, стоитъ передъ Пречистою съ свѣтлымъ и веселымъ лицомъ, и благопріятною бесѣдою рекъ къ Ней: Радуйся, Обрадованная, Господь съ Тобою. Въ рукахъ держитъ скипетръ. Пречи-

<sup>1)</sup> См. ниже, о Подливникъ XVIII в.

стая сидить, а передъ нею лежить книга разогнутая, а въ ней написано: се Дѣва во чревѣ зачнеть и родить сына, и наречеши имя Ему Емманунль. Верхняя одежда багоръ тмяной, исподъ лазорь. Одна палата вохра, а гдѣ Богородица сидить, полата празелень. Вверху на облакахъ Саваооъ: отъ Него исходитъ Духъ Святый на Богородицу. Другой переводъ писать Благовѣщеніе: Пречистая Богородица стоитъ надъ колодцемъ; оглянулась къ верху на Архангела, въ рукѣ держитъ сосудъ. Архангелъ, летя сверху, благовѣститъ Богородицѣ».

Рождество Іисуса Христа. Послё описанія сюжета и за выпискою изъ Четій-Миней Димитрія Ростовскаго и изъ Кирилловой Книги и Волхвахъ, присовокупленъ слёдующій критическій взглядъ на преданіе Подлинника: «Во многихъ Подлинникахъ пишется, что Пречистая лежитъ въ вертепѣ при ясляхъ на подобіе мірскихъ женъ по рожденіи. Еще же и баба Соломія омываетъ Христа, а дѣвица подаетъ воду и льетъ въ купель. Подражая этому древніе иконописцы, которые мало знали Священное Писаніе, такъ писали и иконы, и нынѣшніе нѣкоторые грубые невѣжды тому же подражаютъ. Но Пречистая Дѣва Богородица безболѣзненно родила, непостижимо и несказанно, прежде рождества дѣва, и въ рождествѣ дѣва, и по рождествѣ опять дѣва, и не требовала бабинаго служенія, но сама родительница и рожденію служительница; сама родила, сама и воспеленала; благоговѣйно осязаетъ, обнимаетъ, лобзаетъ, и подаетъ сосецъ: все дѣло радости исполнено, нѣтъ никакой болѣзни, ни немощи въ рожденіи». Итакъ, по этому Подлиннику, Богородица не лежитъ, а сидитъ при ясляхъ.

Преображение. Для полноты картины описание начинается выпискою изъ Евангелія: «Поятъ Інсусъ Петра, Іакова и Іоанна брата его, и возведе ихъ на гору высоку едины, и преобразился предъ ними, и просвѣтися лице его яко солнце, ризы же его быша бѣлы яко снѣгъ: и се явистася имъ Монсей и Илія съ нимъ глаголюще: и облакъ свътелъ осъни ихъ. И се гласъ изъ облака глаголя: Сей есть Сынъ Мой возлюбленный, о Немъ же благоволихъ, Того послушайте» и т. д. За тѣмъ: «Преображеніе Господне было мѣсяца Августа въ 6-й день, передъ возсіяніемъ утренней зари, а не такъ какъ написалъ Кирилъ Транквиллонъ, что Преображение было передъ вольнымъ его страданіемъ во вторникъ, передъ великимъ пяткомъ. А пишется Преображеніе такъ: Өаворская гора изображена высока; на ней Христось на свётломъ облакѣ, лицо его какъ солнце, ризы его бѣлы какъ свѣтъ, на всѣ стороны отъ него блистаніе, то есть, свѣтъ, простирающій солнечные лучи и на апостоловъ. По сторонамъ Спасителя Моисей и Илія пророкъ. Илія отъ живыхъ, Моисей отъ мертвыхъ; на Иліи риза празелень, на Моисећ багряная. Апостолы на горћ пали ницъ. Петръ зритъ на Христа,

5

лицо рукою закрылъ, риза на немъ вохряная, исподъ лазорь. Іоаннъ на колѣни палъ, лицомъ на землю, риза на немъ киноварная, исподъ зеленый. Іаковъ палъ головою о земь, ноги вверхъ; лицо свое закрылъ, риза лазоревая».

Таково послёднее слово нашихъ Подлинниковъ. Связь этой новейшей редакція съ школою Ушаковскою не подлежить сомнѣнію, какъ это можно заключить изъ сравненія предложенныхъ описаній съ слёдующими словами иконописца Іосифа: «Въ изображении Благовъщения Архангель Гаврияль предстоить. Дѣва же сидита. Какъ обыкновенно представляется Ангель во Святая Святыхъ, такъ и Архангелово лицо написуется свѣтовидно и прекрасно, юношеское, а не зловидно и тмообразно. У Дѣвы же, какъ повѣствуеть Златоусть въ словѣ на Благовѣщеніе, лицо дѣвичье, уста дѣвичьи и прочее устроеніе дѣвичье. Въ изображеніи Рождества Христова видимъ Матерь сидящу, Отроча же въ ясляхъ младо лежаще; а если отроча младо, то какъ же можно лицо его мрачно и темнообразно писать? Напротивъ того, всячески подобаеть ему быть бѣлу и румяну, паче же лѣпу, а не безлѣпичну, по Пророку глаголющему: «Господь воцарися и въ лёпоту облечеся» и т. д. Впрочемъ, и этотъ новый Подлинникъ, вызванный историческою потребностью — придать иконописи красоту и выраженіе, а прежніе Подлинники очистить оть разноречий и неурядицы, не только не достигаль своей цѣли, но и впадалъ въ ошибки, даже въ своей критикѣ, направленной къ очищенію старой иконописи оть недостатковь. Относясь къ старинѣ враждебно, онъ не умѣлъ оцѣнить ся преданій, и часто ихъ игнорируеть, какъ наприм'тръ, въ описании Благов'єщения онъ упустиль такой общераспространенный и освященный давностью переводъ этого сюжета, какъ переводъ Благовѣщенія съ верстеномъ. Полемизируя съ невѣжественною стариною, онъ становится иногда въ явное противорѣчіе съ преданьями древнехристіянскаго и Византійскаго искусства; какъ напримѣръ, безусловно порицаеть въ иконѣ Рождества Христова лежачее положение Богородицы, между тѣмъ какъ съ древнѣйшихъ временъ, какъ мы видѣли, Богородица изображалась въ этомъ сюжетѣ и сидящею и лежащею.

Церковный расколъ, отразившійся въ историческихъ судьбахъ иконониси и въ литературѣ Подлинниковъ, и доселѣ лежитъ тяжелымъ бременемъ на русскомъ искусствѣ. Старовѣры стоятъ за древнюю иконопись и отдаютъ безусловное предпочтеніе ся произведеньямъ, предшествующимъ Патріарху Никону, высоко цѣня старыя школы Новгородскую, Московскую и особенно Строгановскую, и бросая тѣнь на школу Царскихъ иконописцевъ и на школу Фряжскую. Православные, въ противодѣйствіе старовѣрамъ, относились равнодушно къ старой иконописи, и, пріученные къ нововведе-

Digitized by Google

ніямъ школою Фряжскою, легко примирялись съ живописью Академическою. сгладившею въ иконописании, подъ вліяніемъ чуждыхъ образцовь, всё основныя преданья Византійско-русской иконописи. Это западное вліяніе особенно было вредно, и въ своихъ крайностяхъ доходило до безсмыслія потому, что оно оказалось у насъ въ XVII в., то есть, въ ту неудачную для западнаго искусства эпоху, когда господствовали въ немъ манерность и дожный классицизмъ, и когда религіозную искренность замѣнила напущенная сентиментальность. Воть причина, почему съ того времени наши храмы стали наполняться живописными произведеньями, лишенными религіознаго воодушевленія, холодными и б'єдными по мысли въ композиціи; хотя правильными относительно натуры, но манерными и театральными, такъ же мало удовлетворяющими религиозному чувству и мысли, какъ и эстетическому вкусу. Русскимъ живописцамъ нашего времени предстоитъ ръшение трудной задачи ---выйти изъ этого безсмыслія и безвкусія, завѣщаннаго XVIII вѣкомъ, и строго отделить живопись церковную, или иконопись, отъ живописи исторической и портретной. Въ послѣдней они могутъ, не затрудняя себя, слѣдовать по пути современнаго развитія цивилизаціи и искусства на западь; но въ первой ихъ ожидаетъ завидная участь быть вполнѣ оригинальными творцами, въ приложении къ національнымъ нотребностямъ всёхъ пособій не только развитой художественности, но и науки, для того, чтобъ церковное искусство и въ наше время, какъ давно прежде, не только вдохновляло къ молитвѣ, но и поучало своими мыслями.

## III. Методъ изученія русской иконописи.— Источники иконописнаго преданія.

Изъ предыдущаго обозрѣнія явствуеть, что важное значеніе нашей иконописи въ исторіи христіянскаго искусства состоить не въ художественномъ исполненіи, а въ иконописныхъ сюжетахъ, данныхъ церковнымъ преданіемъ и въ большей или меньшей чистотѣ сбереженныхъ исторіею Русской иконописи, и объясненныхъ и опредѣленныхъ Иконописными Подлинниками. Съ точки зрѣнія устарѣлыхъ эстетическихъ теорій, ограничивающихъ исторію искусства развитіемъ внѣшней формы, нашей иконописи отказали бы въ историческомъ значеніи, и нашли бы немыслимымъ самое понятіе объ исторіи Русской иконописи. Но съ той точки зрѣнія жизненнаго отношенія искусства къ исторіи развитія идей, съ которой современные уче-

5\*

ные западные открыли неистощимое богатство матеріаловъ въ искусствѣ древне-христіянскомъ и даже въ его варварской формѣ Романскаго стиля, и наша иконопись не только получитъ право на должное къ себѣ вниманіе, но и займетъ видное мѣсто между этими фактами въ исторія христіанскихъ идей, состоя съ ними въ тѣсной связи, и присовокупляя къ общему развитію церковнаго искусства характеристическія черты русской національности.

Самымъ существомъ Русской иконописи — держаться церковнаго преданія — опредѣляется исходный пунктъ въ методѣ ея изученія, то есть, приведение въ ясность этого художественно-религиознаго предания. Наши предки, какъ мы видѣли, очень сбивчиво говорятъ объ этомъ преданіи: то указывають на какихъ-то древнихъ мастеровъ, то на Грековъ, то на придѣлы Цареградскаго храма Св. Софія, то на какія-то греческія миніатюры и другіе завозные образцы. Для древнихъ иконописцевъ было достаточно этихъ неопредёленныхъ указаній; потому что на самой практикѣ, по заведенной рутинъ, преданіе ими наблюдалось. Но въ наше время, когда приведены въ извѣстность, изданы и оцѣнены по достоинству важнѣйшіе памятники древне-христіанскаго искусства вообще и нѣкоторые Византійскаго стиля, естественно представляется самъ собою вопросъ: многое-ли и что именно въ преданіи Русской иконописи заимствовано изъ общаго достоянія древне-христіанскаго искусства вообще и изъ Византійскаго въ особенности? А для этого должно привести въ известность самые источники искусства и объяснить ихъ содержаніе и стиль. Но, чтобы удержаться въ предѣлахъ авторитета, принятаго нашею иконописью, надобно это преданіе опредѣлить изв'єстнымъ періодомъ времени. Подлинники намъ указывають на посл'єднюю эпоху этого періода, именно на раздѣленіе церкви на Восточную и Западную въ IX в.; слёдовательно, по смыслу этого указанія, всё произведенья церковнаго искусства, предшествующія раздѣленію церкви, гдѣ бы они ни возникли, на Востокъ или на Западъ, въ Византін или въ Римъ, Миланъ, Равеннѣ, Арлѣ, Ахенѣ, равно могуть дать содержаніе нашему иконописному преданію. Если это такъ, то исторія нашей иконописи, по сродству источниковъ, должна составлять одно нераздѣльное цѣлое съ исторіею христіанскаго искусства до IX в. включительно. Но мы уже не можемъ съ такою наивною исключительностью, какъ наши предки, смотръть на самое производство церковныхъ вещей, и отвергать ихъ потому только, что они были сдѣланы не православными. Мы знаемъ, что западное искусство, при многихъ отклоненіяхъ, многое и удерживало изъ общихъ церковныхъ преданій, даже до XIII и XIV стольтій. Следовательно и эти позднейшія данныя въ разсуждения Русскаго иконониснаго преданія опущены быть не могуть. Сверхъ того, мы знаемъ также, что на западѣ въ теченіе трехъ столѣтій

послѣ раздѣленія церкви много художественныхъ произведеній сдѣлано было мастерами греческими: напримѣръ, мозаики въ Сициліи и въ Венеціанскомъ соборѣ Св. Марка, XI и XII столѣтій. Въ Италіи до XIII в. было такъ сильно вліяніе греческое, что по старинному преданью, всю живопись итальянскую до Чимабуэ привыкли называть Византійскою. Слѣдовательно, все что въ западномъ искусствѣ соединено съ названіемъ Греческаго или Византійскаго, имѣетъ неоспоримое право быть также введено въ область русскаго иконописнаго преданія.

Такую же неопредбленность представляеть намъ періодъ времени русскаго иконописнаго преданія и въ отношеніи своего ранняго предѣла, отъ котораго онъ долженъ вести свое начало. Нашимъ древнимъ иконописцамъ не могло придти въ голову затруднять себя этимъ вопросомъ: для нихъ готовое Византійское преданье было тёмъ даннымъ, которое они полагали себѣ въ основу; и, довольствуясь фактомъ, дѣйствительнымъ на Руси въ древности, отъ XI до XIII в., или болѣе воображаемымъ и возведеннымъ въ идеаль, въ позднѣйшія столѣтія въ школахъ Новгородской, Строгановской и Московской, они не имѣји ни нужды, ни научныхъ средствъ опредѣлить себѣ составные элементы этого факта въ ихъ историческомъ развитіи. Напротивь того, теперь, когда мы знаемъ, сколько потерпѣло видоизмѣненій церковное искусство отъ первыхъ вѣковъ Христіанства и до раздѣленія церкви въ IX в., вопросъ о русскомъ иконописномъ преданіи значительно усложняется. Основываясь на томъ, что наши Подлинники ссылаются на иконныя украшенія Софіи Цареградской и называють самого строителя этого храма Юстиніана, мы имбемъ полное право расширить періодъ иконописнаго преданія на три стол'єтія слишкомъ, то есть, отъ VI до IX в. Но можемъ ли не присовокупить къ этому періоду и V-го столѣтія, когда въ противодъйствіе ученію Несторія, съ особеннымъ блескомъ выразилось чествование Богоматери, торжественно укрѣнленное постановленьями Ефескаго собора (440 г.), и когда были во имя Богородицы сооружены и украшены мозаиками — въ Цареградѣ храмъ Богородицы Влахернской и въ Рим'т Базилика Либеріева (Maria Maggiore)? Восходя въ древность дал'те, мы не исключимъ изъ этого періода и знаменитый въ исторіи христіанскаго просвещения IV векъ, векъ великихъ Отцевъ Церкви и равноапостольнаго основателя Византів, послужившей для русскаго искусства живою связью съ первыми вѣками Христіанскаго преданія. Наконецъ, дошедши такимъ образомъ до первоначальныхъ источниковъ христіанскаго искусства временъ Мучениковъ, имѣемъ ли право мы-русскіе возвести свое церковное искусство, столько древнее въ своихъ основахъ, къ этому общехристіанскому преданію въ иконописныхъ и пластическихъ украшеніяхъ великихъ кладбищъ Св. Мучениковъ и первыхъ христіанъ, или должны отказаться отъ этихъ сокровищъ искусства и религіи, предоставивъ ихъ западу, потому только, что сквозь обаяніе Византійскаго авторитета наши предки ничего не могли усмотрѣть дальше въ глубинѣ Христіанской древности, и, по своему отчужденію отъ западной церкви и отъ всего западнаго, не знали и не догадывались о художественныхъ источникахъ первобытной, гонимой церкви, сохранившихся въ катакомбахъ и въ другихъ памятникахъ на западѣ, и преимущественно въ Римѣ? Если исторія христіанскаго искусства на западѣ, не смотря на свой принципъ развитія новыхъ элементовъ, все же возводитъ свои раннія основы къ этимъ первобытнымъ источникамъ; то тѣмъ естественнѣе предъявить на нихъ свои права искусству восточному, которое по своему принципу держится преданія и его сохраняетъ, строго очищая его отъ всякой новизны.

Тамъ образомъ, источники иконописнаго преданія въ историческомъ ихъ развитіи дѣлятся на три главные періода: періодъ древне-христіанскій, въ памятникахъ искусства первыхъ вѣковъ церкви гонимой, въ ея представителяхъ, Св. Мученикахъ, до Константина Великаго; потомъ періодъ полнаго разцибта Христіанскаго искусства въ Церкви, заявляющей свое всемірное господство и торжество, оть IV в. и до VIII-го, давшаго новое направленіе церковному искусству, провѣренному богословскою критикою и очищенному въ слёдствіе распрей и преній иконоборческихъ; и наконецъ послѣдній періодъ начинается со времени Седьмаго Вселенскаго Собора Никейскаго, на которомъ, въ 787 г., въ опровержение иконоборцевъ, окончательно утверждено чествование иконъ живописныхъ и отвергнуто употребленіе иконъ скульптурныхъ въ видѣ статуй. Впрочемъ иконоборческое движеніе не прекращалось около ста л'єгь и потомъ, и не могло не оказывать своего дѣйствія на судьбу христіанскаго искусства, вызывая иконопочитателей на богословскія о немъ разсужденія, имѣвшія задачею очистить его и подчинить церковному авторитету: такъ что эти два столѣтія, VIII и IX, ознаменованныя борьбою за церковное искусство, составляють ту эпоху броженія, изъ которой выработался въ иконописи стиль собственно Византійскій, и тымъ своеобразные онъ опредылился, что иконоборство, имывшее своимъ поприщемъ Востокъ, мало оказало вліянія на судьбу церковнаго искусства на Западѣ. Цвѣтущее время для третьяго періода продолжается до XII в., съ котораго начинается постепенное паденіе стиля Византійскаго подъ стёснительнымъ и одностороннимъ вліяніемъ монастырскимъ.

Всѣ эти три періода, составляя одно нераздѣльное цѣлое въ художественно-религіозномъ преданіи, отличаются большимъ или меньшимъ преобладаньемъ того или другаго изъ двухъ составныхъ элементовъ христіан-

скаго искусства, то есть, элемента художественнаго, насл'Едованнаго отъ античнаго искусства, и элемента религіознаго, въ своемъ развитіи болёе и болёе подчинявшагося богословскому ученію. Чёмъ древнёе христіанское искусство, тёмъ больше господствуеть въ немъ элементь художественный, и чёмъ больше оно принимаетъ характеръ стиля Византійскаго, тёмъ больше подчиняется богословію. Чёмъ искусство древнёе, тёмъ больше въ немъ свободы творчества и поэтическаго воодушевленія, и чёмъ позднёе, тёмъ больше сковано оно догматами ученія. Потому періодъ серединный, отъ Константина Великаго до Иконоборства (отъ IV до VIII в.), надобно признать цвѣтущимъ временемъ христіанскаго искусства, когда оно, съ одной стороны, еще не успѣло утратить изящество своей античной формы, а съ другой, воодушевляемое творчествомъ въ свободѣ вѣрованія торжествующей Церкви, оно еще не было стёсняемо условными правилами, наложенными на него потомъ, въ следствіе богословскихъ преній, имевшихъ целію оградить церковное искусство оть еретическихъ въ него вторженій. Потомуто наши иконописные Подлинники и возводять иконописное преданіе къ этому періоду, и именно къ VI в., т. е. ко времени сооруженія Св. Софіи Юстиніаномъ. Періодъ третій, не смотря на перевѣсъ богословскаго элемента, все же на столько былъ связанъ въ Греціи историческою послёдовательностью явленій съ предыдущимъ, что имѣлъ возможность по преданію сохранить первобытное изящество древне-христіанскаго искусства въ стиль Византійскомъ, въ ту варварскую эпоху, отъ IX до половины XII в., когда церковное искусство на западѣ дошло до крайняго безобразія. Ясно, слѣдовательно, что Русь, будучи связана своею исторіею съ Византіею, была счастливье другихъ современныхъ ей средневьковыхъ народовъ, когда въ Х и ХІ в. могла она почерпнуть церковное искусство изъ самаго лучшаго въ то время источника, въ Византіи. Потому не меньшаго вниманія заслуживаеть въ нашихъ Подлинникахъ расширеніе иконописнаго преданія источниками этого періода, представителемъ которыхъ названъ Менологій императора Василія (989—1025).

Такъ какъ русское церковное искусство составляетъ отрасль собственно Византійскаго, отъ X или, точнѣе, отъ XI в., то, само собою разумѣется, что оно состоитъ въ ближайшей связи съ источниками этого времени и позднѣйшаго, нежели съ источниками двухъ первыхъ періодовъ, и сверхъ того ближе ко второму періоду, нежели къ первому.

Историческое развитіе христіанскаго искусства всёхъ трехъ періодовъ имѣетъ своею цѣлію точнѣйшее опредѣленіе христіанскихъ типовъ и сюжетовъ. Чѣмъ далѣе въ древность, тѣмъ меньше индивидуальности въ святыхъ личностяхъ и меньше развитія въ изображеніи священныхъ событій. Въ

искусствѣ первыхъ четырехъ вѣковъ, сохранившемся въ живописи катакомбъ и въ скульптурѣ саркофаговъ, еще не опредѣлились, ни типы Христа и Богоматери, ни подробности Евангельскихъ событий: и при томъ изъ этихъ событій берутся только тѣ, которыя представляють идею искупленія съ стороны свѣтлой, торжественной, въ чудесахъ Христа, въ поклоненія Ему и въ Его спасительномъ ученія, а не тѣ, гдѣ искупленіе является въ страданіяхъ, неповинной смерти и въ распятіи. Всѣ эти послѣднія сцены развились уже въ послёдствіи. Искусство временъ христіанскихъ Мучениковъ не знаетъ мученичества и страданій, и не умбетъ ихъ изображать. Все въ этомъ искусствѣ ясно и торжественно, все направлено къ любви н утѣшенію, и въ живописи подземныхъ кладбищъ и въ начертаніяхъ надгробныхъ плитъ на могилахъ мучениковъ. Нътъ изображений ни костровъ, на которыхъ сожигались мученики, ни орудій мученія, ни намековъ на преслѣдованья. Только Іона, извергаемый изъ пасти кита, или Даніилъ, чудесно сохраняемый между львами — символически дають разумѣть о торжествѣ мученичества, и, удаляя мысль оть ненависти къ преследователямъ, подають мученикамъ новую силу страдать и молиться. Потому самые мученики являются только въ видѣ величавыхъ фигуръ, торжественно простирающихъ руки для молитвы. — Въ древнѣйшихъ памятникахъ Христосъ изображается юнымъ и безбородымъ, рѣдко съ бородою; иногда въ видѣ Добраго Пастыря, несеть на плечахъ агнца, или въ пастушеской сценѣ, стоитъ между двумя овечками; иногда съ жезломъ въ рукѣ совершаетъ чудеса: претворяеть воду въ вино, воскрешаеть Лазаря; обыкновенно одинъ, безъ исторической обстановки цёлаго событія. Это только намеки на лица и событія, а не точное и подробное изображеніе ихъ. Это не художественные типы, а символы. Древне-христіанскій художникъ, хорошо владъя техникою античнаго искусства, но не умѣя обнять во всей общирности и глубинѣ идеи новой религіи, разными символическими намеками хочеть только навести мысль молящагося на предметы, не доступные изображенію. То изобразить онъ Христа подъ античною формою Орфея, укрощающаго звѣрей звуками своей музыки, то подъ символомъ агица, который съ жезломъ въ своей лап' совершаеть чудесное умножение хл'бовъ или воскрешаеть Лазаря, то подъ символомъ рыбы и т. п. Сопоставленіе событій Ветхаго и Новаго Завѣта составляеть для художника самое удобное средство для выраженія сомкнутаго въ себѣ самомъ круга его понятій, не развитаго анализомъ подробностей. Грехопадениемъ первыхъ человъковъ намекаетъ онъ на искупленіе, Ноемъ въ ковчегѣ — на крещеніе и на Церковь христіанскую; Даніиломъ во рвѣ между звѣрями, тремя отроками въ пещи, или Іовомъ на гноищѣ — на страсти Господни; Іоною въ чревѣ кита — на воскресеніе Іисуса Христа; Ильею, возносящимся на небо въ колесницѣ — на вознесеніе Спасителя и т. п. Не затрудняя себя ландшафтомъ, для крат-

-+ 73 +--

кости, изображаеть онъ предметы внѣшней природы олицетвоми, для криткости, изображаеть онъ предметы внѣшней природы олицетворенными, то есть, горы, рѣки, море, города, солнце, луну — въ видѣ человѣческихъ фигуръ, въ которыхъ нельзя не усмотрѣть ясныхъ слѣдовъ античныхъ типовъ божествъ; точно также какъ идеи и тайны христіанскаго ученія представляетъ въ условно принятыхъ формахъ, каковы: агнецъ (искупительная жертва), голубь (символъ Духа Святаго), рыба (Іисусъ Христосъ <sup>1</sup>) и душа, окрещенная крещеньемъ), павлинъ (воскресеніе), фениксъ (воскресеніе и безсмертіе) и много др. Такимъ образомъ, главнѣйшая задача, выполненная искусствомъ первыхъ вѣковъ христіанства, состоитъ въ созданіи Христіанской Символики, которая вошла въ основаніе новаго искусства всѣхъ временъ, а въ нашей иконописи сохранилась и доселѣ<sup>2</sup>).

Во второмъ періодѣ, воображеніе художника, не стѣспяемое боязнію преслёдованья, освободившись оть мрака и таинственныхъ катакомбъ, являеть себя во всемь блескѣ мозаическихъ изображеній, выступающихъ иногда на золотомъ полѣ, въ великолѣпныхъ храмахъ торжествующей церкви. Оно уже не гадательно только намекаеть на священныя лица и событія, но въ яркихъ образахъ напечатлѣваетъ ихъ на стѣнахъ и сводахъ, на удивление и поклонение върующихъ. Типы Христа, Богородицы, Пророковъ, Аностоловъ, Мучениковъ, нѣкоторыхъ Отцевъ Церкви, опредѣляются въ ихъ яндивидуальныхъ, характеристическихъ чертахъ; событія Ветхаго и Новаго Завѣта раззвиваются въ подробныхъ изображеньяхъ и разнообразятся по свободѣ творческаго вдохновенія, еще не сдержаннаго ни преніями еретиковъ, ни богословскою цензурою. Наконецъ, въ третьемъ періодѣ, иконописные сюжеты, очищенные богословскою критикою, получають свою окончательную форму, нёсколько видоизмёняемую, впрочемъ, въ разныхъ, такъ называемыхъ, переводахъ, или редакціяхъ. Съ этихъ поръ точное сохраненіе въ иконописи установленныхъ типовъ — обязываетъ художника уже не творить вновь, не изобрѣтать, и неуклонно слѣдовать преданію въ копировании прежнихъ образцовъ, согласно съ слѣдующими предписаніями одного изъ актовъ, читанныхъ на второмъ Никейскомъ Соборѣ (787 г.), въ защиту иконописи противъ иконоборцевъ: «не изобрѣтеніе (ѐфео́ресис) живо-

<sup>1)</sup> Πο гречески рыба — ίχθύς — состоить, по ученію того времени, изъ начальныхъ буквъ текста: Ιησούς Χριστός Θεού ύιλς σωτήρ — т. е. Інсусъ Христосъ Бога сынъ Спаситель.

<sup>2)</sup> Münter, Sinnbilder und Kunstvorstellungen der alten Christen. Altona. 1825. — Piper, Mythologie u. Symbolik d. christ. kunst. Weimar. 1847—1851. — Piper, Ueber den christlichen Bilderkreis. Berlin. 1852. — Didron, Iconographie Chrétienne. Histoire de Dieu. Paris. 1843. — Twining, Symbols and emblems of early and med. christ. art. London. 1852. — Martigny, Dictionnaire des Antiquités Chrétiennes. Paris. 1864.

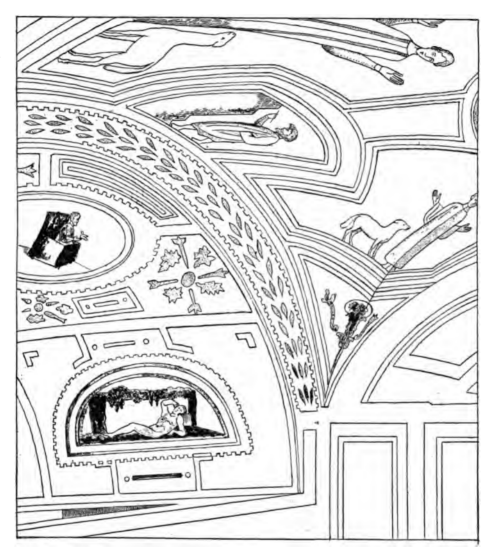
писцевь производить иконы, а ненарушимый законь и преданіе Православной Церкви (бєбию бєби хаї тара́бобіс) — не живописець, а святые отцы изобрѣтають и предписывають: очевидно имъ принадлежить сочиненіе (біа́таξіс), живописцу же только исполненіе (тέχνη)»<sup>1</sup>). Именно это самое правило положено въ основу и русской иконописи и нашихъ иконописныхъ подлинниковъ. Типы святыхъ личностей и иконописные сюжеты даются преданіемъ, и только внѣшнее исполненіе принадлежитъ иконописцамъ, то есть, часть «техническая» (τέχνη), понимаемая въ общирномъ значеніи слова, то есть, рисунокъ, колоритъ и т. п.

Возведеніе нашей иконописи къ ея источникамъ въ ясности обнаружится въ краткомъ перечнѣ ихъ по разрядамъ, который, за отсутствіемъ въ нашей литературѣ художественно - археологическихъ руководствъ, мы почли необходимымъ здѣсь приложить.

1. Стѣнная живопись въ Римскихъ катакомбахъ. Она простирается до XI в., и даже позднѣе, но имѣетъ свое собственное значеніе только до Константина Великаго, то есть, въ первые вѣка церкви, и особенно во II и въ III столѣтіяхъ по Р. Х., когда гонимые христіане спасались въ этихъ подземныхъ жилищахъ, въ которыхъ они собирались для молитвы и общенія, и которыя служили имъ и мѣстомъ погребенія около святочтимыхъ останковъ Св. Мучениковъ. Такъ какъ въ стенахъ катакомбъ устроивались мѣста для покойниковъ (loculi), или вдоль корридоровъ, или въ нишахъ подъ аркою (arcosolium), въ особыхъ покояхъ, назначенныхъ для погребенія (cubiculum), и такъ какъ этотъ погребальный характеръ господствуетъ во всёхъ помёщеніяхъ этихъ подземныхъ переходовъ; то для живописи преимущественно назначались своды, архитектурному очертанію которыхъ подчинялось распредёленіе живописныхъ изображеній. Нёсколько разныхъ сюжетовь, сближенныхъ между собою по символическому значенію, обыкновенно составляють одно цёлое, разм'єщенное въ кругахъ, полукружіяхъ и въ другихъ геометрическихъ фигурахъ, на которыя разбита поверхность свода съ его спусками и верхнія части стѣны, описываемыя арками. Въ среднић — кругъ или четвероугольникъ, въ спускахъ, кругомъ его, полукружія. Напримѣръ, въ катакомбахъ Св. Маркеллина и Петра: въ срединѣ, въ четвероугольникѣ Добрый Пастырь, юношеская фигура въ короткой туникѣ, съ агнцемъ на плечахъ; у ногъ по стоящей овечкѣ. На спускахъ въ полукружіяхъ: Ной въ ковчегѣ съ голубицею, которая принесла ему масличную вѣтку, Христосъ у Силуамской купели, въ которой стоитъ разслабленный.

<sup>1)</sup> Kugler Handbuch d. Geschichte d. Malerei. 1847 r. I, 64.— Conciliorum collectio regia maxima. Paris. 1714. Tom. IV. col. 360.

Данівлъ стоить между двумя львами. Авраамъ собирается принести въ жертву Исаака. Или, въ катакомбахъ Св. Каликста: въ середнит въ кругу: Орфей игрою на арфѣ сзываетъ къ себѣ звѣрей и птицъ. На спускахъ плафона: Данінлъ между львами, Моисей источаеть изъ скалы воду, Давидъ съ пращею и Христосъ воскрешаетъ Лазаря. Иногда на спускахъ, вибсто полукружій, четвероугольники. Напримѣръ, въ катакомбахъ Понтіана: посреди въ кругу Добрый Пастырь; въ четырехъ четвероугольникахъ на спускахъ — четыре времени года: весна подъ видомъ дитяти съ лилею въ одной рукѣ и съ зайцемъ въ другой. Лѣто подъ видомъ жнущаго жатву. Осень подъ видомъ виноградаря, приставляющаго къ дереву лестницу. Зима подъ видомъ человека, гренощагося у огня, съ зажженнымъ факеломъ въ рукѣ. Если живопись расположена въ нишѣ или въ полукружіи, описанномъ аркою, то это полукружие раздѣлено линіями на отдѣлы. Нанримѣръ, въ катакомбахъ Св. Агнесы, въ двухъ концентрическихъ полукружіяхъ; въ нижнемъ посреди молящаяся фигура (orans), направо отъ зрителя пять мудрыхъ дъвъ съ свътильниками, налъво трапеза (άγάπη). Въ верхнемъ полукружін: посреди, надъ молящеюся фигурою — Добрый Пастырь; на спускахъ: направо — Даніилъ между львами, налѣво — Адамъ и Евва по сторонамъ Древа Познанія добра и зла. Или, въ катакомбахъ Св. Маркеллина и Петра: въ нижнемъ полукружіи молящаяся женская фигура между деревьями и двумя мужчинами, къ ней обращающимися. Въ верхнемъ полукружін: надъ молящеюся — въ малснькомъ кругь: Ной въ ковчегь съ-летящею голубицей; на спускахъ полукружія: направо Адамъ съ Еввою по сторонамъ Древа Познанія, налѣво — Моясей, источающій жезломъ изъ скалы воду. Между линіями, отдѣляющими эти сюжеты, пустыя пространства наполняются изображеньями птицъ, звѣрей, генiевъ, вазъ, сосудовъ, гирляндъ и другихъ украшеній въ античномъ стиль. Событія, какъ замьчено выше, изображаются кратко, одними намеками; напримѣръ, ковчегъ Ноя, какъ въ живописи катакомбъ, такъ и въ древнъйшихъ рельефахъ, представляется въ вндѣ ящнка, такого узкаго, что можетъ вмѣстить только одного Ноя, который поднимается изъ него по поясъ. Иногда этотъ ящикъ стоять 🛤 лодкѣ. Іона изображается обнаженнымъ, даже въ сценѣ, когда лежить ил сидить подъ смоковницею. Тоже и Данівлъ во рву обнаженный, а по въ фригійскомъ костюмѣ, какъ принято было въ послѣдствін, и какъ потопъ въ нашей иконописи. Одежда съ полосами, или источниками, или DURINE сторонамъ отъ плечъ, или посреди, отъ груди, и до самаго нис **JOCHI** приняты въ древне-Византійскомъ искусствѣ, и оттуда жи HANT. Особенно характеричны часто встрѣчающіяся изображен FCH, B'L длинныкъ одеждахъ, съ распростертыми руками: это 1 MIKE H Мученицы, или изображенія похороненныхъ христіанъ надъ ихъ могилами, иногда, можетъ быть, олицетвореніе молитвы и гонимой Церкви временъ мученичества. Молитвенная поза этихъ фигуръ съ распростертыми руками, иногда горизонтально, иногда приподнятыми, какъ молятся наши священно-



7. Живопись свода въ катакомбахъ Св. Агнесы.

служители, встрёчается въ Византійскомъ искусствё, какъ въ раннемъ, напр. на фрескахъ въ храмѣ Св. Георгія IV в., въ Солунѣ, такъ и въ позднѣйшемъ, напр. въ мозаическомъ изображеніи Богородицы въ Кіево-Софійскомъ соборѣ на Нерушимой стѣнѣ XI в., или въ храмѣ Чефалу въ Сициліи XII в. Таже древняя молитвенная поза удержана въ изображеніи Знаменія Богородицы. Нѣть сомнѣнія, что наши иконописцы для изображенія Св. Мучениковъ могли бы многимъ воспользоваться въ этихъ молящихся фигу-

+ 77 +

рахъ катакомбъ, такъ какъ эти поэтическія, величавыя фигуры, относясь ко времени самыхъ Мучениковъ, передаютъ намъ современный имъ костюмъ и самое настроение духа. Относительно техники, живопись катакомбъ служить ближайшею связью искусства христіанскаго съ античнымъ, оть котораго оно наслёдовало ИЗЯЩНЫЙ ВКУСЪ И НАТУральность. Очеркъ бойкій, колорить живой и яркій, какъ въ живописи Геркуланума и Помпен. — Для нагляднаго знакомства прилагается здѣсь въ снимкѣ (рис. 7) часть стёны съ сводами изъ катакомбъ Св. Агнесы, изъ капеллы, такъ называемой Агапы, лёвая сторона. Внизу часть стѣны подъ полукружіемъ съ изображеніемъ Іоны подъ смоковницею и Ноя въ ковчегѣ съ голубицею; выше часть свода, съ изображеньями на его спускѣ. — Моисея, источающаго изъ скалы воду, и молящейся фигуры, которая стоить между двумя овцами. Здѣсь же приложены снимки Добраго Пастыря изъ катакомбъ Маркеллина и Петра (рис. 8), и Орфея изъ катакомбъ Св. Калликста (рис. 9)<sup>1</sup>).



8. Добрый Пастырь. Изъ катакомбъ Свв. Марцеялина и Петра.



9. Орфей. Изъ катакомбъ Калликста.

<sup>1)</sup> Bosio, Roma sotteranea. Roma. 1632.—Aringhi, Roma subterranea. Romae. 1651.— 1659.—Bottari, Sculture epitture sagre estratte dai cimiteri di Roma. Roma. 1733.—1754. — Perret, Les catacombes de Rome. Paris. 1851.—Marchi, I monumenti delle arti primitive nella metropoli del Christianesimo. Roma. 1844. — Mich. De Rossi, Roma sotterranea cristiana. Roma. 1863.—Gio. Bat. de Rossi, Bulletino di Archeologia christiana. Roma.

камня, преимущественно изъ мрамора, для похороненія покойниковъ, шире и выше нынъшнихъ гробовъ, и съ отвъсно спускающимися стънками, а не откосными. Хотя употребление ихъ восходить до временъ язычества, но отъ первыхъ вѣковъ христіанства сохранилось больше надгробныхъ плить, нежели саркофаговъ: это плиты съ надписями, любопытными по содержанію, и съ немногими очерками символическаго характера, изображающими то павлина, голубя, пѣтуха, пальмовую вѣтку, то олицетвореніе райской рѣки въ видѣ человѣческой фигуры, то молящуюся фигуру, съ распростертыми руками, какъ въ живописи катакомбъ. Что же касается до большей части лучшихъ саркофаговъ, то они, относясь къ IV в., предлагаютъ уже дальнъйшее развитие иконографии, сравнительно съ древнъйшею живописью катакомбъ. Саркофаги украшены рельефами, высокими или плоскими, иногда со всѣхъ четырехъ сторонъ, вногда съ трехъ, но обыкновенно съ одной передней. Рельефы на саркофагь, всь вмъсть взятые, ръдко изображають одно общее имъ всёмъ событіе, но представляють цёлый рядъ краткихъ эпизодовъ, изъ одной, двухъ или трехъ фигуръ. Эти эпизоды не состоятъ между собою въ видимой связи, и часто помѣщаются рядомъ --- одинъ изъ Ветхаго, другой изъ Новаго Завѣта; но всѣ они вмѣстѣ стремятся къ выраженію одной общей идеи. Располагаются они въ одинъ или въ два ряда. Иногда каждый эпизодъ отдѣляется колонкою, такъ что весь саркофагъ представляется колоннадою, увѣнчанною архитравомъ; иногда эпизоды размѣщаются въ полукруглыхъ нишахъ, подъ арками, или подъ тупыми углами, и тогда всё вмёстё взятыя имёють видъ храма съ нёсколькими абсидами или конхами, которыя на саркофагахъ и изображаются въ виде раковинъ, съ чѣмъ вполнѣ согласуется употребляемый доселѣ архитектурный терминъ --- конха (concha, хоууу). Когда рельефы, расположенные между колоннами въ нишахъ или подъ фронтонами, идуть въ два ряда, одинъ подъ другимъ; тогда саркофагъ имѣетъ видъ какъ бы двухъяруснаго иконостаса, Кром'ь рельефовъ изъ Священнаго писанія, иногда, въ самой срединь саркофага, помѣщаются, въ большемъ размѣрѣ изображенія въ немъ погребенныхъ, или другихъ какихъ либо лицъ, обыкновенно двухъ фигуръ, по поясь, бъ кругу въ виде щита или раковины — въ форме, заиствованной оть портретовь античнаго искусства (imagines clypeatae), и впослѣдствіи, какъ увидимъ, принятой для изображеній Христа по грудь. Иногда вверху по угламъ саркофага пом'єщаются маски въ античномъ стиль. Въ саркофагахъ господствуетъ тотъ же параллелизмъ между Ветхимъ и Новымъ Завѣтомъ, какъ и въ живописи катакомбъ; но объемъ сюжетовъ изъ Евангелія шире, особенно въ сценахъ, предшествующихъ страстямъ Господнимъ,

къ которымъ искусство уже приближается, но все еще не смѣетъ и не умѣетъ ихъ изображать. Такъ очень часто встрѣчаются изображенія Христа, задерживаемаго воинами въ Геосиманскомъ саду, отрекающагося Петра съ пѣтухомъ, Пилата, умывающаго руки. Господствующій типъ Христа юношеская, идеальная фигура, безъ бороды, съ длинными волосами, изящно закинутыми назадъ, въ туникѣ и тогѣ, перекинутой черезъ одно плечо и подхваченной подъ другую руку.

Для ближайшаго знакомства съ этими важными памятниками для исторіи христіанскаго искусства предлагается здѣсь описаніе нѣкоторыхъ изъ самыхъ замѣчательныхъ изъ нихъ.

1) Саркофать префекта Юнія Басса (Junius Bassus) 359 г. Рельефы, только съ передней стороны; расположены въ два ряда; верхніе раздѣлены колоннами, подъ горизонтальнымъ архитравомъ: нижніе тоже между колоннами, но частію подъ арками въ видѣ раковины, частію подъ тупыми углами фронтона, въ перемежку. По пяти отдѣловъ въ каждомъ ряду. Въ верхнемъ ряду: въ среднемъ рельефѣ Христосъ возсѣдаеть на престолѣ съ свиткомъ въ рукѣ; въ ногахъ у него обнаженная мужская фигура съ бородою, по грудь, въ рукахъ держить покрывало, спускающееся съ головы: это олицетвореніе небесной тверди, на которую Христось полагаеть свои ноги. По сторонамъ его стоять Апостолы Петръ и Павелъ. Направо (отъ зрителя) въ двухъ рельефахъ Христосъ передъ Пилатомъ, умывающимъ руки. Налёво въ одномъ рельефе отречение Петра, и наконецъ въ крайнемъ жертвоприношеніе Исаака. Въ нижнемъ ряду: въ среднемъ рельефѣ, подъ Христомъ, возсѣдающимъ на престоль: Христосъ, на осляти въѣзжающій въ Іерусалимь. Направо въ двухъ рельефахъ: Даніилъ между львами, и Апостолъ Петръ, ведомый въ темницу; налъво-тоже въ двухъ: Адамъ и Евва по сторонамъ Древа Познанія, съ аттрибутами труда, предопредѣленнаго ныть по изгнании изъ Рая для снискания пищи и одбяния: около Адама снопъ жита, около Еввы — ягненокъ, для означенія пряденья шерсти. Наконецъ въ послѣднемъ — Іовъ на гноищѣ, юношеская фигура, безъ бороды; около еще двь фигуры. Для христіанской символики особенно важенъ этотъ саркофагь по украшеніямъ, нанолняющимъ пустые углы, образуемые арками нижняго ряда, надъ барельефами. Въ этихъ углахъ подъ видомъ агнцевъ изображены Христосъ и другія священныя лица въ нѣкоторыхъ сцепахъ, обычныхъ для искусства того времени; а именно: агнецъ жезломъ извлекаеть изъ скалы воду (Моисей), и получаеть скрижали отъ десницы Господней (онъ же); агнецъ въ пещи (намекъ на трехъ отроковъ въ Вавилонской пещи); агнецъ возлагаетъ свою лапку на другаго агнца, на котораго сходить съ неба Духъ Божій (Іоаннъ крестить Іисуса Христа); агнецъ съ

жезломъ умножаетъ хлѣбы, воскрешаетъ Лазаря (Інсусъ Христосъ). Снимокъ саркофага въ рис. 10.



10. Саркофагъ Юнія Басса 359 г.

2) Саркофагъ консула Аниція Проба, или саркофагъ Проба и Пробы, 395 г. Рельефы со всѣхъ четырехъ сторонъ, въ одинъ рядъ, раздѣленные колоннами, въ нишахъ подъ сводами изъ раковинъ. На передней сторонѣ, въ среднемъ изъ пяти отдѣловъ, изображенъ Христосъ, стоящій на горѣ, изъ которой изливаются четыре Райскія рѣки: Тигръ, Евфратъ, Фисонъ и Нилъ, въ ознаменованіе источника жизни и спасенія, исходящаго отъ Хри-



11. Саркофать Аниція Проба 395 г.

ста. Въ лѣвой рукѣ держитъ Онъ свитокъ, а въ правой крестъ, украшенный драгоцѣнными каменьями, четвероконечный, въ видѣ посоха, доходящаго до земли, съ короткимъ перекрестіемъ въ самомъ верху: изображеніе, въ высокой степени важное для исторіи христіанскихъ древностей. (Снимокъ см. въ рис. 11). Во всѣхъ прочихъ отдѣлахъ всѣхъ трехъ сторонъ сарко-

Digitized by Google

фага, изображены стоящіе Апостолы и ученики Христа, попарно. На задней сторонѣ три рельефа: въ среднемъ— двѣ стоящія фигуры, мужская и женская, вѣроятно, Пробъ и Проба; по сторонамъ пустые четвероугольники, наполненные извивающимися желобками въ видѣ латинскаго S (strigiles), а по оконечностямъ, тоже между колоннами подъ арками, по одной стоящей фигурѣ.

Оба эти саркофага изъ Ватиканскихъ катакомбъ.

3) Саркофагъ подъ казедрою Миланской базилики Св. Амвросія, по своему происхождению поздние обоихъ предыдущихъ. Барельефы со всихъ четырехъ сторонъ. На передней, раздъленной на два ряда, въ нижнемъ, который составляеть главную и большую часть этой стороны, въ серединѣ, въ полукруглой нише возседаетъ на престоле Христосъ, съ Писаніенъ въ рукѣ; подъ его ногами двѣ молитвенно склоняющіяся фигуры по сторонамъ агнца. По обѣимъ сторонамъ Христа, его ученики, одни сидятъ, другіе стоять; фонъ раздѣленъ на арки, поддерживающія ізданіе. Въ верхнемъ ряду: надъ Христомъ щитъ съ груднымъ изображеніемъ мужчины и женщины, поддерживаемый обнаженными крылатыми геніями, съ хламидами на плечахъ. Налѣво три Еврейскіе отрока, отказывающіеся поклониться ндолу — это первая половина событія, котораго и заключеніе также встрічается на саркофагахъ, то есть, три отрока въ пещи. --- Направо --- три волхва несуть дары Христу младенцу, находящемуся на кольняхъ сидящей Богородицы. Оба эти рельефа соотвётствують другь другу и по мысли и по внѣшности: тамъ три Еврейскихъ отрока отрекаются поклониться идолу, а здёсь три волхва, представители язычества, идуть съ усердными приношеніями къ Богу истинному. И тѣ и другіе въ одинаковыхъ восточныхъ костюмахъ и въ фригійскихъ шапкахъ (хотя въ этомъ саркофагѣ головы волхвовь посбиты, но ихъ фригійскія шапки извёстны изъ другихъ памятниковь того же времени). По обѣимъ узкимъ сторонамъ оконечностей саркофага, тоже на фонѣ зданія съ арками, изображено: на одной Жертвоприношение Исаака и стоящие Апостолы, а наверху въ фронтонъ: въ серединѣ въ вѣнкѣ извѣстная монограмма Христа, состоящая изъ греческой буквы Х, отвѣсно перечеркнутой буквою Р. По сторонамъ вѣнка по голубю и по буквѣ альфа и омега. Эта монограмма Христа въ вѣнкѣ иногда полагается на верхней оконечности креста, изображаемаго между рельефами въ самой середни передней стороны саркофага. На другой узкой сторонь Миланскаго памятника, на маломъ пространствѣ скучено четыре Ветхозавѣтныхъ сюжета: Илья пророкъ возносится на небо на колесницѣ, запряженной четырьмя конями, покидая Елисею свою мантію. Рядомъ Ной въ ковчегѣ, въ видѣ ящика или купели, съ голубицею, а около него Моисей,

искусствё первыхъ четырехъ вёковъ, сохранившемся въ живописи катакомбъ и въ скульптурё саркофаговъ, еще не опредёлились, ни типы Христа и Богоматери, ни подробности Евангельскихъ событій: и при томъ изъ этихъ событій берутся только тё, которыя представляютъ идею искупленія съ стороны свётлой, торжественной, въ чудесахъ Христа, въ поклоненіи Ему и въ Его спасительномъ ученіи, а не тё, гдё искупленіе является въ страданіяхъ, неповинной смерти и въ распятіи. Всё эти послёднія сцены развились уже въ послёдствіи. Искусство временъ христіанскихъ Мучени-

ненія Ему и вь Его спасительномъ ученія, а не ть, гдъ искупленіе является въ страданіяхъ, неповинной смерти и въ распятіи. Всѣ эти послѣднія сцены развились уже въ послёдствіи. Искусство временъ христіанскихъ Мучениковъ не знаетъ мученичества и страданій, и не умбетъ ихъ изображать. Все въ этомъ искусствѣ ясно и торжественно, все направлено къ любви и утѣшенію, и въ живописи подземныхъ кладбищъ и въ начертаніяхъ надгробныхъ плитъ на могилахъ мучениковъ. Нѣтъ изображеній ни костровъ, на которыхъ сожигались мученики, ни орудій мученія, ни намековъ на преслёдованья. Только Іона, извергаемый изъ пасти кита, или Даніилъ, чудесно сохраняемый между львами --- символически дають разумѣть о торжествѣ мученичества, и, удаляя мысль отъ ненависти къ преслѣдователямъ, подаютъ мученикамъ новую силу страдать и молиться. Потому самые мученики являются только въ видѣ величавыхъ фигуръ, торжественно простирающихъ руки для молитвы. — Въ древнѣйшихъ памятникахъ Христосъ изображается юнымъ и безбородымъ, рѣдко съ бородою; иногда въ видѣ Добраго Пастыря, несеть на плечахъ агнца, или въ пастушеской сценѣ, стоитъ между двумя овечками; иногда съ жезломъ въ рукѣ совершаетъ чудеса: претворяетъ воду въ вино, воскрешаетъ Лазаря; обыкновенно одинъ, безъ исторической обстановки цёлаго событія. Это только намеки на лица и событія, а не точное и подробное изображеніе ихъ. Это не художественные типы, а символы. Древне-христіанскій художникъ, хорошо владѣя техникою античнаго искусства, но не умѣя обнять во всей обширности и глубинѣ идеи новой религіи, разными символическими намеками хочеть только навести мысль молящагося на предметы, не доступные изображенію. То изобразить онъ Христа подъ античною формою Орфея, укрощающаго звѣрей звуками своей музыки, то подъ символомъ агнца, который съ жезломъ въ своей лап' совершаеть чудесное умножение хл'бовъ или воскрешаеть Лазаря, то подъ символомъ рыбы и т. п. Сопоставление событий Ветхаго и Новаго Завѣта составляеть для художника самое удобное средство для выраженія сомкнутаго въ себѣ самомъ круга его понятій, не развитаго анализомъ подробностей. Грѣхопаденіемъ первыхъ человѣковъ намекаетъ онъ на искупленіе, Ноемъ въ ковчегѣ — на крещеніе и на Церковь христіанскую; Даніиломъ во рвѣ между звѣрями, тремя отроками въ пещи, или Іовомъ на гноищѣ — на страсти Господни; Іоною въ чревѣ кита — на воскресеніе Іисуса Христа; Ильею, возносящимся на небо въ колесницѣ — на вознесеніе Спасителя и т. п. Не затрудняя себя ландшафтомъ, для краткости, изображаетъ онъ предметы внѣшней природы олицетворенными, то есть, горы, рѣки, море, города, солнце, луну — въ видѣ человѣческихъ фигуръ, въ которыхъ нельзя не усмотрѣть ясныхъ слѣдовъ античныхъ типовъ божествъ; точно также какъ иден и тайны христіанскаго ученія представляетъ въ условно принятыхъ формахъ, каковы: агнецъ (искупительная жертва), голубь (символъ Духа Святаго), рыба (Іисусъ Христосъ<sup>1</sup>) и душа, окрещенная крещеньемъ), павлинъ (воскресеніе), фениксъ (воскресеніе и безсмертіе) и много др. Такимъ образомъ, главнѣйшая задача, выполненная искусствомъ первыхъ вѣковъ христіанства, состоитъ въ созданіи Христіанской Символики, которая вошла въ основаніе новаго искусства всѣхъ временъ, а въ нашей иконописи сохранилась и доселѣ<sup>2</sup>).

Во второмъ періодѣ, воображеніе художника, не стѣсняемое боязнію преслёдованья, освободившись отъ мрака и таинственныхъ катакомбъ, являеть себя во всемъ блескѣ мозаическихъ изображеній, выступающихъ иногда на золотомъ полѣ, въ великолѣпныхъ храмахъ торжествующей церкви. Оно уже не гадательно только намекаеть на священныя лица и событія, но въ яркихъ образахъ напечатлѣваетъ ихъ на стѣнахъ и сволахъ. на удивленіе и поклоненіе вѣрующихъ. Типы Христа, Богородицы, Пророковъ, Апостоловъ, Мучениковъ, нѣкоторыхъ Отцевъ Церкви, опредѣляются вь ихъ индивидуальныхъ, характеристическихъ чертахъ; событія Ветхаго и Новаго Завѣта раазвиваются въ подробныхъ изображеньяхъ и разнообразятся по свободѣ творческаго вдохновенія, еще не сдержаннаго ни преніями еретиковъ, ни богословскою цензурою. Наконецъ, въ третьемъ періодѣ, иконописные сюжеты, очищенные богословскою критикою, получають свою окончательную форму, нёсколько видоизмёняемую, впрочемъ, въ разныхъ, такъ называемыхъ, переводахъ, или редакціяхъ. Съ этихъ поръ точное сохраненіе въ иконописи установленныхъ типовъ — обязываетъ художника уже не творить вновь, не изобрѣтать, и неуклонно слѣдовать преданію въ копировании прежнихъ образцовъ, согласно съ следующими предписаніями одного изъ актовъ, читанныхъ на второмъ Никейскомъ Соборѣ (787 г.), въ защиту иконописи противъ иконоборцевъ: «не изобрѣтеніе (ѐфεύρεσις) живо-

<sup>1)</sup> По гречески рыба — ίχθύς — состоить, по ученію того времени, изъ начальныхъ буквъ текста: Ідгойс Хрісто́с Өсой и́сіс сшту́р — т. е. Інсусъ Христосъ Бога сынъ Спаситель.

<sup>2)</sup> Münter, Sinnbilder und Kunstvorstellungen der alten Christen. Altona. 1825. — Piper, Mythologie u. Symbolik d. christ. kunst. Weimar. 1847—1851. — Piper, Ueber den christlichen Bilderkreis. Berlin. 1852. — Didron, Iconographie Chrétienne. Histoire de Dieu. Paris. 1843. — Twining, Symbols and emblems of early and med. christ. art. London. 1852. — Martigny, Dictionnaire des Antiquités Chrétiennes. Paris. 1864.

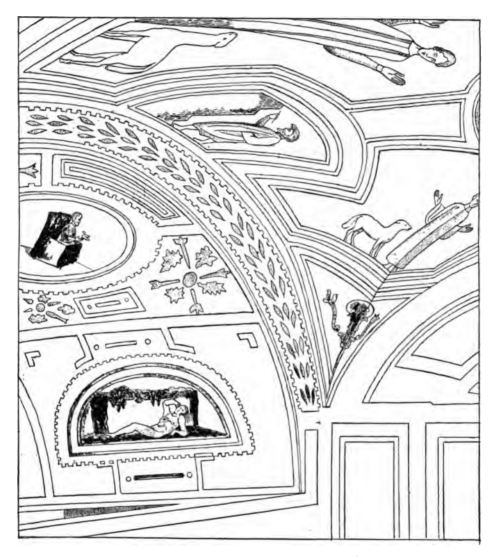
писцевь производить иконы, а ненарушимый законь и преданіе Православной Церкви (деородеоїа хаї тара́дооц)— не живописець, а святые отцы изобрѣтають и предписывають: очевидно имъ принадлежить сочиненіе (діа́таξіс), живописцу же только исполненіе (тέχνη)»<sup>1</sup>). Именно это самое правило положено въ основу и русской иконописи и нашихъ иконописныхъ подлинниковъ. Типы святыхъ личностей и иконописные сюжеты даются преданіемъ, и только внѣшнее исполненіе принадлежитъ иконописцамъ, то есть, часть «техническая» (τέχνη), понимаемая въ общирномъ значеніи слова, то есть, рисунокъ, колоритъ и т. п.

Возведеніе нашей иконописи къ ея источникамъ въ ясности обнаружится въ краткомъ перечнѣ ихъ по разрядамъ, который, за отсутствіемъ въ нашей литературѣ художественно - археологическихъ руководствъ, мы почли необходимымъ здѣсь приложить.

1. Стѣнная живопись въ Римскихъ катакомбахъ. Она простирается до XI в., и даже позднѣе, но имѣетъ свое собственное значеніе только до Константина Великаго, то есть, въ первые вѣка церкви, и особенно во II и въ III столътіяхъ по Р. Х., когда гонимые христіане спасались въ этихъ подземныхъ жилищахъ, въ которыхъ они собирались для молитвы и общенія, и которыя служили имъ и мѣстомъ погребенія около святочтимыхъ останковъ Св. Мучениковъ. Такъ какъ въ стѣнахъ катакомбъ устроивались мѣста для покойниковъ (loculi), или вдоль корридоровъ, или въ нишахъ подъ аркою (arcosolium), въ особыхъ покояхъ, назначенныхъ для погребенія (cubiculum), и такъ какъ этотъ погребальный характеръ господствуетъ во всёхъ помёщеніяхъ этихъ подземныхъ переходовъ; то для живописи преимущественно назначались своды, архитектурному очертанію которыхъ подчинялось распредёленіе живописныхъ изображеній. Нёсколько разныхъ сюжетовъ, сближенныхъ между собою по символическому значенію, обыкновенно составляють одно цёлое, размѣщенное въ кругахъ, полукружіяхъ и въ другихъ геометрическихъ фигурахъ, на которыя разбита поверхность свода съ его спусками и верхнія части стѣны, описываемыя арками. Въ срединѣ — кругъ или четвероугольникъ, въ спускахъ, кругомъ его, полукружія. Напримёръ, въ катакомбахъ Св. Маркеллина и Петра: въ срединё, въ четвероугольникѣ Добрый Пастырь, юношеская фигура въ короткой туникѣ, съ агнцемъ на плечахъ; у ногъ по стоящей овечкѣ. На спускахъ въ полукружіяхъ: Ной въ ковчегѣ съ голубицею, которая принесла ему масличную вѣтку, Христосъ у Силуамской кунели, въ которой стоить разслабленный.

<sup>1)</sup> Kugler Handbuch d. Geschichte d. Malerei. 1847 r. I, 64.— Conciliorum collectio regia maxima. Paris. 1714. Tom. IV. col. 860.

Данінль стоить между двумя львами. Авраамъ собирается принести въ жертву Исаака. Или, въ катакомбахъ Св. Каликста: въ серединѣ въ кругу: Орфей игрою на арфѣ сзываетъ къ себѣ звѣрей и птицъ. На спускахъ плафона: Данінлъ между львами, Монсей источаеть изъ скалы воду, Давидъ съ пращею и Христосъ воскрешаетъ Лазаря. Иногда на спускахъ, вмѣсто полукружій, четвероугольники. Напримѣръ, въ катакомбахъ Понтіана: посреди въ кругу Добрый Пастырь; въ четырехъ четвероугольникахъ на спускахъ — четыре времени года: весна подъ видомъ дитяти съ лилею въ одной рукѣ и съ зайцемъ въ другой. Лѣто подъ видомъ жнущаго жатву. Осень подъ видомъ виноградаря, приставляющаго къ дереву лестницу. Зима подъ видомъ человѣка, грѣющагося у огня, съ зажженнымъ факеломъ въ рукѣ. Если живопись расположена въ нишѣ или въ полукружіи, описанномъ аркою, то это полукружие раздёлено линіями на отдёлы. Напримёръ, въ катакомбахъ Св. Агнесы, въ двухъ концентрическихъ полукружіяхъ: въ нижнемъ посреди молящаяся фигура (orans), направо отъ зрителя пять мудрыхъ дѣвъ съ свѣтильниками, налѣво трапеза (ἀγάπη). Въ верхнемъ полукружіи: посреди, надъ молящеюся фигурою — Добрый Пастырь; на спускахъ: направо — Даніилъ между львами, налѣво — Адамъ и Евва по сторонамъ Древа Познанія добра и зла. Или, въ катакомбахъ Св. Маркеллина и Петра: въ нижнемъ полукружіи молящаяся женская фигура между деревьями и двумя мужчинами, къ ней обращающимися. Въ верхнемъ полукружів: надъ молящеюся — въ маленькомъ кругѣ: Ной въ ковчегѣ съ летящею голубицей; на спускахъ полукружія: направо Адамъ съ Еввою по сторонамъ Древа Познанія, налѣво --- Моисей, источающій жезломъ изъ скалы воду. Между линіями, отдѣляющими эти сюжеты, пустыя пространства наполняются изображеньями птицъ, звѣрей, геніевъ, вазъ, сосудовъ, гирляндъ и другихъ украшеній въ античномъ стилѣ. Событія, какъ замѣчено выше, изображаются кратко, одними намеками; напримѣръ, ковчегъ Ноя, какъ въ живописи катакомбъ, такъ и въ древнѣйшихъ рельефахъ, представляется въ видѣ ящика, такого узкаго, что можетъ вмѣстить только одного Ноя, который поднимается изъ него по поясъ. Иногда этотъ ящикъ стоитъ на лодкѣ. Іона изображается обнаженнымъ, даже въ сценѣ, когда лежить или сидить подъ смоковницею. Тоже и Даніиль во рву обнаженный, а не въ фригійскомъ костюмѣ, какъ принято было въ послѣдствіи, и какъ потомъ въ нашей иконописи. Одежда съ полосами, вли источниками, или по объимъ сторонамъ отъ плечъ, или посреди, отъ груди, и до самаго низа. Эти полосы приняты въ древне-Византійскомъ искусствѣ, и оттуда перешли къ намъ. Особенно характеричны часто встрёчающіяся изображенія молящихся, въ длинныкъ одеждахъ, съ распростертыми руками: это или Св. Мученики и Мученицы, или изображенія похороненныхъ христіанъ надъ ихъ могилами, иногда, можетъ быть, олицетвореніе молитвы и гонимой Церкви временъ мученичества. Молитвенная поза этихъ фигуръ съ распростертыми руками, иногда горизонтально, иногда приподнятыми, какъ молятся наши священно-



7. Живопись свода въ катакомбахъ Св. Агнесы.

служители, встрёчается въ Византійскомъ искусствё, какъ въ раннемъ, напр. на фрескахъ въ храмѣ Св. Георгія IV в., въ Солунѣ, такъ и въ позднѣйшемъ, напр. въ мозаическомъ изображеніи Богородицы въ Кіево-Софійскомъ соборѣ на Нерушимой стѣнѣ XI в., или въ храмѣ Чефалу въ Сициліи XII в. Таже древняя молитвенная поза удержана въ изображеніи Знаменія Богородицы. Нѣтъ сомнѣнія, что наши иконописцы для изображенія Св. Мучениковъ могли бы многимъ воспользоваться въ этихъ молящихся фигу-

рахъ катакомбъ. такъ какъ эти поэтическія, величавыя фигуры, относясь ко времени самыхъ Мучениковъ, передаютъ намъ современный имъ костюмъ и самое настроеніе духа. Относительно техники, живопись катакомбъ служить ближайшею связью искусства христіанскаго съ античнымъ, оть котораго оно наслёдовало ИЗЯЩНЫЙ ВКУСЪ И НАТУРАЛЬНОСТЬ. Очеркъ бойкій, колоритъ живой и яркій, какъ въ живописи Геркуланума и Помпеи. — Для нагляднаго знакомства прилагается здѣсь въ снимкѣ (рис. 7) часть стёны съ сводами изъ катакомбъ Св. Агнесы, изъ канеллы, такъ называемой Агапы, левая сторона. Внизу часть стѣны подъ полукружіемъ съ изображеніемъ Іоны подъ смоковницею и Ноя въ ковчегѣ съ голубицею; выше часть свода, съ изображеньями на его спускѣ. — Моисея, источающаго изъ скалы воду, и молящейся фигуры, которая стоить между двумя овцами. Здѣсь же приложены снимки Добраго Пастыря изъ катакомбъ Маркеллина и Петра (рис. 8), и Орфея изъ катакомбъ Св. Калликста (рис. 9)<sup>1</sup>).



8. Добрый Пастырь. Изъ катакомбъ Свв. Марцеллина и Петра.



9. Орфей. Изъ катакомбъ Калликста.

<sup>1)</sup> Bosio, Roma sotteranea. Roma. 1632.—Aringhi, Roma subterranea. Romae. 1651.— 1659.—Bottari, Sculture epitture sagre estratte dai cimiteri di Roma. Roma. 1733.—1754. — Perret, Les catacombes de Rome. Paris. 1851.—Marchi, I monumenti delle arti primitive nella metropoli del Christianesimo. Roma. 1844. — Mich. De Rossi, Roma sotterranea cristiana. Roma. 1863.—Gio. Bat. de Rossi, Bulletino di Archeologia christiana. Roma.

П. Рельефы на саркофагахъ. Это четвероугольные ящики изъ камня, преимущественно изъ мрамора, для похороненія покойниковъ, шире и выше нынѣшнихъ гробовъ, и съ отвѣсно спускающимися стѣнками, а не откосными. Хотя употребление ихъ восходить до временъ язычества, но отъ первыхъ вѣковъ христіанства сохранилось больше надгробныхъ плить, нежели саркофаговъ: это плиты съ надписями, любопытными по содержанію, и съ немногими очерками символическаго характера, изображающими то павлина, голубя, пѣтуха, пальмовую вѣтку, то олицетвореніе райской рѣки вь видѣ человѣческой фигуры, то молящуюся фигуру, съ распростертыми руками, какъ въ живописи катакомбъ. Что же касается до большей части лучшихъ саркофаговъ, то они, относясь къ IV в., предлагаютъ уже дальнѣйшее развитіе иконографіи, сравнительно съ древнѣйшею живописью катакомбъ. Саркофаги украшены рельефами, высокими или плоскими, иногда со всёхъ четырехъ сторонъ, иногда съ трехъ, но обыкновенно съ одной передней. Рельефы на саркофагь, всь вмъсть взятые, ръдко изображають одно общее имъ всъмъ событіе, но представляють цълый рядъ краткихъ эпизодовъ, изъ одной, двухъ или трехъ фигуръ. Эти эпизоды не состоятъ между собою въ видимой связи, и часто помѣщаются рядомъ --- одинъ изъ Ветхаго, другой изъ Новаго Завѣта; но всѣ они вмѣстѣ стремятся къ выраженію одной общей идеи. Располагаются они въ одинъ или въ два ряда. Иногда каждый эпизодъ отдѣляется колонкою, такъ что весь саркофагъ представляется колоннадою, увѣнчанною архитравомъ; иногда эпизоды размѣщаются въ полукруглыхъ нишахъ, подъ арками, или подъ тупыми углами, и тогда всѣ вмѣстѣ взятыя имѣють видъ храма съ нѣсколькими абсидами или конхами, которыя на саркофагахъ и изображаются въ видѣ раковинъ, съ чѣмъ вполнѣ согласуется употребляемый доселѣ архитектурный терминъ — конха (concha, хоуул). Когда рельефы, расположенные между колоннами въ нишахъ или подъ фронтонами, идуть въ два ряда, одинъ подъ другимъ; тогда саркофагъ имѣетъ видъ какъ бы двухъяруснаго иконостаса, Кром'ь рельефовь изъ Священнаго писанія, иногда, въ самой срединь саркофага, помѣщаются, въ большемъ размѣрѣ изображенія въ немъ погребенныхъ, или другихъ какихъ либо лицъ, обыкновенно двухъ фигуръ, по поясъ, бъ кругу въ видѣ щита или раковины — въ формѣ, заиствованной оть портретовъ античнаго искусства (imagines clypeatae), и внослѣдствіи, какъ увидимъ, принятой для изображеній Христа по грудь. Иногда вверху по угламъ саркофага помѣщаются маски въ античномъ стилѣ. Въ саркофагахъ господствуетъ тотъ же параллелизмъ между Ветхимъ и Новымъ Завѣтомъ, какъ и въ живописи катакомбъ; но объемъ сюжетовъ изъ Евангелія шире, особенно въ сценахъ, предшествующихъ страстямъ Господнимъ,

Digitized by Google

къ которымъ искусство уже приближается, но все еще не смѣетъ и не умѣетъ ихъ изображать. Такъ очень часто встрѣчаются изображенія Христа, задерживаемаго воинами въ Геосиманскомъ саду, отрекающагося Петра съ пѣтухомъ, Пилата, умывающаго руки. Господствующій типъ Христа юношеская, идеальная фигура, безъ бороды, съ длинными волосами, изящно закинутыми назадъ, въ туникѣ и тогѣ, перекинутой черезъ одно плечо и подхваченной подъ другую руку.

Для ближайшаго знакомства съ этими важными памятниками для исторіи христіанскаго искусства предлагается здёсь описаніе нёкоторыхъ изъ самыхъ замёчательныхъ изъ нихъ.

1) Саркофагъ префекта Юнія Басса (Junius Bassus) 359 г. Рельефы, только съ передней стороны; расположены въ два ряда; верхніе раздѣлены колоннами, подъ горизонтальнымъ архитравомъ: нижніе тоже между колоннами, но частію подъ арками въ видѣ раковины, частію подъ тупыми углами фронтона, въ перемежку. По пяти отдѣловъ въ каждомъ ряду. Въ верхнемъ ряду: въ среднемъ рельефѣ Христосъ возсѣдаетъ на престолѣ съ свиткомъ въ рукѣ; въ ногахъ у него обнаженная мужская фигура съ бородою, по грудь, върукахъ держить покрывало, спускающееся съ головы: это олицетвореніе небесной тверди, на которую Христосъ полагаетъ свои ноги. По сторонамъ его стоять Апостолы Петръ и Павелъ. Направо (отъ зрителя) въ двухъ рельефахъ Христосъ передъ Пилатомъ, умывающимъ руки. Налёво въ одномъ рельефе отречение Петра, и наконецъ въ крайнемъ жертвоприношеніе Исаака. Въ нижнемъ ряду: въ среднемъ рельефѣ, подъ Христомъ, возсѣдающимъ на престолѣ: Христосъ, на осляти въѣзжающій въ Іерусалимъ. Направо въ двухъ рельефахъ: Даніилъ между львами, и Апостолъ Петръ, ведомый въ темницу; налъво-тоже въ двухъ: Адамъ и Евва по сторонамъ Древа Познанія, съ аттрибутами труда, предопредѣленнаго имъ по изгнаніи изъ Рая для синсканія пищи и одбянія: около Адама снопъ жита, около Еввы — ягненокъ, для означенія пряденья шерсти. Наконецъ въ послѣднемъ — Іовъ на гноищѣ, юношеская фигура, безъ бороды; около еще двь фигуры. Для христіанской символики особенно важенъ этоть саркофагь по украшеніямъ, наполняющимъ пустые углы, образуемые арками нижняго ряда, надъ барельефами. Въ этихъ углахъ подъ видомъ агнцевъ изображены Христосъ и другія священныя лица въ нѣкоторыхъ сцепахъ, обычныхъ для искусства того времени; а именно: агнецъ жезломъ извлекаеть изъ скалы воду (Монсей), и получаетъ скрижали отъ десницы Господней (онъ же); агнецъ въ пещи (намекъ на трехъ отроковъ въ Вавилонской иещи); агнецъ возлагаетъ свою лапку на другаго агнца, на котораго сходить съ неба Духъ Божій (Іоаннъ крестить Іисуса Христа); агнецъ съ

жезломъ умножаетъ хлѣбы, воскрешаетъ Лазаря (Інсусъ Христосъ). Снимокъ саркофага въ рис. 10.



10. Саркофать Юнія Басса 359 г.

2) Саркофатъ консула Аниція Проба, или саркофатъ Проба и Пробы, 395 г. Рельефы со всѣхъ четырехъ сторонъ, въ одинъ рядъ, раздѣленные колоннами, въ нишахъ подъ сводами изъ раковинъ. На передней сторонѣ, въ среднемъ изъ пяти отдѣловъ, изображенъ Христосъ, стоящій на горѣ, изъ которой изливаются четыре Райскія рѣки: Тигръ, Евфратъ, Фисонъ и Нилъ, въ ознаменованіе источника жизни и спасенія, исходящаго отъ Хри-



11. Саркофатъ Аниція Проба 395 г.

ста. Въ дѣвой рукѣ держитъ Онъ свитокъ, а въ правой крестъ, украшенный драгоцѣнными каменьями, четвероконечный, въ видѣ посоха, доходящаго до земли, съ короткимъ перекрестіемъ въ самомъ верху: изображеніе, въ высокой степени важное для исторія христіанскихъ древностей. (Снимокъ см. въ рис. 11). Во всѣхъ прочихъ отдѣдахъ всѣхъ трехъ сторонъ сарко-



фага, изображены стоящіе Апостолы и ученики Христа, попарно. На задней

сторонѣ три рельефа: въ среднемъ — двѣ стоящія фигуры, мужская и женская, вѣроятно, Пробъ и Проба; по сторонамъ пустые четвероугольники, наполненные извивающимися желобками въ видѣ латинскаго S (strigiles), а по оконечностямъ, тоже между колоннами подъ арками, по одной стоящей фигурѣ.

Оба эти саркофага изъ Ватиканскихъ катакомбъ.

3) Саркофагъ подъ казедрою Миланской базилики Св. Амвросія, по своему происхождению позднёе обоихъ предыдущихъ. Барельефы со всёхъ четырехъ сторонъ. На передней, раздъленной на два ряда, въ нижнемъ, который составляеть главную и большую часть этой стороны, въ серединѣ, въ полукруглой нишѣ возсѣдаетъ на престолѣ Христосъ, съ Писаніемъ въ рукѣ; подъ его ногами двѣ молитвенно склоняющіяся фигуры по сторонамъ агнца. По объимъ сторонамъ Христа, его ученики, одни сидятъ, другіе стоять; фонь разделень на арки, поддерживающія зданіе. Въ верхнемъ ряду: надъ Христомъ щитъ съ груднымъ изображеніемъ мужчины и женщины, поддерживаемый обнаженными крылатыми геніями, съ хламидами на плечахъ. Налѣво три Еврейскіе отрока, отказывающіеся поклониться идолу --- это первая половина событія, котораго и заключеніе также встрѣчается на саркофагахъ, то есть, три отрока въ пещи. --- Направо --- три волхва несуть дары Христу младенцу, находящемуся на кольняхъ сидящей Богородицы. Оба эти рельефа соотвётствують другь другу и по мысли и по внёшности: тамъ три Еврейскихъ отрока отрекаются поклониться идолу, а здёсь три волхва, представители язычества, идуть съ усердными приношеніями къ Богу истинному. И тѣ и другіе въ одинаковыхъ восточныхъ костюмахъ и въ фригійскихъ шапкахъ (хотя въ этонъ саркофагѣ головы волхвовъ посбиты, но ихъ фригійскія шапки извёстны изъ другихъ памятниковъ того же времени). По обѣимъ узкимъ сторонамъ оконечностей саркофага, тоже на фонт зданія съ арками, изображено: на одной Жертвоприношение Исаака и стоящие Апостолы, а наверху въ фронтонъ: въ серединѣ въ вѣнкѣ извѣстная монограмма Христа, состоящая изъ греческой буквы Х, отвѣсно перечеркнутой буквою Р. По сторонамъ вѣнка по голубю и по буквѣ альфа и омега. Эта монограмма Христа въ вѣнкѣ иногда полагается на верхней оконечности креста, изображаемаго между рельефами въ самой середний передней стороны саркофага. На другой узкой сторони Миланскаго памятника, на маломъ пространствѣ скучено четыре Ветхозавътныхъ сюжета: Илья пророкъ возносится на небо на колесницъ, запряженной четырьмя конями, покидая Елисею свою мантію. Рядомъ Ной въ ковчегѣ, въ видѣ ящика или купели, съ голубицею, а около него Моисей,

6

принимающій изъ Господней десницы скрижали. Подъ конями Иліи: Адамъ и Евва по сторонамъ Древа Познанія. Илія, Елисей, Ной и Монсей — всѣ безбородыя, юношескія фигуры; но Авраамъ, въ вышеупомянутомъ рельефѣ съ бородою. Надъ этими четырьмя ветхозавѣтными событіями, во фронтонѣ изображено Рождество Христово; въ серединѣ въ ясляхъ лежитъ спелену-



12. Саркофагъ миланской ц. Св. Амвросія.

тый Христосъ младенецъ, а по сторонамъ волъ и оселъ, и только. Богородица и Іосифъ отсутствуютъ, или потому что скульпторъ хотёлъ намётить событіе краткимъ намекомъ, или потому, что онъ былъ послёдователемъ ереси, отказывавшей Дёвё Маріи въ чествованіи ся Богоматерью — Снимокъ со всей этой стороны см. въ рис. 12, а подъ № 13 соотвётствующій барельефъ съ саркофага Луврскаго <sup>1</sup>), о которомъ будетъ сказано ниже. — На задней сторонѣ Миланскаго памятника, въ серединѣ изображенъ стоящій на горѣ Спаситель. По сторонамъ стоящіе Апостолы, по шести; въ ногахъ Спасителя у горы двѣ преклоняющіяся фигуры, мужчина и женщина. На нижней полосѣ, служащей пьедесталомъ, еще разъ изображены Христосъ и Апостолы подъ видомъ агнцевъ: въ середниѣ стоитъ агнецъ больше другихъ, а по сторонамъ по шести агнцевъ поменьше, справа и слѣва идутъ къ середнему, направляясь отъ зданій, изображенныхъ по обоимъ угламъ: это Виолеемъ и Герусалимъ.



13. Вознесеніе Илін, барельефъ Луврскаго саркофага.

4) Саркофагъ изъ подъ олтаря базилики Апостола Павла, въ Латеранскомъ музеѣ. Рельефы на передней сторонѣ, въ два ряда, сплошные, то есть, не раздѣленные колонками. Въ верхнемъ ряду, въ середниѣ въ щитѣ поясныя изображенія двухъ фигуръ. Налѣво отъ зрителя сцены изъ Ветхаго

<sup>1)</sup> Издается здёсь по снимку въ атласё къ сочиненію Garrucci, Storia dell'arte V, tav. 824, 2, сравнительно болёе точному, чёмъ гравюра, воспроизведенная по Боттари при этомъ сочиненіи О. И. Буслаева въ «Сборникё Общ. др. рус. иск.». Сообразно съ новымъ рисункомъ, опущены и одно мёсто о «типё Спасителя съ бородою», относящееся къ старому, неправильному снимку. Прим. ред.

Завёта: сотвореніе первыхъ человёковъ и грёхопаденіе; въ сотвореніи Господь съ бородою, сидитъ на престолё; въ грёхопаденіе — юношеская фигура, какъ обыкновенно изображается на саркофагахъ Христосъ, Адаму даетъ колосья, а Еввё барашка или козленка; около Древо Познанія съ зміемъ. На право Новый Завётъ: Спаситель претворяетъ воду въ вино намекъ на чудо въ Канѣ Галилейской; умножаетъ хлёбы и воскрешаетъ Лазаря. — Въ нижнемъ ряду, въ серединѣ, подъ щитомъ съ портретами, Данівлъ между львами, Аввакумъ приноситъ ему пищу. Налѣво Поклоненіе волхвовъ, и Христосъ исцёляетъ слѣпаго; направо Отреченіе Петра съ пѣтухомъ, и Моисей жезломъ извлекаетъ изъ скалы воду.

5) Въ заключеніе, предлагается здѣсь рисунокъ (рис. 14) съ саркофага Либеріевой Базилики (Maria Maggiore), въ Римѣ, взятаго туда изъ катакомбъ Лукины (Lucinae). Въ серединѣ, въ медальонѣ изъ раковины, двѣ мужскія Фигуры, отлично исполненныя, настоящіе портреты по натуральности и по



14. Саркофать ц. S. Maria Maggiore въ Римѣ.

выраженію характера; полагають, что это Апостолы Петръ и Павель. По сторонамъ медальона, въ верхнемъ ряду, налёво отъ зрителя, Моисей принимаетъ скрижали отъ десницы Господней, направо Авраамъ приноситъ въ жертву Исаака. Далёе — Христосъ передъ Пилатомъ, умывающимъ руки. За Моисеемъ налёво — Отреченіе Петра, съ пётухомъ, и Христосъ воскрешаетъ Лазаря (замёчательная форма гроба въ видѣ античнаго зданія). Въ нижнемъ ряду, начиная съ лёвой оконечности: Моисей источаетъ изъ скалы воду; Іудеи ведутъ Христа; Даніилъ между львами; Моисей сидитъ съ скрижалями, объясняя народу законъ; Закхей на смоковницѣ; Спаситель даетъ зрѣніе слѣпому и чудесно умножаетъ рыбы и хлѣбы.

Такъ какъ по самому существу своему, скульптура болѣе способна

представлять событія въ малосложной группѣ, нежели въ широкомъ развитін, которое предоставляется болье удобнымъ къ тому средствамъ живописи. и такъ какъ древне-христіанскіе рельефы на маломъ пространствѣ стремятся выразить многое, вполнѣ отражая обиле идей, которыя въ ихъ неразвитыхъ зародышахъ сомкнуты въ вёрующемъ воображенія художника; то рельефы саркофаговь важны въ исторіи христіанскаго искусства тёмъ. что пріучние глазь схватывать цёлое событіе по короткому намеку, выработавъ съ этою цёлью типическія формы для изображенія разныхъ сюжетовъ Ветхаго и Новаго Завѣта. Потому тѣже сюжеты повторяются на саркофагахъ почти въ одномъ и томъ же видъ, съ малыми видовзмѣненіями. Таковы, напримъръ, чудеса Інсуса Христа, Адамъ и Евва, Моисей, источающій изъ скалы воду. Иногда, очевидно, одинъ рельефъ служилъ образцомъ для другаго. Такъ узкая сторона Миланскаго саркофага, съ четырыяя ветхозавётными сюжетами, повторена на саркофаге Луврскомъ (изъ Рима): Илія на колесницъ съ Елисеемъ и Моисей въ тъхъ же самыхъ позахъ, на тъхъ же местахъ и на томъ же фоне зданія съ арками, только все трое съ бородами: и за отсутствіемъ Адама и Еввы и Ноя, ихъ мѣсто занимаеть Іорданъ въ виде лежащаго въ тростнике старца, облокотившагося на удну, изъ которой выливается вода. Снимокъ см. въ рис. 13<sup>1</sup>).

Ш. Мозанки. Ни чёмъ столько не характеризуетъ искусство восторжествовавшую надъ гоненіями и получившую подобающее ей господство Церковь, какъ блистательное убранство разноцвѣтною и позлащенною мозанкою храмовъ, которые съ небывалою дотолѣ роскошью и торжественностью стали воздвигаться и на востокѣ, и на западѣ. Въ этомъ блескѣ и яркости колорита, подъ глянцовитымъ стекломъ Византійской мозанки, въ этихъ торжественно выступающихъ на золотомъ фонт ликахъ Святыхъ, вознесенныхъ подъ свѣтлый куполь или въ далекое углубленіе храма, за алтаремь, въ этомъ образѣ Інсуса Христа, въ торжествѣ славы своей возсѣдающаго на престоль, между Апостолами и Святыми, будто и само искусство вибсть съ Церковью върующихъ торжествуеть свое освобождение отъ катакомбъ, гдѣ оно должно было скрываться отъ дневнаго свѣта, озаряемое неровнымъ мерцаніемъ лампъ. Торжествующая Церковь возносять до торжественной славы и Святые лики, окружая ихъ нимбомъ, или сіяніемъ вѣнца, чего еще не наблюдало систематически искусство временъ мученичества, не выделяение святыхь сіяніемъ изъ толны обыкновенныхъ людей, и особенно

<sup>1)</sup> Кром' указанныхъ изданій Бозіо, Армити, Боттари: Allegranza, Spiegazione e reflessioni sopra alcuni sacri monumenti antichi di Milano. Milano. 1757.— Ferrario, Monumenti sacri e profani dell'imperiale e reale basilica di Sant'Ambrogio di Milano. Milano. 1824.— Millin, Veyages dans les départements du midi de la France. Paris. 1807—1811.

въ изображеніяхъ скульптурныхъ<sup>1</sup>). Тѣ, которые старались придать всевозможный блескъ храму мозаическими работами, хорошо понимали ихъ ослёпительный для молящихся эффекть, и выражали о томъ свою мысль въ надписяхъ, помѣщаемыхъ при позаикахъ. Такъ, подъ мозаикою абсиды въ храмѣ Космы и Даміана въ Римѣ, VI в., изображающею Христа между Апостолами Петромъ и Павломъ, Космою и Даміаномъ и Св. Өеодоромъ и Папою Феликсомъ, съ моделью храма въ рукахъ, въ качествѣ его строителя (521-530), пом'єщена изъ мозанки датинская надпись сл'єдующаго содержанія: «Прекрасный домъ божій сіяетъ блистательными металлами, и еще драгоценные сіяеть въ немъ свыть выры. Неложное упованіе въ спасенін народа исходить оть Мучениковъ Врачей, и святынею возрастаеть слава мѣста сего. Сей подобающій даръ принесъ Господу Феликсъ, да сподобится небеснаго царствія». — Или, подъ мозанкою абсиды въ храмѣ Св. Агнесы въ Римѣ, VII в., изображающею Св. Агнесу между двумя Папами, строителями этого храма, между Симмахомъ (498-514) в Гоноріемъ I (626-638), читается мозаическая датинская надпись: «Зодотая живопись исходить оть раздробленнаго на части металла и содержить въ себъ дневной свёть, будто утренняя заря, собирая облака сь туманныхъ источниковъ, освѣщаеть поля, или радуга блистаеть между звѣздами» и т. п. Въ надписи на мозанкѣ капеллы Св. Венанція, въ баптистеріи Іоанна Латеранскаго въ Римѣ, VII в., металлическій блескъ мозанки сравнивается съ прозрачностью Святаго источника.

Мозаическія изображенія, будучи обезпечены отъ разрушительнаго времени прочнымъ производствомъ изъ цвѣтнаго стекла, и составляя какъ бы нераздѣльное цѣлое съ стѣнами храма, которыя ими украшены, предлагаютъ намъ полную картину исторіи древне-христіанской живописи отъ IV до XII в., и не только до раздѣленія церкви составляютъ общее достояніе художественнаго преданія Востока и Запада, но и по раздѣленіи, такъ какъ мозаика XI—XII в., въ Италіи, и именно въ Венеціи и Сициліи носитъ на себѣ Византійскій характеръ. Кіево-Софійскія мозаики XI в. идутъ по прямой линіи отъ древнѣйшихъ греческихъ, въ Цареградѣ и Солунѣ, а цареградскія въ соборѣ Св. Софіи VI в., и по времени, и по стилю, соотвѣтствуютъ Равеннскимъ въ храмѣ Св. Виталія, равномѣрно какъ Солунскія VI в. современнымъ имъ или ближайшимъ по времени итальянскимъ. Чѣмъ мозаики древнѣе, тѣмъ ближе къ техникѣ античнаго искусства, а потому изящнѣе въ рисункѣ и колоритѣ, и свободнѣе въ творчествѣ: такъ что са-

<sup>1)</sup> Впрочемъ, сіяніемъ обозначалось не одно святое, но и все важное, какъ то: цари и властители, олицетворенія идей и отвлеченныхъ понятій и т. п. Въ скульптурѣ же сіяніе отсутствуеть иногда и въ значительно позднѣйшихъ памятникахъ.

мыя раннія изъ нихъ отъ IV до VI в. во многомъ сходствуютъ съ живописью катакомбъ 1). Чёмъ позднёе, тёмъ больше въ нихъ ремесленной рутины, сквозь которую, только по преданью школы, кое гдѣ проглядывають остатки аревняго изящества. Какъ историческій результать предшествовавшаго развитія, мозанки удерживають древне-христіанскій символизмъ, напримѣръ, въ изображении Христа и Апостоловъ въ видѣ Агнцевъ, Іордана въ видѣ человѣческой фигуры, идеи воскресенія въ образѣ Феникса; но соотвѣтствуя развитію и уясненію предметовь вёры, оне стремятся къ точнейшему, какъ бы историческому воспроизведенью священныхъ личностей и событій. Потому въ лучшій періодъ мозаическихъ работъ, до VI в. выработались и определение иконописные типы Христа, Богородицы, Пророковъ и Апостоловъ, Мучениковъ, нѣкоторыхъ Отцевъ церкви и другихъ Святыхъ, съ ихъ отличительными чертами лица и съ индивидуальнымъ характеромъ и въ опредѣленномъ костюмѣ, то есть, тѣ самые иконописные типы, къ сохраненію которыхъ стремилась впослёдствія Русская иконопись; такъ что, для точныйшаго опредыения вырности предания нашихъ иконописныхъ Подлинниковъ, надобно сличить ихъ съ священными типами мозанкъ.

Въ связи съ установленіемъ мозаическихъ типовъ опредѣлялось и литературное о нихъ преданіе. Въ эпоху символическаго искусства первыхъ въковъ христіанства, когда господствоваль типъ Христа символическій, въ идеальномъ образѣ юноши, Добраго Пастыря, агица, и литературныя миѣнія о внѣшнемъ видѣ Христа не были выяснены. Древнѣйшіе отцы церкви, Іустинъ Мученикъ (89-167), Климентъ Александрійскій († до 218), Тертуланъ († 220), основываясь на следующемъ тексте Пророчества Исаія: «нѣсть вида ему, ниже славы: и видѣхомь его, и не имяше вида, ни доброты: но видь его безчестень, умалень паче всёхъ сыновь человёческихъ» (53, 2.3)-полагали, что Спаситель по видимому подобію быль маль возрастомъ и невзраченъ. Напротивъ того, Іоаннъ Златоусть († 407), уже знакомый съ мозанческимъ типомъ Христа, основываясь на псалм. 44, ст. 3: «красенъ добротою паче сыновь человеческихъ, изліяся благодать во устнахъ твоихъ» — подагалъ, что Спаситель былъ прекрасень по внѣшнему подобію, и что сказанное свидѣтельство Пророка Исаіи должно быть отнесено къ страданіямь и униженію, претерпеннымь оть Искупителя. Также утвержлаеть и преподобный Іеронимъ († 420), что въ очахъ и во всемъ подобія Христа проявилось небесное и божественное величіе. По мибнію Оригена († 253) Христось не имбль опредбленнаго образа, но каждому казался по его лич-

<sup>1)</sup> Какъ исключенія, встрѣчаются мозанки и въ катакомбахъ. См. снимки въ изданіи Перре.

ному расположению духа. Что въ эпоху Константина Великаго типъ Спасителя еще не опредёлнися въ искусстве, можно заключить изъ того, что сестра его Констанція, тщетно искала себѣ точной иконы Христа, за что укоряеть ее Евсевій Кесарійскій († 340), на томъ основанія, что безжизненными очерками и красками невозможно изобразить истинное и безсмертное подобіе Спасителя. Но отъ IV до половины VIII в. уже въ такой ясности опредѣлился мозаическій типъ Христа, что Іоаннъ Дамаскинъ († около 760) описываеть его съ иконописными подробностями, очевидно, почершнутыми изъ нагляднаго знакомства съ художественными произведеніями, и именно, что Христосъ былъ высокъ и строенъ, съ прекрасными глазами, съ большимъ или, въроятнъе, съ прямымъ носомъ (спіфонос), съ выющимися водосами, съ черною бородою и съ головою, наклоненною впередъ; цвѣтомъ тела желтовать, какъ пшеница (оттороос), подобно своей Матери. Къртому описанію Дамаскинъ присовокупляеть одну подробность, очевидно, заимствованную изъ какого нибудь мѣстнаго видоизмѣненія въ художественномъ типѣ именно, что у Христа были сросшіяся брови 1).

Литературный результать художественнаго развитія внёшняго подобія Спасителя дошель до нась вь двухь редакціяхь, въ восточной и западной.

Восточная редакція сохранилась въ Византійскомъ хронограф'є Пресвитера Никифора, первой половины XIV в., и въ переложеніи Максима Грека, вм'єсть съ подобіемъ Богородицы, вошла въ наши Иконописные Подлинники. Такъ, по упомянутой уже не разъ редакціи Большаковской рукописи съ Лицевыми святцами, подъ 6 августа, послѣ описанія Преображенія сл'єдуеть: Описаніе плоти божественныя Христовы и совершеннаго ею возраста Господа Бога и Опаса нашего Іисуса Христа сице бо бысть; сіе написа Преподобный Максимз Грекз, Святыя Горы инокз, обители Ватопедскія архимандрита: «Бяше же лицомъ красенъ з'єло; возрастомъ же бяше и высотою тѣло шести стопъ; совершенъ русыми власы, не вельми густы, паче добр'є предивно<sup>3</sup>); брови имуще черны, не вельми наклонны<sup>3</sup>); очи же его русы и веселы, якоже образъ сказуется праотца Давида<sup>4</sup>), глаголють черменъ. Долги им'єя власы: николи же бо стриженіе взыде, ни рука челов'єческа на святую главу его, токмо рука матере его въ младенчеств'є. Мало наклонней выи его: не вельми прость распростерть им'єя воз-

<sup>1)</sup> De imaginibus кн. І, въ изд. Парижскомъ 1712, т. І, стр. 631.— Glückselig, Christus-Archäologie. Prag 1862. Стр. 82 и слёд.

<sup>2)</sup> Въ подлинникъ: «на концахъ вьющіеся».

<sup>3)</sup> Въ подлинникъ «не безъ перерыва», т. е. не сросшіяся, какъ значится у Іоанна Дамаскина.

<sup>4)</sup> О Давидъ въ подл. нътъ.

расть тілесный <sup>1</sup>). Не вельми русь <sup>3</sup>). Округло лице, яко же и матере его, мало сходящее <sup>5</sup>), добрыми очима. Ноздрать <sup>4</sup>). Брадою русь, на два конець космочки, раздвоилася <sup>5</sup>), елико являеть, и что разумное нравомъ и кротостію, и по всему безгнівень, и помалу того (?), пріобщашеся подобію образа Святыя Богородицы. Возраста бяше средняго, средне руса, желты власы, очима черныма, благозрачна. Черны брови. Долги руць. Кругловатымъ лицемъ <sup>6</sup>). Долги персты ручные. Имія нось покляпъ, устні же пренепорочныя червленною красотою побагренны». Эта же статья съ именемъ Максима Грека поміщена и въ Подлинникі Ундольскаго (№ 130), только еще не въ системі місяцеслова, а между статьями прибавочными, подъ заглавіемъ: «Описаніе божественныя плоти Христовы» и т. д.

Западная редакція излагается въ апокрифическомъ письмѣ Лентула къ Римскому сенату, и хотя дошла до насъ въ источникѣ древнѣе Византійскаго хронографа, именно у Ансельма Кентерберійскаго († 1107), но на Руси была введена, по вліянію Польскому, уже въ позднѣйшіе Подлинники. По рукоп. гр. Уварова конца XVII в. или начала XVIII в. (№ 291) это письмо читается такь: «Въ нынѣшнія времена явился и еще есть человѣкъ великія селы, ему же имя Інсусь Христось, иже наречень есть оть людей Пророкъ Правды; ученики же его нарицають Сыномъ Божінмъ. Умершихъ воскрешаеть, немощныхъ уздравляеть. Человѣкъ есть возраста высокаго, краснаго и учтиваго, образъ имбетъ должной чести: яко иже на него зрягь, нибють его любити и боятися. Власы имбеть цвета орбха леснаго созрелаго 7), гладки, едва даже не до ушесъ, а отъ ушесъ на долъ кудрявы, мало нѣчто желтьйши и ясньйши, въ плечахъ разсыпаются, предълъ имъюще посреди главы, по обычаю Назореовъ. Чело гладкое, в свътлое 8). Лицо такожде не сморщенное <sup>9</sup>). Носъ и уста весьма ни единаго имѣють укоренія. Браду ниать густу, изрядну, недолгу, цветомъ власамъ подобну, посреди же раздвоенну. Зрѣніе имѣеть простое и постоянное, очи имѣеть честныя, желтыя (т. е. карія), различно же свѣтлы бывающія. Въ наказаніи грозный, въ

- 5) О раздвоенной бород в въ подл. нётъ.
- 6) Продолговато, какъ значится въ предыдущемъ примъчании.
- 7) Bb nogr. «capillos vero circinos et crispos aliquantum caeruliores et fulgentiores».
- 8) Въ рукоп. «мило свътлое»; но въ подл. «frontem planam et serenissimam».
- 9) Дурно переведено. Въ подл. «cum facie sine ruga ac macula aliqua».

<sup>1)</sup> Темно переложено. Въ подл. «шея нъсколько нагнута, отъ чего онъ не совсъмъ прямо держится». Согласно съ Іоанномъ Дамаскинымъ.

<sup>2)</sup> Въ подл. «цвета пшеницы» какъ свидетельствуетъ и Іоаннъ Дамаскинъ.

<sup>3)</sup> Переложено темно и тексть испорченъ. Въ подл. напротивъ того: «лицо не округло, но какъ у его Матери, продолговато, нъсколько спущено внизъ (мало сходящее) и нъжно румянящееся».

<sup>4)</sup> Въ подл. «съ подъятымъ носомъ».

увѣщаніи ласковый, любовный, пріемный и веселый: сохраняющь поважность, его же никто же когда видя смѣющася; плачущаго же часто. Возрастомъ тѣла высокій, прямыя руцѣ и рамена имѣетъ; къ видѣнію веселый, во глаголаніи учтивый.... между же сынами (человѣческими) зѣло прекраснѣйшій».

Сверхъ этихъ двухъ редакцій, въ нашихъ Подлинникахъ, между статьями нредисловія, пом'єщается еще сл'єдующее описаніе типовъ Спасителя и Богородицы, приводимое здѣсь по моему краткому Подлиннику: «Якоже во многосложномъ свитцѣ описуетъ святѣйшими вселенскими патріархи къ Өеофилу греческія скиптры, о святыхъ иконахъ и чести ихъ написаша, и въ томъ подписавше пятьдесять и къ тысящи четыреста и пять. Яко той Богъ есть объта естествома знаемъ, единымъ же составомъ и лицемъ видимъ, и неописанъ и описанъ, безплотенъ и плотенъ, безвещественъ и вещественъ, неосязаемъ и осязаемъ, страстенъ и безстрастенъ, не созданъ и созданъ, непревратенъ и неизмѣненъ намъ явися, якоже древніи списатели сказують его боготѣлесный образъ. Образъ вознесенъ бровма, добрыма очима и маститама, долгимъ носомъ, русъ власы, нагорбъ (наклонивъ выю?) смиренія ради, чернь брадою, смуглъ плотію; долги персты. Доброгласнъ, сладокъ словесы, зѣло кротокъ, молчаливъ, терпѣливъ». Подобіе Богородицы выдается въ нашемъ Подлинникѣ за согласное съ иконою Евангелиста Луки, который по средневѣковому преданію будто бы писаль портреть съ Богородицы: «Возрасть среднія мѣры имущи; благодатное же и святое лице ея мало окружено, и чело свѣтолѣпно, продолгующъ носъ, направъ (т. е. прямой), доброгладостив лежащъ; очи же звло доброчерни и благокрасни, звницы такожде и брови; устнѣ же всенепорочныя червленою побагренѣ, и персты богопріятныхъ рукъ тонкостію источени въ умѣренной долгости, и благосіятельныя главы власы русы, кротостны украшены».

По греческому Подлиннику Діонисія, у Христа брови срослись, лицо цвѣта пшеницы, волоса на головѣ золотистые, вьются; борода черная; Богородица тоже цвѣта пшеницы, большія брови, носъ средній; любила носить одѣянія натуральнаго цвѣта того вещества, изъ котораго были сдѣланы<sup>1</sup>).

Въ искусствѣ временъ мученичества, какъ мы видѣли, ни личность Богородицы сама по себѣ, ни событія изъ житія Богородицы, не входили въ циклъ священныхъ изображеній, сосредоточенныхъ на главной идеѣ о Божественномъ Искупителѣ. Только съ V-го в. во всей торжественности является въ Христіанскомъ искусствѣ ликъ Богородицы, окруженный изо-

<sup>1)</sup> Didron, Manuel d'Iconogr. chrét. стр. 452 и слъд. Послъдняя подробность объ одеждъ Богородицы, заимствованная, у Пресвитера Никифора, встръчается и въ русскихъ подлинникахъ.

браженьями ся дёяній, вслёдствіе борьбы съ ересью Несторія, ниспровергнутой на Ефескомъ соборё (440 г.). Иконописный типъ Богородицы развился въ связи съ типомъ ся Божественнаго Сына и былъ съ нимъ сближенъ по родственному сходству. Литературныя свидётельства объ этомъ не могли имёть другихъ основаній, кромё художественныхъ изображеній, на что указываютъ самыя свидётельства эти, ссылаясь на икону нерукотвореннаго Спаса въ Едесё, будто бы исцёлившую нёкогда царя Авгаря, на убрусъ Вероники, или на иконы Богородицы, приписываемыя Евангелисту Лукё. Нёкоторыя различія въ типахъ Христа и Богородицы, внесенныя въ литературныя преданія, объясняются видоизмёненьями въ изображеньяхъ, на которыхъ эти преданья основывались.

Стремленіе къ индивидуальности въ отдёлкё религіозныхъ типовъ давало изображеніямъ характеръ портретовъ, поддерживаемый вёрою въ портретное происхожденіе нёкоторыхъ изъ иконъ. Потому идеальность фигуръ ранняго искусства катакомбъ и саркофаговъ замёняется въ мозаикё наклонностью къ портрету и натурализму. Юныя и безбородыя фигуры Христа и Апостоловъ искусства временъ мученичества, переходя въ слёдующій періодъ, будто старёютъ виёстё съ возмужалостью христіянскаго искусства. Все больше и больше является фигуръ бородатыхъ. Юность Олимпійскихъ типовъ смёняется зрёлою возмужалостью и старостью историческихъ дёятелей Ветхаго и Новаго Завёта. Въ мозаикё предчувствуется уже рёзкая опредёлительность типовъ Русскихъ иконописныхъ Подлинниковъ. Изъ Апостоловъ раньше другихъ опредёлились типы Петра и Павла: первый съ короткою сёдою бородою, второй съ длинною черною.

Съ другой стороны, искусство мозаическаго періода создаетъ цёлый міръ юношескихъ существъ, дотолѣ невёдомыхъ художнику, въ чинахъ ангельскихъ, изображенія которыхъ распространяются въ мозаикахъ съ V вѣка, въ связи съ ученіемъ Діонисія Ареопагита о девяти ангельскихъ чинахъ, составленномъ въ концѣ этого столѣтія. Только тогда могло возникнуть изображеніе Троицы въ видѣ трехъ Ангеловъ, явившихся Аврааму, которые, впрочемъ, сначала изображались безъ крыльевъ, и тогда же, хотя и на основѣ ранней символики, вошли въ художественный циклъ символы Евангелистовъ въ видѣ крылатыхъ животныхъ, между которыми помѣщается и Ангелъ. Искусство временъ мученичества знало только античныхъ геніевъ, которыхъ изображало въ видѣ крылатыхъ Амуровъ или Побѣдъ, и все прекрасное и возвышенное въ таинствахъ вѣры представляло въ вѣчно юныхъ идеалахъ, предшественникахъ мозаическимъ ангеламъ. Періодъ мозаическій распредѣлилъ это хаотическое броженіе на отдѣлы, извлекши изъ него нестарѣющую юность и сгруппировавъ ее въ образахъ Ангельскихъ

Digitized by Google

чиновъ, а лицамъ историческимъ предоставивъ ихъ дъйствительное, историческое подобіе.

Для ясности обозрѣнія мозаическихъ произведеній предлагается краткій перечень важнѣйшихъ изъ нихъ въ хропологическомъ порядкѣ:

1) Въ храмѣ Св. Констанціи, въ Римъ, IV в., въ двухъ нишахъ по изображенію Христа съ Апостолами: Христосъ, возсѣдающій на земномъ шарѣ подаетъ ключъ Апостолу Петру, и Христосъ стоитъ между Апостолами Оомою и Филиппомъ; книзу четыре агнца. Въ сіяніи только Христосъ, въ голубомъ, съ оттѣнками. Благословляетъ рукою распростертою, не слагая перстовъ. Апостолы безъ сіяній, въ бѣлыхъ одеждахъ.

2) Въ храмѣ Св. Георгія, въ Солунъ, IV в., мозанки, украшающія куполъ, въ восьми отдѣленьяхъ. Каждое представляетъ великолѣпныя полаты въ фантастическомъ стилѣ помпеянской живописи. Портики подъ колоннами, бесѣдки съ занавѣсами, аркады съ фризами, украшенными разными орнаментами. На архитектурныхъ выступахъ сидятъ голуби, павлины и другія птицы, какъ на заставкахъ древнихъ Визаптійскихъ рукописей. Подъ арками спускаются лампады. Въ средниѣ обыкновенно возвышается на колоннахъ осьмиугольное зданіе, подъ куполомъ, завѣшенное завѣсою или загражденное низенькою оградою. Это будто олтарь въ храмѣ. На этомъ архитектурномъ рисункѣ, разширяющемъ для воображенія дѣйствительные предѣлы купола, выступаютъ разные святые, въ тогахъ и хламидахъ, молитвенно поднимающіе свои руки на образецъ молящихся фигуръ въ живописи катакомбъ.

3) Въ Баптистеріи, или крестильницѣ, въ Равенню (Giovanni in-fonte), V в., двѣнадцать Апостоловъ вокругъ изображенія Крещенія Господня, представленнаго въ кругу. Этотъ сюжетъ, соотвѣтствующій назначенію самаго зданія, заслуживаетъ вниманія, какъ по своей древности, такъ и по способу представленія. Обнаженный Христосъ стоитъ до половины въ водѣ, сквозь которую виднѣется его тѣло. Налѣво отъ зрителя на каменномъ берегу стоитъ Іоаннъ Креститель, поливая на голову Спасителя воду; Духъ Святой спускается въ видѣ голубя, головою внизъ. Между Христомъ и Предтечею колоссальный четвероугольный кресть, во всемъ сходный съ изображеннымъ на саркофагѣ Проба. Направо изъ волнъ показывается фигура Іордана въ видѣ обнаженнаго старца, въ рукѣ держитъ полотно для отренія тѣла Спасителя. Ангеловъ еще нѣтъ. См. рис. 15. Наша иконопись до позднѣйшаго времени удерживаетъ въ этомъ сюжетѣ олицетвореніе Іордана.

4) Въ Либергевой базнинкъ, въ Римп (Maria Maggiore), мозанки 432-440 г., особенно важныя въ исторія христіанскаго искусства по подробному развитію сюжетовь изъ Ветхаго и Новаго завѣта, и особенно по изображеньямъ даяній Богоматери, въ прославленье которой эта базилика была основана, въ противодѣйстіе ереси Несторіевой. Здѣсь же встрѣчаются изображенья ангеловъ, древнѣйшія изъ извѣстныхъ въ исторіи мозаики.

5) Въ Усыпальници Галлы Плакидіи, въ Равенни (обыкновенно называется храмомъ San Nasaro e Celso), ранѣе 450 г., мозанки замѣчательны по воспоминаніямъ символическихъ сюжетовъ предшествовавшаго періода, изъ которыхъ особенно обращаеть на себя вниманіе изображеніе Добраго

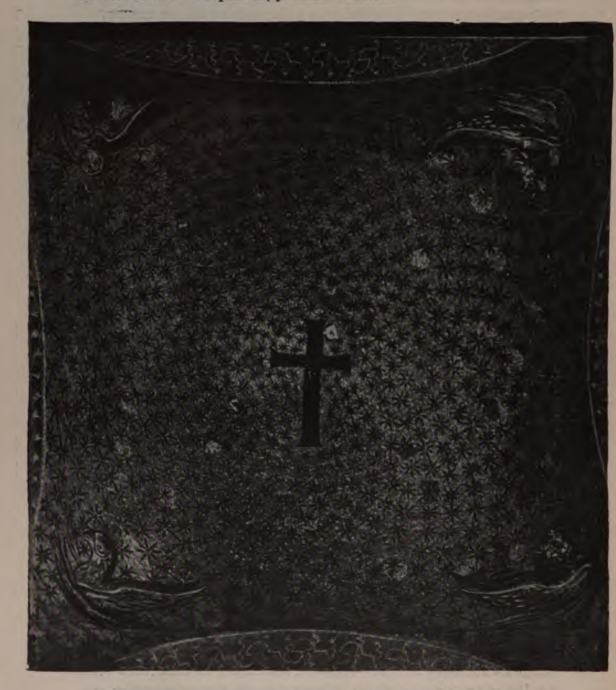


15. Мозанка въ Равеннской крещальнѣ.

Пастыря на полукругломъ ландшафтѣ. Сидитъ юношеская фигура, ликъ въ сіяніи, — лѣвою рукою опершись на четвероконечный крестъ (подобный изображенному на саркофагѣ Проба), а правую протянувши къ стоящему вблизи агицу; кругомъ тоже овечки. Между орнаментами замѣчаются голуби, пьющіе изъ чашъ (сюжетъ первыхъ вѣковъ христіанства), олени, спѣшащіе къ источнику водному — символъ, основанный на извѣстномъ стихѣ изъ Псалтыри: «имже образомъ желаєтъ елень на источники водныя: сице желаетъ душа моя къ тебѣ Боже» (41, 2). Наконецъ здѣсь же встрѣчается



одно изъ древнѣйшихъ изображеній Евангелистовъ (рис. 16) въ символическихъ образахъ крылатыхъ животныхъ, кругомъ четвероконечнаго креста, на фонѣ небесной поверхности, усѣянной звѣздами.



 Мозанческая роспись плафона въ усыпальницѣ Галлы Плацидін (п. Свв. Назарія и Кельсія) въ Равениѣ.



6) Въ базиликѣ Св. Павла за городскими стѣнами (S. Paolo fuori le mura), въ Римѣ, 440—461, на тріумфальной аркѣ, называемой «великою», мозанка, возобновленная послѣ пожара 1823 г. Въ серединѣ, въ медальонѣ колоссальное изображеніе Христа по грудь. Вверху, по обѣимъ сторонамъ по два Евангелиста въ символическихъ образахъ крылатыхъ животныхъ, между которыми замѣчателенъ символъ Евангелиста Матвея въ видѣ старца съ бородою, съ крыльями, по поясъ. Это древнѣйшій (впрочемъ, реставрированный) образецъ бородатой фигуры съ крыльями, отъ котораго можетъ вести свою исторію усвоенный въ нашей иконописи типъ крылатаго Предтечи. Внизу, подъ Спасителемъ въ медальонѣ, по сторонамъ по Ангелу: они преклоняются, держа въ рукахъ по жезлу. Волосы повязаны лентами, разкивающимися по сторонамъ: это «тороки» нашей иконописи. Внизу же по обѣимъ сторонамъ стоятъ склоняющіе головы 24 апокалипсическихъ старца.

7) Въ капеллѣ при баптистеріи, или крестильницѣ Св. Іоанна Латеранскаю, 461-467 г., на сводѣ по золотому полю, Христосъ въ видѣ агица, съ головою въ сіяніи.

8) Въ капедић Св. Аквилина, въ храмћ Св. Лаврентія, въ Миланљ, V вћка, двћ мозанки въ полукуполахъ абсидъ: одна изображаетъ Благовћстіе пастырямъ (?) или пастушескую сцену; на другой — Христосъ между Апостолами сидитъ на холмћ (?): прекрасная фигура, безъ бороды — въ стилћ катакомбъ. Но Петръ и Павелъ уже въ своихъ установившихся типахъ: Петръ — сћдой, съ короткою бородой; Павелъ — съ длинною черною.

9) Въ капедлѣ Св. Сатира, при базиликѣ Св. Аморосія, въ Милань, V в. (?), мозанческія изображенія ликовъ и символовъ Евангелистовъ, Св. Виктора въ медальонѣ, съ четвероконечнымъ крестомъ, и шести въ полный рость стоящихъ Святыхъ, въ бѣлыхъ одѣяніяхъ. Между ними изображеніе Св. Амвросія, самое древнее въ мозанческой иконописи.

10) Въ храмѣ Св. Аполлинарія во Флотѣ вз Равению (около 567 г.), нозанка, изображающая Преображеніе, въ его древнѣйшемъ, еще символическомъ переводѣ. Внизу полукруга стоитъ Св. Аполлинарій, молитвенно распростерши руки, по сторонамъ по шести Апостоловъ въ видѣ агнцевъ. Преображеніе представлено въ верхней части полукруга. Вмѣсто Христа изображенъ только четвероконечный крестъ мъ медальёнѣ, на фонѣ, усѣянномъ звѣздами, а по сторонамъ креста — Моисей и Илія Пророкъ. Снимокъ см. въ рис. 17.

11) Въ храмѣ Св. Космы и Даміана, въ Римъ, 526—530 г., упомянутая выше мозаика, изображающая, между шестью Святыми, Спасителя, типъ котораго въ этомъ изображеніи признается однимъ изъ лучшихъ въ мозаическомъ періодѣ искусства, почему и прилагается здѣсь въ рисункѣ (рис. 18).



17. Алтарная мозаика въ ц. Св. Аполлинарія во Флоть въ Равениь.



18. Мозаическій образъ Спасителя въ алтарной нишѣ п. Свв. Космы и Даміана въ Римѣ, VI в.



Сіяніе вокругь головы еще безь трехь полось, соотвѣтствующихъ перекрестью, о чемъ подробнѣе будеть сказано послѣ. Для исторія христіанской символики любопытно изображеніе сидяшаго на нальмѣ феникса, съ лучами сіянія кругомъ головы. На аркѣ замѣчательно для исторія христіанскаго

искусства изображение престола, на которомъ возлегаетъ агнецъ, съ возвышающимся надъ нимъ четвероконечнымъ крестомъ; по сторонамъ семь апокалипсическихъ свѣщниковъ и по ангелу.

12) Въ храмѣ Св. Михаила (San Michelle-in-Affricisco), въ Равению, до 545 г., мозаическое изображение Христа въ торжественномъ окружении чиновъ ангельскихъ.

13) Въ храмѣ Св. Виталія въ Равения, 534-547 г., мозанческія изображенія, замѣчательныя столько же по историческому, сколько по символическому содержанію. Историческій сюжеть представлень въ изображении двухъ процессій: въ одной царь Юстиніанъ между придворными и духовенствомъ, во главѣ котораго помѣщенъ Архіепископъ Максиміанъ, съ небольшимъ четвероконечнымъ крестомъ въ рукахъ, величиною съ нынѣшній благословляющій. Снимокъ см. въ рис. 19.-Въ другой процессіи является Царица Өеодора съ придворными дамами. Фигуры, замѣчательныя по портретности и современнымъ костюмамъ. Головы Юстиніана п Өеодоры окружены сіяніемъ. По символическому содержанію замѣчательны въ полукружіяхъ два ветхозавѣтныя изображенія, прообра-



19. Мозапческое изображение Юстиніана въ ц. Св. Аполлинарія «Новаго» въ Равенић.

зующія страсти Господни и Таинство Евхаристіи. Въ одномъ полукружіи Авраамъ угощаетъ трехъ странниковъ, сидящихъ за столомъ, съ сіяніемъ кругомъ головы, но еще безъ крыльевъ; въ дверяхъ зданія стоитв Сарра,

Digitized by Google

налѣво отъ зрителя; а направо еще изображенъ Авраамъ, приносящій въ жертву Исаака. Въ другомъ полукружія, между зданіями посреди стоитъ жертвенникъ съ потиромъ. Передъ нимъ совершаетъ таинство Мельхиседекъ, на основаніи текста: «Мельхиседекъ Царь Салимскій изнесе хлѣбы и вино; бѣше же священникъ Бога вышняго» (Быт. 14, 18). Изъ зданія съ лѣвой стороны выходитъ къ жертвеннику Авель. Оба они, Мельхиседекъ и Авель, протянувъ впередъ руки, молитвенно слагаютъ ладони: древнѣйшій образецъ моленія, принятаго католиками. Архитектурное убранство мозаики Св. Виталія напоминаетъ древнѣйшія мозаики Солунскаго храма Св. Георгія. Между прочимъ встрѣчаются и павлины, столь обыкновенныя въ орнаментахъ Византійскихъ и древне-русскихъ.

14) Въ храмѣ Св. Софіи въ Цареградь, 536-563 г. Этотъ предметъ особенной важности для исторіи русскаго иконописнаго преданія требуеть подробнаго изследования. Здёсь же достаточно упомянуть, что мозаическия въ этомъ храмѣ изображенія Пророковъ, Мучениковъ и Отцевъ церкви должны быть приняты въ основу иконописныхъ типовъ Русскихъ Подлинниковъ. Сошествіе Св. Духа, изображенное въ одномъ изъ куполовъ, представляеть превосходный образець распредѣленія иконописи по требованію архитектоническихъ очертаній. Образецъ Спасителя, возсѣдающаго на престолѣ, предлагается въ полукруглой мозаикь: въ лѣвой рукѣ Онъ держитъ раскрытое Евангеліе, оперевь его на кольно, правою благословляеть именословно, т. е., соединивъ безыменный перстъ съ большимъ; подъ ногами подножіе. По обѣимъ сторонамъ въ медальонахъ грудныя изображенія Богородицы, въ ея обычномъ типѣ греко-русской иконописи, и Михаила Архангела съ крыльями и съ жезломъ; волосы повязаны тороками. Налъво въ царскомъ одѣяніи повергается передъ Спасителемъ Царь (мозаика VIII---Х вѣка), съ сіяніемъ вокругъ головы. Любопытное свидѣтельство для исторіи восточной иконописи тому, что это искусство въ иконахъ не избѣгало и портретныхъ изображеній современныхъ личностей.

15) Въ храмѣ Св. Софіи въ Солумъ, построенномъ въ VII в. (мозаика IX в.), послѣ Цареградской Софіи, въ куполѣ Вознесеніе Христово, расположенное также соотвѣтственно требованіямъ архитектурнымъ. Вверху возносящійся Спаситель (теперь видны только поги), на спускахъ 12 апостоловъ и Богородица между двумя Ангелами, какъ принято въ нашей иконописи.

16) Въ базиликѣ Св. Лаврентія за городскими стѣнами въ Римъ, 577—590 г., замѣчательно изображеніе возсѣдающаго на земномъ шарѣ Спасителя, который благословляетъ — соединивши большой перстъ съ мизинцемъ и безыменнымъ, и распростерши указательный и средній — одинъ изъ древнѣйшихъ образцовъ сложенія перстовъ, принятаго Русскими старообрядцами. Такъ же сложены персты благословляющей десницы Спасителя на мозанкѣ въ храмѣ Св. Өеодора въ Римѣ, VII в.

17) Въ вышеупомянутой капелл' Св. Венанція при баптистеріи Іоанна Латеранскаю, 639—642 г., для исторіи русскихъ иконописныхъ преданій заслуживаетъ особеннаго вниманія изображеніе стоящей Богородицы съ молитвенно подъятыми руками. Съ этимъ изображеніемъ представляетъ зам'ячательное сходство по своей поз'є мозанческое изображеніе Бовородицы въ нашемъ Кіево-Софійскомъ собор'є на Нерушимой стієнь, XI в. Древнійшій переводъ такого же изображенія встрівчается на греческомъ барельеф'є VI в. въ храмѣ Богоматери въ Равенніе (Sta Maria-in-Porto).

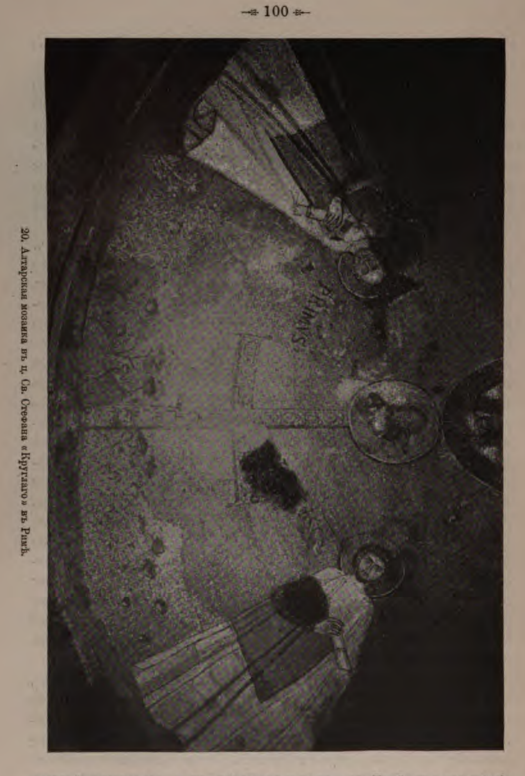
18) Въ храмѣ Св. Стефана (S. Stefano Rotondo) въ Римъ, 642 — 649 г., мозанка, замѣчательная для исторіи креста, на сводѣ алтаря, посвященнаго Св. Приму и Фелиціану. Въ срединѣ между этими святыми изображенъ водруженный въ землю четвероконечный крестъ, украшенный драгоцѣнными каменьями, а на верхней конечности его въ медальонѣ изображеніе Спасителя по грудь. См. рис. 20.

19) Въ храмѣ Св. Нерея и Ахилла въ Римв, 795—816 г., мозанка представляетъ дальнѣйшее развитіе въ представленія Преображенія противъ Равеннской начала VI-го в., въ храмѣ Св. Аполлинарія, но все еще не достигшее установленной нормы, принятой нашею йконописью. Это изображеніе распредѣлено по аркѣ, отлогая округлость которой соотвѣтствуетъ Оаворской горѣ. Посреди въ ореолѣ Христосъ въ полный ростъ, по сторонамъ Моисей и Илія, а трое Апостоловъ расположены позади Моисея и Иліи, съ одной стороны одинъ, а съ другой двое; они падаютъ на колѣни, прикрывая лицо одѣяніемъ.

20) Въ храмѣ Св. Маріи-Ладыи (S-ta Maria-della-Navicella, иначе S-ta Maria-in-Domnica) въ Римъ, 817—824 г., одно изъ древнѣйшихъ мозаическихъ изображеній торжественно возсѣдающей на престолѣ Богородицы съ Христомъ Младенцемъ, который сидитъ на колѣняхъ своей Матери, будто на престолѣ и благословляетъ десницею. По сторонамъ стоятъ чины ангельскіе. Папа Пасхалій, возобновившій этотъ храмъ, преклонивъ колѣна, беретъ обѣими руками правую ступню Богородицы.

21) Въ базиликѣ Св. Амвросія въ Миланъ, относящаяся къ XII вѣку, мозанка въ абсидѣ изображаетъ Спасителя, возсѣдающаго во славѣ своей на престолѣ, въ лѣвой рукѣ держитъ открытое Евангеліе, а правою благословляетъ. На воздухѣ по сторонамъ по Ангелу, въ бѣлыхъ ризахъ; по сторонамъ престола стоятъ Гервасій и Протасій. За ними направо и налѣво по зданію, въ византійскомъ стилѣ, съ изображеніемъ двухъ сценъ изъ одного эпизода въ житіи Св. Амвросія, какъ онъ однажды во время совершенія

7



литургін воздремаль, и во сић присутствоваль въ Турћ при погребеніи Турскаго епископа Св. Мартина. Надъ зданіемъ направо отъ зрителя над-



писано Mediolanum, и внутри изображенъ въ храмѣ воздремавшій Св. Амвросій между духовенствомъ: налѣво подъ зданіемъ надписано Toronica (Туръ), и внутри изображено погребеніе Св. Мартина. Эта мозаика, замѣчательная по своему изяществу между современными ей, для насъ особенно важна потому, что вмѣстѣ съ латинскими надписями предлагаетъ и греческую, указывающую на непрекращавшуюся еще въ Миланѣ связь искусства съ Византіею, тогда какъ въ Римѣ съ древнѣйшихъ временъ надписи на мозаикахъ по большей части латинскія.

Вѣкомъ Карла Великаго и раздѣленіемъ Церкви на Восточную и Западную прерывается эта до тёхъ поръ непрерывная нить исторіи мозаическихъ работъ. Періоду темнаго броженія варварскихъ элементовъ средневъковой жизни, выразившемуся въ чудовищной орнаментикъ стиля Романскаго, соотвѣтствуетъ въ Римѣ отсутствіе мозаическихъ произведеній, отъ 868 г., къ которому относится послёдняя изъ древнёйшихъ мозанкъ, въ храмѣ Св. Франчески Романы (прежде Sta Maria-Nova), и до 1130-1143 г., то есть, почти до половины XII в., когда фасадъ храма Св. Маріи за Твбромъ (Sta Maria-in-Transtevere) былъ украшенъ мозанческимъ изображеніемъ Евангельской притчи о Десяти Девахъ съ светпльниками. Въ течение цылыхъ двухъ стольтий источникъ древне-христианскаго художественнаго преданія на Западѣ пришель въ полное забвеніе, и кромѣ Византійской имперія негдѣ было найти слѣдовъ древняго великолѣпія и изящества. Потому, когда въ 1066 г. Дезидерій, аббатъ монастыря Монте-Касснискаго, задумаль украсить мозанками базилику этого монастыря, то выписаль мастеровь изъ Греціи, потому что, какъ замѣчаеть при этомъ лѣтоинсецъ Монте-Кассинскаго монастыря, Епископъ Остійскій Левъ — «болѣе пятисоть лёть геній этого искусства погась во всей Италія». Лётописець превозносить мозанки Греческихъ мастеровъ за живость изображенныхъ фигуръ, и свидѣтельствуетъ, что эти мастера научили своему искусству Итальянскихъ монаховъ. Почти около того же времени, въ 1071 г., по усердію Дожа Доменико Сельво украшена была мозанками базилика Со. Марка въ Венеции. Наконецъ въ XII в. Норманские властители Сицилин, покровительствуя торговлё и промышленности и окружая свой дворъ великолепиенть и роскошью, не преминули озаботиться и о церковномъ изяществѣ, поручивъ греческимъ мастерамъ украсить мозанками храмъ Св. Маріи Аджиральской (Dell' Ammiraglio), Придворную капеллу (посяѣ 1140 г.), базилику от Чефалу и базилику от Монреаль (послѣ 1174 г.). Послѣдующую исторію мозанки, до XIII в. совмѣщаеть въ себѣ Венеціанская базилика Св. Марка.

Мозанки Сицилійскія и Венеціанскія предлагаютъ образцы во всемъ

сходные по стилю съ мозанками русскаго Кіево-софійскаго собора, и по содержанію пользуются тёми же переводами, которые въ посл'єдствіи были усвоены русскою иконописью и русскими иконописными Подлинниками. Наприм'єръ, въ изображеніи Ангеловъ и Святыхъ, въ типахъ Спасителя и Богородицы, въ изображеніи Рождества Господня по переводу, принятому нашею иконописью, въ представленіи Воскресенія въ вид'є сошествія во адъ, въ обычномъ постановленія Богородицы между Ангелами въ Вознесеніи Господнемъ, въ возс'єданіи Апостоловъ полукругомъ въ Сошествіи Св. Духа и проч. Эти мозаики, изображающія весь библейскій циклъ ретхозавѣтныхъ и евангельскихъ событій, столь важны для исторіи русскаго иконописнаго преданія, что требуютъ особаго разсужденія.

Обозрѣніе мозаическихъ произведеній слѣдуеть заключить указаніемъ на превосходныя мозаики греческой работы на Руси, которыя, безъ сомнѣнія, со временемъ сдѣлаются непремѣннымъ достояніемъ исторіи европейскаго искусства, когда западные ученые познакомятся съ сокровищами русскаго церковнаго искусства.

Въ Кіево-Софійскомъ соборъ, до 1037 г.: изображеніе Богородицы съ воздѣтыми руками, согласное по позѣ съ находящимися на фрескахъ капелы Св. Венанція въ Римѣ, какъ указано выше, и въ базиликѣ Чефалу въ Сициліи. Тайная Вечеря въ символическомъ видѣ Таинства Евхаристіи, совершаемаго самимъ Іисусомъ Христомъ, который, будучи дважды изображенъ стоящимъ у престола, преподаетъ шести Апостоламъ хлѣбъ и другимъ шести вино изъ чаши: переводъ, господствующій въ русской иконоииси и XVI и XVII в., какъ напримѣръ это можно судить по иконѣ миніатюрнаго письма надъ царскими вратами въ соборѣ Саввина монастыря близъ Звенигорода: согласно съ предписаніемъ Подлинника (по рукописи Ундольскаго № 128): «А надъ царскими дверми на сѣни пишется Вечеря Тайка. На одномъ мѣстѣ въ лицѣ подаетъ Христосъ Петру хлѣбъ.... а на другой странѣ подаетъ Христосъ Павлу (вино) изъ чаши, а не изъ кубышки».— Кромѣ изображеній Аностоловъ, Евангелистовъ, Мучениковъ, Кіевская мозаика предлагаеть образецъ Благовѣщенія съ веретеномъ.

Въ храмѣ Златоверхо-Михайловскаго Монастыря въ Кісвъ, 1108 г., подобное же символическое изображение Тайной Вечери въ видѣ таинства, совершасмаго Христомъ, дважды представленнымъ.

Въ заключение о мозанкахъ должно сказать, что хотя онѣ составляютъ главное и существенное украшение храмовъ въ періодъ полнаго разцвѣта христіанскаго искусства, но, по своему техническому исполнению, болѣе или менѣе носятъ на себѣ характеръ ремесленнаго производства, будучи лишены, черезъ конотливую работу мозаистовъ, того художественнаго обаннія, ко-

торое можеть производить только оригинальное произведенье, непосредственно вышедшее изъ рукъ творца. Потому вліяніе мозанки на русскую иконопись не следуетъ считать во всёхъ отношеніяхъ счастливымъ. Мозаика дала нашимъ предкамъ величавые типы, въ яркомъ колоритѣ, на золотомъ полѣ, усвоенномъ Византіею, фигуры, стоящія отдѣльно, будто статуи, безъ наблюденія перспективы къ заднимъ планамъ и околичнистомъ; и вмѣстѣ съ тёмъ дала она рёзкіе очерки и ту равнодушную ремесленность работы, которою она отличается. Въ художественномъ отношения выше мозавческаго производства живопись фресковая, которая открываеть полную свободу къ непосредственному выраженію творчества. Восходя ко временамъ катакомбъ, она не прекращалась и въ теченіи мозаическаго періода, но занимала второстепенное мѣсто, и только тогда стала господствовать, когда пришло въ забвение мозаическое производство. Но по самой техникъ своей, подверженная большимъ случайностямъ уничтоженія и порчи, стѣнная живопись мало сохранилась отъ древнѣйшихъ временъ, въ цѣлости, безъ возобновленій. Еще менье сохранилось отъ древности иконъ на деревь, изъ которыхъ самыя раннія, хотя и относятся по преданію даже къ первымъ вбкамъ христіанства, но едва ли восходять ранѣе XII в., и вообще иконы на деревѣ, если бы оказались и болѣе древнія, составляють самый малочисленный отдёль въ исторіи ранняго иконописнаго преданія, при томъ не приведенный въ извѣстность и не достаточно оцѣненный археологическою критикою. Преданія Авонской Горы называють лучшимъ изъ греческихъ иконописцевъ нѣкоего Панселина (XI в.), имени котораго приписываютъ все лучшее въ древней Византійской живописи. Впрочемъ, и стѣнная живопись, и иконы на деревѣ требуютъ особеннаго изслѣдованія <sup>1</sup>).

IV. Миніатюры въ рукописяхъ. Онѣ имѣютъ особенную важность въ исторіи иконописнаго преданья по слѣдующимъ причинамъ: 1) Служа нагляднымъ объясненіемъ тексту Св. Писанія и церковныхъ книгъ, миніатюры представляютъ самый полный циклъ священныхъ изображеній, согласный съ текстами писанія и съ понятіями богослововъ и вообще людей

<sup>1)</sup> Сочиненія о мозанкахъ: Ciampini, Vetera monimenta, in quibus praecipue musiva opera, sacrarum profanarumque aedium structura, ac nonnulli antiqui ritus dissertationibus iconibusque illustrantur. Romae. 1690 — 1693. — Salzenberg, Altchrisliche Baudenkmale von Constantinopel. Berlin. 1854. — Texier, L'Architecture Byzantine. Londres. 1864. — Bunsen, Die Basiliken des christlichen Roms. München. 1842. — Quast, Die altchristliche Bauwerke von Ravenna. Berlin. 1842. — Ferrario, Monumenti sacri e profani dell'imperiale e reale basilica di Sant Ambrogio. Milano. 1824. — Duca di Serradifalco, Del Duomo di Monreale e di altre chiese siculo-normanne. Palermo. 1838. — Seroux d'Agincourt, Histoire de l'art, т. 5. — Barbet de Jouy, Les mosaiques chrétiennes. (1-й выпускъ: мозанки въ Римѣ). Paris. 1857. — Прохорова, Христіанскія древности. — Сементовскаго, Кіевъ. Кіевъ. 1864.

образованныхъ, для которыхъ писались самыя рукописи. 2) Предлагаютъ исторію христіанскаго искусства въ хронологическомъ порядкѣ, который въ точности опредѣляется происхожденіемъ самыхъ рукописей. 3) Какъ непосредственныя произведенья самихъ мастеровъ, въ художественномъ отпошеніи стоятъ выше мозаики и по рисунку, и по колориту. 4) Не будучи слиты въ одно нераздѣльное цѣлое съ неподвижными стѣнами зданія, какъ мозаики и фрески, и по малому своему размѣру удобныя для перенесенія въ рукописяхъ, миніатюры оказали громадное вліяніе на повсемѣстное распространеніе иконописныхъ сюжетовъ, и особенно въ такихъ отдаленныхъ странахъ, какъ наше отечество; и наконецъ 5) Миніатюры послужили непосредственными образцами для развитія господствующаго характера русской иконописи, состоящаго въ сокращеніи размѣровъ изображеній и въ тщательной, миніатюрной отдѣлкѣ.

Начиная съ IV или V в. миніатюры идуть черезь всѣ слѣдующія стольтія, представляя постепенное расширеніе объема иконописнаго цикла, въ связи съ исторіею искусства и религіозныхъ идей. Миніатюры древныйшія приближаются къ живописи катакомбъ, и потомъ чемъ позднее. темъ боле изящество техническое уступаеть въ нихъ мѣсто типичности лицъ и установленной нормѣ въ изображеніяхъ церковныхъ сюжетовъ. Впрочемъ иныя миніатюры не только IX или X в., даже позднѣйшія отличаются высокимъ художественнымъ достоинствомъ, если были удачно скопированы съ древнъйшихъ образцовь; между тъмъ какъ рядомъ съ ними, даже въ той же рукописи встрѣчаются рисунки, явно указывающіе на упадокъ искусства, потому что впервые сочинены во время происхожденія самой рукописи. Потому этоть родъ живописи предлагаеть самое разнообразное содержаніе, смѣсь древняго изящества съ неуклюжестью временъ упадка искусствъ, смѣсь древнихъ сюжетовъ съ новыми, древне-христіанской символики съ Византійскою типичностью, такъ что въ миніатюрахъ въ наибольшей полноть выражается весь циклъ иконописнаго преданія, и при томъ, значительно шире, нежели въ древнихъ мозаикахъ или въ нашихъ поздебйшихъ иконостасахъ и въ лицевыхъ святцахъ; потому что живопись церковная ограничена въ выборѣ сюжетовъ по своему назначенію, тогда какъ миніатюра желаетъ воспроизвести въ лицахъ все разнообразіе писаній.

Предлагается перечень важнѣйшихъ изъ греческихъ рукописей съ миніатюрами.

1) Библія, въ Инператорской Библіотекѣ въ Вѣнѣ V в. На пурпурномъ пергаментѣ 48 миніатюръ на 24 листкахъ. Изъ книги Бытія, начиная съ исторіи Первыхъ Человѣковъ. Миніатюры не равнаго достоинства: иныя отличаются античною красотою, другія напоминаютъ уже испор-

Digitized by Google

ченный стиль нашей иконописи ошибками въ рисункѣ и недостаткомъ выраженія; въ однихъ миніатюрахъ пропорція фигуръ правильны и изящны; въ другихъ — фигуры не пропорціональныя, съ большими головами и короткими туловищами. Для исторіи иконографіи сл'єдуеть упомянуть объ изображенія Десницы Господней, замѣняющей въ раннемъ періодѣ христіанскаго искусства цѣлую фигуру Бога Отца; объ изображения Ангела съ крыльями, напр. въ сценъ изгнанія изъ Рая (№ 2). Для олицетвореній въ античныхъ образахъ классической мисологіи любопытно изображеніе нимфы водъ у источника въ исторіи о Ревеккѣ (М.М. 13 и 14): на каменной окраинѣ источника лежить полуобнаженная нимфа, облокотившись рукою на урну, изъ которой льется вода. Всѣ сцены этой рукописи писаны не на золотѣ, а на фонь натуральнаго ландшафта или на фіолетовомъ поль пурпурнаго пергамента. Относительно костюма заслуживають упоминанія полосы на хитонахъ, идущія по плечамъ и спускающіяся по обѣимъ сторонамъ до подола. Иногда у мущинъ будто косой воротъ, какъ на русскихъ рубашкахъ, съ цвѣтною оторочкою почти до пояса. Женщины (напр. дочери Лота) одѣты такъ, какъ обыкновенно одъвается въ нашей иконописи Богородица. Внизу хитонъ одного цвѣта, а сверху гиматіонъ, или широкій покровъ, другаго цвъта. Онъ покрываеть голову съ волосами и спускается сзади, а спереди, драпируясь на рукахъ, приподнимается посреди, будто священническая риза. Отлично писаны Ангелы; въ голубовато-беломъ платъе и съ такими-же крыльями, что предаетъ имъ необыкновенную воздушность, когда они между людьми, и гармонически сливаетъ ихъ фигуры съ небесною лазурью, когда они парять по небу. По голубоватому одъянію идуть полосы обыкновенно желтыя, т. е. золотыя. Волоса на головѣ убраны широкими прядями, будто у античнаго Аполлона, и завязаны тороками. На ногахъ сандалія.

2) Иліада, въ Амброзіанской Библіотекѣ, въ Миланѣ, того же времени. Эта и слѣдующая за ней рукопись съ миніатюрами не церковнаго и даже не христіанскаго содержанія, помѣщаются въ перечнѣ по сродству древне-христіанскаго искусства съ языческимъ не только по техникѣ, по и по нѣкоторымъ сюжетамъ, и особенно по аксессуарамъ, или околичностямъ<sup>1</sup>). Такъ на миніатюрахъ Иліады, какъ на древне-христіанскихъ мозаикахъ, и какъ потомъ въ нашей иконописи — надъ фигурами помѣщаются подписи, означающія не только имя лица, но и что оно дѣлаетъ. Греческіе боги иногда изображаются въ сіяніи, — въ зеленомъ, синемъ, розовомъ. Зевсъ является

<sup>1)</sup> Въ тонъ же отношении заслуживаетъ внимания и затинская рукопись Вирнилия съ миниатюрами IV или V в. въ Ватиканской библютекъ.

иногда въ облакахъ въ медальёнѣ по грудь (№ 47), какъ изображается Спаситель въ мозаиказъ и въ Византійскихъ миніатюрахъ. Для олицетвореній: ночь въ видѣ женщины, по поясъ (такъ же, какъ напр. въ Парижской Псалтыри IX—Х в.), широко драпированной въ темнозеленый покровъ, закутывающій ей голову, и съ сѣрыми крыльями (№№ 34 и 35). Рѣка Скамандръ, какъ Іорданъ въ древне-христіанскомъ искусствѣ, въ видѣ старика, который или стоя льетъ изъ урны воду, струдщуюся между кустарникомъ (№ 52), или сидитъ на горѣ и тоже льетъ изъ урны воду (№ 53).

3) Діоскорида сочиненіе о врачебномъ искусствѣ, написанное въ 1-мъ вѣкѣ по Р. Х., Императорской библіотекѣ въ Вѣнѣ VI в. Сверхъ мпожества рисунковъ растеній и животныхъ, предлагаетъ портреты нѣкоторыхъ лицъ, современныхъ написанію рукописи, а также любопытную сцену, какъ авторъ и живописецъ изготовляють эту рукопись, о чемъ подробнѣе будетъ сказано въ слѣдующей главѣ. Для олицетвореній въ миоологическихъ.формахъ заслуживаетъ вниманіе изображеніе Амфитриты, на морѣ около морскаго произведенія quercus marina. Она сидить, по поясь нагая, въ браслетахъ около кистей рукъ и въ серьгахъ; волосы и глаза голубые, на лѣвомъ плечѣ держитъ весло, какъ обычное олицетвореніе моря въ церковныхъ миніатюрахъ, не только Византійскихъ, но и Русскихъ. Эта рукопись Византійскаго происхожденія служить неопровержимымъ доказательствомъ свѣжести античныхъ преданій и классическаго изящества въ искусствь Византійскомъ VI в. Въ послідствіи она находилась въ рукахъ Арабовъ и Евреевъ, что видно изъ позднъйшихъ арабскихъ и еврейскихъ подписей около рисунковъ растеній.

4) Пророки, въ Публичной библіотекѣ въ Туринѣ, па друхъ листахъ по шести фигуръ, по грудь въ медальонахъ, VI в. Съ портретностью античнаго искусства эти лица соединяютъ въ себѣ строгость и идеальность Византійскихъ типовъ лучшей эпохи, почему и могутъ быть рекомендованы въ образецъ нашимъ иконописцамъ. Иные изъ Пророковъ юные, безъ бороды, каковы: Аввакумъ, Аггей, Захарія, другіе съ бородами, напр. Іона съ сѣдою бородою, лысый; Іоиль съ черною бородою, благословляетъ именословно, а Михей — благословляетъ сложеніемъ перстовъ, принятымъ у нашихъ старообрядцевъ. Иные изъ Пророковъ съ длинными волосами, другіе съ короткими.

5) Іисуст Навинт въ Ватиканской библіотекѣ хотя и VII или даже VIII в., но миніатюры этой рукописи, смѣлыя и натуральныя въ рисункѣ и колоритѣ, очевидно, скопированы съ значительно древнѣйшаго оригинала; впрочемъ, важны для исторіи христіанскаго искусства и потому, что во всей свѣжести удерживаютъ художественное преданіе даже въ VII или VIII в. Война — господствующій сюжеть. Кони и всадники писаны въ натуральныхъ движеньяхъ. Города, горы, ръки, изображаются въ олицетворенномъ видѣ античныхъ божествъ, иногда писанныхъ съ сіяніемъ вокругъ головы.

6) Между греческими рукописями слёдуеть здёсь помёстить одну писанную на сирійскомъ языкѣ, какъ потому что она въ исторіи иконописнаго преданія опредѣляеть эпоху происхожденія нѣкоторыхъ Евангельскихъ изображеній, такъ и потому что ея миніатюры особенно отличаются восточнымъ характеромъ Византійскаго стиля. Это Сирійское Еваниеліе въ Лаврентіанской библіотекѣ во Флоренців, конца VI в. Въ миніатюрахъ изображенъ цёлый циклъ Евангельскихъ событій отъ Рождества Інсуса Христа и до Его Страстей и Распятія, и потомъ Воскресеніе Господне и Сошествіе Св. Духа. Связь Новаго Завѣта съ Ветхимъ выражена тѣмъ, что Евангельскія событія писаны подъ изображеньями Пророковъ. Напримѣръ, налѣво оть зрителя сидить Царь Соломонь, съ маленькою бородою, на тронф; направо Давидъ, юная безбородая фигура, съ лирою. Подъ Давидомъ Рождество Господне, подъ Соломономъ — Крещеніе, въ которомъ отъ десницы Бога Отца на Христа, стоящаго по поясъ въ водѣ, спускается Духъ Святый въ видѣ голубя, головою внизъ. Подъ Крещеніемъ, Иродъ, сидя на тронѣ, повелѣваеть избить младенцевь, а подъ Рождествомъ — самое избіеніе ихъ. — Или, направо Іона спить подъ смоковницею, но уже одътый, а не голый, накъ въ катакомбахъ и на саркофагахъ. Налъво Пророкъ Михей. Подъ Іоною Христосъ изцёляетъ кровоточивую жену; подъ Михеемъ --- стоитъ Самаряныня у колодца, по другую сторопу котораго сидить Христосъ. Эта рукопись, относясь ко времени богословскихъ состязаний о томъ, могъ ли Інсусъ Христосъ, какъ Богъ, пострадать плотію и умереть, какъ человѣкъ,--выражаеть иден, сдѣлавшіяся послѣ Константинопольскаго Собора 553 г. господствующими въ православныхъ догматахъ. Потому-то особенно и важны въ ней миніатюры изображающія Страсти и Распятіе Інсуса Христа, и следующія за темъ событія. На миніатюре -- между зверями по обе стороны изображено по пѣтуху. Направо Іуда — юношеская фигура — цѣлуетъ Інсуса Христа въ руку, котораго сзади уже схватывають двое воиновъ. Налбво — Іуда, въ сбромъ хитонб — висить на суку: фигура, отлично нарисованная. Подъ Іудою сосудъ въ видѣ рога, съ его внутренностями, которыя клюеть воронь. Подъ сценою цёлованія Іудина изображенъ цвётокъ. — Христосъ, распятый на кресть между двумя разбойниками, одътъ въ хитонъ, безъ рукавовъ (colobium) — костюмъ, принятый въ древнЕйшихъ Византійскихъ миніатюрахъ. Христосъ еще съ открытыми глазами, безъ короны и безъ терноваго вѣнца на головѣ, изображенъ въ тотъ моментъ, когда одинъ воинъ произаетъ ему бокъ, а другой подносить ему губку съ оцтомъ; внизу трое воиновъ мечутъ жребій объ одеждѣ Господней. Всѣ три креста, и Спасителевъ и обоихъ разбойниковъ — четвероконечные. По сторонамъ плачущія жены и ученики. Въ изображеніи Вознесенія по сторонамъ Богородицы по Ангелу, какъ принято въ Русской иконописи. Въ Сошествіи Св. Духа Апостолы изображены стоящими, посреди ихъ Богородица. — Христосъ и Апостолы писаны съ короткими волосами. Христосъ съ бородою, а многіе изъ Апостоловъ безбородые; каковы Іоаннъ, Филиппъ, Матеей, Симонъ. Замѣчателенъ типъ Андрея, съ маленькою бородою и съ растрепанными волосами, съ чѣмъ вполнѣ согласуется нашъ подлинникъ, въ которомъ подъ 30 Ноября Апостолъ Андрей, между прочимъ характеризуется слѣдующею подробностью: «власы растрепались».

7) Григорій Богослова, въ Амброзіанской библіотект въ Милант, VШ — IX в., въ двухъ переплетахъ (№№ 49 и 50). Миніатюры писаны по полямъ, съ боку, вверху и внизу страницъ; но, къ несчастію, до половины ихъ вырѣзано; впрочемъ и то, что осталось, надобно признать драгоцѣнностью для исторіи образованія и установленія Византійскихъ типовъ, въ изображении которыхъ миніатюристь наблюдаль единство принятой имъ теоріи, такъ что одно и тоже лицо, встрѣчающееся въ миніатюрахъ много разъ, онъ писалъ одинаково. А именно: Адамъ — съдой, съ длинными по плечамъ волосами и съ длинною бородою. Моисей — сѣдой, съ короткими курчавыми волосами и съ короткою округлою бородою. Аарона — стдой, съ длинными волосами, борода длини в Монсеевой, клиномъ, въ первосвященническомъ одѣянія. Соломона и Давида — подобіемъ сходны, оба въ царскомъ одѣяніи и въ коронахъ, оба черноволосые, съ волосами, спускающимися до ушей и съ короткою бородою. Іоаннъ Предтеча — съ длинными черными волосами по плечамъ, сверху взъерошены, и съ длинною черною бородою. У Іисуса Христа — каштановаго цвѣта длинные по плечамъ волосы и короткая борода. Ап. Петръ — съдой, съ короткими курчавыми волосами и съ короткою бородою, плёшивъ. Ап. Павелъ — съ короткими черными волосами и съ длинною черною бородою. Іоаннъ Евангелистъ — безбородый юноша съ короткими волосами. Ев. Лука — съ короткою черною бородою и съ короткими черными волосами. Ев. Маркъ — подобіемъ какъ Лука, только будто его моложе. Оома и Іуда — безбородые. Ап. Андрей съдой, волосы на головъ средней величины, висятъ клоками въ разныя стороны и взъерошены (какъ въ Сирійскомъ Евангеліи), и съ съдою длинною бородою. Отиы Церкви нёсколько напоминають типы мозанкъ Софіи Цареградской. Василій Великій — съ черными волосами и черною бородою; Григорій Богослова и Іоанна Златоуста — с'ёдые: всё трое съ длинными бородами и короткими волосами. — Хотя эта рукопись была писана, когда уже

значительно установились иконописныя подобія, однако въ ней сохранились еще и свёжіе слёды античнаго преданія, что можно видёть въ миніатюрё, изображающей языческихъ поэтовъ Орфея и Гомера: Орфей въ фригійской шапкё, играетъ на киеварё, безъ бороды; около него Гомеръ, тоже безъ бороды, протянулъ къ Орфею руку; у обоихъ длинные черные волосы. Въ техникѣ видѣнъ уже упадокъ, сравнительно съ ранними миніатюрами; очерки фигуръ наведены уже чернилами, а не писаны широко, мѣстными красками, какъ въ древнѣйшей христіанской живописи. Всѣ священныя фигуры писаны въ золотыхъ одеждахъ, что должно означать велелѣпіе святости, потому что прочія, несвященныя лица, писаны въ одеждахъ цвѣтныхъ, какъ напримѣръ, трое избивающихъ Архидіакона Стефана. Но Орфей и Гомеръ въ золотыхъ ризахъ.

8) Еваниеліе въ Публичной библіотекѣ въ Петербургѣ, не позднѣе IX в. Рисунки представляють неровность въ смѣшеніи остатковь изящнаго стиля съ позднѣйшими признаками упадка. Для иконописнаго преданія важны: Бракъ въ Канѣ Галилейской; Умовеніе ногъ; Тайная Вечеря съ возлежащими Апостолами, а не сидящими, какъ стали изображать ихъ въ послѣдствіи. Іосифъ и Никодимъ несуть Христа погребать во гробѣ, спеленутало, согласно съ изображеніемъ этого событія въ Лобковской Псалтыри. Воскресеніе — въ видѣ сошествія во Адъ: Христосъ стоить на Адѣ, олицетворенномъ по обычаю древняго искусства. Сошествіе Св. Духа писано согласно съ изображеніемъ въ слѣдующей за симъ рукописи Григорія Богослова (только безъ Евангелія и престола вверху).

9) Гриюрій Боюслова, въ Императорской библіотекѣ въ Парижѣ, IX в. Миніатюры писаны широкою кистью, очерки д'аланы красками, колоритъ цвѣтущій. Нѣкоторые рисунки замѣчательны по изяществу лучшаго стиля ранней эпохи, другіе свидѣтельствують о паденіи изящнаго вкуса; даже часто въ одной и той же миніатюрѣ иныя фигуры красоты античной, въ стиль самомъ изящномъ, другія фигуры — неуклюжи и невърны въ рисункѣ, какъ въ русской иконописи. Многочисленныя миніатюры этой знаменитой рукописи предлагають во многомъ отличные образцы для русской яконописи, въ изображеніяхъ какъ Ветхаго такъ и Новаго Завѣта, въ тицахъ лицъ Ветхозавѣтныхъ, Апостоловъ, Отцовъ Церкви, царя Константина на конъ и съ видъніемъ четвероконечнаго креста и проч. — Іона, бросаемый въ море и извергаемый китомъ, уже въ одбяніи, а не нагой, какъ въ древнехристіанскомъ искусствѣ. Сампсонъ — безбородый юноша, три отрока въ пещи и Пророкъ Данінлъ въ одинаковыхъ персидскихъ костюмахъ; воскресающій Лазарь спеленуть, стоить въ дверяхъ гроба, какъ въ древнихъ саркофагахъ. Для сравненія съ русской иконописью беру въ примѣръ Сошествіе Св. Духа, которое, въ миніатюрѣ изображено такъ: Апостолы возсѣдаютъ полукругомъ, въ центрѣ котораго выемка въ видѣ арки, служащая для нихъ подножіемъ. Надъ Апостолами выведена тоже арка съ полусводомъ; въ верхней части свода на престолѣ лежитъ Евангеліе, отъ котораго идутъ огненные языки, потомъ продолжаемые голубоватыми лучами; и уже не языки, а эти-то лучи сходятъ на Апостоловъ. По сторонамъ нижней арки изображены толпы народа. Этотъ переводъ, въ общемъ архитектоническомъ очеркѣ согласный съ принятымъ русскою иконописью, отличается отъ послѣдняго тѣмъ, что у насъ, вмѣсто толпы народу, въ самой аркѣ, что внизу писанъ *Міръ* въ видѣ царственнаго старца. Изъ миеологическихъ преданій въ этой рукописи для примѣра можно указать, при переходѣ Израильтянъ черезъ Чермное море, па изображеніе моря въ видѣ обнаженной женщины, по чресло погруженной въ воду, съ весломъ на плечѣ.

10) Псалтырь, въ библіотекѣ г. Лобкова, въ Москвѣ, IX в. Эта рукопись по важному значенію украшающихъ ее миніатюръ, какъ въ художественномъ, такъ и въ археологическомъ и церковномъ отношения, едва ли не самая зам'тчательная изъ встхъ, находящихся въ нашемъ отечествт. Подробное описание ея<sup>1</sup>) помѣщено въ этомъ же Сборникѣ; здѣсь же предлагается только несколько замечаній, определяющихъ ея значеніе въ исторіи иконописнаго преданія. Относясь ко времени Византійскаго искусства, очищеннаго преніями съ иконоборцами, Лобковская рукопись содержить въ себѣ даже изображенія самыхъ иконоборцевъ, посягающихъ на иконы, и лжепатріарха Іоанна, низложеннаго въ 842 г., попираемаго Св. Никифоромъ Патріархомъ Константинопольскимъ (л. 51 обор.), который какъ защитникъ иконопочитанія, держить въ рукѣ икону Спасителя въ медальонѣ, а иконоборцы безчинствують въ присутствіи сидящаго на престоль царя Льва Армянина: одинъ произаетъ копьемъ икону Спасителя, въ медальонъ же, другой помазываеть ее варомъ изъ купели, стоящей подлѣ (л. 23 об.). Сближение жидовствующихъ иконоборцевъ съ Евреями распявшими Христа, и самого вконоборства со страстями Господними взображено при Пс. 68, 22: «и даша въ снѣдь мою желчь, и въ жажду мою напоиша мя отца»: въ верху, на полѣ страницы — Христосъ распять на крестѣ, безъ разбойниковъ. (рис. 21). Одинъ воинъ уже произилъ его въ бокъ копьемъ, другой подноситъ ему оцеть; а внизу той же страницы сцена изъ иконоборства: распятому Спасителю соотвѣтствуетъ Его икона въ медальонѣ, прободаемая копьемъ; подъ иконою чаша съ варомъ соотвѣтствуеть оцту верхняго изображенія (л. 67). — Христосъ постоянно изображается въ типѣ, установившемся въ

<sup>1)</sup> См. статью покойнаго В. М. Ундольскаго.

періодъ мозаическій. Икона изображается въ древнѣйшей формѣ медальона или щита временъ древнихъ саркофаговъ, и, какъ исключеніе, въ видѣ четвероугольной доски. Какъ остатокъ древнѣйшаго періода, надобно почесть юный, безбородый типъ Христа въ медальонѣ на оборотѣ 1-го л.

рукописи (прилагаемый здѣсь въ снимкѣ рис. 22), и потомъ въ меньшемъ размѣрѣ то же въ медальонѣ надъ Пророкомъ Аввакумомъ (л. 154 об.). Сіяніе Христа отличается тремя поперечниками креста, исходящими отъ головы. Это отличіе еще не постоянно наблюдается въ VI в.: такъ на Римской мозанкѣ въ храмѣ Космы и Даміана сіяніе Христа безъ перекладинъ, а въ Софіи Константинонольской - съ перекладинами, также, какъ въ позднѣйшихъ фрескахъ катакомбъ, именно въ изображении Христа въ катакомбахъ Св. Понтіана, VII в. Въ этихъ перекладинахъ очевидно сближение съ крестомъ, ко-

OFTOINSH

EIKO

21. Миніатюра Лобковской (нынъ Хлудовской) Псалтыри на л. 67 къ пс. 68, 22.

торое объясняется самою исторіею этого посл'єдняго. Мы уже знаемъ, что первоначально распятія не изображали, а вм'єсто того ставился простой

кресть; потомъ на самомъ верху крестнаго столба ставилась икона Спасителя въ медальонѣ, какъ напр. на римской мозанкѣ въ храмѣ Св. Стефана (Rotondo) VII в.; потомъ, а можетъ быть, и одновременно съ этимъ, ставили медальонъ съ иконою Спасителя въ центрѣ самого перекрестія креста, которое, такимъ образомъ, соотвѣтствуетъ сказаннымъ перекладинамъ сіянія. Въ Лобковской рукописи именно всегда и изображается кресть, съ медальономъ на перекрестіи, какъ предметъ поклоненія (л. 4, л. 86), въ отличіе отъ настоящаго распятія, какъ событія историческаго, въ которомъ Христосъ яв-

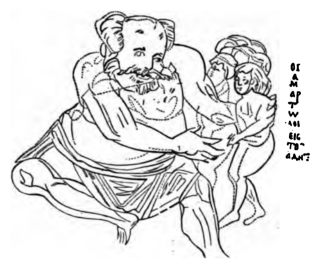


22. Изъ Хлудовской Псалтыри.

ляется распять иногда одинъ, иногда между двумя разбойниками, обыкновенно въ длинномъ синемъ хитонѣ, безъ рукавовъ (какъ въ Сирійскомъ Евангеліи), напр. на л. 45 обор., и какъ исключеніе, обнаженъ до пояса, а отъ пояса до колѣнъ препоясанъ пурпурною тканью (л. 72).—Между установившимися Византійскими типами встрѣчаются и раннія, какъ остатокъ древняго стиля. Напримѣръ: *Моисей* вмѣстѣ съ Аарономъ: оба старческіе типы (л. 98 об.), и Моисей, извлекающій жезломъ изъ скалы воду, или пе-

реходящій черезъ Чермное море — юная безбородая фигура катакомбнаго стнля (л. 76, л. 148 об.). Двоякій типъ Пророка Давида, какъ царя, съ бородою, въ царской пурцуровой мантіи сверхъ бѣлой туники и въ низенькой коронѣ (л. 12), или въ пурпуровой далматикѣ, подпоясанной золотомъ (л. 55 об.), и какъ юнаго, безбородаго пастуха и псалмопъвца (л. 24. л. 147 об.), --- объясняется двоякимъ характеромъ этого лица; но во всякомъ случаѣ послѣдній типъ есть очевидное воспроизведеніе древнѣйшаго образца въ античномъ стилѣ. Въ символическихъ фигурахъ и олицетвореньяхъ очевидно вліяніе раннихъ источниковъ христіанскаго искусства. Напримѣръ: въ восхождения Пророка Или на небо-внизу, какъ въ упомянутомъ выше барельефѣ Луврскаго саркофага, изображенъ Іорданъ въ видѣ полуобнаженнаго старца, въ синей шапкъ съ ушами; изъ устъ льется ръка (л. 41 об.). Какъ на Равеннской мозанкъ въ Баптистеріи, V в., въ Крещеніи олицетворена рѣка тоже въ видѣ старца; такъ и на миніатюрѣ Лобковской Псалтыри (л. 117) при Пс. 113, 5: «что ти есть море, яко побѣгло еси, и тебе Іордане, яко возвратился еси вспять» — изображенъ Спаситель почти по шею въ водѣ, ниже на сторонѣ отвернулась обнаженная фигура старца — это Іорданъ, а въ самомъ низу стоятъ два бронзовыя идола зеленоватаго цвёта. Какъ въ Вёнской рукописи Діоскорида VI в. море изображено въ мисологическомъ образѣ Амфитриты; такъ и въ Лобковской Псалтыри при Пс. 88, 10: «ты владычествуеши державою морскою, возмущеніе же волнъ его ты укрощаеши» — изображенъ Христосъ въ ладъѣ съ учениками во время бури, а внизу женщина, съ распростертыми руками: это море, какъ значится въ надписи: да́даота; на сторонѣ же стоитъ въ водѣ по щиколки безбородый юноша, въ правой рукѣ держитъ трубу на плечѣ, а лѣвою закрываетъ ротъ: это опомеръ, какъ значится въ подписи: о̀ а́чеµос. Обѣ фигуры въ розовомъ одѣяніи и въ такихъ же шапочкахъ (л. 88). Кромѣ того, еще нѣсколько разъ встрѣчается въ этой рукописи олицетвореніе вѣтровъ и водъ; изъ отвлеченныхъ понятій — олицетвореніе милостыни, въ царскомъ одѣяніи (л. 35). Но особенно важно для исторіи искусства олицетвореніе Ада въ античныхъ формахъ, только уже не бога Анда, или Гадеса, а толстаго и мясистаго Силена, обнаженнаго, лысаго старика, съ коротенькою

бородою, какъ (рис. 23) онъ, напр., сидя, съ какимъ-то звѣрскимъ сластолюбіемъ хватаеть руками одну изъ грѣшныхъ душъ, изображенныхъ въ видѣ обнаженныхъ дѣтскихъ фигурокъ, при Пс. 9, 18: «да возвратятся грѣшницы во адъ, вси языцы забывающіе Бога» (л. 8 об.). Адъ въ видѣ того же античнаго типа упитаннаго Силена, изображенъ въ Сошествія во адъ, которынъ означается въ восточной иконописи воскресеніе



23. Изъ Хлудовской Псалтыри.

Господне (л. 63). Этотъ Сйленъ представленъ поверженнымъ стремглавъ, ногами вверхъ; на его препоясанномъ чревѣ, въ золотомъ ореолѣ, Іисусъ Христосъ правою рукою беретъ Адама, сѣдаго старика, въ бѣломъ одѣяніи; позади Евва, молодая румяная женщина, въ красномъ одѣяніи. Средневѣковой символъ, въ видѣ баснословнаго звѣря единорога, котораго, по ученію Физіологовъ, или Бестіаріевъ, будто бы укрощаетъ только непорочная дѣва — символъ Богородицы, — изображенъ при Пс. 91, 11: «вознесется яко единорога рогъ мой»: сидитъ дѣвица въ синемъ одѣяніи,

Digitized by Google

съ распущенными волосами; къ ней подбѣжалъ единорогъ и сталъ ей одною лапою на колѣни (л. 93 об.). — Указавши на слѣды древнихъ источниковъ Лобковской рукописи, тецерь слѣдуетъ упомянуть, что миніатюры ея, за немногими измѣненіями, одной редакціи съ миніатюрами греческой же Псалтыри, въ Барберинской библіотекѣ въ Римѣ, IX — X в.<sup>1</sup>). Въ обѣихъ рукописяхъ тѣже изображенья Патріарха Никифора и иконоборцевъ: что указываетъ на общее ихъ происхожденіе въ слѣдствіе побѣды православія надъ иконоборствомъ; тѣ же изображенія погребенія Христа, котораго спеленутымъ несутъ въ дверь гроба Іосифъ и Никодимъ (л. 87); тотъ же Адъ въ видѣ Силена, тотъ же Ап. Петръ съ пѣтухомъ, приводящимъ его въ ужасъ своимъ пѣніемъ (л. 38 об.); тѣже дьяволы, уловляющіе грѣшниковъ тенетами (л. 140); тѣже лукавые люди съ песьими головами (л. 19 об.), окружившіе Христа, при Пс. 21, 17: «обыдоша мя,

вляющіе грѣшниковъ тенетами (л. 140); тѣже лукавые люди съ песьими головами (л. 19 об.), окружившие Христа, при Пс. 21, 17: «обыдоша мя, яко пси мнози»; тѣже Антиподы (л. 103), и многія другія подробности. свидѣтельствующія объ общемъ происхожденіи обѣихъ рукописей. — Наконецъ, для скрѣпленія русскаго иконописнаго преданія указаніемъ на древнъйшій источникъ, заслуживаетъ вниманія замѣчательное сходство миніатюръ въ Русскихъ Псалтыряхъ отъ XV до XVII в., съ обоими этими греческими памятниками; какъ это можно видъть изъ сличенія миніатюръ въ Углицкой Псалтыри 1485 г. (въ Петербургской публичной библіотекѣ, № 210) и въ Годуновской 1600 г. (въ Академич. библ. въ Троицкой Лаврѣ) съ следующими миніатюрами Лобковской рукописи: упомянутое изображеніе Христа между лукавыми съ песьими головами (л. 19); грѣшники съ рогами (л. 74); при Пс. 72, 9: «языкъ ихъ преиде по земли» — грѣшники съ длинными, почти до земли, языками и въ маскахъ; олицетвореніе рёкъ въ видѣ двухъ человѣческихъ фигуръ, отъ которыхъ идутъ потоки (л. 75 об.); солнце въ видѣ античнаго божества на колеспицѣ (48 об.); икона Знаменія Богородицы въ медальонѣ на горѣ, при Пс. 67, 16 «гора Божія, гора тучная» (л. 64). Это сличение съ позднъйшими русскими миніатюрами, свидѣтельствующее объ историческомъ преемствѣ русскаго иконописнаго преданія, можно бы расплодить множествомъ примѣровъ; но въ заключеніе приведу еще одинъ, касающійся очень важнаго въ исторіи нашей иконописи перевода: это символическое изображение Тайной Вечери подъ видомъ Таинства Евхаристін, совершаемаго самимъ Христомъ. Такъ изображается этотъ сюжеть въ древнихъ Кіевскихъ мозанкахъ XI и XII в.; такъ же въ Углицкой Псалтыри 1485 г., какъ и въ позднѣйшей русской иконописи. Лобков-

<sup>1)</sup> По указаніямъ членовъ Общества Древне-Русскаго Искусства, гг. Севастьянова и Виноградскаго.

ская Псалтырь одною изъ своихъ миніатюръ (л. 115) свидѣтельствуетъ намъ, что этотъ переводъ ведетъ свое начало отъ IX в., а можетъ быть и ранѣе, отъ древнѣйшаго источника, изъ котораго этотъ переводъ былъ заимствованъ въ греческую Псалтырь IX в.

11) Псалтырь, въ Императорской библіотекѣ въ Парижѣ, IX—X в. съ изображеньями ветхозавѣтными, и преимущественно изъ дѣяній Царя

Лавила. Миніатюры особенно замѣчательны по изяществу ранняго стиля и по символикъ и оляцетвореньямъ. Ночь представляется въ видѣ Діаны; Мелодія, облокотившаяся на плечо юнаго Давида, играющаго на гусляхъ — прекрасная дѣвица въ видѣ античной музы; Чермное море въ видь обнаженной Амфитриты съ весломъ на плечѣ. Олицетворенія эти такъ сильно распро-странены, что иногда занимають въ миніатюрѣ больше мѣста, нежели лица историческія, означая то принадлежности ландшафта, въ олицетворении горы, пустыни и т. п., то расположение духа, напр. въ олицетворении молитвы,



LEFS ASSEAS. 24. (Estiamps un Espact Scampt & Linka

раскаянія, то вообще отвлеченныя понятія и идеи, напр. въ олицетвореніи силы, премудрости, пророчества. Для примѣра укажу на слѣдующія мипіатюры: Давидъ, прекрасная юношеская фигура съ благороднымъ, идеально настроеннымъ выраженіемъ лица, играетъ на арфѣ. Онъ сидитъ. Одѣтъ въ бѣлое короткое одѣяніе (penula) и въ пурпуровой хламидѣ. На ногахъ сапоги. Рядомъ съ нимъ, граціозно опершись на его плечо, сидитъ красивая женщина съ обнаженными руками и грудью. Это, какъ гласитъ греческая надпись — *Мелодія*. Другая, столько жъ красивая женская фигура, выглядываетъ изъ-за памятника, но безъ надписи, вѣроятно, *Поэзія*. Кругомъ стадо овецъ и козъ. Въ ногахъ у Давида сидитъ черная собака на заднихъ лапахъ. Внизу прислонившись сидитъ въ довольно наивномъ положеніи мужская фигура, едва прикрытая зеленымъ одѣяніемъ, съ вѣтвію въ рукѣ. По надписи — это Гора Виелеемъ. — Еще миніатюра: юный Давидъ, въ такомъ же костюмѣ, съ палицею въ рукахъ стремительно поражаетъ ди-

кихъ звърей. Ему помогаеть античная женская фигура, по надписи — это Сила. Другая фигура, высовываясь изъ расщелины скалы, движеніемъ руки выражаеть изумленіе, въроятно, божество Горы. Въ лобковской миніатюрь, снимокъ съ которой приложенъ въ следующей главе, -- сюжетъ обеихъ парижскихъ миніатюръ, соединены въ одной картинѣ, и олицетворенія опушены. — Еще примъръ: миніатюра въ два ряда; въ верхнемъ посреди — Монсей, изящно драпированная юношеская фигура — выводить Изранльтянъ изъ земли Египетской, означенной зданіями на задяемъ планѣ. Надъ зданіями парить въ воздухѣ, только по поясъ намѣченная синею краскою, Діана — съ развивающимся вокругъ головы покрываломъ. Это по надписи — Ночь, потому, что бъгство совершается ночью. Подъ этою богинею на землѣ сидить женская фигура, обращающаяся къ небу: по надписи ---Пистыня, потому что Израильтяне бъгуть въ пустыню. Въ нижнемъ ряду Фараонъ съ войскомъ тонутъ въ морѣ. Энергическая фигура, воспоминаніе древняго Тритона, стремительно хватаеть Фараона за волосы: это по надписи — Бездна. Внизу олицетворение Чермнаго моря въ видъ обнаженной Амфитриты съ весломъ на плечѣ. - Еще: Пророкъ Исаія молится, стоя между двухъ фигуръ: одна женская въ видѣ Діаны — это Ночь, другая маленькій мальчикъ съ факеломъ — это звізда Денница. Давидъ, съ бородою, въ царскомъ одѣяніи стоитъ тоже между двухъ фигуръ: обѣ --- красивыя женщины: это Премудрость и Пророчество. Объ эти миніатюры см. въ приложенныхъ здъсь снимкахъ. Нъкоторыя олицетворенія въ сіяніи, каковы: Молитва, Премудрость, Пророчество, Ночь; другія безъ сіянія, напримѣръ: Море, Пустыня, Бездна. — Для исторіи этой рукописи необходимо замѣтить, что миніатюры ея повторяются въ другихъ современныхъ рукописяхъ, какъ напр. Исаія съ Ночью и Зарею въ Ватиканскомъ кодексѣ Пророка Исаія IX—X в. (рис. 25). Олицетворенія Моря и Пустыни встрѣчаются въ позднѣйшихъ русскихъ рукописяхъ Апокалипсиса; что же касается до Премудрости, стоящей по одну сторону царя Давида, то этотъ сюжеть въ нашей иконописи получиль особенное развитіе въ самостоятельной иконѣ, извѣстной подъ именемъ Софіи - Премудрости.

12) Косма Индикопловъ, по рукописямъ Ватиканской X в. и Лаврентіанской, во Флоренціи, столѣтіемъ позднѣе. Миніатюры идуть отъ одного древнѣйшаго источника, что явствуетъ столько же изъ античной красоты многихъ фигуръ, напр. Адама и Еввы, Авеля, сколько и изъ остатковъ ранней символики. Такъ въ Ватиканской рукописи, восхожденіе Иліи Пророка на небо, съ олицетвореніемъ Іордана, изображено согласно съ вышеупомянутымъ рельефомъ Луврскаго саркофага. Въ рукописи Лаврентіанской замѣчательно олицетвореніе Смерти, въ миніатюрь слѣдующаго содержанія: стоить Енохъ, молодая фигура, съ короткими черными волосами и короткою черною бородою. Около, на синей каменной скамьѣ сидить зеленоватая фигура, вся въ одинъ цвѣтъ свѣтло-тѣнью писанная, будто бронзовая статуя; она обнажена, только препоясана темнозеленою драпировкою. Это Смерть, какъ значится въ греческой подписи; она отвратила свое лицо отъ Еноха и протягиваетъ правую руку въ противоположную отъ пего сторону. Для русскаго иконописнаго преданія Лаврентіанская рукопись имѣетъ особенное значеніе потому, что, содержа въ себѣ явные слѣды древне-христіанскаго искусства, предлагаетъ нѣсколько переводовъ, усвоенныхъ русскими миніатюрами рукописнаго Индикоплова 1542 г., въ Макарьевской Четіи-

Минеи, и въ Синод. библ. Такъ напримѣръ, въ Лаврентіанской рукописи въ томъ же самомъ видѣ писаны, только несравненно изящиве: Аарона, съ кадиломъизображенъ дважды, въ профиль и съ лица, въ јерейскомъ облачении, съ логіономъ на груди, украшеннымъ драгоцѣнными камнями (л. 130). Солнце — въ красномъ кругу, красная же фигура по грудь, на головѣ корона; внизь отъ круга идутъ красные же лучи (л. 189). Изображеніе трехъ міровъ: Небеснаго, Земнаго, Подземнаго (ойра́та, етγέια, χαταγθόνια (1. 228 οδ.) превосходнѣйшій оригиналъ уже испорченной русской копіи въ нашей рукописи 1542 г.



11 19090КА ИСВІМ. Пяніатира ваз Карямск Всагтира IX-Хав.

Digitized by Google

13) Миніатюры рукописей изъ монастырей Авонской Горы, въ фотографическихъ снимкахъ г. Севастьянова, въ Московскомъ Публичномъ Музеѣ, и въ Петербургѣ въ Христіанскомъ Музеѣ при Академіи художествъ. Замѣчательнѣйшія изъ нихъ по древности и изяществу: Псалтырь IX—X в. изъ монастыря Пандократора (№ 20), Евангеліе изъ Иверскаго монастыря X—XI в. (№ 57), Житія Святыхъ и Слова Іоанпа Дамаскина о Рождествѣ Христовѣ, XI в., изъ монастыря Есфигмена (№ 77), Библія изъ монастыря Ватопеда (№ 1), хотя уже и XII в., но рисунки сняты, очевидно, съ древнѣйшихъ оригиналовъ, и мн. друг. Объ этихъ рукописяхъ будуть особыя изследования въ изданияхъ Общества Древне-Русскаго Искусства. Здесь же следуеть заметить только, что все оне отличаются темъ же свойствомъ, какъ и разсмотрѣнныя выше рукописи, и столько же важны. какъ въ отношени античнаго изящества и символики, такъ и по типамъ и сюжетамъ, представляющимъ образцы для русской иконописи. Для примѣра укажу только на двѣ изъ этихъ рукописей, на Псалтирь XI-X в. и на Житія Святыхъ и Слова Іоанна Дамаскина XI в. Псалтырь Пантократора, отличаясь своею редакціею отъ Лобковской и Барберинской, представляетъ впрочемъ нѣкоторыя миніатюры очевидно одного, общаго съ ними происхожденія, и сверхъ того, въ болье изящномъ видь, ближайшемъ къ раннему оригиналу, отъ котораго пошли рисунки рукописныхъ Псалтырей. Такъ въ Псалтыри Пандократора на поляхъ, при Пс. 37 и 38, гдѣ говорится о раскаяния в смиренной преданности, изображенъ Апостолъ Петръ, въ ужасѣ спасающійся отъ краснаго пѣтуха, который, будто обличая его, надменно кричить ему въ слѣдъ. Сцена въ высшей степени драматическая и наивная, и тёмъ болбе, что объ эти фигуры, за недостаткомъ перспективы и правильныхъ размѣровъ, кажутся одинаковой величины; и потому тѣмъ сильнѣе поражаеть ужасомъ гордая птица глубоко потрясеннаго раскаяніемъ, котораго мелкая фигура вызываеть столько же сострадание, сколько и невольную улыбку. Псалтыри Лобкова и Барберини предлагаютъ слабыя копіи этого же самаго сюжета. Въ рукописи XI в. монастыря Есфигмена нѣкоторыя миніатюры, по общему впечатлѣнію, приближаются къ взящному стилю античной живописи Геркуланума и Помпен, особенно въ тіхъ рисункахъ, гдѣ изображены языческіе храмы въ два и три яруса съ рядами идоловъ, которые, будто бронзовые или золотые, выступаютъ рельефно на темномъ или черномъ фонѣ. Яркость и свѣжесть колорита придаетъ изящнымъ фигурамъ необыкновенную жизненность, напр. въ изображеніяхъ Рождества Христова и Б'єгства въ Египеть. Типъ Богоматери зам'ятально прекрасенъ: въ немъ столько же природы, сколько и идеальности.

14) Менологій царя Василія Македонянина, 989—1025 г., въ Ватиканской библіотекѣ (съ Сентября по Февраль), и продолженіе его (Февраль и Мартъ), по рукописи Синодальной библ. въ Москвѣ XI в. Памятникъ этотъ, упоминаемый въ предисловіи къ русскимъ подлинникамъ, заслуживаетъ особеннаго обстоятельнаго изслѣдованія, какъ одинъ изъ ближайшихъ источниковъ русскаго иконописнаго преданія. Здѣсь же ограничимся немногими замѣчаніями. Въ отношеніи художественномъ, эти рукописи представляютъ неровность смѣшаннаго стиля, въ которомъ неуклюжесть фигуръ, сочиненныхъ въ XI в., беретъ уже перевѣсъ надъ слабѣющими воспоминаніями объ изяществѣ раннихъ временъ. Праздники, вообще сюжеты, обра-

ботанные искусствомъ древныйшимъ, писаны, по преданію, съ древнихъ оригиналовъ, лучше, нежели истязанія мучениковъ, вошедшія въ живопись и распространившіяся какъ разъ во время составленія этихъ рукописей, въ которыхъ они и занимаютъ большую часть миніатюръ. Относительно иконописныхъ сюжетовъ, вообще сходныхъ съ русскимъ иконописнымъ преданіемъ, я обращу здѣсь вниманіе только на отклоненіе этого послѣдняго отъ древняго Менологія. Такъ, подъ 14 Сентября, въ этомъ древнемъ памятникѣ, изображено на миніатюрѣ Воздвиженіе Креста не внутри храма, а снаружи на возвышенномъ крыльцѣ, сдѣланномъ на манеръ древнѣйшихъ церковныхъ каеедръ или амвоновъ, какіе можно видѣть въ раннихъ базиликахъ Италін, какъ напр. въ базиликъ Св. Лаврентія въ Римъ. Этотъ амвонъ примыкаетъ къ округленной стънъ храма. На верху амвона стоитъ Святитель съ крестомъ, который уже не имѣетъ вида древа распятія: это въ родѣ креста запрестольнаго, сдѣланнаго изъ тонкой полосы съ двумя поперечниками, такъ что это кресть шестиконечный. По сторонамъ Святителя на верху амвона по служителю, ниже на ступеняхъ, съ обѣихъ сторонъ, еще по фигурѣ. Въ русскомъ подлинникѣ этотъ праздникъ описывается такъ: «Церковь стоить о единомъ версѣ осмь комаръ. Святитель Сильвестръ, аки Власій, середи церкви кресть подняль на главу. Діаконъ младъ, другой средній, брадою аки Косма, подъ руки держать Святителя, а стоять на амвонѣ. По правую руку за амвономъ на престолѣ Царь Константинъ и Царица Елена, а по другую сторону епископы и попы и діаконы, а подъ амвономъ князи и бояре, стары и русы, и средніе, и младые, въ шубахъ. Палата по сторонамъ — празелень, другая — баканъ насвѣтло. Столпъ; на столит человёкъ, киноваренъ весь самъ, въ рукѣ держитъ кубецъ, а въ другой саблю». — Противорѣчіе между нашимъ преданіемъ и древнимъ его источникомъ сглаживается слёдующимъ замёчаніемъ въ Подлинникѣ позднѣйшемъ, исправленномъ въ школѣ Ушаковской: «Мнится быти: Воздвиженіе Честнаго Креста Господня прежде было не въ церкви, какъ то повіствуеть въ Минен-Четьи Макарій: Патріархъ тісноты ради народа ста на высокомъ мѣстѣ и показа кресть Господень всему народу, его же желаху внати». - Подъ 22 Октября Семь Отрокова, спавшихъ въ Ефесъ, въ Менологін X—XI в. изображены спящими въ пещерѣ: всѣ они, прижавшись другъ къ другу туловищами, и склонившись головами въ разныя стороны, составляють вмёстё одну изящную группу. Напротивь того, въ русскомъ подлинникѣ они изображаются уже проснувшимися: «Царь Өеодосій, пришедъ въ пещеру къ нимъ, и падъ поклонися предъ ними на колѣну и зритъ на нихъ; отроцы же предъ нимъ стоятъ» и проч. — Подъ 8-мъ ноября, Соборъ Архистратига Михаила, по русскому подлиннику: «и прочихъ без-

плотныхъ силь: Архангель младъ, кудреваты власы, за уши курчеваты»; между ними Архангелъ Гавріяль, а также и херувимы. Въ Менологіи же. на основании Апокалипсиса (гл. 12, ст. 7-11) взять моменть низвержения сатаны и слугъ его Архангеломъ Михаиломъ, который потому стоитъ съ лабаромъ въ рукѣ надъ бездною, гдѣ низвержены уже два діавола, другіе два низвергаются съ горъ по обѣ стороны. — Подъ 25 Декабря въ Менологіи помѣщены, какъ замѣчено выше, двѣ отдѣльныя миніатюры: на одной Рождество Інсуса Христа, на другой Поклонение волхвовъ, тогда какъ у насъ оба эти событія соединяются на одной иконь; на третьей миніатюрь, тоже подъ 25 Дек., въ Менологіи изображенъ спящій Іосифъ, которому является Ангель; за тыть, подъ 26 Декабря, Билство во Erunemo; тогда какъ по нашимъ подлинникамъ, подъ этимъ числомъ, описывается многоличная икона Соборъ Богородицы, съ волхвами, съ Іоанномъ Дамаскинымъ, Евфиміемъ Великимъ и пр. – Кромѣ священныхъ типовъ для живописи, Менологій предлагаегъ много данныхъ для исторіи древне-христіанскаго искусства вообще. Напримѣръ: храмы иногда изображаются сходно съ Цареградскимъ Софійскимъ и съ другими древнѣйшими, что важно для исторіи архитектуры. Іоаннъ Предтеча, подъ 7 Января, пишется съ большимъ четвероконечнымъ крестомъ; тоже четвероконечный крестъ, съ привъсками въ родъ бахромы, крестъ запрестольный, пишется въ крестномъ ходу (подъ 26 Января). Царица Өеодосія держить въ рукахъ медальонъ съ груднымъ изображеніемъ юнаго Христа, безъ бороды (подъ 11 Февраля), которое сходствуеть съ встричающимся въ Лобковской Псалтыри и въ другихъ древнѣйшихъ памятникахъ.

Этими краткими указаніями мы заключимъ обозрѣніе рукописей, не потому, чтобы исчерпали богатое содержаніе этого общирнаго предмета, но потому, что въ предложенномъ перечнѣ достаточно уясняется важность миніатюры въ исторіи иконописнаго преданія и послѣдовательное развитіе иконописныхъ сюжетовъ. Многія изъ рукописей, отъ XI в. и позднѣе, здѣсь не упомянутыя, напримѣръ, изъ находящихся въ Синодальной библіотекѣ въ Москвѣ и въ монастыряхъ Аеонскихъ, предлагаютъ въ своихъ миніатюрахъ замѣчательныя воспроизведенія живописи раннихъ временъ и позднѣйшее развитіе иконописныхъ сюжетовъ; но общій характеръ этихъ памятниковъ тотъ же, что объясненъ въ предложенномъ перечнѣ. Въ заключеніе надобно упомянуть о миніатюрахъ въ русскихъ рукописяхъ XI в., служащихъ звеномъ въ исторіи перехода Византійскаго искусства на Русь, именно въ Остромировомъ Евангеліи 1056—1057 г. и въ Изборникѣ Святославовомъ 1073 г., въ которомъ современные портреты Великаго Князя и его семейства свидѣтельствують намъ, что вмѣстѣ съ иконописью въ эту раннюю эпоху пере-

Digitized by Google

шолъ къ намъ и обычай, господствовавшій тогда въ Византійскомъ искусствѣ, писать портреты царей и другихъ знаменитостей, какъ напр. изображеніе Никифора Вотоніата въ рукописи Іоанна Златоуста 1080 г., въ Императорской библіотекѣ въ Парижѣ<sup>1</sup>).

V. Диптихи, переплеты, или оклады и складии. Этоть общирный предметь, обнимающій исторію иконописнаго преданія всёхъ трехъ періодовъ, отъ древнѣйшей эпохи языческой и до позднѣйшихъ временъ, требуетъ особеннаго обстоятельнаго изслѣдованія. Здѣсь же только будеть показано его значеніе и важность. Диптихи (δίπτυχα) были переведены порусски складнями. Въ древности они были дъланы изъ слоновой кости, металла, дерева, изъ пергамена. Это складныя дощечки, соотвѣтствовавшія нынѣшнимъ карманнымъ записнымъ книжкамъ, или бумажникамъ. Внутреннія стороны дощечекъ назначались для писанія, а наружныя были украшаемы рельефами и рисунками. Они привѣшивались на руку или къ поясу, и, будучи изящной работы, служили немаловажнымъ украшеніемъ въ костюмѣ. Составляли обычный предметь поздравительныхъ подарковь; консулы и другія власти дарнии ими народъ на циркахъ, въ ознаменование своего вступления въ должность. Это были диптихи консульские. При переходѣ рукописи отъ древнѣйшей формы свитка къ позднѣйшему виду книги, диптихи составляють посредствующее звено, послуживъ образцомъ для книги, и давши своими двумя сторонами первыя дощечки для переплета; потому большая часть древнихъ диптиховъ сохранились, какъ доски позднейшихъ переплетовъ. Наши книжные оклады съ рельефами и особенно оклады Евангелій суть не что иное, какъ безсознательное, основанное на древнемъ преданія, воспроизведенье рельефовъ диптиха, который уже въ очень раннія времена сдѣлался предметомъ церковной утвари; потому что диптихи употреблялись въ церковной службѣ для поминанія лицъ, имена которыхъ въ нихъ записывались: это диптихи церковные, преданіе о которыхъ доселѣ сохранилось у насъ въ синодикахъ и поминальныхъ книжкахъ, или поминаньяхъ. Наконецъ русскіе металлическіе, деревянные и каменные складни по самой формѣ своей родственны диптихамъ, только съ рельефами не на вибшней, а на внутренней сторонѣ дощечекъ.

Рельефы диптиховъ, въ стилъ древне-христіанскихъ саркофаговъ, безъ

<sup>1)</sup> Кромѣ описанія самыхъ библіотекъ, о миніатюрахъ смотр. Seroux d'Agincourt, Histoire de l'art, т. 5. — Waagen, Kunstwerke und Künstler in England und Paris. 1839. — Annibalis tit. S. Clementis presbyteri card. Albani, Menologium Graecorum. Urbini. 1727. — Изданія снимковъ съ рукописей Московской Синодальной библіотеки, предпринятыя Московскимъ Публичнымъ Музеемъ. — Журналъ г. Прохорова: Христіанскія Древности. — Для позднѣйшихъ русскихъ миніатюръ мон Очерки.

соблюденія единства времени, мѣста и дѣйствія, состоящіе изъ сюжетовъ, безъ перспективы, нагроможденныхъ другъ на друга, служили образцомъ для распредѣленія рисунка въ многоличныхъ миніатюрахъ среднихъ вѣковъ, а равно и въ нашей иконописи до позднѣйшаго времени, что можно видѣть изъ выше приведеннаго снимка Рождества Господня съ Ватиканскаго диптиха IX — X в.

Диптихи и книжные оклады предлагаютъ важныя дополненія для исторіи иконописнаго преданія въ отношеніи символики, образованія типовъ и вообще развитія сюжетовъ, какъ это можно видѣть изъ слѣдующаго краткаго перечня изображеній на этихъ памятникахъ.

1) Консулъ сидитъ на престолѣ, по сторонамъ котораго стоятъ Римъ и Константинополь, олицетворенные въ видѣ двухъ женщинъ въ шлемахъ. Въ Импер. библ. въ Парижѣ.

2) Стоящій Ангель, съ жезломъ въ одной рукѣ и съ державою въ другой; вверху дощечки греческая надпись, свидѣтельствующая о византійскомъ происхожденіи одного изъ самыхъ раннихъ изображеній этого предмета, V в., а можетъ быть даже IV в., въ эпоху перехода античныхъ геніевъ въ типъ Ангела. Въ Британскомъ музеѣ.

3) Окладъ Евангелія изъ слоновой кости въ разницѣ Миланскаго собора, VI в. На одной сторонѣ, приложенной здѣсь въ снимкѣ (рис. 26): въ середниѣ . Агнецъ, съ головою въ сіянія. Вверху Рождество Господне. Налѣво отъ зрятеля: Благовѣщеніе на источникѣ. Три волхва, идущіе по указанію звѣзды. Крещеніе, безъ олицетворенія Іордана и еще безъ Ангеловъ; голубь летить головою внизъ. Направо: Ангелъ ведетъ мироносицу къ гробу Господню, изображенному въ древнѣйшей формѣ, принятой въ саркофагахъ для изображенія гроба Лазарева. Христосъ передъ Пилатомъ (по другимъ---Христосъ поучаеть въ синагогѣ). Въѣздъ въ Іерусалимъ. Внизу избіеніе младенцевъ. По угламъ символы и лики Евангелистовъ Матеея и Луки. — На другой сторонѣ: въ серединѣ четвероконечный крестъ. Вверху-волхвы приносятъ дары младенцу Христу, находящемуся на колѣняхъ Богородицы, которая сидить на престоль; Іосифа ньть. Нальво: Христось исцыляеть слыпаго и хромаго. Исцыяеть разслабленнаго, который несеть уже свой одръ. Воскрешаеть Лазаря: рисунокъ, во всемъ согласный съ барельефами саркофаговъ. Направо: Спаситель между Апостолами Петромъ и Павломъ. Тайная Вечеря съ «возлежащими» по древнему обычаю. Прелюбодъйная жена передъ Спасителемъ. Внизу: Христосъ претворяетъ воду въ вино на бракѣ въ Канѣ Галилейской, согласно съ барельефами саркофага. Типъ Христа юный, первыхъ вѣковъ христіанства. По угламъ символы и лики Евангелистовъ Марка и Іоанна. — Надобно зам'тить, что всѣ четыре Евангелиста еще не

опредёлены своими отличительными типами. Всё съ длинными волосами и короткими бородами.

4) Богородица сидить на престолѣ съ Христомъ Младенцемъ, котораго она держитъ между колѣнями такъ, что обѣ головы, и Ея и Его, находятся на одной отвѣсной линіи. Богородица красивая, полная женщина. Христосъ въ лѣвой рукѣ держитъ свернутый свитокъ, а правою благословляетъ. Позади трона по бокамъ стоятъ по Ангелу: красивыя, полныя фигуры; волосы

перевязаны тороками. Вверху Солнце и Луна въ античныхъ образахъ Аполлона и Діаны. Вѣроятно, VI в., въ Берлинскомъ Музеѣ.

5) Металлическій позолоченный рельефъ, вѣроятно, съ оклада книги, IX в., въ Луврскомъ Музеѣ. съ греческими надписями. Превосходное изображение посъщения гроба Господня Муроносицами. Двѣ женскія фигуры, въ античной драпировкѣ, но безъ сосудовъ съ муромъ, подходять къ гробу, который въ видѣ узкой дверипримыкаеть къ пещерѣ. У этого отверстія, означагробъ, сидить ющаго Ангель и показываетъ



26. ДИПТИХЗ СЗ ОКЛАДА 66АНГСЛІ́А. VI въка. въ рузнить меланскаго совора.

ниъ внутрь гроба, гдѣ остался только повитый лентіемъ саванъ, будто пеленки съ свивальникомъ, но такъ что пелены не тронуты и свиты лентіемъ, однако замѣтно, что онѣ пусты: самого Христа уже тамъ нѣтъ. Дальнѣйшее развитіе этого сюжета увидимъ на металлическихъ церковныхъ вратахъ XI в.

6) Диптихъ Тутила, въ Сан-Гальскомъ монастырѣ, конца IX в. Въ серединѣ Спаситель, юная безбородая фигура, возсѣдаетъ въ глорів, внизу и вверху которой по два символа Евангелистовъ; по сторонамъ по шестикрылому серафиму. Вверху солнце и луна въ видѣ античныхъ божествъ съ факелами; внизу море и земля: море въ видѣ полуобнаженнаго старца, съ урною, изъ которой льется вода; земля — въ видѣ полуобнаженной женщины, грудь которой сосетъ ребенокъ; въ рукѣ у ней рогъ изобилія. Обѣ фигуры сидятъ. По угламъ дощечки Евангелисты. Работа отличается изяществомъ еще лучшаго стиля раннихъ временъ.

7) Диптихъ Сполетской герцогини Агильтруды, принесенный ею въ даръ монастырю Рамбонскому въ 880 г., нынѣ въ Ватиканскомъ Музеѣ. Отличается отъ Тутилова диптиха варварскою грубостью работы, но замѣчателенъ по сюжету, предлагая одно изъ самыхъ раннихъ, дошедшихъ до насъ изображеній распятія въ рельефѣ. Христосъ распятъ на четвероконечномъ крестѣ, съ бородою и длинными волосами; глаза открыты; обнаженъ, только препоясанъ до колѣнъ; руки вытянуты, голова держится прямо. По сторонамъ Богородица и безбородый Іоаннъ Богословъ. Вверху солнце и луна, олицетворенныя въ человѣческихъ фигурахъ, съ факелами. Самая интересная подробность въ этомъ диптихѣ та, что подъ крестомъ изображена Римская волчица, которую сосутъ Ромулъ и Ремъ.

8) Распятіе, окруженное разными соотв'єтствующими предмету сюжетами, тоже на четвероконечномъ крестѣ, водруженномъ на извивающемся зміи. Ранѣе X в. въ Ганна.

Само собою разумѣется, что всѣ древнѣйшія распятія, и на западѣ до XII в., съ четырьмя гвоздями, какъ принято у насъ.

9) Древнѣйшій окладъ греческой работы въ Россіи, XII в., украшаетъ Мстиславово Евангеліе 1125 — 1132 г.<sup>1</sup>).

VI. Священные сосуды и другая церковная утварь. И въ этомъ отдѣлѣ, еще болѣе обширномъ, слѣдуетъ ограничиться только общими замѣчаніями, и, для примѣра, указаніемъ на нѣкоторые изъ древнѣйшихъ памятниковъ. Мелкая церковная утварь, такъ же какъ диптихи и миніатюры въ рукописяхъ, по удобству перенесенія, способствовала распространенію иконописнаго преданія и художественнаго стиля. Какъ рельефы диптиховъ и другихъ изваянныхъ произведеній могли поддерживать въ нашей иконописи рельефный стиль въ расположеніи рисунка; такъ Византійская эмалевая работа, раздѣляющая колера золотымъ ободкомъ рисунка — соотвѣтствуетъ



<sup>1)</sup> Спеціальное сочиненіе о диптихахъ: Gori, Thesaurus veterum diptychorum consularium et ecclesiasticorum. Florentiae. 1759. — Описаніе слёпковъ съ диптихомъ въ Арунделевомъ собраніи, изданное Дидрономъ: Société d'Arundel. Prospectus. Paris.—На русскомъ языкё: объ одномъ древнемъ диптихё, статья гр. Уварова въ 1-мъ выпускё Древностей Московскаго Археологич. Общества.—Филимонова объ окладѣ Мстиславова Евангелія въ Чтеніяхъ Общоства Исторіи и Древн. Рос.

золотымъ бликамъ, которыми въ иконописи отдѣляются складки платья и другія подробности; и вообще религіозное уваженіе, оказываемое церковной утвари, воспитывало вкусъ и самый глазъ въ стилѣ ея работы.

Перечень ограничивается только немногими изъ древнѣйшихъ памятникахъ.

1) Лампы, въ катакомбахъ, съ рельсоными символическими изображеніями Добраго Пастыря, одной или двухъ рыбъ, монограммы Іисуса Христа и т. п.

2) Стеклянные сосуды, въ катакомбахъ, употреблявшіеся для сохраненія крови мучениковъ и для вина во время трапезы; особенно посл'єдніе съ рисованными и позолоченными изображеньями священныхъ сюжетовъ. Наприм'єръ, на днё чаши въ самой середин'є въ медальон'є изображеніе юнаго безбородаго Христа; а кругомъ стоящіе ногами на ободк'є медальона 12 Апостоловъ. Вообще сюжеты на этихъ памятникахъ соотв'єтствуютъ живописи на ст'єнахъ катакомбъ, въ символическомъ представленіи Авраама и Исаака, Моисея, Іоны и другихъ ветхозав'єтныхъ сюжетовъ. Изображеніе Христа въ тип'є Добраго Пастыря господствуетъ. Изъ святыхъ чаще другихъ встр'єчаются изображенія Петра и Павла, но еще не установившія въ опред'яленные типы: то оба молодые, безбородые по сторонамъ молящейся Агнесы или Богородицы, то съ одинаковыми бородами; иногда Петръ съ круглою не большою бородою, а Павелъ лысый и съ длинной раздвоенною бородою.

3) Цилиндрическій сосуда, изъ слоновой кости, первыхъ вѣковъ христіанства, въ Берлинскомъ музеѣ, украшенный превосходными рельефными изображеньями: съ одной стороны юнаго Христа, съ другой, противоположной — въ соотвѣтствіе Христу — жертвоприношенія Исаака, съ Ангеломъ около, въ видѣ античнаго генія: изображеніе, важное для исторіи ангеловъ въ христіанскомъ искусствѣ. Пространство между Христомъ и жертвоприношеніемъ Исаака наполнено Апостолами.

4) Металлическіе кресты. Между ними по взяществу и древности занимаєть одно изъ первыхъ мѣстъ крестъ Галлы Плацидіи, 425 г., который въ послѣдствіи, можетъ быть, реставрированный, былъ подаренъ Лонгобардскимъ королемъ Дезидеріемъ его дочери Ансбергѣ, абатиссѣ монастыря Св. Юліи въ Брешіи. И доселѣ въ Брешіи, въ Публичной библіотекѣ Квириніанѣ. Согласно древнему обычаю, этотъ крестъ четвероконечный, и притомъ всѣ четыре конца равной величины, только книзу протянута небольшая рукоятка, чтобъ брать кресъ въ руки для процессій, или вставлять въ отверстіе (какъ крестъ запрестольный). По серебру позолоченный; украшенъ драгоцѣнными камнями и античными камеями съ миеологическими сюжетами. Съ передней стороны на перекрестіи въ медальонѣ довольно грубое

изваяние Христа, съ бородою, сидящаго на престолѣ (вѣроятно, позднѣйшее). Но самое лучшее и, можно сказать-безцённое украшение этого креста составляеть стеклянный медальонь, вставленный на передней же части у самой рукоятки, съ изображеньями вь золоть и серебрь трехъ фигуръ почти по поясъ: это Галла Плацидія, Гонорія и Валентиніанъ III, портреты, оживленные необыкновенною натуральностью и запечатлѣнные индивидуальностью характеровь; работа тщательная и съ большимъ вкусомъ; техника не оставляеть ничего лучшаго желать, какъ въ одбяніяхъ, такъ и въ лицахъ. Это замѣчательное произведенье дѣлалъ нѣкоторый Грекъ Вуннерій, льпщикъ или гончаръ, какъ свидѣтельствуетъ поднись вверху этихъ портретовъ на самомъ медальонѣ: Волучера херана. По одинаковости изображеній этотъ медальонъ состоитъ въ сродствѣ съ двумя половинками диптиха, въ соборѣ въ Монцѣ, на которыхъ такъже изящно изображены портреты Галлы Плацидів, Валентиніана III и Аэція или Бонифація.—Для исторіи креста необходимо упомянуть о крестѣ Ватиканскомъ, который согласно съ древними мозаиками, украшенъ въ верхней оконечности груднымъ изображеніемъ Христа, а, сверхъ того — такое же изображение помѣщено и внизу, какъ три упомянутые портрета въ крестѣ Брешіанскомъ. — Наперсные кресты и тѣльники были сначала такъ же четвероконечные и безъ изображенія распятія, какъ свидѣтельствуетъ одинъ изъ самыхъ древнихъ, найденный въ могилѣ въ римской базиликѣ Св. Лаврентія за городскими стѣнами. Кромѣ латинскихъ надписей, на немъ помъщена и греческая: Ециалопуд (Емманунлъ).

5) Ковчежеца для реликвій, въ видѣ маленькаго саркофага, четверти въ двѣ длиною и въ четверть вышиною, изъ слоновой кости, кругомъ украшенный отличными рельефами, V вѣка. Въ Брешіи, въ Публичной библіотекѣ Квириніанѣ. Эти рельефы въ исторіи древне-христіанскаго художественнаго преданія важны потому, что отличаются замѣчательною вѣрностью стилю ранней живописи катакомбъ. Тотъ же юный, безбородый типъ Спасптеля; тотъ же обнаженный Іона, покоящійся подъ смоковницею, бросаемый въ пасть кита и извергаемый китомъ; тотъ же обнаженный Даніилъ между двумя львами; тѣже молящіяся фигуры съ распростертыми руками и въ тѣхъ же широкихъ одѣяніяхъ. Добрый Пастырь представленъ стоящимъ въ дверяхъ овчарни. Впрочемъ Страсти Господни получили въ этомъ памятникѣ уже большее развитіе, но все же въ стилѣ древнемъ, безъ намековъ на страданія, въ сценахъ преданія Спасителя Іудою, въ отреченіи Апостола Петра и въ приведении Христа къ Пилату на судъ. По изяществу особенно замѣчателенъ рельефъ съ изображеньемъ Евангельскаго чуда о воскресающей дѣвицѣ. Христосъ, стоя возлѣ великолѣпнаго ея одра, подпимаеть ее, взявши ее за правую руку. Позади одра стоять группою женщины,

выражая своими движеньями изумленіе. Од'яяніе съ полосами, или источниками. Надъ мелкими рельефами пом'ящено н'ясколько бол'я крупныхъ изображеній отд'яльныхъ фигуръ, по грудь, въ медальонахъ, на манеръ саркофаговъ.

6) Для исторіи иконописнаго преданія особенную ціну иміють стеклянные и металлические пузыри<sup>1</sup>), для освященнаго елея, и другая священная утварь, принесенная въ даръ папою Григоріемъ I Великимъ Лонгобардской королевѣ Теуделиндѣ, конца VI в., и понынѣ сохраняющаяся въ ризницѣ собора въ Монцѣ. Греческія надписи на этой утвари свидѣтельствуютъ о ея греческомъ происхождении. Для истории развития иконописныхъ сюжетовъ особенно важно обратить внимание на изображеныя распятия, составлявшия существенный вопросъ для церковнаго искусства этого времени. На одномъ изъ этихъ пузырей изображено распятіе еще безъ распятаго Христа, а именно: между двумя разбойниками, распятыми на четвероконечныхъ крестахъ, стоить ни кѣмъ не занятый тоже четвероконечный крестъ, а надъ нимъ, въ небѣ между олицетворенными солнцемъ и луною, изображенъ Христосъ, только по грудь, въ сіяніи. Передъ порожнимъ крестомъ по обѣ сторопы по коленопреклоненной фигурѣ. Подъ крестомъ гробъ Спасителя, въ видѣ храма; по одну его сторопу сидить Ангель, по другую --- подходять двѣ Муроносицы. На другомъ пузырѣ, вмѣсто креста, между распятыми разбойниками, изображенъ стоящій Спаситель, съ распростертыми руками, какъ молящаяся въ катакомбахъ фигура, образуя такимъ образомъ крестъ посредствомъ членовъ собственнаго тела. Такъ еще робко делало свои попытки церковное искусство на этомъ, еще новомъ для него поприщѣ. Впрочемъ, основываясь на Сирійскомъ Евангеліи, мы знаемъ, что изображенья настоящаго распятія въ иконописи уже существовали; потому неудивительно, что рядомъ съ вышеприведенными намеками на распятіе, въ той же священной утвари Теуделинды мы встрѣчаемъ и настоящее распятіе, именно на панагіи съ мощами и на наперсномъ крестѣ.

Не имѣя намѣренія излагать исторію церковной утвари, и касаясь этого важнаго предмета постольку, на сколько это нужно, чтобъ опредѣлить его значеніе въ исторіи иконописнаго преданія, мы должны замѣтить, что изъ древнихъ драгоцѣнныхъ издѣлій этого рода, серебряныхъ и золотыхъ съ каменьями, очень мало дошло до нашихъ временъ, по причинѣ грабежей и другихъ невзгодъ и случайностей, которымъ такъ легко они подвергались въ разныя времена. Для насъ русскихъ особенно важно обстоятельное обозрѣніе утвари въ монастыряхъ Авонской Горы, котораго наука еще ожп-

<sup>1)</sup> Нынѣ называемыя по старому ампулам. Прим. ред.

даеть. Точно также досель еще не разработаны исторически богатые матеріалы и по русской церковной утвари, предметь тёмъ болёе трудный для изследованья, что въ немъ оказываются самыя разнообразныя вліянія. Уже съ древнъйшихъ временъ исторія указываеть какъ, на восточное, греческое, такъ и на западное, норманское или нѣмецкое и латинское происхожденіе вздішій этого рода. О греческомъ происхожденія свидітельствуется въ льтописномъ извъстіи, что князь Владиміръ, по крещеніи, отправившись изъ Корсуня въ Кіевъ, взялъ съ собою «сосуды церковныя, иконы на благословенье себѣ» и «два мѣдныхъ капища». Преданіе о раннемъ вліяніи Норманскомъ сохранилось въ Кіево-Печерскомъ Патерикѣ въ повествованіи Варяга Шимона, или Симона Преподобному Антонію о томъ, какъ отецъ этого Варяга въ своей Варяжской землѣ «содѣла кресть великъ зѣло яко десяти лактій, и на немъ изобрази богомужное подобіе Христово, и сему честь творя, возложи пояст о чреслехъ его, имущь пятьдесять гривенъ злата, и вънеца злата на главу его. Егда же изгна ия Якунъ стрій мой (дядя) отъ области моея, азъ взяхъ поясъ съ Інсуса и вѣнецъ съ главы его, и слышахъ гласъ отъ образа, иже обратився ко мнѣ и рече: никакоже, человѣче, вѣнца сего возложи на главу свою, но неси на уготованное ему мѣсто, идѣже созиждется церковь Матере моея» и проч. Извѣстно, что по измѣренію этимъ поясомъ была опредѣлена величина храма Успенія Кіево-Печерскаго монастыря, а вѣнецъ былъ повѣшенъ надъ жертвенникомъ этой церкви. Еще важнѣе свидѣтельство о западномъ, римскомъ вліянія на церковную утварь на Руси, въ XII в., въ Житіи Антонія Римлянина, который, будучи родомъ изъ Рима, отгуда же чудеснымъ образомъ доставилъ въ Новгородъ въ бочкѣ разную церковную утварь, о чемъ онъ самъ выражается въ Житіи слёдующими словами: «сія бочка нашей худости, вдана морстьй водь въ Римь сущимъ, отъ нашихъ бо грѣшныхъ рукъ, вложенное же въ бочку: сосуди церковніи, златіи и сребряніи и хрустальніи, потири и блюда, и ина многая отз священных вещей церковных .... подписи же на сосудехъ римскима языкомз написани».

Согласно древнимъ свидѣтельствамъ, встрѣчается между церковною утварью на Руси, какъ Византійская, такъ и Западная. Превосходный образецъ первой предлагаетъ Византійскій серебряный ковчежецъ, сдѣланный въ XI в. по образцу киворія въ храмѣ Св. Мученика Димитрія въ Солунѣ, съ изображеніями Св. Нестора и Луца, и Царя Константина Дуки и супруги его Царицы Евдокіи (въ ризницѣ Московскаго Успенскаго собора)<sup>1</sup>.

<sup>1)</sup> Срезневскаго, Древній Византійскій ковчежецъ, въ журналѣ г. Прохорова: «Христіанскія Древности».

Издѣлій западныхъ съ латинскими и даже съ нѣмецкими подписями особенно много было въ храмахъ Новгородской области, гдѣ нѣкоторыя изъ нихъ сохранелись и досель. Напримеръ: въ Никитской церкви въ Новгороде: серебряный потиръ съ латинскою надписью: Ihesus, а внизу: pro ecclesia S. N. in Luconi. Въ Антоніевомъ монастырѣ: серебряная позолоченая лжица съ обозначениемъ на внѣшней сторонѣ года арабскими цифрами: 1234, и съ католическими изображеніями Богородицы съ двумя младенцами---Христомь и Іоанномъ Предтечею, и распятія съ тремя гвоздями. Въ Клопскомъ монастырь: панагія, между прочимъ, съ изображеніемъ основателя католическаго ордена монаховъ, Доминика, и съ латинскою надъ нимъ надписью: S. Domin. Въ Ильинской церкви въ Новѣгородѣ: тоже панагія съ изображеніемъ Апостола Петра и съ латинскою надписью: S. Petrus, и мн. др. <sup>1</sup>). Такъ какъ предки наши не приписывали особеннаго значенія мѣсту происхожденія перковной утвари и оказывали въ этомъ отношеніи терпимость: то въ опредѣленіи русскаго иконописнаго преданія надобно весьма осторожно пользоваться издёліями этого рода церковныхъ древностей, отличая Византійское и Русское отъ западнаго, а въ русскомъ заимствованное изъ Греціи оть подражаній западнымь взділямь <sup>2</sup>).

VII. Изображенія на металлическихъ церковныхъ вратахъ, входныхъ, Византійской работы особеннаго производства, состоявшаго въ инкрустаціи (gravé en creux) серебряныхъ или мѣдныхъ полосъ въ бронзовую новерхность вратъ, особенно господствовавшаго въ Византіи въ XI в., и перешедшаго и къ намъ въ Россію. Врата съ выпуклыми рельефами уже позднѣе.

1) Врата на правой сторонѣ отъ главнаго входа въ соборѣ Св. Марка оз Венеціи, взятыя Венеціанцами 1204 г. изъ Софійскаго храма въ Константинополѣ, съ изображеніями Святыхъ и съ греческими надписями. Хотя эти врата и позднѣе эпохи Юстиніановой, но все же по древности своей занимають первое мѣсто и заслуживають особеннаго спеціальнаго изслѣдованія по своей важности для русскаго иконописнаго преданія.

2) Во второй половинѣ XI в. для храмовъ южной Италіи было сдѣлано

<sup>9</sup> 



<sup>1)</sup> Макарія Археологич. описаніе церковныхъ древностей въ Новгородѣ и пр. 1860 П. стр. 200, 218, 219 и проч.

<sup>2)</sup> Нѣкоторыя изъ пособій для этого отдѣла: кромѣ указанныхъ сочиненій о катакомбахъ: Filippo Buonarrotti, Osservazioni sopra alcuni frammenti di vasi antichi di vetro.... ne'Cimiteri di Roma. Firenze. 1716.—Garrucci, Vetri ornati di figure in oro trovati nei cimiteri dei Cristiani primitivi di Roma. Roma. 1858 и 1864.—Odorici, Antichità Cristiane di Brescia. Brescia. 1845.—Martigny, Dictionnaire des Antiquités chrétiennes. Paris. 1865.—Otte, Handbuch der Kirchlichen Kunst—Archäologie. 4-е изд. 1863.—Дидрона, Annales archéologiques.—Древности Россійскаго государства.—Преосвященнаго Саввы, Патріаршая Ризница. Москва. 1864 г.

-+ 130 +-

нѣсколько вратъ въ Цареградѣ, по заказу консула Панталеона. Таковы врата въ соборахъ Амальфи (до 1066 г.) и Атрани (1087 г.), отличающіяся простотою украшеній изъ четвероконечныхъ крестовъ, стоящихъ на полукружіяхъ изъ вѣтвей, и съ немногими фигурами святыхъ, а также Спасителя и Богородицы. Такія же украшенія на Цареградскихъ вратахъ собора въ Салерно. На иждивеніе той же фамиліи Панталеоновъ были дѣланы церковныя врата для Св. Павла въ Римѣ, для Горы Св. Ангела, для Монте Кассино.

3) Врата базилики Св. Павла во Римп (внѣ города), дѣланныя то же въ Цареградѣ, литейщикомъ Ставракіемъ въ 1070 г., но во время пожара 1823 г. уничтожившіяся, такъ что мы можемъ судить объ изображеніяхъ на нихъ только по снимкамъ въ Даженкурѣ (у Чіампини они изданы очень небрежно и ошибочно). Изображенія эти, съ греческими подписями, имѣющія предметомъ Евангельскія событія и Апостоловъ и Пророковъ, согласны съ русскими поллинниками. Напримъръ: Благовъщение на колодиъ: Богородица стоить задомъ къ водоему, обернувшись къ благовѣствующему Ангелу. Рождество уже сближено съ русскими преданьями на стр. 32, гдѣ приложенъ и снимокъ съ этого изображенія. Въ Крещеніи съ одной стороны Спасителя стоить Іоаннъ Предтеча, съ другой два Ангела; внизу, въ водѣ. какая-то маленькая человѣческая фигура, вѣроятно, воспоминаніе объ олицетворенія Іордана, какъ и въ нашихъ лицевыхъ подлинникахъ. Преображеніе: фигуры расположены, какъ принято у насъ, и такъ же Спаситель въ ореолѣ, съ широкими полосами сіянія, образующими будто четвероконечный кресть, еще съ двумя перекладинами, соединяющимися въ центрѣ перекрестія наискось, такъ что всѣ эти широкія полосы свѣта составляють какъ бы звѣзду изъ восьми радіусовъ въ кругѣ ореола. Распятіе съ четырьмя гвоздями, но уже на кресть, осложненномъ вверху дощечкою съ известною надписью и внизу подножіемъ, но еще не перекошеннымъ: это восьмиконечный кресть въ своемъ зародышѣ, форма, обязанная своимъ происхожденіемъ въ искусствѣ, очевидно, уже тому позднему времени, когда усилилась потребность въ изображении распятия. Распятый Спаситель, не въ коронѣ и не въ терновомъ еще вѣнцѣ, а съ открытою головою, окруженною сіяніемъ. Въ снятіи со креста Богородица держить Спасителя за руку, тогда какъ пиже Іосифъ Аримаеейскій извлекаеть гвоздь изъ поги Спасителя. Воскресеніе (съ подписью ή а́vа́отаотс) въ видѣ сошествія во Адъ; подъ ногами Спасителя вереи Ада съ ключами, замкомъ и скобками; по одну сторону Адамъ съ Еввою, по другую Давидъ, Соломонъ и Предтеча. Въ Вознесении Спасителя Богородица стоитъ между двумя Ангелами. Въ Сошествін Св. Духа 12 Апостоловъ, безъ Богородицы, сидятъ кругомъ, подъ полукуполомъ, какъ въ древнихъ миніатюрахъ, внизу въ аркѣ, вмѣсто царственной фигуры Міра, какъ у насъ-помѣщены три фигуры, означающія народъ, съ подписью фидудоте.

4) Врата храма Арханиела Михаила на такъ называемой Горь Св. Ангела (Monte S. Angelo), въ Южной Италів, въ Капитанать, дъланныя въ Цареградѣ въ 1076 г., съ латинскими надиисями. Всѣ изображенія изъ Ветхаго и Новаго Завѣта — первыя па лѣвой половинѣ, а вторыя на правой. — имѣють предметомъ чудеса Ангеловъ, во главѣ которыхъ чествуются Архангель Гавріиль и въ особенности Миханль, которому посвященъ храмъ. Потому изображенія начинаются сверху, на лівой половинь врать, Архангеломъ Миханломъ, который, низвергнувъ Сатану въ бездну, стоитъ надъ нею на горѣ въ ореолѣ; по сторонамъ низвергающіеся демоны: изображеніе, согласное съ миніатюрою въ Менологін Императора Василія Х-ХІв., подъ 8-мъ ноября, и столько же, какъ это, отличное отъ описанія Собора Архистратига Михаила въ нашихъ подлинникахъ, какъ показано ниже. Послёднее изображеніе на этой половинѣ внизу: Ангелъ изгоняетъ Адама и Евву изъ Рая. Прочіе ветхозавѣтные сюжеты: Ангелъ Господень побиваетъ 185 человѣкъ Ассиріянъ (2 кн. Царствъ 19,35). — Авраамъ покланяется троицѣ въ образѣ трехъ юношей, которые всѣ изображены еще безъ крыльевъ, но въ сіяніи: передній, означающій Христа, отличенъ сіяніемъ съ крестообразнымъ раздѣленіемъ. — Даніилъ въ пещерѣ между львами, въ своемъ персидскомъ костюмѣ, принятомъ въ византійскихъ миніатюрахъ; Ангелъ приводитъ къ нему Пророка Аввакума съ пищею. — Іаковъ видитъ во снѣ лѣствицу съ восходящими Ангелами.-Царя Давида обличаетъ Пророкъ Наванъ, позади котораго стоитъ Ангелъ съ мечомъ. --- Ангелъ повелѣваетъ Іисусу Навину изуть сапоги съ ногъ своихъ, — Единоборство Іакова съ ангеломъ. --- Три отрока въ печи и надъ ними ангелъ --- изящная группа: обычно повторяется и въ древней византійской и въ русской иконописи.—Ангель отвращаеть Авраама оть принесенія Исаака въ жертву. — Наконецъ, какъ связь Ветхаго Завъта съ Новымъ — Ангелъ предвозвъщаеть Захарін о рожденів Іоанна Предтечи. — На правой половинѣ врать, событія Новозавѣтныя: Ангелъ возвѣщаетъ пастырямъ о Рождествѣ Христовомъ. — Ангелъ повелъваетъ Іосифу въ сновидъни взять Богородицу и Христа Младенца и бѣжать съ Ними въ Египетъ.-Ангелъ, сидя на гробѣ Спасителя, извѣщаетъ пришедшихъ женъ Муроносицъ о Его воскресеніи: прекрасный рисунокъ, отъ ранней эпохи сохраняемый и дошедшей и до русской иконописи. — Ангелъ освобождаетъ Апостола Петра изъ темницы. — Ангель приводить въ движение воду въ Овчей Купели для исцѣления болящихъ.-Остальныя изображенія, взятыя изъ легендъ и житій святыхъ, не нитьють прямаго отношенія къ нашей иконописи.

9\*

5) Врата собора *въ Беневентть* въ Южной Италін, 1150 — 1151 г., хотя съ воспоминаніями Византійскими, но и съ значительными уже отклоненіями. Напримѣръ, Воскресеніе представлено по-Византійски сошествіемъ во адъ и даже съ олицетвореніемъ ада въ видѣ человѣческой фигуры, прикованной на цѣпи (что напоминаетъ олицетворенія Ада въ древнихъ греческихъ рукописяхъ); но въ Вознесеніи Спасителя, уже по позднѣйшей редак-

ців, отклоняющейся отъ византійскаго преданія, не достаетъ двухъ анге-

1085 по сторонамъ Богородицы. 6) Трое вратъ въ соборахъ Трани, Разелло, въ Южной Италіи, и Монреале близь Палермо, послёдней четверти XII столётія (1174—1179), дёланныя Баризаномъ изъ Трани, подъ сильнымъ вліяніемъ Византійскимъ; такъ что хотя вообще надъ изображеніями помёщены подписи латинскія, но иногда встрёчаются и греческія. Такъ напримёръ, на вратахъ Трани, Воскресеніе Спасителя тоже въ видё сошествія во адъ, въ самомъ чистомъ византійскомъ вкусё, напоминающемъ русскую иконопись, и сверхъ того съ греческою подписью: ή ἀνάστασις (воскресеніе). Снятіе со креста, причемъ голова Христа свисла направо отъ зрителя на грудь Богородицы, которая беретъ Его за руку, а Іосифъ Аримаоейскій по другую сторону выдергиваетъ изъ ноги Его гвоздь: на перекладинѣ креста греческая надпись; ή ἀποχαδήλωσης (снятіе).

7) Изъ памятниковъ этого рода въ Россіи особенную важность имбютъ для исторіи иконописнаго преданія двое врать храма Рождества Богородицы во Суздаль, XIII --- XIV (?) в., На однихъ изображения изъ Ветхаго Завѣта, на другихъ-изъ Новаго. Подписи по-славянски, но, вмѣсто святый и святая, по-гречески: алюс и ала. Переводы рисунковъ, безъ сомитнія, греческіе, во многомъ удержавшіе изящество лучшаго древнѣйшаго стиля. Изображенія изт. Ветхаго Завѣта представляють замѣчательное сходство съ вратами храма Архангела Михаила на Горѣ Св. Ангела, а изъ Новаго Завѣта-съ вратами Св. Павла внѣ Римскихъ стѣнъ, такъ что эти русскіе памятники въ возможной чистоть сохраняютъ преданія XI в. Замьчательно между суздальскими и итальянскими вратами на Горь Св. Ангела то сходство, что на обонхъ въ событіяхъ Ветхаго Завѣта является главнымъ дѣятелемъ ангелъ, и именно Архистратигъ Михаилъ. Но вотъ перечень самыхъ сюжетовъ суздальскихъ врать: Архангелъ Михаилъ, вспомоществуемый ангелами, низвергаеть съ неба сатану и слугъ его: превосходный рисунокъ, изящние и полние, чыть на Гори Св. Ангела. --- Господь Богъ, съ крестообразнымъ сіяніемъ Інсуса Христа — творитъ Адама. — Ангелъ изгоняетъ Адама и Евву изъ Рая. — Архистратигъ Михаилъ научаетъ Адама, рыльцема (т. е. заступомъ) копая землю, потомъ и трудомъ питаться: около

Адама, копающаго землю, сидить Евва съ ребенкомъ на рукахъ. Адамъ и Евва одѣты. — Адамъ, въ одѣяніи, сидя на престолѣ и постановивъ ноги на подножіе, нарицаетъ имена звѣрямъ, благословляя ихъ правою рукою. Позади Адама стоитъ Евва, одётая въ широкомъ одёяние, съ покрытою годовою. — Авель приносить даръ Богу, держа въ рукахъ агица. — Каинъ убиваеть Авеля. — Богъ явился въ тронцѣ Аврааму подъ дубомъ Мамврійскимъ. Три путника съ крыльями; Авраамъ палъ ницъ; позади стоитъ Сарра. — Тъже три ангела сидятъ за столомъ: у середняго сіяніе крестообразное, для означенія въ его лицѣ Іисуса Христа; Авраамъ подносить на блюдѣ яству; Сарры нѣть.-Іаковь въ сновидѣніи видить лѣствицу съ восходящими по ней Ангелами. — «Архангель Господень» (какъ значится въ надинси) борется съ Іаковомъ. — «Архангелъ» съ двумя Ангелами является Лоту, который паль передъ ними ницъ. — Ангелы пришли повёдать Лоту, чтобъ бѣжалъ изъ Содома. Ангелъ потонляеть Содомъ и Гомору. - «Архистратигъ Михаилъ», явившись Інсусу Навину въ Іерихонѣ, укрѣпляетъ его на брань. - «Архангелъ Господень Миханлъ» запрещаеть Валааму волхву, да не проклинаеть сыновъ Израилевыхъ. — Явился Ангелъ Господень Гедеону, повелквая ему победить Агарянъ. -- Сшедши съ небеси, «Архангелъ Господень Миханлъ» побиваеть 185 человѣкъ Ассиріянъ (слич. на вратахъ на Горъ Св. Ангела).---Царь Давидъ покланяется Троицъ.--- Пророкъ Наеанъ обличаетъ царя Давида.---Три отрока въ пещи; надъ ними по обычаю Ангель: рисунокъ отличается отъ находящагося на вратахъ храма на Горѣ Св. Ангела, только тёмъ, что внизу у пещи три фигуры: двё по сторонамъ на колѣняхъ, а третья впереди пещи пала ницъ. — Архангелъ восхитилъ Аввакума съ пищею изъ Іерусалима въ Вавилонъ, да препитаетъ Даніила, находящагося во рву со львами: рисунокъ одного перевода съ Итальянскими вратами, только на Даніилѣ нѣтъ фригійской шапки. — «Архангелъ Господень Миханлъ» возмущаеть купель для исцёленія болящихъ (слич. на Горѣ Св. Ангела). — Наконецъ чудо Архистратига Михаила въ Хонѣхъ. Около стонть Архипъ. — Изъ Новаго Завѣта: Зачатіе, по восточному догмату: Іоакимъ и Анна обнимаются. --- Введеніе Богородицы во храмъ. --- Благовѣщение: Богородица сидить на престоль, поставивь ноги на подножие; безъ веретена и безъ книги. — Рождество Іисуса Христа (см. рисунокъ 5 и 6). — Поклонение волхвовъ. — Крещение Інсуса Христа. — Преображение. — Воскрешение Лазаря. Онъ спеленутъ, стоитъ около гроба, сдѣланнаго въ видѣ античнаго храма, какъ изображается этотъ сюжетъ на саркофагахъ. — Въбздъ въ Іерусалимъ.-Распятіе.-Мироносицы пришли ко гробу Господню, у котораго сидить Ангель: гробъ изображень вь видѣ внутренности часовни, со входомъ подъ аркою, освященною лампадою, которая спускается

;

съ арки падъ саркофагомъ: переводъ очень замѣчательный и по изяществу. и особенно по подробностямъ. -- Сошествіе во адъ, которое въ надписи названо. какъ слѣдуетъ «Воскресеніемъ Господнимъ». У Христа въ рукѣ длинный жезль въ видѣ шестиконечнаго креста. — Сошествіе Св. Духа: сидять. по обычаю, полукругомъ 12 Апостоловъ, безъ Богородицы; внизу обычная арка, замѣщаемая то толпою народа, то царственною фигурою Міра, представляеть видъ затворенной двери, безъ всякихъ человѣческихъ фигуръ. ----Успеніе Богородицы, согласпо съ русскими подлинниками.-Св. тело Богородицы несуть ко гробу.-Положение Св. Ризы. -- Положение пояса Богородицы. — Покровъ Богородицы. — Сверхъ этихъ изображеній номѣщены на вратахъ въ медальонахъ поясныя иконы Пророковъ, Отцевъ Церкви и другихъ святыхъ, важныя для возстановленія преданія объ иконописныхъ типахъ; между ними же, въ медальонѣ, и икона Спасителя, который лѣвою рукою придерживаеть Евангеліе, а правою благословляеть именословно. Наконецъ, всѣ эти изображенія убраны замѣчательными по чистотѣ византійскаго стиля орнаментами. Здёсь предлагаются въ снимкахъ по итальянскимъ вратамъ Горы Св. Ангела, дѣланнымъ въ Цареградѣ въ 1076 г. и по суздальскимъ: Низверженіе сатаны (рис. 27 и 28), Лестница Іакова (рис. 29 и 30), Даніиль во рву (рис. 31 и 32) и Мироносицы у гроба Господня (рис. 33 H 34) <sup>1</sup>).

8) Рѣшительную противоположность съ этими вратами представляють такъ называемыя Корсунскія Софійскаго собора въ Новьгородь, діланныя въ Магдебургѣ во второй половинѣ XII в., и потому отличающіяся столько же католическими отклоненіями отъ иконописнаго преданья, сколько и стилемъ, уже Романскимъ, воспитаннымъ средневѣковою скульптурою. Спаситель благословляеть сложеніемъ перстовъ католическимъ. Ангелъ, благовествующий Богородица, и волхвы, идущие поклониться Христу, полагають ноги на какихъ-то звѣрей и чудовищъ, па образецъ романскихъ статуй, поставляемыхъ на звѣриныхъ фигурахъ. Адъ, въ сошествіи Спасителя, изображенъ тоже согласно съ романскою скульптурою, въ видѣ какой-то бочки (пасть Ада), изъ которой выглядывають три головки; но уже нѣтъ при этомъ ни Адама съ Еввою, ни Давида съ Соломономъ. Въ изображении Рождества Христова, совершающагося въ какомъ-то зданіи съ зубцами, Богородица лежить на кровати, которая сдѣлана съ ножками, а около ся сидить на стуль Іосифъ. Замьчательные прочихъ изображение распятия (четырьмя гвоздями): крестъ убранъ вѣтвями, будто въ ознаменованіе Древа жизни;

<sup>1)</sup> Итальянскіе рисунки изъ изданія Шульца и Кваста, а Русскіе съ снимковъ въ Строгановской школѣ техническаго рисованія. На нашихъ рисункахъ латинскія надписи Итальянскихъ врать, какъ ненужныя для нашей цѣли означены черточками.

Христосъ (безъ сіянія и безъ вѣнца) хотя уже и распять, но съ открытыми

глазами, и, свободно стоя на подножіи, подаетъ свою правую руку Богородицѣ <sup>1</sup>).

Полагая достаточнымъ приведеннаго перечня для составленія яснаго понятія о преемственности русскаго иконописнаго преданія въ его постепенномъ развитіи отъ древнѣйшихъ временъ до установленія его въ обиходѣ русскихъ подлинниковъ, мы пока ограничимся только этимъ, не касаясь другихъ отдѣловъ

Археологін, болѣе или менѣе относящихся къ нашему предмету, каковы монеты съ печатями и камеями, расписныя ткани и шитье, изображенія на олтарныхъ жертвенникахъ и купеляхъ, и накоцъ вся романская скулыптура. Всѣ эти предметы только подтвердятъ намъ результаты, извлекаемые изъ предложеннаго перечня.

Впрочемъ, прежде нежели выведемъ эти результаты, надобно сдёлать обозрёніе самыхъ сюжетовъ въ разсмотрённыхъ источникахъ и привести ихъ въ общую систему.

Все разнообразіе иконописныхъ сюжетовъ разда-



27. Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела.



28. Рис. на Суздальскихъ вратахъ.

<sup>1)</sup> Ciampini, Vetera monimenta. Romae. 1690.—Seroux d'Agincourt, Histoire de l'art. топъ 4-й.—Ferdinand von Quast, Denkmäler der Kunst des Mittelaalers in Unteritalien von. H. W. Schulz. Dresden. 1860. — Serradifalco, Del duomo di Monreale. Palermo. 1838. — Adelung, Die Korssunschen Thüren. Berlin. 1823.—Древности Россійскаго Государства.

гается на два главные отдѣла: на символический и исторический. Символическое содержание господствуеть въ искусствѣ до Константина Великаго,



29. Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела.



30. Рис. на Суздальскихъ вратахъ.

и потомъ болѣе и болѣе уступаетъ свое мѣсто историческому, однако, какъ существенный элементъ, павсегда остается въ церковномъ искусствѣ, и на западѣ, и особенно у насъ.

Къ формамъ символическимъ принадлежатъ:

1) Мивологическія лица античнаго искусства <sup>1</sup>). Напримѣръ, въ христіанскомъ искусствѣ первыхъ вѣковъ: Орфей, созывающій около

> себя своею музыкою звѣрей . И ПТИЦЪ (ЖИВОПИСЬ ВЪ КАТАкомбахъ Каллиста), RLI озваченія Спасителя; Одиссей, на ладьт привязанный къ мачтѣ, а около на волнахъ сирены (на саркофагь изъ катакомбъ Калиста), для означенія господства креста и страданій надъ соблазнами міра; похищеніе Прозерпины на колесницѣ, предшествуемой Меркуріемъ (живопись въ катакомбахъ Претекстата), для означенія перехода изъ здёшняго міра въ вѣчность. Аполлонъ, Діана, Аидъ, Амфитрита, божества Вѣтровъ, Рѣкъ и проч., для означенія солнца, луны, ада, моря, вѣтра, рѣки на мозаикахъ, миніа-

<sup>1)</sup> Piper, Mythologie und Symbolik. d. Christlich. Kunst. Weimar. 1847-1851.

тюрахъ, диптихахъ втораго и третьяго періода иконописнаго преданія. Въ Русской иконописи: въ миніатюрахъ Псалтырей и Апокалипсисовъ до

XVIII в. и на иконахъ Богоявленія Іорданъ въ видѣ человѣческой фигуры. Сюда же, какъ остатокъ миоическихъ представленій античнаго искусства принадлежатъ двѣ дѣвицы между историческими личностями на Соборѣ Богородицы; «Ясли дѣвица держитъ—значится въ подлинникахъ: полъ ея нага (т. е. полунагая), другая дѣвица, полъ ея нага, обвилася травою, цвѣтки посторонь».

2) Олицетворенія идей и отвлеченныхъ понятій, а также и предметовъ видимаго міра, по примѣру античнаго же искусства, но въ последстви и самостоятельно развитыя въ христіанскихъ памятникахъ. Въ искусствѣ первыхъ вѣковъ, Добрый Пастырь. На диптихахъ и особенно на миніатюрахъ, олицетвореніе Молитвы, Раскаянія, Премудрости, Пророчества (въ Греч. Псалтыри въ Парижск. библ. IX-X в.), Пустыни (тамъ же), Городовъ (въ Греч. Інсусѣ Навинѣ VII-VIII в.) и проч. Сюда принадлежить символическій типъ Св. Софіи, усвоенный въ нашей иконописи подъ видомъ огненнаго ангела.

3) Изъ сочетанія линій и букоз. Сюда относятся: сіяніе,

31. Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела.



32. Рис. на Суздальскихъ вратахъ.

ни вѣнецъ святости вокругъ головы, въ отличіе отъ ореола, или сіянія вокругъ всей фигуры. Крестъ. Монограмма Христа изъ сочетанія буквъ Х и Р. и т. п. 4) *Растенія*; вапр. пальмовая вѣтвь — символъ мученичества; пальмовыя деревья между фигурами — рай.



33. Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела.



34. Рис. на Суздальскихъ вратахъ.

5) Животныя. Въ древне-христіанскомъ искусствѣ; напримѣръ: Сусанна съ двумя стариками подъ видомъ лисицы между двумя волками (въ катакомбахъ Св. Сикста, живопись); рыба—символъ Христа (см. стр. 42); пѣтелъ—покаянія, бдѣнія; олень — Крещенія; павлинъ—безсмертія (на Солунской мозаикѣ IV в., въ русской рукоп. Изборника Святославова 1073 г.). Другіе символы отъ древнѣйшихъ

> временъ сохранились въ церковномъ искусствѣ и доселѣ; напримѣръ, агнецъ символъ непорочной жертвы искупленія, голубь — Духа Святаго, орелъ — Евангелиста Іоанна, змій — дьявола.

6) Небывалыя животныя и вообще изображенія фантастическія. Напримѣръ: единорогъ при дѣвицѣ --- семволъ непорочности (въ Греч. Псалтыри г. Лобкова IX в.); Фениксъвоскресенія (на мозанкѣ Космы и Даміана VI в.). Сюда же относятся символы Евангелистовъ: именно, или двухъ изъ нихъ, Луки и Марка — въ видѣ крылатыхъ Тельца и Льва (на мозаикѣ въ усыцальницѣ

Галлы Плацидіи V в.), или всёхъ четверыхъ — въ такъ называемомъ Тетраморф , въ изображеніи, состоящемъ изъ одной фигуры съ головами ангела, орла, тельца и льва (въ греч. Псалтыри г. Лобкова IX в., на русской иконѣ Единородный Сынъ, см. рисунокъ 2, стр. 17).

Одни изъ такихъ символовъ основаны на Св. Писаніи, какъ напримѣръ символы Евангелистовъ на видѣніи Іезекіеля, символь оленя на псалмѣ 42, ст. І; символъ пѣтела на Евангеліи объ отреченіи Петра, Мате. 26, 74, 75, и проч.; другіе на средневѣковыхъ понятіяхъ о природѣ, частію заимствованныхъ изъ классическихъ авторовъ, частію же развитыхъ впослѣдствіи, согласно съ символическими понятіями среднихъ вѣковъ, въ особенныхъ руководствахъ, извѣстныхъ въ восточной литературѣ подъ именемъ Физіологовъ, а въ западной подъ именемъ Бестіаріевъ, съ присовокупленіемъ Лапидаріевъ и Травниковъ. Такъ напримѣръ, въ Физіологѣ по русской рукописи «Дамаскина Архіерея Студита» и проч. объ единорогѣ, или инорогѣ: «Инорогъ за жестоту и крѣпость отъ ловителей неудобь ятися можетъ; аще же одина исходитъ къ нему дѣва чистая, ту онъ за чистоту возлюбивъ, удобъ прикосновенъ ею бываетъ и осязаемъ».

Въ противоположность символическимъ сюжетамъ мы называемъ историческими не только такіе, которые заимствованы изъ Св. Писанія и достовѣрной исторіи церкви, но и такіе, которые, хотя обязаны своимъ происхожденьемъ источникамъ апокрифическимъ и поэзіи, но имѣютъ видъ историческаго событія. Тѣ и другіе сюжеты заимствованы изъ слѣдующихъ источниковъ:

1) Изъ Ветхаго Завята, сначала въ искусствъ первыхъ въковъ христіанства, какъ символы идей Новаго Завъта, о чемъ было сказано выше, но потомъ — самостоятельно, какъ историческіе сюжеты, помѣщаемые на ряду съ сюжетами новозавътными въ назиданіе върующимъ. Напримѣръ, на мозанкахъ Либеріевой базилики въ Римѣ V в., соборовъ въ Венеціи и Монреале, XI и XII в. Освобожденію сюжетовъ Ветхаго Завъта отъ исключительнаго значенія символовъ, и ихъ самостоятельному развитію особенно способствовали лицевыя рукописи Ветхаго Завъта, каковы: Вѣнская Книга Бытія V в., Ватиканскій Інсусъ Навинъ VII—VIII в., Лобковская, Барберинская и Парижская Псалтыри IX—X в. и проч.

2) Изъ Новаго Завъта, въ искусствѣ первыхъ вѣковъ одни только намеки на событія, какъ это объяснено выше; но потомъ, болѣе и болѣе развиваясь, сюжеты получаютъ свое самостоятельное значеніе, однако долго не устанавливаются въ опредѣленной типической нормѣ, какъ это можно видѣть напримѣръ, въ изображеніяхъ Крещенія и Преображенія на мозаикахъ отъ V до IX в. Разнообразію въ развитіи новозавѣтныхъ сюжетовъ такъ же, какъ и ветхозавѣтныхъ, много способствовали миніатюры.

3) Какъ скоро вниманіе сосредоточилось на подробностяхъ въ изобра-

женіяхъ событій Ветхаго в Новаго Завѣта, независямо отъ символическаго соотношенія между тьмъ и другимъ, оказалась потребность эти событія поэтизировать. Для этой цёли особенно послужили искусству книги апокрифическія Ветхаго и Новаго Завѣта. Уже въ барельефахъ древнѣйшихъ саркофаговъ встричаемъ отклонение отъ текста Моисеева въ изображении Адама и Еввы, которымъ Господь Богъ даетъ снопъ жита и ягненка; вліяніе новозавѣтныхъ ацокрифовъ видимъ, напримѣръ, въ VI в. въ изображени Благовъщенія на колодит на Миланскомъ диптихь; въ IX в. въ миніатюрахъ --сошествіе въ адъ, при чемъ Спаситель извлекаетъ оттуда Адама и Евву, Давида и Соломона и Іоапна Предтечу. Къ XII в., кажется, опредѣлился весь циклъ сюжетовъ, принятыхъ изъ апокрифовъ въ иконопись. Лицевые апокрифы, т. е. рукописи съ миніатюрами, способствовали распространенію и укорененію въ нашей иконописи этихъ сюжетовъ. Напримѣръ: Палея, апокрвоъ Ветхаго Завѣта, съ миніатюрами, прсанъ въ Новѣгородѣ, въ 1477 г. (въ Синодальной библ. № 210); Лицевая Библія, съ апокрифическими сюжетами XVII в. (въ библ. гр. Уварова, № 34); въ концѣ XVII и въ XVIII в. особенно распространены были у насъ лицевыя Страсти Господни, апокрифъ съ миніатюрами, а потомъ съ гравюрами, замѣчательными по своему изяществу, и очевидно составленными по образу западныхъ.

Для общаго обозрѣнія апокрифическихъ изобряженій предлагается здѣсь краткій перечень важнѣйшихъ изъ новозаьтныхъ, вошедшихъ въ иконопись изъ такъ называемаго «Евангелія о Рождествѣ Богородицы», изъ «Протоевангелія Іакова Младшаго», изъ «Сказанія о Рождествѣ Богородицы и о дѣтствѣ Іисуса Христа», изъ «Евангелія Никодима» и т. п. <sup>1</sup>).

— Изъ житія Іоакима и Анны, родителей Богородицы. Анна передъ птичьимъ гпѣздомъ, скорбящая о своемъ неплодствѣ, получаетъ благовѣстіе отъ Ангела о рожденіи отъ нея Богородицы (на фрескѣ въ Кіево-Софійскомъ соборѣ).

— Іоакимъ и Анна, встрѣтившись у златыхъ вратъ Іерусалима, обнимаются. Въ русскомъ подлинникѣ, согласно съ древнѣйшими изображеньями на западѣ.

— Ангелъ приноситъ изъ Рая пищу и питіе Дѣвѣ Маріи въ Іерусалимскомъ храмѣ (на панагіи XII в. на Авонской Горѣ, съ славянскими подписями).

- Благовѣщеніе на колодиѣ (на диптихѣ VI в., на вратахъ Св. Павла

<sup>1)</sup> Fabricius, Codex apocryph. Novi Testamenti. Hamburgi. 1719.—Hofmann, Leben Iesu nach Apokryphen. Leipzig, 1851.—Kolloff. Der evangelische Sagenkreis, въ Раумеровомъ Historisches Taschenbuch. 1860.



внѣ римскихъ стѣнъ XI в.; на фрескѣ Кіево-Софійск. собора). Въ рус. подлинникѣ.

— При Рождествѣ Христовѣ двѣ женщины, омывающія предвѣчнаго Младенца въ купели (на Ватиканск. диптихѣ IX в., на вратахъ Св. Павла внѣ Римскихъ стѣнъ XI в., на вратахъ Суздальскихъ). Въ рус. подлинникѣ:

— Спаситель, сошедши во адъ, извлекаетъ оттуда Адама съ Еввою и праведниковъ Ветхозавѣтныхъ (на миніатюрахъ IX и X в., на вратахъ Св. Павла XI в., на алтарномъ украшения въ храмѣ Св. Марка въ Венеціи, Pala d'oro XI—XII в., на вратахъ Равелло XII в. и проч.). Постоянно на русскихъ иконахъ.

— Апостолы прилетають на облакахъ, чтобы присутствовать при Успеніи Богородицы. Переводъ въ русской иконописи, извѣстный подъ именемъ «Успенія на Облакахъ».

— Успеніе Богородицы. Между собравшимися Апостолами, позади одра Богородицы, стоить Спаситель держа въ рукахъ ея душу. Впереди Архангелъ Михаилъ отсѣкаетъ руки у невѣрующаго Іудейсктго жреца (на Миніатюрахъ IX—X в.) Въ рус. подлинникѣ.

Любопытное собраніе апокрифическихъ изображеній помѣщено на клеймахъ вокругъ иконы Успенія Богородицы вь главномъ иконостасѣ Софійскаго собора въ Новѣгородѣ <sup>1</sup>).

4) Изъ Житій Святыхъ, и притомъ сначало только отдѣльно самыя личности священныя: мучениковъ въ живописи катакомбъ; мучениковъ, отцевъ церкви и другихъ святыхъ на мозаикахъ; потомъ самыя дѣянія Святыхъ и мученія Мучениковъ; напр. дѣянія царя Константина на миніатюрахъ греческой рукописи Григорія Богослова IX в., равно какъ и дѣянія этого Отца Церкви (въ Парижск. библ.); дѣянія Климента Папы Римскаго и Кирилла Первоучителя Славянскаго на фрескахъ подземной церкви подъ базиликою Св. Климента въ Римѣ Х.-ХІ в.<sup>9</sup>); Мученія Св. Мучениковъ, начиная съ Х в., въ Менологіи Императора Василія и въ рукописи Синодальной Библіотеки въ Москвѣ, Х.-ХІ в.

5) Изъ Хронографовъ, разныхъ сказаній и назидательныхъ сочиненій. Наприм'єръ:

— Изъ Хронографовъ: Семь Вселенскихъ Соборовъ, описанія которыхъ помѣщаются въ Подлинникахъ подъ 16 Іюля и 11 Октября. — Подъ царствованіемъ Льва Исавра, описаніе событія, вошедшаго знизодически въ изображеніе Страшнаго Суда; «Въ то же время въ Царѣградѣ человѣкъ бо-

<sup>1)</sup> Архим. Макарія, Археол. опис. церк. др. въ Новг. Ц, 102.

<sup>2)</sup> См. ниже статью г. Виноградскаго объ этихъ фрескахъ. Прим. Ред.

гатъ милостыню многу творя, а отъ прелюбодѣянія до старости не преста. И внезапу умре. И распри бывши о семъ: ови глаголаху: спасена того быти, ови же — ни. И открыся единому затворнику, видѣ на единой странѣ рай красенъ, а на другой странѣ родство огненное (т. е. адъ), и мужа того стояща промежю рая и муки, и на рай взирающа и стенюща».

— Изъ «Ліствицы Божественнаго восхода» Іоанна Ліствичника, въ нашихъ подлинникахъ, подъ 30 Марта, такъ описывается изображеніе этой мистической Ліствицы: «Ліствица стоитъ на небо, а по ней лізутъ два старца, а ангелы ихъ держатъ; единъ старъ аки Власій, а другій младъ, а Христосъ имъ подаетъ віствицы, а правою рукою благословляетъ. А кой старецъ съ ліствицы спалъ, и біси влекутъ крюками во адъ» и т. д. Затімъ слідуютъ имена 30 ступенямъ ліствицы: о отверженіи міра, о безпристрастіи, о странничестві, о послушаніи и т. п.

— Изъ сказанія объ Андреѣ Юродивомъ: его и Епифаново видѣніе Покрова Пресвятой Богородицы въ Влахернскомъ храмѣ (гл. 58). Потому въ описаніи этого праздника подъ 1 числомъ Октября, въ нашихъ подлинникахъ встрѣчаемъ: «по лѣвой рукѣ амвона стоитъ Андрей Юродивый, власы его аки Авраамовы; выплечася, правою рукою указываетъ Епифану – Святую Богородицу. Епифанъ младъ аки Георгій» и проч.

Дальнѣйшее осложненіе иконописнаго содержанія въ Русскихъ Подлинникахъ произошло изъ источниковъ своеземныхъ, то есть, изъ Русскихъ лѣтописей, житейниковъ и церковныхъ сказаній.

Теперь всѣ многосложныя изслѣдованія на обширномъ поприщѣ русскаго иконописнаго преданія надобно привести къ общему итогу.

Изъ систематически проведеннаго сличенія русскаго иконописнаго содержанія съ памятниками христіанскаго искусства отъ временъ Св. Мучениковъ и до XI и XII столѣтій, явствуетъ, что оно, хотя и восходитъ своими преданіями до древпѣйшихъ источниковъ, но непосредственно ведетъ свое начало отъ той эпохи, когда, вслѣдствіе иконоборства, окончательно установились типы и сюжетъ иконописнаго цикла. Впрочемъ, удержало оно въ своемъ составѣ нѣкоторые изъ древне-христіанскихъ символовъ, каковы, напримѣръ, олицетворенія моря, рѣкъ, земли и т. п., а также и отвлеченныхъ понятій, и притомъ больше въ миніатюрахъ, нежели въ собственныхъ иконахъ. Такъ въ одной русской рукописи XVI в., въ Троицко-Сергіевой Лаврѣ (№ 177) между изображеніями мѣсяцевъ удержался древне-христіанскій типъ Добраго Пастыря, съ барашкомъ на плечахъ (мѣсяцъ Апрѣль)<sup>1</sup>). Къ символическимъ сюжетамъ на иконахъ принадлежатъ: Св. Софія, *Кры*-

<sup>1)</sup> Снимокъ см. у Тихонравова, Памятники отреченной русской литературы. П, стр. 415.

латый Предтеча, Св. Христофоръ съ песьею головою; на иконѣ Соборъ Пресвятой Богородицы, олицетворенія Земли и Пустыни въ видѣ дѣвицъ; на иконѣ Крещенія Господня — древне-христіанское представленіе Іордана въ видѣ старца и нѣк. друг. Не смотря на эти остатки древне-христіанской символики, Византійско-Русское искусство, рано усвоивъ себѣ направленіе историческое, старалось воздерживаться оть дальнѣйшаго развитія символизма, предпочитая изображение божества по человѣческому подобію-символическимъ знакамъ, въ силу 82 правила VI Вселенскаго Собора: «На нѣкоторыхъ честныхъ вконахъ взображается, перстомъ Предтечевымъ показуемый агнецъ, который принятъ во образъ благодати, чрезъ законъ показуя намъ истиннаго агица, Христа Бога нашего. Почитая древніе образцы и сѣни, преданныя Церкви, какъ знаменія и предначертанія истины, мы предпочитаемъ благодать и истину, пріемля оную, яко исполненіе закона. Сего ради дабы и искусствомъ живописанія очамъ всёхъ представляемо было совершенное, повелѣваемъ отнынѣ образъ агнца, вземлющаго грѣхи міра, Христа Бога нашего, на иконахъ представляти по человъческому естеству, выто ветхаго агица, да чрезъ то созерцая смирение Бога слова, приводимся къ воспоминанію Житія Его во плоти, Его страданія, и спасительныя смерти, и симъ образомъ совершившагося искупленія міра».

Такимъ образомъ, отвергнувъ символическія на Божество намеки, наша иконопись должна была усвоить себѣ принципъ объ опредѣленномъ типѣ Спасителя, принципъ, распространенный потомъ и на прочія святыя личности, а вмѣстѣ съ тѣмъ дать обширное развитіе изображеніямъ Евангельскихъ событій, имѣющихъ свое историческое значеніе, независимое отъ символическихъ толкованій.

Мы видѣли, что въ теченіе столѣтій искусство пробовало свои силы, чтобъ въ наибольшей точности выразить иконописпые сюжеты и долгое время ихъ представляло не одинаково, съ разными варіантами, какъ напримѣръ, Преображеніе. Русская иконопись беретъ точкою отправленія для своего преданія тотъ моментъ, когда всѣ эти разнорѣчія приведены были въ ясность и сгладились подъ общею нормою однажды навсегда установившихся иконописныхъ сюжетовъ. Такъ, напримѣръ, три неземные путника, прообразовавшіе Аврааму Троицу, многія вѣка писались безъ крыльевъ, но въ нашу иконопись введены уже тогда, когда получили свой окончательный типъ крылатыхъ ангеловъ. Отвергнувъ предшествовавшія представленія Преображенія, какъ не согласныя ни съ историческимъ принципомъ, ни съ свидѣтельствомъ Евангелія, она остановилась на такомъ представленіи, которое удовлетворяло и тому и другому.

Впрочемъ, и послѣ періода иконоборства, замѣчаются въ Восточномъ

искусствѣ разности въ изображеніи одного и того же сюжета, какъ это мы видѣли изъ сличенія нашихъ подлинниковъ съ Менологіемъ Императора Василія X—XI в.; такъ что установившуюся норму въ одинаковомъ изображеніи иконописныхъ сюжетовъ надобно признать не столько въ дѣйствительности, сколько въ идеальномъ стремленіи Восточнаго искусства къ этой нормѣ. Слѣдовательно, свидѣтельство нашихъ подлинниковъ о томъ, что русская иконопись основывается на иконахъ Софіи Константинопольской VI в. и на миніатюрахъ Менологія Императора Василія, надобно ограничить знательными исключеніями.

Потому слёды разнорёчій, которыя предшествовавшіе вёка не успёли сгладить, остались и въ русскихъ подлинникахъ. Напримёръ: троякое изображеніе Благовёщенія; Крещеніе Спасителя съ Іорданомъ въ видё человёческой фигуры и безъ нея, съ четырьмя рыбами и безъ нихъ. Точно такъ же, не оскорбляя иконописнаго преданія, въ нашъ подлинникъ можно бы ввести разнорёчія изъ греческаго Менологія и изъ другихъ лучшихъ византійскихъ источниковъ.

Равнымъ образомъ и относительно костюма, при общемъ сходствѣ, замѣчаются въ нашемъ иконописномъ циклѣ безчисленныя отклоненія отъ источниковъ. Въ этомъ дѣлѣ исправленіе нашихъ подлинниковъ можетъ быть совершенно безъ всякаго ущерба церковнымъ преданіямъ, и тѣмъ болѣе потому что оно только возстановитъ забытое или поправитъ испорченное, не внося никакой новизны<sup>1</sup>).

Въ разсужденіи этого предмета не должно вынускать изъ виду того факта, что иконописные сюжеты развивались постепенно въ теченіе многихъ вѣковъ; потому иконописные источники не передають въ точности костюма, современнаго изображаемымъ событіямъ. Иконописный костюмъ есть болѣе условный, составившійся изъ обычаевъ эпохи значительно позднѣйшей (около VI в.), съ примѣсью раннихъ преданій.

Относительно изученія общаго цикла сюжетовъ христіанскаго искусства, наша иконопись имѣетъ высокое значеніе въ двоякомъ смыслѣ. Во первыхъ, по своимъ подлинникамъ она предлагаетъ ту норму, которою было заключено христіанское искусство въ своемъ первоначальномъ развитіи, вполнѣ соотвѣтствовавшемъ идеѣ Церкви до раздѣленія ея на Восточную и Западную. Во вторыхъ, наша иконопись обогащаетъ циклъ христіанскаго искусства многими сюжетами, которые должны быть введены въ общія обозрѣнія и учебники этого предмета, во множествѣ издаваемые въ настоящее

<sup>1)</sup> Weiss, Kostümkunde. Stuttgart. 1862—1864. Русскій и вообще славянскій отдёль обработанъ слабо, неполно и ошибочно.

время на Западѣ. Чуждые произвольныхъ нововведеній и вымысловъ фантазіи, эти сюжеты состоять въ общепринятыхъ и давно установившихся эдементовъ, но дають имъ новый видъ, такъ сказать, въ архитектоническомъ ихъ сочетаніи, какъ это можно видѣть изъ приложенныхъ къ 11 стр. снимковъ съ иконъ: «Единородный Сынъ» и «Почи Богъ». Эти иконописные сюжеты — не иное что, какъ переводъ церковныхъ молитвъ и стиховъ на языкъ живописи: это лицевыя молитвы, лицевая церковная служба. Напримѣръ: Върую во единаго Бога; Достойно есть яко во истину; О Тебъ радуется Обрадованная; Хвалите Господа съ небесъ; Величитъ душа моя Господа и т. п.

Нѣкоторые изъ характеристическихъ сюжетовь нашей иконописи уже обратния на себя внимание западныхъ ученыхъ, напримъръ: Единородный Сынз въ извъстномъ сочинении Даженкура, Св. Софія Премудрость Божія въ изданіи Марте́на и Кайе<sup>1</sup>). Въ примѣръ оригинальнаго сюжета Восточной, греко-русской иконописи прилагается здёсь снимокъ съ иконописнаго рисунка ХVІІ в., изображающаго Іоанна Предтечу Крылатаго (рис. 35). Дидронъ въ своей «Христіанской Иконографіи», хотя и помѣстилъ подобный же рисунокъ, съ фрески греческаго монастыря Кайсаріани, но онъ отличается оть помѣщеннаго здѣсь важною подробностью<sup>9</sup>). На греческой фрескѣ Предтеча держить свою голову, на нашемъ рисункѣ --- агица во образѣ Предвѣчнаго Младенца, въ чашѣ. Въ русской иконописи распространены одинаково оба эти перевода, какъ въ древней живописи Новгородской в) и Московской, такъ и въ позднѣйшей, сельской 4). Въ основание крылатому типу Предтечи наша иконопись принимаеть Евангельскій тексть: «Яко же писано во пророцѣхъ: се азъ посылаю Ангела моего предъ лицемъ твоимъ, иже уготовить путь твой предъ тобою» Марк. 1, 2. Такъ какъ въ дѣяніяхъ Предтечн, то есть, въ Крещении и въ другихъ событияхъ его жизни, этотъ типъ не употребляется, и пишется Предтеча обыкновенно безъ крыльевъ; и такъ какъ Крылатый Предтеча изображается, или въ символической иконъ Софін Премудрости, или по одну сторону Спасителя, возс'ядающаго на престолѣ въ небесной славь, и имѣющаго по другую сторону предстоящую Богородицу, въ иконъ «Предста Царица одесную», или наконецъ является онъ

<sup>1)</sup> Martin et Cahier, Mélanges d'archéologie.

<sup>2)</sup> Histoire de Dieu. Paris. 1843, стр. 72. См. также: Paulli M. Paciaudii, De cultu S. Iohannis Baptistae antiquitatis christianae. Romae. 1755, стр. 192 и слёд.

<sup>3)</sup> Архим. Макарія, тамъ же. П. 113-118.

<sup>4)</sup> Членъ Сотрудникъ Общества Древне-Русскаго Искусства г. Сафоновъ, иконописецъ изъ Палеха, увѣдомляетъ въ своей корреспонденціи въ Общество, что Палеховскіе иконописцы доселѣ на томъ же основаніи пишутъ Крылатаго Предтечу, ссылаясь при этомъ на какіе-то греческіе образцы.

Spageus House Curgo fo ba ha huomun

85. СВ. ЮАННЗ ПРЕДТЕЧА. (рисун. XVII вика.)



ный изъ здёшняго житія въ горній міръ, существо небесное, ангельское. Потому, не подчиняясь законамъ природы, онъ имёетъ двё головы: одна на немъ, другую держитъ онъ въ сосудё или на блюдё въ рукё; или же, какъ лицо символическое, имёетъ въ чашё агица, въ видё Предвёчнаго Младенца.

Христіанское искусство давало крылья и другимъ библейскимъ личностямъ. Такъ изображенъ Евангелистъ Матоей на мозаикѣ Св. Павла внѣ Римскихъ стѣнъ; такъ-же писанъ въ Чешской Лицевой библіи (въ библ. князя Лобковица, въ Прагѣ) XIII в. Енохъ въ видѣ дряхлаго старца съ крыльями, въ тотъ моментъ, когда Господь Богъ беретъ его живымъ на небо. И доселѣ наши иконописцы пишутъ съ крыльями Илію Пророка и нѣкоторыхъ святыхъ Дѣвственниковъ, въ ознаменованіе ихъ дѣвственности<sup>1</sup>). — Также встрѣчается въ искусствѣ изображеніе Мучениковъ и съ двумя головами, то есть, съ одною на плечахъ, въ естественномъ положеніи, и съ другою въ рукахъ; напримѣръ, итальянскій живописецъ Спинелю Аретино, XIV в., такъ представилъ Св. Мученицу Луцили<sup>2</sup>).

Въ заключеніе о сравнительно-историческомъ методѣ изученія нашей иконописи надобно упомянуть, что этоть методъ удобнѣе всякихъ богословскихъ состязаній можетъ служить къ соглашенію между направленіемъ старообрядческимъ и православнымъ.

Мы видѣли, какъ просто и наглядно рѣшаются вопросы о четвероконечномъ крестѣ и благословляющемъ сложеніи перстовъ.

Не подлежить ни малёйшему сомнёнію, что четвероконечный кресть многими столётіями предшествуеть въ церковномъ искусствё кресту восьмиконечному. Четвероконечный встрёчается еще въ памятникахъ, предшествующихъ времени Царя Константина (то есть, до IV в.), и за тёмъ господствуеть при Константинё и въ слёдующихъ столётіяхъ. Что же касается до креста восьмиконечнаго, то онъ обязанъ своимъ происхожденіемъ въ искусствё изображеніямъ крестной смерти Спасителя, которыя стали слагаться значительно позднёе многихъ другихъ Евангельскихъ изображеній. Но и Распятіе сначала представлялось на четвероконечномъ крестё [даже до IX в.]. Сверхъ того, нижняя поперечина креста, означающая подножіе Распятаго, сначала не была такой длины, какъ стали ее дёлать въ послёдствія, и притомъ она полагалась прямо, горизонтально, а не наперекось, какъ принято теперь въ восьмиконечномъ крестё.

Итакъ, кто хочетъ предпочитать восьмиконечный крестъ четвероконечному, можетъ имѣть какія бы то ни было соображенія, только не свидѣтель-

<sup>1)</sup> Сообщено тёмъ же Палеховскимъ иконописцемъ А. Л. Сафоновымъ.

<sup>2)</sup> Въ Кёльнскомъ Музеѣ, Итальянское собрание Рамбу, № 83.

ства христіанской древности. Кто же признаеть одинаковый авторитеть за объ́ими формами креста, тоть будеть согласоваться съ исторіею иконописнаго преданія.

Благословляющая десница въ сложеніи перстовъ, какъ мы видѣли, представляетъ большее разнообразіе. Распростертая длань, какъ кажется, предшествуетъ сложенію перстовъ. За тѣмъ является, въ незначительномъ промежуткѣ времени, сложеніе именословное, католическое и старообрядческое. Но не подлежитъ сомнѣнію, что въ VI в., во времена Юстиніана, въ Греціи уже господствуетъ сложеніе именословное, что явствуетъ изъ мозанки въ Св. Софіи Константинопольской; между тѣмъ какъ на Римской мозанкѣ храма Космы и Даміана, того же вѣка, Христосъ благословляетъ распростертою дланью, не слагая перстовъ; а на греческихъ миніатюрахъ Пророковъ того же времени (въ Туринѣ) Іоиль благословляетъ именословно, Михей же слагая персты по обычаю, впослѣдствіи принятому на Руси старообрядцами.

## IV. изящество иконописнаго преданія.—природа и идеальность.—иконописные типы.

Смѣшивая новѣйшую русскую иконопись ремесленнаго сельскаго производства съ иконописью древне-русскою, а эту последнюю съ византійскою, и выбсть съ тыть не отличая въ живописи византійской древныйшаго изящнаго стиля отъ позднъйшаго испорченнаго, сверхъ того, основываясь въ своихъ сужденіяхъ о живописи византійско-русской на старыхъ иконахъ, обветшалыхъ и утратившихъ свой колоритъ отъ времени, отъ сырости и другихъ случайностей, русская публика вообще имѣетъ самое смутное понятіе объ этомъ предметѣ. Здѣсь разумѣются не только тѣ, которые безусловно порицають въ искусстве все древне-русское и византійское, но и те. которые убъждены въ высокихъ достоинствахъ этого стиля въ отношения религіозной идеальности и строгаго благочестія. Тѣ и другіе, не смотря на противоположность своихъ взгядовъ, исходять отъ одного и того же смѣшеннаго понятія объ иконописномъ стиль, и, можеть быть, ценители византійско-русскаго искусства, держась ложнаго основанія, приносять больше вреда въ распространеніи превратныхъ понятій объ этомъ искусствѣ, нежели хулители; потому что, своею неосновательностью давая противъ себя оружіе своимъ противникамъ, они только вводятъ въ подозрѣніе п роняютъ

то дёло, на возстановленіе котораго они—казалось бы—болёе другихъ призваны. Можно отдать имъ полную справедливость во всемъ, что говорять они о святости сохраненія древне-христіанскихъ преданій въ искусстве православномъ, о вёрности иконописныхъ типовъ Христа, Богородицы, Пророковъ, Апостоловъ и другихъ святыхъ личностей, объ идеальномъ представленіи сюжетовъ, не заслоняемыхъ и не нарушаемыхъ внесеніемъ ненужныхъ, праздныхъ мелочей изъ дёйствительности, о строгости молитвеннаго выраженія въ лицахъ. Но, какъ ни достойны уваженія всѣ эти качества, они могутъ быть выражены въ искусствѣ только тогда, когда въ немъ соблюдено главнѣйшее, основное условіе, безъ котораго невозможны ни вѣрность типовъ, ни ясность традиціоннаго сюжета, ни благочестивое выраженіе. Это главнѣйшее условіе есть природа.

Подъ природою въ искусствѣ разумѣется вѣрность дѣйствительности въ очертания фигуръ, въ ихъ постановкѣ и движения, и особенно въ выраженій душевныхъ движеній, наконецъ въ колорить. Это требованіе должно быть признаваемо законнымъ и разумнымъ на томъ основания, что только при естественности всёхъ внёшнихъ формъ изображенія, при вёрности душевнаго выраженія, какъ во всей фигурь, такъ и преимущественно въ лиць. художникъ можетъ внушить зрителю тѣ идеи, которыя его самого воодушевляють. Върность природъ и естественность надобно строго отличать отъ такъ называемаго натурализма, забирающаго себѣ господство между новейшими живописцами, особенно въ нашемъ отечествѣ. Рафаэль всегда былъ въренъ природъ, но никто не заподазривалъ его въ натурализмъ. Голландская школа Ванъ-Эйковъ уже въ XV вѣкѣ умѣла достигнуть самой тщательной, фотографической передачи натуры, но постоянно оставалась на высоть искренняго религіознаго направленія, и очень ръдко падала въ натуралнэмъ, и то по недостатку эстетическаго вкуса, разумѣется, сравнительно съ итальянскими мастерами того же времени и ранбе. Натурализмъ, въ своей послёдней крайности, есть особенный видъ подражанія природё: или тупое, безсмысленное воспроизведенье дъйствительности, или намъренное представление только материальной стороны жизни, въ соотвётствие тёмъ современнымъ ученьямъ, которыя посягаютъ на религію и низводятъ все че-. ловъческое до животныхъ инстинктовъ; какъ напримъръ, если бы какой живописецъ, чтобъ пріучить публику къ ужасамъ крови и різни, вздумаль изобразить дымящійся кровью трупъ Робеспьера, въ видѣ отвратительнаго анатомическаго препарата, или, чтобъ наглядно убѣдить въ тщетности утѣшеній религіи въ роковыя минуты, изобразиль бы прекрасную женщину въ звѣрскомъ отчаянии и отупѣнии, ожидающую смерти въ темницѣ, заливаемой изъ оконъ водою во время наводненія.

Природа одинаково нужна въ искусствъ, и идеалисту и матеріалисту; тотъ и другой, съ одинаковыми правами могутъ пользоваться ея формами, но только съ различіемъ въ своихъ цѣляхъ — идеалистъ для облагороженія и возвышенія идей и чувствованій, матеріалистъ — для низведенія человѣческаго достоинства до степени звѣря.

Условившись въ понятіи о природѣ, и строго отличивъ естественность отъ портретности и натурализма, мы должны придти къ убъжденію, что только то иконописное произведенье можеть удовлетворить всёхъ и каждаго, которое, съ религіознымъ одушевленьемъ, соединяетъ върность природъ, какъ во всѣхъ очертаніяхъ фигуры, такъ и въ ея движеніи и выраженіи; наприм'єрь, когда тіло распятаго Спасителя написано съ знаніемъ анатомін, а плачъ и тоска предстоящихъ — съ наблюденіемъ надъ природными выраженьями этихъ душевныхъ и тыссныхъ движений. Дыо художника относительно природы тымъ и ограничивается. Затымъ онъ является уже, или идеалистомъ, матеріалистомъ. Онъ удержится въ предблахъ идеальнаго представленія своего сюжета, если благоговьніе внушить ему въ лиць Распятаго выразить красоту неземнаго спокойствія, которую иногда накидываеть на черты покровъ смерти: какъ это удалось, напримъръ, Дюреру въ его знаменитомъ образѣ въ Вѣнскомъ Бельведерѣ: Поклоненіе Троицѣ. Художникъ увлечется матеріализмомъ, если дастъ волю своей охотѣ копировать мертвое тело во всемъ его безобразіи, какъ сделаль такую попытку Андрей Мантенья, въ изображении усопшаго Спасителя, въ смѣломъ раккурсѣ, или сокращеніи фигуры, оть ногъ, прямо обращенныхъ къ зрителю, на картинѣ въ Миланской галлерен Брера.

Древне-христіанское искусство, а также и византійское до XII в., при идеальности религіознаго одушевленія, представляеть въ лучшихъ своихъ произведеньяхъ естественность очертаній и колорита и очевидное стремленіе къ подражанію природѣ, какъ къ необходимому условію искусства.

Въ доказательство этому мы приведемъ нѣсколько данныхъ изъ извѣстныхъ уже намъ источниковъ иконописнаго преданія.

Древне-христіанскіе художники <sup>1</sup>), воспитанные на античныхъ преданьяхъ классическаго искусства, усвоили себѣ тотъ стиль, образцы котораго сохранились въ Геркуланумѣ и Помпеи. Стѣнная живопись миеологическаго содержанія, открытая въ этихъ городахъ, и живопись христіанская П и Ш столѣтій въ катакомбахъ, при всемъ различіи въ содержаніи и идеяхъ — очевидно, произведенья одной и той же школы, такъ что можно бы



<sup>1)</sup> См. мою статью о Образцахъ Иконописи въ Публичномъ Музев. Московск. Вед. 1862 г. Ж. 111—113.

предполагать, что тотъ же мастеръ, когда былъ язычникомъ, украшалъ сценами изъ Овидіевыхъ Метаморфозъ дворецъ Римскаго Кесаря, а, принявши крещенную въру, тою же самою кистью и тъми же красками изображалъ мучениковъ и библейскую исторію въ катакомбахъ. Природу и изящество онъ наслёдоваль отъ античнаго искусства, но возвысиль и одухотворных и то и другое христіанскимъ восторгомъ временъ мученичества. Потому произведенья древне-христіанскаго стиля отличаются гармонією въ сочетанін свѣжести природы съ благородною идеализаціею -- этимъ существеннымъ качествомъ искусства античнаго. Постановка и движение фигуръ. повороть головы и очертание лица, наконецъ драпировка-все дышетъ античнымъ изяществомъ. Статуя послужила образцомъ для живописной фигуры, которая на древне-христіанской мозаики или на миніатюрь, также какъ и на Помпеянской стене, будто изваяние, отделяется на ровномъ цветномъ фонѣ, который потомъ стали позолачивать. Иногда по ровному полю, позади фигуръ, проводятся архитектурныя линіи, зданія, стёны арокъ, какъ напримѣръ на мозанкахъ Св. Георгія въ Солунѣ IV в., или въ послѣдствіи, на миніатюрахъ Менологія X—XI в. Ландшафта еще нѣтъ. Дерева стоятъ безъ перспективы; воздухъ не оживляетъ ихъ тяжелой листвы, будто они скопированы съ каменнаго рельефа на саркофагахъ. Но животныя-птицы и звъри, изображены натурально и изящно. Древне-христіанская миніатюра — это прекрасный античный рельефъ, перенесенный на плоскость и оживленный самымъ свѣжимъ колоритомъ. Примѣръ античной фигуры города Гаваона на миніатюрѣ рукописи Іисуса Навина VII-VIII в. см. на рис. 36 и следующемъ 37 рисунке изъ Діоскорида. Примеръ целаго рельера на миніатюрѣ см. дальше изъ Лобковской Псалтыри IX в.

Такое же сходство въ стилѣ замѣчается между миніатюрами христіанскаго содержанія и содержанія языческаго въ рукописяхъ церковныхъ и классическихъ, писанныхъ одновременно, IV—V столѣтіяхъ.

Таковы греческія миніатюры Иліады въ знаменитой рукописи Миланской Амброзіаны<sup>1</sup>). Характеръ этихъ миніатюръ общій съ живописью катакомбъ, а также Геркуланума, Помпеи и другихъ остатковъ древне-христіанскаго искусства. Рисунокъ бойкій, краски наложены мастерски и смёло. По отвалившейся кое-гдё краскё надобно полагать, что мастеръ сначала обводилъ чернилами общіе контуры или абрисы, а потомъ раскрашивалъ, впрочемъ не все, а только положеніе фигуръ и общія группы складокъ, лица же оставлялъ безъ чернаго очерка, предоставляя вырисовку ихъ мёстнымъ краскамъ, тёнямъ и бликамъ, какъ у насъ дёлали русскіе миніатюристы

<sup>1)</sup> Рисунки см. Angelo Maio, Iliadis fragmenta antiquissima cum picturis. Mediolani 1819.

даже до посл'єдняго времени, отрисовавъ всё фигуры, и оставивъ лица пустыми проб'єлами (что часто встр'єчается въ рукописяхъ). Потомъ греческій миніатюристъ всё частности фигуръ наводилъ м'єстными колерами, а по нимъ уже расписывалъ и растушевывалъ подробности, для рельефа фигуры, св'єтлыми и темными красками. Такъ все пространство, назначенное для лица, онъ наводилъ т'єльнымъ цв'єтомъ, обыкновенно жаркаго, м'єдноватаго отт'єнка. Потомъ — глаза, брови, губы, онъ писалъ темнымъ колеромъ; въ



36. ГОРОДЪ ГАВАОНЪ. (изъ греч руков. Шавка.)

глаза пускаль бёлилы для изображенья бёлка и для освёщенія взора свётомъ; по носу и другимъ выдающимся чертамъ проводилъ слегка бёловатые блики, а на губы сверхъ чернаго налагалъ красное; также наводилъ румянецъ. Довольно натурально пишетъ онъ животныхъ и дерева, и, хотя не знаетъ полнаго ландшафта, но въ изображеньи отдёльныхъ предметовъ природы очевидно стремится къ подражанію природѣ.

Очень близки къ этимъ миніатюрамъ и по времени происхожденья и по стилю миніатюры греческой Библіи въ Публичной Библіотекѣ въ Вѣнѣ. Сколько художникъ стремился къ естественности и искалъ себѣ опоры въ подражаніи природѣ и въ античныхъ преданьяхъ, можно судить изъ краткаго описанія слѣдующихъ миніатюръ этой рукописи <sup>1</sup>).

— Мин. І. Исторія первыхъ человѣковъ. Адамъ и Евва — великолѣппыя фигуры, и по красотѣ, и естественности, особенно въ сценѣ грѣхопаденія. Позы обѣихъ классически изящны. Какъ по всей фигурѣ, такъ и по своей позѣ Евва напоминаетъ античный типъ Венеры. Тѣло ея бѣло,

Адама, — смуглое мѣднокрасное. Въ обѣихъ фигурахъ много выраженія. Весь фонъ въ листьяхъ и вѣтвяхъ, съ цвѣтами и плодами.

— Мин. 3. Потопъ. Въ рисункѣ утопающихъ очевидно стараніе художника слѣдовать природѣ. Колоритъ яркій: по синему морю мелькаютъ красныя одежды и смуглыя лица и тѣла̀. На головахъ утопающихъ пряди волосъ вѣтромъ откидываются назадъ, что̀ придаетъ головѣ изящный очеркъ,

1) Нумера приводятся здёсь по помёткамъ на оригиналахъ.

особенность, напоминающая многія фигуры Рафаэля. Иные изъ утопающихъ въ смёлыхъ раккурсахъ, на которые художникъ не рискнулъ бы безъ короткаго знакомства съ природою. Таковы двё фигуры, помѣщенныя рядомъ будто для того, чтобъ показать мастерство рисунка: обѣ въ своемъ сокращеніи, въ горизонтальномъ положеніи, обращены головою къ зрителю, но одна писана отъ лица навзничь, а другая — отъ затылка — ничкомъ.

--- Мин. 6. Ной спить, полуобнаженный. Въ изображении нагаго тѣла художникъ хотѣлъ быть анатомически вѣренъ природѣ. Особенно натурально писана виноградная вѣтвь, однако съ тою замѣтною особенностью, что листья изображены тщательнѣе и вѣрнѣе гроздій.

— Мин. 9. Лоть бѣжить съ своимъ семействомъ изъ Содома. Городъ горить. Жена Лота только что превратилась въ соленый столбъ. Она была въ свѣтломъ голубоватомъ одѣяніи, и широко драпирована: такъ она и осталась вся свѣтло-голубоватая, и лицо стало того же цвѣту, будто мраморная статуя, широко драпированная, но драпировка, отъ превращенія въ тяжелую массу, виснетъ тяжелыми складками, отъ чего вся фигура потонѣла, будто уже готова изъ статуи, съ ловкимъ поворотомъ головы, съузиться въ колонну съ канителью. Спокойствію этой окаменѣлой фигуры, отвѣсно вкопаной, какъ столбъ, отлично противополагается, вся скосившаяся отъ быстроты, бѣгущая группа Лота съ остальнымъ его семействомъ. Всѣ они, и въ жестахъ, и въ чертахъ лица, выражаютъ внезапный ужасъ, особенно самъ Лотъ, въ трепетѣ закрывающій одѣяніемъ свое лицо, однако не настолько, чтобъ нельзя было читать рѣзкаго выраженія, отражающаго его чувства, въ конвульсивно сжатыхъ бровяхъ.

— Мин. 15. Исавъ возвращается съ охоты. Онъ ведетъ лошака. За нимъ идетъ охотникъ — и по колориту и по граціозному рисунку — фигура Помпеянской живописи, въ розовой короткой рубахѣ и сандаліяхъ. На лѣвомъ плечѣ держитъ палку, на которой виситъ убитый заяцъ. Переднія лапы, за которыя заяцъ привязанъ къ палкѣ, подняты вверхъ, и потому голова насильственно выпрямилась и такъ окоченѣла, а уши печально опустились. Въ этомъ убитомъ звѣркѣ, съ граціознымъ выраженьемъ соединена замѣчательная натуральность въ рисункѣ и колоритѣ, будто у Голландцевъ XVII в., только не такъ микроскопически, какъ отдѣлывали эти поздиѣйшіе мастера, а широкою кистью отдѣланы мускулы звѣря и шерсть. Фигурѣ охотника дана необыкновенная живость и грація движенія, въ мгновенномъ поворотѣ головы; потому что, идя, онъ оборачивается назадъ къ собакѣ, которую ведетъ на двухъ ремняхъ, привязанныхъ къ ея ошейнику; между тѣмъ какъ другая собака забѣжала впередъ и съ выраженіемъ какой-то любезности въ своихъ свободныхъ движеніяхъ ласкается къ хозяину: подпрыгнувши, она подняла къ нему свою морду и ласково касается лапою его колѣнки.

- Мип. 29. Іосифъ спить на кровати, на свътло голубоватой постелъ и такого же цвъта подушкахъ, драпированный того же цвъта покрываломъ, оставившимъ обнаженными только голову и руки по самыя плечи. Опъ въ отличномъ раккурсѣ, и въ смѣломъ, но натуральномъ поворотѣ. Правую руку подложных подъ голову, а левою держить одевающее его полотно. Въ небесахъ, въ синемъ полукругѣ усѣянномъ звѣздами, ему покланяются луна и солнце: луна въ видѣ Діаны, съ рожками молодого мѣсяца на головѣ, писана только былыми очертаніями по голубому; солнце, въ видѣ Аполлона, все розовое, въ коронѣ; отъ него идуть красные лучи. Этотъ могивъ, съ нѣкоторыми варіаціями, повторился въ одной изъ Чешскихъминіатюръ Лобковицкой Библіи XIII в.—На миніатюрѣ рядомъ, тотъ же Іосифъ разсказываеть свой сонъ отцу и матери. Удивленіе слушающихъ выражено въ рёзкихъ, но натуральныхъ движеніяхъ. Внизу братья Іосифа, изящно расположенные группами, пасуть стада. Рисунокь, горячій колорить тыла, положеніе и движеніе фигуръ-словомъ, все въ этой миніатюрѣ вѣетъ красотою и естественностью античной живописи.

— Мин. 33. Темница, въ видѣ круглой ямы. По сторонамъ Виночерпій и Хлѣбодаръ: въ ихъ позахъ, движеніяхъ и въ чертахъ лица отлично выражены уныніе и отчаяніе. Между ними, въ рѣзкомъ съ ними контрастѣ—блистающая юностью, красотою и благороднымъ спокойствіемъ прекрасная фигура Іосифа, напоминающая лучшіе античные типы Помпеянской живописи.

— Мин. 36. Прекрасный юноша Іосифъ, весь проникнутый неземнымъ вдохновеньемъ, объясняетъ Фараону спы. Фараонъ сидитъ на престолѣ, красивая фигура, безъ бороды, въ низенькой золотой коронѣ, или діадемѣ, украшенной бѣлымъ и краснымъ, въ великолѣпномъ, но не въ широкомъ одѣяніи, ловко обхватывающемъ его развязную фигуру <sup>1</sup>).

Вѣрность природѣ, въ очертаніяхъ, выраженіи и колоритѣ, руководимая чувствомъ аптичной красоты, и воодушевленная искренностью благочестія первыхъ вѣковъ христіанства — вотъ первые залоги Византійскаго художественнаго преданія, открываемые въ греческихъ миніатюрахъ IV----V столѣтія. Слѣдующее за тѣмъ столѣтіе, оставившее намъ высшій образецъ этого стиля въ Св. Софіи Константинопольской, поддерживаетъ тоже преда-

<sup>1)</sup> Какъ для этой, такъ и для сайдующей рукописи смотр. рисунки съ греческихъ миніатюръ, впрочемъ не върно снятые: D. Danielis de Nessel, Breviarium et supplementum Commentariorum Lambecianorum. Vindobonae et Norimbergae. 1690.

ніе и служить посредствующимь звеномь между древне-христіанскимь и собственно византійскимь стилемь.

Изъ рукописей, относящихся ко времени сооруженія и украшенія Св. Софія Константинопольской, остановвися на двухъ: на Вёнскомъ Діоскоридѣ и на Туринскихъ Пророкахъ.

Миніатюры Діоскорида имбють высокую важность для исторіи искусства потому, что предлагають въ своемъ содержания и въ технической отделке живую связь VI-го века, особенно въ портретныхъ изображеньэхъ — съ преданьями античными, которыя постепенно вошли въ миніатюры этой рукописи, переходя изъ въка въ въкъ отъ раннихъ рукописей этого сочиненія. Сначала идуть миніатюры историческаго и символическаго содержанія, потомъ писаны растенія, далье змын, наськомыя и наконець птицы. Рисунокъ вообще правильный, колорить яркій, и въ человѣческихъ фигурахъ цвѣтистый и жаркій, будто Венеціанской школы. Очерка не видать изь подъ местнаго колорита, по которому, будто гвашью, наведены тени и блики и румянецъ на лицѣ. Въ растеніяхъ вся зелень писана натурально, листы въ перегибахъ, и раккурсахъ будто живые, но цвъты значительно грѣшать противъ натуры. Особенно изящно писаны птицы съ разноцвѣтными перьями, сюжетъ, рано перенесенный изъ Византіи въ русское искусство, напр. въ Изборникѣ Святославовомъ 1073 года. Судя по миніатюрамъ Діоскорида, можно смѣло заключить, что живопись Византійская VI вѣка получна по преданію отъ античныхъ школь всѣ художественныя средства для выраженія своихъ идей, само собою разумѣется, за исключеніемъ перспективы, ландшафта и свётлотёни, введенныхъ въ искусство значительно позлнѣе.

Укажу на миніатюры, равно любопытныя и по в'трности природ'ь, и по античной красоть.

— Передъ сидящимъ Діоскоридомъ (рис. 37) стоитъ красивая женщина, держа въ рукахъ мандрагору, т. е., корень растенія, оканчивающійся человѣческою фигурою. Внизу умирающая собака. Надъ женскою фигурою надписано: єйрєєть (изобрѣтеніе). И такъ, это олицетвореніе. Посреди стоитъ въ нишѣ подъ красивымъ полусводомъ таже женская фигура (изобрѣтеніе), съ мандрагорою въ рукѣ. Налѣво отъ зрителя, сидитъ живописецъ, задомъ къ этой женской фигурѣ, и, оглядываясь не совсѣмъ въ ловкомъ поворотѣ, списываетъ мандрагору на пергаменѣ, прибитомъ гвоздикомъ къ пюпитрѣ (въ родѣ классной доски на ножкахъ); а направо сидитъ самъ Діоскоридъ и нишетъ, держа книгу на правомъ колѣнѣ: обычай писцовъ того времени, наблюдаемый иногда и въ нашей древней иконописи въ изображеніи пишущихъ Евангелистовъ. Но для насъ особенно важенъ живописецъ, списывающій растеніе съ натуры: прямое указаніе на то, что древне-христіанская живопись не разрывала своей связи съ непосредственнымъ изученьемъ природы.

— Миніатюра въ великолѣпной рамѣ, написанной въ видѣ золотой цѣпи на синемъ фонѣ. Въ переплетахъ цѣпи, писаны, на помпеянскій манеръ, амуры, занимающіеся разными издѣліями, между прочимъ одинъ рисуетъ на пюпитрѣ. Въ самой миніатюрѣ: на тронѣ въ царскомъ вѣнцѣ, въ фіолетовомъ исподнемъ одѣяніи, и въ золотомъ верхнемъ, сидитъ красивая женщина. Это Юліана Аникія, скончавшаяся въ началѣ царствованія Юстиніана. По



37. ДІОСКОРИДЪИ ЖИВОПИСЕЦЪ. (поъ гроч.руков. УГавка.)

сторонамъ стоятъ двѣ женскія фигуры; это олицетворенья, какъ значится въ греческихъ подписяхъ: одна *Елагоразуміе*, съ книгою; другая—Велико*душіе*, съ золотыми деньгами. Около послѣдней обнаженная дѣтская фигурка съ крыльями, держитъ раскрытую книгу: это античный Амуръ, но получившій новое, символическое значеніе Любви къ премудрости Господней, какъ значится въ греческой подписи: πάθος τῆς σοφίας χρίστου amor sapientiae creatoris— по переводу Несселя). Передъ Юліаною пала въ ноги въ молитвенномъ, наивномъ положеніи, усвоенномъ въ искусствѣ Византійскомъ, женская фигура: это *Елагодарность*, какъ значится въ греческой подписи (ευχαριστία). Всѣ лица этихъ и другихъ миніатюръ разбираемой рукописи прекрасны; онгуры пропорціональны, портреты характерны; олицетворенья носять отпечатокъ античныхъ типовъ классической мисологіи. Амуръ служить очевидно посредникомъ между древнею мисологіею и христіанскою символикою.

Дошедши до VI вѣка, въ подтвержденіе мысли о томъ, что искусство Византійское не чуждалось природѣ, надобно припомнить въ искусствѣ монументальномъ знаменитыя мозаики въ Равеннскомъ храмѣ Св. Виталія, изображающія въ портретахъ императора Юстиніана съ свитою царедворцевъ и со стражею, архіепископа Максиміана съ духовенствомъ и императрицу Өеодору съ придворными дамами и евнухами. Особенно удачно переданъ характеръ Өеодоры, ея умъ, жестокость и чувственность, въ выразительномъ, блѣдномъ и длинномъ лицѣ, въ маленькомъ ртѣ и большихъ, глубокихъ глазахъ. Сверхъ того, вся эта торжественная процессія, съ великолѣпными косткомами, составляя драгоцѣнный памятникъ для исторіи быта того времени, тѣмъ самымъ говоритъ въ пользу мастеровъ этой мозаики, относительно ихъ желанія быть вѣрными дѣйствительности <sup>1</sup>).

Говоря о портретахъ греческаго искусства VI в., слёдуетъ припомнить, что этотъ художественный элементъ по прямому преданію восходитъ къ первымъ вёкамъ христіанства. Превосходные портреты Галлы Плацидіи, Гонорія и Валентиніана III, работа греческаго мастера Вуннерія, V в., на знаменитомъ крестѣ въ Брешіи, служитъ посредствующимъ звеномъ между портретами на позднѣйшихъ мозаикахъ и на древнѣйшихъ саркофагахъ, въ щитахъ, или медальонахъ, отличный образецъ которыхъ смотр. на снимкахъ саркофаговъ.

Такъ какъ въ основѣ типа Спасителя преднолагалось его человѣческое подобіе, то есть, возсозданіе его дѣйствительнаго образа, какъ онъ явился исторически, и такъ какъ этотъ типъ разработывался въ искусствѣ въ связи съ сказаніями о настоящемъ образѣ Христа, отпечатлѣнномъ нерукотворно на убрусѣ: то очевидно, что христіанское искусство, развивая священные типы, вмѣстѣ съ тѣмъ должно было воздѣлывать и портретъ.

На низшей степени пониманія и при неразвитости вкуса типъ см'єшивается съ портретомъ. Такъ древне-русскіе иконописцы, изыскивая древн'я шія иконы святыхъ, оставались въ увѣренности, что они стремятся къ воспроизведенію ихъ портретныхъ подобій. Типъ, понимаемый въ смысл'є художественномъ, есть нечто иное, какъ идеальное возсозданіе общаго, неизм'єннаго характера какой нибудь личности, запечатл'єнной изв'єстною идеею.

<sup>1)</sup> Kugler, Handbuch d. Gesch. d. Malerei. 2-e изд. 1847 г., стр. 42.

Въ этомъ смыслѣ типъ соединяетъ въ себѣ портретность съ идеальностью, и именно въ томъ видѣ, какъ онъ проявляется въ античныхъ идеалахъ.

Какъ вся древне-христіанская живопись послёдовательно развилась изъ античной, такъ и потребность въ типическомъ обособление священныхъ личностей восходить къ эстетическимъ законамъ античной скульптуры, которая такъ отчетливо опредѣлила всѣ типы классическаго Олимпа. Уже съ давнихъ временъ артистическій взглядъ привыкъ съ перваго разу отличать Зевса оть Аполлона, Юнопу отъ Діаны. Когда христіанское искусство, болѣе и болье высвобождаясь отъ античной примеси, должно было определить свой собственный циклъ священныхъ личностей и историческихъ сценъ; тогда искусство, воспитанное древностью, естественно пришло къ тому результату, что эти личности и сцены тогда только всёми будуть понимаемы въ ихъ настоящемъ смыслѣ, когда въ точности онѣ будуть опредѣлены однажды навсегда, то есть, чтобы лицо и одежда того или другаго типа имѣли свой извъстный, какъ бы портретный характеръ, такъ же какъ Благовъщенье или Рождество писались бы съ известными подробностями и въ одинаковомъ порядкѣ. Этоть законъ типичности, созрѣвшій въ Византійскомъ стилѣ, точно также не можетъ служить ему упрекомъ въ стремленіи къ неподвижности и безжизненности, какъ и античной скульптурѣ, которая при типичности умѣла держаться на почвѣ дѣйствительности и не сковывала художественной свободы; потому что типъ есть совокупность начала портретнаго съ идеальнымъ. Слёдовательно портретность, которой искали въ священныхъ иконахъ, должна быть понимаема не иначе, какъ въ смыслѣ опредѣленнаго идеальнаго типа. Именно этимъ объясняются разнорѣчія во мнѣніяхъ древнихъ богослововъ о типѣ Спасителевомъ. Между тѣмъ какъ одни, съ точки зрѣнія внѣшней объективной, хотѣли опредѣлить черты лица Спасителя во всей ихъ подробности, другіе, съ точки зрѣнія идеальной и субъективной, утверждали, вмѣстѣ съ Оригеномъ<sup>1</sup>), что лицо Спасителя не имѣло опредѣленнаго выраженія, и въ разныя времена бывало различно, или казалось каждому иначе, смотря по его личному расположенію. Въ отношеніи искусства, это послёднее мнёніе удобно примёняется къ объясненію художественнаго типа Спасителева, который, въ своихъ общихъ очертаніяхъ (изложенныхъ въ третьей главѣ этой статьи), является болѣе или менѣе одинаковымъ на всёхъ произведеніяхъ мозаическаго періода, и вмёстё въ тёмъ имбеть различное выражение въ каждомъ изъ нихъ. Это будто одна и та-же личность, но различно понятая художниками и представленная съ различнымъ выраженіемъ на каждой изъ множества иконъ. Для наглядности,

.

<sup>1)</sup> Glückselig, Christus-Archäologie. Crp. 83.

указывая здёсь снимокъ съ римской мозанки Космы и Даміана, мы должны присовокупить, что, на основаніи сказаннаго, только всё вмёстё взятыя древнёйшія иконы Спасителя могуть дать удовлетворительное понятіе объ этомъ божественномъ типѣ.

Тоже самое надобно разумѣть и о прочихъ христіанскихъ типахъ. Каждое изъ священныхъ лицъ на разныхъ иконахъ имѣетъ черты общія и вмѣстѣ различается по особенности въ личномъ взглядѣ художника.

требовалось Что не предварительнаго портрета съ натуры для того, чтобъ художественный типъ съ идеальностью характера соединяль въ себѣ кажущуюся портретность, достаточно вспомнить о превосходнъйшихъ типахъ ветхозавѣтныхъ лицъ, пророковъ и праотцевъ, въ памятникахъ древняго христіанскаго искусства. Именно здъсь надобно обратить вниманіе на другую изъ двухъ вышеупомянутыхъ рукописей VI в. Это Пророки (Малые) въ Туринской библіотекѣ. Для любителей и художниковъ предлагается здѣсь копія съ обонхъ листовъ, на которыхъ изображаются юношескіе типы Пророковъ Аввакума, Исаіи и Захарія, четыре — сред-



38. Изображенія Пророковъ въ Туринской библіотекъ.

нихъ лѣтъ: Софонія, Іопля и др. и четыре типовъ старческихъ: Іоны, Михея и пр. Сравнивая эти изображенія съ описаніями въ русскихъ подлинникахъ, не можемъ не отдать справедливости этимъ отличнымъ руководствамъ въ томъ, что, не смотря на очень естественныя отклоненія ихъ отъ древнехристіанскаго преданія, зависѣвшія отъ разныхъ обстоятельствъ, все же они представляютъ замѣчательное съ нимъ согласіе, какъ это можно видѣть изъ описанія изображенныхъ здѣсь Пророковъ, взятыхъ изъ рукописи VI в. А именно: — Аввакумъ: младъ аки Георгій. — Захарія Серповидецъ: младъ

Digitized by Google

аки Димитрій. — Софоній: сёдъ аки Богословъ. — Іонль: сёдъ аки Илія. Илія же характеризуется такъ: сёдъ, косматъ. — Іона: сёдъ, плёшивъ, брада аки у Николы. — Михей: аки Андрей Апостоль, по плечамъ косы. Андрей же характеризуется такъ: власы растрепалися; брада аки Іоанна Богослова.

И такъ, согласно съ замѣченнымъ выше развитіемъ византійскихъ типовъ, въ русскомъ подлинникѣ типы среднихъ лѣтъ постарѣли; но молодые и старческіе удержали свой первобытный характеръ.



39. Изображенія Пророковъ въ Туринской библіотекѣ.

Было уже не разъ замѣчено, что многовѣковое коснѣніе искусства на той же степени, какъ оно выработалось и опредѣлилось, составляетъ существенный характеръ Византійскаго стиля. Развивались и размножались иконописные сюжеты, но сторона изящная оставалась при прежнихъ, уже давно выработанныхъ формахъ. Во всѣхъ произведеньяхъ Византійскаго

Digitized by Google

искусства, особенно начиная съ IX в., какъ мы замѣтили, госполствуеть поразительная неровность въ смѣшеніи изящныхъ формъ, наслѣдованныхъ отъ старины по лучшимъ оригиналамъ, съ формами искаженными, иногда даже до безобразія. Все это явствуеть съ перваго взляда, даже при бѣгломъ обозрѣніи лучшихъ греческихъ миніатюръ отъ ІХ в.; и сверхъ того чѣмъ миніатюры поздніе, тімь больше преобладаеть въ этой сміси неизящное передъ изящнымъ, по мѣрѣ того какъ преданіе объ этомъ послѣднемъ все болѣе и болѣе заглушалось. Что изящная техника еще господствовала въ греческихъ школахъ IX в., доказательствомъ служатъ миніатюры Парижской рукописи Григорія Богослова. Хотя и здѣсь не всѣ миніатюры равнаго достоинства и иныя даже съ самыми грубыми ошибками противъ всѣхъ правиль искусства, какъ, напримѣръ, миніатюра, изображающая утопающихъ въ всемірномъ потопѣ: они лежать на водѣ всею своею фигурой, будто на постель, не погружая ни рукъ пи ногъ; однако вообще техника миніатюръ изящна, и многія изображенія безукоризненно хороши. Стиль живописи широкій и размашистый, а пе мелкій и робкій, какъ въ миніатюрной работѣ нашихъ сельскихъ иконописцевъ. Колоритъ сочный и яркій, иногда напоминающій Тиціана и Рубенса. Фигуры писаны не по черному абрису, а мѣстными красками. Волоса на головѣ писаны широкою кистью, какъ густыя пряди, оттеняемыя широкою светлотенью, а не волосокъ къ волоску, съ микроскопическою ихъ отдѣлькою, какъ въ русской иконописи XVI и XVII столетій. Тело и лицо, по тельному цвету, тоже широко раскрашены, где надо, то коричневою краскою, то красною, или тронуты бѣлыми бликами и такъ называемыми оживками. Колоритъ вообще жаркій. Женщины и юныя фигуры бѣлы, нѣжно-румяны и большею частію прекрасны. Иногда бѣлы и нѣжны и бородатые мущины, даже сѣдые старики (какъ въ Чешской и Кёльнской школахъ живописи XIV — XV в.); но вообще мущины мѣднаго колорита, по которому наведенъ румянецъ и брошена коричневая тѣнь съ отсвѣтомъ бѣлыхъ бликовъ. Ангелы-бѣлы, нѣжны и румяны; ихъ головки граціозны.

При той же неровности въ стилѣ, отличается тѣми же художественными достоинствами и Парижская Псалтырь IX—Х в., изъ которой между прочимъ можно ясно видѣть, какъ хорошо умѣли пользоваться колоритомъ и свѣтлотѣнью греческіе художники того времени, чтобы произвести изящный эффектъ. Такимъ эффектомъ отличается олицетвореніе Ночи, подъ видомъ Діаны, въ миніатюрѣ (л. 435), снимокъ съ которой помѣщенъ выше, на стр. 117. Надъ головою ея развѣвается синее легкое покрывало; она въ синемъ сіяніи, и все тѣло ея, руки шея и лицо — по тѣльному колориту наведены синими тѣнями, даже каштановые ея волоса тронуты синими бли-

11



ками. И вся эта синева въ гармоническомъ переливѣ свѣтлотѣни, такъ что вся фигура кажется какимъ-то неземнымъ видѣніемъ въ голубомъ туманѣ.

Изъ рукописи XI в. Житій Святыхъ и Слова Іоанна Дамаскина о рождествѣ Христовѣ, на Авонской горѣ, въ монастырѣ Есфигмена, въ образецъ вполнѣ художественной граціи можно указать на красивую женскую фигуру, сидящую на зеленомъ лугу. Руками держитъ она свои роскошныя косы, по обѣ стороны спускающіяся по плечамъ. Одѣяніе изящпо охватываетъ полныя груди. Красивыя руки обнажены по локотъ. Такую фигуру скорѣе можно бы встрѣтить на стѣнахъ Помпеи, пежели на листахъ церковной книги. Какъ въ Помпеянской живописи замѣтна наклонность къ натуральной школѣ, допускающей ежедневное и тривіальное, такъ и на византійскихъ миніатюрахъ лучшаго стиля, чему служитъ образцомъ въ той же рукописи миніатюра, изображающая троихъ пастуховъ въ полѣ. Двое усердно играютъ на инструментахъ; третій, оживленная фигура, къ нимъ обращается съ тривіальными жестами, соотвѣтствующими его простонароднымъ привычкамъ<sup>1</sup>).

Какъ вало русское искусство XVI в. въ отношеніи художественномъ, лучше всего можно видёть изъ сличенія миніатюръ Индикоплова въ Макарьевскихъ Четьихъ-Минеяхъ съ соотвѣтствующими имъ въ Флорентійской рукопися, не позднѣе XII в., но, бозъ сомнѣнія, по древнѣйшимъ образцамъ. Въ этой послѣдней рукописи Адамъ и Евва (лл. 83 об. и 113 об.) писаны также изящно, какъ въ Вѣнской Библіи V в. Замъчательна также по изяществу миніатюра (л. 116), на которой изображенъ Авель, какъ пастухъ, между козами и овцами. Есть и собака. Животныя писаны натурально. Но особенно обращаеть на себя внимание высоко художественная фигура Авеля. Онъ обнаженъ, и только съ лѣваго плеча спускается звѣриная шкура до колѣнъ. Опъ оперся на посохъ, и лѣвую ногу, какъ античный фавнъ, закинулъ впередъ на правую, па которой стоитъ твердо, а голову склонилъ немножко на правую руку, такъ что извивающаяся линія всей фигуры отличается античнымъ изяществомъ. Лицо прекрасно. Голова въ сіяніи. Какъ искусно умѣлъ художникъ изображать звѣрей, можно убѣдиться изъ миніатюры, изображающей льва и коня (л. 272). Это великольпная группа, достойная рѣзца античнаго скульптора. Левъ со всѣми четырьмя ногами взобрался на хребеть коня, и кусаеть его въ крестецъ, около гривы, а конь наль на переднія ноги, и свою голову въ изящномъ изгибѣ прячеть внизъ, себѣ подъ ноги.

Объ изяществѣ источниковъ иконописнаго предація мы заключимъ ука-

<sup>1)</sup> Снимки см. въ Севастьяновскомъ собраніи, въ Моск. публичномъ Музев.

заніемъ на Лобковскую Псалтырь IX в.; потому что этотъ драгоцённый памятникъ, находясь въ Москвё<sup>1</sup>), доступнёе для всякаго изъ русскихъ любителей или художниковъ, кто бы хотёлъ убёдиться въ достоинстё художественныхъ элементовъ, завёщанныхъ нашей иконописи искусствомъ Византійскимъ. Конечно, и въ этой рукописи господствуетъ тоже неравенство стиля, что и во всёхъ другихъ памятникахъ, часто даже на одной и той же миніа-



40. Миніатюра Лобковской (Хлудовской) псалтыри, л. 147.

тюрѣ. Такъ, напримѣръ, въ изображеніи перехода Іудеевъ черезъ Черное море (л. 148 об.) переходящіе сгруппированы неизящно, нѣтъ ни перспективы, ни ландшафта; но впереди толпы пляшущая Маріамь прекрасна. Она граціозно подняла руки надъ головою и бьетъ ими въ бубны; волосы гу-

<sup>1)</sup> Псялтырь 6. Лобкова, впослёдствія Хлудовская поступила нынё въ библіотеку Никольскаго Единов'єрческаго монастыря въ Москвё. Прим. ped.

стыми прядами спускаются съ ея плечъ, и розовое платье ея широко развѣвается, волнуемое движеніями пляски. Въ заключеніе предлагается здѣсь въ снимкѣ (рис. 40) изъ этой же рукописи миніатюра (л. 147), изображающая юнаго Давида, какъ пастуха и псалмопѣвца. Онъ повторяется трижды. Въ серединѣ онъ сидитъ, играя на псалтыри, на которой, покоится Духъ Святой въ видѣ голубя; по бокамъ онъ же защищаетъ свое стадо отъ дикихъ звѣрей. Эти два момента въ Парижской Псалтыри IX—X в. раздѣлены на двѣ миніатюры.

Кто желаетъ познакомиться съ колоритомъ древнихъ греческихъ миніатюръ, можетъ видѣть раскрашенныя копіи въ Христіанскомъ Музеѣ при Академіи Художествъ въ Петербургѣ и въ Московскомъ Публичномъ Музеѣ.

Отъ древнѣйшихъ источниковъ обращаясь къ нашей иконописи, мы должны сдѣлать слѣдующія замѣчанія о ней въ художественномъ отношеніи:

1) Такъ же, какъ и ранніе источники, наша иконопись, даже въ лучшихъ своихъ образцахъ, представляетъ неровность стиля въ смѣшеніи изящныхъ формъ съ неизящными, завѣщанномъ отъ Византійскаго искусства и поддерживаемомъ наивностью русскихъ мастеровъ, не умѣвшихъ критически относиться къ своему искусству. Слѣдовательно, успѣхи пашей иконописи въ будущемъ должны происходить отъ развитія ея лучшихъ сторонъ и отъ устраненія изъ нея ея недостатковъ: такъ что въ ней самой заключается уже зародышъ ея усовершенствованія въ отношеніи художественномъ. Это лучшее состоитъ въ прямой связи съ изяществомъ древне-христіанскаго иконописнаго преданія.

2) Не зная ни природы, ни античнаго міра, русскій иконописець напрасно искаль вдохновенія въ богословской схоластикѣ, и только больше и больше грубѣлъ и разучивался. Богословіе нашло согласнымъ съ своими догматами дать безпомощной фантазіи нѣкоторое подспорье. Составилось и твердо упрочилось преданіе, что священныя лица христіанскаго міра оставили по себѣ для всеобщаго чествованія свои портреты. Художнику предоставлено было съ лучшихъ и древпѣйшихъ портретовъ изготовлять копіи. Этимъ преимущественно ограничивалась его дѣятельность, поставленная такимъ образомъ въ новое, неестествепное отношепіе къ природѣ; потому что, изготовляя копію съ портрета, онъ долженъ былъ неукоснительно держаться древняго оригинала, не смѣя самостоятельно относиться къ природѣ. И такъ образовался стиль портретный, но такой, который не тольно не имѣетъ никакого отношенія къ природѣ, но даже полагалъ новую преграду между ею и художественнымъ творчествомъ. Но мы уже знаемъ, съ какою творческою свободою создавались типы христіанскаго искусства; знаемъ, что многіе изъ нихъ, каковы напримѣръ типы личностей ветхозавѣтныхъ, уже ни коимъ образомъ не могли претендовать на портретное происхожденіе; знаемъ, что даже типъ Христа, при одинаковыхъ очертаніяхъ, видоизмѣнялся по взгляду художника. Слѣдовательно, чтобъ возсоздавать во всей свѣжести христіанскіе типы, наша иконопись должна слѣдовать тому же процессу, который совершался въ искусствѣ въ эпоху ихъ созданія; то есть, съ идеальностью религіознаго благочестія, въ которомъ нельзя отказать нашимъ иконописцамъ, она должна соединять изученіе природы, и въ ней отыскивать формы, соотвѣтствующія описаніямъ типовъ въ подлинникахъ.

3) Лучшіе источники Византійскаго иконописнаго преданія отличаются правильностію рисунка какъ въ цёлой фигурѣ, такъ и въ ея оконечностяхъ, выраженіемъ, изящною группировкою, отличнымъ колоритомъ и даже свётлотенью. Слабый отблескъ этихъ достоинствъ по частямъ можно еще встретить па нѣкоторыхъ изъ иконъ въ Россіи, называемыхъ Греческими или Корсунскими; но вообще русская иконопись далеко отклонилась отъ того изящества своихъ оригиналовъ, къ когорому должна бы стремиться по самому принципу своему — быть вѣрною преданіямъ. И такъ, въ силу этого принципа, вполнѣ объясняемаго исторіею искусства, наша иконопись должна пріобрѣсти всѣ тѣ изящныя формы, которыя ей завѣщаны искусствомъ Византійскимъ. Это наслёдственное изящество должно примирить нашу иконопись со всёми успёхами художественной техники, какіе искусство на западѣ пріобрѣло въ лучшую эпоху своего процвѣтанія въ XV и XVI столѣтіяхъ; потому что дъйствительно многое можно найти въ Византійскихъ миніатюрахъ лучшаго стиля, что не уступить по изяществу вкуса рисункамъ даже самого Рафазля.

Наконецъ, 4) сама русская иконопись въ лицѣ лучшаго ея представителя второй половины XVII в., царскаго иконописца Ушакова, обнаружила рѣшительное стремленіе къ усовершенствованію, на основаніи развитія ея собственныхъ элементовъ. Ушаковъ писалъ въ двоякомъ стилѣ: въ собственно такъ называемомъ иконописномъ и въ фряжскомъ, и потому соедииялъ въ своихъ произведеньяхъ византійское преданіе съ усовершенствованною на западѣ техникою. То, что̀ онъ заимствовалъ изъ западнаго искусства, могъ бы найти въ лучшихъ источникахъ Византійскаго, если бы они были ему извѣстны. Но во всякомъ случаѣ стремленія его усовершенствовать иконопись въ правильности рисунка, въ перспективѣ и ландшафтѣ, въ жизненномъ колоритѣ, не только не противорѣчатъ преданіямъ этого искусства, но вполнѣ съ нимъ согласуются. Ушаковъ же былъ возстановителемъ на Руси изящныхъ типовъ въ натуральную величину, соотвѣтствующихъ лучшимъ образцамъ древней мозавики и стѣннаго письма. Таковы, напримѣръ, его превосходныя иконы по грудь въ медальонахъ, въ Московской церкви Троицы въ Никитникахъ (иначе Грузинской Богоматери), изображающіе Іисуса Христа въ святительскомъ облаченіи, Діонисія Ареопагита, Кирилла Іерусалимскаго, Епифанія Кипрскаго, Григорія Нисскаго, Іакова Брата Господня, Амвросія Медіоланскаго, Игнатія Богоносца Антіохійскаго, Григорія Неокесарійскаго и Аванасія Александрійскаго, и сверхъ того, на четвероугольной доскѣ икона Нерукотвореннаго Спаса (писанная въ 1658 г.)<sup>1</sup>).

## V. Отличіе искусства русскаго отъ западнаго по способу представленія иконописныхъ предметовъ.

Уже въ первой главѣ этой статьи, опредѣляя стиль русской иконописи, мы должны были коснуться некоторыхъ особенностей, которыми отличается восточное искусство отъ западнаго по способу представления иконописныхъ сюжетовь. Въ течение всего изследования мы видели, что былъ въ истории древне-христіанскаго искусства такой періодъ, когда отличія этого вовсе не существовало, или, при незначительной разниць, и на востокь и на западь господствовала одинаковая норма для представленія иконописныхъ сюжетовъ; именно періодъ отъ Константина Великаго и почти до XII в. Хотя романскій стиль, помутившій христіанскія преданія чудовищною символикою полуязыческаго воображенія стверныхъ Европейскихъ дикарей, значительно отклоняль уже искусство западное оть восточнаго<sup>2</sup>); хотя стиль готическій уже прокладываль тоть путь свободнаго творчества, по которому впосябдствій развилось западное искусство до своихъ блистательныхъ результатовъ въ эпоху Возрожденія; однако католическіе живописцы XIII и XIV в. въ способѣ представленія иконописныхъ сюжетовъ представляютъ еще значительное сходство съ нашею иконописью, какъ напримѣръ, Дуччіо Бонъинсенья въ изображении Страстей Господнихъ на олгарномъ образѣ въ

<sup>1)</sup> Здѣсь перечислены всѣ эти иконы потому, что онѣ не точно означены въ книгѣ г. Ровинскаго объ иконописи, гдѣ на стр. 44 о нихъ сказано такъ: «Образа въ церкви Грузинской Богоматери: 8) Икона Нерукотвореннаго Снаса, и 4) Поясныя изображенія Пророкова». Это, какъ явствуетъ изъ подписей на иконахъ, не пророки.

<sup>2)</sup> Вопросъ о признакахъ романскаго стиля въ древне-русскомъ искусствѣ, напр. въ прилѣпахъ Димитріевскаго собора во Владимірѣ, требуетъ для рѣшенія особеннаго изслѣдованія.

Сіенскомъ соборѣ (1311 г.), Джіотто въ изображенія Евангельскихъ событій на деревянныхъ иконахъ въ ризницѣ Флорентійскаго храма Св. Креста (нынь въ Академіи Художествъ, во Флоренція) и въ стъчной живописи Падуанской церкви, извѣстной подъ именемъ Madonna dell'Arena. И вообще не следуеть удивляться, встречая въ старинномъ католическомъ искусстве иконописные сюжеты, подходящие къ нормѣ нашихъ подлинниковъ. Это явленіе самое обыкновенное на западѣ, пока искусство не переставало быть прямымъ выраженіемъ религіознаго чувства, безъ всякой примѣси постороннихъ интересовъ. Разница оказывалась только въ пемногихъ отклоненіяхъ богословскаго характера, въ слёдствіе различія католическихъ догматовъ оть православныхъ Напримёръ, всё древнёйшія изображенія Распятія на западѣ до XII вѣка включительно дѣланы были съ четырьмя гвоздями, согласно съ первоначальными преданьями и древнъйшими свидътельствами, напр. Григорія Турскаго (de gloria Martyrum, гл. VI), и только съ XIII в. начинаеть въ западномъ искусствѣ входить Распятіе съ тремя гвоздями ---католическая особенность, которая возводилась уже въ силу догмата въ слёдствіе убѣжденія, приписываемаго Св. Франциску Ассизскому († 1226), такъ какъ этотъ основатель Францисканскаго ордена въ своей «молитиб къ Нищеть», между прочимъ, замѣчаетъ, что Нищета признала излишнею роскошью даже достаточное количество гвоздей для распятія Христа (то есть, въ числѣ четырехъ), и ограничилась только тремя <sup>1</sup>).

Впрочемъ многіе изъ католическихъ догматовъ не наблюдались даже до позднѣйшаго времени. Такъ новый догмать о Безсѣменномъ Зачатіи Св. Анны встрѣчаетъ себѣ противорѣчіе въ католическомъ искусствѣ даже XV и XVI столѣтій. Напримѣръ, одинъ живописецъ Сѣверно-Итальянской школы, конца XV в., Макрино д'Альба, изобразилъ Зачатіе Богородицы согласно съ нашими подлинниками, то есть, представивъ Іоакима и Анну при встрѣчѣ обнимающимися<sup>3</sup>). И вообще западное искусство, не твердое въ своихъ богословскихъ принципахъ, представляетъ постоянныя отклоненія отъ католическихъ догматовъ, частію по свободѣ, которою оно пользовалось, частію же въ слѣдствіе того, что оно иногда слѣдовало древнѣйшимъ преданіямъ церкви, отъ которыхъ католичество уже уклонилось. Такъ, напримѣръ, Крещеніе въ видѣ погруженія, а не поливапія, господствуетъ въ католическихъ обрядахъ еще въ XIII в., какъ свидѣтельствуетъ Өома Аквипскій, признавая погруженіе болѣе правильнымъ и согласнымъ съ преданіями, нежели поливаніе (Summa, III, 66, статья 8)<sup>8</sup>); соотвѣтственно этому

<sup>1)</sup> Osanam, Les Poétes Franciscains. Paris. 1859. Crp. 56.

<sup>2)</sup> Въ Публичномъ Музећ во Франкфуртћ на Майнћ. № 5.

<sup>3)</sup> Io. Molanus, De Historia SS. Imaginum. Lovanii. 1771. Crp. 297. 437.

и въ католическомъ искусствѣ встрѣчаемъ въ изображеніи Крещенія обрядъ погруженія, и не только въ раннее время, по даже въ XV в., какъ это можно видѣть на знаменитомъ триптихѣ Фламандскаго живописца Рожье Ванъ-деръ-Вейдена, Старшаго († 1464), изображающемъ семь таинствъ, между которыми Крещеніе представлено согласно восточному обряду, то есть,

священникъ погружаетъ младенца въ купѣль<sup>1</sup>). Параллель между русскимъ и западнымъ искусствомъ, по различію въ способѣ представленія религіозныхъ предметовъ, должна имѣть важное значеніе, столько же въ теоретическомъ отношеніи, сколько и въ практическомъ. Въ теоретическомъ, она объяснитъ первопачальный видъ иконописныхъ сюжетовъ, сохранившійся въ нашихъ подлинникахъ, и отклоненія отъ него на западѣ въ слѣдствіе свободнаго развитія искусства; и такимъ образомъ наша иконопись будетъ введена въ исторію христіанскаго иконописнаго цикла, какъ посредствующее звено между древне-христіанскимъ періодомъ и позднъйшимъ западнымъ. Въ отношения практическомъ, эта параллель, дасть возможность русскимъ художникамъ избъгать тъхъ ошибокъ, въ которыя они такъ часто впадаютъ, внося въ русскія иконы несвойственное имъ западное направление. Это будетъ въ нѣкоторомъ смыслѣ иконописная эстетика, основанная на исторіи христіанскаго искусства и пров'єренная критически по памятникамъ разныхъ временъ и разныхъ направленій. Отдавая полную справедливость геніальнымъ произведеньямъ западныхъ художниковъ, такая эстетика, съ точки зрения иконописныхъ преданий, можетъ находить въ нихъ несообразности, неточности, ошибки и даже недостатки во вкусѣ, по скольку эти произведенья уклоняются оть чистоты религіознаго стиля, хотя бы они и были безукоризненны во всёхъ другихъ отношеніяхъ.

Этотъ важный предметъ требуетъ особеннаго, общирнаго изслѣдованія, которое, обнимая весь русскій подлинникъ, могло бы послужить руководствомъ какъ для историковъ искусства, такъ и для художниковъ, въ ихъ практической дѣятельности. Мы ограничиваемся здѣсь только немногими замѣчаньями.

Такъ какъ искусство на западѣ особенно стало отклоняться отъ иконописнаго преданья въ эпоху его полнаго развитія, начиная съ XV в.; то иконописная критика будетъ приложена къ произведеньямъ преимущественно этого цвѣтущаго періода, обнимающаго дѣятельность самыхъ знаменитыхъ западныхъ художниковъ. Изъ новѣйшихъ произведеній будетъ обращено вниманіе на лицевую Библію Шпорра (Bibel in Bildern) и на рисунки Овербека къ Евангелію, какъ потому, что оба эти собранія въ гравюрахъ слу-

<sup>1)</sup> Въ Антверпенск. Музећ №№ 30 — 32.

жать источниками для современныхъ русскихъ художниковъ въ сочиненіи образовъ, такъ и потому, что рисунки Шнорра въ Германіи пользуются такимъ авторитетомъ, что издатель Евангелическаго календаря, профессоръ Пиперъ, ввелъ ихъ въ общій циклъ христіанскаго искусства, какъ необходимый предметъ въ христіанскихъ музеяхъ, назначаемыхъ для художественнаго и богословскаго образованія <sup>1</sup>).

Уже въ первой главѣ этой статьи было указано, что профанація священныхъ предметовъ составляетъ отличительную черту западнаго искусства въ его дальнѣйшемъ развитіи по пути свободнаго художественнаго творчества, и что строгій стиль религіозный на западѣ не имѣлъ самостоятельнаго значенія, и служилъ только явленіемъ переходнымъ къ искусству свѣтскому, чуждому интересовъ церкви. Реформація, навсегда поколебавшая основы католицизма, нанесла окончательный ударъ церковному искусству на западѣ, и именно въ ту эпоху, когда процвѣтали Рафаэль, Микель-Анджело, Бернардино-Луини, Альбрехтъ Дюреръ и другіе знаменить мастера. Все, что было сдѣлано въ церковномъ искусствѣ послѣ этого великаго раскола въ западной церкви, отличается уже болѣзненнымъ разложеніемъ стараго организма, когда то крѣпкаго и цвѣтущаго.

Профанація священныхъ предметовъ въ западномъ искусствѣ главнымъ своимъ источникомъ имѣетъ свободу творчества, которая, стремясь къ художественнымъ цѣлямъ, слегка относилась къ церковнымъ идеямъ, и, сближая церковное преданіе съ современною дѣйствительностью, переносила въ икону позднѣйшіе костюмы и обычаи. Потому божественное унижалось неприличными ему, слишкомъ чувственными формами, и смѣшивалось съ ежедневною дѣйствительностью.

Прежде нежели предложимъ параллель между русскимъ и западнымъ искусствомъ въ изображении праздниковъ и другихъ библейскихъ событий, надобно разсмотрѣть нѣкоторые мотивы, общіе многимъ изображеніямъ, и разныя подробности, характеризующія способъ представленія иконописныхъ сюжетовъ въ западномъ искусствѣ. А именно:

1) Какъ ни погрѣшительна русская иконопись въ изображеніи обнаженныхъ фигуръ, но и западное искусство свое превосходное умѣнье въ этомъ дѣлѣ слишкомъ неумѣстно примѣняло къ иконописнымъ сюжетамъ. Такъ въ цвѣтущую эпоху западной живописи принято было за обычай изображать Предвѣчнаго Младенца обнажепнымъ, когда онъ сидитъ на рукахъ Богородицы или находится около нея, съ обнажепнымъ же младенцемъ

<sup>1)</sup> Piper, Das christliche Museum der Universität zu Berlin. 1856.

Предтечею<sup>1</sup>). Микель-Анджело изобразиль обнаженнымъ же Спасителя, какъ Судію, на Страшномъ Судѣ, въ видѣ античнаго божества, безъ бороды. Обнаженными же изображаль онъ на Судѣ и Мучениковъ и Мученицъ, съ орудіями ихъ муки, что произвело скандалъ даже и въ католичествѣ, привыкшемъ къ художественнымъ вольностямъ: такъ что впослѣдствіи эту непристойную наготу велѣно было прикрыть дранпировкою. На Страшномъ Судѣ, приписываемомъ Мемлингу, въ Данцигѣ (въ St. Marien-Ober-Pfarrkirche), преддверіе Рая съ обнаженными праведниками производитъ смѣшное впечатлѣніе передбанника, не смотря на натуральность фигуръ и высокое подражательное искусство этого мастера.

2) Безцеремонность, съ которою относится западное искусство къ своимъ божественнымъ идеаламъ, наглядно характеризуется обычаемъ полагать Предвёчнаго Младенца на землё, какъ это находимъ на картинахъ Филиппо Липпи, Лоренцо Креди, Корреджіо, Рафаэля. Богородица около него стоить на колѣняхъ или сидитъ, молится или склоняетъ къ нему свою голову съ выражениемъ материнской любви. Столько же характеристиченъ въ этомъ отношения обычай — полагать на землѣ мертвое тѣло Спасителя, снятое со креста, обычай, которому слѣдовали почти всѣ лучшіе западные художники. Особенно тягостное впечатлѣніе производить изображеніе Спасителя, падшаго на земь подъ крестомъ, который опъ неся уронилъ на себя. Рафаэль въ своемъ знаменитомъ произведения, въ Мадритскомъ Музеѣ (lo Spasimo di Sicilia), не рѣшился довести до крайности это тягостное впечатлёніе, изобразивъ Спасителя въ изнеможеніи только склоняющимся подъ крестомъ на колѣна, и при томъ въ самый начальный моментъ склоненія, потому что складки рукава еще только спускаются по рукѣ, которою онъ только что успёль опереться на камень, падая на колёно. Адамъ Крафть, въ своихъ барельефахъ Семи Остановокъ (Sieben Stationen) Снасителя, идущаго на Голгову (въ Нюрембергѣ) между прочимъ изображаетъ и падшаго подъ крестомъ Спасителя, распростертаго по землѣ: но только благодаря своему великому таланту, проникнутому искренностью благочестія, онъ умѣлъ избавить при томъ отъ тягостнаго впечатлѣнія, придавъ фигурѣ Христа пеобычайно благородную позу<sup>9</sup>). Но за то какъ жалки попытки въ этомъ сюжеть поздныйшихъ художниковъ, напримъръ Доменикино (въ Стаффордовой галлереѣ), который будто съ намѣреніемъ представилъ Спасителя въ самомъ жалкомъ видъ придавляемаго къ землъ крестомъ, чтобъ выразить въ Бого-

<sup>1)</sup> Поссевинъ привезъ изъ Италіи въ Москву изображеніе Мадонны съ обнаженнымъ Младенцемъ Христомъ и Предтечею, но не смълъ показать этой картины царю Ивану Васильевичу, опасаясь оскорбить чувство приличія напнихъ предковъ.

<sup>2)</sup> См. издание Геллера и Ротбарта.

человѣкѣ всю его человѣческую немощь. Столько же оскорбительнаго для эстетическаго вкуса представляють изображенія бичеванія Спасителя, какъ напримёръ картина Л. Карраччи (въ Болонской галлереб), возбуждающая самое возмутительное чувство. Иногда тривіальныя подробности въ сценѣ жестокаго обращения воиновъ съ Спасителемъ доходять до отвратительнаго безвкусія; какъ напримѣръ въ одной картивѣ Кёльнской школы (въ Кёльнск. Музећ, № 129), Спаситель представленъ въ положени унизительномъ до смѣшнаго. Между тѣмъ какъ воины стаскиваютъ съ него рубашку. и. обнажая его, тянуть его къ себѣ, Богородица привлекаеть его въ другую сторону за убрусъ, которымъ она его препоясала. Если уже потерянъ вѣрный такть, подсказываемый художнику върующимъ сердцемъ, то никакая сентиментальность не спасеть изображенія оть его ложнаго, бользненнаго впечатленія. Рембрандть въ своей гравюре хотель выразить что-то новое въ ночной сцень молящагося передъ крестною смертію Христа, но изобразниъ только какую-то женоподобную личность, въ нервномъ разстройствѣ, падшую на кольни и ищущую себь подпоры и утьшенія въ явившемся ей ангель. Божество уже уничтожено, и нужно было сводить съ неба ангела, не для того, чтобы возвеличить его служенісмъ вдею о Богочеловѣкѣ, а чтобъ при ангельскомъ сіянія мрачнѣе оттѣнить слабость человѣческую во всей ея безпомощности.

3) Уже въ первой главѣ этой статьи было обращено вниманіе на легковфрность, съ которою западное искусство относится къ священнымъ предметамъ. До послёдней своей крайности доходитъ она, когда раннее искусство въ своей наивности, а позднѣйшее въ испорченности воображеніяпозволяеть себѣ двухсмысленное смѣшеніе священнаго съ мірскимъ; напримѣръ, представленіе Іисуса Христа въ видѣ жениха, вѣнчающагося или обручающагося съ какою нибудъ дѣвицею. Изъ XV в. можно указать на подобное представление въ картинѣ Джованни ди Паоло, изображающей бракосочетание Екатерины Сіенской съ Інсусомъ Христомъ, представленномъ въ зрѣлыхъ лѣтахъ, съ бородою. При обрядѣ присутствуютъ Богородица, Пророки, Апостолы и Ангелы (въ Итальянск. Отдѣленіи Кёльнск. Музея, № 114). Корреджіо неоднократно изображаль обрученіе Великомученицы Екатерины Александрійской съ Христомъ Младенцемъ, въ видѣ дѣтской забавы, которую и Богородица и сама Екатерина съ снисходительною любезностью принимають за шутку. Впрочемъ, справедливость требуетъ замѣтить, что искусство древнѣйшее на западѣ трактовало этотъ предметъ съ подобаюшимъ ему достоянствомъ въ видѣ дѣйствительнаго тавиства, двусмысленность котораго устранялась младенческимъ возрастомъ Небеснаго Жениха<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Противъ неприличныхъ вольностей католическаго искусства въ изображение священнымъ предметовъ не однократно возставали западные богословы, начиная съ Св. Бер-

4) Не малымъ средствомъ къ профанаціи священныхъ предметовъ послужило въ западномъ искусствѣ введеніе въ нихъ современцыхъ художникамъ костюмовъ. Этого требовало уже само католичество, которому пріятно было видѣть Пророковъ и Апостоловъ въ видѣ католическаго духовенства. Потому очень рано стали изображать библейскія личности съ обритою бородою. Такъ учитель Леонорда-да-Винчи, Андрей Вероккіо, представилъ Іоанна Предтечу обритымъ, когда онъ креститъ Іисуса Христа (въ Академіи Художествъ во Флоренціи). На одной изъ миніатюръ Молитвенника, приписываемыхъ придворному живописцу французскаго короля Людовика XI, Жану Фукѐ (у Брентано, во Франкфуртѣ на Майнѣ), Богородицу съ Іосифомъ обручаетъ католическій епископъ, бритый. Лука Лейденскій, XVI в., изображаетъ Евангелистовъ не только бритыми, но и съ очками на носу. Извѣстна циническая тривіальность, съ которою трактуетъ священные сюжеты Рембрандтъ, обстанавливая ихъ Голландцами въ костюмахъ своего времени.

Прежде нежели мы приступимъ къ подробностямъ въ отличіи русской иконографіи отъ западной, надобно предупредить, что нѣкоторыя западныя новизны были введены въ нашу иконопись уже въ XVII в., а, можетъ быть, и раньше, въ слѣдствіе разныхъ случайностей. Но эти нововведенія или остались въ нашей икопописи какъ исключенія, или же не привились къ ней.

Къ исключеніямъ надобно отнести нѣсколько наименованій иконъ Богородичныхъ съ непокрытою покрываломъ головою Богородицы. По общему правилу восточной иконописи голова Богородицы покрыта покрываломъ, какъ въ знакъ того, что она не только Дѣва, но уже и родившая, такъ и для того, чтобъ типъ ея согласовался съ обычаемъ— не являться женщинамъ на молитву съ непокрытою головою. Впрочемъ, еще въ живописи катакомбъ I-го и II-го столѣтій Богородица пишется двояко, и съ покрытою и съ непокрытою головою, какъ напримѣръ въ катакомбахъ Прискилы. Непокрытую голову Богородицы археологи объясняютъ мыслію дать этому священному типу значеніе Приснодѣвы, въ противоположность обычаю женщинъ покрывать голову. Съ этою мыслію внолнѣ согласуется во́имя Богородичной иконы *Мати и Дъва:* Богородица представлена съ распущенными

нарда и до позднѣйшихъ временъ. Вотъ напр. любопытная выписка изъ Эразма приводимая въ цитованномъ выше сочинении Молана: De Historia SS. Imaginum: «Artifices quidam, cum pingunt aliquid ex Evangelicâ historia, affingunt impias ineptias. Veluti cùm exprimunt Dominum apud Martham ac Mariam exceptum convivio, dum Dominus loquitur cum Mariâ, fingunt Ioannem adolescentem clam in angulo fabulantem cum Marthâ, Petrum exsiccantem cantharum. Rursum, in convivio, Martham à tergo assistentem Ioanni, alterâ manu injecta humeris: alterâ velut irridente Christum, qui nihil horum sentiat. Item, Petrum jam vino rubicundum, cyathum admovere labris. Et haec cùm blasphema sint et impia, tamen faceta videntur». Crp. 122.

по плечамъ волосами и съ короною на головѣ. Въ томъ же видѣ, то есть, въ коронѣ съ распущенными по плечамъ волосами, Богородица изображается на принятыхъ въ нашей иконописи иконахъ: Силуамской, Вспхз Скорбящихз Радости, Византийской. Спускаются волосы по плечамъ, не изъ подъ короны, а изъ подъ покрывала, на иконѣ Долинской. Наконецъ, совсѣмъ открытая голова, безъ покрывала и вѣнца, на иконѣ Ахтырской, на которой Богородица стоить съ распущенными по плечамъ волосами при распятомъ Спасителѣ. На иконѣ, именуемой Благоуханный цевътз, распущенные волосы убраны цвѣтами. Также распущены волосы и на иконѣ Виленской, только надъ головою Богородицы два Ангела держатъ корону. Но и при непокрытой головѣ Богородичнаго типа въ нашей иконописй наблюдается то правило, чтобъ волоса спускались по плечамъ, а не были заплетены въ косы.

Какъ исключеніе, является, но очень рѣдко, Христосъ-Младенецъ на колѣняхъ Богородицы обнаженный, но всегда препоясанный. Напримѣръ па иконахъ: Долинской, Воспитаніе. Впрочемъ, такъ какъ большая частъ разныхъ наименованій Богородичныхъ иконъ (до 130) относятся въ Русской иконописи къ XVII в., то многое объясняется въ нихъ вліяніемъ западнаго искусства <sup>1</sup>).

Къ новизнамъ, входившимъ къ намъ съ запада въ XVII в., но не признаннымъ въ Русской иконописи, надобно отнести католический обычай молитвы сложениемъ ладоней и стояние Богородицы на колѣняхъ передъ Христомъ-Младенцемъ въ изображении Рождества. То и другое можно, напримѣръ, видѣть въ старопечатномъ Львовскомъ Евангелии, Михаила Слюзки, 1636 г., на политипажномъ изображени Рождества Христова (л. 3, обор.).

Параллель между Русскою иконографіею и западною ограничивается здѣсь только пемногими изъ важнѣйшихъ событій Новаго Завѣта<sup>9</sup>).

--- Благовѣщеніе. По описанію въ подлинникѣ, приведенному на стр. 31-ой, намъ уже извѣстно, что этотъ предметъ изображался трояко: на колодиъ, съ веретеномъ и просто въ храминъ. Такъ какъ первые два перевода основаны на апокрифахъ, то въ новѣйшее время у насъ сталъ пред-

<sup>1)</sup> Эти подробности приведены по стариннымъ гравюрамъ Богородичныхъ иконъ.

<sup>2)</sup> Систематическое обозрѣніе иконописныхъ сюжетовъ, преимущественно западнаго искусства: Ioan. Molanus et Natalis Paquot, De historia SS. Imaginum et picturarum. Lovanii. 1771.—Bombelli, Raccolta delle immagini della B-ma Vergine. Roma. 1792.—Munter, Sinnbilder u. Kunstvorstellungen d. alten Christen. Altona. 1825.—Didron, Histoire de Dieu. Paris. 1843.— Wessenberg, Die Christlichen Bilder. St. Gallen. 1845.—Menzel, Christliche Symbolik. Regensburg. 1856.—Hack, Der Christliche Bilderkreis. Schaffhausen. 1856.—Iameson, Legends of the Madonna. Изд. 3-е. London. 1864.—Iameson and Eastlake, The History of Our Lord. London. 1864.—Для восточнаго искусства: Didron, Manuel d'Iconographie Chrétienne. Paris. 1845.

почитаться переводъ послёдній, согласный съ Евангеліемъ (отъ Луки, I. 28-38). По древнѣйшимъ подлинникамъ не требуется, чтобъ Богородица была занята чтеніемъ или держала въ рукахъ книгу, и только по позднѣйшей редакцій, она читаеть открытую книгу, какъ мы видѣли на стр. 38. Богородица можеть сидѣть или стоять, Занадная иконографія знала переводы на колодиб и съ веретеномъ только въ періодъ искусства древне-христіанскаго, но, со времени отдѣленія ея отъ искусства Византійскаго, она ихъ забыла, и стала употреблять переводъ преимущественно съ книгою. Въ древнъйшихъ западныхъ изображеніяхъ Богородица, какъ и у насъ, или стоить или сидить, а не преклоняеть кольнь передь Ангеломъ, какъ это введено было на Западѣ потомъ, противъ исторической истины, потому что преклонять колѣна не было въ обычаяхъ Іудейскихъ 1). Беато-Анджелико Фьезолійскій (XV в.) выразиль вь кольнопреклоненіи Богородицы идею о ея смиреніи, какъ рабы Господней, и о сокрушеніи сердечномъ, съ какимъ она, будто исповѣдуясь въ грѣхахъ, преклонила колѣна передъ Архангеломъ, котораго иногда онъ ставить на одно колѣно, иногда же изображаеть стоящимъ на ногахъ передъ кольнопреклоненной Богородицею. Не смотря на искренность благочестиваго живописца, икона погрѣшаетъ въ религіозномъ смыслѣ, пизводя Царицу Небесную до сокрушающейся грѣшницы. Эта униженная поза противоръчить первобытному воззрънію древне-христіанскаго искусства, старавшагося придать Богородиць, въ моменть благовѣщенія, видъ торжественный, почему и изображалась она сидящею на престоль, какъ Царица; также изображали ее и древніе итальянскіе живописцы сидящею, а Архангель преклоняеть передъ нею кольна, напримъръ, на иконахъ Лоренцо Монако, Симона Мемми<sup>2</sup>). Но живописцы современные намъ, слёдуя позднёйшему католическому искусству, любятъ давать Богородицѣ въ благовѣщеніи колѣнопреклоненную позу, что распространяется и на Руси, благодаря авторитету Овербека и Шнорра, которыхъ рисунки для неразборчивыхъ изъ русскихъ живописцевъ замѣняютъ лицевой подлинникъ. У Овербека и Богородица и Архангелъ стоятъ на колѣняхъ другъ противъ друга. Между ними ваза съ лиліею. Это какъ бы колѣнопреклоненное чествованіе другъ друга, во время самого благовъстія. У Шнорра взять тоть моменть, когда Архангель только что подходить къ стоявшей уже на колѣняхъ Богородицѣ, занимавшейся чте-

<sup>2)</sup> Iameson, Legends of the Madonna. 1864. crp. 168-172.



<sup>1)</sup> Такъ напр. въ древнемъ рельсоъ на амвонъ Веронскаго Собора Богородица, еще безъ сіянія кругомъ головы, стоитъ передъ благовъствующимъ Ангеломъ: «è senza nimbo, ed in piedi secondo l'antica verità, non essendo stato uso Ebraico d'inginocchiarsi» — замъчаетъ Маффен, Verona illustrata, кн. Щ, гл. 3.

ніемъ. Застигнутая на молитвѣ, она въ смущеніи опускаеть правую руку съ книгою между колёнъ, а лёвою будто прикрываеть грудь, и обертывается къ подходящему Архангелу. Наивное движение рукъ, напоминающее Венеру Медицейскую и Книдскую, оскорбляеть чувство приличія, какъ остатокъ тѣхъ профанацій, которыми сопровождало этоть сюжеть западное искусство, начиная уже съ XVI в. Такъ напримѣръ, на одной фрескѣ въ Сузѣ благовѣствующій Ангель представлень вь видѣ амура, вь юношескомъ возрастѣ, съ лукомъ и стрёлою въ рукахъ, а кругомъ Богородицы суетятся маленькіе крылатые амурчики. Въ панданъ къ этому одинъ изъ современныхъ живописцевъ изобразилъ Богородицу въ моментъ благовъщенія въ видъ разряженной певесты, при которой явление Архангела должно соотвётствовать вѣжливому шаферу. Что въ современной живописи объясняется легковѣріемъ и кощунствомъ, то въ старомъ западномъ искусствѣ — наивностью фантазія, не руководимой преданіемъ и догматами. Такъ на одномъ изображенія Благовьщенія въ Грауденць, благовьствующій Архангель, какъ вьстникъ, является къ Богородицѣ съ письмомъ <sup>1</sup>).

Между старинными отклоненіями оть преданія заслуживають особеннаго вниманія изображенія Благовѣщенія еретическія и символическія. Еретическія имѣють цѣлью выразить ту мысль, что Дѣва Марія не зачала Спасителя въ своемъ тѣлѣ, но получила его въ младенческомъ видѣ съ Неба въ моментъ благовѣщенія. Это ученіе, довольно распространенное въ сѣверной Италія въ XIII в., встрѣчается между памятниками итальянского искусства, напримѣръ въ одномъ рельефѣ XIV в., распространенномъ въ снимкахъ Арунделева Общества.<sup>2</sup>). Богородица безъ сіянія на головѣ, сидитъ съ книгою въ рукѣ, позади ея какая-то дѣвица съ веретеномъ. Благовѣствующій Архангелъ, сопутствуемый двумя Ангелами, преклоняетъ одно колѣно. Къ Богородицѣ слетаетъ голубь, а выше его обнаженный Младенецъ-Христосъ, тоже безъ сіянія, поддерживается въ небесномъ пространствѣ, окруженный Херувимами.

Въ противоположность этому еретическому представленію, въ русской иконописи на иконахъ Благовѣщенія, Богородица изображается иногда съ Христомъ-Младенцемъ, начертанномъ на Ея чревѣ (напр. въ Московскомъ Благовѣщенскомъ Соборѣ), какъ бы въ ознаменованіе того, что воплощепіе Сына Божія мгновенно воспослѣдовало вмѣстѣ съ Благовѣщеніемъ.

Изображенія символическія основаны на ученів средневѣковыхъ Физіологовъ, или Бестіаріевъ, объ Единорогѣ, и Благовѣщеніе даже въ XVI в.

<sup>1)</sup> Menzel, Christliche Symbolik. II, crp. 517.

<sup>2)</sup> Didron, Société d'Arundel. Prospectus. Paris. 1858. Crp. 18.

иногда представлялось на западѣ подъ видомъ охоты за этимъ мистическимъ звѣремъ, подъ символомъ котораго разумѣлся самъ Інсусъ Христосъ. Четыре охотничьи собаки гонятся за нимъ—это символы Милосердія, Истины, Правосудія и Мира; Архангелъ въ видѣ охотника, но съ крыльями, трубитъ въ рогъ, а Единорогъ спасается на колѣняхъ сидящей Богородицы<sup>1</sup>). Какъ ни странно это затѣйливое изображепіе, но первоначальный поводъ къ нему въ символѣ Единорога мы встрѣтили уже и въ искусствѣ Византійскомъ, именно на одной изъ миніатюръ Лобковской Псалтыри IX в.

Западное искусство впослѣдствіи усвоило Благовѣщенію одну подробность, безъ которой обходится русская иконопись, и которая пе упоминается въ нашихъ подлинникахъ. Это лилія—символъ невинности и цѣломудрія. Или ее держитъ въ рукахъ Архангелъ, или она стоитъ въ вазѣ между благовѣствующимъ и Богородицею. Древнѣйшіе мастера на западѣ, до XIV включительно, не вмѣняли еще въ необходимость внесеніе этой подробности въ Благовѣщеніе, и часто писали этотъ сюжетъ безъ лиліи.

Наконецъ въ заключеніе падобно упомянуть объ одной существенной особенности въ изображеніи этого событія. Это—обычай принятый въ русскомъ искусствѣ, раздѣлять этотъ сюжетъ на двѣ отдѣльныя иконы, помѣщаемыя поодиночкѣ на обѣихъ половинкахъ царскихъ дверей. Это обычай очень древній. Такъ раздѣляются иногда обѣ фигуры на древнихъ миніатюрахъ, по обѣ стороны текста; такъ раздѣлены онѣ на тріумфальной аркѣ въ упомянутой Падуанской церкви, расписанной Джіотто и его учениками (Madonna dell' Arena).

— Цѣловапіе Елисаветы. По древнѣйшимъ изображеніямъ на греческихъ миніатюрахъ этотъ сюжетъ представляется одинаково: обѣ святыя женщины, встрѣчаясь на крыльцѣ или у дверей зданія, другъ друга обнимаютъ. Иногда Богородица стремительно бросается въ объятія Елисаветы. Такъ изображается это событіе и въ русской иконописи, съ которой очень часто согласуется въ этомъ и западная, напримѣръ, въ знаменитой картинѣ Альбертинелли (конца XV в.)<sup>2</sup>). Но западное искусство уже рано стало и отклоняться отъ древняго преданія, изображая Елисавету на колѣняхъ. Такъ представилъ ее Джіотто на деревянной иконѣ: Елисавета, падши передъ Богородицею на колѣни, протягиваетъ къ пей въ объятія <sup>8</sup>). Эту же позу Елисаветы удержали и новѣйшіе руководители русскихъ живописцевъ, Овербекъ

<sup>3)</sup> Во Флорентійской Академіи Художествъ, изъ храма Св. Креста.



<sup>1)</sup> Iameson, Legends of the Madonna. Стр. 170—171. Подобное изображение можно видъть въ Христіанскомъ Музев Академіи Художествъ въ Петербургъ.

<sup>2)</sup> Во Флорентійской Галлереѣ Uffizi.

и Шнорръ; сверхъ того послёдній изъ нихъ--не совсёмъ удачно, заставнять Елисавету такъ протянуть свои руки, что она будто не привётствуетъ приходящую, не стремится обнять ее, а отгоняетъ Ее отъ Себя.

- Рождество Інсуса Христа. Описаніе въ русскихъ подлинникахъ приведено уже выше на стр. 34 и 31-32, гдѣ было обращено вниманіе и на осложнение этого предмета, присовокуплениемъ къ нему Поклонения Волхвовъ. Изъ соединенія этихъ двухъ сюжетовъ на одной иконѣ надобно заключить, что наша иконопись придерживалась того преданія, что пришествіе Волхвовъ непосредственно следовало за Рожденіемъ Спасителя. Тоже явствуеть и изъ миніатюръ Ватиканскаго Менологія, въ которыхъ Поклоненіе Волхвовъ, хотя отделено отъ Рождества, но помещено подъ 25-мъ Декабря. По преданіямъ католическимъ, пришествіе Волхвовъ, или Царей, совершилось значительно послё, когда уже Предвёчный Младенецъ подросъ, и сверхъ того самое празднество Поклоненія Царей отнесено къ 6-му Января, будучи сближено съ идеею о Богоявлении (Ософансиа). Съ поклонениемъ Волхвовъ новорожденному Христу по нашимъ подлинникамъ соединяется поклоненіе пастырей, которое по Евангелію предшествуеть прибытію Волхвовъ. Потому въ Ватиканскомъ Менологіи, при Рождествѣ присутствують одни пастыри. О вертепѣ было уже сказано на стр. 32-ой. Искусство западное усвоило Рождеству не пещеру, а зданіе, иногда развалину великолѣпныхъ античныхъ палатъ. Хотя въ Евангеліи не сказано о присутствіи вола и осла при ясляхъ; однако эта подробность, идущая оть древнѣйшихъ временъ и свято сохраняемая въ русскихъ подлинникахъ, основана на текстахъ Пророка Исаін: «позна воль стяжавшаго и, и осель ясли господина своего» (I, 3), и Пророка Аввакума: «посреди двою животну познанъ будеши» (Ш, 2). Въ западномъ искусствѣ уже съ XV в. эта особенность въ изображении Рождества стала опускаться. Что касается до лежащей Богородицы и до присутствія бабы Соломен съ купѣлью; то на западѣ уже и въ XIV в. эти подробности не наблюдались, съ чёмъ, какъ мы видёли, согласуются и наши позднъйшіе, исправленные подлинники. Было уже замъчено о неприличномъ обычаѣ полагать Христа-Младенца на землю; Марія стоить тогда на колѣняхъ, часто и Іосифъ. Иногда оба сидять. Древнее искусство и наша иконопись изображають Младенца спеленутымъ; католическое искусство-не только распеленутымъ, но часто и обнаженнымъ. Иногда новорожденному поклоняются Ангелы, вногда, по игривости католической фантазія, они играють на инструментахъ и даже плящутъ.

Любопытно обратить вниманіе на то, какъ изображается въ этомъ событіи Іосифъ. По русскимъ подлинникамъ, онъ сидитъ въ задумчивой позѣ, какъ бы не видя совершающагося. Таже мысль, но уже съ неприличною наивностью выражена на одномъ древне-нѣмецкомъ изображеніи Рождества, гдѣ Іосифъ представленъ спящимъ (1250—1350 г.)<sup>1</sup>). Чтобъ дать ему какое нибудь занятіе, иногда изображается онъ подходящимъ къ яслямъ съ фонаремъ, что не всегда бываетъ удачно, такъ какъ событіе достаточно можетъ быть освѣщено сіяніемъ Младенца и Ангеловъ. Иногда, какъ въ знаменитой «Ночи» Корреджіо, онъ хлопочетъ около осла. Если съ одной стороны западное искусство, или по наивности безцеремонно обходится съ Іосифомъ, или даже намѣренно его удаляетъ отъ участія въ общемъ ликованіи и поклоненіи, которымъ окружается новорожденный Спаситель; то съ другой стороны оно удостоиваетъ его высочайшей почести, изображая его съ Христомъ-Младенцемъ на рукахъ, и такимъ образомъ возлагая на него священное призваніе Богоматери — быть земнымъ престоломъ Небесному Царю.

---Крещеніе. По русскимъ подлинникамъ: «Христосъ въ Іорданѣ стойть нагой, безь одѣяній, голову преклониль Предтечѣ. Гора празелень. Съ правой стороны преклонился къ Нему Предтеча: рукою правою крестить, а лѣвая молебна, на небо персты простерты, и самъ зрить на небо. Передъ нимъ стоять Ангелы. Одинъ Ангелъ держить бѣлую ризу; на немъ риза багоръ, исподъ лазорь. Другой Ангелъ держитъ ризу багоръ, а на немъ риза киноварь, исподъ празелень. Третьяго Ангела мало видъть; а всѣ преклонились ко Христу. Изъ облака Духъ Святой какъ бы въ Іоаннову десницу направляется. Самъ Христосъ рукою благословляетъ Іорданъ, а другою нёсколько прикрылъ свое тёло. На Предтечё риза санкиръ дичь. исподъ козлятина мохната съ черниломъ; самъ босъ. Во Іорданѣ двѣ рыбы: одна идеть вверхъ, а другая къ землѣ. Отъ Господа Саваова исходитъ Духъ Святый трисіяненъ на Христа. У Господа Саваова свитокъ, а въ немъ писано: «сей есть Сынъ Мой возлюбленный, о Немъ же благоволихъ». Кромѣ рыбъ, на древнихъ нашихъ иконахъ Крещенія въ водѣ пишется одна, а иногда и двѣ человѣческія фигуры, какъ, напримѣръ, въ лицевомъ Подлинникѣ гр. Строганова. Одна фигура должна означать олицетвореніе Іордана, какъ мы видёли уже выше на Равеннской мозаикѣ V-го в.; двѣ фигуры означають или Море и Іордань, или дві ріки Іорг и Данг, какъ оні иногла одицетворяются на Византійскихъ миніатюрахъ. Въ греческомъ подлинникъ Діонисія сказано: «Ниже Предтечи, въ Іорданъ, нагой человъкъ, легь поперекъ, со страхомъ озирается назадъ на Христа; держитъ вазу, изъ которой льется вода. Около Христа рыбы». — Ясно, что этоть обнаженный человѣкъ, удаляющійся въ страхѣ — самъ Іорданъ. Его присут-

<sup>1)</sup> Въ Кёльнскомъ Музев (№ 2).

ствіе вмѣстѣ съ олицетвореніемъ моря объясняется текстомъ Псалтыри: «что есть море, яко побѣгло еси, и тебе, Іордане, яко возвратился еси вспять» (113,3); и въ другомъ мѣстѣ: «видѣша тя воды, Боже, видѣша тя и убояшася» (76,16). На Авонской Горъ встръчаются иконы Крещенія съ зміями въ водѣ, около камня, на которомъ стоитъ Христосъ. Это соотвѣтствуеть тексту Псалтыри: «ты стерль еси главы зміевь въ водѣ» (73, 13). Что же касается до рыбъ, то онѣ, по древне-христіанской символикѣ, должны означать будущихъ Христіанъ, сопричастившихся Христу въ таинствѣ Крещенія. Между стѣнною живописью катакомбъ Понтіана есть нѣсколько изображеній, относящихся не къ древне-христіанскому, а уже ко второму періоду иконописнаго преданья. Изъ нихъ одно имбетъ предметомъ Крещеніе. Въ рѣкѣ нѣтъ ни рыбъ, ни олицетвореній въ видѣ человѣческихъ фигуръ. но по берегу къ водамъ Іордана подходить олень, соотвётственно тексту Псалма: «Имже образомъ желаетъ елень на источники водныя: сице желаеть душа моя къ тебѣ, Боже» (40, 2). Слѣдовательно — это тоже символическое представление христіанской души, жаждущей крещенія. Потому на древнихъ купѣляхъ изображались олени. — Западное искусство уже съ XIV в. стало устранять изъ Крещенія символическіе знаки. У насъ олицотвореніе Іордана въ этомъ сюжетѣ еще господствуеть въ XVII в., но въ толковые подлинники уже не вошло. Наконецъ въ позднѣйшее время русская иконопись обходится въ иконахъ Крещенія и безъ рыбъ, и безъ олицетвореній.

Самый важный пункть въ этомъ сюжетъ касается самаго способа въ обрядѣ Крещенія, то, есть, въ поливаніи или погруженіи. Уже замѣчено выше, что восточный обрядъ погруженія господствуеть и на западѣ, даже до XII в.. Въ изображенияхъ Крещения этотъ обрядъ выражается вопервыхъ, тѣмъ, что Христосъ стоитъ въ водѣ глубоко погруженъ, не только по поясъ, какъ онъ представленъ въ упомянутой стѣнной живописи катакомбъ Понтіана, но даже почти по шею, какъ изображается на Византійскихъ миніатюрахъ, напримѣръ въ Лобковской Псалтыри IX в. Вовторыхъ, Предтеча не поливаеть на Христа воду, а только возлагаеть на Его главу свою десницу, какъ это опредѣлительно и сказано въ Греческомъ подлинникѣ Діонисія: «его, т. е. Предтечи, десница на главѣ Христа», и какъ это представлено на упомянутомъ изображении катакомбъ Понтіана. Ясно, слѣдовательно, что изображение Христа стоящимъ въ Іорданѣ только по колѣна или даже по щиколки — есть изображение католическое, соотвѣтствующее обряду поливанія. Только при такой постановкі обнаженной фигуры оказывается необходимость препоясанія, которое, приличія ради, сильно распространено на новѣйшихъ иконахъ. Впрочемъ, эта лишняя подробность могла

12\*

быть введена и въ слёдствіе нейскусности нашихъ старинныхъ иконниковъ, которые наивно писали на водахъ Іордана обнаженную фигуру Христа не погруженною, а будто чудесно держащеюся на поверхности. Эта странность произошла отъ неумѣнья воспроизвести древнѣйшіе оригиналы, въ которыхъ погруженное въ Іорданъ тѣло просвѣчиваетъ сквозь прозрачную воду; и такимъ образомъ, не понявъ прозрачности и игры свѣта, иконописцы обнаружнии всю фигуру, поставивъ ее на поверхности водъ.

По русской иконописи, Крещеніе Спасителя, какъ великое таинство, окружено только символами и святостью. Событіе совершается таинственно и уединенно, недоступно для постороннихъ свидѣтелей. Присутствуютъ только три Ангела; въ изображении катакомбъ Понтіана — даже только одинъ Ангелъ, а на мозанкъ Равенискаго Баптистерія — ни одного. Впрочемъ, Византійское искусство въ этомъ отношенія следовало двумъ переводамъ: по одному, принятому русскою иконописью, при крещеніи не допускаются посторонніе свидѣтели, по другому — допускаются, какъ это можно видѣть въ Менологіи императора Василія (989—1125 г.), подъ 6 января. Спаситель въ водѣ по самую грудь, но такъ что очеркъ всей его фигуры видится сквозь воду. Направо отъ зрителя два Ангела держать ризы; налёво Предтеча, наложиль правую руку на голову Спасителя. Всё эти четыре фигуры въ вѣнцахъ сіянія; но позади Предтечи стоятъ еще двѣ мужскія фигуры. Это посторонніе свидѣтели; потому что ихъ головы не окружены сіяніемъ святости. Этотъ переводъ съ посторонними лицами особенно развить въ искусствѣ западномъ, которое, изыскивая средства заинтересовывать новизною въ изображения Евангельскихъ событий, нашло сообразнымъ для своихъ цёлей окружить Крещеніе Спасителя свидётелями и зрителями, болье или менье равнодушными участниками совершающагося событія. Едва ли нужно объяснять, какъ неловко подслужелось искусство въ этомъ случаѣ; но слѣдуетъ упомянуть, что толпѣ свидѣтелей и зрителей Рафаэль<sup>1</sup>) думалъ дать особенную мысль, сгруппировавъ ихъ около Христа, а Предтечу окруживъ Ангелами. Такимъ образомъ Христосъ стоитъ на сторонѣ грѣшнаго человѣчества, тогда какъ Его Предтечѣ служать и поклоняются Ангелы, То есть: икона съ своимъ таинствомъ затушевывается историческою картиною, выражающею личныя тенденціи художника; точно также, какъ въ Ночи Корреджіо Рождество Христово послужило только поводомъ для группы фигуръ, постановленныхъ въ поэтическомъ ландшафтѣ, и для троякаго освѣщенія.

Руководители современныхъ русскихъ живописцевъ, Шпорръ и Овер-

<sup>1)</sup> Въ Ватиканскихъ Ложахъ, въ Римъ.

бекъ, изображаютъ Крещеніе сообразно съ поздиѣйшимъ католическимъ искусствомъ. У Шнорра Христосъ стоитъ въ водѣ ниже колѣнъ; ладони сложилъ по-католически; препоясанъ. Налѣво отъ зрителя три Ангела; направо Предтеча поливаетъ на голову Христа воду изъ сосуда. Позади Предтечи зрители. У Овербека при Крещеніи тоже присутствуютъ посторонніе свидѣтели.

- Тайная Вечеря. Съ древнѣйшихъ временъ въ Византійскомъ искусствѣ изображается двояко: или какъ историческое событіе, и тогда Христось и Апостолы возлежать кругомь овальнаго стола, при чемъ юный Іоаннъ покоится на лонѣ своего божественнаго учителя; напримѣръ, въ Греческомъ Евангеліи не позднѣе IX в., въ Петербургской Публичной Библютекь; или — какъ прообразование Таинства Евхаристи, и тогда Христосъ изображается дважды подъ сѣнію жертвенника: шести подходящимъ къ нему Апостоламъ даетъ онъ хлѣбъ, а другимъ шести — вино изъ сосуда; какъ наприм'єръ, въ Греческой Псалтыри Лобкова. И тотъ и другой переводъ встричаемъ въ древне-русскомъ искусстви, напримиръ, въ миніатюрахъ Углицкой Псалтыри 1485 г., въ Петербургской Публичной Библотекѣ. Символическій способъ представленія этого сюжета, то есть, переводъ съ дважды изображаемымъ Спасителемъ, въ древне-русскомь искусств господствуеть, составляя существенную принадлежность олгаря, какъ святилища, гдѣ совершается таинство, изображаемое на этой иконѣ. Сначала этоть сюжеть украшаль восточную стёну олтаря, то есть, абсиду, ели конху, какъ это мы видёли уже на мозаикахъ Кіевскихъ храмовъ XI в. Потомъ онъ занялъ мѣсто на сѣни надъ Царскими вратами, какъ предписывается это Русскимъ подлинникомъ, и какъ это было принято въ храмахъ Новгородскихъ и Московскихъ. Что касается до Греческаго подлинника Діонисіева, то онъ предписываеть изображать этоть сюжеть только исторически, то есть, Христа съ Апостолами за трапезою, и при томъ уже не возлежащаго, а сидящаго. Это — очевидное подповление.

На Западѣ былъ въ употребленіи тоже двоякій способъ представленія Тайной Вечери, историческій и мистическій. Въ Италіи уже въ XIV в. этотъ предметъ изображался исторически, какъ это можно видѣть на фрескѣ, приписываемой Джіотто, по скорѣе его школы, въ трацезной залѣ бывшаго Францисканскаго монастыря при храмѣ Св. Креста (нынѣ ковровая фабрика), во Флоренціи. За длиннымъ и узкимъ столомъ, а не за круглымъ, какъ принято въ Русской иконописи — сидятъ Апостолы, по сторонамъ Спасителя, на лонѣ котораго возлежитъ юный Іоаннъ; по другую сторону стола, отдѣльно отъ прочихъ, сидитъ Іуда, опуская кусокъ хлѣба въ блюдо. Христосъ поднялъ правую руку, благословляя католическимъ сложеніемъ пер.

стовъ, и какъ бы извѣщая объ имѣющемъ совершиться; потому что Апостолы приходять въ смущение: одни поражены, другие опечалены: такъ что въ этой фресть уже предсказывается та великая драма, которую впоследствія создаль Леонардо-да-Винчи въ своемъ знаменитомъ произведенія. Всѣ фигуры писаны en face, кромѣ Іуды, которому данъ невзрачный и пошлый профиль хитраго и низкаго человѣка. — Мистически изобразилъ это событие Беато-Анджелико Фьезолийский, въ XV в. 1) Восмеро Апостоловь силять за столомъ, постановленнымъ глаголемъ, и въ молитвенномъ благоговьни ожидають Причащения; между тыть какъ Христосъ, проходя по другую сторону стола съ сосудомъ съ облатками, даетъ одну изъ нихъ вкусить юному Іоанну. По одну сторону стоять на коленяхъ четверо Апостоловь, по другую, тоже на коленяхъ Богородица. Какъ монахъ и католикъ, Беато-Анджелико перевелъ на католические нравы древне-христіанскій сюжеть, придавь ему сентиментальный оттёнокь и произвольное толкованіе соприсутствіемъ Богородицы. — Впослѣдствіи представленіе историческое, по ходу Западнаго искусства, должно было взять перевѣсъ надъ мистическимъ. Доменико Гирландайо<sup>9</sup>), Рафаэль<sup>8</sup>), Леонардо-да-Винчи<sup>4</sup>), трактовали этотъ предметъ исторически. Только въ помѣщеніи Іуды отдѣльно отъ прочихъ Апостоловъ, по другую сторону стола, они слѣдовали наивному взгляду ранней эпохи. Для драматическаго эффекта, который имълся цълю у Леонардо-да-Винчи, сообразнъе было бы помъстить измънника въ толпъ взволнованныхъ учениковъ. Не смотря на громадныя достоинства этого великаго произведенія, о которыхъ здѣсь не мѣсто распространяться, фигура Іуды составляеть его слабую сторопу. За чёмъ было надълять его безобразіемъ, жестокостью и подлостью, именно качествами, менье всего пригодными измынь и предательству, которыя дыйствують вкрадчивостью, ловкостью и даже любезностью? — Эту простую истину съ свойственнымъ ему геніальнымъ тактомъ отлично выразилъ Рафаэль, прикрывъ пагубные замыслы Іуды внёшнимъ благоприличіемъ, рёшительностью и обширнымъ умомъ, который въ моментъ предательства дѣлаетъ измѣнника героемъ темнаго событія.

Въ новѣйшей русской иконописи распространенъ способъ представленія этого сюжета историческій, въ драматической обстановкѣ взволнованныхъ учениковъ, еще со временъ школы Симона Ушакова, изъ которой

<sup>1)</sup> Въ Академіи художествъ, во Флоренціи.

<sup>2)</sup> Въ трапезной Доминиканскаго монастыря Св. Марка, во Флоренціи.

<sup>3)</sup> Въ трапезной женскаго монастыря Св. Онофрія (нынѣ Египетскій музей), во Флоренціи.

<sup>4)</sup> Въ трапезной монастыря Мадонны Delle Grazie, въ Миланѣ.

вышли гравюры Страстей Господнихъ, обыкновенно украшающія рукописи Апокрифическаго Евангелія, начала XVIII в. Впосл'єдствій у насъ особенно полюбилось знаменитое произведеніе Леонардо-да-Винчи, мелкія копіи и неудачныя подражанія котораго разс'єяны по вс'ємъ концамъ нашего отечества.

Шнорръ въ своей лицевой Библіи хотѣлъ возвратить этотъ сюжетъ къ его древнему мистическому виду. У него Спаситель, стоя на ногахъ, правою рукой даетъ хлѣбъ падшему на колѣна Іоанну, и въ лѣвой держитъ сосудъ съ виномъ. Позади около стола сидятъ и стоятъ прочіе Апостолы.

— Воскресеніе Іисуса Христа. Древнѣйшій способъ представленія этого событія въ искусствѣ Византійскомъ, удержанный и въ русской иконописи до позднѣйшаго времени — это *Сошествіе Христа въ Адъ*. До IX в., какъ свидѣтельствуетъ Лобковская Псалтырь, Адъ представлялся въ видѣ античнаго божества: на ниспровергнутой навзничь фигурѣ его стоитъ Спаситель, извлекая изъ подъ его власти Адама, Евву, Царей Давида и Соломона и Іоанна Предтечу. Впослѣдствіи, въ миніатюрахъ начиная съ Х в., Христосъ стоитъ не на олицетвореніи Ада, а на вереяхъ, положенныхъ накрестъ. Въ рукѣ держитъ крестъ, сначала четвероконечный, а потомъ шестиконечный (напримѣръ, въ Ватопедской Псалтыри, съ подписью 1213 г.) — замѣну древнѣйшаго знаменія побѣды съ монограммою Христа, временемъ царя Константина (labarum).

Представление воскрешающаго Христа вылетающимъ изъ отверзтаго саркофага или ящика — позднѣйшее изобрѣтеніе западнаго искусства, не согласное съ обычаями первыхъ вѣковъ Христіанства, ни съ свидѣтельствами древныйшихъ памятниковъ. По миніатюрамъ греческихъ Псалтырей-Лобковской и Барберинской, Христа спеленутаго несуть погребать въ пешеру съ низенькою дверью. Въ этой пещеръ стоялъ саркофагъ такъ, чтобъ погребенная фигура оставаласъ въ стоячемъ видѣ, какъ это изображено на греческомъ рельефѣ IX в. въ Луврѣ (смотр. стр. 67); или же, какъ на одномъ изъ изображеній такъ называемыхъ Корсунскихъ врать въ Суздаль (см. выше), саркофагъ Спасителя стоялъ въ низенькой пещерѣ, со свода которой спускалась лампа. Остатокъ того же преданія сохранился на греческой Плащаниць митрополита Фотія († 1431 г.), въ Дворцовой Вознесенской церкви села Коломенскаго. Дъйствіе происходить въ пещеръ. Позади лежащаго тѣла Спасителева сдѣлана дверь подъ овальною аркою, подъ которою привѣшена лампада. На древнихъ диптихахъ гробъ Спасителя изображается въ видѣ небольшаго храма, у дверей котораго сидить Ангель. Такимъ образомъ, христіанская древность не даетъ повода къ изображенію саркофага съ возлетающимъ надъ нимъ Спасителемъ, на открытомъ пространствѣ, и съ воинами вокругъ саркофага. Пещера была слишкомъ тѣсна аля этого событія, и стража находилась не у саркофага, а при дверяхъ пещеры, заваленныхъ кампемъ. Воскресеніе, изображаемое въ видѣ возлетающаго Спасителя, сюжеть, не согласный съ преданіями<sup>1</sup>), столько же погрѣшителенъ п въ художественномъ отношеніи; потому что идея его рѣшительно не исполнима, и особенно противорѣчитъ развитымъ средствамъ искусства, уже воспитаннаго изучениемъ природы. Таинство воскресения прелметь вообще недоступный ни кисти, ни рёзцу. Еще возможно было изображать воскресающихъ людей на Страшномъ Судѣ, то въ борьбѣ жизни съ обуявшею ее смертью, какъ изобразилъ Микель-Анджело въ Сикстинской Капедль, то въ радостномъ пробуждения силь отъ въковаго усыпления, какъ это отлично представилъ Лука Синьорелин, XV в., въ соборѣ Орвіэтскомъ. Но какое выражение придать возлетающему изъ гроба Спасителюстрогое и суровое или радостное? Какое дать воскресающему тЕло --- воздушное и просвѣтленное или исполненное энергической жизненности, съ крѣпкими мышцами, цвѣтущее здоровьемъ? Вдаться ли художнику въ мечтательный мистицизмъ или писать съ натуры обнаженную фигуру, высоко поднявшуюся надъ четвероугольнымъ ящикомъ? — Древне-христіанское искусство не дало рѣшенія этимъ вопросамъ, окруживъ великое событіе таянственностью. На упомянутомъ уже греческомъ рельефѣ IX в. (въ Луврѣ), Мироносицы видять только слѣды воскресшаго, въ оставленныхъ въ гробу свитыхъ пеленахъ, на которыя имъ указываетъ Ангелъ. По другому переводу, на диптихѣ изъ слоновой кости. V пли VI в., въ Мюнхенскомъ музећ, Ангелъ сидить у закрытыхъ дверей гроба, сдѣланнаго въ видѣ храма, и благословляеть подошедшихъ къ нему Мироносицъ; между темъ какъ самъ Спаситель, юная безбородая фигура, съ горы подъемлется на небо за правую руку десницею Бога Отца<sup>2</sup>). — Какъ этимъ рельефомъ, соединяющимъ Воскресеніе съ Вознессніемъ, такъ и Византійскимъ переводомъ Сошестоя во Адъ, замѣняющимъ Воскресеніе, выражается та мысль, что спасительная побѣда жизни надъ смертію, это великое воскресеніе духа, совершилось не черезъ три дня, а тотчасъ же, какъ Спаситель испустиль духь свой. На Мюнхенскомь рельефь Онь возносится кь Отцу на небо, въ Византійско-русскихъ переводахъ Онъ нисходитъ во адъ, чтобы совершить свое призвание Побѣдителя надъ смертию.

Въ Италіи въ XIV в. Воскресепіе изображалось еще въ видѣ Сошествія во адъ, какъ напримѣръ, на знаменитой икопѣ Страстей Господнихъ

<sup>1)</sup> Объясненіе этихъ преданій см. у Молана, De Historia SS. Imaginum. Стр. 460.

<sup>2)</sup> Рисунокъ см. у Прохорова въ Христ. Древн. И, № 6.

Дуччіо Буонъинсенья (1310 г.), въ Сіенскомъ соборѣ. Спаситель, стоя на Адѣ, олицетворенномъ въ видѣ чудовища, обращается къ Адаму, позади котораго стоятъ Евва и праотцы. Сокрушенныя вереи низвергаются. Подобнымъ же образомъ представлялъ Сошествіе во адъ и Беато-Анджелико, въ XV в.

У насъ стало входить въ употребленіе Воскресеніе съ возлетающимъ Христомъ съ конца XVII в., и въ настоящее время сильно распространено. Между старинными гравюрами Страстей Господнихъ, украшающими Русскія рукописи того же названія, принять уже этотъ позднѣйшій, западный переводъ. Впрочемъ выходящій изъ саркофага Христосъ допускался въ нашей иконописи и раньше, по какъ эпизодъ Сошествія во адъ. Напримѣръ, на иконѣ въ ризницѣ Троицкой Сергіевской Лавры, вкладъ 1645 г. (№ 180), Спаситель изображенъ дважды: сначала онъ выходитъ изъ саркофага; потомъ стоитъ на вереяхъ адскихъ вратъ, одною рукою извлекая изъ ада Адама, а въ другой держа длинный шестиконечный крестъ.

Изъ новѣйшихъ руководителей русскихъ живописцевъ, Шнорръ слѣдуетъ позднѣйшему переводу: у него Спаситель вылѣзаетъ изъ саркофага, становясь одною ногою на его окраину; а Овербекъ, хотя и не хочетъ замѣнять Воскресенія Сошествіемъ во адъ, но старается держаться древнихъ обычаевъ: у него Спаситель не вылетаетъ и не вылѣзаетъ изъ саркофага, а выходитъ изъ дверей гроба. Противъ сидитъ ангелъ. По одну сторону низвергнутые воины, по другую — издали приближаются Мироносицы.

Въ Греческомъ подлинникѣ Діонисія отличается уже Сошествіе во адъ отъ Воскресенія. Первый сюжеть во всемъ сходенъ съ Русскими переводами Воскресенія, а послѣдній, можетъ быть, далъ нѣкоторыя подробности рисунку Овербека. Вотъ самое описаніе у Діонисія: Гробъ полуоткрытъ; два Ангела, одѣтые въ бѣломъ, сидятъ по сторонамъ его. Христосъ попираетъ ногами камень, которымъ былъ прикрытъ гробъ. Правою рукою благословляетъ, въ лѣвой держитъ знамя съ золотымъ крестомъ. Внизу воины убѣгаютъ, другіе пали на землю, будто мертвые. Вдали приближаются Мироносицы».

— Сошествіе Св. Духа<sup>1</sup>). Мы уже встрѣчали этотъ сюжетъ и на мозаикѣ Св. Софіи Константинопольской VI в., и въ древнихъ греческихъ миніатюрахъ, напримѣръ, въ Евангеліи не позднѣе IX в., въ Петербургской Публичной Библіотекѣ, въ Григоріи Богословѣ IX в., въ Парижской Публичной Библіотекѣ. Этотъ сюжетъ въ Софійскомъ храмѣ подчиненъ архитектурнымъ условіямъ свода и фонаря, гдѣ онъ изображенъ. Апостолы по-

<sup>1)</sup> Слич. у Прохорова объ изображенияхъ этого сюжета, въ Христ. Древн. I, N 10.

мѣщены кругомъ на спускахъ. Въ древнихъ миніатюрахъ, какъ въ нашей иконописи, Апостолы размѣщаются полукругомъ, какъ бы въ зданіи съ куполомъ, или подъ полукуполомъ абсиды. Кромѣ Апостоловъ, по древнимъ переводамъ, непремѣнно присутствуеть при этомъ событів и народъ, согласно съ текстомъ Дѣяній Апостольскихъ: «снидеся народъ и смятеся... дивляхуся вси и чудяхуся, глаголюще другъ ко другу» в проч. (II, 6--7). Народъ стояль какъ бы внѣ того зданія, гдѣ пребывали Апостолы, отдѣляясь отъ нихъ архитектурными линіями, или по сторонамъ, или внизу, подъ ногами Апостоловь, подъ аркою, соответствующею двери, открытой наружу. Въ русской иконописи и по нашимъ подлинникамъ, какъ уже замѣчено выше, вмёсто толпы народа, помёщается символическая фигура въ царственномъ одбянія. Также в по греческому подлиннику Діонисія: «Зданіе. Двьнадцать Апостоловъ сидять кругомъ. Подъ ними небольшой сводъ, въ которомъ находится старый человѣкъ, въ рукахъ держитъ убрусъ съ двѣнадцатью свитками; на головѣ его царскій вѣнецъ. Надъ нимъ надинсано: *Міръ* (Ко́оµос). Вверху Духъ Святой въ видѣ голубиномъ. Кругомъ великій свѣтъ. Двѣнадцать огненныхъ языковъ отъ Голубя нисходять на Апостоловъ». Символъ Міра такъ толкуется въ нашихъ подлинникахъ: «Что есть: сёдяй человёкъ, старостію одержимъ, въ мѣстѣ темнѣ, риза на немъ червлена, вѣнецъ царскій на главь его, въ рукахъ своихъ имья убрусъ быль, а въ немъ двенадцать свитковъ? Толкъ сему: Человѣкъ глаголется Becs Mips 1), а еже старостію одержимъ-Адамовымъ грѣхопаденіемъ, а еже въ мѣстѣ темнѣ-міръ весь въ невѣріи бяше прежде; риза же червлена — приношеніе кровныхъ жертвъ бѣсовскихъ; вѣнецъ же царскій на главѣ его, понеже убо царствоваше тогда въ мірь грыхъ; а еже въ рукахъ имыя убрусъ быль, въ немъ же двѣнадцать свитковъ, сирѣчь — Апостоли ученіемъ своимъ весь міръ просвѣтиша».

Западная иконографія существенно отличается въ этомъ предметь отъ Восточной въ помѣщеніи между Апостолами Богородицы, и притомъ на первомъ мѣстѣ, въ самой срединѣ. Таково, напримѣръ, изображеніе на одной изъ миніатюръ упомянутаго уже выше Молитвенника Жана Фукѐ (у Брентанно во Франкфуртѣ на Майнѣ). Католики этотъ западный переводъ основываютъ на текстѣ Дѣяній Апостольскихъ: «сіи вси бяху терпяще единодушно въ молитвѣ и моленіи, съ женами и Маріею Матерію Інсусовою, и съ братіею его» (I, 14). Дальнѣйшее развитіе этого текста повело художниковъ къ размноженію лицъ обоего пола, помѣщаемыхъ безо всякаго по-

<sup>1)</sup> Соотвѣтственно древнѣйшимъ текстамъ Св. Писанія, въ которыхъ греч. хо́сµос переводится не просто *міръ*, но *еесь міръ*.

рядка въ толпѣ Апостоловъ: такъ что Шнорру дало это поводъ превратить священное собраніе въ какое-то сонмище квакровъ или другихъ сектантовъ, которые собрались въ зданіи подъ колоннами: кто сидитъ, кто стоитъ, иной идетъ; кто съ книгою, кто безъ книги. Между мущинами виднѣются и женщины.

— Успеніе Пресвятой Богородицы. Изображеніе этого событія и другихъ съ нимъ соприкосновенныхъ основано на апокрифическомъ сказаніи, которое въ русскихъ памятникахъ 1) встрѣчается въ такомъ видѣ: «И преставися (Богородица) Августа въ 15-й день, въ недблю (т. е. въ воскресенье) въ часъ 3-й дни. На святое же п честное преставление ея сниде къ Ней Богъ нашъ, Сынъ Ея, Інсусъ Христосъ, и рече: «Мати моя Марія, взыди на небо и вниди въ радость неизреченныя Моея славы божественныя, и царствуй со мною во вѣки». И принятъ своима рукама пречистую Душу Ея. Снидоша же ся на преставление Ея вси Апостоли на облациях. И понесоша Ее въ Гефсиманію. Жидовинз же нѣкто, именемъ Афвоній дерзостію прискочивь къ одру, хотя одръ низринути съ тѣломъ Пречистыя на землю. И абіе Ангелъ отстче руцѣ его и отпасти сотвори. И паки вѣровавъ и нарече Богородицу, и Петромъ исцѣленъ бысть. И тако положиша Ее во гробѣ въ Геосиманіи. Оома же единъ, по Божію смотрѣнію, оста и не бѣ ту съ ними. И по трехъ днехъ пріиде имый поясъ Пресвятыя Богородицы. И роптаху на него Апостоли, яко не успѣ пріити на преставленіе Святыя Богородицы и на погребение, яко же и по воскресении Христовъ. Онъ же рече имъ: «Егда и азъ восхищенъ бысть на облацѣхъ, и видѣ Святую Богородицу грядущу во врата небесныя со множествомъ Ангеловъ, и даде ми поясъ и благословение свое». И показа имъ поясъ Ея. Они же, видѣвше поясъ Пресвятыя Владычицы Богородицы, цѣловавше его, и шедше отверзоша гробъ, еже поклонитися, и не обрѣтоша святаго тѣлеси Ея, токмо погребальная. И отъ сего разумѣша, яко съ плотію Пречистая Богомати взыде на небо, и царствуетъ во вѣки вѣковъ».

Это сказаніе послужило основою слёдующимъ изображеніямъ: собственно Успенія Богородицы, душу которой, въ видё младенца, принимаеть самъ Інсусъ Христосъ; — прибытія Апостоловъ на преставленіе Богородицы на облакахъ; — чуда съ Жидовиномъ, — врученія Богородицею своего пояса Апостолу Өомѣ; — вознесенія Богородицы на небо вмѣстѣ съ тѣломъ, и наконецъ — коронованія Богородицы. Изъ этихъ моментовъ, Успеніе принято иконографіею Восточною, а Вознесеніе — Западною. Впрочемъ первоначально на Западѣ тоже былъ только одинъ переводъ этого событія, то-есть

<sup>1)</sup> По сборнику XVII в., принадлежащему мнѣ.

Успеніе, потомъ его стали дополнять Вознесеніемъ; потому, напримѣръ, между миніатюрами въ упомянутомъ Молитвенникѣ Жана Фукѐ помѣщены оба перевода: и Успеніе и Вознесеніе. Наконецъ послѣднее взяло верхъ надъ первымъ и осталось одно. Обыкновенно представляется возносящаяся Богородица надъ саркофагомъ, наполненномъ цвѣтами. — Коронованіе Богородицы — сюжетъ тоже католическій. Иногда она стоитъ на колѣняхъ, Спаситель надѣваетъ на нее вѣнецъ. Воспитанное Папскими церемоніями, католическое искусство любило придавать этому событію особенную торжественность, окружая небесный церемоніалъ коронаціи сонмами Ангеловъ и Святыхъ. Ликованіе выражалось не только цвѣтами и вѣнками <sup>1</sup>), и музыкой, но даже пляскою Ангеловъ <sup>9</sup>).

Въ греческій нодлинникъ Діонисія сверхъ Успенія введено и Вознесеніе Богородицы, сюжеть поздибишій, и можеть быть, уже подъ вліяніемъ западнаго искусства, но сближенный съ текстомъ сказанія черезъ эпизодъ о поясѣ Богородицы. Вотъ оба эти перевода по Діонисію: «Успеніе Богородицы. Зданіе. Посреди Святая Діва усопшая, лежить на одрі, руки сложены крестомъ на груди. По сторонамъ одра подсвѣщники съ зазженными свѣчами. Передъ одромъ Жидовинъ, его отрубленныя руки держатся за одръ, около него Ангелъ съ обнаженнымъ мечемъ. Въ ногахъ Богородицы Св. Петръ кадить кадиломъ, въ головахъ Св. Павелъ и Іоаннъ Богословъ къ Ней наклоняются; кругомъ прочіе Апостолы и Святители Діонисій Ареопагить, Іеровей и Тимовей, съ Евангеліями. Жены плачуть. Вверху Христосъ держитъ въ рукахъ Душу Богородицы, одѣтую въ бѣломъ. Она окружена свѣтомъ и сонмомъ апгеловъ. Въ воздухѣ видно еще двѣнадтать Апостоловъ, приближающихся на облакахъ». Сверхъ того, вверху по сторонамъ зданія изображаются Іоаннъ Дамаскинъ и Косма Пѣснопѣвецъ съ свитками. Другой переводъ: «Вознесение Богородицы. Открытый гробъ, пустой. Апостолы въ изумлении. Между ними Өома держитъ поясъ и имъ показываетъ. Надъ ними въ воздухѣ Святая Дѣва на облакахъ возносится на небо. Өома еще разъ изображенъ — на облакахъ около Богородицы, которая ему вручаетъ свой поясъ».

Въ русской иконописи, какъ сказано, удержанъ только первый моментъ событія, то есть, самое Успеніе. По особенной популярности этого праздника въ древней Руси, въ слёдствіе распространенія по городамъ соборовъ во имя Успенія Богородицы, изъ Кіево-Печерскаго Монастыря, черезъ Ростовъ и Владиміръ, до Москвы, этотъ иконописный сюжетъ былъ коротко знакомъ нашимъ предкамъ. Потому въ моемъ краткомъ подлинникѣ, подъ

<sup>1)</sup> Напр. картина Филиппо Липпи въ Академіи Художествъ во Флоренціи, XV в.

<sup>2)</sup> Напр. Беато Анджелико во Флорентійской Галлереъ Uffizi.

15 Августа, сказано только: «Успеніе Пречистыя Богородицы и Приснодѣвы Маріи: всѣ православные Христіане подобіе знаютъ».

Въ исторіи нашихъ церковныхъ преданій знаменита икона Успенія Богородицы, перенесенная во второй половинѣ XI в. въ Кіево-Печерской храмъ Успенія греческими мастерами изъ Цареграда. Она изображаетъ событіе въ малосложномъ видѣ. Между двумя зданіями, какъ бы на открытомъ воздухѣ, на одрѣ лежитъ усопшая Богородица. Позадн одра стоитъ Спаситель съ спеленутою Ея Душею. По сторонамъ Спасителя парятъ въ воздухѣ по Ангелу, съ пеленами въ рукахъ, какъ бы для того, чтобы принять Душу Богородицы. Въ головахъ одра стоятъ пять фигуръ, а передъ ними Апостолъ Петръ съ кадиломъ; въ ногахъ тоже пятеро, изъ которыхъ впереди Апостолъ Павелъ. Позади одра еще фигура, преклоняющаяся къ Богородицѣ. Жидовина съ подробностями извѣстнаго чуда — еще нѣтъ; потому что это чудо относится собственно къ другому энизоду событія, и только въ послѣдствіи было присовокуплено къ этому иконописному сюжету.

Насколько греческій подлинникъ удаляется отъ этого древнѣйшаго изображенія, настолько къ нему близокъ подлинникъ русскій по древнійшей краткой редакція, по которой также отсутствуеть Жидовинь, Петръ стоить въ головахъ одра, а Павелъ въ ногахъ, а не наоборотъ, какъ въ греческомъ; и наконецъ событіе совершается не внутри зданія, а наружѣ, между двумя храминами. Воть описаніе этого сюжета по приводимой уже не разъ рукописи Большаковской: «Надъ Снасомъ Херувимъ огненъ. Спасъ держитъ Душу Пречистыя Богородицы, бѣлу. Пречистая лежить на одрѣ, руки къ сердцу. Съ правой стороны стоитъ святитель съдъ, аки Власій; въ рукъ книга, а съ лёвой святитель сёдъ, борода долгая, въ рукё тоже книга; а за нимъ двѣ вдовы жены плачутся. У главы Пречистой Апостолъ Петръ съ кадиломъ, а за нимъ пять Апостоловъ. Въ подножіи стоитъ Павелъ, наклонился мало; а за нимъ пять Апостоловъ, по сторону палата, вохра съ бѣлиломъ; по другую сторону палата, празелень. Ограды мало видѣти, вохра съ бѣлиломъ». И такъ, древнѣйшій переводъ Успенія въ нашихъ подлинникахъ, за немногими отклоненьями, ведеть свое начало оть древней греческой иконы Кіево-Печерскаго монастыря. Существенное различіе между переводомъ подлиненка и этою вконою состоить въ томъ, что на вконѣ по сторонамъ Христа по Ангелу съ пеленами въ рукахъ, а по переводу подлинника одинъ только Херувимъ надъ главою Христа. По первой редакціи предполагается, что Душу Богородицы примуть на пелены Ангелы и вознесуть на Небо, какъ дъйствительно и встръчается иногда такое изображение въ раннихъ памятникахъ Византійскаго и западнаго искусства. По второй редакцін возносить Душу Богородицы самъ Спаситель.

Самый подробный и наиболье развитой переводъ этого сюжета описывается слёдующимъ образомъ, по одному изъ моихъ подлинниковъ: «Богородина на одрѣ лежить на подушкѣ: подушка киноварь, а одръ по концамъ круглый, подъ головою шире; постлано бѣло; около одра обвѣска, санкирь красенъ. За одромъ стоитъ Спасъ, а зритъ на лице Богородицы; обѣими руками въ ризѣ держитъ Богородичну Душу: а Душа въ бѣлыхъ ризахъ, аки младенецъ, обвита. Около Спаса облакъ, киноварь: Херувимъ съ простертыми крыльями, по объимъ сторонамъ огненный. У Богородицы противь одра въ ногахъ стоитъ Апостолъ Павелъ, преклоненъ, русъ, плёшивъ, борода, какъ у Предтечи. Руки держитъ въ ризѣ, а съ рукъ риза пошла торокомъ. Риза багоръ, исподъ лазорь. Стоитъ весьма трепетно и зритъ на Богородицу. Передъ Павломъ стоитъ Евангелисть Маркъ, изъ за одра по плеча видѣть мало. Надсѣдъ, борода и волосы, какъ у Іоакима Богоотца. Рукъ не видѣть изъ за одра. Наклонился къ одру и зрить на Апостола Павла. Риза празелень, исподъ киноварь съ бѣлиломъ. Передъ нимъ стоитъ Іоаннъ Богословъ. Съдъ, плешивъ; борода и волосы, какъ пишутъ. Наклонился къ одру, мало брадою не досталь до одра; зрить на Богородицу. Правая рука у лица его. Риза празелень темна. А межъ Маркомъ и Павломъ Апостоломъ, повыше ихъ, стоитъ Симеонъ Апостолъ. Надсказ, плешивъ. Единъ вершокъ главы видеть. Риза киноварь съ белиломъ, исподъ лазорь. За Павломъ Апостоломъ стоитъ Филиппъ Апостолъ, младъ; наклонился къ одру, зрить. Рукою правою лицо свое держить, а левая у шен. Риза лазорь. Повыше Филиппа, надъ Павломъ, Андрей Апостолъ: сѣдъ, власы съ ушей космочками; борода, какъ у Іоанна Богослова. Едина глава видѣть. За Апостолами два святителя стоять, выше ихъ по плеча видѣть. Съ края Ероеей Аеинскій, сѣдъ брада и власы, аки у Власія, на концы остра, во амофорѣ, ризы крещаты, черны въ кругахъ. Подлѣ его книга. Ко Спасу стоитъ Тимовей Ефесскій, русь, брада и власы аки у Іоанна Златоустаго; ризы крещаты, черлень, въ амофорб; въ рукахъ книга; а возлѣ его стоитъ Ангелъ въ облацѣ съ лампадой, а въ лампадѣ свѣща горитъ. Ангелъ стоитъ надъ головою Іоанна Богослова, выше святителевыхъ главъ. А за святителями стоять жены, предъ полатою; выше Апостолъ главы ихъ. Съ края: риза лазорь, рукою правою держить за лице свое, а лѣвая въ ризѣ; отъ святителей изъ за нея, лицемъ къ ней обратилась, риза киноварь. Полата вохра съ бѣлиломъ, застѣнокъ вохра, съ празеленью темна дичь. Изъ полаты двери къ женамъ. Въ головахъ у Богородицы стоить Петръ Апостоль, сѣдъ; лѣвая рука у лица его, а въ правой кадило; ризы — верхъ вохра, исподъ лазорь. За Петромъ съ края Оома Апостолъ, младъ. Петръ къ Богородицѣ наклонился, и Өома наклонплся же, лѣвою рукою съ ризою за лице держить,

а правая молебна, персты вверхъ. На немъ риза киноварь, исполъ дазорь. А межъ ними видѣть Іаковъ Алееовъ, русъ, брада долѣ, какъ у Космы, рукою лёвою за лице держить, а права молебна къ Богородицё; верхъ ризы празелень темна, исподъ багоръ. А межъ Оомою и Іаковомъ повыше ихъ Вареоломей, надсёдъ, брада аки у Іоакима Богоотца. А за нимъ Матеей Апостоль, сёдь; а за Матееемь Лука, единь верхъ главы видёть. А повыше Апостоловь два святителя. Съ края отъ полаты Іаковь брать Божій, сѣдъ, плѣшивъ, брада подолѣ Василія Кесарійскаго, а къ концу поуже и понзвилась. Діонисій Ареопагить, сёдъ, кудревать, брада аки у Іоанна Богослова, погуще, а къ концу плотна; ряза — кресты. Полата вохра съ быномъ, застѣнокъ празелень темна. Повыше святителевыхъ главъ во облаць Ангель съ лампадомъ. А пониже одра Ангель Господень у Жидовина руку отсѣкъ. На Ангелѣ риза киноварь, подпоясанъ по средней ризѣ, а средняя празелень, исподъ вохра; ногавицы багоръ красенъ. Жидовинъ образомъ аки Логинъ сотникъ, и брада, и власы; на головѣ платъ бѣлъ; риза киноварь, исподъ лазорь. А всѣ Апостолы и святители въ вѣнцахъ».

Наконецъ этотъ многоличный переводъ осложнился изображеніемъ Апостоловъ, стекающихся къ Успенію Богородицы на облакахъ.

Изъ разсмотрѣнія этой параллели между иконографіею Восточною и Западною извлекаются, на основаніи историческихъ данныхъ, слѣдующіе выводы:

1) Все, чёмъ существенно отличается иконографія Восточная отъ Западной, опредёляется различіемъ между Церковью Восточною и Католическою.

2) Католическое церковное искусство, пошедшее отъ разнообразія неустановившихся въ опредёленную норму иконографическихъ сюжетовъ первыхъ вёковъ Христіанства (до IV в.), и во всемъ послёдующемъ своемъ развитіи предлагаетъ бо́льшую свободу въ видоизмёненіи этихъ сюжетовъ, потворствуя античнымъ преданьямъ и произволу художественнаго творчества. Напротивъ того, искусство Восточное, въ эпоху иконоборства очистивъ себя отъ примёси языческой, и выработавъ церковную норму въ типическихъ сюжетахъ, стремится къ однообразному ихъ представленію, охраняя икону отъ личнаго произвола художественной фантазіи.

3) Смѣшеніе свѣтскаго начала съ церковнымъ въ догматахъ и въ историческомъ развитіи Католичества отразилось такимъ же смѣшеніемъ обоихъ этихъ началъ и въ церковномъ искусствѣ Западномъ, которое постоянно допускало постороннюю свѣтскую примѣсь въ сюжеты иконографическіе. Напротивъ того Церковь Восточная, строго отдѣляя церковное отъ свѣтскаго, стремилась предохранить и иконопись отъ вторженія въ нее лишнихъ элементовъ свѣтскихъ.

4) Чёмъ древнёе искусство католическое, тёмъ согласнёе его сюжеты съ восточными, въ слёдствіе установленія опредёлявшейся нормы иконописнаго цикла, въ періодъ мозаическій (отъ IV до XII в.). Но потомъ, съ XII в. искусство католическое болёе и болёе отдёляется отъ восточнаго, развивая свойственные католичеству элементы свётскіе и античные.

5) Искусство церковное протестантское не имѣетъ смысла. Не будучи поддерживаемо догматами церкви и вѣрованьемъ, оно превращается въ праздную игру фантазіи.

6) Католичество же, своимъ потворствомъ художественности, низвело икону до картины, имѣющей интересъ не столько религіозный, сколько артистическій, то въ затѣйливой композиціи, какъ въ Страшномъ судѣ Микель-Анджело, то въ ландшафтѣ и свѣто-тѣни, какъ въ Рождествѣ Корреджіо (въ такъ называемой *Ночи*), то въ драматической сценѣ, какъ въ Тайной Вечери Леонардо-да-Винчи, и т. п. Напротивъ того, восточное искусство, коснѣя при своихъ начаткахъ, отсталое въ отношеніи художественномъ, сохранило доселѣ во всей неприкосновенности религіозное значеніе иконы.

И такъ, въ настоящее время между церковнымъ искусствомъ Русскимъ и Западнымъ нѣтъ и не можетъ быть ничего общаго. Чтобы согласить успёхи цивилизаціи съ національною самостоятельностью, искусство въ нашемъ отечествѣ свѣтское можетъ идти по слѣдамъ Западнаго; что же касается до искусства церковнаго, и преимущественно до иконописи, то напрасно будеть русскій художникь искать себѣ вдохновенія и руководства тамъ, гдѣ давно уже вдохновеніе изсякло, а руководство и всегда прежде было шаткое и обманчивое. Живопись свътская — одна для всего образованнаго міра; живопись церковная согласуется съ преданьями, вѣрованьями и убъжденьями народныхъ массъ: она по преимуществу живопись національная. Отказываться отъ мысли о необходимости поддерживать и усовершенствовать нашу иконопись - значило бы посягать на самые существенные элементы русской народности; не способствовать въ нашемъ отечествк успѣхамъ живописи свѣтской — значило бы отказать искусству въ возможности идти въ уровень съ идеями цивилизаціи. Но по самому существу своему та п другая область искусства не должны быть между собою смѣшиваемы. Русский художникъ можеть съ успёхомъ подражать Деларошу или Каульбаху въ живописи исторической; но съ этими же руководителями — въ

живописи церковной рискуеть онъ впасть въ разслабленность и безсмысліе, какъ результать охлажденія религіознаго вдохновенія на Западѣ, и стать въ смѣшное противорѣчіе съ преданьями и религіозными убѣжденьями своего отечества. Единственное средство спасти русскую церковную живопись , отъ всего пошлаго, безсмысленнаго, разслабленнаго и смѣшнаго—это основательное изученіе русской иконописи въ ея лучшихъ источникахъ.

13



## ОТЗЫВЫ ИНОСТРАНЦЕВЪ О РУССКОМЪ НАЦІОНАЛЬ-НОМЪ ИСКУССТВѢ.

Нъмецкие авторы: Шнаазе, Куглеръ, Фёрстсръ, Лемкс.

Уваженіе, которымъ пользуются въ нашей литературѣ иностранные авторитеты, натъ сомнания, найдетъ для себя любопытный предметъ въ мибніяхъ о Русскомъ національпомъ искусствѣ, принадлежащихъ лучшимъ изъ западныхъ ученыхъ, и изложенныхъ ими, не въ газетпыхъ статьяхъ нии въ путешествіяхъ и другихъ изданіяхъ для легкаго чтенія, но въ строгой формѣ учебниковъ и въ классическихъ настольныхъ книгахъ по исторія искусства. Въ сущности мнѣнія эти не что иное, какъ приложеніе къ русскому искусству давно уже составившихся на западѣ понятій о русскомъ пародѣ и о русскомъ государствѣ; и касаться ихъ, послѣ всего того, что говорено было о Русскихъ въ иностранной печати последнихъ двухъ лёть — было бы повторять старыя и всёмъ наскучившія общія мёста. Только въ примѣненіп къ Русскому національному искусству понятія эти мало обращали на себя внимание Русской публики, хотя предметъ этотъ имбеть особенную важность по его прямымъ отношеніямъ къ Русской церкви; и следовательно миение о немъ иностранцевъ состоитъ въ тесной связи съ ихъ политическими взглядами, по скольку православіе составляеть основу русской народности и русскаго государства.

Русское паціональное искусство мало извѣстно; вообще не блистательно въ своемъ развитіи; рѣзко отличается оно отъ искусства западнаго, и потому необыкновенно оригинально. Таковы главныя данныя, изъ которыхъ составляются иностранныя характеристики русскаго искусства, какъ выраженія русской національности. Національность эта очень интересуетъ западъ по богатству ея матеріальныхъ и нравственныхъ средствъ: но она еще менѣе извѣстна, и, какъ все загадочное, представляется страною чего-то чудеснаго, небывалаго, и потому возбуждае1ъ онасеніе и боязнь. Таковъ общій тонъ этихъ характеристикъ, обыкновенно разбавленныхъ ли-

Digitized by Google

Начнемъ съ Нёмцевъ, мнёнія которыхъ особенно вліятельны въ нашей ученой литературѣ. И дёйствительно, Нёмцы отличаются примёрною добросовёстностью въ ученомъ отношеніи. Съ изумительною аккуратностью пользуются опи туземными источниками въ изученіи нравовъ даже американскихъ дикарей, терпѣливо знакомясь съ ихъ нарѣчіями. Надобно думать, тѣмъ съ бо́льшимъ вниманьемъ они отнесутся къ загадочной національности своихъ сосѣдей, не совѣмъ имъ чужихъ, какъ по родственнымъ Славянамъ, населяющимъ вперемежку съ Нѣмцами почти половину Германіи, такъ и по Нѣмцамъ, и осѣдлымъ въ Россіи, и во множествѣ заѣзжимъ для разныхъ предпріятій, находящимъ себѣ въ этой странѣ привѣтъ и выгоду.

Передъ нами многотомная Исторія образовательных искусство доктора Карла Шнаазе, отличнаго знатока этого предмета и человѣка съ замѣчательно тонкимъ эстетическимъ вкусомъ. Сочиненіе это, пачатое изданіемъ съ 1843 г. и до сихъ поръ продолжаемое, признается классическимъ. Каждый отдѣлъ въ исторіи искусства, того или другаго народа, того или другаго періода, авторъ начинаетъ общимъ обозрѣніемъ быта и нравовт, всегда отличающимся богатою начитанностью, проницательностью и остроуміемъ. Тѣже качества человѣка, глубоко ученаго и отъ природы одареннаго эстетическимъ чувствомъ, встрѣчаете вы въ его мастерскихъ характеристикахъ памятниковъ искусства.

Не касаясь причинъ, почему страницы о Россіи и о русскомъ искусствѣ припадлежать въ этомъ сочинении къ слабѣйшимъ, я сообщу изъ нихъ пѣсколько выдержекъ, во всякомъ случаѣ интересныхъ для Русскаго читателя<sup>1</sup>).

Нѣтъ основанія думать, чтобы авторъ имѣлъ цѣль внушить своимъ читателямъ презрѣніе, ненависть, враждебное недовѣріе и даже боязнь

<sup>1)</sup> Въ 6-й главѣ 3-го тома, изданнаго въ 1844 г.

къ Россія, но его общая характеристика русской земли и народа съ избыткомъ возбуждаеть эти ощущенія. И первобытная дикость нравовъ, и неснособность къ воспринятію христіянскихъ понятій, и необозримыя степи и болота, и трескучій морозъ, и полярныя ночи безъ просвѣта, и полярные дни безъ ночей, и титаническая борьба съ суровою природою и съ дикими звѣрьми, однимъ словомъ, все дикое, звѣрское и безотрадное сгруппировано вмѣстѣ, чтобъ добыть слѣдующую невзрачную характеристику русскихъ нравовъ: «Отсюда эта смѣсь, казалось бы, другъ другу противорѣчащихъ качествъ; тупая лѣнь при сносливости въ трудѣ, наклонность къ покойному досугу и къ возбудительнымъ, чувственнымъ удовольствіямъ, способность къ механической работѣ при педостаткѣ собственныхъ идей и возвышенныхъ порывовъ, почти сентиментальная мягкость чувства при грубой безчувственности, колебаніе между благодушіемъ и суровостью, между раболѣпіемъ и патріархальнымъ чувствомъ равенства».

Таковы, по автору, задатки русской натуры. Монголы дали ей окончательную отдёлку; они сообщили русскимъ свой звёрскій характеръ и оставили ихъ по себѣ на необозримыхъ степяхъ между Европою и Азіею наслѣдниками степнаго варварства, чтобъ грозить европейской цивилизаціи: «Пом'єщенная на границахъ Азіи, Россія всегда была въ сродств'є съ востокомъ; это сродство усилилось вслѣдствіе монгольскаго ига. Ея степи и воинскіе походы по необозримымъ равнинамъ, отдаленныя разстоянія между обитаемыми мѣстами и длинные переѣзды купцовъ уже и прежде развили въ русскихъ любовь къ кочеванью, свойственному номадамъ; оно окрѣпло въ ихъ характерѣ вслѣдствіе сношеній съ коннымъ разбойническимъ народомъ монгольскимъ. Даже и теперь въ русскомъ характерѣ замѣчается много кочеваго: конь --- самое любимое для русскаго человѣка животное, его вёрный товарищъ; русскій оживляется и воодушевляется, когда садится въ свою кибитку, и колокольчикъ тройки действуетъ на него также могущественно, какъ звукъ альпійскаго рога и пастушей пѣсни на Швейцарца. Врожденный характеръ принялъ отъ Монголовъ не совстмъ новые элементы, однако получиль оть нихъ развитіе, и вместе съ темъ возрасли въ немъ и стали господствующими всѣ неблагопріятныя и неопредѣленныя составныя его части».

Всевозможную татарщину очень легко западному писателю прилагать къ русскимъ нравамъ и обычаямъ, вовсе на западѣ неизвѣстнымъ; но требовалась доля осторожности, чтобъ провести оригинальную мысль о вліяніи Монголовъ даже на русскую церковную архитектуру и иконопись. Правда, говоритъ авторъ, кочевые Монголы, довольствуясь своими палатками, не сооружали храмовъ; но они принесли съ собою въ Россію плоды азіатской культуры изъ Китая, Индіи и Персіи. Такимъ образомъ — «при варварскомъ дворѣ монгольскихъ хановъ должна была образоваться пестрая смѣсь разныхъ формъ, въ которой однако господствовалъ общій духъ востока, и особенно сѣверной Азіи (т. е. Китая) съ ея пестрою, затѣйливою и пыппною роскошью. Не могло безъ того быть, чтобы Русскіе князья и вельможи, вынуждаемые иногда по цѣлымъ годамъ находиться при дворѣ великаго хана, пе позаимствовались такимъ вкусомъ, и чтобъ не распространяли его въ своемъ отечествѣ». Такимъ образомъ татарскій вкусъ, съ примѣсью китайскаго, индійскаго и персидскаго, въ Россіи водворенъ. Характеристика художественнаго стиля русскаго готова, и автору нечего опасаться возраженій отъ своихъ читателей, которые и безъ того были уже убѣждены въ татарщинѣ и китайщинѣ русскаго характера.

И послѣ монгольскаго ига, мракъ не проясняется, не смотря на атальянскихъ художниковъ, которыхъ въ XV и въ XVI вѣкѣ выписывали въ Москву, и которые являются у автора, какъ свётлыя полосы, для того только, чтобъ усилить впечатление общаго мрака. Передъ нами страшный образъ Ивана Грознаго, какъ представителя русскаго характера, и построенный имъ храмъ Василія Блаженнаго — предметъ вѣчныхъ насмѣшекъ, изумленія и порицаній нѣмецкихъ эстетиковъ. Вся послѣдующая исторія не сгладила съ Россія ея магометанскаго характера, который всякому бросается въ глаза при первомъ взглядѣ на Русскіе города, эту безобразную смѣсь куполовъ и башенъ. Впрочемъ, чтобъ не сдѣлать Русскому искусству много чести, уровнявши его съ магометанскимъ, авторъ находить необходимымъ оговорку: «но — присовокупляеть онъ: это сходство только внѣшнее: въ магометанской архитектурѣ это противоположеніе тонкихъ и высокихъ зданій низкимъ и округленнымъ имѣетъ строгій характерь; въ русской же эта пестрота формъ и красокъ только забавна и игрива, или же роскошна и пышна».

Характеристику русской архитектуры въ томъ же томѣ дополняеть авторъ немногимп замѣтками о скульптурѣ и живописи. Впрочемъ, такъ какъ онъ и не догадывается о существованіи прилѣповъ и другихъ скульптурныхъ украшеній пашихъ церквей, о церковныхъ вратахъ и разныхъ металлическихъ издѣліяхъ съ барельефами, то смѣло утверждаетъ, что древней скульптуры въ Россіи вовсе нѣтъ. О живописи говоритъ онъ только въ общихъ мѣстахъ, еще поверхностнѣе, чѣмъ объ архитектурѣ. Онъ знаетъ, что и до сихъ поръ пишутъ у насъ иконы и въ монастыряхъ, и въ селахъ; слѣдуя тѣмъ, которые не имѣютъ ни малѣйшаго понятія о живости колорита Строгановской и Царской иконописныхъ школъ, онъ полагаетъ, что лики нашихъ икопъ обыкновенно темные и зачадѣлые; не зная, что въ

старину фигуры на иконахъ были только въ окладахъ, оставаясь всѣ на виду, онъ ставить общимъ правиломъ-покрыванье фигуръ металлическими ризами. Впрочемъ, мало ли чего не зпаетъ авторъ! Ему, какъ Нѣмцу, тѣмъ извинительние это незнание, что многие изъ Русскихъ образованныхъ дюдей еще меньше его знають нашу церковпую старину, а думають о ней почти также. Потому вамъ интересны не свѣдѣнія знаменитаго автора, а убѣжденія и мибнія. Воть, напримбръ, его общій выводъ о русской иконописи: «Уже первые русскіе, которые писали по византійскимъ образцамъ, очевидно рабски имъ слѣдовали. Они не чувствовали уже и того остатка жизни, который еще пе изсякъ въ ихъ образцахъ, еще меньше сознавали они то, чего въ этихъ образцахъ недоставало; однако это бездушное производство соединялось съ чувствомъ благочестія. Но самая религія приняла характеръ отчуждающій; искусства, предназначеннаго ей въ услуженіе, не могла она сблизить съ жизнію, и тёмъ болёе достигала она своей цёли, чёмъ болёе получало искусство выражение окоченълаго и безжизненнаго. Она не пробуждала высшаго, художественнаго чувства религіознаго, которое въ жевомъ познаетъ Бога. Къ этому присовокупился деспотизмъ, который успѣлъ подавить въ самыхъ началахъ зародыши такого чувства. Уже въ XVI вѣкѣ (1551 г.), приняло силу закона повелёние великаго князя, чтобъ иконы писались такъ, какъ писалъ ихъ одинъ монахъ конца XIV вѣка, по имени Андрей Рублевъ, и религіозное искусство русскихъ терпѣливо подчинилось этому повельнію и уже не дыало ни мальйшихъ опытовъ, чтобы какъ ни-·будь это повельние обойти, или его ослушаться».

Знаменитый историкъ искусства намекаетъ здѣсь на Стоглавъ, впрочемъ вовсе ему неизвѣстный: иначе бы онъ коснулся прогрессивныхъ вопросовъ этого намятника объ улучшении иконописи и о воспитании иконописцевъ. Еще меньше того извѣстны ему успѣхи царской школы XVII в., дълавшей новыя и благотворныя попытки, особенно въ мастерской Симона Ушакова и его учениковъ. Впрочемъ, еще разъ повторяю, самое дѣтское незнапіе Россія — вещь очень обыкновенная въ нѣмецкихъ кпигахъ, напоминающихъ воззрѣнія и топъ средневѣковыхъ путешествій въ Россію. Но для насъ русскихъ, столько уважающихъ нѣмецкую ученость, особенно любопытенъ самый способъ ученаго изслёдованія въ классической книгѣ такого знаменитаго эстетика и историка, какъ Шнаазе; для насъ любопытна самая система выводовъ общей характеристики русскаго искусства именно изъ тѣхъ самыхъ данныхъ, которыя я сейчасъ привелъ точными словами автора. Этимъ ограничивается все, что онъ знаетъ о русской иконописи, и тотъ часъ же вслёдъ за выше приведенными словами, опъ дёлаетъ общее обозрѣніе, въ которомъ, совершенио неизвѣстно почему, спокойное изложеніе историка должно было уступить мѣсто лиризму сатирика. Благодаря тому, что въ послѣдніе два года Русское ухо попривыкло къ разнымъ на нашъ счеть вѣжливостямъ Западной печати, я думаю, не нужно запасаться равнодушіемъ, чтобъ больше съ интересомъ, нежели съ какимъ другимъ чувствомъ, прочесть этотъ общій выводъ, которымъ Шнаазе заключаетъ свое изслѣдованіе о русскомъ искусствѣ.

«Если сличимъ мы это направление (то есть, выше приведенное объ иконописи) съ архитектурою; то съ перваго разу покажется намъ, что оба эти искусства идуть по противоположнымъ путямъ; архитектурныя зданія отличаются пышностью, пестротою, произволомъ и вліяніемъ чуждыхъ формъ и воззрѣній; образа — ужасають своею мрачностью: они боязливо придерживаются первобытнаго преданья. Въ сущности и то и другое состоить въ тесной связи, вытекаеть изъ общаго источника; мы поймемъ то и другое, если примемъ въ соображение религиозное настроение русскаго народа. Его благочестие состоить преимущественно въ строгомъ наблюденіи предписанныхъ внѣшнихъ обрядностей. Глубокое настроеніе духа, проникающее всю жизнь и запечатлѣвающее чувствомъ Божества всѣ духовныя проявленія, здѣсь не нашло для себя соотвѣтствующей формы. Потому остался въ пренебреженін пластическій элементь, какъ выраженіе жизненной полноты и силы, какъ въ архитектурѣ, такъ и въ другихъ образовательныхъ искусствахъ; и то и другое распадается въ вибшнихъ и противорѣчивыхъ проявленьяхъ. Зодчество посвящаетъ свои произведенья Божеству, но такому чувственному Божеству, которому оно должно льстить ослёпительными красками и нагроможденными формами. Напротивь того, въ иконъ Божество является человѣку тоже чувственному: оно должно было явиться ему только въ ужасающемо видъ. Въ Новгородѣ на одномъ колоссальномъ изображеніи Іисусовой главы читалась такая надпись: «смотри, какъ ужасенъ Господь твой» --- этимъ вполнѣ выражается чувство этого парода. Его благоговѣніе основывается на страхѣ; ужасающее въ его глазахъ подобаеть Божеству и замѣняеть красоту».

Какъ ни занимательно продолжить эту выдержку, въ которой живое воображение автора собрало все отвращающее, невзрачное и ужасное, чтобъ возбудить къ русской народности не только омерзение, но и страхъ, однако, чтобъ пополнить недостатокъ этой характеристики, нѣсколько односторонней, всякій знакомый съ искусствомъ въ Россіи, не можетъ удержаться отъ слѣдующихъ вопросовъ: какъ бы и въ какую бы сторону разыгралось воображение остроумнаго автора, если бы опъ догадался при этомъ случаѣ, что бо́льшая частъ церквей строились у насъ въ старину изъ дерева, въ самое короткое время, какъ свидѣтельствуютъ лѣтописи, и потому обыкновенно простой формы, скорѣе бѣдныя, лишонныя всякихъ украшеній, нежели пострыя и причудливыя? Если бы авторъ зналъ, что въ такихъ церквахъ, какъ въ домашнихъ молельняхъ, иконостасы наполвялись иконами малаго размѣра, имѣвшими какой бы то ни было характеръ, только не ужасающій, чему препятствовалъ самый размѣръ ихъ? что Строгановская и особенно Царская школа иконописи особенно славилась своими миніатюрными работами, правда пестрыми по колориту, но необыкновенно привѣтливаго, яснаго, часто гармоническаго тона? Что наконецъ фантазіи Ушакова Божество являлось въ самыхъ стройныхъ формахъ, и что онъ и ученики его также энергически возставали противъ невзрачности въ иконописи ремесленниковъ, какъ теперь нѣмецкій авторъ возстаетъ противъ русскаго церковнаго искусства вообще?

Но, еще разъ повторяю, для насъ поучительно не отсутствіе свёдёній въ знаменитомъ авторё, а смёлость и рёшительность выводовъ. Послё приведеннаго выше, я пропускаю нёсколько строкъ съ варіацами на любимую тему о татарщинё въ русской національности, и вышисываю самый конецъ характеристики, въ которомъ надобно было заявить, что Русскіе не только народъ кочевой, но въ своемъ искусствё далеко уступають другимъ болёе счастливымъ кочевымъ народамъ. «Этотъ недостатокъ чувства изящной формы Славяне раздёляютъ съ прочими кочевыми народами какъ и вообще въ ихъ образё жизни удержалось нёчто полукочевое. Впрочемъ у южныхъ кочевниковъ этотъ недостатокъ восполняется покрайней мёрё живостью и силою фантазіи, наполняющей ихъ языки образами, и воспитывающей въ нихъ поэтическія наклонности. У Славянъ и это качество не сильно и не значительно».

Положимъ, что въ 1844 году, когда сдѣланъ былъ такой приговоръ надъ славянской поэзіею, еще не вполнѣ оцѣнено было высокое значеніе русскихъ и сербскихъ народныхъ пѣсенъ: но — съ точки зрѣнія логической, спрашивается — позволительно ли дѣлать выводъ и изрекать судъ о предметѣ вовсе неизвѣстномъ? Тотъ же вопросъ слѣдуетъ предложить и вообще обо всей этой характеристикѣ Русскаго церковнаго искусства.

Нѣтъ причины и даже смѣшно было бы подозрѣвать такого почтеннаго ученаго, какъ Шнаазе, въ пристрастія къ русскимъ; но все же очевидно, что у него что-то въ душѣ накипѣло и просилось высказаться. Потому онъ не удовольствовался сказаннымъ, и къ главѣ о русскомъ искусствѣ присовокупилъ подъ особеннымъ заглавіемъ: Schlussbetrachtung, еще пѣсколько пикантныхъ страницъ, въ которыхъ ведетъ онъ параллель между Русскими и Армянами, для того, чтобъ дать послѣднимъ преимущество передъ нами, и потомъ распространяется вообще о свободѣ и рабствѣ, призагая эти идеи къ религіозности русскаго искусства, при чемъ проводить ту, впрочемъ вполнѣ справедливую мысль, что свобода способствуеть развитію искусства. Отсюда, черезъ противоположеніе, извлекаетъ онъ тотъ выводъ, что русскіе даже вовсе не способны къ искусству. Доказательства текутъ рѣкою, свободно, ловко, и тѣмъ смѣлѣе, что не задерживаются ни однимъ фактомъ; только авторъ уже слишкомъ понадѣялся на свою, дѣйствительно, счастливую способность обобщать факты, и въ самомъ патетическомъ мѣстѣ характеристики, гдѣ опъ хочетъ нанести рѣшительный ударъ русской церкви, такъ неловко оступился, что уже и сами соотечественники его, заинтересованные въ послѣднее время Руссками ересями и расколами, должны придти въ тупикъ, передъ смѣлостью автора, рѣшившагося утверждать, что въ Россіи «не возникло никогда ни одной ереси, и потому въ самой русской церкви не оказалось ни малѣйшаго слѣда свободнаго движенія мысли».

Переходя къ другимъ не менѣе знаменитымъ нѣмецкимъ историкамъ искусства, предварительно я долженъ замѣтить тоже, что сказано мною о Шнаазе. Мнѣнія ихъ о русскомъ искусствѣ составляютъ такое же странное исключеніе, противорѣчащее высокимъ достоинствамъ ихъ сочиненій.

Куглеръ, сочиненія котораго сдѣлались настольными книгами всякаго, кто занимается изящными искусствами, въ своемъ Учебникѣ исто-. ріи искусства удбляеть Россіи только три странички, съ политипажемъ, изображающимъ храмъ Василія Блаженнаго, какъ обращикъ затыйливаго каприза, воспитаннаго татарскимъ вліяніемъ. «Процвѣтаніе этого стиля --- сказано въ Руководствѣ --- развившагося до фантастически-варварской пышности, относится къ половинѣ XVI столѣтія. Особенно оказывается оно въ храмѣ Василія Блаженнаго» и т. д. Свѣдѣнія объ иконописи ограничиваются двумя-тремя замѣтками о томъ, что Русскіе поклоняются не Божеству, а иконамъ, и потому одъваютъ ихъ въ дорогія ризы, и что иконописцы соблюдаютъ въ своихъ иконахъ однажды навсегда установившіеся типы<sup>1</sup>). Чтобъ этой характеристикѣ дать надлежащій колорить, Куглеръ, согласно ея содержанію, оттѣняетъ ее тѣмъ мѣстомъ, какое даетъ ей вь общей системѣ своего учебника. Русское искусство въ этой настольной книгѣ отдѣлено отъ византійскаго и вообще отъ христіанскаго цѣлымъ рядомъ главъ, имѣющихъ предметомъ искусство индійское и магометапское, такъ что, относительно религіи и искусства въ учебникѣ Куглера русскіе

<sup>1)</sup> Я не привожу здѣсь болѣе подробныхъ выходокъ противъ русской иконописи изъ Учебника исторіи живописи Куглера, изд. 2-ое, 1847 г. І, стр. 99 и слѣд. Послѣ Шнаазе русскій читатель не встрѣтитъ въ этихъ выходкахъ ничего особенно новаго и пикантнаго.

примыкають пе къ византійцамъ и другимъ христіанамъ, а къ магометанамъ, и политипажъ съ Василіемъ Блаженнымъ непосредственно слёдуетъ за изображеньями турецкихъ и персидскихъ мечетей.

Не больше пощады Русскому искусству найдемъ мы въ третьемъ столь же знаменитомъ авторитеть. Это Эристь Фёрстерь. Съ обширною ученостію Куглера и эстетическимъ вкусомъ Шнаазе, Фёрстеръ соединяетъ въ себѣ художника и туриста. Онъ отлично знаетъ Италію, проведши цѣлые года во многихъ изъ городовъ ея, и лучшій изъ путсводителей по Италіи принадлежить ему. Къ своимъ сочинениямъ по исторіи искусства самъ онъ дѣлаль рисунки и гравироваль. Его Памятники нѣмецкаго искусства по отличнымъ рисункамъ принадлежатъ къ лучшимъ европейскимъ изданьямъ. Тъмъ же достовнствомъ отличается его монографія о Джіотто и его школѣ. Между спеціальными трудами по исторіи нѣмецкаго и итальянскаго искусства, Фёрстеру не приходилось интересоваться Россіею. Но, въ послѣднее время, будучи вызванъ Лейпцигскимъ издателемъ Вейгелемъ участвовать вмёстё съ другими учеными въ составленіи художественной энциклопедіи, Фёрстеръ составилъ мастерской очеркъ всъхъ образовательныхъ искусствъ, какъ введеніе въ исторію этихъ искусствъ, имѣющее задачею элементарное ознакомление съ основаниями предмета и развитие и воспитаніе вкуса, и изданное въ 1862 г. подъ названіемъ: Vorschule der Kunstgeschichte. Въ этомъ-то популярномъ сочинении Фёрстеръ посвящаеть не больше четырехъ строкъ и русскому искусству, собственно русской архитектурь, о которой иностранцы, следуя еще стариннымъ путешественникамъ, знаютъ больше, нежели объ иконописи и ваяніи. Эти немногія строки имѣють особенную силу въ книгѣ, назначаемой въ элементарное руководство къ образованію вкуса публики. При политипажѣ, изображающемъ одинъ изъ Московскихъ соборовъ съ пятью главами, значится слёдующее: «Отклоненіе отъ стиля византійскаго, или вёрнёе искаженіе его представляеть стиль Русскій, въ которомъ скопленіе неправильныхъ формъ, нагроможденныхъ одна на другую, и произволъ въ сочетаніи частей соединяются съ безобразнымъ родомъ куполовъ, въ видѣ луковицы помѣщаемыхъ на церквахъ и башпяхъ».

Какъ ни жо́стокъ этотъ отзывъ, все онъ не такъ враждебенъ для русскихъ, какъ отзывы Шнаазе и Куглера, и основывается не на догадкахъ о сродствѣ русскихъ съ Индіею и Персіею, а на субъективномъ чувствѣ вкуса; потому вполнѣ соотвѣтствуетъ тѣмъ пеблагопріятнымъ взглядамъ, которые четверть столѣтія тому назадъ еще многіе изъ западныхъ эстетиковъ имѣли на готическое искусство, въ которомъ, кромѣ безобразія и путаницы формъ ничего другаго не умѣли видѣть. Глазъ, пріученный къ изяществу формъ итальянской живописи XV вѣка, найдетъ мпого средневѣковой неуклюжести въ нѣмецкихъ школахъ того же времени. Что же страннаго, если современные намъ западные эстетики съ такимъ же чувствомъ личнаго превосходства относятся къ вовсе неизвѣстному имъ, еще и нами вполнѣ пеоцѣненному нашему церковному искусству?

На первый разъ довольно уже и того, что иностранцы интересуются нашею національностію. Будемъ и за то имъ благодарны. А что они заботятся о насъ и при всякомъ удобномъ случаѣ о насъ вспоминаютъ, даже въ эстетическомъ отношеніи, почитаю умѣстнымъ заключить эгу статью самымъ новѣйшимъ тому доказательствомъ. Доцентъ Гейдельбергскаго Университета Карлъ Лемке въ своей популярной эстетикѣ, вышедшей въ 1865 г., въ главѣ объ эстетическихъ способностяхъ разныхъ народовъ, касается и Славянъ, ставя на первомъ планѣ Русскихъ и Поляковъ, какъ и надобно ожидать, свысока трактуетъ тѣхъ и другихъ, и, принадлежа къ партіи, враждебной средне-вѣковому искусству, не щадитъ и вообще религіознаго направленія въ русскомъ искусствѣ.

«Изъ Славянъ вкратцѣ коснусь я только Поляковъ и Русскихъ --- говорить онь: о прочихъ же замѣчу, что въ нихъ преобладаетъ музыкальное и поэтическое дарованіе: такъ музыка у Чеховъ, поэзія у Сербовъ. Въ эстетическомъ отношении Полякъ имѣетъ значение, какъ личность, - Русскій, разумізя простонародье — дійствуеть только въ массі. Полякъ живъ, фантастиченъ, легковъренъ, танцоръ и рыцарь. Русскій-неподатливъ, себѣ на умѣ, разсчетистъ, ѣздитъ въ повозкѣ. Полякъ отличается наглостью, Русскій — крутымъ характеромъ. Относительно художественнаго развитія та в другая нація имѣють нѣкоторое значеніе только въ поэзіи, по и въ этомъ искусствѣ Русскіе пе отличаются оригинальностью; впрочемъ они одарены необыкновеннымъ талантомъ подражанія, и при помощи этого таланта съ малыми средствами достигають значительныхъ результатовъ. Аристократическій Полякъ позаимствовался изъ Франціи разными внёшностями, и съ славянскою, варварскою грубостью и французскою вѣтренностью привыкъ расточать свои силы. Русскій, исполненный коммунистическихъ началъ, по подъ деспотическимъ правленьемъ (?), по религіи и преданьямъ связанъ съ Византіею и наслѣдовалъ ея ограниченность во всемъ, гдѣ только еще не оказалось западное вліяніе. Это особенно видно въ образовательныхъ искусствахъ, потому что они состоятъ еще въ услужения Религия. Схематизмъ, безжизпенность и безвкусие отличительныя ихъ качества; тупая, восточная пышность замбняетъ въ нихъ красоту».

Въ этой характеристикѣ, сложенной изъ вѣчно повторяющихся на одну

тему избитыхъ варіацій и общихъ мѣстъ, есть однако два пункта, которые не могуть не вызвать невольную улыбку всякого, кто ближе знакомъ съ дѣ**ломъ.** Вопервыхъ — Гейдельбергскій доценть простодушно увѣряетъ свою публику, что поэзія Русскихъ мало создала оригинальнаго, а Сербы отличаются своею поэзіею, тогда какъ русскія народныя былины вмѣстѣ съ малорусскими думами и пёснями ничёмъ не уступають болгаро-сербскому эпосу, составляя въ совокупности съ этимъ послёднимъ самое оригинальное явленіе въ исторіи народной поэзіи всей Европы. Вовторыхъ — по митнію Нѣмцевъ, Чехи заявили себя кое-чѣмъ только въ музыкѣ; между тѣмъ какъ множество художественныхъ памятниковъ, сохранившихся отъ XI до XV вѣка, убѣждаютъ всякого безпристрастнаго цѣнителя, что чешская школа живописи далеко опередилила нѣмецкую, слѣдовательно развилась независимо отъ нѣмецкой, а въ XIV вѣкѣ можеть быть сравниваема только съ современною ей итальянскою. Это впрочемъ знають и сами Нѣмцы, но, по разнымъ причинамъ, до которыхъ намъ нѣтъ дѣла — желая отодвигать нашихъ соплеменниковъ на задній планъ, увѣряютъ, что въ XIV вѣкѣ при Карлѣ IV чешская школа живописи процвѣла оттого, что этоть Императоръ, жившій долгое время въ Парижѣ, вѣроятно, взялъ оттуда съ собою французскаго миніатюриста, которому и обязана Чехія своею прекрасною живописью, или же имблъ при себб въ Парижб какого-нибудь Чеха, кокоторый тамъ пріобрѣлъ изящный стиль и потомъ распространиль его между своими земляками. Это мибніе и почти этими словами читается въ Учебникъ пъмецкой и пидерландской живописи, изданномъ въ 1862 г. Ваагеномъ, который впрочемъ лучше другихъ своихъ соотечественниковъ знаетъ Россію и цёнитъ ся художесственныя собранія<sup>1</sup>).

Впрочемъ, въ заключеніе еще разъ повторяю, что, излагая мнѣнія иностранцевъ о русскомъ искусствѣ, я вовсе не имѣлъ безполезпаго намѣренія доказывать общеизвѣстную истину, что иностранцы мало насъ знаютъ; но полагалъ, что принять къ соображенію эти мнѣнія будетъ не безполезно для того, чтобы по достоинству оцѣнить ихъ отголоски въ нашемъ отечествѣ, и вмѣстѣ съ тѣмъ, возвратить ихъ, кому слѣдуетъ по принадлежности.

Р. S. Посл'ь того, какъ эта статья была написана и прочтена въ одномъ изъ зас'яданій Общества, вышла въ св'ять одна н'ямецкая книга изв'стнаго археолога Оскара Мотеса (Oskar Mothes), автора очень хорошаго сочиненія объ Архитектур'ь и Скульптур'ь въ Венеціи. Новая книга его, подъ заглавіемъ: «Форма базиликъ у христіанъ первыхъ стол'ятій» (Die Basilikenform Leipzig. 1865), содержитъ въ себ'ь много полезныхъ св'ь-

1) Томъ I, стр. 57.

дений объ истории храмовъ самой ранней Христіанской эпохи; но для насърусскихъ, на страницѣ 28-ой, предлагаетъ она безцѣнныя полторы строчки, которыя по своему простодушному невѣжеству, должны обезоружить всякое негодование къ несправедливымъ о насъ отзывамъ иностранцевъ; потому что ничто столько не примъряетъ съ хулителями, какъ то, когда они впадають въ смѣшное и пошлое. Воть эти удивительныя полторы строчки: «Въ Россін приходская церковь называется вассили, другія большаго раз-Mbpa *kodonps*» (In Rusland heisst die Pfarrkirhe *wassilji*, andere, venn auch grosse Kirchen codopr). Предоставляю досугу читателей объяснить эту загадку; я же съ своей стороны предложу нѣкоторыя соображенія для облегченія ихъ труда. Удивляясь въ разныхъ нёмецкихъ учебникахъ политипажамъ съ храма Василія Блаженнаго, ученый археологъ пришелъ къ счастливой мысли, что и всѣ въ Россіи церкви называются Васильями (какъ извощики — Ваньками). Что же касается до кодопра, то, по моему крайнему разумѣнію, это не что иное, какъ русское слово собора, удачно переведенное на латинскую транскрищію codopr, въ которой русскія буквы б и з, за отсутствіемъ ихъ въ датинскомъ адфавитѣ, были переименованы въ d и г. Можете послѣ этого судить, какъ основательны будуть мнѣнія такихъ остроумныхъ ученыхъ о религіозномъ эстетическомъ характерѣ разныхъ русскихъ васильевъ и кодопровъ!

Digitized by Google

## МНЪНІЕ Г. В. ШУЛЬЦА О ПОЗДНЪЙШЕЙ ВИЗАНТІИ-СКОЙ ИКОНОПИСИ.

Denkmäler der kunst des mittelalters in Unter-Italien von Heinrich Wilhelm Schulz. Dresden. 1860. (Памятники средневъковано Искусства въ нижней Италіи, Г. В. Шульца, по смерти автора изданные Ф. Фонъ-Квастомъ. 4 тома въ 4-у, съ атласомъ отличныхъ рисунковъ, въ листъ).

Не имѣя намѣренія говорить подробно объ этомъ превосходномъ сочиненіи, результать мпогольтнихъ изслідованій, сділанныхъ авторомъ на самыхъ мѣстахъ, почитаю не лишнимъ замѣтить, что въ ранніе средніе вѣка южная Италія, по близкимъ в частымъ сношеніямъ съ Византіею, имѣетъ для насъ-Русскихъ особенный интересъ, можетъ быть, въ такой же мѣрѣ, какъ въ сѣверной Италіи Равенна. Здѣсь Нола съ живыми воспоминаньями о Павлинѣ Ноланскомъ, сочиненія котораго бросають такой яркій свѣть на христіанское искусство первыхъ временъ; здѣсь Бари съ соборомъ и мощами Николая Угодника; здѣсь Беневентъ, Атрани, Амальфи и нѣсколько другихъ городовъ съ церковными вратами византійской работы XI в.; здѣсь же и превосходныя врата Горы Св. Ангела (Monte S. Angelo), столь сходныя съ нашими такъ называемыми Корсунскими вратами, какъ это показано на стр. 73 этого Сборника; наконецъ здѣсь же знаменитый монастырь Горы Кассинской (Monte Cassino), этоть разсадникъ средневѣковаго итальянскаго искусства, учрежденный во второй половинѣ XI стольтія Монте-Кассинскимъ Аббатомъ Дезидеріемъ при посредствь вызванныхъ имъ изъ Византіи мастеровъ. Извѣстно, какое громадное вліяніе на успѣхи итальянскаго искусства въ концѣ XIII и въ началѣ XIV столѣтія имёла Пизанская школа скульптуры. На основаніи многихъ данныхъ, открытыхъ и объяспенныхъ Шульцомъ въ его «Памятникахъ средневѣковаго искусства въ Нижней Италіи» ученые<sup>1</sup>) приходятъ къ той мысли, что Пи-

<sup>1)</sup> Германъ Гриммъ въ мартовской книжкъ своего журнала: Ueber Künstler und Kunstwerke, за 1865 г.

• занская школа пошла отъ древнъйшихъ школъ южной Италіи и состояла съ ними въ ближайшемъ сродствѣ, такъ же какъ и торговый флотъ Пизы былъ въ постоянныхъ спошеньяхъ съ Амальфи, Палермо и другими приморскими городами южной Италіи и Сициліи.

Гейнрихъ Вильгельмъ Шульцъ принадлежалъ къ тѣмъ самостоятельнымъ умамъ, которые не увлекаются на вѣтеръ пущеннымъ мнѣніемъ, и не боятся высказать правду нанерекоръ общепринятымъ предразсудкамъ. Когда повсюду въ учебникахъ и журналахъ, Византію клеймили позорными прозвищами и издѣвались надъ ея искусствомъ, онъ одинъ изъ первыхъ рѣшился сказать объ этомъ искусствѣ доброе слово. Именно въ этомъ отношеніи имѣетъ для насъ особенную цѣну одно мѣсто въ первой части его обширнаго сочиненія (стр. 141—143), гдѣ онъ говоритъ о впечатлѣніи, произведенномъ на него позднѣйшею византійскою иконописью въ одной греческой церкви, въ маленькомъ южно-итальянскомъ городкѣ Барлеттѣ.

Привожу въ переводѣ собственныя слова автора объ иконостасѣ этой церкви.

«Вверху по срединѣ, какъ главный образъ христіанской вѣры, находится Христосъ, распятый на крестѣ, съ Маріею и Іоанномъ по сторонамъ. Направо и налѣво по ме́ньшей иконѣ, на одной Несеніе креста, на другой Снятіе со креста, какъ историческое дополненіе къ главному образу. Затѣмъ слѣдуютъ двѣнадцатъ апостоловъ, каждый, на отдѣльной доскѣ, сидитъ на изукрашенномъ престолѣ съ подушкою, какъ изображаются въ лонгобардскихъ рукописяхъ епископы. Потомъ опять Христосъ, возсѣдаетъ на крылахъ двухъ Херувимовъ, по сторонамъ Дѣва Марія и Крылатый Іоаннъ Креститель».

«Подъ апостолами идетъ рядъ небольшихъ образовъ, на которыхъ писаны главныя событія изъ земной жизни Спасителя: Благовѣщеніе, Поклоненіе пастырей, Обрѣзаніе, Крещеніе, Принесеніе во храмъ, Преображеніе, Христосъ и Самаряныня, Входъ въ Іерусалимъ, Воскресеніе, Вознесеніе и Сошествіе Св. Духа. Всѣ эти образки исполнены жизни и отличаются величіемъ и пристойностью. Недостатокъ въ сочетаніи красокъ, бросающійся вь глаза въ иконахъ большаго размѣра, здѣсь не такъ замѣтенъ. Особенно величественно сочинено Воскресеніе, также замѣчательно по необыкновенному изяществу Сошествіе Св. Духа. Вознесеніе представлено въ древне-византійскомъ видѣ. Христосъ возсѣдаетъ па радугѣ, съ двумя Ангелами по сторонамъ».

«Подъ этими иконами, расположенными въ видѣ пирамиды, идутъ другія, по обѣ стороны царскихъ вратъ. Направо отъ эрителя, колоссальное изображеніе Христа, по грудь, окруженное четырьмя маленькими иконами Егангелистовъ, въ величественно благородномъ, строгомъ стилѣ, а на другой сторонѣ, въ соотвѣтствіе этому, колоссальный же образъ Дѣвы Маріи съ Младенцемъ. Этотъ образъ, равно какъ и Св. Спиридона (о которомъ будетъ сказано ниже) особенно неудачны въ колоритѣ, тяжелы и безжизнены; все же ликъ Богородицы отличается торжественнымъ достоинствомъ».

«Затѣмъ идуть по обѣ стороны по фигурѣ, въ натуральную величину, Св. Василій и Св. Спиридонъ, какъ значится въ греческой надписи. Сверхъ того нёсколько мелкихъ иконъ; между ними икона Іоанна Крестителя, съ голубоватыми съ бѣлымъ крыльями, по древне-типическому представленію. Онъ одътъ въ звъриной шкуръ; исхудалыя руки поднимаеть къ головъ. Нать нимъ небольшая икона Св. Георгія, фигура, исполненная необыкновенной жизненности, геніально задумана, въ томъ моментѣ, когда этотъ святой стремительно поражетъ змія. Св. Димитрій, тоже на конћ, столько же величавая фигура; но лучшая изъ всёхъ иконъ--это Троица, по истине. художественио написана. Внизу въ серединѣ сидитъ Дѣва Марія съ Христомъ на колбляхъ, съ миловиднымъ Младенцемъ, одбтымъ въ бблое съ золотомъ. На одной сторонѣ стоитъ Св. Христофоръ, опершись на посохъ, съ Христомъ-Младенцемъ на плечахъ; палѣво въ епископскомъ облаченіи тотъ же Св. Спиридонъ, какъ гласитъ надпись, которую Греки пикогда пе забывають начертывать на своихъ иконахъ. Вверху возсѣдаеть на престолѣ Богъ Отецъ, съ долгою, бѣлою бородою, держа въ рукѣ земной шаръ, въ величественномъ достоинствѣ; около него Богъ Сыпъ, въ прекрасномъ видѣ учителя смертныхъ; между головами обоихъ паритъ Духъ Святой. Этотъ образокъ принадлежитъ къ лучшимъ, какіе только меб случалось видбть между религіозными изображеніями. Хотя греческое искусство строгимъ соблюденіемъ типа даетъ мало свободы и произвола художественному дарованію, однако оно не препятствуеть нѣкоторому усовершенствованію; и именно тогда-то оно не уступаеть религіозному искусству итальяпскому, которое, пе. зпая никакихъ границъ, вводитъ въ святилище церкви всякую земную страсть».

Очень можеть быть, что византійскій стиль нёкоторыхъ изъ видёлныхъ Шульцомъ въ Барлеттё иконъ былъ усовершенствованъ подъ вліяпьемъ итальянскимъ, на что указываетъ уже и западный типъ Св. Христотора съ Младенцемъ-Христомъ; все же опытный глазъ такого основательнаго знатока не могъ ошибиться въ различіи между византійскимъ и итальянскимъ искусствомъ, и особенно въ самой Италія, гдё на каждомъ шагу онъ имѣлъ случай провёрить свои художественныя впечатлёнія. Въ сущности авторъ говоритъ о позднёйшемъ византійскомъ искусствё то же самое, что скажеть о русской иконописи всякій безпристрастный русскій человёкъ. Таже смёсь техническихъ недостатковъ съ глубиною мысли, сухости и невзрачности съ величіемъ и строгостью, а въ существё самаго стиля, при вёрности преданію, таже способность къ усовершенствованью, основанная на томъ же преданіи; потому что своими началами оно восходитъ къ лучшей эпохё христіанскаго церковнаго искусства.

14



## ЖИТІЯ РУССКИХЪ УГОДНИКОВЪ, КАКЪ ОДИНЪ ИЗЪ ГЛАВНЫХЪ ИСТОЧНИКОВЪ ДЛЯ ИСТОРІИ РУССКАГО ЦЕРКОВНАГО ИСКУССТВА.

По поводу двухъ житій Іосифа Волоколамскаго, изданныхъ г. Невоструевынъ въ Чтеніяхъ въ Московскомъ Обществъ любителей духовнаю просвъщенія. Москва. 1865.

Есть такіе періоды въ исторіи народовъ, когда искусство и религія составляютъ одно нераздѣльное цѣлое. Древнѣйшія эпическія сказанія о богахъ и происхожденіи міра — столько же памятники поэтическаго творчества, сколько религіознаго сознанія. Древніе Греки приходили къ убѣжденью, что Гомеръ и Гезіодъ были создателями ихъ мивологіи. Лирическая поэзія сначала посвящала себя прославленію боговъ и сопровождала священные обряды, и самая драма вышла изъ святилища храмовъ. Были народы, для которыхъ поэзія, исторія, философія и религіозное преданье и церковный догматъ были одно и тоже. Древнѣйшая Еврейская литература есть вмѣстѣ и Св. Писаніе. Архитектура впервые сознала свое художественное значеніе въ храмѣ, посвященномъ божеству. Первыя статуи изображали боговъ и чествовались, какъ видимое ихъ воплощеніе.

Тоже единеніе элементовъ народной жизни, сосредоточенныхъ въ религіи, представляеть намъ и ранняя эпоха Христіанской Исторіи, не смотря на ихъ осложненіе, сравнительно съ элементами жизни народовъ до-христіанскихъ. Если люди болѣе просвѣщенные умѣли и тогда отдѣлять духъ религіи отъ ея внѣшности; то для толпы художественная форма и ея религіозный смыслъ представляли нераздѣльное единство. Храмъ былъ символомъ невидимой Церкви, какъ собранія вѣрующихъ; отъ скульптурнаго или живописнаго изображенія чаяли спасительнаго чуда, какъ бы самой идеи, въ нихъ воплощенной. Начертаніе иконы считалось дѣломъ благочестивымъ, къ которому приступали съ постомъ и молитвою. Особенно чтились иконы, писанныя святыми угодниками. Чтобъ придать бо́льшую цѣну мѣстной святыни, связывали ея происхожденіе съ именемъ какого нибудь святаго. Наконецъ до полнаго обоготворенія было возведено искусство въ народномъ убѣжденія, что многія изъ святочтимыхъ изображеній — не дѣло рукъ человѣческихъ, а таинственная благодать, ниспосланная свыше.

Искусство въ древней Руси стояло именно на этой стецени своего нераздѣльнаго существованія съ религіею. Св. Угодникъ соединялъ въ своей личности всѣ интересы своихъ современниковъ. Почти всѣ основатели монастырей были причислены къ лику святыхъ. Житія ихъ — къ біографіи святаго присовокупляють и исторію построенія и украшенія монастыря. Если Святой быль епископь, его житіе даеть еще болье обширныя данныя для исторіи украшенія города, какъ напримѣръ, житія Новгородскихъ архіепископовъ. Кіево-Печерскій Патерикъ предлагаетъ любопытные факты для исторіи нашего искусства о построеніи Храма Успенія, подъ двоякимъ вліяніемъ — Варяжскимъ и Византійскимъ, о перенесеніи иконы Успенія изъ Цареграда, о художественной діятельности одного изъ древнъйшихъ Русскихъ иконописцевъ, Св. Алипія. Житіе Антонія Римлянина предлагаеть важныя данныя о вліяніи запада въ исторіи нашей церковной утвари. Имя знаменитаго иконописца Андрея Рублева связано съ житіемь Сергія Радонежскаго, и между миніатюрами этого житія, по рукописи XVI в., въ Сергіевской-Троицкой Лаврѣ, естрѣчается любопытное для исторія нашего искусства изображеніе, какъ монахъ Андрей, сидя на подмосткахъ, пишетъ икону Нерукотвореннаго Спаса на стѣнѣ храма въ Андроніевскомъ монастырѣ, въ Москвѣ, (Л. 227). Особенно важны житія святыхъ по подробностямъ о ихъ внѣшнемъ подобін, память о которомъ стараются передать потомству и списатели житій и иконописцы<sup>1</sup>). Такъ напримъръ, списатель житія Трифона Вятскаго, въ самомъ концѣ своего повѣствованія, не преминулъ присовокупить слѣдующую подробность, важную для нашего иконописнаго подлинника: «Отецъ нашъ Трифонъ, Архимандрить Вятскаго Успенскаго монастыря, телеснымъ возрастомъ бяше низокъ, плоскъ лицомъ, тощъ, браду имѣ круглу, густу, средню, невелику, русу съ пробѣлью».

Изъ двухъ житій, изданныхъ г. Невоструевымъ, одно писано Саввою, епископомъ Крутицкимъ, въ 1546 г., другое — неизвѣстнымъ; для нашей цѣли важно первое. Въ немъ встрѣчаются слѣдующія три мѣста, которыя составляють принадлежность исторіи Русскаго искусства.

Первое мѣсто имѣетъ предметомъ расписаніе церкви въ Волоколамскомъ монастырѣ нѣсколькими живописцами, въ числѣ которыхъ были родственники самого Св. Іосифа. Хотя этотъ фактъ помѣщенъ у г. Ровинскаго, въ «Исторіи Русскихъ школъ Иконописанія», на стр. 171, но текстъ, из-

<sup>1)</sup> См. объ этомъ предметѣ статью г. Некрасова въ Смѣсн.

данный г. Невоструевымъ исправнѣе, почему и привожу его: «И въ лѣто 6992 (1484) основа преподобный церковь камену, въ лѣто 6994 (1486) сверши ея, и подписа хитрыми живописцы въ Русской земли: Діонисіемъ и его дѣтьми Владиміромъ и Θеодосіемъ и старцемъ Паисіею, и съ нимъ два братанича Іосифова: старецъ Досифей и старецъ Васіанъ, послѣжде бысть епископъ Коломенскій». Стр. 23. Отсюда явствуетъ, 1) что въ XV в. иконониси посвящали себя цѣлыя семейства, какъ Діонисій съ своими двумя сыновьями; 2) что школы иконописныя находили себѣ пріютъ въ монастыряхъ между старцами, и 3) что изъ этихъ старцевъ-живописцевъ выходили епископы, которые слѣдовательно могли успѣшно руководствовать церковнымъ искусствомъ въ своихъ епархіяхъ.

Второе мѣсто интересно для изученія образа мыслей и воззрѣній нашихъ древнихъ иконописцевъ — предмета, еще мало разработаннаго въ исторія Русской старины. Въ житіи это мѣсто составляеть эпизодъ повѣствованія о борьбѣ Іосифа Волоколамскаго съ еретиками жидовствующими. Многіе изъ нихъ притворялись перешедшими къ православію. Между живописцами, не сочувствовавшими сретикамъ, ходили по этому поводу разные слухи. Воть одинь, переданный самому Іосноу извѣстнымь уже намь живописцемъ Өеодосіемъ, сыномъ живописца Діонисія, которому придается здѣсь ирозвище Мудраю. И воть все это мѣсто: «И въ тѣ же времена игумену Іоснфу сказа нѣкій живописецъ, именемъ Өеодосіе, сынъ живописца Діонисія Мудрало, чудо преславно, яко нѣкій отъ тѣхъ же еретиковъ покаяся, и повъриша его покаянію, таже и въ попы его поставиша. И въ нѣкій день служивъ литургію, пріиде въ домъ свой потиръ имѣя въ руку свою, пещи тогда горящи, и волья изъ потира въ пещь, отъиде: а подружіе (жена) варящи ястіе, и узрѣ въ пещи въ огни отроча мало, и гласъ отъ него изыде глаголя: ты мя здё огню предаде, а азъ тя предамъ вёчному огню. И абіе отверзися покровъ избы, и прилетѣша двѣ птицы великія и взяша отроча, и полетѣша на небо: таже покровъ ста, яко же и прежде. И жена сіе видя, бысть въ велицѣ страсѣ, и ужасъ нападе нань, и повѣдаша сія вскрай живущимъ сосѣдамъ». Стр. 37 — 38. Составныя части этого сказанія легко разобрать; но въ отношеніи исторіи искусства слёдуеть упомянуть здёсь объ обычаё изображать на потирахъ Христа-Младенца лежащаго въ чашѣ и осѣняемаго отъ Ангеловъ рипидами, какъ это изображено, напримѣръ, на деревянномъ сосудѣ Сергія Радонежскаго.

Третье мѣсто касается собственно исторія иконъ. Іосифъ Волоколамскій, желая примириться съ Тверскимъ княземъ Өеодоромъ Борисовичемъ, «начатъ князя мздою утѣшати, и посла къ нему иконы Рублева письма и Діонисіева». Стр. 40.

## КРАТКОЕ ОБОЗРЪНІЕ ИСТОРІИ ВИЗАНТІЙСКАГО ИСКУССТВА.

Лабарта «Исторія промышленныхъ искусствъ» (Histoire des arts industriels au moyen age et à l'époque de la renaissance par Jules Labarte. Paris. 1864). 4 тома съ великолѣпными альбомами раскрашенныхъ и наведенныхъ серебромъ и золотомъ рисунковъ.

Гасса о монастыряхъ Авонской горы (Zur geschichte der Athos-Klöster von Gass, professor d. Theologie in Giessen. Giessen. 1865).

Искусство и ремесло всегда находились во взаимной между собою зависимости, и чёмъ прямёе отношеніе какого ремесла къ искусству, тёмъ необходимѣе и сильнѣе оказывалась эта взаимность. Такъ было при первыхъ начаткахъ цивилизаціи, такъ и въ цветущіе періоды искусства. Если назвать промышленнымъ всякое художественное произведение, назначаемое для практическаго употребленія, то къ этому разряду нужно будетъ отнести не только изящную мебель, церковную утварь, издёлія золотыхъ дълъ мастерства, но и всъ назначаемыя для поклоненія въ храмахъ, изображенія лицъ или идей, признаваемыхъ за святыни, будуть ли то языческіе идолы или христіанскія иконы. То есть, искусство, посвящая себя служенію релнгін, тёмъ самымъ опредёляеть себё практическую цёль и нёкоторымъ образомъ сближается съ ремесломъ. Наши иконописцы, и древніе и новѣйшіе сельскіе, не составляють исключенія изъ общаго правила; и если ихъ называють ремесленниками, то въ этомъ названии нѣтъ ничего обиднаго; только желательно, чтобъ они были ремесленники искусные и съ изящнымъ тактомъ. Есть цѣлая отрасль художества, въ которой ремесло съ искусствомъ составляютъ нераздѣльное единство. Это Архитектура. Средневѣковые каменщики, которые созидали всѣ эти великолѣпные готические соборы, были столько же простые работники, сколько и вдохновенные художники, украсившіе порталы своихъ храмовъ величайшими произведеніями христіанской скульптуры.

Въ цвѣтущую эпоху искусства на западѣ, въ XV и XVI столѣтіяхъ, художникъ шелъ объ руку съ ремесленникомъ. Многіе скульпторы и живописцы вышли изъ золотыхъ дѣлъ мастеровъ, и художникъ не боялся унизитъ свое артистическое достоинство, когда украшалъ лошадиный чепракъ, работалъ узду, сѣдло и щитъ. Изящество, если оно живо и сильно ощущается въ публикѣ, не сосредоточивается все сполна въ статуѣ или картинѣ, но, какъ нравственная сила, господствуетъ повсюду, озаряя своимъ радужнымъ свѣтомъ всякое ремесленное издѣліе, съ которымъ только можетъ войти оно хотя бы въ дальнее отношеніе.

Въ наше прозаическое время изящныя ремесленныя издѣлія дѣйствуютъ на общее развитіе вкуса больше, нежели собственныя произведенія искусства. Это особенно надобно сказать о нашемъ отечествѣ, воспитанномъ въ теченіе многихъ вѣковъ на ремесленномъ отношеніи къ искусству, именно церковному. Распространяющаяся въ нашей современной литературѣ мода презрительно смотрѣтъ на искусство — естественно объясняется крайнимъ недостаткомъ у насъ въ образцовыхъ произведеніяхъ искусства, и потому неразвитостью эстетическаго вкуса. Единственнымъ подспорьемъ для эстетическаго воспитанія въ искусствахъ образовательныхъ остаются красивыя издѣлія ремесленныя, цѣнимыя по своей практической годности.

Вообще надобно сказать, что той рёзкой границы между искусствомъ и ремесломъ, какую хотятъ видёть эстетики, въ дёйствительности не было и нётъ. Переходъ отъ одного къ другому составляютъ сотни разныхъ родовъ издёлій, назначаемыхъ для ежедневнаго практическаго употребленія, и вмёстё съ тёмъ принадлежащихъ и къ области изящныхъ искусствъ. Это — переплетъ книги съ рельефомъ, эмалевая чаша, тарелка или бокалъ съ рисункомъ, красивая сабля, наконецъ всё эти затёйливыя игрушки, начиная отъ тёхъ, которыми играютъ дёти, и до тёхъ, которыя украшаютъ кабинетъ дёловаго человёка и гостипную свётской дамы.

Сочиненіе Лабарта имѣетъ содержаніемъ все это разнообразіе издѣлій, соединяющихъ въ себѣ ремесло съ искусствомъ. Лабартъ не хочетъ говорить о статуэткахъ и рельефахъ на древнихъ складняхъ и поздиѣйшихъ металлическихъ чашахъ. Онъ не касается живописи въ ея высшемъ проявленіи, когда она во фрескахъ, ни деревѣ или полотнѣ свободно раскрываетъ всѣ свои художественныя средства; но онъ вводитъ въ свое изслѣдованіе мозаику, живопись на стеклѣ, фаянсѣ, даже миніатюру. Можетъ быть, строгіе систематики иначе бы взглянули на отношеніе ремесла къ искусству: можетъ быть, миніатюру сблизили бы они скорѣе съ фресками, нежели съ расписными тарелками; глиняные рельефы Луки-делля-Роббія предоставили бы они исторіи скульптуры, вмѣстѣ съ произведеніями Дона-

чужимъ рисункомъ и механически его исполняетъ.

Впрочемъ всё такія придирки со стороны системы едва ли имѣютъ мѣсто, когда дѣло идетъ о такомъ капитальномъ сочиненіи, какъ изданіе Лабарта, столько же важное по множеству спеціальныхъ изслѣдованій объ отдѣльныхъ памятникахъ, сколько и по великолѣпно исполненнымъ снимкамъ, въ которыхъ съ точностью воспроизведены не только всё колера подлинниковъ, но и бронза, слоновая кость, золото и серебро. Рисунокъ удержанъ съ фотографическою точпостью, даже по тому самому, что большая часть предметовъ сняты съ фотографическихъ копій: такъ что по этимъ превосходнымъ рисункамъ можно составить себѣ ясное понятіе не только о стилѣ произведеній, но и о степени ихъ художественнаго совершенства.

Это одно изъ тѣхъ роскошныхъ изданій, которыми по справедливости славится наше время, умѣющее цѣнить съ историческимъ безпристрастіемъ всѣ направленія искусства, и не щадящее значительныхъ матеріальныхъ средствъ для воспроизведенія его памятниковъ въ совершеннѣйшемъ ихъ подобіи. Свидѣтельствуя о высокомъ уваженіи нашего времени къ искусству, такія великолѣпныя изданія вмѣстѣ съ тѣмъ составляютъ самый блистательный образецъ повѣйшаго приложенія ремесла къ искусству.

Авторъ извѣстнаго сочиненія о финифти (Recherches sur la peinture en émail. Paris. 1856), г. Лабартъ даетъ въ новомъ своемъ сочиненіи особенно видное мѣсто золотыхъ дѣлъ мастерству, сопровождавшемуся работою черневою и финифтяною. Въ этомъ мастерствѣ, дѣйствительно, по преимуществу передъ другими, ремесло сливается съ искусствомъ. Хотя въ настоящее время знаменитому Бенвенуто Челлини отказываютъ въ тѣхъ великихъ совершенствахъ, какія ему приписывали прежде, но все же и теперь ни одна исторія искусства не обходится безъ упоминанія объ этомъ золотыхъ дѣлъ мастерѣ.

Взглядъ Лабарта на промышленное художество особенно важенъ для насъ въ примѣненіи къ искусству Византійскому, знаменитому въ средніе вѣка по ювелирнымъ издѣліямъ, по финифти и мозаикѣ. Оставляя въ сторонѣ изслѣдованія автора объ искусствѣ западномъ, особенно интересныя, я обращу вниманіе читателей на болѣе важный для насъ — Русскихъ отдѣлъ имѣющій предметомъ обозрѣніе исторіи Византійскаго искусства, и изложу этотъ отдѣлъ въ возможной краткости, присовокупивши нѣкоторыя замѣчанія. Къ сожалѣнію, я не имѣю еще подъ руками 3-ей и 4-ой части,

гдѣ подробно говорится о миніатюрахъ и мозанкахъ; потому на первой разъ ограничусь общимъ обозрѣніемъ исторіи Византійскаго искусства (I, стр. 16—103) и частнымъ отдѣломъ о золотыхъ и серебрянныхъ дѣлъ мастерствѣ (II, стр. 1—118).

Въ 325 г. Константинъ Великій рышился основать новую столицу Римской Имперіи. Сначала онъ думалъ возстановить изъ развалинъ древнюю Трою, но, оставивъ эту мысль, избралъ Византію, которую и переименоваль по своему имени, назвавши Константинополемь. Съ необыкновенною быстротою (въ 330 г.) возникла эта новая столица, разширилась и украсилась великолъпными палатами, водопроводами, рынками, фонтанами, цирками, театрами. По повелёнію Императора, все, что только лучшаго оставаюсь оть античнаго искусства вь городахъ Греціи и Азіи, было свезено въ новую столицу, между прочимъ лучшія статуи, изображающія боговъ и героевъ классической древности, каковы: Зевсъ Додонскій, Аеина Скиллиса и Дипёна, Аполлонъ Пиоійскій, Музы, группа Персея и Андромеды изъ Фригійскаго города Иконіума, колоссальный бронзовый Аполлонъ, приписываемый Фидіасу. Эта статуя, голову которой окружили сіяніемъ, а въ руки дали скипетръ и державу, получила имя Императора Константина. Между шестидесятью статуями, доставленными въ новую столицу изъ Рима, были изображенія Августа, Траяна, Адріана. Термы, или бани Зевксиппа были украшены множествомъ бронзовыхъ статуй, а также и платформа гипподрома.

Не довольствуясь остатками классической древности, Константинъ долженъ былъ, для украшенія своей столицы и для возникшаго между ея богатыми жителями великолѣпія, вызвать въ большомъ количествѣ разныхъ художниковъ и мастеровъ. Быстро развившаяся роскошь особенно способствовала процвѣтанью золотыхъ дѣлъ мастерства. Изъ всѣхъ храмовъ, воздвигнутыхъ Императоромъ, особеннымъ великолѣпіемъ ювелирной работы отличался храмъ Св. Апостоловъ. Образецъ изящнаго стиля мозаическихъ работъ временъ Константина читатели нашего сборника могутъ видѣть на снимкѣ съ мозаикъ Георгія Солунскаго, приложенномъ къ статъѣ г. Филимонова о сочиненіи Тексье.

Такъ какъ съ именемъ равноапостольнаго Императора соединяется мысль о безраздѣльномъ господствѣ самаго высшаго стиля христіанскаго искусства, и на востокѣ, и на западѣ; то надобно упомянуть, что онъ заботился столько же объ украшеніи храмовъ въ Іерусалимѣ, Виолеемѣ, Антіохія, но и особенно храмовъ Римскихъ. Между этими послѣдними преимущественно украсилъ онъ изъ драгоцѣнныхъ металловъ рельефами, статуями, лампадами и другою церковною утварью базилику, наименованную по его

имени Константиновою, которая теперь называется базиликою Св. Іоанна Латеранскаго.

Императоръ, давшій всемірное господство христіанской вѣрѣ, былъ ревностный поклонникъ знамению Креста, которое онъ узрѣлъ въ чудесномъ видѣнін. По древнѣйшимъ изображеніямъ этого видѣнія, напр. на миніатюрѣ Григорія Богослова IX в., крестъ явился ему четвероконечный, съ чѣмъ согласуются всѣ древнѣйшія изображенія этого предмета. Въ ознаменованіе торжества Креста во всемъ мірѣ и въ память своего видѣнія, Императоръ велблъ водрузить его изображение изъ золота и драгоценныхъ камней на порфировой колонит въ Филадельфіонт, другой такой же въ съверной части форума (площади). Сверхъ того, великолѣпный крестъ изъ золота же съ драгоцѣнными камнями быль помѣщенъ съ серединѣ плафона въ главной залѣ его дворца. Кромѣ креста, онъ велѣлъ мастерамъ изготовить изъ драгоцённыхъ матеріаловъ хоругвь (labarum). Она состояла изъ золотаго древка съ такимъ же на вершинѣ его вѣнцомъ, на которомъ была помѣщена монограмма Христа (Х, перечеркнутый буквою Р). Изъ подъ вънца спускался четвероугольный плать изъ пурпуровой матеріи, украшенный драгоцѣнными каменьями. Форма лабара хорошо извѣстна по монетамъ временъ Константина.

Преемники Константина Великаго наслёдовали его любовь къ искусству и великолбпію. Өеодосій Великій велбль воздвигнуть на форуиб собственное свое изображение въ серебряной статуъ, а на гипподромъ --- обелискъ съ отличными барельефами на его пьедесталь. При Аркадія (395-408) роскошь достигла своихъ крайнихъ предѣловъ. Императорское облаченіе дошло до высшей степени великольпія. Къ низенькой діадемь (διάбημα), или къ повязкъ, изъ жемчугу и драгоцънныхъ камней, усвоенной Константиномъ, были придёланы по обѣимъ сторонамъ около ушей подвѣски, или цѣпи изъ того же драгоцѣннаго матеріала, спускавшіяся на щеки. Потомъ эта повязка, не покрывавшая темени, была замѣнена короною (στέμμα), съ покрышею изъ парчи съ жемчугомъ и драгоциными каменьями. Въ такой стеммѣ изображены Юстиніанъ на мозаикѣ Св. Виталія въ Равеннѣ, и Императоръ, преклоняющійся передъ Спасителемъ на мозанкъ Цареградской Софія. Сверхъ парчеваго нижняго одъянія надъвалась пурпуровая хламида, украшенная вышитымъ каменьями и жемчугомъ по золоту четвероугольникомъ (тавліонъ). Престолъ былъ изъ литаго золота. Этимъ же драгоцѣннымъ матеріаломъ блестѣли оружіе и конская збруя. Дворцы соперничествовали въ великолблін съ храмами. Кровати и прочая мебель были изготовляемы изъ золота, серсбра и слоновой кости. Роскошь въ одбяни дамъ изъ богатыхъ фамилий превосходила всякое описание. Іоаннъ Златоусть, бывшій тогда на Патріаршемъ престолѣ въ Константинополѣ, не разъ возстаетъ въ своихъ словахъ противъ этой крайности.

На площади Августеонѣ, простиравшейся отъ Императорскаго дворца до храма Св. Софія, была воздвигнута на порфировой колоннѣ серебрянная статуя, изображавшая Императрицу Евдоксію, супругу Аркадіеву. По случаю открытія этой статуи были на площади разныя увеседенія, въ сопровожденія пляски и музыки. Этотъ непристойный шумъ съ площади доносился подъ своды храма Св. Софія, нарушая священнослуженіе, что и подало поводъ Іоанну Златоусту къ громоноснымъ словамъ противъ распущенности придворныхъ нравовъ, за что онъ потомъ такъ жестоко долженъ былъ поплатиться.

Кромѣ того была воздвигнута въ Константинополѣ другая серебряная статуя Евдоксіи и — тоже серебряныя — ея трехъ дочерей. Но самымъ художественнымъ произведеніемъ литейнаго и чеканнаго мастерства того времени была серебрянная статуя, которую Аркадій воздвигъ въ Августеонѣ Өеодосію Великому.

Сынъ Аркадія, Θеодосій II, Младшій (408—450 г.) особенно былъ любитель изящныхъ искусствъ, покровительствовалъ художникамъ и самъ посвящалъ свои досуги живописи и лёпному искусству. Онъ перенесъ изъ Абинскаго храма Ареева бронзовыхъ слоновъ и помёстилъ на Златыхъ Вратахъ, также съ острова Хіоса—знаменитыхъ бронзовыхъ коней, которые теперь укращаютъ фасадъ Св. Марка въ Венеціи. Въ его царствованіе Константинополь украсился множествомъ произведеній скульптурныхъ, изъ которыхъ особенно заслуживаетъ быть упомянутою золотая статуя, изображавшая этого императора, которая была постановлена въ сенатѣ.

Сестра его, Пульхерія тоже покровительствовала искусству, но преимущественно въ украшеніи церквей. Особенно знаменитъ былъ золотой олтарь великолѣпной работы, принесенный ею въ даръ храму Св. Софіи.

Изъ этого обозрѣнія исторіи Византійскаго искусства явствуеть, что преданія о классическомъ изяществѣ были еще во всей свѣжести въ IV и V столѣтіяхъ въ новой столицѣ, украшенной лучшими статуями античной скульптуры. Императоры не только покровительствовали художникамъ, но и сами упражнялись въ живописи и лѣпномъ мастерствѣ. Скульптура, сближавшая искусство съ природою, господствовала, и особенно портретныя изображенія. Лабартъ приводитъ нѣсколько консульскихъ диптиховъ, относящихся къ V въку. Кромѣ портретовъ консуловъ, на нихъ изображены олицетворенія Рима и Константинополя въ видѣ воинственныхъ женщинъ. Но особенно высоко ставитъ Лабартъ прекрасный диптихъ въ соборѣ Монцскомъ, изображающій Галлу Плакидію и ея сына Валептиніана III на одной половинѣ диптиха, и полководца Аэція на другой. Неизвѣстно, почему авторъ не упоминаетъ при этомъ о превосходномъ медальонѣ съ изображеньями той же Галлы Плакидіи, Валентиніана III и Гоноріи, дѣланномъ грекомъ Вуннеріемъ, въ знаменитомъ крестѣ въ Брешіи. Наконецъ для исторіи миніатюры мы имѣемъ отъ этой эпохи Амброзіанскую Иліаду и Вѣнскую Библію. Очень жаль, что изъ этой Библіи Лабартъ ограничился въ своемъ альбомѣ только однимъ рисункомъ (Іаковъ и его сыновья). Указанные мною значительно изящнѣе и во многихъ отношеніяхъ интереснѣе этого.

Въ металлическихъ работахъ слёдуетъ упомянуть о двухъ главныхъ способахъ производства, господствующихъ въ Византійскихъ издёліяхъ. Это — работа черневая, или ніэлло (ἀργυροέγχαυστον) и Финифтъ, или эмаль (ἡλέχτρινος и χυμευτές, откуда древне-русское химинетъ, какъ названы украшенія на окладѣ Мстиславова Евангелія, 1125—1132 г., въ послѣсловіи къ этому памятнику). Византійская эмаль, по своему производству и по стилю, а также и по общему впечатлѣнію, соотвѣтствовала мозаикѣ. Пустыя пространства между очерками изъ тоненькихъ металлическихъ пластиковъ наполнялись цвѣтною массою. — Кромѣ того была въ большомъ употребленіи инкрустація золотыхъ, серебряныхъ или мѣдныхъ полосъ по темному полю какого нибудь другаго металла (damasquiné, по Лабарту). Этой работой были произведены рисунки на многихъ цареградскихъ вратахъ XI столѣтія.

Императоръ Юстиніанъ, взошедши на престолъ (527 г.). нашелъ въ казнохранилищѣ значительныя денежныя суммы, а въ мастерскихъ—отличныхъ художниковъ по всѣмъ отраслямъ искусства, и потому безпрепятственно могъ совершить тѣ художественныя планы, которымъ онъ съ такою любовью предавался. «Подъ его счастливымъ вліяніемъ — говоритъ Лабартъ — возрожденіе искусства, подготовленное его предшественниками, достигло полнаго совершенства. Это возрожденіе было результатомъ изученія изящныхъ памятниковъ античной скульптуры, въ изобиліи распространенныхъ передъ глазами цареградскихъ мастеровъ, которые, безъ сомнѣнія, искали себѣ вдохновенія въ преданіяхъ древности и старались, сколько могли, приблизиться къ стилю великихъ художниковъ античной Греціи».

Такимъ образомъ, по миѣнію Лабарта, Византійское искусство не только не лишено было способности къ развитію, но при самыхъ благопріятныхъ условіяхъ, постепенно совершенствовалось.

Изъ произведеній скульптуры Лабарть останавливается на конной статуѣ Юстиніана, которая была постановлена на площади Августеонѣ.

Прокопій находніть въ этомъ изображенін Юстиніана, по костюму, сходство съ Ахиллесомъ. Этотъ же историкъ такъ выражается о статуяхъ, которыми тогда же была украшена новая площадь около термовъ Аркадія, на берегу моря: «Площадь украшена множествомъ бронзовыхъ и мраморныхъ статуй, такъ хорошо сдѣланныхъ, будто онѣ вышли изъ рукъ Фидіаса, Лизиппа и Праксителя». Эта похвала, не смотря на крайнее преувеличеніе, даетъ разумѣть о тѣхъ артистическихъ тенденціяхъ, которыя господствовали между византійскими художниками той цвѣтущей эпохи. По этому случаю Лабартъ высказываетъ свое полное сочувствіе художественному стилю временъ Юстиніана, не соглашаясь съ тѣми, которые отъ этой эпохи ведутъ такъ называемый *византійскій* стиль, лишенный всякой правильности, свободы и изящества: «Такой стиль получилъ свое начало — говоритъ авторъ — на Западѣ въ Х вѣкѣ, въ эпоху полнаго отсутствія художественности, и не имѣетъ ничего общаго съ произведеньями византійскими». (1, стр. 40).

Ко временамъ Юстиніана изъ диптиховъ авторъ относитъ диптихъ Британскаго Музея съ изображеніемъ Ангела, означенный у меня V вѣкомъ, на основаніи Арунделевскаго каталога; окладъ въ Публичной библ. въ Парижѣ, съ изображеньями Благовѣщенія, Поклоненія Волхвовъ и Избіенія Младенцевъ. Особеннаго вниманія по своему оригинальному переводу заслуживаетъ Благовѣщеніе. Богородица стоитъ какъ бы во дверяхъ портика, украшенныхъ завѣсою. Позади Богородицы какая-то женщина поднимаетъ эту завѣсу. По другую сторону приближается къ двери Архангелъ. Позади его еще женская фигура. Къ этому же времени относитъ авторъ Миланскій диптихт, снимокъ съ котораго приложенъ выше. Лабартъ обращаетъ вниманіе на сходство въ изображеніи Избіенія Младенцевъ на этомъ Миланскомъ диптихѣ и на упомянутомъ Парижскомъ. Воины не мечами поражаютъ младенцевъ, но хватаютъ ихъ за ноги, какъ бы съ тѣмъ, чтобъ разбить имъ головы объ стѣну или объ полъ. Такъ же изображается этотъ сюжетъ въ древнѣйшей русской вконописи.

Изъ миніатюръ времени Юстиніанова, Лабарть обращаеть вниманіе на двё рукописи: вопервыхъ, на Вёнскую рукопись Діоскорида, и въ Альбомё прилагаеть изъ нея миніатюру, изображающую Юліану Аникію, съ бордюромъ изъ цёпи, въ переплетеньяхъ которой изображены амуры. «Эти маленькія фигурки — говоритъ опъ — напоминаютъ декоративную живопись Помпеи и Геркуланума». Вовторыхъ, къ VI-му же вёку авторъ относитъ миніатюры Ватиканской рукописи Христіанской Топографіи Космы Индикоплова, по автору VIII или IX в., по Даженкуру, Х-го, что принято мною. Миніатюра изъ этой рукописи, изданная въ Альбомё, отмёчена VI вѣкомъ, именно на томъ основанія, что Косма Индикопловъ жилъ при Юстиніань, и что потому Монфоконъ полагаетъ видьть въ Византійской рукописи (VIII-X в.) копію, можеть быть, даже съ оригинала самого автора. Хотя знаменитый Винкельманъ восхищался античностью плясавицъ на одной изъ миніатюръ этой рукописи (которая и издана въ Альбомѣ); однако ни палеографическая, ни эстетическая критика не позволяють согласиться съ мнбніемъ Лабарта. На томъ же самомъ основанія можно бы многія другія миніатюры IX ни X стольтія возвести къ значительно раньшей эпохѣ, напр. миніатюры Парижскихъ рукописей Григорія Богослова и Псалтыри, такъ какъ на нихъ очевидны слёды древнихъ преданій. Потомъ, кромѣ Ватиканской рукописи Космы Индикоплова, мы имбемъ съ такими же прекрасными меніатюрами рукопись Лаврентіанскую но нёсколько отличающимися по своимъ переводамъ. Почему же, спрашивается, и въ этой рукописи не видъть копін съ авторскаго оригинала VI вѣка? Но тогда этотъ оригиналъ раздвоится на двѣ различныя редакціи, хотя и пошедшія первоначально отъ общаго источника. Наконецъ, уже изъ самыхъ копій изъ Діоскорида и Космы Индикоплова, приложенныхъ въ Альбомѣ, очевидна громадная разница въ отношение художественномъ. Изъ Діоскорида — прямо восходитъ къ стилю временъ Геркуланума и Помпен; изъ Индикоплова — сближается уже съ миніатюрами Лобковской Псалтыри, запечатлѣнными эпохою иконоборства.

Почитая не умѣстнымъ въ надлежащей подробности излагать исторію построенія храма Св. Софін, тѣмъ не менѣе для характеристики Юстиніановой эпохи, хотя вкратцѣ долженъ я коснуться этого предмета.

Символическая идея о посвященій храма имени Божественной Премудрости относится еще ко временамъ Константина Виликаго, когда еще далеко не былъ опредёленъ циклъ иконографическихъ сюжетовъ, когда еще событія Св. Писанія изображались подъ несвойственною имъ формою античныхъ идеаловъ, когда поклонялись еще не Распятію, а только Кресту, и когда такъ свѣжи были преданія языческой философіи и искусства. Базилика, сооруженная Равноапостольнымъ Императоромъ во имя Св. Софіи, погибла отъ пожара во время волненій, происшедшихъ въ Константинополів по поводу ссылки Іоанна Златоустаго. Построенная вновь беодосіемъ Младшимъ тоже сгорѣла. Тогда-то Юстиніанъ вознамѣрился возстановить храмъ Св. Софіи, но не въ видѣ римскихъ базиликъ, который былъ усвоенъ ему Константиномъ и беодосіемъ, а въ стилѣ самостоятельномъ, со сводами, чтобъ предохранить его отъ огня. Архитекторами были Анениій Тралльскій и Исидоръ Милетскій. Драгоцѣнный мраморъ разныхъ колеровъ и античныя колонны были добыты для храма изъ разныхъ мѣстъ имперіи.

Обративъ вниманіе читателя на рисунокъ Св. Софія, приложенный (въ Сборникъ Общ. др. рус. иск. за 1866 г.) къ статъѣ г. Кондакова о сочиненіи Гюбша, я не стану говорить объ архитектурномъ планѣ этого зданія, и прямо перейду къ скульптурнымъ и живописнымъ его украшеньямъ и церковной утвари.

Подъ главнымъ куполомъ, между центромъ зданія и его восточнымъ полукружіемъ (solea), возвышался амвонъ, сдёланный изъ самыхъ рёдкихъ породъ мрамора, съ украшеньями изъ золота, драгоцённыхъ камней и эмали. Амвонъ осънялся золотою сънію съ золотымъ же крестомъ, украшеннымъ рубинами и жемчугомъ. Святилище (βήμα), нынѣ называемое олтаремъ, въ главной абсидь, отдыялось олтарною преградою, состоявшею изъ колоннъ, покрытымъ архитравомъ. Все это было сдѣлано изъ серебра. Здѣсь же въ медальонахъ были изображены Спаситель, Богородица, преклоняющіеся передъ ними Ангелы, Пророки и Апостолы. Эта часть храма соответствовала нашимъ позднѣйшимъ вконостасамъ. Посреди святилища, или олтаря, стояль престоль изъ золота и драгоцённыхъ камней, а надъ нимъ возвышался столько же великольпный киворій (ciborium), сдъланный въ видь пирамеды, на верху которой быль водружень кресть на шарь, покоящемся въ чашѣ. Позади престола въ глубинѣ самой абсиды возвышалось патріаршее мѣсто, съ сѣдалищами по обѣ его стороны для священнослужителей. Все это было изъ позолоченнаго серебра. Наконецъ весь храмъ былъ украшенъ паникадилами въ видѣ коронъ, лампадами и свѣщниками.

Изъ всего великолѣпнаго убранства Св. Софіи въ настоящее время сохранились только разноцвётнаго мрамора стёны да нёсколько мозанкъ. Лабарть поместиль въ своемъ Альбоме рисунки съ двухъ изъ нихъ. Одна, съ полукупола олгаря, изображаеть Архангела въ длинной туникѣ и хламидѣ, пристегнутой на плечѣ. «Рисунокъ этой фигуры--говорить авторъ--безукоризненный; складки одѣянія расположены широко». Другой рисунокъ изданъ съ мозанки, которую Лабартъ считаетъ самою важною изъ всёхъ оставшихся. Она находится въ тимпанѣ надъ главными вратами нартекса. Изображаеть Спасителя, сидящаго на престоль; своею десницею благословляеть Онъ (именословно, см. стр. 80) входящихъ во храмъ, а въ лѣвой рукѣ держить Евангеліе. «Голова Спасителя — говорить авторъ — отличается особенною типичностью: она запечатлѣна строгимъ выраженіемъ, смягчаемымъ кротостью. На немъ длинное бѣлое одѣяніе съ двумя золотыми полосами, идущими оть плечь до самаго низу; сверху надѣта тоже бѣлая мантія, спускающаяся отъ плечъ и одёвающая всю фигуру. Всё эти бёлыя одежды были предписаны первымъ христіанамъ, въ отличіе ихъ отъ язычниковъ, одѣвавшихся пестро. Въ храмѣ Св. Софін изъ этого правила исключается

только Богородица, изображаемая въ цвётной одеждё». Лабартъ не соглашается съ мнёніемъ Зальценберга, что падающая ницъ передъ Спасителемъ фигура изображаетъ Юстиніана. Юстиніанъ — какъ онъ представленъ на мозаикё С. Виталія въ Равеннё (см. стр. 53) — брилъ бороду и носилъ усы; а царственная фигура на Софійской мозаикё съ бородою. Первый изъ Византійскихъ императоровъ сталъ отрощать бороду Фока (602—610 г.). Объ изображеньяхъ Богородицы и Архангела Михаила въ медальонахъ по сторонамъ Спасителя Лабартъ отзывается такъ: «голова Богородицы отличается вполнё античною красотою и совершенною правильностью. Голова Архангела — строгая, и, кажется, заимствована съ какой нибудь античной головы Аполлона Пиейскаго. Эта великолёпная мозаика, очевидно, самой лучшей византійской школы, усовершенствовавшей свой стиль, во времена Юстиніана изученіемъ образцовыхъ произведеній античной скульптуры». Мозаики Равенскія авторъ цёнитъ по изяществу ниже Софійскихъ.

Послѣдующіе за Юстиніаномъ Императоры въ теченіе цѣлаго столѣтія заботились объ украшеніи Цареграда и покровительствовали искусству; скульптура не переставала процвѣтать. О высокомъ стилѣ живописи этого періода свидѣтельствуетъ Ватиканская рукопись Іисуса Навина.

Рышительный ударь успышному развитію Византійскаго искусства быль нанесенъ иконоборствомъ, которое предпринялъ Левъ Исавръ обнародованьемъ въ 726 г. эдикта объ истреблении иконъ Спасителя, Богородицы и Святыхъ. Сынъ его Константинъ Копронимъ созвалъ въ 754 г. соборъ, по которому вновь осуждались на истребленіе иконы, а поклоняющіеся имъ предавались проклятію. Хотя свътское художество не прекращало своей дѣятельности, но такъ какъ по господствующимъ идеямъ времени, главнѣйшими предметами искусства были до тѣхъ поръ религіозные; то художественная діятельность была стіснена, получила односторонній характерь въ издѣліяхъ роскоши и измельчала. Особенно былъ нанесенъ ударъ скульптурѣ, иконныя изображенія которой въ статуяхъ большаго размѣра уже не были возстановлены въ Византіи и тогда, когда искусство освободилось отъ преслёдованія вконоборцевъ. Непосредственная связь искусства съ античными преданьями навсегда была порвана. Статуи и рельефы монументальнаго сгиля были замёнены красивыми орнаментами и мелкою рёзьбою. Византійское искусство, лишенное религіозныхъ сюжетовъ, должно было питаться пустою роскошью.

Послѣдній изъ иконоборческихъ Императоровъ, Өеофилъ (829—842 г.) особенно любилъ художественную роскошь, украшая ею построенные имъ дворцы. Такъ онъ велѣлъ сдѣлать себѣ престолъ изъ чистаго золота съ драгоцѣнными каменьями, получившій названіе Соломонова. Около возвышался изъ тёхъ же матеріаловъ колоссальный кресть. На ступеняхъ престола по обё стороны стояло по изваянному льву, которые особеннымъ механизмомъ становились за заднія лапы и ревёли. Тоже близь престола стояло золотое дерево съ изваянными птичками, пёвшими на разные голоса. Сверхъ того въ тронной залё находились два золотыхъ органа. Для тронной же залы Өеофилъ велёлъ сдёлать особаго рода великолёпную мёбель для храненія царскаго одёянія и разной утвари. Это изящное произведеніе ремесленнаго искусства былъ шкафъ или буфетъ съ пятью башнями, почему и назывался Пентатюрнонз. Въ немъ помёщалось не только царское одёяніе и оружіе, но кровать и столъ, сдёланные изъ золота.

Иконоборчество не коснулось Запада. Папы Григорій II и Григорій III отвергли эдикть Льва Исавра объ уничтоженіи иконъ, и на своихъ соборахъ, провозглашая святость иконопочитанія, отлучили отъ церкви всёхъ, посягавшихъ на этотъ священный предметъ. Тѣ изъ художниковъ цареградскихъ, которые подвергались преслёдованью за свои издёлія по иконографіи, находили себѣ убѣжище въ Италіи.

По смерти Өеофила (842 г.), Императрица Өеодора, мать Михаила Ш, немедленно возстановила чествование Св. иконъ. Оставшияся намъ отъ конца IX и начала X в. замѣчательныя по изяществу художественныя произведенья Лабарть объясняеть любовью Василія Македонянина (867 г.) къ искусствамъ и покровительствомъ, которое онъ оказывалъ художникамъ. Константинъ Багрянородный превозносить изящное великольше, которымъ Императоръ Василій украшалъ сооружаемые имъ храмы и другія зданія. Какъ бы то ни было, но авторъ «Исторіи промышленныхъ искусствъ», можеть быть, слишкомъ много приписываеть вліянію личности Византійскихъ императоровъ на усовершенствованье стиля, какъ теперь, въ эпоху послѣ иконоборства, такъ и до этой эпохи. Правда, что императоры, украсивъ Цареградъ античными статуями, много способствовали поддержанію классическаго изящества въ художественныхъ школахъ. Но эта любовь къ классической древности не была исключительною принадлежностью нѣкоторыхъ изъ императоровъ; она давала господствующее направление вкусу въ теченіе нѣсколькихъ столѣтій, отъ Константина Великаго и до эпохи иконоборства. Императоры были только представителями интересовъ, раздѣляемыхъ массами населенія. При всѣхъ стараніяхъ Юстиніана создать въ области христіанскаго искусства нѣчто необыкновенное, мозанки Софійскаго собора не отличались бы тёмъ античнымъ изяществомъ, которое возможно не вслёдствіе случайнаго покровительства искусству, а по живучести артистическихъ преданій въ публикѣ и въ школахъ Цареградскихъ. Самое иконоборство вызвано было крайностями античнаго вкуса, господствовавшаго въ Цареградь. Въ течение иконоборческаго періода, продолжавшагося сто льть съ небольшимъ, художественныя школы въ восточной имперіи не успѣли еще вымерсть окончательно: такъ что возстановившееся при Императрицѣ Өеодорѣ чествованье иконъ (842 г.) застало еще внуковъ тѣхъ мастеровъ, которые при Львѣ Исаврѣ (726 г.) были остановлены въ своей художественной дѣятельности. Слѣдовательно, преданія лучшаго стиля еще не могли изсякнуть въ половинѣ IX в. Именно это надобно имѣть въ виду, чтобъ оцѣнить изящество миніатюрь Парижскихъ рукописей Григорія Богослова и Псалтыри, которыя авторъ относитъ къ этому вѣку. По изяществу первоначальнаго происхожденія относить же авторъ Ватиканскую рукопись Космы Индикоплова къ VI в., когда, какъ онъ самъ же говоритъ, была она копирована съ древнѣйшаго оригинала въ IX в. То же самое можно сказать изъ двухъ Парижскихъ рукописей особенно о Псалтыри, которая вся испещрена олицетвореньями въ классическихъ формахъ античныхъ фигуръ. Ясно что иконоборство хотя и наложило свою руку на античныя преданія, но не уничтожило ихъ въ конецъ. Они еще живутъ во всей своей свѣжести въ Парижской Псалтыри.

Но рядомъ съ этимъ направленіемъ, такъ сказать, античнымъ, въ то же время является уже и другое иконописное, въ позднѣйшемъ смыслѣ понимаемое. Псалтырь, по рукописямъ Лобковской и Барберинской очевидно, есть результать художественнаго переворота, воспослѣдовавшаго за иконоборствомъ, чему служать несомнѣннымъ доказательствомъ миніатюры, изображающія иконоборцевъ. Хотя и въ этихъ рукописяхъ есть олицетворенія, но значительно меньше. Такъ Давидъ, поражающій дикихъ звѣрей, не сопровождается уже олицетвореньемъ Силы, какъ въ Псалтыри Парижской. Сверхъ того, обѣ эти рукописи, обязанныя своимъ происхожденіемъ эпохѣ иконоборства, предлагаютъ въ своихъ миніатюрахъ уже до подробности выработанные иконописные сюжеты. Къ искусству художника уже было присовокуплено богословское соображеніе.

Итакъ, какъ ни было велико усердіе Императоровъ послѣ иконоборства возстановить изящный стиль, они не могли сдѣлать ничего больше того, сколько оказывалось средствъ въ самыхъ мастерскихъ и въ господствующемъ вкусѣ публики. Изящное должно было замѣниться роскошнымъ, и монументальный стиль—перейти въ мелкія украшенія. Финифть взяла верхъ надъ скульптурой, ремесло надъ искусствомъ. «Скульптура — говорить авторъ—можетъ быть разсматриваема, какъ руководительница прочихъ образовательныхъ искусствъ, и полное забвеніе, на которое она была обречена, неминуемо должно было повести къ упадку художества. Такимъ образомъ, нельзя не замѣтить, что въ теченіе IX и X столѣтій художники исключи-

15



тельно предаются производству искусствъ промышленныхъ. Живописецъ украшаетъ рукопись миніатюрами и даетъ картоны мозаистамъ; скульпторъ становится золотыхъ дѣлъ мастеромъ, литейщикомъ и чеканщикомъ, а если и занимается скульптурой, то въ мелкихъ размѣрахъ на слоновой кости. Въ слѣдствіе всего этого, способствовавшаго вкусу роскоши, промышленныя искусства въ эту эпоху достигли высшей степени совершенства. Но, будучи привязано къ ремеслу, подчинено минутной потребности и капризу моды, будучи направлено къ практическому приложенію, искусство, то великое искусство, которое получаетъ вдохновеніе свыше, которое живетъ своею собственною жизнію, не заботясь о барышѣ и матеріальныхъ расчетахъ, должно было погибнуть».

Впрочемъ, во всякомъ случаѣ заслуживаетъ вниманія любовь къ искусству Императоровъ IX и X столѣтій, какъ выраженіе общаго настроенія публики. Самое иконоборство было вопросомъ столько же религіознымъ, сколько и художественнымъ; потому и возстановленіе иконопочитанія давало новый толчекъ не только чувству религіозному, но и художественному.

Понятно, слёдовательно, почему могла явиться на Византійскомъ престолё въ Х вёкё, такая художественная личность, какъ Константинъ Багрянородный (911—959 г.), который не только покровительствовалъ искусству и съ восторженностью артиста описывалъ, что сдёлали для украшенія Цареграда его предшественники, но и самъ былъ знаменитый живонисецъ, стоявшій во главё цёлой школы, а вмёстё съ тёмъ искусный лёпщикъ и золотыхъ и мусійныхъ дёлъ мастеръ. Онъ сдёлалъ для тронной залы, или Хрисотриклиніума, золотыя двери съ изображеніями Спасителя и Богородицы, и серебряный столъ, изящныя украшенія котораго, по свидётельству біографа этого Императора, доставляли гостямъ бо́льшое наслажденіе, нежели самыя изысканныя яствы, на немъ предлагаемыя. Для сёней Императорской опочивальни сдёлалъ онъ изящный фонтанъ; а изъ церковной утвари для разныхъ храмовъ—большой крестъ и три золотыхъ вёнца съ финифтью, на которыхъ висёли кресты.

Императорскій церемоніаль достигь при Константинѣ Багрянородномъ крайней степени своего великолѣпія. На праздникъ Пасхи и въ дни пріема иноземныхъ пословъ и другихъ важныхъ лицъ, въ Хризотриклиніумѣ дѣлалась выставка всей царской утвари и драгоцѣнныхъ издѣлій царской сокровищницы, Обычай одарять чужестранцевъ роскошными произведеніями Византійскаго искусства и посылать ихъ въ подарокъ за границу былъ заведенъ издавна, и Константинъ Багрянородный щедро его поддерживалъ. Лабартъ между прочимъ упоминаетъ и о томъ, такъ этотъ Императоръ одарилъ Русскую великую княгиню, которую Лабартъ, съ свойственною запад-

нымъ ученымъ небрежностію ко всему русскому—называетъ не Ольгою, а Ельгою: «la princesse Elga de Russie.» (II, стр. 50). По свидѣтельству Нестора, Императоръ далъ ей золота, серебра, паволокъ, то есть, тканей, а, вѣроятно, и сшитыхъ уже одеждъ, и также сосуды различные.

Изъ произведеній ювелирнаго искусства, сохранившихся отъ времени этого Императора, особеннаго вниманія заслуживаеть реликварій съ частію Животворящаго Креста, сохраняющійся въ ризницѣ церкви Св. Георгія въ Лимбургѣ, какъ по его драгоцѣннымъ украшеніямъ--и эмалевымъ изображеніямъ Спасителя, Богородицы, ангеловъ и архангеловъ, такъ и особенно по греческимъ надписямъ, отлично характеризующимъ византийское искусство той эпохи, въ его отношения къ учению богословскому. Надписей две. Въ одной изъ нихъ значится: «Господь, будучи распятъ на крестѣ, уже не былъ прекрасенъ: вбо Богъ пострадалъ по своему человѣческому естеству. Васнлій Проэдръ въ благоговѣніи украснлъ ковчежецъ креста, на которомъ распростертый Христосъ привлекъ къ себѣ весь міръ. Христосъ имѣлъ красоту совершенную, и умирая утратиль ес, но онъ преукрасиль мерзостный видъ, данный мнѣ отъ грѣха». Въ этой любопытной надинси виденъ художественный тактъ благочестиваго мастера, подчиняющаго свое искусство уже догматамъ церкви. Изящный мозавческій типъ Спасителя, и послѣ иконоборства, поддерживалъ въ византійскихъ школахъ идею о несказанной красоть его человьческаго подобія; но въ распятін уже допускался типъ невзрачный, согласно ученію о томъ, что Христосъ пострадаль по-человьчески. Древнъйшія Распятія съ открытыми глазами Спасителя могли еще сохранить изящный типъ; но Христосъ, умершій на кресть, по теоріи византійскаго художника-богослова, долженъ былъ уже утратить свою лёпоту.

Другая принадлежность византійскаго стиля этой эпохи въ изображеніи Распятія, перешедшая и въ русскую иконопись, это—помѣщеніе Царя Константина и Матери его Елены по сторонамъ креста, очень часто встрѣчающееся въ памятникахъ византійскаго искусства Х-го и слѣдующихъ столѣтій. Такимъ образомъ, къ изображенію Распятія присоединено было преданіе о чествованіи креста Царемъ Константиномъ. Лабартъ относитъ ко времени Никифора Фоки (963—969 г.) одинъ реликварій, принадлежавшій Францисканской церкви въ Кортонѣ, на дощечкѣ котораго изъ слоновой кости изображенъ въ рельефѣ крестъ, а кругомъ въ медальонахъ разные святые. Между ними помѣщены Константинъ и Елена. Греческая надпись объясняетъ, почему изображенъ здѣсь этотъ Императоръ: «Христосъ далъ сначала этотъ Крестъ могущественному Царю Константину для спасенія; нынѣ боголюбивый Царь Никифоръ, обладая имъ, поразилъ полки варваровъ».

15\*

Къ году кончины Іоанна Цимисхія (976) относится важнѣйшій изъ дошедшихъ до насъ памятниковъ византійскаго золотыхъ дѣлъ мастерства. Это алтарныя украшенія, вошедшія въ такъ называемую Palo d'oro, въ Венеціанской базиликѣ Св. Марка, съ изображеніями разныхъ священныхъ сюжетовъ, уже согласными съ общею нормою Восточной иконографіи.

Изъ извѣстныхъ рукописей съ миніатюрами къ царствованію Василія II Македонянина (976-1025 г.) относятся Псалтырь въ библіотекѣ С. Марка въ Венеціи и знаменитый Ватиканскій Менологій. Неровность въ стилѣ произведеній этого времени Лабарть объясняеть тѣмъ, что въ начал' царствованія Василія II еще господствовало вліяніе изящнаго вкуса, возстановленнаго Константиномъ Багрянороднымъ, а потомъ оно ослабло, и искусство стало клониться къ упадку, именно въ началѣ XI в. Но неровность стиля мы видёли и раньше, въ IX в., къ которому относится Парижская и Лобковская рукописи Псалтыри. И въ IX и даже XII столетіяхъ могли быть тѣже причины этой неровности. Новое сочинялось дурно, а когда случалось мастерамъ слёдовать раннимъ образцамъ, ихъ произведенья носили еще слёды изящества лучшей эпохи, какъ напримъръ, въ миніатюрахъ Космы Индикоплова по рукописи Лаврентіанской XI, а можеть быть, даже ХП столѣтія. Какъ бы то ни было, но уже рѣшительный упадокъ Византійскаго вскусства видить Лабарть въ Ватиканскомъ Менологіи. «Эти миніатюры-говорить онъ-тёмъ интересяте для насъ, что дѣланы не однимъ художникомъ: восемь живописцевъ соревновали въ вллюстрирования этой рукописи и оставили свои имена при рисункахъ, которые они рисовали. Итакъ, здѣсь видно выраженіе не личнаго таланта одного артиста, но стиля цёлой эпохи. И что же? Въ этихъ миніатюрахъ не встречаешь уже ни малѣйшаго слѣда искусства античнаго. Вездѣ усвоенъ современный костюмъ. Рисунокъ во многихъ миніатюрахъ довольно правильный, по положенія очень часто неестественны, движенія усиленны. Сверхъ того замѣтна наклонность къ удлинению въ пропорціяхъ фигуръ-особенность византійской школы XI столѣтія».

Попытка автора «Исторіи промышленныхъ искусствъ» опредѣлить въ намятникахъ византійскаго стиля личное направленіе и индивидуальный характеръ того или другаго мастера — заслуживаетъ вниманія, и, можетъ быть, она имѣетъ мѣсто въ разработкѣ искусства такой развитой публики, какую представляла Византія отъ IV до XII столѣтія. Но все, что доселѣ извѣстно намъ въ области Византійскаго искусства, болѣе свидѣтельствуетъ о преобладаніи школы надъ личностью, которая подчинялась общимъ принципамъ античнаго преданія и богословскихъ догматовъ. Сверхъ того, уже со времени борьбы иконопочитателей съ иконоборцами были приняты мѣры къ обузданію артистической личности авторитетомъ церковнаго ученія, какъ это читатели могли видѣть выше. По моему мнѣнію, въ памятникахъ византійскаго искусства гораздо важнѣе опредѣленіе не личнаго характера мастера, а мѣстности, гдѣ они произошли, въ самой Византіи или гдѣ въ другомъ мѣстѣ, въ городскихъ или монастырскихъ мастерскихъ и т. п.

Вообще о византійскомъ стилѣ XI столѣтія авторъ выражается такъ: «Въ произведеньяхъ этого времени преобладають удлиненныя пропорція. Есть еще нѣкоторый рисунокъ въ головахъ, но оконечности тощія, дѣланы небрежно..... Неуклюжесть и дурной вкусъ въ костюмахъ этой эпохи въ короткое время довели скульптуру (даже въ такихъ сюжетахъ, гдѣ художникъ не былъ обязанъ воспроизводить костюмъ офиціальный) до самой щепетильной отдѣлки одѣяній, съ прямыми складками, параллельными и сжатыми, изъ парчи съ жемчугомъ и дробницами, которая не могла уже давать никакого движенія драпировкѣ. Впрочемъ не смотря на недостатки, въ которые впала византійская школа XI столѣтія, она не была лишена нѣкоторыхъ достоинствъ. Особенно сохранила она тонкую оконечность въ исполненіи, замѣчаемую въ большомъ разнообразіи и необычайномъ богатствѣ украшеній, или орнаментацію».

Эта характеристика византійскаго искусства XI столѣтія для насъ-Русскихъ имѣетъ особенную цѣну, потому что почти слово въ слово можетъ быть она приложена къ мастерскимъ миніатюрнымъ издѣліямъ Русской иконописи, и именно письма Строгановскаго XVI и XVII столѣтій. Такъ, черезъ 500 и даже 600 лѣтъ Русское искусство оставалось вѣрно тѣмъ художественнымъ преданьямъ, которыя оно заимствовало изъ Вазантіи именно въ XI столѣтіи. Въ самомъ фактѣ этомъ содержатся уже основанія для его критической оцѣнки. Преданія, окрѣпшія въ жизни народа въ теченіе всей его исторіи, не могутъ быть отвергнуты, но должны быть усовершенствованы, если въ нихъ коснѣли первоначальные недостатки.

Какъ низко ни упала византійская школа въ XI столѣтія, все же она была во главѣ художественной дѣятельности всей тогдашней Европы. Греческіе мастера вызываемы были ко двору Нѣмецкихъ императоровъ, въ слѣдствіе брака Оттона II (972 г.) съ Греческою царевною Өеофаніею, внукою Константина Багрянороднаго. Въ началѣ второй половины XI столѣтія знаменитый аббатъ Монте-Кассинскаго монастыря, Дезидерій, чтобъ возстановить искусство въ Италіи, пригласилъ изъ Константинополя Греческихъ мастеровъ, искусныхъ во всѣхъ художествахъ, и подъ ихъ руководствомъ основалъ въ своемъ монастырѣ художественныя школы. При этомъ же случаѣ Лабартъ упоминаетъ о церковныхъ вратахъ Св. Павла, въ Римѣ, дѣланныхъ въ XI же столѣтіи въ Византіи; но этотъ фактъ въ исторіи вліянія византійскаго искусства на Италію быль бы выставлень въ болье ясномъ свъть, если бы авторъ упомянулъ, что многіе храмы южной Италіи въ тоже время были украшены вратами, которыя были дёланы византійскими мастерами.

ХП вѣкъ не былъ благопріятенъ для искусства въ Византін, а въ началѣ XIII-го послѣдній ударъ былъ ему нанесенъ Крестоноспами. Алексѣй Комнинъ, приглашая западныя войска въ Константинополь отразить мусульманъ, въ своемъ посланія къ Роберту Фландрскому (1095 г.), описываетъ сокровища, какія эта столица можеть предложить въ добычу войскамь: «Вы должны противоставить всё силы Запада противь Турокъ, чтобъ они не взяли Константинополя. Пусть лучше въ ваши руки попадетъ императорская столица, нежели въ руки невбрныхъ; потому что она содержитъ въ себб наидрагоцённёйшія святыни Господа Бога, столпъ, къ которому онъ быль привязанъ, бичъ, которымъ былъ истязаемъ, багряница, въ которую былъ облаченъ, терновый вѣнецъ, которымъ увѣнчана была глава его, жезлъ, который, вмѣсто скипетра, былъ ему данъ въ руки, ризы, отъ которыхъ онъ быль обнажень на Лобномь мёстё, большая часть креста, на которомь онь быль распростерть, и гвозди, которыми быль распять. Если за все это не хотите вы сражаться и желаете большаго, вы найдете въ Константинополѣ больше сокровищъ, нежели во всемъ остальномъ міръ; потому что однъ драгоцённости здёшнихъ соборовъ могуть обогатить храмы всего христіанства, и всѣ эти сокровища, взятыя вмѣстѣ, далеко уступають въ цѣнности богатствамъ Св. Софіи, которая въ этомъ отношеніи можетъ быть уподоблена только храму Соломонову. Нельзя найти достаточныхъ выраженій для описанія находящихся въ Константинопол'є сокровищъ, не только собранныхъ византійскими императорами, но и сбереженныхъ въ ихъ дворцахъ отъ временъ древнихъ императоровъ Римскихъ».

Когда Крестоносцы, въ 1204 г., взявши Константинополь, предали его грабежу и расхищенію, то—по выраженію Вилльгардуэна—«оть начала міра никогда ни въ одномъ изъ завоеванныхъ городовъ не было пріобрѣтено такой великой добычи», какъ въ Константинополѣ. Новгородскій лѣтописецъ такъ повѣтствуетъ о расхищеніи крестоносцами сокровищъ церковныхъ: «Заутра же, солнцу всходящу, внидоша въ Св. Софію, и одраша двери и разсѣкоша амвонъ, окованъ бяше весь серебромъ, и столны серебряные 12, а 4 кивотные, и тябло изсѣкоша, и 12 креста, иже надъ олтаремъ бяху, межи ими шишки яко древа, высша мужъ, и преграды олтарныя межи столны<sup>1</sup>), а то все серебряно; и трапезу чудную одраша, драгій камень и

<sup>1)</sup> Это мѣсто, важное для исторіи олтарной преграды, г. Филимоновъ приводитъ въ своемъ сочиненіи: Дерковь Св. Николая Чудотворца на Липињ.

велій жемчугъ, и саму невѣдомо камо ю дѣша; и 40 кубковъ великихъ, иже бяху предъ олтаремъ, и поникадила и свѣтильна сребряная, яко не можемъ числа повѣдати; съ праздничными сосуды безцѣнными поимаше служебное, евангелія и кресты честные, иконы безцѣнныя всѣ одраша. И подъ трапезою кровъ найдоша: 40 кадій чистаго злата, а на полатѣхъ и въ стѣнахъ и въ сосудохранильници не вѣдѣ колико злата и сребра, яко нѣту числа, и безцѣнныхъ сосудъ. То же все въ единой Софіи сказахъ, а Святую Богородицу, иже въ Влахериѣ, идѣже Св. Духъ схожаше на вся пятници, и ту одраша; инѣхъ же церквій не можетъ человѣкъ сказати, яко безъ числа. Одигитрію же чудную, иже по граду хожаше, Святую Богородицу соблюде ю Богъ добрыми людьми; и нынѣ есть, на ню же надѣемся. Иныя церкви въ градѣ и внѣ града, и монастыри въ градѣ и внѣ града пограбиша всѣ, имъ же не можемъ числа ни красоты ихъ сказати».

Кромѣ произведеній церковнаго искусства, Крестоносцы нашли въ Цареградѣ множество памятниковъ античныхъ. Статуи металлическія переплавляли они въ монеты. Пользуясь сочинениемъ Никиты Хоніата объ этомъ предметь 1), Лабарть приводить перечень важныйшихъ изъ погибшихъ тогда античныхъ статуй. А именно: колоссальная статуя Геры, стоявшая на форумѣ Константиновомъ: такъ она была громадна, что потребовалось четыре пары быковъ перевезти съ форума въ литейную мастерскую только одну ея голову; группа — Парисъ вручаеть Афродитѣ яблоко; Баллерофонъ на Пегасѣ; колоссальный Геркулесъ съ шкурою Немейскаго льва, приписываемый Лизиппу; волчица, кормящая Ромула и Рема; очень древняя статуя Скилы — женщина обольстительной красоты оть головы до пояса, а отъ пояса — рыбій хвость; прекрасная статуя Елены, съ золотою на головѣ діамедою, украшенною драгоцѣнными камнями. «Потому-то не безъ основанія Никита называеть варварами этихъ франкскихъ воиновъ, которые въ свои гроши переплавляли такія безцённыя статуи» — съ полнымъ безпристрастіемъ говоритъ авторъ «Исторіи промышленныхъ искусствъ», отдавая такимъ образомъ предпочтеніе эстетическому вкусу Византійцевъ начала XIII в. передъ варварами сѣверо-западной Европы.

И такъ въ началѣ XIII столѣтія произошель окончательный переворотъ въ исторіи византійскаго искусства, «Хотя упадокъ въ немъ обнаружился уже съ XI в. — говоритъ Лабартъ — однако, до взятія Константинополя крестоносцами, византійская школа сохраняла еще иѣкоторыя преданія античныя и давала произведенія, не лишенныя достоинствъ. Образцовыя проиведенія классической скульптуры, которыя артисты имѣли всегда

<sup>1)</sup> Narratio de statuis Constant. quas Latini in monetam conflaverunt.

передъ своими глазами, не допускали ихъ слишкомъ уклоняться отъ настоящаго пути; но когда (послѣ Латинскаго господства) Греки опять завладѣли Константинополемъ, всѣ эти изящные памятники уже исчезли; лишенное этой помощи, искусство Византійское никогда не могло уже возникнуть».

Съ тѣхъ поръ, какъ справедливо замѣчаеть Лабарть, искусство Византійское нашло себѣ убѣжище только на Авонской Горѣ; но къ этому надобно присовокупить, что тамъ процветало оно уже въ XI столети, къ которому предание относить знаменитаго живописца Панселина. Какъ по близости, такъ и по церковной зависимости Авона отъ Митрополіи Солунской, школа Авонская состояла въ ближайшей связи съ школою Солунскою, заявившею о своей деятельности уже въ VI и даже въ IV столетіи. Впрочемъ, школа Авонская не могла образоваться раньше эпохи яконоборства, потому что только послё этого времени изъ отдёльныхъ келій пустынножителей составились общежительные монастыри, хотя легенды Авонской Горы и возводять основание многихъ изъ этихъ послёднихъ ко временамъ даже Константина Великаго. На основании несоми вныхъ историческихъ документовъ, древнѣйшій изъ Авонскихъ монастырей, Ксиропотамъ, учрежденъ не ранѣе начала Х столѣтія. Но настоящимъ основателемъ монашескаго общежитія и правильнаго экономическаго устройства монастырскаго признается Св. Аванасій, основавшій около 960 г. Лавру, названную по его имени Аванасіевой. Императоръ Никифоръ Фока оказывалъ Св. Аванасію свои милости и покровительствоваль его Лаврѣ. Около 980 г. быль основань монастырь Ивиронь другомь Св. Аванасія, Іоанномь, п около того же времени упоминается уже и монастырь Ватопедскій. Какъ сильно умножилось число отшельниковъ и монаховъ на Авонской Горъ къ половинѣ XI столѣтія, можно судить по тому, что при Іоаннѣ Цимисскомъ было на ней только 58 келій, а при Константинѣ Мономахѣ уже пасчитывалось ихъ до 180 съ 700 иноками.

По мѣрѣ того, какъ искусство въ Византіи падало, литература и особенно Богословіе болѣе и болѣе сосредоточивали на себѣ общіе интересы, такъ что въ періодъ царствованія династіи Комниныхъ (1056 — 1204 г.) византійская схоластика достигла своего высшаго развитія. Искусство, находя себѣ пріютъ въ стѣнахъ Авонскихъ монастырей, не только усвоило себѣ характеръ монастырскій, аскетическій, но и подчинилось бо́льшей строгости богословскаго ученія, бывшаго особенно въ ходу, когда только что развивалась Авонская школа.

Начало Иконописнаго Подлинника, вли Руководства для иконописцевъ Лабарть возводить къ XIII столѣтію, на основаніи слѣдующихъ соображеній: «Независимо оть разложенія, въ которое впала Греческая Имперія вь началь XIII стольтія, еще другая причина увлекла искусство византійское на пагубный путь. Не смотря на побѣду надъ иконоборствомъ, чествованіе иконъ, какъ мы видёли, претерпёло ударъ, отъ котораго оно не могло оправиться. Духовенство, въ избѣжаніе нареканій со стороны сектантовъ, озаботилось дать художникамъ правила для изображенія священныхъ сюжетовь. На Западѣ, напротивь того, за исключеніемь нѣкоторыхъ типовъ. освященныхъ религіозною символикою, художники могли давать полный просторъ своему воображению въ воспроизведеныя событий Ветхаго и Новаго Завѣта. Опасеніе, чтобъ и византійскіе художники не подчинились въ этомъ отношенія вліянію датинскихъ, безъ сомнѣнія, заставило епископовъ Греческой Церкви съ большею строгостью дать художникамъ уставъ, запрещавшій имъ удаляться отъ правилъ, предписанныхъ церковными догматами. Наконецъ, чтобъ предотвратить ихъ отъ всякаго уклоненія въ этомъ отношения, положено было составить для нихъ руководство, гдѣ бы въ точности были описаны всё сюжеты христіанской символики и священной исторіи въ томъ видѣ, какъ они должны быть изображаемы, гдѣ было бы все объяснено, даже самые характеры лиць, и гдѣ бы озпачены были н самыя надписи, которыя должны быть при нихъ начертаны. Этотъ кодексъ съ тѣхъ поръ навсегда остался неизмѣннымъ закономъ для художниковъ византійской школы». Объяснивъ такимъ образомъ происхожденіе извѣстнаго намъ Греческаго подлинника Діонисіева, Лабартъ точнѣе опредѣляетъ эпоху, когда именно онъ долженъ былъ составиться: «Конечно, только необыкновенное событіе могло подвигнуть греческое духовенство освятить эти правила въ написанномъ кодексѣ, отъ котораго не позволялось уклоняться. Не слъдуеть ли видъть такое событие въ нашестви Латинянъ на Востокъ и во взятіи ими Константинополя въ началѣ XIII ст.? Именно къ этой эпохѣ относится совершенное преобразование византийскаго искусства, которое съ тѣхъ поръ остается неподвижнымъ, безъ всякихъ видоизмѣненій».

Этотъ предметъ такъ близокъ интересамъ русской иконописи, что мы не можемъ пройти его молчаниемъ, не сдёлавъ нёсколько необходимыхъ, по нашему мнёнию, замёчаний.

Вопервыхъ, не въ XII или XIII ст. а еще въ VIII-мъ, въ эноху иконоборства и именно въ 787 г. греческое духовенство оградило иконописные сюжеты отъ свободы художественнаго творчества, подчинивъ ихъ церковнымъ догматамъ. Эта мѣра, слѣдовательно, была вызвана внутренними причинами Византійской исторіи и самой сущностью искусства византійскаго, а не опасеньями вліянія Западнаго, вслѣдствіе взятія Крестоносцами Константинополя.

Вовторыхъ, само Западное искусство въ XII ст. еще было такъ мало

развито, что представляло самыя незначительныя отклоненія оть византійскаго, и потому не могло возбуждать въ греческомъ духовенствѣ такихъ опасеній, чтобъ принять какія нибудь необыкновенныя мѣры противъ его вліянія.

Втретьихъ, изъ исторіи русскихъ подлинниковъ ясно видно, какъ постепенно составлялись эти руководства, и какъ они видоизмѣнялись по разнымъ редакціямъ. Имъ предшествовали подлинники Лицевые, то есть, иконы; описательные же тексты, изъ которыхъ потомъ образовался подлинникъ толковый, первоначально были не болѣе, какъ частныя замѣтки самихъ мастеровъ. Этимъ объясняется и техническая часть подлинника, то есть, наставленія, какъ изготовлять доски для иконъ, какъ ихъ левкасить, наводить золотомъ, какъ составлять краски и т. п. Неужели и эти всѣ мелочи, составляющія однако существенную часть подлинника, входили въ богословскіе интересы греческаго духовенства? И такъ, не подлежить ни малѣйшему сомнѣнію, что иконописный подлинникъ обязанъ своимъ происхожденьемъ не собору духовныхъ властей, а иконописнымъ мастерскимъ.

Вчетвертыхъ, самое существованіе подобныхъ же художественныхъ руководствъ на Западѣ до XIV стол. (именно Теофила и Ченнино Ченнини) свидѣтельствуетъ намъ, что, для составленія ихъ, кромѣ чисто богословскихъ соображеній, свойственныхъ Византіи, были и другія причины, чисто артистическія, и притомъ опредѣлявшіяся духомъ времени и состояніемъ самого искусства. Потому-то и явились такія руководства не тотько на Востокѣ, но и на Западѣ.

Наконецъ, подлинникъ Діонисіевъ, на которомъ основываетъ Лабартъ свои догадки, есть явленіе, очевидно, позднѣйшее, можетъ быть, даже XVI или XVII столѣтія; сверхъ того, какъ было мною показано, онъ носитъ на себѣ уже вліяніе западное, и вообще по всему составу своему имѣетъ видъ не церковнаго уложенія, или кодекса, а схоластическаго учебника, составленнаго какимъ нибудь позднѣйшимъ компиляторомъ.



## ЖИЗНЬ ІИСУСА ХРИСТА РЕНАНА И СОВРЕМЕННОЕ ЦЕРКОВНОЕ ИСКУССТВО НА ЗАПАДЪ.

По поводу журнала Гермина Гримма: Ueber Künstler und Kunstwerke (О художникахь и художественныхь произведеніяхь). Berlin. 1865.

Ни въ чемъ такъ рѣзко не оказывается на Западѣ раздадъ между цивилизаціею и религіею, какъ въ религіозной живописи. Художники отлично умѣютъ снимать ландшафты и портреты и возсоздавать историческія сцены и случан изъ текущей дѣйствительности. Но ихъ дѣятельность была бы не полна, еслибъ они не прилагали своего искусства къ сюжетамъ Священной Исторіи. Знакомство съ Палестиною и Египтомъ давало имъ вѣрный ландшафтъ; Археологія и Исторія Костюма разработали имъ всю внѣшнюю обстановку, въ которой совершались священныя событія. Историческій интересъ былъ главною побудительною причиной, заставлявшею художниковъ не забывать Св. Писанія. Историческимъ интересомъ церковныхъ сюжетовъ они могли удовлетворить и католиковъ и протестантовъ, и вѣрующихъ и невѣрующихъ. Историческимъ же интересомъ они могли извинить себя передъ публикою, почему пишуть картины не только по Тациту и мемуарамъ временъ первой французской революців, но и по книгѣ Бытія и по Дѣяніямъ Апостоловъ.

Образы христіанской религіи такимъ образомъ были изъяты изъ интересовъ современной жизни и постановлены въ дали исторической перспективы, на ряду съ вымыслами Гомера и героями Римской Исторіи. Въ старину писали Богородицу и святыхъ въ костюмахъ того времени, къ которому принадлежалъ самъ живописецъ и его набожные закащики, которые были такъ простодушны, что желали видѣть и свои собственныя изображенія, на колѣняхъ въ молитвѣ передъ Мадонною; потому что тогда еще не сознавали границъ между естественнымъ и сверхъестественнымъ, и всякій чаялъ увидѣть во очію божественное видѣніе. Изученіе исторіи привело новѣйшихъ художниковъ къ убѣжденію въ ошибочности наряжать ١,

Евангельскія лица въ итальянскіе и нёмецкіе костюмы, но вмёстё съ тёмъ лишило ихъ фантазію лицезрёнія священныхъ видёній. Вмёсто идеаловъ Св. Писанія, художнику въ Мадоннё или Іоаннё Предтечё видёлись только любопытные для этнографіи типы Палестины, или по крайней мёрё Евреи Римскаго квартала Гетто. Не подъ роднымъ уже дубомъ являлась Мадонна, какъ это грезилось восторженной Іоаннё д'Аркъ, а подъ тою смоковницею, рисунокъ съ которой привозилъ съ собою художникъ изъ своей далекой экспедиціи по Египту.

Итакъ, въ новѣйшей живописи священные сюжеты много выиграли въ ландшафтной и исторической обстановкѣ, и ничего не пріобрѣли въ смыслѣ религіозномъ, потому что были низведены до интереса этнографическаго и историческаго. Природа и люди написаны прекрасно: историческая и ландшафтная рама готова, по художникъ уже не ждетъ божественнаго явленія, и, вмѣсто вдохновляющей къ молитвѣ иконы, даетъ публикѣ прекрасный ландшафтъ и вѣрную историческую характеристику.

Такое состояніе церковнаго искусства на Западѣ, есть необходимое слѣдствіе всего предшествовавшаго его развитія. Это необходимый результатъ прошедшаго и плодъ современности. Жаловаться на это было бы такъ же безполезно, какъ на изобрѣтеніе фотографіи и паровоза. Но такъ какъ русское церковное искусство находится совершенно въ иныхъ отношеніяхъ и къ жизни и къ цивилизаціи, чѣмъ церковное искусство на Западѣ; то, въ предупрежденіе русскимъ художникамъ, мы нашли полезнымъ указать на слабую сторону костюма и ландшафта въ приложеніи къ церковнымъ сюжетамъ. Мы не хотимъ сказать, чтобы художникъ не пользовался тѣмъ и другимъ въ своихъ иконахъ, но требуемъ, чтобы въ нихъ было нѣчто болѣе существенное, нежели одежда дѣйствующихъ лицъ и природа Палестины.

Съ этою цёлью мы нашли умёстнымъ познакомить читателей съ мнёніемъ *Германа Гримма* объ одинаковости направленія знаменитой книги Ренана объ Іисусѣ Христѣ и новѣйшихъ произведеній церковнаго искусства на Западѣ. Мы не беремъ на себя давать предписанія художественной фантазіи, но находимъ не безполезнымъ объяснить тотъ путь, по которому можетъ клониться къ упадку и русское церковное искусство, если неосмотрительно будетъ оно гоняться за европейскими новизнами.

Германъ Гриммъ недавно явился въ литературѣ по искусству, и занялъ уже въ ней почетное мѣсто своимъ сочиненіемъ о Жизни Микель-Анджело, книгою, въ которой авторъ съ общирными изслѣдованіями ученаго соединяетъ изящный вкусъ эстетика и увлекательное изложеніе историка и романиста.

Съ 1865 г. Гриммъ издаетъ ежемъсячный журналъ подъ заглавіемъ:

Digitized by Google

О художникахъ и художественныхъ произведеніяхъ, — въ которомъ онъ помѣщаетъ свои замѣчанія о памятникахъ искусства древнихъ и новыхъ.

Мнѣніе этого эстетика о Ренанѣ, интересное для объясненія современнаго направленія религіознаго искусства, вмѣстѣ съ тѣмъ послужить обращикомъ этого новаго журнала, гдѣ оно помѣщено въ февральской книжкѣ, подъ рубрикою: Жизнъ Іисуса Христа Ренана и исторія искусства.

Книга Ренана надёлала въ наше время много шума. Предпріятіе французскаго автора многимъ кажется нападеніемъ на наши священнёйшія воззрёнія. Пускай бы еще Штраусъ съ братіею подвергали происхожденіе исторіи объ Іисусё Христё спокойному изслёдованію: это было дёло, только ученое, результатъ котораго, пожалуй, могъ быть отчасти и отрицательнымъ; но теперь творческая фантазія произвела нёчто вполнё новое, предназначаемое для того, чтобъ устранить прежній образъ мыслей, и это показалось міру столь удивительнымъ и безпримёрнымъ, что произведеніе Ренана представилось какимъ то небывалымъ въ своемъ родё, отчаяннымъ дёломъ.

Но для того, кто просл'ёдилъ историческій ходъ новой живописи, эта книга есть не что иное, какъ предпринятое литературой развитіе тѣхъ же стремленій, на которыя пластическое искусство въ теченіе цѣлыхъ вѣковъ смотрѣло какъ на свою собственную область, которую у него никто не думалъ оспаривать, такъ какъ право свободно въ ней распоряжаться было давно за нимъ признано.

Я не буду говорить о древнѣйшихъ временахъ, которыя были обстоятельно обработаны многими учеными. Извѣстно, что Христосъ, иден и сообытія, средоточіе которыхъ онъ составляетъ, сначала были воплощены въ формахъ языческаго искусства, и что самыя раннія попытки пластическаго воспроизведенія этихъ идей начинаются уже въ то время, когда Евангеліе обыло написано. Далѣе извѣстно, какъ явились споры о томъ, какъ изображать Христа, прекраснымъ или невзрачнымъ, и какъ за это послѣднее мнѣніе держалась церковь греческая, а за первое — латинская<sup>1</sup>), и какъ наконецъ латинское воззрѣніе взяло верхъ. Но со временемъ, когда роман-

- 、

<sup>1)</sup> Авторъ, коротко знакомый съ искусствоиъ временъ Возрожденія, какъ кажется, принялъ здёсь на слово устарѣлую клевету на искусство Византійское, Прим. Ред.

скіе народы утратили способность изображать прекрасное, они увидѣли себя вынужденными, для того чтобы имѣть изображеніе Христа, усвоить себѣ типъ византійскій. Эти предварительныя ступени содержать въ себѣ исторію древнѣйшаго христіанства.

Но онѣ лежать внѣ области новаго искусства. Ближе къ намъ явленія XIII столѣтія, того времени, когда собственно оканчивается міръ древній, и начинается новый. Новое искусство, какъ бы пробудившись, съ послѣдовательною точностью опредѣляетъ моменты въ развитіи и переработкѣ церковныхъ воззрѣній. Мы узнаемъ, какъ стали представляться человѣческимъ взорамъ Троица, Дѣва Марія, Христосъ, Богъ Отецъ, Апостолы, Воскресеніе и Страшный Судъ, какъ эти представленія измѣнялись, какъ образы дѣлались частью человѣчнѣе, частью божественнѣе, и въ особенности, какъ понималась личность Искупителя.

Мы видимъ, какъ соотвѣтственно идеямъ національности, выступающимъ послѣ раздробленія Германо-римской Имперіи, и изображенія Христа принимають національный типь. Медленно возникають эти новыя отношенія нэъ древнихъ, и такимъ образомъ мало по малу исчезаетъ византійскій основной типъ въ изображеніяхъ Христа, и только тамъ и сямъ слабо даетъ о себѣ чувствовать. Но мы замѣчаемъ, что изображение главныхъ событий изъ жизни Христа слёдуеть еще все древнёйшимъ образцамъ; эту жизнь могли понимать какъ хотѣли, но опредѣленный рядъ воззрѣній продолжалъ твердо держаться обыкновенныхъ, установленныхъ образовъ. Впрочемъ, въ костюмѣ, въ ландшафтной обстановкѣ обычай мало по малу нарушался. Мы видимъ наконецъ у Итальянцевъ, равно какъ у Нѣмцевъ в въ Нидерландахъ, личность Христа, понятую свободно, какъ человѣческій индивидуумъ, подробности (детали) болье и болье развитыя, обстановку ясную и занимательную; и если разсмотримъ то, что произвели послёднія сто лётъ передъ реформаціей, какъ въ живописи, такъ и въ скульптурѣ, то невольно признаемъ свободу живописующей фантазія, въ сравненія съ которой книга Ренана представляеть только то отличіе, что ть художники работали безъ намъренія дъйствовать противъ общепринятыхъ върованій, и если изображали Христа человѣкомъ, то этимъ нисколько не хотѣли отрицать Его божественность. Человѣкомъ изображаютъ они Его и въ Германіи, и въ Нидерландахъ, во всевозможныхъ отношеніяхъ, представляя лицо и фигуру Его вполнѣ человѣчными и такъ непринужденно семейственными, какъ если бы мы вст видтли въ Немъ всего скорте равнаго намъ друга пли близкаго родственника, къ которому можно обращаться безъ страха и безъ церемонія, и котораго злой судьбѣ мы сочувствуемъ, какъ близкому намъ несчастью. Такъ было въ особенности въ съверныхъ странахъ. Конечно, есть нёмецкія художественныя произведенія, въ которыхъ эта индивидуальность возвышается до величественной, трогательной красоты, которою также запечатлёны и на итальянскихъ картинахъ XIV и XV вёковъ страданіе или гнёвъ и другія страсти, хотя и представленныя еще неизящно; но вообще надо замётить, что нёмецкое и романское пониманіе рёзко между собою отличаются, и стремленіе обёихъ національностей стать въ своихъ религіозныхъ воззрёніяхъ независимо другъ отъ друга выражается въ ихъ искусствё.

Въ Италіи индивидуальное развитіе образа Христа особенно стало отступать на задній планъ; между тёмъ какъ Богородица и нёкоторые Святые сдѣлались до такой степени человѣчны, что давали поводъ къ соблазну людей благочестивыхъ, Христосъ менѣе и менѣе былъ затрогиваемъ этимъ направленіемъ, и божественность крѣпче держалась въ его изображеніяхъ. Потомъ вновь выступаютъ въ Италіи античныя формы. Не обращая совершенно вниманія на ть идеи, которыя эти формы некогда въ себь воплощали, признали ихъ за идеалъ человѣческой красоты, и внесли эти античные элементы въ типъ Христа, съ цёлью придать ему чистоту и возвышенность. И когда во времепа Реформаціи, съ которой совпало процвѣтаніе этого вліянія языческихъ произведеній, начиная съ Рима всѣ церковныя дѣла были вновь устрояемы, а вслёдствіе тридентскихъ соглашеній явилась новая церковная организація; — тогда для новообразовавшейся церкви понадобились соответствующія ей пластическія изображенія, и новый типъ Христа, установленный Рафаэлемъ и Микель-Анджело, получилъ церковно - офиціальное значеніе. Первые римскіе Христіане принимали голову Аполлона за лучшій образець для изображенія своего Учителя и ввели это вь обычай; теперь снова Аполлонъ вступилъ въ свои древнія права, въ соединеніи съ энергическимъ ликомъ Юпитера Отриколійскаго. Голова Христа въ Страшномъ Судѣ Микель-Анджело, которую я видѣлъ вблизи и срисовалъ, кажется, прямо сработана съ головы Аполлона Бельведерскаго<sup>1</sup>), между тёмъ какъ лицо Христа усопшаго, покоящагося на лонѣ матери — произведеніе того же художника, но на 40 лъть старше — показываеть еще нъкоторое вліяніе византійскихъ формъ.

Не смотря на то единство въ пониманія, которое выказываетъ живопись XVII столѣтія, въ образованія живописи испанской и французской оказываются тѣ же самыя различія, которыя отдѣлили испанскій и французскій католицизмъ отъ итальянскаго. Сравните картины Мурильо, Ле-

<sup>1)</sup> F. Piper въ своей Mythologie und Symbolik der Christlichen Kunst, на стр. 141, т. 1-й, указываетъ на этой головѣ Христа черты Юпитера. *Прим. Ред.* 

брёна и Гвидо Рени, — и вы легко увидите въ нихъ зависимость отъ Рима, но вмѣстѣ съ тѣмъ различіе въ воззрѣніяхъ. Ни въ комъ изъ нихъ нѣтъ уже истины: всѣ они удручены были однимъ бременемъ: имъ пришлось рисовать то, что рисовать уже было нельзя. Должно было удовлетворять не собственной вѣрѣ, но требованіямъ могущественнаго духовенства. Во всемъ, что это время произвело по изображеніямъ Христа, нѣтъ ни одной по истинѣ поражающей черты, какими блестящими средствами ни старались произвести эффектъ.

Напротивъ, Рубенсъ, Ванъ-Дейкъ и Рембрандтъ превосходно характеризують свой германскій міръ, гдѣ протестантскій духъ, вначалѣ скованный католическимъ преобладаніемъ, не далъ подавить себя. Рубенсъ со всёми своими католическими картинами остается истиннымъ Германцемъ; Ванъ-Дейкъ умѣетъ часто очень ловко принять видъ романскаго чувства, но сквозь него видна германская индивидуальность; Рембрандтъ возстаеть открыто. Если первые въ лицѣ Христа сдѣлали уступку, подчиняясь идеальному церковному типу, вслёдствіе чего оно сдёлалось у нихъ безжизненнымъ, то они стремились вознаградить себя въ прочихъ частяхъ тѣла, придавая ему до чрезвычайности живыя человѣческія свойства. Рембрандть не знаеть никакихъ границъ. Его изображенія Христа нерёдко невыносимы. Сознательно или безсознательно — это все равно, — онъ впадаетъ въ манеру XV стольтія, и если иногда пытается онъ представить Христа изящнымъ (какъ напримъръ въ мюнхенской картинъ: «Пустите ко миъ младенцевъ»), то впадаетъ въ отвлеченность и пустоту, какъ подражатель въ этомъ случаѣ Рубенсу.

Затѣмъ наступило время всеобщаго въ Европѣ усыпленія художественныхъ силъ. Умы обратились къ другимъ вопросамъ. Явилась терпимость, или равнодушіе, — и это ясно отразилось на искусствѣ. Живопись мало стала заниматься церковью, и если нужна была голова Христа, то ее копировали. Рафаэль Менгсъ составляетъ своими произведеніями заключительный итогъ этой эпохи. Его значеніе велико, но его образы, если онъ пишетъ ихъ не прямо съ натуры, лишены жизни.

Обращаясь къ искусству новѣйшему, мы къ удивленію своему замѣчаемъ, что въ религіозныхъ сюжетахъ художники стараются обходить фигуру Христа, пытаясь обстановкою вознаградить недостатокъ глубины въ лицахъ. Прослѣдите художниковъ новаго времени: всѣ они разсчитываютъ на общій смыслъ цѣлаго сюжета, который весь сполна долженъ производить впечатлѣніе. Они не заботятся о томъ, чтобы черты Христа представляли въ себѣ духовное средоточіе картины, какъ пунктъ, отъ котораго исходитъ свѣтъ; и такимъ образомъ, способность нарисовать или предста-

Digitized by Google

вить себѣ лицо Христа, хотя сколько-нибудь живо, до такой степени утратилась, что въ Берлинѣ составилось было общество, назначившее премію за лучшее произведеніе въ этомъ родѣ. И изъ всего ряда картинъ, собранныхъ по этому случаю и выставленныхъ публично, не нашлось ни одной, въ сравненіи съ которой самое посредственное подражаніе головѣ Христа Гвидо-Рени не могло бы назваться мастерскимъ произведеніемъ.

Но если до такой степени не посчастливилось изображенію Христа, то напротивь болёе и болёе стали умножаться произведенія, имёющія задачей наглядное воспроизведеніе событій Новаго Завёта, и число этихъ работь, начавшихся только въ нынёшнемъ столётіи, въ послёдніе годы сдёлалось такъ значительно, что, можетъ быть, между теперешними историческими живописцами нётъ пи одного, который не пробовалъ бы свои силы въ этомъ родё.

Необыкновенная фантазія Рафаэля и Микель-Анджело уничтожила прежнее ограничение Священной Исторіи опредѣденными, какъ бы необходимыми и узаконенными главными ея моментами. Съ тъхъ поръ раскрылась Библія, и каждый могь искать въ ней того, что ему больше нравилось, могъ свободно направлять по ней свою фантазію. Такимъ образомъ возникло необыкновенное разнообразие въ понимании. Къ фигурамъ прибавилась ландшафтная обстановка; и какъ въ прежніе вѣка костюмы и домашнюю утварь въ изображении Евангельскихъ сюжетовъ заимствовали изъ быта нѣмецкаго или романскаго, такъ теперь матеріалы для ландшафта даютъ Палестипа и Египетъ. За это дѣло принялись дюжинные жанристы, и къ разсказамъ взъ Новаго Завѣта стали появляться безчисленныя вллюстраців. Малый ребенокъ имѣетъ теперь передъ глазами чуть ли не для каждой строчки изъ Евангельскаго разсказа пе одну картинку, по цёлую дюжину ильюстрацій; прибавьте къ этому старинныя картины въ публичныхъ гал**дереяхъ**, а дома гравюры, и при этомъ спутывающемъ излишествѣ изображеній — вопросъ, возникшій въ посл'єднее время, вопросъ простой, котораго однако прежде пе дѣлалъ пикто, и который теперь у всѣхъ на языкѣ: «Какъ относятся всѣ эти изображенія къ тому, что было въ дѣйствительности»?

Реализмъ теперь преобладаетъ въ умахъ; онъ хочетъ въ совершенной точности знать дъйствительную сторону прошедшаго. И въ XV въкъ было реалистическое направление; но въ то время достаточно было перенести всю обстановку Новаго Завъта на почву Германии и Италии, — и тогда все становилось ясно. Теперь это уже пе годится. Всякий, кто хотя сколько-нибудь прислушивался и присматривался къ дълу, знаетъ, какова Палестина. Онъ читалъ книги и видълъ ландшафты и фотографии, которыя рисуютъ передъ

16

нимъ каждый камень въ стѣнахъ Іерусалима точно такъ, какъ онъ лежитъ тамъ между другими каменьями, теперь вѣрятъ только вещамъ достовѣриымъ. Мы требуемъ, чтобы религіозныя изображенія соотвѣтствовали нашимъ теперешнимъ познаніямъ. И что же выходить?

Человѣкъ, одаренный необыкновенною фантазіей, освоившійся съ Палестиною, знакомый съ учеными изследованиями объ отношении отдельныхъ Евангелій ко времени Христа, вполнѣ обладающій практическимъ знаніемъ языка и тайною легкаго слога, понимая, что теперь не столько пластическое искусство, сколько хорошая проза даеть средства проводить мысль легко и для болье общирнаго круга читателей, ищеть исхода изъ этой необозримой массы изображеній, и, витсто той раскрашенной Палестины, въ деревья, горы, города, дома и одежды которой теперь никто не върить, и за которую однакожь всякій держится, потому что надобно же имѣть о ней какія-нибудь представленія, — этотъ даровитый авторъ даетъ намъ сводъ простыхъ, кое-гдѣ мѣстнымъ колоритомъ раскрашенныхъ, поразительно новыхъ и привлекательныхъ по свѣжести воззрѣній; и такъ какъ онъ въ тоже время, обходя всё эти тысячу разъ обработанныя сцены, безъ которыхъ до сей поры нельзя было и мыслить о великой драмѣ, выбираеть совершенно иначе рядъ простыхъ моментовъ, среди которыхъ проводитъ опъ исторію Христа; то кажется, будто онъ однимъ ударомъ устраняеть ложь и выводить на свёть правду. Съ нёкотораго времени французскіе живописцы, при своемъ знакомствѣ съ Востокомъ, стали изображать евангельскія событія подъ новыми условіями; Ренанъ даеть заключительное слово этому направленію; его книга есть живописное произведеніе въ словахъ. Уже и потому это произведение оказывается совершенно въ духѣ новѣйшаго искусства, что авторъ, давая ландшафтную и историческую обстановку, представляетъ Христа болѣе чрезъ противоположение Его другимъ личностямъ, изъ среды которыхъ онъ Его подымаетъ, нежели посредствомъ очертаній опредѣлительныхъ, величавыхъ п простыхъ. Публика, пришедшая въ восторгъ отъ такой живошиси, съ радостью готовая промѣнять на эту нравдоподобную простоту прежній пестрый, нестерпимый хаосъ, такъ живо, передъ самыми глазами видить всё эти вещи, о которыхь разсказывается, что охотно поддается чарующему сочинению.

Что за причина этой тщетной попытки представить индивидуальный образъ Христа, я не считаю пужнымъ объяснять здёсь, равно какъ и излагать дальнѣйшія мои мысли о книгѣ Ренана; но я полагаю, никто не будетъ отрицать важности исторіи искусства для изслѣдованія тѣхъ фактовъ, на которые я указалъ.

# СРАВНЕНІЕ ОДНОГО РЕЛЬЕФА НА ПОРТАЛЪ ПАРМ-СКАГО БАПТИСТЕРІЯ СЪ МИНІАТЮРОЮ УГЛИЦКОЙ ПСАЛТЫРИ XV В.

Evangelischer Kalender. Jahrbuch für 1866. Herausgg. von D. Ferd. Piper. (Евангелическій Календарь на 1866 г., изд. Пиперомъ) Berlin. 1866. Въ немъ статья Пипера: Das menschliche leben, die weltalter und die dreifache erscheinung Christi. Sculpturen am baptisterium zu Parma. (Человѣческая жизнь, вѣка всего міра и троякое явленіе Христа. Изваянія на баптистеріи въ Пармѣ).

Евангелическій Календарь, издаваемый вь теченіе семнадцати лёть г. Пиперомъ, профессоромъ Богословія вь Берлинскомъ университеть, кромь своего практическаго назначения, имьеть цылью распространеніе въ публикѣ свѣдѣній объ историческомъ развитіи христіанскихъ идей. помощію нагляднаго объясненія памятниковъ древняго христіанскаго искусства. Самая виньетка на заглавномъ листкъ Календаря, изображающая Добраго Пастыря съ Агнцемъ на плечахъ — снимокъ съ древне-христіанской живописи Римскихъ катакомбъ — даетъ уже некоторое понятіе объ общемъ характерѣ статей, помѣщаемыхъ Пиперомъ въ Евангелическомъ Календарѣ, почти всегда съ приложеніемъ снимковь съ памятниковъ, о которыхъ идетъ рѣчь. Свѣдѣнія о христіанскомъ искусствѣ, распространяемыя профессоромъ Пиперомъ въ теченіе многихъ лѣтъ, кромѣ своего ученаго значенія вообще, имѣють и частный интересь, свидѣтельствуя нѣкоторымъ образомъ объ умственныхъ интересахъ Нѣмецкой публики, съ такимъ постоянствомъ поддерживаемыхъ издателемъ въ книгѣ, предназначаемой для ежедневнаго употребленія. Мы надбемся въ одномъ изъ слёдующихъ Сборниковъ познакомить читателей съ болье интересными для Русскихъ статьями Пипера въ Календаряхъ за всѣ прошлые года; теперь же остановимся изъ двухъ его статей въ Календарѣ на текущій 1866, на той, которой заглавіе означено вь началь этой рецензін. Другая статья, не менье важная для христіанской Археологін, имбеть предметомъ изображенія рая 16\*

и обътованной земли на одномъ Марсельскомъ саркофагъ. Что же касается до статьи о Пармскихъ рельефахъ, то, какъ читатели увидять, она имбетъ прямое отношение къ преданьямъ Русской иконописи, и это отношение указано самимъ профессоромъ Пиперомъ, который, такимъ образомъ, одинъ изъ первыхъ между учеными въ Германіи пролагаеть новый путь къ плодотворному изученію христіанскихъ преданій западныхъ сравнительно съ восточными, и именно съ Русскими. Досель. съ точки зрънія только эстетической, Нёмецкая критика односторонне и поверхностно относилась къ Русскому національному искусству, какъ это показано выше въ стать объ Отзываха иностранцева объ этомъ предметь. Пиперъ первый изъ Нѣмецкихъ историковъ искусства съ должнымъ уваженьемъ взглянуль на памятники Русской иконописи, и въ Евангелическомъ Календарѣ за текущій годъ предложиль любопытный образець сравненія одной изь Русскихь миніатюрь XV в. съ рельефами романскаго стиля Пармскаго баптистерія (1196-1283 г.). Историки старой эстетической школы извлекли бы изъ этого сравненія только тоть результать, что Пармскіе рельефы, хотя старше Русской миніатюры почти тремя стольтіями, однако несравненно изяшиве ея (что впрочемъ вполнѣ справедливо). Издатель Евангелическаго Календаря, пренебрегая избитыми общими мѣстами объ отсталости Русскаго церковнаго искусства, обратился къ существенной его сторонѣ, къ первобытности преданія, для того чтобъ при его пособіи объяснить родственныя ему явленія на Западѣ.

Мы живемъ въ такую эпоху, когда къ искусству относятся по бо́льшей части съ точки зрѣнія утилитарной, когда ищуть въ немъ практической пользы, и, не увлекаясь изящною внѣшностью, оцѣнивають его жизненное значеніе въ исторіи народа, опредѣляемое тою идеею, которую оно выражаетъ. При такомъ взглядѣ, внѣшняя форма, съ своею красотою или безобразіемъ, становится на задній планъ, и произведеніе оцѣнивается по его прямому отношенію ко всему кругу народныхъ попятій и убѣжденій; потому что бо́льшая или ме́ньшая степень изящества или безобразія — есть тоже историческое выраженіе вкуса народнаго. Судя по Пармскому рельефу XII — XIII в. и по Углицкой миніатюрѣ XV в., видно, что тѣже представленья, хотя и въ разныя эпохи, занимали и Итальянцевъ и нашихъ предковъ; по относительно внѣшней формы Пармезанцы XIII в. не могли уже удовлетвориться тѣми миніатюрами, которыми житель Углича въ XV в. усердно украшалъ свою рукоцись Псалтыри.

Какъ бы ни казались наивны въ наше практическое время тѣ идеи, которыя нашли себѣ выраженіе въ этихъ памятникахъ искусства; но мы должны уважить эти идеи, какъ попытки человѣческй мысли въ самопо-

Digitized by Google

знаніи, послужившія одною изъ тѣхъ ступеней, изъ которыхъ слагается лѣстница Европейскаго просвѣщенія.

Но обратимся къ самымъ памятникамъ.

Баптистеріи ити крестильницы, принадлежать къ древнѣйшимъ храмамъ христіанскаго міра. Иные изъ нихъ относятся къ первымъ вѣкамъ торжествующей Церкви, другіе строились значительно позднѣе, въ XI, XII, даже XIII столѣтіяхъ. Особенно богата ими Италія, въ которой почти всѣ знаменитые города имѣли или и доселѣ еще имѣютъ свои баптистеріи. Болышею извѣстностью пользуются Флорентійскій и Пизанскій. Въ археологическомъ отношеніи, по своимъ скульптурнымъ украшеньямъ, не уступаетъ имъ баптистерій Пармскій, построеніе котораго, какъ сказано выше, относится къ 1196 — 1283 г., по вообще мало обращалъ на себя вниманіе туристовъ, издавна привыкшихъ навѣщать Парму только для пресловутыхъ фресокъ Корреджіо, передъ художественнымъ великолѣпіемъ которыхъ исчезали въ ихъ глазахъ скромные рельефы баптистерія. Потому-то профессоръ Пиперъ оказалъ услугу исторіи христіанскаго искусства, распространивъ свѣдѣнія объ этихъ рельефахъ между многочисленными читателями своего Календаря.

«Если въ средніе вѣка — такъ начинаетъ Пиперъ свою статью — Слово Божіе, написанное, менѣе, нежели теперь, проникало въ толпы прихожанъ, по рѣдкости рукописей и невразумительности ихъ языка; то самые храмы восполняли этотъ недостатокъ, предлагая болѣе, нежели теперь, передъ взоры всѣхъ и каждаго событія и идеи Откровенія въ произведеньяхъ искусства. Христіанская древность украшала преимущественно внутренность храма, стѣпы и особенно олгарную нишу, и именно живописью; что же касается до цвѣтущей эпохи среднихъ временъ, когда стиль романскій и готическій достигли своего высшаго развитія, то искусство обратнюсь къ украшенію наружности храмовъ, и уже произведеньями ваятельными. Эти изваянья, такимъ образомъ, вошли въ обиходъ ежедневной живны, всякій проходя мимо, былъ приглашаемъ взглянуть на нихъ и уносняъ съ собою воспринятое впечатлѣніе, а входящій въ храмъ уже получаль висть съ

Рельефы украшають порталы трехъ входныхъ врать Парисинго тистерія, южный порталъ, сѣверный и западный, и въ этонъ призико мнѣнію Пипера, состоятъ между собою во внутренней сами, призико матическому смыслу, такъ и по историческому. Южный порициба кружіи надъ вратами представляетъ изображеніе смереновности ской жизни и суеты міра сего, посредствоиъ одной призико Св. Писанія, и въ дополненіе къ этому, ниме на арисира сподня, пріявшаго на себя грѣхи міра. Второй порталь, сѣверный, на одной сторонѣ оть врать, въ отвѣсномъ направленін, представляеть Монсея и двѣнадцать сыновъ Іаковлевыхъ, а на другой — древо родства Дѣвы Маріи. исходящее отъ корени Іессеева: вверху надъ вратами, въ полукружин-Поклоненіе Волхвовь, а на архитравь Крещеніе Інсуса Христа, пирь у Ирода и усъкновение главы Іоанна Предтечи. Поклонение Волхвовъ и Крещеніе выражають одну и туже идею Богоявленія (всофа́чела), и, по Латинскому обряду, празднуются въ одинъ и тотъ же день, 6-го Января. Наконецъ, на третьемъ порталѣ, западномъ, въ отвѣсномъ же направленін, цалёво отъ врать изображены шесть подвиговъ милосердія; а именно; милосердный принимаеть въ свой домъ странника; посѣщаеть больнаго; питаетъ голоднаго; поить жаждущаго; посъщаеть въ темницъ узника, и наконецъ одъваетъ нагаго. Направо отъ вратъ, тоже въ отвъсномъ направления, шесть вѣковъ, наглядно изображенные въ притчѣ о дѣлателяхъ въ виноградникѣ, приходящихъ на дѣло въ разные часы, и награждаемыхъ равною платою (Мате. гл. 20). На архитравѣ надъ вратами — вескресеніе мертвыхъ, и наконецъ надъ архитравомъ въ полукружии — Господь на престолѣ въ видѣ всемірнаго судіи.

Рельефъ, сходный по своему содержанію съ миніатюрою Углицкой Псалтыри 1485 г. (въ Публ. Библ. въ С.-Петерб. Отд. 1, № 5), находится въ полукружіи южнаго портала. Онъ изображаеть скоротечность человъческой жизни и сусту міра сего, въ слёдующемъ видѣ. Посреди стоить дерево съ плодами; корень дерева подгрызають двё мыши; туть же извивается крылатый змій, извергая изъ пасти своей пламя. На вѣтвяхъ дерева сидить безбородый юноша, протягивая лѣвую руку къ улью съ медомъ. По обѣимъ сторонамъ въ кругахъ изображены по два раза День и Ночь въ видѣ Аполлона и Діаны. Эти изображенія, какъ объяснится ниже, служать дополненіемъ къ двумъ мышамъ, подгрызающимъ дерево.

Тотъ же самый сюжетъ находить профессоръ Пиперъ на миніатюрѣ Углицкой Псалтыри, гдѣ онъ раздѣленъ на два момента. Сначала но полю бѣжитъ человѣкъ, спасаясь отъ единорога; потомъ, пригорюнившись, стоитъ на вѣтвяхъ дерева, корень котораго подгрызаютъ двѣ мыши, бѣлая и черная. Внизу въ пропасти змій зіяетъ своею пастію. Подпись дереву: Древо есть житіе человъче. Подпись около человѣка, стоящаго на деревѣ: се есть подобіе прелестій міра сего прельщающихъ. Подписи мышамъ: одной — День, другой — Нощь. Миніатюра эта соотвѣтствуетъ 4-му ст. 143-го Пс. Человъкъ суеть уподобися: дніе его яко сънь преходять.

Нѣть сомнѣнія, что какъ эта миніатюра, такъ и всѣ прочія въ Углицкой Псалтыри, по преданію идуть отъ ранняго византійскаго подлинника. Нѣкоторыя изъ нихъ сличены уже мною съ греческими миніатюрами Лобковской Псалтыри. Византійскій оригиналь русскаго рисунка Древа житія человъческаго Пиперъ указываеть въ одной греческой Псалтыри 1066 г., изъ Студійскаго монастыря, нынѣ въ Британскомъ Музеѣ. Эта миніатюра въ греческой рукописи тоже при 4-мъ стихѣ 143-го Пс., и такъ же изображаетъ притчу въ двухъ моментахъ: сначала человѣкъ спасается отъ единорога и потомъ находится на деревѣ, подгрызаемомъ двумя мышами.

Главное отличіе Пармскаго рельефа оть миніатюръ, русской и греческой, состоить въ томъ, что въ миніатюрахъ День и Ночь обозначаются облымъ и чернымъ цвётомъ мышей, а скульптура, не имѣя въ своемъ распоряженіи красокъ, должна была прибёгнуть къ пластическимъ средствамъ, которыми и дополнила мысль этой притчи, помёстивши со стороны одной мыши олицетвореніе дня въ фигурѣ Аполлона, а со стороны другой мыши олицетвореніе ночи въ фигурѣ Діаны,

Эта притча во всей подробности и съ ея символическимъ толкованіемъ очень рано распространилась и на Востокѣ, и на Западѣ, въ Исторіи о Варлаами и Іоасафи, которая принадлежала къ самымъ популярнымъ книгамъ въ средніе вѣка, и была переводима на разные языки. Притча обз единороги, пропасти, дереви и двухъ мышахъ (въ гл. 12) относится къ тѣмъ, которыми пустынникъ Варлаамъ украшалъ свои назидательныя бесѣды съ Индійскимъ Царевичемъ Іоасафомъ.

Людей, непрестанно пребывающихъ въ телесныхъ сластяхъ -- говорилъ Варлаамъ — а души свои оставляющихъ томиться голодомъ, я полагаю подобными человѣку, который бѣжалъ, спасаясь отъ страшнаго единорога, и вдругъ съ разбѣгу упалъ въ глубокую пропасть. Но, падая, ухватился онъ за дерево, вътвями спускающееся въ пропасть, и на вътвяхъ утвердилъ свои ноги. Взглянувъ внизъ, увидъль онъ — двъ мыши, одна. бѣлая, другая черная, непрестанно подгрызають корень того дерева; посмотрѣвъ на дно пропасти, увидѣлъ страшнаго змія, дышащаго огнемъ и готоваго пожрать его. Взглянувъ на вътви, на которыхъ онъ утвердиль свои ноги, увидъль отъ стёны четыре головы Аспидовы, а отъ вътвей тъхъ капало немного меду: и, забывъ всѣ грозящія ему опасности, онъ устремыся ко сладости малаго меда онаго. Эту притчу Варлаамъ объясняетъ своему ученику такъ: Единорога — смерть, гонящаяся за человѣкомъ; Пропасть --- міръ сей, исполненный всяческихъ золъ и смертоносныхъ сѣтей; Дерево, за которое ухватившись мы держимся — временная жизнь каждаго человѣка; Мыши, бълая и черная — день и ночь. Четыре Аспида — четыре стихи, изъ которыхъ составленъ человъкъ. Опнеобразный и Неистовый При полномъ согласіи рельефа и миніатюръ съ этимъ текстомъ Исторіи о Варлаамѣ и Іоасафѣ вообще, мы должны указать только на два уклоненія въ частностяхъ: вопервыхъ, и въ рельефѣ и въ миніатюрахъ опущены четыре головы Аспидовы, и, вовторыхъ, капли меду искусный ваятель, соображаясь съ средствами скульптуры, замѣнилъ болѣе осязательнымъ изображеньемъ улья.

Чтобъ оцёнить по достоинству статью профессора Пипера <sup>1</sup>) и судить о важности принятаго имъ метода въ сравнительномъ объясненіи памятниковъ искусства западнаго съ восточнымъ, надобно знать, какое сбивчивое и ошибочное толкованіе Пармскаго рельефа было доселё въ ходу между учеными Германіи и распространялось даже въ учебникахъ исторіи искусства. Такъ напримёръ, въ исторіи Ваянія Вильгельма Любке, изданной въ 1863 г., вообще въкнигё очень дёльной, читается слёдующее жалкое объясненіе этого рельефа: «Полукружіе содержить въ себё изображеніе дерева съ плодами, на которомъ спасся человёкъ; потому что внизу крылатый змій пышетъ пламенемъ, а два звёря (не волки ли? спрашиваетъ Любке) подгрызаютъ корень дерева.... Если не ошибаюсь, здёсь видно вліяніе Скандинавской мивологіи, съ намеками на Всемірное дерево Иггдразиль и на змія Нидгёггра, какъ и вообще схоластическій составъ такихъ символическихъ изображеній принадлежить болёе Сёверу, пежели Югу». Стр. 325.

<sup>1)</sup> Впрочемъ справедливость требуетъ замѣтить, что и до Пипера, какъ самъ онъ свидѣтельствуетъ на 41 стр. своей статьи, нѣкоторые указывали источникъ этого рельефа въ Исторіи о Варлаамѣ и Іоасафѣ.

#### МОСКОВСКІЯ МОЛЕЛЬНИ.

Пока искусство составляло существенную принадлежность ежедневной жизни, до тѣхъ поръ были не нужны и не возможны ни галлерен, ни музен. ни другія художественныя коллекціи. Въ ранніе средніе вѣка храмъ былъ исключительнымъ вмѣстилищемъ произведеній искусства: это были еще не художественные памятники, потому что не для художественнаго удовольствія тамъ они помѣщались, и назначались не для изученія прошедшаго, а для руководства въ настоящемъ. Это были иконы для молитвы и назидательнаго созерцанія. Искусство не было тогда исключительнымъ достояніемъ немногихъ людей, богатыхъ или привилегированныхъ, а принадлежало всёмъ безъ раздёлу, какъ и самый храмъ, равно принадлежавшій всякому, кто съ върою шолъ въ него молиться. Самый блистательный образецъ этого безраздѣльнаго отношенія толпы къ произведеніямъ искусства представляють катакомбы, эти подземные города гонимыхъ христіанъ, образовавшіеся при могилахъ мучениковъ, украшенные живописью и скульптурою. Когда въ следствіе освобожденія городовъ оть феодальнаго ига образовалось въ нихъ трудолюбивое и бодрое среднее сословіе, подъ сѣнію своего роднаго собора, средоточія торговли, промышленности и всякой другой городской дѣятельности; тогда и церковное искусство выступило наружу изь своего святилища, и въ безчисленномъ множествъ рельефовъ и статуй окружило стѣны, башни и порталы городскаго собора, какъ бы для того, чтобы непрестаннымъ дъйствіемъ своего идеальнаго міра господствовать надъ умами толпы, внося въ мелкіе интересы обиходной жизни освѣжающую и просвѣщающую силу неземныхъ идей. Тогда же исходя отъ религія, искусство стало распространять свое чарующее вліяніе и на зданія свётскія, но въ той мёрь, поскольку все свётское и житейское состояло въ прямой зависимости отъ религіи, и въ томъ объемѣ, какой былъ предоставленъ искусству, какъ области пераздёльнаго пользованія всего городскаго

населенія. Въ сосёдствё съ готическимъ соборомъ возникла такая же готическая ратуша, съ такими же востроконечными башнями, украшенная тоже статуями и рельефами, изображавшими тоже священныя событія и назидательныя притчи<sup>1</sup>). Тутъ же воздвигался великолёпный фонтанъ, тоже улёпленный рельефами, и тоже назидательнаго содержанія<sup>9</sup>). Личность поглощалась тогда интересами массы, и когда богатый человёкъ замышлялъ художественное произведенье, онъ не могъ бы вполнё насладиться имъ, если бы не подёлился его впечатлёньями съ своими сосёдями и съ цёлымъ городомъ, какъ тотъ Нюрнбергскій гражданинъ, который, заказавши скульптору Адаму Крафту изваять въ рельефахъ семь остановокъ Христа, шествующаго съ крестомъ на Голгоюу, украсилъ этими рельефами Нюрнбергскія улицы отъ своего дому до кладбища.

Отдающіе безусловное предпочтеніе стилю Возрожденія передъ искусствомъ средневѣковымъ исходятъ отъ односторонняго взгляда освобожденія художественной фантазів оть узъ редегів, въ чемъ они видять несомнѣнный прогрессь мысли. Но если взглянуть на эту щегольскую эпоху съ точки зрѣнія порабощенія массъ не многимъ честолюбивымъ личностямъ, которыя отняли у народа художественное наслаждение, замѣнивъ его ослабляющею нравы пышностію; если припомнить, что именно съ этого времени общественный храмъ въ художественномъ отношении уступилъ свое мѣсто дворцамъ Эстовъ, Сфорцъ, Медичисовъ и другихъ народныхъ тирановъ: то едва ли кто изъ истинно либеральныхъ умовъ будетъ сочувствовать тымъ новъйшимъ гопителямъ религіознаго искусства, которые забываютъ, что искусство именно тогда и отнято было у пародныхъ массъ не многими преобладающими надъ ними личностями, когда оно утратило свою религіозную силу. Пока искусство было религіознымъ, оно принадлежало всёмъ. Когда оно стало служить вліятельнымъ личностямъ, оно вмѣсто иконъ раболѣино писало портреты своихъ милостивцевъ и ихъ любовницъ, и забавляло ихъ миеологіею и другими чувственными соблазнами. Искусство такимъ образомъ переселилось въ пышныя залы, кабинеты и опочивальни мецената, служа обстановкою тёхъ льстивыхъ одъ, которыя сму напёвалъ въ уши его придворный поэть.

Изъ этихъ-то пышныхъ палатъ, разукрашенныхъ произведеньями искусства Возрожденія и послѣдующихъ стилей, образовались потомъ общественныя галлереи, или потому что богачи нашли пріятнымъ для своего самолюбія сдѣлать публику свидѣтелями ихъ роскоши, или потому, что опу-

<sup>1)</sup> Даже въ Венеціанскомъ дворцѣ Дожей капители колоннъ украшены сюжетами изъ Св. Писанія.

<sup>2)</sup> Напр. въ Перуджін фонтанъ съ рельефами Николо Пизано.

стѣлые ихъ дворцы современемъ переходили, вмѣстѣ съ картинами и статуями, въ общественное достояніе. Собираніе памятниковъ съ цѣлію ученою и образовательною относится уже къ позднѣйшему времени, а открытіе всѣхъ частныхъ коллекцій для публики принадлежитъ къ общимъ стремленіямъ современности.

Художественныя коллекцій каждой страны имѣютъ свой мѣстный характеръ. Аристократическая Англія еще ревниво оберегаетъ портреты своихъ предковъ въ недоступныхъ замкахъ, въ художественныя святилища которыхъ могутъ входить только знакомые хозяину. Ученая Германія устроиваетъ музеи въ строгой исторической системѣ, восполняя пробѣлы оригиналовъ копіями, какъ напримѣръ въ образцовомъ по этому музеѣ Берлинскомъ. Въ мѣщанскомъ населеніи Бельгіи и до сихъ поръ можно найдти рядомъ съ лавочкою купца или мастерскою промышленника, уютныя двѣ — три комнатки, которыя онъ увѣшалъ картинами великой школы Ванъ-Эйковъ и загромоздилъ разными художественными вещицами<sup>1</sup>). Въ торговыхъ городахъ на распутьяхъ, гдѣ сталкиваются толпы богатыхъ путешественниковъ, составляются значительныя коллекціи для продажи и издаются къ нимъ великолѣпные указатели съ фотографическими снимками самыхъ вещей <sup>2</sup>).

Чтобы не распространиться слишкомъ, я не стану говорить о коллекціяхъ Италіи; потому что эта художественная страна на каждомъ шагу представляетъ для изученія и наслажденія свои прекрасные памятники, превративши въ музеи цёлыя площади, наполнивши картинами залы присутственныхъ мёстъ, переведши свои древніе монастыри съ фресками въ фабрики и казармы, или оставивши ихъ въ запустёніи въ видё сараевъ, ожидающихъ себё болёе приличнаго назначенья.

И такъ, обращаюсь къ Россіи. Коллекцій въ родѣ Петербургскаго Эрмитажа составляютъ исключеніе, которое оказало и доселѣ оказываетъ самое незначительное вліяніе на воспитаніе эстетическаго вкуса въ такой общирной странѣ, какъ наше отечество. Для громаднаго большинства населенія искусство имѣетъ еще то первобытное значеніе, какое дается ему, какъ спутнику религіи. Однако, какъ въ средніе вѣка изъ святилища храма искусство распространяло свое оживляющее и вдохновляющее дѣйствіе и на вседневную жизнь; такъ и у насъ не однѣ церкви — вмѣстилища иконъ. Съ давнихъ временъ ведется на Руси благочестивый обычай имѣть въ своихъ жилищахъ молельни, бѣдные начатки которыхъ представляетъ уже перед-

<sup>1)</sup> Съ особеннымъ удовольствіемъ припоминаю при этомъ случав одного золотыхъ двять мастера въ Гентъ, г. Онгену, домашнюю коллекцію котораго мив случилось видѣть въ 1864 г.

<sup>2)</sup> Такъ напр. антикварій и продавецъ драгоцённыхъ вещей въ Франкфурте на Майнё, г. Лёвенштейнъ издалъ такой каталогъ съ фотографическими снижками.

нимъ каждый камень въ стёнахъ Іерусалима точно такъ, какъ онъ лежитъ тамъ между другими каменьями, теперь вёрять только вещамъ достовёрнымъ. Мы требуемъ, чтобы религіозныя изображенія соотвётствовали нашимъ теперешнимъ познаніямъ. И что же выходить?

Человѣкъ, одаренный необыкновенною фантазіей, освоившійся съ Палестивою, знакомый съ учеными изследованіями объ отношеніи отдельныхъ Евангелій ко времени Христа, вполнѣ обладающій практическимъ знаніемъ языка и тайною легкаго слога, понимая, что теперь не столько пластическое искусство, сколько хорошая проза даеть средства проводить мысль легко и для болье обширнаго круга читателей, ищеть исхода изъ этой необозримой массы изображений, и, витсто той раскрашенной Палестины, въ деревья, горы, города, дома и одежды которой теперь никто не въритъ, и за которую однакожь всякій держится, потому что надобно же имѣть о ней какія-нибудь представленія, — этоть даровитый авторь даеть намъ сводъ простыхъ, кое-гдѣ мѣстнымъ колоритомъ раскрашенныхъ, поразительно новыхъ и привлекательныхъ по свёжести воззрёній; и такъ какъ онъ въ тоже время, обходя всѣ эти тысячу разъ обработанныя сцены, безъ которыхъ до сей поры нельзя было и мыслить о великой драмѣ, выбираетъ совершенно иначе рядъ простыхъ моментовъ, среди которыхъ проводить онъ исторію Христа; то кажется, будто онъ однимъ ударомъ устраняеть ложь и выводить на свёть правду. Съ нёкотораго времени французскіе живописцы, при своемъ знакомствѣ съ Востокомъ, стали изображать евангельскія событія подъ новыми условіями; Ренанъ даеть заключительное слово этому направленію; его книга есть живописное произведеніе въ словахъ. Уже и потому это произведение оказывается совершенно въ духѣ новѣйшаго искусства, что авторъ, давая ландшафтную и историческую обстановку, представляеть Христа болье чрезъ противоположение Его другимъ личностямъ, изъ среды которыхъ онъ Его подымаетъ, нежели посредствомъ очертаній опредѣлительныхъ, величавыхъ и простыхъ. Публика, пришедшая въ восторгъ отъ такой живописи, съ радостью готовая промѣнять на эту вравдоподобную простоту прежній пестрый, пестерпимый хаосъ, такъ живо, передъ самыми глазами видить всё эти вещи, о которыхь разсказывается, что охотно поддается чарующему сочиненію.

Что за причина этой тщетной попытки представить индивидуальный образъ Христа, я не считаю пужнымъ объяснять здёсь, равно какъ и излагать дальнёйшія мои мысли о книгё Ренана; но я полагаю, никто не будетъ отрицать важности исторіи искусства для изслёдованія тёхъ фактовъ, на которые я указалъ.

## СРАВНЕНІЕ ОДНОГО РЕЛЬЕФА НА ПОРТАЛЪ ПАРМ-СКАГО БАПТИСТЕРІЯ СЪ МИНІАТЮРОЮ УГЛИЦКОЙ ПСАЛТЫРИ XV В.

Evangelischer Kalender. Jahrbuch für 1866. Herausgg. von D. Ferd. Piper. (Евангелический Календарь на 1866 г., изд. Пиперомъ) Berlin. 1866. Въ немъ статья Пипера: Das menschliche leben, die weltalter und die dreifache erscheinung Christi. Sculpturen am baptisterium zu Parma. (Человъческая жизнь, въка всего міра и троякое явленіе Христа. Изваянія на баптистеріи въ Пармъ).

Евангелическій Календарь, издаваемый въ теченіе семнадцати лёть г. Пиперомъ, профессоромъ Богословія въ Берлинскомъ университеть, кромь своего практическаго назначенія, имьеть цылью распространеніе въ публикѣ свѣдѣній объ историческомъ развитіи христіанскихъ идей, помощію нагляднаго объясненія памятниковь древняго христіанскаго искусства. Самая виньстка на заглавномъ листкѣ Календаря, изображающая Добраго Пастыря съ Агнцемъ на плечахъ — снимокъ съ древне-христіанской живописи Римскихъ катакомбъ — даетъ уже нѣкоторое понятіе объ общемъ характерѣ статей, помѣщаемыхъ Пиперомъ въ Евангелическомъ Календаръ, почти всегда съ приложеніемъ снимковъ съ памятниковъ, о которыхъ идетъ рѣчь. Свѣдѣнія о христіанскомъ искусствѣ, распространяемыя профессоромъ Пиперомъ въ теченіе многихъ лѣтъ, кромѣ своего ученаго значенія вообще, имѣютъ и частный интересъ, свидѣтельствуя нѣкоторымъ образомъ объ умственныхъ интересахъ Нѣмецкой публики, съ такимъ постоянствомъ поддерживаемыхъ издателемъ въ книгъ, предназначаемой для ежедневнаго унотребленія. Мы надбемся въ одномъ изъ слёдующихъ Сборниковъ познакомить читателей съ болье интересными для Русскихъ статьями Пипера въ Календаряхъ за всѣ прошлые года; теперь же остановимся изъ двухъ его статей въ Календарѣ на текущій 1866, на той, которой заглавіе означено въ началь этой рецензів. Другая статья, не менье важная для христіанской Археологіи, имбеть предметомъ изображенія рая 16\*

и обътованной земли на одномъ Марсельскомъ саркофагъ. Что же касается до статьи о Пармскихъ рельефахъ, то, какъ читатели увидятъ, она имфетъ прямое отношение къ преданьямъ Русской иконописи, и это отношение указано самимъ профессоромъ Пиперомъ, который, такимъ образомъ, одинъ изъ первыхъ между учеными въ Германіи пролагаеть новый путь къ плодотворному изученію христіанскихъ преданій западныхъ сравнительно съ восточными, и именно съ Русскими. Досель. съ точки зрънія только эстетической, Нѣмецкая критика односторонне и поверхностно относилась къ Русскому національному искусству, какъ это показано выше въ стать объ Отзываха иностранцева объ этомъ предметь. Пиперь первый изъ Нъмецкихъ историковъ искусства съ должнымъ уваженьемъ взглянуль на памятники Русской иконописи, и въ Евангелическомъ Календарѣ за текущій годъ предложиль любопытный образець сравненія одной изъ Русскихъ миніатюръ XV в. съ рельефами романскаго стиля Парискаго баптистерія (1196----1283 г.). Историки старой эстетической школы извлекли бы изъ этого сравненія только тоть результать, что Пармскіе рельефы, хотя старше Русской миніатюры почти тремя стольтіями, однако несравненно изяшнье ея (что впрочемъ вполнѣ справедливо). Издатель Евангелическаго Календаря, пренебрегая избитыми общими мѣстами объ отсталости Русскаго церковнаго искусства, обратился къ существенной его сторонѣ, къ первобытности преданія, для того чтобъ при его пособіи объяснить родственныя ему явленія на Западѣ.

Мы живемъ въ такую эпоху, когда къ искусству относятся по бо́льшей части съ точки зрѣнія утилитарной, когда ищутъ въ немъ практической пользы, и, не увлекаясь изящною внѣшностью, оцѣниваютъ его жизпенное значеніе въ исторіи народа, опредѣляемое тою идеею, которую оно выражаетъ. При такомъ взглядѣ, внѣшняя форма, съ своею красотою или безобразіемъ, становится на задній планъ, и произведеніе оцѣнивается по его прямому отношенію ко всему кругу пародныхъ понятій и убѣжденій; потому что бо́льшая или ме́ньшая степень изящества или безобразія — есть тоже историческое выраженіе вкуса народнаго. Судя по Пармскому рельефу XII — XIII в. и по Углицкой миніатюрѣ XV в., видно, что тѣже представленья, хотя и въ разныя эпохи, занимали и Итальянцевъ и нашихъ предковъ; но относительно внѣшней формы Пармезанцы XIII в. не могли уже удовлетвориться тѣми миніатюрами, которыми житель Углича въ XV в. усердно украшалъ свою рукопись Псалтыри.

Какъ бы ни казались наивны въ наше практическое время тъ идеи, которыя нашли себъ выраженіе въ этихъ памятникахъ искусства; но мы должны уважить эти идеи, какъ попытки человъчески мысли въ самопознанін, послужившія одною изъ тёхъ ступеней, изъ которыхъ слагается лёстница Европейскаго просвёщенія.

Но обратимся къ самымъ памятникамъ.

Баптистеріи ити крестильницы, принадлежать къ древнѣйшимъ храмамъ христіанскаго міра. Иные изъ нихъ относятся къ первымъ вѣкамъ торжествующей Церкви, другіе строились значительно позднѣе, въ XI, XII, даже XIII столѣтіяхъ. Особепно богата ими Италія, въ которой почти всѣ знаменитые города имѣли или и доселѣ еще имѣютъ свои баптистеріи. Большею извѣстностью пользуются Флорентійскій и Пизанскій. Въ археологическомъ отношенія, по своимъ скульптурнымъ украшеньямъ, не уступаетъ имъ баптистерій Пармскій, построеніе котораго, какъ сказано выше, относится къ 1196 — 1283 г., но вообще мало обращалъ на себя вниманіе туристовъ, издавна привыкшихъ навѣщать Парму только для пресловутыхъ фресокъ Корреджіо, передъ художественнымъ великолѣпіемъ которыхъ исчезали въ ихъ глазахъ скромные рельефы баптистерія. Потому-то профессоръ Пиперъ оказалъ услугу исторіи христіанскаго искусства, распространивъ свѣдѣнія объ этихъ рельефахъ между многочисленными читателями своего Календаря.

«Если въ средніе вѣка — такъ начинаетъ Пиперъ свою статью — Слово Божіе, написанное, менѣе, нежели теперь, проникало въ толпы прихожанъ, по рѣдкости рукописей и невразумительности ихъ языка; то самые храмы восполняли этотъ недостатокъ, предлагая болѣе, нежели теперь, передъ взоры всѣхъ и каждаго событія и идеи Откровенія въ произведеньяхъ искусства. Христіанская древность украшала преимущественно внутренность храма, стѣпы и особенно олгарную нишу, и именно живописью; что же касается до цвѣтущей эпохи среднихъ временъ, когда стиль романскій и готическій достигли своего высшаго развитія, то искусство обратилось къ украшенію наружности храмовъ, и уже произведеньями ваятельными. Эти изваянья, такимъ образомъ, вошли въ обиходъ ежедневной жизни, всякій проходя мимо, былъ приглашаемъ взглянуть на нихъ и уносиль съ собою воспринятое впечатлѣніе, а входящій въ храмъ уже получалъ предчувствіе о томъ, чего долженъ онъ ожидать въ его святилищѣ».

Рельефы украшають порталы трехъ входныхъ вратъ Пармскаго баптистерія, южный порталъ, съверный и западный, и въ этомъ порядкъ, по мнѣнію Пипера, состоятъ между собою во внутренней связи, какъ по догматическому смыслу, такъ и по историческому. Южный порталъ въ полукружіи надъ вратами представляетъ изображеніе скоротечности человъческой жизни и суеты міра сего, посредствомъ одной притчи, взятой не изъ Св. Писанія, и въ дополненіе къ этому, ниже на архитравъ — Агнца Господня, пріявшаго на себя грѣхи міра. Второй порталь, сѣверный, на одной сторонѣ отъ врать, въ отвѣсномъ направленіи, представляеть Моисея и двѣнадцать сыновъ Іаковлевыхъ, а на другой — древо родства Дѣвы Маріи, исходящее отъ корени Іессеева: вверху надъ вратами, въ полукружи ----Поклоненіе Волхвовь, а на архитравь Крещеніе Інсуса Христа, пирь у Ирода и усъкновение главы Іоанна Предтечи. Поклонение Волхвовъ и Крещение выражають одну и туже идею Богоявления (всофачена), и, по Латинскому обряду, празднуются въ одинъ и тотъ же день, 6-го Января. Наконець, на третьемъ порталь, западномъ, въ отвесномъ же направления, налёво отъ врать изображены шесть подвиговъ милосердія; а именно: милосердный принимаеть въ свой домъ странника; посъщаеть больнаго; питаетъ голоднаго; поить жаждущаго; посъщаеть въ темниць узника, и наконецъ одъваеть нагаго. Направо отъ врать, тоже въ отвъсномъ направления, шесть вѣковъ, наглядно изображенные въ притчѣ о дѣлателяхъ въ виноградникѣ, приходящихъ на дѣло въ разные часы, и награждаемыхъ равною платою (Мате. гл. 20). На архитравѣ надъ вратами — вескресеніе мертвыхъ, и наконецъ надъ архитравомъ въ полукружіи --- Господь на престолѣ въ видѣ всемірнаго судіи.

Рельефъ, сходный по своему содержанію съ миніатюрою Углицкой Псалтыри 1485 г. (въ Публ. Библ. въ С.-Петерб. Отд. 1, № 5), находится въ полукружіи южнаго портала. Онъ изображаеть скоротечность человъческой жизни и суету міра сего, въ слёдующемъ видѣ. Посреди стоить дерево съ плодами; корень дерева подгрызають двё мыши; туть же извивается крылатый змій, извергая изъ пасти своей пламя. На вѣтвяхъ дерева сидить безбородый юноша, протягивая лѣвую руку къ улью съ медомъ. По обѣимъ сторонамъ въ кругахъ изображены по два раза День и Ночь въ видѣ Аполлона и Діаны. Эти изображеныя, какъ объяснится ниже, служать дополненіемъ къ двумъ мышамъ, подгрызающимъ дерево.

Тотъ же самый сюжетъ находитъ профессоръ Пиперъ на миніатюрѣ Углицкой Псалтыри, гдѣ онъ раздѣленъ на два момента. Сначала но полю оѣжитъ человѣкъ, спасаясь отъ единорога; потомъ, пригорюнившись, стоитъ на вѣтвяхъ дерева, корень котораго подгрызаютъ двѣ мыши, бѣлая и черная. Внизу въ пропасти змій зіяетъ своею пастію. Подпись дереву: Древо есть житіе человъче. Подпись около человѣка, стоящаго на деревѣ: се есть подобіе прелестій міра сего прельщающихъ. Подписи мышамъ: одной — День, другой — Нощь. Миніатюра эта соотвѣтствуетъ 4-му ст. 143-го Пс. Человъкъ суеть уподобися: дніе его яко сънь преходять.

Нѣтъ сомнѣнія, что какъ эта миніатюра, такъ и всѣ прочія въ Углицкой Псалтыри, по преданію идуть отъ ранняго византійскаго подлинника. Нѣкоторыя изъ нихъ сличены уже мною съ греческими миніатюрами Лобковской Псалтыри. Византійскій оригиналь русскаго рисунка Древа житія человъческаго Пиперъ указываеть въ одной греческой Псалтыри 1066 г., изъ Студійскаго монастыря, нынѣ въ Британскомъ Музеѣ. Эта миніатюра въ греческой рукописи тоже при 4-мъ стихѣ 143-го Пс., и такъ же изображаетъ притчу въ двухъ моментахъ: сначала человѣкъ спасается отъ единорога и потомъ находится на деревѣ, подгрызаемомъ двумя мышами.

Главное отличіе Пармскаго рельефа отъ миніатюръ, русской и греческой, состоитъ въ томъ, что въ миніатюрахъ День и Ночь обозначаются бѣлымъ и чернымъ цвѣтомъ мышей, а скульптура, не имѣя въ своемъ распоряженіи красокъ, должна была прибѣгнуть къ пластическимъ средствамъ, которыми и дополнила мысль этой притчи, помѣстивши со стороны одной мыши олицетвореніе дня въ фигурѣ Аполлона, а со стороны другой мыши олицетвореніе ночи въ фигурѣ Діаны,

Эта притча во всей подробности и съ ея символическимъ толкованіемъ очень рано распространилась и на Востокѣ, и на Западѣ, въ Исторіи о Варлаамъ и Іоасафъ, которая принадлежала къ самымъ популярнымъ книгамъ въ средніе вѣка, и была переводима на разные языки. Притча обз единорогъ, пропасти, деревъ и двухъ мышахъ (въ гл. 12) относится къ тѣмъ, которыми пустынникъ Варлаамъ украшалъ свои назидательныя бесѣды съ Индійскимъ Царевичемъ Іоасафомъ.

Людей, непрестанно пребывающихъ въ тълесныхъ сластяхъ -- говорилъ Вардаамъ — а души свои оставляющихъ томиться голодомъ, я подагаю подобными человѣку, который бѣжалъ, спасаясь отъ страшнаго единорога, и вдругъ съ разбѣгу упалъ въ глубокую пропасть. Но, падая, ухватился онъ за дерево, вътвями спускающееся въ пропасть, и на вътвяхъ утвердиль свои ноги. Взглянувь внизь, увидёль онъ — двё мыши, одна бѣлая, другая черная, непрестанно подгрызаютъ корень того дерева; посмотрѣвь на дно пропасти, увидѣлъ страшнаго змія, дышащаго огнемъ и готоваго пожрать его. Взглянувъ на вътви, на которыхъ онъ утвердиль свои ноги, увидѣлъ отъ стѣны четыре головы Аспидовы, а отъ вѣтвей тѣхъ канало немного меду: и, забывъ всѣ грозящія ему опасности, онъ устремился ко сладости малаго меда онаго. Эту притчу Варлаамъ объясняетъ своему ученику такъ: Единорога — смерть, гонящаяся за человѣкомъ; Пропасть — міръ сей, исполненный всяческихъ золъ и смертоносныхъ сѣтей; Дерево, за которое ухватившись мы держимся — временная жизнь каждаго человѣка; Мыши, бълая и черная — день и ночь. Четыре Аспида — четыре стихін, изъ которыхъ составленъ человѣкъ. Огнеобразный и Неистовый

Digitized by Google

Змій — утроба адская, Медеяныя же капли — сладость міра сего, прельщаясь которою человѣкъ оставляетъ заботу о своемъ спасеніи.

При полномъ согласіи рельефа и миніатюръ съ этимъ текстомъ Исторіи о Варлаамѣ и Іоасафѣ вообще, мы должны указать только на два уклоненія въ частностяхъ: вопервыхъ, и въ рельефѣ и въ миніатюрахъ опущены четыре головы Аспидовы, и, вовторыхъ, капли меду искусный ваятель, соображаясь съ средствами скульптуры, замѣнилъ болѣе осязательнымъ изображеньемъ улья.

Чтобъ оцёнить по достоинству статью профессора Пипера <sup>1</sup>) и судить о важности принятаго имъ метода въ сравнительномъ объяснении памятниковъ искусства западнаго съ восточнымъ, надобно знать, какое сбивчивое и ошибочное толкование Пармскаго рельефа было доселё въ ходу между учеными Германии и распространялось даже въ учебникахъ истории искусства. Такъ напримёръ, въ истории Ваяния Вильгельма Любке, изданной въ 1863 г., вообще въкнигё очень дёльной, читается слёдующее жалкое объяснение этого рельефа: «Полукружие содержитъ въ себё изображение дерева съ илодами, на которомъ спасся человёкъ; потому что внизу крылатый змий пышетъ пламенемъ, а два звёря (не волки ли? спрашиваетъ Любке) подгрызаютъ корень дерева.... Если не ошибаюсь, здёсь видно вліяние Скандинавской миеологи, съ намеками на Всемірное дерево Иггдразиль и на змія Нидгёггра, какъ и вообще схоластический составъ такихъ символическихъ изображений принадлежить болёе Сёверу, нежели Югу». Стр. 325.

<sup>1)</sup> Впрочемъ справедливость требуетъ замѣтить, что и до Пипера, какъ самъ онъ свидѣтельствуетъ на 41 стр. своей статьи, нѣкоторые указывали источникъ этого рельефа въ Исторіи о Варлаамѣ и Іоасафѣ.

#### МОСКОВСКІЯ МОЛЕЛЬНИ.

Пока искусство составляло существенную приналлежность ежелневной жизни, до тѣхъ поръ были не нужны и не возможны ни галлереи, ни музеи, ни другія художественныя коллекціи. Въ ранніе средніе вѣка храмъ былъ исключительнымъ вмѣстилищемъ произведеній искусства: это были еще не художественные памятники, потому что не для художественнаго удовольствія тамъ они помѣщались, и назначались не для изученія прошедшаго, а для руководства въ настоящемъ. Это были иконы для молитвы и назидательнаго созерцанія. Искусство не было тогда исключительнымъ достояніемъ немногихъ людей, богатыхъ или привилегированныхъ, а принадлежало всёмъ безъ раздёлу, какъ и самый храмъ, равно принадлежавшій всякому, кто съ вѣрою шолъ въ него молиться. Самый блистательный образець этого безраздѣльнаго отношенія толпы къ произведеніямъ искусства представляютъ катакомбы, эти подземные города гонимыхъ христіанъ, образовавшіеся при могилахъ мучениковъ, украшенные живописью и скульптурою. Когда въ следствіе освобожденія городовъ отъ феодальнаго ига образовалось въ нихъ трудолюбивое и бодрое среднее сословіе, подъ сѣнію своего роднаго собора, средоточія торговли, промышленности и всякой другой городской дѣятельности; тогда и церковное искусство выступило наружу изъ своего святилища, и въ безчисленномъ множествъ рельефовъ и статуй окружило стѣны, башни и порталы городскаго собора, какъ бы для того, чтобы непрестаннымъ дѣйствіемъ своего идеальнаго міра господствовать яадъ умами толпы, внося въ мелкіе интересы обиходной жизни освѣжающую и просвѣщающую силу неземныхъ идей. Тогда же исходя отъ религін, искусство стало распространять свое чарующее вліяніе и на зданія свётскія, но въ той мёрѣ, поскольку все свётское и житейское состояло въ прямой зависимости отъ религіи, и въ томъ объемѣ, какой былъ предоставленъ искусству, какъ области нераздъльнаго пользованія всего городскаго

населенія. Въ сосёдствё съ готическимъ соборомъ возникла такая же готическая ратуша, съ такими же востроконечными башнями, украшенная тоже статуями и рельефами, изображавшими тоже священныя событія и назидательныя притчи<sup>1</sup>). Тутъ же воздвигался великолёшный фонтанъ, тоже улёпленный рельефами, и тоже назидательнаго содержанія<sup>9</sup>). Личность поглощалась тогда интересами массы, и когда богатый человёкъ замышлялъ художественное произведенье, онъ не могъ бы вполнё насладиться имъ, если бы не подёлился его впечатлёньями съ своими сосёдями и съ цёлымъ городомъ, какъ тотъ Нюрнбергскій гражданинъ, который, заказавши скульптору Адаму Крафту изваять въ рельефахъ семь остановокъ Христа, шествующаго съ крестомъ на Голгоеу, украснать этими рельефами Нюрнбергскія улицы отъ своего дому до кладбища.

Отдающіе безусловное предпочтеніе стилю Возрожденія передъ искусствомъ средневѣковымъ исходятъ отъ односторонняго взгляда освобожденія художественной фантазіи отъ узъ религіи, въ чемъ они видять несомнѣнный прогрессъ мысли. Но если взглянуть на эту щегольскую эпоху съ точки зрѣнія порабощенія массъ не многимъ честолюбивымъ личностямъ, которыя отняли у народа художественное наслажденіе, замѣнивъ его ослабляющею нравы пышностію; если припомнить, что именно съ этого времени общественный храмъ въ художественномъ отношение уступилъ свое мѣсто дворцамъ Эстовъ, Сфорцъ, Медичисовъ и другихъ народныхъ тирановъ; то едва ли кто изъ истинно либеральныхъ умовъ будетъ сочувствовать тёмъ новѣйшимъ гонителямъ религіознаго искусства, которые забываютъ, что искусство именно тогда и отнято было у народныхъ массъ не многими преобладающими надъ ними личностями, когда оно утратило свою религіозную силу. Пока искусство было религіознымъ, оно принадлежало всёмъ. Когда оно стало служить вліятельнымъ личностямъ, оно вмѣсто иконъ раболѣпно писало портреты своихъ милостивцевъ и ихъ любовницъ, и забавляло ихъ миеологіею и другими чувственными соблазнами. Искусство такимъ образомъ переселилось въ пышныя залы, кабинеты и опочивальни мецената, служа обстановкою тёхъ льстивыхъ одъ, которыя ему напёвалъ въ уши его придворный поэть.

Изъ этихъ-то пышныхъ палатъ, разукрашенныхъ произведеньями искусства Возрожденія и послёдующихъ стилей, образовались потомъ общественныя галлереи, или потому что богачи нашли пріятнымъ для своего самолюбія сдёлать публику свидётелями ихъ роскоши, или потому, что опу-

<sup>1)</sup> Даже въ Венеціанскомъ дворцѣ Дожей капители колоннъ украшены сюжетами изъ Св. Писанія.

<sup>2)</sup> Напр. въ Перуджіи фонтанъ съ рельефами Николо Пизано.

стёлые ихъ дворцы современемъ переходили, вмёстё съ картинами и статуями, въ общественное достояніе. Собираніе памятниковъ съ цёлію ученою и образовательною относится уже къ позднёйшему времени, а открытіе всёхъ частныхъ коллекцій для публики принадлежитъ къ общимъ стремленіямъ современности.

Художественныя коллекціи каждой страны имѣють свой мѣстный характерь. Аристократическая Англія еще ревниво оберегаеть портреты своихъ предковь въ недоступныхъ замкахъ, въ художественныя святилища которыхъ могутъ входить только знакомые хозяину. Ученая Германія устроиваетъ музеи въ строгой исторической системѣ, восполняя пробѣлы оригиналовъ копіями, какъ напримѣръ въ образцовомъ по этому музеѣ Берлинскомъ. Въ мѣщанскомъ населеніи Бельгіи и до сихъ поръ можно найдти рядомъ съ лавочкою купца или мастерскою промышленника, уютныя двѣ — три комнатки, которыя онъ увѣшалъ картинами великой школы Ванъ-Эйковъ и загромоздилъ разными художественными вещицами<sup>1</sup>). Въ торговыхъ городахъ на распутьяхъ, гдѣ сталкиваются толпы богатыхъ путешественниковъ, составляются значительныя коллекціи для продажи и издаются къ нимъ великолѣпные указатели съ фотографическими снимками самыхъ вещей <sup>3</sup>).

Чтобы не распространиться слишкомъ, я не стану говорить о коллекціяхъ Италія; потому что эта художественная страна на каждомъ шагу представляетъ для изученія и наслажденія свои прекрасные памятники, превративши въ музеи цёлыя площади, наполнивши картинами залы присутственныхъ мѣстъ, переведши свои древніе монастыри съ фресками въ фабрики и казармы, или оставивши ихъ въ запустёніи въ видѣ сараевъ, ожидающихъ себѣ болѣе приличнаго назначенья.

И такъ, обращаюсь къ Россія. Коллекція въ родѣ Петербургскаго Эрмитажа составляютъ исключеніе, которое оказало и доселѣ оказываеть самое незначительное вліяніе на воспитаніе эстетическаго вкуса въ такой общирной странѣ, какъ наше отечество. Для громаднаго большинства населенія искусство имѣетъ еще то первобытное значеніе, какое дается ему, какъ спутнику религіи. Однако, какъ въ средніе вѣка изъ святилища храма искусство распространяло свое оживляющее и вдохновляющее дѣйствіе и на вседневную жизнь; такъ и у насъ не однѣ церкви — вмѣстилища иконъ. Съ давнихъ временъ ведется на Руси благочестивый обычай имѣть въ своихъ жилищахъ молельни, бѣдные начатки которыхъ представляеть уже перед-

<sup>1)</sup> Съ особеннымъ удовольствіемъ припоминаю при этомъ случав одного золотыхъ двять мастера въ Гентъ, г. Онгену, домашнюю коллекцію котораго мив случилось видъть въ 1864 г.

<sup>2)</sup> Такъ напр. антикварій и продавецъ драгоцѣнныхъ вещей въ Франкоуртѣ на Майнѣ, г. Лёвенштейнъ издалъ такой каталогъ съ фотографическими снимками.

ній уголь каждой избы, украшенный «Божіимь Милосердіемь», какь называеть русскій людь свою домашнюю святыню. Само собою разумѣется, что зажиточный человѣкь, кромѣ молельни, украшаеть каждую комнату въ своемь домѣ нѣсколькими иконами въ кіотахь.

Молельня составляеть домашнюю святыню, сокровенную оть глазь людей, не посвященныхъ въ семейную жизнь хозяина. Она помѣщается далѣе оть парадныхъ комнатъ и отъ передняго входа; доступъ въ нее обыкновенно съ задняго крыльца. Иногда она помѣщается позади спальной, рядомъ съ кладовой, гдѣ хозяинъ хранитъ свои деньги и цѣнныя вещи. Если молельня назначается для посѣщенія постороннихъ молельщиковъ, то отдѣляется отъ жилыхъ покоевъ сѣнями, иногда холодными. Тогда передъ молельною бываетъ комната въ родѣ залы. Самая молельня, начиная съ высоты полутора аршина и до самаго потолка уставлена иконами, обыкновенно съ трехъ сторонъ, для того чтобъ къ стѣнѣ, не занятой иконами, во время молитвы можно было стоять задомъ. Передъ иконами во мпожествѣ теплятся лампады и свѣчи.

У насъ довольно распространено мнѣніе, будто русскіе иконопочитатели не ум'бють иначе относиться къ иконамъ, какъ только съ молитвеннымъ благоговѣніемъ, которое до того застилаетъ глаза какимъ-то мистическимъ туманомъ, что они уже не видятъ внёшнихъ очертаній иконы, и что, слёдовательно, искусство совершенно исчезаеть для нихъ передъ чарующею силою религіознаго обаянія. Кто имѣлъ случай посѣщать нѣкоторыя изъ лучшихъ молеленъ, тотъ не только не будетъ раздѣлять этого предразсудка, но останется съ полнымъ убѣжденіемъ, что устроители этихъ благочестивыхъ коллекцій вмісті и отличные знатоки нашей иконописной старины, и что они относятся къ ней съ особаго рода художественнымъ тактомъ. Они знаютъ поименно лучшихъ мастеровъ Строгановскаго или Новгородскаго письма, и не щадять денегь на пріобрѣтеніе иконы какого нибудь знаменитаго мастера, и, благоговѣя передъ нею, какъ передъ святынею, вмѣстѣ съ тѣмъ умѣють объяснить себѣ и ся художественныя достоинства, такъ что техническія и археологическія замѣчанія ихъ могуть дать полезный матеріаль для исторіи русскаго церковнаго искусства. Мнѣ случалось бывать во многихъ изъ Московскихъ моделенъ, и всегда выносилъ я изъ нихъ самое отрадное впечатлѣніе, внушенное тою свѣжестью художественнаго воодушевленія, съ которымъ ихъ благочестивые владъльцы относятся къ собраннымъ ими сокровищамъ. Они снимаютъ иконы съ ихъ мѣстъ на стѣнѣ, чтобъ лучше разсмотрѣть всѣ подробности исполненія или разобрать на нихъ древнюю надпись; излагають свои митнія о времени происхожденія и характерт письма, входять въ интересные споры, если случится при этомъ знатокъ

діла; такъ что молельня превращается на нікоторое время въ самую оригинальную коллекцію памятниковъ искусства, а ея набожный хозяинъ въ опытнаго хранителя этой художественной коллекціи.

Если всякая страна запечатлѣваетъ своимъ національнымъ характеромъ способъ собиранія художественныхъ произведеній и пользованья ими; то для русскаго народа, еще не размежевавшаго границъ между религіею и искусствомъ, не богатаго художественными преданьями, не успѣвшаго въ теченіе многихъ вѣковъ украсить памятниками искусства свои многочисленные города, разбросанные на несмѣтномъ разстояніи для народа, въ которомъ семейная жизнь преобладаетъ надъ общественною, домашняя молельня или кіотъ съ иконами есть самое характеристическое выраженіе его религіозно-эстетическихъ потребностей, развитыхъ всею его прошедшею жизнію.

Само собою разумѣется, что молельня не исключаеть въ ея владѣльцѣ потребности въ коллекціи произведеній западнаго искусства и русскихъ ему подражаній; потому что національности всякаго изъ народовъ христіянскихъ, въ силу общаго христіянскаго сродства, доступны всѣ элементы цивилизація. Въ нѣкоторыхъ купеческихъ домахъ въ Москвѣ можно найти не только молельню, но и маленькую галлерею съ картинами Брюлова, Иванова и иностранныхъ мастеровъ, по преимуществу новѣйшихъ, какъ напримѣръ у К. Т. Солдатенкова. А. И. Лобковъ въ одной и той же комнать помъстиль на одной стенъ ръдкія иконы письма Строгановскихъ и Царскихъ мастеровъ, а на другой противоположной — итальянскія картины религіознаго содержанія, которыя онъ приписываетъ Джіотто и его школь. Нътъ сомньнія, что со временемъ эти элементы исторіи искусства, національные и чужеземные, сложатся въ одну стройную систему въ собраніяхъ, которыя дадуть надлежащее мѣсто искусству Византійско-Русскому между памятниками искусства христіянскаго вообще, какъ восточнаго, такъ и западнаго. Такія коллекціи въ своемъ зародышѣ существують уже и теперь, какъ напримѣръ въ Петербургѣ у графа С. Г. Строганова, который при наслѣдственной галлерей, составленной въ прошломъ столътіи изъ произведеній Итальянской, Испанской, Голландской и Французской живописи XVI-XVIII столѣтій, составилъ собственную коллекцію изъ русскихъ иконъ почти всѣхъ древнихъ школъ пашей иконописи.

Впрочемъ соотвѣтственно тому, какъ русская паціональность относится въ настоящее время къ общей цивилизація Европейской, икона на Руси не смѣшивается еще съ картиною, и молельня существенно отличается отъ галлереи. Когда собраніе рукописей Академика М. П. Погодина перешло въ С.-Петербургскую Публичную Библіотеку, его коллекція иконъ не вошла въ составъ Эрмитажной галлереи, а, какъ предметъ религіознаго чествованія, была пом'єщена въ Муроварной Палать, въ Москвъ.

Для составленія полнаго историческаго обозрѣнія русской иконописи необходимы общирныя пріуготовительныя работы, между которыми первое мѣсто занимають обстоятельныя описи иконъ въ церквахъ и въ молельняхъ. Можно надѣяться, что тѣ изъ гг. Членовъ Общества Древне - Русскаго искусства, которые имѣютъ у себя иконописныя коллекціи, каковы К. Т. Солдатенковъ, И. В. Стрѣлковъ, А. Е. Сорокинъ, первые озаботятся о составленіи такихъ описей принадлежащихъ имъ иконъ. Мнѣ случалось видѣть у разныхъ владѣльцевъ въ Москвѣ такія произведенья древне-русской иконописи, которыя должны занять самое видное мѣсто въ исторіи этого предмета; напримѣръ у И. Ө. Гучкова икону Св. Маріи Египетской, у И. В. Носова Бракъ въ Канть Галилейской, въ одной изъ богатѣйшихъ молеленъ въ Москвѣ у С. И. Тихомірова между драгоцѣнными произведеньями Строгановскаго письма, замѣчательную по жизненности, характеру и выраженію икону Василія Елаженнаго, въ которой оригинальный національный типъ нашолъ себѣ энергическое, иортретное выраженіе.

Въ заключение этого общаго обозрѣнія, чтобъ дать читателямъ нѣкоторое понятие объ иконописныхъ сокровищахъ, хранимыхъ въ Московскихъ молельняхъ, я поговорю нѣсколько подробнѣе объ одной изъ нихъ, принадлежащей И. Н. Горюнову.

Эта молельня одна изъ самыхъ богатыхъ въ Москвѣ по многочисленности иконъ; предлагающихъ образцы всѣхъ лучшихъ стилей русской иконописи, начиная отъ греческаго и древняго Новгородскаго и Московскаго до позднѣйшаго Строгановскаго и Царскаго.

Изъ множества иконъ обращу вниманіе только на слѣдующія 1):

Троица, въ видѣ трехъ Ангеловъ, греческаго или стараго московскаго иисьма. Лица изящны, рисунокъ довольно правиленъ, колоритъ цвѣтистый, но съ зеленоватыми тѣнями. Между Ангелами съ одной стороны помѣщенъ Авраамъ — старческій типъ, съ другой — Сарра, красивая женщина, такъ что всѣ фигуры вмѣстѣ составляютъ одну изящную группу, какъ на Авонскомъ рисункѣ въ коллекціи г. Севастьянова.

Корсунская Богородица, почти въ натуральную величину. Колоритъ жолтый съ коричневыми тёнями. Въ лицё есть выраженіе.

Еще выразительние и въ прекрасныхъ, женственныхъ формахъ лицо Богородицы Владимірской, Строгановскаго письма, но тоже съ жолтымъ

<sup>1)</sup> Древность и характеръ письма этихъ иконъ означаю по указанію владѣльца, не принимая на себя отвѣтственности въ точности обозначенія.

колоритомъ и коричневыми тёнями. Въ этомъ типѣ Богородицы очевидно стремленіе художника къ идеальной красотѣ и къ благородству въ выраженіи, умиленному и задумчивому.

Христосъ-Младенецъ на объихъ этихъ иконахъ значительно хуже типа Богородицы.

Христосъ по грудь, *Ярое Око*, икона, приписываемая Андрею Рублеву. Строгій типъ; условность византійскаго стиля соблюдена въ симметричсекомъ расположеніи волосъ и другихъ подробностей. Колоритъ темноватый, но жизненный.

*Минеи*, миніатюрнаго Строгановскаго письма, всё 12 мёсяцевъ, писаны на оббихъ сторонахъ дощечекъ.

Складни, миніатюрнаго Строгановскаго письма, изображающія Церковь, въ слѣдующемъ порядкѣ. На середней доскѣ наверху въ кругахъ чины Ангельскіе, писаны однимъ цвѣтомъ въ тѣнь, въ барельефномъ стилѣ, каждый кругъ своимъ колеромъ. Направо отъ зрителя тянется внизъ отлинованная полоса съ отпадшимъ ликомъ ангеловъ. Эта полоса соединяется внизу съ изображеніемъ ада, надъ которымъ писано Сошествіе во адъ Іисуса Христа извлекающаго оттуда души праотцевъ. Это изображеніе занимаетъ срсдину доски. По сторонамъ, равно какъ и на боковыхъ доскахъ, въ нѣсколько рядовъ, разные святые.

Складни, Строгановскаго миніатюрнаго письма, въ которыхъ на одной доскѣ писано Рождество Іисуса Христа и Поклоненіе волхвооз. Миніатюра раздѣлена на нѣсколько эпизодовъ. Вверху, направо отъ зрителя, спящимъ волхвамъ является ангелъ; налѣво, трое волхвовъ ѣдутъ на коняхъ. Ниже, посреди, Богородица сидитъ при ясляхъ, въ которыхъ лежитъ младенецъ Христосъ. Передъ нимъ преклоняются волхвы, сз коронами на головахз. Надъ ними позади два ангела, присутствіе которыхъ въ этой сценѣ встрѣчается на древнѣйшихъ изображеніяхъ, напримѣръ на мозаикахъ V-го вѣка въ Либеріевой базиликѣ. Іосифа при поклоненіи волхвовъ нѣтъ. Онъ, налѣво, въ той же линіи рисунковъ, изображенъ спящимъ: ему является во снѣ ангелъ, какъ па рельефахъ знаменитой каоедры Пизанскаго баптистерія. Въ нижнемъ ряду, налѣво, трое волхвовъ предстоятъ передъ Иродомъ, сидящимъ на престолѣ.

Господь почи во день седьмый Строгановскаго миніатюрнаго письма. Страшный судо, того же письма, переводъ, во всемъ согласный съ описаніями этого сюжета въ нашихъ подлинникахъ.

Страсти Господни, того же письма, на доскѣ, раздѣленной въ вѣсколько рядовъ на четвероугольники, икона, во многомъ сходная съ знаменитымъ олтарнымъ образомъ Дуччіо-Буонъ-инсенья въ Сіенскомъ соборѣ (начала XIV в.). Между эпизодами замѣчательны: обнаженнаго Христа, привязаннаго къ столбу, бичують. Христа ведуть на распятіе. Онъ въ красномъ хитонѣ, окруженъ толпою: передъ нимъ идутъ трое, съ крестами: двое обнажены: это разбойники; третій, въ бѣломъ хитонѣ: это Симонъ Киринейскій, съ крестомъ Спасителя. При распятіи, налѣво, группа плачущихъ женъ, направо — воины. Въ снятіи со креста, тѣло Спасителя спускаютъ внизъ, между тѣмъ какъ одна его нога еще пригвождена.

Мироносицы при гробъ Господнемъ, прекрасная композиція, напоминающая тотъ же сюжетъ въ сказанномъ образѣ Дуччіо Сіенскаго.

*Іоанна Богослова*, по грудь, не большая икона, Новгородскаго письма. Отличный старческій типъ. Писано широкою кистью.

Св. Софія Премудрость, Царскаго письма, миніатюра, писанная будто на золоть свытлотынью. Переводъ отличается отъ общераспространеннаго присовокупленіемъ нъсколькихъ лицъ по сторонамъ Богородицы и Предтечи.

Изъ вконъ въ жилыхъ комнатахъ заслуживаютъ быть упомянутыми:

Ангела Хранитель, съ большимъ крестомъ въ рукахъ, съ такимъ, какой пишется на распятіи. Икона писана широкою, но грубою кистью.

Чистая Душа, извѣстное символическое представленіе, довольно распространенное въ миніатюрахъ лицевыхъ сборниковъ, замѣчательное потому, что доселѣ употребляется въ видѣ иконы.

Недреманное Око, икона, нѣсколько отличающаяся отъ прекраснаго рисунка, привезеннаго г. Севастьяновымъ съ Авона. На одрѣ лежить отрокъ Іисусъ Христосъ; налѣво отъ зрителя, къ нему приближается, съ выраженіемъ материнской любви, Богородица; направо, ангелъ, показываетъ ему, держа въ рукѣ, орудія страстей, то есть, крестъ, копіе и трость съ губкою. Надъ божсственнымъ отрокомъ паритъ еще ангелъ, осѣняя его рипидою. Идея изображенія состоитъ въ томъ, что Недремлющее Око Спасителя прозрѣваетъ въ будущемъ страсти Искупленія. Впрочемъ, какъ кажется, орудія страстей есть позднѣйшее добавленіе къ этому сюжету.



## ДЛЯ ХАРАКТЕРИСТИКИ ДРЕВНЕ-РУССКАГО ИКОНО-ПИСЦА.

Древняго русскаго иконописца обыкновенно представляють человѣкомъ благочестивымъ, воздержнымъ, трезвымъ и во всѣхъ отношеніяхъ добропорядочнымъ. Можетъ быть, вообще это было и такъ; но чѣмъ больше будутъ разработаны источники для изученія быта нашихъ древнихъ мастеровъ, тѣмъ больше откроется исключеній изъ этого правила. Если Стоглавъ прединсываетъ иконописцамъ воздержаніе и добропорядочность, то это еще не значитъ, что они имѣли эти качества и въ дѣйствительности, и тѣмъ больше потому, что тотъ же Стоглавъ запрещаетъ иконописцамъ пьянымъ и развратнымъ продолжать свое ремесло: слѣдовательно бывали и такіе. Любопытный примѣръ иконописца не трезваго и не совсѣмъ благочестиваго, изъ Новгородской школы живописи XVI в., предлагаетъ намъ Житіе Варлаама Хутынскаго, въ Чудъ о казначеъ монастырскомъ, стариъ Тарасіи иконописию.

«Бяше въ обители Всемилостиваго Спаса и Чудотворца Варлаама старецъ нѣкій, Тарасій именемъ, промысла имъя писати святыя иконы. Имяше же браду добру и сановитъ бяше. Братія же видяще его сановита суща и славима отъ человѣкъ, почтиша его соборнѣ, и въ совѣтъ къ себѣ причтоша его, и видѣвше его разумна и въ рѣчехъ пространна, даша ему казначейство монастырское. Въ то же время въ великомъ Новѣградѣ не быстъ архіепископа, а въ обители Всемилостиваго Спаса и Чудотворца Варлаама не бысть игумена. Вмѣсто же игумена даде князь великій Василій въ монастырь той строителя, именемъ Досифея Тутолмина. И въ то время бяху во обители той братія отъ болярска рода люди честные, иная же братія соборная изъ давнихъ лѣтъ бяху и обогатѣли отъ лихонмнаго собранія, и бяху ядуще и піюще безъ воздержанія; питіе бо у себе подъ келіями

17

Digitized by Google

имуще вь погребехъ, и трапезы особныя кійждо во своихъ келіяхъ имуще. Тѣмъ же образомъ и преждерѣченный оный старецъ Тарасій имѣяше у себѣ въ келіи особную трапезу и погребъ подъ келіею своею со всякимъ питіемъ. Нача же ясти и пити безвременно и упиватися безъ воздержанія. Къ тому же бысть жестокъ нравомъ человѣкъ и немилостивъ ко всѣмъ. Нищимъ и убогимъ и сиротамъ не даяще милостыни. И сбысться на немъ пророческое слово, яко же въ Псаломстей книзе Давидъ написа рекъ: Человъкъ въ чести сый не разумь, приложися скотом несмысленным и уподобися им. Бяше же узаконоположено въ вѣчныхъ книгахъ, въ законѣ и въ обычаѣ монастырскомъ, по заповѣди преподобнаго отца нашего Варлаама, мѣсяца Ноября въ 6-й день, на преставление преподобнаго и богоноснаго отца Варлаама, давати милостыню нищимъ, по четверти денежной Новгородской, всякому нищему, колико ихъ Господь Богъ прилучить. И тако творять на всякое льто. Той же старець, уповая на власть и сань, и лицемъря творяся скопити казну во обители Всемилостиваго Спаса, егда приспѣ праздникъ преставленія отца нашего Варлаама Чудотворца, місяца ноября въ 6-й день. и не даде милостыни нищимъ по четверти денежной, по обычаю монастырскому, всякому нищему, колико ихъ прилучилося быти во обители Всемилостиваго Спаса и Чудотворца Варлаама. Самъ же старецъ Тарасій упився піянъ, не иде къ Божественной литургіи на праздникъ преставленія преподобнаго Варлаама Чудотворца. И явися ему святый Варлаамъ сѣдящу за столомъ у себе въ келіи, хотящу ясти на особной трапезѣ. И имѣя преподобный жезль свой въ руку своею, и, возревь нань гневнымъ окомъ, рече ему: «Піянице, несытый гортаню, лишенне, не можеше ли потерпѣти и на праздникъ преставленія моего быти трезвь? Аще же и службу монастырскую презриль еси и не порадбль о спасении души твоей, и діаволомь наученъ еси, одержимъ скупостію, не подаде милостыни нищимъ по четверти денежной Новгородской, по законоуложенію монастырскому въ вѣки вѣчные. Ты ли мниши скопити казну обители нашея, юже Господь Богъ соблюдаетъ и исполняеть всякаго блага? Азъ, отходя отъ житія сего ко Господу Богу, заповѣдахъ всей братіи творити милостыню нищимъ и любовь имѣти между собою: то благодатію Христовою и по преставленіи моемь ко Господу, обитель наша не оскудбеть. Ты же, старче, преслушаль еси заповбдь мою, не даль нищимъ на праздникъ преставленія моего». И вземъ его святый рукама и верже на землю, и бивъ его святый жезломъ своимъ, и абіе не видимъ бысть. Видевше же старцы и гости дивляхуся зело, яко кинула старца невидимая сила съ мъста его, и нача бити его; и трепеташе все тъло его на много часъ. Овіи же отъ нихъ мняху, яко падущая немощь прилучися

ему. И лежаше надолго время аки мертвъ. По семъ воздвигнуша его при-

Digitized by Google

лучившіеся ту. И яко прінде въ чувство, нача пов'єдати всей братіи, како явися ему преподобный Варлаамъ с'єдящу за столомъ у себ'є въ келіи, и како съ великимъ прещеніемъ сваряшеся нань: по что, рече, по монастырскому закону не даде милостыни нищимъ по четверти денежной Новгородской на праздникъ преставленія моего? И зав'єща пов'єдати сіе запрещеніе и наказаніе въ слухъ всей братів».



### СИМВОЛИКА ХРИСТІАНСКАГО ИСКУССТВА ВЪ РУС-СКИХЪ РУКОПИСНЫХЪ СБОРНИКАХЪ.

Чтобы познакомиться съ символическимъ взглядомъ русскаго народа на внёшнія формы христіянскаго искусства, надобно привести въ извёстность и собрать изъ рукописныхъ сборниковъ множество статей и отрывковъ, въ которыхъ символически толкуются событія и лица Ветхаго и Новаго Завёта, нёкоторыя подробности текста Св. Писанія, особенно загадочныя разныя притчи, церковная утварь во всёхъ ея подробностяхъ и т. п. Иныя изъ этихъ объясненій восходятъ своимъ происхожденьемъ къ древнёйшимъ толкованіямъ Св. Писанія, переведеннымъ съ греческаго, и извёстнымъ на Руси въ рукописяхъ уже XI в.; иныя составлены или дополнены и измёнены русскими грамотниками. Такія статьи символическаго содержанія встрёчаются въ русскихъ рукописяхъ даже до XVIII столётія включительно, и особенно распространены въ сборникахъ позднёйшихъ, свидётельствуя такимъ образомъ почти о современныхъ намъ символическихъ представленьяхъ Русскаго народа.

Для обращика приведу по одному рукописному сборнику прошлаго столѣтія нѣсколько выдержекъ изъ такъ называемой Бесѣды трехъ Святителей: Василія Великаго, Григорія Богослова и Іоанна Златоустаго, изъ статьи, особенно любимой русскимъ народомъ по ел разговорной формѣ въ видѣ загадокъ съ разгадками.

«Вопросъ о кадилю: что есть кадило именуется? Отвѣть: то есть утроба Богородицына. — Что есть угліе въ кадилѣ? То есть Христосъ Богъ нашъ. — Что есть верхъ у кадила именуется? То есть седьмое небо. — Что есть крестъ у кадила именуется? То есть распятіе Господне прообразуется. — Что есть цѣпи именуются? То есть Отецъ и Сынъ и Святый Духъ. — Что есть къ чему цѣпи утвержены вверху? То есть твердость <sup>1</sup>) небесная. —

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Варіанть: твердь.

Что есть кольцо большее, за что попъ держитъ? То есть престолъ Господень огнезрачный <sup>1</sup>).—Что есть на верхней кровлѣ дирки? То есть херувимы и серафимы окрестъ престола Господня <sup>9</sup>). —Что есть донце у кадила именуется? То есть вочеловѣченье Сына Божія. — Что есть кадило все именуется? То есть неопалимая купина во огни. — Что есть кадило передъ Богомъ именуется? То есть вельми свято есть вочеловѣченіе Сына Божія, Отецъ и Сынъ и Святый Духъ».

«Что есть поле великое, а на немъ же стояше юноша младъ, вельми прекрасенъ, яки уподобился солнечному зраку огнемъ несгараемымъ, а на рукахъ младенца держаще? — Поле есть великое міра сего житіе всей вселенной, а младъ юноша стояще и на рукахъ младенца держаще, то есть Моисей видѣ Пречистую Богородицу со Господомъ стоящу въ неопалимой купинѣ».

«Что есть гора высока, а на той горѣ стоить младъ юноша въ бѣлыхъ ризахъ, а лице его аки снѣгъ? — То есть гора высока, на ней же преобразился Господь нашъ Іисусъ Христосъ предъ учениками своими».

«Что есть градъ высокь, а въ тотъ градъ некто не вхождаше, а въ него летають токмо едины орлы; въ томъ же градѣ есть царь нищь и убогъ, и у того царя быль воевода, и тоть воевода изменных, и собраль многое воинство и хотълъ градъ разорити, а царя полонити, и царь послалъ свои посланники и велблъ его поимати, и поимавъ во внутреннюю темницу посалити. Ла у того же царя двѣ жены: едина лицемъ румяна, а другая черна; да у того же царя мужъ, а лице его въ велельпоть, аки солице сіяюще. Въ томъ же градѣ отъ столпа исходяща жена, а лице ея, аки солнце сіяюще, а ризы на ней преукрашенны, и позлащены и преиспещрены? ---Градъ высокъ, то есть Горній Іерусалимъ, въ немъ же есть царь, то есть Господь нашъ Інсусъ Христосъ; у него былъ воевода Сотонаилъ, и отпалъ отъ круга небеснаго, и сталъ противъ Бога противникъ, и Господь Богъ посладь своихъ послальниковь и велёль его поимати и во внутреннюю темницу заточнии. А жена есть румяная, то есть правая въра Христова, крещеніе, Моиссовь законь, а черная жена, то есть ветхая вбра. А мужъ въ велельпоть, то есть Монсей законодавець; а жена, исходяща оть столпа, а ризы на ней преукрашенны и познащенны и преиспещренны, то есть Пречистая Богородица».

<sup>1)</sup> Варіанть съ статьк: «чинъ, како подобасть кадило чтити»: а кольцо большее, за что попъ держитъ, то есть Іорданъ, а малое кольцо, то есть престолъ огнезрачный Господень.

<sup>2)</sup> Далие съ той же статия: а что вѣнецъ исподней у кадила, то есть церковь земная, а что у кадила цирки тѣ, во что утверждены цѣпи исподнія концы — то есть вочеловѣченіе Божіе.

«Что есть въ преисподнихъ земляхъ животно, и что есть градъ въ преисподнихъ, а во вратахъ градныхъ лежитъ камень, а на камени стоитъ звѣрь прикованъ, а въ зубахъ держитъ человѣка, а по зубомъ его течетъ млеко, а подъ каменемъ лежитъ змій, а подъ зміемъ лежитъ свитокъ? — Въ преисподнихъ животно, то есть рыба, а градъ, то есть адъ, сотворенъ бысть сотоны (ради) и его угодниковъ; а во вратахъ лежитъ камень, а на камени звѣрь прикованъ, то есть сотона, прикованъ и связанъ узами желѣзными, нерѣшимыми; а въ зубахъ держитъ человѣка, то есть Адамъ, мучимъ сотоною; а по зубомъ его изыде млеко, то есть кровь Господня. И взыде вопль Адамовъ ко Господу изъ ада, и Господь много помышляя, како избавити Адама отъ ада, и таяся Господь небесныхъ Силъ, и сниде на землю яко человѣкъ, и изліяше праведную свою кровь на главу Адамову, и изведе изъ ада вся съ нимъ пророки. А подъ каменемъ змій, то была въ раю змія и прельстила Евву. А подъ зміею свитокъ, то есть Адамово рукописаніе како далъ сотонѣ на весь родъ крѣпость» <sup>1</sup>).

«Что есть горы высокія еленемъ? — Горы высокія еленемъ: калугеры <sup>3</sup>) прибѣгающе въ Святую Гору и совершаютъ страхъ Божій, спасаются» <sup>8</sup>).

«Что есть камень прибѣжище зайцемъ? — Камень есть Христова церковь, а зайцы православные христіяне, иже прибѣгаютъ въ церковь Божію отъ врагъ ненавидящихъ».

«Что есть скимни рыкающе восхитити и взыскати отъ Бога пищу себѣ?— Скимни суть пророки радующеся, егда хотяше Христосъ извести изъ ада и дати имъ пищу райскую въ подобно время».

«Что есть возсія солнце, и собрашася? — Солнце есть Христосъ воскресе изъ мертвыхъ, и собрашася Апостоли радующеся о воскресении его, и ста Іисусъ посреди и рече: миръ вамъ».

«Что есть: изыде человѣкъ на дѣло свое и на дѣланіе свое до вечера?— Человѣкъ есть Христосъ, сниде на землю и крещеніе пріятъ».

«Что есть сіе море великое и пространное; тамо гади, ихъ же не бу-

<sup>1)</sup> Объ этомъ рукописании такъ повиствуется въ апокрифахъ по русскимъ редакціямъ: «Адамъ же сталъ орати землю да хлёбъ пахать. И роди Адаму Евва сына Сиеа вмёсто Авеля. И пріиде ко Адаму сотона и рече: Адаме, что дёлаешь? Адамъ же рече: землю орю, хлёбъ пашу; хощу сытъ быти. Сотона же рече: Да чей еси ты? Адамъ же рече: Божій есмь. Сотона рече: Коли ты Божій, поди же ты на небеса: небеса Божіи, а земля моя. Адамъ же рече: Коли земля твоя, и азъ твой. Сотона же рече: Дай же мић на себя рукописаніе и на несь родъ свой по себъ. Адамъ же написа по себъ рукописаніе и на весь родъ свой, крѣпость по себъ. И потомъ рукописаніе нача имати на праведныя и грѣшныя до втораго пришествія Христова».

<sup>2)</sup> Добрые старцы, монахи.

<sup>3)</sup> Это и слёдующія за тёмъ — символическія толкованія Псалтыри.

деть числа, животная малая съ великими? — Море есть весь міръ, а гади есть поганые языцы, а животная малая съ великими, то правовърни и маловърни».

Изъ другой статъи того же сборника, составленной тоже въ вопросахъ и отвѣтахъ, подъ заглавіемъ: Выписано и истолковано дѣянія прежнихъ временъ святыхъ Отецъ.

«Что есть еже рече: видѣхъ змія, лежаща при пути, хитающа коня за пяту, и сѣде конь на заднюю ногу и ждый избавленія отъ Бога?— Конь есть вѣра христіянская, а путь міръ сей, а змій Антихристь, а пята послѣдній день вѣка сего, вонь же пріидетъ Антихристъ царствовати, и разоритъ вѣры христіянскія, доньдеже пріидетъ Господь и избавитъ люди своя отъ работы вражія».

«Что есть рече писаніе: видѣхъ жену сѣдящу на мори, а змія лежаща при ногу ея, и егда хотяше жена рождати отроча, а змія пожираше ея?— Море весь міръ, а жена есть церковь посреди міра, а змій діяволъ, возбраняетъ имъ и прелыцаетъ всѣми козньми своими, и врѣваетъ въ пути погибельные, въ пьянство и въ блудъ и во вся нужа мірская».



# СОВРЕМЕННЫЙ ВОПРОСЪ О ЗНАЧЕНИ ХРИСТІЯН-СКАГО МУЗЕЯ ВЪ НАРОДНОМЪ ПРОСВЪЩЕНИ.

Издатель Евангелическаго Календаря, г. Пиперъ, профессоръ Богословія въ Берлинскомъ университетѣ, основалъ при этомъ заведеніи Христіянскій Музей, назначенный для практическаго, нагляднаго знакомства слушателей съ главнѣйшими фактами въ исторіи христіянскаго искусства и древностей, отъ первыхъ вѣковъ христіянства до позднѣйшихъ временъ. Этотъ Музей долженъ былъ вмѣстить въ себѣ все важное и существеннонеобходимое по этому предмету: и фрески Катакомбъ, и рельефы Саркофаговъ, и надгробныя надписи первыхъ вѣковъ христіанства, и мозаики Византійскія, и диптихи, и т. п.; а такъ какъ самые оригиналы разсѣяны по разнымъ мѣстамъ Европы, то надобно было ограничиться копіями, то есть, слѣпками, снимками и гравюрами, размѣстивъ ихъ въ историческомъ и систематическомъ порядкѣ для удобства при преподаваніи Богословія, и именно того отдѣла этой науки, который профессоръ Пиперъ называеть Болослооіемз Монументальнымъ.

Но такъ какъ болѣе или менѣе элементарное изученіе основъ христіянской религіи, историческихъ и догматическихъ, составляетъ необходимую принадлежность вообще всѣхъ учебныхъ заведеній, и такъ какъ для элементарнаго знакомства съ истинами религіи, можетъ быть, еще полезнѣе, нежеля для университетскаго преподаванія, наглядное изученіе по памятникамъ христіянскаго искусства, согласно съ тою мыслію Отцевъ Церкви, что изображенія должны замѣнять грамоту для безграмотныхъ: то профессоръ Пиперъ давно уже имѣлъ мысль о распространеніи христіянскихъ музеевъ для народнаго обученія въ школахъ, о чемъ онъ говоритъ подробно въ Евангелическомъ Календарѣ на 1857 г., предлагая планъ и указывая на средства къ заведенію при школахъ такихъ музеевъ.

Въ прошедшемъ году почтенному профессору и богослову удалось дать своей любимой мысли болѣе широкое развитіе, на педагогическомъ съѣздѣ

филологовъ, въ Гейдельбергѣ, въ засѣданіяхъ 29 и 30 Сентября, на которыхъ г. Пиперъ прочелъ свое предложеніе о введеніи монументальнаго, и въ особенности христіянскаго монументальнаго обученія въ гимназическое преподаваніе<sup>1</sup>). Имѣя въ виду классическія основы нѣмецкихъ гимназій, Пиперъ къ христіянскому музею при гимназіяхъ присовокупляетъ выборъ снимковъ съ важнѣйшихъ памятниковъ искусства античнаго: что оказывалось необходимымъ уже и потому, что искусство древне-христіянское, и Римское и Византійское, первоначально усвоило себѣ мпогія формы античныя.

Главнѣйшіе тезисы, предложенные профессоромъ Пиперомъ въ собраніи филологовъ, были слѣдующіе:

1. Введеніе этого предмета въ гимназическій курсъ требуется въ видѣ приготовленія къ университетскому изученію Исторіи искусства, и по преимуществу, классической и христіянской Археологіи.

2. Оно необходимо и для цѣли самаго обученія въ гимназіяхъ: вопервыхъ, въ отношеніи формальномъ, чтобы въ соотвѣтствіе образованію ума развивать воображеніе и воспитывать вкусъ.

3. Потомъ, въ отношени содержанія, посредствомъ образцовъ классическаго и христіянскаго искусства дёйствовать на образованіе характера, въ нравственномъ и религіозномъ смыслѣ.

4. Втретьихъ, чтобы согласовать дѣятельность школы съ потребностями общаго образованія.

5. Въ той мѣрѣ, въ какой требуется это монументальное обученіе въ школахъ, оно не встрѣтить себѣ препятствія со стороны способностей учащихся; потому что произведенья искусства имѣють именно то качество, что способны служить средствомъ къ развитію на каждой ступени обученія.

6. Изученіе искусства въ гимназіяхъ не потребуетъ себѣ особыхъ часовъ для преподаванія, но будетъ прилагаться къ родственнымъ предметамъ обученія. Оно должно не отягощать школу новымъ матеріаломъ, а восполнять и облегчать методъ преподаванія.

7. Надлежащее мѣсто для этого, вопервыхъ, чтеніе писателей, преимущественно древнихъ поэтовъ (Гомера, Виргилія, Трагиковъ): здѣсь монументальное обученіе служитъ столько же для уразумѣнія писателей, по взаимному отношенію литературы и искусства, сколько и для изученія древностей вообще, для которыхъ въ одинаковой мѣрѣ важны оба эти источника.

8. Вовторыхъ, при изучении Истории.

9. Втретьихъ, Религіи, и прежде всего въ ея историческихъ отдѣлахъ,

<sup>1)</sup> Ueber die einführung der monumentalen, insbesondere der chritlich - monumentalen studien in den gymnasial-unterricht. Leipzig. 1865.

какъ въ Библейской, такъ и Церковной исторіи. Памятники христіянскаго искусства способствуютъ также и при объясненіи догматическаго отдѣла.

Предложеніе Пипера обсуживали на съёздё Гасслерь изъ Ульма, профессоръ Штаркъ изъ Гейдельберга, Штой изъ Іены, Директоръ Пидеритъ изъ Ганау, Директоръ Моммсенъ изъ Франкфурта-на-Майнё, профессоръ Фонъ-Лангсдорфъ изъ Гейдельберга и дру., и согласно пришли къ убёжденія въ пользѣ введенія монументальнаго обученія въ гимназіяхъ, и признали его желательнымъ; для окончательнаго же рёшенія вопроса возложили на Пипера, чтобъ онъ въ слёдующемъ году на съёздѣ филологовъ сообщилъ о результатахъ, какіе усмотрятъ преподаватели на практикѣ, при введеніи въ гимназіяхъ сказаннаго монументальнаго обученія.

Эта педагогическая мёра, принятая на съёздё нёмецкихъ филологовъ, заслуживаетъ вниманія во многихъ отношеніяхъ.

Вопервыхъ, она свидѣтельствуетъ, что наша современность, не смотря на ея практическія тенденцій и на господство наукъ матеріальныхъ, не только не чуждается и скусства, но даетъ ему по возможности самое широкое вліяніе, распространяя его даже въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ, въ видахъ нравственнаго и религіознаго образованія.

Вовторыхъ, даже въ самой Германія, гдѣ такъ глубоко пустило свои корни классическое образованіе, и при томъ въ школахъ Евангелическаго исповѣданія, искусство христіянское для общаго образованія признается стольже элементарнымъ и необходимымъ предметомъ, какъ и искусство античное, польза котораго, по его прямому отношенію къ классическому обученію, для нѣмецкихъ педагоговъ давно уже не подлежала сомнѣнію.

Втретьихъ, предложеніе ввести въ среднія учебныя заведенія монументальное обученіе принадлежитъ человѣку, особенно заинтересованному этимъ предметомъ съ точки зрѣнія религіозной, г. Пиперу, профессору Богословія и учредителю при Берлинскомъ Университетѣ Христіянскаго Музея. Какъ Лютеранинъ и Нѣмецъ, онъ дѣлаетъ необходимую для нѣмецкихъ школъ уступку въ пользу античныхъ преданій, но главная его мысль состоитъ въ распространеніи въ гимназіяхъ преимущественно христіянскаго искусства, какъ гласитъ уже и самое заглавіе предложеннаго имъ на съѣздѣ чтенія, выше приведенное.

Во Францій давно уже введено въ среднія учебныя заведенія преподаваніе христіанской Археологій по памятникамъ искусства. На заглавной страницѣ знаменитаго учебника Комона (Abécédaire ou rudiment d'Archéologie, изд. 3-е, 1854 г.) читается, что эта книга «одобрена институтомъ для обученія этой наукѣ въ коллегіяхъ, семинаріяхъ и въ школахъ мужскихъ и женскихъ». То же самое обученіе, по предложенію профессора Пипера, вводится и въ нѣмецкихъ гимназіяхъ, съ присовокупленіемъ обозрѣнія античнаго искусства, столько же необходимаго для изученія классическихъ писателей, какъ и для яснаго уразуменія элементовъ искусства древне-христіянскаго.

Сообщая о новой педагогической мере въ Германіи и указывая на введенный уже обычай во Францін, я вовсе не имбю намбренія касаться вопроса о русскахъ гимназіяхъ, которымъ и безъ новыхъ проэктовъ предстоить еще многое выработать и порѣшить для обезпеченія своего благоденствія. Но я обращаю вниманіе читателей на мысль профессора Пипера и на его христіянскій Музей при Берлинскомъ Университетѣ съ тѣмъ, чтобъ публика вполнѣ оцѣнила важность и современность подобныхъ систематическихъ собраній памятниковъ христіянскаго искусства въ копіяхъ. Счастливые начатки такихъ собраній въ Россіи представляють намъ два Хростіянскихъ Музея, одинъ въ Петербургѣ, при Академіи Художествъ, другой въ Москвѣ при Публичномъ Музеѣ, при которомъ состоитъ и Общество Древне-Русскаго искусства. Первое собраніе имѣеть болѣе практическое назначение, для обучения художниковь; второе имбеть назначение болбе теоретическое; образовательное, предлагая публикѣ наглядное знакомство съ развитіемъ христіанскихъ идей, выражаемымъ въ послёдовательной исторіи памятниковъ искусства.

Если уже и на Западѣ, столь богатомъ художественными оригиналами, пришли къ убѣжденью въ необходимости систематическимъ собраній въ копіяхъ съ важнѣйшихъ памятниковъ, разсѣянныхъ повсюду, то тѣмъ необходимѣе такія собранія въ Россіи, христіянскіе памятники которой не восходятъ далѣе XI в., и притомъ уже въ позднѣйшемъ византійскомъ стилѣ. Все, что сохранилось въ нашихъ церквахъ, разницахъ, молельняхъ, не что иное какъ случайные отрывки и позднѣйшіе отголоски ранняго христіянскаго преданія, къ которому однако, по общему убѣжденію, тяготѣетъ вся наша православная старина. Чтобы элементы этого преданія, разсѣянные въ памятникахъ искусства и въ Византіи, и Римѣ, и Равеннѣ, и на Аеонской Горѣ, и въ другихъ мѣстахъ на Востокѣ и Западѣ, собрать въ одно систематическое цѣлое, нѣтъ и не можетъ быть иного средства, какъ по возможности удовлетворительныя копіи, которыя въ наше время производятся отлично, благодаря фотографіи и другимъ изобрѣтеніямъ.

Итакъ, не только для обще-христіянскаго образованія, но и для уразумѣнія своихъ собственныхъ православныхъ преданій, систематическій Музей въ копіяхъ есть учрежденіе, для Русскихъ равно необходимое, въ которомъ должны нераздѣльно сливаться ихъ интересы національные съ основами Европейской цивилизаціи. Что такое собраніе не можеть быть замѣнено никакою ризницею или Оружейною Палатою, я покажу на двухъ трехъ примѣрахъ.

Извѣстно, что таинство крещенія черезъ погруженіе принадлежить къ обрядамъ первоначальнымъ, и что поливаніе, принятое католиками, есть уже позднѣйшее отклоненіе. Ни одна изъ русскихъ церквей или ризницъ не рѣшитъ этого вопроса; потому что для этого нужно имѣть передъ глазами снимки съ древнѣйшихъ изображеній Крещенія Іисуса Христа, начиная со временъ почти царя Константина и до XII вѣка включительно, изображеній, какъ восточныхъ, такъ и западныхъ, разсѣянныхъ по всей Евронѣ въ мозаикахъ, рельефахъ, миніатюрахъ и другихъ драгоцѣнныхъ памятникахъ общее обозрѣніе которыхъ возможно только въ копіяхъ.

Чтобы уб'єдиться, что наша иконопись, за немногими исключеньями не восходящая далёе XVI или XV в., сохранила въ себ'є древнія преданія, надобно почерпать эти преданія въ памятникахъ, оставшихся отъ времени до X в., конечно не въ Россіи, которая только въ томъ стол'єтіи приняла крещеную в'єру.

Въ преніяхъ съ старовѣрами особенная важность приписывается формѣ креста и перстосложенію. Чтобъ рѣшить эти вопросы наглядно, по памятникамъ христіянскаго искусства, которые восходятъ къ IV в. и ранѣе, надобно обратиться за справками въ Римъ и другія древнія мѣстности.

Всѣ эти неудобства, по возможности, устраняются учрежденіемъ систематическаго музея христіянскаго искусства въ копіяхъ. Зародышъ такого собранія, какъ сказано, уже существуетъ при Московскомъ Публичномъ Музеѣ, и постоянно разростается, благодаря всеобщему интересу, возбуждаемому въ публикѣ такимъ важнымъ и понятію всѣмъ доступнымъ предметомъ. Что же касается до будущности этого собранія, то она обезпечена заботами учрежденнаго при Музеѣ Общества Древне-русскаго искусства, а еще болѣе важностью самого предмета для народа, въ которомъ христіянское просвѣщеніе составляетъ основу цивилизаціи и національнаго сознанія.



## НОВЫЯ ИКОНЫ АКАДЕМИКА И ПРОФЕССОРА Е. С. СОРОКИНА.

Церковь Софіи Премудрости Божіей, что на Софійкѣ, получила въ послѣднее время интересъ для любителей церковнаго искусства по живописнымъ работамъ, которыми Академикъ и Профессоръ Е. С. Сорокинъ украсилъ оба придѣла этой церкви. Нѣкоторыя изъ иконъ писаны имъ самимъ, но большая часть—его учениками вѣроятно, по рисункамъ своего наставника.

По общему впечатлѣнію на глаза, не привыкшіе различать художественные стили, иконостасы обоихъ придѣловъ имѣютъ видъ, подходящій къ условіямъ нашей національной иконописи. Всѣ иконы, и одноличныя и многоличныя, какъ группы, такъ и цёлыя событія, или дъянія, писаны на золотомъ полѣ, на которомъ ярко и пестро выдѣляются фигуры, будто обложенныя золотыми окладами, или вставленныя въ древнюю златовидную мозанку. Если же, понимая различія въ стиляхъ, вглядѣться пристальнѣе въ каждую изъ отдѣльныхъ иконъ, то немедленно приходишь къ убѣжденію, что, за немногими исключеньями, только этими золотыми полями художникъ сдёлаль уступку въ пользу національнаго вкуса, во всемъ же остальномъ, то есть, въ самыхъ изображеніяхъ, составляющихъ существо дѣла, онъ остался върнымъ послъдователемъ вкуса современной живописи, исторической и жанровой. И ни коимъ образомъ нельзя допустить мысль, чтобъ это провзошло отъ неумѣнія постановить себя на національную основу вконописныхъ преданій; потому что неумѣніе могло бы только тогда оказаться, когда бы яспо было обнаружено желаніе стать на эту вконописную основу. Напротивъ того, мелкія иконы втораго яруса, съ изображеньями праздниковъ, представляютъ решительныя противоречія не только иконописнымъ образцамъ, но даже самому духу и смыслу нашего церковнаго искусства; такъ напримѣръ, въ иконостасѣ праваго придѣла, рождество Іисуса Христа изображено въ какой-то Фламандской обстановкъ семейной сцены, происхо-

дящей въ горницѣ, вмѣсто вертепа; въ сошествія Св. Духа, этотъ торжественный соборъ Апостоловъ, обыкновенно возседающихъ полукружіемъ, нарушенъ совершенно неумѣстнымъ драматизмомъ фигуръ, для чего-то вставшихъ съ своихъ мѣстъ; сцена сошествія Інсуса Христа во алъ тоже совершается въ какой-то залѣ или въ портикѣ, вмѣсто преисподней, изъ которой по обычаю, извлекаются праотцы. Впрочемъ, эти и другія странности надобно объяснять не намѣреніемъ отклониться отъ національныхъ воззрѣній, потому что нѣтъ основанія предполагать о желаніи быть съ ними знакому; еще менте можно объяснить сказанныя странности увлеченіемъ художественнаго творчества, потому что всё эти церковныя сцены писаны какъ-то не хотя, вяло, будто изъ снисхожденія съ сюжетамъ, выше которыхъ, или, по крайней мѣрѣ, внѣ которыхъ давно уже привыкъ художникъ понимать свое артистическое призвание. Этоть разладъ между творчествомъ и предметами творчества, тяжелый для художника, болезненно действуеть и на зрителей, не пробуждая въ нихъ ни какой новой мысли, не трогая ни воображенья, ни чувства.

Впрочемъ было бы крайне не справедливо указанные недостатки приписывать лично самому художнику. Онъ несеть на своихъ плечахъ общее бремя цѣлаго направленья, воспитаннаго для живописи, во всемъ противоположной церковному стилю. Запросы на національную иконопись застали это направленье въ расплохъ. Обратиться къ образцамъ искаженной, ремесленной иконописи современныхъ сельскихъ школъ было уже немыслимо, и такъ же не лёпо, какъ учиться Нёмецкому золотыхъ дёлъ мастеру у деревенскаго кузнеца. И гдѣ же было художнику искать національнаго, иконописнаго воодушевленья? Не многія изъ старинныхъ иконъ въ церквахъ, или оть времени изветшали и почернёли, или такъ закрыты металлическими ризами, что трудно составить о нихъ какое нибудь понятіе. Національныхъ галлерей еще нѣтъ, а домашнія молельни съ отличными образцами старой иконописи вообще мало доступны не только для копированья, но и для бъглаго обозрѣнія. Сверхъ того, гдѣ руководства для этого предмета, или по крайней мёрё такія руководящія статьи, которыя сколько нибудь объясняли бы дёло съ критической стороны, чтобъ художники сознательно могли взвёсить достоинство національныхъ иконописныхъ преданій и блистательные результаты искусства европейскаго, и примирить свое артистическое умѣнье съ національными требованьями? Гдѣ наконецъ и такіе закащики, которые умѣли бы художнику толково объяснить свой запросъ на произведенье въ иконописномъ стиль?

Постановивъ на видъ всѣ эти не благопріятныя обстоятельства, можно ли винить художника, что онъ, украпіая иконостасъ, незнаетъ, и не имѣеть особеннаго влеченья знать свои національныя, иконописныя преданья? Можно ли ему ставить въ укоръ, что отъ всѣхъ запросовъ на возрожденье этихъ преданій онъ шутя отдѣлывается золотымъ полемъ, на которомъ пишетъ свои Фламандскія и итальянскія фигуры, ни сколько не подозрѣвая, что золотое поле вовсе не составляетъ сущности нашей иконописи, которая, напротивъ того допускала ландшафтъ и перспективу, хотя и не умѣла съ ними сладить?

Впрочемъ, еслибы рёчь шла только о неудачахъ въ примѣненіи такъ называемой академической живописи къ украшенію нашихъ храмовъ въ національномъ стилѣ; то не стоило бы повторять однѣхъ и тѣхъ же жалобъ на этотъ предметъ, ставшихъ общими мѣстами. При томъ, можетъ быть, было бы и не справедливо ставитъ подъ личную отвѣтственность самого Академика Сорокина большую часть упомянутыхъ иконъ, потому что неизвѣстно, въ какой мѣрѣ принималъ онъ участіе въ работѣ своихъ учениковъ. За то, тѣмъ интереснѣе должны быть для любителей церковнаго искусства тѣ изъ произведеній собственной его кисти, въ которыхъ художникъ, вооруженный всѣми средствами современной живописной техники, рѣшился попробовать свои силы на церковномъ стилѣ. Впрочемъ, это уже не первый его опытъ. Въ томъ же стилѣ онъ расписывалъ Русскую церковь въ Парижѣ. По лучшимъ его иконамъ въ Софійской церкви Московская публика можетъ составить себѣ довольно полное понятіе и о тѣхъ попыткахъ, которыя этотъ художникъ дѣлалъ въ Парижѣ.

Изъ иконъ, писанныхъ для Софійской церкви самимъ Академикомъ Сорокинымъ, особеннаго вниманія заслуживаютъ двѣ. Обѣ находятся въ иконостасѣ праваго придѣла. На одной изображена Св. Софія Премудрость Божія, на другой Царъ Константинъ съ матерью своею Царицею Еленою и съ мученицею Глафирою.

Св. Софія писана согласно иконописнымъ преданьямъ такъ называемаго Новгородскаго перевода. Кромѣ извѣстнаго толкованія этого символическаго сюжета въ подлинникахъ, художникъ, кажется, пользовался изображеніемъ, помѣщеннымъ на восточной наружной сторонѣ Московскаго Успенскаго Собора. Въ серединѣ возсѣдаетъ на престолѣ крылатый Ангелъ съ огненнымъ лицомъ, по сторонамъ его Богородица и Предтеча; надъ Ангеломъ Іисусъ Христосъ; надъ Інсусомъ Христомъ престолъ съ Св. Писаніемъ; по сторонамъ на облакахъ колѣнопреклоненные Ангелы. Держась иконописнаго преданья въ самомъ сюжетѣ и въ расположеніи его частей, художникъ остался вмѣстѣ съ тѣмъ вѣренъ и своимъ художественнымъ принципамъ въ правильности и изяществѣ рисунка, выработаннаго изученіемъ натуры, и въ сильномъ, собственно живописномъ колоритѣ. И то и

другое придаеть этому иконописному сюжету значительную свѣжесть, напоминающую лучшія времена цвѣтущаго стиля древне-христіянскаго искусства, такъ что эта икона больше подходитъ къ изящному стилю древныйшихь лучшихъ миніатюръ изъ Греческихъ рукописей, нежели къ произведеніямь нашей старинной иконописи, забывшей природу и стёсненной чуждыми искусству правилами условнаго стиля. Самая отдёлка иконы, въ лицахъ, оконечностяхъ, въ дранировкѣ, отдѣлка масляными красками, свободная и широкая, дающая воможность разсматривать произведение издали. съ разныхъ точекъ зрѣнія, говоритъ въ пользу того же сближенія съ артистическимъ стилемъ древне-христіянскаго искусства, въ противоположность миніатюрной отдёлкё произведеній столь знаменитой въ нашей иконописи Строгановской школы, которыя, не смотря на многія достоинства, большею частію лишены главнаго преимущества образовательныхъ художествъспособности оказывать на зрителя действіе на известномъ разстояніи; потому что мелкая, микроскопическая отдёлка, для того, чтобъ ее оцёнить, требуеть разсмотрѣнія не только вблизи, какъ разсматривають мелкія миніатюры въ книгѣ, но даже въ увеличительное стекло, и часто съ искусственнымъ освѣщеньемъ лампадою или свѣчею, если икона потемнѣла и стоять въ невыгодномъ освещение отъ дневнаго света. Широкая отделка масляными красками, въ сущности своей, не только не противоръчитъ главнымъ принципамъ православнаго искусства, но даже возводить его къ лучшимъ образцамъ стиля Византійскаго, какъ въ иконахъ съ ибраженіями фигуръ въ натуральную величину, такъ и въ мозаикахъ и стѣнной иконописи, съ фигурами даже колоссальными. Такую отдёлку еще помнить Новгородская школа иконописи XV и XVI вѣковъ; и въ концѣ XVII в. школа Симона Ушакова, стремясь къ водворенію живописнаго вкуса въ нашей иконописи, дѣлала попытки расписывать фигуры большаго размѣра широкою кистью, чтобь придать имъ округленность и эффектъ свѣтлотѣни на извѣстномъ разстояніи.

Въ томъ же широкомъ, живописномъ стилѣ писана и другая икона, съ изображеньями Царя Константина, матери его Елены, и Мученицы Глафиры. Я обращу вниманіе только на двѣ первыя фигуры, потому что послѣдняя, присоединенная къ нимъ случайно, по желанію закащика, К. А. Попова, менѣе замѣчательна.

Если въ Св. Софіи Академикъ Сорокинъ сдѣлалъ попытку возстановить древнее иконописное преданіе въ изящномъ вкусѣ современной живоииси; то въ изображеньяхъ царя Константина и матери его Елены онъ рѣшилъ задачу, хотя и менѣе трудную для его художественной практики, но болѣе наставительную въ разсужденіи вопроса о древне-христіянскихъ иконописныхъ типахъ и объ иконописномъ костюмѣ.

Въ иконописи есть одна такая сторона, на которой, не дълая уступокъ своимъ художественнымъ принципамъ, Академикъ можетъ примириться съ иконописцемъ. Это историческая върность, къ которой въ равной степени, хотя и неодинаковымъ путемъ, стремятся и историческій живописецъ и иконописецъ. Для иконописца источникъ историческаго правдоподобія--лицевой подлинникъ и вообще древнѣйшіе, чтимыя въ народѣ, иконы; для историческаго живописца — всѣ историческіе документы и памятники той эпохи, изъ которой онъ беретъ свой сюжеть. Въ приминения къ иконописи исторический живописсиъ не ограничивается національными иконописными цособіями, которыя у насъ относятся ко времени значительно позднѣйшему, и разширяеть кругъ своихъ источниковъ историческими данными вообще, а также древныйшими пособіями, предлагаемыми вообще исторіею искусства во фрескахъ, мозаикахъ, миніатюрахъ, хотя бы эти памятники и несоставляли исключительной принадлежности собственно русской иконописи, и хотя бы они находились внё Россіи, не только на Авонской Горб, въ Цареградъ, Солунъ, но и въ Италіи, Франціи и въ другихъ странахъ исповѣданія не православнаго.

Это важное отличіе живописца образованнаго отъ иконописца въ отношеніи къ источникамъ церковнаго искусства, съ точки зрѣнія науки и искуства, даетъ неоспоримое превосходство первому надъ послѣднимъ настолько же, насколько Древне-Христіянскія и раннія Византійскія фрески и мозаики (напр. въ Римѣ, Венеціи, Равеннѣ, въ Палермо), а также Миніатюры въ греч. рукописяхъ отъ VI до X-го в., удержали первоначальныя христіянскія вообще и въ частности, византійскія преданія изящнаго стиля въ бо́льшей чистотѣ, нежели русскія значительно позднѣйшія мозаики, фрески и иконы, и еще тѣмъ болѣе поздніе иконописные подлинники (XVII и даже XVIII стол.).

На этихъ основаніяхъ, Академикъ Сорокинъ, для изображенія Царя Константина и матери его Елены пользовался, относительно костюма, ближайшими ко времени этихъ святыхъ личностей художественными преданіями, въ знаменитыхъ мозаикахъ Св. Виталія въ Равеннѣ, изображающихъ въ торжественной процессіи царя Юстиніана и Царицу Өеодору, и относящихся къ VI-му столѣтію. А именно: Царь изображенъ въ короткомъ по колѣни нижнемъ одѣяніи (stola) съ узкими въ обтяжку рукавами изъ серебротканной матеріи (въ родѣ глазета), и въ длинной мантіи (на мозаикѣ въ пурпуровой, у Сорокина—въ красной), застегнутой пряжкою на правомъ плечѣ; на мантіи четвероугольное вышитое украшеніе (clavus), ведущее свое начало отъ древнѣйшаго наряда Римскихъ Сенаторовъ<sup>1</sup>); на

<sup>1)</sup> Weiss, Kostümkunde (im Mitterlalter) 1, стр. 21, Фиг. 12.

головѣ низенькая корона, или діадема; на ногахъ башмаки, вышитые золотомъ и украшенные каменьями. Исторія искусства свидѣтельствуетъ намъ, что съ малыми измѣненіями тотъ же костюмъ былъ въ употребленіи за столѣтіе и болѣе до Юстиніана, въ эпоху ближайшую къ царю Константину; а именно почти такъ одѣты на серебряномъ щитѣ Баядосскомъ (конца IV или начала V-го в.) императоръ Өеодосій съ Гоноріемъ и Аркадіемъ<sup>1</sup>). Тотъ же костюмъ по преданію удерживается въ одѣяніи царей въ памятникахъ искусства собственно Византійскаго, какъ напр. въ греческихъ миніатюрахъ рукописи Григорія Богослова, IX в., въ Парижской публичной Библіотекѣ, въ Лобковской Псалтыри того же вѣка. Въ обѣихъ рукописяхъ встрѣчается изображенія Царя Константина, по костюму мало отличающееся отъ Юстиніана, равеннской мозаики, и отъ иконы Академика Сорокина.

Съ тою же вѣрностью этотъ живописецъ перенесъ костюмъ Θеодоры съ равеннской мозаики на царипу Елену. Сверхъ нижняго одѣянія (stola) надѣлъ онъ на нее пурпуровую мантію, шею и грудь украсилъ оплеченьемъ или бахромою изъ золота и драгоцѣнныхъ камней, а голову короною, повыше діадемы царя Константина.

Сказаннымъ костюмомъ, какъ кажется, ограничивается вся работа нашего художника по источникамъ. Все остальное обязано своимъ происхожденіемъ его личнымъ соображеніямъ. Царь Константинъ изображенъ среднихъ лѣтъ, смуглымъ, съ черною, небольшою, круглою бородою; въ рукѣ держитъ осмиконечный крестъ. Царица Елена — смуглая въ преклонныхъ лѣтахъ, руки сложила ладонями вмѣстѣ, которыя прижимаетъ пальцами, другъ между другомъ вложенными.

Если попытка Академика Сорокина возстановить настоящій костюмъ въ од'яніяхъ этихъ равноапостольныхъ святыхъ заслуживаетъ всякаго уваженія въ глазахъ не только Археолога и иконописца, но и вообще всякаго читателя церковныхъ преданій; то другія подробности, опред'ялющія эти иконописные типы, изобр'єтенныя самимъ художникомъ столько же не согласны съ русскими иконописными подлинниками, сколько и вообще съ духомъ и древне-христіянскаго вообще и православнаго церковнаго искусства. Вопервыхъ, я не знаю ни одного изъ русскихъ иконописныхъ типовъ, у котораго были бы такъ сложены ладони и пальцы, какъ у парицы Елены, потому что этотъ образъ молитвы и благочестиваго умиленія приличенъ только католическому и притомъ не раннему искусству, и къ намъ сталъ входить только съ конца XVII в'єка. Вовторыхъ, по всёмъ иконописнымъ

1) Ibid. crp. a 87, our. 42.

преданьямъ, освященнымъ на Руси давностью, Царь Константинъ изображается не съ черною, а съ русою бородою. Что же касается до осмиконечнаю креста, даннаго художникомъ въ руку Царю Константину; то можетъ быть, онъ перенесъ эту подробность на равноапостольнаго царя отъ архіепископа Максиміана, который на той же равеннской мозанкѣ изображенъ съ крестомъ, но съ четвероконечныма; крестъ осмиконечный многими стольтіями позднье четвероконечнаго; и если уже г. Сорокинъ хотыть держаться историческихъ оснований, то непремѣнно долженъ бы дать своему Константину кресть именно четвероконечный; потому что иной формы креста въ эпоху этого императора не знали. А если бы художникъ не присоединилъ къ этимъ двумъ церковнымъ лицамъ мученицы Глафиры, то всего согласние было бы, на основании русскихъ иконописныхъ подлинниковъ, между ними помѣстить водруженный крестъ Господняго распятія, обрѣтенный Царицею Еленою. Это быль бы переводъ, хотя и позднѣйшій, но согласный съ преданьями не только русскими, но и Византійскими Х в.

Въ заключение предлагаю тексты изъ русскихъ иконописныхъ подлинниковъ (подъ 21 Мая) по разнымъ редакціямъ, въ сличение съ нѣкоторыми изображеніями въ русской иконописи отъ XVI—XVIII стол.

1. «Царь и царица» оба держатъ честный крестъ Спасовъ правыма рукама. Царь всёмъ подобіемъ аки Лука Евангелистъ, риза празелень съ лазорью, исподъ багоръ и баканъ, въ лёвой рукё ширинка. На Царицё риза лазорь, исподъ киноварь; оба въ царскихъ вёнцахъ». (По моей рукоп., краткой).

2. «Держатъ крестъ. На Царѣ риза празелень, исподъ багоръ красенъ, въ руцѣ ширинка, у матери его риза лазорь, исподъ киноварь». (По Филимоновской, краткой).

3. «Царь средній, брада Козмина, кудревать; шапка на главѣ, риза киноварь, исподъ празелень. На Еленѣ вѣнецъ царскій; плать бѣлъ со главы на шію; риза багоръ, исподъ баканъ; въ рукѣ у Елены кресть, а у Константина Царя руцѣ молебны ко кресту». (По Филимоновской, подробной).

4. «Константинъ подобіемъ русъ, брада Козмина, власы кудревать, на главѣ царская корона, порфира на немъ царская, багряная, предобрѣ устроенная, исподъ риза зеленая. Матерь его Елена, лицомъ чиста, мало морщиновата; на главѣ покрывало, концы распущены, и вѣнецъ царскій; риза темнобогряная порфира, исподъ свѣтло-багряная. Константинъ и Елена держатъ крестъ Христовъ». (По подлиннику, исправленному въ началѣ XVIII в.). Итакъ, главнѣйшія особенности въ изображеніи этихъ святыхъ, по нашимъ подлинникамъ слѣдующія:

1) Между ними помѣщается водруженный кресть.

2) Иконописный типъ Царя Константина сближенъ принятыми за общеизвѣстные образцы подобіями Евангелиста Луки и Безсребренника Космы. А по подлинникамъ (подъ 8 октября) Лука русз кудревата, брада аки Флорова» и (подъ 1-мъ Ноября) «Косма образомъ и бородою средній, русз»; варіантъ: «Обое (Косма и Даміанъ) подобіемъ, образомъ и власы, аки Флоръ». Что же касается до общеизвѣстнаго типа мученика Флора, то (подъ 18-мъ Авг.) онъ описывается такъ: «Флоръ подобіемъ русз, власы съ ушей кратки, брада невелика, аки Никиты Мученика». Итакъ, по нашимъ подлинникамъ царь Константинъ единогласно изображается русымз (въ чемъ, какъ замѣчено, представляетъ необъяснимое противорѣчіе національнымъ преданьямъ изображеніе Академика Сорокина).

3) Въ типѣ царицы Елены старческія морщины означены только въ подлинникѣ позднѣйшемъ, исправленномъ. Древность допускала сопостановленіе молодой фигуры Царицы Елены рядомъ съ равноапостольнымъ ея сыномъ.

4) Отличительною подробностью въ костюмѣ Елены, какъ по всѣмъ подлинникамъ, такъ и по изображеніямъ на иконахъ и въ миніатюрахъ означается бѣлый платъ, спускающійся съ головы на шею, или покрывало съ распущенными концами<sup>1</sup>).

Что же касается до костюма вообще обоихъ этихъ святыхъ, то какъ въ подлинникахъ, такъ и въ памятникахъ русской иконописи, онъ изображается съ различными видоизмѣненіями, свидѣтельствующими о подновленіи древняго преданія, и поведшими къ нѣкоторымъ неточностямъ и даже противорѣчіямъ, которыя, какъ видно изъ приведенныхъ текстовъ, вкрались и въ подлинники. То оба эти святые изображаются, по подлинникамъ, въ царскихъ вѣнцахъ; то Царь Константинъ въ шапкѣ, а Царица Елена въ царскомъ вѣнцѣ, то наконецъ почему-то допущено подобозначущее разнорѣчіе между царской короною Константина и царскимъ вѣнцомъ Елены. Въ раннихъ подлинникахъ оба святые — вообще въ ризахъ (конечно, царскихъ), а въ познѣйшемъ—въ порфирахъ. Еще большее противорѣчіе встрѣчаемъ въ колоритѣ одѣяній. Такъ по одному подлиннику на царѣ Константинѣ *риза празеленъ, исподъ багоръ красенъ*, по другому — наоборотъ *риза кино*-

<sup>1)</sup> Смотр. на иконъ въ Троицкой Лавръ, въ ризницъ подъ № 349 (XV — XVII), въ миніатюрахъ хронографа XVII в. въ Импер. Публ. Библ., въ позднъйшихъ печатныхъ святцахъ.

варь, исподъ празелень, наконецъ по исправленному — порфира багряная, исподъ зеленый.

Изъ приведеннаго мною сличенія новыхъ произведеній Академика Сорокина съ русскими иконописными преданіями извлекаются слёдующіе выводы:

1) Этотъ художникъ, для изображенія Царя Константина, очевидно, не справлялся съ иконописными подлинниками; въ противномъ случаѣ онъ изобразиль бы его русыма.

2) Желая держаться историческихъ основъ въ костюмѣ, онъ былъ не послѣдователенъ, давъ въ руки царю Константину осмиконечный кресть, котораго въ времена царя еще не знали.

3) Хотя онъ оказалъ услугу Русской иконописи возведеніемъ костюма равноапостольнаго Царя и его Матери къ древнёйшимъ источникамъ, по равеннскимъ мозаикамъ, но это сдёлано было имъ независимо отъ критики русскихъ источниковъ, которые онъ игнорировалъ; въ противномъ случаѣ онъ, вѣроятно, заимствовалъ бы изъ нихъ отличительную черту костюма царицы Елены—покрывало, спускающееся изъ подъ вѣнца на шею, подробность, встрѣчающуюся и въ памятникахъ древне-христіянскаго искусства.

4) Если наши подлинники должны быть провърены по древнъйшимъ источникамъ и по нимъ исправлены—для практическаго употребленія; то еще болъе для той же цъли невозможно новому художнику ограничиваться только древнъйшими. обще-христіянскими или ранними Византійскими источниками, безъ пособія русскихъ подлинниковъ и памятниковъ Русской иконописи.

5. Академикъ Сорокинъ удовлетворилъ нѣкоторымъ условіямъ иконописи, потому только, что съ точки зрѣнія историческаго живописца, хотѣлъ быть исторически вѣренъ и въ иконахъ, и именно въ костюмахъ изображенныхъ имъ святыхъ. Онъ менѣе погрѣшителенъ, нежели его предшественники Академики, потому только, что пользовался лучшими источниками, нежели эти послѣдніе, безъ разбору копировавшіе для русскихъ иконъ фигуры съ картинъ позднѣйшихъ школъ живописи Итальянской, Французской и даже Голландской. Но какъ и его предшественники, онъ остался равнодушенъ къ собственно русскимъ церковнымъ преданьямъ, какъ въ типѣ царя Константина, такъ и въ излишне сентиментальномъ и тревожномъ выраженіи царицы Елены, дополнивъ это выраженіе вовсе ненужною новизною въ сложеніи ея рукъ и пальцевъ. Вслѣдствіе того, его иконы, отличающіяся отъ общепринятыхъ костюмовъ, хотя и вѣрнымъ исторически, останутся не понятны и чужды всѣмъ, привыкшимъ къ обычнымъ, національнымъ, типамъ этихъ обоихъ святыхъ. Однимъ словомъ, историческая

Digitized by Google

живопись сама по себь, безъ пособій иконописныхъ, для русскаго церковнаго искусства не годится.

Наконецъ 6) не смотря на неоспоримыя достоинства въ воспроизведеніи костюмовъ царскихъ личностей, новый живописецъ явился непогрѣшительнѣе въ изображеніи Св. Софіи, потому что держался обычныхъ, національныхъ преданій, и если бы онъ избѣжалъ вовсе ненужной пестроты, бросающейся въ глаза, особенно въ одѣяніи ангеловъ, то эту икону можно бы было постановить на ряду съ лучшими произведеніями, того же содержанія, дошедшими до насъ отъ школъ древне-русской иконописи.



### СКАЗАНІЕ О СОЗДАНІИ ЦЕРКВИ СВ. СОФІИ.

#### Предисловіе.

Развитіе поэтическаго элемента въ легендахъ состояло въ тёсной связи съ элементомъ художественнымъ вообще. Даже самая проза въ книгахъ чисто-церковнаго содержанія, у народовъ христіянскихъ, съ точки зрѣнія развитія литературныхъ идей, должна быть изучаема въ связи съ исторією христіянскаго искусства и преимущественно храмоваго зодчества и иконописи. Такъ по мъръ сооруженія древнъйшихъ христіянскихъ храмовъ по священному обычаю на мощахъ мучениковъ, подагаемыхъ въ основу храма подъ алтаремъ, приводились въ извѣстность самыя житія тѣхъ мучениковъ и составлялись о нихъ книги подъ именемъ мартирологіевъ. Сооруженіе и украшеніе каждаго древнѣйшаго храма окружено таинственнымъ обаяніемъ чудеснаго и сверхъестественнаго. Сооруженіе древнихъ храмовъ во имя св. Софін, Премудрости Божіей, въ Кіевѣ и Новѣгородѣ говорить о томъ художественно-религіозномъ вліянія, какое Византія своимъ знаменитымъ Софійскимъ храмомъ оказала на новообращенную Русь въ XI вѣкѣ. Даже къ X в. легенда относить это вліяніе на чувство и воображеніе Владиміровыхъ пословъ, которые, изслёдуя на мёстё различныя въроисповъданія, такъ разсказывали, возвратившись домой, о цареградскомъ Софійскомъ храмѣ: «придохомъ же въ Греки, и ведоша ны, идѣже служать Богу своему и не свёмы, на небѣ ли есмы были, ли на земли: нѣсть бо на земли такаго вида, ли красоты такоя, и недоумѣемъ бо сказати; токмо то вѣмы, яко онъдѣ Богъ съ человѣки пребываеть, и есть служба ихъ паче всёхъ странъ. Мы убо не можемъ забыти красоты тоя; всякъ бо человѣкъ, аще укусить сладка, послѣди горести не пріимаетъ, тако и мы не имамы сдѣ быти» 1).

<sup>1)</sup> Полн. собр. рус. лътописей 1, 46.

Въ этой легендѣ во всей наивности высказывается непритворный восторгъ, возбужденный въ вѣрующихъ сердцахъ великолѣпіемъ цареградскаго храма. Чувство эстетическое такъ тѣсно связано тутъ съ религіознымъ умиленіемъ, какъ это можетъ быть въ самую раннюю эпоху христіянскаго просвѣщенія. Не одно подражаніе, но и внутренняя художественно-религіозная потребность была причиною сооруженія на Руси храмовъ во имя Софіи Премудрости. Если отвлеченная высокая идея о божественной Премудрости, которой посвященъ византійскій храмъ не вполнѣ ясна была простодушной Руси XI вѣка, по крайней мѣрѣ безотчетное эстетическое и религіозное чувство удовлетворялось подобіемъ или нодражаніемъ тому высшему храмовому идеалу, который по легендѣ впервые возбудилъ, въ некрещеной еще Руси, высокую мысль о пребываніи самого Бога съ людьми во время молитвы.

Какъ бы то ни было, но надобно полагать, что сказанія о сооруженіи цареградской Софіи уже въ раннее время были внесены въ нашу литературу въ переводахъ съ греческаго, и въ подробномъ, и въ краткихъ извлеченіяхъ въ хронографахъ.

Самое интересное для нашихъ благочестивыхъ предковъ въ этомъ сказаніи<sup>1</sup>) было повѣствованіе о чудесахъ, при которыхъ храмъ былъ созидаемъ. Особенное вниманіе заслуживали три чуда, внесенныя и въ хронографъ: 1) о золотѣ, 2) о трехъ оконцахъ, 3) о именованіи церкви отъ ангела божія. Изъ нихъ второе интересно для исторіи архитектуры алтарныхъ оконъ, а третье свидѣтельствуетъ намъ о томъ, что въ Византіи былъ обычай употреблять въ клятвахъ священное имя Софіи, Премудрости Божіей.

Для исторіи художественныхъ преданій древней Руси особенно важно въ сказаніи о цареградской Софіи свид'єтельство, что въ этомъ храмѣ было 365 придѣловъ т. е. по придѣлу на каждый день въ году и каждый придѣлъ во имя того святаго, котораго память празднуется въ тотъ день. Такимъ образомъ, придѣлы св. Софіи всѣ вмѣстѣ взятые, составляли какъ бы архитектурный и живописный мѣсяцословъ и вполнѣ соотвѣтствовали любимому чтенію, которое древне-русскіе христіяне находили въ прологахъ, расположенныхъ по мѣсяцамъ и по днямъ и содержащихъ въ себѣ житія святыхъ, поученія и назидательныя повѣсти.

Такимъ образомъ, св. Софія, какъ Слово Божіе, т. е. какъ священное и церковное писаніе, обнимала въ своихъ стѣнахъ всю церковную святыню и всѣ христіянскія преданія, приведенныя въ систему мѣсяцослова. Въ по-

<sup>1)</sup> Мы печатаемъ его по списку Синодальной Библіотеки, XVI в., № 792.

слёдствів, когда у насъ въ концё XVI и въ началё XVII вёка, стали появляться иконописныя руководства подъ именемъ подлинниковъ, свидётельство о 365 придёлахъ цереградской Софіи было положено въ основу подлинника, расположеннаго тоже по мёсяцослову.

Оть сказанія о св. Софіи перейдемь къ самому храму.

Церковь св. Софія въ Константинополь, въ теченія тысячельтія составлявшая гордость восточныхъ христіанъ, есть величайшее изъ произведеній византійскаго искусства. Первое основаніе ея прицисывають императору Константину Великому: говорять, что въ двадцатомъ году своего правленія (въ 326 г. до Р. Х.) онъ въ новоизбранной столицѣ своей Имперіи основаль базилику и посвятиль ее Божественной Премудрости-ті ауіа σοφία. Всябдствіе невзебстныхъ причинъ (по однимъ землетрясенія, по другимъ, вслѣдствіе малой величины церкви, несоотвѣтствовавшей болѣе возраставшему народонаселенію Византія), сынъ Константина Великаго, императоръ Констанцій, увеличилъ и частью снова выстроилъ ее и въ 360 году съ большою торжественностью освятиль свою великолѣпную постройку. Но и въ этомъ новомъ видѣ церковь св. Софіи вскорѣ подверглась новымъ бѣдствіямъ; въ 404 году, въ возстанія, происшедшемъ по случаю ссылки патріарха св. Іоанна Златоуста при императорѣ Аркадіѣ, восточная часть церкви сильно потерпѣла отъ пожара, произведеннаго аріанами. Во времена малольтства императора Өеодосія Младшаго она, по видимому, снова горъла, потому что въ 415 году Өеодосій реставрировалъ ее. Въ этомъ видѣ существовала она до губительнаго пожара, происшедшаго въ январѣ 532 года, во время борьбы партій цирка, въ которой погибли тридцать пять тысячъ человѣкъ, сгорѣло полъ-города и вмѣстѣ съ нимъ и Константиномъ основанный храмъ св. Софія.

Это древнѣйшее зданіе, судя по извѣстіямъ писателей, была базилика, имѣвшая продолговатый планъ, крытая деревянною крышею, что и объясняетъ частые пожары, постигавшіе это зданіе. Поэтому, когда тотчасъ послѣ послѣдняго бѣдствія, императоръ Юстиніанъ вознамѣрился въ наискорѣйшій срокъ на мѣстѣ древней базилики создать новый «великолъпинъйшій изъ всъхъ памятниковъ, построенныхъ со временъ сотворенія міра», опъ предложилъ архитекторамъ, чтобы новое зданіе, наивозможнѣйшимъ образомъ было обезопасено отъ огня. Консеквентно проведенная имъ система куполовъ предохранила ихъ произведеніе до нынѣшняго дня отъ пожаровъ, столь еще частыхъ и гибельныхъ и нынѣ въ Константинополѣ. Юстиніанъ былъ человѣкъ, умѣвшій не только задумать великое предie, но и найдти средства для его осуществленія. Еще до построенія

пріятіе, но и найдти средства для его осуществленія. Еще до построенія новой церкви св. Софіи, онъ призваль къ себѣ на службу величайшаго изъ современныхъ архитекторовъ Антемія, уроженца города Траллесъ (въ Малой Азіи); ему-то поручилъ онъ сочинить планъ новой церкви и спустя 40 дней послѣ пожара, 23 февраля, былъ заложенъ первый камень этого зданія.

Что Антемій быль не только геніальный, но и св'ядующій въ математическихъ наукахъ человѣкъ, это доказываетъ необыкновенная смѣдость его постройки. Ему приписывали различныя изобрѣтенія, и византійскіе историки разсказывають разные анекдоты, доказывающие его глубокія, по тогдашнему времени, познанія въ механикъ и физикъ. Не менъе славенъ быль его сотрудникь Исидорь изъ Милета. Замѣчательно, что оба строителя св. Софія были уроженцы Малой Азія, страны, издревле славившейся своими колоссальными постройками. Самъ императоръ принималъ навдѣятельнѣйшее участіе въ сооруженія храма. Начальники провинцій византійской имперіи получили повельніе вездь тщательно отыскивать драгопьнные мраморы, колонны в различнаго рода скульптуру, которая могла быть пригодна для новаго зданія. Тогда были обобраны древніе языческіе храмы Малой Азіи и Греціи и со всѣхъ сторонъ стекались матеріалы, украшавшіе нѣкогда античные портики и термы. Одна римская знатная дама. Марція. послала на плотахъ Юстиніану восемь колоннъ, украшавшихъ храмъ Солнца въ Баальбекѣ, построенный Авреліаномъ. Константинъ, преторъ города Эфеса, въ Малой Азіи, послаль къ нему восемь другихъ колоннъ изъ зеленаго мрамора, съ черными пятнами, которые, вѣроятно, были взяты отъ знаменитаго храма Діаны Эфесской. Доходы обширнаго государства, какими Юстиніанъ могъ произвольно располагать, были обращены на построеніе св. Софіи; сверхъ того наложены были новыя подати для покрытія огромныхъ издержекъ на построеніе. Юстиніанъ, для этой постройки, приказаль расплавить даже свинцовыя трубы городскихъ фонтановъ и замѣнить ихъ глиняными. Съ всѣхъ сторонъ стекались рабочіе; впрочемъ число ихъ позднѣйшіе византійскіе писатели сильно преувеличивають: они говорять, что подъ начальствомъ каждаго архитектора находилось сто мастеровъ каменыциковъ, и каждый изъ послѣднихъ начальствовалъ надъ сотнею рабочихъ. Такимъ образомъ работали на правой сторонѣ церкви пять тысячъ человѣкъ и столько же на лѣвой.

Но и лично принималъ Юстиніанъ самое дѣятельное участіе въ построеніи св. Софіи. Чтобы придать рабочимъ энергію и похвалою или порицаніямъ споспѣшествовать успѣшному ходу работъ, онъ почти ежедневно носѣщалъ постройку: такъ какъ церковь св. Софіи находилась недалеко отъ императорскаго дворца, то Юстиніанъ приказалъ соединить его съ строющеюся церковью посредствомъ галлереи, позволявшей ему, во всякое, хотя бы ненастное время, появляться невидимо отъ народа, на постройкѣ и наблюдать за производствомъ работъ. Взирая на построеніе церкви св. Софіи, какъ на дѣло предпринятое бреннымъ человѣкомъ для прославленія Всемогущаго, онъ, исполненный смиренія, являлся на постройкахъ въ худой и простой льняной туникѣ съ покрытою главою и съ посохомъ въ рукахъ. Лично награждалъ онъ самыхъ ревностныхъ. Позднѣйшія легенды приписываютъ ему даже часть славы въ сооруженіи этой церкви: разсказывали, будто ангелъ, низлетавшій съ неба, открылъ ему многія изъ архитектурныхъ формъ, употребленныхъ при построеніи храма, будто во время сна нисходило на него рѣшеніе проблемъ, тщетно искомыхъ строителями.

Юстиніанъ лично, съ большою торжественностію, положилъ первый камень, и патріархъ константинопольскій возсылалъ къ небу молитвы, дабы Господь излилъ свое благословеніе на этотъ огромный трудъ. Зданіе заложено было необыкновенно прочно. Стѣны его были возведены изъ кирпича, а массивныя столбы, на которыхъ долженъ былъ покоиться гигантскій куполъ, изъ огромныхъ известковыхъ блоковъ. Когда слѣдовало приступить къ построенію купола, Юстиніанъ послалъ на Родосъ троихъ изъ преданныхъ ему лицъ—Троила, Василія и Колоквинта для наблюденія надъ изготовленіемъ кирпичей, назначенныхъ для купола.

Внутреннее изукрашение церкви св. Софіи отличалось необыкновеннымъ великолѣпіемъ: стѣны ея были покрыты драгоцѣнными мраморами, живописью и мозанкою на золотомъ полѣ; капители и карнизы вызолочены; куполъ горѣлъ въ золотѣ. Священные сосуды, канделябры, числомъ болѣе шести тысячъ, и кресты были большею частію всѣ изъ массивнаго золота; двадцать-четыре большія евангелія блистали драгоцьнными украшеніями; не меньшимъ же богатствомъ матеріала отличались трапеза, амвонъ, весьма обширный и съдалища для духовенства. Благодаря неутомимой энергіи Юстиніана, по истеченія 5 лёть, 11 месяцевь и 10 дней со времени большаго пожара великолѣпное зданіе, со всѣмъ внутреннимъ своимъ убранствомъ, было приведено къ окончанію. Торжественное освященіе св. Софіи послѣдовало 26 Декабря 537 года: императоръ, на колесницѣ, запряженной четырьмя конями, отправился сперва на впподромъ, гдѣ были убиты 1000 быковъ, 10,000 овецъ, 600 оленей, 1000 свиней, 10,000 куръ и 10,000 цыплять; и все это вытсть съ 30,000 мтръ хлъба было роздано народу. Потомъ, въ сопровождении патріарха, Юстиніанъ направилъ стопы свои къ храму св. Софін, Когда двери отверзнись, онъ взошель на амвонъ и, исполненный удивленія къ собственному произведенію, воскликнулъ: Слава Всемогущему, который счелъ меня достойнымъ совершить это великое д'ело! Я поб'ядилъ тебя, Соломонъ!<sup>1</sup>) (νενίχηχα σε, Ζαλομῶν). Церковь была освящена и посл'я церемоніи освященія одинъ изъ военачальниковъ разсыпаль по полу три центнера золота, которые подобраны были народомъ. Молитвы, общественныя торжества и раздача денегъ продолжались дву недули.

Но Юстиніанъ, желавшій предупредить возможность разрушенія церкви св. Софіи посредствомъ огня, введеніемъ новой архитектурной формы въ новыхъ размѣрахъ, не предчувствовалъ, что другое бѣдствіе, столь частое въ южной Европѣ, еще при его жизни будетъ весьма гибельнымъ для всликолѣпнаго его созданія. Двадцать два года послѣ освященія церкви, вслѣдствіе сильнаго и продолжительнаго землетрясенія, восточная частъ купола рушилась и въ паденіи своемъ раздробила трапезу съ балдахиномъ и амвонъ. Юстиніанъ тотчасъ приступилъ къ реставраціи церкви: нѣкоторыя части зданія были укрѣплены, куполъ поднятъ на 25 ф. выше, возобновлено внутреннее великолѣпіе храма и пять лѣтъ спустя послѣ этого несчастнаго событія церковь св. Софіи была снова освящена 24 Декабря 563 года.

Съ тѣхъ поръ, несмотря на частыя землетрясенія и другія бѣдствія, постигавшия Константинополь, церковь св. Софіи мало изм'єняла свой видъ. данный ей въ послѣдній разъ императоромъ Юстиніаномъ, хоть она и подвергалась разнымъ реставраціямъ въ IX, X и XIV столетіяхъ. Большей части своего внутренняго великолъпнаго убранства лишилась она въ 1204 году, всябдствіе грабежа при взятіи Константинополя латинскими крестоносцами. Но величайшее бъдствіе постигло церковь св. Софіи въ 1453 году: 29 мая Турки окончательно овладѣли столицею византійской имперіи. Магометь II (такъ разсказываетъ историкъ Оттоманской имперіи Гаммеръ) въ полдень получивъ извёстіе, что весь городъ находится во власти побёдителей, въ сопровождени визирей и гварди въбхалъ въ Константинополь и направился прямо къ церкви св. Софіи. Онъ сошелъ съ лошади и пѣшкомъ вступиль въ церковь. Съ удивленіемъ взираль онь на ея великольпныя колонны и чёмъ выше къ куполу подымались его взоры, тёмъ болёе росло его удивление. Потомъ онъ повелѣлъ одному изъ муеззиновъ призвать правовърныхъ къ молитвъ в самъ совершилъ ее близь святой трапезы. Этимъ поступкомъ церковь св. Софіи была осквернена для христіанъ и освящена для послёдователей Магомета и съ той поры раздается въ ней монотонный призывъ муеззина: Аллахъ иншъ Аллахъ!

<sup>1)</sup> Т. е. какъ строителя знаменитаго Іерусалимскаго храма.

Это трагическое событіе было историками въ послёдствіи украшено разными прибавленіями. Они разсказывали, что Магометь въ церковь св. Софіи въёхаль верхомъ на конт и даже съ лошадью вскочиль на трапезу. Гораздо трогательнёе слёдующая легенда: когда Магометь въёхаль въ св. Софію, то искавшіе здёсь убъжище христіане молились и священникъ окруженный дьяконами и другими священно-служителями, служиль обёдню. Толпа, пораженная ужасомъ, съ шумомъ разбѣжалась во вст стороны: священникъ покинулъ алтарь и бѣжалъ изъ церкви въ дверь, находившуюся въ одной изъ галлерей. Но едва вышелъ служитель Божій, какъ дверь вдругъ скрылась подъ каменною стѣною. Когда христіане снова овладѣютъ Константинополемъ, говоритъ легенда, то эта дверь сама собою отворится и священникъ выйдетъ изъ нея и окончитъ литургію.

Впрочемъ Турки сдёлали мало измёненій въ церкви св. Софіи и эти измѣненія касаются преимущественно ся внѣшности, которыя пристройкою минарстовъ, упичтоженіемъ или передѣлкою разныхъ побочныхъ зданій и прибавленіемъ неуклюжихъ и безобразно-массивныхъ контрфорсовъ получила совершенно иной видъ, который не находится ни въ какомъ отношеніи съ красотою внутренности этого зданія. Во внутренности были совершенно удалены бема, солея в амвонъ со всѣми ихъ богатыми украшеніями; мозанки забѣлены и на мѣстѣ ихъ написаны изрѣченія изъ корана. Магометанскій культь потребоваль только устройства ниши, именуемой мирабь, въ которой сохраняется коранъ, минбара (казедры), макриля (не высокой террасы) и особой ложи для султана. Въ общирныхъ пространствахъ св. Софіи не трудно было найдти мѣсто для этихъ потребностей мусульманской мечети. Само собою разумѣется, что церковь св. Софія лишилась всѣхъ своихъ сокровищъ и украшений: огромныя ковры покрываютъ ея прекрасный мраморный поль и даже кусочки отпадающихъ мозаикъ продаются мусульманами любопытнымъ европейскимъ путешественникамъ.

Неудивительно, если этотъ храмъ, столь важный для византійской исторіи, (потому что въ немъ происходили главнѣйшіе акты государственной жизни византійской имперіи, какъ напр. коронованіе, бракосочетаніе и другія торжества императоровъ) со времени основанія своего обратилъ на себя вниманіе различныхъ писателей, изъ которыхъ многіе передали намъ весьма любопытныя подробности объ исторіи его построенія, а другіе описали его въ малѣйшихъ подробностяхъ. Между византійскими писателями преимущественно трое, какъ современники построенія св. Софіи при Юстиніанѣ, заслуживаютъ довѣрія: это—Прокопій, Павелъ Силентіарій и Агатіасъ (Agathias). Прокопій, посвятившій постройкамъ Юстиніана цѣлое сочиненіе, въ которомъ по обычной лести того времени онъ приписываетъ этому императору множество зданій, построенныхъ только въ его время, а не имъ самимъ, въ описаніи св. Софіи кратокъ и кромѣ того тяжелъ и напыщенъ. Вѣроятно это древнѣйшее ея описаніе, изданное до 558 года, было уже извѣстно второму описателю этого храма, Павлу Силентіарію, одному изъ важнѣйшихъ сановниковъ при дворѣ, знаменитому и родомъ и богатствомъ своимъ, который въ то же время былъ одинъ изъ ученѣйшихъ и образованнѣйшихъ людей, занимался древнею греческою литературою и самъ въ стихахъ подражалъ древнимъ писателямъ. Онъ оставилъ намъ стихотворное описаніе св. Софіи и амвона, въ ней находившагося, читанное имъ въ присутствіи самаго Юстиніана и его двора въ императорскомъ дворцѣ. Цѣль этого стихотворенія есть прославленіе какъ самаго зданія, такъ и его строителя и вмѣстѣ реставратора. Въ этой поэмѣ есть много интересныхъ подробностей, преимущественно о внутреннемъ изукрашеніи церкви, теперь уже не существующемъ.

Историкъ Агатіасъ сообщаетъ только нёкоторыя свёдёнія о реставраціи купола, произведенной Юстиніаномъ и объ удивительныхъ познаніяхъ архитектора Антемія. Позднёйшіе византійскіе писатели, и именно анонимъ, изданный Бандури, сообщаетъ о событіяхъ, происшедшихъ до ихъ времени, столько важныхъ свёдёній, что фантастическимъ разсказамъ ихъ въ тёхъ случаяхъ, гдё они разнствуютъ съ разсказами вышеназванныхъ писателей, никакъ не слёдуетъ довёрять.

Весьма любопытное онисаніе св. Софіи въ послёднія времена Византійской имперіи находится въ дневникѣ путешествія Исландца Рюи Гонзалеса де Клавихо, посланнаго Генрихомъ III, королемъ Кастиліи и Леона съ посольствомъ къ Тамерлану. Клавихо былъ въ Константинополѣ въ 1403 году. О состояніи церкви св. Софіи во времена турецкаго владычества говорятъ два путешественника – Гилліусъ и Грело, видѣвшіе ее въ XVII в. Одно изъ важнѣйшихъ вспомогательныхъ пособій для изученія исторіи этой церкви есть отдѣлъ, посвященный ей въ описаніи Константинополя, изданномъ въ 1680 необыкновенно ученымъ и трудолюбивымъ французскимъ писателемъ Дюканжемъ. Этотъ ученый, обладавшій огромною начитанностію въ византійской литературѣ, которую въ настоящее время едва ли гдѣ бы то ни было встрѣтишь въ ученомъ мірѣ, собралъ въ третьей книгѣ Описанія Константинополя изъ византійскихъ писателей всѣ мѣста, относящіяся къ этому храму и подвергъ ихъ критической оцѣнкѣ.

Въ новѣйшее время церковь св. Софіи много пострадала отъ небрежнаго надсмотра лицъ, которымъ былъ порученъ этотъ храмъ. Софты до того мало заботились о сохранности драгоцѣннѣйшаго памятника византійскаго искусства, что даже неопытные предвидѣли быстрое его разрушеніе, если не будуть предприняты сильныя мѣры для энергической реставраціи. Всябдствіе повеленія султана Абдуль-Медшида эта реставрація поручена была въ 1847 году итальянскому архитектору Фоссати, который исполнить возложенное на пего поручение, съ большить знаниемъ дела. Вместе съ тёмъ реставрація церкви св. Софіи представляла весьма удобный случай для всесторонняго изученія этого памятника и этимъ-то случаемъ рѣшился воспользоваться нынёшній прусскій король, просвёщенный любитель древнехристіанскаго искусства. По его повельнію это изследованіе было поручено архитектору В. Зальценбергу: помосты, наполнявшие и окружавшие все зданіе, дозволяли ему изслёдовать его во всёхъ частяхъ наиточнёйшимъ образомъ и такъ какъ въ это же самое время перестраивались въ Константинополь двь другія византійскія церкви, превращенныя въ мечети, то Зальценбергъ воспользовался этемъ счастливымъ обстоятельствомъ для изученія в другихъ нынѣ еще существующихъ остатковъ древне-христіанской архилектуры въ бывшей столицѣ Восточной имперіи. Результать его изслёдованія появился въ свёть въ великолёпномъ изданіи, вышедшемъ подъ заглавіемъ: Altchristische Baudenkmale von Constantinopel vom V bis XII Jahrhundert. Von W. Salzenherg. Berlin 1854 in. fol. Впервые въ текстѣ этого изданія, кромѣ историческихъ свѣдѣній, мы встрѣчаемъ сдѣланное отличнымъ и ученымъ спеціалистомъ подробное описаніе св. Софіи и художественную характеристику этого зданія. Весьма любопытное приложеніе къ тексту составляеть переводъ на нѣмецкій языкъ стихотворнаго произведенія Павла Силептіарія, которое даеть намъ полное понятіе о богатомъ внутреннемъ изукрашения этого храма. Въ великолѣпномъ атласѣ этого изданія, состоящемъ изъ 39 рисунковъ, превосходно или гравированныхъ или литохромированныхъ, рисунки VI-XXXII посвящены церкви св. Софія: всѣ архитектурные чертежи сдѣланы по точнымъ измѣреніямъ и изображають это зданіе какъ въ планѣ, такъ во всѣхъ разрѣзахъ и деталяхъ. Впервые получаемъ мы въ нихъ самое полное и достовѣрное представление объ архитектурной композиции этого здания и отчасти и о системѣ его изукрашенія. Въ особенности драгоцѣнны весьма точные снимки съ мозаичныхъ картинъ, нынѣ, послѣ реставраціи ихъ, вслѣдствіе мусульманскихъ законовъ, снова скрытыхъ отъ любопытныхъ взоровъ христіанъ. Впрочемъ должно замѣтить, что многія изъ важнѣйшихъ картинъ, во время прибытія Зальценберга въ Константинополь, были реставраторами уже снова забѣлены, такъ что ему не удалось ихъ издать въ своемъ сочинении. Типт. не менбе намъ положительно извбстно, что всб мозанки св. Софін во вримена реставрація, произведенной г. Фоссати, были фотографированы в сованы другими художниками и нынѣ гравируются въ Дариштадть,

что можно надѣяться на скорое изданіе этихъ важнѣйшихъ матеріаловъ для исторіи византійской живописи.

Самъ реставраторъ церкви св. Софін архитекторъ Фоссати издаль въ 1852 г. прекрасный альбомъ подъ заглавіемъ: Aya Sophia Constantinople, as recently restored by order of H. M. the Sultan Abdul Medjid. From the original drawings by Chevalier Gaspard Fossati, litographed by Lovis Haghe. London. Это есть собраніе живописныхъ видовъ внёшности и внутренности св. Софін, дающее весьма живую идею о живописномъ впечатлёнія, производниомъ этимъ храмомъ и въ этомъ отношеніи оно составляетъ пріятное дополненіе къ серьезному труду Зальценберга. Самобытнаго же научнаго достоинства оно не имѣетъ.



Скаданіе й созаній великіа бжиа цркви стыл содча. й есть в костантине градч. й содда. блговчрный црь. йоустіанъ. в л'в "б. н І. ста на црьство й бы все цртва б. .лчв. лд.

Есть създаніє в костантних градх, стыа бжіа великіа цёкви, зовемыа стый софей. правее возвнже ю великий цра костантних похлочпо подобно 1) стго агафоника »), и скочавъ постави. и иные многіе цркви, до лата фейдоста велика. Ба вторый съборъ в костанитина града. в ла. б. С. П. взоустибше во ареане. попалиша покро стыла союча нектарен" патрларуз. счдаше во стъй йриніи втасей, 8) ют създа костантинъ цра. Миноустат деа лата стояще непокровенна; Цре же слейдости повела роумияно магистроу да покрыёть ю мраморо; по лб. матё фейдоста цря. й по костянтние цён за .с. лата. й по избіеній на подрямій. "а. й. ў. ч) мочт. Н вдшуноч БЪ В ОЎ. БЛГОЧТВОМОУ ЦАЮ. ГОУСТІА́НОУ СОЗДАТИ ЦА́КВЗ СТЫА, ТАКОВАТ НА бы соделанна W адама; Цръ же йоустванъ напя стратиго свой, и началнико й соудіама. На всё страна. дани събирати по оуроко, 🛈 всакіа страны. всточный, й западный, й полоуднаный, и полоуношный. Стербеше дани послаша къ црвн. 🗹 вса พетрб. พ, въ данин, бгатетво велие. ико въ злата. х кентарен. а сребра. "Б. кентарен. А ёдина <sup>5</sup>) има рк. литра. Повеле цра испытати бендоу. да како Шкращоуть цркбных стопы. И постолпіа настолпіаже<sup>6</sup>). й преграды дверный, й аспиды й мраморы, й прочаа<sup>=7</sup>) достоитъ цкен и вся повеленная W Цря Шеретбша, W ветха идолска црквен. И W кетха бань и домб. и се нъкаа жена имене марскта.») да дары .й. стбиз в Зелены досточидны, О рима създанны О аверкіана цря. й писца гоустіана й лоута". й ноутара, привезбша стояпы к цркви йныхъ же стояпо .й. чюдны привезе зелены W ефеса. койстайти страти, и здъланы вса равны ») й в мероу. прочаат столпы швы W кизика. Швы W троады. й иныат W острова шкроужна. Цён й кнэн прислаша. такот й проча оргодіа же подобна цркви, и проа бещи вся си събраща, въ 3. л. Въ . к. л. Очетка-19

нова цртва. прёнарённоую црква Ш великаго цра костантина зданноую Ш основы разори. И вещи <sup>10</sup>) еа прю положи, и и <sup>11</sup>) потребы имааше А. зане многоу и вещиленому беща оустройти емоу, израднее, натат искоуповати домы бли тоу соущая; Коупленте. прывов. Пербое оубо вдовица накаа имене, айна. дома еа исцынена ба. на. сп. литра злата. и посылаше к ней цра велможи своа, мола ш домоу еа. и ничтот вспавахв. но и са цра ше моли ю. Ш цана домв еа, шна гла ко црю. не хощоу цаны приати на домоу своема. но и хощеши здати црква байти да погребенна боудоу бли домоу мое, да имама и а мдоу ба диа соудны. и шеаща цра ей погресті ю тоу и по совершенти цркви поминать ю. есть же масто домоу еа. сосоудохранителница вса.

Коупленіе. В. С. Накто, астерін каженика, й тоуто" вааше до его. й скорбащоу астерію зало. не хоташе продати домоу своего. цра вааше прана не хоташе пресобнати никого. й скорбаше цра печалоуа с домоу что сатворити, страти́тже магистра црва иманіа хранитела. Свация црви оустройти се накоею кознаю. Астеріи" любим сы подроумію. Ко́нномоу оуристанію w суца, магистра затворі и, астеріа в темници. Быста дйа оуристанію w суца, магистра затворі и, астеріа в темници. Быста дйа оуристанію коннаго. на астеріи каженника звати в темницы гла, йзбёте ма да кижоу оўристаніе койное. й створю волю црвоу, й избедоша астеріа йс темници на масто садалищоу. Илаже покланахоуса црби. й тв створи проданіе домоу своёмоу, на .хи. литра злата, еста же масто домоу ёго си́ктара веса, й масто а́мбоное до сради цркви. й ва со́хтаре клада" стый еже еста ёраа. й написавши тоу, ка ёстероу 19), й вса соунклито. пре" йскоушеніа кона. оустав же ба ветхій. внегда йсхожаше цра на садалище, а́віе течахоу сноузній коній. ймиже тогда празновахоу на проповаданіе кажника й до сё дйій, тихо йсходата сноузніи колесници кона.

Κουπλεμία. τρώα. Δεςμαα<sup>=</sup> ετράμα πείμεκαλ. μο ετόλπα ετγο δαεύλ δώ πε μάχτο. Ξεμιξήτα. χμτρα μλκα. μ<sup>=</sup> χοτα<sup>=</sup> προμα<sup>2</sup> μο εδού. προίμ ού μμα <sup>18</sup>) τοκμο μάμω μα μομού εδοεμα. μο μα <sup>14</sup>) δώβαιδμμέ<sup>#</sup> κομμέ ουρμεταμιτέ<sup>#</sup> πουτέ δουχε<sup>#</sup> μ ποκλαμαέ<sup>#</sup> δούχο ŵ τετωρέχ εμούςμωχ ά<sup>\*</sup>μοκα <sup>15</sup>). Щύδμ πε ποδελάξωου μα εμά δώττμ εεμού, μ δα μμα μαετοάμαγο ουρμεταμία κοιμαγο εματμ έμου γρεμά πρέγραμω. μ<sup>\*</sup> ποκλοματικά βαρου εγομεταμία κοιμαγο εμάτμ έμου ερεμά πρέγραμω. μ<sup>\*</sup> ποκλοματικά βαρου είδια και πρε<sup>=</sup> δοίχοπεμία μ<sup>16</sup>) μα κολεεμμω. εε δώ μο μύα δύγουται βλκω χα δα μώεγο. μ ροπάμαμουν εγό ττιου στουμ, τα στο πρόγκα μ πράτο δαιτατικά. Το μάτα μουν εγό ττιου διαδιάτα κοι μόμα δια μόλα και ματικά το μάτο. μο στο και τάκο ποκομαξι δώδα κοι μέρα<sup>3</sup> καπμικα. Κι μάβου βελου μετικαι μου ώτερόλεμου, μ<sup>=</sup> κμα<sup>\*</sup> πρεμεπομμαμέ<sup>\*</sup>. μ΄ καπμιεμία μό εγό.

Коупленіе. . А. Лавала страна шелше до столпа стго васил басие

до харито́на кажника. тезойменитна, гоусіи продайще, и≡ продаше до свой съ блгодареніе. на .л. литръ зла́та. ѝ написаша домъ его̀.

Коупленів. патов. Долнана часть цёкьен .д. притворы. й бана, окртъ иха, тоу біаше до дамианова 17) патрикіа селевкійскаго. й продана бы до его на ...... деся литра злата, й прийма ценоу его са многои радостии да Цякен. Шлтараже. И долнай страны<sup>18</sup>) Иснова тоу, Иколо Иснование<sup>19</sup>) великаго ветха. W комарз" и до гнесзна притвора, и написаща до его. Прет Шснованиа цёквнаго йноу цеква малоу сътвори прехрасноу кроуглоу злато покровенноу во има стаго ішанна кряла. нарицаше 20) крщение, ю= постави бли» вижшилго ») часовника нарицаёмое крщеніе, ійко пребывавати емоу<sup>29</sup>) з бойры свойми многа<sup>в</sup>ды. И Шбѣдати тоу цр́би. И **Шбложенти** стый софей. Цре же гоустана размерива место. и шерете во шенове вечный камена, W обтара да" и до долный страны. 'G създаній; Наченже цёл зданіе цркбное 28) шеновы творити. й призва евтихіа патріа́рха. с съборо свой. И вси быша в риза, и сътвори патріархъ млтвоу на шенованіє цркви, по скойчаній млтвы цре гоўстіана, пріа дела свойма роукама й конець 24) скуделію. й йзвасть возра на на (Bic) йбо бліодари ба гля, призри ги на храмъ сей. И сътвори в нё Швителище себе и очсабши в нё матвоу раба свой, и вложи во шенование правае вса. à наро 25) стоахоу окрта и по цри начаша кси делатели делат тогда и восхода сазда W полаты до сты сою ва. ако преходити емоу часто и неви моу быти ни ш когот. башет хитры мастерб. р. имейщи наймитб .р. ико быста всех ..а. БАШЕ ЖЕ ПРАВЫЙ ЗИЖИТЕ МИХАЙЛО. 96) ВТОРЫИ ИГНАТЕЙ, И БЫ НОСАЩИХ КАмень "а. начаша" делати въстбноую страноу "е. моу". а западноую е. моут. полоуденночю страноч 27) . е. моут. За немногы тщание дело творахоу. Англа же гна во сне показа цёвн какова воудеть цёква. в котлех же варахоу измена с водою. И метахоу полоунощноую страноу "Е. МОУ" ИЗВЕСТЬ И СКУДЕЛЬ В ВОДЫ МЕСТО, ПЕ ИЗВЕСТЬ ТА КЛЕЕВАТА. И W древа глема вербие, очсекахоч вметающе е в котлы. И варахоч съ ажене и творахоуть корыта, на .д. оу глы. имоуща по .й. лако, в широтоу. а в долготоу .й лакота. Ба шенование станы 28) .й. лако в толетотоу, а в долготоу стены . j. саженъ, ипрочъ илтара. й притворовъ, 39) à с четырма притворы . Га. премиренте, а широта тако". и бъ видъти тота аки железо дръжаща, й воздеша 80) стены на иснование .б. локти, издаано 81) бы злата. тйе, нектарей. Сет въдаше здае й писаше магистръ. Црва имъніа Хранитела сребреникы" приношахоу Юполаты. И полагахоу в кошници. 89) и" кто вознесаще 33) каме на стеноу. й w динаго камене примахоу по сребреникоу. Црь же не велаше на единаго ихъ пришкидъти, и се тако= БЫВАШЕ ЕДИНАТ W НОСАЩНХТ ПОХОУЛИ ЦРА. И ВОЗДОХНОУ И НЕГОВОЛ. В АВТЕ 19\*

пада на земли и скроушися в оумре, стенамже пребовышайщимся и белика столпо рымска ставши земена, и мраморныма. И всема столпома во цёкви: очже по верха. й по комары, ») столпа. й. кроме зада. А дверей БО по всей цёкви "тус. имениты цёквей. Цёл же подвизасл W сёца ка ббу. в поладыть бо не спаше но много тщанте й прилежанте имайше о сватей цёкви. ако приходити емоу многажды и видети секоущай камена, и древоденые И ВСЛ ДЕЛАНЩАА СТРОЙТЕЛЕ. И ВА Я. Г. И СА ЗРЛ ЦЕЛ МНОГОТЩАНІЕМА. 80) ВСЛ имети повелеваще, те субо и шпроча моль дааще 86) има: в коютдо во нлю ёдиной, или два= по зланикоу, или воле даваше й. Шклачашежеса цёд й са в тонкоу и валоу поневоу. И очерой темена имааше на глеа своей, и в роуце своей иметаше жезла. Возёнже комары васточный и за-Падный й северные й нжный. й ста покры шко повалный 87) комарами, взэвнже стъноу 88) . Е. сажена. й не бъ сребреникъ принести б полаты. Въ ана соуботный ва, ча г. повеле страти делателе все, и унтреце, ити ко цёю на Шбъ, сшёже претрённый йгнатей. Правы зижитела на стень, Шстави спа своего ісаїа. . Ег. Лат соуща стрещи зижительный съсоуды, йдаже зижаще на деснъй странъ.

Чюдо перьвое и лелении гня ангаа. Седащоу итрокоу на стенч, ави емоу Штрока кажника во свътлоу Щетоу Шатана, красена взорб. юко W ЦРВЫ ПОЛАТЫ ПОУЩЕНЗ. Й ГЛА КАЖИНКЗ. I САЙ СНОУ ИГНАЗЕВОУ, ЧТО РА НЕ скончають дела бжіл зняющий. Но ставлаши дело Сидоша Сбедать ко цён, й гла ёмоу штрокъ шко господіе мой скоро прійдоў, й гла кажника. ни. но ше риї има. тщо бо ко исполнению дала. Штрокоут глющоу протных шко не имами иставити сисоў. Да не погибне что ш ня, и ре емоу кажни". Иди скоро и риї имъ, да прійдоў скорье. И а° тако кленоутисл. тако ми стыл софеа, еже есть слово бжие, ние зижемый цркви и не שאמטי שנאמטי. אטאאניאי בטשבאלידאשא כלאס, שאל הט חטביאלאט אא צ חויבעיвати й хранити Ш славы бжіл. Стаже слышавъ штрокъ. Иде ко Шцоу своёмоч, и к прочи делателе, 89) иставива точ англа гия хранаща зданиа, й повада Шцоу своёмоу. И всё прочи, й къста Шцай веде и ко цбю оустіаноу. Й слышава се ціє ѿ отрока й сазва вся книжницы, 40) й ШТРОКЫ СВОД. И ПОКАЗА ЕМОУ ВСА ПО ЕДИНОМОУ ГЛА, ЕГДА ЕСТА АЙ СЕ ИАЙ НЕ. й ре штрб. ни единже есть С сй кажниковъ подобенъ есть шномоч кажникоу, ыко бъ в бала риза. и w обличента его ыко wгию исходити. й разоума цре шко англа бжёй ба, й прослави ба. й радоваше радостою нейзреченной шко блгойзволи бъ на дело его. И паче шко суведа црквное אמאפיינאונ, כד כדילא כסיס לא כאלום האדונ. חסאבי בט אב אאל האבול אמאבי אאיני אייני א цёкви. й троу ба емоу й печаль и цёковны нареченій. Цёл ба ч) гоустіани в себе помлісли, 49) ійко к томоу не возвратити штрока на зданіе, ыко да храни цёква ангаз гна и до скончаніа всего мира по клатва его Еже сътвори.

Чюдо .Б. и недоставшё длать. Быста" на десней странь, идъ инъ чтна икона великаго ба и спа пшего іс ха, сутверди постигши зижоущи, на горней части стены и поставлаши има веруанай столпы. И нанши здати комары й покрыбши около. И бы цра прискорбена за шекочаение Зла́та. Зане 40) имети съ връшента зданти. быста= въ соубоны" дна. стоящоу цёю горь на зданной стень, 44) й хотащи возвигноути верха. Ва. Д. ча днён лей цён моу" кажника в бела риза, и гла смоу что скорбиши влко. и гла етоу цра. Еко нейманта събръшента здантю. 45) й ре кажникъ забутра скоро повели прийти ко мих велможа свой. И да ти злата елико хощеши. зайраже прише кажника ре цею, до комсу 40) повелиши восприати злато. Цел посла к' нима магистра, и василій да стройтеля, 47) й фейдоста патрикій, тезойменитиа пъковника, и с ними прочи слоуга и са к, м'ск' и icaia 48) поймъ кажникъ. เมี่นุ่ย เมื่ златъ вратъ и пришел'ши имъ на мъсто триоулте, ивний полаты новы зданые. И внидоша с кажникоми в полаты, кажника же швер'зе има полатоу единоу. И бысть полна злата и едка шверзоша двери. И насыпаша кінжо по шелого, 49) й пріим'ше злато й приве-ЗОША КО ЦЁЮ. КАЖНИК'ЖЕ ШСТАСА В ПОЛАТА, ПРИНМАТ ЦЕА ЗЛАТО ИСПЫТА И, и ба элата . pri. 50) і судивиса и pe имъ на коемъ месте ба. Шни= возвестиша ему быв'шее, и ше цра с привечшими злато. на лесто трейоулее и не Шкретоша ни ёдиноа полатыни храмины. Й разоумъ цра ійко англъ бжій БЪ, й се даръ ёго й прослави ба.

Чюдо третье и тре иконца. Сгда= хоташе саврашити стый илтара. й помышлаше цёх, и просвещений иконеца, ивогда субо во единоу комароу просвещенію быти веляше. Вкот и в прочй часте цркви, й да невозможна сътвори, Швогда= двема повелеваще быти. Въ единъ= Юдней бысть ва дна соубоный, ва . Е. Ча Анги. Англа гна менса первое знжителю, ва ШБРА́ЗН ЦРА И ГЛА ЕМОУ. СЪТВОРН ШКО́ЦА ТРН ПРЕСВЕТЛАА, ВЪ ИМА ШЦА И СНА й стго дяа, коупно съ слово, и сти главъ Шиде к полате, правый знжитель не могы бестдовати к немоу зане скоро Юнде 🐼 него, шёже въ полатоу ко цён н ре, ты цён слова не имаши, швогда ре велиши шконце сътворити, Швогда два йна же тріи велиши. во има Шца и сна и стго дха. й ре цра и исходили есма сего бийи ис полаты, мастерит поведа цри овлашее емоу видение інко виде англа во шбрази цра. и ре цра во истипноу, се англа бжін 51) юкот ти заповеда. тако й створи. Леланіе же црковное саделанно бысть. вноуприоудоу й внеоудоу, й столпы й стены железными ключами стажеми соў дроў ко дроугоу й соўть недвижими по всема страна 59) мешаюта йзвесть съ ачмене й скоуделію й з древаны масліемъ

авлахоч. Послаже цёл во шстов цветный, василида стройтеля своего й юешдора впарха и съдълаша тоу керемиды равный в мъроу и равный к долготоу, ВЕЛИКТИ НАЗНАМЕННЫ Й. СТА БГО ПОСРЕД В ЕЛ 58) И НЕПОДВИТСА ПОМОЖЕТ ЕЙ БА оутро за оўтра. И чтоущи количество посылахоу же ко цёкви ко ўклисіа в долготоу и в' ширинсу, Г. лако, и мерило" дста .Б. керемидоу .П. сажена, й създаща теми керемидами й тою йзвестію .д. комары великіа. Егда\* начаша здати верха по к. каремида здати 54) творахоу; Стли W Създаний циковнома, в не 55) матвоу творахоу, и паки полагахоу зижоущей дроугай . В. радоу. И пакы бываше матва и полагахоу чтители на все ві раде мощи стыха такот творахоу й до скончаній цякви. сътвориша йношеский предстоаще. посе сътвориша предобрый, и дивный й простый мрамбры, позлати съставы мраморо й глеы столпо й преклады марный 56) двокровный й трикровный тол'щаже позлащения бъ вко единого полоупраста, покровы" вся вторый й третій с первыми. И сторонные й ШКрта .д. притворы 57) вся позлати покровы мосты≡ прквные оукраси, ра<sup>в</sup>личными многошбразными мраморы. Шкроужный оукраси балыми и великими многоцениными мраморы. Стыйже Флтарь ве й стол'ны вся й преграды, й дворы 58) вся 🛈 сребра чта. соущиа въ интаръ 🔏 тряпезы й. 3. степеней чистителска коупно стласкими, й са многоценными престолми са .д. ми столпы теремеческими. И теремица иже на престоло и иные многте вещи сатвори и сребра чта позлащения в толщоу многоу теремеца же раз-АНЧНЫ ЗНЖЕНТЕМЪ ОУКРАСИ. ВЕРХОУЖЕ ЕГО ПОСТАВИ АБЛОКО ВСЕ ЗЛАТО. ИМОУЩИ мероу ис ксентарій и кри зла. имвщи мероу .5. кентарій. и верхоу его КРТЪ ЗЛАТЪ. ИМОУЩЕ МЕРОУ .О. ЛИТРЪ И ОУКРАСТ И КАМЕНТЕМЪ ДРАГИМЪ.

'СЭ стені траподе. Стоуйже трапезоу прятне сатвори. и чтнейшоу W всего злата й сребра. й каменіа многоценінаго. помыслит таково помаішленіе сатворити. савокоупи всяко вещь земаноую, W златаже й сребра, й каменіа драгоценіна. й бисеріа, медиже й проуда шлова й железа. й W всё вещей земна й вложи в гориило раз'женно. й смате а<sup>50</sup>) й егда смесиша подобно шбое, йзлий трапезоу во шбра<sup>в</sup>. егда йстыде <sup>60</sup>) ссече ю й поставі ю недомысленіноу. й неподобноу коего шбой зрака савершахоута, <sup>61</sup>) немот бо оў чача разоумети йлй разсмотрити доброты еа. занеже швогда злата авлашеса видащи ю, швогда сребрана йлй каменна. Шбогда медана йлй железна, <sup>62</sup>) ногит. на ни же стой стай трапеза. й степени нт еста около. й сатвориже W злата чтна й сребра из дивитиса доброты еа, всё видащи ю, й сатвори вери, троа прежнай W сребра й W злата чта, й йны двери, швы оубо ме даные сакетера, <sup>63</sup>) швыт сишновы <sup>64</sup>. Помыслит цра бе цяковный йспо <sup>65</sup>) сатворити сребрена. й оутолена ба W

ล้กองหาไห, พี่ W 3843404TEUA. ที่ W COORtà BCECOBETHARO, 60) พ384CTO TAKO BO емоч. 67) ыко в посладным дній, прійдоў цётвіа темнал й возмоў гра сей. Цел же шстоупи ш таковаго помышленій васа<sup># 68</sup>) на всяка дна сребреники, и шкретахочть д. се износяще, и вся тщахбу к возношению его. Црква" създанна бат. "С. моу". рек'ше т'мою. пако" прет речен'но быста. Во .51. Mt", И. В МЦЫ. 6 амъвонь. Ям'вон'же W камени сътвори. емоу" има, сар'доникый. в настол'пій места. 69) стол'пници= 70) сатвори вси златы й съ аспины камение. и с х'роустали, и с' самъюной. такот и берухъ ам'бон'ный сътвори зла з бисеро. И с с'вътлыми измарагды. Вер'хоут его сатвори кута зла. имоуща . б. литра имоуще 71) висеры великий, в настол'пиа масто постави златы ??). Оустас Кладаза стго принесено быста из самаріа. Того ради именочется такъ. 78) занет гда ншъ ·ić хъ к самараныни бесадова, и четыре трябы W ерихона принесен'ны быша, 12" есть 60 ώδρα<sup>8</sup> προύδα, 12<sup>8</sup> Αρα πάχου ποια αμίλη. Ιείλα παλομία επάμει εριχόμου. Чтнын кота, иже стой ина в сосоудохранителницы. С есть мара возраста FA HALLEFO IE FA, INKO" HEELETO HEMELEHE הה ש בלא אה אה אס ובא אי גם א й сего ра Шбложи сребро чты й злато, й каментемъ мноценны. То бо Крта и до днеший дне. недочгы различный исцалае, и васы W члка прогонаета. Цра же ноустиана во всако стол'я доле й горе честасных мощи ста вложи, сотворит и съсоуды .Б. празнику златый 24), сшиными многоразличными Шеразы. И паки 🗰 сталти. сщенных рочкомол, и горанцы 78) ком калница, блюдо вся злата, с каментемъ драгбі. й с жемъчюго число, б. ин'дитта <sup>76</sup>) злата с каментемъ драгы. .т. Венеца .ј. да воудё в ктижо правника различій. Сатвориже платы ком'кан'ный. "а. вся златы с жем'чего, й с каменіё многоценны. Ебалін. т. по двема кен'тарима златы. й кадилницы .as. вса златы с каментеча, по единой кентарти и светилника .т. имоуще, вся по .м. антръ грезно, и паникан'яй амбонны и шолтарий (bic) съ двъма жен'скима. "5. й съ притворы". Оустаби" притажение. Тбе. Ю египта". и W кин'дта, 77) и W востока 78), и запада. и ста събра потребоу црён. Таковы<sup>#</sup> празникъ сустави взимати масла дребяного. "а. корча́гъ. вина. . т. корчага. хлабб. .а. постави клирика. .а. единоу W чтитель до посладни певеца. Г. раздальний на .б. нли, даста же клирось школнал каліа по чиноу йха. й павцё храмины постойный ?»). Сотворна й крты великій златы. 🛈 всакого каменій ймоуща ценоу .й. кен'тарей. й светили ава велицы W стекла чтаго, имоуще златый ногы вся, кен'тарій единаго й верхоу постави на на свещи деч велицч. позлащен'ный съ каментемъ драга, в ценоу единаго кен'тарій. сътворнже й йны светнат .й. превеликы, W Сребра чта, и ины же сватная сатворная .с. в высотоу моужеви едн-HOMOY ADCTONTS 80) BO WATAPIN. AM'BON'ME TOKTOOYAOY 81) BCEFO 314TA,

дон'деже 89) взимаше W егип'та. Тбе, кентарій взимаше. Великіи оубо кон'станатина W саворіа ціл перскаго, й W ины многы. Оустави права оубо Цркви, кромt сщины cocoyas 88). " CFAS W Приходащи Toy, но W всакта свер шн стоу ю сою ки. чидо" Шкдер жаше вилаций таковоу и цркка, како" ШЕЛЕЩАШЕСА 84) СВЕТО, БЫСТА ВО ВСА СВЕТЛА Ш ЗЛАТА" И СРЕБРА. И ЖЕМ ЧЮГА. W ВСАКОГО ПРОЧАГО ОУКРА́ШЕНІА. ПОДОБНО<sup>В</sup> НЕ МАЛО ОУДИВЛЕНІЕ ВАШЕ ВИдащи. мраморо различие аки море видомо баше; аки рекоу приотекоущоу .А. БО ЦАКВНЫА, ЧЕТЫРЕ РЕКЫ НАРЕ, ИСХОЛАЩАА ИЗ РАЛ. И ПОЛОЖИ ЗАКОНА ДА кого"до 85) по грахо свой, шлучался стлне на ни". сотворнже н во кртилищи, Школо кладаза й притворъ, леы каменный йзносащи водоч Штъ оуста свой на оумоление 86) простъй лилей. На деснана страна сътвори море ПАДИ ЕДИНОЙ ВО<sup>В</sup>БЫШЕНО ККО ВОСХОДИТИ ВОДА. ЛАСТВИЦОУ<sup>#</sup> ЕДИНОУ ПОСТАВИ на въсхожение чтителе. прамо лицоу приемлющемоу водоу и съдъла .б. а'ба сернь; фрелз и залца телеца, 87) й бранъ .Бг. сътвори. й вода й йсхожаще изъ оустъ й, на оумовение чтителе" место= нарече л'вове, иде= возвиже храминв позлащеноу да хотяще 88) емоу въ цёкви спати в ней. красотоу" в прет рекохо, и превеличество доброты таковый цркви кто йспова. Великия цра Гоустиана сатвори стоую соючи, са всеми сщишми съсоуды ва. миа. се. къ, дна. исшеже ис полачы и прийде въ двери ав гоустій й седа на четверосноусней колесницы. й закла волова. "ã. à в тый дна до треаго ча пришедшоу" емоу ко красны двере. с патріархо «В'ТНХІЕ". И WTOP' ГНУВСА W ПАТРІАРХОВОУ РОУКОУ И ТЕ до ам'вона. Н воздвиже роуце на ноо й ре слава сподоблашемоу ма таковое дало свершити. идол t ти соломонt. Ико не оуготовали еси таковый красоты в домоу ГАН ВА СТАА СТА, 12KOT 233 ОУСТРОЙ. БО ВХОДЕЖЕ ДАСТА ЛИДЕ ЗЛАТА .Г. кен'гарін стратигоу магнетроу ста просыпав'шоу на землю. Заоутра<sup>#</sup> съткори Швер'зение бол'ша правы, заклавъ ж'ртвы до стъ бголвлений. до . Е. Аней пиръ твораше й роужаше й блгодара ба. й та" сконча желанте атла своего, и радоваще в себт до скочаниа свое живота. Блговърный великій цій соустійна, поживе по сазданій стый союти .51 лт до преставленіа свої цба же великій блгородный оустіань, преда тбпра цбкви, да חסלידרא, לאסע" לכידה אמימאס, לאמאסימאהוא כאש. כאטהס באוו, חוא דס מאדאשעיוא вжій гра, нарицати начать. попантіа, рек'ше сустрытеніе. пріать начало празновати, ст есть причтена ко галска празнико. И вжтвенный злаочета ГАТА В ШЕСТЫ АНЕЙ СОТВОРН БГЗ ДАЛА СВОА ВСА, 12KO" ЙСТА ПИСАН'НО, К сед'мынже Ань почій. Пемат в последнага Анін вжіе слово изволи, взыскати и споти погиб'шал, и ваплоща те шбразо по числоу дне, всего мироткореніа празника предасть на своего смотреніа первынт есть дйь коренъ празнико, что воплощение по зачати и стыа дбца мриа. второе роженіе. просвященіе. Г. เม เพิ่มา เม้ญยะแหน่ มีหม มี. преславное въскрите. вне. BO ที่เกองหลี BAIBA เกี่ยน หมีน, BAIKPER C COBON กรติ้มมล์ ที่ Bapobab'แล้ .e. eme HA HÃO BOSHECENTE IZRO B VETBEPTORE NEALANARO ANTH. EL .5. 90) VALMOE BCE мертвы воскрите, велти преймны дна. 91) тогда празнество истинно, съ многою радостию и веселії, хотащи наследіе их же сухо не слыша и шко не видь. ни на срце члиоу не взыде, но оуготова бъ ликащи его w ст тако Беседоуета чтный злаоуста. По ся же при цртвий, того оустиана, изше море и предала свой, за три поприща, ва страны фрактискта, и веси многы и села погоуби и чакы многый потопи. й пакы воверати и воста наро глемы ЗЕЛЕНОСНИЙ ИЕМНОГО 92) ИЕПОДОВНАТ. ВОСХИЩЕНТЕ I ОУБТИСТВО. И ЗА<sup>#</sup>ЖЕНТЕ ВО града сътвор'ши, и найста цра ипатіа на подроумій. многым'же стек'шима люде, напольншю подроумію людей. повель, гочеттана люде свой. В ИНУ ЖЕ ИПАТТА МОУ ОУБТИ ВКО ЦРКТИ БЕНЕЦА НА СА ВОЗЛОЖИ.

Сти стый софъй пругости вжта. Цркви бжта софъй, прятай дба бца. (П) Сирчи бжтвенны дша, нейзгланилго дбаства чтота, смирен'ный мрости истинна; сти. Імъё на главою ха. (т). Олава бо 4) мроста 5) снъ и слово бжіе. сти. Простер'та= нбса превыспра гда (1) Преклон' бо нбса, й сни ва дбоу чтоу. Злико бо й либа дбаство подобатса вци. Ста бо ро сия и слово бжие. Га іс ха любащей бо дбаство, ражаю словеса даталная. рек'ше неразоумный насучають. стя. Стю же возлюби пртча й кртла, кјти гда. (т). Оуставъ дбаства. показавъ жестокое и бъъ житие. сти. Імаже дбаство лице дбне Шгнено. (т) Огна во е бятво, попалаю страсти тланный просвещая" дшоу чтоу; стй. Амата" на оушима торици ""), е и а́нгли имоў (Т). Житисьо чТо съ а́нглы равно Г. торици= соуть покойще стго дха. сти. На главе са венеца цркин. (т) Смирениа во мроста 97) цоткоут стоте. стй. Санът преполсания и чресли (т). Окрач старъйшины ства й стластва 98). стй. В роуцат дражаше скипетра. (т). Цръскин санъ. сти. Иматъ крилъ Шгненъ Шрлн. (т): Высокопариновое ціство 99). й разоў скора ізбласта. Зило бо зрачна ста п'тица, люблщи бо мость. Е гда бо видя лов ца выше возлетаета тако во ливащии дваство. неоўдска очловленін бываюта шловца днавола. стй. В шочнцы- нмата свитскъ написанъ. (Г). В нема сой написаны недовядомый съкровен ные тайны. рек'ше предан'нал писантя видети, непостникия во соуть бжтвенная авиства, ни ан'гло", ни члко". стй. Одвание же света пртла, на нема" сиди. (т) Оного 100) Боудоущаго света покойще авлаета. сти. Оутверженна" сед'мию стопа. (т) Сед'мію дха даровлній. что во йсайна пррчества писа́нно. стй. Ноят има на камени. (т) На се бо ре камени созижоу црква мою, й па́кы ре на камени ма вары оутвер'ди. Софа прмршсть вжий. толкованів стай соворнай й апльстай цркви. Дбаство швра° бжіи, щабы бо родиса гда. дбаство поч'те, елико бо бесплотена. й бе°телесена гда, толико чтота й бе°истланію плоти нашей радоуётся. Дбаство наполияета гориюю твара й масто, и" йстощиша шпашій ан'гли. Слико бо англи выше чака смртны. толико даственичество, жени ших'са чтиае. ійко по шбразоу бжію лапо ны еста жити хви, почести дбство плоти тланіа й кала субагайще <sup>101</sup>), и дивно" нетаан'ноу быти чакоу <sup>103</sup>) бе° тля. чтотою хваї воплощенієма нетаанно щ дбы. Прибедоутся ре црю дбы по ней. сінра дбаствен'ны дша. тама" скор'бите <sup>108</sup>) сама бо ны шбеща гля йда" а воўдоу тоу й слоуга мон боудё.

Софта прярость бжа. токование стан содан. 104) и аплъстен цркви. Щоква еста нео земное, и хра бжин славя во в нен ба аже 105) на нёсн. Вер'ха Е ЦАКОВНЫЙ 108) ГЛАВА ГНА. А ШЛТАРА Е ПРТЛЪ БЖТИ 107). А ТРАПЕЗА ПЕРСИ гия, Андитта 108) есть надра дбый; Антимиса есть илписанный титела на крть, Йли пла им'же закрыша очи емоу бійше. прорцы бе, кто с оударивый та, А ветсем'же, на тамени, Гераевы 199) лежаще плата зла, на нем'же написана приве бжён гав'алга има бжёе, аза есма сый. Литона еста плащаница, ен= шб'ен ішсифъ ха. ли пакы литонъ есть. Егда посла пилатъ мечника по їса зва на соў ще, саё оушева свой са глеы простре по Землю 110). ГАне сюдоу стоупай й прийде на состие, егда прийде к пилатоу ic. Wea полы его бахоу 111) сбипетри. й поклонишаса скипетрi иски, недвижими никимат. то ради бхо с рипидтами ткора. Диско есть й потира Шти гиїн. Й паки потира ї ідзва копейнал. Ам'же да вкоуст вси бжетва. Очна есть ребра гна. Асоудара 118) въ очброуса место иже ве на главе его. I аёръ есть шблакъ нЕный. Иже на сънію праваго зако́на. А л'жица ёсть стай бца, примшій нёный хлт ха бъ чревт; А дора хс. А калница еста, человъство. А ШГНА БЯТВО. А ЮНМИЗ АХЗ СТАНА. А СВАТИЛНИКЗ ПРЕТЧА. или стрегоущее копте су породы. Олтаря= малая шба полы, разлоучента рат прены и грешны. А то'лпцы 118) блтарній соуть колена гня. Дверн ме пый чина, ан'глеский. Амбона есте гора рав'ная. по прокоч, ре бо на гора равне вознести знамение. Знамение стое егалие. Сватила шва полы коўта. Англа сидчеша оў главы. й оу ногоу во гробч гній. Йли пакы, амво" есть, Шваленый камень W грб, Дтаконз" на ам'бонч англя е сидчвы на гробъ й въкрите проповъда. Паникадила соуть въйні й стрегоуще гроба.

Прибожника ё, по пер'вомоу законоу стоа́хоу бо вси вич до саженіа Герчёва, <sup>114</sup>) й йзлазахоу. Главоу<sup>н</sup> цёковноую дряжита хс. а шею, а̀пли. а̀ пазоуси <sup>116</sup>), ёРалисти. а̀ поа́са празницы, а̀ двери шॅлтарю шбра<sup>в</sup> спсова.

#### ПРИЛОЖЕНІЯ.

I. Выписка изъ Хронографа по рукописи первой половины XVI въка, въ листъ; принадл. профессору Ө. И. Буслаеву.

**Γιαθα 137. Θ**έὰ συσμά μρκελ χράνο εία moèrò, neo númnee čmov" mnù й серафіми дибащеса чюдатса. Аще бо йзболита біта жити в рекотворенны. В се всачаски пребываета, й гач бо йнач. і егда помысли таковал ТВОРИТН ЦРА. АГГАО ПОКАЗА ЕМОЙ БГА ВО СНЕ ЗДАНТЕ ЦРКВНОЕ. И ПОЛОЖЕНО ЕЙ ОСНОВАНИЕ ЦЕЛКОВНЫЕ СТЕНЫ ТОЛЕСТОТА .К. ЛАКО. В ВДОЛА СТО САЖЕНЕ ШПРИ́ЧА ПРИТЕОРОВА. З СЧЕТЫРАМИ ПРИТЕОРЫ. РО́. СА́жена. З ПРИДАЛОВА РЕ́К'ШЕ ЦАКВЕН ОУ НЕА. ТЕЕ. КОЛІКО ДНА В ГОДУ. НА ВСАКТ ДНА ЦАКВА. В КОЕГОТО СТГО има. Озкравже на таковое дело дана во всё пртвій на .н. шетровт. х. кентинарей злата. А сребра. "Б. кентинарей. і ёдінъ кентинарь ймата сто й .й. литра. й литра. почторы гривенки й золотникова .ов. в литре. Й толико обео עוֹם-ידעומאווֹל איאל אם דבאסבלל באלדניאסל בילאס. או ידלאווט אבס שלאסבמאוול. אס егда създава́хв два» надеся радовъ. тогда патріа́рх съ епкпы й съ сщенинки матву творахоч. и мощи ста (мчика) полагахоч по стена. сице сотври и до верхв. W злате 6" дасть вмв злато агтать. Недоставшот златот. но все отже цјаское именте истоци и скорваше цја. ивніса ёмой агтаз бжій вз Шбразе кажен'ника. й гла ёмой посли і а" тебе Да Злата елико треквеши. Цръ же посла на двадесате возе, и прейдоша на место кажен'нико глемое триоугленое. И обретошаса полаты новозданы. Шверзе<sup>#</sup> кажникъ ёдінв й бѣ полна злата. И насып<sup>\*</sup>вше возы скоа прійдоша къ цёю, цёл же превеси, й бъ .pfi, кентинарей, потомже посл» цёл видети полаты на тот место и не обретоша ничтот. И разочитеша ико лггла бе БЖІЙ І ПРОСЛА́ВИША БГА. W ТРЕ WKOHLEYT. Н ПОМЫШЛА́ШЕ ЦІ́А СОТВОРН́ТИ ВЗ ШАТАРН ДВА" ШКО́НЦА ШВОГДА ТРН. И ІЗВИ́СА А́ГЃЛЗ ВО ШВРАЗК ЦР́А НАчалочетреци; и повель три оконца сътворити въ бъра рече щиа и спа и стго дха. и именовани цркен шагтла. И паки въ мишэч размышлени цре в ко има нарещи црква. И егда штойдоша хнтрецы на шетда ка цбю.

поставища Штроча стрещи орбате, и извися аггаз гис вз окразь кажен'ника, и посла штроча рекъ ида и руда делатаемя, да не косна тамо отрок же не хоташе иставити ирбата и пойти. каженника рече а кленятиса во яма софій премрости бжій слова во егоже ям црква ста бижется. ако а" стража приставле есм' цркві сед. Штроча" ше сказа цёю. биз" прише никого шерате. и разочи в шко аггла вжей ба и прослави бга. и ваздравась зааб ёко гави ему бга како хоще нарещи црква. Толико" пอนเล่หา้ง положи นุรี้ . เสี่หอ преже BCE cama нача зданте бренте и каментема й пото коларе его й вси хнтрецы. Пряла же црквный сице сатвори. Сабрава ELINO BRATO N CREEPO N ENCEPTE. N KAMENTE MNOROUTH'NO N MALL N ONOBO. й жельзо й 🗰 всё вещей, й вложи в гор'ниль. С чеда смесишася солта трапе(SOV) высто ед. и бъ красота трапесы сире престола неизреченина. и недомыслена ОУМУ члечы. Зане ОУСО Овогда Злата Пелашеса. Швогда сребренл. Швогда= боко камена драгій. й Швогда йнако. Амбонъ же злато й CPEBPOME Η κάμεμιε αραγή ονκρασή πάκο η αβέρη. έγο" με μοπε ογμε γλης постигноти. и покрова цёковный тако злато очкраси. восхотыже и моста цёковный веса среврена сотворити. И вазбранена ба ш зваздочета ико в последний дни коде глусу цряко темной и възмо граль. Егла= соверши зданте и очкраси всячаскими добротами. Со многой радостти молашеса цёл въ цёкви гла. Оупремочарова та соломене и прол. сотвори пира вся гражанома и пришелце на многи дни, иже превосходи всакого числа.

II. Варіанты по рукописи Синодальной Библіотеки XVII выка. № 818.

- 1) Поенб.
- 2) й стго акакия.
- 3) พิрин ветски.
- 4) HA APSMt , ãx M8#4.
- 5) Послѣ этого слова прибавлено: RETTAPS.
- 6) ผ กอ้столный настопияже.
- 7) й прочай йже достой цёкен.
- 8) макий.
- 9) равны в широтв й раны в до- 19) иснования. готъ. рабны в мtр8.
- 10) BEEHLA.

- 11) нн.
- 12) icrepõ.
- 13) NE.
- 14) Находятся пропущенныя 38 этимъ слова: и на.
- 15) A34062.
- 16) Этого слова нѣтъ.
- 17) доменнановъ.
- 18) KOMAPLI.
- 20) нарицай.
- 21) ETHAPO.

- 22) Прибавлено за этимъ тбтъ.
- 23) Этого слова нѣтъ.
- 24) й кобцъ.
- 25) наро̀".
- 26) миханика.
- 27) мешахв.
- 28) Этого слова нѣтъ.
- 29) притвора.
- 30) возделаша.
- 31) издагдина.
- 32) к часницѣ.
- 33) вознесоша.
- 34) й великима столпома римскима ставшима зелены. й мраморома й всема поставленыма. Во цёкви 8же по берё й по'комары.
- 35) много тщание имел.
- 36) батодараше.
- 37) повалными.
- 38) возвё ша же стену.
- 39) зиж ителемъ.
- 40) кажники.
- 41) **ж**.
- 42) COBE & COEL ROMANCAH.
- 43) Послѣ этого слова стоить пропущенное въ напечатанномъ спискѣ: мє.
- 44) горъ зданій здани.
- 45) гла цэ́а зданна ра бко не има совершенаа здантю.
- 46) да повелиши.
- 47) стратига магистра й васида стройтеля.
- 48) n cuả.
- 49) по шелагома.
- 50) µที.
- 51) Находится пропущенное за этимъ въ напечатанномъ спискѣ слово: ъ t.

- 52) й сёть недвижиме всема стенама.
- 53) ВЕЛИЙ НАЗНАМЕНА НЫ ТАКО БГЗ. ПОСРЕ́≖ Ед.
- 54) зданий.
- 55) Ф создани цэковие млтву твораху.
- 56) комазы.
- 57) с первыми й стојонными шкртъ д притворы вса покровы позлати.
- 58) двери.
- 59) й сматеса.
- 60) егдаже оўстада.
- 61) којгождо бо й Шбон зјака совершай.
- 62) беогдаже блована или пј8дана или желћзна.
- 63) ú inektoja.
- 64) CAOHOBLI.
- 65) стро.
- 66) всесватнаго.
- 67) извъстнета во емб.
- 68) Mtcame.
- 69) в на'столий масто.
- 70) столпциже.
- 71) นี้ กระนี่พชีญะ.
- 72) постави злата8ста.
- 73) Послѣ этого слова стонтъ пропущенное въ напечатанномъ спискѣ: занеже на немъ.
- 74) златосщиными и многоравличными.
- 75) йголце.
- 76) พิพฎ4 314Th.
- 77) притажание..... Шинача.
- 78) Послѣ этого слова прибавлено: и асиа.
- 79) Фсобный.



- 80) до столта.
- 81) TOKMOŜAL'.
- 82) dan'me.
- 88) Это испорченное мъсто читается: Велики вбо коста̀нтина Ш сајвама цја перскаго ѝ Ш инат многа встави приймати. сеже Ш единаго египта има увидъние таховаа цјкви кромъ сцјенна сосу<sup>2</sup>.
- 84) како блещашеса.
- 85) кожо.
- 86) WMOBENNE.
- 87) Это слово пропущено.
- 88) да ходжще ём8 в' цркви и спати в нё.
- 89) Послѣ этого: вепревъ "А, котковъ и кокошѐ. "ĩ.
- 90) Послѣ этого пропущено: стго дха пришествие. з члемое всемя мртвымя вокрийе.
- 91) велами непременны дяб.
- 92) многих подобныха.
- 93) Овы же сбыше йнниже снизу седалница стреллюще.
- 94) глаба.

- 95) марости.
- 96) тојоцы.
- 97) смијениа во мароста.
- 98) Этого слова нѣть.
- 99) высокопаривое приство.
- 100) йного.
- 101) 86 тля и ще.
- 102) åko.
- 103) не скорбити.
- 104) Эта очевидная описка не повторяется въ спискѣ № 818: соборнд.
- 105) AKO.
- 106) Бра= црквны четь...
- 107) Посяћ этого прибавлено: или паки шлтаја еста гјобъ гна.
- 108) индътаа.
- 109) éspecke.
- 110) Послѣ этого слова прибавлено: и ре.
- 111) ENXX8.
- 112) й сёдара.
- 113) столпци.
- 114) посажения иёбрейка.
- 115) πα38χ8.





## О РУССКИХЪ НАРОДНЫХЪ КНИГАХЪ И ЛУБОЧНЫХЪ ИЗДАНІЯХЪ.

Лубочныя картинки русскаго народа въ московскомъ міръ. Соч. Снешрева. Москва. 1861.

HISTOIRE DES LIVRES POPULAIRES, pas Charles Nizard. Paris. 1854. Двѣ части.

## I.

Лубочныя изданія съ картинками не въ одной Россіи составляють главный отдёлъ народной литературы. Было время, когда онё входили въ общее достояніе всякаго грамотнаго человёка, безъ различія состояній и званія и, сверхъ-того, удовлетворяли любознательности безграмотныхъ тёми картинками, которыя постоянно сопровождаютъ текстъ. Начало этихъ изданій относится къ эпохё, предшествующей собственному печатанію, производимому подвижными буквами. Рисунки съ объяснительнымъ текстомъ вырёзывались на деревё, и, смотря по объему предмета, выпускались или отдёльными листами, или тетрадями. Отдёльные листы употреблялись не только для чтенія, но и для украшенія на стёнахъ, а съ священными изображеніями замёняли даже икону. Этотъ обычай доселё сохранился между русскими мужиками, которые, рядомъ съ иконами, украшаютъ передній уголъ избы лубочными картинками.

Что въ XV столѣтіи было на Западѣ общимъ достояніемъ всѣхъ и каждаго, то въ настоящее время, вслѣдствіе успѣховъ образованности, разъединившей сословія, осталось только въ низшихъ слояхъ населенія. Въ Германіи, Франціи, Италіи, простой народъ и доселѣ пробавляется лубочными

Digitized by Google

изданіями, въ родѣ нашихъ картинокъ, изображающихъ страшный судъ. лестницу греховь и добродетелей и т. п. Этоть факть служить неопровержимымъ доказательствомъ той мысли, что образованность каждаго изъ современныхъ намъ европейскихъ народовъ не подчиняется одному общему уровню, а представляеть цёлый рядъ ступеней, обозначаемыхъ историческимъ развитіемъ сословій и вообще жителей разныхъ мѣстностей, входящихъ въ составъ государства. Потому народность каждой страны представляеть намъ въ настоящее время не только послёдніе результаты европейской цивилизаціи, но и древнѣйшіе слои историческаго развитія, такъ-сказать, застывшіе и окаментвшіе въ нравахъ и обычаяхъ простонародья, и чтобъ основательно судить о народности какого-либо народа, недостаточно ограничиться высшими и наиболье развитыми ся представителями, а следуеть съ равнымъ вниманіемъ обращаться къ интересамъ и убѣжденіямъ массъ, прочно уложившимся въ нравственной физіономіи народа въ разныя времена. Исторія народа, будучи разсматриваема съ этой точки зрѣнія, оказывается не прошедшимъ уже процессомъ, черезъ который достигалъ народъ до современныхъ результатовъ, не отжившею жизнью, къ которой нѣть возврата, не подмостками и лѣсами, которые сламываются, какъ-скоро построено зданіе, а навсегда пребывающимъ въ жизни элементомъ, подобно тому, какъ воспоминанія молодости и прошлые опыты и наблюденія составляють существенное, неотъемлемое богатство зрѣлаго возраста. Но въ жизни народа эти историческія воспоминанія имбють характерь монументальный. Будучи облечены въ форму обычая, преданія, народнаго слова, онъ переходять изъ вѣка въ вѣкъ, какъ неизмѣнное достояніе всѣхъ поколѣній, и черезъ тысячельтія воспитывають отдаленныхъ потомковь въ идеяхъ и въ воззрѣніяхъ глубокой старины. Это воспитаніе народа преданіями прошлой жизни идеть наравнѣ съ новыми успѣхами цивилизаціи и для массы имѣеть высокую обязательную силу, въ то время, когда образованные классы многими стольтіями оцередили въ своихъ интересахъ эти элементарные начатки народности.

Такимъ образомъ, относительно элементовъ историческаго развитія, составляющихъ постоянную физіономію народа, каждая народность должна быть разсматриваема, какъ совокупность розновременныхъ, иногда другъдругу противорѣчащихъ и противоборствующихъ результатовъ исторической жизни, какъ-бы слоями накопившихся въ теченіе вѣковъ. Безконечное разнообразіе этихъ слоевъ исторической жизни можетъ быть подведено къ тремъ главнымъ отдѣламъ, которые соотвѣтствуютъ тремъ ступенямъ народнаго образованія. Во-первыхъ, древнѣйшій отдѣлъ, объемлющій въ устной народной словесности первобытныя преданія и повѣрья, частью мноологической, до-исторической формаціи, частью въ пестрой смѣси съ историческими фактами и съ нѣкоторыми начатками христіанской цивилизація. Этоть отдѣль соотвѣтствуеть теперь грубой, безграмотной массѣ простонародья, какъ остатокъ эпохи, предшествовавшей введенію и распространенію грамотности. Во-вторыхъ, отдѣлъ народныхъ книгъ. Начинаясь древныйшими рукописями, этоть отдыль на Западь сталь значительно расширять свой объемъ съ XV въка помощію печатныхъ изданій, и постоянно восполнялся и подновлялся въ теченіе трехъ послёднихъ столётій. Многія изъ народныхъ книгъ, доселѣ составляющихъ простонародное чтеніе во Франціи, не что иное, какъ перепечатки изданій XV и XVI вѣковъ. Этотъ отдѣль во всей полнотѣ и разнообразіи сохраняеть результаты средневѣковой цивилизаціи, застигнутой эпохою изобрѣтенія печати. Образуя умъ и сердце некоторыми историческими, астрологическими и другими сведеніями и назидательными поученіями, народныя книги наполняють воображеніе читателей фантастическими выдумками и несбыточными идеями. Сюда относятся не только лубочныя изданія, но книги и рукописи, досель обращающіяся въ рукахъ раскольникова и разныхъ сектантовъ. Итакъ, этотъ отдѣлъ соотвѣтствуетъ эпохѣ рукописей и первопечатныхъ изданій, содержащихъ въ себѣ результаты средневѣковаго развитія. Наконецъ, третій отдѣлъ объемлетъ убѣжденія и интересы того меньшинства, которое называется образованною публикою. Въ настоящее время этоть отдель во всей ясности даеть о себё разумёть въ политическихъ газетахъ и въ литературныхъ и ученыхъ журналахъ. Что для образованнаго человѣка — журналъ или газета, то для грамотнаго простолюдина — народный альманахъ или письмовникъ, а для безграмотнаго — сказка или изустная легенда.

Само собою разумѣстся, что эти три отдѣла, равно какъ и самые классы народа, ими пользующісся, находились и доселѣ находятся въ постоянной связи и во взаимномъ вліяніи. Изустная легенда переходить въ лубочное изданіе, и народная книга даетъ содержаніе вновь составляемымъ сказкамъ и повѣрьямъ. Многія газетныя извѣстія и современные анекдоты входили въ составъ народныхъ книгъ и лубочныхъ изданій. Иныя газеты своею пошлостью и тривіальностью низходятъ до уровня лубочныхъ изданій и площадныхъ фарсовъ.

Люди третьяго отдёла, то-есть образованная публика, относятся къ двумъ первымъ, какъ новое, болёс-развитое поколёніе къ старому и отсталому, потому-что было время, когда устная словесность и народныя книги принадлежали не одному простонародью, но и высшимъ классамъ населенія; въ настоящее же время только простонародье, по своей отсталости, сберегаетъ для образованныхъ людей преданія ихъ предковъ. Такъ какъ въ

20

исторіи цивилизаціи постоянно одно поколѣніе входить въ столкновеніе съ другимъ, и новое и молодое опережаетъ старину, то весьма естественно, что образованный отдѣлъ очень часто становится во враждебное отношеніе къ двумъ первымъ, забывая и вовсе не желая думать, что въ ихъ скромныхъ интересахъ и дѣтскихъ воззрѣніяхъ попираетъ онъ родную старину своихъ отцовъ. Невѣжественные классы, остановившіеся на устной словесности и народныхъ книгахъ, съ своей стороны, оказываютъ недовѣрчивость къ образованію, которое въ ихъ глазахъ кажется гибельнымъ для національныхъ основъ, и тѣмъ рѣзче и враждебнѣе выказываются эти недоразумѣнія между невѣжествомъ и образованностью, чѣмъ менѣе точекъ соприкосновенія между родною стариною и позднѣйшею цивилизаціею, и особенно въ томъ случаѣ, когда эта послѣдняя заимствована извнѣ, какъ у насъ со временъ Петра-Великаго.

Просвѣщеніе уже само себя оправдываеть исторически, какъ успѣшный шагъ впередъ по пути развитія, и потому стремится къ господству надъ невѣжествомъ. Эта борьба въ пользу прогресса, въ сущности законная, часто принимаетъ ложное направленіе, когда насиліе, вооружаясь средствами, выработанными образованностью, только въ видахъ личнаго эгоизма распространяетъ свое вліяніе на невѣжество, замаскировывая собственныя выгоды одними внёшними пріемами цивилизаціи. Такъ въ эпоху распространенія христіанства между европейскими дикарями, христіанскіе военачальники запечатлѣвали свою власть надъ языческими племенами, прибѣгая только къ обряду крещенія, но вовсе не приготовивъ ихъ къ тому, и нисколько не понимая необходимости водворить христіанскія идеи въ ихъ умахъ. Такимъ образомъ, уже въ самомъ зародышѣ своемъ христіанская цивилизація европейскихъ народовъ являетъ слѣды недоразумѣнія п борьбы, которымъ дальнѣйшій ходъ историческаго развитія давалъ только большій просторъ и новыхъ дѣятелей. Сверхъ-того, внесеніе въ европейскія страны церковныхъ книгъ, переведенныхъ съ иностравнаго языка, или же и на иностранныхъ языкахъ — на латинскомъ на Западѣ, на болгарскомъ у насъ — только способствовало недоразумѣніямъ, особенно, когда просвѣтители не хотыли да и не могли объяснять христіанство безчисленнымъ толпамъ новообращенныхъ. Знаніе, то-есть умѣніе читать и понимать книги, должно было присоединить свои могущественныя средства къ физической силѣ и политическому преобладанію и въ теченіе многихъ стольтій совокуцными трудами обработывало ту невозделанную почву двоевернаго, полухристіанскаго невѣжества, въ которомъ едва-ли не до настоящаго времени пребывають чизшіе слоя простонародья во всёхъ европейскихъ странахъ.

Итакъ, невѣжество старыхъ временъ составляетъ общее наслѣдство

всёхъ образованныхъ народовъ. Это дорогое, хотя и устарёлое. напіональное достояние, такъ прочно вкоренилось въ жизни, что не боится своего низложенія передъ какими бы то ни было блестящими успѣхами цивилизація. Упроченное вѣками, оно самодовольно и не желаеть посторонняго вибшательства просвѣщенныхъ тенденцій, однако, накловно къ принятію всего полезнаго, что цивилизація изобрѣтеть для практическаго употребленія. Оно раздражается отъ преследованій цивилизованнаго насилія, и только больше коснѣеть въ язычествѣ и расколахъ; но охотно идеть само по медленному пути книжнаго просвѣщенія, и твердо усвоиваеть себѣ только то, что ему по силамъ. Напуганное многов ковыми попытками, оно не довѣряеть просвѣтителямъ изъ высшихъ классовъ, и болѣе способно къ системѣ взаимнаго обученія. Устная словесность, то есть пѣсни, сказки, легенды и пародныя книги съ лубочными издапіями составляють наиболье опредбленное литературное выражение этого заматорблаго отсадка старобытной европейской цивилизации. Следовательно, изучение этихъ произведеній народнаго творчества имбеть интересь не спеціально литературный и касается не одной отжившей старпны, но столько же необходимо для познанія встхъ сторонъ нравственной жизни современныхъ намъ европейскихъ государствъ.

Едва-ли нужно входить въ подробныя объясненія того, что невѣжество въ разныхъ европейскихъ странахъ неодинаково относится къ успѣхамъ цивилизаціи, состоя въ различныхъ пропорціяхъ къ суммѣ просвѣщенныхъ идей и дѣятелей, выработанныхъ тою или другою страною, и слѣдовательно въ различной степени замедляетъ оно исторический прогрессъ своимъ тяжелымъ тормазомъ. Чёмъ самостоятельнёе и выше развились цивилизованные представители массы, тёмъ они народнёе, то-есть ближе къ интересамъ толны, п тѣмъ болѣе очищенъ народъ отъ стараго невѣжества. Напротивъ того, чъмъ случайнъе въ странъ просвъщение, занесенное извнъ, чѣмъ менѣе оно связывается исторически съ древними основами народности, тѣмъ оно слабѣе и ничтожнѣе, и тѣмъ менѣе имѣетъ вліянія на образованіе невѣжественныхъ массъ. Первый случай въ болѣе или менѣе удовлетворительномъ видѣ встрѣчается на Западѣ; Россія же представляетъ классическій примѣръ втораго случая. Вслѣдствіе этого неравномѣрнаго отношенія образованности къ невѣжеству, самая народность въ ея древнихъ основахъ и въ поздискищемъ развити имфетъ въ разпыхъ странахъ совершенно-различный характеръ п различное значение. Гдѣ образованность развивалась на націопальныхъ основахъ, тамъ она представляется высшимъ проявленіемъ народности, хотя бы и не всѣ классы населенія въ одинаковой мѣрѣ умѣлп пользоваться этими наиболѣе зрѣлыми плодами родной почвы. Вотъ

20\*

почему итальянець находить національное выраженіе своихь религіозныхъ идей или сатирическихъ обличеній не въ однѣхъ народныхъ пѣсняхъ о страшномъ судѣ или въ площадныхъ фарсахъ, но и особенно въ поэмѣ Данта или новеллахъ Боккаччіо; выраженіе народной мудрости и здраваго смысла французъ найдетъ не въ однихъ своихъ пословицахъ, но и въ мысляхъ Паскаля, въ шуткахъ Вольтера, въ пѣсняхъ Беранже; не въ цеховыхъ мистеріяхъ англійская національность достигла высшаго образца драматическаго искусства, а въ произведеніяхъ Шекспира, которыхъ высочайшее совершенство умѣла оцѣнить Европа почти-что въ наше время. Понятно, слёдовательно, что счастливыя націи, гдѣ исторически стали возможны такіе представители народности, какъ Гансъ Заксъ, Лютеръ, Шекспиръ, иначе должны относиться къ невоздѣланнымъ основамъ народной жизни, сохранившимся въ устной словесности и въ такъ-называемыхъ народпыхъ книгахъ. Гордиться исключительно народными пѣснями, пословицами, сказками, позволительно только тамъ, гдб поздняя и случайная цивилизація не успѣла еще ничего выработать лучшаго. Потому такъ трогательна наивная любовь просвещенныхъ славянъ къ безъискусственной словесности своихъ необразованныхъ соплеменниковъ. Выше этого они ничего не знаютъ. Слѣдовательно, въ умѣренномъ славянофильствѣ, чуждомъ смѣшныхъ практическихъ тенденцій, надобно видѣть не безусловное чествованіе устарѣлыхъ основъ народности, а больше или меньше сознательное недовольство тыми успѣхами, которые были сдѣланы новѣйшею цивилизаціею въ образованіи славянскихъ племенъ, особенно восточныхъ, не исключая и нашего отечества. Съ этой точки зрѣнія совершенно понятны будуть убѣжденія тѣхъ, которые самою умною русскою книгою назовуть собрание народныхъ пословицъ, и самое высшее проявление русскаго творчества признаютъ не за стихами Пушкина или за прозою Гоголя, а за народными былинами и другими скромными издѣліями нашей доморощенной музы.

Можетъ быть, того же мнѣнія были бы и ученые Западной Европы, еслибъ имѣли случай, какъ слѣдуетъ, познакомиться съ нашею литературою. Въ народной словесности русской они нашли бы для себя много новаго, интереснаго и даже полезнаго для сравненія съ явленіями своей національности; въ писателяхъ же петровской Руси они снисходительно встрѣтили бы только своихъ прилежныхъ, но еще малоопытныхъ учениковъ, въ сочиненіяхъ которыхъ нѣтъ для нихъ ничего новаго и занимательнаго,

Слѣдовательно, болѣе или менѣе почтительное отношеніе къ застарѣвшей народности зависить отъ успѣховъ позднѣйшей цивилизаціи. Смѣшно было бы образованному французу учиться мудрости въ мужицкихъ пословицахъ, игнорируя своихъ философовъ и моралистовъ; и съ другой стороны,

едва-ли не столько же смѣшно было бы утверждать, что литературные представители преобразованной Руси въ теченіе послёднихъ полутораста лётъ выдумали что-нибудь болёе глубокое, остроумное и меткое, болёе свободное оть всякихъ случайныхъ стѣснительныхъ объстоятельствъ, какъ русская пословица, въ ея лучшихъ образчикахъ. Между тѣмъ, многіе изъ образованныхъ русскихъ людей, по странной привычкѣ судить о Россіи по Франціи и Англів, взяли на себя печальную обязанность презирать русскую пословицу и пѣсню, не потому, чтобъ какой-нибудь Сумароковъ или Херасковъ были дъйствительно гуманнъе и даровитье простаго мужичка, а потому-что во Франціи быль уже Вольтеръ, а въ Англіи Байронъ. И не странно ли? Большинство такъ свыклось съ подобною логикою, что готово въ народности видѣть не больше, какъ чернорабочихъ поденщиковъ, которые въ потѣ лица, но безъ всякаго сознавія, проводять столбовую дорогу россійской цивилизаціи подъ командою иностранныхъ инженеровъ. Но для какой же цѣли предпринимаемы были эти египетскія работы, когда въ теченіе стольтій мильйонамъ чернорабочихъ предоставлялось попрежнему тащиться грязными окольными дорогами на своихъ самодѣльныхъ телегахъ, на которыхъ въбхали они на святую Русь чуть ли не во времена переселенія народовъ?

Впрочемъ, цивилизація всегда и вездѣ находила законное оправданіе всякой египетской работь. Ученье свътъ, неученье — тьма, говорила она и въ мутной водѣ невѣжества ловила себѣ рыбу при свѣтѣ ученія, которое брала себѣ на откупъ. Невѣжеству, и безъ того обросшему мхомъ, этотъ умный разсчеть еще сильные упрочиваль на многіе выка его окаменьлое существование, дѣлая невѣжество подспорьемъ образованию, выгоднымъ псточникомъ для покрытія издержекъ, идущихъ на цивилизацію. Однимъ словомъ, цивилизація разсматривалась, какъ нѣчто отдѣльное отъ народа, отвлеченное отъ жизни, неприносящее массамъ никакой пользы, но для нихъ обязательное, какъ нравственное иго, подъ которымъ, склоня шею, онѣ должны воспитывать въ себѣ христіанское смиреніе и безкорыстіе. Понятно, слёдовательно, что въ этомъ, такъ-сказать, нравственномъ, воспитательномъ отношения, цивилизация, особенно же привитая случайно извить, и неимѣющая связи съ жизнью народа, нажется невѣжеству только татарщиною, какъ бы она ни украшала себя павлиными перьями парижскихъ обычаевъ и модъ.

Отсюда понятно, что невѣжество можетъ находить себѣ со стороны такъ-называемой цивилизаціи поддержку двоякаго рода: сознательную и безсознательную; сознательную, когда пользуется цивилизованный классъ невѣжествомъ и его поддерживаетъ для своихъ корыстныхъ выгодъ, и безсозиательную, потому что всякая цивилизація, поддерживающая невѣжество, тѣмъ уже самымъ сама обличаетъ въ себѣ грубое варварство и всякаго рода отсталость, несовмѣстную съ успѣхами просвѣщенія.

Открывъ въ цивилизаціи, пгнорирующей интересы народные, ея слабую сторону, ея невѣжественную, грязную подкладку, изслѣдователь національной старины, сохранившейся въ народныхъ книгахъ и лубочныхъ изданіяхъ, имфеть право расширить горизонтъ своихъ выводовъ, и въ этихъ произведеніяхъ можетъ видѣть достояніе не одной невѣжествешной черни. Въ Россіи эта литература уже и потому заслуживаеть особеннаго вниманія, что ея вліяніе не только прежде, но и въ пастоящее время несравненно обшириће распространено на массы населенія, нежели все то, что выходило изъ печати въ теченіе посліднихъ ста літъ. Если значеніе литературы и искусства опредѣляется не безотносительнымъ достоинствомъ автора, а его вліяніемъ на большинство, то, безъ-сомнѣнія, лубочныя картинки, иногда съ пошлыми стихами, играли и доселѣ играють болѣе-видную роль въ жизни народа, нежели изящиыя стихотворенія Пушкина и ученыя композиціи нашихъ позднѣйшихъ живописцевъ-академиковъ. Думающіе такимъ образомъ могуть отдавать полную справедливость умственному превосходству и изяществу цивилизованной литературы и искусства; но для познанія жизни народной предпочитаютъ своеземные, родные оригиналы довольно-искуснымъ копіямъ съ чужихъ образцовъ, а также и вообще соображаются съ общепринятою оцінкою, по которой всякая копія обходится несравненно-дешевле оригинала. Образованная русская знать, свыкшаяся съ европейскими витересами, можетъ сочувствовать и русскимъ передѣлкамъ западныхъ образцовъ, но только или по воспоминанію о самыхъ образцахъ, или же скорѣе на основании задней мысли, что покровительствуемое ею просвѣщение обповленной Руси можеть видоизмѣияться сообразно съ ея цѣлями и тенденціями, между-тімъ, какъ народное слово не связано никакими витшпими стісненіями. Такъ же самостоятельна была до позднѣйшихъ временъ и народная лубочная литература. Ясно, следовательно, что если когда-нибудь искренно и безъ утайки выражалъ себя русскій человѣкъ, то, конечно, только въ своей безъискусственной словесности и въ народныхъ книгахъ. Положимъ, что его правда — груба, выражается она въ неуклюжихъ формахъ; но для человька честнаго она несравненно дороже изящной лжи и жалкихъ недомолвокъ провинившагося школьника, въ которыхъ, не стыдясь, находила иногда свое убъжище наша искусственная литература. Было бы вопіющею несправедлявостью отрицать въ некоторыхъ изъ новейшихъ нашихъ писателей благородныя побужденія и высокія пден; по едва-ли кто можеть доказать очевидными фактами, а не общими соображеніями, что наша новѣйшая цивилизація уже усп'єла опередить основательностью, глубиною и см'єлостью мысли, простую русскую пословицу, въ которой русскій человёкъ такъ ясно и метко ум'єль опредёлить всё оттёнки своей нравственной и общественной жизни.

Постановивъ такимъ-образомъ древнія основы народности лицомъ къ лицу съ такъ-называемою цивилизацію, внесенною извнѣ, и указавъ въ такой цивилизаціи явные слёды поползновенія къ невёжеству, мы должны нѣсколько измѣнить свои понятія о варварствѣ національныхъ русскихъ преданій, сохранившихся въ устной словесности и въ лубочныхъ изданіяхъ. и признать въ нихъ кое-что такое, что при наличныхъ пособіяхъ еще плохопривившейся цивилизаціи, никакимъ образомъ не можетъ быть безусловно названо певѣжествомъ. Во-первыхъ, уже потому, что множество суевѣрій в нельпостей, составляющихъ содержание лубочныхъ изданий, одинаково раздѣляются и простонародьемъ и большинствомъ нѣмецкокафтанниковъ: вовторыхъ, въ самой борьбѣ этихъ послѣднихъ съ издѣліями народнаго творчества, очень часто здравый смыслъ и гуманность остаются не на сторонѣ мнимаго просвѣщенія. Нѣмецкій кафтанъ охотно потворствуеть всякой лубочной нельпости, если она пужна ему какъ благовидное подспорье для прикрытія его ханжества, за то безпощадно громить онъ проклятіями всякую шутливую вольность и рёзкое замёчаніе, которыми, безъ всякаго дурнаго умысла, иногда забавляеть себя простонародье въ своей сказкѣ, пословицѣ или въ лубочномъ листѣ. Извѣстно, съ какимъ остервенѣніемъ образованная наша публика встричала новийшія изданія разныхъ новелль и легендь, которыя въ теченіе многихъ столітій безмятежно живуть въ устахъ народа. Даже издание русскихъ пословицъ было заподозрѣваемо въ безнравственныхъ и неблагонамъренныхъ тенденціяхъ, какъ, напримъръ, видно изъ слёдующаго мнёнія о сборнике пословиць г. Даля, приводимаго этимъ почтеннымъ собирателемъ народности въ предисловіи къ издаваемому имъ теперь собранію пословицъ въ «Чтепіяхъ Общества Исторія в Древностей Россійскихъ» 1):

«Очень жаль (такъ защищали нѣмецкіе кафтаны русскую правственность), что все это совокуплено въ одну книгу; черезъ это онъ (то-есть Даль) смѣшалъ назиданіе съ развращеніемъ, вѣру съ лжевѣріемъ и бсзвѣріемъ, мудрость съ глупостью, и такимъ образомъ свой сборникъ много уронилъ... Очевидно, что и честь издателя, и польза читателей, и самое благоразуміе требовали бы два толстые фоліанта (съ русскими пословицами и поговорками) разбить на нѣсколько книгъ, и въ нихъ отдѣльно напечатать: •

<sup>1)</sup> На 1861 г. № 2, стр. ХХ и сата.

пословицы, поговорки, прибаутки, загадки, прим'ты, и проч.». Німецкій пуристь свои осужденія Далева сборника подвель къ общему результату, выразивъ его самодільною пословицею, уголовною (какъ ее пазываетъ г. Даль). «Это куль муки и щепоть мышьяку». Объ этой извращенной морали г. Даль отзывается такъ: «Доводы эти меня не убідили, всего же меніе понимаю, какимъ образомъ опасность отравы уменьшилась бы такимъ раздробленіемъ цілаго на части; разві пріученіемъ къ яду исподоволь? Въ этомъ сборникѣ, который не есть катихизисъ нравственности, ни же наказъ обычаямъ и общежитію, именно должны сойтись народная мудрость съ пародною глупостью, умъ съ пошлостью, добро со зломъ, истина съ ложью; человѣкъ долженъ явиться здѣсь такимъ, каковъ онъ вообще, на всемъ земномъ шарѣ, и каковъ онъ въ частности, въ нашемъ народѣ; что худо, того оѣгай; что добро, тому слѣдуй; не прячь, не скрывай ни добра, ни худа, а покажи, что есть».

Благородныя убъжденія и здравыя понятія, высказанныя здісь г. Далемъ, должны внушать сочувствіе всякому честному человѣку. Только послёдняя фраза можеть возбудить недоумение. Разве можно спрятать или скрыть то, что повсюду живеть въ народѣ и ему присуще, какъ дыханіе, которымъ онъ поддерживаетъ свою жизнь, какъ свътъ солнечный, посредствомъ котораго онъ опознаётся въ окружающей его средѣ? Развѣ можно остановить или уничтожить явленія и силы природы, неподлежащія человъческой воль? Можно закрыть глаза, зажать уши, чтобъ не видъть свъта и не слышать, какъ шумять морскія волны; но кому же придеть въ голову спрятать солнце, или уложить вѣтеръ въ мѣшокъ? Такъ и съ пословицами и другими явленіями народнаго ума. Ихъ можно не знать, или не хотѣть знать, можно ихъ презирать и даже порицать; но какъ ихъ спрячешь, какъ уничтожишь, если только не уничтожишь самого народа? Положимъ, образованная, читающая публика можеть быть разобщена съ интересами простаго народа: но кому оттого легче, когда эти интересы тёмъ не менёе охватывають въ тысячи разъ большую публику безграмотныхъ?

Судьба народныхъ книгъ, какъ всего вещественнаго и ломкаго, несравненно больше подчинена произволу и случаю. Виродолженіе текущаго столѣтія видимо изсякаютъ источники лубочнаго печатанія, и все рѣже и рѣже становятся хорошіе, неиспорченные оттиски народныхъ изданій. Любители прогреса могутъ этому радоваться; но сомнѣвающимся въ истинныхъ усиѣхахъ русской цивилизаціи можетъ придти въ голову слѣдующій вопросъ: потому ли измельчали и исказились лубочныя изданія, что русское простонародье стало дѣйствительно грамотнѣе и образованнѣе?

Digitized by Google

Изъ сказаннаго достаточно уже явствуетъ, что отношеніе къ лубочнымъ изданіямъ и другимъ произведеніямъ народнаго творчества можетъ быть троякое:

1) Безсознательное. Въ этомъ отношения состоитъ простонародье, для котораго пёсня, пословица и дубочная картинка составляютъ горизонтъ умственнаго и нравственнаго развитія.

2) Практическое. Въ этомъ отношение состоить большинство преобразованной Петромъ русской публики. Сюда же могуть быть отнесены и всѣ иностранцы, поселившіеся въ нашемъ отечествѣ, а также и всѣ тѣ изъ русскихъ, которые, смѣнивъ мужицкій зипунъ на нѣмецкій кафтанъ, уже позабыли мужицкія пёсни и разучились церковной грамоть, а по граждански и до сихъ поръ читаютъ только по складамъ. Наблюдавшіе надъ нравами нашихъ соотечественниковъ хорошо знаютъ, какъ общиренъ на Руси этотъ послѣдній классъ, созданный петровскою реформою. Обыкновенный и напболѣе распространенный способъ практическаго отношенія къ русской народности состоить въ порицании ея. Онъмечившиеся грамотники и безграмотные видять въ ней попреимуществу невѣжество и причину всякой неурядицы. Писатели, выходящие изъ этой среды, къ порицанию и насмѣшкѣ присовокупляють покровительственный тонъ и относятся къ нравамъ и обычаямъ народа, какъ къ дѣтскимъ игрушкамъ; конечно, они же окажутъ отечественную заботливость постращать дитя розгами, чтобъ не расшалилось. Впрочемъ, въ покровительственномъ тонъ видънъ уже шагъ къ примиренію съ народностью. Русскій мужикъ съ своими поговорками и узкимъ взглядомъ на вещи кажется балаганнымъ паяцомъ, который отпускаетъ острыя штуки, но за это, для потёхи публики, получаеть побои оть воинственнаго Дон-Жуана. Романъ Сервантеса принадлежитъ къ тѣмъ немногимъ геніальнымъ созданіямъ, которыя никогда не старѣютъ и всегда находять себѣ приложеніе къ нравамъ и состоянію общественной жизни. И, можеть, не было бы пустою риторическою прикрасою, еслибъ кто-нибудь практическое отношение нашей новъйшей цивилизации къ народности вздумалъ объяснить отношеніями между Дон-Кихотомъ и Санчо Пансою. По крайней мѣрѣ, это сравненіе вполнѣ примѣняется къ нашей новой литературѣ, которая въ народности умѣла подмѣчать только одно тривіальное и смѣшное, за исключеніемъ весьма немногихъ мелодраматическихъ выходокъ, которыя, впрочемъ, имѣли цѣлью не столько поэтическую правду, сколько практическія тенденцій — разжалобить читателя горькою судьбою несчастныхъ. Вообще стремление нашихъ образованныхъ писателей сойтись съ на-

родностью не приводило къ удовлетворительнымъ результатамъ, такъ-что иные, основываясь на опытахъ прошедшаго, имѣни полное право заподозрить законность и нообходимость этого стремленія. И действительно, все простонародныя выходки въ напыщенныхъ одахъ Державина кажутся грязными лохмотьями, вшитыми въ бархатъ и парчу, и особенно отзываются намъреннымъ цинизмомъ въ эпоху, когда все народное называлось подлостью. Гораздо искрените поступали другіе писатели, вовсе забывавшіе о существовани русской народности, когда она, казалось бы, должна быть на первомъ планѣ въ ихъ литературныхъ предпріятіяхъ. Гнѣдичь переводиль «Иліаду» слогомъ церковно-славянской библія, чуть-чуть не съ абіе и аще, булто бы на томъ основании, что не слёдуетъ Гомера обувать въ мужицкія лапти, между тѣмъ, какъ на Руси, по свидѣтельству Нестора, сапоги был извѣстны еще во времена ласковаго князя Владиміра. Еще напвнѣе понималь свою задачу Жуковскій, перелагавшій въ стихи русскія сказки съ цьмецкихъ народныхъ разсказовъ, что можетъ провърить всякій по извъстному сборнику братьевь Гриммовь. Какъ далекъ былъ слогъ Карамзина оть народнаго склада, всего наглядние можно видить въ его «Исторіи», которую онъ украшаетъ древними и народными выраженіями, будто какоюнибудь ископаемою рёдкостью, и постоянно печатаеть ихъ курсивомъ, отчего онѣ кажутся дѣйствительно заплатами въ его щеголеватомъ, монотонномъ слогѣ. Но Пушкина вообще хвалять, какъ примирителя цивилизованной литературы съ народными элементами. Дъйствительно, ни ему, ни даже Карамзину, нельзя отказать въ стремления примириться съ народностью. Но примирение безъ вражды непонятно, а гдѣ мирятся, тамъ стараются загладить прежнюю вражду. И сколько внутренней борьбы, сколько усилій нужно было сдёлать геніальнёйшему изъ русскихъ поэтовъ, чтобъ отъ аристократическаго письмеца, испещреннаго, для выраженія большей пскренности и точности, французскими фразами, возвыситься до драмы «Русалка» или до купца Остолопа? Но принесли ли эти усилія желанный плодъ? Свыклась ли съ пародностью та индиферентная публика, улыбкою которой такъ дорожилъ Пушкинъ? Или онъ хотѣлъ только развлекать ея равнодушіе своею способностью принимать на себя какой угодно видъ, хотя бы дунайскаго славянина или русскаго мужичка, распѣвающаго свои духовные стихи и историческія былины? Отозвался ли наконець простой грамотный людъ сочувствіемъ на эти національныя стремленія, или же ему стихи Пушкина остались такъ же чужды, какъ трагедіи Сумарокова и оды Петрова?

Имѣя въ виду скорѣе покончить съ практическимъ отношеніемъ къ произведеніямъ русской народности, мы не будемъ входить въ рѣшеніе этихъ затруднительныхъ вопросовъ, а только въ видахъ безпристрастія при-

совокупимъ, что не со временъ петровской реформы, а многими столѣтіями раньше русскій человѣкъ объявиль себя во враждебномъ отношенія къ своей народности. Уже византійскій принципъ и стиль византійской литературы и искусства, стремившіеся къ условной, идеальной чистоть, ставили непреоборныхю преграду между христіанскимъ просвѣщеніемъ и грубою народностью, между тёмъ, какъ на Западѣ литература и искусство употребили невозможныя средства, чтобъ христіанскимъ идеямъ дать національную обстановку. Итальянские и нёмецкие мастера писали Мадонну съ чертами лица и въ костюмѣ своей народности и даже своей эпохи. Фантазіи своей позволяли они самыя игривыя предположенія, ободряемыя католичествомъ, которое переносило въ Кёльнъ или въ какой другой западный городъ сцены и личности, имѣвшія мѣсто въ отдаленной Палестинѣ даже еще во времена пришествія Мессіи. Поэтическіе элементы католичества были столько же созданіемъ искусства, сколько и плодотворными для него сѣменами. Напротивъ того, фантазія древне-русскихъ писателей и мастеровъ до того была бѣдна, что и для русскихъ личпостей и событій плохо умѣла пользоваться національною дѣйствительностью, и представляла ихъ въ чужеземной, условной, византійской формѣ. И всякій разъ, какъ русская національность дѣлала робкій шагъ въ предложеніи своихъ услугъ для выраженія христіанскаго просвѣщенія, она, въ глазахъ строгихъ пуристовъ, впадала въ расколъ и ересь; потому народное въ древней Руси часто смѣшивалось съ раскольничьимъ и еретическимъ. Народное, какъ парчу и язву, надобно было отдѣлять отъ всего дозволеннаго, благонамфреннаго. Народные вымыслы помѣщались въ списокъ апокрифовъ, то-есть, запрещенныхъ книгъ. Противъ народности гремѣлъ Стоглавъ, какъ потомъ, при Петрѣ-Великомъ, ее же преслѣдовалъ «Духовный Регламентъ». Съ другой стороны, и расколъ дъйствительно отстаивалъ народность: сначала онъ заподозрилъ законность позднѣйшаго, олатинившагося и отуречившагося византійства, потомъ не признаваль католическаго образованія русскихъ людей XVII вѣка, напослёдокъ совсёмъ разошелся съ нёмецкою реформою Петра-Великаго. Еще гибельнѣе для русской народности были политическія событія. Уже въ XIII и XIV вѣкѣ власти, покровительствуемыя татарами, вмѣстѣ съ ними должны были относиться къ русской народности только какъ къ средству для личныхъ выгодъ. Потому даже въ XV вѣкѣ новгородцамъ въ грозномъ ополчении Москвы мерещились татарскія силы.

Вѣковая борьба съ грубою народностью постоянно вызывала другую крайность, которой начала надобно искать въ язычествѣ и расколахъ. Эта крайность извѣстна подъ источнымъ именемъ славянофильства. Какъ система, основанная на нѣкоторыхъ ученыхъ началахъ и логически прове-

Digitized by Google

денная, славянофильство стало возможно только вслёдствіе просвёщенія, внесенпаго на Русь въ XVIII вѣкѣ, а до того времени славянофильство могло явиться только въ формѣ раскола, какъ крайнее западничество — въ формѣ ереси.

Если вражда, объявляемая народности, можеть въ нѣкоторыхъ случаяхъ внушить къ себѣ омерзеніе, то славяпофильская любовь къ народности ночти всегда переходила въ комическое. Это было постоянное донкихотство, состоявшее въ тысячѣ дѣтскихъ попытокъ, такъ сказать, изгнать изъ себя здаго бъса европейской цивилизаціи, и, какъ заблудшей овць, воротиться въ отчій домъ благочестивыхъ временъ татарщины и вѣчеваго колокола. Само собою разумѣется, что эти попытки не приводили ни къ чему дѣльному, ни въ теоретическомъ отношении, ни даже въ практическомъ, къ которому онь собственно направлялись. Надобно полагать, что непритворно, съ искреннимъ убъжденіемъ проповъдывалось о христіанской чистоть древне-русскихъ нравовъ, будто-бы чуждыхъ языческой основы, о колоссальномъ величіи какой-то земщины, нашедшей себѣ поэтическое выраженіе въ священномъ типѣ Ильи Муромца, и вообще о глубокомъ значеніи русской народности, сохранившей въ себѣ всѣ лучшіе задатки истиннаго европейскаго просвещения. И эти убеждения оставались не безплодными, отвлеченными идеями: они проводились въ жизни, которую окружали національною, древне-русскою обстановкою. Хотълось не только мечтать о благочестивой старинь съ ея «Домостроемъ» и «Стоглавомъ», и съ Ильею Муромцемъ, по и въ дѣйствительности рекомендовалось испробовать на самихъ себѣ назидательный процесъ воспитанія древней Руси, подобно тому, какъ морельщики и самосожигатели героическими опытами хотять доказывать всему міру истину своихъ фанатическихъ догматовъ. Мало казалось изучать пѣсни объ Ильѣ Муромцѣ и его баснословныхъ товарищахъ: изучить, понять и теоретически насладиться русскою народною поэзіею могуть и нѣмцы и онѣмечившіеся отщепенцы оть родныхъ нравовъ. Надобно было, подъ чарующіе звуки родной пѣсни, таинственно переродиться, слить свое нравственное существо въ одно цѣлое съ святою Русью, завѣщанною намъ въ родномъ словѣ, и въ себѣ самихъ какъ бы воскресить богатырей дасковаго князя Владиміра, для водворенія на Руси золотаго вѣка общаго довольства и благосостоянія, подъ покровительствомъ какихъ-то высшихъ силъ, завёдывающихъ исключительно судьбою нашего православнаго отечества. Какъ тъ строгіе пуристы нѣмецкаго покроя, которые осуждали г. Даля за пародныя пословицы и обвиняли г. Аванасьева, будто-бы, за сочинение народныхъ легендъ, такъ и эти чаятели золотаго вѣка относятся къ народности, такъ сказать, эклектически, слѣдуя теорія философовъ-эклектиковъ, рекомендуюцихъ художникамъ брать въ природѣ одно хорошее, въ томъ убѣжденіи, что въ ней есть и дурное, но будто-бы это послѣднее не составляеть въ ней сущности, будучи случайнымъ порожденіемъ злаго принципа. Очевидно, слѣдовательно, что, вооружившись этою теоріею, безъ малѣйшаго затрудненія можно относиться ко всему, что́ въ народности будетъ противорѣчить заранѣе взятой на прокатъ какой бы то ни было идеѣ, хотя бы самой крайней славянофильской. Лубочныя изданія рядомъ съ благочестивыми мотивами предлагаютъ образцы вопіющаго кощунства, суевѣрія и цинизма. «Но все это, скажутъ, не составляетъ сущности въ нравственной жизни нашихъ предковъ, все это даже не русское, а взято извнѣ, въ эпоху, когда Русь помутилась чужими обычаями. Изучать такую дрянь не стоитъ, даже не слѣдуетъ на нее обращать вниманія, потому-что она не годится для практической цѣли мистическаго возрожденія и перевоспитанія».

Таковы въ общихъ чертахъ свойства практическаго отношенія къ народности. Намъ остается разсмотръть 3) ученое, и именно историческое отношеніе. Собственно оно и должно составлять содержаніе науки о народности. Это-по возможности безпристрастное изучение всего что въ течение стольтій выработала русская жизнь, и что она переварила и органически усвоила себъ изъ занесеннаго извнъ. Каковы бы ни были явленія народности — хорошія или дурныя съ точки зрѣнія практической, они не должны раздражать въ изслёдователё его личнаго вкуса, не должны питать въ немъ никакого пристрастія, потому-что, какъ историческій факть, они составляють уже готовое данное, выработанное въ прошедшемъ. Нечего восхвалять свётлыя стороны народности, потому что сами оне говорять за себя, и всякая похвала только заподозрѣваеть ихъ достоинство; еще менѣе позволительно порицать темныя стороны нравовъ, обычаевъ и убъжденій, потому, во-первыхъ, что и дурное также уже само себя рекомендуетъ такимъ, а, во-вторыхъ, потому, что заслуживаетъ пориданія собственно то, что обязано своимъ происхожденіемъ личной воль, какъ дурной поступокъ, какъ злое, преступное дѣло, несогласное съ законами человѣколюбія: что же касается до невѣжества, то оно само по себѣ такъ же невинно, какъ младенчество. Историкъ не долженъ младенчество выдавать за установившуюся зрѣлость, но имбеть полное право, съ почтительнымъ даже вниманіемъ, остановиться на подробномъ изучении невѣжества, какъ на фактѣ, составлявшемъ и частію доселѣ составляющемъ общее достояніе человѣчества. Такое свободное отъ всякихъ пристрастій отношеніе къ старинѣ и народности могло быть выработано только въ Германія — въ этой классической странѣ учености, какъ самостоятельнаго принципа, вознесеннаго выше всякихъ случайныхъ условій политики и другихъ временныхъ интересовъ. Сколько-нибудь знакомымъ съ современными успѣхами наукъ, вѣроятно, извѣстно, что въ теченіе послѣднихъ 50-ти лѣтъ представителями этого направленія были братья Гриммы въ главѣ своихъ многочисленныхъ дѣятельныхъ послѣдователей.

Было бы слишкомъ притязательно требовать отъ несозрѣвшей еще русской учености той же строгости и выдержанности, какими отличаются безпристрастныя изслѣдованія гриммовской школы. Въ обществѣ, гдѣ наука не составляетъ еще виднаго элемента жизни, пристрастіе, можетъ быть, даже необходимо, какъ стимулъ для возбужденія общаго интереса къ ученому вопросу. Потому, какъ бы ни были возмутительны преслѣдованія народности западниками, и въ какихъ бы смѣшныхъ выходкахъ ни заявляла себя къ ней славянофильская любовь, все же можно покамѣстъ довольствоваться и тѣмъ, что обѣ эти крайности сколько-нибудь поддерживаютъ въ равнодушной публикѣ вниманіе къ народности. Можетъ быть, даже иные изъ современныхъ нашихъ публицистовъ потому только и вспомнили о русскомъ народѣ, что вопросы національные играютъ теперь первую роль и на Западѣ и у насъ.

Слѣдовательно, снисходительно смотря на постепенное развитіе національныхъ интересовъ въ нашей читающей публикѣ, можпо примириться со всякими практическими взглядами на народность, если они служатъ только поводомъ къ изданію устныхъ и рукописныхъ памятниковъ. Извѣстно, ка̀къ нелѣпы и узки были понятія издателей средневѣковой старины въ XVII вѣкѣ; но ихъ трудолюбіе и тщательность и теперь по достоинству оцѣниваются спеціалистами. Для чего же будемъ мы враждебнѣе относиться къ какому-нибудь изъ современныхъ сборниковъ народныхъ пѣсенъ, сказокъ, или лубочныхъ картинокъ, на томъ только основаніи, что издатель его свысока смотритъ на русскія суевѣрія, или же набожно поклоняется Ильѣ Муромцу?

Но едва-ли позволительно допускать эти пошлыя дрязги въ ученомъ изслѣдованіи; и тѣмъ больше надобно этого остерегаться, что и на Западѣ, откуда мы беремъ себѣ образцы, далеко не всѣ образованные люди смотрятъ правильнымъ взглядомъ на этотъ предметъ, потому что онъ слишкомъ близокъ къ интересамъ текущей жизни, слишкомъ живо можетъ быть принимаемъ къ сердцу, и способенъ легко возбуждать къ себѣ симпатію или антипатію.

Неоднократно наши ученые и журналисты упоминали о книгѣ Шарля Низара, изданной въ 1854 году, подъ громкимъ заглавіемъ Исторіи народныхъ книга (Histoire des livres populaires). Ее цитуетъ вскользь и почтенный издатель монографіи о русскихъ лубочныхъ картинкахъ. Но, вѣроятно, многіе изъ цитовавшихъ эту книгу знаютъ ее только по наслуху, или справлялись въ ней только съ картинками и выписками изъ народныхъ книгъ, а вовсе незнакомы съ сомнительными тенденціями автора; въ противномъ случа едва-ли бы стали они съ уваженіемъ отзываться о его книгь.

Такъ какъ мы привыкли во всемъ слѣдовать иностранцамъ, то, можетъ быть, не безполезно будетъ познакомить русскую публику съ взглядами современной Франціи на свою народность.

30-го ноября 1852 года, по распоряжению г. Мона, составлена была коммисія для разсмотрѣнія народныхъ книгъ, обращающихся въ рукахъ французскаго простонародья. Съ упраздненіемъ министерства полиціи въ 1853 г., коммисія эта была присоединена къминистерству внутреннихъділь. Тотчасъ же, какъ открылась коммисія, собраны были въ нее огромныя кучп народныхъ книгъ; однако букиписты успѣли распустить по рукамъ большую часть изданій 1852 и 1853 годовь. Отобранныя у народа книги поручено было разсмотрѣть Шарлю Низару, назначенному секретаремъ этой коммисіи, и его «Исторія народныхъ книгъ» есть не что иное, какъ результать этого разсмотрѣнія. Она состоить изъ двухъ частей, съ множествомъ лубочныхъ картинокъ и гравюръ на мѣди, оттиснутыхъ старыми, оригинальными досками. Выписки изъ книгъ, отъ XV вѣка до нашихъ временъ, дЕлаютъ это изданіе необходимымъ для всякаго занимающагося народностью п стариною. И русскій ученый найдеть въ немъ много для себя полезнаго, потому что русскія народныя книги и лубочныя изданія частію пользуются общими источниками съ западными, частію же не что иное, какъ передѣлки западныхъ оригиналовъ.

Върный своей цъи, г. Низаръ скромно отказывается отъ всякихъ притязаній на ученость, и постоянно идеть по пути благонам вренной практики. «Подобная картина, раскрываемая мною передъ глазами читателя (говорить онъ на первой же страницѣ своего предисловія) и критическій разборъ такого множества книжекъ, опасныхъ или по малой мѣрѣ безполезныхъ, паводняющихъ Францію въ теченіе послѣднихъ трехъ столѣтій, какъ мнѣ кажется, дастъ почувствовать публикѣ, какое вредное вліяніе на нравы и умы народа долженъ былъ производить сбытъ этихъ книгъ, предоставленный самому-себѣ, п, напротивъ того, сколько добра можетъ сдѣлать такая промышленность, руководимая бодрствующею администраціею, будучи ограничена только книгами полезными и правственными». Въ концѣ предисловія еще ясибе развиваеть онъ свои практическіе виды. «Пусть весь свѣтъ узна́етъ» говоритъ опъ «каковы были умственныя развлеченія и правила нравствепности, которыя эта литература давала народу въ теченіе двухъ или трехъ столѣтій; нускай, чрезъ посредство точнаго перепечатанія самыхъ намятниковъ, сдѣлается теперь для всѣхъ очевиднымъ все то, что

доселѣ только подозрѣвалось въ этой литературѣ, то-есть, вся низость, дурной вкусъ, дурной тонъ, тривіальность, иногда даже безпутство; все же доброе, нравственное, пріятное и поистинѣ забавное пусть будетъ отдѣлено отъ всего прочаго тщательно, и сохранено, какъ образецъ для тѣхъ, которые предпримутъ заботы о возрожденіи промышленности народными книгами».

Въ ученыхъ вопросахъ руководителями г. Низара были преимущественно Поль Лакруа, въ своихъ многочисленныхъ монографіяхъ, и Жанне «Journal de l'Amateur de livres». Впрочемъ, ученость, по поводу народныхъ книгъ, г. Низаръ считаетъ вообще дѣломъ второстепеннымъ и часто подсмѣивается надъ тѣми, кто занимался этимъ предметомъ слишкомъ серьёзно и обстоятельно. Такъ онъ находитъ, что ужъ слишкомъ много было писано о народныхъ суевбріяхъ чернокнижія, бѣлой магіи и т. п. (І, стр. 151); въ слёдующихъ ироническихъ выраженіяхъ отзывается онъ объ изслёдователяхъ, посвящавшихъ свои труды подробнымъ розысканіямъ источниковъ: Гаргантуа, Рабле и Тиля Ейленшпигеля (Совездрала)<sup>1</sup>): «Я сдѣлаль только бѣглый очеркъ всѣмъ тѣмъ познаніямъ, которыя были израсходованы по поводу Гаргантуа. Благодаря правилу, мною принятому, я не могъ иначе и поступить. Впрочемъ, несмотря на то, что эта ученость произвела на свѣтъ значительную массу сочиненій и высказалась въ такихъ комментаріяхъ, которые, можеть быть, угрожають загромоздить и заглушить самый тексть Рабле, однако, все это покажется бездѣлицею въ сравненіи съ моремъ чернигь, пролитыхъ по поводу сочиненія, въ которомъ не видно ни дарованія, ни ума и никакой цѣли, сочиненія рѣшительно нелѣпаго, но, какъ кажется, и доселѣ популярнаго, которое въ народной продажѣ книгъ извѣстно подъ заглавіемъ: Histoire plaisante et récréative de Tiel Ulespiégle, contenant ses faits et subtilités, in — 12, 48 pages, Epinal, Pellerin, 1835. Правда, въ этомъ деле замешались немцы, по той простой причине, что книга о Совездралѣ обязана своимъ происхожденіемъ Германіи, и что ученые этой страны давали себѣ просторъ на родной почвѣ. Съ другой стороны, и англичане обнаружили такой живой интересъ ко всему касающемуся знаменитаго Совездрала, что посвятили ему немалое число книгъ, и даже французы, въ свою очередь, готовы принять участие въ распложения этой огромной, но безсмысленной литературы». Отдёлавъ такимъ образомъ ученыя изслёдованія объ одномъ изъ самыхъ видныхъ явленій европейской старины и народности,

<sup>1)</sup> Такъ какъ это слово есть не что иное, какъ сокращеніе изъ сове эриадло (т.-е. совиное зеркало), то предпочитаю принятое здѣсь правописаніе общераспространенному соенстдралъ.

г. Низаръ ограничивается въ своей книгѣ выпискою о Совездралѣ изъ Bulletin du Bibliophile (I, стр. 544 и слѣд.).

Находя такъ мало проку для науки въ обширномъ содержаніи своихъ двухъ томовъ, и постоянно оскорбляя свой изысканный, изящный вкусъ и свою благонамъренность поплостью и безправственностью народнаго чтенія, усердный секретарь этой странной комиссии не однажды даеть знать читателямъ, а можетъ быть, и кому слёдуетъ, сколько времени потерялъ онъ на эту, по своему содержанію, неблагодарную работу, и сколько нравственной пытки вытерпѣлъ, поневолѣ сталкиваясь съ грубыми интересами и вредными забавами простопародья. Но воть что авторъ говорить съ чувствомъ безкорыстнаго самоотверженія, переходя къ разбору послёднихъ романовъ изъ цикла Карла Великаго: «Ни съ чъмъ лучше не могу я сравнить ощущение, мною испытываемое къ концу этого обозрѣнія, какъ съ состояніемъ несчастнаго, преданнаго пыткѣ, когда, для полученія полнаго признанія, постепенно увеличивають его мученія, переходя оть простійшихъ допросовъ къ болѣе сложнымъ» (II, стр. 533-4). Впрочемъ, несчастный секретарь обличаетъ въ себѣ меньшую твердость характера, нежели ть мученики, съ которыми онъ себя сравниваетъ, и при всякомъ удобномъ случаѣ уже слишкомъ откровенно проговаривается о ненависти ко всему народному и объ опасения, чтобъ литература, безъ педагогическаго руководства, предоставленная себѣ самой, не испортила въ конецъ французскую націю, какъ она ее портила въ теченіе многихъ столітій до вожделённой эпохи такой комиссіи, которая могла бы въ глазахъ всего свёта дать предпочтение благонам вренной практик передъ учеными интересами столькихъ спеціалистовъ по родной старинѣ и народности. Въ одномъ изъ частыхъ приступовъ своей правственной пытки, по поводу какой-то дъйствительно грязной книжонки, усердствующій авторъ не удержался, чтобы не воскликнуть: «Таково-то нравственное воспитаніе, которое давали народу до самой революціи 1848 года, которое давали даже до 2-го декабря, и которое и досель пользовалось бы одобреніемъ, если бы не состоялось учрежденіе, самое спасительное и вполнѣ благотворное, какое только когда-либо было предпринято администраціею, именно учрежденіе комитета о разсмотрбнія народныхъ книгъ, для очищенія всёхъ этихъ нечистотъ въ тёхъ самыхъ клоакахъ, откуда онѣ истекаютъ» (II, 377). Какъ благочестивый писецъ среднихъ вѣковъ, обыкновенно сравнивающій себя съ мореплавателемъ, возвратившимся подъ родную кровлю, несказанно радуется окончанію многольтняго переписыванья какой-нибудь назидательной рукописи, такъ и г. Низаръ на послъдней страницъ своего сочиненія наивно восклицаеть: «Да позволено будетъ мнѣ радоваться, что я окончиль это обозрѣніе, надъ которымъ я пролилъ столько по́та, и которое иногда внушало мнѣ чувство такого омерзѣнія!» (II, стр. 582).

Конечно, вовсе излишие было бы рекомендовать нашимъ любителямъ народности методу г. Низара, ради одного только чувства нравственнаго достоинства и самоотверженія. Нравственное чувство есть такое общее для всѣхъ націй достояніе, что, безъ всякаго сомнѣнія, русскіе изслѣдователи народности могуть обойтись, въ этомъ отношении, безъ чужеземнаго руководства. Но съ вопросомъ о нравственности и благонамѣренности тѣсно связывается слёдующее соображение. Всякий ли имфеть право предъявлять права своей благонамфренной нравственности и полагать ее на вфсы, при оцѣнкѣ народныхъ заблужденій и предразсудковъ? Какъ бы само по себѣ ни было похвально безукоризненное благонравіе, достаточно ли на однихъ только словахъ дѣлать его зпаменіемъ своихъ убѣжденій, и не слѣдуеть ли основательно, разумно и столько же безукоризненно прилагать его къ дѣлу? и чёмъ чище и святее признается какой-нибудь принципъ, темъ осторожнее надобно съ нимъ обращаться, чтобъ излишнимъ усердіемъ не пересолить, чтобъ какою-нибудь неловкостью не опошлить его въ глазахъ толпы. Подобныя неловкости усердныхъ энтузіастовъ часто принимаются въ публикѣ за ханжество; а, извѣстно, ничто такъ не вредить успѣху идеи, какъ подозрительныя ей услуги ханжей.

И особенно подозрительна бываетъ всякая благонамъренность, когда она находить себѣ точку опоры въ какой-нибудь политической катастрофѣ. Конечно, въ этомъ отношении, благонамѣренность остается въ своихъ правахъ, какъ уступка времени и обстоятельствамъ; но тогда смѣеть ли она безукоризненно надѣвать на себя личину нравственнаго достоинства? Скромный секретарь комиссіи разсмотренія народныхъ книгъ слишкомъ круто поворачиваетъ вопросы о народности, принимая за рычагъ своей машины 1848 годъ и какое-то 2-е декабря. Конечно, намъ вовсе нѣтъ дѣза до французскаго календаря того года, и для разсмотрѣнія историческаго развитія народности въ ея послѣднихъ результатахъ вообще число какого бы то ни было мѣсяца не имѣетъ ровно никакого значенія, потому что пародность созидается не днями, а стольтіями. Слёдственно, на безпристрастный взглядъ, это мистическое сосредоточение многовѣковой судьбы французской національности къ какому-то кабалистическому 2-му числу декабря, по малой мѣрѣ, должно обличить слишкомъ узкій объемъ интересовъ, которыми ограничилъ себя авторъ «Исторіи народныхъ книгъ».

Поставленный въ своей работь лицомъ къ лицу и со всъмъ прошедшимъ великой французской націи въ теченіе трехъ послѣднихъ столѣтій, и со всъми современными интересами народной литературы, постоянно возобновлявшейся подъ вліяніемъ столькихъ избранныхъ умовъ, авторъ им'єль передъ собою богат'єйшій матеріалъ въ нравахъ и уб'єжденіяхъ, выработанныхъ вёками. И къ какимъ же результатамъ привело его это великое національное дёло? — Къ полному разобщенію съ жизнію народною, къ ненависти и отвращенію, какъ уже это мы вид'єли изъ приведенныхъ цитатъ. Потому-то и не оставалось иного средства, какъ выбрать самый узкій путь для своихъ соображеній, отправляясь отъ какой бы то ни было современной эпохи, и принимая ее за исходный пунктъ возрожденія народности. Посл'є 1848 года, секретарь комиссіи нашелъ удобнѣйшимъ для своихъ нравственныхъ уб'єжденій этотъ исходный пунктъ въ упомянутомъ второмъ числ'є декабря; но какую эпоху назначилъ бы онъ въ прошломъ стол'єтіи, или до 1848 года, если бы тогда состоялась его комиссія, — предоставляется всякому широкое поле для догадокъ, потому что, какъ скоро нѣтъ твердой основы для сужденія о фактахъ, всякая случайность можетъ играть ея роль.

Итакъ, современные интересы послужили руководящею нитью г-ну Низару въ его критикѣ народныхъ книгъ. Этимъ интересамъ, какъ папской индульгенціи, приписываетъ онъ непогрѣшимость. Въ нихъ главнѣйшимъ образомъ полагаетъ онъ оправданіе своимъ спеціальнымъ принципамъ благонравія. На нихъ же, кажется, онъ желалъ бы основать и новую эпоху возрожденія народныхъ книгъ.

Говорить ли онъ о біографіяхъ Наполеона III, помѣщаемыхъ въ послѣднее время въ народныхъ альманахахъ вмѣстѣ съ выдержками изъ его сочиненій и рѣчей — онъ дѣлаеть ловкій комплиментъ вѣрности и точности его мыслей, сравнивая ихъ съ изреченіями лакедемонскими у Плутарха, и находя ихъ достойными тъхъ великихъ людей, о которыхъ повъствовалъ херонейскій историкъ (I, стр. 68). Приводитъ ли онъ слѣдующія топорныя вирши, помѣщаемыя въ альманахахъ при портретѣ того же Наполеона:

> L'anarchie, triste suite des revolutions, Divisait notre France, l'entraînait à sa ruine, Louis vint, et son génie, sa modération Nous rendirent la paix, et nos sages doctriens —

онъ простодушно присовокупляетъ:

«La poésie n'en est pas très-conforme aux lois de la prosodie; mais cette négligence doit être attribuée sans doute à la vivacité du sentiment, qui est excellent d'ailleurs et le mien» (I, crp. 81).

Какъ бы ни были велики современныя обстоятельства, оправдывающія секретаря комиссіи, но въ отношеніи строго ученыхъ вопросовъ о народ-

21\*



ности это личное заявленіе комплиментовъ ни на шагъ не подвигаетъ ихъ рѣшенія впередъ; въ отношеніи же народнаго благонравія только запутываетъ дѣло, ставя въ ложномъ свѣтѣ и судью, и подсудимую литературу, собранную въ застѣнкахъ комиссіи.

Подобно классическому пѣвцу олимпійскихъ игръ, не забывавшему въ своихъ похвальныхъ одахъ и предковъ восиѣваемаго имъ побѣдителя, авторъ «Исторіи народныхъ книгъ» своимъ вѣжливостямъ даетъ историческую подкладку, отъ всей души одобряя французскихъ промышленниковъ за то, что они въ послёднее время такъ много распустили въ народѣ жизнеописаній Наполеона І-го. По этому поводу авторъ даеть просторъ своему воображенію и предсказываеть этимъ книжкамъ великую будущность въ судьбахъ французской націи. «Уже совершается съ Наполеономъ то же самое, что совершилось съ Карломъ-Великимъ» говоритъ онъ: «исторія о немъ незамѣтно переходитъ въ легенду. Безъ-сомнѣнія, прійдетъ время, когда воскресять для него и двѣнадцать перовъ, которые будуть представлены подъ видомъ двѣнадцати маршаловъ, если даже не двѣнадцати монарховъ, и темъ более кстати и темъ правдоподобнее будуть тогда все эти войны противъ невѣрныхъ, потому что египетская экспедиція внесеть въ нихъ одинъ изъ достовѣрнѣйшихъ и изумительнѣйшихъ эпизодовъ. Что касается до меня, то я съ восторгомъ смотрю на это направленіе, которое принимаютъ умы французской націи» (І, стр. 579).

Самая наука представляется г. Низару только подъ узкимъ угломъ современныхъ, даже личныхъ интересовъ. Изъ всего огромнаго запаса учености по народной литературѣ, авторъ предпочитаетъ Опытъ о поэмахъ и изображеніях Пляски Мертвых, составленный Ипполитом Фортилем; по крайней мёрё, ни объ одномъ авторё не отзывается онъ въ такихъ дестныхъ похвалахъ и съ такимъ самоуниженіемъ, какъ о г. Фортуль. Въ его «Опыть» онъ находить обиліе матеріаловь, легкость выводовь, ясность и очевидность свидѣтельствъ, наконецъ, какую-то особенную прелесть слога; и все это заставляеть его вмѣнить себѣ въ обязанность, шагъ за шагомъ, следовать г. Фортулю, въ главе о Пляске Мертвыхъ, в для точности подьзоваться даже собственными его выраженіями (II, стр. 290). Такая безусловная уступка учености и невоздержность въ похвалахъ будуть приводить читателя въ рышительное недоумине до тихъ поръ, пока онъ не узнаетъ изъ предисловія къ «Исторіи народныхъ книгъ», что въ то время г. Фортуль былъ министромъ народнаго просвѣщенія, что г. Низаръ нижайше испросиль у «его превосходительства» позволеніе украсить свою исторію выписками изъ его «Оныта»: «И я воспользовался этимъ позволеніемъ присовокупляеть ловкій чиновникъ — поступивши въ этомъ случаѣ такъ, какъ подобаетъ человѣку обязанному, признательному и скромному, который съ чувствомъ жпвѣйшаго удовольствія обращаетъ благодъяніе въ славу благодътеля» (стр. IX).

Съ этой же точки зрѣнія надобно оцѣнивать преклопеніе передъ авторитетомъ іезуитовъ во всѣхъ случаяхъ, гдѣ приходится автору «Исторіи народныхъ книгъ» оправдать какую-нибудь легенду, доселѣ поддерживаемую въ вѣрованьяхъ народа преданіями католицизма. Такъ, по поводу народныхъ преданій о покровѣ и пеленѣ Господней, будто бы сохраняемыхъ въ Безансонѣ и въ деревиѣ Аржантёйлѣ, авторъ благочестиво заявляетъ: «Исторія о сохраненіи этихъ священныхъ реликвій, ихъ судьбы и сила, въ нихъ содержащаяся, безъ-сомнѣнія, должны обратить на себя вниманіе читателя. Потому вмѣняю себѣ въ обязанность сообщить ему всѣ свѣдѣнія, какія я собралъ по этому предмету и которыми я одолженъ отцу Круазе, іезуиту, автору сочиненія «Année chrétienne» (II, стр. 62). Затѣмъ идетъ длинная выписка объ этой мѣстной легендѣ.

Руководствуясь принципами учениковъ Лойолы, авторъ ловко выходить изъ мпожества затрудненій, которыя предлагала ему народная литература легендъ и другихъ клерикальныхъ преданій, въ безобразномъ соединении дозволеннаго съ недозволеннымъ, общепризнаннаго съ апокрифическимъ, истины съ ложью, вброванія съ наивными выходками, оскорбляющими условія приличія. «Многократно было замѣчаемо — говорить онъ что въ библін есть такіе эпизоды, которые должно трактовать съ великою осмотрительностью, когда желаешь ихъ приспособить къ понятіямъ поселянъ, и особенно дѣтей. Къ сожалѣнію, съ этимъ правиломъ вовсе не соображались авторы пародныхъ стиховъ и умильныхъ повѣстей, которыя имѣютъ своимъ предметомъ поддержаніе этихъ эпизодовъ въ памяти народа. Іоспоь, толкующій Фараону сны и оставляющій свою мантію въ рукахъ пентефріевой супруги; Юдиеь, употребляющая языкъ и хитрости куртизанки для того, чтобъ ловчѣе соблазнить и погубить Олофериа; Сусанна, застигнутал двумл развратными стариками; блудный сынъ въ сообществъ съ прелестницами - все это, переложенное въ вирши, съ размѣромъ и риомами, изъ рукъ вонъ плохими, едва-ли способно внушить идеи серьёзныя и, въ-особенности, назидательныя. То же надобно сказать и о нѣкоторыхъ эпизодахъ изъ житій. Объ этой-то литературѣ, въ которой все искусство состоить очень часто въ шутовстве и почти всегда въ нелепостяхъ, хочу я дать здѣсь понятіе. И все это я сдѣлаю такимъ образомъ, что не только не упрекнуть меня въ кощунствѣ надъ религіею, но даже и не заподозрять въ какой бы то ни было задней мысли, къ тому клонящейся. Безъ сомнѣнія, очень легко доказать, что многія изъ этихъ книжонокъ распространяють за-

Отдавая полную справедливость осторожности автора, нельзя, однако, въ этомъ устранении себя отъ инквизици не усмотръть противоръчия не только всему содержанію обоихъ томовъ, имѣющихъ цѣлью раскрытіе всевозможных заблуждений французской нація, но и собственнымъ признаніямъ автора, напримѣръ, въ родѣ слѣдующаго: «Обязанный излагать свое суждение о сочиненияхъ, которыя до настоящаго времени пользовались силою портить или исправлять народную нравственность, я долженъ, для указанія опасности или пользы, спачала по крайней мёрё поименовать эти сочиненія; потомъ, назвавши ихъ по имени, я не могъ бы ни одобрить ихъ, ни запретить, не мотивируя своихъ доказательствъ, и, слѣдовательно, я долженъ представить самыя пьесы передъ глаза публики» (І, стр. 437). То-есть другими словами, авторъ предоставляетъ кому слѣдуетъ сожженіе народныхъ книгъ, на городской площади, но съ удовольствіемъ собираетъ изъ нихъ костеръ и съ математическою точностью опредъляетъ степень пламени, предназначаемаго для сожженія той или другой книжки. Данныя для инквизиціоннаго индекса уже собраны въ этихъ двухъ томахъ: сто́итъ только признать мастера для расправы.

Но любопытно взглянуть, какъ авторъ примиряетъ свою католическую совъсть съ грубыми формами народныхъ книгъ. Надобно знать, что во Франціи, такъ же, какъ и у насъ, есть цёлый отдёль лубочной литературы, въ сущности дозволенный по основнымъ пдеямъ, не заподозрѣннымъ церковью, и, можеть быть, до извѣстной степени полезный для обузданія грубыхъ нравовъ, по выраженный въ такихъ чудовищныхъ формахъ средневѣковаго романскаго, звѣринаго стиля, что только исторически можно оправдать такія сочиненія, но уже никоимъ образомъ нельзя имъ приписать безусловнаго значенія. Между-тімъ, г. Низаръ, въ излишнемъ усердія, изъявляеть къ такимъ сочиненіямъ свою личную симпатію и полагаеть ихъ безусловно годными для современности. Такова народная книжка, составленная по самымъ раннимъ источникамъ лубочной литературы и до сихъ поръ перепечатываемая во Франціи подъ слѣдующимъ длиннымъ заглавіемъ: Зерцало ирьшника, составленное преподобными отцами капуцинами, миссіонерами; очень полезное для людей всякаго званія; все изображено въ лицахъ. Вы здъсь увидите бъдственное состояние души, имъвшей несчастие впасть въ смертный гръхг. Увидите также блаженное состояние души, сподобившейся счастія быть въ милости божіей, съ малымъ изображеніемъ несчастнаго состоянія осужденной души. Вы увидите здъсь, если угодно, какъ ужасны адскія муки; наконець, вы размыслите о воздаяніи, которое Господъ подаетъ во благь живущимъ въ семъ міръ. Если, внимательно прочитавши эту книгу, вы не вознамъритесь отказаться отъ гръховъ, то трепещите за бъдственную судьбу вашей души. Въ 12-ю долю листа, 24 страницы. Эпиналь, Пеллерень. 1828 года.

Бѣдственное и блаженное состояніе души представлено въ видѣ огромнаго сердца, съ человѣческою головою, будто какая чудовищная инфузорія, разсматриваемая въ увеличительное стекло. Внутри сердца изображены то бѣсы съ самимъ сатаною, играющимъ на гусляхъ, павлины, свиньи и разныя чудовища, то ангелы съ различными священными предметами. Смерть грѣшника и его адскія муки представлены въ такихъ безобразныхъ формахъ, что лубочныя картинки русскихъ синодиковъ, рядомъ съ ними, могутъ показаться образцомъ совершеннаго изящества. Французскій текстъ своею наивностью и грубостью вполнѣ соотвѣтствуетъ чудовищнымъ изображеніямъ.

Если уже кто-нибудь взялся не за свое дѣло, и вообще за дѣло едва ли исполнимое — исправить народную литературу и возродить ее къ новой жизни, то что можно сказать о подобныхъ изображеніяхъ, на триста лѣтъ отставшихъ отъ современности? Отдавая имъ справедливость въ согласіи съ нѣкоторыми тонкостями средневѣковой католической теологіи, можно ли эти страшила рекомендовать въ настоящее время французской націи, какъ источникъ благочестія, если только не имѣешь задней мысли давать острастку воображенію народа, въ видахъ той средневѣковой политики, которая поддерживала спокойствіе и благонравіе однимъ только страхомъ? Кажется, только однимъ этимъ можно объяснить изумительный по своей наивности отзывъ г. Низара объ упомянутыхъ чудовищныхъ сердцахъ съ человѣческими головами. «Эта книжка, говоритъ опъ, имѣетъ свое достоинство. Она согласна съ католическимъ ученіемъ о блаженствѣ избранныхъ и о мученіяхъ грѣшликовъ; она ничего не преувеличиваетъ, ничего не изобрѣтаетъ (?), и придерживается катехизиса» (П, стр. 40).

Впрочемъ, зная лучше другихъ, въ какой степепи искренна эта наивность, авторъ ловко предупреждаетъ всякое возраженіе, бросая на пего тѣнь свободомыслія и невѣрія. «Я уже вижу — говоритъ онъ за страницу передъ этимъ — какъ улыбается, при взглядѣ на эти картинки, человѣкъ, не имѣющій иной религіи, кромѣ своихъ собственныхъ идей, и признающій за предразсудки и суевѣрія все то, чего не можетъ оправдать своимъ разумомъ. Что касается до меня, то я не настолько высокомѣренъ, и я былъ бы въ отчаяніи, если бы не почувствовалъ, какъ смиряется и та малая доля гордости, какая только во мпѣ есть, при взглядѣ на эту живопись, столь же наивную, сколько и поразительную, и какъ моя душа, въ тревогѣ отъ ожидающей ее судьбы, стремится смягчить ея жестокость, припимая на себя рѣшимость тотчасъ же приступить къ полному преобразованію себя самой» (П, стр. 38).

Въ этомъ же смыслѣ авторъ оправдываетъ католическій культь Мадоннѣ, которой святой ликъ средневѣковая и народная фантазія на Западѣ постоянно смѣшивала съ типомъ Афродиты и другихъ богинь, и, предупреждая кощунство, дѣлаетъ выходку противъ скептицизма, смѣшивая такимъ образомъ праздную игру досужаго остроумія съ положительными результатами литературной и художественной критики (II, стр. 49). Но особенно сочувствуеть онъ аскетическимъ книжкамъ, въ іезуитскихъ передѣлкахъ, каковы, напримъръ, извъстныя подъ именемъ Экзамена или Испытанія совъсти (II, стр. 104). Онъ приходить въ восторгъ, что эти книжки внушають простодушнымъ читателямъ тревожное убѣжденіе о непрестанной грѣховности, исчисляя столько грѣховъ и въ такой микроскопической подробности, что не только ни на одинъ часъ, даже ни на одну минуту нельзя оть нихъ спастись слабому человѣчеству. Конечно, здѣсь вопросъ не въ безотносительной истинѣ этого положенія, а въ необходимости или въ годности приложенія его къ народной литературѣ. Можно, напримѣръ, отдавать полную справедливость принципу о цёломудренномъ безбрачіи, въ аскетическомъ отношении; но какую забавную цёль могъ бы имёть въ виду тотъ, кто сталъ бы внушать этотъ принципъ цёлой націи въ руководство для всеобщаго практическаго примѣненія?

Но, кажется, довольно уже образчиковь, свидѣтельствующихъ о свойствахъ благонравія, принятаго въ основу «Исторіи народныхъ книгъ». Я только укажу еще на стр. 576 и слѣдующія, во 2-мъ томѣ, для тѣхъ изъ читателей, которые сходятся съ г. Низаромъ въ миѣніи о чудовищной безнравственности и зловредности сочиненій Виктора Гюго, Александра Дюма, мадамъ Дюдеванъ, Евгенія Сю и другихъ современныхъ писателей.

Въ устраненіе всякихъ недоразумѣній, надобно выразиться ясно п положительно одинъ разъ навсегда. Нѣтъ сомнѣнія, что въ русской читающей публикѣ не мало найдется людей, готовыхъ сочувствовать г. Низару п примѣнить его методу къ русской народности. Эти люди могутъ даже оправдать, нли, по крайней мѣрѣ, прикрыть свои тенденціи правилами нравственности и религіи; но они должны воспитать въ себѣ самое прочное убѣжденіе, что только тотъ имѣетъ право по совѣсти взять на себя великую передъ цѣлымъ народомъ отвѣтственность въ исправленіи его нравственности, кто самъ глубоко проникнутъ нравственными принципами в, вполнѣ сознавая чистоту своихъ стремленій, честно, правдиво, съ благоговѣніемъ принимается за это святое дѣло. Тому, слѣдовательно, уже не нужно будетъ, при всякомъ удобномъ случаѣ, какъ автору «Исторіи народныхъ книгъ», снимать съ себя тѣнь подозрѣнія въ ханжествѣ и безкорыстіи своихъ убѣжденій, и, вмѣсто основныхъ законовъ человѣколюбія и религіи, при оцѣнкѣ историческихъ явленій народной жизпи, руководствоваться только личнымъ заявленіемъ своей симпатія или антипатія, выставляя всѣмъ на видъ свою личную благонамѣренность. Люди недалекіе очепь часто смѣшиваютъ нападки на лицо, фальшиво проповѣдующее о нравственности, съ нападками на самую нравственность, и тѣмъ бросаютъ тѣнь на критику. Между тѣмъ, никто столько не заслуживаетъ порицанія, какъ тотъ, кто дѣлаетъ себя недостойнымъ и фальшивымъ органомъ правоученія и всякой благонамѣренности, прикрывая обманъ казенными фразами. Потому-то такъ часто бываютъ изъ рукъ вонъ плохи нравоучители, хотя правственность сама по себѣ безукоризненна.

Впрочемъ, если бы нравственность автора «Исторіи народныхъ книгъ» стояла выше уровня условныхъ формъ благонамѣренности, если бы его иравственные принципы были безукоризненны и чисты, то и тогда его односторонняя критика привела бы къ одностороннимъ и, слѣдовательно, ложнымъ выводамъ, потому что народная литература, какъ результатъ по малой мѣрѣ трехсотлѣтняго развитія народной жизни, есть явленіе историческое, есть прошедшее, внесенное въ современность, какъ одинъ изъ ея элементовъ. Этому прошедшему никто изъ простонародья не приписываетъ безусловной цѣны, в изъ многаго, что́ оно даетъ, каждый выбираетъ себѣ только то, что́ кажется ему еще удовлетворяющимъ его современныя потребности.

Это не сподрядъ настольныя книги, а цѣлая библіотека, накопившаяся у народа въ теченіе многихъ стольтій, только помѣщаемая не на полкахъ, а въ мѣшкахъ ходебщиковъ. Часто, рядомъ съ суевѣріемъ, питаемымъ въ какой-нибудь мфстности книжошками језувтскаго издђајя, стоитъ въ ближайшей связи народный альманахъ или лечебникъ, наполненный такимъ же суевѣріемъ, воспятывающій въ народѣ то же легковѣріе, какъ и тѣ іезуитскія писанія. Человѣкъ недальновидный, по рѣшительно честный, съ точки зрѣнія народной религіи, положимъ, одобритъ суевѣрную легенду, поддерживающую въ какой-пибудь мѣстности націопальпое чувство; но можетъ ли онъ въ то же время одобрить нелѣцыя причитанья, выдаваемыя въ народныхъ книгахъ не только за медицинскія пособія, но даже за молитвы? Можеть ли онъ примприть свой здравый смысль съ рецептами чернокнижія о томъ, какъ показать человѣка съ собачьею головою, или какъ сдѣлать мертвую руку, посредствомъ которой воры погружають сторожей въ непробудный сонъ? Разрушающій вѣру простонародья во всѣ эти пустяки тѣмъ самымъ посягаетъ уже и вообще на върованія народныя, потому что невѣжество не имѣеть средствъ отличать предметы вѣрованія и довольствуется

только субъективнымъ чувствомъ вѣры, безъ различія на что бы она ни обращалась.

Покровительствуя распространенію мѣстныхъ легендъ и другихъ средневѣковыхъ произведеній вѣрующей фантазіи, г. Низаръ безпощадно преслѣдуетъ всѣ нелѣпости чернокнижія, магіи и т. п., и такимъ образомъ постоянно вращается въ противорѣчіяхъ и, вмѣсто желаемой имъ пользы, только вредитъ вѣрованію народному, поражая его съ одной стороны и, слѣдовательно, ослабляя его сомнѣніемъ и для другой, въ которую онъ желалъ бы его направить.

Мы уже видѣли, какъ приспособлялъ свои аргументы авторъ «Исторіи народныхъ книгъ» къ ученію католической теологіи; посмотримъ, какъ онъ относится о народныхъ предразсудкахъ, не состоящихъ подъ непосредственнымъ покровительствомъ отцовъ-капуциновъ и прочей братіи.

Не руководимый ни индексами инквизиціи, ни достаточною эрудицією, секретарь комиссіи былъ предоставленъ собственнымъ средствамъ въ этой встрѣчѣ съ заматорѣлымъ невѣжествомъ простонародья. Ничего другого не оставалось, какъ прибѣгнуть къ пособію здраваю смысла, которымъ издавна прославилась французская нація. Что же? Въ добрый часъ! Можетъ быть, здравый смысль французской нація внушить автору, что всь эти нелёпости и пошлости чернокнижія и всякаго простонароднаго вёдовства и знахарства уже сами себя вполнѣ обличають, что они составляють средневѣковой элементь въ современной жизни, служа болѣе досужею забавою, нежели серьёзнымъ средствомъ для практики, что все существо ихъ состоятъ только въ помрачения умовъ суевбріемъ, но что вовсе не въ нихъ главный источникъ суевѣрія, а что они только естественное слѣдствіе общаго расположенія умовъ, сохраняющаго доселѣ фантастическій отпечатокъ средневѣковой поэзіи; слѣдовательно, серьёзно сражаться съ этими нелѣпостями значить разыгрывать глупую роль Допъ-Кихота, выходящаго въ бой съ вѣтряною мельницею, а искоренять ихъ, въ надеждѣ на умственное и релиrioзное исправление нации, --- то же, что залѣчивать накожные прыщи, между тѣмъ, какъ внутренній организмъ будетъ попрежнему страдать проказою. Казалось бы, вотъ что долженъ былъ внушить здравый смыслъ; но г. Низаръ неопытною рукою взялся за это орудіе и неловко направилъ его на предметь своего анализа. Разныя глупости, паходимыя имъ въ народныхъ книгахъ, онъ подвергаетъ суду здраваго смысла и съ легковъріемъ Фланёра, отъ всей души, издъвается надъ ними, и съ такою свъжестью виечатленія, будто всё эти нелепости случилось ему узнать въ первый разъ только тогда, какъ онъ принялся за составление свосй «История».

Такъ, напримъръ, выписывая какой-то нелъпый рецептъ изъ Альберта

Великаго, какъ живьёмъ ловить дичь, г. Низаръ находить не лишнимъ присовокупить слѣдующее: «Дѣйствительнѣе этого я знаю только одинъ секретъ, какъ поймать воробья, секретъ самый вѣрный: взять щепотку соли и посыпать ему на хвостъ» (I, стр. 199).

По случаю воровского талисмана *мертвой руки*, секретарь комиссіи приводить въ опроверженіе слёдующее, лестное для всякаго чиновника, предположеніе: «Если бы я имѣль честь быть директоромъ французскаго банка или начальникомъ монетнаго двора, я бы терзался въ вѣчной тревогѣ и безсонницѣ, зная, какимъ ничтожнымъ средствомъ можно опорожнить всю мою кассу, при полной невозможности съ моей стороны тому воспрепятствовать. Самая стража, бодрствующая при моихъ дверяхъ, изъ сколькихъ бы баталіоновъ ни состояла, не въ силахъ меня обезпечить, потому что этотъ талисманъ, отнимающій у ней бдительность, можетъ заставить присутствовать съ оружіемъ въ рукахъ при самомъ похищеніи моихъ сокровищъ» (I, стр. 204).

Приводить ли онъ глупѣйшія выписки изъ народныхъ лѣчебниковъ, онъ услужливо разсчитываетъ доставить забаву медицинской академіи, въ наивномъ убѣжденіи, что ей неизвѣстно младенческое состояніе средневѣковой медицины, доселѣ процвѣтающей въ народныхъ книжкахъ (I, стр. 194). Цитуетъ ли онъ тарабарскія изреченія, будто бы сказанныя самимъ Адамомъ, въ бытность его въ аду, и будто бы имѣющія особенную цѣлебную и чарующую силу, онъ не можетъ удержаться, чтобъ не воскликнуть: Honni soit qui mal y pense! (I, стр. 188). Но въ нравственномъ и религіозномъ отношеніи всѣ эти вѣрованія въ тарабарскую грамоту чѣмъ же хуже мистическаго поклоненія какому-то кабалистическому числу 2-го декабря, съ котораго, по убѣжденію автора, должна наступить новая эпоха народной нравственноств?

Особенно забавенъ авторъ «Исторіи народныхъ книгъ», когда встрѣчается съ книжонками безиравственнаго содержанія. Къ такимъ книгамъ онъ относитъ почти всю сатирическую литературу народа, потому что необуздапная веселость простодушныхъ умовъ, во Франціи, какъ и вездѣ, обыкновенно переходитъ границы приличій и условныхъ правилъ. Это именно та литература, которая вдохновляла авторовъ Селестины, Декамерона, Гептамерона, которая питала въ народѣ кощунство и цинизмъ, но, какъ и все на землѣ, имѣла и хорошую сторону, развивая въ умахъ сознаніе, пытливость и духъ философскаго сомнѣнія, и безпощадно преслѣдуя ханжество, суетность, тиранію и всякую подлость. Не надобно также забывать, что эта литература стояла въ уровень съ высшими классами людей образованныхъ не только въ XIV вѣкѣ, но даже въ XVI и XVII. Сканда-

лёзный Гептамеронъ, въ подражаніе новелламъ Боккаччіо, былъ составленъ при участіи царственной особы, и притомъ дамы. Цишизмъ былъ существеннымъ дополненіемъ чернокнижію и прочимъ суевѣріямъ и предразсудкамъ, точно такъ же, какъ преслѣдованіе и сожженіе вѣдьмъ было великимъ подспорьемъ въ обуздания народа въ границахъ католической въры. Въ пастоящее время весь этотъ средневѣковой осадокъ спустился въ народную литературу, въ это разновременное и пестрое собраніе достоинствъ и недостатковъ, правды и лжп, высокаго и пошлаго. Но г. Низаръ не умѣетъ относиться къ историческому факту съ безпристрастіемъ историка, и готовъ трактовать Боккаччіо или Брантома, какъ своихъ совремешниковъ, и, сверхъ того, во всей шутливой литературѣ, для извѣстныхъ ему цѣлей, хочеть видѣть одно только развратное, оставляя въ сторонѣ правдивую насмѣшку п грозную сатиру. Въ этомъ случаѣ онъ любитъ обращаться къ стыдливости читателя и заявлять свою вѣжливость, чтобъ не оскорбить непристойностью свою беста съ нимъ. Такъ, по поводу одной грязной книжонки, онъ выражается: «Объявляю совершенную мою неспособность дать отчеть объ этой книгѣ, и, полагаясь на стыдливость читателя, я надѣюсь, онъ извинитъ меня въ томъ, что я ее даже не читалъ» (I, 272 — 3). Съ точки зрѣнія риторическаго приличія, такія заявленія внолеь одобрительны; только нельзя не удивляться въ высшей степени оригинальному отношеню автора къ предмету его сочиненія: онъ до того проникнуть чувствомъ своего достоинства, что даже не хочетъ просмотрѣть то, о чемъ долженъ публикѣ дать отчеть! Правда, что народная литература больше чѣмъ на половину грязна и слишкомъ наивна, какъ наивно все, стоящее выше временныхъ условій приличія; но едва ли добросовѣстно браться за нее тому, кто меньше заботится о безпристрастіи и правдѣ, нежели о томъ, чтобъ не замарать своихъ бѣлыхъ перчатокъ. Вотъ въ этомъ-то ложномъ, насильственномъ отношении автора къ предмету изучения и состоитъ неистощимый источникъ забавнаго, особенно въ тѣхъ случаяхъ, гдѣ авторъ грубую шутку принимаеть за серьёзное наставленіе народной книги и безпощадно бранить ея сочипителя пегодяемъ, мерзавцемъ и другими энергическими эпитетами. Такъ, напримѣръ, по поводу одного эротическаго сочиненія, составленнаго въ шутливомъ топѣ, авторъ разражается такою филиппикою: «Что́ за наставленія, и какой стиль! И какое полное отсутствіе морали и деликатности въ этихъ правилахъ, имѣющихъ предметомъ серьёзно руководствоваться практикою въ любви и способствовать ея долгоденствію! Въ какомъ сводъ законовъ и у какихъ народовъ этотъ инусный сочинитель нашелъ, чтобъ мальчики четырнадцати лѣтъ были способны къ любви? Гдѣ видалъ онъ такихъ дѣвицъ, которыя желали бы брака, какъ законнаго средства утолять

огонь желанія в рождать?» и т. д. (І, стр. 365). Можно себь представить, въ какія хлопоты попалъ бы г. Низаръ съ своею критикою приличій, если бы ему попали подъ руку и которыя повъсти Лимонаря или Луга Духовнаго --книги, пользовавшейся и досель пользующейся въ нашемъ грамотномъ простонародь в большою популярностью и по частямъ вошедшей даже въ Прологи? Впрочеми, онъ нашель бы многое и въ Золотой Легенди Якова де Воршане, что поставило бы его рѣшительно втупикъ. Но именно въ томъто и состоить главная хитрость услужливаго секретаря коммисіи, что въ своихъ выходкахъ противъ грубости и цинизма народныхъ фарсовъ, онъ будто бы совершенно забываеть объ издъляхъ подобнаго же содержанія, покровительствуемыхъ отцами-капуцинами. Такъ, напримѣръ, кто не знаетъ, сколько средневѣковыхъ легендъ основано на одномъ изъ самыхъ обычныхъ мотивовъ — что жевщина пожилыхъ летъ, после многолетняго безплодія, наконецъ, вследствіе какаго-нибудь сверхъестественнаго обстоятельства, дарить своего мужа плодомъ любви? Самъ г. Низаръ, судя по его преданности къ ученію іезуитовъ, готовъ бы былъ, съ разрѣшенія папы, покровительствовать распространенію въ народѣ многихъ легендъ такого содержанія; но, какъ говорится, и на мудреца бываетъ простота, онъ рѣшительно компрометировалъ себя сомнѣніемъ въ этомъ общепринятомъ мотивѣ, потому только, что встрѣтилъ его не въ легендѣ, а въ преданіи о Робертв-Льяволь, котораго родная мать, послѣ сорокалѣтняго безплодія своей замужней жизни. По этому случаю, будто какой скептикъ-лютеранинъ, г. Низаръ насмѣшливо присовокупляетъ: «Полагая, что она (мать Роберта-Дьявола) вышла замужъ пятнадцати лѣтъ, надобно будетъ допустить, что ей было пятьдесять пять лёть, когда она разрёшилась оть бремени. Любопытный примърз плодородія.!» (II, стр. 489). Для простодушныхъ читателей народныхъ книгъ тутъ вовсе нѣтъ ничего особенно любопытнаго или необычайнаго; и если бы г. Низаръ умблъ понять всѣ явленія народной литературы въ общей связи, опредѣляемой средневѣковыми идеями и убѣжденіями, то, конечно, ради своихъ цёлей не сталь бы проводить въ своемъ обозрѣніи скептической критики, которая, потрясая довѣріе къ сказкѣ, вообще воспитываетъ духъ сомпѣнія въ области вѣрованія. Лучше всякаго другого, какъ историкъ народной литературы, онъ долженъ бы знать, что всѣ эти наивныя странности и циническія выходки не были и не могли быть ни странностями ни цинизмомъ въ ту эпоху, когда въ самыхъ почтенныхъ книгахъ XVII вѣка предлагались, напримѣръ, слѣдующія назидательныя исторійки на ряду съ д'биствительными историческими фактами: «Маргарита, голландская графиня, обыкновенно насмѣхалась надъ тѣми женщинами, которыя рождали двойни, и съ презрѣніемъ говорила, что это можетъ быть не иначе, какъ отъ двоихъ отцовъ, а не отъ одного. Вскорѣ сама она стала беременна и родила за одинъ разъ 363 живыхъ ребенка; величиною были они по орѣху, однако всѣхъ ихъ окрестили». Но замѣчательнѣе всего то, что этотъ скандалёзный разсказъ помѣщенъ въ книгѣ подъ заглавіемъ: «Der Teutschen recreation oder Lusthauss», Эгидія Альбертини, посвященной Мельхіору, аббату и прелату монастыря св. Георгія въ Шварцвальдѣ (1619 г., стр. 1043).

Точно такъ же поверхностна критика г. Низара и въ литературномъ, эстетическомъ отношеніи, какъ въ религіозпомъ и моральномъ. Народное творчество онъ изучаетъ съ точки зрѣнія теоріи трехъ единствъ и другихъ лжеученій французскаго пуризма XVIII в. Такъ, онъ осуждаетъ вь народныхъ романахъ недостатокъ въ единство дѣйствія, запутанность главнаго дѣйствія эпизодами, ошибки въ географіи, нелѣпые анахронизмы — словомъ, все то, что можно найти въ Гомерѣ, Дантѣ, Аріосто, Шекспирѣ и въ другихъ геніальныхъ авторахъ, стоявшихъ выше условій какой-нибудь стѣснительной и случайной литературной теоріи и не считавшихъ нужнымъ справляться съ учебниками исторіи и географіи (том. II, 449, 458, 520). Въ самыхъ выраженіяхъ, въ которыхъ г. Низаръ насмѣшливо относится о топорномъ слогѣ народныхъ книгъ, видно крайнее невѣдѣніе того, чего должно отъ этой литературы ожидать и требовать. Кому, напримѣръ, придетъ въ голову отпустить такую фразу по поводу какихъ-то ломанныхъ виршей: *Се n'est pas du Pindare?* (II, стр. 206).

Но довольно о г. Низарѣ. Вовсе не стоило бы дѣлать даже и намековъ на его взгляды и убъжденія, если бы, къ несчастію, не встрѣчалось точно такихъ же взглядовъ и убѣжденій и въ нашей образованной публикь по поводу русской народности. Въ книгѣ Низара, какъ въ фокусѣ, собрано все, что объ этомъ предметѣ можно сказать неосновательнаго, односторонняго, ложнаго, возмутительнаго и смѣшного. Туть сходятся всѣ возможныя паправленія въ ихъ исключительныхъ, одна другой противорѣчащихъ, крайностяхъ. Тутъ и славянофильство, игнорирующее народную мисологію и мечтающее о христіанской чистотѣ нравовъ временъ «Стоглава»; тутъ и западничанье съ своими дешевыми насмѣшками надъ суевѣріями и предразсудками; тутъ и русское доморощенное невѣжество, не видящее въ наукѣ пикакого проку, кромѣ непосредственнаго ея примѣненія къ практикѣ; тутъ и дикій аскетизмъ, прикрывающій свои доносы личиною ханжества; тутъ и мошенническая благонамъренность, продающая всъ сокровища своей народности за какое-нибудь выгодное мѣстечко; тутъ, наконецъ, и барская спесь, затыкающая себѣ носъ при встрѣчѣ съ русскимъ мужичкомъ, который своими трудами ее поить и кормить, обуваеть и одъваеть. Но такъ какъ Западъ во всемъ превосходнѣе Востока, вообще развитѣе, то-есть, въ умномъ умнѣе, въ нравственномъ нравственнѣе, а въ безнравственномъ и пошломъ безнравственнѣе и пошлѣе (такова уже привилегія развитія), то, конечно, на Руси можно встрѣтить только по мелочамъ, что́ у г. Низара брошено въ его книгѣ щедрою рукою, въ крупныхъ массахъ и размашисто. Сверхъ того, какъ человѣкъ умный и ловкій, онъ не боится крайностей въ своихъ критическихъ взглядахъ, потому что умѣлъ ихъ подвести подъ одинъ общій знаменатель, именно, подъ извѣстную точку зрѣнія современной политики. Въ этомъ смыслѣ всѣ его ошибки, неточности, даже противорѣчія получаютъ видъ правды, то-есть, все сказанное имъ полезно для того политическаго направленія, которому онъ усердно служитъ.

Въ этомъ же смыслѣ, конечно, можно бы рекомендовать книгу г. Низара и русскимъ практикамъ, какъ образецъ для подражанія, если бы, несмотря на всю ея мнимую правдивость и законность, не содержала она въ себѣ самой одного существеннаго, основного противорѣчія, дѣлающаго ее негодною для практическихъ видовъ. Какъ плодъ мирной эпохи современнаго процвѣтанія французской націи, она должна бы вносить въ оборотъ идей не раздоръ со всѣмъ прошедшимъ развитіемъ народной жизни въ его современныхъ остаткахъ, а миръ и согласіе, потому что если французская нація достигла въ настоящее время нравственнаго совершенства и благоденствія, то, копечно, немалою долею въ томъ и другомъ она обязана тѣмъ идеямъ, которыя отразились и въ народныхъ книгахъ. Однимъ словомъ, если прекрасна современность, то не могутъ быть дурны ея сѣмена въ прошедшемъ, которыхъ зародыши такъ явственны во всемъ составѣ народной литературы.

Объяснивъ различныя точки зрѣнія въ изученіи народныхъ книгъ, обращаюсь къ русскимъ лубочнымъ изданіямъ. Прежде нежели коснусь историческаго развитія этихъ послѣднихъ въ техническомъ отношеніи, считаю необходимымъ вставить обозрѣніе ихъ въ общую раму исторіи народныхъ преданій и вѣрованій, потому что только этимъ путемъ можно дать вѣрное понятіе о содержаніи и значеніи лубочныхъ изданій.

## III.

Лубочныя изданія обнимають малую часть народной литературы, состоящей изъ сочиненій, напболѣе доступпыхъ по своему элементарному содержанію и болѣе питересныхъ для большинства людей грамотныхъ. Хотя и рукопись можетъ быть такъ же понятна и занимательна, но только посредствомъ печатанія получаетъ она право господства надъ массами. Чѣмъ больше въ какой странѣ распространена была грамотность и чѣмъ раньше введено и усилено книгопечатаніе, тімъ шире и глубже пустила тамъ свои корни народная литература. Само собою разумѣется, что съ расширеніемъ круга читателей сталь брать перевёсь свётскій элементь передь церковнымъ, составляющимъ достояніе партіи клерикальной; а если что входило изъ области духовной литературы въ общій обороть народныхъ книгъ, то теряло строгій отпечатокъ теологическаго пуризма и получало поэтическій тонъ народной фантазія. Это были преимущественно легенды, видинія, повыствованія о сверхзестественноми и необычайноми, или же болье запимательные эпизоды изъ священной и церковной исторіи, съ примѣсью апокрифовъ и разныхъ выдумокъ. Догматическая часть не могла запимать въ народной литературѣ значительное пространство, потому что поученіе, не подкрѣпляемое примѣрами, скоро наскучиваетъ, требуя слишкомъ напряженнаго къ себѣ вниманія. Лѣтопись могла занимать только какъ собраніе назидательныхъ примѣровъ и любопытныхъ, часто сверхъестественныхъ, случаевъ, потому и распространялась въ народѣ, или отрывками, или въ формѣ поэтическаго сказанія, иногда даже въ стихахъ; сверхъ того, исторія гражданская входила, какъ часть, въ исторію церкви, и исторія новыхъ народовъ присовокуплялась къ древней, какъ продолжение литературнаго труда, начатаго прежде. Житія святыхъ и чудесныя знаменія на небесахъ и на земли, съ присовокупленіемъ сказаній о разныхъ дивовищахъ и уродахъ, составляли самую интересную часть исторіи для народнаго чтенія. Какъ исторія должна была питать върованіе во все сверхъестественное, такъ и наука о природѣ, состоявшая въ средніе вѣка въ собраніи самыхъ нелѣпыхъ предразсудковъ о чудесныхъ свойствахъ животныхъ, растеній и камней и въ описаніи какихъ-то необычайныхъ въ природѣ творепій. Въ связи съ этимъ составились руководства для практическаго употребления, какъ тайными силами природы производить разныя чудеса и алхимическія штуки, а также исцёлять болёзни. Средневёковая космографія и лючебнико были послѣдовательнымъ развитіемъ лѣтописи, магіи, чернокнижія п всякаго баснословія.

Предразсудки и суевѣрія, ведущіе свое начало отъ самой ранней эпохи среднихъ вѣковъ, все болѣе и болѣе распространялись въ народѣ въ XVI и XVII вв. посредствомъ печати. Зпаменитая Космографія Себастіана Мюнстера, со множествомъ рисунковъ, плановъ и картъ на деревѣ, къ географическимъ и историческимъ свѣдѣніямъ присовокупляетъ множество баснословныхъ сказаній о дивовищахъ, чудесныхъ животныхъ и о другихъ несбыточныхъ явленіяхъ. Такъ, здѣсь, между прочимъ, встрѣчается, вмѣстѣ съ изображеніемъ, описаніе людей объ одной ногѣ, объ одномъ глазѣ, съ двумя головами или вовсе безъ головы, но съ лицомъ на груди, а также съ собачьей мордой вмѣсто головы. Какъ далеко эти убѣждепія проникли въ область вёрованій, можно заключить изъ того, что даже русскіе вконописны писали полчища Гога и Магога съ песьими головами и, сверхъ того, тотъ же чудовищный видъ давали св. Христофору. Какъ наши лѣтописцы съ полною увѣренностью разсказывають иногда о рожденіи какихъ-то миеическихъ чудовищъ, вмѣсто обыкновенныхъ младенцевъ, такъ и въ космографіи Мюнстера съ историческою достовѣрностью и ученою важностью повъствуется о томъ, какъ въ Нидердандахъ, въ 1543 году, одна женщина родила ребепка, у котораго глаза были круглы и красны, какъ огонь, носъ наподобіе коровьяго рога, на груди двѣ звѣриныя морды, выше пупка два кошачыя глаза, на сгибахъ доктей и кольнокъ по собачьей мордь, руки и ноги, какъ у лебедя, длинпый хвость, съ крючкомъ на концћ, и на спинв собачья шерсть. Для большей убѣдительности, при описаніи приложено изображение, вполнѣ соотвѣтствующее зевъриному стимо древне-русскихъ прильповь и западныхъ барельефовъ эпохи, предшествующей стилю готическому. Художественному стилю, созданному смутнымъ состояніемъ вѣрованія, соответствовала и средневековая философія, серьёзно разсуждавшая объ одноглазыхъ, безголовыхъ и песьеголовыхъ дивовищахъ<sup>1</sup>), и входившая въ разсуждение о томъ, что такия дивовища не могутъ быть названы людьми въ собственномъ значения слова. «Подобаетъ въдать --- съ важностью говорили философы — что не всякое существо, имѣющее плотской образъ человѣка, есть человѣкъ. Сирены — рыбы морскія, а отъ головы до чрева имѣють видь человѣка, но онѣ не истинные люди. Сказывають, что и райскія птицы бывають съ человѣческими лицами, но и они не люди; то же и гарпіи, знаменитыя у поэтовь женщины, тоже не люди; сатиры или косматые мьсняки подобны людямъ, но не люди: потому что истинный человѣкъ познается не по плотскому образу, сходному съ человѣческимъ, но по разуму и провѣданію». Такъ поучались наши предки еще въ XVII и XVIII в. у Раймунда Люллія, философа XIV в., изъ его книги, которая въ русскомъ переводѣ извѣстна была подъ громкими заглавіемъ Великой и предивной науки Богомъ преосвященнаго учителя Раймунда Люллія<sup>8</sup>).

Какъ религіозныя преслёдованія вёдьмъ, которыхъ еще въ XVII вёкѣ жгли безъ всякаго милосердія, только вкореняли въ народѣ суевѣрное убѣжденіе о силѣ чернокнижія, такъ и философія въ связи съ схоластиче-

<sup>1)</sup> См. выписку изъ «Margarita Philosophica» 1504 г., въ моей «Христоматіи», стр. 1866.

<sup>2)</sup> См. въ моей «Христоматіи», стр. 1364.

скою теологіею, указывая на истинное отличіе человѣка отъ дивовищъ, тѣмъ самымъ подкрѣпляла вѣру въ существованіе этихъ послѣднихъ.

Недостатокъ, или, лучше сказать, полное отсутствіе сколько-нибудь ясныхъ понятій о природѣ, давалъ широкій просторъ всевозможнымъ суевѣріямъ и нелѣпостямъ. Напримѣръ, наши предки въ XVII и XVIII в. съ совершеннымъ довѣріемъ читали въ Зопэдп пресоптлой, какъ у одного господина гдѣ-то на Западѣ, въ 1565 г., выросло въ полѣ дерево, на которомъ, вмѣсто листьевъ, уродились четки, точь въ точь такія, какія употребляются на молитвѣ, только такъ крѣпки, что ихъ никакъ не разорвешь<sup>1</sup>). До какого извращенія здраваго смысла и до какого безобразія въ смѣшеніи язычества съ христіанствомъ могло доводить довѣрчивые умы это невѣжество, предшествовавшее элементарнымъ свѣдѣніямъ въ физикѣ, анатоміи и въ другихъ отрасляхъ естественныхъ наукъ, можно судить по слѣдующей Повъсти о Сивильскомъ царстовъ, часто встрѣчающейся въ нашихъ сборникахъ XVII и XVIII вѣковъ<sup>3</sup>):

«Межь юга и запада, за Нилою (такъ!) рѣкою, за Политарскою Землею, есть гора, имя ей Скала, чрезъ нюже никомуже прейти немощьно, никакову человѣку, высоты ради тоя. Скрозь юже есть пещера, а ити ею 8 дней со свъщами. И прошедъ пещеру, и увидятъ свътъ неизреченный. Земля же та равна; нъсть на ней ни горъ, не раздолей, только много на ней различного винограду; злата же тамо вельми много и каменія драгаго безъ числа много, сребро же у нихъ ни во что есть. А живутъ въ горѣ той въ пещерахъ все дъвицы несквернии и безсмертни божимъ повельниемъ и их умолениеми (?!). Одежду же на себѣ носять златомъ соткану, токмо до пояса, а отъ пояса все тёло ихъ наго; а по тёлу ихъ врёзывано каменье драгое, самоцвѣтное. А царствуетъ у нихъ въ той землѣ дѣвица Сивилла царица, нескверна же и безсмертна. А приходять къ ней послы Политарскіе и Кореньскіе и Италиньскіе и Шпанскіе и Виницбискіе и Цысарскіе и изъ иныхъ многихъ земель. А приводятъ къ нимъ послы, въ дары мѣсто, все дѣвицы до десяти лѣтъ или до 12-ти, а больши того годами не приводять. А емлють тѣ послы злата и сребра и каменія многоцѣннаго, сколько восхотять. Да и ть у нихъ приводныя дъвицы безсмертни же бывають божимь повельниемь. Есть бо у нихъ источникъ живыя воды, и какъ тѣхъ приведенныхъ дѣвицъ тою водою измоють, и тѣ дѣвицы такъ же безсмертны бывають, яко же и они. А измывь водою тою, да по телу режуть бритвами, и вставливають въ тѣ раны каменье многоцвѣтное. А болѣзни тѣ дѣвицы

<sup>1)</sup> Тамъ же. Стр. 1343.

<sup>2)</sup> Здѣсь приводится въ подлинникѣ по рукописи XVII—XVIII в., принадлежащей мнѣ, чтобъ можно было судить о народномъ складѣ изложенія.

никакіе на себѣ никогда же не имѣютъ: въ той часъ рана и заживетъ. А пословъ тѣхъ учатъ премудрости разумѣти небесному двизанію и земному коловрату. А ходятъ съ тѣми послы по 12-ти человѣкъ, а 10 ихъ выдутъ, а дву человѣкъ они у себя оставливаютъ».

Яспо, что одну изъ множества сказокъ объ амазонкахъ наши предки пріурочивали къ преданію о сивиллахъ, которыхъ изображенія были внесены въ кругъ церковной живописи не только на Западѣ, но и у насъ. Эти безсмертныя дѣвицы со вставными, самоцвѣтными каменьями вполнѣ соотвѣтствуютъ изваяннымъ изъ золота или серебра фигурамъ, украшеннымъ алмазами, жемчугомъ и другими драгоцѣнностями.

Еще безобразнье являлось это невьжество въ приложении къ церковнымъ обрядамъ. Какъ философу предоставлялось решить, къ какой породе относятся дивовища - къ человѣческой или звѣриной, такъ и теологъ задаваль себѣ вопрось, подвергать ли новорожденное дивовище обряду крещенія. Чтобъ читатель могъ видёть, какъ подобныя странности были у насъ въ старину нер'єдки, привожу сл'єдующее изъ того же сборника, откуда взята и повесть о «Сивильскомъ царстве». Между выписками изъ «Пролога», изъ «Отцевъ церкви», изъ «Требника», вдругъ читается: Видати подобаеть о крещении дивовь или чудь родящихся. Яко аще бы ся родело отъ жены полъ-звѣря, а полъ-человѣка, то иматъ крещено быть подъ прилогомъ сицевымъ: «аще есть сей человѣкъ, крещается рабъ божій» и прочее. «Аще-ли рожденное ни коего образа человѣча, не иматъ быти крещено». Им'я въ виду эти теологическія тонкости, можно вполн'є оцієнить, въ вышеприведенномъ изъ нѣмецкой книги анекдотѣ, ту наивную подробность, что хотя рожденные отъ одной матери вдругъ 363 ребенка и были величиною по орѣху, однако можно было совершить надъ ними обрядъ, какъ надъ обыкновенными младенцами.

Въ русскомъ народѣ до позднѣйшихъ временъ распространялись суевѣрныя понятія о дивовищахъ и чудесныхъ животныхъ, частію въ рукописяхъ съ картинками, частію въ лубочныхъ изданіяхъ. Мнѣ случилось видѣть въ одной частной библіотекѣ сборникъ XVIII вѣка въ лицахъ, въ которомъ помѣщена цѣлая глава о дивовищахъ, между которыми встрѣчаются не только безголовые люди, одноглазые, песьеголовые, но и съ длинными по пятки бородами. Райскія птицы и сирены (сирины) распространялись на Руси въ лубочныхъ картинкахъ. Г. Снегиревъ указываетъ слѣдующія народныя изображенія:

«Страшное и наказательное предложеніе, на нѣкоего богоотступника и клянущагося человѣка, како опъ праведнымъ судомъ Божіимъ обращенъ во иса. Въ Чешскомъ Королевствѣ близь Праги, 1673 года.

22\*

«Изображеніе чудища морскаго, или водянаго мужика, пойманнаго въ Испаніи, въ 1739 году.

«О сатирѣ, уродливой фигурѣ, найденной въ Барцелонѣ 1760 года, имѣющей подобіе человѣка, тигра и козы, покрытой разноцвѣтною шерстью» (стр. 72—73).

Медицинская практика среднихъ вѣковъ, осованная на наблюденіяхъ врачей и ученыхъ классической древности, арабовъ и народовъ западныхъ, даже въ XVI и XVII столѣтіяхъ поддерживала въ умахъ множество заблужденій и суевѣрій, обязанныхъ своимъ происхожденіемъ стремленію видѣть въ природѣ необычайное и сверхъестественное. Въ описаніяхъ природы, врачи слѣдовали баснямъ средневѣковыхъ бестіаріевъ или зопринцевъ, и такъ названныхъ физiологий. Для примѣра, привожу нѣсколько выдержекъ изъ лѣчебника франкфуртскаго доктора Адама Лоницера, въ лицахъ, или съ рисунками, подъ неточнымъ заглавіемъ Kreuterbuch, то-есть травникъ, изд. во франкфуртѣ-на-Майнѣ, 1582 года, въ листъ. Вторая часть «Травника» содержитъ описаніе животныхъ, птицъ, рыбъ, насѣкомыхъ и камней.

Объ Орми (листь 338) разсказывается то же, что въ физіологіяхъ и лечебникахъ, ходившихъ по Руси, а именно, что онъ своихъ дѣтенышей для пробы обращаетъ къ солнцу, и которые не могутъ прямо и во всѣ глаза смотръть на него, тѣхъ низвергаетъ внизъ и убиваетъ; что, когда состарѣется, возлетаетъ выше облаковъ, къ самому солнцу и тѣмъ исцѣляетъ свою слѣпоту; что въ гнѣздѣ его есть чудесный камень *аэтитес*, хорошо извѣстный и нашимъ предкамъ XVIII вѣка.

«Коршунъя предвѣщаютъ особенными знаками человѣку смерть, поднимаютъ плачевный крикъ и слѣдуютъ за нимъ цѣлою стаею» и т. п. (листъ 339).

«Грифъ есть пернатое, четвероногое животное, не что иное, какъ левъ, только съ крыльями и головою орла. Солинусъ сказываетъ: грифы обитаютъ въ Азіатской Скиеіи, владѣютъ золотомъ и серебромъ, жестокія и яростныя птицы; потому очень рѣдко посѣщается та страна людьми. Когда эти птицы завидятъ людей, тотчасъ же растерзываютъ ихъ, какъ будто онѣ предназначены на то, чтобъ наказывать корыстолюбіе. Аримасны съ ними сражались изъ-за драгоцѣнныхъ каменьевъ, которые они хранятъ. Грифы въ свои гнѣзда кладутъ камень агатъ. Они враги людямъ и конямъ и выходятъ противъ нихъ въ бой. Убивши быка, коня, или вооруженнаго человѣка, грифъ хватаетъ свою жертву и вмѣстѣ съ нею поднимается на воздухъ. Когти его подобны воловьему рогу. Изъ нихъ дѣлаютъ кубки для питья, а изъ перьевъ самыя крѣпкія стрѣлы» (л. 339, оборотъ). «Павлина прекрасная птица. Имѣетъ длинную шею, сапфироваго цвѣту, и такого же цвѣту грудь. На головѣ у него поднимаются перышки въ видѣ короны. Онъ поднимаетъ и распускаетъ свой длинный хвостъ. Когда увидитъ свою безобразную ногу, тотчасъ ее прячетъ. Онъ пріобрѣтаетъ свои цвѣта на третьемъ году, и тогда начинаетъ плодиться. Когда онъ проснется ночью и не видитъ себя въ темнотѣ, тогда страшно кричитъ, полагая, что потерялъ свою красоту. Своимъ крикомъ устрашаетъ онъ змѣй и прогоняетъ всѣхъ ядовитыхъ животныхъ» (листъ 340).

«Райская птица не имѣ́етъ ногъ и всегда летаетъ по воздуху» (л. 340 обор.).

«Феникса птица родится въ Аравіи. Живеть до пятисоть лѣть и долѣе. Когда состарѣется, собираеть кучу изъ ароматныхъ зелій и, возлетѣвъ къ солнцу, спускается на костеръ, зажигаеть его своими крыльями и сгораеть, и потомъ вновь возрождается изъ своего пепла» (л. 342)<sup>1</sup>).

Въ главѣ о драгоцѣнныхъ каменьяхъ «Нѣмецкій Травникъ» предлагаетъ такія же суевѣрныя свѣдѣнія о ихъ сверхъестественной силѣ, какія встрѣчаются на Руси уже въ XI вѣкѣ, въ «Изборникѣ» святославовомъ 1073 года, а впослѣдствіи, почти до начала текущаго столѣтія, были распространяемы въ народѣ черезъ «азбуковники», «лѣчебники» и другіе энциклопедическіе сборники. Для примѣра, вотъ нѣсколько выдержекъ изъ нѣмецкаго сочиненія (л. 366 и слѣд.).

Алмаза, будучи носимъ на лѣвой рукѣ, имѣетъ силу противъ бѣшенства, противъ дикихъ звѣрей, противъ бѣдствій на войнѣ, противъ отравы, чудовищныхъ страшилъ и злыхъ духовъ.

Кто носить при себѣ *алата*, тоть бываеть краснорѣчивь, умень, любезень и пріятень. Будучи положень въ головы спящему, этоть камень имѣеть силу производить различныя сновидѣнія.

Гранать веселить сердце и прогоняеть печаль.

Сердолика имѣетъ силу противъ разврата и волокитства, а также противъ ногтоѣда.

Сапфирт имѣетъ силу радовать, ободрять, внушать доброту и благочестіе и укрѣплять душу въ добрыхъ дѣлахъ.

Королки носить на шећ помогаетъ противъ злыхъ привидћній и падучей болћзни. Королки, будучи повћшены въ домћ или на деревћ, или положены на полћ, предохраняютъ отъ града и грома тотъ домъ и дерево и поле.

<sup>1)</sup> Слич. тѣ же самыя суевѣрія и предразсудки по древне-русскимъ источникамъ въ моей статьѣ О духовныхъ стихахъ въ «Русск. Рѣчы» за 1861 г.

Кто найдеть зеленую яшму съ крестомъ, и держитъ при себѣ, тому она помогаеть на водѣ.

Аметиста имѣеть силу противъ хмѣля и запойства, дѣлаетъ человѣка бодрымъ, прогоняеть злыя мысли и укрѣпляеть разсудокъ.

Если *апать* положить въ воду, и той воды дать выпить беременной женщинѣ, то она получитъ тотчасъ же благополучное разрѣшеніе отъ бремени.

*Берилл* охраняеть отъ враговъ, веселить и бодрить, изощряеть разумъ и даеъ совѣть и любовь супругамъ.

Аэтитесь, или орловь камень, способствуеть женамь вь разрѣшеніи оть бремени.

Эти и многія другія басни о чарующихъ силахъ природы, будучи прилагаемы къ практикѣ, являлись въ формѣ колдовства и знахарства, скрѣплявшаго свои обряды вѣщимъ словомъ, то-есть, заговорами или причитаньями, которыя старинное невѣжество смѣшивало съ молитвами, вставляя христіанскія имена въ языческія и еретическія рѣчи. «Нѣмецкій Травникъ» стоитъ уже выше вѣрованій въ заговоръ и ихъ избѣгаетъ; но постоянно смѣшиваетъ языческіе источники съ христіанскими, съ равнымъ довѣріемъ пользуясь идеями и тѣхъ и другихъ. Не странно ли, напримѣръ, рядомъ съ приведенными баснями, встрѣтить слѣдующую наивную характеристику овцы:

«Овца есть самое кроткое, смирное и доброе изъ всѣхъ животныхъ, безъ всякой хитрости, злобы и обмана. Даже въ священномъ писаніи свидѣтельствуется о ея терпѣніи и невинности, потому что сынъ божій названъ агнцемъ, и, подобно овечкѣ, былъ приведенъ на мученіе. Овца никому не вредитъ и никого не обижаетъ, ни зубами, ни копытами; а между тѣмъ, все, что имѣетъ, даетъ на службу человѣку: шерсть и кожу на одѣяніе, мясо въ иищу, даже самый навозъ отъ нея служитъ драгоцѣннѣйшимъ удобреніемъ земли для произращенія плодовъ и винограда. Наконецъ, кишки ея, преимущественно передъ прочими, употребляются на струны для услажденія человѣческаго духа» (л. 316).

Если уже природа внѣшняя такъ обаятельно дѣйствовала на суевѣрные умы, что никому не приходило на мысль собственными глазами провѣрять на практикѣ ея мнимыя чудеса и чарующія силы; если уже въ настоящемъ и въ дѣйствительности пепрестанно мерещились необычайныя и сверхъестественныя явленія, то, само собою разумѣется, что *прошедшее*, то-есть, исторія, была неистощимымъ источникомъ для поддержанія и вкорененія всевозможныхъ суевѣрій и предразсудковъ. Она была непрестаннымъ соединеніемъ вымысла и истины, поэзіи и дѣйствительности, потому скорѣе можеть быть названа эпосомъ, распавшимся на множество эпизодовъ, нежели исторіею въ смыслѣ науки. Только немногіе избрайные умы могли относиться къ исторіи съ болѣе серьёзными вопросами политическаго или церковнаго свойства; для массы же лѣтопись или хронографъ были не что иное, какъ собраніе назидательныхъ разсказовъ, тѣмъ болѣе интересныхъ, чѣмъ больше содержатъ они въ себѣ необычайности и чудеснаго. Истинною не могли и не умѣли довольствоваться и не хотѣли отличать ее отъ вымысла; и, съ другой стороны, всякому вымыслу приписывали историческую достовѣрность. Даже божества классической мивологіи и доморощеннаго язычества пошли впрокъ. Имъ вѣрили, какъ дѣйствительно существующимъ личностямъ, и называли ихъ демонами и бѣсами. Какъ философъ и теологъ серьёзно разсуждали объ отличіи человѣка отъ сатира или лѣшаго, такъ и лѣтописецъ въ полномъ убѣжденіи относился къ Юпитеру, Венерѣ, Перуну, видя въ нихъ злыхъ духовъ, а не произведенія языческой фантазіи.

Въ средневѣковой лѣтописи, перешедшей по частямъ и въ народныя книги, *сказка* составляетъ главную основу, въ которую случайно вплетаются мелкія подробности текущихъ событій, состоящихъ въ войнахъ, сооруженіи церквей и монастырей, въ ссорахъ и междоусобіяхъ и въ другихъ стереотипныхъ явленіяхъ ежедневнаго средневѣковаго быта.

Исторію начинали съ самаго начала, то-есть съ сотворенія міра, хотя бы собственно в имѣлось потомъ въ виду изложеніе событій какого-нибудь отдѣльнаго народа. Для первыхъ вѣковъ пользовались ветхимъ завѣтомъ, но съ примѣсью вымысловъ, распространенныхъ апокрифами и вошедшихъ въ такъ называемую Палею. Какъ на Западѣ съ самой ранней эпохи изобрѣтенія книгопечатанія издавались библіи въ лицахъ, то-есть съ картинками, такъ и у насъ съ XV вѣка и потомъ чаще и чаще, даже до начала текущаго столѣтія, изготовлялись лицевые сборники, которые состояли изъ изображеній событій ветхаго и новаго завѣта; иногда только начинались этими изображеніями и потомъ содержали въ себѣ какіе-нибудь другіе сюжеты. Народная Библія вз лицахъ, пзданная у насъ въ началѣ XVIII вѣка (въ восьмушку), еще придерживается тѣхъ же вымысловъ, которые лѣтописецъ Несторъ вносиль въ свою лѣтопись изъ Палеи<sup>1</sup>).

Сначала идетъ согласно съ библіею. На каждой картинкѣ, изображающей по порядку одинъ изъ дней творенія, Творецъ, въ старческомъ видѣ съ бородою, представляется въ сіянія, окруженномъ полосою; на ней помѣщается начало текста, продолженіе котораго подписано подъ картинкою.

<sup>1)</sup> См. мою замѣтку объ этомъ въ № 1 «Лѣтописей русской литературы», изд. про-Фессоромъ Тихонравовымъ.

Напримъръ, въ 1-й день творенія: на полосъ, окружающей Творца, начертано: Вначале сотвори Бого небо и землю земля же бе не видима и не устроена и тма и тма (такъ дважды) верху бездны: а потомъ продолжение слѣдуетъ подъ изображеніемъ: и рече Богз да будета света и бысть света и т. д. Въ изображении четвертаго дня, вверху надъ ореоломъ Творца, по сторонамъ представлены солнце и мѣсяцъ, а внизу, направо отъ зрителя, бѣсы съ рогами и крыльями, налѣво — адскій огонь. Рай, по изгнаніи изъ него Адама и Еввы, представленъ въ видѣ крѣпости, со стѣнами и башнями. Надъ главнымъ входомъ, имѣющимъ видъ церковнаго портала, парить херувимъ. Адамъ и Евва стоятъ внѣ, въ сокрушенной позѣ. Внизу подпись: і ичини херувимы и пламенное оружіе обращаемое хранити путь древа жизни. Седе Адамъ прямо рая и плакася горко глаголаше увы жізни моея отпаденія увы мне что пострадахь коликихь благь лишихся. Слёдующая затыть картинка съ подписью: Адама же позна егу жену свою и заченши родити Каина и рече стяжах человъка богом и приложи родити брата его Авеля и бысть Авель пастырь овець Каинь же бе делаяй землю; внизу изображаеть сидящяхъ Адама и Евву, которая грудью кормить новорожденнаго Авеля, а между ними маленькій Кайнъ играеть съ козломъ, садясь на него верхомъ. Вверху, направо, Авель пасеть овецъ, а Каинъ пашетъ землю. Въ сценѣ братоубійства, сатана съ рогами и хвостомъ, стоя сзади Каина, даною своею касается его плеча и наущаеть его на убійство. Затёмъ идетъ любопытный эпизодъ изъ Пален; подпись гласить: И плакася Адамъ и Erra о сыне своемъ и не разуме иде скрыти его и яви богъ чюдо уби птица птицу и нача копати в песокъ адамже и erra сотвори такожде погребе сына своего со всякима плачема. Внизу Адамъ и Евва оплакиваютъ мертваго Авеля. Нѣсколько выше птичка заканываеть яму, въ которой похоронила другую птичку. Еще выше Адамъ лопатою закапываеть Авеля, надъ которымъ плачетъ Евва, высоко распростерши свои руки. На картинкь съ подписью: и позна Каинъ жену свою и заченше родити еноха и проч. любопытенъ костюмъ Каина, сидящаго на кровати подъ пологомъ возлѣ жены своей, которая грудью кормить ребенка. На Каинѣ короткій по кольна кафтанъ съ голландскимъ гофренымъ воротникомъ, выръзаннымъ городами. Штаны спущены въ сапоги съ длинными голенищами.

Въ экземплярѣ, принадлежащемъ мнѣ, всего 20-ть листовъ; что же касается указанія въ книгѣ г. Снегирева, то, вѣроятно, объ этихъ картинкахъ сказано у него только слѣдующее: «Сотвореніе міра, шесть дней творенія и грѣхопаденіе перваго человѣка» (стр. 33); но сколько картинокъ, и какія именно — не упомянуто.

Іосифъ Прекрасный, какъ на Западъ, такъ и у насъ, былъ однимъ изъ

любимѣйшихъ героевъ народныхъ книгъ и духовныхъ стиховъ. Въ одномъ сборникѣ начала XVIII вѣка, принадлежащемъ мнѣ, въ четвертку, помѣщена о немъ исторія *въ мицахъ*. Лубочное изданіе упомянуто г. Снегиревымъ на страницѣ 34-й. Столько же была распространена въ народныхъ книгахъ апокрифическая повѣсть о Соломонѣ, о его мудрыхъ судахъ, о состязаніи его въ мудрости съ царицею савскою или южскою и объ отношеніяхъ къ Китоврасу — въ нашихъ редакціяхъ, или къ Морольфу — въ западныхъ<sup>1</sup>).

Суды Соломона расходились на Руси въ печатныхъ рисункахъ. Кромѣ извѣстнаго суда о раздѣленіи младенца, присвоиваемаго себѣ двумя женщинами, г. Снегиревъ (на стр. 58-й) приводить еще одну очень рѣдкую картинку апокрифическаго содержанія, подъ названіемъ Судз премудраю Соломона, гравированную въ Москвѣ въ 1656 году, въ-четвертку. Къ изображенію присоединена слѣдующая подпись: «Нѣкій велможа во снѣ даде нищему сто рублевъ денегъ въ займы и возставъ отъ сна, бьетъ царю челомъ на того нищаго въ тѣхъ деньгахъ. По повелѣнію же цареву, нищій собра Бога ради деньги, принесе ко царю. Царь же повелѣ тѣ деньги надъ кладеземъ повѣсити и стѣнь тѣхъ денегъ, что въ водѣ, велможѣ взяти. Онъ же разумѣ свою неправду, прощенія испроси. Царь же повелѣ нищему взяти деньги». Эта картинка вклеена въ рукописной библіи XVI вѣка, принадлежащей князю Оболенскому.

Извѣстно, что большая часть апокрифическихъ разсказовъ о Соломонѣ обязана своимъ происхожденіемъ восточнымъ источникамъ, равно какъ и этотъ судъ. Платить тѣнью или нюханьемъ денегъ въ возмездіе за мнимое пользованіе чѣмъ-нибудь — одинъ изъ общихъ мотивовъ въ восточныхъ сказкахъ, которыя иногда доводятъ его до крайности въ своихъ наивныхъ шуткахъ. Такъ, напримѣръ, одна прелестница, будто бы увидѣвъ во снѣ, что ее опозорияъ нѣкоторый юноша, пришла въ судъ на него жаловаться. Тяжбу рѣшпяъ умный попугай, велѣвъ отвѣтчику положить требуемую сумму денегъ передъ зеркаломъ для того, чтобъ та дѣвица, посмотрѣвъ на нихъ въ зеркалѣ, тѣмъ получила удовлетвореніе за свою обиду. Другой молодой человѣкъ поцѣловалъ въ зеркалѣ отраженное лицо нѣкоторой дѣвицы и, будучи призванъ на судъ, былъ наказанъ тѣмъ, что его тѣнь высѣкли плетьми<sup>3</sup>).

Вымышленные разсказы о царѣ Давидѣ входили эпизодически въ на-

۱

<sup>1)</sup> Какъ объ этой повѣсти, такъ и о многихъ другихъ, особенно о тѣхъ, которыя перешли къ намъ съ Запада, см. въ сочиненіи г. Пыпина «О литературной исторіи старинныхъ повѣстей и сказокъ русскихъ».

<sup>2)</sup> Cm. «Benfey Pantschatantra» 1859 r. I, crp. 127.

родную исторію о Соломонь и изображались въ лицахъ, но, какъ кажется. не распространялись въ лубочныхъ изданіяхъ. Но такъ какъ псалтырь былъ любимымъ чтеніемъ нашихъ предковъ, то естественно было бы ожидать, что древне-русская промышленность воспользуется этемъ обстоятельствомъ. чтобъ распространить любимую народомъ книгу отдёльными псалмами на отдѣльныхъ листахъ въ лицевыхъ изображеніяхъ съ текстомъ. Хотя отвлеченное содержание псалмовъ не всегда могло давать сюжеты для живописи, однако древнѣйшія рукописи псалтыри сполна исписывались миніатюрами, символически выражавшими отношение новаго завѣта къ ветхому и судебъ христіанства къ преобразовавшему ихъ тексту псалтыри<sup>1</sup>). Къ сожалѣнію, позднѣйшіе мастера лубочныхъ изданій, сколько мнѣ извѣстно, не воспользовались этимъ мотивомъ древне-христіанскаго искусства довольно сильно вкоренявшимся на Руси въ XV и XVI стольтіяхъ. Г. Снегиревъ приводитъ только три лубочныя картины, изображающія въ лицахъ псалмы 103-й и 108-й (стр. 33). Судя по находящемуся у меня лубочному изданію псалма 103-го, о мірстема бытіи, эти издёлія первой половины XVIII в. уже ничего не имѣютъ общаго съ древне-русскими миніатюрами символическаго характера. Это не что иное, какъ грубыя передѣлки западныхъ оригипаловъ. Царь Давидъ, подъ горностаевою порфирою, одъть въ короткій кафтанъ и рыцарскія латы, изъ-подъ которыхъ спускаются узкія панталоны. Города и храмы западной архитектуры; люди въ короткихъ кафтанахъ, въ узкихъ штанахъ до колѣнъ, въ чулкахъ, подвязанныхъ подъ колѣнкою, на головѣ круглая шляпа съ полями.

Объ этой картинкъ у г. Снегирева сказано слъдующее: «о мірстемъ бытій (изъ псалма 103), гдъ между прочимъ помъщена птоломеева система міра, съ семью планетами, кои названы небесами». На 2 лист.

Намёкъ на птоломееву систему требуетъ нѣкоторыхъ объясненій. Раздѣливши листъ на нѣсколько мѣстечекъ или отдѣловъ, съ подписью текста изъ псалма подъ каждымъ, мастеръ, кажется, имѣлъ въ виду, на основанія этого псалма, изобразить весь міръ, согласно заглавію листа о мірстемъ бытіи. Кромѣ птоломеевой системы, съ текстомъ: словомъ Господнимъ небеса утвердиша (такъ) и т. д., представлены: твердь съ вѣтрами въ видѣ головъ, при текстѣ: простираяй небо яко кожу; земной шаръ съ водами, при текстѣ: основаяй землю на тверди ея и проч.; чертежъ ежедневнаго обращенія земного шара съ солнцемъ и луною, при текстѣ: сотворилъ сствь луну во времсна и проч.; чертежъ солнечнаго затменія и перемѣнъ луны, при текстѣ: яко возвеличищися дъла твоя, Господи, и проч.; а также при

<sup>1)</sup> См. во 2-й части монхъ «Очерковъ» статью «О византійской и русской символикѣ».

соотвётствующихъ текстахъ: горы и воды, поля, птицы, звёри, дерева и травы; люди въ различныхъ занятіяхъ: то косятъ траву и жнутъ, то собираютъ виноградъ, то ёдутъ въ корабляхъ; наконецъ — землетрясеніе, изверженіе вулкана, побіеніе народа громомъ и молніею, возстаніе изъ мертвыхъ и адъ съ грёшниками, которыхъ рогатый и крылатый сатана желёзными вилами пихаетъ въ вёчный огопь. Заглавіе псалма въ виршахъ помёщено вверху листа посрединѣ, на развернутомъ полотнѣ, поддерживаемомъ по сторонамъ двумя геніями, во вкусѣ возрожденія. Воть оно:

Псаломъ Давидовъ повъствуетъ намъ о мирсъмъ (такъ) бытіи. Сей псаломъ Давидомъ во Псалтири ізложенныи Сто третіи по ряду во онои положенныи О бытіи мира вкратце дъла изявляетъ Бога творца всъхъ превыше свътовъ прославляетъ Премудростію всяко зданіе сотворшаго I словомъ своимъ вся небеса утвердившаго Духомъ же устъ своихъ силу имъ подающаго И на земли человъкомъ пищу дарующаго.

Несмотря на желаніе мастера придерживаться назидательнаго текста въ наставительномъ изображеній бытія всего міра, народная фантазія, воспитанная звѣриными образами романскаго стиля, находила и здѣсь себѣ поживу. При текстѣ: змій сей, ею же создалз еси ругатися ему, изображенъ седмиглавый змѣй съ хвостомъ, въ видѣ баснословнаго василиска, стоящій, въ видѣ пѣтуха, на двухъ лапахъ. Змія поражаетъ палицею обнаженный человѣкъ, нѣчто въ родѣ Геркулеса, только препоясанный, и съ волосами на головѣ, неподстриженными подъ гребенку, какъ принято въ классическомъ типѣ.

Слёдуя порядку средневёковыхъ хроникъ, чтобъ не растеряться во множествё эпизодовъ, вошедшихъ въ народныя книги, мы должны остановиться на переходномъ пунктё отъ собственно-ветхозавётной исторіи къ исторіи четырехъ монархій. Этотъ пунктъ и для западныхъ, и для восточныхъ лётописцевъ символически обозначался въ сновидный Навуходоносора<sup>1</sup>). Представившійся Навуходоносору во снё исполинъ съ золотою головою, съ серебряными руками и грудью, съ мёдными чреслами и съ ногами на половину желёзными и на половину скудельными, долженъ былъ означать четыре монархіи пли четыре царства: по однимъ — халдейское

<sup>1)</sup> CM. Massmann. «Der Keiser und der Kunige buoch oder die sogenannte Kaiserchronic». 1854 r., crp. 361.

(или вавилонское), персидское, греческое, и римское; по другимъ, и именно у насъ, по вліянію Византіи — вавилонское, мидійское, персидское и римское, еже есть Антихристово. Четыремъ царствамъ соотвѣтствуютъ четыре звѣря: орелъ, медвѣдь, леопардъ и какой-то безымснный лютый звѣрь. Въ русскихъ изображеніяхъ страшнаго суда, въ миніатюрахъ, символически представляется присутствіе этихъ царствъ на послѣднемъ судѣ, въ звѣриныхъ образахъ, какъ сказано въ одномъ старинномъ описаніи: «Первое, какъ медвѣдь; второе, что лютый звѣрь пардосъ, голова человѣчья въ вѣнцѣ, и два крыла; третье, какъ львица; четвертый весьма страшенъ, головъ и роговъ десять»<sup>1</sup>).

Въ лицевыхъ апокалипсисахъ раскольническаго издѣлія, надъ изображеніемъ символической блудницы подписывается: Римское царство.

Изъ событій древней исторіи особенно распространились въ народѣ троянская исторія, или взятіе Трои, и Александрія, то-есть, повѣствованіе о подвигахъ Александра Македонскаго. Для западныхъ лѣтописцевъ особенно дорога была троянская исторія въ національномъ отношеніи, потому что они вели начало нѣкоторыхъ европейскихъ государствъ непосредственно отъ героевъ троянскихъ. Объ этихъ выходцахъ составлялись мѣстныя преданія и народныя сказки, входившія въ лѣтопись. Наши предки знакомились съ содержаніемъ «Иліады» по византійскимъ передѣлкамъ, сначала въ хронографахъ и въ отдѣльныхъ спискахъ, а съ 1709 года, въ печатномъ изданіи, составленномъ по ранней рукописи, писанной на церковно-славянскомъ языкѣ. Кажется, троянская исторія не украшалась вь древней Руси ни миніатюрами, ни лубочными картинками, между тѣмъ, какъ на Западѣ въ XV и XVI в. неоднократно издавалась она въ лицахъ съ текстомъ на разныхъ языкахъ.

Еще популярнѣе была «Александрія», и на Западѣ и у насъ. Македонскій завоеватель сталъ любимымъ героемъ европейскихъ поэтовъ въ XII вѣкѣ, когда крестовые походы дали рыцарству новое направленіе въ стремленіи къ невѣдомымъ, чудеснымъ странамъ отдаленнаго Востока. Походы Александра Великаго въ Индію, его встрѣчи съ разными чудовищными народами и звѣрьми, съ нравами и обычаями дотолѣ неизвѣстныхъ странъ — все это рисовало заманчивую цѣль довѣрчивому воображенію, наклонному ко всему необычайному и сверхъ естественному. Если наши предки не сумѣли переложить «Александріи» въ стихи и придать ея содержанію національный характеръ, то все же настолько интересовались этою книгою, что украшали ее многочисленными миніатюрами, можетъ быть, подъ влія-

<sup>1)</sup> См. мон «Очерки». Ш, стр. 135.

ніемъ западныхъ народныхъ книгъ съ политипажами, судя по позднѣйшему стилю рисунковъ<sup>1</sup>). Впослёдствій миніатюры перешли въ лубочныя картинки, изъ которыхъ г. Спегиревъ указываетъ только двѣ. Одна: Славное побоище царя Александра Македонскаго съ царемъ Индъйскимъ Пиромъ. На поляхъ картинки слёдующая лётопись: «И сяде Александръ на своего коня -Докукала и вземъ въ руку копіе и щитъ и збрую и возложи на главу свою шеломъ и выёхалъ на поединокъ и воззва веліимъ гласомъ: «о Пире царю, иди противу мене, или покаряйся, и азъ тебѣ помилую!» И порази въ груди и сшибъ его съ коня и войско его взялъ подъ свою власть». Но особенно интересна для простонародья, доселѣ вѣрующаго во всякую чепуху, другая картинка: «Люди дивіи (то-есть, дивовища или уродливые народы), найденные царемъ Александромъ Македонскимъ въ горахъ Кутухтовыхъ».

Въ изученіи народности особенно важно обращать вниманіе на такіе пункты, на которыхъ сходятся литературныя явленія и поэтическія преданія различныхъ, часто другъ-другу противорѣчащихъ, областей, каковы исторія и вымыселъ, религіозное вѣрованіе и праздная забава фантазіи. Соприкосновеніе и часто даже сліяніе этихъ областей въ одно нераздѣльное цѣлое свидѣтельствуетъ объ органической силѣ грубой народности, которая, несмотря на преслѣдованія пуристовъ, остается въ теченіе столѣтій вѣрна себѣ самой, и только тогда станетъ отказываться оть вымысла и недозволеннаго, когда въ ней пробудится сознательное сомнѣніе, еще больше опасное для догматическаго пуризма, нежели безсознательное двоевѣріе.

Мы уже видѣли, какъ раскольничьи апокалинсисы примѣнили къ протесту противъ Запада средневѣковое ученіе о четырехъ монархіяхъ. «Александрія» также нашла себѣ мѣсто въ средневѣковыхъ вѣрованіяхъ. Было общее убѣжденіе, что македонскій завоеватель во время своихъ походовъ встрѣтилъ какой-то страшный народъ, судьбами Божіими заключенный въ непроходимыхь горахъ. Слухъ объ этихъ народахъ дошелъ и на Русь, еще въ XI в., и новгородцы будто бы своими ушами слышали гамъ и шумъ этого заключеннаго народа гдѣ то на сѣверо-востокѣ. Александръ Македонскій велѣлъ задѣлать единственный выходъ, черезъ который этотъ народъ могъ бы внести въ міръ опустошеніе. Тамъ будетъ онъ до страшваго суда. Это ужасныя полчища Гога и Магога. Въ разныхъ странахъ этотъ народъ получалъ разныя примѣненія, соотвѣтственно историческимъ условіямъ. Въ эпоху паденія Западной Имперіи, сѣверные варвары представлялись испуганной фантазіи полчищами Гога и Магога. Испанская «Александрія» ви-

<sup>1)</sup> См. рисунки изъ Александріи по рукописи г. Забѣлина во 2-й части монхъ «Очерковъ».

дить въ этомъ народѣ іудеевъ<sup>1</sup>), наши лѣтописи — татаръ. Русская лицевая «Александрія» изображаетъ заключенный въ горахъ народъ сз песьими юловами, въ томъ же самомъ видѣ, въ какомъ лицевые раскольничьи апокалипсисы представляютъ полчища Гога и Магога, терзающія людей праведныхъ.

Само собою разумѣется, что особенный интересъ для простонароднаго чтенія въ христіанскихъ странахъ долженъ былъ сосредоточиться на христіанствь. Потому, хронографы, перешедши христіанскую эру, преимущественно изобилують эпизодами, вошедшими въ народныя книги, или же заимствованными изъ нихъ; и это особенно касается славянскаго востока, гдѣ менте было точекъ соприкосновенія съ классическою древностью, нежели на Западѣ. Фантазія народная, воспитанная до-христіанскимъ язычествомъ, не довольствуясь историческою правдою, украшала разсказы о первыхъ временахъ христіанства множествомъ вымысловъ. Эти вымыслы особенно нравились не только простонародью, но и людямъ книжнымъ, изъ духовнаго званія, и расходились въ народѣ сначала въ рукописяхъ и даже въ церковной живописи, а потомъ въ лубочныхъ и другихъ народныхъ изданіяхъ, вкореняя въ довърчивыхъ умахъ новую двоевторную мисологію. Тщетны были противъ нея всѣ филиппики и проклятія не только католической теологія, болѣе снясходительной къ заблужденіямъ воображенія, но и византійскаго ригоризма, окрѣпшаго въ постоянныхъ преніяхъ о разныхъ сходастическихъ тонкостяхъ. Усерднымъ ревнителямъ истины предоставлялось рѣшить на практикѣ самую трудную задачу: не оскорбивъ и не поколебавъ сомнѣніемъ субъективнаго вѣрованія, строго отдѣлить самые предметы, во что должно вѣровать. Но для успѣшнаго рѣшенія этой задачи необходимы были два условія: вопервыхъ, симимъ ревнителямъ слѣдовало строго держаться только истипы, не потворствуя уже никакой лжи, и, вовторыхъ, дать читающей массъ самое общирное теологическое образование. Но возможно ли было то и другое, не только въ смутныя времена средневѣковаго невѣжества; но даже въ эпоху ближайшую къ намъ? Теологія, распространяясь въ массахъ, пораждала разные толки, вела къ расколу и ересямъ, и только вредила благонам вреннымъ цѣлямъ ревнителей. Какъ бы то ни было, только результатомъ многовѣковой борьбы за чистоту въ предметахъ вѣрованія было всеобщее распространеніе въ народныхъ книгахъ всевозможныхъ басенъ, которыми народная фантазія искажала христіанскія истины. Эти басни, ведущія свое начало отъ апокрифическихъ евангелій и другихъ

<sup>1)</sup> F. Wolf: «Studien zur Geschichte d. spanisch. u. portup. Nazionalliteratur». 1856 crp. 76.

кресть, и отнято будеть царское предписание, еже есть царь славы»<sup>1</sup>). Эта книга о седми тайнахъ» въ прошломъ и даже въ текушемъ столѣти расписывалась миньятюрами. Послѣ исторіи первыхъ человѣковъ слѣдовало изображение Христа, въ юношескомъ видѣ и съ крыльями, затѣмъ распятие на осмиконечномъ крестѣ; потомъ четвероконечный крестъ, передъ которымъ молящиеся преклоняются по западному обычаю.

Извѣстно, что средневѣковая схоластика и мистика приписывали особенную силу отдёльнымъ буквамъ, составляющимъ какое нибудь слово, важное по своей идет. Еще древнехристіанскіе художники, между прочимъ, изображали Христа подъ символическимъ знакомъ рыбы, на томъ основания, что греческое слово кувис (рыба) состоить изъ буквъ, которыми по-гречески начинаются слова въ выраженіи: «Інсусъ Христосъ Божій Сынъ Спаситель». На Западѣ даже въ XVII в. были въ большомъ ходу разныя мистическія соображенія, основанныя на игрѣ буквъ. Такъ, въ той же книгѣ Эгидія Альбертина, откуда приведенъ выше анекдоть о Маргарить Голландской, серьезно излагаются разныя наивныя комбинаціи «священнѣйшаго и вселюбезнѣйшаго имени Mapia», въ которомъ будто-бы каждая буква содержить одинъ изъ элементовъ сокровеннаго смысла, этимъ именемъ выражаемаго. А именно: отъ драгоцѣнныхъ камней: М отъ маршрита, А отъ адаманта. Р отъ рубина. І отъ іасписа (отъ яшмы) в А отъ агата. Само собою разумѣется, что при этомъ случаѣ не забыто суевѣрное ученіе о сверхъестественной силѣ камней: «Какъ маргарить, или перлъ, имѣетъ силу уничтожать и очищать, такъ и Марія очищаеть и изглаживаеть наши прегрѣшенія. Какъ адамантъ, или алмазъ, имѣетъ силу примирять, такъ и Марія примиряеть насъ человѣковъ съ ангелами. Какъ рубинъ имѣетъ силу радовать; такъ и Марія радуеть весь міръ. Какъ яшма укрѣпляеть человѣка, такъ и Марія подкрѣпляетъ всѣхъ труждающихся и обремененныхъ. И какъ агатъ имбетъ силу поднимать и къ себъ притягивать, и Марія возносить и привлекаетъ къ себѣ кроткихъ сердцемъ». Это не просто уподобленіе, проникнутое искреннимъ благоговѣніемъ, но вмѣстѣ и глубокое убѣждепіе, основанное на втрованіи въ чарующую силу каменьевъ. Отнимите это вѣрованіе — останется риторическая фраза <sup>2</sup>).

Согласно съ этими идеями и убѣжденіями, чернокнижіе распространяло въ народныхъ книгахъ особенныя причитанья или заговоры, составленные будто бы изъ какихъ-то именъ Христа и Божіей Матери. Кто носитъ эти имена при себѣ, спасенъ будетъ отъ всякой бѣды и напрасной

<sup>1)</sup> Изъ того же сборника, принадлежащаго мнѣ.

<sup>2)</sup> Der Teutschen recreation oder Lusthausz. 1619 r. crp. 479.

смерти, на водѣ и на сушѣ. Г. Низаръ приводитъ изъ французскихъ книгъ слѣдующія имена Христа: Trinité. Agios. Sother. Messie. Aigle. Grand homme и проч. Божіей Матери: Vie. Vierge. Fleur. Nuée. Reine. Theotokos и проч.<sup>1</sup>).

Изъ всѣхъ вымышленныхъ сказаній о новозавѣтныхъ событіяхъ особенно было на Руси распространено извѣстное подъ именемъ Страстей Христовыхъ. Это сказаніе, напечатанное въ Супраслѣ, въ 1788 г., еще прежде того многократно переписывалось въ XVII и XVIII в., и украшалось въ рукописяхъ миніатюрами и вклеенными гравюрами. Раскольники и въ настоящее время эту книгу читаютъ во время страстной недѣли, вмѣсто свангелія. Не входя въ содержаніе этой книги, обращу вниманіе на гравюры, которыми она украшается. Въ моемъ собраніи три рукописи «Страстей» съ рисунками. Всѣ три XVIII в. Одна въ листъ, съ миніатюрами; двѣ другія въ четвертку, съ гравюрами.

Гравюры одной рукописи отличаются необыкновенной грубостью; однако штрихи тоньше политипажныхъ, на фонт идутъ параллельными линіями, иногда перекрещены другъ съ другомъ квадратиками, будто въ гравюрахъ на мѣди. Подъ каждою гравюрою подпись силлабическими виршами. Величина гравюръ различна: иныя въ два вершка ширины и въ полтора вышины; иныя въ полтора ширины и такой же вышины или нѣсколько больше. Судя по безобразію очерковъ и по младенчеству въ пріемахъ гравированія, какого-то слитнаго, неяснаго, темноватаго въ общемъ характерѣ, безъ раздѣленія тѣней, изъ которыхъ кое-гдѣ чуть видно, смутно выступають Фигуры, эти гравюры надобно отнести къ раннимъ годамъ XVII столѣтія. Всѣхъ гравюръ этого издѣлія только семь. Ни на одной нѣтъ никакой монограммы или помѣты мастера и года. Впрочемъ, прежде нежели скажу въ подробности о гравюрахъ, почитаю не лишнимъ цознакомить читателя съ самою рукописью.

Она озаглавлена такъ: Сказаніе о тайной вечери и о страсти Господа нашего Іисуса Христа, како волею своею нашего ради спасенія страсть воспріялъ, и како Іуда на смерть предаде Христа; и како жидове поругашсся ему и на кресть распяша, и како Іосифъ испроси у Пилата тьло Іисусово; и о снятіи со креста, и во гробь положеніи святаго тьла Христа Бога нашего, и о плачи Пресвятыя Богородицы и женъ Мироносицъ. Слово зъло душеполезно, списано изъ Кіевскаго Соборника святыя Печерскія Обители. Итакъ, это апокрнотекое, раскольничье сочиненіе, по

<sup>1)</sup> Histoire des livres populaires. I, crp. 187.

рукописнымъ преданіямъ, связывается съ Кіевомъ, черезъ «Кіевопечерскій Соборникъ», откуда было списано.

Обыкновенно «Страсти» раздёлены на главы, съ краткимъ заглавіемъ передъ каждой. Но въ этой рукописи, вмёсто заглавій, помёщены вирши. Я ихъ приведу всё, какія есть въ этой рукописи, потому что оне очепь важны для исторіи древне-русскаго искусства и народныхъ книгъ, какъ увидимъ ниже.

Передъ главою объ омовения ногъ:

Всяко смиренъ лентіемъ ся препоясаеть И ноги ученикомъ умываетъ. Сице смиренно васъ поучаетъ, Но единъ уставъ на землѣ пребываетъ.

# Передъ главою о моленія о чашѣ и о преданія Христа:

Потомъ кровавымъ по твлё Христосъ окропленный, Весь неповиненъ проситъ у отца претружденный; Мимо неси горести. Отче вышній, чашу, Пріими въ попеченіе твое болёзнь нашу.

# Передъ главою о приведении къ Кајафѣ:

Предъ Кајафу Іисусъ приведенъ бываетъ, Суровъ слуга въ лице ударяетъ, Ложно оклеветанный біемъ и заклинаемъ, Осуждаемъ, ругаемъ, холчитъ оплеваемъ.

#### Передъ главою о несенія креста:

Се на раменахъ тяжкое древо носитъ По воли повиненъ и умерщвленъ бываетъ, Мати же сътустъ и срътаетъ, Рукою въ перси слезно ударяетъ.

### Передъ главою о распятия:

Оле болёзни здё велій Боже трупъ приносить Егда святую главу кресть честный возносить; Съ послёдствующими новъ сынъ стоить и мати, Тако гиёвъ пищный нашедъ восхотё отъяти.

## Передъ главою о воскресеніп взъ мертвыхъ:

Третій багрянымъ свѣтомъ день уже востаяше, Побѣдникъ себѣ свѣтлый уже созидаше; Тако востаяй, древній калъ грѣхи омываетъ И на небеса ина возвышаетъ.

Въ эту позднюю рукопись, на страницахъ, между текстомъ, вклеены древнѣйшія картинки, для которыхъ ипсецъ нарочно оставлялъ мѣсто. Вотъ опѣ съ подписями:



1) Умовеніе ногъ. Ученики сидять у стѣны и потомъ кругомъ. На противоположномъ концѣ Христосъ умываеть ноги Петру. Подпись:

> Ученикамъ Христосъ ноги умываетъ. Симъ смирения образъ предаваетъ. Научая всёхъ ближнімъ себё творити. Да навыкнемъ другъ другу служити.

2) Моленіе о чашѣ. Въ облакахъ ангелъ держить чашу передъ молящимся на землѣ Христомъ. Внпзу подъ ангеломъ трое спящихъ учениковъ. Подпись:

> Христось молитву отцу творить. Да преидеть чаша смерти юже зрить. Отче моп аще мощно се вопию. Потже якоже кровь на землю лию.

3) Іуда, лобызая, предаетъ Христа воннамъ, стоящимъ около. Налѣво отъ зрителя Петръ обнаженнымъ мечомъ взмахивается на низверженнаго воина, который держитъ въ рукћ фоцарь. Около на землѣ лежатъ ножны. Подпись:

> Иуда астивно Господа добзаетъ. И безценнаго здын здымъ предаваетъ. Ти иже <sup>1</sup>) емше узы надагаютъ. И многія зда ему сотворяютъ.

4) Христосъ передъ Каіафою, сидящимъ на престолѣ, подъ балдахиномъ. Христа подводятъ два воина; позади третій. Подпись:

> Кајафою Спасъ судимъ предстоитъ. Неповіненъ сы ругаемже молчитъ. Оклеветанъ в заниту биется. Оплеваемже всеми небрежется. Канафа же вземъ ризы терзаетъ, Хулитъ рекъ бити злын повелѣваетъ.

5) Христосъ передъ Пилатомъ, столщимъ съ первосвлщенникомъ, на ступеняхъ, въ портикѣ, съ арками на столбахъ. По сторонамъ Христа по воину, позади третій, съ копьемъ. Подпись:

> Христа Пилату на судъ представляють. Иудеі сен злодії єсть взывають. Царя бо себі имітусть быти. Тімже повели его умертвити.

6) Продолжение той же истории. Пилатъ въ коропѣ, сидитъ на престолѣ подъ балдахиномъ; около него стоитъ первосвященникъ. Христосъ съ

1) Можетъ быть, тін же.



-+ 355 +-

съ двумя воинами. Вдали тоже портикъ подъ арками, которыя опираются на столбы. Подпись:

Галідеіски царь Христа испытуеть. Народъ и чудесь оть него взыскуеть. Но Христось к нему не отвѣщаеть. Тѣмже оть него поруганъ бывасть. Багряную бо ризу нань воздагають. И паки того к Пидату возвращають.

7) Христосъ возлетаетъ изъ гроба, окруженный сіяньемъ. Воины спятъ, впрочемъ, одинъ стоитъ у самаго гроба. Вдали видна Голгова съ тремя крестами. Подпись:

> Воскресенія свёть святын блистаеть. Христось бо ада побёдивь востаеть. Из мертвыхь мертвымь всёмь жизнь подаваян. Смерть же и древнін злы грёхь истребляян. Самже на небо ко отцу восходить. И вёрующихь вонь к себё возводить.

Для исторіи этой рукописи почитаю не лишнимъ привести слёдующую подпись на первой страницѣ: *ciu страсти Искова града Екиманскіе церкои пономаря Ивана Васильева Квитн...* (Квитницкаго?) Подписаны 1775 году. Въ новѣйшее время рукопись принадлежала какому-то кантонисту, какъ видно изъ позднѣйшей подписи красиваго почерка.

Другая рукопись, тоже въ 4-ку, съ гравюрами «Страстей», принадиежить къ тёмъ, которыя, въ концѣ XVII и въ началѣ XVIII вѣка, нарочно изготовлялись съ гравюрами. Гравюры не наклеивались на листы рукописи, но вставлялись между ними, гдт следуеть по содержанію, и потому подгонялись въ формать самой рукописи. Въ началѣ для заглавія вставлялся листь съ гравированною заставкою и съ бордюрами. Иногда случалось такъ, что недописанное на листахъ продолжалось пли оканчивалось на чистомъ оборотѣ гравюры. Точно такова и эта рукопись «Страстей». Въ ней одинъ гравированный листь въ началѣ, съ заставкою и бордюрами, и шестнадцать гравюръ въ среднић; четырнадцать пзображаютъ евангельскія событія и двѣ---Божію Матерь и Христа. Гравированы на міди, віроятно, однимъ и тімъ же мастеромъ или въ одной школѣ. Послѣднія двѣ русской композиціи, но и Божія Матерь и Христосъ въ медальонахъ, окруженныхъ красивыми рамами западнаго стиля, который господствоваль въ Европѣ въ XVII в. Что же касается до четырнадцати гравюръ, изображающихъ евангельскія событія, то онѣ, очевидно, не только передѣлки, но даже копіи съ иностранныхъ оригиналовъ въ строгомъ, изящномъ стилѣ Альбрехта Дюрера. Мастерская группировка, изящество мотивовъ, которыхъ натурализмъ смяг-

чается благочестивою пдеальностью, самые костюмы и физiономія лиць. --все обличаеть въ этихъ гравюрахъ западное происхожденіе, и именно отличную школу нюрепбергскаго мастера, что делаеть честь вкусу русскихъ граверовъ конца XVII в., безъ сомнѣнія, пэъ школы Симона Ушакова и Аванасія Трухменскаго, которые такъ ловко умѣли примирять успѣхи западнаго искусства съ убѣжденіями и преданіями Руси. Въ самой гравировкѣ виденъ сухой и отчетливый въ мелочахъ стиль Альбрехта Дюрера и его послёдователей. Тонкіе штрихи, въ своихъ деликатныхъ комбинаціяхъ. будто для того еще употребляются, чтобъ въ большей точности передать тщательную отдѣлку древняго миніатюрнаго стиля. Само собою разумѣется, что эти русскія копіи обличають еще большую неопытность, особенно въ отдѣлкѣ лицъ и другихъ деликатныхъ подробностей, однако, даже при современномъ состояния гравировальнаго искусства въ Россія, могутъ быть пазваны изящными. Русское вліяніе обнаружилось въ нихъ въ нѣкоторыхъ подписяхъ надъ ликами, въ помѣщеніи двухъ гвоздей въ ногахъ распятаго Спасителя, на двухъ гравюрахъ, однако такъ, что русскій мастеръ въ обоихъ случаяхъ не рѣшился измѣнить рисунокъ западнаго оригинала, и оставлядъ, по-западному, погу на ногъ, только на нижней означилъ другой гвоздь. Но особенно важны для насъ силлабическія вирши, помѣщенныя подъ каждою гравюрою. Онь не только свидътельствують намъ, что эти изящныя гравюры, безъ сомнѣнія, русскаго происхожденія, но и вносять въ исторію русскихъ народныхъ книгъ тогъ въ высшей степени важный фактъ, что русское суевѣріе въ концѣ XVII и въ началѣ XVIII вѣка настолько было доступно вліянію западнаго искусства, что въ такую книгу, какъ «Страсти», вносило гравюры нѣмецкаго происхожденія, сопровождая ихъ виршами, которыя были помѣщаемы и прежде и послѣ того въ рукописныхъ «Страстяхъ», безъ самыхъ гравюръ. Какъ бы то ни было, только эти вирши подъ гравюрами нѣмецкой композиціи тѣ же самыя, которыя приведены мною выше изъ первой рукописи «Страстей», и которыя въ ней внесены въ тексть, вмѣсто заглавій, передъ началомъ каждой главы (конечно, съ незначительными измѣненіями, происшедшими отъ описокъ). Слѣдовательно, эти нёмецкія гравюры перенесены были на Русь именно для украшенія апокрифической книги о Страстяхъ, а не вообще для какой-нибудь другой книги, имѣющей предметомъ евангельскія событія.

Теперь предлагаю онисаніе самыхъ гравюръ съ виршами. Предварительно замѣчу, что всѣ гравюры выбиты на четверткахъ, въ формать рукоииси. Евангельскія событія изображены въ рамкахъ, означенныхъ двумя линіями, шириною въ 2<sup>1</sup>/<sub>4</sub> вер., вышиною въ 3. Вирши внизу внѣ рамки. Двѣ гравюры, изображающія Божію Матерь и Христа, вмѣстѣ съ фигуркресть, и отнято будеть царское предписание, еже есть царь славы»<sup>1</sup>). Эта книга о седми тайнахъ» въ прошломъ и даже въ текушемъ столѣтии расписывалась миньятюрами. Послѣ исторіи первыхъ человѣковъ слѣдовало изображение Христа, въ юношескомъ видѣ и съ крыльями, затѣмъ распятие на осмиконечномъ крестѣ; потомъ четвероконечный крестъ, передъ которымъ молящіеся преклоняются по западному обычаю.

Извѣстно, что средневѣковая схоластика и мистика приписывали особенную силу отдёльнымъ буквамъ, составляющимъ какое нибудь слово, важное по своей вдеб. Еще древнехристіанскіе художники, между прочимъ, изображали Христа подъ символическимъ знакомъ рыбы, на томъ основания, что греческое слово ιχθυς (рыба) состоить изъ буквъ, которыми по-гречески начинаются слова въ выраженіи: «Іисусъ Христосъ Божій Сынъ Спаситель». На Западѣ даже въ XVII в. были въ большомъ ходу разныя мистическія соображенія, основанныя на игрѣ буквъ. Такъ, въ той же книгѣ Эгндія Альбертина, откуда приведенъ выше анекдоть о Маргарить Голландской, серьезно излагаются разныя наивныя комбинаціи «священнѣйшаго и вселюбезнѣйшаго имени Mapia», въ которомъ будто-бы каждая буква содержить одинь изъ элементовъ сокровеннаго смысла, этимъ именемъ выражаемаго. А именно: отъ драгоцѣнныхъ камней: М отъ маршрита, А отъ адаманта, Р отъ рубина, І отъ іасписа (отъ яшмы) и А отъ агата. Само собою разумѣется, что при этомъ случаѣ не забыто суевѣрное ученіе о сверхтестественной силѣ камней: «Какъ маргаритъ, или перлъ, имѣетъ силу уничтожать и очищать, такъ и Марія очищаеть и изглаживаеть наши прегрёшенія. Какъ адамантъ, или алмазъ, имбетъ силу примирять, такъ и Марія примиряеть насъ человѣковъ съ ангелами. Какъ рубинъ имѣетъ силу радовать; такъ и Марія радуеть весь міръ. Какъ яшма укрѣпляеть человѣка, такъ и Марія подкрѣпляетъ всѣхъ труждающихся и обремененныхъ. И какъ агатъ имѣетъ силу поднимать и къ себѣ притягивать, и Марія возносить и привлекаеть къ себѣ кроткихъ сердцемъ». Это не просто уподобленіе, проникнутое искреннимъ благоговѣнісмъ, но вмѣстѣ и глубокое убѣжденіе, основанное на вѣрованіи въ чарующую силу каменьевъ. Отнимите это вѣрованіе — останется риторическая фраза<sup>2</sup>).

Согласно съ этими идеями и убѣжденіями, чернокнижіе распространяло въ народныхъ книгахъ особенныя причитанья или заговоры, составленные будто бы изъ какихъ-то именъ Христа и Божіей Матери. Кто носитъ эти имена при себѣ, спасепъ будетъ отъ всякой бѣды и напрасной

<sup>1)</sup> Изъ того же сборника, принадлежащаго мнѣ.

<sup>2)</sup> Der Teutschen recreation oder Lusthausz. 1619 r. crp. 479.

смерти, на водѣ и на сушѣ. Г. Низаръ приводитъ изъ французскихъ книгъ слѣдующія имена Христа: Trinité. Agios. Sother. Messie. Aigle. Grand homme и проч. Божіей Матери: Vie. Vierge. Fleur. Nuée. Reine. Theotokos и проч.<sup>1</sup>).

Изъ всѣхъ вымышленныхъ сказаній о новозавѣтныхъ событіяхъ особенно было на Руси распространено извѣстное подъ именемъ Страстей Христовыхъ. Это сказаніе, напечатанное въ Супраслѣ, въ 1788 г., еще прежде того многократно переписывалось въ XVII и XVIII в., и украшалось въ рукописяхъ миніатюрами и вклеенными гравюрами. Раскольники и въ настоящее время эту книгу читаютъ во время страстной недѣли, вмѣсто свангелія. Не входя въ содержаніе этой книги, обращу вниманіе на гравюры, которыми она украшается. Въ моемъ собраніи три рукописи «Страстей» съ рисунками. Всѣ три XVIII в. Одна въ листъ, съ миніатюрами; двѣ другія въ четвертку, съ гравюрами.

Гравюры одной рукописи отличаются необыкновенной грубостью; однако штрихи тоньше политипажныхъ, на фонк идутъ параллельными линіями, иногда перекрещены другъ съ другомъ квадратиками, будто въ гравюрахъ на мѣди. Подъ каждою гравюрою подпись силабическими виршами. Величина гравюръ различна: иныя въ два вершка ширины и въ полтора вышины; иныя въ полтора ширины и такой же вышины или нѣсколько больше. Судя по безобразію очерковъ и по младенчеству въ пріемахъ гравированія, какого-то слитнаго, неяснаго, темноватаго въ общемъ характерѣ, безъ раздѣленія тѣней, изъ которыхъ кое-гдѣ чуть видно, смутно выступаютъ фигуры, эти гравюры надобно отнести къ раннимъ годамъ XVII столѣтія. Всѣхъ гравюръ этого издѣлія только семь. Ни на одной нѣтъ никакой монограммы или помѣты мастера и года. Впрочемъ, прежде нежели скажу въ подробности о гравюрахъ, почитаю не лишнимъ цознакомить читателя съ самою рукописью.

Она озаглавлена такъ: Сказаніе о тайной вечери и о страсти Господа нашего Іисуса Христа, како волею своею нашего ради спасенія страсть воспріяль, и како Іуда на смерть предаде Христа; и како жидове поругашсся ему и на кресть распяша, и како Іосифъ испроси у Пилата тьло Іисусово; и о снятіи со креста, и во гробь положеніи святаго тьла Христа Бога нашего, и о плачи Пресвятыя Богородицы и женъ Мироносицъ. Слово зъло душеполезно, списано изъ Кіевскаго Соборника святыя Печерскія Обители. Итакъ, это апокрнфическое, раскольничье сочиненіе, по

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Histoire des livres populaires. I, crp. 187.

рукописнымъ преданіямъ, связывается съ Кіевомъ, черезъ «Кіевопечерскій Соборникъ», откуда было списано.

Обыкновенно «Страсти» раздёлены на главы, съ краткимъ заглавіемъ передъ каждой. Но въ этой рукониси, вмёсто заглавій, помёщены вирши. Я ихъ приведу всё, какія есть въ этой рукописи, потому что оне очень важны для исторіи древне-русскаго искусства и народныхъ книгъ, какъ увидимъ ниже.

Передъ главою объ омовении ногъ:

Всяко смиренъ лентіемъ ся препоясаетъ И ноги ученикомъ умываетъ. Сице смиренно васъ поучаетъ, Но единъ уставъ на землѣ пребываетъ.

## Передъ главою о моленіи о чашѣ и о преданіи Христа:

Потомъ кровавымъ по тёлё Христосъ окропленный, Весь неповиненъ проситъ у отца претружденный; Мимо неси горести, Отче вышний, чашу, Прими въ попечение твое болёзиь нашу.

### Передъ главою о приведении къ Канафь:

Предъ Кајафу Інсусъ приведенъ бываеть, Суровъ слуга въ лице ударяеть, Ложно оклевстанный біемъ и заклинаемъ, Осуждаемъ, ругаемъ, колчитъ оплеваемъ.

## Передъ главою о несеніи креста:

Се на раменахъ тяжкое древо носитъ По воли повиненъ и умерщиленъ бываетъ, Мати же сътуетъ и срътаетъ, Рукою въ перси слезно ударяетъ.

### Передъ главою о распятии:

Оле болёзни здё велій Боже трупь приносить Егда святую главу кресть честный возносить; Съ послёдствующими новъ сынъ стоить и мати, Тако гиёвъ пищный нашедъ восхотё отъяти.

## Передъ главою о воскресеніп изъ мертвыхъ:

Третій багрянымъ свѣтомъ день уже востаяше, Побѣдникъ себѣ свѣтлый уже созидаше; Тако востаяй, древній каль грѣхи омываетъ И на небеса ина возвышаетъ.

Въ эту позднюю рукопись, на страницахъ, между текстомъ, вклеены древнѣйшія картинки, для которыхъ инсецъ нарочно оставлялъ мѣсто. Вотъ онѣ съ подписями: 1) Умовеніе ногъ. Ученики сидять у стѣны и потомъ кругомъ. На противоположномъ концѣ Христосъ умываеть ноги Петру. Подпись:

Ученикамъ Христосъ ноги умываетъ. Симъ смирения образъ предаваетъ. Научая всёхъ ближнімъ себё творити. Да навыкнемъ другъ другу служити.

2) Моленіе о чашѣ. Въ облакахъ ангелъ держитъ чашу передъ молящимся на землѣ Христомъ. Внизу подъ ангеломъ трое спящихъ учениковъ. Подпись:

> Христосъ молитву отцу творитъ. - Да преидетъ чаша смерти юже зритъ. Отче мон аще мощно се вопию. Потже якоже кровь на землю лию.

3) Іуда, лобызая, предаеть Христа воинамъ, стоящимъ около. Налѣво отъ зрителя Петръ обнаженнымъ мечомъ взмахивается на низверженнаго воина, который держитъ въ рукћ фоцарь. Около на землѣ лежатъ ножны. Подпись:

> Иуда астивно Господа добзаеть. И безценнаго здын здымъ предаваеть. Ти иже <sup>1</sup>) емше узы надагають. И многія зда ему сотворяють.

4) Христосъ передъ Кајафою, силящимъ на престолѣ, подъ балдахиномъ. Христа подводятъ два воина; позади третій. Подпись:

> Кајафою Спасъ судимъ предстоитъ. Неповіненъ сы ругаемже молчитъ. Оклеветанъ в ланиту биется. Оплеваемже всеми небрежется. Канафа же вземъ ризы терзаетъ, Хулитъ рекъ бити злын повелѣваетъ.

5) Христосъ передъ Пилатомъ, стоящимъ съ первосвященникомъ, на ступеняхъ, въ портикѣ, съ арками на столбахъ. По сторонамъ Христа по воину, позади третій, съ копьемъ. Подпись:

> Христа Пилату на судъ представляють. Иудеі сен злодві ссть взывають. Царя бо себѣ имѣнусть быти. Тѣмже повели его умертвити.

6) Продолжение той же истории. Пилатъ въ коропѣ, сидитъ на престолѣ подъ балдахиномъ; около него стоитъ первосвященникъ. Христосъ съ

1) Можетъ быть, тіи же.

23\*

Digitized by Google

съ двумя воинами. Вдали тоже портикъ подъ арками, которыя опираются на столбы. Подпись:

Галідеіски царь Христа испытуеть. Народъ и чудесь оть него взыскуеть. Но Христось к нему не отвѣщаеть. Тѣмже оть него поругань бывасть. Багряную бо ризу нань воздагають. И паки того к Пилату возвращають.

7) Христосъ возлетаетъ изъ гроба, окруженный сіяньемъ. Воины спятъ, впрочемъ, одинъ стоитъ у самаго гроба. Вдали видна Голгова съ тремя крестами. Подпись:

> Воскресенія свёть святын блистаеть. Христось бо ада побёдивь востаеть. Из мертвыхь мертвымь всёмь жизнь подаваяи. Смерть же и древній злы грёхь истребляян. Самже на небо ко отцу восходить. И вёрующихь вонь к себё возводить.

Для исторіи этой рукописи почитаю не лишнимъ привести слёдующую подпись на первой страницё: сіи страсти Искова града Екиманскіе церкви пономаря Ивана Васильева Квитн... (Квитницкаго?) Подписаны 1775 году. Въ новійшее время рукопись принадлежала какому-то кантонисту, какъ видно изъ позднійшей подписи красиваго почерка.

Другая рукопись, тоже въ 4-ку, съ гравюрами «Страстей», принадиежить къ тѣмъ, которыя, въ концѣ XVII и въ началѣ XVIII вѣка, нарочно изготовлялись съ гравюрами. Гравюры не наклеивались на листы рукописи. но вставлялись между ними, гдѣ слѣдуеть по содержанію, и потому подгонялись въ форматъ самой рукописи. Въ начал' для заглавія вставлялся листь съ гравированною заставкою и съ бордюрами. Иногда случалось такъ, что недописанное на листахъ продолжалось пли оканчивалось на чистомъ оборотѣ гравюры. Точно такова и эта рукопись «Страстей». Въ пей одипъ гравированный листь въ началь, съ заставкою и бордюрами, и шестнадцать гравюръ въ срединѣ; четырнадцать пзображаютъ евангельскія событія и двѣ — Божію Матерь и Христа. Гравированы на м'єди, вброятно, однимъ и тімъ же мастеромъ или въ одной школѣ. Послѣдиія двѣ русской композиціи, но и Божія Матерь и Христосъ въ медальонахъ, окруженныхъ красивыми рамами западнаго стпля, который господствоваль въ Европф въ XVII в. Что же касается до четырнадцати гравюръ, изображающихъ евангельскія событія, то онѣ, очевидно, не только передѣлки, по даже копіи съ иностранныхъ оригиналовъ въ строгомъ, пзящномъ стилѣ Альбрехта Дюрера. Мастерская группировка, изящество мотивовъ, которыхъ натурализмъ смяг-

чается благочестивою идеальностью, самые костюмы и физiономія липь. --все обличаетъ въ этихъ гравюрахъ западное происхожденіе, и именно отличную школу нюрепбергскаго мастера, что делаеть честь вкусу русскихъ граверовъ конца XVII в., безъ сомнѣнія, пзъ школы Симона Ушакова и Аванасія Трухменскаго, которые такъ ловко умёли примирять успёхи западнаго искусства съ убѣжденіями и преданіями Руси. Въ самой гравировкѣ виденъ сухой и отчетливый въ медочахъ стиль Альбрехта Дюрера и его послёдователей. Тонкіе штрихи, въ своихъ деликатныхъ комбинаціяхъ, будто для того еще употребляются, чтобъ въ большей точности передать тщательную отдёлку древняго миніатюрнаго стиля. Само собою разумѣется, что эти русскія копіи обличають еще большую неопытность, особенно въ отдѣлкѣ лицъ и другихъ деликатныхъ подробностей, однако, даже при современномъ состояния гравировальнаго искусства въ Россія, могуть быть пазваны изящными. Русское вліяніе обнаружилось въ нихъ въ нѣкоторыхъ подписяхъ надъ ликами, въ помѣщеніи двухъ гвоздей въ ногахъ распятаго Спасителя, на двухъ гравюрахъ, однако такъ, что русскій мастеръ въ обоихъ случаяхъ не рѣшился измѣнить рисунокъ западнаго оригинала, и оставляль, по-западному, ногу на ногѣ, только на нижней означиль другой гвоздь. Но особенно важны для насъ силлабическія вирши, помѣщенныя подъ каждою гравюрою. Онь не только свидътельствують намъ, что эти изящныя гравюры, безъ сомнѣнія, русскаго происхожденія, но и вносять въ исторію русскихъ народныхъ книгъ тотъ въ высшей степени важный фактъ, что русское суевѣріе въ концѣ XVII и въ началѣ XVIII вѣка настолько было доступно вліянію западнаго искусства, что въ такую книгу, какъ «Страсти», впоснло гравюры нѣмецкаго происхожденія, сопровождая ихъ виршами, которыя были помѣщаемы и прежде и послѣ того въ рукописныхъ «Страстяхъ», безъ самыхъ гравюръ. Какъ бы то ни было, только эти вирши подъ гравюрами нѣмецкой композиціи тѣ же самыя, которыя приведены мною выше изъ первой рукописи «Страстей», и которыя въ ней внесены въ тексть, вмѣсто заглавій, передъ началомъ каждой главы (конечно, съ незначительными измѣненіями, происшедшими отъ описокъ). Слѣдовательно, эти нёмецкія гравюры перенесены были на Русь именно для украшенія апокрифической книги о Страстяхъ, а не вообще для какой-нибудь другой книги, имѣющей предметомъ евангельскія событія.

Теперь предлагаю описаніе самыхъ гравюръ съ виршами. Предварительно замѣчу, что всѣ гравюры выбиты на четверткахъ, въ форматъ рукоииси. Евангельскія событія изображены въ рамкахъ, означенныхъ двумя линіями, шириною въ 2<sup>1</sup>/<sub>4</sub> вер., вышиною въ 3. Вирши внизу впѣ рамки. Двѣ гравюры, изображающія Божію Матерь и Христа, виѣстѣ съ фигурными рамками, шириною въ 3 вершка, вышиною въ 3<sup>8</sup>/<sub>4</sub>. Виршей нѣтъ на обѣихъ. Въ ту же почти мѣру и заглавный листъ.

1) Посреднић заставки заглавнаго листа въ медальопћ изображено Воскресеніе Христово, въ видѣ Сошествія Христа во адъ. По сторонамъ отъ заставки спускаются вычурныя колонны. Поле украшено цвѣтами. Надъ заставкою завитки, цвѣты и двѣ птицы. Эго, очевидно, произведеніе русской фаптазіи, составленное подъ вліяніемъ рукописныхъ заставокъ XVI— XVII в., но не безъ участія западныхъ образцовъ.

2) Въёздъ Христа въ Іерусалимъ на осляти. Въ толпѣ особенное вниманіе на себя обращаютъ: направо отъ зрителя типическая фигура апостола Петра, а налѣво преклонившаяся на одно колѣно прекрасная женская фигура. Вирши:

> Се приходить царь царей на худомъ осляти Спаситель О коликъ той егда возвратится будетъ побъдитель. Матеей. 21. 30.

3) Божія Матерь, по поясь, со сложенными на груди руками, какь бы въ молитвенномъ положеніи. Соотвѣтствустъ главѣ: О умоленіи Господа нашего Іисуса Христа Пресвятою Богородицею, дабы не шелъ въ Іерусалимъ: но аще хощетъ сотворити пасху ясти, дабы творилъ въ Виваніи.

4) Христосъ, тоже по полсъ, съ раскрытымъ евангеліемъ въ лѣвой рукѣ, правою благословляетъ. Соотвѣтствуетъ словамъ, которыми Христосъ возражаетъ Богоматери.

5) Тайная вечеря. Христосъ держитъ въ рукахъ чашу, въ видѣ церковнаго сосуда. Іоаниъ безбородый, юношескій типъ. Іуда съ кошелькомъ въ лѣвой рукѣ стремительно повертывается; лицо его въ профиль. Вирши:

> Егда свтовенъ глаголъ въ слухъ Христосъ подаде. Сынъ Зеведеовъ слезенъ на перси припаде. Рекъ кто Христе кто Спасе пмать тя предати. Ученикамъ Інсусе изволи сказати. Лука 22. 14.

6) Умовеніе ногъ. На потолкѣ висить большая люстра. Поза Христа и Петра, которому онъ умываетъ поги, та же самая, что въ такъ называемыхъ «Малыхъ Страстяхъ» Альбрехта Дюрера. Вирши:

> Всяко смиренъ лентіемъ ся препоясаетъ: Се Христосъ ученикомъ ноги умываетъ. Сице смиренію васъ людей поучастъ: Но ни единъ на земли уставъ пребываетъ.

7) Моленіе о чашѣ. Христосъ преклонился передъ свѣтлымъ облакомъ, въ которомъ только одна чаша, безъ ангела. Подъ горою, па которой Христосъ, спять трое учениковъ. Вирши: Потомъ кровавымъ по тёлё Христосъ окропленный: Весь неповинный просить отца претружденный. Мимо неси горести отче вышній чашу: Пріими впопеченіе твое болёзнь нашу.

8) Христосъ передъ Кајафою, сидящимъ на престолѣ подъ балдахиномъ, и напоминающимъ римскаго папу и костюмомъ и бритою бородою. Передъ нимъ склоняется на одно колѣно маленькій пажъ. Вирши:

> Предъ Канафу Інсусъ приведенъ бывастъ. Вопрошенна суровъ слуга въ лице ударяетъ. Ложно оклеветанный бісмъ заклинасмъ. Осуждаемъ ругаемъ молчитъ оплеваемъ.

9) Христосъ, обнаженный, въ терновомъ вѣнцѣ показывается народу съ высокаго крыцьца. Народъ въ европейскихъ костюмахъ XV — XVI в. Вирши:

Егда видять тяжкими раны уязвенна. В венцё зракомь и самымь звёремь умиленна. Возми распни, отпусти злодёя взывають: Дондеже вдастся на смерть оло не преставають.

10) Вонны палками набивають на голову Христа терновый вынець. Одинь изъ вонновь, направо оть зрителя, наклонясь на одно колыно, ругается Христу. Хотя Христось уже выше являлся народу въ вынць, но эта 10-я гравюра соотвытствуеть главы: О возложении на Господа нашею Іисуса Христа терноваго вънца и о біеніи тростію по святьй главь его. Вирши:

> Острымъ терніемъ глава ахъ честна утёснена: Вѣнчается отъ рода оде окамененна. За скипетръ тростью и хламидою украшають. Царя колѣнъ гиба́нми невинна ругають.

11) Воины бичують Христа, привязаннаго къ столбу. Вирши:

В неправедна пилата претор притягненый. Паки по нагу ахъ паки лютъ бичми біенный. Отъ ризъ совлаченъ Інсусъ и связанъ бываетъ. Кровію его земля почерленеваетъ.

12) Несеніе креста. Въ изнеможеніи склоняется подъ крестомъ Христосъ, мастерски окруженъ разнообразною группою. Вирши:

> Се на раменахъ древо тяжкое посити: Изволи неповиненъ и умерщиленъ быти. Мати сътована сына своего срътасть: Чиста рукою в перси слъзно ударяетъ.

13) Христа распипають на крестѣ, распростертомъ на землѣ. Вирши:

Вложши здё на древо наготу являеть: Христову звериный родъ ризы раздёляеть. Трижды ко кресту честныя уды прилагають: Руцё с ногами гвоздми ископовають.

14) Христосъ распятъ на крестѣ; по сторонамъ Божія Матерь и Іоаннъ, юношеская фигура. Низъ креста обнимаетъ плачущая Магдалина. Заслуживаетъ особеннаго вниманія, что крестъ изображенъ по-западному, четвероконечный, безъ подножія, а не раскольничій. Вирши:

> Оле болёзні здё велій боже трудъ приносить: Егда святую главу кресть честный возносить. С послёдствующими новъ сынъ стоить и мати: Тако гнёвъ пищный нашедшь восхотё отъяти.

#### 15) Снятіе со креста. Вирши:

С древа Господне тѣло честное снимается: В новѣмъ гробѣ бездушно здѣ сохраняется. Дѣва мати божія жалостію преклоненна: Плачемъ в погребенія своего сына умерицвленна.

16) Положение во гробъ. Отличная композиция. Глубокое благочестие соединено съ красотою фигуръ. Вирши:

Въренъ Никодимъ и святъ Иосифъ приходятъ: Уды божія въ чисту плащаницу сводятъ. Муры в новомъ гробъ украшены скланяютъ: Матерне же болъзни ахъ сердце утъсняютъ.

17) Воскресеніе изъ мертвыхъ. Вирши:

Третій багрянымъ свётомъ день уже встаяще Побёдникъ себё свётлы уды созидаще. Тако встаяй древній калъ грёха заглаждаеть. Христосъ и на небеса себе возвышасть.

Сличивъ эти вирши съ нѣкоторыми, впесенными въ описанную мною передъ этимъ рукопись, всякій увидитъ ясно, что эти послѣднія списаны уже съ гравюръ, или же въ «Кіевопечерскомъ Сборникѣ» были уже этп вирши, и потомъ перенесены мастеромъ подъ гравюры. Во всякомъ случаҍ, тѣснѣйшая связь этихъ гравюръ съ рукописными «Страстями» не подлежитъ сомнѣнью. Въ заключеніе, для статистики образованія русскаго, почитаю не лишнимъ замѣтить, что моя рукопись съ гравюрами нѣмецкаго происхожденія принадлежала какой-то женщинѣ, что видпо изъ слѣдующей помѣты внизу страницъ, къ сожалѣнію, кое-гдѣ намѣренно вытертой: Сия книщ глаголемая о страданіи Христовъ... дочери Лобановой. Почеркъ помѣты начала XVIII вѣка. Обращаясь къ книгѣ г. Снегирева, читатель напрасно будеть домогаться узнать, который изъ двухъ родовъ гравюръ, описанныхъ мною, надобно разумѣть подъ слѣдующею, ничего не опредѣляющею замѣткою г. Снегирева: «Страсти Христовы въ 15 картинкахъ, рѣзанныхъ на мѣди, съ текстомъ въ 12 (у г. Равинскаго)». Стр. 34. И тѣ и другія гравюры, описанныя мною, рѣзаны на мѣди. Что значить въ 12? То-есть, размѣръ ли это самыхъ картинокъ или листовъ, на которыхъ онѣ гравированы? Но въ описаніи гравюръ вездѣ и всѣми принято измѣрять линіями, дюймами, вершками. Потомъ, что значить: съ текстомъ изъ «Страстей»? Мы видѣли, что обѣ коллекціи описанныхъ мною гравюръ — съ виршами. Не вирши ли здѣсь разумѣетъ г. Снегиревъ? Но дѣйствительно есть гравюры «Страстей» и съ текстомъ изъ евангелія: не эти ли послѣднія такъ неточно описалъ г. Снегиревъ?

Итакъ, перехожу къ описанію третьей коллекція гравюрь, изображающихъ «Страсти». Въ моемъ собраніи есть тетрадь въ 8-ку, переплетенная поперекъ, а не вдоль; она состоитъ изъ печатныхъ листиковъ, наклеенныхъ па чистые листы тетради. Печатные листики въ рамкахъ, шириною въ 3. вершка, вышиною въ 21/2. На однихъ листикахъ гравюры, на другихъ соотвѣтствующій имъ тексть изъ евангелія; сверхъ того, подъ каждой гравюрой подписанъ коротенькій тексть изъ евангелія же. Этотъ тексть помѣщается въ той же рамкѣ, которая обхватываетъ и гравюру. Нумерація гравюръ и листовъ съ текстомъ идетъ соотвѣтственно содержанію; напримѣръ, 20-й рисунокъ и 20-й листь соотвѣтствующаго текста. и т. д.: это для того, чтобъ можно было на одномъ и томъ же листѣ накленть и картинку и подъ ней полный тексть изъ евангелія, какъ это и сдѣлапо въ одной позднѣйшей рукописи «Страстей», принадлежащей мнѣ. Итакъ, хотя эти рисунки назначены были для илюстраціи евангельскаго текста, но въ старину служили украшеніемъ и апокрифическихъ «Страстей». И композиція, хотя и западнаго происхожденія, и самое исполненіе гравюръ изъ рукъ вонъ безобразны и грубы. На 25-й гравюр' означено имя гравера и годъ, а именно: Прыдоровала Мартина Нехорошевски 1744, а также и на первомъ листь, подъ заглавіемъ Страстей.

Объ этомъ извѣстномъ мастерѣ половины XVIII в. находимъ мы слѣдующее неточное замѣчаніе г. Спегирева. Говоря на 24-й стр. о русскихъ гравюрахъ начала XVII в., авторъ прибавляетъ: «Тогда же (?) изданы въ Москвѣ съ гравированными на деревѣ эстампами: Лицевая Библія Мартыномъ Нехорошевскимъ, въ 16, весьма рѣдкій лицевой Апокалупсісъ, гравир. діакономъ Прокопіемъ 1646 г., въ Кіевѣ, 1664 г. Патерикъ Печерскій, Трубы праздничныя Лазаря Барановича, въ Кіевѣ, 1674 г. и другія, исчисленныя въ каталогахъ», и проч. Ясно, слѣдовательно, что г. Снегиревъ Нехорошевскаго ставитъ между мастерами половины XVII в., то-есть, цѣлымъ столѣтіемъ раньше. Не смѣшалъ ли уже г. Снегиревъ коллекціи гравюръ Нехорошевскаго съ лицевою Библіею, изданною въ Кіевѣ, около 1648 г.? Смотр. № 311 въ каталогѣ библіотеки Кастерина, составл. г. Ундольскимъ.

Но возвратимся къ исторической нити, къ которой мы привязываемъ эпизоды, вошедшіе въ составъ народныхъ книгъ.

Изъ приведенныхъ фактовъ явствуетъ, что апокрифическія «Страсти», и понынѣ употребляемыя раскольниками, въ нашей литературѣ не имѣютъ исключительнаго характера старообрядства. Въ нихъ допускались гравюры съ четвероконечнымъ крестомъ; писалось *Iucycz* вм. *Icycz*, и проч.

Въ связи со «Страстями» состоитъ апокрифический судъ евреевъ надъ Іисусома Христома. Это извёстная лубочная картинка, означенная у г. Снегирева такъ: «Кроволитное судище, имѣющее евреи надъ Іисусомъ Хрістомъ, гравир. въ Спб. Иваномъ Мякишевымъ 1721 г. на 2 лист. и на 1 лист.» стр. 34. Эта самая гравюра, только съ подписью: Грыдеровала ученика Степана Матвеева, помѣщена въ одной позднѣйшей рукописи «Страстей», съ миніатюрами, въ листь, принадлежащей миб. Посредниб стоить Кајафа на верхней ступени своего съдалища. Налъво отъ него сидить Христосъ, обнаженный, въ терновомъ вѣнцѣ. Кругомъ по обѣвмъ сторопамъ сидять судьи. Направо отъ Кајафы, въ верхнемъ углу картины, на престолѣ сидить Понтійскій Пилать. Около каждаго судьи или надъ головою написано имя судьи и изречение его суда. Вотъ имена присутствующихъ на судѣ: Каіафа, Терасъ, Іозафать, Птоломей, Никодимъ, Діаравія, Равнить, Сарея, Ламехъ, Меза, Путифаръ, Росмовіа, Савватъ, Эхіерисъ, Іорамъ, Іозефъ<sup>1</sup>), Пиеаръ, Ахіаръ, Равамъ, Симонъ и Понтійскій Пилатъ. Сверхъ того, вдали нзображенъ народъ, котораго изречение также приведено. Изречение Пилата отличается оть всёхъ прочихъ тёмъ, что приведено подъ гравюрою: Аза Понтіиски Пилать судія іерусалимскій при державньйшемь Кесаре и проч. Всѣ эти изреченія собравшихся судей въ моей рукописи «Страстей» вновь переписаны съ поименованиемъ каждаго изъ судей. Этотъ списокъ оканчивается виршами объ Іудѣ, которыхъ на лубочной картинкѣ нѣтъ.

> Ученикъ Христовъ сый золъ является: Іюда врагъ лютъ познавается.

<sup>1)</sup> Я такъ читаю. Въ этомъ оттискѣ иозсоба, въ другомъ древнѣйшемъ: ioscosa (не Аримавейскій ли?).

Учителя бо умысли предати: Ко архіерсомъ шедъ сребра прошати. Что ми хощете глаголеть зань дати. Азъ жо вамъ явлю его къ смерти взяти. Тъмже тридесять сребреникъ взимаетъ Оле великій грѣхъ злый содѣваеть.

Надпись: Кроволитное судище, импющее Евреи и проч. на этой гравюрѣ Степана Матвіева сдѣдана въ четвероугольникѣ, помѣщенномъ подъ стоящимъ Кајафою, внутри самой гравюры. Не знаю, копія ли это съ гравюры И. Мякишева, извёстной г. Снегиреву; только я долженъ замёть, что аревныйшій оригиналь, находящійся въ моемъ же собранія, не носящій имени мастера и года, хотя во всемъ сходенъ съ листомъ С. Матвѣева, однако называется не Кроволитное судище и проч., а Соборг и Суда изреченіе отъ невърныхъ Іудей на Іисса Назареа искупителя міра. Надпись эта помѣщена въ такомъ же четвероугольпикѣ и тоже внутри картины подъ Кајафою. По большей отчетливости рисунка и штриховъ, а также и по начертанію буквъ, эта гравюра безспорно относится къ ранней эпохѣ XVIII стольтія. Теперь спрашивается, которая изъ двухъ оригиналъ для поздныйшнхъ копій: моя ли, подъ названіемъ Соборъ и Суда изреченіе в проч., вли указанная г. Снегиревымъ подъ заглавіемъ: Кроволитное судище и проч., и помѣщенная въ монхъ рукописныхъ «Страстяхъ» съ именемъ гравера С. Матвѣева? Во всякомъ случаѣ, недостаточность въ указаніи г. Снегирева ведеть къ педоумѣніямъ п недоразумѣніямъ.

Сверхъ того, надобно замѣтить, что нынѣ продающаяся по базарамъ картинка того же содержапія во всемъ отличается отъ указанныхъ мною древнихъ, и композиціею всѣхъ фигуръ, и даже подписями. Такъ, напримѣръ, по изданію 1851 г., Христосъ изображенъ стоящимъ и въ одеждѣ, безъ терноваго вѣнца. Забытъ народъ; слѣдовательно, нѣтъ и его изреченія. Прибавленъ Іосифъ Аримаоейскій съ новымъ изреченіемъ, вмѣсто какого-то загадачнаго лица, отмѣчепнаго мною выше.

Но самое интересное въ этой новой картинкъ составляетъ заглавіе: Начертаніе Суда Іудейскаго протияз Іисуса Христа, которое найдено вз землю вз Вънъ выръзаннымъ на каменной доскъ. Такимъ образомъ, до настоящаго времени сохранилось у насъ въ народъ преданіе о томъ, что лубочный листъ о судѣ надъ Христомъ — западнаго происхожденія, о чемъ свидѣтельствуютъ, впрочемъ, и приведенныя уже собственныя имена судей, обличающія западный выговоръ: Іозафать, Путифаръ, вм. Іоасафъ, Пентефрій. Но было ли указаніе на Въну въ древнѣйшихъ русскихъ гравюрахъ, или оно взято впослѣдствіи изъ иностранныхъ источниковъ? По крайней мѣрѣ, въ двухъ древнѣйшихъ листахъ, сейчасъ разсмотрѣнныхъ мною, этого ука-

занія нѣтъ. Что же касается Вюны, то не замѣненъ ли здѣсь французскій Vienne австрійскою столицей? Конечно, каменная доска можеть быть найдена гдѣ угодно; но средневѣковыя преданія западныя ставять имя и даже личность Пилата въ связи съ Франціею и именно съ этимъ городомъ. Одни разсказывали, что Пилатъ родился въ Ліонѣ, другіе-въ Майнцѣ; будто бы мать его звали Пила, а отца (по другимъ — дѣда) — Атг, отчего и составилось его имя Пил-ата. Будто бы Тиберій, разгибванный на Пилата за то, что выдаль Христа на мученіе, вызваль его къ себѣ изъ Іерусалима, и потомъ заточилъ въ Bieнnt (a Tiberio in exilium Viennam Burgundiae mittitur), гдѣ онъ и умеръ будто бы въ то время, какъ мылъ свои руки. Жители и доселѣ показывають его могилу. По другимъ преданіямъ, разгнѣванный Тиберій, вызвавъ къ себѣ Пилата, тотчасъ же смягчился и ничего не могъ ему сделать, потому что Пилатъ имелъ на себе ризу Інсусову, и только тогда погибъ, когда ее сняли съ него. Было еще преданіе, что тѣло Пилата брошено въ море (иначе — въ Рону), и что отъ зловонія его колѣли всѣ рыбы, а корабли тонули, подъезжая къ тому месту, где оно было погружено<sup>1</sup>).

Что касается до Руси, то у нась распространено преданіе, занесенное въ апокрифическія «Страсти», будто бы, по вознесеніи Христа, пришли къ кесарю въ Римъ сотникъ Логинъ, сестры Лазаря, Мароа и Марія, и Марія Магдалина, и повѣдали о чудесахъ Христа; будто Логинъ имѣлъ на себѣ Іисусову ризу, и оттого, когда входилъ въ палаты кесаря, производилъ въ нихъ страшное трясеніе и колебаніе; будто бы самъ кесарь утерся этою ризою, исцѣлился отъ гнойныхъ струповъ на лицѣ, увѣровалъ въ Христа и крестился; потомъ призвалъ къ себѣ въ Римъ Пилата, Анну, Каіафу, для того чтобъ предать ихъ казни. Когда палачъ готовился отсѣчь голову Пилату, этотъ послѣдній обратился ко Христу съ теплою молитвою и раскалніемъ, и былъ казненъ, уже примиренный съ Богомъ. «Ангелъ Господень сниде съ небесе и взя главу его и паки взыде на небо. Сіе же чудо видѣвъ Кесарь, повелѣ погребсти тѣло Пилатово съ великою честію».

Не довольствуясь вымышленными подробностями, искажающими евангельскія сказанія, фантазія народная не могла остановиться въ своихъ наивныхъ догадкахъ до тѣхъ поръ, пока не были для нея съ ариометическою точностью перечтены всѣ мельчайшіе случаи, въ которыхъ выразились симптомы страданій Христа. Между русскими грамотниками еще съ XVII в. распространепъ печатный листъ, подъ слѣдующимъ заглавіемъ: Сказаніе

•

<sup>1)</sup> Подробности и свидѣтельства смотр. у Массманна, Kaiserchronik. III, стр. 594 и слѣд.

от житія святых отець како притерпь Христось Господь вольное страданіе нашего ради спасенія. Этоть любопытный разсказь, по экземпляру, принадлежащему мнѣ, сообщаю здѣсь вполнѣ:

«Старцу единому святому, иже всегда размышляя страданія Христова горцѣ рыдаше, явися Христосъ и сказа ему подробну, како притерпѣ, п колико крове спасенія ради человѣческаго пролія. Наченъ оть вечери четвертковыя даже до погребенія. Самыхъ рече воздыханій сердечныхъ испустихъ, сто девять. Кровныхъ каплей отъ тѣла моего истече всѣхъ одинадцать кратъ сто тысящей, осмь тысящей двесте двадцать и пять. Воиновъ вооруженныхъ, посланыхъ яти мя, сто осмынадесять. Къ нимъ же прилучися отъ простыхъ безчинныхъ людей, двёстё тридесять, яко быти всёхъ, триста четыредесять и осмь. Три воины ведоша мя и пакости различныя дѣяху. За власы и браду торганъ бѣхъ и влачимъ седмьдесять седмь кратъ. Потковенъ падохъ на землю, наченъ отъ вертограда до архіерея Анны, седмижды. Дланми по устомъ и данитамъ претерпѣхъ удареніи, сто пять. Пястьми въ лнце двадесять. Порыванъ и друченъ отъ начала страсти до конца сто седмьдесять крать. Синихъ удареній имѣхъ, тысяща сто девятьдесять и девять. Въ ноги ударенъ быхъ сто четыредесять, въ голени тридесять два. О столпъ смертнъ ударенъ бъхъ единою. При столпъ ранъ пріяхъ, тысяща шестьсоть шестьдесять шесть. Смертнаго о землю ударенія три. Егда возложиша на мя терновъ вѣнецъ, удариша мя по главѣ тростію и палицею со всей силы, четыредесять крать. Отъ тѣхъ удареній, пять остей отъ тернова вѣпца произоша ми кость до мозгу, отъ нихже три приломлены осташа въ главѣ, съ ними же и погребоша мя. Отъ прободенія вѣнца терновнаго истече крови каплей три тысящи. А ранъ бяше въ главѣ терновымъ вѣнцемъ прободенныхъ тысяща, понеже вѣнецъ возложенъ на главу спаде разовъ осмь. Егда отъ претора веденъ быхъ па Голгову, нося крестъ, падохъ на землю пять крать. Тогда подъяхъ удареній смертныхъ девять на десять и подношенъ бѣхъ отъ земли за власы, и усы, двадесять три. На землѣ лежа донележе прибить на кресть и поднесень, плевотинь въ лице подъяхъ, седньдесять три. Тогда и въ выю удареній подъяхъ, двадесять пять. Въ лице и въ уста удариша мя пястьми разовъ пять, отъ которыхъ удареній крове изъ усть и изъ ноздрей много истече. Тогда и два зуба избиша ми. Между очію удариша мя пястьми трижды. Терзаху за носъ разовъ двадесять, за уши тридесять. Ранъ великихъ бѣху ми седиьдесятъ двѣ. Удареній великихъ въ перси и въ главу пріяхъ, пятьдесятъ осмь.

«Обаче три наибольшии болѣзни тогда во страдании своемъ имѣхъ.

«1-я. Яко не много кающихся вид'хъ, и аки бы всуе кровь моя проливашеся. «2-я. Болѣзнь тяжчайшая матере моея стоящія подъ крестомъ, и горць плачющія.

3-я. Болѣзнь егда въ руцѣ и нозѣ на кресть распенше пригвоздиша мя.

«Яко сбытися реченію Давида пророка: исчетоша вся кости моя».

Таковъ наивный перечень, обнародованный въ этомъ печатномъ листѣ, который хотя не украшенъ рисункомъ, но, вмѣстѣ съ другими летучими листами безъ рисунковъ, долженъ быть разсматриваемъ въ тѣспой связи съ лубочными картинками, какъ и доселѣ и то и другое продается на базарахъ одними и тѣми же продавцами и на одной и той же стѣнѣ или въ той же палаткѣ.

Подобный этому наивный перечень очень распространенъ в во французскомъ простонародьё, въ книжкё подъ заглавіемъ: Райскій ключг и путь къ небу, или откровеніе, данное самимъ Іисусомъ Христомъ святой Елизаветь, святой Бригитть и святой Мельхидь, которыя желали освъдомиться о числь ранъ, полученныхъ имъ во время страстей его 1).

Что въ нашей древней литературѣ, согласно всему ел характеру, лвляется какъ бы въ догматической отвлеченности, внѣ всякой національной обстановки, то на Западѣ пріурочено къ извѣстному лицу и состоить въ связи съ мѣстными сказаніями о Бригиттѣ. Перечень ранъ и страданій такъже наивенъ, но, очевидно, другой редакціи; только на одномъ и томъ же мотивѣ основанъ. Вотъ начало: «Внемлите, мои сестры! За васъ пролилъ л 62,200 слезъ, и капель крови въ Геосиманскомъ Саду 97,307. Я принялъ на свое святое тѣло 1,666 ударовъ; по моимъ нѣжнымъ ланитамъ 110 ударовъ», и т. п.

Къ общему съ нашимъ листомъ мотиву французская редакція присовокупляетъ легенду о св. Вероникѣ и практическое примѣненіе, указывающее на чудесную силу этого «Райскаго Ключа».

Посль перечия всъхъ подробностей страданія, сказано:

«Въ возмездіе за все это видѣлъ я только одинъ подвигъ милосердія отъ св. Вероники, которая убрусомъ отерла мое лицо. И на этомъ убрусь моею кровью отпечатлѣлось его изображеніе».

Затѣмъ слѣдуютъ увѣренія въ отпущенія грѣховъ и въ другихъ спасительныхъ льготахъ тому, кто будетъ читать «Райскій Ключъ» въ теченіс сорока дней.

<sup>1)</sup> La clef du Paradis et le chemin du Ciel etc. См. Низара Histoire des livres populaires. II, стр. 7 и слъд.

## О НАРОДАХЪ НА СТРАШНОМЪ СУДЪ

## ПО ОДНОМУ ЛИЦЕВОМУ СБОРНИКУ XVII ВЪКА, НОВГОРОДСКОЙ СОФІЙСКОЙ БИБЛІОТЕКИ.

Эпизодъ о народахъ, собравшихся на послѣднее судище передъ Небеснымъ Судіею, едва ли пе самый характеристическій и замѣчательный въ русскихъ изображеніяхъ страшнаго суда и въ описаніяхъ этого сюжета въ толковыхъ подлинникахъ<sup>1</sup>). Въ дополненіе къ общеизвѣстнымъ подробностямъ этого эпизода предлагаю любопытпѣйшій варіантъ по одному сборнику конца XVII вѣка, принадлежащему новгородской софійской библіотекѣ, подъ № 1430, въ листъ, на 57 листахъ (нынѣ въ библіотекѣ с.-иетербургской духовной академіи).

Этотъ сборникъ, весь въ лицахъ съ объяснительнымъ текстомъ, безъ начала и безъ конца, вѣроятно, составлялъ часть Синодика съ повѣстями<sup>2</sup>). Описаніе страшнаго суда въ лицахъ помѣщено въ этомъ сборникѣ между повѣстями и другими назидательными статьями, изъ нихъ иныя взяты изъ русскихъ источниковъ, что придаетъ особенную цѣну Софійскому сборнику сравнительно съ другими того же рода.

Чтобы познакомить читателей съ любопытнымъ содержаніемъ этой рукописи, предлагаю общее обозрѣніе всѣхъ статей ся въ томъ порядкѣ, какъ онѣ слѣдуютъ, а въ описаніи страшнаго суда войду въ бо́льшія подробности.

1) Чудо св. Варлаама о пономарѣ, о моровомъ повѣтріп и о пожарѣ въ Новгородѣ. Слич. въ монхъ Историческихъ Очеркахъ II, стр. 271 и слѣд.

2) Въ лето 6964, о взятія Царяграда.

3) Маргарить. Слово 7, листь 472. Всяка человька суета есть.

4) Св. отца Еулогія о томъ же (?).



<sup>1)</sup> См. мои Историч. Очерки, II, стр. 133 и слѣд.

<sup>2)</sup> Слич. тамъ же, І, стр. 622 и слѣд.

5) Слово отъ Старчества. Извѣстная повѣсть о томъ, какъ душа не выходила изъ мертваго тѣла одного праведнаго человѣка до тѣхъ поръ, пока не была вызвана оттуда самимъ царемъ Давидомъ помощію звуковъ псалтыри. Надъ этою сценою изображены мытарства, по обычаю, въ кругахъ, привѣшенныхъ къ извивающейся линіи, а не составляющихъ звенья адской змѣи, какъ вообще было принято у насъ въ старину изображать этотъ предметъ.

6) Страшный судъ, начиная съ оборота 11-го листа. Этотъ предметъ изображенъ не цѣликомъ, въ одной картинѣ, но раздѣленъ на слѣдующіе эпизоды, отдѣльно одинъ отъ другаго:

— Іоаннъ Предтеча и другія священныя лица молятъ Небеснаго Судію о христіанахъ.

--- Горній Іерусалимъ.

--- Престоль Господень съ мѣриломъ праведнымъ.

- Ангелъ трубитъ въ трубу надъ гробами умершихъ.

- Праведники и грѣшники проходять рѣку огненную.

---- Вострубилъ Миханлъ Архангелъ, и земля и море въ видѣ символическихъ женщинъ отдаютъ мертвецовъ. Слич. въ моихъ Историч. Очеркахъ, II, стр. 137-138.

— Народы, сошедшіеся на страшное судище, рисованы на 14-мъ листѣ, раздѣленномъ на четвероугольпикѣ въ четыре ряда, по три въ рядъ. Всего 12. Въ каждомъ четвероугольникѣ особый пародъ, писанъ въ видѣ толпы.

Первый рядъ: Русъ. — Жиды, съ подписью: «Св. Моисей пророкъ взя Пилата и указаше ему Христа, крестъ и копіе». Слич. въ Историч. Очеркахъ, II, стр. 141—142. Ляхи.

Второй рядъ: Литва. — Крымляна, съ бритыми абами. — Турки, съ обритыми бородами и безъ усовъ.

Третій рядъ: Еліны: въ иѣмецкихъ короткихъ кафтанахъ, съ разрѣзами на полахъ, въ голландскихъ пышныхъ борка̀хъ, въ шляпахъ съ полями, въ штанахъ п въ башмакахъ съ чулками по колѣно. — Агаряне. — Колмыки, съ усами.

Четвертый рядъ: Лопляня. — Жмойденя. — Кезелбашене.

Въ подлинникахъ приводятся на страшный судъ слѣдующіе десять пародовъ: 1) Жиды, 2) Литва, 3) Араны синіе, 4) Индіяне, 5) Измаильтяне, *Песьи Главы*, 6) Турки, 7) Срацины, 8) Нѣмцы, 9) Ляхи, 10) Русь. См. Истор. Очерки, II, стр. 134. Это, какъ кажется, древнѣйшая редакція. Ее подновляетъ Новгородскій Софійскій сборникъ присовокупленьемъ пародовъ, съ которыми входила Русь въ сношеніе въ теченіе своей исторической жизни. Эти народы: Крымляна, Колмыки, Лопляня, Жмойденя, Кезелбашене; что же касается до Еллинг, то судя по костюмамъ, надобно полагать, что ими замѣнены Итъмцы, то-есть, вообще нехристь, бусурманы; потому что все языческое и иновѣрное наши предки называли то нѣмецкимъ и басурманскимъ, то еллинскимъ.

За листомъ съ изображениемъ народовъ следуетъ:

- Ангель ведеть праведныхъ въ рай.

— Ангелъ напущаетъ на грѣшниковъ бурю, то-есть, вѣтеръ съ громомъ и молніею. Вѣтеръ изображенъ, согласно преданіямъ древнехристіанскаго искусства, въ видѣ мальчика, съ сіяніемъ вокругъ головы, дующаго въ трубу. Этого символическаго мальчика держитъ на рукахъ ангелъ. Слич. въ Историч. Очеркахъ, II, стр. 205. Точно такъ же изображаются вѣтры въ видѣ мальчиковъ, несомыхъ ангелами, въ лицевыхъ апокалипсисахъ, XVI—XVIII вѣка.

— Муки грёшникамъ, въ отдёльныхъ четвероугольникахъ. Между прочеми встрёчается и Милостивый блудникъ, привязанный къ столбу. Около него ангелъ. См. Историч. Очерки, II, стр. 140—141.

---- Мытарства, въ видѣ круговъ, соединенныхъ другъ съ другомъ двумя черточками, означающими тянущійся хвость змія.

--- Праведниковъ песутъ ангелы въ рай, а грѣшниковъ низвергаютъ въ вѣчпыя муки.

— Адъ въ огнѣ.

За эпизодомъ о страшномъ судѣ продолжается рядъ повѣстей и назидательныхъ статей, а именно:

7) Повѣсть священноинока Симеона Суждальца, како римскій папа Евгеній составиль осмый соборь съ своими единомышленники.

8) Житіе св. Антонія Римлянина.

9) Св. Андрея Юродиваго. О невъстъ. — Како Өеодора мучить 15 лъть епархъ.

10) Книга о въръ. О взятіи Царяграда отъ Римлянъ. Начало: «Въ лъто 1204-е Французове и Латиницы, а имянно Балдве Фляндеръ со пиыми» п т. д.

11) Книга Андрея Цареградскаго Христа ради юродиваго. О кончинѣ и о Антихристѣ. — Опять идеть рядъ изображеній загробной жизни страшнаго суда.

## ОБРАЗЦЫ ИКОНОПИСИ ВЪ ПУБЛИЧНОМЪ МУЗЕЂ

ВЪ СОБРАНИИ П. И. СЕВАСТЬЯНОВА.

Археологическое собраніе г. Севастьянова, въ высшей степени важное для исторіи Византійскаго искусства и письменности, года четыре тому назадъ было выставлено для публики въ залахъ нашего Университета; а теперь, значительно умноженное, помѣщено въ Публичномъ Музеѣ, въ бывшемъ домѣ Пашкова. Оно состоитъ въ старинныхъ иконахъ и крестахъ, въ церковной одеждѣ и утвари, въ рукописяхъ, Греческихъ и Славянскихъ; но особенно замѣчательно фотографическими снимками съ рѣдкихъ рукописей, миніатюръ, образовъ и съ цѣлыхъ иконостасовъ изъ монастырей на Авонской Горѣ и изъ нѣкоторыхъ другихъ православныхъ мѣстностей на Востокѣ. Надобно надѣяться, что это собраніе, столь близкое историческимъ преданіямъ Русской народности, возбудитъ интересъ не въ одной только образованной публикѣ. Авонскую Гору знаетъ всякій грамотный человѣкъ. Старинные образа и иконостасы составляютъ существенный нитересъ для огромныхъ массъ грамотнаго простонародья, особенно старовѣровъ и вообще раскольниковъ.

Предоставляя спеціалистамъ дѣлать изслѣдованья о церковной архитектурѣ, объ иконостасахъ, утвари и о другихъ предметахъ собранія г. Севастьянова, на первый разъ обращаю вниманіе публики на фотографическіе снимки съ Византійскихъ миніатюръ изъ разныхъ Греческихъ рукописей, отъ IX до XIV столѣтія.

Этотъ предметъ особенно важенъ для исторіи искусства потому, что время происхожденія миніатюры обозначается уже самою рукописью, гдѣ она помѣщена, между тѣмъ какъ, при недостаточной разработкѣ исторіи Византійскаго искусства, чрезвычайно трудно опредѣлить, къ какому времени относитея икона на доскѣ, стѣнная живопись или иконостасъ, подвергавшіеся частымъ реставраціямъ, и вообще всякая церковная утварь.

Digitized by Google

Художникъ, украшая рукописи миніатюрами, менёе нежели въ иконахъ стёснялся строгими правилами Византійскаго пуризма, и, выражая свои идеи свободнёе и смёлёе, не думаль прослыть еретикомъ, внося иной разъ въ свои миніатюры какую нибудь новизну, не допускаемую преданіями на иконахъ, исключительно назначаемыхъ для чествованья. Иллюстрируя библейскія книги или Житія Святыхъ, миніатюристъ сознательно и разумно относился къ тексту, по своему объясняя его вымыслами своей фантазіи, которыми онъ столько же дополнялъ идеи Писанія, сколько выражаль и свои личныя понятія и воззрёнія. Кто хочетъ составить себѣ понятіе о богатыхъ и плодотворныхъ зачаткахъ Византійскаго искусства, тотъ долженъ обратиться преимущественно къ миніатюрамъ.

Впрочемъ, эту художественную свободу Византійскихъ миніатюристовъ надобно разумѣть въ значительно ограниченномъ смыслѣ. Она живо чувствуется еще въ XI, даже въ XII вѣкѣ, но потомъ глохнеть все больше и больше, замѣняясь ремесленною рутиною въ рабскомъ копированыи или плохой передыкь прежнихъ оригиналовъ. Искусство въ Византіп отжило уже свой вѣкъ п навсегда остановилось именно въ ту самую пору, когда на Западѣ богатство п разнообразіе жизненныхъ элементовъ открывало новые источники для религіознаго воодушевленія, такъ блистательно выразившагося въ произведеніяхъ мастеровъ Итальянскихъ, Французскихъ п Нѣмецкихъ XIV и XV стольтій. Въ живописи и скульптурѣ западной XII и XIII в. еще во всей очевидности сохраняются преданія ранняго Византійскаго стиля, но они уже нисколько не мѣшають фантазіи творить новое, самостоятельное, а только дають прочную основу для строгаго стиля древнехристіянскаго искусства. Мадонны Чимабуэ (XIII в.) еще очень близки къ нашимъ стариннымъ иконамъ, только изящнѣе, оживленнѣе, ближе къ дѣйствительности; но Джіотто, ближайшій посл'єдователь этого мастера и современникъ Данта, въ своихъ произведеніяхъ уже предсказываеть Перуджино и Ра-Φajis.

Итакъ, за отсутствіемъ художественнаго вдохновенья, въ скромномъ сознаніи своего безсилія, Византійскіе мастера, вмѣсто того, чтобъ идти впередъ, обращаются къ старинѣ, воспроизводя ее въ тысячѣ подражаній и передѣлокъ. Искусство Византійское тяготѣетъ къ древнему преданію не только потому, что слѣдуетъ стротимъ предписаніямъ богословія, но и потому, что не въ сплахъ отклониться отъ преданья, такъ что самое истощеніе художественныхъ силъ, можетъ быть, служило главною причиною, почему на Востокѣ такъ рабски подчинилосъ искусство схоластической цензурѣ богословской, окончательно заглушавшей въ немъ всякое жизненное движепіе.

24\*

Паденіе художественныхъ формъ въ Византійскомъ искусствѣ ведетъ свое начало даже раньше IX вѣка, къ которому, какъ будеть показано, приналлежать еще изящные образцы Византійской миніатюры: такъ что даже и въ этомъ столѣтіи фантазія искала себѣ идеаловъ уже въ прошедшемъ, но еще свѣжо и живо ихъ воспроизводили. Вѣкъ иконоборцевъ уже наложиль свою тяжелую руку на свободную деятельность художника. Надобно было навсегда отказаться отъ пособія скульптуры, которая сближала пдеалъ съ природою, но на взглядъ иконоборцевъ потворствовала языческому чествованью идоловь. Вибсть съ тъмъ, возникло сомивные въ достопиствъ античныхъ формъ вообще и въ пригодности ихъ для христіанскаго искусства: а въ этихъ формахъ Византійскій стиль нёкогда находилъ высшее свое изящество. Отвернувшись и отъ природы и отъ міра античнаго, художникъ напрасно искалъ вдохновенья въ богословской схоластикѣ, и только больше и больше грубѣлъ и разучивался. Впрочемъ, богословіе нашло согласнымъ съ своими видами дать безпомощной фантазіи некоторое подспорье. Составилось и твердо упрочилось преданье, что священныя лица христіанскаго міра оставили по себѣ для всеобщаго чествованья свои портреты. Художнику предоставлено было съ лучшихъ и древнъйшихъ портретовъ изготовлять копін. Этимъ преимущественно ограничилась вся его діятельность, постановленная въ новое, неестественное отношение къ природъ: потому что, изготовляя копію съ портрета, онъ должень быль неукоснительно держаться древняго оригинала, не развлекая своего благочестиваго вниманія подражаньемъ природѣ. И такъ, образовался стиль портретный, не только не имѣвшій никакого отношенія къ природѣ, но даже полагавшій новую преграду между ею и художественнымъ творчествомъ.

Самое происхожденье оригиналовъ, рекомендуемыхъ художникамъ для копированья, было облечено таинственнымъ свётомъ. Цённость художественнаго изображенья ставилась на задній планъ. Схоластика, противодѣйствуя соблазнамъ изящной формы, вовсе не разсчитывала сначала на такіе крутые результаты и строго отдѣляла изображенье отъ матеріала; но благочестивая толпа послѣдовательно шла по указанному ей пути и дошла до того, что отнеслась къ живописи самымъ практическимъ, матеріальнымъ способомъ: лѣчилась красками, которыя растиралъ благочестивый мастеръ и накладывалъ на доску; чаяла себѣ спасенья и отъ самой доски, когда уже совсѣмъ потемнѣло, чуть не сгладилось на ней изображенье.

Большинство людей образованныхъ, но не знакомыхъ съ исторіею искусства, обыкновенно только по этому крайнему упадку художественныхъ силъ судятъ о Византійскомъ стилѣ, и особенно по ремесленнымъ произведеньямъ Русскихъ мастеровъ даже современной намъ Палеховской школы.

Digitized by Google

Исходя отъ этого ложнаго взгляда, Русскіе живописцы, воспитанные на западныхъ образцахъ, приходятъ въ негодованье, когда имъ говорятъ о необходимости держаться въ иконописи Византійскихъ преданій, которыя они смѣшиваютъ съ базарною Суздальскою рутиною.

Чтобъ разрѣшить недоумѣнія и показать дѣло съ настоящей точки зрѣнія, самый надежный путь — обратиться къ древнимъ миніатюрамъ, въ которыхъ въ большей чистоть удержался Византійскій стиль.

Древне-христіанскіе художники, воспитанные на античныхъ преданьяхъ классическаго искусства, усвоили себѣ тоть стиль, образцы котораго сохранились въ Геркуланумѣ и Помпеѣ. Фрески миеологическаго содержанія, открытыя въ этихъ городахъ, и христіанская живопись III и IV вѣка въ Римскихъ катакомбахъ — при всемъ различіи въ содержаніи и идеяхъ — очевидно, произведенья одной и той же школы, такъ что можно бы предполагать, что тотъ же мастеръ, будучи язычникомъ, украшалъ сценами изъ Овидіевыхъ Метаморфозъ дворецъ Римскаго кесаря, а, принявъ крещеную вѣру, тою же самою кистью и тѣми же красками изображалъ мучениковъ и ветхозавѣтную исторію въ катакомбахъ. Въ Публичномъ Музеѣ, въ смежной съ собраньемъ г. Севастьянова залѣ, выставлены отличныя раскрашенныя копіи съ нѣкоторыхъ фресокъ изъ Геркуланума и Помпеи. Это самое настоящее преддверіе къ исторіи древне-христіанскаго искусства. Желательно, чтобъ къ нимъ присоединены были лучшіе обращики изъ великолѣпнаго взданія катакомбъ Перре.

Кажется, можно положительно утверждать, что такъ рано возникла живопись между христіанами потому только, что она была уже въ языческихъ школахъ. Первый шагъ въ исторіи христіанскаго искусства свидѣтельствуетъ о родственной связи съ античными, классическими преданьями.

Потому, въ противоположность очертаньямъ Византійскихъ фигуръ позднѣйшей эпохи, лишеннымъ жизненнаго колорита, произведенья древнехристіанскаго стиля отличаются гармоническимъ сочетаньемъ свѣжести природы съ благородною идеализаціею — этимъ существеннымъ качествомъ античнаго искусства. Движеніе и постановка фигуръ, повороть головы и самое очертаніе лица, драпировка — все дышетъ античнымъ изяществомъ. Статуя послужила первообразомъ для живописной фигуры, которая въ древне-христіянской миніатюрѣ, также какъ и на Помпеяпской фрескѣ, будто изваяніе отдѣляется на ровномъ, цвѣтномъ фонѣ, который потомъ стали позолачивать. Иногда по ровному полю, позади фигуръ, проводятся архитектурпыя линіи, зданія, стѣпы арокъ. Ландшафта еще нѣтъ. Дерева стоятъ безъ перспективы; воздухъ не оживляетъ ихъ тяжелой листвы, будто они скопированы съ каменнаго барельефа. Но животныя, — птицы и звѣри, изображены натурально и изящно. Древне-христіанская миніатюра — это прекрасный античный барельефъ, перенесенный на плоскость и оживленный самымъ свѣжимъ, натуральнымъ колоритомъ.

Эти общія замѣчанія о стилѣ можно провѣрить на сотнѣ миніатюръ въ собраніи г. Севастьянова, относящихся хотя и не ранѣе какъ къ IX вѣку, но, какъ сказано, по преданью удержавшихъ въ себѣ явные слѣды античнаго стиля. Для примѣра указываю на раскрашенныя фотографіи съ миніатюръ изъ Житія Святыхъ и Слова Іоанна Дамаскина о Рождество Христовов, изъ монаст. Есфигмена, XI вѣка (№ 77).

По общему внечатлѣнью особенно близки къ Помпеянскому стилю, и очерками и колоритомъ, миніатюры, гдѣ изображаются языческіе храмы въ два и три этажа съ рядами идоловъ, которые своимъ синимъ цвѣтомъ, будто бронзовые, рельефно выступаютъ на ровномъ фонѣ, то темномъ, даже черномъ, то на золотомъ. Иныя статуи, въ великолѣпномъ, царскомъ костюмѣ, иозолочены. Тутъ же помѣщены разноцвѣтныя животныя. Архитектурныя линіи, какъ на Помпеянскихъ стѣнахъ, изящно охватываютъ группы фигуръ, производя въ цѣломъ самое гармоническое впечатлѣніе.

Яркость и свѣжесть колорита придають изящнымъ фигурамъ необыкновенную жизненность, какъ это можно видѣть въ миніатюрѣ, изображающей Рождество Іисуса Христа и бѣгство въ Египетъ. Типъ Богоматери необыкновенно прекрасенъ: въ немъ столько же природы, сколько и идеальности.

Въ образецъ граціи можно указать на красивую женскую фигуру, сидящую на зеленомъ лугу; руками держитъ она по обѣ стороны спускаюціяся по плечамъ косы. Одѣяніе изящно охватываетъ полныя груди. Руки обнажены по локоть. Такую фигуру приличнѣе было бы встрѣтить на стѣнахъ Геркуланума или Помпеи, нежели на листахъ церковной книги.

Какъ въ Помпеянской живописи замѣтна наклонность къ натуральной школѣ, допускающей ежедневное и тривіальное, такъ и въ древне-христіанскихъ миніатюрахъ. Въ этомъ отношеніи замѣчательна вь той же Севастьяновской рукописи миніатюра, изображающая троихъ пастуховъ въ полѣ: двое играютъ на инструментахъ, третій, оживленная фигура, къ нимъ обращается съ тривіальными жестами.

Эти миніатюры, выставленныя еще четыре года назадъ въ залахъ Университета, обратили на себя вниманіе любителей искусства, и особенно своимъ живымъ, сочнымъ колоритомъ, наложеннымъ по древнему способу, то есть такъ, что очерки фигуры сливаются съ мѣстнымъ колоритомъ, а не такъ, какъ въ поздиѣйшихъ миніатюрахъ, въ которыхъ, будто въ лубочныхъ

Digitized by Google

изданьяхъ, пакладываются краски на готовые уже черные очерки, которые потому сквозять изъ подъ колорита и непріятно бросаются въ глаза.

-+ 375 +-

Известно, что въ глубокой древности, какъ свидетельствуютъ самыя раннія фрески катакомбъ, христіянское искусство вовсе не умѣло изображать Христа, Богоматерь и вообще евангельскія лица и событія, то есть, ни Рождества, ни Крещенья, ни Воскресенья и т. п. Но чтобъ выразить идеи христіянскія, оно брало сцены изъ Ветхаго Завѣта, которыя должны были, какъ преобразованье, намекать на евангельскія событія. Такъ, чтобъ выразить идею объ искуплении отъ грёховъ, изображали грёхопадение псрвыхъ человѣковъ; жертва Авраамова таннственно говорила о жертвѣ искупленія; Іона — о трехдневной смерти Спасителя и о воскресеніи; Ной въ ковчегѣ — о спасенів рода человѣческаго; Монсей, пзвлекающій жезломъ воду изъ кампя — о Крещеніи и т. д.

Миніатюры въ собранія г. Севастьянова, относятся уже къ той эпохѣ, когда установился весь циклъ евангельскихъ изображеній. О нихъ будетъ сказано ниже, потому что сначала надобно взглянуть, не осталось ли въ этихъ миніатюрахъ еще чего изъ древняго, античнаго стиля.

На древне-христіянскихъ саркофагахъ, или гробницахъ, нѣкоторые барельефы представляють странную смёсь христіянскихъ идей съ классическою мисологіею. Туть вы встрѣтите рядомъ съ Адамомъ и Еввою или съ Авраамомъ, и Прометея, и Амура съ Психеею, и Орфея, даже Меркурія, Аполлона. Діану. То же и въ живописи катакомбъ. Какъ ветхозавѣтныя сцены должны были памекать на идеи христіянскія; такъ и античные типы. Напримѣръ, Орфей, привлекающій къ себѣ своею игрою дикихъ звѣрей. Души усопшихъ ведеть въ адъ Меркурій. Добрый пастырь, съ овечкою на плечахъ — снятъ съ античнаго типа того же Меркурія. Виъсто солнца и луны пзображаются Аполлонъ и Діана.

Вся эта ересь со временъ иконоборства должна была устраниться изъ области христіянскаго искусства. Ее надобно было замѣнить типическими взображеньями евангельскихъ событий и освященными давностью портретами съ евангельскихъ и другихъ личностей. Это былъ важнѣйшій шагъ въ исторіи христіянскаго искусства. Но такъ какъ Византійскіе мастера всегда высоко цѣнили преданье, то, независимо отъ этого новаго, историческаго и портретнаго направленья, безсознательно, или лучше сказать, совершенно невинно, съ наивностью вносили въ свои христіянскія миніатюры языческій элементь. Онъ состояль преимущественно въ изображении разныхъ античныхъ типовъ, даже боговъ и богинь, которымъ благочестіе давало новый смысль. Это были-то гора, то море, то солнце и луна, то понятія отвлеченныя: Молитва, Премудрость, Пророчество, Мелодія. Въ этомъ отношеніи особенно важны Византійскія миніатюры Греческой рукописной псалтыри X вѣка въ Парижской Публичной Библіотекѣ<sup>1</sup>). Отличные фотографическіе съ нихъ снимки можно видѣть въ Христіанскомъ Музеѣ въ Петербургѣ при Академіи Художествъ и въ Московскомъ Публичномъ Музеѣ. Ихъ особенно слѣдуетъ рекомендовать для изученія тѣмъ, кто сомнѣвается въ художествеиномъ достоинствѣ Византійскаго стиля.

Укажу на нёкоторыя изъ этихъ миніатюръ.

Давидъ, прекрасная юношеская фигура съ благороднымъ, идеально настроеннымъ выраженьемъ лица, играетъ на арфъ. Онъ сидитъ. Одѣтъ въ бѣлое короткое одѣяніе, въ рубашкѣ (penula) и въ пурпуровой хламидѣ. На ногахъ сапоги. Рядомъ съ нимъ, граціозно опершись на его плечо, сидитъ красивая женщина, съ обнаженными руками и грудью. Это, какъ говоритъ Греческая надпись — Menodis. Другая, столько же красивая женская фигура, выглядываетъ изъ-за памятника, но безъ подписи, вѣроятно, Поэзія. Кругомъ стадо овецъ и козъ. Въ ногахъ у Давида сидитъ черная собака на заднихъ лапахъ. Внизу прислонившись сидитъ въ довольно наивномъ положеніи мужская фигура, едва прикрытая зеленымъ одѣяніемъ, съ вѣтвію въ рукѣ. Это, какъ гласитъ Греческая надпись — гора Виелеемъ.

Юный Давидъ, въ такомъ же костюмѣ, съ палицею въ рукахъ стремительно поражаетъ дикихъ звѣрей. Его возбуждаетъ античная жепская фигура: это — по надписи — Сила. Другая фигура, высовываясь изъ ращелины скалы, движеніемъ руки выражаетъ изумленіе: вѣроятно, божество горное.

Пророкъ Исаія съ молитвою обращается къ небу, откуда видна благословляющая Десница. Рядомъ съ пророкомъ, превосходно драппрованная античная фигура богини, съ погасшимъ факеломъ въ рукѣ и съ развивающимся кругомъ головы прозрачнымъ покрываломъ, усѣяннымъ звѣздами. Это по подписи — Ночъ. По другую сторону пророка мальчикъ съ факеломъ — звѣзда Денница.

Миніатюра въ два ряда. Въ верхнемъ, посреди Монсей, изящно драпированная юношеская фигура — выводить Израильтянъ изъ земли Египетской. Позади его — зданія, означаютъ Египетъ. Надъ зданіями парить въ воздухѣ, только по поясъ намѣченная синею краскою, аптичная женская фигура съ развѣвающимся вокругъ головы покрываломъ. Это по надписи — *Ночъ*, потому что бѣгство совершается ночью. Подъ этою богинею на землѣ

<sup>1)</sup> Mss. grecques № 139. У Куглера въ «Исторіи живописи» означена IX вѣкомъ, на стр. 90 перв. тома по изд. 1847 г. Но Ваагенъ относитъ ее къ Х. Смотр. Kunstwerke und Künstler in England und Paris. 1839 г. III, 217. Въ описаніи миніатюръ слѣдую Ваагену, пользуясь впрочемъ фотографическими снимками.

сидить женская фигура, обращающаяся къ нему: по надписи — Пустыня, потому что Израильтяне бѣгуть въ пустыню. Въ нижнемъ ряду, Фараонъ съ войскомъ тонуть въ морѣ. Энергическая мужская фигура, воспоминаніе древняго Тритона, стремительно хватаетъ Фараона: по надписи, это Пропасть, Внизу — красивая женская фигура, обнаженная по поясъ, держить на плечѣ весло. Надпись гласитъ, что это Чермное Море.

Нѣть сомнѣнія, что все лучшее въ этихъ миніатюрахъ объясияется древнѣйшими оригиналами, съ которыхъ они были списываемы: но для насъ важно уже самое присутствіе античнаго въ Византійскомъ искусствѣ Х вѣка.

Было бы недобросовѣстною придиркою со стороны тѣхъ, кто вздумалъ бы предположить, что, послѣ ландшафтовъ Рюнсдаля и Клода Лорреня, хотять рекомендовать современнымъ живописцамъ изображать пустыню, гору или море по наивному образцу этихъ миніатюръ, — а и тѣмъ менѣе отвлеченныя понятія силы, музыки и т. п. Но изучить эти классическія фигуры не мышаеть всякому, кто хочеть себь составить основательное сужденье объ иконописномъ стилѣ Византійскомъ, который, какъ оказывается, въ цвѣтущую эпоху не могъ пробавляться тѣми тощими и безжизненными формами, которыя потомъ взяли въ немъ верхъ, подъ вліяніемъ средневѣковаго варварства на востокѣ Европы. Русскому живописцу даже не нужно дѣлать искусственнаго насилія своей фантазіи, чтобъ оцѣнить по достоинству эти античныя воспоминанія, если только онъ знакомъ съ національными преданьями иконописи, благодаря которымъ до XVIII вѣка включительно у насъ господствуютъ въ ней тѣ же олицетворенія моря, пустыни и т. п., хотя, разумѣется, уже въ грубыхъ, попорченныхъ формахъ<sup>1</sup>). Нужно ли теперь для будущаго возрожденія Русской иконописи вовсе отказаться оть этихъ античныхъ воспоминаний, или удержать ихъ: это другой вопросъ, разрѣшеніе котораго принадлежить будущему.

Впрочемъ для соображенья, изъ той же Парижской псалтыри укажу еще на миніатюру, въ которой удержалось одно олицетворенье, впослёдствіп развившееся въ самостоятельный иконописный типъ, подъ именемъ: Софіи Премудрости.

На миніатюрѣ три фигуры. Посреди царь Давидъ, уже съ бородою (а не юноша, какъ въ описанныхъ выше миніатюрахъ), въ великолѣиномъ одѣяніи Византійскихъ императоровъ, онъ стоитъ на скамейкѣ, будто на амвонѣ, въ лѣвой рукѣ у него открытая книга, правою благословляетъ. По обѣимъ сторонамъ, на каменныхъ пьедесталахъ стоитъ по женской фигурѣ.

----

<sup>1)</sup> См. снимки съ Русскихъ миніатюръ въ монхъ «Историческ. Очеркахъ».

Обѣ красивы, одѣты по античному, въ тунику и пеплосъ. На право, какъ говорить надпись *Софія*, то есть *Премудрость*, подъ лѣвою рукою держить книгу, правую руку подняла. На лѣво, съ свиткомъ въ рукѣ *Пророчество*. Софія отличается отъ пророчества *тороками*, то есть, ленточками, которыя, будучи повязаны на волосы, развиваются по обѣимъ сторонамъ головы, отъ ушей. Такія же ленты составляютъ принадлежность иконониснаго типа Софія Премудрости, и въ древнемъ описанія называются *слухами*<sup>1</sup>).

Безъ всякаго сомнѣнія, этотъ знаменитый пконописный типъ не иное что, какъ остатокъ множества тѣхъ олицетвореній, которыя такъ употребительны были въ лучшую эпоху Византійскаго стиля. Софія въ Парижской псалтыри является еще въ своемъ древнемъ видъ, какъ олицетвореніе только; но впослѣдствіи ей придали ангельскія крылья и окружили разными символическими аксесуарами, пли околичностями.

Тъмъ легче было въ послъдстви всъ эти олицетворенья принимать, если не за ангеловъ, то по крайней мъръ за святыя лица, потому что всъ онъ, по древнему обычаю, кругомъ головы имъли сіяніе, или нимбъ.

Фотографія съ миніатюръ въ собранія г. Севастьянова, хотя не такъ богаты олицетвореньями, какъ Парижская псалтырь, вѣроятно, вслѣдствіе позднѣйшаго ихъ изобрѣтенія, однако слѣдуя древнему преданью, иногда ихъ удерживаютъ.

Напримѣръ:

Въ псалтыри монастыря Ватопеда, съ позднѣйшею подписью 1213 г., слѣдовательно писанной гораздо раныше (№ 3), въ миніатюрѣ изображающей Іону, поглощаемаго китомъ, изъ волнъ поднимается по поясъ красивая Фигура обнаженной женщины, съ роскошными Формами тѣла; длинныя косы спускаются по плечамъ. На плечѣ держить весло. Это — Море.

Въ псалтыри монастыря Пандократоръ, IX—X в. (№ 20), въ отличнѣйшей рукописи, о которой будетъ упомянуто еще не одинъ разъ, между прочимъ изображены рѣки по античному. Сидятъ двѣ человѣческія фигуры, въ какихъ-то странныхъ шапкахъ, будто съ рогами; изъ урнъ выливаютъ потоки рѣкъ. Тутъ же еще чудовищная фигура въ родѣ фавна; внизу звѣри, изящно написаны. Подобныя же олицетворенья рѣкъ встрѣчаются и въ Русскихъ миніатюрахъ<sup>2</sup>). Изъ извѣстныхъ мнѣ миніатюръ въ иностранныхъ библіотекахъ, укажу здѣсь на изображеніе райскихъ рѣкъ въ греческой рукописи посланій монаха Іакова, XII вѣка, въ Парижской Библіотекѣ (№ 1,208). Это изображеніе помѣщено посреди нѣсколькихъ сценъ изъ



<sup>1)</sup> См. во 2-мъ томѣ моихъ «Очерковъ».

<sup>2)</sup> См. снимки въ монхъ «Историч. Очеркахъ».

исторіи первыхъ человѣковъ. Всѣ четыре рѣки изливаются четырьмя потоками изъ урны, въ видѣ рога изобилія, которую на плечѣ держить античная обнаженная фигура. Присовокуплю къ этому, что, слѣдуя древнему преданью, до позднѣйшаго времени въ Русской иконописи<sup>1</sup>) принято было при крещеніи Інсуса Христа изображать рѣку Іорданъ и море въ видѣ человѣческихъ фигуръ. Аптичный типъ Іордана, какъ бога рѣки, ведетъ свое начало отъ классическаго искусства.

Прежде нежели установилось въ Византійскомъ стилѣ портретное начало, мастера слѣдовали въ пзображеніи человѣческихъ фигуръ идеальнымъ типамъ классическаго искусства, особенно развитымъ скульптурою. Мужчины изображались преимущественно юными, безъ бороды, какъ напр. Давидъ и Моисей въ описанныхъ мпніатюрахъ Парижской псалтыри. Подобныхъ примѣровъ много можно найти въ собраніи г. Севастьянова. Такъ юный, безбородый Моисей, чудесная античная фигура мастерски драпированная, встрѣчается на миніатюрѣ превосходной библіи XII в., монастыря Ватопеда (№ 1). Еще въ псалтыри мон. Ватопеда, съ подписью 1213 г., Моисей, съ скрижалями, сидить на горѣ — прекрасная юношеская фигура. Внизу собрались Іудеи; замѣчательны по своимъ національнымъ костюмамъ, съ разноцвѣтными одѣяньями на головахъ. Воины въ золотыхъ шишакахъ.

Въ противоположность строго удерживаемымъ подробностямъ въ поздныйшихъ Византійскихь вконахъ, ранній стиль отличается замьчательною свободою въ этомъ отношения, свидительствующею о томъ времени, когда фантазію еще не стісняли позднійшія привила условныхъ приличій. Такъ напримѣръ инструменть, на которомь играетъ царь Давидъ, въ упомянутой Ватонедской псалтыри, съ подписью 1213 года, изображенъ въ видъ скрипки, которую онъ держитъ въ лёвой рукѣ, уперши въ колѣни, а правою рукою водить смычокъ, согнутый лукомъ. Самъ Давидъ — прекрасная античная фигура, въ стилѣ той, какую мы встрѣчаемъ въ знаменитой Парижской псалтыри, сидить на стуль, въ пурпуровомъ по кольна одъяния, въ родѣ рубашки, съ золотыми бармами, и золотою каймою по подолу, и съ такими же поручами; въ синихъ панталонахъ и красныхъ сапогахъ. А на мпніатюрѣ изъ Четверо-Евангелія и псалтыри XII в., Иверскаго монастыря ( 1. 59), Давидъ въ царскомъ облачения и коронѣ, сидитъ на престолѣ, и играеть на арфѣ, — также какъ въ Парижской псалтыри. Для иконописцевъ могуть быть не безполезны костюмы той и другой фигуры.

Само собою разумѣется, что еще большею свободою могъ пользоваться миніатюристь въ изображеніи предметовъ фантастическихъ, для опредѣлен-

<sup>1)</sup> Тамъ же.

наго типа которыхъ не находимъ прямыхъ указаній въ текстѣ. Таково изображенье дьявола въ толкованіи на книгу Іова, Иверскаго монастыря (№ 73). Дьяволъ спитъ подъ разными деревьями: до половины изображенъ человѣкомъ, съ крыльями, а ниже пояса — переходитъ въ туловище змія, оканчивающееся лютою пастью. Въ другомъ мѣстѣ, дьяволъ въ видѣ змія окружаетъ, какъ кольцомъ, всю фигуру Іова, вонзая ему своимъ жаломъ въ голову трудъ и болѣзнь.

Объясненіе священнаго текста миніатюрами, какъ сказано выше, возбуждало въ художникѣ самодѣятельность, которая, при искреннемъ благочестіи, но за недостаткомъ въ художественныхъ средствахъ, иногда выражалась въ чрезвычайно наивныхъ формахъ. Такъ въ той же отличной псалтыри IX—Х вѣка монастыря Пандократора (№ 20), на поляхъ при псалмахъ 37 и 38-мъ, гдѣ говорится о раскаяніи и смиренной преданности, изображенъ Апостолъ Петръ въ ужасѣ спасающимся отъ краснаго пѣтуха, который, будто обличая его, надмѣнно кричитъ ему въ слѣдъ. Сцена въ высшей степени драматичная и наивная, и тѣмъ болѣе, что обѣ эти фигуры, за недостаткомъ перспективы, кажутся одного размѣра, и тѣмъ сильнѣе поражаетъ ужасомъ гордая птица глубоко потрясеннаго раскаяньемъ, котораго жалкая фигура вызываетъ столько же на состраданье, сколько и на невольную улыбку.

Впрочемъ, вообще всѣ Византійскія миніатюры въ собраніи г. Севастьянова относятся уже къ той поздней эпохѣ, когда иконописные типы уже окончательно установились, что во всей очевидности можно видѣть во многихъ изображеньяхъ Евангелистовъ въ рукописяхъ Евангелій разныхъ вѣковъ.

Рёшительное опредёленье священныхъ типовъ, будто портретовъ съ индивидуальныхъ личностей, какъ уже замёчено, составляетъ важнёйшее достоинство Византійскаго стиля. Какъ вся древне-христіянская живопись послёдовательно развилась изъ античной; такъ и потребность въ типическомъ обособленіи священныхъ идеаловъ ведетъ свое начало отъ античныхъ законовъ скульптуры, которая такъ отчетливо опредёлила всё типы классическаго Олимпа. Уже изпоконвёку артистическій взглядъ привыкъ съ перваго же разу отличать Зевса отъ Аполлона, Юнону отъ Діаны. Когда христіанское искусство, болёе и болёе высвобождаясь отъ античной примёси, должно было опредёлить свой собственный циклъ священныхъ личностей и историческихъ сценъ; тогда естественно пришло искусство, воспитанное древностью, къ тому результату, что эти личности и сцены тогда только всёми будутъ понимаемы въ ихъ настоящемъ смыслѣ, когда въ точности будутъ онѣ опредёлены однажды навсегда, то есть, чтобъ лице и

Digitized by Google

одежда того или другаго типа имѣли свой извѣстный характеръ, чтобъ Благовѣщенье, Рождество, Богоявленье, писались съ извѣстными подробностями и въ одинаковомъ ихъ размѣщеньи. Этотъ законъ типичности въ Византійскомъ стилѣ точно также нельзя упрекнуть въ стремленіи къ неподвижности и безжизненности, какъ и античную скульптуру, которая при типичности умѣла держаться на почвѣ дѣйствительности и не сковывала художественной свободы. Но если впослѣдствіи Византійская типичность выродилась въ ремесленную рутину, то вину должно искать въ неблагопріятныхъ для творчества обстоятельствахъ именно этого послѣдующаго періода.

Самая портретность, которой отъ художника требовали, должна быть въ сущности понимаема не иначе какъ въ смыслѣ опредѣленнаго идеальнаго типа.

Собраніе г. Севастьянова можеть предложить для Русскихъ иконописцевъ множество отличныхъ типовъ разныхъ священныхъ личностей. Не находя нужнымъ дёлать имъ перечень, обращу вниманіе на изображеніе разныхъ священныхъ сценъ по миніатюрамъ этого собранія, и именно съ тою цёлью, чтобъ показать, что по Русскимъ подлинникамъ и иконописнымъ святцамъ, эти сцены до поздиёйшаго времени писались такъ же. Напримёръ:

Три отрока вз пещи. Также какъ въ Русскихъ подлинникахъ, они стоятъ на широкомъ каменномъ пьедесталѣ, означающемъ печь; изъ оконъ или жерлъ пьедестала пышетъ пламя. Надъ отроками Ангелъ, осѣняетъ ихъ своими крылами. Въ Псалтыри Ватопедскаго монастыря, съ подписью 1213 г.

Благовпиценье. Архангель, прекрасная фигура, приближается тихо къ Дёвё Марін. Она сидить съ красною ниткою въ рукё; въ колёняхъ клубокъ. Въ Четвероевангеліи Иверскаго монастыря (№ 30). Соотвётствуеть въ нашихъ подлинникахъ Благовѣщенью съ веретеномъ, въ отличіе отъ Благовѣщенья на колодиъ<sup>1</sup>). Благовѣщеніе съ книгою, какъ наиболѣе приличное, стало входить въ иконопись, кажется, поздиѣе.

Рождество Інсуса Христа. По древнѣйшей композиція Богоматерь, какъ родильница, всегда изображается лежащею. Внизу Христа-Младенца моють женщины. Въ Евангеліи Иверск. монаст. Х—ХІ вѣка (№ 57); въ рукописи Житій Святыхъ и Слова Іоанна Дамаскина о Рождествѣ Христовѣ, монастыря Есфигмена, ХІ вѣка (№ 77), и въ другихъ. На Руси, кажется, только съ конца XVII вѣка, стали почитать неприличнымъ изобра-

<sup>1)</sup> Снимки см. въ моихъ «Историч. Очеркахъ».

наго типа которыхъ не находимъ прямыхъ указаній въ текстѣ. Таково изображенье дьявола въ толкованіи на книгу Іова, Иверскаго монастыря (№ 73). Дьяволъ спитъ подъ разными деревьями: до половины изображенъ человѣкомъ, съ крыльями, а ниже пояса — переходитъ въ туловище змія, оканчивающееся лютою пастью. Въ другомъ мѣстѣ, дьяволъ въ видѣ змія окружаетъ, какъ кольцомъ, всю фигуру Іова, вонзая ему своимъ жаломъ въ голову трудъ и болѣзнь.

Объясненіе священнаго текста миніатюрами, какъ сказано выше, возбуждало въ художникѣ самодѣятельность, которая, при искреннемъ благочестіи, но за недостаткомъ въ художественныхъ средствахъ, иногда выражалась въ чрезвычайно наивныхъ формахъ. Такъ въ той же отличной псалтыри IX—Х вѣка монастыря Пандократора (№ 20), на поляхъ при псалмахъ 37 и 38-мъ, гдѣ говорится о раскаяніи и смиренной преданности, изображенъ Апостолъ Петръ въ ужасѣ спасающимся отъ краснаго иѣтуха, который, будто обличая его, надмѣнно кричитъ ему въ слѣдъ. Сцена въ высшей степени драматичная и наивная, и тѣмъ болѣе, что обѣ эти фигуры, за недостаткомъ перспективы, кажутся одного размѣра, и тѣмъ сильнѣе поражаетъ ужасомъ гордая итица глубоко потрясеннаго раскаяньемъ, котораго жалкая фигура вызываетъ столько же на состраданье, сколько и на невольную улыбку.

Впрочемъ, вообще всѣ Византійскія миніатюры въ собраніи г. Севастьянова относятся уже къ той поздней эпохѣ, когда иконописные типы уже окончательно установились, чтд во всей очевидности можно видѣть во многихъ изображеньяхъ Евангелистовъ въ рукописяхъ Евангелій разныхъ вѣковъ.

Рѣшительное опредѣленье священныхъ типовъ, будто портретовъ съ индивидуальныхъ личностей, какъ уже замѣчено, составляетъ важиѣйшее достоинство Византійскаго стиля. Какъ вся древне-христіянская живопись послѣдовательно развилась изъ античной; такъ и потребность въ типическомъ обособленіи священныхъ идеаловъ ведетъ свое начало отъ античныхъ законовъ скульптуры, которая такъ отчетливо опредѣлила всѣ типы классическаго Олимпа. Уже изпоконвѣку артистическій взглядъ привыкъ съ перваго же разу отличать Зевса отъ Аполлона, Юнону отъ Діаны. Когда христіанское искусство, болѣе и болѣе высвобождаясь отъ античной примѣси, должно было опредѣлить свой собственный циклъ священныхъ личностей и историческихъ сценъ; тогда естественно припло искусство, воспитанное древностью, къ тому результату, что эти личности и сцены тогда только всѣми будутъ понимаемы въ ихъ настоящемъ смыслѣ, когда въ точности будутъ онѣ опредѣлены однажды навсегда, то есть, чтобъ лице и

Digitized by Google

одежда того или другаго типа имѣли свой извѣстный характеръ, чтобъ Благовѣщенье, Рождество, Богоявленье, писались съ извѣстными подробностями и въ одинаковомъ ихъ размѣщеньи. Этотъ законъ типичности въ Византійскомъ стилѣ точно также нельзя упрекнуть въ стремленіи къ неподвижности и безжизненности, какъ и античную скульптуру, которая при типичности умѣла держаться на почвѣ дѣйствительности и не сковывала художественной свободы. Но если впослѣдствіи Византійская типичность выродвлась въ ремесленную рутину, то вину должно искать въ неблагопріятныхъ для творчества обстоятельствахъ именно этого послѣдующаго періода.

Самая портретность, которой отъ художника требовали, должна быть въ сущности понимаема не иначе какъ въ смыслё опредёленнаго идеальнаго типа.

Собраніе г. Севастьянова можеть предложить для Русскихъ иконоинсцевъ множество отличныхъ типовъ разныхъ священныхъ личностей. Не находя нужнымъ дёлать имъ перечень, обращу вниманіе на изображеніе разныхъ священныхъ сценъ по миніатюрамъ этого собранія, и именно съ тою цёлью, чтобъ показать, что по Русскимъ подлинникамъ и иконописнымъ святцамъ, эти сцены до поздиёйшаго времени писались такъ же. Напримёръ:

Три отрока вз пещи. Также какъ въ Русскихъ подлинникахъ, они стоятъ на широкомъ каменномъ пьедесталѣ, означающемъ печь; изъ оконъ или жерлъ пьедестала пышетъ пламя. Надъ отроками Ангелъ, осѣняетъ ихъ своими крылами. Въ Псалтыри Ватопедскаго монастыря, съ подписью 1213 г.

Благовпиценье. Архангелъ, прекрасная фигура, приближается тихо къ Дѣвѣ Маріи. Она сидитъ съ красною ниткою въ рукѣ; въ колѣняхъ клубокъ. Въ Четвероевангеліи Иверскаго монастыря (№ 30). Соотвѣтствуетъ въ нашихъ подлинникахъ Благовѣщенью съ веретеномъ, въ отличіе отъ Благовѣщенья на колодиъ<sup>1</sup>). Благовѣщеніе съ книгою, какъ наиболѣе приличное, стало входить въ икононись, кажется, позднѣе.

Рождество Інсуса Христа. По древнѣйшей композиція Богоматерь, какъ родильница, всегда изображается лежащею. Внизу Христа-Младенца моють женщины. Въ Евангелін Иверск. монаст. Х—ХІ вѣка (№ 57); въ рукописи Житій Святыхъ и Слова Іоанна Дамаскина о Рождествѣ Христовѣ, монастыря Есфигмена, XI вѣка (№ 77), и въ другихъ. На Руси, кажется, только съ конца XVII вѣка, стали почитать неприличнымъ изобра-

<sup>1)</sup> Снимки см. въ моихъ «Историч. Очеркахъ».

жать Богоматерь на Рождествѣ лежащею, на томъ основанія, что Она при этомъ не знала ни труда, ни болѣзни<sup>1</sup>).

Преображенье, совершенно такъ какъ принято въ Русскихъ подлинникахъ. Въ Иверск. Евангелін Х—ХІ в. (№ 57).

Тайная вечеря. Христось не сидить, а возлежить; ученики сидять. Въ Иверск. Евангелій (№ 58), въ другомъ тоже Иверскомъ Евангелія, съ подписью 1384 г., но составлевномъ гораздо древнѣе, и особенно замѣчательномъ по множеству миніатюръ. Впрочемъ, по древнѣйшему обычаю, на Тайной Вечерѣ, и Христосъ и Апостолы всѣ возлежатъ, какъ это можно видѣть въ миніптюрѣ Греческаго Евангелія, писаннаго не позднѣе IX вѣка, въ Петербургской Публичной Библіотекѣ.

*Распятіе*, на осмиконечномъ крестѣ. По древнему, Христосъ подпоясанъ запоною, покрывающею его тѣло внизъ отъ пояса. Руки вытянуты въ линію. Въ Псалтыри IX—X в., мон. Пандократора. (№ 20).

Воскресение Іисуса Христа, въ древнихъ миніатюрахъ, также какъ и въ нашихъ подлинникахъ, всегда изображается Сошествіемъ во адъ. Въ Ватопедск. исалтыри, съ подписью 1213 г., Христосъ сходить въ адъ съ шестиконечнымъ крестомъ. По сторонамъ, Адамъ и Евва, Цари и Патріархи — фигуры, зам'тчательныя по изяществу типовъ. Вереи адскія лежатъ поломаны: на черномъ фонѣ, означающемъ адъ, изображены ключи, замки и другая мелкая утварь разныхъ формъ: подробность пнтересная для исторія древне-христіанской культуры. Въ Иверскомъ Евангелія (№ 30), Христосъ, сошедши въ адъ, извлекаетъ за руку Адама изъ гроба, позади Евва. По другую сторону цари Давидъ и Соломонъ и патріархи возстають тоже изъ гробовъ. Тоже въ Иверск. Евангелін Х-ХІ в. - Надобно полагать, что Воскресенье, изображаемое вылетома Христа изъ отверстаго саркофага, пли каменнаго ящика, есть уже значительно позднѣйшій вымыслъ, даже не вполнѣ согласный съ текстомъ писанія. Вообще, сколько мнѣ извѣстно, этотъ сюжетъ выполнялся очень неудачно и старыми мастерами, и въ эпоху возрожденья, безъ сомитнія, потому, что самая идея сюжета рѣшительно не исполнима, и особенно противорѣчитъ развитымъ средствамъ искусства, уже воспитаннаго изученьемъ природы. Таинство воскресенья — предметь вообще недоступный ни кисти, ни різцу. Еще возможно было пзображать воскрешающихъ людей на Страшномъ Судѣ, то въ борьбѣ жизни съ обуявшею ее смертью, то въ радостномъ пробуждении силъ изъ вѣковаго усыпленья. Но, какое выраженіе придать возлетающему изъ гроба Спасителю — строгое и суровое, или радостное? Какое дать воскре-

<sup>1)</sup> См. о подлинникъ иконописца Долотова, въ моихъ «Очеркахъ».

сающему тѣло — воздушное и просвѣтленное, или исполненное энергической жизненности, съ крѣпкими мышцами, цвѣтущее здоровьемъ? Вдаться ли художнику въ мечтательный мистицизмъ или писать съ натуры обнаженную фигуру, высоко поднявшуюся надъ четвероугольнымъ ящикомъ? --- Древнехристіанскій стиль не даль рёшенія этимъ вопросамъ, окруживъ великое событие тапиственностью. На одномъ древнемъ барельефѣ, въ Луврѣ ивроносицы подходять ко гробу, который въ видѣ узкой двери примыкаеть къ пещерѣ. У этого отверстія сидить ангель, и показываеть имъ на гробъ, какъ бы воздвигнутый стоймя, и заслоняющій весь узкій входъ въ пещеру. Въ гробу остался только повитой лентіемъ сананъ, будто пеленки со свивальникомъ, по такъ что пелены не тронуты, и свиты лентіемъ, отъ головы до ногъ, но самого Христа уже тамъ нѣть. Не смотря на грубость рѣзца, барельефъ производить самое поэтическое впечатление. Таинство воскресенья скрыто оть зрителя; остались одни его слёды: освобожденная жизнь спаслась изъ связывавшихъ ее смертныхъ оковъ, или, по символикъ средневѣковой — крылатая бабочка выпорхнула изъ пресмыкающагося по землѣ червяка.

Вознесеніе Іисуса Христа, въ Иверскомъ Евангеліи (№ 30), изображается, какъ принято въ Русской иконописи. Апостолы собрались на землѣ, въ серединѣ Богоматерь между деревьями. Надъ нею на небесахъ возносящійся Христосъ.

Успеніе Богородицы, въ Иверскомъ Евангеліи Х—ХІ в., совершенно такъ, какъ принято нашими подлинниками, вѣроятно по Византійскому оригиналу, принесенному нѣкогда въ Кіево-Печерскій храмъ. Позади лежащей Богородицы, окруженной Апостолами, Христосъ принимаетъ ся душу, въ видѣ младенца.

Нѣкоторыя миніатюры особенно замѣчательны по оригинальности п наивности древняго взящнаго стиля. Напримѣръ:

Въ Ватопедск. псалтыри, съ надписью 1213 г. (№ 3), при псалмѣ 156: на рикахъ Вавилонскихъ, подъ деревьями сидятъ въ изящной группѣ иѣсколько фигуръ, а свои органы повѣсили они на деревьяхъ и на веревкѣ: это различные инструменты, любопытные для исторіи древней музыки.

Въ псалтырѣ IX—X вѣка, монастыря Пандократора (№ 20), замѣчателепъ типъ Богородичной иконы, соотвѣтствующій изображеніямъ Богородицы на горть въ Русскихъ миніатюрахъ псалтыри<sup>1</sup>), но несравненно орпгинальнѣе; изображены два золотые круга, одинъ надъ другимъ, соединенные полосою. Верхній кругъ пустой, означаетъ небо; изъ него по полось

<sup>1)</sup> Снимокъ смотр. въ монхъ «Очеркахъ».

спускается Духъ Святой въ видѣ голубя на нижній кругъ, стоящій на горѣ. Въ этомъ кругу изображена Дѣва Марія — прекрасная фигура, по поясъ, безъ Христа-Младенца. По сторонамъ Давидъ п Гедеонъ.

Въ Евангеліи Иверскомъ съ подписью 1384 г. (№ 27), судьба Богатаго и Бъднаго Лазаря, адъ и рай, изображены рядомъ, ничѣмъ не раздѣленные, безъ соблюденья мѣстности, но подчиненно общему впечатлѣнію, на основаніи самой идеи. Обнаженный богачъ сидитъ въ огнѣ. Противъ него, на томъ же планѣ сидитъ Авраамъ и держитъ на колѣняхъ душу бѣднаго, одѣтую фигуру, въ сіяніи.

Въ той же рукописи, *Бракъ въ Канъ Галилейской*. По срединѣ особеннаго рода постройка, какъ бы изъ трехъ сдвинутыхъ рядомъ престоловъ подъ однимъ общимъ имъ всѣмъ архитектурнымъ покровомъ. На двухъ престолахъ сидятъ женихъ и невѣста въ парскихъ вѣнцахъ, на третьемъ бородатая фигура, вѣроятно архитриклинъ, обращающійся къ мальчику, спрашивая у него вина. По другую сторону Христосъ и Богоматерь — замѣчательно прекрасный типъ. На противоположной сторонѣ опять изображенъ Христосъ, повелѣвающій служителямъ принести воды, которую претворить Онъ въ вино. Передъ сидящими стоитъ столъ съ сосудами.

Въ Иверскомъ Евангелів (№ 58), Христосъ и Самаряныня у колодца, сдѣланнаго изъ камня, въ видѣ низенькой цилиндрической урны. Самаряныня — прекрасная фигура, въ легкой подпоясанной туникѣ, граціозно охватывающей ея гибкій станъ, и низпадающей роскошными складками, съ обнаженными выше локтя руками. Въ одной рукѣ держитъ сосудъ съ ручкою. — Псалтырь IX—Х вѣка, монаст. Пандократора (№ 20), въ той же сценѣ, предлагаетъ любопытный образецъ колодца съ бадьею особеннаго устройства, въ родѣ той, какая изображена въ той же сценѣ, въ знаменитой Парижской рукописи Григорія Богослова IX вѣка (Mss. grecs, № 510).

Для исторіи костюмовъ и по разнообразію историческихъ сценъ особеннаго вниманія изслёдователей и художниковъ, въ собраніи г. Севастьянова заслуживаетъ Лицевая Библія XII в. мон. Ватопеда (№ 1). Художникъ найдетъ здёсь для себя сотни любопытиёйшихъ подробностей въ костюмахъ патріарховъ, жрецовъ, вонновъ, служителей и т. п. На воинахъ инсаны то вострые шишаки, то круглые, то шлемы съ гребнемъ: на служителяхъ — по колёна короткія одежды, въ родё рубашки, съ узкими рукавами, со вшивками кругомъ ворота, кругомъ подола и въ рукавахъ между плечомъ и локтемъ. На ногахъ узкія цвётныя панталоны, запрятанныя въ высокія голенища сапогъ. Иногда это верхнее одёяніе, обыкновенно подиоясанное, съ сбёнхъ сторонъ на ляжкахъ приподнято до пояса, а спереди

Digitized by Google

и сзади спускается до колѣнъ. Замѣчателенъ жреческій костюмъ Аарона. Ангелы вообще прекрасны. Женщины по большей части закутаны, съ покрытою головою, и драпированы въ родѣ иконописнаго типа Богородицы. Самая архитектура на этихъ миніатюрахъ, изящная и разнообразная, столько же интересна для исторіи искусства, какъ и для художественной практики.

При возникшихъ въ настоящее время требованіяхъ исторической живописи, особенно можно рекомендовать художникамъ — соображаться съ древними миніатюрами въ изображеніи религіозныхъ сюжетовъ, особенно относительно костюмовъ, мебели, архитектурныхъ и другихъ подробностей. Миніатюры и вообще образцы древне-христіянскаго и Византійскаго искусства, въ этомъ случаѣ, должны быть только матерьяломъ, а не образцомъ для подражанья. Они должны не стѣснять свободу творчества, а давать ему новый просторъ, расширяя художественную дѣятельность изученіемъ источниковъ.

Само собою разумѣется, что эти источники могутъ бытъ полезны только въ томъ случаѣ, когда живописецъ рѣшается создать что нибудь дѣльное въ собственно церковномъ, чисто религіозномъ стилѣ. Живописецъ историческій, вовсе не зная ни Византійскихъ, ни древне-христіянскихъ художественныхъ преданій, можетъ удачно разработать по своей фантазіи какой нибудь священный сюжетъ, напримѣръ, Крещеніе, Благовѣщеніе, Тайную Вечерю, и можетъ удовлетворить публику изяществомъ техники, вѣрностью природѣ; но онъ никакъ не долженъ себя обманывать мыслію, что его историческая картина годится, какъ икона, для Русской церкви. Ея настоящее мѣсто въ галлереѣ или въ кабинетѣ любителя.

Надобно только удивляться, для чего живописцы современнаго матеріальнаго направленія берутся за религіозные сюжеты? Это самый грубый анахронизмъ, остатокъ древнихъ предразсудковъ, ведущихъ свое начало отъ тѣхъ временъ, когда подъ именемъ Мадоннъ писались портреты съ красивыхъ женщинъ, а подъ именемъ Святаго Семейства — идиллическія семейныя картины съ добродушнымъ мужемъ-старикомъ и его молодою женою, которые умильно любуются на своего ребенка. Современный художникъ, отказавшись отъ средневѣковой мечтательности, найдетъ тысячи сюжетовъ для воспроизведенья натуры, въ которой онъ полагаетъ главнѣйшій источникъ для своего вдохновенья.

Въ его распоряжени вся исторія и текущая дъйствительность. Это направленіе выработано уже въками и вполить соотвътствуетъ современнымъ взглядамъ на вещи. Здъсь его оправданіе и его сила. За чъмъ же ослаблять его, низводя положительную современность до средневъковой мечтатель-

25

ности, и насильственно соединять то и другое въ сентиментальныхъ сценахъ съ ложнымъ, приторнымъ выраженьемъ лицъ, которымъ, за недостаткомъ искренности, только пародируется средневѣковое благочестіе?

Ясно, слѣдовательно, что между образцами древне-христіянскаго и Византійскаго искусства и современнымъ направленіемъ живописи — нѣтъ и не можетъ быть ничего общаго. Этимъ объясняется равнодушіе современныхъ живописцевъ къ такимъ источникамъ и пособіямъ, какія предлагаетъ собраніе г. Севастьянова, кромѣ ошибокъ противъ природы и перспективы, кромѣ неуклюжихъ линій и отсутствія свѣто-тѣни и т. п., ничего въ нихъ не увидитъ артистическій взглядъ, воспитанный совершенно въ другой исторической обстановкѣ.

А между тёмъ, тысячи Русскихъ церквей ежедневно украшаются иконами, которыя малюются Палеховскими иконниками по стариннымъ подлинникамъ, или самоучками малярами по гравюркамъ какого нибудь Овербека или Шнора; а между тёмъ тысячи иконъ самаго ремесленнаго издёлія ежедневно расходится по рукамъ въ православномъ людѣ.

Но покамѣстъ не образуется Русское простонародье и не пойдетъ по истоптанной колеѣ высшихъ сословій, пока не изсякнутъ на Руси расколы съ ихъ разными толками, до тѣхъ поръ нельзя надѣяться, чтобъ искусство взяло у насъ верхъ надъ иконописью, но и до тѣхъ поръ древне-христіанскіе и Византійскіе образцы будутъ существеннымъ вопросомъ Русской жизни.

Четыре года тому назадъ, университетскія залы, гдѣ было выставлено собраніе г. Севастьянова, ежедневно наполнялись толпою почтенныхъ бородачей въ поддѣвкахъ; иконописцы дѣлали снимки съ лучшихъ образцовъ собранія; по свидѣтельству самого г. Севастьянова, люди знающіе изъ простонародья дѣлали ему самые серіозные вопросы и сообщали полезныя замѣчанія. Можно надѣяться, что и теперь собранье г. Севастьянова, значитильно умноженное, привлечеть къ себѣ не одну равнодушную толпу гуляющихъ зрителей.

Въ жизни народа не одна современность имѣетъ обязательную силу. Часто вѣковое преданье упорно отталкиваетъ отъ себя свѣжія обаянья временнаго направленья, и, руководя насущными потребностями, приводитъ совершенно къ инымъ результатамъ, нежели тѣ, о которыхъ мечтаютъ передовые люди. Къ такимъ еще не застарѣлымъ на Руси преданьямъ прпнадлежитъ иконопись. Подъ ея священнымъ знаменемъ еще идетъ Русская народность по пути своего умственнаго развитія.

Впрочемъ, каково бы ни было значение иконописи на Руси въ практическомъ отношения, заглохнетъ ди она совсѣмъ вмѣстѣ съ другими основами Русской народности, или будеть еще нёкоторое время поддерживаться искусствомъ, какъ наиболёе выгодная статья живописцевъ, во всякомъ случаё не подлежить сомнёнію, что на Русскихъ ученыхъ лежить обязанность основательно изучить всё ся источники, которыми такъ богато наше отечество, и своими результатами современемъ обогатить изслёдованья западныхъ ученыхъ о древне-христіянскомъ и Византійскомъ искусствё. Неужели и въ этомъ дёлё Русскіе ученые, поджавъ руки, будутъ ждать помощи отъ иностранцевъ? Въ Россіи на дняхъ ждутъ Вагена, одного изъ первыхъ знатоковъ исторіи христіянскаго искусства. Не оцёнить ли покрайней мёрё онъ тё сокровища, которыя для исторіи Византійскаго стиля предлагаютъ миніатюры Греческихъ рукописей отъ X до XII вёка, въ Синодальной Библіотекѣ? Не обратить ли, наконецъ, онъ должнаго вниманія просвёщенной публики на замёчательнѣйшія миніатюры Греческой Псалтыри г. Лобкова, рукописи, которою гордилась бы всякая Европейская библіотека?

Надобно сказать правду, что въ изученіи даже Византійской иконописи, столько близкой Русскимъ національнымъ интересамъ, все же Нёмцы далеко онередили Русскихъ. Можно надёяться, что и собраніе г. Севастьянова, будучи выставлено для публики за границею, непремённо обогатитъ науку многими важными фактами.

25\*



## КАРТИНЫ РУССКОЙ ШКОЛЫ ЖИВОПИСИ, НАХОДИВ-ШІЯСЯ НА ЛОНДОНСКОЙ ВСЕМІРНОЙ ВЫСТАВКЪ.

(Выставлены для Московской публики въ залъ 1-й Гимназіи, у Пречистенскихъ воротъ).

Картины русской школы живописи, находившіяся на лондонской выставкѣ, не были встрѣчены особенно лестнымъ одобреніемъ ни въ иностранныхъ, ни въ русскихъ журналахъ и газетахъ. Одинъ изъ лучшихъ художественныхъ журналовъ французскихъ, Gasette des Beaux Arts (№ 76), съ презрѣніемъ отзывается о русской выставкѣ, называя ее безпорядочною смѣсью нѣкоторыхъ старыхъ картинъ съ произведеніями ремесленными, и благосклонно останавливается только на портретахъ Левицкаго, особенно на портретѣ Наталіи Борщовой (№ 3), и то, кажется, съ тѣмъ, чтобы въ этомъ произведеніи указать на вліяніе французское, которому Левицкій подчинялся. Въ русской журналистикѣ бросали тѣнь даже на добросовѣстность при самомъ выборѣ картинъ, намекая на пристрастіе какой-то партіи, чѣмъ и объясняли посылку въ Лондонъ ученическихъ произведеній.

Правда, что чуть и не половину посылавшихся картинъ лучше было бы оставить дома, что изъ произведеній Брюллова, Егорова, Айвазовскаго, слёдовало бы непремённо выбрать что-нибудь другое, правда, что ужь если надобно было дать европейской публикё понятіе о русской школё живописи, то можно ли было обойдти такія прославленныя произведенія, какъ «Послёдній день Помпеи» Брюллова и «Проповёдь Іоанна Крестителя» Иванова? Пользуясь случаемъ, можно было на лондонской выставкё, не рискуя неудачею, возобновить въ публикё то счастливое впечатлёніе, какое четверть столётія тому назадъ произведено было въ Европё этою картиной Брюллова.

Ссылаться на недостатокъ мѣста на выставкѣ для болышихъ картинъ было бы нельзя, если бы не посылать бо́льшую часть того, что̀ было послано. Итакъ, кажется, трудно сомнѣваться, что выборъ русскихъ картинъ на выставкѣ былъ неудаченъ; но столько же трудно, просто невозможно обвинять распорядителей выбора въ намѣренномъ пристрастіи. Можно у себя дома, гдѣ-нибудь на Васильевскомъ Островѣ или на Пречистенкѣ, надбавить цѣну на сомнительную художественную знаменитость, окруживъ ее ученическими спутниками; но кто же не знаетъ, какъ было бы опасно пуститься на такую шутку на выставкѣ всемірной, передъ всѣми, какіе только есть, знатоками въ образованномъ мірѣ? Передъ такимъ нелицемѣрнымъ судомъ нсчезаетъ всякій духъ партій, блѣднѣетъ всякое самолюбіе, и личный мелочной разчетъ уступаетъ мѣсто другимъ болѣе разумнымъ и даже болѣе практическимъ соображеніямъ.

Кто бы ни были распорядителями выбора, сами ли художники, или люди заинтересованные русской живописью, не могли они дёйствовать къ явному себё вреду, скрывая лучшее и рекомендуя себя посредственностью. Они не могли не знать, что всемірный судъ будетъ произнесенъ не надъ отдёльными личностями, а надъ всею русскою школою, что надобно было ей заявить передъ всёмъ міромъ о своихъ правахъ на самостоятельное существованіе, хотя бы и съ скромною надеждою на одобреніе: и чёмъ достойнѣе заявили бы себя цёликомъ вся русская школа, тёмъ больше было бы удовлетворено самолюбіе каждаго изъ русскихъ художниковъ.

Сверхъ того, сами художники русскіе, какъ бы кто изъ нихъ самолюбивъ ни былъ, не могли не знать себѣ приблизительную цѣну, если только они работали въ Римѣ и выставляли тамъ свои картины въ мастерской или на выставкѣ, гдѣ могли слышать себѣ самую правдивую критику. И возможно ли, при выборѣ картинъ для посылки въ Лондонъ, допустить даже самую мысль о такомъ слѣпомъ самообольщеніи, которое осмѣлилось бы на аппелляцію всемірной выставки представить такую вещь, которая уже разъ не удалась и въ Римѣ?

Только взвёсивь всё эти соображенія, можно по достоинству оцёнить смёлое самопожертвованіе своими личными интересами, съ какимъ русская школа рёшилась выставить на лондонской выставкё обращики своей дёятельности, добросовёстно ожидая себё строгаго суда. Кажется, можно допустить ту мысль, что вовсе не надменная похвальба, а только скромное желаніе пользы руководило распорядителями выбора: потому не были посланы такія изъ русскихъ картинъ, которыхъ высокое достоинство уже признано давно во всей Европѣ, потому же, вмёсто того, явились на выставкѣ ученическія произведенія послѣднихъ годовъ, дающія понятія объ успѣхахъ современной дѣятельности нашей школы; потому наконецъ, безъ надлежащаго вниманія распорядители обошлись съ Брюлловымъ выбравъ !

наскоро, что попалось имъ подъ руки, два не оконченныхъ портрета (№№ 17 и 18); потому вовсе забыли о морскихъ видахъ Айвазовскаго, и дали только по одному обращику живописи такихъ отличныхъ мастеровъ, какъ Боровиковскій и Кипренскій (№№ 8 и 15); за то были они столько снисходительны къ будущимъ усцѣхамъ возникающихъ талантовъ, что даже въ ихъ скромныхъ мастерскихъ отыскивали, никому еще не извѣстныя картины, отмѣченныя въ каталогѣ московской выставки стыдливою фразою: собственность художника (№№ 36, 37, 52, 55, 56, 57).

Итакъ, едва ли мы ошибемся, если скажемъ, что распорядителями выбора руководила мысль о современности. Было выбираемо въ особенности то, что интересовало распорядителей въ послѣднюю минуту, въ чемъ видѣли они залогъ будущихъ успѣховъ школы. Можно съ ними разойдтись во взглядахъ, — и кто же споритъ о вкусахъ? Но они дѣйствовали, очевидно, по крайнему своему разумѣнію.

Въ чемъ же состоить это современное направление русской живописи, которому на лондонской выставкъ пожертвовали и «Проповъдью Іоанна Крестителя», и «Послъднимъ днемъ Помпеи», и столькими восхитительными портретами Брюллова, Кипренскаго, и проч.?

Всякому, кто сколько-нибудь знакомъ съ русскою академическою живописью, должно быть хорошо извёстно, что эта живопись въ теченіе своего столѣтняго существованія постоянно находилась подъ сильнѣйшимъ вліяніемъ иностранныхъ школъ, преимущественно французской и разныхъ италіянскихъ. Взгляните на эту французскую аллегорическую обстановку портрета Екатерины II Левицкаго (№ 1)—что тутъ русскаго? А это маленькое «Святое Семейство» Егорова (№ 10), не приличнѣе ли ему висѣть гдѣ-нибудь даже въ Ватиканѣ между италіянскими Мадопнами XVI вѣка нежели въ залѣ русской живописи въ Петербургскомъ Эрмитажѣ?

٩.

Защитники самостоятельности русской академической живописи обыкновенио указывають на отсутствіе крайностей въ подражаніи, или лучше сказать на разнообразіе вліяній, которымъ эта живопись подчинялась, не поработивъ себя одиако ни одной иностранной школѣ исключительно, а отовсюду заимствуя, гдѣ бы что ни находила она хорошаго. Но развѣ смѣсь инострапныхъ вліяній говоритъ въ пользу самостоятельности, какъ бы эта смѣсь пропорціональна ни была? развѣ подъ немножко-французскимъ, немножко-голландскимъ, немножко-италіянскимъ уже непремѣнно должно содержаться что-пибудь самостоятельное, русское? И какъ было постигнуть это русское, когда многіе изъ пашихъ лучшихъ академическихъ дѣятелей сами иностранцы, какъ напримѣръ.... но зачѣмъ злоупотреблять именами? Было бы нелѣпостью отрицать самостоятельность въ «Послѣднемъ днѣ Помпен» или въ портретахъ Брюллова; но кто же не согласится, что этотъ художникъ точно въ томъ же стилѣ могъ процвѣтать на берегахъ Сены или Темзы какъ и на берегахъ Невы?

Живопись не литература, она пользуется не звуками роднаго слова, а свётомъ и тёнью, очерками и красками, то-есть, такимъ языкомъ, который одинаково понятенъ всёмъ цивилизованнымъ народамъ. Потому порабощение чужому вліянію въ живописи сильнёе и неотразимѣе. Литераторъ, сколько бы ни набрался иноземныхъ идей, все же будетъ мыслить на русскій ладъ, если складно и свѣжо выражается на родномъ языкѣ. Но въ русской школѣ живописи могли быть и такія дѣятели, которые, кромѣ оклада жалованья, ничего общаго съ Россіею не имѣли и имѣть не хотѣли.

Вотъ причина, почему наша живопись, трудами Академіи, раньше литературы высвободилась изъ подъ стѣснительныхъ для нея оковъ національности, и дѣйствительно заявила о своихъ правахъ на европейское существованіе, хотя бы въ произведеніяхъ иностранцевъ, пользующихся русскимъ покровительствомъ, или такихъ Русскихъ, которые должны были забыть свое, чтобъ идти по пути общеевропейскаго развитія живописи.

Не только въ прошломъ столѣтів, но и до сороковыхъ годовъ текущаго, вообще мало заботились о томъ, что интересуетъ или не интересуетъ народъ, включая въ него и всё средніе работящіе классы. Живописцы въ академію набирались хотя изъ разныхъ сословій, иногда даже изъ простонародья, но, подъ обаяніемъ чиновничества, поѣздки въ Римъ и знакомства съ богатыми аристократами, которымъ однимъ могли продавать свои издѣлія, они естественно поддерживали въ себѣ аристократическія симпатіи, и чѣмъ меньше знали народъ тѣмъ больше презирали все народное. Чтобы сбывать за выгодную цѣну свои картины чиновной, аристократической и всякой другой знати, надобно было соображаться съ господствующимъ вкусомъ и модами, которые къ намъ вывозились изъ-за границы, и съ которыми наши художники могли знакомиться во время своего пребыванія въ Римѣ, куда посылались для окончательнаго усовершенствованія.

Нужно ли упоминать, что изъ нашихъ художниковъ, учившихся въ академіи и потомъ въ Римѣ, далеко не всѣ были на такой степени европейскаго образованія, чтобъ могли сознательно стоять за иноземныя вліянія, которымъ они подчинялись, а къ русскому невѣжеству относиться, какъ люди вполнѣ отъ него освободившіеся? Но положеніе такъ называемой русской школы живописи было таково, что для самаго существованія своего она должна была быть антинаціональною, какъ чужеземная колонія, нужная только для офиціальнаго порядка.

Потому ни одно изъ явленій новой русской жизни не оказалось въ болѣе

ложномъ положенів, какъ эта такъ-называемая русская школа живописи. Была она заведена на Руси въ половинѣ прошлаго столѣтія, въ то неблагопріятное для искусства время, когда живописное изображеніе давно уже перестало быть иконою, воздвигаемою въ храмѣ для всенароднаго чествованья, а сдѣлалось предметомъ роскоши, въ видѣ уже картины, которую богачъ-покровитель держитъ въ кабинеть про себя и про своихъ знакомыхъ, ревниво и налменно скрывая ее отъ невъжественныхъ взоровъ толпы. Можно ли же упрекать нашу школу въ томъ, что она никогда не имѣла для своей д'ятельности иной бол'е полезной ц'ын, какъ удовлетвореніе роскоши, за поставку которой она получала щедрыя средства для своего существованія? Можно ли ей было вспомнить о потребностяхъ народа, который и самъ знать ее не хотѣлъ, довольствуясь своими суздальскими богомазами? Не пришлось ли бы ей умереть съ голоду, еслибъ, отказавшись служить своимъ офиціальнымъ милостивцамъ, стала она гоняться за пустыми химерами демократическаго свойства, направленными къ несбыточнымъ цѣлямъ удовлетворять духовнымъ интересамъ народа?

Чувствуя свое призваніе угождать изысканному вкусу образованнаго меньшинства, русская школа живописи сразу завоевала себѣ почетное мѣсто въ исторіи европейской живописи послѣднихъ ста лѣтъ. Сколько бы ни хвалился французскій критикъ французскимъ вліяніемъ на Левицкаго, но все же его портреты (№№ 2, 3, 4 и 5) были бы однимъ изъ лучшихъ украшеній французской школы живописи прошлаго столѣтія.

Вглядитесь попристальнѣе въ эту молодую особу, съ книгою въ рукѣ, сидящую въ ученомъ кабинеть. Это не больше, какъ только портреть съ Екатерины Молчановой, какъ значится въ каталогъ подъ № 2. Не останавливайтесь долго на ея мастерски написанномъ бѣломъ платьѣ изъ глянцовитаго атласа, который, кажется, такъ и ждетъ, чтобы согнуться повою, свѣжею складкой подъ ея рукой, которую она на минуту протянула впередъ, и вотъ сейчасъ дасть ей другое движеніе. Не особенно можете дивиться и на эту маленькую ручку, которая такъ и вышла изъ рамки, будто живая. Все это только мелкія поб'єды надъ техникою, которыя такъ легко удаются художнику, пе потому чтобъ онъ особенно дорожилъ только этими мелочами, но потому что имѣлъ болѣе трудную задачу, вполпѣ достойную своего призванія. Эта задача состояла въ томъ, чтобы возсоздать во всей полнотѣ нравственное существо этой остроумной и любезной особы, въ ея пасмѣшливой улыбкѣ, въ ея какомъ то спокойномъ довольствѣ, чуть-чуть тронутомъ мннутною вспышкой легкаго удовольствія, въ ея рѣзвомъ взглядѣ, въ которомъ больше быстрой сметливости нежели проницательной глубины. Она читала книгу, и только что ее оставила, подъ вліяніемъ какой-то пріятной мысли — вычитанной ли изъ книги, или случайно залетѣвшей въ эту умную головку — для зрителя это все равно: онъ только живо чувствуеть, что серіозное, спокойное занятіе мгновенно прервано свѣтлымъ лучемъ самостоятельной мысли, которая однако не на столько возбуждаетъ, чтобы потревожить.

Если высшую задачу поставляеть себь художникъ въ томъ, чтобъ изображенное имъ человѣческое существо вносило въ душу зрителя ясное сознапіе о новой живой личности, съ которою онъ только что познакомился, во въ которой уже успъль найдти прежнія правственныя нити связывающія съ нею его умъ и воображенье, будто по воспоминанію, и что когда-то уже ее видѣлъ, потому что въ ней встрѣтилъ цѣлый рядъ тѣхъ нравственныхъ движеній, которыя не разъ подмѣчаль онъ въ чертахъ своихъ друзей и знакомыхъ; если именно въ этомъ воображаемомъ расширении правственной природы самого эрителя состоить высокое достоинство портретовь Вань-Дейка или Ванъ-деръ Гельста; то, кажется, не обманывая себя ложнымъ патріотизмомъ, нельзя не признать высокаго художественнаго достоинства въ этихъ женскихъ портретахъ Левицкаго. Эти, казалось бы вовсе чужія нашему вѣку личности, перенося наблюдателя въ полу-французскую сферу легковърной русской знати XVIII въка, не на столько однако стъсняютъ воображеніе, чтобъ изъ-за случайной, временной обстановки не выступила во всей цѣлости человѣческая натура, которая въ другія времена могла бы точно также заявить свою самостоятельную личность и подъ другими вліяніями, въ совершенно другой обстановкѣ нравовъ и обычаевъ.

Какъ бы искусственно ни сложилось наше образованное общество, и какъ бы случайно ни возникла академическая школа живописи, но никакія соображенія не могутъ отказать въ энергіи молодому на Руси искусству, которое такою смѣлою рукой завладѣло иноземными средствами техники, что вполнѣ умѣло передать мельчайшіе оттѣнки новыхъ на Руси чувствъ и мыслей, навѣянныхъ западною образованностью. Въ произведеніяхъ Левицкаго неотразимо чувствуется эта живая связь новой школы съ новою жизнію.

Было бы въ высшей степени несправедливо утверждать, что со временъ Егорова, Брюллова, Иванова, наша новая живопись не сдѣлала успѣховъ. Довольно взглянуть на не оконченный портретъ самого Брюллова (№ 17), чтобы судить, какимъ могуществомъ обладалъ этотъ великій художникъ, нѣсколькими взмахами кисти производя впечатлѣніе самой оконченной до послѣднихъ мелочей картины — если только на этотъ портретъ смотрѣть издали, даже отъ противоположной стѣны. Ивановъ, въ своей «Проповѣди Іоапна Крестителя», первый на руси далъ историческому сюжету соотвѣтственную ему ландшафтную обстановку, употребивъ столько же своего неистощимаго старанія на человѣческія фигуры, сколько на это жидкое, поджарое дерево, съ своими сухими вѣтками поднимающееся позади пустынной сцены, сколько на эти журчащія струи Іордана, подмывающія прибрежный камень.

Но всё эти успёхи русской школы послёдовательно ли вытекали изъ предшествовавшихъ данныхъ, въ ней самой опредѣлившихся? Самостоятельно ли возникали они изъ мѣстныхъ условій самой русской жизни, или были плодомъ общихъ усилій всего европейскаго искусства въ текущемъ столѣтіи? Однимъ словомъ, если мы говоримъ о русской школъ живописи, то въ чемъ состояли ся собственные успъхи, какъ школы русской?

Довольно отвёчать на это тёмъ, что знаменитая картина Иванова цёлыя 25 лётъ была написана въ Римѣ, гдё художникъ, отчужденный отъ своей родины, и развивался, и созрёль, и наконецъ утратилъ вёру въ тё идеалы, которые онъ лелёялъ, начавъ свое произведеніе, и которые потомъ съ сердечною болью онъ разбивалъ, когда его оканчивалъ. Еще въ началѣ сороковыхъ годовъ онъ искалъ для своей «Проповѣди» вдохновенія въ Евангеліи, сидя надъ нимъ по цёлымъ часамъ въ своей мастерской, и находилъ поддержку своимъ мечтаніямъ въ дружбѣ съ мистикомъ Овербекомъ; а въ пятидесятыхъ годахъ искалъ рѣшенія своимъ безпокойнымъ вопросамъ уже въ Штраусѣ, для уразумѣнія котораго онъ не былъ достаточно подготовленъ образованіемъ.

«Проповѣдь Іоанна Крестителя», безъ сомнѣнія, могла внести новые элементы въ академическую школу, но эти элементы были пришлые, все равно если бы взяты они были непосредственно отъ Тиціана или Делароша. Мысль — изобразить священную сцепу подъ деревьями — Ивановъ заимствовалъ, какъ и самъ онъ въ томъ не скрывался, у Тиціана, изъ его картипы «Убіеніе Св. Петра Мученика», находящейся въ Венеціи, въ церкви Св. Іоанна и Павла. Жидовъ списывалъ онъ съ оригиналовъ въ жидовскомъ кварталѣ въ Римѣ, а деревья — около Поптійскихъ Болотъ.

Овербекъ, Штраусъ, Тиціанова картина въ Венеціи, Понтійскія Болота—вотъ тѣ вліянія, подъ которыми въ картинѣ Иванова цѣлую четверть столѣтія развивалась такъ-называемая русская школа живописи, и притомъ въ Римѣ, въ совершенномъ разобщеніи съ русскою жизнію!

Въ цвѣтущую эпоху исторіи искусства, Рафаэль, Альбрехть Дюреръ, братья Ванъ-Эйки, писали священныя сцены и священныя лица, въ своей національной обстановкѣ, даже въ костюмахъ италіянскихъ, нѣмецкихъ, голландскихъ. Художники не думали объ исторической правдѣ костюма, потому что все вниманіе ихъ было поглощено истиною природы и искрен-

Digitized by Google

ностью воодушевлявшихъ ихъ ощущеній и идей. Можетъ-быть, даже особенно дорого было ихъ національному чувству—облекать священные идеалы въ мѣстную національную оболочку. Такъ было для всѣхъ понятнѣе изображаемое изъ Св. Писанія событіе; такъ ближе лежало оно всякому къ сердцу, потому что оно не уносило воображенія въ неизвѣстную даль, а низводило вдохновляющія всѣхъ идеи въ свою домашнюю, родную среду, облагораживая ее и освѣщая новымъ свѣтомъ.

Русская школа живописи, всегда такъ мало имѣвшая общаго съ русскою жизнью, нашла себѣ въ самыхъ правилахъ современнаго искусства новое подкрѣпленіе быть не національною въ историческихъ картинахъ изъ Св. Писанія. Эти правила, сильно распространяемыя между нашими художниками, касаются исторической правдивости: то-есть, лица изъ Св. Писанія должны писаться съ чертами ихъ дѣйствительной національности — Еврен Евреями, Римляне Римлянами; соотвѣтственны тому должны быть и костюмы и вся обстановка, по скольку можно извлечь для того данныя изъ археологіи и исторіи быта и культуры. Ивановъ въ своей «Проповѣди» думалъ удовлетворить этимъ правиламъ.

Нужно ли говорить, что и эти правила вошли въ нашу живописную школу извнѣ и долго будуть предлагать неисполнимыя задачи нашимъ художникамъ, частію по недостаточности ихъ археологическаго и историческаго образованія, а частію --- и тьмъ больше --- по неправильной постановкѣ самыхъ задачъ? Правила историческаго правдоподобія перенесены были отъ собственно историческихъ сюжетовъ на священные, взятые изъ Евангелія или изъ первыхъ вѣковъ христіанской церкви. Въ первомъ случат эти правила законны и болте или менте исполнимы: во второмъ они не примѣнимы, потому что христіанскіе сюжеты для искусства возникли не только на исторической действительности, но и въ мірѣ чудеснаго и сверхъестественнаго, въ которомъ дъйствительность видоизмѣнялась по требованію вѣры, принимая на себя формы символическія и мистическія. Возможно ли, напримѣръ, согласно исторической правдѣ написать нѣкоторые изъ главныхъ праздниковъ, каковы Благовѣщеніе, Введеніе во храмъ, соборъ Богородицы, Преображеніе? Какой историческій костюмъ дать благовѣствующему архангелу? Какъ допустить, въ противность закону историческаго правдоподобія, анахронизмъ въ помѣщеніи Іоанна Дамаскина и другихъ позднёйшихъ святыхъ вмёстё съ Богородицею, въ извёстномъ изображении ея собора?

Русская школа, впрочемъ, обходить эти трудности, игнорируя въ церковныхъ сюжетахъ все то, что не согласно принятымъ ею законамъ правдоподобія; если же рѣшается провести эти законы за черту дозволеннаго, то не боится впасть въ смѣшное, изображая, напримѣръ, Богородицу въ Благовѣщеніи въ видѣ роскошно убранной невѣсты, ожидающей посланнаго отъ своего жениха.

Находя непримѣнимымъ законъ историческаго правдоподобія вообще ко всѣмъ священнымъ сюжетамъ, надобно однако сдѣлать исключеніе для нѣкоторыхъ, особенно если художникъ подготовилъ себя къ этому дѣлу начитанностью и значительнымъ образованіемъ, какъ Моллеръ въ своей «Проповѣди» Іоанна Евангелиста на островѣ Патмосѣ» (№ 29).

Было бы отважно постановить даятельность этого художника на ряду не только съ Брюлловымъ, даже съ Ивановымъ; но нельзя не отдать ему справедливости въ рѣдкой между русскими художниками образованности. Надобно было много изучать фрески Геркуланума и Помпен, античные барельефы, знаменитую древнюю фреску «Альдобрандинская свадьба», надобно было проникнуться духомъ классическаго міра, чтобы такъ мастерски сгруппировать всю эту вакханалію, съ ея характеристическими плясками, съ этими рёзвящимися амурами, съ этимъ пьянымъ грёшникомъ, который будто античный изваянный фавнъ сошелъ съ своего мраморнаго пьедестала, чтобы приберечь для радостей жизни раскаивающуюся вакханку, такъ восторженно рвущуюся изъ его объятій къ проповеднику, будто спасаясь отъ дьявольскаго навожденья. Ничего не скажу ни о самомъ проповёдникё, ни объ ученикахъ его, ни даже объ общемъ впечатлѣніи картины, не совсѣмъ благопріятномъ по недостатку въ рельефности и по бѣдности колорита, впрочемъ придающей цѣлому нѣкоторую гармонію. Можетъ-быть, иные найдутъ однообразіе въ нѣкоторыхъ лицахъ, произшедшее отъ желанія идеализировать действительность. Но нельзя отказать этому произведению въ изяществѣ строгаго стиля, который смягчаетъ чувственную рѣзкость оргіи, придавая грацію тому, что, при недостаткѣ вкуса въ художникѣ, непремѣнно бы пало до грязнаго цинизма.

Многимъ особенно нравится пьяная вакханка, которая, покоясь въ роскошной позѣ, съ дерзкою насмѣшкой лѣниво протягиваетъ свою руку съ чашею вина, соблазняя вдохновеннаго проповѣдника принять участіе въ веселой забавѣ. Много надобно было художественнаго такта, чтобы въ этой, все же торжественной сценѣ, дать мѣсто самой чувственной красотѣ, которая не хочетъ знать ничего идеальнаго, что̀ нарушило бы ея наслажденія, и которая однако на столько заявляетъ свой протестъ противъ благочестиваго поученія, на сколько было это возможно, чтобы не возбудить къ себѣ отвращенія. Какъ удалось художнику рѣшить эту трудную задачу — тайна искусства. Только въ видѣ замѣчанія прибавлю, что, можетъ-быть, самыя черты лица этой вакханки, даже съ ихъ саркастическимъ выраженіемъ,

получние себь примиряющий тонъ въ дыйствительности, которая служила художнику оригиналомъ. Натурщицею этой роскошной грѣшницы была одна римская дёвушка, честно добывавшая себё хлёбъ, работая на огородахъ. Но она вибла несчастие понравиться одному изъ важныхъ чиновниковъ папскихъ, и за ръшительный ему отказъ, была оклеветана услужливыми его подчиненными и засажена въ тюрьму, гдѣ, просидѣвши года два, умерда. Моллеръ сталъ списывать съ нея, когда она еще работала въ огородахъ на свободѣ; но потомъ, когда ее засадили, долженъ былъ прибѣгнуть къ офиціяльнымъ средствамъ, чтобъ ее приводнии къ нему въ мастерскую подъ стражею двухъ тюремщиковъ. Она была очень веселаго нрава, и не унывая духомъ, съ презрѣніемъ и насмѣшкою отзывалась и о своемъ преслѣдователь, и о сопровождавшей ее инвалидной командь. Въ мастерской Моллера можно было ведѣть поясной портреть этой несчастной жертвы, которая рѣшилась смертію въ тюрьмѣ спастись отъ ненавистнаго ей преслѣдованія. Не перенесь ли художникъ въ свою вакханку нѣкоторую долю той независимости и твердой воли, издъвающейся надъ притъсненіями, которую онъ встрѣтиль въ этой энергической натурь? Этотъ протесть роскошной чувственности противь новыхъ, враждебныхъ ей идей не смягчается ли тѣмъ, что она ихъ не понимаетъ, и потому неразумно, слегка и жалобливо къ нимъ относится? Потому то хотблось бы видёть въ этой представительнице античной чувственности еще больше спокойствія, больше воздержности въ сарказыт, обращенномъ къ непрошенному проповъднику.

Другіе обращики религіозной живописи русской школы, бывшіе на лондонской выставкъ, еще менъе говорять въ пользу самостоятельности этой школы. Недостатокъ искренности въ этомъ родѣ живописи обыкновенно замѣняется или щегольскою техникою въ такъ-называемыхъ академическихъ фигурахъ, или приторною сентиментальностью и ложною идеализаціею. Кажется, здёсь всего больше оказывала вліяніе болонская пікола, возникшая въ ту эпоху, когда надобно было охладбвшую религіозность подогревать искусственною экзальтаціей. Уже въ «Апостоль Андреь» стариннаго художника Лосенки (№ 6) видны задатки того, что въ послёдствіи развиваль Бруни, можетъ-быть, еще съ меньшею искренностью, но при большихъ техническихъ средствахъ. Сцена между Магдалиною и Інсусомъ въ саду, Иванова (Nº 21), несмотря на свѣжесть юношескаго воодушевленія, съ которымъ была писана, едва ли счастливо удалась художнику, и еслибы не было извѣстно изъ Св. Писанія, въ чемъ туть дѣло, то зритель никакъ не могъ бы понять, зачёмъ такъ безчувственно стоить эта красивая мужская фигура, театрально драпированная былымъ полотномъ, и чего хочетъ отъ нея эта кольнопреклоненная женщина, съ раскраснъвшимися отъ слезъ глазами. Еще меньше, по нашему крайнему разумѣнію, удалась знаменитая картина Бруни «Моленіе о Чашѣ» (М. 20), распространенная по всей Руси во множествѣ дюжинныхъ копій. Въ этой истерзанной, изможденной, до крайности жалкой фигурѣ, можно ли узнать Христа? Если художникъ имѣлъ намѣреніе представить болѣзненную и запуганную приближающеюся смертію, женоподобную натуру, то онъ достигъ своей цѣли, и то едва ли съ надеждою возбудить въ комъ-пибудь симпатію, кто только не испорченъ ложною сентиментальностью. Это не молитва Того, Кто добровольно взялъ на себя грѣхи всего міра, а какой-то нервическій припадокъ приговорепнаго къ смерти. Чтобы придать бо́льшую безнадежность молитвѣ Спасителя, художникъ окружилъ его непроходимымъ мракомъ, сквозь который, будто въ болѣзненномъ кошмарѣ, грезится темный профиль чаши. Окружающій мракъ помрачаетъ всю фигуру молящагося и самой молитвѣ его даетъ мрачный, безутѣшный тонъ.

А между тёмъ, такъ много можно было найдти утёшительнаго и примирительнаго въ этомъ, казалось бы, безотрадномъ сюжетё! Чтобы не спускаться далеко въ старину, укажу на небольшую картинку Овербска, которую можно было видёть въ 1841 г. въ его мастерской, во дворцё Ченчи, вовсе не имѣя впрочемъ намѣренія входить въ разсужденія ни о техникѣ этого художника, ни даже о его направленіи, о которомъ такъ много противорѣчащихъ сужденій. Но говоря о религіозныхъ картинахъ нашего времени, трудно не вспомнить объ Овербекѣ, потому что едва ли кто больше его думалъ серіозно и обстоятельно объ этомъ предметѣ.

Картина Овербека, по древнему обычаю, усвоенному и русскою иконописью, состоить изъ двухъ плановъ, верхняго и нижняго, какъ въ Преображенія Рафаэля. На верху Масличной горы Христось молится передъ наступленіемъ своихъ страданій. У подошвы горы спять трое учениковъ его, сидя и кое-какъ прислонившись къ нагорнымъ утесамъ. Они видимо ослабѣли отъ чрезмѣрной напряженности своихъ силъ, и тѣлесныхъ и душевныхъ. Тяжелыя сновидѣнія бродять по ихъ тревожнымъ лицамъ. На горѣ, какъ сказано, Христосъ молится, передъ крестомъ, который держитъ передъ нимъ лучезарный Ангелъ. Это тотъ самый крестъ, на которомъ Христосъ будеть распять, и теперь, прозрѣвая всю горечь чаши, которую Онъ испіеть, Онъ склоняется передъ нимъ въ колѣнопреклопенной молитвѣ, поднимая обѣ руки, будто уже готовясь, въ этомъ молитвенномъ движении, вознести ихъ на предстоящій кресть: такъ что вся фигура молящагося Спасителя, крестообразно распростертая, будто уже проникается грознымъ актомъ распятія. Мало сюжетовъ, въ которыхъ такъ удачно умѣлъ бы примѣнить художникъ и къ мысли, п къ внѣшнему исполненію, свой мисти-

цизмъ, за увлеченія которымъ не разъ подвергался онъ отъ своихъ враговъ. Символизмъ, свойственный строгому религіозному стилю, такъ прость и очевиденъ въ этой картинѣ, что служитъ самымъ прямымъ выраженіемъ основной мысли, состоящей въ параллелизмѣ между судьбою и покорностью ей, между крестомъ и молитвою. Въ этой молитвѣ — основная мысль о крестной смерти, и она выражена живописно, осязательно. Эта молитва исполнена смиренія: потому Христосъ опустилъ голову и преклонилъ колѣна. Розовая риза Христа освѣщается свѣтомъ лучезарнаго Ангела, потому что самъ Христосъ теперь не блистаетъ своимъ ореоломъ, являясь человѣкомъ во всемъ смиреніи страданія, которое онъ пророчески уже предвкущаетъ.

Можетъ быть, картина въ этомъ родѣ не удовлетворитъ той публики, которая отказываетъ современной живописи въ возможности религіознаго вдохновенія; но можно ли не отдать ей предпочтенія въ глубокой мысли передъ знаменитымъ «Моленіемъ» Бруна?

Религіозная живопись основана на преданіи, художнику нашего времени, въ особенности пеобходимо следовать преданію, чтобы восполнить недостатокъ пскренняго воодушевленія въ религіозныхъ сюжетахъ. Иные могли бы сказать, что вовсе не надобно бы художникамъ и писать того, къ чему пе лежить сердце. Но заказы по храмовой живописи на значительныя суммы, но постоянно возобновляемыя и вновь сооружаемыя церкви во всёхъ концахъ нашего отечества усердіемъ и простаго народа и городскихъ сословій, особенно купцовъ и міщанъ, однимъ словомъ, весь нравственный строй русской жизни даетъ самую богатую поживу храмовой живописи. Самъ опыть показываеть, что такъ-называемые академические живописцы, какъ бы далеко ни ушли они отъ интересовъ чисто религіознаго воодушевленія, все же не отказываются отъ выгодныхъ заказовъ въ пользу суздальскихъ иконописцевъ. Сами строители храмовъ желаютъ лучшаго, и обращаются къ настоящимъ художникамъ, а не къ рутиннымъ ремесленникамъ. Неужели же на общій призывъ со всіхъ концовъ Россіи, въ ділі интересующемъ милліоны пародонаселенія, такъ-называемая русская школа живописи будеть отвѣчать кое-какъ, не прибѣгнувши къ энергическимъ мѣрамъ, чтобы накопецъ въ впду повыхъ преобразованій русской жизни, бросить избитую узкую колею мелочной роскоши, которой она до сихъ поръ служила, и выйдти на шпрокое поле дѣятельности, въ удовлетвореніи существеннымъ потребностямъ народной жизни? Неужели всенародное дѣло, удовлетвореніе религіознымъ потребностямъ необозримыхъ массъ, эта школа предоставитъ палеховскимъ промышленникамъ, а сама попрежнему будетъ украшать кабинсты богатыхъ людей, снисходя къ храмовой живописи только ради казенныхъ заказовъ?

Стыдно сказать, до какого жалкаго положенія доведены мелкіе художники, принужденные расписывать русскіе храмы по плохимъ гравюркамъ и литографіямъ съ какихъ бы то ни было иностранныхъ оригиналовъ, съ Овербека или Шнора, съ Караччи, Рубенса или Рафарля, безъ всякаго вниманія къ различію въ стиляхъ и въ эпохахъ этихъ мастеровъ, а только бы плохая гравюрка подходила своимъ сюжетомъ къ назначенной задачѣ. Надобно сказать печальную правду, что обыкновенно дѣло обходится благополучно. Невзыскательная публика остается довольна; компетентные судьи прихода, гдѣ расписывалась церковь, тоже удовлетворены, если въ жалкомъ переводѣ съ иностранныхъ политипажей соблазнительная нагота прикрыта, а противъ писанія ереси не обрѣтается. А между тѣмъ, никому и въ голову не приходитъ, что даже Палеховская иконопись несравненно больше имѣетъ художественныхъ достоинствъ, нежели эта чудовищная смѣсь чуть ли не картинокъ парижскихъ модъ съ доморощеннымъ пачканьемъ.

Впрочемъ, кажется, дѣло до того не дойдетъ, чтобы рано ли, поздно ли такъ-называемая русская школа живописи вовсе отказалась принять участіе въ религіозныхъ потребностяхъ русскаго народа, и чтобы когда-нибудь началась новая, настоящая школа, изъ зародышей Суздальской иконописи, едва ли имѣющей какіе-либо задатки для будущаго, кромѣ преданія, которому впрочемъ она слѣдуетъ съ безсознательною тупостью ремесленнаго производства,

Но довольно объ этомъ. Для будущихъ успѣховъ религіозной живописи на Руси сама Академія Художествъ открываетъ новые виды въ основаніи христіанскаго музея. Это дѣло теперь вновѣ и не всѣми понимается какъ должно, и можетъ-быть, еще долго придется ждать отъ него зрѣлыхъ плодовъ.

Этимъ новымъ своимъ учрежденіемъ сама Академія Художествъ даетъ разумѣть, чего въ русской школѣ живописи въ настоящее время не достаетъ. Потому надобно снисходительно относиться къ двумъ Мадонпамъ, работы Бруни (№ 19) и Нефа (№ 23), бывшимъ на лондонской выставкѣ въ видѣ образцовъ русской иконописи.

Многіе до сихъ поръ всю сущность иконописнаго стиля полагаютъ въ золотомъ полѣ, на которомъ выступаетъ фигура. Чтобы придать своей Мадоннѣ иконописный стиль, Бруни постановилъ ее именно на золотомъ фонѣ. Строгость рисунка онъ хотѣлъ усилить тѣмъ, что головы и Мадонны и младенца помѣстилъ на одной перпендикулярной линіи, а чертамъ Мадонны думалъ придать идеальность какою-то болѣзненностью, поблекнувшимъ цвѣтомъ лица. Очень жалко, что на выставкѣ не было какой-нибудь граціозной ---- 401 =---

женской фигуры работы Бруни, что особенно хорошо ему удается, при его изящномъ, врожденномъ и воспитанномъ вкусѣ. Какъ, напримѣръ, хороши женскія группы въ его огромной картинѣ «Мѣдный Змѣй», къ сожалѣнію, далеко уступающей этимъ подробностямъ въ цѣломъ.

Что касается до Мадонны Нефа (№ 23), то она производить точно такое же впечатлёніе, какъ понапрасну написанная для простаго народа книжка, безсвязнымъ, дётскимъ складомъ, съ намёренными ошибками и наивностями, на ломаномъ полу-мужицкомъ, полу-Карамзинскомъ языкѣ. Видимо, живописецъ хотѣлъ низойдти съ своего художественнаго пьедестала до скромныхъ требованій иконописи. Для этого ему нужно было только поменьше натуры, поменьше выраженія и колорита. Во времена оны, Гогартъ простодушиње отнесся къ плохимъ малярамъ въ своей знаменитой пародіи на перспективу, заставивъ какого то забавника изъ своего окна удить рыбу удочкою въ рѣкѣ, протекающей въ полуверстѣ отъ его дома.

Впрочемъ, русская выставка, какъ видно по обращикамъ, и не разчитывала на эффекть религіозной живописи. По крайней мѣрѣ, судя по самымъ новымъ произведеніямъ, въ значительномъ количествѣ посылавшимся въ Лондонъ, надобно полагать, что русская школа живописи особенно воздѣлываеть въ настоящее время окружающую дъйствительность и нъмую природу, въ мелкихъ сценахъ и въ пейзажахъ. Много одобрительнаго было сказано въ нашей журналистикѣ по этому предмету. Безъ всякаго сомнѣнія, лучше писать сцены изъ действительной жизни, нежели иконы безъ всякаго сочувствія къ сюжету, или такія историческія картины, какъ обращикь подъ № 51, взображающій буйные нравы старинныхъ нашихъ князей въ видѣ пѣтушьяго боя. Было также не разъ уже встрѣчено въ журналахъ сочувствіемъ возвращеніе художниковъ отъ Альбанокъ и неаполитанскихъ тарантелль къ русскимъ купчихамъ, майорамъ и трепаку. Конечно, въ сущности и это дѣло не новое. Еще Теньеръ, Остадъ, Жераръ Довъ, Стеенъ, уже въ XVII вѣкѣ отлично воспроизводили въ мелкихъ сценахъ окружавшую ихъ дъйствительность, не ходя за сюжетами ни въ Римъ, ни въ Испанію, потому что ихъ вдоволь было у нихъ подъ руками и у себя дома. Проблуждавъ чуть ли не два столѣтія по окольнымъ дорогамъ, то становясь на дыбы, чтобы подняться на классическій пьедесталь, то подогревая охладевшее религіозное вдохновеніе разными лікарственными снадобьями, наконецъ, въ наше время, всѣ направленія разныхъ школъ европейской живописи сходятся въ одномъ, --- въ необходимости водворить въ искусствѣ господство д'виствительности, воротиться съ большею опытностію къ тому, въ чемъ такъ блистательно заявила себя фламандская школа еще въ XVII вѣкѣ.

26

Отличный обращикъ дѣятельности русскихъ жанристовъ, разрабатывавшихъ иностранные сюжеты, предлагаетъ «Поцѣлуй» Моллера (№ 28). Особенно хороша застигнутая врасплохъ красавица, будто птичка въ когтяхъ сокола. Ея душевная чистота и неопытность въ жизни отлично выражены мгновеннымъ испугомъ, будто вся судьба ея рѣшается въ этомъ поцѣлуѣ. Ей и стыдно и больно, однако не на столько больно, чтобъ она когданибудь не помирилась съ обидчикомъ. Въ фигурѣ юноши, кажется, лучше всего удались мускулистыя руки и особенно шерстяная шапка. Что же касается до самаго поцѣлуя (потому что въ живописи всякая мелочь важна), то, можетъ-быть, художникъ вѣрнѣе бы удержался въ средствахъ и границахъ своего искусства, если бы такъ повернулъ оба лица, чтобы не было непріятной трещины между губами юноши и щекою красавицы.

Отличная отдѣлка пояса, чалмы, оружія, въ портретѣ персидскаго шаха Боровиковскаго (№ 8) показываеть, что не со вчерашняго дня наша школа живописи умѣетъ усвоить себѣ мелочную ювелирную технику Жераръ Дова или Мьериса: а «Пріобщеніе Крестьянки» Венеціанова (М. 9) можеть служить образцомъ для новъйшихъ художниковъ, какъ относиться къ простонародной Руси. Сколько благороднаго спокойствія и твердости воли передъ судьбою въ этомъ мирномъ крестьянскомъ семействѣ, въ которомъ домашній обиходъ вдругъ остановился, передъ грозною мыслію о смерти, въ торжественную минуту священнаго таинства! Старуха-мать ищетъ забыться оть тоски въ земныхъ поклонахъ; старикъ-отецъ печаленъ, но тихъ, потому что много всего насмотрѣлся на своемъ вѣку. Мужикъ среднихъ лътъ, должно быть, мужъ больной, совсъмъ оторопълъ, ухватился руками за кровать, будто забыль, что во время службы надо молиться. Онъ даже немножко разинуль роть, будто поглупѣль; но онъ не смѣшонъ, потому что жалокъ, потому что и въ этой простонародной натурѣ чувствуется знакомая всякому образованному человѣку безутѣшная горесть. Но особенно хорошо главное действующее лицо этой крестьянской драмы, самъ сельскій священникъ, въ своей полинялой ризѣ. Онъ старъ и сѣдъ, онъ привыкъ уже въ своей практикѣ къ такимъ сценамъ, и съ равнодушіемъ судьбы исполняетъ свой долгъ. Еще равнодушнѣе дьячокъ; потому художникъ постаповилъ его задомъ къ зрителю, между тъ́мъ какъ лицо священника въ крутомъ поворотѣ чуть видно; и больная, должно-быть, на этомъ лицѣ, столько же сколько и въ читаемыхъ молитвахъ, нашла себѣ утѣшеніе, и съ надеждою готова воротиться къ жизни: по крайней мъръ ни одна черта ея спокойнаго лица не обнаруживаетъ ни страха, ни тоски, ни даже болѣзненности.

Для контраста перейду къ «Крестьянскому семейству» Корзухина. (№ 56). Трудно опредѣлить, какую цѣль имѣлъ художникъ въ изображеніи этой отвратительной сцены, въ которой допившійся до скотскаго безобразія мужикъ, весь въ отрепьяхъ и развращенный, вламывается въ свою избу, гдѣ убитая горемъ и лишеніями жена его, для возбужденія трогательнаго впечатлѣнія, будто нервная дама, оцѣпенѣвши, сидитъ на полу, окруженная своими ребятишками. Все ужасное, даже безобразное и грязное допускается въ искусствѣ только при томъ условіи, чтобы было освѣщено мыслію, и постановлено съ тактомъ и вкусомъ.

Впроченъ, во всякомъ случаѣ не дурно, что новые художники не забывають русскаго мужичка, хотя бы ради его безобразія, если ужь не хотять найдти въ себѣ болѣе симпатическихъ съ нимъ связей. Якоби въ «Продавцѣ Лимоновъ (№ 53), кажется, пробовалъ схватить смѣтливость, бойкость и шельмовство простонародной натуры. Но не слишкомъ ли много потратилъ онъ разгульнаго выраженія на лиць человька, который не балагурить съ какою-нибудь смазливою торговкой, а только хочеть продать лимонъ. Не слишкомъ ли много веселой тревоги изъ-за пустяковъ? — Болѣе серіозную цёль поставиль себё художникь въ «Свётломъ празднике нищаго» (№ 52). Старикъ ницій, драпированный самыми причудливыми лохмотьями, сидить, и, склонивши нёсколько голову, задумался, между тёмъ какъ бёлоголовый ребенокъ подноситъ къ нему дряннаго щенка. Жепщина, подавшая на столъ нищему разговѣться, на минуту остановилась, будто выжидая, когда нищій очнется отъ своей думы. Простонародныя черты лицъ и нищаго и бабы схвачены удачно; но желалось бы большей опредёленности въ мысли этой сцены. Несравненно удачите Чернышовъ въ «Отътздт помтщика» (№ 44) схватиль холопскій типь вь отъёзжающемь сь помёщикомь слуге, вь маломъ лѣтъ подъ сорокъ, которому будто ребенку, даетъ строгое наставленье его престарблый отецъ. Взглянувши на этого отупбиваго холопа, на всю жизнь обреченнаго на несовершеннольте; вы непременно припомните, что гдѣ-то видѣли его уже много разъ въ вѣковѣчной кабалѣ у разныхъ господъ, то дремлющимъ въ грязной передней на коникѣ за починкою барскаго сапога, то опрометью бѣгущемъ на барской посылкѣ, то воровски пробирающимся изъ кабака. Вотъ и теперь, можетъ быть, ему даютъ только разумный совѣть, а ужь ему кажется онъ острасткою. Едва ли это не лучшій эпизодъ во всей картинѣ.

Гоголь и обличительная литература, безъ сомнѣнія должны были оказать вліяніе на русскихъ художниковъ въ изученіи и возсозданіи дѣйствительности. Въ промежутокъ времени между комедіями Гоголя и г. Островскаго появилась столько же остроумная живописная комедія Өедотова «Приходъ жениха» (№ 30). Показывая эту картину своимъ знакомымъ, веселый художникъ, пародируя базарный раекъ, самъ объясняль ее шутли-

26\*

выми стихами собственнаго сочиненія. Въ этой комедіи все хорошо, все у мѣста, начиная отъ этого избоченившагося майора, который, вертя свой усъ, самодовольно идетъ на приступъ, увѣренный уже въ побѣдѣ — до этой кошки, которая загребаетъ гостей, до этихъ обычныхъ украшеній на стѣнахъ, съ архіерейскимъ портретомъ по средниѣ и съ генералами и видомъ Соловецкаго монастыря по сторонамъ. Отецъ невѣсты хоть и радъ высокому посѣщенію, но немного струхнулъ и спѣшитъ почтительно застегнуть свой кафтанъ. Пышно разукрашенная невѣста совсѣмъ растерялась и руки растопырила, даже уронила на полъ носовой платокъ. Жеманство замѣняетъ ей грацію.

Не буду говорить о ландшафтахъ, потому что этотъ родъ живописи неуловимъ словами, какъ музыка. Замѣчу только, что для лондонской выставки интереснѣе были бы русскіе виды, нежели Альбано, Капри и другія уже слишкомъ избитыя темы. То же можно сказать и о сценахъ изъ иностранной жизни.

Въ заключеніе надобно пожал'ть, что по милости фотографіи портретная живопись приходить въ упадокъ. Порвалась еще нить, которою могла бы скр'апляться связь русской школы живописи съ русскою жизнію на разныхъ ступеняхъ ся сословнаго развитія. Было время, когда даже м'ащане находили приличнымъ снимать съ себя портреты, выв'ашивая ихъ для парада въ лучшей комнатѣ. Живопись, благодаря распространенію портретовъ, могла бы далеко пустить корни въ среднихъ и низшихъ классахъ, образуя въ нихъ вкусъ. Но кромѣ того, въ интересѣ будущихъ успѣховъ самой живописи, обращающейся теперь за сюжетами къ дѣйствительности, надобно опасаться, чтобъ упадокъ портретнаго рода не ослабилъ въ художникахъ того зоркаго вниманія, которое такъ сильно изощрялось вѣкогда на портретѣ.

Къ самому концу мы нарочно отложили нёсколько словъ о знаменитой картинё Нефа «Купающаяся» (№ 24), которая въ настоящее время пользуется такою популярностью, что въ Эрмитажё трудно пробраться къ ней изъ-за толпы живописцевъ, снимающихъ съ нея копіи. Уже на портретахъ Левицкаго замётили мы, какою твердою рукой русская живопись завладѣла тайнами европейскаго искусства. И неужели эта «Купающаяся» долго будетъ увѣрять насъ, что съ тѣхъ поръ мы ни на волосъ не двинулись впередъ, ни въ эстетическомъ воспитаніи, ни даже въ техникѣ, несмотря на дѣятельность такихъ мастеровъ, какъ Брюлловъ и Ивановъ? Неужели десятки живописцевъ копирующихъ эту обнаженную красавицу, не успѣли замѣтить, какъ не натурально плоска эта пожелтѣвшая спина ея, какъ складки полотна походятъ больше на полосы мѣлу, какъ вся эта зелень больше напоминаетъ намалеванные сады на картинкахъ парижскихъ модъ, и какъ, наконецъ, безсмысленно кокетлива эта купающаяся, которая сидитъ на берегу не ради своей собственной потребы, а только для публики, чтобы для чего-то кивнуть ей своимъ пальчикомъ?

Еще два слова. Чтобъ ндти впередъ, художникъ въ своей мастерской снисходительно выслушиваетъ всякое замѣчаніе посѣтителя, и дѣльное и не дѣльное; и хула, хотя бы незаслуженная, всегда для него полезнѣе похвалы. Искреннее желаніе пользы и высокое уваженіе къ благородной дѣятельности художниковъ оправдаютъ нѣкоторую, можетъ-быть, и излишнюю откровенность этихъ замѣтокъ, которыя выдаются впрочемъ только за личныя впечатлѣнія, всегда болѣе или менѣе шаткія и обманчивыя.



## ИКОНОПИСНОЕ БРАТСТВО.

Въ небольшомъ кружкѣ ученыхъ, преимущественно изъ университета, оружейной палаты и московскаго музея, при участіи нѣкоторыхъ любителей и иконописцевъ, составилась мысль о необходимости основать въ Москвѣ иконописное общество или братство. Еслибъ иконопись принадлежала въ русскомъ быту уже къ отжившимъ преданіямъ, то предполагаемое братство сходствовало бы съ тёми заграничными обществами, которыя имёютъ предметомъ только сохраненіе въ цёлости старинныхъ памятниковъ, огражденіе ихъ отъ варварскаго посягательства на разрушеніе и реставрированіе, и наконецъ ученое описаніе ихъ съ приложеніемъ снимковъ. Все это будеть входить въ обязанности братства, но не должно ограничивать болѣе широкаго круга его дѣятельности, потому что иконопись для русскаго народа составляеть такой же существенный и до сихъ поръ современный элементь жизни, какъ и многіе другіе нравственные интересы, опредъляющіе ея національную физіономію. Древнія школы иконописи, на время закоснѣвшія въ ремесленномъ производствѣ суздальскомъ или арзамасскомъ, не церестають оказывать громадное действіе на распространеніе въ народе техъ же религіозныхъ идей и представленій, какія во времена царя Алексѣя Михайловича господствовали въ царской школѣ или ранѣе въ школѣ новгородской. Старообрядцы и люди набожные изъ православныхъ знаютъ толкъ въ старинныхъ иконахъ, и даже не лишены нѣкотораго эстетическаго вкуса, сколько было возможно развить его па бѣдныхъ элементахъ стариннаго ствля, и сверхъ того безъ всякаго руководящаго вліянія со стороны науки и образованныхъ художниковъ. Однимъ словомъ, иконопись на Руси не принадлежить только археологів, изучающей отжившее, по, какъ дѣятельный элементъ, она состоитъ въ противодъйствіи съ новымъ свътскимъ художествомъ, и ему противополагаетъ себя точно такъ же, какъ церковная литература противополагается свѣтской, а въ народномъ обучение азбука церковная — гражданской.

Мы живемь въ такое время, когда иконоборство, религіозныя гоненія и всякія другія нравственныя насилія не мыслимы; когда всякому принципу, глубоко коренящемуся въ жизни народа, даются права гражданства, когда заявленію всякой мысли стараются дать возможный просторь, чтобъ она свободно себя высказала, и вслёдствіе своей свободной дёятельности. сама опредѣлила права на свое законное существованіе, или, какъ явленіе отжившее, уступила мѣсто другимъ, новымъ и болѣе плодотворнымъ. Имѣя въ виду эту гуманную тершимость мнѣній и убѣжденій, предполагаемое братство всего меньше надбется встрбтить себб противодбиствія со стороны людей истинно образованныхъ, хотя бы они вовсе не раздѣляли понятій братства объ иконописи и ея значени въ русской жизни. Если же оно встрѣтило бы себѣ гоненіе отъ неумѣренныхъ поборниковъ всякой новизны, то темъ самымъ оно только сильнее убедилось бы, что дело, которому оно посвящаеть себя, имфетъ существенную важность въ русскомъ быту, потому что въ противникахъ возбуждаетъ подозрѣніе, негодованіе, насмѣшки и ненависть, то-есть такія чувства, которыя человѣкъ высказываетъ только тогда, когда его тронуть за живое.

Если иконописи суждено уже невозвратно насть, то не спасутъ ее никакія общества и братства; если же для нея мерцаетъ будущее, то чёмъ скорѣе наука и образованность подадутъ свою руку иконописцу, тёмъ скорѣе оправдаются ожиданія и надежды, и тѣмъ вѣрнѣе опредѣлится путь для будущихъ успѣховъ.

Какъ ни противоположны въ своихъ средствахъ и целяхъ светское художество и иконопись, однако предполагаемое братство не будетъ исключительно держаться односторонняго направленія. Оно будеть противодъйствовать ремесленному застою указаніями на пеобходимость развиваться и идти впередъ. Ни мастера новгородской и псковской школы, ни последователи Симона Ушакова, не гнушались западными образцами, и сколько могли, вносили изъ нихъ освѣжающіе элементы въ свои произведенія. Современные успѣхи въ разработкѣ средпевѣковой христіянской археологія, съ одной стороны, а съ другой, успѣхи самой живописи, задающей себѣ новыя задачи въ воспроизведеніи жизни и природы, дають новыя, богатыя средства для образованія иконописца. Предполагаемое братство, такимъ образомъ, имѣетъ своею цѣлію не освятить во имя науки застой и ремесло, но вывести иконопись изъ ремесленной колеи, указавъ ей высшія задачи въ свободной дѣятельности художественнаго творчества, заботиться о расширеніи свідіній иконописца и образованіи его вкуса. Средства для этой ціли братство найдеть не въ одномъ только византійскомъ и древне-христіянскомъ искусствѣ, не въ однихъ иконописныхъ преданіяхъ восточныхъ, но и

въ западныхъ школахъ, какъ въ раннихъ, такъ даже и въ позднейшихъ, по скольку это будеть способствовать для достиженія предназначенныхъ цѣлей. Отсюда само собою уже явствуеть, что точкою отправленія для будущихъ успёховъ иконописи, братство не признаетъ эпоху упадка византійскаго стиля, закоснѣвшую на Руси въ позанѣйшемъ ремесленномъ производствѣ. Трудно опредѣлить впередъ, какъ поведется предполагаемое дѣло; но едва ли можно сомнѣваться, что примирительною, нейтральною территоріей будетъ искусство древне-христіянское, въ лучшихъ его памятникахъ, какова, напремёръ, живопись римскихъ катакомбъ. Этотъ ранній стиль христіянскаго искусства не противоръчить подражанію природь и воодушевляеть къ возсозданію изящныхъ формъ и цвѣтущаго колорита. Слѣдующія за тѣмъ произведенія византійскаго искусства, особенно до Х вѣка и нѣсколько поздиѣе, держась преданій древне-христіянскаго изящества, вмѣсть съ тыть предлагають самые лучшие образцы церковнаго строгаго стеля, выработаннаго Византіей. Шагъ далье по этому направленію поведеть иконописца къ сухости и безжизненности; возвращение назадъ, къ преданіямъ древнехристіянскимъ, ставитъ его лицомъ къ лицу съ природой и античною красотой, которыя столько же примирять его съ Рафаэлемъ и Альбрехтомъ Дюреромъ, сколько и со всѣми успѣхами новѣйшей живописи. Однимъ словомъ, какъ скоро иконописецъ сознаетъ въ себѣ художника, онъ не будетъ противополагать свою икону картинь, но вместь съ темъ почтетъ безсмысленнымъ выдавать за церковную икону ть картины религіознаго содержанія, которыми теперь хотять замѣнить иконопись. Указывая пути къ эстетическому и научному образованію иконописца, братство не посягнеть на его самостоятельность, и не сгладить отличительныхъ свойствъ его диятельности подъ однообразный уровень академическаго стиля.

Расширяя кругъ эстетическихъ элементовъ иконописи, это общество должно служить примирительною средой между иконописцемъ и такъ-называемымъ академическимъ художникомъ. Конечно, между ними ничего не могло быть общаго, пока иконопись механически шла по колеѣ ремесленной, а академическое художество, воспитывая себя на образцахъ позднѣйшей западной живописи, не могло питать никакого сочувствія къ кореннымъ преданіямъ русской жизни. Но когда иконописецъ воспитаетъ въ себѣ художника, тогда, безъ сомнѣнія, и художникъ съ своими развитыми средствами, не погнушается быть иконописцемъ. Если иконописцу предполагаемое братство дастъ средства къ эстетическому образованію, то художника оно сблизитъ съ національными преданіями иконописи. Дальнѣйшее образованіе и иконописца, и художника будетъ зависѣть отъ обоюднаго вліянія ихъ практической дѣятельности, направляемой братствомъ, членами котораго будуть и тоть, и другой, съ такимъ же правомъ голоса, какъ члены археологи и ученые спеціялисты.

Было время, когда художникъ соединялъ въ себѣ не только живописца, архитектора и скульптора, какъ Микель Анджело, но и спеціяльнаго ученаго, изслѣдовавшаго законы геометріи, перспективы, анатоміи и другихъ наукъ, соприкосновенныхъ искусству, какъ Леонардъ да Винчи, Альбрехтъ Дюреръ и многіе другіе. Рафаэль былъ отличнымъ знатокомъ археологіи. Теперь, при раздробленіи наукъ и искусствъ на множество вѣтвей, спеціяльныя направленія все больше и больше развиваются въ ущербъ универсальности знаній и практическихъ способностей, сосредоточивавшейся пѣкогда въ одномъ лицѣ. Предполагаемое братство имѣетъ цѣлію способствовать мѣнѣ свѣдѣній и наблюденій между спеціялистами учеными, спеціялистами художниками и иконописцами. Чего нельзя достичь въ настоящее время усиліями одной личности, къ тому будетъ стремиться цѣлое братство совокупными силами. Будущее покажетъ, приведетъ ли это къ желаемой цѣли, но самая попытка заслуживаетъ полнаго вниманія со стороны людей, заинтересованныхъ національными вопросами.

Чтобы пояснить изложенныя здёсь общія начала, нёкоторыми подробностями, можно указать, чёмъ можетъ быть полезно на первыхъ порахъ предполагаемое братство иконописцу и художнику, принимающему на себя подрядъ на церковную живопись.

Иконописцы, слёдуя сохраняющимся между ними образцамъ или подлинникамъ, не имёютъ средствъ знать или имётъ подъ руками ничего другаго. Братство не только укажетъ имъ новые образцы въ древне-христіянскомъ и византійскомъ искусствё, но и самые подлинники иконописные объяснитъ съ точки зрёнія археологической и опредёлитъ ихъ различныя редакція, и такимъ образомъ освётитъ сознаніемъ то, чёмъ доселё иконописцы пользовались безсознательно.

Живописцы-академики часто затрудняются, какъ писать того или другаго святаго, то или другое ебимя Богородицы, а обратиться за справкою къ иконописцамъ брезгуютъ. Братство дастъ имъ подлинники, и толковые и лицевые, и объяснить ихъ съ точки зрѣнія археологической и эстетической.

Иные оригиналы, сохраняющіеся въ офиціяльныхъ хранилищахъ или у частныхъ лицъ, недоступные иконописцамъ и художникамъ, могутъ быть доступными при содъйствіи братства, если оно пріобрѣтетъ авторитетъ.

Украшеніе храмовъ иконами и другими произведеніями искусства, постоянно поддерживаемое и распространяемое значительными пожертвованіями благочестивыхъ строителей, вообще остается въ тунѣ, безъ всякаго отзыва и интереса со стороны такъ-называемой образованной публики, и,

Digitized by Google

безъ сомнѣнія, не по равнодушію къ этому предмету, но по отсутствію или недостатку постояннаго ученаго, литературнаго или художественнаго органа, который время отъ времени поддерживалъ бы въ публикѣ интересъ къ новостямъ по церковному украшенію. Это важное дѣло должно лежать на обязанности членовъ предполагаемаго братства. Критическія обозрѣпія новыхъ подѣлокъ, составляемыя учеными спеціялистами при содѣйствіи самихъ художниковъ и иконописцевъ, будутъ руководить этимъ дѣломъ, очищая и направляя вкусъ.

Такъ какъ членами братства могутъ быть и ученые, и художники, и иконописцы, и вообще любители, какъ изъ свётскихъ, такъ и изъ духовныхъ лицъ, то оно не можетъ стать во враждебное отношеніе ни къ наукѣ, ни къ иконописнымъ школамъ, ни къ академіи художествъ. На своей пейтральной почвѣ оно имѣетъ въ виду не вредить, а помогать общему дѣлу.

Все возбуждающее подозрѣніе и внушающее боязнь или зависть должно быть устранено въ уставѣ предполагаемаго братства. Оно не будетъ посягать на выгодные заказы, чтобы раздавать ихъ своимъ кліентамъ. Оно не будетъ преслѣдовать стѣснительною цензурой, потому что должно почерпать свои основанія изъ точныхъ данныхъ науки и искусства. Но, если оно пріобрѣтетъ заслуженный авторитетъ, то оно не должно будетъ отказываться отъ тѣхъ правъ, которыя будутъ даны ему признаніемъ публики, соотвѣтственно его дѣятельности. Эти права должны быть не даны уставомъ, а снисканы собственными заслугами братства. Они могутъ принадлежатъ только будущему, если осуществленіе предположеннаго братства и его полезная дѣятельность докажутъ возможность будущности для самой иконониси.

Сложенное изъ разнообразныхъ элементовъ, братство не можетъ налагать однообразнаго уровня на дёятельность иконописцевъ и художниковъ. Оно должно стоять за разнообразіе въ развитіи иконописныхъ школъ, опредѣляемое разными оттѣнками въ преобладаніи того или другаго направленія, начиная отъ самаго строгаго и сухаго стиля византійскаго до видимаго преобладанія натуры, впрочемъ въ предѣлахъ церковнаго стиля. Въ этомъ отношеніи братство могло бы своими стремленіями восполнять то, чего не достаетъ ни академіи художествъ, ни существующимъ нынѣ иконописнымъ школамъ. И академія и школы стоятъ за исключительность своего направленія, и естественно стремятся къ замкнутости и подчиненію отдѣльныхъ личностей общему центру, около котораго они группируются. При такомъ порядкѣ вещей самостоятельное развитіе художественной личности парализируется авторитетомъ, который тѣмъ болѣе тяготѣетъ надъ свободою художника, чѣмъ болѣе имѣетъ офиціяльный характеръ, какъ это оказывается въ академіи. Чёмъ меньше на первыхъ порахъ будетъ лежать внёшнихъ обязанностей на членахъ Общества, тёмъ скорёе оно составится и тёмъ энергичнёе заявитъ свою дёятельность. Какъ братство, едва ли оно будетъ нуждаться въ предсёдателё. Состоя не изъ однихъ любителей, которые могутъ быть богаты, но изъ художниковъ и иконописцевъ, своими руками добывающихъ себё копёйку, едва ли братство можетъ обязать своихъ членовъ какимъ-нибудь взносомъ опредёленной суммы. Спеціяльныя познанія и художественная или иконописная практика членовъ братства будутъ болёе дорогимъ вкладомъ, который не замедлитъ обезпечить его существованіе, если только самая мысль о необходимости поддержать иконопись совокупными силами науки и искусства найдетъ себё сочувствіе въ публикё.

Очень можеть быть, что не всё изложенныя мною здёсь соображенія окажутся вполнё примёнимы къ уставу братства. Можеть-быть другіе обсудять это дёло основательнёе и точнёе, если только оно пойдеть въ ходъ. Мон замётки имёють единственною цёлью — возбудить вопросъ и постановить его на видъ публикё, заинтересованной русскимъ церковнымъ искусствомъ.

-----



## ИЗДАНІЯ МОСКОВСКАГО ПУБЛИЧНАГО МУЗЕЯ.

Недавно открытый въ Москвѣ Публичный Музей уже успѣлъ заявить о своей полезной дѣятельности общирнымъ предпріятіемъ по изданію фотографическихъ снимковъ съ византійскихъ миніатюръ изъ греческихъ рукописей, хранящихся въ московскихъ библіотекахъ. Изданіе предназначается какъ для русской, такъ и для иностранной публики; потому предисловія и объявленія къ рисункамъ принято печатать на двухъ языкахъ: на русскомъ, или, гдѣ окажется нужнымъ, на церковнославянскомъ, и на французскомъ.

Въ настоящее время вышелъ первый выпускъ этого изданія, содержащій въ себѣ фотографическіе снимки съ миніатюръ рукописнаго акафиста Божіей Матери, хранящагося въ Сунодальной Библіотекѣ (№ 429). Въ ученомъ предисловіи объясняется происхожденіе, составъ и значеніе акафиста и опредѣляется вѣкъ рукописи, къ сожалѣнію не означенной годомъ, когда была писана. Миніатюры, по всему вѣроятію, рисованы не раньше XII вѣка; что же касается до снимковъ въ нихъ, то они отлично сдѣланы въ Русской фотографіи и наклеены на самой лучшей картонной бумагѣ; такъ что это великолѣпное изданіе, предназначаемое московскимъ музеемъ для мѣны съ дорогими изданіями какъ русскихъ такъ и заграничныхъ обществъ, преимущественно съ художественными, съ честію можетъ засвидѣтельствовать столько же о фотографическомъ искусствѣ русскихъ мастеровъ и художниковъ, сколько и о пробудившейся наконецъ у насъ потребности съ должнымъ уваженіемъ относиться къ источникамъ нашей національности и не щадить значительныхъ пожертвованій для ихъ обнародованія.

Акаеисть Божіей Матери, какъ и другіе въ посл'єдствіи составленные, состоить изъ 25 п'єсней, именно изъ 12-ти пространныхъ, называемыхъ икосами, и 13-ти краткихъ, или кондаковъ. Въ т'єхъ и другихъ къ похвал'є Богоматери присовокупляются краткія упоминанія о важнітішихъ событіяхъ изъ Ея жизни, каковы Благовіщеніе, Рождество Іисуса Христа, Поклоненіе волхвовъ, Срѣтеніе. Каждой пѣсни соотвѣтствуетъ миніатюра, которыхъ и слѣдовало бы быть 25; но за отсутствіемъ одной, при 12-мъ икосѣ, вѣроятно, вырѣзанной, ихъ только 24. Сначала сюжеты миніатюръ соотвѣтствуютъ Евангельскимъ событіямъ, въ акафистѣ упоминаемомъ, но потомъ, за отсутствіемъ историческихъ намековъ въ послѣднихъ пѣсняхъ, онѣ выражаютъ вообще нравственно-религіозныя идеи болѣе отвлеченнаго текста, однако такъ искусно, что не менѣе первыхъ предлагаютъ наглядное объясненіе.

Такъ какъ содержаніе акаоиста Богородицѣ болѣе или менѣе извѣстно всякому русскому человѣку, то, вѣроятно, вниманіе читателя не утомится краткимъ перечнемъ содержанія миніатюръ въ связи съ соотвѣтствующими имъ текстами.

1) Богородица съ распростертыми молебно руками сидитъ на престолѣ; прекрасная фигура, изящно драпированная. При текстѣ: Взбранной воеводъ побъдительная. Конд. 1.

2) Богоматерь сидить съ веретеномъ въ рукѣ, граціозно поворачивая голову къ благовѣствующему архангелу Гавріилу. Икосъ 1.

3) Сидя же она говорить ему; при тексть: Видящи святая себе въ чистоть, глаголеть Гавріилу дерзостно. Конд. 2.

4) Продолженіе той же сцены. Ик. 2. Въ этихъ трехъ сценахъ миніатюристь искусно выполнилъ свою задачу, выразивъ живыми и характеристическими жестами Дѣвы Маріи, исполненными граціи и достоинства, волнующія Ея ощущенія, быстро смѣняющія другъ друга.

5) Богородица стоить одна посреди миніатюры, осіняемая съ неба божественнымъ лучомъ; при тексть: Сила Вышняго оспни тогда къ зачатію браконеискусную. Конд. 3. Прекрасная наивная фигура, въ которой восторженность умъряется новостью ся положенія и нъкоторымъ испугомъ отъ внезапности событія.

6) Цѣлованіе Елисаветы. Стремительное движеніе двухъ женскихъ фигуръ, бросающихся другъ другу въ объятія, исполнено правды и естественности. Драпировка богатая, въ античномъ стилѣ, такъ изящно подчинявшемъ складки одѣянія движеніямъ частей тѣла. Ик. 3.

7) Іосифъ и Дѣва Марія стоятъ при колоннахъ зданія съ куполомъ. Движенія обѣихъ фигуръ слишкомъ порывисты и угловаты, какъ это часто встрѣчается въ византійскихъ произведеніяхъ, особенно начиная съ XI вѣка, то-есть съ эпохи видимаго паденія этого стила.—Текстъ: Бурю енутрь имъя помышленій сумнительныхъ, иъломудренный Іосифъ смятеся, къ тебъ зря, небрачнъй. Конд. 4.

8) Въ вертепѣ сидитъ Богоматерь съ младенцемъ Христомъ на ру-

кахъ. Изящная фигура, граціозно приклоняющая свою голову къ младенцу. Около—Іосифъ, сидить отдѣльно. Надъ вертепомъ ангелы, будто идуть по горѣ, въ которой сдѣланъ вертепъ. Со стороны по горѣ всходитъ пастухъ. Текстъ: Слышаша пастыріе ангелова поющиха плотское Христово пришествіе, и текше яко ка пастырю, видята сего. Ик. 4.

9) Волхвы скачуть на коняхъ, руководимые звѣздою. Въ рисункѣ и движеніяхъ человѣческихъ фигуръ и коней видно стремленіе къ подражанію природѣ. Только жаль, что эта миніатюра очень стерлась.—Текстъ: Боготечную зопзду узръюще, волсви тоя послъдоваща зари. Конд. 5.

10) Волхвы приближаются пѣшкомъ на поклоненіе Христа, сидящаго на колѣняхъ у Богоматери, въ горномъ вертепѣ. Ик. 5.

11) Они возвращаются въ Вавилонъ. Конд. 6. Недостатокъ перспективы и ландшафтнаго искусства рѣзко бросаются въ глаза, когда волхвъ, вступающій во врата Вавилона, кажется цѣлою головой выше стѣнъ этого города. Въ костюмѣ волхвовъ особенно любопытны пирамидальныя короны на ихъ головахъ, въ родѣ китайскихъ построекъ въ нѣсколько ярусовъ.

12) Богородица приближается къ городу, окруженному стѣнами; со зданій летять внизъ идолы. Возлѣ стѣнъ двѣ мужскія фигуры, благоговѣйно склоняются. Текстъ: Воэсіявый во Египть просвъщеніе истины, отиналз еси лжи тму. Ик. 6.

13) По одну сторону алтаря стоить Богородица, по другую Симеонь держить въ рукахъ младенца Христа, котораго онъ принялъ отъ Богородицы. Это изображение Срѣтения. Конд. 7. Особенно любопытна архитектура алтаря съ сѣнію на столбахъ и съ завѣсою.

14) На великолѣпномъ тронѣ въ отличномъ византійскомъ стилѣ, сидитъ Богородица съ Христомъ-младенцемъ на колѣняхъ и простираетъ одну руку къ толпѣ молящихся, которыхъ Христосъ благословляетъ.—Текстъ: Новую показа тваръ, явлъся Зиждителъ намъ и проч. Ик. 7.

15) Богородица въ вертепѣ, въ полулежачемъ положеніи; около Христосъ-младевецъ въ ясляхъ, спеленутый; изъ-за яслей видны голова коня и голова быка. Около, внѣ вертепа, толпа людей, старцевъ и юношей; въ стремительныхъ движеніяхъ, простираютъ руки вверхъ, соотвѣтственно тексту: Странное рождество видъвше, утранимся міра, умъ на небеса преложше. Конд. 8.

16) Христосъ, въ зрѣломъ возрастѣ, съ бородою, сидитъ на престолѣ, благословляя своею десницей. Какъ здѣсь, такъ и въ другихъ маніатюрахъ этой рукописи, строгій и сосредоточенный типъ Христа напоминаетъ изображеніе этой же фигуры въ знаменитой картинѣ Иванова «Проповѣдь Іоанна Крестителя». Престолъ замѣчательно сходенъ съ изображаемыми въ русскихъ мёдныхъ образкахъ. Сверхъ того онъ вставленъ въ изящную архитектурную обстановку, въ видё ниши. Текстъ: Весь бъ въ нижнихъ и вышнихъ никакоже отступи неописанное Слово. Ик. 8.

17) Христосъ, въ такомъ же типѣ, стоящій въ сіянія, окруженномъ ангелами и херувимами, соотвѣтственно токсту: всякое естество ангельское удивился великому твоего вочеловъченія двлу. Конд. 9. Подобные сюжеты, какъ въ древнихъ, такъ я въ позднѣйшихъ русскихъ миніатюрахъ, особенно могутъ быть рекомендованы для украшенія внѣшнихъ стѣнъ храмовъ прилѣпами или живописью. Съ богатою группировкой фигуръ они соединяютъ разнообразіе линій, которыя изящно могутъ наполнить поверхность стѣны.

18) Богородица сидить на престоль. Около стоять оньмѣвшіе ораторы, соотвѣтственно тексту: вътя многовъщанныя, яко рыбы безпласныя видима отъ тебе, Богородице, не доумъваютъ бо глаголати. Ик. 9. Въ костюмѣ ораторовъ особенио замѣчательны высокія шанки въ родѣ клобуковъ.

19) Миніатюра совсѣмъ стерлась, впрочемъ замѣтенъ идущій Христосъ, соотвѣтственно тексту: Спасти хотя міръ, иже всъхъ украситель, къ сему самообътованъ пріиде. Конд. 10.

20) Богородица сидить можду толпами дѣвицъ по обѣ стороны, соотвѣтственно тексту: Стана еси дъвамъ. Ик. 10. Нѣкоторыя фигуры дѣвицъ отличаются красотою и естественнностью, только въ худобѣ и костлявости ихъ обнаженныхъ выше локтя рукъ чувствуется уже суровость византійскаго стиля.

21) Христосъ стоитъ подъ легкимъ куполомъ, поддерживаемымъ четырьмя столбиками. Въ одной рукѣ держитъ Евангеліе, другою благословляетъ. Направо отъ него монахи и святители въ крещатыхъ ризахъ, налѣво Іудеи въ широкихъ одѣяніяхъ съ длинными рукавами и въ остроконечныхъ шапкахъ. Для живописцевъ могутъ быть полезны костюмы той и другой группы. Текстъ: Пъніе всякое побъждается.... разночисленныя бо песка пъсни аще приносимъ ти, Царю святый и пр. Конд. 11.

22) Богородица стоить въ сіяніи. Передъ нею большая свѣча, почти во весь ея ростъ, въ подсвѣчникѣ. Толпа усердно молится, съ извѣстными не граціозными движеніями византійскаго рисунка, напоминающими наивныя позы русскихъ благочестивыхъ крестьянъ. Текстъ: Соптопріемную сопщу, сущимъ во тмпь явлышуюся, зримъ святую Дъву. Ик. 11.

23) Сошедшій во адъ Христосъ стремительно приближается къ затвореннымъ двумя половинками вратамъ ада. По ту сторону воротъ толпа народу. Конд. 12.

24) Посреди миніатюры на четвероугольной доскѣ образъ Богородицы съ младенцемъ, Одигитріи, какъ у насъ пишется во́шмя Богородицы Тихвинской. Отъ образа спускается пелена, по обычаю и доселѣ употребляемому на Руси. По одну сторону иконы толпа Іудеевъ въ своихъ типическихъ шапкахъ, по другую монахи и святители, воспѣвающіе: О всеплтая Мати и проч. Конд. 13. Живописцамъ и иконописцамъ особенно будетъ интересно изображеніе богородичной иконы, одно изъ древнѣйшихъ, съ несомнѣннымъ указаніемъ эпохи. Черты Богородицы красивы, цвѣтъ лица натуральный, съ румянцемъ на щекахъ.

Эти миніатюры принадлежать къ лучшимъ образцамъ иконописи XII в., какъ по тонкости кисти, такъ и по живости колорита, ярко выступающаго на золотомъ фонѣ. Суровость византійскаго стиля еще не успѣла заглушить чувство изящнаго и природы. Византійское величіе гармонически соединяется съ нѣжностью и граціей ранняго, болѣе свободнаго стиля.

Заглавныя буквы, составленныя изъ звёриныхъ фигуръ, масокъ или личинъ, листвы и другихъ фантастическихъ очертаній, гармонически раскрашенныя, съ золотыми разводами, еще болёе миніатюръ свидётельствуютъ о значительномъ развитіи эстетическаго вкуса и художественности въ эпоху написанія рукописи. Очевидно, миніатюры и заглавныя буквы рисованы не одною и тою же рукою. Сначала былъ написанъ текстъ съ заглавными буквами, а для миніатюръ оставлены были мёста, гдё слёдовало имъ быть. Это явствуетъ изъ того, что миніатюристъ, не строго разсчитывая пространство для своихъ рисунковъ, иногда захватывалъ ими заглавныя буквы и даже надстрочные знаки текста.

Что касается до заглавныхъ буквъ, то хотя онѣ состоятъ изъ звѣриныхъ, птичьихъ фигуръ и особенно часто изъ змѣиныхъ, однако существенно отличаются отъ чудовищныхъ украшеній варварскаго, романскаго стиля, потому что кажутся воспоминаніемъ античныхъ арабесокъ. Въ греческихъ рукописяхъ XII и XIII вѣковъ такія буквы встрѣчаются часто, хотя не вездѣ въ такихъ изящныхъ, можно сказать, классическихъ формахъ, какъ въ этомъ Акаоистѣ. Иныя изъ буквъ могутъ служить золотыхъ и серебрянныхъ дѣлъ мастерамъ отличными образцами для потировъ, чашъ, кубковъ и для другихъ издѣлій, особенно въ тѣхъ случаяхъ, когда очертаніе самой буквы согласуется съ формами какой-нибудь утвари, напримѣръ Ф, Т. V. Особенную свѣжесть этимъ узорчатымъ буквамъ придаетъ разнообразное сочетаніе фигуръ животныхъ съ масками и листвою.

Изготовляемый къ изданію слёдующій выпускъ будетъ еще важнёе для исторіи иконописи. Онъ будетъ содержать миніатюры изъ менологіевъ и мартилогіевъ по синодальнымъ рукописямъ XI вёка, то-есть изображенія святыхъ и мучениковъ, въ порядкё мёсяцеслова, или иконописный лицевой подлинникъ.—Завёдывающій этимъ изданіемъ хранитель рукописей Румянцовскаго музея, г. Викторовъ пришелъ къ тому убѣжденію, что эти синодальныя миніатюры не только дополняютъ знаменитый менологій Василія Порфиророднаго, но даже одного съ нимъ происхожденія. Если это окажется дѣйствительно такъ, то изданія Московскаго Публичнаго Музея внесутъ капитальное открытіе въ исторію древне-христіанскаго искусства.

Въ заключеніе нельзя не выразить при этомъ случаѣ желанія, чтобы ревнители этого великолѣпнаго изданія вошли въ сношеніе съ г. Лобковымъ и, если можно, въ ближайшихъ же выпускахъ обнародовали снимки съ мипіатюръ знаменитой греческой псалтыри, принадлежащей этому любителю. Можно впередъ ручаться, что приведеніе въ общую извѣстность этихъ миніатюръ распространитъ въ русской публикѣ болѣе точное и здравос понятіе о древне-христіянскомъ и византійскомъ искусствѣ, и дастъ богатый матеріялъ какъ для ученыхъ соображеній, такъ и для художественной практики иконописцевъ.



## ДОМАШНІЙ БЫТЪ РУССКИХЪ ЦАРЕЙ ВЪ XVI И XVII СТОЛЪТІЯХЪ.

«Домашній быть Русскихъ Царей въ XVI и XVII стол.» составляеть начало обширнаго сочинения, предпринятаго г. Забѣлинымъ о Домашнемъ быть Русскаго народа въ тъхъ же столътіяхъ. Это сочинение должно обнимать главныя основы и существенную, самую полную часть исторіи Русской культуры; потому что, за недостаткомъ въ общественномъ развитіи, вся жизнь древней Руси преимущественно сосредоточивалась на семьс, въ домашнемъ быту. Отношение этого предмета къ Истории политической авторъ опредѣляеть въ слѣдующихъ словахъ: «Въ Исторія внутренняго развитія домашній быть народа составляеть основной узель; по крайней мбрѣ въ его уставахъ, порядкахъ, въ его нравственныхъ началахъ кроются основы всего общественнаго строя земли, не исключая и политической формы. Въ его средѣ воспитывается каждый дѣятель земли, и мало по малу созидаются тѣ силы, которыя потомъ управляютъ ходомъ Исторіи». (Введеніе, стр. VIII). Общія обозрѣнія быта всего народа, по періодамъ, безъ точнаго обозначенія, что собственно принадлежить тому или другому сословію, что выработалось вновь и что дошло по преданію, общія характеристики безъ тщательнаго указанія подробностей, авторъ считаеть преждевременными; потому что общее тогда только можеть быть безошибочно, когда будеть выведено изъ частностей, и тѣмъ болѣе въ Исторіи народнаго быта, который весь слагается изъ мелочныхъ подробностей. Чтобы не растеряться въ подробностяхъ, авторъ излагаетъ Исторію Русскаго быта по главнійшимъ его . представителямъ. Это типы государя или господаря, земца-кормителя, гостякапиталиста и промышленника, казака, церковника, подъячаго и т. д. Первый томъ сочиненія, имѣющій предметомъ «Домашній бытъ русскихъ Царей», долженъ дать полное понятіс о наиболѣе замѣтномъ, передовомъ типѣ нашей исторіи, о *государъ* или *господаръ*, не только въ тѣсномъ смыслѣ государя политическаго, но и въ смыслѣ общемъ, какъ собственника и владѣтеля, хозяина, который въ общей жизни именовался тѣмъ же словомъ и только впослѣдствіи выдѣлилъ изъ себя политическую власть. Потому изученіе этого типа обнимаетъ и жизнь боярства или дворянства вообще, со всѣми его служебными подраздѣленіями и бытовыми видоизмѣненіями.

Въ четырехъ главахъ 1-й части этого сочиненія, представленной на конкурсь, излагается быть Русскихъ Царей въ слѣдующемъ порядкѣ. Сначала разсматривается самая мыстность и внышнія подробности и обстоятельства, при которыхъ этотъ бытъ раскрывался. Это — государевъ дворъ или дворецъ; исторія его построенія, въ связи съ исторіею самой Москвы. Архитектура. Виѣшнее и внутреннее украшеніе. Живопись. Мебель. Утварь. Затёмъ слёдуетъ характеристика каждой части дворца и отдёльныхъ палатъ въ связи съ политическимъ, домашнимъ и вообще съ бытовымъ ихъ назначепіемъ; а именно значеніе Царскихъ палать въ отношеніи обрядовъ, пріемовъ, собраній; значеніе Грановитой Палаты, золотой; значеніе крылецъ и т. п. И наконецъ — обрядъ государевой жизни, компатной и выходной, то есть: историческій очеркъ жизни государя у себя дома и на выходахъ въ разныхъ церемоніяхъ, въ течепіе всего года; съ присовокупленіемъ описанія разныхъ характеристическихъ обрядовъ, каковы: дъйство Страшнаго Суда, Цвѣтоносіе и Шествіе на осляти, Государево погруженіе въ Іордань и т. п. Для Исторіи боярской жизни при дворѣ особенно любопытны дѣла о нарушении чести государева двора и о дворянскомъ безчесть Е. Наконецъ больше трети всей книги занято матеріалами (стр. 349-522), на основаніи которыхъ составлена эта книга. Сверхъ того приложены рисунки плановъ и фасадовъ Коломенскаго дворца и фасадъ Сольвычегодскихъ старинныхъ хоромъ Строгановыхъ; что же касается до старыхъ построекъ Кремлевскаго дворца, то авторъ обѣщаетъ приложить съ нихъ снимки при 2-й части (Введеніс, стр. XIV).

Главное достоинство этого сочиненія состоить въ свёжести матеріаловъ, впервые авторомъ обнародованныхъ, въ добросовѣстномъ ихъ изученіи и въ вѣрности историческихъ характеристикъ этимъ источникамъ. Кромѣ общеизвѣстныхъ источниковъ, авторъ пользовался главнѣйшимъ образомъ рукописями, хранящимися въ Архивахъ Оружейной Палаты и Московской Дворцовой Конторы.

Архивъ Оружейной Палаты заключаетъ въ себѣ около 1300 рукопис-

27\*

١.

4

1

ныхъ книгъ, въ листъ и въ четверку, и около 8000 столбцовъ или свитковъ <sup>1</sup>), относящихся къ XVII ст. и частію къ XVIII.

Въ Архивѣ Дворцовой Конторы сохраняется также нѣсколько книгъ и столбцовъ XVII ст., а большею частію въ немъ хранится дворцовое дѣлопроизводство XVIII ст., преимущественно съ 1737 года; потому что дѣла до этого года почти всѣ были истреблены пожаромъ.

Въ помянутыхъ книгахъ и столбцахъ XVII ст. сохраняются неполные и разбитые остатки, а часто и только отрывки стариннаго дѣлопроизводства разныхъ Приказовъ, или Канцелярій до Петровскаго дворцоваго вѣдомства. Большею частью это приходо-расходныя записки, денежныя и матеріальныя, а также описи и переписи казепнаго, т. е. царскаго имущества за разные годы XVII ст.

На столбцахъ велись собственно дёла, т. е. составлялись памяти, отношенія, сношенія, предписанія и т. п., изъ которыхъ потомъ вносилось въ книги все то, что требовало ближайшей наглядной отчетности и порядка для необходимыхъ справокъ, такъ что столбцы и книги въ большинствѣ случаевъ повторяютъ одно и тоже, особенно по предметамъ прихода и расхода. Но такъ какъ дѣлопроизводство сохранилось не вполнѣ, то весьма часто столбцы дополняютъ пробѣлы, или утраты книгъ, и на оборотъ. Сверхъ того по каждому Приказу сохраняется очень много дѣлъ чисто административныхъ и частію судныхъ; потому что въ то время Приказъ былъ вмѣстѣ съ тѣмъ и судьею своихъ подчиненныхъ въ ихъ тяжбахъ, ссорахъ и т. п.

Приказы, которыхъ дѣлопроизводство въ большемъ или меньшемъ количествѣ сохраняется въ Архивахъ, были слѣдующіе: 1) Казенный приказъ. 2) Государева мастерская палата. 3) Царицына мастерская палата. 4) Оружейная палата съ подвѣдомыми ей палатами серебрянаго и золотаго дѣла и Оружейнымъ приказомъ. 5) Приказъ конюшенный. 6) Приказъ большаго дворца. 7) Дворцовый судный приказъ. 8) Приказъ Тайныхъ дѣлъ.

I. Казенный приказъ хранилъ царскую казну, т. е. всѣ драгоцѣнности, всякіе дорогіе товары и узорочья. Потому почти все сго дѣлопроизводство заключается въ приходо-расходныхъ книгахъ и частію въ книгахъ описныхъ и переписныхъ.

1. Описныя п церенисныя книги заключають въ себѣ описи всей той казпы, которая хранилась на казенномъ дворѣ. См. Домашпій бытъ Русск. Царей стр. 68.

<sup>1)</sup> Такъ значится по прежней описи. Но лётъ тридцать назадъ эти свитки были расклеены на составные листки, количество которыхъ должно считать теперь десятками тысячъ.



- 2. Книги приходныя мяжой рухляди (мѣховъ) и судамъ, т. е. посудѣ, также приносной святыни и т. п.
- 3. Книги приходныя дарома, что приносять къ государю изъ государствъ послы и посланники и гонцы ва даръха.
- 4. Книги приходныя узорочныма и локотныма товарама, которые покупались у Архангельскаго города и въ Астрахани и въ другихъ мѣстахъ, а также въ Москвѣ у торговыхъ людей Русскихъ и иноземцевъ.
- 5. Приходо-расходныя денежныя.
- 6. Расходныя именному расходу всякой казнѣ, что дается по именному приказу боярамъ, окольничимъ, дворянамъ и всякимъ приказнымъ и дворовымъ людямъ и всякимъ послужникамъ жалованья государева (т. е. за службу вообще).
- 7. Расходныя дъланому платью татарскимъ посламъ и гонцамъ, встръчному, выдаваемому во время пріема, и отпускному, выдаваемому на отпускѣ этихъ лицъ.
- 8. Книги, а въ нихъ писанъ *верхний относъ*, т. е. взносъ въ хоромы государю, царицѣ и ихъ дѣтямъ разныхъ локотныхъ и узорчатыхъ товаровъ, мѣховъ и т. п.
- 9. Расходъ денегъ мастеровымъ людямъ за издѣльное.
- 10. Расходъ депегъ, выдаваемыхъ *ружникам*ъ, т. е. духовенству, состоявшему на ругѣ, также духовенству за годовыя и праздничныя сукна (кафтаны), за приходъ со святою водою и т. п.
- 11. Расходъ ладону въ ружныя церкви.
- 12. Расходъ *церковному строенію*, т. е. изготовленіе ризъ, (епитрахплій) и вообще церковнаго облаченія.

II и III. Мастерскія Палаты, Государева и Царицына, завѣдывали собственно постельнымъ и гардеробнымъ обиходомъ царскаго дворца. Получили имя мастерских отъ существенной и главнѣйшей стороны ихъ занятій: мастера портные, или наплечные, и мастерицы, бълыя и золотныя, т. е. бѣлошвен и золотошвен, занимались тѣми мастерскими дѣлами, которыя составляли исключительное назначеніе упомянутыхъ Палатъ или Приказовъ.

Книги и дѣла:

- 1. Описи постельной казны и платья, также разныхъ локотныхъ товаровъ, т. е. матерій.
- 2. Приходо-расходныя книги узорочных, локотныхъ товаровъ, мѣховъ, волоченому золоту и серебру и т. п.

- 3. Книги всрхняю относа или взноса товаровъ въ верхъ (стр. 220).
- 4. Приходо-расходпыя бълой казню, т. е. полотнамъ, скатертямъ, убрусамъ и т. п.
- 5. Книги кроенью платья, или кроельныя.
- 6. Приходо-расходныя деньгамъ на покупки разныхъ предметовъ постельнаго обихода и на всякій мелочной комнатный, именной и приказный расходъ.
- 7. Книги чиновныя окладныя жалованью разнымъ лицамъ, состоявшимъ въ вѣдомствѣ приказа.
- 8. Дъла по управленію и расправь этихъ лицъ.
- 9. Книги записныя, въ какомъ платъѣ бывалъ государь, выходныя, именно тѣ самыя, которыя г. Строевъ издалъ въ 1844 году, подъ именемъ «Выходовъ Государей, Царей и Великихъ Князей» и проч.

IV. Оружейная Палата завѣдывала всею художественною и ремесленною частью по украшенію и внутреннему убранству дворца. Подъ ея вѣдѣніемъ производились всѣ иконописныя и живописныя работы, а также рѣзныя и токарныя, деревянныя и костяныя, золотыя, ювелирныя, желѣзныя и т. п. Въ этомъ же вѣдомствѣ столярное, рѣзнос дѣло, и за тѣмъ все собственно оружейное дѣло.

Книги и дѣла:

1. Описи оружейной казны.

- 2. Приходо-расходныя книги денежныя по заготовленію и покупкѣ разныхъ матеріаловъ, какъ-то: красокъ, олифы, листоваго золота и серебра, клею, дерева для рѣзьбы и вообще всего, что было нужно для мастеровъ и ремесленниковъ.
- 3. Приходо-расходныя матеріаловъ.
- Дѣла по иконописнымъ и другимъ работамъ. Болѣе любопытныя изъ этихъ дѣлъ уже прежде были издапы г. Забѣлипымъ въ 1850 г., въ 7-й книжкѣ Временника Общества Истор. и Древн. подъ заглавіемъ: «Матеріалы для исторіи иконописи».
- 5. Діла по заготовленію оружія, разной брони и т. п., принадлежащія собственно Оружейному Приказу.

V. Конюшеннаго приказа дѣлъ сохранилось очень мало.

- 1. Описи конюшенныхъ вещей и всякой конюшенной казны.
- 2. Росписи лошадей стоялыхъ и походныхъ и т. п.

VI. Приказъ большаго дворца завѣдывалъ всею дворцовою хозяйственною частію въ собственномъ смыслѣ, какъ-то: всѣми запасами столоваго обихода, всѣми постройками, также волостями, приписанными ко дворцу и т. д. Книгъ и дѣлъ этого приказа сохранилось очень мало, и тѣ цочти всѣ относятся къ послѣднимъ годамъ XVII ст.

1. Книги расходныя строельных дыть, матеріальныя и денежныя.

- 2. Книги подрядовъ на постройки, уговорныя.
- 3. Книги расходныя лёсныхъ и каменныхъ запасовъ.
- 4. Записки диевальныхъ плотничныхъ работь.
- 5. Расходныя столовыхъ припасовъ и т. п.

VIII. Приказъ Тайныхъ дёлъ составлялъ особую канцелярію Государя, такъ сказать, домашнее секретарство, и завёдывалъ различными комнатшыми расходами, изъ которыхъ большая часть шла на тайную милостынную раздачу, на столы и покормы нищимъ, на устройство села Измайлова хозяйственнаго Царскаго хутора и т. п. Все тайное состояло собственно въ особомъ личномъ государевомъ дёлё, независимо отъ другихъ вёдомствъ и приказовъ.

Приказь этоть существоваль, какъ видно, только при Алексѣ Михайловичѣ.

Нѣсколько приходо-расходныхъ книгъ и столбцовъ по дѣлопроизводству хранится въ Архивѣ Дворцовой Конторы, а болѣе важныя, государственныя дѣла, въ Государственномъ Архивѣ Министерства Иностранныхъ дѣлъ, въ С.-Петербургѣ.

Сверхъ того авторъ пользовался источниками и позднѣйшими. Такъ изъ дѣлъ XVIII ст. бывшей Дворцовой канцеляріи и Гофъ-Интендантской Копторы онъ извлекъ нѣсколько позднѣйшихъ свидѣтельствъ о старинѣ и позднѣйшія ея описи и поясненія.

Уже одинъ перечень этихъ многочисленныхъ, самыхъ мелкихъ источниковъ достаточно говоритъ въ пользу высокаго достоинства книги г. Заобълна. Прежде чѣмъ приступитъ къ исторической характеристикѣ дарскаго быта въ XVI и XVII ст., пеобходимо было основательно и подробно знакомиться съ этими сотнями рукописныхъ книгъ и столбдовъ, пересмотрѣть ихъ всѣ сплошь и выбрать все, что на первый разъ было пригодно дѣлу, или служило разъясненіемъ той или другой стороны быта. Въ этомъ заключалась основа труда, давшая ему рѣдкую въ нашей ученой литературѣ по Русской Исторіи, солидность и прочность. Хотя нѣсколько знакомые съ источниками, которыми долженъ былъ пользоваться авторъ, хорошо знають,

сколько надобно положить труда въ самой неблагодарной работѣ, чтобъ пэъ какой-нибуль приходо-расходной книги въ 500 ил 700 листовъ набрать разрозненнаго матеріала какихъ нибудь на двѣ или на три четвертушки письма. Приходилось въ этомъ необозримомъ хламѣ старыхъ бумагъ кое-гдѣ собирать, такъ сказать, малыя крупицы, съ которыми иной разъ неизвъстно было что дёлать, по крайней мёрё до тёхъ поръ, пока не подбирались новыя крупицы, и пока не объяснялось такимъ образомъ самое значение и настоящій смыслъ такихъ разрозненныхъ, мелочныхъ подробностей. Впрочемъ одною только усидчивостью и силою работы, едвали можно бы было одолѣть весь этоть матеріаль, сгрупперовать мелочи въ общія массы, придавь общей картинѣ древняго быта свѣжій историческій колорить и рельефность, извлекши все это изъ того сухаго, безжизненнаго запаса источниковъ, церечень которыхъ приведенъ мною выше. Очевидно, требовалось долгое время, которое дало бы возможность автору осмыслить добытый имъ матеріалъ. сродниться съ нимъ, и усвоить извѣстный тактъ для работы, послужившій потомъ къ ея упрощенію и облегченію. Еще съ 1846 г., сначала въ Московскихъ Вѣдомостяхъ, потомъ въ Отечественныхъ Запискахъ, авторъ печаталь первые опыты того, что теперь имъ издано въ наибольшей полноть и точности, въ разбираемой мною книгѣ.

Авторъ ограничилъ предметъ своихъ изслёдованій XVI и XVII столітіями, во первыхъ потому, что только отъ этихъ столітій дошло до насъ достаточное количество матеріаловъ для исторіи быта, во вторыхъ потому, что онъ сосредоточился преимущественно на Москвѣ, и въ третьихъ нотому, что развитіе древне-русской жизни въ этомъ періодѣ, и особенно въ XVII вѣкѣ, дошло до послѣднихъ своихъ результатовъ. Впрочемъ, всѣ важнѣйшія явленія изучаемаго періода, если только они основываются на послѣдовательномъ преданіи, авторъ объясняетъ историческимъ путемъ, отличая однако всякій разъ древнѣйшее отъ XVI и XVII столѣтій; если же что находитъ онъ въ этихъ столѣтіяхъ согласнымъ съ современными намъ обычаями, то постоянно указываетъ на это сходство. Потому характеристика Русскаго быта излагается въ его кпигѣ съ документальною точностью и въ исторической перспективѣ послѣдовательно развивающихся явленій.

Типъ государя ведетъ свое начало издалека, въ связи съ исторіею дружины и вѣча (стр. 3). Въ своей жизни, въ своемъ домашиемъ быту опъ остается вполнѣ народнымъ типомъ хозяина и вотчинника, окруженнаго покорными ему служителями, признававшими въ немъ столько же политическую власть, сколько и главу дома (стр. 4. 7. 9. 11 и слѣд.). Все различіе царскаго быта отъ простонароднаго обнаруживалось только въ большемъ просторѣ, въ большей прохладъ, въ такъ называемомъ нарядъ. Изба кре-

стьянская, срублевная во дворцѣ, для государева житья, убранная богатыми тканями, раззолоченная и расписанная, все таки оставалась избою въ своемъ устройствь, съ тыми же завками, конвкомъ, переднимъ угломт, въ томъ же маломъ размѣрѣ, сохраняя даже общенародное имя избы. Терсмпой дворецъ, не смотря на его узорочья, представляетъ нѣсколько избъ, поставленныхъ рядомъ, въ одной связи, только въ нѣсколько ярусовъ (стр. 5. 57). Съ другой стороны, Московскій Князь былъ вотчишникъ. Вотчинническій, господарскій типъ Московскихъ Князей обозначился даже въ самомъ устройствѣ ихъ стольнаго города Москвы. Въ сущности это была номѣщичья усадьба, обширный дворъ вотчинника, стоявшій среди деревень п слободъ, которыя почти всѣ имѣли какое либо служебное назначеніе въ хозяйствѣ вотчишнка, въ потребностяхъ его домашияго обихода. Назвапія разныхъ урочищъ, улицъ и переулковъ города Москвы до нашего времени свидѣтельствують объ этомъ вотчиническомъ характерѣ Московскаго Князя. Такъ въ предълахъ опричнины царя Ивана Васильевича, то есть, въ западной части города, подлѣ Москвы рѣки находилась Остожье съ лугами подъ Новодѣвичьимъ монастыремъ, гдѣ паслись табуны государевыхъ лошадей, и на остоженном дворъ заготовлялось въ стогахъ стно на зниу: оттуда улица Остоженка. Здёсь же были запасныя конюшии и слобода конюшенная: оттуда Староконюшенная улица. У Дорогомилова перевоза быль государевъ дровяной дворъ, память о которомъ сохранилась въ приходъ Николы на Шепахъ. Подъ Новинскимъ находилась слобода кречетниковъ, сокольпиковь и другихъ царскихъ охотниковъ: оттуда урочище Іоанна Предтечи въ Кречетникахъ. Улица Поварская съ переулками Столовымъ, Хльбнымъ, Скатертныма, населена была приспѣшниками и служителями царскаго стола. Самый планъ Москвы, по мѣткому выраженію автора, похожій на паутину, расположение улицъ и переулковъ, изъ которыхъ первые, какъ радіусы, бѣгутъ къ центру этой паутины, къ Кремлю, а другіе постоянно огибають этоть центръ, до сихъ поръ наглядно свидътельствуеть, куда тянула жизнь, и что управляло даже внѣшнимъ разширеніемъ города (стр. 14. 17. 18).

Если въ основѣ царскаго быта замѣчается первобытный строй безъискусственной жизни всего Русскаго народа; то, съ другой стороны, большія удобства и самый нарядз этого быта, вознесенный царствепнымъ обаяніемъ до идеала, служилъ образцомъ для боярства. Такова главная мысль, проведенная авторомъ по всѣмъ явленіямъ изучаемаго періода. Ею объясияются всѣ порядки домашней и оыходной жизни Московскихъ Князей, ихъ благочестивыя упражненія и праздничныя церемоніи (вся 4-я Глава), наконецъ весь домашній обиходъ, даже до мытья въ банѣ, на душистомъ

Digitized by Google

сынь, до поддавацья пару квасомъ и до употребленія выниковъ. Только всс это дылалось при дворь въ большемъ размырь, съ большею церемоніею и при большихъ оффиціальныхъ средствахъ мыленокъ, т. е. бань. Извыстно, напримыръ, что въ теченіе 1699 г. отпущено было на этотъ предметъ съ подмосковныхъ луговъ сыпа мягкаго 16 копенъ мырныхъ съ полукопною; что же касается до выпиковъ на царскія мыленки, то на всыхъ крестьянъ подмосковныхъ волостей положенъ былъ оброкъ выниками, и авторъ приводитъ счетомъ, сколько каждая волость должна была доставить выниковъ въ теченіе года, а всего со всыхъ волостей 3010 выниковъ (стр. 215).

Привожу въ примъръ эту мелочь, чтобы показать, до какой точности доводить авторъ постановку всякаго факта. Впрочемъ, будучи приведены въ живую связь съ цёлымъ, такія мелочи, давая яркій колорить характерпстикћ, вићстћ съ тћиъ знакомять вообще съ отечественною исторіею, съ народными промыслами, занятіями. Такъ напримѣръ, четки, употребляемыя во время молитвы, особенно зпамениты были соловсикія п кирилловскія, также троицкія п и которыхъ другихъ монастырей (стр. 198). Работою отличныхъ гребней славилась издревле Холмогорская сторона, откуда призывали мастеровъ и въ царскій дворецъ (стр. 209 п 210). Кромь иностраннаго мыла, индыйскаго, халяпскаго, грецкаго, славилось костромскос, нижегородское. На первой неділі Великаго поста, во вторникъ, а съ 1667 г. въ субботу, послё обёдни, во дворецъ пріёзжали стряпчіе изъ тридцати пяти монастырей и подносили государю и каждому члену Царскаго семейства отъ каждаго монастыря по хлёбу, по блюду капусты и по кружкё квасу. По этому поводу авторъ замѣчаетъ, что при царѣ Михаилѣ Өедоровичѣ славился своими квасами мопастырь Антонія Сійскаго (Архангельской губериіи въ Холмогорскомъ убздб), такъ что государь посылаль туда «для ученья кваснаго варепья» своихъ хлібниковъ и пивоваровъ (стр. 321 и 322).

Впрочемъ, чтобъ пересчитать всё эти любопытныя подробности, эти містныя краски живой картины Русскаго быта, пришлось бы переписать всю книгу. Не могу однако въ заключеніе объ этомъ предметё не упомяпуть о подробностяхъ архитектурныхъ. Постоянно пользуясь въ описаніи разныхъ явленій древняго быта старинными выраженіями и терминами, авторъ характеризуетъ и древне-русскую постройку точными терминами, заимствованными отъ строительныхъ записокъ XVII ст. (пачиная съ 1614 г.), чтобы дать понятіе о старинномъ плотпичномъ дёлё, а главное о томъ, что оно и до сихъ поръ держится на тёхъ же способахъ и пріемахъ, какіе, віроятно, употреблялись еще и въ самую раннюю эпоху. При этомъ авторъ діластъ слёдующсе замѣчаніе, практическая польза котораго не подлежитъ сомпѣцію: «Всѣ плотничные термины сохраняются до сихъ поръ; ихъ почти вовсе не коспулась нёмецкая, вообще иноземная техника, и самое производство существуеть безь всякихь пособій со стороны ученыхь архитекторовь, которые, въ отношеніи языка техники, еслибь захотёли, многое могли бы заимствовать изъ этого роднаго и слёд. наиболёе для всёхъ понятпаго источника родныхъ же словь и названій» (стр. 37).

+ 427 +---

Изъ кноги г. Забѣлина ясно видно, что древне-русскій бытъ не коснѣлъ на одной точкѣ, съ китайскою неподвижностью, но замѣтно шолъ впередъ, въ слѣдствіе разныхъ улучшеній и видоизмѣненій, особенно съ конца XVI ст. и въ XVII ст. Это послѣдовательное развитіе въ исторіи Русскаго быта выступаеть особенно замѣтно потому, что авторъ сосредоточилъ свои наблюденія не надъ простопароднымъ бытомъ, а надъ царскимъ, котораго элементы и средства допускали извѣстную степень усовершенствованія.

Уже постепенное измѣпеніе въ виѣшней обстановкѣ быта свидѣтельствуеть о сго историческомъ развитіи. Потому авторъ начинаетъ свое сочиненіе исторією построенія и возобновленія царскаго дворца (гл. 1-я), затёмъ входить въ подробности о его художественныхъ украшеніяхъ, о мебели и всякой утвари, п вообще объ убранствѣ и удобствахъ (гл. 2-я). Согласно народнымъ основамъ царскаго быта и согласно мъстнымъ условіямъ, архитектура дворца ведетъ свое пачало отъ деревянных построекъ, какъ въ общемъ расположения хоромъ, такъ и въ подробностяхъ украшения, по рисунку своему напомпнающихъ рѣзьбу изъ дерева (стр. 57). И у классическихъ народовъ, п на западѣ въ средніе вѣка, архитектура возникала и развивалась по требованью житейскихъ удобствъ. Въ этомъ состоитъ главный смысль архитектурнаго зданія; здёсь основа его красоты и характеристическаго стпля. Тоже замѣчаемъ и въ исторіи построенія московскаго дворца: «хоро́мы, крыльца, переходы, говорить авторъ, разбросаны съ мыслію не о правильности плана и о его красоть, а объ удобствахъ, какія представлялись мыстомъ постройки или отношениемъ и зависимостию этой постройки отъ другихъ отдѣленій дворца» (стр. 40).

Въ XV стол. какъ въ московскомъ быту вообще и въ княжескомъ въ особенности, такъ и въ литературѣ и въ искусствѣ, замѣчается чуждое вліяніе, своеземное изъ Новгорода и иностранное, со времени пріѣзда въ Москву Софьи Фоминичны Палеологъ. Каменныя постройки новгородскія, безъ всякаго сомнѣнія, не остались безъ вліянія на сооруженіе каменнаго дворца въ Москвѣ. Г. Забѣлинъ па это указываетъ (стр. 49), но пе довольно входитъ въ подробности и вообще не останавливается съ должнымъ вниманіемъ на этомъ важномъ предметѣ. Новгородцы издавна славились плотничнымъ мастерствомъ. Еще въ XI вѣкѣ Кіевляне въ насмѣшку называли новгородскихъ воиновъ плотниками. Лѣтописи новгородскія переполнены извѣстіями о постройкахъ въ Новѣгородѣ. Знаменитыя, такъ называемыя Корсунскія врата, нѣмецкой работы XII ст., служатъ монументальнымъ свидѣтельствомъ иностраннаго и именно нѣмецкаго вліянія на искусство новгородское. Москва, значительно уступая Новугороду въ просвѣщеній, въ XV и XVI ст., безъ сомнѣнія, многимъ отъ него позаимствовалась; и если въ XVI в. вносила къ себѣ новгородскую литературу и иконопись, то еще раньше могла воспользоваться оттуда же болѣе потребнымъ для практической жизни, вліяніемъ архитектурнымъ. Можно съ достовѣрностью предполагать, что самое слово комната, которымъ въ московскомъ дворцѣ назывался именно кабинетъ, черезъ комнаты новгородскихъ архіепископовъ, ведетъ свое начало отъ нѣм. kemenâte, kemcnât, kemnath (средн. вѣков. латинск. caminata).

Съ именемъ Софіи Палеологъ обыкновенно соединяютъ мысль о двоякомъ вліянія на русскій быть, о вліянія западномъ, Итальянскомъ, и о вліяпін Византійскомъ. Послёднимъ вліяніемъ объясняютъ церемоніалъ Московскихъ царей. Этого мибнія по привычкѣ держится и г. Забѣлинъ, однако, всегда болье вырный исторической правды, нежели общепринятому мнынію, онъ видимо противорѣчить себѣ, когда говорить, «что при В. К. Иванѣ Васильевичь (супругь Софін Оомпничны) подобныя церемонін и всь придворные обряды еще не облекались въ тъ пышныя формы, какія они получили впослёдствія, что вообще пышная, великольпная обстановка царскаго сана входила постепенно и водворилась окончательно только при его внукт, за которымъ даже офиціально, соборною грамотою, утвержденъ былъ и царскій санъ» (стр. 218). И такъ не подлежить сомнѣнію, что вопросъ о византійскомъ вліяніи на Московскій царскій дворъ черезъ Софью Ооминичну, черезъ ея Грековъ и Италію, еще требуеть боліе точной критической разработки. При большихъ и малыхъ дворахъ владътельныхъ лицъ всей западной Европы въ XVI ст. замѣтно усиливается церемоніалъ, устроивается настоящая придворная жизнь. Самъ же г. Забѣлинъ приводитъ свидътельство вностранца Контарини о томъ, что на западъ давно уже соблюдался придворный этикетъ, котораго не понималъ еще Московскій Князь (стр. 217). Почему же виосл'ядствій этотъ придворный церемоніаль долженъ былъ принять у насъ характеръ Византійскій, п притомъ уже въ XVI вѣкѣ, когда негдѣ уже было брать для того византійскихъ образцовъ?---Столько-же, мнѣ кажется, односторонне смотритъ г. Забѣлинъ на русскіе обычаи, когда говорить: «Благочестивые Московскіе Цари, подобно императорамъ Византійскимъ, и, безъ сомпѣнія, въ подражаніе имъ, совершали богомольные выходы въ каждый церковный праздникъ» и т. д. (стр. 298). Конечно, строгій стиль этихъ церковныхъ церсмоній, согласныхъ съ обрядами восточной церкви, подходить къ характеру византійскому; что же касается до самыхъ церемоній, то ихъ было несравненно больше, и онѣ были гораздо разнообразнѣе въ католическихъ странахъ. Въ сущности было одно и тоже и на западѣ, и у насъ, но отличалось только по стилю. Такъ напримѣръ, престолъ былъ необходимою принадлежностью коронованной особы, какъ у пасъ, такъ и на западѣ; но престолъ Московскихъ Царей XVI и XVII ст. отличался нѣкоторыми особенностями въ своемъ стилѣ, ведущими свое начало отъ Византійскихъ преданій, о чемъ интересныя

подробности сообщаетъ авторъ на стр. 144 и слъд.

Что Византійское вліяніе не могло быть господствующимъ въ царскомъ обпходѣ XVI в XVII ст., особенно явствуетъ изъ постепенно усиливающагося у насъ въ этотъ періодъ вліянія западнаго, сліды котораго весьма подробно разбираеть авторъ на стр. 56. 61. 62. 76. 110. 142. 164 и пр. Цари Московские вызывали къ себѣ иностранныхъ мастеровъ и вообще съ удовольствіемъ вводили въ своемъ домашнемъ обнходѣ нѣкоторыя удобства и изобрѣтенія западныя. По книгѣ г. Забѣлина можно прослѣдить, какъ мало по малу осложнялся западными элементами древне-русскій стпль художественныхъ и ремесленныхъ произведений. Первоначальный рисунокъ разныхъ изъ дерева издЕлій, потомъ архитектурныхъ украшсній изъ прилЕповъ наи барельефовъ, и вообще всякаго узорочья въ мебели и утваряхъсостояль въ связи съ иконописью, удержавшею въ себѣ византійскій стиль. Въ узорочьяхъ господствовали геомстрическія фигуры, состоящія изъ косица и прямей. Эгн фигуры, ведя свое начало на родной почвѣ отъ древне-русскихъ преданій плотничнаго дъла, рано встрѣтились съ Византійскими орпамептами въ рукописяхъ и утвари, по преимуществу отличающимися тѣмъже геомстрическимъ характеромъ. Но этп геомстрическия узорочья, которыми впзантійскій стиль восполняль для себя отсутствіе боліс жизненныхь элементовъ, для средне-вёковыхъ дпкарей были слишкомъ сухи, мало говорпли воображению. Надобно было этп безсмысленныя пространства, ограниченныя липіями, наполнить изображеніями живыхъ существъ. И младенческое состояние техники, и паклонность ко всему сверхъестественному и чудовищному, у всёхъ европейскихъ народовъ, рано положили пачало чудовищныма и звирообразныма украшеньямъ варварскаго стиля, пзъ котораго потомъ образовался такъ называемый Романский. Спачала этотъ варварский вкусъ на Руси явплся въ слудствіе такихъ же естественныхъ потребностей, такъ же самостоятельно, какъ п на западі, что можно видіть, наприміръ, въ такъ называемыхъ конькахъ на крестьянскихъ крышахъ<sup>1</sup>). Потомъ вліяніе

..

<sup>1)</sup> См. статью объ этомъ предметѣ г. Стасова въ Извѣст. Археолог. Общ. 1861 г. & 4.

западное, и особенно и мецкой, черезъ Псковъ и Новгородъ, дало новый толчокъ этому варварскому вкусу и его поддерживало изделями п укращеніями романскаго стиля. Сто́итъ только сличить заставки въ русскихъ рукописяхъ отъ XIII до XV ст. съ капителями романскихъ колоннъ во французскихъ или пемецкихъ постройкахъ XII века, чтобы вполне и наглядно убедиться въ этомъ факте. Въ разныхъ местахъ своей книги г. Забелинъ приводитъ множество подробностей, ясно свидетельствующихъ, что вкусъ къ зверообразнымъ и чудовищнымъ украшениямъ сильно господствовалъ въ древней Руси, и оставался даже до конца XVII ст., не смотря на разныя смягчающия влияния, следы которыхъ можно возвести у насъ къ концу XV столетия.

Постоянно отставая во всемъ отъ запада на пѣсколько столѣтій, русскіе отстали и въ замѣнѣ романскаго стиля готическимъ, который на западѣ является уже въ XIII ст., а у насъ въ XV; и онъ мало оказалъ своего вліянія и не рѣзко выдвинулся, потому что сдѣлавшіяся болѣе частыми сношенія Руси съ западомъ въ XVI и XVII ст. скоро ввели новые элементы стиля возрожденія.

Не касалсь готическихъ угловъ и шпицевъ, я обращаю вниманіе на роскошную листву, украшающую архитектурные члены этого стиля. Заставка знаменитой новгородской Библіи архіепископа Геннадія 1499 г. отличается отъ всего предшествовавшаго именно этою самою готическою листвою, и, безъ всякаго сомнѣнія, эти-то новые западные орнаменты получили у насъ въ старину названіе фрящины или фряжскихъ травъ. И дѣйствительно, заставки и узорчатыя буквы въ русскихъ рукописяхъ XVI ст., имѣютъ характеръ фряжскихъ травъ, которыя существенно отличаются отъ украшеній стиля возрожденія.

Г. Забілинь, не отличивь европейскихь стилей вь ихь послідовательномь развитіи и вь ихь отношеніи кь русскимь изділіямь, даеть, по моему микінію, не вірное понятіе о травной різьбі и о фрящинь. Впрочемь, вірный историческій такть и здісь предохраняеть его оть ошибки. «Вь изображеніи растеній, такь называемыхь травь, плодовь и т. п., рисунокь быль конечно свободнье.... къ тому же травная різьба, боліе или менке замысловатая, носила названіе фрящины, фряжскихь травь, что также указываеть на чуждое ея происхожденіе, именно изъ Италій, и, можеть быть, не раньше XVI віка. Древнюйшія травныя украшенія значительно отличаются оть этой фрящины и всегда сохраняють типь своихь византійскихь образцовь» (стр. 108). Вь этой характеристикі все вірно, за исключеніемъ вліянія изъ Италіи и ограниченія XVI-мъ вікомъ. Мы уже указали, что фрящина явилась вь Новігороді вь XV в., и, безъ сомнінія, не изь Италіи. дъяствительно, тотическия травы существенно отличаются отв византичскихъ, обращикъ которыхъ можно видѣть, напримѣръ, въ заставкѣ изборника Святославова 1073 г., или въ буквахъ, миніатюрахъ и заставкахъ Остромирова Евангелія; дѣйствительно, травная рѣзьба была замысловатѣе и ея рисунокъ свободнѣе; потому что готическій стиль именно и отличается отъ романскаго бо́льшею свободою и художественностью.

Особенно важны для исторіи развитія русскаго быта въ связи съ иноземнымъ вліяніемъ изслёдованія г. Забёлина о стънномъ и подволочномъ письмь въ XVI и особенно въ XVII ст. (стр. 121 и слёд.). Стённая жпвоинсь, украшавшая дворцовыя палаты, была извѣстна, подъ именемъ бытейскаго письма, по господствовавшему характеру сюжетовъ изъ Св. Писанія, изъ житій Святыхъ, изъ хронографовъ. Но этотъ строгій стиль мало по малу сталъ смягчаться внесепіемъ новыхъ элементовъ, въ рисункахъ астрологическихъ съ поучительною цёлью (стр. 128. 130), въ ландшафтахъ, вмсновавшихся ленчафтами (стр. 136), въ перспективахъ, которыми инострапсцъ Петръ Энглесъ въ 1683 г. украсилъ дворцовый садъ (стр. 76. 77), паконецъ въ портретахъ Московскихъ Царей, лицъ царской фамилів в другихъ особъ (стр. 167. 168). Какъ иностранецъ, Петръ Энглесъ прославился своимъ преоспективнымъ письмомъ (т. е. перспективнымъ) и написалъ преоспективную картину во всю стѣну; такъ въ 1679 г. ко дворцу былъ взятъ живописецъ «иноземецъ анбурскія земли» Иванъ Андреевъ Вальтеръ, за написанную имъ персону стольника князя Бориса Алексфевича Голицыпа (стр. 164. 166).

Но какъ бытейское письмо въ украшеніяхъ царскихъ палатъ господствуеть надъ ленчафтами, преоспективами и персонами, и всему убранству даеть строгій стиль; такъ и въ самой жизни, не смотря на разныя нововведенія, наприм'тръ, въ садахъ висячихъ съ проведенными вверхъ трубами для воды, еще во всей силь господствуеть ея основной, древній строй. Матерін выписывались заграничныя, но большая часть платья, постели и всѣ предметы ихъ убранства переходили наслѣдственно къ дѣтямъ и внукамъ и потому сберегались десятки лѣтъ, хотя въ подновленномъ видѣ, соответственно новымъ вкусамъ и потребностямъ (стр. 205). Иконостасъ крестовой палаты или комнаты быль хранилищемь домашней святыни, которая служила вёрнымъ выраженіемъ благочестивой исторіи каждаго лица, составлявшаго въ своей крестовой свой собственный иконостасъ, по своимъ личныма потребностямъ, или, какъ тогда говорили, свое собственное моленіс (стр. 194). Что же касается до спальной того времени, то мы не встрьчаемъ въ ней такого количества иконъ, какое очень часто можно встрѣтить въ теперешнихъ спальняхъ, когда эти комнаты отчасти уже получили и зпачепіе крестовыхъ. Въ старину постельная комната украшалась только поклонныма крестомъ и иконою (стр. 206). Въ крестовой находилась постоянно святая вода, которую привозили иногда изъ очень далекихъ мѣстъ, изъ монастырей и церквей, прославленныхъ чудотворными иконами. Эта вода пазывалась праздничною, потому что освящалась въ храмовые праздники, совершаемые въ память тѣхъ Святыхъ, во имя которыхъ сооружены были храмы (стр. 290). Отечественныя свидѣтельства о благочестів, набожности и благотворительности русскихъ Царей г. Забѣлинъ подкрѣпляетъ свидѣтельствами иностранцыхъ путешествепниковъ (стр. 292. 293. 337). Описываемые авторомъ обычан московскихъ Царей утбшать милостынею и ласкою тюремныхъ сидъльцевъ и полопяниковъ дають особенный характеръ такъ пазываемому Тайному Приказу (стр. 305. 337). По свидѣтельству иностранцевъ, московские Цари отличались большою любознательностью, которая ставила ихъ въ кругъ самыхъ образованныхъ людей того времени (стр. 295). Они читали вностранныя газеты, извёстныя у насъ въ старину подъ именемъ Курантовъ; держали у себя при дворѣ не только бахарей или сказочниковъ, но и бывалыхъ у святыхъ мѣстъ старцевъ, искусныхъ повѣствователей о старинь, извъстныхъ подъ именемъ верховыхъ богомольцевъ (стр. 296); покровительствовали художникамъ и разнымъ мастеровымъ людямъ; и досужее время любили проводить въ разсматриваныя разныхъ работъ золотыхъ дѣлъ мастеровъ, алмазниковъ, иконописцевъ, оружейшиковъ и вообще всякихъ ремесленниковъ, изготовившихъ что нибудь любопытное (стр. 297). На Святую недѣлю, въ числѣ придворныхъ, являлись къ Государю лучшіе художники и ремесленники Оружейной Палаты съ своими работами, съ разными подносными дилами. Иконописцы подносили своего письма икопы, живописцы полковыя знамена и картины; бропные и оружейные мастера — латы, пищали и т. п., токари — опахала, шахматы, гребни ит. п. (стр. 342).

Въ заключеніе своего разбора я привель пісколько характеристикъ, не для того, чтобы познакомить съ подробностями и ихъ живымъ отношеніемъ къ цілому (для этого, повторяю, надобно бы переписать всю книгу), но для того, чтобы дать понятіе о строгомъ, паучномъ топѣ, въ какомъ авторъ ведетъ историческое обозрѣніе русскаго быта, и о томъ примѣрномъ безпристрастіи, съ которымъ относится онъ къ прошедшему. И великое и малое, и существенное и случайное, и истинное и ложное, однимъ словомъ вся сполна древне-русская жизнь въ ея переливающейся свѣтлотѣни, и съ лицевой стороны и съ изнапки, стройно и спокойно проходитъ передъ глазами читателя, постоянно вызывая его на размышленіе. Съ замѣчательнымъ, такъ сказать, эпическимъ тактомъ авторъ умѣлъ устранить себя отъ

Digitized by Google

личнаго вмѣшательства, и заставляеть говорить только самые факты, которые уже сами собою бросають свѣть и тѣни въ общей исторической картинѣ домашняго быта Русскихъ Царей въ XVI и XVII ст.

Изъ всего сказаннаго мною извлекаются следующие выводы.

1. Сочиненіе г. Забѣлина основано на тщательномъ и добросовѣстномъ изученіи источниковъ, изъ которыхъ большая часть открыты или приведены въ извѣстность имъ самимъ.

2. Точное изложеніе фактовъ, свободное отъ всякихъ личныхъ и случайныхъ взглядовъ и увлеченій, дѣлаетъ это сочиненіе необходимою справочною книгою для всякаго занимающагося Русскою Исторіею.

3. Замѣченный мною недостатокъ сравнительнаго метода выкупается полнотою въ обозрѣніи своеземныхъ матеріаловъ и округленностью изслѣдованья, которое въ противномъ случаѣ нарушалось бы сравнительными отступленіями. Сверхъ того, въ самомъ интересѣ науки надобно требовать, чтобы сначала во всей точности и полнотѣ было разсмотрѣно свое, и потомъ уже для дальнѣйшихъ разъясненій сближено съ чужеземнымъ. Послѣднее дѣло несравненно легче, благодаря отличнымъ пособіямъ западной литературы по исторіи культуры. Г. Забѣлинъ принялъ на себя болѣе трудную и существенную задачу, и рѣшаеть ее вполнѣ удовлетворительно. Потому:

4. Книга его есть лучшее сочинение изъ всёхъ, какія только выходили въ нашей литературѣ по Исторіи Русскаго быта.

Представляя эти выводы на благоусмотрѣніе Академіи Наукъ, вмѣняю себѣ въ обязанность присовокупить, что считаю сочиненіе г. Забѣлина достойнымъ полной Демидовской преміи.



Digitized by Google

## ЗАМЪТКИ ИЗЪ ИСТОРИИ ЧЕШСКОЙ ЖИВОПИСИ.

Въ бытность мою въ Прагѣ, въ началѣ нынѣшняго года, однажды утромъ зашелъ за мною Запъ, издатель археологическаго и художественнаго журнала Пама́тки (Памятники), чтобъ идти въ одно ученое засѣданіе, гдѣ соберутся всѣ литературныя знаменитости Чехіи. Мы отправились съ нимъ въ Старый городъ, съ площади Св. Вацлава (Вячеслава), гдѣ онъ живетъ въ гостиницѣ эрцгерцога Стефана, противъ самой статуи Св. Вацлава на конѣ, знаменитой между прочимъ тѣмъ, что въ повстаньи 1848 г. Чехи служили передъ нею обѣдню на церковно-славянскомъ языкѣ.

Предварительно надобно сказать, что Прага дѣлится на нѣсколько частей, изъ которыхъ главныя: по эту сторону Вълтавы (Молдавы) --- старый городъ, съ старою площадью, на которой стоитъ Ратуша и Тынская церковь, съ старинными домами, изъ которыхъ иному лѣтъ 500, если не больше, съ узенькими преузенькими улицами и съ жидовскимъ кварталомъ, и---Новый городъ, отдѣляющійся отъ Стараго Коловратскою улицей, особенно извыстною находящимися на ней знаменитымъ Чешскимъ музеемъ и національнымъ Чешскимъ клубомъ — Горожанскою Бестдою, куда ежедневно по вечерамъ собирается весь ученый, литературный и мыслящій людъ. Въ старину на мысть Новаго города было поле, отдылявшее Прагу отъ пресловутаго Вышеграда, где искогда имела свою столицу мноическая княжна Любуша и где она судила и рядила, собирая славные сеймы, по эпическимъ сказаніямъ чешской старины. На ту сторону Вълтавы, изъ Стараго города, ведеть старый мость, каменный, съ колоссальными статуями католическаго характера, а изъ Новаго города - новый мость, цённой, проходящій надъ островомъ, засаженнымъ высокими деревьями. Городъ по ту сторону Вълтавы называется Малою Стороною; надъ нею круто подпимается гора Пстринъ, а около, черезъ лощину, возвышается урочище Градчаны съ готическимъ соборомъ Св. Вита, съ императорскимъ дворцомъ, съ налатами

архіепископа и капитула. Видъ съ Градчанъ на разстилающуюся по ту сторону рѣки Прагу, съ ея старинными домами и башнями, и на гору Петринъ, поднимающуюся налѣво, — восхитительный.

Кто не быль въ Праги п судить о ней только по нимецкимъ или французскимъ дорожникамъ, въ которыхъ она обыкновенно отодвигается въ разрядъ третьестепенныхъ городовъ, или по ученымъ сочиненіямъ въ которыхъ больше вспоминается о Краледворской рукописи, о Гусъ, Жижкъ и другихъ давнопрошедшихъ именахъ, тотъ считаетъ Прагу годною только па то, чтобы черезъ нее попасть въ Карлсбадъ пли Теплицъ; воображаеть ее старенькимъ городкомъ, лишеннымъ всякаго современнаго значенія, почтенною развалиной, на которой немногіе чешскіе славянофплы свили себѣ ученое гнѣздо въ какомъ-то Чешскомъ Музеѣ, воспоминая о прошелшей славь и могуществь своихъ соотечественниковъ. Но на самомъ лыт это совсёмъ не то. Правда, что этоть городъ богать развалинами и стариной: правда, что чешскіе ученые первые подняли знамя славянской народности, — но все это и многое другое обнимаеть обширный, богатый городъ, съ числомъ жителей на половину Москвы, цвЕтущій торговлею и промышленностью, съ магазинами, какихъ нётъ въ Москвё, тянущимися безконечно по улицамъ и Стараго и Новаго города, какъ не тянутся опи даже въ Петербургѣ. Городъ, квшащій народомъ, веселый и дѣятельный: и все это городскіе жители, или изъ окрестностей, купцы, ремесленники и поселяне; и все это неугомонно толнится по сотнямъ улицъ и Стараго и Новаго города, а по Малой сторонѣ и на Градчанахъ, и все это — пѣшкомъ, потому что экипажныхъ аристократовъ здёсь мало. Оживленность и довольство — вотъ первое впечатление, какое производитъ на прибажаго Прага. Издѣлія большею частію своего производства и дешевы; также дешевы и иностранные товары, благодаря центральному положенію страны. Чехи народъ трудолюбивый п промышленный. У Німца на фабрикі обыкновенно работають Чехи. Въ магазинахъ торгують все Чехи, а то — Еврен, которыхъ иностранцы смѣшиваютъ съ Нѣмцами. И по улицамъ, и въ магазинахъ — вездѣ слышатся славянские звуки, чешский языкъ. Послѣ Москвы, я не знаю лучше Праги ни одного славянскаго города.

Итакъ, мы съ Запомъ отправились въ засёданіе. Съ площади Св. Вацлава, пересёкая широкую Коловратскую улицу, тотчасъ же входишь въ узенькіе проулки и закоулки. Дорога шла по этимъ извилинамъ, пересёкаемая рыпками, на которыхъ бабы продаютъ яблоки, лукъ и апельсины вмѣстѣ, всякую живность. Потомъ вошли мы въ ворота — будто во дворъ по дворъ вссь окруженный лавочками съ хлѣбомъ, дешевымъ платьемъ, старыми книгами и лубочными изданіями католическаго благочестія; вышли 28\* изъ однихъ воротъ, и опять, черезъ узенькій закоулокъ, попали въ другія ворота, и опять такой же дворъ съ продавцами, а надъ ихъ давками, кругомъ, балкопы перваго этажа, а тамъ поднимается и второй, н третій, и четвертый этажи, такъ что эти дворпки съ лавками кажутся дномъ колодца. Такъ прошли мы нѣсколько такихъ вороть, и наконецъ черезъ узенькую же улицу добрались до трехъ-угольной площадки, упирающейся въ домъ, самой странной наружности: посреди дома ворота, а надъ воротами арка, величпною больше вороть, идущая по стѣнѣ и перерѣзывающая кровлю. На аркѣ нарисовано Благовѣщеніе. Эта площадка называется Вполеемскою, и знаменита потому, что на ней стояла часовня самого Гуса; а этотъ странный домъ съ Благовѣщеніемъ принадлежить пивовару и винодѣлу Напрстку (по нашему Наперстку), какъ гласитъ крупная надпись, намалеванная на стЕнѣ дома, надъ воротами. Въ этомъ-то домѣ и должно было происходить засѣданіе, у самого хозяина. Г. Напрстекъ ведетъ свой родъ отъ предковъ, которые прозывались по-славянски Наперстками, по отецъ его, ради пущей важности, перевелъ себя на нѣмецкій языкъ и величался Фингергутъ. Что же касается до сына, то, воспитавшись въ новыхъ идсяхъ, онъ воротнася къ старипѣ и возстановилъ свое прадѣдовское славянское прозвяще. Это человѣкъ лѣть 35-ти; въ молодости своей, въ 1848 г., онъ отличался на пражскихъ баррикадахъ, а потомъ улизнулъ въ Америку, гдѣ не терялъ времени, получилъ серіозное образованіе и занялся спеціально механикой и промышленностью. Онъ считается въ Прагѣ однимъ изъ нервыхъ спеціалистовь по этой части, и иногда читаеть публичныя лекціи. Сверхъ того, онъ хорошій знатокъ въ искусствахъ, п въ это утро у него собралось засѣданіе по предмету собирація и изданія художественныхъ произведеній чешской старины, и именно живониси.

Черезъ сказанныя ворота вошли мы на маленькій дворъ, загроможденный бочками и дровами и обдавшій насъ атмосферой бродящаго краснаго вина. По узенькой грязной лістниції взобрались на длинную галлерею, или переходы: на стієнахъ висятъ десятками ведра изъ-подъ вина, въ конції галлереи, тоже на стієні — въ полный ростъ деревянное расиятіе, и потомъ — жилище самого хозянна. Тамъ ужь собрались всії, кому слієдовало, человікъ до тридцати. Въ первой компать были разложены на столахт, частію развішены на веревкахъ снимки, факсимиле и фотографіи съ живописныхъ произведеній. Вторая компата, кабинетъ хозянна, до самаго потолка уставлена полками съ книгами. Выставленныя копіи были изготовлены живописцемъ Вышкомъ. Пересмотрієвъ ихъ, всі усілись. Засіданіе открылъ Ригеръ, одинъ изъ первыхъ ораторовъ въ чешскомъ сеймѣ и въ Пражской Радниці (ратуші), если не самый лучшій; человікъ літъ сорока,

смуглый, съ черными бакенбардами и усами, плотный, говорить басомъ, одъвается щегольски. Въ краткихъ словахъ онъ объяснилъ всю важность произведеній чешской школы живописи, особенно въ XIV стольтін, при Карлѣ IV, когда Чехи въ этомъ искусствѣ стояли выше Нѣмцевъ и даже могли соперничествовать съ самою Италіей. Нѣмцы, втягивая все чешское въ нѣмецкую область, давно уже предвосхитили живописную славу Чеховъ, ставя чешскую школу живописи въ одну группу съ кёльнскою, и помѣщая въ исторіи німецкой живописи чешскія произведенья, наприміръ прекрасныя миніатюры знаменитаго Пассіоналя Кунгуты или Кунигунды. Старая чешская школа блистательно заявила себя и въ стынной живописи. и на доскахъ, отъ XII столѣтія, и особенпо вь XIV, чему доказательствомъ собранные здѣсь снимки. Но это только начало того труда, который предстоить совершить. Въ заключение Ригеръ предложиль присутствующимъ обсудить это важное національное дёло и рёшить, какъ вести его. Затёмъ живописецъ Вышекъ представилъ свои соображенія и указалъ на общество Сватоборъ, завѣдывающее пособіями для литераторовъ, какъ на такое учрежденіе, которое можетъ своимъ вліяніемъ и своими средствами способствовать собиранию и изданию произведений чешской живописи. Это микніе встрѣтило себѣ возраженіе со сторопы Палацкаго, знаменитаго исторіографа Чешской земли, и также отличнаго оратора, человѣка, уважаемаго во всей Чехія. Опъ доказывалъ, что это національное дѣло подлежитъ Чешскому музею, какъ центру и двигателю всёхъ интересовъ національныхъ. Въ археологическомъ отдѣленіи Музел будеть составлена коммиссія съ художественною цёлью. Члены коммиссін будуть заботиться о собиранія и изданія художественныхъ памятниковъ. Ръшено приступить къ изданію ихъ только тогда, когда будеть собрано и приведено въ извѣстность все существенно важное, и оценено по достоинству. Говорили о средствахъ къ изданію, и я позволнать себѣ присовокупить, что экземпляровъ на сто можно разсчитывать и въ Россіи, гдѣ можно найдти интересующихся и славянщиною вообще и особенно искусствомъ, и въ упиверситетахъ, гдѣ по новому уставу открываются каоедры исторіи искусства, п въ академіяхъ наукъ и художествъ, и въ археологическихъ обществахъ. ИзвЕстный чешскій литераторъ и знатокъ въ искусствахъ Амбросъ предложилъ свои услуги, при пособіи музыканта, по фамиліи Звонарь, усилить при Чешскомъ музећ собпраніе памятниковъ чешской музыки, то-есть, пѣвческихъ книгъ и нотъ, и приводить эти матеріялы въ систематическій норядокъ для приготовленія обстоятельной исторіи музыки у Чеховъ. Послѣ того говорили и другіе изъ присутствующихъ, все художники и литераторы, ипые довольно молодые, лѣтъ 25-тн. Всякій разъ раздавался звонокъ, приглашавшій къ молчапію, и начиналась рѣчь. Обычай вести дѣло сообща пріучиль Чеховъ хорошо излагать свои мысли передъ публикой. Уваженіе къ личности каждаго и простота въ обращеніи много ободряють говорящихъ публично, а теплое чувство, съ какимъ ведутся національныя дѣла, возбуждаеть краснорѣчіе, простое и сердечное, безъ пустозвонпыхъ фразъ и ложнаго павоса. Съ первобытною наивностью и свѣжестью славянской породы Чехи соединяютъ нѣмецкую ученость и самое многостороннее европейское образованіе, очищенное отъ односторонности нѣмецкой. По своему добродушію они напоминаютъ Болгаръ или Сербовъ, по образованію — самыхъ образованныхъ Европейцевъ. Я говорю конечно только о лучшихъ людяхъ, съ которыми мнѣ пришлось сойдтись, или о которыхъ я слышалъ.

Художественное засЕданіе у Напрстка особенно было для меня любоиытно, потому что я остановнися на несколько времени въ Праге съ главною цѣлью-познакомиться съ чешскою школой живописи. Давно уже казались инѣ подозрительными тѣ страницы въ исторіяхъ нѣмецкой живописи, гдѣ чешскія произведснія выдавались за нѣмецкія, и тьмъ больше произведенія XIV вѣка, такой эпохи, когда Пражскій университеть быль первымъ во всей Германіи разсадникомъ просв'єщенія, когда великій Гусь за 200 л'єть до реформаціи предвозвѣстиль освобожденіе мысли оть католическаго десиотизма, и когда еще чешская пародность была такъ свѣжа, что именно отъ этого стольтія дошель до нась списокь самыхь взящныхь эпическихь и лирическихъ произведений чешскихъ, въ такъ-называемой Краледворской рукописи; когда образованный чешскій рыцарь Өома Шитный на отличномъ чешскомъ языкѣ инсалъ свои назидательные трактаты, которые съ простотою плактическаго взгляда соединяють глубину мысли и поэтическую фантазію, напоминающую Данта. Въ страпъ свъжей и сильной націопальными элемецтами пе могло остаться безъ самостоятельнаго развитія и искусства, въ эпоху, когда процвѣтали науки и когда происходило такое спльное движеніе идей, приготовлявшихъ реформацію. Извѣстно, что Карлъ IV, въ половинѣ XIV столѣтія, равно какъ и пражскіе епископы того времени усердно покровительствовали наукамъ и искусствамъ среди Чеховъ. Извѣстпо также, что Нѣмцы съ уваженіемъ отзываются о чешскихъ намятникахъ искусства того времени, хотя и называють вхъ нёмецкими. Надобно было на мёстё провѣрить это дѣло, и бѣглый взглядъ на произведенія чешской живописи тотчасъ убѣдитъ всякаго въ туземности и самостоятельности ел развитія. Досеяѣ сохранциись славянскія, чешскія имена мастеровъ, которые украшали своими произведеніями рукописи, расписывали стіны храмовъ, писали образа, особенно въ знаменитомъ Карловомъ Тынѣ или Карлы-тейнѣ, нынѣ передбланномъ въ Карльштейнъ.

Не вмѣя притязаній рѣшить старинную тяжбу о собственности между Чехами в Нѣмцами (чего ожидать было бы странно отъ замѣтокъ путешественника), тѣмъ не менѣе для любителей искусства я сообщу здѣсь нѣсколько замѣчаній о чешскихъ миніатюрахъ отъ древнѣйшихъ временъ до XVI столѣтія, что удалось мнѣ изучить въ Прагѣ, благодаря безпримѣрной обязательности здѣшнихъ библіотекарей и ученыхъ. Буду говорить о произведеніяхъ несомнѣнно чешскаго происхожденія. Многія изъ нихъ, какъ увидите, отмѣчены въ самыхъ рукописяхъ славянскими именами мастеровъ.

Чешскіе ученые, Воцелъ и Запъ, съ особеннымъ удовольствіемъ пщуть слёдовъ византійщины въ древнёйшихъ произведеніяхъ чешскихъ, приписывая ей особенное, мѣстное значеніе, какъ противодѣйствіе нѣмецкому католичеству. Безпристрастно говоря, кажется, слёдуеть въ чешской жпвописи до конца XII віка допустить столько византійскаго, сколько было его вездѣ, и въ Германін, и во Францін, и въ Италін. Эта эпоха броженія элементовъ древне-христіанскихъ съ античными воспоминаніями, византійскихъ съ богословскою строгостью и варварскихъ съ безобразіемъ формы, но съ свежестью и энергіей мысли. Въ XIII веке уже очевидно слагается чешская школа живописи, и бъ XIV веке доходить до своего высшаго совершенства, держится такъ до конца XV или начала XVI, и потомъ падаетъ подъ вліяніемъ пноземнаго стиля возрожденія. Вспомнявъ вѣкъ процвѣтанія этой школы, легко догадаться о религіозномъ ся содержаніи и благочестивомъ характерѣ. Національные герон, Св. Вацлавъ (Влчеславъ) и Гусъ, постоянно воодушевляютъ, чешскаго миніатюриста, и чешскаго живописца. Легендою о Св. Вацлавѣ пачинается исторія миніатюры въ Чехахъ; сожженіе Гуса — сюжеть послѣднихъ миніатюръ XVI вѣка, на которыя я обращу ваше вниманіе. Впрочемъ, я начну свое обозрѣніе не съ этой древньйшей легепды, а съ рукописи, хотя и поздныйшаго письма, но удержавшей въ своихъ миніатюрахъ слёды первоначальнаго стиля древне-христіанскаго искусства.

# I.

Это Лицевая Библія, XIII вѣка, въ зистъ, принадлежащая князю Лобковичу, въ Прагѣ. Каждый листъ горизонтально раздѣленъ на двое, въ той и другой части по рисунку; надъ рисунками подписи текстовъ. Подписи разныхъ временъ, а рисунки древніе. Они не раскрашены, только въ очеркахъ. Начинаются сотвореніемъ міра и идутъ черезъ весь Ветхій и Новый Завѣты до Апокалипсиса включительно. На концѣ легенда Св. Вацлава въ лицахъ. На послѣдней страницѣ нарисована Св. великомученица Екатерина; она стоитъ съ колесомъ, орудіемъ ея мученій. Передъ ней склоняетъ колѣша безбородый юноша, молитвенно сложивъ свои руки. Это самъ миніатюристъ Велиславъ, какъ гласитъ надпись на свиткѣ (Sáncta Katerina exandi famulum tuum Vellislaum). Рукопись эта ясно показываетъ, что искусство въ Чехахъ ведетъ свое начало отъ раннихъ преданій древне-христіанскаго стиля, соединившаго съ христіанскою символикой античныя формы, что явствуетъ, напримѣръ, изъ слѣдующихъ миніатюръ:

1. На первомъ листѣ, въ верхней половинѣ изображена бездна въ видѣ рѣки, изливающейся изъ пасти чудовища; надъ пею носится Духъ Божій въ видѣ голубя. Налѣво отъ зрителя тьма (tenebrae)—въ видѣ двухъ юношей, сидящихъ рядомъ: опи до пояса обнажены; а ниже до ногъ драппрованы въ отличномъ классическомъ вкусѣ. Оба закрыли глаза и немного понагнули свои головы, каждый въ свою сторону, изящно изгибая фигуру, и каждый поднося одну руку къ щекѣ. Оба они дремлютъ. По высокой красотѣ античнаго стиля (несмотря на нѣкоторую невѣрность въ рисункѣ) эту группу непремѣнно слѣдовало бы назвать античною, еслибъ она даже напоминала величавыя, задумчивыя статуи ночи и сумерекъ, которыми Микель Анджело обезсмертилъ могилы Медичисовъ въ церкви Св. Лаврентія во Флоренціи. Направо, Господь Богъ творитъ свѣтъ. Какъ искусный измъритель, художникъ, въ одной рукѣ держитъ Онъ вѣсы, въ другой — циркуль. Въ кругу сотворенный имъ свѣтъ, въ видѣ юноши съ факелами.

2. Нижняя миніатюра на первомъ же листѣ изображаетъ какъ Богъ творитъ день и почь: день въ видѣ античнаго типа Аполлона, а почь—Діаны (обѣ фигуры въ кругахъ).

3. Четыре райскія рѣки въ видѣ четырехъ женщинъ, выливающихъ изъ урнъ воду.

4. Особенно любопытенъ типъ Еноха. Дряхлый старикъ, въ короткомъ кафтанѣ, подпирается костылями, а сзади у него, какъ у ангела, крылья. Господь Богъ своею десницею изъ облаковъ касается его головы, чтобы взять его на небо. Быт. гл. 5.

5. Іосифу во сић поклоняются солнце и луна въ античныхъ символахъ Аполлона и Діаны (обћ фигуры въ кругахъ).

6. Фараонъ изображаемый постоянно безбородымъ юношею.

7. Успеніе Богородицы, изображаемое по-византійски; то-есть, усопшая Богородица лежить на одрѣ, окруженная апостолами. Но позади, душу ея береть не Спаситель (какъ обыкновенно), а два ангела — каждый за руку.

Digitized by Google

Легенда Св. Вацлава, въ 4-ку, оригиналъ въ Вольфенбюттелѣ, по точная копія съ него въ Чешскомъ музеѣ. Рукопись писана для чешской герцогини Эммы, въ 1006 году, какъ свидательствуетъ подпись, по древнему обычаю, безцерсмонно написанная по всему полю цервой миніатюры (hunc libellum Hema venerabilis principissa pro remedio animae suae in honorem beati Venceslai martiris fieri jussit a. 1006). Св. Вацлавъ, съ бородою, въ короткомъ полукафтаньѣ (или сукиѣ), а сверху въ мантіи, обращается къ Інсусу Христу, который, показываясь изъ облаковъ, надъваетъ на него корону. Эмма, падши пицъ, и изогнувъ спину и колѣни, какъ изображаются молящіеся въ древибишей византійской живописи, въ усердномъ моленіп ухватила Св. Вацлава за лѣвый сапогъ. Кромѣ этой, въ рукописи еще только двѣ миніатюры. На одной Св. Вацлавъ стоитъ съ чашею передъ сидящимъ за столомъ Болеславомъ и его фамиліей, у него на крестинахъ. И Болеславъ и Вацлавъ въ короткихъ полукафтаньяхъ. Болеславъ съ обритою бородой, но съ усами; волосы на головѣ короткіе. На другой, убіеніе Св. Вацлава у дверей храма, византійскаго стиля. Миніатюры ипсаны на золотомъ полѣ. Особенно любопытны по костюмамъ.

#### III.

Такъ-называемый Вышеградскій кодексэ, въ листъ, содержитъ Евангеліе; уже въ 1129 г., вмість съ другими драгоцінностями данъ былъ вкладомъ въ коллегіальный храмъ Вышеградскій, а инсанъ по крайней мірі въ Х вікі. Миніатюры всі на золоті, въ раннемъ стилі романскомъ, варварски исказившемъ изящныя формы древне-христіанскаго искусства. Лица обрисованы чернилами. Не естественныя складки наложены симметрически и условно, будто завитки буквъ или заставокъ. По сюжету любопытны миніатюры:

1. Крещеніе: Іясусъ Христосъ и Іоаннъ Предтеча безъ бородъ; тоже безъ бороды и Богъ Отецъ, или, лучше сказать, только одна его голова, съ шесю по плечи, помѣщенная въ облакахъ. Очевидно подражаніе скульптурному бюсту. Наверху, рядомъ съ облаками, помѣщенъ мальчикъ, льющій изъ урны воду. Это Іорданъ. Надъ Спасителемъ Св. Духъ въ видѣ голубя.

2. Благовѣщеніе: символическій голубь своимъ клювомъ почти касается косъ Дѣвы Маріи, сидящей на престолѣ. 3. Тайная Вечеря: и Христосъ, и всё Апостолы безъ бородъ, по стилю античныхъ идеальныхъ типовъ, за исключеніемъ Петра и Павла, которымъ даны бороды такія же, какія изображаются у нихъ и въ нашихъ пконописпыхъ подлинникахъ. Очевидно, что иконописныя подобія этихъ двухъ апостоловъ установились раньше всѣхъ прочихъ. Іоаннъ Богословъ — фигура мальчика — возлежитъ па колѣняхъ самого Іисуса Христа. Противъ Христа сидитъ Іуда, и въ одно время съ нимъ, правою рукою обмакиваетъ кусокъ хлѣба въ солонку, а лѣвою другой кусокъ кладетъ въ ротъ; по въ это самое время подлетаетъ ко рту его красная птица, чтобы вырвать у него этотъ кусокъ.

4. Распятый Христосъ безъ бороды и съ открытыми глазами.

5. Вмѣсто Воскресенія Інсуса Христа, на цѣломъ листѣ изображено возстаніе мертвыхъ изъ гробовъ, въ нѣсколько рядовъ. Такимъ образомъ таинство Воскресенія Христова сокрыто отъ глазъ смертныхъ, и событіе это является только преобразующимъ всеобщее воскресеніе на страшномъ судѣ.

6. На листѣ 68, въ буквѣ D (въ словѣ Dixit), въ завиткахъ ранняго романскаго стиля, изображенъ сидящій на престолѣ Св. Вацлавъ, въ туникѣ съ фимбріемъ, безъ бороды, съ копьемъ; на головѣ красная шашка, спускающаяся на плечи львиными лапами. Надъ нимъ благословляющая рука. Возлѣ надпись: Venzezlavus dux. Эта миніатюра, послѣдпяя въ рукописи, не оставляетъ сомнѣнія о туземномъ, чешскомъ происхожденіи этого великолѣпиаго кодекса. Находится въ университетской библіотекѣ, въ Прагѣ.

# IV.

Знаменитая латинская энциклопедія, извёстная въ литературѣ подъ именемъ Mater verborum, съ чешскими глоссами, или подстрочнымъ чешскимъ переводомъ иёкоторыхъ латинскихъ словъ; въ листъ, находится въ Чешскомъ Музеѣ. Писалъ эту рукопись въ 1202 г. Вацерадъ, а миніатюры дѣлалъ иллюминаторъ Мирославъ, оба Чехи. По обычаю времени, они подинсали свои имена такъ: въ буквѣ Р, въ кружкѣ ея, изображена Богородица, какъ наше Знаменье; а подъ нею двѣ молящіяся фигуры, въ монашескихъ рясахъ: одна на колѣняхъ, другая стоитъ, и у каждаго по свитку; у первой фигуры въ свиткѣ писано: моли за писца Вацерада (ога р. scre Vacerado), а у второй: моли за иллюминатора Мирослава (ога р. illre Mirozlao). При послѣднемъ означенъ и сказанный годъ. Въ миніатюрахъ этой рукописи, на основѣ стиля романскаго, уже очевиденъ элементъ чешскій. Романскіе изгибы и сплетенія эміеобразныхъ ремней еще господ-

ствують и пногда опутывають человическую фигуру; но вмисть съ тимъ ильюминаторъ изыскиваетъ средства дать право первенства пзображенію человическому, сообщить фигури характерь и выражение, хотя еще п охотно пишеть разныхъ звѣрей и чудовищъ въ романскомъ стиль. Живя въ эпоху суровую, опъ смотрить на окружающую его действительность более мрачнымъ взглядомъ и любить изображать трагические моменты; онъ не знаетъ еще граціи и мягкости благочестивой чешской школы XIV вѣка, и даже мирнымъ и нѣжнымъ сценамъ придаетъ оттѣнокъ величія, чуждый всякой женственности, въ которую въ последствія впадаеть чешская живонись. Илиюминатора Мпрослава, я назваль бы Эсхиломь чешской живописи. Въ его строгихъ и величавыхъ фигурахъ есть какая-то внутренняя связь съ тёми древне-христіанскими геніями тьмы, которые такъ невольно приводять на память Микель-Анджеловы Ночь п Сумерки. Несмотря на преобладающее еще господство романскихъ формъ, чудовищныхъ и звѣриныхъ, съ змѣвными пзвивами и сплетеніями, художникъ, очевидно, хочетъ отъ нихъ освободиться. Это особенно замѣтно въ миніатюрѣ, писанной въ буквѣ ипселонъ (У). Виъсто фантастическихъ изгибовъ романскихъ, Мирославъ изобразнять эту букву въ видъ винограднаго дерева съ вътками. На одну изъ нихъ упирается ногами легкая и довольно изящная фигура; каштановые ея волосы подобраны ремнемъ. Она уже не спутывается символическими узлами ременныхъ переплетеній, а лізетъ по віткамъ, изъ которыхъ одна проходить между ея ногами. Въ львой рукь держить она корзинку, а правою рветь виноградь. Позади ея, тоже взгромоздившись на вѣтку, обсзьяна запихала свою лапу себі въ пасть. Какъ пімецкіе мастера романской эпохи вносили въ свои неуклюжія, но полныя мыслей, произведенія, свою нѣмецкую мпоологію; такъ п Мирославъ, въ самомъ началѣ рукописи, на цѣломъ листъ помъстилъ миніатюру изъ фантастическихъ силетсній, внизу оканчивающуюся изображеніемъ льта въ видь женщины. Надъ ней латинская подинсь: estas, п чешская-siva, то-есть, Жива, богиня, подательница жизни. На ней помѣщена довольно натурально писаная фигура, играющая на скрипкѣ. Въ ней много движенія п уже нѣкоторой граціи, сколько она могла быть доступна строгому стилю этого мастера. Выше, изъ безчисленныхъ извитій, выступаютъ то обезьяны, коронующія сову, то человѣческая Фигура, которую дьяволъ тянеть за волосы. Изъ миніатюръ, характеризующихъ суровый стпль мастера, укажу на слёдующія:

1. Въ буквѣ М, въ середней полосѣ ея, висить предатель Іуда, повѣшенный будто на висѣлицѣ. Обезображенное насильственною смертью лицо трупа, съ ощерившимися зубами поразительно вѣрностью природѣ и трагическимъ выраженіемъ, хотя все туловище писано еще крайне дѣтски, безъ всякаго анатомическаго умѣнья. По обѣ стороны, два черпыхъ ворона, вцѣпившись своими когтями въ плеча повѣшеннаго, клюютъ ему глаза.

2. Цілованіе Дівы Марін и Елисаветы, предметь, который даже византійскіе мастера писали граціозно, послужнять Мирославу сюжетамъ для строгой и величавой сцены. Онъ изобразилъ обівхъ женщинъ не въ профиль, стремительно бросающихся другъ другу въ объятія, какъ обыкновенно онь пишутся, а величаво стоящими рядомъ, сп face, и налагающими другъ на друга руки — будто скульптурная группа, въ строгомъ стилѣ Микель-Анджело.

3. Распятіе. Христосъ распятъ не на крестѣ, а на деревѣ съ двумя искривленными суками, служащими для распятія рукъ. Самому дереву приданъ мрачный, отчаяпный видъ: оно изуродовано и изогнуто, и оба сучка тянутся вверхъ. Потому и тѣло Распятаго особенно мучительно изогнуто, а руки насильственно вытянуты по сучкамъ вверхъ. Здѣсь взятъ самый ужасный, самый безотрадный моментъ распятія, гдѣ все носитъ на себѣ характеръ болѣзни и мрака. Обыкновенно эта сцепа смягчается слезами любви и состраданія въ лицѣ Богородицы и Іоанна Богослова, стоящихъ по обѣ стороны распятія. Мирославъ изгналъ изъ своего изображенія все успоконвающее и умиляющее. Не любящая мать и вѣрный ученикъ стоятъ у него по обѣ стороны Распятаго, а два воина-тирана: одинъ прободаетъ ему коньемъ бокъ, а другой въ губкѣ подаетъ уксусъ.

Къ половинѣ XIII вѣка чешская школа живописи, видимо, чувствуетъ свои силы. Изученіе и подражаніе природѣ служатъ ей главнымъ двигателемъ. Романскій стиль нечувствительно приводитъ ее къ мастерскому изображенію животныхъ. Она еще не умѣетъ сладить съ обнаженными формами человѣческаго тѣла, но уже натурально набрасываетъ складки одѣянія, и драпировку изящно подчиняетъ движеніямъ фигуры. Не умѣя писать туловище, руки и ноги, она уже отлично отдѣлываетъ лицо, и стремясь къ натурѣ, старается дать ему характеръ и выраженіе. Если размѣры фигуры еще не вѣрпы, то ея движенія уже патуральны и выразительны.

# v.

Все это съ поразптельною очевидностью можно замѣтпть въ *Яромирской* (по монастырю), иначе *Бржезницкой* (по за́мку) *Библіи* 1259 г., въ листь, въ Чешскомъ Музеѣ. И писецъ и миніатюристь были Чехп, и изобразили себя между миніатюрами этой рукописи. Имя писца — Збигиѣвъ Ратиборскій, а миніатюриста — Богушъ Лютомирицкій. Послѣдній изображенъ съ бородою, въ красиомъ свѣтскомъ одѣяніи. На пьедесталѣ этой Фигуры годъ написанія рукописи. Въ миніатюрахъ преобладаеть рисунокъ надъ колоритомъ. Лицо и всѣ обнаженныя части фигуры только въ очеркахъ, сдва раскрашенныхъ, по въ одѣянія, звѣряхъ, птицахъ, художникъ искусно употребляеть и краски. Впрочемъ, главное достоинство его въ смѣлыхъ, твердыхъ и во всёхъ отношеніяхъ мастерскихъ очеркахъ, которые позволяють заключать, что блистательное развитие чешской живоппси въ XIV вѣкѣ было систематически подготовлено строгою школою рисовальщиковъ, образовавшею въ средніе вѣка пзящиый п правпльный рисунокъ въ связи съ скульптурнымъ мастерствомъ. Это скульптурное начало очевидно у Богуша въ нераскрашенныхъ или едва наведенныхъ колоритомъ лицахъ и въ обнаженныхъ Фигурахъ, тогда какъ драпировку онъ рисуеть красками отлично, прикрывая мѣстнымъ колоритомъ и стушевывая очерки складокъ. Большая часть мпніатюрь, и именно самыл изящныя изъ шихъ не имѣютъ пикакой. по сюжету, связи съ Библіей. Это — на поляхъ рукописи, по сторонамъ п внизу, отдъльныя фигурки людей, животныхъ и иногда чудовищъ, вставленныя между линіями арабесокъ, в рисованныя съ необыкновеннымъ мастерствомъ. Художникъ, видимо, любилъ природу, и много паблюдалъ надъ характеромъ и нравами ис только людей, по и животныхъ, и съ особеннымъ удовольствіемъ и тщательностью д'ялаль на поляхь рукоппси свои мелкіе этюды, эти разрозненныя фигурки, которыя потомъ, уже въ XVII столѣтін, сложились въ цёлыя картины у фламандскихъ мастеровъ.

Эти мастерскія фигурки, съ необыкповенною окончеппостью рисуцка, вѣрныя прпродѣ, оживленныя движепіемъ и выражепіемъ, сверхъ того, пеобыкновенно граціозны, и постоянно говорять зрителю, что начертавшій ихъ или былъ человѣкъ весслаго нрава, пли хотѣлъ развеселить и позабавить того, кто будеть ихъ пересматривать. Точно будто онъ писалъ ихъ забавляясь. Онъ отлично рисовалъ кроликовъ, обезьяпъ, собакъ, по особенно былъ неистощимъ въ птицахъ, большихъ и маленькихъ, такъ что по его рпсункамъ, кажется, можно составить весьма полную монографію о мѣстныхъ плиахъ въ Чехія въ половни XIII стольтія. Изображенія его ппчего уже не пижють общаго съ страшилами романскаго стпля, н если пногда рпсуетъ чудовищъ, то только для забавы, и всегда старается рисовать ихъ какъ можно изящите. То къ птицъ придъластъ красивую женскую головку, то голову старика насадить на туловище чудовища; пногда придълаеть къ какому-инбудь животному голову прелата, въ соотвѣтствующей его званію шапкѣ, а то одѣпетъ обезьяну и кануцинскую рясу, да еще въ руки ей дасть клигу, и заставить ее внимательно читать. Въ миніатюрахъ Богуша уже ясно чувствуется освобожденіе художественной иден нзъ-подъ гнета. безотчетнаго мистицизма и темныхъ символическихъ формъ. Вместе съ темъ,

выступаеть самостоятельно и личность человѣка, съ его обычною дѣятельностію, съ окружающимъ его бытомъ: съ его обычаями и привычками. И именно въ этомъ-то отношении особенно дороги миніатюры этой Библіи для исторія чешской культуры въ XIII столітів. Вотъ, наприміръ, женщина прядеть пряжу: мальчикъ съ топоромъ; дѣвушка, въ шапочкѣ; похожей на ночной чепецъ, поднявъ нѣсколько подолъ сеоего синяго платья, идеть по водѣ, граціозно оглядываясь назадъ; двое борются, какъ называется-подъ ножку: мущина съ женщиною пляшуть, оба ухватившись рукою за платокъ, какъ у насъ въ хороводахъ: мущина высоко поднялъ одну ногу, а руку поднеръ въ бокъ; стрѣлокъ натягиваетъ лукъ; дѣвушка пляшетъ, закинувъ одну руку на голову, и другую граціозно опустивши внизъ; всѣ движенія ея върны и граціозны, п мастерски отражаются въ паденія складокъ ея одѣяпія; мущина идетъ съ граблями и съ вилами о двухъ рогулькахъ. Особенно для исторіи музыки многое завѣщаль будущимъ историкамъ этотъ неистощимоплодовитый мастеръ въ разныхъ остроумныхъ Фигуркахъ, которыя играють то на флейть, то на трубь, то на дудкь, придъланной къ мбхамъ, то на скрвикѣ, то на гитарѣ, которой выгнутая дугою ручка оканчивается собачьею мордой, то молотками ударяють въ висящіе колокольчики.

Такимъ образомъ мало-по-малу слагаются отличительныя свойства чешской школы живописи, а именно выразительность, такъ ярко выстунающая уже у Мирослава, потомъ — подражаніе природѣ и стремленіе къ ндеальной красоть въ лицахъ, что очевидно въ этихъ сотняхъ фигурокъ Богуша. Даже чудовищъ рисуетъ онъ граціозно, и даетъ имъ красивыя человическія головки, юныя или старческія. Наклоппость — изображать старость благообразною и прекрасною, замѣтная уже въ XIII вѣкѣ, становится, какъ кажется, принциномъ для мастеровъ цвѣтущей энохи XIV вѣка. Даже въ томъ случаѣ если списываемый ими портретъ не удовлетворяетъ требованіямъ красоты, — они даютъ ему идеальный топъ — красотою и мягкостью выраженія. Потому-то мягкость и нѣжность составляютъ отличительную характеристику лучшей эпохи чешской живописи. И эти свойства тымъ сильнее действують па зрителя, что выражаются въ самомъ живомъ, цвЕтущемъ, п, вмѣстѣ съ тѣмъ, въ необыкновенно нѣжномъ колорить. Искрениее благочестие эпохи только усиливаеть эти свойства, придавая лицамъ задушевность выраженія и смягчая религіозный восторгь теплотою чувства. Но вмѣстѣ съ тѣмъ, подражапіе прпродѣ и наблюденіе ся законовъ въ рисунки и колорити спасаютъ фантазію живописца отъ безплоднаго мистицизма, удерживая ес въ предѣлахъ дѣйствительности. Такимъ образомъ, цвѣтущую эпоху чешской живописи, въ XIV вѣкѣ, можно сравнить съ

эпохою Ванъ-Эйковъ въ Голландін, или Беато Анджелико Фьезолійскаго и Мазаччіо въ Италіи, то-есть, съ живописью XV вѣка въ Италіи, Голландін и Германіи. Чешская школа не была предварена такими блистательными дарованіями, какъ Джіотто, Николо Пизано, Орканьи, но уже и въ XIV вѣкѣ достигла того, чѣмъ знатоки искусства восхищаются въ Мазаччіо, въ Фьезоле или въ Филиппо Липпи.

#### VI.

Въ исторіяхъ нѣмецкой живописи особенно прославляется идущій отъ цачала XIV вѣка Пассіональ аббатиссы Куніуты пли Кунигунды, въ листь, но въ послъдствии рукопись была обръзана, даже съ повреждениемъ миниатюръ: находится въ библіотекъ Пражскаго университета. По снимкамъ, знатокамъ особенно извъстна изъ этой рукописи замъчательнъйшая по красотъ и выраженію Скорбящая Богоматерь (Mater dolorosa). На миніатюрѣ она стоить одна, по я всегда воображаю ее себѣ стоящею при крестѣ Расиятаго, по правую его сторону, чему вполнѣ соотвѣтствуетъ положеніе всей ея фигуры. Трудно гдѣ-нибудь въ другихъ школахъ живописи указать нашимъ живописцамъ и пконописцамъ лучшій образецъ для этого сюжета. Какъ манерны и безжизненны кажутся передъ этою Скорбящею Матерью всѣ сентиментально-идеальныя попытки, которымъ Гвидо Рени давалъ прозваніе Скорбящей Богородицы! Оть великой скорби голова ся не держится на плечахъ и болѣзненно склонилась налѣво, на лѣвую руку, которую опа поднесла къ плечу, а правую прижимаеть къ сердцу. Отъ сердечной надежды глаза ея широко раскрылясь, закатываясь подъ лобъ, а брови конвульсивно жмутся другъ къ другу, образуя насильственныя морщины на нижней части лба; уста ея сомкнуты, будто съ тѣмъ чтобъ остановить рыданія. Все лицо блёдно; потому что горячечный пароксизмъ плача уже прошель, уже нать красноты въ обсыхающихъ отъ слезъ глазахъ. Скорбь сосредоточилась внутри, побъжденная волею, которая дала силу стоять на ногахъ. Видимъ, — художникъ обладалъ изящнымъ вкусомъ, потому что самою постановкой фигуры хотель умерить патетическое выражение. Извістно, что художники цвітущихъ эпохъ въ самыхъ линіяхъ изображасмыхъ ими фигуръ хотели быть пзящными. Все статуи Праксителя въ ихъ общемъ очертании представляютъ изящно изгибающуся линию; также изящиа линія болізненно извивающагося торса Лаокоонова. Рафаэль всегда заботился объ изяществі: линій, и въ постановкі: отдільныхъ фигуръ, и въ ихъ групнировкѣ. Въ томъ же классическомъ смыслѣ изящпо взвивающаяся лиція в этой Скорбящей Богоматерь въ Нассіональ Кунцуты, въ чемъ всякій можеть убѣдиться даже по плохому спимку. Тогда какъ голова ея падаеть на лѣвое плечо, съ противоположной стороны широко драпируются складки ея пижняго одѣянія, выступая направо.

Эту рукопись обыкповенно приписывають монаху Кольде и писцу Григорію, 1312 г. Но, по тщательномъ изученіи рукописи, библіотекарь университетской библіотеки, Ганушъ, пришелъ къ тому заключенію, что подпись, на которой основывали происхождение рукописи, поздибищая, и притомъ какъ письмо, такъ и миніатюры въ ней не одной эпохи и разнаго достоинства. Однѣ миніатюры прекрасны, какъ упомянутая Скорбящая Богоматерь; другія значительно хуже. Сверхъ того, встричается дважалы одинъ и тотъ же сюжетъ: оригиналъ и несомићиная копія съ него или поздпѣйшая передѣлка. Это пменно листъ съ изображеніями орудій страстей Господнихъ, писанными кругомъ Распятаго, то-есть, терновый вѣнецъ, копье, гвозди и т. и. Въ древичищей оригинальной миніатюрь, между прочимъ, изображепъ убрусъ, круглой формы, съ ликомъ Спасителя, и въ подписи названъ Вероника. Такъ еще и у Данта въ божественной комедін убрусъ называется Вероникою (т. е. vera icon), истиннымъ изображениемъ, а потомъ уже въ католическихъ легендахъ составилось преданіе о женщинѣ Вероникь.

Сказанія о страстяхъ Господнихъ и соотвѣтствующія имъ миніатюры въ этой рукописи присовокуплены къ притчѣ, или параболѣ, которою она и начинается, Одинъ жепихъ обручился съ невѣстою, которую вскорѣ потомъ соблазнилъ предатель, называемый въ миніатюрахъ разбойникомъ (latro). Соблазнивши, онъ посадилъ ее въ темпицу. Но жепихъ поразилъ разбойника. освободныть невксту изъ темницы и короповаль се. Вся эта парабола изображена въ миніатюрахъ. Сначала женихъ и певѣста обручаются, оба въ вѣнцахъ. Потомъ, разбойникъ, безобразная фигура, съ взъсрошенными волосами, становясь на одно колипо, подастъ яблоко невисти, сидящей п имкющей еще на своей головк вкнецъ. Далке, опъ гонитъ ее въ темницу. завязавъ ей глаза, и на головъ ся уже ибтъ вънца; затъмъ, женихъ на конѣ, со щитомъ, прокалываетъ въ шею бѣгущаго разбойника; освобождаетъ, певѣсту, и паконецъ налагаетъ на нее вновь корону, которой опа было линиялась. Невѣста эта не только христіанство, по и вообще человѣческій родъ; женихъ — Христосъ, разбойникъ – дьяволъ. Эта тема даетъ поводъ отъ сотворенія первыхъ человѣковъ пройдти черезъ евангельскія сказанія. Въ мпніатюрѣ, изображающей сотвореніе Евы, Адамъ спитъ; Господь Богъ. правою рукою благословляеть его, а въ лѣвой держить голову Евы, съ красивымъ лицомъ и открытыми глазами. Эта голова будто выросла на ребрѣ, которое псходить пзъ бока Адамова. Такимъ образомъ, по понятіямъ миніатюриста, сотвореніе Евы началось ея прекрасною головкою, которая, будто цвѣтокъ, выросла на ребрѣ Адама. Заточенію невѣсты въ темницѣ соотвѣтствуетъ изгнаніе Адама и Евы изъ рая и заточеніе ихъ въ адъ: у нихъ также глаза завязаны, когда ихъ гопить туда дьяволъ. Затѣмъ идетъ Благовѣщеніе и другіе новозавѣтные сюжеты. Изведеніе Адама и Евы изъ ада соотвѣтствуетъ освобожденію невѣсты изъ темницы, а коронованіе Богородицы — возложенію на певѣсту вѣнца, котораго она па время лишалась.

# VII.

Блистательный образецъ цвѣтущей школы чешской живописи въ XIV въкъ представляеть въ своихъ миніатюрахъ рукопись, называемая Liber viaticus, епископа Лютомышыскаго Іоанна, содержащая въ себѣ псалмы п чтенія изъ книгъ Ветхаго и Новаго завѣта, съ присовокуплепіемъ святцевъ и похвалы разнымъ святымъ, въ листъ; находится въ Чешскомъ Музеб. Всѣ, кому только случилось видѣть эти миніатюры, приходять отъ нихъ въ восторгь: а Чехи убъждены, что опѣ, по времени, самое изящнѣйшее явленіе въ исторіи искусства всей Европы. Хотя миніатюры эти малаго размѣра, писаны въ буквахъ или въ завиткахъ арабесокъ по полямъ, но онѣ производять такое полное впечатлёніе и такъ сильно заинтересовывають своею невыразимою красотою, что, перелистывая эту рукопись, будто гуляешь по галлерет или осматриваешь католический храмъ, украшенный образами благочестивой школы Фьезоле съ присовокупленіемъ болье матеріяльнаго элемента братьевъ Ванъ-Эйковъ. Самая мипіатюрность рисунковъ внушаеть еще больше удивления своею микроскопическою оконченностью, давшею средства художнику действовать на зрителя миніатюрами, будто стённою живописью или алтарными образами большаго размёра.

Хотя миніатюристь пишеть только религіозныя, и превмущественно евангельскія сцены, но никогда не забываеть природы, любить ее и старается, сколько можно, точнѣе передать ея черты; обращаеть вниманіе на перспективу, утварь, одѣянія, особенно па животныхъ, которыхъ рисуеть не только анатомически вѣрно, но и умѣетъ дать имъ характеръ и выраженіе. И еще болѣе того и другаго въ его человѣческихъ фигурахъ, изъ которыхъ каждую онъ умѣетъ осмыслить и отлично сгруппировать съ другими. Религіозное воодушевленіе возводитъ его до представленія идсальной красоты; потому у него всѣ лица прекрасны, и юныя, и старческія; особенно удается сму красота женская. Красоту онъ всегда соединяетъ съ мыслію о довольствѣ и здоровьѣ. Потому всѣ святые у него пе только прекрасны, но и свѣжи п румяны лицомъ. Онъ не любитъ идеаловъ туманныхъ

29

и не понимаеть красоты условной, съ увядающими силами и съ поблекшимъ цвѣтомъ лица. Для него нѣтъ красоты выраженія безъ красоты формъ и безъ живости и свѣжести колорита. Идеалъ святости опъ видитъ въ красотѣ и юношеской свѣжести, какъ античный Грекъ лучшей эпохи процвѣтанія художествъ. Мадонна всегда у пего прекрасна; юная ли, въ Благовѣщеньи, или въ зрѣлыхъ литахъ, въ событіи Сошествія Св. Духа, даже въ Успенія — она еще свѣжа и прекрасна, будто легко заснула, граціозно лежить на своемъ смертномъ одрѣ. Это религіозное стремленіе изображать Богородицу въ идеалѣ красоты чешскій миніатюристь раздыляеть съ Беато-Авджелико Фьезолійскимъ. Христосъ младенецъ у него вдеалъ прелестнаго, цвътущаго здоровьемъ ребенка; Христосъ въ полномъ цвъть льтъ-идеалъ ирекраснаго молодаго человѣка. Но костюмы Богородицы в Христа древніе, по древнехристіанскому и византійскому преданію. Богородица, которую онъ изображаетъ бѣлокурою, у него постоянно въ синсиъ верхнемъ платьѣ. На русые волосы ея, опъ изящно налагаетъ золотую съ синимъ коропу. Миніатюристь, очевидно, вышель изъ школы, въ которой живопись развивалась сообща съ ваяніемъ. Миніатюры этой рукониси, какъ сказано, писаны внутри заглавныхъ буквъ. Самая буква, всегда съ довольно толстыми обводами, представляется какъ бы архитектурнымъ цѣлымъ: это будто зданіе, котораго колонны и своды наполнены скульптурными фигурами, между тѣмъ какъ внутрепность святилища предоставлена изображеніямъ живописнымъ. Пом'єтивъ живописное изображеніе, наприм'єръ, Благовѣщенія, Рождества или Успеція, внутри буквы, миніатюристь покрываетъ обводы и столбики самыхъ буквъ какою-нибудь одною краскою, розовою, синеватою, зеленоватою, всегда жидкою и свётлою, и на ней, будто скульптуру, наводить фигуры, соотвѣтствующія барельефамъ и статуямъ на готическихъ порталахъ. Эти одноцвѣтныя, скульптурныя изображенія всегда находятся въ связи съ живописною миніатюрой, которую окружають. Это — илп ангелы, въ молитвенномъ благоговѣніи присутствующіе при тавиствѣ Обрѣзанія Господия, или ветхозавѣтный пророкъ съ одной стороны, п евангелисть съ другой, торжественно созерцающие Благовѣщеніе, о которомъ первый пророчествовалъ, а другой повѣствовалъ. Сверхъ того, вся буква, съ миніатюрой и съ скульптурными фигурами въ ея обводахъ, полагается на разукрашенномъ фонѣ, будто на коврѣ, и потомъ лиціями, вѣтвями и другими арабесками соединяется она съ рисунками на поляхъ рукописи, по сторонамъ и внизу. По сторонамъ — это ярко разрисованные разными красками, по поясъ, пророки и апостолы, царь Давидъ, Соломонъ, помѣщенные, будто цвѣтки, на цвѣточныхъ чашечкахъ, па вѣткахъ и между листьями. На полѣ, обыкповенно внизу, ипогда помѣщается,

по поясъ, съ молитвеннымъ выраженіемъ, п самъ епископъ Іоаннъ, для котораго была писана эта рукопись. Внизу же находится иногда дополнение евангельской сцены, главный моменть которой помъщенъ внутри буквы. Такимъ образомъ изображено, напримѣръ, въ буквѣ Рождество Спасителя; въ обводахъ самой буквы, на синемъ фонѣ, будто въ небѣ, одноцвѣтные, синіе же ангелы, будто барельефъ; потомъ буква красивыми арабесками соединяется съ нижнимъ полемъ рукописи, гдѣ миніатюристъ дополняетъ свою мысль сценою, какъ ангелъ изь облаковъ является пастухамъ. Въ этой нижней миніатюрі: особенно много чувства природы въ изображеніи животныхъ. Тутъ стадо и двѣ собаки; подъ пригоркомъ козелъ съ бараномъ бодаются рогами, на пригоркѣ коза щиплетъ кустарникъ. Подобнымъ образомъ поклонение волхвовъ, писанное въ буквѣ, дополняется внизу листа сценою, какъ они собпраются тать на поклонение. Одинъ изъ нихъ съ собачкою, другой-эпергическая фигура, въ смѣлой постановкѣ, съ напряженіемъ держить за узду заартачившагося коня поднимая его на ноги (чешскій мпшатюристь какъ будто изучаль квиринальскіе колоссы), другой конь скромно щиплеть траву; третій, между ними въ середнић, послушно стоптъ, уже готовый принять на себя всадника.

Описывать каждую миніатюру въ отдѣльности невозможно, по невыразимой ихъ красотѣ. Есть надежда, что фотографическіе снимки какъ съ этихъ, такъ и съ другихъ чешскихъ миніатюръ будутъ выставлены въ Москвѣ для публики, такъ какъ библіотекари — Вртятко и Ганушъ имѣютъ намѣреніе по экземпляру этихъ фотографій прислать въ Москву п Петербургъ. Во всякомъ случаѣ позволяю себѣ коснуться нѣкоторыхъ миніатюръ этой рукониси, не съ тѣмъ чтобъ исчерпать ихъ эстетическое достоинство, чо чтобы частію объяснить характеръ чешской живописи, частію указать эбразцы нашимъ иконописцамъ.

1) Передъ сидящимъ Царемъ Давидомъ стоятъ нѣсколько пѣвчихъ, отлично сгруппированные, и поютъ, разинувъ рты, и каждый, для своего гона, какъ будто различно открываетъ ротъ. Миніатюра вполнѣ папоминаетъ знаменитый образъ Вапь-Эйковъ въ Берлинскомъ Музеѣ.

2) Въ Благовѣщеньи, Господь Богъ, показываясь изъ облаковъ, держитъ въ рукахъ младенца Христа, или его душу, отъ которой нисходитъ сіяніе на Дѣву Марію.

3) Для нашихъ иконописцевъ особенно могутъ быть полезны миніатюры, изображающія Благовѣщеніе, Рождество, Обрѣзаніе, Сошествіе Св. Духа, но особенно Усиеніе Богородицы. Композиція ихъ вполнѣ согласуется съ нашими икопописными преданіями, за самыми незначительными исключеніями. Но сколько природы, выраженія и красоты! Какъ разно-

29\*

образны характеры собравшихся около усопшей Богородицы апостоловъ, какъ выразительны каждаго изъ нихъ печаль, скорбь, сѣтованіе! Все оплакиваетъ усопшую, даже скульптурное изображеніе пророка на обводѣ буквы печально скрестило свои руки и склонило голову; сѣтуютъ и пророкъ и апостолъ, по поясъ изображенные на полѣ рукописи въ завиткахъ арабески.

4) Для характеристики нѣжной и выразительной чешской школы замѣчательна мипіатюра съ муроносицами, пришедшими къ опустѣлому уже гробу Господню. На краю гроба сидитъ ангелъ и объяснястъ имъ чудесное событіе воскресенія; и каждая изъ нихъ по своему выражастъ свои ощущенія. Одна удивлена и поражена, будто слышитъ невѣроятное; другая съ вдохновеніемъ внимаетъ; третья умиленио склоняетъ голову; всѣ три составляютъ мастерскую группу, и всѣ три замѣчательно прекрасны.

5) Еще характеристичнѣе для чешской школы миніатюра, соотвѣтствующая тексту Писсии Писсией о любовномъ цѣлованіи. Извѣстно, что въ средніе вѣка мистическое богословіе в свѣтская поэзія проповѣдывали обоготвореніе мюбви, богословіе — небесной, при посредствѣ любви земной или человѣколюбія; поэзія — любви земной, но очищенной отъ похоти, при посредствѣ стремленія къ любви идеальной, небесной. Чешскій миніатюристь для этой, господствующей въ его время идеи о любви, не умѣлъ найдти болѣе точнаго выраженія, какъ въ любви материнской, которую изобразилъ въ слѣдующей группѣ, необыкновенно граціозной и наивной. Сидитъ величавая и прекрасная Анна, мать Богородицы; на рукахъ у ней сидитъ сама Богородица — дѣвочка лѣтъ семи: прелестное, цвѣтущее созданіе! А у пей на колѣняхъ стоитъ младенецъ Христосъ, одною рукою обнимая ее, и другою лаская ея личико.

Имя мастера этихъ превосходныхъ миніатюръ въ рукописи ис означено. Но историки чешскаго искусства, Воцелъ и Запъ называютъ его Збыжекъ изъ Тротина, на слѣдующемъ основаніи. Въ Пражскомъ Музеѣ есть рукопись въ четвертку, подъ названіемъ Missale ecclesiae Pragensis, то-есть молитвенникъ, тоже XIV вѣка. Въ ней только двѣ миніатюры, но большаго размѣра, во всю страницу рукописи. На одной изображено Благовѣщеніе, и въ свиткѣ у архангела означено имя живописца (hoc Sbisco de Trotina p., то-есть pinxit), а другая, —Обрѣзаніе или Принесеніе Христа младенца во храмъ, во всемъ сходная съ миніатюрою того же сюжета въ знаменитой рукописи, Liber Viaticus, только что мною разобранной. Потому-то и эту послѣднюю приписывали Збыжку. Но при внимательномъ разсмотрѣніи, миніатюры ея несравненно выше работы Збыжка, котораго я позволяю себѣ назвать только ученикомъ того великаго мастера, который рисовалъ для Лютомышльскаго енископа Іоанна. Гораздо правдоподобиће миѣніе Запа, который сближаеть Liber Viaticus съ великолёпнымъ Миссалема архіенископа Очко († 1380) находящемся въ ризницё Пражскаго Капптула, хотя и напрасно ту и другую рукопись приписываеть Збыжку. Въ Миссаль архіепископа Очко та же благочестивая красота, соединенная съ вѣрнымъ натурализмомъ. Какъ, напримѣръ, много выраженія въ головахъ этого быка и этого лошака, которые, стоя надъ яслями, дружелюбно ласкаютъ поворожденнаго Христа, лежащаго въ ясляхъ. Быкъ осторожно прикасается своимъ рыломъ къ плечу новорожденнаго, а лошакъ усердно лижетъ его ножку. Іосифъ съ благочестивымъ вниманіемъ смотритъ на эту необычайную сцену. Еще очевиднѣе сродство этихъ обѣихъ рукописей между собою въ изображеніи упомянутой мною группы изъ Анны, Богородицы-дѣвочки и Христа-младенца, которою съ самыми незначительными измѣненіями украшенъ и Миссаль архіепископа Очко.

#### VIII.

Къ XIV столѣтію относится рукопись Өомы Щитнаго, содержащая въ себѣ его нравствепно-религіозные трактаты, въ четвертку, въ университетской библіотекѣ. Миніатюры ея носятъ на себѣ тотъ же характеръ цвѣтущаго неріода чешской школы, то-есть натурализмъ, красоту, грацію п искреннее благочестіе. Упомяну еще о Понтификаль, писанномъ для архіепископа Штернберга, въ 1376 г. Имя миніатюриста Годикъ. Рукопись находится въ библіотекѣ Страговскаго монастыря въ Прагѣ. Между миніатюрами замѣчательна изображающая обнаженнаго Христа, съ слѣдами ранъ на тѣлѣ, явившагося стоящимъ на колѣняхъ архіепископу Штернбергу п самому Карлу IV. На миніатюрѣ современные портреты.

#### IX.

Въ Чешскомъ Музей есть пергаменный листь, вѣроятно, язъ какойнибудь рукописи. На немъ взображено сожженіе Гуса, миніатюра конца XV или начала XVI вѣка. Гусъ, въ длиниой бѣлой рубашкѣ, съ обнаженною грудью, желѣзными цѣиями, прикованъ къ столбу. Палачи, съ обѣихъ сторопъ, вилами подгребаютъ подъ костеръ головни, успливая пламя, изъ котораго выступаетъ мученическая, величавая фигура Гуса. На лицѣ его физическая боль умѣряется душевнымъ страданіемъ и териѣливымъ упованіемъ мученика. Позади его п кругомъ многочисленное собраніе свидѣтелей казни и зрителей. Монахи разныхъ орденовъ рядами стоятъ, будто содаты воинствующей католической церкви, напрасно приведенные на битву теперь уже съ безвреднымъ еретикомъ. Эти солдаты, упитанные и жирные, какъ то тупо и безсмысленно смотрять на безчеловѣчную казнь. Но ихъ начальники гораздо смышлепье: суетятся и хлопочуть, вступають между собою въ одушевленный разговоръ, всѣ въ попыхахъ, даже и тѣ, которымъ отъ тучности телесной приличнее было бы сидёть за сытнымъ обедомъ. Но есть и натуры симпатическія, только всё они изъ гражданъ, въ разнообразной толпѣ которыхъ миніатюристь отлично умѣлъ перепробовать всѣ струны человѣческой симпатіи и состраданія, пачиная отъ равнодушія и пустаго любопытства до слабонервнаго плача и глубокой печали и тоски. Далбе, позади этой многочисленной группы, окружающей казнь, бдуть на коняхъ п воины, и кардиналы. Тамъ же видитется на копѣ и императоръ Сигизмундъ. сопровождаемый венгерскими гусарами. Еще далье -- пригорки съ рощами и городъ, и наконецъ, на последнемъ планъ, горы. Этотъ сюжетъ неоднократно повторяется въ миніатюрахъ, украшающихъ житія святыхъ и нотныя книги или канціоналы XVI вѣка; но пигдѣ онъ не трактуется съ такою глубиною мысли и съ такимъ поразительнымъ натурализмомъ, какъ въ этой мипіатюрѣ Чешскаго Музея, которую нашимъ иконописцамъ можно взять за совершеннѣйшій образецъ для представленія страдапій мучениковъ. Миніатюристь, очевидно, глубоко уважаль Гуса, и съ религіознымъ благоговћніемъ писалъ его мученіе. Но онъ не ограничился идеею невиннопострадавшаго. Чтобъ изображение мучения было осязательно, онъ вызваль всю страшную действительность, окружавшую сожжение, и въ той же действительности искаль себь утышения въ сострадательныхъ личностяхъ, помѣщенпыхъ среди жестокой и равнодушной толпы.



# АРХЕОЛОГИЧЕСКАЯ ДРАГОЦФННОСТЬ.

Въ одномъ изъ послёднихъ засёданій Общества Древне-Русскаго Искусства, что при Московскомъ Публичномъ Музеѣ, была представлена для разсмотрѣнія серебряная вещь самаго ранняго періода христіанскаго искусства, которая, по древности и высокниъ достоинствамъ первоначальнаго церковнаго стиля, ничего не имѣетъ себѣ равнаго въ коллекціяхъ Эрмитажа, Оружейной Палаты, Троицко-Сергіевой, Синодальной и другихъ ризницъ. Опа замѣчательна и потому, что, будучи сдѣлана внѣ Россіи, н, безъ сомпѣнія, до принятія Русскими христіанской вѣры, найдена въ Сибири, на Березовыхъ Островахъ, гдѣ она была вырыта изъ земли. Въ прошломъ 1867 году на Ирбитской ярмаркѣ она была продана въ ломъ московскому купцу Корнилову вмѣстѣ съ другою серебряною утварью.

Это—сассанидской формы блюдце, около четверти въ діаметрѣ, вѣсомъ до полутора фунта. Вѣроятно, церковный дискосъ, безъ надписей, но съ литыми и отчеканенными рельефными изображеніями, на внутренней сторонѣ; виѣшняя—гладкая, съ гладкимъ же поддонышкомъ.

Рельсоъ имѣстъ слѣдующее содержаніе. По сторонамъ четыреугольнаго креста, водруженнаго на земномъ шарѣ, стоптъ по архангелу. Въ лѣвыхъ рукахъ оба они держатъ по жезлу, а правыя руки поднимаютъ съ открытыми ладонями, какъ бы въ молитвенномъ благоговѣніи ко кресту. Священное событіе совершается въ раю, на что указываютъ четыре райскія рѣки, орошающія усыпанный цвѣтами лугъ, на которомъ стоятъ архангелы по сторонамъ креста.

Главныя соображенія о высокомъ достоинствѣ и древности этого произведенія, предложенныя въ засѣданіи Общества, слѣдующія:

Вопервыхъ крестъ. По самому древнему начертанію, онъ четвероконечный, а не позднійшій, восьмиконечный. Сверхъ того, онъ безъ распятаго Спасителя, и украшенный геммами и драгоцінными каменьями (разумѣется, въ подражапіе, воспроизведенными пзъ серебра). Изображеніе подобнаго креста встрѣчается въ IV вѣкѣ, на знаменитомъ саркофагѣ, извѣстномъ подъ именемъ саркофага Проба и Пробы. Въ натурѣ такой же четвероконечный крестъ съ камеями и драгоцѣнными каменьями, принадлежавшій Галлѣ Плацидія, V вѣка, доселѣ сохраняется въ Брешіинскомъ музеѣ. Впрочемъ, по пѣкоторымъ подробностямъ, и именно по украшеніямъ перлами, крестъ нашего дискоса сближается съ крестомъ IX вѣка, на миніатюрѣ греческой рукописи Григорія Богослова, въ Парижской публичной библіотекѣ.

Вовторыхъ, земной шаръ, на которомъ водруженъ кресть. Такой шаръ съ крестомъ держитъ въ правой рукѣ ангелъ на барельефѣ Британскаго музея, IV или V вѣка, изданномъ въ снимкѣ Арунделевымъ Обществомъ. На сказанной миніатюрѣ Григорія Богослова кресть тоже на шарѣ.

Втретьихъ, архангелы. Опи изображены въ ихъ нервоначальномъ типъ и въ древнѣйшемъ костюмѣ, а не въ византійскомъ, какъ они являются въ памятникахъ Х вѣка, напримѣръ, на крестѣ Константина Багрянороднаго и Романа, нынѣ находящемся въ Лимбургскомъ соборѣ. Византійскіе ангелы Х вѣка въ узкихъ, не изящныхъ одеждахъ, хотя и украшенныхъ безвкуснымъ великолѣпіемъ. Что же касается до архангеловъ нашего дискоса, то они одѣты въ широкомъ античномъ одѣяніи, которое дранируется широкими складками, и вообще во всемъ сходны съ костюмомъ ангела на упомянутомъ рельефѣ IV или V вѣка въ Британскомъ музеѣ: такіе же кудрявые волосы, украшенные діадимой, но еще безъ тороковъ или ленточекъ, которыя, по правиламъ византійско-русской, уже позднѣйшей иконописи, должны развъваться около ушей ангельской головки. На ногахъ такія же сандалія; въ рукахъ держать по такому же точно жезлу, еще безъ креста, а только съ шариками по обоимъ концамъ. Сверхъ того, тупики архангеловъ на дискосѣ украшены шпрокими полосами или токами, которыя по обѣ стороны отъ илечъ идуть до самаго подола: подробность, обыкновенно встрЕчающаяся въ костюмѣ катакомбъ и раннихъ мозанкъ, и по преданію удерживаемая въ византійской п русской иконописи до XII віка, но вообще очень рідкая въ произведеніяхъ скульптурныхъ. Накопецъ, особеннаго вниманія заслуживають раскрытыя ладони правыхъ рукъ обояхъ архангеловъ. Точно также именно молятся или благословляють разныя священныя личности на многихъ намятникахъ церковнаго искусства отъ раннихъ временъ п до VII вѣка. Это, безъ сомнѣнія, остатокъ первобытной христіанской молитвы съ распростертыми обѣими руками, какъ это обыкновенно встрѣчастся въ живописи и скульптурѣ катакомбъ. Архангелы на дискосѣ простирають только правыя руки, потому что лёвыя запяты жезломъ.

Вчетвертыхъ, райскія рѣки. Хотя встрѣчаются онѣ и въ памятникахъ позднѣйшихъ, но принадлежатъ къ древне-христіапскимъ сюжетамъ. Такъ напримѣръ, на упомянутомъ саркофагѣ Проба и Пробы IV вѣка, изъ горы, на которой стоитъ Спаситель съ крестомъ въ рукѣ, изливаются четыре райскія рѣки.

Что касается до общаго состава всего рельефа на дискосѣ, то онъ вполнѣ соотвѣтствуетъ мозаичнымъ изображеніямъ V п VI столѣтій, что можно видѣть изъ слѣдующаго сличенія съ мозаиками въ древнѣйшихъ храмахъ Равенны (по издапію Чамиини Vetera monumenta).

Въ храмѣ Михаила Архангела, 545 года, точно также изображены архангелы по сторонамъ Спасителя съ крестомъ II, 63.

Въ храмѣ Св. Виталія, 547 г., вмѣсто того, между двумя архангелами Спаситель возсѣдаеть на земномъ шарѣ. II, 67.

Точно также, въ храмѣ Св. Агаты, 400 г., Онъ возсѣдаетъ между двумя архангелами, только на престолѣ. 1, 184.

Замѣчательно, что архангелы на равенискихъ мозаикахъ тоже съ жезлами въ лѣвыхъ рукахъ и съ раскрытыми ладонями рукъ правыхъ. Сверхъ того, на этихъ мозаикахъ надписями обозначено, что это именно архангелы — Гавріилъ и Михаилъ.

Чтобы въ точности понять соотвѣтствіе между нашимъ дискосомъ и этими мозаиками, или, лучше сказать, тождество между ними, надобно себѣ припомнить, что по древне-христіанской символикѣ крестъ служилъ символомъ Іисуса Христа и замѣиялъ собою Его изображеніе. Разительный примѣръ этого можно видѣть на мозаикѣ равепнскаго же храма Св. Аполлинарія, 567 года, изображающей Преображеніе Господне, на которой между Моисеемъ и Иліею преобразившійся Спаситель представленъ въ видѣ креста. II, 81.

Такимъ образомъ, по смыслу древнехристіанскаго искусства, оказывается виолиѣ одно и то же, что крестъ между архангелами, какъ на наинемъ дискосѣ, что Спаситель, какъ на мозаикахъ равеннскихъ. Точнѣйшее сближение съ нашимъ памятникомъ предлагаетъ, слѣдовательно, мозаика въ храмѣ Св. Виталія, потому что представляетъ Христа на земпомъ шарѣ.

Въ заключение этихъ сближений, въ засѣдапия Общества была представлена фотографическая копія съ одной камен VI вѣка, хранящейся въ собрании христіанскихъ древностей въ Парижской публичной библіотекѣ. На этой камеѣ, по особенно счастливой случайности, находится именно точно такое же изображеніе, какъ и на дискосѣ, то-есть, архангелы по сторонамъ креста, водруженнаго на земномъ шарѣ, п внизу изливаются четыре райскія рѣки.

Суди по всёмъ вышеприведеннымъ даннымъ, члепы Общества Древне-Русскаго Искусства пришли къ тому заключенію, что хотя нѣкоторыя изъ примѣть высокой христіанской древности могли бы по преданію повториться и въ памятникѣ значительно позднѣйшемъ, но совокупность ихъ всѣхъ висть неоспоримо говорить въ пользу очень ранняго происхожденія представленнаго въ Общество на разсмотрЕніе дискоса. Сближеніе съ памятниками древне-христіанскаго искусства свидѣтельствуетъ о первобытности изображеннаго на немъ сюжета, а сходство съ равеннскими мозанками указываеть на его ранній визаптійскій стиль, еще не искаженный эпохой иконоборства: такъ что приблизительно можно опредѣлить время происхожденія этого зам'ячательнаго намятника, по малой марь, не поздние IX столатия. Гаѣ было саѣлано это произведеніе — вопросъ оставшійся въ засѣданіи Общества пе рышеннымъ; по во всякомъ случай, гди бы оно ни было сдилано, въ Византіи, Равенні, или гдѣ въ другомъ мість, на Востокі пли на Западъ высокія достоинства и ранняя эпоха его происхожденія не подлежать сомибнію.

Желательно было бы, чтобы знатоки дѣла подвергнули этотъ памятникъ еще болѣе подробному разсмотрѣнію.

У г. Корнилова эта драгоцѣнность пріобрѣтепа покупкой за 125 рублей московскимъ купцомъ Николаемъ Алексѣевичемъ Сиротининымъ, у котораго находится она и до сихъ поръ въ его небольшой коллекція древностей.



# ДОГАДКИ И МЕЧТАНІЯ О ПЕРВОБЫТНОМЪ ЧЕЛО-ВѢЧЕСТВѢ.

Первобытная исторія человъчества съ точки зрънія естественнаго развитія самой ранней его духовной жизни (Die Urgeschichte der Menschheit mit Rücksicht auf die natürliche Entwickelung des frühesten Geisteslebens). Отто Каспари, доцента Гейдельбергскаго университета. Въ 2-хъ томахъ, 372 и 469 стр. Лейипигъ. 1873 года.

Намѣреніе знакомить чптателей Русскаю Въстника съ текущею литературой по сравнительному изученію народнаго быта и поэзіи ставитъ меня въ необходимость время отъ времени прерывать нить изложенія въ ряду статей помѣщаемыхъ мною въ этомъ журналѣ<sup>1</sup>), и возвращаться къ школамъ и направленіямъ науки мною уже разсмотрѣннымъ, когда на то вызываетъ какая-нибудь новая книга, о которой хотѣлось бы поговорить. Чтобы не нарушать принятой мною системы, я нашелъ удобнымъ выдѣлять подобные эпизоды, къ какимъ должна относиться и предлагаемая статья, имѣющая своимъ предметомъ любопытное сочиненіе гейдельбергскаго профессора.

Вообще надобно замѣтить что сравнительное изученіе народностей, несмотря на массу лингвистическихъ и археологическихъ подробностей въ него входящихъ, имѣетъ для изслѣдователя и его читателей одинаковую выгоду съ тѣми знаніями, которыя начинаются отъ самаго простаго и общедоступнаго и послѣдовательно восходятъ къ болѣе сложному и труднѣйшему. Точкой отправленія для сравнительнаго изслѣдованія можетъ быть любая подробность, хорошо знакомая всѣмъ въ окружающемъ насъ народномъ быту, напримѣръ, свадебная пѣсия, дѣтская игра или святочное гаданіе, и затѣмъ наше собственное и родное, съ малыхъ лѣтъ намъ па-

<sup>1)</sup> Русск. Висти. 1872 № 10, 1873 №№ 1 и 4-й.

мятное наука сближаетъ съ цёлыми рядами другихъ сходныхъ съ нимъ явленій у разпыхъ народовъ и въ разныя времена, и изъ этихъ сближеній извлекаеть результаты для познанія не только развыхъ народностей и ихъ взаимныхъ отношений, но и вообще духа человѣческаго, какъ онъ оказываль себя на раннихъ ступеняхъ своего развитія. Достаточно скольконибудь интересоваться народнымъ бытомъ, хотя бы только своей родной земли, чтобы безъ особеннаго напряженія своему внимацію войти въ область сравнительныхъ изслёдованій. Для читателя-неспеціалиста знакомая ему нодробность изъ народныхъ върованій и преданій, въ средь которыхъ слагался и его собственный національный типъ, всегда будетъ центромъ, отъ котораго будуть исходить радіусы сравнительныхъ выводовъ, имѣющихъ своею задачею расширить интересъ къ бытовой подробности, болѣе или мепѣе знакомой, до необозримаго круга сродства чуть ли не всего человѣческаго рода. Ученые пытались группировать такія подробности въ искусственную систему, но безуспѣшпо, потому что наука стоитъ еще на той ступени своего молодаго возраста, когда на разработку подробностей, каждой по одиночкѣ, расходуются всѣ лучшія силы изслѣдователей, такъ что сквозь

массу работь по этому предмету не видать еще того свётлаго простора, который необходимъ для правильнаго распредёленія частностей въ ихъ взаимномъ отношеніи, чтобы потомъ можно было отсюда сдёлать общій выводъ и положить его въ основу цёлой системы.

Финны и Латыши любять уподоблять свою пёсню клубку нитокъ <sup>1</sup>). Дёйствительно, народное преданіс — это клубокъ, туго намотанный, но съ нитями уже порванными. За который консцъ нитки пи возьмись, она тянется и развертываетъ клубокъ, но вдругъ порывается. Надобно искать конецъ другой нитки, п опять та же нсудача дотянуть ее, чтобы размотался клубокъ до самой сердцевины своей, куда не касалась еще ничья рука, не заглядывалъ пи чей глазъ. Точно такъ и изслёдованіе о народности можетъ быть начато съ любой подробности, будь то причитаніе невёсты идущей подъ вілецъ или былипа объ Ильё Муромцѣ: каждая подробность, какъ одна изъ порванныхъ нитокъ клубка, ведетъ внутрь народной жизни, основной зародышъ которой ускользаетъ отъ пзслёдователя каждый разъ какъ только онъ доходитъ до извёстной глубины, стремясь къ завётной сердцевниё этого мудренаго клубка.

Впрочемъ, уже въ самыхъ свойствахъ человѣческаго ума неугомонная



<sup>1)</sup> См. въ монхъ Историч. Очерк. I, 416. Латышка поетъ: «Бывъ молода и пася стадо, я наматывала клубокъ пѣсенъ. Уходя къ чужимъ соплеменникамъ, я разматывала клубокъв. Собраніе Латышскихъ пѣсенъ г. Бривземніяка въ Сборники антропологическихъ и этнографическихъ статей, кн. 2-я, стр. 23. Москва 1873 года.

пытливость, которая не даетъ остановиться на полудорогѣ и торопитъ изслёдователя виередъ, заманивая предположеніями тамъ гдё опытъ п наблюденія отказываются служить проводниками. И чёмъ менёе догадливое остроуміе стёсняеть себя мелочами спеціальной работы, чёмъ болесчаеть себя отъ груза ученыхъ матеріаловъ, тѣмъ менѣе замѣчаетъ ихъ недочетъ въ своихъ выводахъ и обобщеніяхъ, тѣмъ смѣдѣе бросается въ предположенія и тѣмъ скорѣе рѣшается стропть систематическую теорію. заботясь не о прочности зданія, а объ архитектурной его гармоніи и убранствѣ, состоящемъ въ новизнѣ блистательныхъ взглядовъ. Частности, разработанныя копотливымъ труженичествомъ, доселѣ одна отъ другой оторванныя, будучи вмість сдвинуты смілою рукой, являются въ новомъ освіщеніи, недосказанныя откровенія пародныхъ преданій, временемъ и забвенісмъ остановленныя на полусловѣ, развертываютъ свои таинственные свитки и прочитываются сполна, и наконецъ все это разнообразіе бытовыхъ мелочей въ народностяхъ цёлаго земнаго шара, размёщенное по клёткамъ систематической канвы, съ одного уже взгляда является стройнымъ цёлымъ, въ которомъ тысячи подробностей складно группируются въ соотвѣтственныя другъ другу массы, подобно тому какъ воздухоплаватель обозрѣваеть на сотни версть кругомъ горы, лѣса, рѣки, озера, города и деревни, будто на географической карть. Сказать, что такія болье или менье верхоглядныя теоріи могуть вредить наукѣ, значило бы не имѣть вѣры въ прочныя основы самой науки и въ ея здоровую живучесть: напротивъ того, поверхностное обобщение сравнительнаго изучения народностей, еще такъ недавно ставшаго наукой, будучи критически провѣрено, можетъ принести ей не малую пользу, выставивъ на видъ все существенное что успѣла она уже выработать въ недолгій срокъ своего молодаго возраста. Да и вообще предположенія въ ученомъ дёлё, какъ бы они несбыточны ни казались, всегда вносять въ работу новую свлу, возбуждающую и освѣжающую, и хотя бы они и пали предъ судомъ фактовъ, все же самымъ паденіемъ своимъ проложать они дорогу къ новымъ взглядамъ и къ бол е основательнымъ соображеніямъ.

I.

Въ послѣднее время, въ литературѣ сравнительной науки, стали являться попытки къ систематическому обозрѣнію первобытной исторіи человѣчества, первобытпаго сродства, первобытной культуры, въ связи съ обозрѣніемъ народнаго быта, какъ древняго и вообще историческаго, такъ и современнаго намъ, поскольку въ этомъ послѣдпемъ остались слѣды его ранней формаціи. Открытія такъ-называемой до-исторической археологіи, добываемыя въ курганахъ, пещерахъ или въ свайныхъ постройкахъ, разсказы путешественниковь о дикарлхъ Стараго и Новаго Свѣта, мисологическіе п бытовые памятники цивилизаціи древняго міра, восточнаго и западнаго, наконецъ безчисленные сборники пародныхъ преданій и сказаній современныхъ намъ пародностей всего земнаго шара --- таковъ разпообразный и разнородный матеріаль, которымь приходится пользоваться для этихъ общихъ обозриний. За разнохарактерностью массы свъдъний требующихъ спеціальнаго знакомства съ каждимъ изъ ихъ отделовъ, авторамъ ничего вного пе остается какъ компилировать чужія работы, обобщая ихъ съ точки зрѣнія философской, по теоріи такъ-называемой народной психологіи, воздѣлываемой преимущественно школою этпографовъ. Не чувствуя призванія ни къ сравнительной лингвистикь, ии къ древней филологіи, они больше наклопны къ наукамъ естественнымъ, по связи этпографіи съ зоологіею, и съ точки зрѣнія позитивной философіи хотять проложить новые пути для позпанія какъ духа человіческаго вообще, такъ п историческаго развитія его проявленій въ религіи, поэзіи, искусстві, правахъ и обычаяхъ. Съ одною изъ такихъ попытокъ, не давно вышедшею въ свѣтъ, я и хочу познакомить читателя, какъ потому что она шире и смѣлѣе другихъ подобныхъ ей обнимаеть вопросъ и предрѣшаеть многія научныя задачи, такъ п потому что, будучи сдълана преподавателемъ въ одномъ изъ германскихъ университетовъ, уже по самому положенію автора не можетъ не обратить на себя вниманія. Это сочиненіе доцента Гейдельбергскаго университета г. Каспари, подъ заглавіемъ: Переобытная исторія человичества съ точки зрънія естественнаго развитія самой ранней его духовной жизни, въ двухъ объемистыхъ томахъ, съ рисунками миоологическаго, бытоваго и зоологическаго содержанія, съ портретами разпыхъ знаменитостей, между прочимъ Дарвина, и съ картою предполагаемаго вида земнаго материка въ одинъ изъ его допотопныхъ періодовъ.

По одному уже заглавію п внѣшнему виду пзданія можно судить о томъ необъятномъ пространствѣ на которомъ авгоръ сооружаетъ колоссальное здапіе своей сравнительной системы. Это все человѣчество, п не только въ томъ видѣ какъ оно открывается при самомъ первомъ разсвѣтѣ его исторической жизни, но и въ тѣхъ таинственныхъ его судьбахъ, которыми оно сливается искони вѣковъ съ исторіею допотопныхъ формацій всего земнаго шара и съ первичными зарожденіями на немъ животной жизни. Во времена романтическихъ увлеченій національною стариной, Яковъ Гриммъ вызывалъ свои мноологическіе и эническіе идеалы изъ родныхъ лѣсовъ Арминія и Тацитовой Германіи, п, поклоняясь богамъ скандинавскаго Асгарда, вмѣстѣ съ тѣмъ воздавалъ почести своимъ завоеватель-

Digitized by Google

пымъ предкамъ. Великій германисть хорошо зпалъ цёну сравнительнаго метода, но всегда возвращаль своихъ читателей съ далекихъ путей его на родную почву своей Германіи, въ томъ убѣжденія, которое не разъ онъ высказываль, что природа повсюду въ равной мфрб разсбяла свои творческія сокровища, и что только тотъ искренно любитъ ее, кто не гоняется за величественными картинами Альпійскихъ горъ или италіянскихъ береговъ Средиземпаго моря, а умбеть постигнуть ся ценстощимыя красоты, любуясь съ порога своего дома на родныя поля п рощи, въ которыхъ съ дѣтскихъ льть знакомъ каждый холмикъ в каждая тропинка. Школа этнографическая, которая въ настоящее время все больше и больше забираетъ силу въ сравнительной наукѣ, расширяетъ ландшафтъ до необозримыхъ размѣровъ, приглашая читателя странствовать изъ одной части свѣта въ другую, съ береговъ Тигра п Евфрата въ Южную и среднюю Африку пли къ краснокожимъ Американцамъ, и вмѣстѣ съ этнографомъ Бастіаномъ<sup>1</sup>) нанизываетъ безконечныя нити этнологическихъ фактовъ на потребу будущимъ пзслѣдователямъ, пли въ лицѣ Англичанина Тейлора<sup>2</sup>) разсудительно наблюдаеть нравы и обычан народовъ какъ куріозныя окаменѣлости собранныя въ музећ, или наконецъ, какъ авторъ разбираемой мною книго, въ потемкахъ первобытлаго брожелія творческихъ силъ, вмѣстѣ съ Дарвиномъ, выводить человька изъ звъриныхъ стадъ, и на смутномъ, туманномъ ландшафть хаоса, который представляется мнъ въ родъ того какой изобразилъ Айвазовскій для папы Григорія XVI, гагантскими письменами начертываеть идущія въ необозримую даль сравнительныя параллелп.

Авторъ начинаетъ теоріею Дарвина о развитія видовъ животнаго царства въ борьбѣ за существованіе. Изъ собственной выгоды, ради защиты отъ враговъ п для добыванія нищи животныя собираются въ цѣныя общины, какъ муравьи пли пчелы, въ стада и стаи, какъ звѣри п птицы, и совокупнымп силами противостоятъ гибели въ борьбѣ за бытіе. Человѣческая природа, въ которой соединяется общительность обезьяны съ жестокостью хищнаго звѣря, слѣдуетъ тому же закону. Въ такой же борьбѣ за сушествованіе образовалось людское племя, которое страшнымъ физическимъ средствамъ своихъ враговъ должно было противоставить ловкость, хитрость и умѣпіе, послужившія зерномъ для дальнѣйшаго развитія этой по-

<sup>1)</sup> Der Mensch in der Geschichte, въ 2-хъ томахъ; Beiträge zur vergleichenden Psychologie, потомъ въ журналѣ Zeitschrift für Ethnologie, который издаетъ этотъ ученый вмѣстѣ съ Гартманномъ, съ 1869, его же статьи: Das Thier in seiner mythologischen Bedeutung.—Die Vorstellungen von Wasser und Feuer и др.

<sup>2)</sup> Въ текущемъ году вышелъ на русскомъ языкъ 2-й томъ, въ которомъ оканчивается капитальное сочинение этого знаменитаго ученаго о Первобытной культурт.

роды. Зародыши общественной и какъ бы государственной жизни, къ которой инстинктивно стремятся животныя въ своихъ стадахъ и стаяхъ, открываются въ замѣчательномъ развитія подробностей еще на низшей ступени животной жизни, въ такъ-называемомъ пловучемъ государстве индромедизы, рисунокъ которой авторъ приложилъ къ книгѣ, чтобы наглядиѣе познакометь своихъ читателей съ рабочимъ, воинскимъ, владетельнымъ или заведывающимъ и другими классами и сословіями, которые гармонически слагаются въ одно цёлое въ этомъ неразвитомъ зачаткѣ государственной жизни, принявшемъ причудливую форму красивой гирлянды изъ цвѣтовъ, бутоновъ п листьевъ. При этомъ зоологическія наблюденія приводять автора къ соображеніямъ, что формы цептрализованныя стоятъ выше союзовъ федеративныхъ, и какъ въ царствѣ животныхъ породы съ развитою головой совершениће безголовыхъ, такъ и конституціонная монархія имбеть преимущество предъ республикою, но вдеальное и истипное государство должно быть ни слишкомъ централизовано, ни слишкомъ федеративно, и чтобъ избѣгнуть той и другой крайности, должно оно быть построено па конституцін в правильномъ раздѣленін труда (І, стр. 86 — 87). Въ борьбѣ за супествованіе противъ свпрѣпства дикихъ звѣрей люди очень рано должны были образовать между собою самый тёсный семейный союзъ, послуживший зерномъ для первоначальной государственной формы, въ которую немедленно долженъ былъ сложиться этотъ союзъ ради общей пользы, какъ для своего прокормленія и вообще благосостоянія, такъ и для охраненія себя отъ враговъ и напастей. Съ одной стороны беззащитность человеческаго дітства, значительно болье продолжительнаго нежели дітство прочихъ животныхъ, должна была развить въ человѣкѣ чувство зависимости и влеченія къ ближнему, а съ другой борьба за существовапіе естественно послужила къ развитію мужества, отваги и стойкости, къ качествамъ, которыми должны были нькоторые пзбранные выступить изъ среды своей братіи. Такъ образовалась въ некоторомъ смыслі: аристократія мускульной силы и кулачнаго права, что въ свою очередь должно было повести къ соперничеству между силачами, и междоусобіе должно было повершиться побѣдою одной богатырской личности надъ всёми другими. Вожаки-уже въ самой природѣ животныхъ инстинктовъ, и какъ мирныя стада овецъ послушно идутъ за передовымъ бараномъ, такъ и толпа людей скрѣпляетъ свой союзъ повыми узами въ безусловной покорности вождю, соединившей въ себѣ рабское подданство съ чествованіемъ выше всякой мѣры, доходившимъ до обожанія.

Теорія о полноть и совершенствь грамматическихъ формъ древнѣйшаго языка по исихологическому ученію автора пе выдерживаетъ критики, потому что эта теорія основана на изученію языковъ развитыхъ уже исто-

рическою цивилизаціей, тогда какъ первобытный человѣкъ, окруженный дикими звѣрями и при своихъ узкихъ животныхъ потребностяхъ, долженъ быль подчиняться другимъ законамъ. Животный инстинктъ самосохраненіявоть точка отправленія его д'ятельности. Только съ этой одной стороны природа могла производить толчки на его нервы. Ему пе было дѣла ни до неба со свѣтилами, ни до грозы съ бурею, ни до дневнаго свѣта и ночной темноты, поскольку все это пе касалось его животной жизни. Потому о воззрѣніяхъ на природу не можетъ быть и рѣчи въ первобытномъ языкѣ, равно какъ и о словахъ звукоподражательныхъ, соотвѣтствующихъ грому, вѣтру и другимъ явленіямъ природы. Первобытный человѣкъ выражался или жестами и междометіями, или, будучи окруженъ звѣрями и въ ихъ сожительствь, подражая имъ кричалъ позвъриному. Начальные звуки человьческой рѣчи были не слова означающія тоть или другой предметь, то или другое дъйствіе, а вскрикиванья, которыми онъ сопровождалъ свои ощущенія и движенія, подобно тому какъ рабочіе всѣ вдругъ вскрикивають когда поднимаютъ тяжесть. Однако, по особенностямъ своего организма. человѣкъ рано долженъ былъ превзойти прочихъ животныхъ въ звѣрообразныхъ пачаткахъ своего языка. Недостатокъ въ прирожденныхъ орудіяхъ для борьбы съ дикими звърями долженъ былъ вывести человъка очень рано изъ четвероногаго состоянія и развить въ немъ цѣпкость, ловкость и силу рукъ для подъема тяжестей въ борьбѣ за существованіе. Выпрямившись такимъ образомъ, онъ облегчилъ себѣ болѣе свободное п тонкое дыханіе и получилъ способность къ членораздёльнымъ звукамъ человёческой рёчи, дополняемымъ жестикуляціею рукъ, освободившихся наконецъ отъ своего первовачальнаго назначенія переднихъ ногъ. Все же сначала люди пробавлялись только междометіями да звѣринымъ крикомъ, пока подъ главенствомъ своего вождя пе стали послушно усвоивать себѣ пменно его собственныя вскрикиванья, и примъчая къ чему онъ ихъ относитъ, и сами стали выражать имп то же самое. Такимъ образомъ извъстные звуки были прочпо соединены съ тёми предметами и действіями, которые по привычке стали означать ими. Безусловный авторитеть вождя п главы первоначальнаго людскаго племени наложиль авторитетную силу и на единство людскаго говора въ общемъ признанія и принятіи его всѣми п каждымъ. Въ отношеніи государственномъ языкъ послужилъ повою связью для тёснѣйшаго союза первобытной общины, съ точки же зрѣнія духовнаго развитія онъ воспиталь и укрѣпиль память, пріучивь называть тѣми же звуками тѣ же предметы, и проложиль путь къ общимъ понятіямъ. Впрочемъ, такъ какъ животная жизнь первобытнаго человька ограничивалась самымъ тъснымъ кругомъ потребностей семейнаго и общиннаго быта, то не могъ быть много-

30

численъ и запасъ первоначальныхъ словъ, между которыми для примѣра авторъ указываетъ на названія отща, матери, брата, сестры, дитяти, вождя, дяди, родоначальника: «и дѣйствительно, продолжаетъ онъ, такіе предметы какъ мужъ, старикъ, жена, дѣвица, мальчикъ и т. п. тѣмъ легче могли напечатлѣться въ памяти звуковъ и стать общепонятнымъ для всѣхъ звукоподражаніемъ, что сами эти существа по своему природному голосу уже рѣзко другъ отъ друга отличаются» (I, 169—170).

Первоначальное племя людей жило де въ одной общей родинѣ, откуда по размноженія, вслѣдствіе борьбы за существованіе, слабѣйшія породы, будучи прогоняемы, должны были выселяться въ новыя страны, пренмущественно на востокъ, причемъ въ главномъ становищѣ первобытнаго развитія особенно упорна была борьба племенъ кавказскихъ съ африканскими; древпѣйшимъ же поприщемъ доисторическихъ событій и центральнымъ пунктомъ въ исторіи психологическаго развитія народовъ должны быть признаны южная Азія и восточная Африка. Съ отвагою физической силы человѣкъ рано соединилъ способность къ рукодѣлью, которое столько же ему помогло въ борьбѣ съ врагами, усовершенствуя орудія для битвы и защиты, сколько, вытстт съ даромъ слова, служило къ дальнтишему развитию, ранніе сліды котораго открываются уже въ раскопкахъ такъ-называемаго каменнаго въка, когда люди селились въ пещерахъ и въ свайныхъ постройкахъ. Могилы относящіяся къ эпохѣ мамонта свидѣтельствуютъ намъ, что люди этого вѣка уже чтили своихъ покойниковъ погребеніемъ, вѣроятно, въ сидячемъ положении, какъ значится на рисункѣ кельтской могилы (345 стр. I т.), кладя въ могилу пищу для покойника, а также его оружіе п украшенія; сверхъ того они знали уже употребленіе огня.

Таковы начала и основанія, на которыхъ въ слѣдующихъ за тѣмъ главахъ авторъ строитъ свою теорію о первобытной религіи и миеологіи въ связи съ бытомъ и историческимъ развитіемъ народностей. Еслибъ онъ къ этимъ началамъ съ особеннымъ ударепіемъ не возвращался и потомъ при всякомъ случаѣ, даже пе всегда кстати, то всѣ эти мечтанія о первобытномъ человѣкѣ, котораго никто не знаетъ и зпать не можетъ, слѣдовало бы объяснить не болѣе какъ обычною нѣкоторымъ философствующимъ умамъ замашкой педантскаго систематизма о всякомъ предметѣ начинать рѣчь съ самаго начала, хотя бы это было вовсе ненужно и невозможно. Этнографъ и психологъ очевидно увлекся счастливою мыслію построить пауку о народности на нѣкоторыхъ результатахъ добытыхъ для этого предмета естественными науками, и методъ этихъ наукъ думалъ приложить къ такому же точному ученію о исихологія, которое должно быть положено въ основу теоріи о религіи, миеѣ, поэзіи и вообще всей духовной дѣятель-

ности человѣка. Но какъ бы хороша ни о́ыла мысль сама въ себѣ, годность ея опфильается въ исполнения. Читатель видить самъ. до какой степени вся эта пустопорожняя, дётская игра въ первобытнаго человёка далека отъ точнаго метода положительныхъ наукъ, давно уже приложеннаго въ сравнительной наукь къ лингвистикъ и теперь съ новыми успехами прилагаемаго къ работамъ этнологическимъ, какъ это можно видъть изъ послёдняго сочиненія Тейлора. Въ старину нѣмецкіе метафизики любили строить свои эстетики и философіи природы и человіка на отвлеченныхъ формулахъ вибланяго и внутренняго или положительнаго и отрицательнаго, и въ эти пустыя рамки вмѣщали все что пи придеть имъ въ голову. Психологъ нашего времени, думая создать нѣчто новое, идетъ по той же избитой колеѣ, и сверхъ того еще обманываетъ и себя и читателей, выдавая за конкретную, осязаемую личность первобытнаго человѣка такую же пензвѣстную величину, какъ и разныя трансцендентальности старинной метафизики, такую же пустопорожнюю форму, въ которую можно вложить что угодно, такъ что, читая сотни страницъ этой любопытной книги съ безпрестанными ссылками на авторитетъ нервобытнаго человѣка, если только не принять на вѣру, что авторъ лично знакомъ съ этою интересною особой, просто становится наконецъ совѣстно произносить самое имя переобытный человъка (Urmensch), когда изъ него дѣлаютъ самое жалкое огородное пугало, какой-то шутовской манекенъ, на которомъ, за неимъніемъ ничего дъльнаго, безъ разбору навѣшено всякаго непужиаго хламу и отрецья. Капитальный недостатокъ книги г. Каспари состоить не въ томъ, что онъ сблизилъ зоологію съ паукою о языкѣ и мисологіи: почему было бы и не сблизить, еслибы представились къ тому резонные доводы?-а въ томъ, что объщая держаться положительнаго метода естественныхъ наукъ и многократно увъряя въ томъ читателей, витсто того громоздить онъ предположения на предположения и пускается въ такія мечтанія, которымъ и конца не видать въ темной глубинѣ первобытныхъ вѣковь міротворенія. Эта такая зыбкая почва, на которой нельзя утвердить никакого практическаго положенія для ученой новърки. Тутъ нѣтъ мѣста для учепаго спора, наконецъ нѣтъ мѣста и для самой науки. Авторъ разсуждаетъ объ языкѣ, по не о томъ который знаетъ сравнительная дингвистика по памятникамъ нисьменности и устнымъ говорамъ и нарѣчіямъ, а о томъ, который когда-то могъ быть, и котораго теперь уже нѣтъ, авторъ подробно характеризуетъ племена людей, но не тѣ которыя знаеть исторія и этнографія, а тѣ которыя могли бы образоваться еслибы человѣкъ ходилъ на четверенькахъ. Можетъ быть во всемъ этомъ много взобрѣтательности и фантазіи, но какал же туть положительность метода, какая туть паука? Фантазерство философствующее о небывальщинь обуз-

30\*

дать положительностью историческихъ и этнографическихъ фактовъ нельзя, потому что есть предѣлъ, дальше котораго исторія и этнографія идти не могуть. Лингвистика знаеть этоть предъль въ языкѣ, какъ суммѣ всего предшествующаго доисторическаго развитія народовъ, и изъ этого древныйшаго памятника извлекаетъ данныя для исторіи предшествовавшей ему эцохи; но первобытный человѣкъ г. Каспари стоитъ далеко по ту сторону этого предѣла, и какъ призракъ манитъ воображеніе на необозримое поле всевозможныхъ гаданій; потому что психодогъ не върить указаніямъ сущсствующихъ языковъ всего человѣчества и хочетъ создать свой первобытный языкъ, полузвъриный. Сочинение гейдельбергскаго доцента принадлежитъ къ тѣмъ неудачнымъ попыткамъ школы этнологической, которыя идутъ по върному пути тогда только когда собираютъ и группируютъ факты, но какъ скоро приступаютъ къ рѣшенію вопросовъ по исторіи быта и мисологіи, то ныть почти всегда не достаетъ точнаго анализа подробностей, и чтобъ избъжать празднаго пустословія, которое они выдають за психологію новаго пошиба, они поневолѣ должны заимствоваться результатами ленгвистики, что случилось, какъ увидимъ, и съ г. Каспари. Скудная пожива которую добыль себѣ этоть психологь изъ естественныхъ наукъ принесла ему такіе же тощіе результаты. Стояло ли философствовать надъ рисункомъ гидромедузы для того только чтобъ извлечь такую новость что на свёть бывають разныя формы правленія, однь лучше, другія хуже? Льтописець Несторъ, не ссылаясь на авторитетъ первобытнаго человѣка, совершенно въ тонѣ г. Каспари повѣствуетъ о Древлянахъ и другихъ дикаряхъ населявшихъ древнюю Русь, какъ они, «живяху звъринскимъ обычаемъ, живуще скотски, якоже всякій звѣрь, ядуще все печисто»; что же касается до безконечныхъ параллелей; глубокомысленно проводимыхъ нашимъ философомъ между толпою людей и муравейникомъ или роемъ пчелъ, то пѣтъ возможности, читая эти избитыя уподобленія, не припомнить себѣ назидательныя сентенція старинныхъ грамотниковъ: «Человіче, поучайся премудрости у пчелы п мравія».

Гораздо серіознѣе представляется у автора вопросъ объ аристократизмѣ вожаковъ въ первобытной человѣческой общинѣ. По крайней мѣрѣ на этой аристократической теоріи, какъ мы видѣли, онъ строитъ новое ученіе о происхожденіи языка, на ней же, какъ увидимъ, онъ основываетъ и ученіе и религіи и мпоѣ. Можетъ быть тутъ есть своя доля правды, насколько это подтверждается древними свидѣтельствами и остатками раннихъ преданій, застрявшими въ языкѣ и бытѣ; но еслибы психологъ тверже держался метода положительныхъ наукъ, то строя свою теорію о главенствѣ вождя, онъ никоимъ образомъ не долженъ бы былъ миновать вопросъ о семьѣ, о

Digitized by Google

составляющихъ ес членахъ и отношение ся къ расположению рода-племени, причемъ опредѣлилось бы отношеніе дѣтей къ матери въ отличіе отъ отношенія ихъ къ отцу, а также союзъ рода-племени по восходящей и нисходящей линіямъ-женской и мужской. Всего этого напрасно мы ищемъ въ народной исихология г. Каспари, такъ что множество существенныхъ фактовъ въ быту, языкѣ и мпоологіп остается пеобъяснимымъ. Объ этомъ капитальномъ пробѣзѣ свидѣтельствуетъ самъ авторъ, когда въ первобытномъ, получеловическомъ языки, какъ мы видили, предполагаетъ названия не только для отца п матери, но и для брата и сестры. Вслудствие какого же это животнаго процесса въ полузвѣряной ватагѣ первобытнаго племени развилесь такія тонкія отличія въ пониманія членовъ семьи, которыя свидітельствуютъ уже о высокомъ умственномъ п правствепномъ развити, доступномъ языкамъ уже такимъ цивилизовалнымъ каковы индо-европейскіе, и такой семь которая сложилась вследствие долгаго историческаго совершенствованія? Кровосмѣшеніе асжить въ основѣ первобытной дикости и въ теченіе тысячельтій бросаеть свою тыпь на мисологическія преданія народовъ<sup>1</sup>), п еслибы по этому предмету исихологъ прислушался къ свидетельствамъ мпоологіп, языка п льтописцевъ всего земнаго шара, начиная отъ Геродота до нашего Нестора, то пашель бы туть болье подходящія для своей теорія черты первобытнаго племени, и не очутился бы въ такомъ вслогическомъ противорѣчіп въ самимъ собою.

Впрочемъ, это только слабое начало тѣхъ противорѣчій какими па каждомъ шагу прошибается пашъ авторъ въ слѣдующихъ главахъ о первобытныхъ начаткахъ религіозной жизни.

#### II.

Какъ государственный строй нашъ авторъ вывелъ изъ звѣринаго стада съ вожакомъ, такъ для единства системы и религію надлежало извлечь изъ того же источника. Это въ порядкѣ вещей; потому что философское ученіе должно систематически развиваться изъ однажды принятаго принцина. Читатель этого ждалъ, потому что уже достаточно былъ подготовленъ къ этому предшествующими доводами; потому вовсе неумѣстно опасеніе автора, будто кому-нибудь можетъ показаться страннымъ, что онъ говоритъ о слидахъ и зародышахъ релиціознаго чувства у звърей (І. 267). Зародыши эти открываются въ глубокихъ чувствахъ привязанности, забот-

<sup>1)</sup> Подробности по этому предмету см. въ монхъ статьяхъ, въ Русскомъ Вистники 1872 года № 10 и 1873 года № 1.

ливости, сочувствія, попеченія, а также боязливаго участія и любви пѣкоторыхъ изъ звѣрей къ своимъ дѣтенышамъ, въ нѣжной семейной привязанности этихъ послѣднихъ другъ къ другу и въ страхѣ къ родителямъ, такъ что уже въ пѣдрахъ звѣриной семьи зачинается, говоря словами автора, примитивный актъ воспитанія основаннаго на любви и страхѣ и раскрывающаго въ звѣряхъ чувства привязанности и сочувственной благодарности (I, 268). Что это и есть несомпѣнные зародыши религіознаго чувства у звѣрей, явствуетъ будто бы изъ того что самая религія, по опредѣленію автора, есть не вное что̀ какъ страхъ оз любои (Furcht in der Liebe), и это ощущеніе состоитъ въ тѣснѣйшемъ сродствѣ съ основными элементами иравствоеннаго воспитанія I, 293).

Итакъ, великій вопросъ исторіи и философіи, о которомъ столько вѣковъ думали, мечтали, разсуждали и спорили, приходитъ, наконецъ къ своему желанному ришепію. Надобно было только постановить его на твердую почву метода естественныхъ ваукъ-и рѣшеніе готово. Самая основа теоріи о происхожденія религіи такимъ образомъ опредѣлена ясно, точка опоры дана, и ученіе направлено по указанному пути. Дарвиновская теорія сділала свое діло; она положила первичные слои для этой основы въ доисторической глубини совокупнаго сожительства звириной и человической породъ, по исполнивъ свою спеціальную задачу по части зоологической, покончивъ съ человѣкомъ какъ со звѣремъ, она въ недоумѣніи остановилась предъ разумными, психическими явленіями человѣческой жпзни, и когда рышилась было переступить въ эту чуждую ея научнымъ средствамъ область, то на первомъ же шагу споткнулась и запуталась въ неразрѣшимой съти противоръчий<sup>1</sup>). И это понятно. Каждая спеціальность имъетъ свои предѣлы, дальше которыхъ идти пе можетъ, и только во взаимномъ пособіи другъ другу разныя спеціальности могутъ привести къ желанному рѣшенію такихъ вопросовь о человіческой природі для изслідованія которыхъ необходимы научныя пособія какъ по естествознанію, такъ еще и болѣе того по исторіи, лингвистикѣ, археологіи и т. п. Что не удалось Дарвиновской теорія, должно быть рѣшено такими спеціальностями, къ которымъ принадлежить разбираемое мною сочинение профессора Каспари. Посмотримъ же какъ этотъ ученый выводитъ человѣческую религію изъ звѣриной.

Сначала надобно знать что по теоріи нашего автора первобытный человѣкъ, ничѣмъ пе интересуясь кромѣ своихъ животныхъ потребностей,

<sup>1)</sup> Обстоятельный разборъ этихъ противорѣчій, не входящій въ кругъ моихъ изслѣдованій, можно прочесть въ статьѣ г. Лебедева: Ученіе Дарвина, о происхожденіи міра органическаго и человика, въ Русск. Висти. 1873 № 8.

не могъ обратить никакого вниманія ни на солнце или мѣсяцъ, ни на грозу и другія явленія природы; какъ звѣрь, относился онъ безучастно къ окружающей его природѣ. Не имѣлъ на нее никакихъ воззрѣній, которыхъ потому и не слёдуетъ искать ни въ первобытномъ языкѣ, ни въ первобытной религіи. Поклоняться природѣ и ся явленіямъ, величественнымъ или грознымъ, онъ не умѣлъ, потому что этой способности у звѣрей мы не находимъ. а человѣкъ и звѣрь въ этомъ отношеніи стояли на одинаковой ступени (I, 279). Самый ужасъ предъ всесокрушающею силою грома и молніи не могъ пробудить первобытнаго человека изъ его звериной спячки и внушить ему какое-либо человѣческое ощущеніе, которое могло бы воплотиться въ представления, подходящемъ хотя бы сколько-нибудь къ религиозному чувству, имѣющемъ хотя бы нѣкоторую связь съ воззрѣніями миеологическими, и это потому что сами обезьяны, больше человѣка подвергающіяся смертной опасности отъ грозы на высокихъ деревьяхъ, остаются къ ней безучастны (I, 278). Итакъ, кругъ предметовъ пробудившихъ самыя раннія изъявленія религіознаго чувства долженъ былъ быть самый тёсный (I, 284). Это та же семейная жизнь, та же община, та же звъриная среда, въ которой авторъ открываетъ свои звѣриные зародыши религіи. «Здѣсь, въ кругу тісной семейной жизни — говорить онъ — подъ вліяніемь попеченія и любви къ дѣтямъ образуется та религіозная привязанность и та любовь къ ближнему между отдѣльными личностями, которая зарождается изъ тысячи нравственныхъ чувствованій и угодливыхъ отношеній; здѣсь залагаются первыя основы того глубокаго религіознаго благочестія, и уже при первыхъ начаткахъ дътскаго разумънія пробуждается тоть возвышенный страхъ въ любви и боязненное религіозное благоговініе и чувство зависимости, которыя такъ естественно ощущаемъ мы къ разумному старцу, къ отцу и къ общему верховному покровителю того замкнутаго круга, который насъ объемлетъ своимъ общиннымъ порядкомъ. Чувства эти, которыя въ самомъ тесномъ кругу такъ сказать всасываемъ мы вместь съ молокомъ матери, пробуждають вмисть съ темъ мысль о чествовании, съ которымъ мы уже какъ люди относимся къ праотцу, родоначальнику, герою, а также къ князю илп начальнику. Словомъ, узкая семейная жизнь съ ея глубоко нравственными семейными отпошеніями и воспитательною взаимностью есть первичный зародышъ и неистощимый источникъ глубочайшихъ ощущеній, на основѣ которыхъ могла возникнуть религія. Отнимите у ребенка понятіе о любви къ родителямъ, уничтожьте въ немъ врожденную любовь къ ближнему, убейте въ немъ всѣ тѣ чувства, которыми онъ привязанъ къ болѣе или менье узкому кругу человьческаго общежитія, и тотчась же пропадеть не только настоящее благочестіе, но и самая основа тѣхъ глубокихъ ощущеній,

конми питается всякая религія. Здёсь, только въ нёдрахъ самаго искрепняго общенія съ ближними, зарождается та истипная любовь къ ближнему и тотъ страхъ въ любви предъ авторитетомъ и величіемъ родителей, которые потомъ переносятся па любовь къ родинѣ и къ родителямъ. «Что за жизнь безъ любви, и что за любовь безъ близкихъ (сердцу)?» сентиментально восклицаеть авторъ, и за тЕмъ продолжаетъ: «а возможно ли естественное общение ближнихъ другъ съ другомъ безъ того, чтобы не было обращаемо внимание па отличие старости, которая по богатству опытности налагаетъ на юношество свой авторитеть и являеть предъ нимъ естественную ступень высокаго, именно нравственной высоты, которая впушаетъ намъ чувство справедливой зависимости, страха, уваженія и благоговѣнія. Такимъ образомъ, въ общежитіп между ближними и въ семьѣ даны памъ всѣ зародыши, изъ которыхъ возрастаетъ религіозный страхъ въ любви и вмѣстѣ съ тѣмъ чувство высокаго. Такъ какъ въ самой наклопности къ искренней семейной жизни и къ мпролюбивому общенію въ стадахъ уже и звѣри являютъ намъ со всёхъ сторопъ слёды п начатки глубокихъ ощущений и душевныхъ движеній, то мы видимъ какъ на этой звѣриной, конечно еще очепь не развитой основѣ, возрастаетъ и углубляется духовная патура человѣка» (I, 285-287).

Нать, этого-то пменно мы и не сидимъ, потому что авторъ показалъ намъ не основу звѣриную (Basis, говоритъ онъ, I, 287), а только звѣриную обстановку, при которой когда-то могла зарождаться въ человѣкѣ религія. Но обстановка не есть псточникъ, не есть центръ, изъ котораго пзвлека**лнсь** бы чувство высокаго, благочестие, уважение къ авторитсту и другия тому подобныя идеи и чувства, которыя самъ же авторъ приписываетъ уже первобытной религія человіка. Обстановка — это только окружность, околица, и ее не должно смѣшивать съ тѣмъ что она окружаетъ: это было бы такъ же не логично какъ смѣшать плетень съ огородными овощами или стѣны училища съ успѣхами преподаванія, какъ это смѣшивали ревизоры временъ Гоголевской комедіи. Вотъ причина почему отъ этихъ звѣрпныхъ зачатковъ, отъ обезиянией любви, которою особенно авторъ умиляется (I, 268), отъ пресловутой въ дътскихъ принисяхъ материнской любви насъдки къ своимъ цыплятамъ и отъ страха въ любви, который держитъ собака къ своему хозяпну п его налкѣ, отъ всего этого оказалось рѣшительно не возможно сделать логический и психологический переходъ, прямой и последовательный, къ благочестію, благоговінію, къ правственнымъ отношеніямъ между юпошествомъ и старчествомъ и къ другимъ явленіямъ чисто разумной природы, конми, какъ мы видѣли, авторъ характеризуетъ религію человѣка. Пропасть отдѣляющая міръ звѣряный отъ человѣческаго остается попрежнему не проходима, и этпографъ-исихологъ не только не умѣлъ перекинуть

черезъ нее прочный мость, но еще только глубже показаль ся зіяющую бездну, когда изъ этой узкой основы звѣринаго рода-племени напрасно пытался извлечь разныя поэтическія измышленія дътской фантазіи (I, 295 и 296), которыми, Богъ вѣсть по какимъ зоологическимъ законамъ Дарвиновской теоріи, будто бы первобытный человѣкъ, болѣе и болѣе развиваясь, сталъ украшать свою полузвѣриную религію. Если психологъ начинаетъ намъ говорить о поэтическомъ измышленіи и фантазіи, которыхъ прежде въ его звѣриномъ стадѣ не было, то кажется нѣтъ ничего естествениѣе спросить себя: откуда же въ человѣкѣ взялись эти измышленія фантазіи? И однако психологъ отстранилъ отъ себя рѣшеніе этого вопроса, и ограничился только риторическими уподобленіями и притчами изъ царства животныхъ въ родѣ пословицы объ обезьяньей любви и т. п.

Всѣ эти противорѣчія, непослѣдовательность и скачки стремглавъ отъ одного положенія къ другому объясняются очень просто.

Вопервыхъ, во всемъ томъ что авторъ говорилъ о семьѣ первобытныхъ людей п о развитіп искреннихъ правственныхъ отношеній между ея членамп, смѣшиваетъ онъ — какъ было уже мною замѣчено — первоначальную грубость и дикость, о которой хочеть говорить, съ семьею уже развитою исторически, именно съ такою какая въ теченіе тысячельтій въ связи съ успѣхами правственнаго, юридическаго и религіознаго быта могла выработаться въ привидегированной породѣ кавказской и какъ она запечатлѣна неизгладимыми чертами въ самыхъ языкахъ индо-европейской семьи: предметь очень важный, къ которому еще не разъ придется намъ воротиться. Если ученый нашего времени, вооруженный пособіями лингвистики и этнографія, говорять намъ о первобытной семьѣ, то мы требуемъ, чтобъ онъ сдёлаль намъ точный перечень, изъ кого такая семья слагалась п въ какихъ отношенияхъ дети состояли и къ отцу, и къ матери отдельно, а также и между собою, то-есть братья къ сестрамъ и т. д. Если же авторъ этого намъ не говорптъ, то мы вовсе и не видпмъ сго первобытной семьи: это въ его теоріп пустой звукъ, призракъ, миражъ. Пришло же въ голову на такомъ переливанія взъ пустаго въ порожнее строять новое ученіс, я сще о такомъ серіозномъ предметѣ какъ религія? Попятно, что за отсутствіемъ данныхъ, автору пичего больше не оставалось какъ нарисовать семейную картину во фламандскомъ вкусѣ, съ почтительными дѣтьми окружающими своихъ родителей, которые нѣжно любятъ другъ друга, потому что «что за жизнь безъ любвп», говорять они словами нашего автора, «и что за любовь безъ мплыхъ сердну»? А на переднемъ планѣ сидитъ дѣдушка, образецъ героя, лествица къ подълтію чувства высокаго; впрочемъ на фламандскихъ картинахъ онъ уже смѣнплъ свой геройскій мечъ на мѣщанскую трубку съ табакомъ.

Вовторыхъ, анахронизмы первобытной семьи умножаются внесеніемъ въ нее измышлений дотской фантазии, то-есть всёхъ тёхъ поэтическихъ возэрѣній на природу, которыми Шварцъ, Максъ Мюллеръ и другіе лингвисты объясняють себ' происхожденіе миеологіи, но которые нашь авторь по принципу отвергаетъ въ первобытномъ человѣкѣ на томъ только основанія, что звёри такихъ воззреній не имѣютъ. Лингвистика не знаетъ цервобытнаго человѣка какъ его изображаеть намъ г. Каспари, но она знаетъ древнѣйшіе слои въ образованіи нѣкоторыхъ языковъ и особенно языковъ индо-европейскихъ. Въ этихъ языкахъ испоконъ вѣку день по названію своему отличается отъ ночи, и означаетъ нѣчто свътлое, соятящес, освъщающее, такъ что день и соъть испоконъ вѣку представлялись нашимъ праотцамъ тождественными<sup>1</sup>). Чтобы сблизить между собою эти два представленія требовалась извістная доля творческой фантазів; потому что еслябы даже только въ недрахъ полузвериной семьи человекъ создалъ и развиль свою религію, все же въ отцѣ, дѣдѣ или вожакѣ толпы опъ долженъ былъ бы усмотрѣть нѣчто большее нежели каковы они па самомъ дель, для того чтобъ отличить ихъ отъ самого себя величіемъ, дабы воздать имъ религіозное чествованіе, такъ какъ уже и по мнѣнію нашего автора: «въ изслѣдованіи о существѣ религіи мы имѣетъ дѣло преимущественно съ понятіемъ о оысокомъ» (I, 290). Я не стою за то чтобы всю массу мноическихъ представленій можно было извлечь изъ поэтическихъ воззрѣній на природу; но все же теорія лингвистовъ съ математическою точностью доказываетъ миѣ что изъ представленія о днѣ и свѣтѣ языки индо-европейскіе развили идею о божествЕ, пазвавъ его тоже свытома, днсма или свытлыма небомъ. И втъ сомниная что семейное начало глубоко вкорснено въ самыя основы человической религіи, и теорія Каспари, если ее постановить на твердыхъ научныхъ основахъ, могла бы оправдаться библейскими заповѣдями, въ которыхъ въ связи съ богопочитапіемъ предписывается: чти отца твоего и матерь твою, да благо тебѣ будетъ; но это уже есть высокая стуцень правственнаго развитія семейнаго начала. Точно также арійское племя уже въ самую раннюю эпоху в'ясь могло перенести на союта п небо понятіе объ отць и обоготворить пебо наименовавъ его небо-отецъ. Въ этомъ терминѣ нераздѣльно слиты два элемента, па которыхъ развивается религіозное чувство, именно семейное пачало и осмысленное воззрѣніе на природу, воплощенныя творческою фантазіей въ одинъ цѣльный образъ.

<sup>1)</sup> День, лат. dies и т. д. отъ корня di — свѣтить, откуда и название неба: dicum, sub divo, а также божества, dis, deus, Зевсъ и т. д.

Единомышленники г. Каспари могуть возразить мић, что лингвистика въ этомъ случаћ не достигаетъ до самой глубины первобытной человћческой породы и даетъ намъ знать только о томъ какъ на порогћ исторической жизни понимали религію племена кавказскія, достигшія уже и тогда значительно высокой степени исторической цивилизаціи. Положимъ такъ, но если на нашей сторонћ Библія и священныя Вѣды Ипдусовъ, то на сторонћ разбираемаго мною автора уже совсћмъ современная намъ благоустроенная семья, даже съ оттћикомъ новѣйшей сентимептальности, и съ деспотическими привычками нѣмецкаго гражданина. А главное дѣло въ томъ, что теорія лингвистическая съ логическою и математическою точностью объясняетъ намъ религіозное состояніе человѣчества, хотя бы уже не ранѣе какъ только при разсвѣтѣ исторической жизни, тогда какъ теорія г. Каслари, по своимъ противорѣчіямъ, по нелогичности и отсутствію фактовъ, ровно ничего не объясняетъ.

## III.

Изъ неумѣстнаго усердія систематизировать донельзя авторъ въ своей теорія о звѣряномъ происхожденія религія очевидно хватиль черезъ край. Теперь когда религія у него найдена, хотя и съ грѣхомъ пополамъ, и полузвёрь сталь наконець человёкомь, мы можемь распрощаться съ неудавшеюся автору фигурою первобытнаго человіка. Предъ нами открытъ путь собствению человѣческой жизии, проторенный исторіей, которая на всякомъ шагу оставляла на немъ свои слѣды, не изгладившиеся частию и понынѣ. Хотя кое-гдѣ еще и встрѣтится намъ тощая фигура этого призрака, но такъ какъ мы уже хорошо знаемъ съ къмъ имъемъ дъло, то она всякій разъ сама собою будетъ исчезать какъ только вмѣсто гадательной звѣриной обстановки мы увидимъ вокругъ себя дъйствительные факты псторическаго быта. За отсутствіемъ самостоятельныхъ пзслідованій по лингвистикі, археологіп, исторія п этнографія, автору двухъ томовъ на 800 страницахъ естественно было дать полную волю своему остроумію, которое пе увлекая его въ крайвости, когда подъ руками были спеціальныя руководства по мивологіи и быту, на просторћ испхологическаго умствованія приводило его нерћако къ довольно правдоподобнымъ новымъ выводамъ и счастливымъ соображеніямъ и догадкамъ, которыя не могли придти на умъ самимъ спеціалистамъ за недосугомъ при копотливомъ разборѣ массы удручавшаго пхъ ученаго матеріала. И во всякомъ случат все то полезное или годное для сравнительной науки что только можно извлечь изъ книги г. Каспари имбеть свою цбиу не въ перекошенныхъ рамкахъ его пелогической системы, потому что все это, допотния или объясния тоть или другой спеціальный вопросъ по мисологіи

и быту, не только не оправдываеть его теоріи, по большею частію ее подрываеть.

Следуя за авторомъ мне бы хотелось поскорее найти у него чтонибудь серіозпое и полезпое для науки, по такъ какъ я имѣю дѣло съ цѣлою системою, то для точности въ передачѣ самого содержанія этого сочиненія не позволительно д'блать скачки, и поневол' приходится посмотр'ть какъ трудно было автору выбираться изъ его звѣриныхъ трущобъ на Божій свѣтъ исторической жизни. Предъ нами опять та же благоустроенная нtмецкая семья; домочадцы преклоняются предъ своимъ отцомъ вли родоначальникомъ: изъ пѣдръ семьи возникаютъ такимъ образомъ оба великіе принципа исторической жизни-пачало религіозное и начало государственное, церковь и государство (І, 317). Рабское отношеніе ко главѣ семейства, къ вождю или начальнику пробуждаеть чрезмѣрное чествованіе, изъ котораго со временемъ развивается обоготворение вождя пли князя. Не могу сказать, до какой степени рисовалась при этомъ въ воображении автора картина нѣмецкихъ побѣдопосныхъ ополченій, съ миенческимъ Одиномъ во главѣ или съ прусскими геролми недалекаго болье прозаическаго времени: но что именно таковы были солидныя основы его теоріи въ данномъ случаѣ, явствуеть изъ следующихъ словъ, которыхъ паучное значение пусть оценить читатель самъ: «Въ психологическомъ отношения характеристично что и понынѣ къ составленію себѣ высокаго понятія о божествѣ дѣти переходять отъ реальнаго представленія о король или владътельномъ князь. Когда въ моемъ присутствіи спросили одпу пятилѣтнюю дѣвочку русскаго происхожденія: что такое Господь Богъ и гдѣ Опъ находится? она отвѣчала съ увѣренностію: «а это король Прусскій». Дѣвочка эта воспитывалась въ Германіи — находить не безполезнымъ замѣтить при этомъ авторъ, — но такъ что ся родители не считали пужнымъ дать ей религіозное образованіе и воспитание. «По этому смъщному случаю разсказывали мнъ», продолжаетъ онъ, «что въ Россія крестьянскія дѣти пе ясно сознають различіе между Богомъ п царемъ» (I, 326). Вотъ вамъ обращикъ этнографическихъ матеріаловъ, изъ которыхъ между прочимъ созпдается новая психологическая теорія о происхожденія религія. Особенно любопытно здёсь то что русская дъвочка, получающая свое воспитание въ Германии, является на взглядъ нѣмецкаго исихолога представительницей убѣжденій того же первобытнаго человѣка.

Вирочемъ, если не обращать вниманія на см'єшныя наивности нашего автора, то нельзя не отдать ему справедливости во всемъ томъ что̀ онъ говоритъ о патріархальномъ бытѣ, который исторія и этнографія рисуютъ намъ на самой первой ступени человѣческаго развитія. Отецъ семейства, а потомъ родовачальникъ, держатъ въ своихъ рукахъ всякую власть, и духовную и свѣтскую: это и жрецъ, и князь. Онъ же пользуется п религіознымъ чествованіемъ. Дикари почитаютъ своихъ начальниковъ за боговъ. Маттаки (па Ла-Плать) обоготворяють человька, выбирая себь въ бога древныйшаго изъ старцевъ племени, который послѣ того живетъ въ уединении и только время отъ времени появляется съ особееными торжественными церемоніями между народомъ. Узамбараны говорили одному путешественнику что всѣ они рабы своего царя, который почитается у нихъ богомъ (І, 356 — 357). И досель у Каффровъ начальникъ признается за отца своего парода, въ собственномъ смыслё этого слова: онъ источникъ всякаго блага: онъ печется о жизни и здоровьт каждаго въ своемъ родб-племени, по мъстному выраженію, онъ грудь, которою кормится и утоляетъ свою жажду вся страна (I, 333). Изъ этого первобытнаго періода, прибавимъ мы отъ себя, извлекается съ одной стороны гомерическое представление о царѣ какъ пастухь народова (пощину дабу), а съ другой - тотъ грубый обычай дикарей, въ которомъ Бахофенъ видитъ отличительную черту варварскихъ тирановъ, имѣть право на каждую жену въ своемъ племени<sup>1</sup>), право которымъ до позднѣйшихъ временъ пользовались князья въ первую ночь каждой новобрачной изъ своихъ подланныхъ (jus primae noctis). Первоначально право это не только никого пе могло оскорблять въ родѣ-племени, но считалось благодатію свыше по тому чествованію, которое подобало начальнику какъ общему всёхъ отцу, осененному божескимъ ореоломъ. Этотъ тиранский обычай видимымъ образомъ скрѣшялъ цѣлое племя семейными узами, дѣлалъ родоначальныка настоящимъ его отцомъ.

Но когда нашъ авторъ рядомъ съ обычаями дикарей припоминаетъ искусственный принципъ обоготворенія Домиціана и другихъ поздиѣйшихъ римскихъ пмператоровъ, то опять смотритъ на дѣло глазами пятилѣтней русской дѣвочки. Самое уложеніе римскаго права объ отеческой власти, объ отцѣ семейства (pater familias), усвоенное цивилизованнымъ міромъ, на необозримыя разстоянія историческаго развитія отстоитъ отъ того патріархальнаго быта о которомъ идетъ рѣчь. Гораздо естественнѣе было автору припомнить ветхозавѣтныхъ патріарховъ, окруженныхъ мѣстнымъ чествованіемъ, но опъ оставляетъ ихъ въ сторонѣ, потому ли что въ этомъ предметѣ этнологическая школа могла бы представить доказательство первобытности незапамятныхъ преданій Библіи, или же и потому что допотопные патріархи Еврейскаго народа по своему человѣкообразію для этой теоріи не годились, сколько же какъ и заповѣди Моисея для исторіи чествованія

<sup>1)</sup> Das Mutterecht, crp. 17 u cata.

родительскаго авторитета. Что же касается до обоготворенія перваго человѣка, отъ котораго разные народы ведутъ свое происхожденіе, или почитаютъ его за творца всего міра, то авторъ справедливо ведетъ это вѣрованіе въ связи съ натріархальнымъ бытомъ и чествованьемъ отца семейства или родоначальника (I, 357); только онъ забываетъ при этомъ, что въ нѣкоторыхъ дикихъ племенахъ первымъ человѣкомъ признается не мущина, а женщина, а чтобы быть вѣрну этнологической школѣ, надобно было бы объяснить это очень замѣтное отклоненіе.

Чтобы придти къ обоготворенію отца, родоначальника или князя, человѣкъ долженъ былъ пройти цѣлый рядъ послѣдовательныхъ моментовъ въ развити своего смысла, которые по теоріи нашего автора должны были привести къ идећ о духовности и безсмертии. Какъ дошелъ человћкъ до мысли отдёлить свое духовное существо отъ его тёлесной оболочки, душу отъ ея физическихъ проявлений --- вотъ вопросъ, котораго не могли обойти изслёдователи мисологів, какъ скоро признали они за возможное научнымъ образомъ трактовать объ этомъ предметѣ. Нѣкоторые психодоги вмѣстѣ съ Тейдоромъ<sup>1</sup>) указываютъ на сновидѣнія, въ которыхъ предметы являются намъ отръшенными отъ фактической почвы дъйствительности. Г. Каспари съ этимъ не согласевъ; по его мнѣнію, сновидѣніе представляетъ только то что человекъ видитъ въ действительности, и если онъ своимъ опытомъ не дошель до понятія объ отдёленіи тела отъ безплотнаго духа, то и во снё не можеть грезить объ этомъ последнемъ: такъ что если ему приснится покойникъ, то въ его образѣ видитъ онъ не душу его, но его самого, какъ онъ быль въ живыхъ. Ставя своего первобытнаго человка на одну ступень съ прочими животными, нашъ авторъ полагаетъ, что онъ не только не могъ ямѣть никакого понятія о сущестив безтвлесномъ, но даже не умвлъ отличить живаго отъ неживаго. Какъ звѣрь, не понималъ онъ смерти и смѣшиваль ее съ обыкновеннымъ сномъ. Обезьянья самка носится со своимъ окольвшимъ дътевышемъ какъ съ живымъ, въ теченіе многихъ дней ласкается къ нему и съ нимъ заигрываетъ и приходитъ въ отчаяние и бѣшенство, когда у нея отнимаютъ его. Едва ли эта притча изъ обезьяньяго быта внесеть что-пибудь новое въ ту ходячую мораль, почерпаемую чуть не изъ азбуки, что все живущее любить жить и не тернить смерти и не понимаеть



<sup>1) «</sup>Для пониманія ходячихъ представленій о человѣческой душѣ или духѣ будетъ полезно обратить вниманіе на тѣ слова, которыя нашли удобными для выраженія ихъ. Духъ или фантазмъ, являющійся спящему или духовидцу, имѣетъ видъ тюми и такимъ образомъ послѣднее слово вошло въ употребленіе для выраженія души». Переобытная культура, II, стр. 12 и слѣд.

ее, в что еще классические народы изображали смерть въ видь сна. Мысль о томъ какъ первый человѣкъ догадался о смерти занимала еще нашего лѣтописца Нестора, и благочестивый монахъ, пользуясь византійскимъ апокрифомъ, очень близко сошелся съ психологомъ новъйшей школы даже въ самомъ пути къ рѣшенію этого мудренаго вопроса, хотя смотрѣлъ на міръ совсѣмъ иными глазами. «И плакались по Авелѣ Адамъ и Евва тридцать лётъ, говоритъ у него одинъ греческій философъ: и не сгнило тёло его, и не умѣли его погребсти; и по повельнію Божію прилетьли двѣ птички; одпа умерла, а другая выкопала ямку и вложила туда умершую и похоронила ее. Видя то Адамъ и Евва выкопали яму, положили въ нее Авеля и погребли съ плачемъ». Мораль одна и та же: человѣкъ поучается о смерти отъ безсловеснаго животнаго, съ тою только разницею, что по понятіямъ средневѣковаго монаха, незнакомаго съ естествепными науками, звѣрь представляется умнѣе нежели каковъ онъ въ книгѣ г. Каспари. Какъ ни странно покажется съ перваго взгляда такое неожиданное совпадение новъй шей этнологической психологіи со школьною начитанностью среднихъ вѣковъ, но въ совпадения этомъ нельзя признать одну только случайность, когда, какъ мы сейчасъ увидимъ, приводитъ оно къ одной и той же теоріи о происхож-

Итакъ, человѣка умершаго сначала считали за спящаго или уснувшаго, то-есть, усопшаю (церковнославянская форма, которою отлично могъ бы воспользоваться для своей теоріи нашъ авторъ), и нѣкоторое время охраняли его трупъ, пока онъ не подвергся полному разложенію. По обычаямъ дикарей, мертвеца хоронятъ или въ той же хижинѣ гдѣ опъ жилъ, въ убѣжденіп что онъ будетъ продолжать въ ней жить въ сонномъ состоянія, или же, чтобы предохранить трупъ отъ хищныхъ животныхъ, помѣщаютъ его на высокихъ деревьяхъ или на подмосткахъ, нарочно для того сдѣланныхъ (см. рисунокъ на самомъ началѣ I тома). А такъ какъ семейная pietas связывала домочадцевъ съ ихъ покойникомъ узами любви, а также в чествованія, если покойникъ былъ отецъ, родоначальникъ или вождь, то в на усопшаго были перенессны эти чувства; но какъ его самого уже не было на лицо между оставшимися, то воспоминание о немъ и стало мало-по-малу осиняться ореоломъ безплотной божественности. Что именно такъ составилось въ человѣкѣ понятіе о Божествѣ, явствуетъ между прочимъ и изъ множества преданій о томъ, что то тамъ то сямъ будто бы были погребены дѣйствительные боги (I, 359).

деній самой мивологіи.

Итакъ, по теоріи г. Каспари, мпоологія зачалась отъ чествованія воздаваемаго родоначальникамъ, вождямъ и другимъ людямъ чёмъ-либо выступавшимъ изъ общей среды. Чествованіе это испоконъ-вёку соединялось съ обоготвореніемъ душъ усопшихъ, о чемъ многочисленныя свидѣтельства находимъ у разныхъ лѣтописцевъ и путешественниковъ, а такъ какъ человѣчество развивалось въ нѣдрахъ семьи и рода-племени, то первоначальная идея о безсмертіи въ связи съ божествомъ проявилась въ чествованіи усопшихъ отцовъ или дѣдовъ, куда слѣдовательно должно отнести родительскій рай или царство бога Ямы у Индусовъ, Германскую Валыаллу съ Одиномъ во главѣ усопшихъ героевъ, наши преданія о дзядахъ или дъдахъ, и паконецъ самое слово родители, коимъ на Руси доселѣ означаютъ всякаго покойника, хотя бы и одного, но во множественномъ числѣ родители, будь это хоть дѣвочка.

Я нарочно привожу здѣсь нѣсколько данныхъ неизвѣстныхъ автору, для того чтобы показать какъ плодотворенъ для изслѣдованія принятый имъ принципъ чествованія усопшихъ родителей. Но принципъ этотъ всею своею тяжестью падаеть на его же собственную хрупкую теорію и ее разрушаеть, потому именно, какъ мы уже знаемъ, что чествование родителей предполагаетъ благоустроенную семью, въ смыслѣ языковъ вндо-европейскихъ, унаслёдованную и современною намъ цивилизацію, а авторъ, какъ было замѣчено, не могъ намъ доказать что такая же точно добронравная семья была и у его первобытпаго человѣка. Наши арійскіе предки еще въ доисторическую эпоху дошли уже до точнаго отличія въ понятіяхъ между отщома и свекромз, между матерью п свекровью, между женою в сестрою вли дочерью, и между мужема, братома и сынома, и это рёзкое отличіе неизгладимыми чертами запечатыть сооннышымъ сродствомъ этихъ словъ у всёхъ народовъ нидо-европейскихъ. Вникая въ самый смыслъ терминовъ опредѣлившихъ въ языкѣ семейныя отношенія, лингвисты пришли къ тому заключенію что арійская семья еще до выдѣленія языковъ индо-европейскихъ изъ ихъ общаго псточника стояла уже на высокой степени развитія<sup>1</sup>). Отецъ разділяль свой авторитеть въ семьт съ матерью, и притомъ такъ что онъ защищаль и оберегаль свопхъ домочадцевъ, п она — распоряжалась и завъдывала. Равноправность мужа и жены во всей точности обозначилась тѣмъ, что не только жена называла своего мужа господинома, но и мужъ жещугоспожсю. Новые члепы, привходившие въ семью черезъ бракъ, присоединялись къ семейному союзу растяжениемъ тѣхъ же родственныхъ узъ, такъ что невѣста приводимая сыномъ получила названіе снохи, то-есть, сыновой, сама же она отца и мать мужниныхъ назвала своима господинома и своею



<sup>1)</sup> Fick, Die ehemalige Spracheinheit der Indogermanen Europas. 1873 года, стр. 266 и слёд. Именно: pater отъ pa-беречь, охранять; мать отъ mâ-мърить, завъдывать, править; мужъ и господинъ-pati; жена и госпожа-patnia; свекоръ и свекровъ-слова сложныя: изъ сва — свой и кура или шура — господинъ.

юспожей. Такая-то именно отеческая власть, смягченная въ семьт взаимнымъ уваженіемъ и пріязнію, послужила уже въ языкѣ Вѣдъ признакомъ божеской почести: потому надобно было возвести самое небо въ отеческій санъ. чтобы подъ именемъ неба-отца (діауш-пітар) поклониться ему какъ богу. Понятно почему у такого народа будущая, загробная жизнь пазвана была мистоми отцови (pitrilokam), въ которомъ царствуетъ первый человѣкъ, то-есть, самый ранній изъ отцовъ, богъ Яма, и въ которомъ даже градація въ помѣщенія опредѣляются по восходящей мужской линія: отцы пребывають на земль, деды въ воздушныхъ пространствахъ, а прадъды на небесахъ. Сверхъ того, чествование воздаваемое усопшимъ родителямъ жертвоприношеніями и другими обрядами подобаеть тоже мужскому началу, и именно сыновыями. Потому великое благо отцу семейства когда у него родится сынъ, который есть радътель о семейномъ союзъ не только въ здъшней жизни, но и въ будущей<sup>1</sup>). Вотъ основы ранней индо-европейской цивилизацій, на которыхъ потомъ возникъ институтъ римскаго права о главенствЕ отца и мужа: и теорія г. Каспари о происхожденіи религіи оть чествованія усопшихъ родителей или героевъ неумістно отнесенная къ первобытной дикости имбетъ свой настоящий смыслъ въ приложения только къ народностямъ довольно развитой исторической культуры.

Но самое интересное въ этой теоріи то, что она говорить въ пользу такъ-называемаго золемеризма, которымъ съ раннихъ среднихъ вѣковъ и до позднѣйшаго времени богословы доказывали маститую первобытность преданій ветхозавѣтныхъ предъ миеологіями самыхъ древнихъ народовъ. Слѣдуя ученію древняго миеолога Эвгемера, по которой греческіе боги не что иное какъ обоготворенныя историческія личности, богословы въ миеологіяхъ всего міра усматривали искаженіе библейской исторіи, происшедшее отъ того что исторія эта, болѣе и болѣе приходя у народовъ въ забвеніе, оставила по себѣ одно смутное воспоминаніе. Изъ новѣйшихъ ученыхъ усвоившихъ себѣ этотъ же теологическій взглядъ я познакомилъ читателей *Русскаю Въстника* съ Люкеномъ, который точно такъ же какъ и г. Каспари главнѣйшимъ источникомъ язычества признаетъ почитаніе усопшихъ предковъ, возведенныхъ въ санъ героевъ, и какъ Каспари же, отказывая псрвобытнымъ народамъ въ обоготвореніи вещества, видитъ въ языческихъ богахъ не болѣе какъ затемненное преданіе объ исторіи человѣковъ.

Мы уже не разъ пмѣлп случай замѣтить какъ разбираемая пами новая испхологическая теорія больше прилагается къ преданіямъ ветхозавѣтнымъ

<sup>1)</sup> Donner, Pindapitryajna. Abhandlung aus dem Vedischen Ritual. Berlin 1870, crp. 11 – 12.

чёмъ къ той призрачной первобытности которую гадательно создало себё воображеніе нашего автора. Наконецъ, въ этой же теоріи открываемъ мы полнёйшій эвгемеризмъ старинной теологической школы. Мнё нётъ дёла до того думалъ ли авторъ въ этомъ случаё оказать услугу теологіи, но во всякомъ случаё онъ поставилъ себя въ неловкое противорёчіе, потому что Библія, между прочимъ, потому такъ глубоко и вошла въ цивилизацію всего міра, что изображаетъ намъ человёческій бытъ далеко не такимъ какимъ хотёлось бы его видёть гейдельбергскому профессору.

Впрочемъ, оставляя въ сторонѣ противорѣчія нашего автора, надобно отдать ему справедливость въ томъ, что онъ ввелъ въ свою систему эвгемеризмъ, который заслуживаетъ бо́льшаго вниманія нежели какое удѣляла ему въ послѣднее время сравнительная миеологія основанная на поэтическихъ воззрѣніяхъ на природу. Оріенталисты<sup>1</sup>) въ изученіи предацій ветхозавѣтныхъ сравнительно съ древнѣйшими преданіями вообще народовъ семитическихъ приходять къ тому заключению, что въ сказанияхъ Евреевъ и другихъ родственныхъ имъ семитовъ господствуетъ эвгемеризмъ, то-есть, дЕйствуютъ не божества, а историческія личности, тогда какъ герои азіятскихъ арійцевъ или Грековъ носятъ на себѣ характеръ болье миеическаго происхожденія. То же слёдуеть сказать и о царственныхъ династіяхъ древнѣйшей исторін Египта, которыя возведены были по эвгемернзму въ санъ божествъ, и самъ Озирисъ чествовался не только какъ богъ, но и какъ историческая личность благод втельнаго царя. Итакъ эвгемеризмъ и обоготворспіе явленій природы, исторія и творческій идеаль, действительность и поэтическій вымыслъ-вотъ два принципа которые очень рано подѣлили между собою исторические народы; одпи взяли первый принципъ, другие второй. Наука идетъ къ тому чтобы положить существенное отличіе между тімъ и другимъ, распредѣляя по тому и другому разныя народности; и если нашъ авторъ задумалъ поднять вопросъ объ эвгемеризмѣ, то пи въ какомъ случаѣ не долженъ бы былъ обойти этого поваго въ наукѣ вопроса. Тогда все то что онъ говорить объ египетскихъ пирамидахъ въ связи съ богопочитаніемъ воздаваемымъ усопшимъ получило бы настоящій свой смыслъ, только разумѣется не для мечтательной первобытности человѣческой породы, а для дъйствительной исторіи ранцей культуры.

Но вотъ слова самого автора: «Въ тѣ времена когда возникъ обычай оберегать усопшихъ, стала развиваться мало-по-малу способность къ постройкамъ, и потому нѣтъ ничего удивительнаго, ссли мы замѣчаемъ, что уже въ самой сѣдой допсторической древности, когда кругъ представленій чело-

<sup>1)</sup> François Lenormant, Le déluge et l'épopée babylonienne. Paris, 1873, crp. 35.

вка ограничивался самымъ тёснымъ горизонтомъ и взоръ человёка не умѣлъ смотрѣть осмысленно на свѣтила небесныя, а умъ его не признавалъ въ природѣ ничего божественнаго или обоготвореннаго, и тогда уже изъ религіозной любви къ ближнему человёкъ изготовлялъ для своихъ покойниковъ пещеры и каменные гробы, въ которыхъ хоронило онъ (слово совершенно въ духѣ теоріи) ихъ отъ враждебныхъ дикихъ звѣрей, для того чтобы такъ схороненные и обереженные могли они отъ своего долгаго усыпленія пробудиться къ жизпи. Пищу и питіе, которыя изъ нравственнаго побужденія удѣлялись слабымъ и нуждающимся, а высшимъ приносились въ жертву, сталъ онъ полагать въ могилы высоко просв'ятленныхъ въ его воспоминании покойняковъ, чтобъ они могли подкрѣпиться, только-что раскроють свои глаза. Даже оружіе и нѣкоторые другіе предметы почиталь необходимымъ первобытный человѣкъ дать своему покойпику, и сажалъ его въ каменной пещерѣ сидьмя, въ предположении что усопший хочеть только отдохнуть, не отказываясь вполнѣ оть жизни. Только въ гораздо позднѣйшее время, когда стало развиваться воспоминание и наблюдение, было обращено внямание на уничтожение трупа, подвергающагося разрушительному гниению. За то темъ необходиме казалось наивному первобытному человеку, когда онъ замѣтилъ такое разрушеніе, сохранять трупъ во всей его цѣлости, для того чтобъ удержать содержащіяся въ тыть свлы. Такъ произошель въ послёдствія странный обычай сохранять трупы помощію бальзамированья и оберегать ихъ отъ воздуха и непогоды въ плотно замкнутыхъ каменныхъ гробахъ. Разрушение тъла не должпо было разрушать и самую жизнь. и для Египтяница первобытныхъ временъ человѣкъ какъ мумія былъ существо, которое будто растеніе сл'єдовало холить и сохранять, потому что и растеніе, столько же сколько п мумія, на взглядъ того времени не казались предметами вполнѣ безжизпенными. И только Египтянинъ позднѣйшихъ временъ, унаслѣдовавъ обычай бальзамированія отъ глубокой древности, настроиль свои представления совершенно на другой ладь, и именно тогда когда дошель до понятія о душѣ, которое привело его къ отличію тѣла отъ оставившихъ его безтѣлесныхъ силъ. Далѣе, тѣ же глубоко-религіозные Египтяне, какъ мы знаемъ, стали сооружать для своихъ покойниковъ, и особенно для усопшихъ властелиновъ, громадныя, самыя прочныя, неразрушвмыя гробницы, и обычай пврамидныхъ сооруженій распространился въ незапамятныя времена гораздо далье пежели какъ обыкновенно думають. Пищу и потіє также и Египтяне по обычаю тіхъ временъ клали своимъ покойпикамъ, и какъ въ послядствіп будеть показано, жреческій культь жертвоприношенія примыкаль къ тому же похоронному культу. Что повсюду были сохраняемы смертные останки превмущественно начальниковъ 31\*

и правителей, это совершенно понятно по отношенію къ самымъ раннимъ предметамъ, съ которыми соединялось представленіе о высокомъ. И дѣйствительно, высоко поднимаясь къ небу, громадныя египетскія усыпальницы ясно показываютъ какъ уже въ раннія времена человѣкъ стремился дать выраженіе высокому, съ указаніемъ и на самую основу его, которая ещо ничего не имѣла тогда общаго съ силами внѣшняго міра и природы. Никакая великая сила природы не воплощается въ этихъ колоссальныхъ пирамидахъ, никакое божество природы не воздвигало здѣсь себѣ алтаря; напротивъ того, эти высоко воздымающіеся предъ нами памятники могучимъ перстомъ указываютъ только на человѣка, который уже въ самомъ раннемъ періодѣ своего развитія умѣлъ дать себѣ почетное и нравственно-высокое положеніе, которое по дѣтски-наивному чувству тѣхъ временъ слѣдовало охранять въ сооружаемыхъ для того памятникахъ (I, 343 — 346).

Читатель видить здесь ясно, какъ въ воображени нашего автора стушевывается и разлетается призракъ первобытнаго человѣка, сливаясь нечувствительно съ благочестивымъ Египтяниномъ, который умѣетъ уже изготовлять бальзамированныя муміи и строить колоссальныя пирамиды и даже знаеть что такое душа. Психологъ не ведетъ свое любимое дѣтище изъ его звѣриной первобытности на помочахъ логической и психологической послѣдовательности къ постепенному возрастанію, а вдругъ ошеломляетъ темный его смыслъ внезапнымъ свѣтомъ такой развитой культуры, до которой человъчество могло достигнуть только въ течение долгой исторической жизни, основанной уже на религіозномъ чествованів смертныхъ останковъ в даже съ предчувствіемъ о воскресеція ихъ къ новой жизни, и въ обстановкѣ нравовъ и понятій воспитанныхъ въ благоустроенномъ государственномъ союзѣ, который скрѣпляется не только правильнымъ подчиненіемъ подданныхъ ихъ властелину при его жизни, но и религіознымъ чествованіемъ самаго его праха, такъ что возвеличение царственнаго сапа нашло себѣ соотвѣтствующее выражение въ великости сооружаемаго въ память его мавзолея.

## IV.

Въ тѣснѣйшей связи съ культомъ покойниковъ авторъ ведетъ чествованіе воздававшееся звѣрямъ. Уже самая заботливость въ охраненіи трупа любимаго человѣка отъ хищныхъ животныхъ наводила на мысль о сближеніи одного съ другимъ, а сожительство дикарей-звѣролововъ и охотниковъ со звѣрьми и постоянная съ ними борьба на жизнь и смерть дѣйствительно не могли не пріучить къ мысли о сближеніи смертной опасности съ нападеніями хищныхъ животныхъ: такъ что въ отношеніи къ культу звѣрей

Digitized by Google

теорія г. Каспари заслуживаеть вниманія, какъ потому что она оправдывается бытомъ и върованіемъ дикарей, такъ и потому что дингвисты и сторонники теоріи поэтическихъ воззрѣній на природу, какъ Шварцъ или у насъ Аванасьевъ, прибѣгаютъ къ самымъ неудобопонятнымъ и неестественнымъ натяжкамъ, когда хотятъ объяснять, напримѣръ, превращенія классическихъ божествъ въ животныхъ, или столь обыкновенныя во всёхъ миеологіяхъ сопоставленія и связь небесныхъ свѣтилъ тоже съ животными, то-есть, когда волкъ или какой другой звёрь поблаеть солние и мёсяпъ. или когда какое созвѣздіе или зодіакъ получаютъ имя медеталими, рыбъ, овна и т. д. Чествованіе животныхъ и мисологическія представленія съ нимъ связанныя составляють одинь изъ самыхъ низшихъ слоевъ въ исторіи народныхъ вброваній, обычаевъ и преданій, и вопросъ объ этомъ важномъ предметѣ, доселѣ составляющій задачу сравнительной науки, едва ли не правдоподобнѣе рѣшается путемъ школы этнографической, нежели какъ досель рышался онъ лингвистами по теорів поэтическихъ воззрыній. Италіянскій лингвисть де Губернатись въ свосмъ новомъ сочиненіи о Зоологической Мивологіи<sup>1</sup>) держится этой же послёдней теоріи, продпосылая чествованію животныхъ религіозныя воззрѣнія на свѣтила и явленія небесныя, такъ что въ животныхъ видитъ онъ уже ослабление мисологическихъ представлений. которыя спачала обращены были къ феноменамъ небеснымъ. Издатель этнографическаго журнала Бастіанъ дѣлаеть на это слѣдующее, кажется, справедливое замѣчаніе: «Для изслѣдователя этнографическаго истина будетъ здѣсь наоборотъ, такъ какъ настоящіе звѣри на землѣ гораздо ближе стоять къ первоначальному религіозному воззрѣнію, нежели поэтическиотвлеченные образы, помѣщенные фантазіей на небо»<sup>2</sup>).

Грозныя представленія о хищныхъ животныхъ, спутникахъ кровопролитія, отъ незапамятныхъ временъ темнаго варварства вмѣстѣ со звуками раннихъ пѣсень и съ остатками дикихъ нравовъ доносятся къ намъ, не только въ той недавней старинѣ, когда пѣвецъ Слова о Полку Игоревъ прислушивался своимъ чуткимъ ухомъ какъ вслѣдъ за воинскимъ походомъ, орлы своимъ клектомъ созывали звѣрей на кости, вороны «граяли», дѣля между собою трупы, пріодѣвая ихъ своими крыльями, а звѣри лизали кровь, но и въ современныхъ намъ народныхъ пѣсняхъ, рисующихъ предъ нами суровыя картины кровопролитій и всякаго увѣчья жестокихъ временъ Иліады и скандинавской Эдды <sup>3</sup>). Въ одной укравнской думѣ описывается какъ выбившійся пзъ силь казакъ ложится отдохнуть на курганѣ; «въ тотъ

<sup>1)</sup> Zoological Mythology. London. 1872.

<sup>2)</sup> Zeitschrift für Ethnologie. 1873. I, 34.

<sup>3)</sup> См. мон Историч. Очерки Ј, 219 и съђд.

часъ сизые орлы налетали, зорко въ очи казаку заглядывали. Казакъ то увидѣль, словами проговориль: «орлы сизоперые, гости милые! Прошу васъ тогда налетать, изо лба очи мнь выдирать, когда не буду уже я свыта Божьяго видѣть»! Проговоривъ такъ, за часъ казакъ милосердному Богу душу отдалъ. Тогда орлы налетали, изо лба очи выдирали. Тогда и мелкая лица налетала, около желтой кости тыло обирала. Сбрые волки набыгали, тѣло казацкое рвали, по терну да по оврагамъ желтую кость глодали, жалобно выли-завывали: такъ они казацкія походоны справляли! Откула ни возьмись сизая кукушечка, въ головахъ сѣла, жалобно куковала, какъ сестра надъ братомъ либо мать надъ сыномъ плакала». Бъгущіе за воинами кровожадные звѣри предзнаменують имъ побѣду, говорить Бастіанъ<sup>1</sup>), и «борзый волкъ въ лѣсу да черный какъ туча воронъ» — священныя животныя бога Одина, предводителя неистовыхъ полчищъ, чему находимъ соотвѣтствіе у Индійцевъ сѣверо-западной Америки, которые производятъ свой родъ отъ ворона и волка, какъ германские Вёльфинги, къ которымъ принадлежаль знаменитый герой Гильдебрандъ, иначе Вельфы (вли Гвельфы) тоже будто бы произошли отъ волка. Чтобы подготовить читателя къ оригинальной теоріи нашего автора, я укажу на одно сказаніе о герої Сосрыко у Осетинцевъ, замѣчательнос по крайней грубости кровожадиаго звѣрства <sup>2</sup>). Жестоко искалёченный герой собирается умирать. Онъ лежить на кургансь. Подбѣгаетъ волкъ. «Накорми себя вотъ этимъ мясомъ, которое я беру съ собою въ могнау», говоритъ ему Сосрыко. — «Нѣтъ, не стану я ѣсть мясо Сосрыка» — отвѣчаетъ волкъ. — «Такъ когда будешь бросаться на стадо, да будеть съ тобою моя храбрость» — сказаль ему герой. Потомъ пролетила сова. «Клюй мое мясо, оно ужъ провоняло», кричитъ ей Сосрыко. — «Нѣть, не стану клевать» отвЕчаетъ сова. - «Такъ пусть же будетъ у тебя мой зоркій глазъ», сказаль онь ей. Затьмъ пролетьль воропь, п его герой просиль о томъ же. — «Нѣтъ, не стану клевать, отвѣчалъ воронъ: я не забуду твоихъ милостей: сколько клевалъ я остатковъ отъ дичи которую ты побивалъ»! — «Пусть же тебь никогда не старъть, а смерть все-таки имъй»! Теперь и говорятъ — присовокунляетъ сказаніе, что воронъ не старбетъ, а смерти подверженъ.

Исходя отъ такой звѣриной обстановки жестокихъ нравовъ цервобытнаго варварства, г. Каспари дѣлаетъ со свойственною ему смѣлостью очень оригинальное предположеніе. Такъ какъ цервобытный дикарь смерти не понималъ и покойника считалъ за сиящаго, то когда опъ видѣлъ какъ хищныя

۸.

<sup>1)</sup> Zeitschr. f. Ethnologie. I, 58.

<sup>2)</sup> Джантемира Шанаева, Нартовскія сказанія, стр. 11 въ Сборн. Свидин. о Кавказск. Горц., томъ V. 1871.

животныя терзають и побдають человбка, то по своему дётски наивному смыслу иначе не могъ себѣ представить, что животныя вмѣстѣ съ частями трупа вносять въ себя и силы и всю жизненную деятельность того человѣка: такъ что несмотря на ужасъ возбуждаемый хищнымъ звѣремъ, онъ уже казался не столько отвратительнымъ врагомъ, сколько какимъ-то существомъ сложнымъ, полузвѣремъ, получеловѣкомъ. Кромѣ вообще религіознаго отношенія къ звѣрямъ, авторъ объясняетъ этимъ предположеніемъ какъ върование въ превращения людей въ животныхъ, такъ и особенно такія чуловишныя въ мисологіяхъ фигуры какъ сфинксъ, гигантъ, центавръ, гарпія, сирена и многія другія, которыя сложены изъ членовъ тёла, наполовину человѣчьяго и наполовину звѣринаго, змѣинаго, птичьяго или рыбьяго. Чествованіе животныхъ, такъ глубоко вкорененное въ нравахъ и мпеологія Египтянъ, Тейлоръ возводить къ грубійшимъ временамъ, лежашимъ далеко за предѣлами отдаленной древпости пирамидъ<sup>1</sup>), и г. Каспари въ этомъ фактѣ видитъ новое подтверждение своей теории, такъ какъ вмѣстѣ съ животнымъ культомъ Египтяне же до высшей степени развили чествовапіе покойниковь. При этомъ ссылается онъ также на свидѣтельство знаменитой Книги Мертвецова, при отпускной, которую Египтяне полагали на грудь бальзимированной муміи. Въ этой отпускной покойникъ, между прочимъ, молится о томъ, чтобъ его трупъ не пожрали животныя, и затѣмъ слѣдуеть наставленіе, что падобно дѣлать, чтобъ избѣгнуть этой напасти, а если она постигнеть, то какъ благополучно спастись изъ внутрепностей пожравшаго его звѣря (гл. 27-42).

По теоріи г. Каспари, является въ новомъ свётё повсемёстно распрострапенное вёрованіе о происхожденіи того или другаго племени или семьи отъ какого-нибудь животнаго. Между дикарями Стараго и Новаго Свёта ведется обычай называть именами звёрей не только отдёльныя личности, но и цёлыя семьи и племена. Гуроны дёлятся на три племени, на медвёдей, волковъ и черепахъ; Бегуаны въ южной Африкѣ на племя крокодилово, рыбье, обезьянье, буйволово и т. д. Отъ этихъ первобытныхъ представленій ведутъ свое начало знаки или знаменія, то-есть, гербы, которыми отличаются между собою племена и фамиліи. Такъ у Израильскаго народа левъ принадлежалъ колѣну Іудипу, змёя Дапіилову, волкъ Веніаминову и т. д.<sup>2</sup>).

Что не отъ воззрѣній на небо и его свѣтила и явлепія человѣкъ перешелъ къ чествованію животныхъ, а наоборотъ, самыхъ животныхъ возвелъ на небо и усмотрѣлъ ихъ фигуры, дѣйствія или силы въ явленіяхъ небес-

<sup>1)</sup> Первобытная Культура, 292.

<sup>2)</sup> Лебока Начало Цивилизации, стр. 126—127. Bastian, Zeitschr, f. Ethnologie I, 48.— Тейлоръ, Иервобытная Культура, II, 289—290.

ныхъ, явствуетъ изъ мноологія дикарей. Такъ-называемый производитель или дплатель лята, то-есть, то чёмъ обыкновенно въ мноологіяхъ бываетъ весеннее солнцс, по вёрованію краснокожихъ Сёверной Америки, былъ сначала звёрь, но потомъ вознесся на небо, и оттуда въ утёху людямъ ниспосылалъ птицъ и теплыя времена года. Его подстрёлили небожители, и до сяхъ поръ можно его видёть на небё со стрёлою въ хвостё. У этихъ же дикарей даже мышь получила мёсто на небё, за то будто бы что, вскарабкавшись по радугѣ, она освободила одного заключеннаго плённика. Перувіанцы вёрують что каждая порода животныхъ имѣетъ одного изъ своихъ представителей на небѣ, который принялъ видъ звѣзды и котораго называютъ матерью той или другой породы, то-есть одна звѣзда мать тигровъ, другая мать медвѣдей и т. д.<sup>1</sup>).

Къ числу удачныхъ гипотезъ надобно отнести все то, что г. Каспари говорить о связи людобаства съ чествованиемъ животныхъ и съ обоюднымъ превращеніемъ ихъ и людей другъ въ друга (I, 351 — 352, 370 — 371). По первобытнымъ представленіямъ какъ животное, пожирая человѣчій трупъ, будто бы вноситъ въ себя и самую жизнь и силы того человѣка, такъ и самъ дикарь оставался въ убѣжденіи, что онъ увеличитъ свои собственныя силы и удвоить свою жизнь, если подражая животному побсть убитаго товарища или врага. Вкусивъ мясо своего соплеменника, онъ только еще ближе сообщается съ родною кровью своего рода-племени; пожирая убитаго врага, котораго онъ полагаетъ только спящимъ, онъ не только спасаеть себя оть его опаснаго для себя пробужденія, но и отнимаеть у него возможность продолжать мстительную борьбу, возобновленную какимънибудь животнымъ, которое вмѣстѣ съ трупомъ того врага, съѣдепнаго имъ, внесло бы въ свое существо и его ожесточенныя силы. Варварское звѣрство оставило по себѣ слѣды въ правахъ культурныхъ народовъ. Наши богатыри и скандинавские герои съ незапамятныхъ временъ отвыкли уже отъ людобдства, но по старой намяти слбдуютъ дикарямъ, когда распластавъ грудь надшаго врага вырѣзывають оттуда сердце съ печенью. Ахиллъ бѣснуясь въ своемъ отчаянія грозится пожрать Гектора живымъ, что и досель дылають дикари Полинсзіи со своими врагами. Обычай нить изъ черена убитаго врага стоить еще на повороть отъ звърскаго варварства къ темнымъ преданіямъ раннихъ среднихъ вѣковъ, и по неостывшимъ еще слѣдамъ преданія о какомъ-нибудь Альбовит Лонгобардскомъ, заставляющемъ свою жену Розамунду выпить вина изъ черепа убитаго имъ отца ся, средне-

<sup>1)</sup> Müller, Geschichte d. Amerikan. Urreligion. 57. Bastian, ibid. 168.

вѣковыя новеллы для общаго назиданія и забавы повѣствують о томъ какъ ревнивый мужъ, убивъ любовника своей жены и вырѣзавъ изъ него сердце, велитъ его изжарить и кормитъ имъ преступницу, и какъ она вкусивъ такой дорогой яствы не хочетъ касаться устами ни къ какой пищѣ и лишаетъ себя жизни<sup>1</sup>). Такъ и дикари пожираютъ не однихъ только враговъ, но и своихъ родственниковъ и даже дѣтей. Если матери изъ племени Мандановъ выражаютъ любовь къ своимъ умершимъ дѣтямъ любуясь на ихъ черепа и разговаривая съ ними какъ съ живыми, то въ племени Ботокудовъ особенная материнская нѣжность состоитъ въ томъ, чтобы свое мертвое дѣтище съѣсть.

Предположение г. Каспари объ убъждении дикарей что вместе съ пожираемымъ трупомъ человѣка пожирающій вносить въ себя и его жизпь и силы становится правдоподобиће, если взять въ разчеть, что убѣжденіе это обыкновенно сопутствуется понятіемъ о душѣ, хотя бы и очень смутнымъ, какъ не можетъ съ этимъ не согласиться и самъ авгоръ, хотя и видить здѣсь уже позднѣйшее развитіе быта. Замѣчательно что въ обычаѣ людоѣдовъ съёдать не весь трупъ человёка, а только ту часть въ которой они полагають его душу. Такъ въ Новой Зеландія думають что душа сидить въ лёвомъ глазу, и потому его съёдають, а на Таити подносять въ жертву своему королю. Пещерные дикари Южной Африки повдають только сердце съ печенью и мозгъ, въ которыхъ полагаютъ съдалище души. Еще одинъ шагъ впередъ-и изъ темнаго звѣрства открывается просвѣтъ въ загробную жизпь. Испоконъ въку вкоренено въ человъчествъ убъждение въ священной необходимости хоронить покойниковъ. По върованію классическихъ народовъ, тѣни непогребенныхъ мертвецовъ съ жалобными стонами блуждаютъ по берегу Ахерона; того же мнѣнія держатся многіе изъ дикарей нашего времени, полагая что душа умершаго бродить по землѣ и терпить большія муки пока тело остается непогребеннымъ, такъ что, по словамъ Тейлора, какой-нибудь Австраліецъ или Каренъ поняль бы всю силу страшнаго обвинепія противъ авипскихъ полководцевъ, которые покинули тёла своихъ убитыхъ въ морскомъ сражения при Аргинуссахъ, не предавъ ихъ погребению<sup>8</sup>). Феликсъ Либрехть, въ своей рецензія на Первобытную Культуру этого автора<sup>3</sup>) сближаетъ со сказаннымъ върование дикарей на архипелагъ Самоа: будто бы только тѣ удостопваются блаженства въ раю которые были похоронепы; что касается до непогребенныхъ, то они блуждають по ночамъ и

<sup>1)</sup> Братьевъ Гриммовъ Deutsche Sagen, N 397. — Боккаччіо Decamerone, 4, 9. — Мон Исторические Очерки, I, 533.

<sup>2)</sup> Первобытная Культура II, 105.

<sup>3)</sup> Zeitschr. f. Ethnologie. 1873, стр. 100.

жалобно причитають: охъ, какъ холодно, какъ холодно! И чтобы не приченили они зда оставшимся въ живыхъ, принимаются на то разпыя мѣры. Есля кто паль въ сражение или утонуль, такъ что трупа нельзя было найти, то родные и друзья погибшаго садятся на землю около разостланнаго полотна и возсылають къ богамъ молитву чтобъ они ниспослали имъ его душу. При этомъ они ждутъ, не заползетъ ли на полотно какой-нибудь звѣрокъ, и если заползетъ муравей, ящерица или что другое, то это и есть душа того покойника, и тогда хоронять звѣрка того съ обычными почестями. Дополняя теорію г. Каспари объ отношеніи животныхъ къ покойникамъ, этотъ рядъ наблюденій вместь съ темъ значительно и противоречить ей, перенося вопросъ изъ области предположеній о томъ что могло бы быть на почву исторической и этнографической действительности, которая какъ нельзя проше объясняется. Тейлоровою теоріей анимизма, то-есть такой способпости по которой человѣкъ оживляетъ и одушевляетъ всю природу, отождествляя ея явленія съ своими собственными сплами и действіями. Это крайній предѣлъ, до котораго въ изученіи ранняго человѣчества доходитъ исторія, этнографія и лингвистика; что же стоить за этою чертой, то теряется въ туманѣ предположеній, который еслибы когда и разсѣялся, то не иначе какъ при содъйствіи болье точныхъ знапій нежели какими располагаеть этнологическая исихологія г. Каспари.

Въ заключение о только-что разсмотрѣнномъ мною отдѣлѣ сдѣлаю еще нѣсколько сближений, которыя сами собою напрашиваются при чтения и могутъ быть отнесены въ разрядъ пережившихъ свой вѣкъ остатковъ незанамятной давности и надолго застрявшихъ въ народностяхъ историческихъ (по Тейлору, survivals).

Обычай помѣщать покойника въ могилѣ въ спдячемъ положепін, когда-то бывшій въ употребленіи у Кельтовъ (см. у Каспари рисунокъ къ 345 стр. І т.), п объясняемый убѣжденіемъ что похоропенный заснулъ на время, оставилъ по себѣ слѣдъ въ средневѣковыхъ предапіяхъ о томъ какъ герой или великій императоръ, будучи похороненъ въ горной пещерѣ, во всемъ вооруженіи, сидитъ на сѣдалищѣ и когда-нибудь воротится опять на землю. Карлъ Великій былъ погребенъ тоже въ сидячемъ положеніи на каменномъ креслѣ, которое и доселѣ показываютъ въ Ахенскомъ соборѣ. Вообще народная сказка не переставала поддерживать убѣжденіе, что можно спать непробуднымъ сномъ цѣлые года и даже столѣтія, и потомъ вслѣдствіе какого-пибудь чудодѣйственпаго случая — проснуться.

Основываясь на общемъ положенія которымъ Тейлоръ начинаетъ свое учепіе о душахъ нокойниковъ, именно что мѣстопребываніе отшедшей души ограничивается преимущественно мѣстомъ гдѣ протекла ея земная жизнь, Либрехть думаеть 1) что обычай хоронить мертвецовъ на деревьяхъ и слёды его въ преданіяхъ и сказкахъ ведутъ свое начало отъ племенъ, которыя дъйствительно селились на деревахъ, какъ и досель обычай этотъ ведется у дикарей Африки, Южной Америки, Новой Голландіи, въ южномъ Китаѣ у илемени Міао-це и др. Воспоминаніе этого же обычая нѣмецкій ученый видить въ нашемъ СоловьЕ-разбойникЕ, гиЕздящемся на девяти дубахъ. Потому-то будто и хоронили покойниковъ на деревьяхъ же, какъ это дѣлали въ древности жителе Колхиды, и какъ и доселе делаютъ некоторыя изъ илеменъ татарскихъ; обычай этотъ былъ очень распространенъ въ Сибири п понынѣ кое-гдѣ удержался, встрѣчается также въ Абхазіи и другихъ мѣстахъ, и наконецъ оставняъ по себѣ сяѣды въ народныхъ сказкахъ о томъ какъ умершую или непробуднымъ сномъ заснувшую красавицу полагаютъ въ гробѣ на высокомъ деревѣ. Мнѣ кажется гораздо естественнѣс обычай этоть объяснить намфреніемъ охранить трупъ оть хищныхъ зверей, какъ съ тою же цёлію и доселё нёкоторые дикари кладуть его на подмосткахъ высоко подиятыхъ на столбахъ (рисунокъ см. у Каспари въ началѣ I т.). Предположение это тѣмъ вѣроятнѣе, что опасение же хищныхъ животныхъ было одною изъ причинъ почему люди селились на деревьяхъ или въ свайныхъ постройкахъ на водѣ.

Если непогребепные покойники, трупы которыхъ обыкновенно пожирались животпыми, по народному върованію, подвергались мученіямъ въ аду, то здѣсь находимъ еще новую причину почему самый адъ изображался въ видѣ змія, кита или чудовища, изъ пасти котораго вылѣзаютъ люди когда наступитъ часъ воскресенія. Такое представленіе ада и воскресенія очень распространено въ иконографіи и на Западѣ, и у насъ.

V.

Сочиненіе г. Каспари выигрываеть въ основательности по мѣрѣ того какъ отъ празднословныхъ гаданій, которыя выдаются у него за точный методъ естествовѣдѣнія, переходитъ онъ на почву положительности, воздѣланную для познанія человѣка дѣйствительно точнымъ методомъ лингвистики, филологіи, этпологіи и исторіи. Этотъ поворотъ къ лучшему открывается съ первыхъ же главъ II тома, имѣющихъ предметомъ изобрютеніе оня и вліяніс этого изобрютенія на развитіе мивологіи. Человѣкъ будто бы оставался полузвѣремъ до самыхъ тѣхъ поръ пока не дошелъ до способа какъ добывать огонь, и какъ скоро сдѣлалъ онъ это открытіе, его умственныя

<sup>1)</sup> Zeitschr. f. Ethnologie. 1873, CTP. 97-98.

очи отверзлись, и онъ не только разумно взглянуль на небо и его свѣтила (II, 91), но и въ самомъ себѣ прозрѣлъ душу и связанныя съ нею жизненныя силы, и только тогда стала возможна настоящая миеологія, которая до тёхъ поръ прозябала въ смутномъ зародышѣ религіознаго чествованія мертвецовъ и животныхъ: такъ что человѣкъ могъ впервые взглянуть на себя не какъ па звѣря, а какъ на человѣка не иначе какъ при благотворномъ освѣщеніи земнаго огпя, который онъ самъ своими руками сумѣлъ извлечь изъ окружающей его матеріи. Извлеченную такимъ образомъ искру онъ отличилъ отъ вещества, признавъ ее за его душу и жизнь, и такою же искрою представиль и свою собственную душу и свою жизнь, объяснивъ себѣ этимъ представленіемъ теплоту своего тела и дыханія. Читателю вѣроятно пришло уже на мысль, что задолго прежде чёмъ вытереть огонь изъ дерева или выстчь изъ камня, человткъ могъ имть тысячу случаевъ познакомиться съ этимъ элементомъ въ окружающей его природѣ, производимымъ то молијею, то тренјемъ деревьевъ въ лѣсу отъ бурпаго вѣтра, то огпедышущими изверженіями, то разными другими причинами воспламеняющими горючія вещества. Но авторъ всю эту обстановку изъ воззрѣній первобытнаго человіка устраняеть, потому что она пе имфеть ціны для животнаго, и настоящій источникъ психологическаго развитія видить только въ томъ огнѣ, который самъ человѣкъ своими руками зажегъ себѣ посредствомъ тренія или высѣканія. Въ такомъ изворотѣ мышленія любопытны мпѣ не натяжки систематическаго хитросплетенія, а невольное указаніе самого автора на авторитеть лингвистики, которому онъ не могъ не подчиниться тотчасъ же какъ только отъ звѣря перешелъ къ человѣку, чтобы направить ученіе о быти и мивологіи на настоящую почву исторической действительности.

Дѣло въ томъ что весь этотъ отдѣлъ въ разбираемой мною книгѣ есть не что иное какъ разбавленная разными соображеніями и не многими фактами обильнорѣчивая эксплуатація знаменитаго сочиненія лингвиста Адальберта Куна о Низведеніи огня и напитка боговъ, 1859. Эта монографія по сравнительной мивологіи<sup>1</sup>) основана на изученіи священныхъ Вѣдъ, въ которыхъ одно изъ главныхъ мѣстъ занимаютъ обряды вытиранія огня изъ двухъ деревъ и сопровождающія обрядъ пѣснопѣнія въ связи съ относящимися къ этому предмету вѣрованіями и мивическими представленіями. Дерева которыми вытераютъ огонь (въ Вѣдахъ—арани) иногда вменуются производительными органами, или одно богинею Урваши, а другое богомъ Пурура-

<sup>1)</sup> И уже имћаћ случай познакомить читателей Русскаю Вистника съ этою знаменитою книгою, сдћлавъ къ ней ићкоторыя дополненія изъ сочиненій по этнографіи. Су. въ этомъ журналѣ 1872, № 10, стр. 665 и слѣд., 721 и слѣд.

сасома (то-есть зарею и солнцемъ), добываемый же ими огонь — супружескимъ плодомъ. Палка которою вытирають или сверлять огонь у Индусовъ собственно называлась мантара или, съ предлогомъ пра, праманта. Греки въ своей мисологіи это пазваніе орудія перенесли на самого низводителя огня съ неба, на его похитителя, давъ ему сродственное этому слову имя Прометей, и въ этомъ миоическомъ образѣ соединили культурный фактъ язобрѣтенія огня съ мыслію о рожденів человѣка, потому что Прометей не только похищаетъ съ неба огонь, но и творитъ человѣка: соотвѣтственно чему и въ нашемъ языкѣ кресита значитъ нетолько высѣкать огонь изъ кремня (откуда кресиво-огниво), но и давать жизнь, воскрешать. Во взаниной связи земли и неба по огню надобно различать пути по которымъ шли самыя представленія народнаго в'трованія. Если огонь низшелъ съ неба, и благодѣтельный титанъ похитилъ его оттуда на пользу людямъ, то сами люди, объясняя себѣ явленія пебеснаго огня, переносили на небо тоть же процессъ которымъ добывали они огонь на землѣ. Потому на ихъ взглядъ и молнія загарается въ тучахъ отъ дѣйствія такого же сверляла какое для воспаленія деревъ употребляють они въ своемъ быту, и колесо солнечное горить и свытить оттого что втулка его сама собою загоралась, быстро вертясь вокругъ небесной оси, какъ загорается обыкновенное колесо отъ оси тельжной.

Сближая представленія о небесномъ пламени съ практическимъ фактомъ добыванія огня земнаго, лингвисть Кунъ хотя и принисываеть этому моменту въ развитіи народнаго быта и мисологіи большое значеніе, но далеко не думаетъ исчерпать имъ весь составъ древнѣйшихъ миоологическихъ и бытовыхъ возэрѣній. Что же касается до г. Каспари, то онъ до того подчиныся авторитету этого в'єдиста, что его монографію ставить красугольнымъ камнемъ, на которомъ строитъ и алтарь для жертвоприношенія и преддверіе во храмъ язычества и въ его божественной олимпъ. По мнѣнію автора, великое открытіе какъ добывать огонь было сдѣлано въ незапамятную эпоху, гораздо прежде чёмъ когда-то племена съ Востока перешли въ Америку, потому что у всѣхъ дикарей, какъ въ Африкѣ такъ и Америкѣ, мы встречаемъ тотъ же способъ вытирать огонь какъ въ древности у нашпхъ арійскихъ предковъ, а потомъ и вообще у народовъ видо-европейскихъ. Это говорить также въ пользу единства происхождений человѣческаго рода и общихъ началъ и преданій культуры. Если же китайскія сказанія повіствують о времени когда не знали огня, какъ свидітельствують и древніе писатели, что не паучились еще употреблять его Эфіопы, то такія преданія очевидно ведутъ свое пачало отъ темпой эпохи предшествовавшей великому открытію (II, 39). Послідовало оно віроятно въ конці каменнаго періода. Этемъ предположеніемъ, мнѣ кажется, хорошо объясняется связь молніи съ каменнымъ молотомъ Индры, Зевса, Тора или нашего Перуна. Уже обрабатывая камень па оружіе и утварь, ударяя, рубя и шлифуя, рабочіе высѣкали искры, но правильное добывапіе огня устаповилось тогда когда дошли до того посредствомъ тренія одного дерева о другое, и притомъ первоначально посредствомъ сверленія одного въ другомъ. Такъ какъ и въ первобытной общинь сильные эксплуатировали слабыхъ и увѣчныхъ, то взявъ на свою долю войну и отважные набъги за добычею, ко всему прочему въ домашнемъ быту они относвлись лёниво и предоставляли рукодёліе и всякія подѣлки слабымъ и калѣкамъ, между которыми, по мнѣнію автора особенно должны были отличаться хромые, потому что, будучи неспособны къ войнъ и охоть какъ сидни, тъмъ досужъе были они въ ручной работь и во всякомъ художествѣ. Они же первые въ своемъ рукодѣльпомъ досужествѣ дошли до открытія какъ добывать огонь. Этимъ бытовымъ фактомъ объясняеть авторь повсемъстное распространение въ народахъ миенческаго представленія бога огня хромымъ. Не говоря уже о мпоологія классической, представление это господствуеть и въ племенахъ Южной Америки, н у дикарей африканскихъ, которые чествуютъ своихъ хромыхъ боговъ подобныхъ египетскому Птаху (Phtah, ptah). Греческому Гефесту, у Германцевъ соотвѣтствуетъ тоже хромой богъ огня и кузнецъ Волундъ или Виландъ. Наконецъ въ христіанскую эпоху то же воззрѣніе было перепесено на хромаго бѣса. Какъ ни оригинально по своему простому, слишкомъ практическому пріему объясненіе это, оно, сколько мнѣ извѣстно, едвали было бы не удовлетворительние всихъ другихъ, основанныхъ на символическомъ толковании мнонческихъ воззрѣній на природу 1), еслибы туть на дорогѣ не стояло несбыточное предположение о рабочемъ классѣ въ толпѣ первобытныхъ людей, образовавшемся по тѣмъ же зоологическимъ законамъ по которымъ перавномѣрно раздѣленъ трудъ между муравьями въ ихъ муравейникѣ (II, 24, 26). Языкъ дѣйствительно свидѣтельствуетъ намъ о связи труда съ общиннымъ и семейнымъ устройствомъ; такъ у насъ работа (отъ слова рабъ) исрвоначально означаетъ и трудъ и рабство, при глаголѣ робить — дёлать, робята — дёти, или какъ у Римлянъ при словь familia семья, famulus — рабъ. Но вопросъ о семьѣ и отношенія ся къ роду-племени, долженствующій быть точкою отправленія изслѣдованій по народному быту, какъ мы уже знаемъ, пе только не принятъ нашимъ авторомъ въ со-

<sup>1)</sup> Такъ Шпарцъ въ своемъ сочиненіи о *Происхожденіи Мивологіи* хромоту божества огия вмёстё съ мионческимъ увѣчьемъ Урана, лишеннаго мужской силы, объясняеть нагляднымъ представленіемъ объ ослабленіи или стиханіи грозы послё-того какъ столпившіяся тучи разразятся грозою.

ображение, но и вовсе оставленъ имъ безъ внимания, можетъ-быть потому что противорѣча его теоріи о первобытномъ полузвѣрѣ, вопросъ этотъ постановиль бы его лицомъ къ лицу съ тою разумною человѣческою средою которую дають для началь мисологіи и быта лингвистика, исторія и сама этнографія. Что нищенство действительно окружено пекоторымъ религіознымъ обаяніемъ, свидѣтельствують даже поздиѣйшія вѣроисповѣданія, особенно буддійское. Нищіе кальки испоконъ вьку пьвцы, они передають предація старины и получають мудрости. Можно усмотрѣть, хотя и съ натяжкою, даже какую-то связь нищаго съ преданіемъ о добыванія огня, если только сблизить этотъ бытовой фактъ съ низведеніемъ на землю молніп. Такъ, по русскому повѣрью, громъ легко можетъ убить того къ кому во время грозы нодойдеть нищій 1). Но чтобъ отъ нищихъ-калькъ будто бы открывшихъ секретъ добывалія огня, прямо перейти къ сословію маговъ, шамановъ и вообще жрецовъ, какъ то дълаетъ авторъ (II, 42 – 79), то такой скачекъ въ псторін быта рішптельно противорічитъ всему что до сихъ поръ наука знала о древнЕйшемъ состояніи семьи, рода-племени и религія.

Если съ одной стороны авторъ оставляетъ въ сторонѣ вопросъ объ отношеніи рабовъ и побѣжденныхъ ко враждебному столкновенію между илеменами и къ древпѣйшей исторіи кастъ, то съ другой онъ забываетъ старцевъ или старийшинъ, заслонивъ ихъ маститый, незапамятный авторитетъ досужествомъ хромоногихъ калѣкъ.

Какъ изъ семейнаго зародыша разрослось племя, такъ въ нѣдрахъ же семьи и начатки религіознаго чествованія, представителемъ котораго выступаетъ отецъ, родоначальникъ, старѣйшина. Это вмѣстѣ и повелитель, и судья, и жрецъ. Наши арійскіе предки, въ древнѣйшую эпоху, когда населяли Пенджабъ, не знали еще ни брагманскихъ учрежденій, ни жрсческаго сословія, пи кастъ. Самое слово *Аріи* (какъ бы *Арьичи*, съ отчественнымъ окончаніемъ ичз) есть не иное что какъ отщовские дъти (какъ бы отч-ичи), потому что *Ари* или *Арья* значитъ отецъ или глава семейства. По Ригвѣдѣ *Ари* посвящаетъ свою пѣснь на прославленіе Индры, опъ же совершаетъ предъ богами жертвоприношенія<sup>9</sup>). Каждый отецъ семейства былъ у себя на дому жрецъ, и сначала только въ большихъ общихъ жертвоприношеніяхъ стали появляться общіе всему племени жрецы. Что же касается права па славословіе и жертвоприношеніе божеству, то оно до того было доступно всѣмъ п каждому что сами женщины, при значительной свободѣ

<sup>1)</sup> Мон Историч. очерки I, 88.

<sup>2)</sup> Schöbel, Recherches sur la religion première de la race Judo-iranienne, издание 2-с, дополненное, 1872 года.

ихъ семейнаго и общественнаго положенія, принимали участіе во священныхъ обрядахъ и пѣснопѣніяхъ, такъ что сохранились даже имена нѣкоторыхъ сочинительницъ вѣдійскихъ гимновъ. Изъ общей массы семьи и племени выступили отдѣльныя личности пѣвцовъ уже значительно въ позднѣйшую пору, когда образовались и сословія жрецовъ, что послѣдовало не ранѣе того времени когда вмѣстѣ съ походами и завоеваніемъ въ Индостанѣ возникли у Арійцевъ касты.

Итакъ, если, въ память о великомъ изобрѣтеніи ранней культуры, обрядъ добыванія огня треніемъ или сверленіемъ сталъ достояніемъ жрецовъ, какъ у Арійцевъ, для которыхъ по этому предмету даны были особыя наставленія еще въ Вѣдахъ, такъ и у другихъ народовъ (см. у г. Каспари изображеніе мексиканскаго жреца высверливающаго огонь, II, стр. 55); если этотъ обрядъ состоитъ въ связи со священною обязанностью жрецовъ поддерживать на алтарѣ неугасимый огонь, а также и со всесожженіемъ древнѣйшихъ жертвоприношеній; то все же первоначально эти священнодѣйствія и обряды были совершаемы отцами семействъ и родоначальниками или старѣйшинами, древнія права которыхъ унаслѣдовали потомъ жрецы.

Такимъ образомъ все то что говоритъ пашъ авторъ о древпѣйшемъ сословіи жрецовъ и его заслугахъ въ развитіи религіи и миюическаго міросозерцанія должно быть отнесено къ представителямъ семьи и рода-племени, а такъ какъ представители эти дѣйствовали и мыслили сообща съ своими домочадцами и родичами, составляя вмѣстѣ съ ними одно нераздѣльное цѣлое связанное кровными узами родства, то аристократическій принципъ безкоптрольнаго авторитета вождей и жрецовъ, поставленный пашимъ авторомъ во главѣ первобытнаго развитія языка и религіи, противорѣча историческимъ и этнологическимъ фактамъ, долженъ быть передвинутъ къ эпохѣ болѣе развитой, и уступить свое мѣсто принципу коллективной дѣятельности семейной и племенной.

Вирочемъ прослѣдимъ самое ученіе г. Каспари. «Мы ошибаемся, говорить онъ, когда необинуясь предполагаемъ исихологически, будто бы первобытный человѣкъ въ своемъ звѣриномъ состояпіи могъ прозрѣвать въ явленіяхъ бури и непогоды или въ блескѣ солнечномъ и въ мерцаніи луны какія-то существа, которыя могли приносить пользу или вредить именно ему, любить его или пенавидѣть. Мы ошибаемся также когда думаемъ, что первобытный человѣкъ явился на свѣтъ пастухомъ и земледѣльцемъ чтобы съ иптересомъ отпоситься къ вѣтру и погодѣ, дождю и солицу. Борьба за существованіе окружала первобытпаго человѣка болѣе настоятельными для сго ближайшихъ нуждъ заботами, земледѣліе же и скотоводство уже плоды зпачительно поздпѣйшей культуры. Ранній человѣкъ для собственнаго само-

Digitized by Google

сохрапенія долженъ былъ отдаться звёроловству, и въ этомъ смыслё онъ подобился хищному животному, раздёляя съ нимъ его ремесло. И какъ преслёдуемой дичи или какъ рыси, гонящейся за добычей, не до дождя, пи до солнца съ мЕсяцемъ, когда ее гложеть голодъ, такъ и у первобытнаго человѣка были свои заботы» (II, 82). Если слова эти направлены противъ ведистовь, открывающихъ первобытность воззрѣній на природу въ раннемъ быту пашихъ Арійскихъ предковъ, основанномъ уже на скотоводствѣ съ нѣкоторыми начатками земледѣлія, то такъ бы и сказать; если же авторъ относится вообще къ заблужденіямъ науки, которыя его ученіе должно разсѣять, то онъ пе сталъ бы воевать противъ пебывалыхъ враговъ, когда бы привелъ себѣ на память что говорятъ льтоппсцы, начиная отъ Геродота и до нашего Нестора о звѣроловствѣ, какъ существенной принадлежности самаго ранняго быта всёхъ дикарей. Действительно, бытъ звёролововъ заслуживаеть большаго вниманія нежели сколько в'єдисты и вообще лингвисты могли его удѣлять этому быту, стоящему по ту сторону черты, отъ которой опи ведуть свои изслёдованія, начиная съ Ведъ, возникшихъ па болёе развитой культурь. Но вмысто того чтобы гадательно уравнивать звыролова со звѣремъ, авторъ принесъ бы наукѣ больше пользы еслибы, строже держась эптологической школы, ввелъ читателя въ самую обстановку звъроловнаго быта, анализъ которой могъ бы обогатить повыми фактами его психодогическую теорію. Если звѣролову мало дѣла до пеба и его свѣтилъ и явленій, то тѣмъ больше умѣлъ онъ взощрить свою тонкую наблюдательность падъ обычаями и природой животныхъ. Для примъра приведу отрывокъ изъ одной лапландской сказки, свидѣтельствующей намъ о томъ вниманіи съ какимъ звѣроловъ ледовитыхъ странъ изучилъ анатомію своего оленя<sup>1</sup>). Лиса обманомъ добыла себѣ это животное, но заколоть его не умѣетъ. Для того созвала опа разныхъ звѣрей и гадовъ. Пришли съ ней медвѣдь, волкъ, россомаха, рысь, мышь, бѣлая лисица, змѣл, ящерица и жаба, и принялись убивать оленя каждый по-своему. Медвёдь поровиль хватить въ челюсть. Оттото до сихъ поръ остался на олепьей челюсти шрамъ, пазываемый медонжья стрпла. Волкъ норовилъ въ ляжку, и оттого на ней рубецъ который называется волчья стрпла. Россомаха норовила въ шею, оттого на шей рубецъ — россомахина стръла, Рысь норовила въ горло, оттого рубецъ рысья стрпла. Мышь поровила въ копыто, оттого трещина въ раздвоенномъ копытѣ -- это мышиная стръла. Бѣлая лисица норовила въ ухо, оттого въ верхней части уха есть у оленя маленькая косточка называемая стрълою бълой лисицы. Змѣя норовила въ кишечпое сало, оттого между

1) Nº 1-# Jucuua u Mcdende, cu. Friis, Lappisk Mythologi, Christiania. 1871.

кишками и саломъ есть у оленя отмѣтина называемая змљиною стрњиой. Ящерица норовила въ кишку подъ хвостомъ, оттого на концѣ кишки рубецъ — ящерицына стрњиа. Жаба норовила въ сало подъ сердцемъ, оттого между сердцемъ и саломъ есть у оленя хрящикъ называемый жабьей стрњиой.

Впрочемъ я остановился на вышеприведенной выдержкѣ изъ разбираемой мною книги не съ тѣмъ, чтобъ обличить автора въ неумѣстномъ доктринерствЕ, а чтобъ объяснить его теорію. Такъ какъ первобытный человъкъ будто бы былъ безучастенъ къ явленіямъ природы, поскольку они стояли внѣ его заботъ въ борьбѣ за существованіе, то ни отъ кого больше не могъ онъ научиться смотрёть на природу разумнымъ человёческимъ взглядомъ, какъ только отъ жрецовъ, которые, постигнувъ премудрость чрезъ добывание огня, прежде всёхъ могли составить миеическия воззрѣния на дневной свёть и темноту ночи, па грозу и дождь и на другія явленія природы (II, 123), такъ что по психологіп вспов'єдуемой гейдельбергскимъ профессоромъ все поэтическое и мисологическое чемъ и до сихъ поръ языкъ живописуеть природу, что такъ мастерски умбетъ объяснить по текстамъ В'єдъ знаменитый Максъ Миллеръ, и что наконецъ хорошо изв'єстно и въ русской литературѣ изъ капитальнаго труда Аванасьева, итакъ всѣ эти живыйшія воззрынія па Божій міръ, въ теченіе тысячельтій воспятывающія человѣчество чрезъ посредство роднаго языка, не болѣе какъ напускное обаяніе жрецовъ, которые углубившись въ таниства природы выдумали разныхъ стихійныхъ боговъ и отуманили здравый практическій смыслъ нервобытнаго человѣка. Можетъ-быть опи обманывали другихъ и неумышленно, потому что обманывались сами, по во всякомъ случаѣ, по теорін пашего автора, мисологія основала преднамфренно в путемъ искусственнымъ, и восходить своими пачалами не рапъе какъ ко времени возникновенія жреческаго или шаманскаго сословія, составившагося изъ благод тельныхъ изобрётателей, знахарей-врачей и мудрыхъ совётниковъ, которыхъ должно было вызвать на свёть всликое открытіс какъ добывать земпой огонь. «Важнѣйшее явленіе встрѣчасмое нами въ этой замѣчатсльной эпохѣ, говорить авторъ, это ореолъ правственно и эстетически высокаго, въ сіянія котораго выступають самые ранніе пзобрѣтатели, какъ предсказатели п чародён. Къ нравственно высокому и могущественному эти чародён умёли прпсовокупить и высокое въ природѣ. Если прежде, какъ мы видѣли, предъ глазами инстинкта явленія небеспыя не имыли въ себь ничего особепнаго и по привычкѣ казались дѣломъ самымъ обыкновеннымъ, теперь когда опп очутились въ рукахъ и подъ вѣдѣніемъ людей, стали они не только вь чувствепномъ отношения эстетически интересны, но и нравственно вліятельны,

потому что уже человѣческія руки могли направить явленія эти, какъ и всякое действіе, на пользу в на вредъ ближнему. Младенчествующее созерпаніе начинаеть теперь догадываться, по сцёпленію идей, что въ пёкоторыхъ извѣстныхъ предметахъ содержатся далеко простирающіяся сокровенныя силы природы, съ которыми человѣкъ можетъ вступить въ тапнственный союзъ, дабы испытать на дъл ихъ благотворное дъйствіе. Такимъ образомъ могла пробудиться младенчествующая фантазія и вызвать къ жизни новыя воззрѣнія на міръ, посредствомъ которыхъ, на основаніи чародѣйства и фетишизма, могъ распространиться эстетически возвышенный чудесный свѣтъ и на такіе отдаленные предметы, къ которымъ дотолѣ относились равнодушно. Чародъйство, шаманство п фетишизмъ, вмъстъ происшедшіе изъ одного психологическаго источника, болье и болье выступають теперь на первый планъ чтобы раскрасить и освётить ті образы, которые нѣкогда человѣкъ составилъ себѣ о явленіяхъ природы. Мы уже назвали главпѣйшіе предметы которые обозначились въ магически высокомъ, чудоабиственномь освѣщепін. Это были тайны искрометнаго камня, воспаляющія польнья для высверленія огня, а по ассоціанів идей и всякаго роду дерева, которыя годниись для этого священнаго, магическаго действія, какъ напримѣръ у Грековъ дубъ, терновникъ, лавръ, липа, плющъ. Сюда естественно было присовокуплено такъ рано замѣченное уже сродство въ таинственныхъ дъйствіяхъ олня и воды, также какъ и поднимающійся отъ магическаго пламенп дымъ, который вихръ возносиль къ небу, для того чтобы возвести человический взоръ къ водоточивымъ облакамъ. Молнія, буря, дождъ, съ звиринымъ равнодушіемъ пезамѣченные на пизшей ступени человѣческаго бытія, теперь при освіщеній новаго міровоззріннія становятся магически возвышенными действіями, которыя возбуждають человека направить свой взоръ и въ темныя и свѣтлыя области чудесъ внѣшняго міра» (II, 89-91).

При всемъ желаніп уб'єдить читателя въ свою пользу, авторъ выбивается изъ силъ, не достигая цёли; потому что идеть отъ предиоложенія о первобытномъ полузв'єр'є, въ которомъ путемъ логической посл'єдовательности онъ не ум'єлъ раскрыть психологическаго развитія той окрименной фантазіи о которой, какъ мы вид'єли, онъ завелъ р'єчь уже давно, и не кстати, и которая опять будто съ облаковъ, какъ deus ex machina, падаетъ предъ нами на той же 91 стр., откуда только-что приведены слова нашего автора. Какой-то зв'єрь изъ переднихъ лапъ выработалъ себ'є руки, сталъ точить себ'є камни и случайно открылъ секретъ какъ добывать огонь трсніемъ и сверленіемъ, посл'є того сталъ мастеромъ и мудрецомъ и изъ хромоногаго кал'єки очутился шаманомъ и жрецомъ. Вотъ нить, по которой испхологъ ведетъ свое ученіс: по все это только внѣшнія обстоятельства при вах которыхъ возможно было психологическое развитие человека, а мы только и видимъ что эти пустыя рамки бытовой обстановки полузвъря и кальки, въ которыя авторъ раскладываеть психологическій матеріаль возвышенныхъ воззръній на природу, чудодъйственной таинственности и окриленной фантазіи, добытый имъ на прокать изъ чужихъ рукъ, отъ лингвистовъ и ФИЛОЛОГОВЪ. Такъ какъ не только не доказано, даже не объяснено скольконибудь толково психическое состояние первобытнаго полузвѣря въ его недоступномъ для науки скотствѣ, то все только-что приведенное ученіе автора рушится само собою, будучи построено на небываломъ призракѣ. Съ другой стороны, новое предположение о чудесномъ явления на земль жреческой премудрости естественно наводить на вопрось: у кого же этой премудрости научился первый-то жрецъ? «Перво-еть портной у кого учился?» А такъ какъ онъ могъ шить и хуже Петрушки, то читатели до тѣхъ поръ не возьмуть въ толкъ, что разумбеть авторъ подъ великими заслугами жречества и шаманства, пока онъ не удовлетворитъ естественному требованію логической послёдовательности въ развитіи духовныхъ силъ человёка въ связи съ зарожденіемъ и постепеннымъ возрастаніемъ этихъ религіозныхъ учрежденій соотвѣтствующихъ извѣстнымъ моментамъ въ исторіи человѣческаго духа.

Итакъ, если въ приведенномъ учени отнять начало и конецъ, предположение о полузвѣрѣ и о психологи жрецовъ, то оно можетъ имѣть свою цѣну, какъ болѣе подробное разъясненіе того открытія въ сравнительной миеологів, которое лингвисть Кунъ сдѣлалъ въ своемъ сочиненів О Низес*деніи Оня.* Дёйствительно, этоть культурный факть, отмёченный еще Санхуніатономъ въ числѣ великихъ историческихъ переворотовъ, долженъ былъ оказать громадное вліяніе на умственное, религіозное и поэтическое развитіе, но отсюда еще не следуетъ чтобъ этому факту не предшествовалъ цѣлый рядъ соотвѣтствующихъ ему по дѣйствію подготовительныхъ моментовъ, и чтобы добываніе огня такъ скоро перешло въ руки сословія жрецовъ или шамановъ что не успёло пустить корней въ тёсныхъ нёдрахъ семьн, а также и въ разумѣніи народной массы, еще не скованной пскусственнымъ обаяніемъ жреческаго обряда. Такимъ образомъ, мы еще разъ приходимъ къ тому же выводу что и лучшее что только можно извлечь изъ сочиненія г. Каспари становится тімь пригодніе для науки чімь больше противорѣчить его системѣ и не вяжется съ его теоріею.

Отмѣчу нѣсколько изъ его замѣчаній, которыя съ пользою могутъ быть приняты въ соображеніе.

Змюшный культъ, по автору, отмѣченный въ общихъ чертахъ еще въ ту звѣриную пору, когда къ животнымъ относились только какъ къ пожира-

телямъ человѣчьихъ труповъ, получаеть повую силу и высокое значеніе въ эпоху открытія земнаго огня, который изъ растираемаго камня или дерева чудодѣйственно вспыхивалъ въ видѣ пламеннаго змъя (II, 48). «Дѣйствительно, говорить авторъ, если мы спросимъ себя, что могло бы быть общаго между змѣею и огнемъ въ психологическомъ смыслѣ, то не можемъ не признать что видъ пламени, съ его трепещущими языками, которые подъ ударами вытра тымъ больше проявляють свою всепожирающую силу, ничего лучше не могъ наивному чувству напомнить изъ міра животныхъ какъ извивающуюся, трепещущую на дыбахъ и пипящую змѣю, прожорливость которой надобно было утолять жертвенною пищей. Такимъ образомъ, вполнъ младенческой фантазіи тіхъ временъ долженъ былъ казаться огонь жертвоприношенія первыхъ жрецовъ какимъ-то необычайнымъ живымъ созданіемъ, которое своею теплотою чародъйственно могло исцълять болъзни, а для жреца было такою драгоценностью которую онъ хотя и могъ своею чудотворною рукою воспроизвести изъ освященныхъ веществъ, но чтобы постоянно поддерживать ся живучесть, долженъ былъ имѣть наготовѣ священную пищу, которой огонь требоваль для своего продовольствія какъ жертвы. Психологически разбирая, не станемъ мы нисколько удивляться, что преданія этихъ временъ такъ часто говорять о змѣяхъ, огненныхъ ящерицахъ и драконахъ со змѣиными головами (см. къ 47 стр. II т. рисунокъ, изображающій идола священнаго огня, въ видѣ человѣческой фигуры, изъ головы которой стремится пламя въ видъ змъй и ящерицъ). По особаго роду дътской аналогіи при взглядъ на трепещущіе языки пламени возникаль въ фантазіи ужасающій образь воздымающагося, все пожирающаго змѣя, и тѣмъ съ большею живостью и силою это вредоносное, ядовитое животное входило въ область религіознаго чествованія». Указывая на нов'єйшія изслёдованія этнографическія, по которымъ оказывается связь культа древеснаго со змбинымъ, авторъ видитъ здесь явственные следы того же культурнаго факта первобытной исторіи: «Мы уже видёли, говорить онъ, какъ подъ священными руками премудрыхъ и могущественныхъ жрецовъ (flamines) змѣящееся пламя будто вылетаетъ изъ дерева признаннаго годнымъ для чудодъйственнаго тренія. Къ этому можемъ мы присовокупить что впослѣдствіп съ образомъ змія были соединены понятія не только могущества и мудрости, но и злобной надменности и гордости (змій въ раю, какъ искуситель въ грѣхѣ и гордости» (II, 56-57). Сверхъ указанія на символъ библейскаго змія, къ которому мы еще разъ воротимся, замѣчанія эти бросають новый свёть на многія явленія древнійшей религіи и мноологія. Такъ животное или живое качество вытираемаго огня между прочимъ явствуеть изъ самаго наименования этого огня жисыма, принятаго въ нашемъ

народ'Е. На связи представленій о пламени и змбѣ или ящерицѣ основана сказка о Саламандрь, живущей въ огнѣ. Этою же связью змѣи съ жертвеннымъ огнемъ можетъ быть объяснена ея исцъляющая сила, по которой опа стала аттрибутомъ Эскулапа. Миеологическое сродство дерева съ огнемъ отражается во многихъ мизахъ, какъ напримъръ въ мизъ о нимфъ Дафию, которая въ объятіяхъ Аполлона превращается въ дерево: первоначально же ся имя значить вообще горящая, и у Грековь было парицательнымъ названіемъ лавра, какъ дерева идущаго па топливо: 1) п какъ зм'яшееся пламя живаю оня было перепесено па зигзаги молнін, такъ и горяшій лавръ очутился въ объятіяхъ солнца, колесо котораго, по древнійшимъ представленіямъ, также воспламенялось отъ тренія его втулки. Наконепъ на связь мионческаго огненнаго колеса съ представленіемъ какого-то чудовища которое калѣчить людей, и съ темнымъ намекомъ на мысль объ укрощении этого чудовища деревьями, какъ огонь на жертвенникъ, - на такую мнонческую связь представлений п върований, какъ кажется, указываетъ намъ выше приведенное осетинское сказаніе о героѣ Сосрыко<sup>2</sup>). Предсмертною борьбою его была схватка съ Балгасовыма колесома, съ кахимъ-то чудищемъ которое одарено даромъ слова, наскакиваетъ на людей п сокрушаеть имъ руки и поги. Оно-то и искалѣчило Сосрыко, который потонъ дѣлился своимъ тѣломъ съ хищными животными. Догоняя это миоическое колесо, Сосрыко бросаль въ него ольховыми деревьями, которыя отскакивали отъ пего разсыпаясь золою.

Если секретъ добыванія живаго огня открытъ быль еще людьми каменнаго вѣка, то это открытіе послужило точкою отправленія для вѣка металлическаго, и притомъ сначала мѣднаго, такъ какъ мѣдь скорѣе чѣмъ желѣзо могла обнаружить себя, расплавляясь изъ примѣсей въ каменистыхъ породахъ, изъ которыхъ могли брать камни на подкладку разводимаго костра. Какъ бы то ни было, но божество огня принимается за кузнечное дѣло, и кузнецамъ Гефесту и Вулкану соотвѣтствуетъ германскій Волундъ или Виландъ. Сюда же отпосятся германскіе карлики-эльфы, искусные ковачи, и вообще у народовъ ремесло кузнеца окружается миоологическою и суевѣрною таинственностью, какъ виослѣдствіи ремесло мельника. Между кавказскими горцами пользуется особеннымъ чествованіемъ богъ кузнечнаго дѣла, напримѣръ у Абхазцевъ, которые совершаютъ предъ нимъ присяги и клятвы съ символическимъ обрядомъ молота, соотвѣтствующаго молніенос-

<sup>1)</sup> Русскій Вистникъ, 1672 года, № 10, стр. 676.

<sup>2)</sup> Джант. Шанаева Нартовскія Сказанія, стр. 10—11, въ Сборникь Свыдиній о Кавказекихъ Горцахъ, т. V, 1871 года. Слич. въ монхъ Историч. Очерк. I, 330.

ному орудію германскаго Тора (Тунаръ, donner). По осетинскому сказанію одному герою въ битвѣ проломили темя. Онъ отправляется на небо къ миоическому кузнецу, и тотъ починиваетъ герою черепъ, выковывая ему темя изъ красной мѣди<sup>1</sup>). Надобно отдать нашему автору справедливость въ томъ что онъ путемъ историческаго развитія отдѣляетъ въ миоологическихъ фигурахъ Вулкапа, Виланда и другихъ два элемента — чествованіе огня и первобытнаго художника — ковача, распредѣляя эти элементы по двумъ раннимъ вѣкамъ исторіи человѣчества (II; 77). Къ этому надобно присовокупить что семитическія племена и здѣсь строго держатся историческаго начала. По книгѣ Бытія, *Оовелъ* (по Вульгатѣ *Тубалкаинъ*) — «млатобіецъ ковачъ мѣди и желѣза» — родился въ племени Канновомъ (*Бытія* IV, 22), и это происхожденіе отъ проклятаго рода, какъ увидимъ, оставило по себѣ слѣдъ въ греческомъ преданіи о Преметеѣ, тѣсная связь котораго съ вѣдійскими обрядами добыванія живаго огня пе подлежитъ сомнѣнію.

Еще Кунъ въ своей знаменитой монографіи указаль па связь мисологическихъ представленій о птицахъ съ преданіями о низведеніи на землю огня и божественнаго напитка безсмертія. Не касаясь послѣдняго предмета, который въ данномъ случаѣ парушалъ его систему, г. Каспари, кажется, не безъ основанія замѣчаетъ что птицы эти первоначально были только хищныя, въ чемъ и усматриваетъ съ одной стороны подтвержденіе своей мысли о религіозномъ страхѣ какой внушали хищныя животныя, пожирая человѣчьи трупы, а съ другой — связь пожирающаго змѣинаго пламени съ кровожадною птицею (II, 93). Мы еще увидимъ ведійскаго Индру въ образѣ сокола или ястреба, а теперь замѣчу мимоходомъ что самое наглядное представленіе о мисическомъ сродствѣ птицы съ пламенемъ, глубоко вкорененное въ цивилизованныхъ народностяхъ, предлагаетъ сказка о Фениксъ, который возраждается въ пламени.

Тотъ же лингвистъ Кунъ указалъ въ ведійскихъ обрядахъ и гимнахъ на связь представленій о вытираніи или сверленіи огня и о дѣторожденіи. Это даетъ г. Каспари поводъ примкнуть сюда повсемѣстно распространенный культъ фаллуса. Мнѣ кажется что самый убѣдительный фактъ особенно относящійся къ дѣлу и напрасно забытый нашимъ авторомъ, это чудесное явленіе фаллуса въ пламени очага предъ Окризіею, приносившею тогда на пламя жертвенное возліяніе, и съ того часа она зачала и черезъ девять мѣсяцевъ родила Сервія Туллія<sup>2</sup>). А если придать большее вѣроятіе миюиче-

<sup>1)</sup> Релинозныя Вырованія Абхазцевь стр. 12 и слёд., и Нартовскія Сказанія стр. 9, въ Сборники Свидиній о Кавказскихи Горцахи, т. V, 1871 года.

<sup>2)</sup> Русскій Впостникъ. 1873 года, № 1, стр. 316.

скому сочетанію эмби съ пламенемъ, на чемъ такъ настанваетъ г. Каспари, то сюда же бы пришлось отнести и всё сказки о томъ, какъ огненный змби посѣщаетъ опочивальни красавицъ, и особенно, какъ родоначальникъ ихъ вождь варварскаго племени вмѣняетъ ссбѣ въ обязапность воспользоваться своимъ правомъ у новобрачной (jus primac noctis).

Само собою разумѣется что сожиганіе мертвецовъ на кострѣ относится уже къ тому позднѣйшему періоду когда земной огонь вошелъ въ общее употребленіе, и въ практическомъ быту и въ религія<sup>1</sup>). Нашъ авторъ справедино видить въ этомъ обрядѣ уже прямое послѣдствіе развитаго чествованія душъ и усопшихъ родителей, а самое сожиганіе трупа относить въ разрядъ очистительныхъ дѣйствій, такъ какъ священное пламя не только исцѣляетъ и даетъ жизнь, но и очищаетъ отъ всего печистаго, куда принадлежали разныя бользни и особенно чума и зараза (II, 105-110). Съ одной стороны сюда идуть народныя вёрованія лёчить оть скотскаго падежа прогоняя стада черезъ священные костры, а съ другой убѣжденіе, доселѣ распространенное у дикарей, что человѣкъ приносимый богамъ въ жертвѣ всесожженія до такой степени очищается и освящается что самъ претворяется въ божество, которому его принесли въ жертву. Впрочемъ этотъ періодъ въ вѣрованіяхъ и обрядахъ уже до того развитой, что опъ составляетъ существенную основу ранней культуры Славянъ и другихъ европейскихъ народовъ, унаслѣдованной ими въ своей азіатской прародинѣ. Чтобы связать этоть періодъ полнѣйшаго развитія мисологическаго сознанія съ предшествовавшими ему, автору слѣдовало бы подвергнуть подробнѣйшему анализу языки и быть арійскихъ племенъ, или же признаться въ непослѣдовательности и нелогическихъ скачкахъ, отличающихъ, какъ мы не разъ видѣли, его систему и теорію.

## VI.

Вся 7-я глава 4-й книги II тома, имѣющая предметомъ религіозныя воззрѣнія самыхъ дикихъ изъ нынѣ живущихъ племенъ, въ ихъ отношеніи къ первобытному времени — не столько убѣждаетъ насъ въ той первобытности, какъ ее понимаетъ авторъ, сколько рисустъ предъ нами картину смутнаго смѣшенія ранней дикости съ проблесками позднѣйшей культуры, основанной на понятіи о душѣ и на представленіи божества. Такъ самые грубые изъ дикарей на западныхъ берегахъ Австраліи имѣютъ ужс понятіе о будущей жизни въ раю, который будто бы паходится въ свѣтломъ и прекрас-

<sup>1)</sup> Проф. Котляревскаго О погребальных Обычаях Языческих Славянь 1868 года, стр. 180 и слёд.

номъ мѣстѣ на небѣ. Туда отходять души усопшихъ. Въ разсужденіи погребенія замѣчательны обычан двухъ періодовъ: дѣтей и молодежь хоронять въ землѣ, и только старшихъ сожигаютъ. Это почетъ и старцамъ п болѣе развитой культурѣ. Что же касается до душъ покойниковъ не сподобившихся погребенія или сожиганія, то онѣ становятся злыми духами, и бродя по землѣ вредятъ людямъ. Этотъ моментъ еще древнѣе, такъ какъ опъ отзывается прямымъ сродствомъ мертвеца съ тѣмъ хищнымъ звѣремъ который его пожралъ. Въ племенахъ Бразиліи покойниковъ хоронятъ въ ихъ собственныхъ жилищахъ, иногда въ сидячемъ положеніи. Хотя и вѣруютъ эти дикари, что умершіе превращаются въ дикихъ звѣрей, но вмѣстѣ съ тѣмъ нѣкоторые изъ нихъ стоятъ уже на такой степени культуры что знаютъ уже нѣчто въ родѣ германской Валгаллы, злачное мѣсто на высокой горѣ куда улетаютъ души храбрыхъ воиновъ и блаженствуютъ вмѣстѣ съ своими предками, между тѣмъ какъ трусы и лѣнтяи обречены на мученія отъ нѣкоего злаго демона.

Изъ подробностей которыя могуть навести на новые пути въ объясненіи сравнительныхъ сближеній, привожу слёдующія.

Чествованые человичыхъ череповъ авторъ объясняетъ убиждениемъ, что душа помѣщается въ головѣ (II, 150-151). Въ мексикапскихъ храмахъ черепа предковъ помѣщаются по стѣнамъ и на жертвенникѣ, на которомъ приносятся человѣческія жертвы. У нѣкоторыхъ дикарей въ обычаѣ погребать трупы рабовъ вмѣстѣ съ ихъ господами, для того чтобъ и на томъ свъть рабы служили своимъ повелителямъ. Марко Поло повъствуетъ о тибетскихъ племенахъ, что они убиваютъ чужестранцевъ для того чтобъ оставлять у себя въ домахъ ихъ головы, въ видѣ домашнихъ пенатовъ. Сюда же надобно присовокупить вышеприведенное изъ быта Мандановъ, у которыхъ матери ласкаютъ черепа своихъ умершихъ дѣтей и съ ними разговаривають (I, 359); потому что, какъ мнѣ кажется, авторъ, задавшись своею теоріею звърнныхъ вожаковъ въ стадъ, намъренно стъсняетъ культъ череповъ аристократическимъ сословіемъ героическихъ предковъ и не обращаеть вниманія па то что по черепамъ или головамъ въ вѣрованьяхъ дикарей уравнивались между собою не только всѣ члены семьи и рода-племени, но и самыя животныя съ людьми. Какъ приводимые авторомъ дикари украшаютъ свои храмы черепами предковъ, такъ по извЕстію Ибнъ-Фоцлана, русскій купецъ выгодно, продавъ свой товаръ, приноситъ благодарственную жертву: убиваеть извёстное число рогатаго скота и овець, раздаеть одну часть мяса бѣднымъ, остальное приносить большому идолу и стоящемъ вкругъ него малымъ, въшаета головы овеца и быкова на колля, вбитые въ землѣ позади небольшихъ идоловъ. Ночью приходятъ собаки и

пожираютъ мясо, тогда онъ говоритъ: «Мой владыка благосклоненъ ко мпѣ, онъ принялъ (пожралъ) мою жертву»<sup>1</sup>). Уже одна эта послѣдняя подробность, столько пригодная г. Каспари для его теоріи о звѣриномъ культѣ, указываетъ па глубокую древность всего обряда. Соотвѣтственно этому въ кавказскихъ сказаніяхъ<sup>2</sup>) припоминаются преданія о миенческихъ за́мкахъ или острогахъ, окруженныхъ желѣзнымъ заборомъ со стальными тычинами, и на каждой тычинкѣ по человѣчьей головѣ, равно какъ и у насъ въ былипахъ:

> Какъ бы дворъ у Соловья былъ на семи верстахъ, Какъ было около двора желѣзный тынъ, А на всякой тынинкѣ по маковкѣ, И по той по головѣ богатырскія<sup>3</sup>).

Черепъ какъ хранилище жизненныхъ силъ одинаково могъ имѣть значеніе въ мивологическихъ представленіяхъ, будетъ ли то человічій вли звіриный. И еслибы вести далёе теорію нашего автора о змённомъ культе въ связи съ жертвеннымъ огнемъ, то можетъ быть мы усмотрѣли бы слѣды древнѣйшей миоологіи въ сказаніяхъ о томъ какъ пашъ Олегъ, скандинаскій Орваръ Оддъ или Турскій царь у Сербовъ — умирають отъ любимаго коня, изъ черепа котораго выползаеть змбя и ранить на смерть. Впрочемъ зміл пногда и забывается, какъ въ сербской сказкі о невісті, которая умерла отъ раны нанесенной ей зубочъ убитаго волка котораго голову она толкцула ногой 4). Сверхъ того во всёхъ этихъ преданіяхъ, согласно маститому сказанію, человѣкъ попираетг своею пятою плаву, при которой обыкновению не забывается и вредоносный змій. Если съ черепомъ или вообще съ головою человѣка соединяется мысль о его жизни и душѣ, то тѣмъ естественнѣе въ знакъ своей побѣды и на пущее безславіе убитому врагу оставлять при себь его голову п потомъ въ видѣ кубка употреблять для питья его черепъ, и тъмъ дороже должны быть эти скорбные останки для любящпхъ того кому они принадлежали: черты варварскихъ нравовъ, глубоко вошедшія въ народныя сказанія, обращикъ которыхъ я уже указаль въ лонгобардской исторіи о Розамундѣ и въ средневѣковыхъ повеллахъ. Кавказъ и здѣсь предлагаетъ намъ замѣчательные по своей ранней свѣжести экземпляры. Кавказская Розамунда, какъ мать изъ племени дикихъ Мапда-

<sup>1)</sup> Котляревскаго О погребальныхъ Обычаяхъ Языческихъ Славянъ, въ приложении стр. 25.

<sup>2)</sup> Напримѣръ въ Аварскихъ сказаніяхъ въ Сборникъ Свидиній о Кавказскихъ Гориалъ II, стр. 10 и 37.

<sup>3)</sup> У Кирши Данилова, стр. 354-355.

<sup>4)</sup> Проф. Сухомлинова въ Основњ 1861, № 6.

повъ, утѣшается черепомъ убитаго ея мужемъ любовника и бережетъ его какъ сокровище и потомъ чтобы сдѣдать его еще драгоцѣннѣе она сама, а не мужъ ея, велитъ обдѣлать черепъ въ серебро и такую-то чашу замыслила она подпести своему мужу съ виномъ<sup>1</sup>).

Г. Каспари предлагаетъ что дътская фантазія раннихъ временъ помъщала своихъ судодъйственныхъ добывателей живаго огня на высокихъ горахъ, въ таинственномъ окружения облаковъ съ бурею и грозою, и будто бы потому высокая гора, по ассоціація религіозныхъ идей, введена была въ число предметовъ мноологическаго культа (II, 155). Предположение это, мнѣ кажется, еще дальше отъ истины, нежели безусловное производство мионческой горы отъ облакобъ, принимаемое вѣдистами и миеологіею природы. Тъмъ не менье не подлежитъ сомвенію что покойниковъ испоконъ-выку было въ обычат хоронить на горахъ, что высокіе курганы — вмтсть и могилы великановъ или героевъ и что наконецъ наши доисторическія городища суть тѣже Выш-городы ранией исторіи: такъ что вѣрованіе о пребываніи лушъ усопшихъ на райской горѣ находило себѣ наглядное оправдание въ курганахъ и Вышгородахъ съ могилами родныхъ покойниковъ. Другое замѣчаніе нашего автора о томъ что высокія деревья, привлекающія на себя громовые удары, должны были естественно стать у многихъ народовъ первоначальнымъ мѣстомъ для жертвоприношеній (II, 154), слѣдуетъ, кажется, сблизить съ упомянутымъ выше обычаемъ нѣкоторыхъ дикарей селяться на деревьяхъ. Въ такомъ случаѣ Соловей разбойникъ, гнѣздящійся на девяти дубахъ, какъ разъ будеть соотвѣтствовать жрецу Соловью упоминаемому въ Якимовской летописи, и темъ более потому что Литовская хроника знаеть именно такого жреца который быль найдень на деревь въ орлиномъ гнѣздѣ, почему и названъ былъ Лыздейко (отъ Литовск. lizdas гпѣздо)<sup>2</sup>). Что же касается до свѣдѣнія нашего автора основаннаго на свидътельствѣ Бастіана, будто въ одной русской героической пѣснѣ значится: «побитые во множествѣ покрываютъ поле, и многія души летаютъ съ дерева на дерево, и птицы ихъ боятся, только совы одит ихъ не боятся» (II, 152): то меня крайне удивляеть та перяшливая оплошность съ которою ученый Нѣмецъ относится къ русскому п вообще къ всему славянскому. Какъ же пе знать, что это сказано въ одной изъ песень Краледворской рукописи, чешскій подлинникъ которой еще Ганка издаль витсть съ пере-

<sup>1)</sup> Кабардинская Старина, стр. 6 и слѣд. въ Сборнинь Сондиний о Кавказскихъ Горцахъ, т. VI, 1872.

<sup>2)</sup> См. мой разборъ книги профессора Миллера объ Ильѣ Муромцѣ, въ Журналь Министерства Пароднаю Просвъщения 1871 № 4, стр. 231-232.

водами на нёмецкій, французскій, италіянскій, англійскій и другіе языки? <sup>1</sup>) Какимъ же образомъ послё этого принимать намъ на вёру что повёствуетъ авторъ о житьё-бытьё первобытнаго человёка, когда онъ такъ плохо знакомъ съ этнографіею даже своихъ сосёдей что смёшиваетъ Чеховъ съ Русскими?

Въ заключение о погребальныхъ обычаяхъ и отношении живыхъ къ покойникамъ сдѣлаю еще одно замѣчаніе, которое касается самой сущности всей теоріи гейдельбергскаго профессора, во всемь ея составь. Увлекшись вожаками звъриныхъ стадъ, авторъ, какъ мы видъли, не обратилъ вниманія па взавмныя отношенія членовъ семьв, принесши ихъ всёхъ въ жертву главѣ семейства и родоначальнику, и на этомъ авторитетѣ основалъ свою теорію о происхожденій религій, и вмбстб съ темъ и о чествованій душъ въ связи съ погребальными обрядами. Любопытно было бы знать, почему изъ вопроса объ отношени живыхъ къ покойникамъ устранилъ онъ громадное въ исторіи быта и мисологіи значеніе любящей женщины и именно матери, надгробныя причитанья которой варьируются на тысячи голосовъ въ этихъ заунывныхъ заплачкахъ, составляющихъ преимущественное достояніе женской половины человѣческаго рода? Перелистуйте прекрасное собраніе причитаній изданныхъ г. Барсовымъ, увидите что всѣ они поются женщинами, и особенно матерью; даже надъ умершею женою причитаетъ заплачку не мужъ, а родственница пришедшая на похороны<sup>2</sup>).

Если мы прослѣдимъ исторію заплачекъ начиная отъ нашихъ временъ въ даль прошедшаго, до самыхъ древнихъ свидѣтельствъ миеологіи и историческихъ преданій, то изъ самой глубины вѣковъ выступитъ предъ пами скорбящій ликъ матери и жены, которая огласила самый ранній разсвѣтъ исторіи человѣчества плачами Изиды по Озирисѣ, Афродиты по Адонисѣ или Деметры по Персефопѣ. Оставляетъ живущихъ на землѣ и уходитъ отъ нихъ въ невѣдомую страну не предводитель толпы, который связывалъ съ собою своихъ подчиненныхъ только повиновеніемъ, страхомъ и почтепіемъ, а существо всѣми любимое и всѣмъ близкое и дорогое, соединенное съ ними кровными узами родной семьи, это даже не отецъ съ его строгою властію, а только мужъ, къ которому влечетъ одна любовь, это и не братъ, который только защищаетъ, замѣпяя отца, а желанное дѣтище, которое выносила мать подъ своимъ сердцемъ чтобы тѣмъ любовнѣе лелѣять его при жизни и тѣмъ горше оплакивать по смерти. Потому-то изъ самой далекой доисто-

<sup>1)</sup> Вотъ это въ Чешскомъ подлинникѣ: «тамо и веле душъ тека, семо тамо по древехъ. Ихъ боесе птацтво и плахы звѣрь; едно совы не боесе». Въ пѣснѣ Забой, Славой и Людекъ.

<sup>2)</sup> Барсова Причитанья Спосернаю Края. 1872 стр. 80.

рической глуши доносятся до насъ не торжественные звуки погребальной церемоніи, подобающей вождю и герою, а стенанія любящей супруги и матери, въ скромной средѣ семейнаго союза, для котораго Озирисъ пе столько божество, сколько мужъ и сынъ, и Персефона не богиня, а дочь. Оплакивается вырванная смертію изъ этого союза не маститая дряхлость, потерю которой предваряеть постепенное ся разрушеніе, а молодость, полная свѣжихъ силъ и надеждъ. Пробѣгая скорбные листы въ которыхъ человѣчество отмѣтило свои дорогія потери, въ самой глубинѣ исторической перспективы взоръ останавливается на трогательной судьбѣ непорочнаго Авеля, не погребенный трупъ котораго, по апокрифу, родители его оплакивали въ теченіе цѣлыхъ столѣтій. Таковъ былъ первый на землѣ плачъ, въ которомъ человѣкъ, впервые заглушивъ свои личныя, тѣлесныя боли, излилъ вполнѣ человѣческія чувства состраданія къ ближнему.

Г. Каспари, связывая вопросъ о върованые въ будущую жизнь съ погребальными обрядами, съ особеннымъ усиліемъ напираетъ на представленія рая отцовъ и героевъ, въ родѣ германской Валгаллы. Еслибъ онъ ближе разсмотр'ыть бытовые и мноологические матеріалы, то, взглянувь на дъло шире, не могъ бы никоимъ образомъ забыть дъятельнаго участія женской, материнской любви въ непреоборимомъ стремлении открыть ту загробную страну куда наконецъ приводять се неусыпные поиски направляемые ио всему міру чтобы воротить къ себѣ отнятое у нея смертію дорогое существо. Можетъ-быть онъ усмотрѣль бы въ этой жаждущей утоленія скорби цёлую гамму послёдовательныхъ звуковъ начиная отъ той матери въ двкомъ племени которая лобызаетъ черепъ своего дѣтища, черезъ неутёшныя печали Изиды, блуждающей съ труномъ своего Озириса, и черезъ отчаяние Деметры, которая повсюду на землѣ напрасно ищеть свою дочь и ожидаеть ея возвращенія изъ ада, до торжественнаго сошествія туда самой богини Матери Земли или Земной Жены къ Сыну Жизни, какъ говорять о томъ ассирійско-вавилонскія сказанія, дешифрированныя по начертаніямъ зпаменитыхъ каменныхъ скрижалей нинивійскихъ<sup>1</sup>). Собственное имя этой богини по пинивійскимъ источникамъ — Аллата, по Геродоту Алилать вли Алитта, которую отецъ исторіи признаеть за небесную Афродиту азіятскихъ народовъ. Эта богиня въ халдейско-ассирійскихъ сказаніяхъ отождествляется съ миенческою Истара, которая въ первомъ супружествѣ была за Сыномъ Жизни, а потомъ вышла замужъ за царя Издубара. Надобно полагать что богиня оплакивающая преждевременно погибшаго юношу, соотвѣтствуя египетской Изидѣ, виѣсть и его мать и су-

<sup>1)</sup> Lenormant, Le Déluge et l'épopée babilonienne. 1872 roza, crp. 25-29.

пруга. Сказание начинается надгробнымъ плачемъ, который соотвѣтствуетъ плачу по Адонисѣ. Затѣмъ въ цѣломъ рядѣ лирическихъ строфъ, описывается какъ Земная Жена Аллать нисходить въ темную область Непрсложной страны, или ада, раздёленнаго на семь круговъ въ соотвётствіс семи небеснымъ сферамъ, и при вратахъ каждаго круга привратникъ, будто стражъ средневѣковыхъ мытарствъ, снимаетъ съ богини одно за другимъ всѣ ея украшенія и одежды, такъ что она становится нагая. Сначала снимають съ ея головы вѣнецъ, потомъ серги, ожерелье, гривну, поясъ, браслеты съ рукъ и ногъ и наконецъ «покрывало стыдливости». Затёмъ восходить она по ступенямъ свѣта и опять при каждой изъ семи дверей возвращаются ей наряды, только въ обратномъ порядкѣ, начиная отъ покрывала до вѣнца. Вступивъ въ высшую среду свѣта узритъ она наконецъ Сына Жизни. Ассирійско-вавилонскую поэму Ленорманъ дополняетъ нѣкоторыми замѣчательными данными изъ писателей позднѣйшихъ временъ. Оказывается что подобно вавилонской Земной Женѣ, и Изида и Венера, когда онѣ оплакивали своихъ Озириса и Адониса, были одѣты семью нарядами, будто бы по числу семи энирныхъ одъяній въ которыя облечена вся природа, такь что Сынг Жизни есть не кто иной какъ. тоть же во цвыть лать погношій юноша котораго въ Библось и на Кипрь оплакивали подъ именемъ Адописа, а въ Вавилонѣ называли Таммузомъ. Такъ какъ плачу о погибшемъ естественно предшествуетъ самая погибель, то приведенное сказание должно было имъть соотвътственное начало, слёды котораго Ленорманъ открываетъ въ слёдующемъ извёстія Еврея Моисея Маймонида: «Разсказывають объ одномъ изъ языческихъ пророковъ, по имени Таммузѣ, что опъ призывалъ нѣкотораго царя къ поклопенію семи планетамъ и двінадцати знакамъ зодіака. Но царь умертвиль его жестокимъ образомъ. И передаютъ что въ почь его смерти идолы изъ разныхъ странъ всего міра собрались въ Вавилонскій храмъ вокругъ золотой статуи солица, которая висить между землею и небомь. И стала она иричитать надгробное причитанье и повествовала о томъ что приключилось съ Таммузомъ. И всѣ идолы плакали и рыдали во всю ту ночь, а къ утру подиялись и возвратились въ свои храмы въ разныхъ странахъ земли. Отсюда идетъ обычай ежегодно плакать и рыдать падъ Таммузомъ».

### VII.

Замѣчанія па сочиненіе г. Каспари я заключу подробнымъ разборомъ его ученія о миєть ег отношеніи къ исторіи релинознаю развитія первобытныхъ временъ (II, 181—208). Это по моему миѣнію лучшія страницы во всемъ сочиненія, п если автору суждено внести свою лепту въ капиталъ сравпительнаго изученія народностей, то можетъ быть это сбудется особенно благодаря указаннымъ страницамъ. Все же что слёдуетъ у него даліс, или пе ново, какъ главы о письменахъ, о счетѣ и цифрахъ, или мало отпосится къ нашему предмету, какъ общія разсужденія о космогоніи, философіи поэзіи и т. п.

Хотя авторъ и старается бросить тѣнь сомнѣпія на евгемеризмъ, осуждая его въ педостаткѣ критики (II, 205), однако и самъ ищеть твердой опоры своему ученію о миот вь этой же самой теорія, на которой старипные теологи основывали свои доказательства о первобытности исторической правды ветхозавётныхъ сказаній въ сравненія съ позднёйшеми искаженьями ся въ мноическихъ преданіяхъ язычниковъ. Я не рышаюсь сказать чтобы и психологъ нашего времени не вдался въ нѣкоторыя крайности эвгемерпзма, но считаю своимъ долгомъ отдать ему справедливость, во-первыхъ, въ томъ что онъ остается въ этомъ случаѣ вѣренъ однажды принятому принципу, выводя свой эвгемеризмъ, какъ мы видѣли, чуть не изъ звѣринаго логовища первобытнаго человѣга, и во-вторыхъ, въ томъ что самыя крайности этой старинной теорія, являющейся здёсь въ новейшей реставрація, должны вмёть въ наук' свою цёну, въ смыслё противодействія такъ пазываемой мисологіи природы, съ ся безсодержательными обобщеніями, которыя она налагала на всевозможныя мионческія п эпическія личности, будь то божество греческаго Олимпа или Добрыня Никитичъ, Илья Муромецъ и другіе богатыри пашихъ былинъ, и во всёхъ этихъ личностяхъ внділа не боліе какъ разныя явленія и силы природы, світь или тьму, день ны почь, тепло или холодъ и т. п. Положимъ, что авторъ ошибается, когда вовсе отказываетъ поэтическимъ воззрѣніямъ на природу въ дѣятельномъ участій при созданій мивовъ, потому что какъ мы видѣли, онъ не признаетъ въ языкѣ никакихъ слѣдовъ древнѣйшаго религіознаго сознанія, тогда какъ лингвисты именно на основании этимологическаго анализа открывають въ самыхъ языкахъ неистощимые источники раннихъ миеологическихъ представленій, которыя человѣкъ соединялъ съ названіями предметовъ и явленій окружающей его природы и своей собственной жизни. Мы уже отдали предполление этой теоріи липгвистовъ, потому что она намъ объясняеть болѣе и лучше нежели теорія г. Каспари. Но когда лингвисты покушаются такъ далеко вытянуть изъ формъ языка первичныя воззрѣнія на природу что одною п тою же чертою небеспаго свѣта усиливаются обрисовать миоологическій и эпическій характерь и Зевса съ Аполлономь, в змісубійцу Зигфрида, и кровосићсителя и огнеубійцу Эдипа, и нашего Илью Муромца, который поражаеть Соловья-Разбойника; тогда невольно становишься на сторону г. Каснари, который не находить въ поэтическихъ возэрѣпіяхъ на природу ни достаточнаго матеріала для измышленія разнообразныхъ по содержанію мисовъ, ни такого широкаго, всеобщаго интереса, какой питаютъ къ мноамъ народныя массы и съ какимъ хранять ихъ въ своей памяти, не какъ случайную выдумку личнаго происхожденія, а какъ действительность, какъ внѣшнее событіе, признанное всѣми за правду. Такую внѣшнюю опору миеу даеть самая жизнь варода, то что имъ пережито и срослось во всѣмъ его бытомъ и характеромъ, и что само собою остается въ его средѣ вмѣстѣ съ пережитою жизнію: это именно есть преданіе (II, 188-189). Что же касается способа посредствомъ котораго къ историческому преданію присовокупляется миеическое воззрѣніе на міръ и затѣмъ то и другое слагается въ одно нераздѣльное цѣлое, то въ изслѣдованые этого предмета г. Каспари уже не можетъ служить руководителемъ; потому что онъ опять выдвигаетъ своихъ жрецовъ, пли какъ опъ пазываетъ ремиюзных поэтовъ, которые будто бы должны были къ этимъ объективнымъ корнямъ народныхъ преданій приладить свои поэтически изукрашенныя ученія о богахъ п такъ сказать развѣтвить самые эти корни символическими развитіями и уподобленіями. «Такимъ образомъ, говорить авторъ, психологически усматриваемъ мы тёснёйшій союзъ, въ которомъ состоять фактическія преданія народа, какъ корнп, съ субъективными измышленіями мноовъ, какъ съ изобразптельными уподобленіями относящимися къ ученію о богахъ; и союзъ этотъ мало-по-малу до того сросся и окрѣпъ, что народныя преданія, переработанныя и распространенныя творцами мисовъ (von den Mythendichtern), стали такъ же широко распространяться въ народѣ, внушать такой и:с питересъ и ценность и падолго сохраняться въ памяти, какъ и тЕ первоначальныя преданія» (II, 190). Несостоятельность этого мнѣнія, со всѣми его доводами, у насъ уже на лицо: стоитъ только припомнить тѣ несбыточныя гаданія п противорѣчія автора самому себь на которыя было уже указано. Во-первыхъ, мы видѣли, что авторъ не только не умѣлъ доказать первобытности сословія жрецовъ или религіозныхъ поэтовъ, но и въ самомъ предположении о д'ятельности этого сословія д'елаеть скачекь оть семьи, въ средѣ которой не указываеть источниковъ миеологическаго сознанія, хотя противорича себь, и выводить идею о души и божестви изъ основъ семейнаго и родоваго чествованья отцовъ и родоначальниковъ. Во-вторыхъ, мы также уже видЕли, что измышленія фантазіи, безо всякаго предварительнаго подготовленія, какъ снѣгъ на голову падають въ звѣриную ватагу первобытныхъ людей г. Каспари. Эти-то измышленія, взятыя съ вѣтру, и потому не могшія укорениться въ сознаніи народномъ, и должны были послужить источникомъ для изобразительныхъ уподобленій и разныхъ мноологическихъ

фіоритуръ, которыми какіе-то религіозные пѣвцы пріодѣли народныя преданья, и сдѣлали изъ нихъ миеы. Наконецъ, втретьихъ, мы видѣли еще, что отказывая языку въ древнѣйшихъ слѣдахъ самаго ранняго религіознаго и миеологическаго сознанія, и приписывая начало и языка и миеологіи личному авторитету вожаковъ, родоначальниковъ или жрецовъ и поэтовъ, авторъ очевидно признаетъ въ формахъ языка не болѣе какъ личное дѣло немногихъ изобрѣтателей, почти какъ капризъ случая, а въ миеологіи такое же личное измышленіе, то-есть выдумки которыми жрецы отводили глаза у толпы.

Итакъ, по теорія г. Каспари, все миеологическое, всѣ вѣрованія о богахъ и божественныхъ силахъ природы относятся къ историческому преданію какъ измышленная ложь къ правдѣ, и притомъ сначала явилась правда, то-есть преданіе о дѣйствительномъ фактѣ, и потомъ окрасилась она фальшивою примѣсью миеологическаго вымысла. Не то ли же самое утверждали и старинные теологи, по теоріи Эвгемеровой, открывая въ изыческихъ миеологіяхъ пінтическую ложь, которою были искажены историческія преданія Библів? Такая солидарность новѣйшаго психолога съ богословами, конечно, не столько бросаетъ на него тѣнь сомнѣнія, сколько говоритъ въ пользу упомянутой теологической гипотезы, которая наконецъ находитъ себѣ поддержку и тамъ, гдѣ всего менѣе можно бы было этого ожидать. Не для того ли нашъ авторъ и повторяетъ извѣстное обвиненіе эвгемеризма въ недостаткѣ критики, чтобы хотя на словахъ выгородить себя изъ такого щекотливаго положенія?

Впрочемъ, если мы высвободимъ изъ противорѣчивыхъ силетеній разбираемой нами системы ученіе о миоѣ какъ сочетаніи миеологическаго вѣрованія съ историческимъ преданіемъ, то можемъ предпочесть его господствующей въ наше время теоріи миеологіи природы и поэтическихъ воззрѣній, но только подъ тѣмъ условіемъ чтобы, за устраненіемъ указанныхъ погрѣшностей, были переставлены наоборотъ оба элемента миеа, то-есть религіозное вѣрованіе и историческое преданіе, и въ сложеніи и развитіи миеа оба они были бы ведены параллельно, въ полной зависимости другъ отъ друга.

Объяснюсь. Такъ какъ авторъ не входитъ въ подробности о томъ, что собственно надобно разумѣть подъ фактическимъ преданіемъ и только между общлми разсужденіями по этому предмету въ видѣ примѣра называетъ потонъ (II, 192), то для ясности вопроса слѣдуетъ знать, какіе именно сюжеты входили въ древнѣйшія народныя преданія, однѣ ли только катастрофы, въ родѣ потопа или землетрясенія, и такія событія какъ войны, походы и т. п., или же и такія пережитыя человѣчествомъ цѣлыя эпохи,

88

которыя хотя и не обозначены на страницахъ исторіи ни годомъ, ни собственнымъ именемъ, однако такъ глубоко вошли въ самый бытъ народовъ и въ ихъ національный складъ, что и доселѣ дають о себѣ знать сохранившимися отъ нихъ слёдами въ правахъ, обычаяхъ и убѣжденіяхъ? Если къ историческимъ преданіямъ надобно отнести все существенное что только переживали народы и о чемъ не могли не составить себѣ довольно яснаго понятія, когда самыя перемёны вь быту заставляли отличать старое, пережитое, отъ новаго, переживаемаго, то преданія эти должны были захватить въ свое содержание всѣ крупныя явления въ развити жизни семейной и племенной, какъ напримъръ, постепенное установление взаимныхъ отношеній между членами семьи, отразившееся вь преданіяхъ о кровосмішеніи, братоубійствь, женовластін, семейномъ деспотизмь и т. п.; затьмъ-столкновенія между племенами и народами, куда относятся преданія о похищеніи невъстъ, о великанахъ, въ видъ которыхъ представляють обыкновенно враговъ; далѣе — выселенія и переходы, оставившіе по себѣ память о рѣкахъ, на которыхъ жило племя въ своей счастливой первобытности, какъ это сохранилось въ преданіяхъ кавказскихъ народовъ о чстырехъ райскихъ рѣкахъ или о седмирѣчіи древнихъ Арійцевъ 1), или же о такихъ рѣкахъ на которыхъ временно останавливались народы, какъ Дунай у Славянъ, или черезъ которыя переходили направляясь въ новую родину, какъ тѣ три рѣки, о которыхъ говоритъ намъ чешская поэма о судѣ Любуши. Наконецъ самые переходы изъ одного вска въ другой, изъ каменнаго въ металлическіе, или изъ ранняго быта въ болѣе развитой, изъ звѣроловнаго въ пастушескій н нэъ пастушескаго въ земледбльческий, оставили по себб цблые ряды прсданій объ этихъ чудесныхъ кузнецахъ Тубалканнахъ и Волундахъ, о пастухахъ Полифемахъ и земледбльцахъ Премыслахъ и т. п.

Отдѣлить во всѣхъ этихъ преданіяхъ вѣрованіе, убѣжденіе, то-есть смыслъ, отъ голаго факта — какъ бы хотѣлъ этого г. Каспари, — ни коимъ образомъ пельзя; потому что уже въ самомъ существѣ преданія заключается мысль о сознательномъ припоминаніи и передачѣ факта на словахъ. Человѣкъ передаетъ такъ какъ онъ понимаетъ. Яспо что пониманіе факта предшествуетъ его передачѣ; а въ этомъ-то попимапіи й заключены тѣ зародыши религіозныхъ и мноологическихъ вѣрованій и убѣжденій, которыми растворяется пересказываемое преданіе уже при самомъ его зарожденіи. Затѣмъ, совершившееся событіе обыкновенпо оцѣнивается тогда когда оно отходитъ въ прошедшее на значительное разстояніе, въ которомъ оно

<sup>1)</sup> Wollschläger, Handbuch der vorhistorischen, historischen, und biblischen Urgeschichte. 1873 crp. 68, 101–102, 104, 129, 132, 152–156, 195–199.

является взору во всей своей полноть и округленности, отдѣленное церсцективою оть текущей жизни. При этомъ подробности событія уже болье или менье забываются, остается только главный остовъ съ его разрозненными частями, которыя въ преданіи уже воспоминаются и соединяются по крайнему разумѣнію, и это разумѣніе входить въ область тѣхъ же мисологическихъ убѣжденій и воззрѣній безъ которыхъ не мыслимы ни раннее пониманіе, ни самый языкъ какъ сокровищница первоначальныхъ воззрѣній человѣка на себя и на природу.

Въ объясненіе сказаннаго я приведу два примѣра изъ двухъ недавно вышедшихъ во французской литературѣ сочиненій по сравнительному изученію народностей. Оба сочиненія, на которыя я имѣлъ уже случай ссылаться, составлены лингвистами. Одно Шёбеля Изслъдованіе о первоначальной религіи расы индо-иранской, другое Ленормана: Потопъ и Вавилонская эпопея<sup>1</sup>). Примѣры эти будутъ касаться мива о Прометеѣ въ связи съ преданіемъ о грѣхопаденіи и сказаній о всемірномъ потопѣ.

Слѣды древнѣйшихъ преданій первыхъ главъ книги Бытія Шёбель открываетъ въ вѣдійскихъ сказаніяхъ о божественномъ напиткѣ (сома, эранск. гаома) и низведеніи огня на землю, составляющихъ, какъ извѣстпо, предметъ знаменитой монографіи Куна. Свои выводы французскій лингвистъ осповываетъ на слѣдующихъ, какъ онъ называетъ, легендахъ изъ Риг-Веды<sup>3</sup>).

Первая легенда: «Два крылатыя существа (супарна), оба близнецыдрузья, были на одномъ деревѣ. Одинъ вкушалъ отъ сладкой пиппалы (ficus religiosa), другой не ѣлъ и только смотрѣлъ. — Тамъ гдѣ эти крылатые непрестанно прославляютъ блаженство безсмертія, познавъ оное, владыка міра, покровитель вселенной, премудрый, помѣстилъ и меня недозрѣлаго. — Древо, на которое спускаются крылатыя существа жаждущія сомы, сказываютъ, имѣетъ на своей вершинѣ сладкую пиппалу. Не можетъ туда достигнуть тотъ кто не позналъ отца вселенной». Эти темпые намеки напоминаютъ автору библейское древо познанія добра и зла, вкусившіе отъ котораго будутъ премудры, какъ боги.

Переходя ко второй легендѣ, надобно знать, что это крылатое существо (супарна) есть не кто иной какъ самъ Ману, то-есть первый человѣкъ и вообще представитель человѣчества. Опъ отождествляется также съ богомъ Индрою, который именно превращается въ сокола (или ястреба), птицу

<sup>1)</sup> Schöbel, Recherches sur la religion première de la race indo-iranienne, usz. 2-e 1872-Fr. Lenormant, Le déluge et l'épopée babylonienne 1773.

<sup>2)</sup> Crp. 139-157.

самую быструю, чтобы щипать вѣтви для божественнаго напитка безсмертія (для сомы); и когда онъ набралъ себѣ сомы, на него напалъ и ранилъ его Кришану, то-есть змій Аги. Вотъ самая легенда: «Я былъ Ману (такъ говоритъ Индра), я далъ землю Арійцамъ. Вотъ теперь я соколъ. Птица (это поэтъ говоритъ отъ себя) набрала сладкаго плода, сама трепещетъ, и быстро улетала. Отлетѣвъ далеко съ плодомъ сомы, который веселитъ и уполетъ, соколъ испустилъ крикъ, онъ увидѣлъ стрѣлка Кришану, который тотчасъ же и стрѣлилъ въ него съ быстротою мысли. И вотъ перо упало изъ крыла птицы».

Третья легенда касается такъ-называемаго живаго огня. Богъ огня Анни называется вногда въ Ведахъ человѣкомъ, онъ в раждаетъ человѣка. Прозывается падшима (сіавана). И хотя согласно ведійскому натурализму въ «падшемъ Агни» надобно видѣть небесный огонь или молнію, но Шёбель усматриваеть въ этомъ представления слёды первобытныхъ преданий нравственнаго содержанія, поскольку съ мноомъ ведійскимъ возможно сближеніе греческаго Прометея, похищающаго съ неба Зевсово пламя, и семитическаго Элогимъ, вдохнувшаго въ Адама душу живу. Относящаяся сюда въ древне-арійскихъ преданіяхъ личность называется Матаришванз. При его содъйстви человъкъ достигъ общежитія. Онъ же отъ боговъ добылъ и агни (огонь), который изчезъ на землѣ и былъ скрытъ въ одной пещерѣ, и вручиль его нѣкоему (Бирину греч. Флегіась), жрецу или праотцу, въ которомъ олицетворяется все индійское покольніе. Итакъ по легендь: «Матаришванъ принесъ Бгригу драгоценный даръ; Матаришванъ сошелъ съ неба одушевить агни; соколъ быстрыми движеніями вызвалъ сому изъ камня». «Мы уже знаемъ, говоритъ авторъ, что соколъ самъ Индра и Индра отождествляется здѣсь съ Матаришваномъ.

Собирая одинъ за другимъ разрознепные члены одного общаго преданія, Шёбель останавливается въ ведійскихъ сказаніяхъ еще на одной миоической фигурѣ, которая своими чертами дополняеть образъ той же божественной личности. Это *Твашта*, художникъ или хитрецъ по преимуществу, искусный творить всякія формы или образы. Это онъ сработалъ Индрѣ его молніеносное оружіе, которымъ богъ поражаетъ змія Аги и его полчища; онъ же сдѣлалъ чашу возліянія, то-есть какъ бы учредилъ и самый обрядъ жертвоприношенія, и сверхъ того научилъ людей полезнымъ ремесламъ и укротилъ нѣкоторыхъ животныхъ, сдѣлавъ ихъ ручными и домашними. Наконецъ этотъ же самый Твашта, умножающій силу самого Индры, сравниваемый со львомъ, постыднымъ образомъ пропадаетъ между женщинами, какъ свидѣтельствуетъ своимъ лаконическимъ языкомъ Ригведа, напоминая греческій миюъ объ Омфалѣ, которая оженоподобила самого Геркулеса. Сближая ведійскаго Твашта съ Гефестомъ и Волундомъ или Виландомъ (франц. Galant), авторъ замѣчаетъ въ характерѣ послѣдняго соединеніе мудрости и художественности Аполлона или скандинавскаго Мимира со злобою, лживостью и коварствомъ скандинавскаго же божества Локи. Что въ основѣ миеическихъ ковачей лежитъ представленіе объ огнѣ, явствуетъ и изъ древне-арійскаго Твашта, который въ Ведахъ отожествляется съ Агни.

Всѣ вышеприведенныя легенды съ своими болѣе или менѣе ясными слѣдами одного и того же общаго у народовъ преданія, г. Шёбель сосредоточиваеть къ греческому миеу о Прометеб, въ томъ видъ, какъ онъ переданъ Гезіодомъ и Эсхиломъ. Въ этомъ загадочномъ миеѣ три или четыре разные мотива, которые трудно вывести одинъ изъ другаго. Во первыхъ, это Титанъ врагъ Зевса, ревнующій его божественному предъ собою превосходству; потомъ, это человѣкъ обманывающій божество и за то наказанный; далье искупитель человька своими страданіями, ради него добровольно на себя принятыми, и наконецъ просвѣтитель рода человѣческаго. За отсутствіемъ всякаго другаго историческаго памятника, относящагося къ той эпохѣ, когда древніе Арійцы исповѣдовали еще до извѣстной степени чистоты върование въ единобожие, авторъ не находить лучшаго пособія для болье яснаго анализа древнийшихъ мисовъ какъ книга Бытія. Основываясь на этомъ источникѣ преданій, онъ такъ объясняетъ сложную личность Прометея, какъ человѣка, какъ врага соблазнителя, и какъ друга благотворителя и искупителя.

Хитрый Титанъ, не страшась Зевса и отдавая себя на служение человѣкамъ, похищаетъ божественный огонь, чтобы принести въ даръ людямъ. Они нуждаются въ свётё, говорить онъ, дабы научиться художествамъ, то-есть чтобы пользоваться плодами культуры. Но до того люди вели жизнь въ безсмертіи, въ совершенномъ благоденствіи, питая свой духъ однѣми чистыми радостями. Однако они уступили льстивому обману и свободно приняли отъ Зевсова врага пагубный даръ. Они знали, что, поступая такъ, они дѣлають недобро, но они и хотѣли недобро дѣлать. Тогда Зевсъ, во гнѣвѣ на такую дерзость, изрекъ свой строгій приговоръ на Прометея и на весь челов'тческій родъ. Будучи прикованъ Гефестомъ къ скаль, Прометей обреченъ на страшныя мученія; на землю же къ людямъ для ихъ бъдствій и страданій была ниспослана Пандора. Впрочемъ ужасныя муки только боле раздражають высоком врную строптивость Промется. Онъ извергаеть на Зевса свою ненависть и проклятія. Все же не перестаеть питать надежду что будеть освобождень оть страданій. Кто же освободить его? Это тайна, которая откростся въ будущемъ. Между тѣмъ можно бы подумать, что этоть предсказанный и ожидаемый искупитель не кто другой какъ онъ же самъ, когда онъ прикованный къ скалѣ восклицаеть: «Смотрите на позорише, глядите что терплю я, дрига самого Бога!» Однако впослёдствін обнаруживается что искупных и спасъ Прометея Геркулесь, сынъ Зевса, «пе безъ соизволенія самого бога», и именно: «въ угожденіе своему сыну Зевсь смягчиль свой гнѣвъ противъ Прометея». Таковь въ сокращеніи весь этоть мноъ. Объяснить его данными въ немъ самомъ содержащимися пѣтъ никакой возможности. «Разрѣшеніе загадки, говорить авторъ, дано въ библейскомъ сказаніи находящемся въ книгѣ Бытія. Тамъ является древо познанія добра и зла, плодъ котораго дѣлаетъ человька богомъ, открывая его уму знаніе. Но просв'ятл'я это совершается путемъ извращеннымъ. Плодъ отъ древа, священный огопь, нечестиво украденъ, и вмѣстѣ съ тѣмъ опъ извращается въ своихъ действіяхъ, потому что духъ сомненія и начало отрицанія слова Божія возбудили человѣка совершить это нечестіе. Наказаніе не замединло. Богъ наказаль и соблазнителя, и его вольную жертву. Одного покаралъ Опъ предсказавъ ему конечную и полную погибель; наказаль и жертву обмана, по вмёстё съ тёмъ дано было Адаму прозрёть и конецъ своихъ золъ, и именно отъ челов искаго же рода произойдетъ искупитель, который сотреть главу змія, источникъ противубожественнаго зла, исправивъ грѣхъ перваго просвѣтленія правдою уже того просвѣтленія, которое исходить оть самого Бога».

Такимъ образомъ разрозненные члены одного общаго преданія, оставившаго по себѣ слѣды въ легендахъ вѣдійскихъ, собравъ въ одно цѣлое, въ загадочной фигурѣ греческаго Прометея, французскій лингвистъ объясняетъ отдѣльные момепты этого мива сказаніемъ библейскимъ, которое вмѣстѣ съ тѣмъ служитъ ключомъ для открытія одного и того же общаго смысла и во всѣхъ тѣхъ вѣдійскихъ легендахъ, казавшихся до того мало между собою связанными.

Теперь перейдемъ къ преданію о потопѣ, который вмѣстѣ со столпотвореніемъ, безъ сомнѣнія, принадлежитъ къ области самыхъ раннихъ историческихъ воспоминаній человѣчества. Есть миѣніе, что Ноевъ потопъ имѣлъ свое мѣсто только въ той западной части древнѣйшаго азіятскаго становища, въ странахъ армяно-иранскихъ, гдѣ была прародина Семитовъ и Арійцевъ, у которыхъ потому и остались въ памяти сказанія о потопѣ. Что же касается до Египтянъ и древнѣйшихъ Туранцевъ, именно Китайцевъ, которые выселились будто бы ранѣе этой гибельной катастрофы, то у нихъ не могло быть самыхъ преданій о всемірномъ потопѣ. Напротивъ того, европейскіе народы, вышедшіе изъ Азін послѣ потопа, его помнятъ, и каждый по-своему его разсказываетъ, примѣшивая свои мѣстныя наводненія къ доисторическому преданію о всемірной катастрофѣ<sup>1</sup>). Ленорманъ въ своей монографіи о вавилонскомъ потопѣ, на основаніи ниневійскихъ надписей, предлагая любопытнѣйшіе варіанты для библейскаго сказанія, ставитъ извѣстный индійскій миоъ о Манусовомъ потопѣ въ зависимости отъ преданій семитическихъ, оказавшихъ, по его мнѣнію, несомнѣнное вліяніе на этотъ миоъ.

Воть нёкоторыя подробности изъ ассирійско-вавилонскаго сказанія о потопё. Издубаръ, второй мужъ извёстпой уже намъ богини Истаръ, послё долгаго царствованія, впадаетъ въ тяжкую болёзпь и «страшится смерти, этого послёдняго врага человёческаго». Чтобы узнать, какимъ образомъ можно спастись отъ смерти и стать безсмертпымъ, онъ задумалъ отыскать Сиситруса, котораго сами боги, избавивъ отъ потопа, сдёлали безсмертнымъ. Отправившись на поиски, Издубаръ встрёчаетъ миенческаго корабелыщика, и виёстё съ нимъ построивъ себё ладью, плывутъ по Евфрату до самаго его устья, гдё на заводяхъ стоитъ дворецъ Сиситруса. На вопросъ Издубара, этогъ безсмертный отвёчаетъ что «богиня Мамитъ, создательища судьбы, опредёлила людямъ ихъ роковую участь; она назначила смерть и жизнь, но день смерти неизвёстенъ». Затёмъ, чтобъ объяснить какъ самъ онъ получилъ безсмертіе, Сиситрусъ повёствуетъ о потопё, ставя свое благочестіе причиною почему онъ спасся отъ этого бёдствія.

Когда построенъ былъ ковчегъ, все что у меня было, говорилъ Сиситрусъ, я собралъ, все что было у меня серебра и что было сѣмянъ жизни я собралъ, и помѣстилъ въ ковчегѣ; всѣхъ моихъ домочадцевъ, мущинъ и жепщинъ, и полевыхъ животныхъ, и воинскихъ отроковъ ввелъ я въ ковчегъ. Самаст наводилъ потопъ; такъ говорилъ онъ въ ночи: «велю я небу пролить обильный дождь, войди въ ковчегъ и затвори двери». И совершилъ я въ тотъ день празднество, въ день посвященный ему; былъ я въ страхѣ. И разразвлась къ утру буря, поднялась на небосклонѣ и широко охватила все небо. Посреди гремѣлъ Бинъ, предъ нимъ шли Небо и Сару, престолоносцы ступали по горамъ и равнинамъ. Разоритель Нергалъ былъ ниспровергнутъ. Адаръ былъ низложенъ. Духи<sup>3</sup>) вели разрушеніе, во своей славѣ они сметали землю. Наводненіе касалось небесъ; прекрасная земля превра-

<sup>1)</sup> Wollschläger, Handbuch d. corhistor., histor. und biblisch. Urgeschichte. 1873, crp. 66-67, 115, 126.

<sup>2)</sup> Самасъ — богъ солнца; Бинъ — богъ воздуха и бури; Небо — богъ планеты Меркурія, управляющій движеніемъ звѣздъ; Сару — спутникъ у Небо; Нериаль — богъ планеты Марса, покровитель охоты и войны; Адаръ — богъ планеты Сатурна, халдейско-ассирійскій Геркулесъ; Духи (Акункаки) — геніи разрушительной силы, подвластные богу Ану: это Оаннесъ у Грековъ, первое лицо высшей тріады у Ассиріянъ и Вавилонянъ, богъ Космосъ, а также цервобытный хаосъ.

тилась въ пучину; и сметало съ поверхности земли, разрушало всякую жизнь на лицѣ земли: страшная буря на людей достигла самаго неба: брать не узрѣлъ своего брата. Не пощадила она народа. И на небѣ сами боги устрашились бури и искали убѣжища. Поднялись они даже до неба Ану. Боги какъ псы поджали себѣ хвость и попадали на земь. Истаръ<sup>1</sup>) сказала слово, великая богиня проговорила свое слово: «Міръ обратился ко грѣху и тогда предъ лицомъ боговъ я предрекла зло, когда я прорекла зло предъ лицомъ боговъ, весь мой народъ былъ преданъ злу, и я такъ пророчествовала: я породила человѣка, и чтобъ опъ....<sup>9</sup>) какъ рыбы породы наполняютъ море». И вытстт съ нею пролили слезы боги; сидъли боги на своихъ престолахъ во плачѣ; запечатались ихъ уста по причинѣ наступившаго зла. Прошло шесть дней и шесть ночей; все одольла буря и гроза; на седьмой день укротилась въ своей ярости гроза и улеглась буря, которая разрушала какъ землетрясеніе. Стала обсыхать земля, вѣтеръ и буря прекратились. И несло меня по морю. Виновникъ зла и весь родъ человѣческій, обратившійся ко грѣху — какъ камышъ плавали ихъ тѣла. Я открылъ окно, и свѣтъ вошель вь мое убѣжище, и сидѣль я мирно, и въ мое убѣжище проникъ миръ. Былъ я принесенъ къ берегу на предълахъ моря.

Причаливъ къ горѣ Низиръ, Сиситрусъ долженъ былъ ждать до семи дней. Потомъ онъ выпустилъ изъ ковчега сначала голубя, потомъ ласточку, но обѣ птицы не найдя «мѣста успокоенія» воротились. «Выпустилъ я ворона — повѣствовалъ Сиситрусъ — и онъ отправился; воронъ леталъ и видѣлъ трупы по водѣ и онъ ихъ клевалъ, залетѣлъ далеко и не возвратился. И сотворилъ Сиситрусъ жертвоприношеніе съ возліяніемъ; всѣ боги собрались около жертвенника и въ общемъ совѣтѣ обрекли спасшагося отъ потопа на безсмертіе блаженныхъ. Когда судъ былъ повершенъ, въ ковчегъ вошелъ Бель<sup>3</sup>), взялъ меня за руку — говорилъ Сиситрусъ — вывелъ меня вонъ, вывелъ вонъ и велѣлъ мнѣ вывести съ собою жену. Очистилъ онъ землю, онъ заключилъ договоръ и привелъ весь народъ предъ Сиситруса».

Отношеніе этого замѣчательпаго сказанія къ Ноеву потопу не требуетъ объясненій. Гораздо труднѣе опредѣлить ту связь, въ какой состоитъ съ этими преданіями индійское о потопѣ Манусовомъ. Есть ли это у древнихъ Арійцевъ самостоятельное воспоминаніе о пережитой ими катастрофѣ, или сказаніе заимствованное, пли по крайней мѣрѣ составленное подъ вліяніемъ чужеземнымъ? Ленорманъ, слѣдуя Бюрнуфу, полагаетъ послѣднее,

<sup>1)</sup> Въ качествъ халдейско-ассирійской Венеры.

<sup>2)</sup> Туть не достаеть въ оригиналѣ.

<sup>3)</sup> Второе лицо высшей тріады, деміургъ и владыка вселенной.

ставя индійскій мноъ въ зависимость отъ преданій и мноическихъ представленій племенъ семитическихъ. Самое происхожденіе его въ санскритской литературѣ относится къ эпохѣ довольно поздней, ко времени Магабгараты и Пуранъ; въ раннемъ же своемъ видѣ содержится въ брагманѣ, которая хотя и входить въ составъ Ригъ-Вёды, но значительно моложе гимновъ этой Веды. Воть главныя черты индійскаго сказанія о потопѣ, какъ передается въ этой брагманѣ. Однажды когда Ману умывался изъ сосуда, въ руки ему попала маленькая рыбка. Она просила чтобъ онъ спасъ ее, и за это опа сохранить его во время имѣющаго наступить потона. Ману сначала помѣстиль ее въ сосудѣ, а потомъ, по мѣрѣ того какъ она выростала, изъ сосуда перенесъ въ прудъ, и наконецъ изъ пруда въ море. Когда наступилъ потопъ, Ману вошель въ ковчегъ, и привязавъ его къ рогу той рыбы, выросшей до громадныхъ размѣровъ, плавалъ по водѣ, пока она не сбыла и наконецъ сошель на одну гору, которая и называется пристанью Мануса. Надобно знать что въ брагманѣ чудесная рыба остается безъ всякаго отожествленія съ какимъ-нибудь другимъ божествомъ, но Магабгарата сдѣлала изъ нея уже Браму, а Пураны наконецъ — Вишну.

Лепорманъ исходить отъ той мысли что чествование рыбы вообще не вошло въ составъ мноологическихъ представлений арийскаго міровоззрѣнія, такъ что потопъ Манусовъ въ этомъ случаѣ представляетъ странное и какъ бы пенормальное отклоненіе отъ общаго принципа, между тёмъ какъ у народовъ семитическихъ испоконъ-вѣку господствоваль культъ рыбій, во главѣ котораго стоить Ао, «господинъ водъ, владыка рѣкъ, повелитель моря, правитель бездны» и т. д. Это рыба бездны, рыба благодътельная, рыба спаситель, какъ называется это божество на ниневійскихъ надписяхъ. Миенческая рыба арійскаго Мануса есть следовательно не иное что какъ халдейско-ассирійскій Ао, который носится по волнамъ первобытнаго моря, съ туловищемъ рыбьимъ, на которомъ человѣческая голова, увѣнчанпая короною. Вотъ теперь-то и следуетъ указать на главнаго двигателя и виновника всей катастрофы переданной въ Вавилонскомъ сказаніи о потопѣ, которое, по Ленорману, послужило источникомъ арійскаго миса. Надобно знать что не кто иной какъ самъ богъ Ао увѣдомляетъ Сиситруса объ угрожающемъ всему міру потонѣ; онъ же повелѣваетъ построить ковчегъ, направляеть его по водамь, и наконець въ совѣть боговъ тоть же Ао защищаеть Сиситруса отъ гнѣва Беля, и такимъ образомъ, въ воздаяніе за благочестіе спасенный отъ потопа удостоивается безсмертія блаженныхъ.

Этими замѣчаніями о первобытности нѣкоторыхъ историческихъ предапій я заключаю мою статью о сочиненіи г. Каспари. Благодаря эвгемеризму, котораго держится авторъ, я имѣлъ случай перейти на сторону совершенно противоположную его взглядамъ и понятіямъ, для того чтобы наглядно показать, какъ иногда могутъ сходиться, казалось бы, несовмѣстимыя крайности. Во всякомъ случаѣ надобно отдать автору справедливость въ той понятности и простотѣ, съ которыми онъ ведетъ трудный анализъ такого многосложнаго предмета какъ миеологія и народный бытъ. Этого можно бы пожелать мпогимъ лингвистамъ, несмотря на всѣ ихъ ученыя преимущества.

Еще два слова. Разобранное мною сочиненіе такъ оригинально, что читателямъ не разъ могла придти мысль о его тенденціозности. Мнѣ кажется, это было бы напраслиной. Нельзя себѣ представить, чтобы серіозный ученый потерялъ столько труда и времени на составленіе двухъ объемистыхъ томовъ только ради эфемерной тенденціи, которая проходитъ вмѣстѣ съ модою. Игра не стоила бы свѣчъ. Съ своей стороны ничѣмъ лучше не умѣлъ я выразить полнѣйшую увѣренность въ ученой искренности г. Каспари, какъ посвятивъ его труду это довольно подробное изслѣдованіе.



# КЛИНООБРАЗНЫЯ НАДПИСИ АХЕМЕНИДОВЪ ВЪ ИЗДАНИИ ПРОФЕССОРА К. А. КОССОВИЧА.

Inscriptiones Palaeo-Persicae Achaemenidarum etc. archetyporum typis primus edidit et explicavit Dr. Cajetanus Kossowicz. Petropoli. MDCCCLXXII.

# I.

Благодаря счастливымъ условіямъ, географическимъ и историческимъ, Персія сдѣлалась землею классическою для сравнительнаго изученія народностей Востока и Запада. Находясь въ среднит между племенами Туранскими къ съверу, между Семитическою Месопотаміей и Малою Азіей къ западу и Индіею къ востоку, она служить болье или менье точкою отправленія для изслёдованій и по Туранскимъ народностямъ съ нею соприкосновеннымъ, и по Семитическимъ, съ которыми она состояла во взаимномъ вліянів культурномъ, и тѣмъ еще болѣе по сравнительному изученію индоевропейскихъ племенъ, такъ какъ древніе Персы нѣкогда составляли одно нераздѣльное цѣлое съ Индусами, извѣстное въ наукѣ подъ именемъ тѣхъ Аріева нан Арійшева вмість съ которыми когда-то иміли одну общую прародину Греки, Германцы, Славяне и другіе европейскіе народы. До какой степени удержалась между Персами память объ этомъ первобытномъ сродствѣ видно изъ того что и понынѣ свою страну называють они Иранома, а это имя, чрезъ его древнюю форму Эрана, происходить отъ первоначальнаго арья или apiя, что значить благородный, преданный, вырный<sup>1</sup>). Еще

<sup>1)</sup> Въ Ведахъ ари употребляется и въ смыслѣ отца, родоначальника. См. Русск. Въсти. 1873 № 10, стр. 732.

царь Дарій на надгробной надписи (въ Накши-Рустами) называетъ себя: «Сынъ Гистаспа, Ахеменидъ, *Парса* (то-есть Персіянинъ), сынъ Парсы, *Арія*, изъ племени *Арісвъ*» (Коссов. *Inscript*. Interpret. 76).

Отдѣлевшесь отъ своихъ сродичей-Индусовъ, направевшихся на юговостокъ, Эранцы, утвердившись на юго-западной Азіи, стали мало-по-малу обособлять свою національность, сближаясь съ народами семитическими, между которыми Ассирійско-Вавилонскій своею незапамятною культурой долженъ быль оказать рёшительное вліяніе на грубый, воинственный быть этого арійскаго племени. Очевидное тому доказательство представляють уже клинообразныя надписи персидскихъ царей, по начертаніямъ сходныя съ налинсями Нинивіи, начало которыхъ на семитической почвѣ возводятъ къ тѣмъ доисторическимъ временамъ, когда на правомъ берегу рѣки Тигра процвѣталь одинь изь самыхъ древнѣйшихъ городовъ въ мірѣ, построенный еще халдейскими старожилами и известный подъ именемъ Шумира (ныне Самира), что въ переводѣ значитъ городъ языка<sup>1</sup>). Хотя миеологія эранская въ общихъ основахъ, какъ увидимъ, коренится на арійскихъ преданіяхъ Вель, однако многія особенности ся не иначе могуть быть объяснены какъ сближеніемъ съ преданіями семитическими. Самое изображеніе верховнаго божества эранскаго Агура-Мазды или Оромазда, иначе Ормузда, встрычаемое на памятникахъ Ахеменидской династіи (Коссов. Inscript. Archetypa, 49, 52, 57, 70, 72, 73), обязапо своимъ происхожденіемъ, какъ полагаютъ ученые<sup>3</sup>), вліянію вавилонскому, да и вообще для громадныхъ сооруженій въ своей имперіи древніе персидскіе цари брали строителей изъ странъ Тигра и Евфрата.

Эта могущественная имперія, возникшая на развалинахъ сокрушенпыхъ ею древнихъ царствъ Ассиріи, Вавилона, Египта, предназначена была потомъ въ исторіи всемірной цивилизаціи служить связующимъ звеномъ между преданіями ранняго просв'єщенія этихъ народовъ и классическою Грецією, отъ которой ведетъ свое начало цивилизація европейская. Народности юго-западной Азіи, сначала семитическія, потомъ персидская, въ теченіе стол'єтій оказывали вліяніе на Грецію, самое многостороннее, столько же въ практическомъ быту, въ усвоеніи удобствъ жизни, въ насажденіи и разведеніи на греческой почвѣ культурныхъ растеній и домашнихъ животныхъ, сколько и въ отношеніи умственномъ, въ мисологіи и художествахъ, какъ напримѣръ, въ развитіи культа Афродитѣ, Геркулесу, Аполлону, даже

<sup>1)</sup> Гаркави, О древнийшемъ ныни существующемъ юроди во всемъ міри, съ Журн. Минист. Народи. Просв. 1872 № VIII, стр. 325.

<sup>2)</sup> Layard, Discoveries 606, 607; см. у Шпигеля, Eranische Alterthumskunde, томъ 2-й 1873 стр. 24—25.

въ аттрибутахъ при нёкоторыхъ божествахъ, каковы павлинъ при Герё или Юнонѣ, или бѣлые голуби при Афродитѣ<sup>1</sup>), наконецъ самые подробности въ нёкоторыхъ формахъ греческаго искусства, какъ напримѣръ ложчатые стволы колоннъ и завитки іонической капители, находятъ себѣ оригиналы въ первообразахъ искусства ассирійскаго и финикійскаго<sup>2</sup>), усвоенныхъ и зодчими Персидскаго царства (Коссов. Inscript. Archetypa 65, 100, 101, 124).

Въ отплату за вліянія Востока на Грецію, запечатл'єнныя наконецъ тяжелою рукою персидскихъ погромовъ, завоеванія Александра Македонскаго, давъ широкую историческую основу общенію Европы съ Азіею и Африкою, открыли новые пути для обратнаго теченія вліяній греческой цивилизаціи уже съ запада на востокъ. Баснословныя сказанія объ этомъ завоевателѣ, сложенныя изъ разныхъ элементовъ, восточныхъ и западныхъ, и сначала обработанныя на классической почвѣ греко-римской, были перенесепы въ этой уже обработкѣ въ литературу персидскую, откуда черезъ Византію и Аравитянъ распространились въ средніе вѣка почти по всей Европѣ<sup>8</sup>).

Новѣйшія изслѣдованія по средневѣковой литературѣ и древне-христіанской археологіи, указывая въ томъ и другомъ несомнѣнные слѣды восточнаго происхожденія, придаютъ новую цѣну юго-западной Азіи и той же Персіи, въ которой долгій періодъ владычества Сассанидовъ (226 — 641 по Р. Х.) оказалъ громадное содѣйствіе въ передачѣ восточныхъ преданій, вѣрованій и представленій европейскимъ народамъ, частію посредствомъ азіятскихъ дикарей, нахлынувшихъ въ Европу въ эпоху такъ-называемаго нашествія народовъ, частію черезъ Византію, по ея постояннымъ сношеніямъ съ Сассанидами. Такими путями между прочимъ объясняется не только общій стиль византійскаго искусства, обремененный украшеніями, но и множество мелкихъ подробностей въ орнаментахъ, какъ византійскихъ, такъ и въ романскихъ, напоминающихъ чудовищныя сочетанія человѣческихъ формъ съ звѣриными, встрѣчаемыя въ древнѣйшихъ памятникахъ искусства юго-западной Азів. Какъ далеко и въ какомъ обиліи разносились по свѣту издѣлія Сассанидскихъ мастерскихъ, можно судить по тому что

<sup>1)</sup> См. въ Русск. Въсти. 1873 № 4, стр. 580 и слъд. Слич. также Кондакова Памятникъ Гарпій 1873 стр. 122 и слъд.

<sup>2)</sup> См. ассирійскія и финикійскія колонны у Ребера, Kunstgeschichte des Alterthums. 1871 года, стр. 65 и 137.

<sup>3)</sup> Сказаніе объ Александрѣ Великомъ у Эранцевъ, см. у Шпигеля въ Eranische Alterthumskunde II, 582 и слѣд. Слич. также у Гріона, I nobili fatti di Alessandro Magno, 1872, года, въ 3-й главѣ введенія, о баснословномъ Александрѣ на Востокѣ, стр. LXIV и слѣд.

замѣчательные образцы этого искусства изъ серебра и золота довольно часто попадаются въ курганахъ по разпымъ концамъ Россіи.

Сверхъ указаннаго мною общаго для всемірной цивилизаціи значенія Эранцевъ, для насъ Русскихъ народъ этотъ имбетъ еще интересъ спеціальный. Вопервыхъ, по отношенію къ Скизамъ, заселявшимъ южныя страны нашего отечества, отъ Дона до Дуная, такъ какъ племена эти по господствующему въ наукъ мнѣнію признаются эранскаго происхожденія. Если мибніе это окончательно утвердится, то по столкновеніямъ Славяпъ со Скизами надобно будетъ предположить о доисторическомъ вліяніи эранской народности на славянскую. Вовторыхъ, Кавказъ съ Грузіею и Арменіею представляють не менье существенные пункты соприкосновенія для для русской исторіи съ Эраномъ. Арменія, упоминаемая на надписяхъ Дарія между провинціями его царства, и по географическому положенію и этнологическому сродству имѣла для Эрана особенно важное значеніе, начиная отъ доисторическихъ преданій вавилонско-эранскихъ о райской прародинѣ. примыкавшей къ горамъ Арменіи, и до Моисея Хоренскаго (въ V вѣкѣ по Р. Х.), лётопись котораго составляеть одинь изъ источниковь иранской исторіи<sup>1</sup>). Мибніе о вліянія Грузіи па древибищее церковное искусство въ Россін находить себ'я историческую опору въ свидѣтельствѣ Кіево-Печерскаго Патерика о пребывания въ Кіевт еще въ ХІ въкъ Армянъ, которые отличались своею образованностью. Такъ въ житіи преподобнаго Аганита упоминается «врачь нѣкто, родомъ и вѣрою Армянинъ, хитръ зѣло въ врачеванія, яко же прежде того не быти таковому».

Изъ сказаннаго мною достаточно уже видно почему такой русскій оріенталисть, какъ профессоръ Коссовичъ, соединившій съ знаніемъ древнеарійскихъ языковъ еврейскій и другіе семнтическіе, избралъ своею спеціальностью Эранъ. Еще въ 1861 году, въ VIII т. *Трудооз* восточнаго отдѣленія Археологическаго общества, напечаталъ онъ *Чстыре статьи изъ* Зендавесты, съ присовокупленіемъ транскрипціи, русскаго и латинскаго переводовъ, объяснепій, критическихъ примѣчапій, санскритскаго перевода и сравнительнаго глоссарія. Сочиненіе это, вышедшее тогда же и отдѣльнымъ изданіемъ, обогатило русскую лингвистическую литературу, предложивъ ясные и точные результаты по изслѣдовапіямъ эранскихъ древностей, провѣренные критически. Послѣ того для публики европейской напечаталъ онъ па латинскомъ языкѣ тоже съ примѣчаніями и переводомъ, въ 1865 году, десять статей изъ Зендавесты, въ 1868 году семь пѣсней или гимновъ Заратустры (Зороастра) изъ такъ называемыхъ въ Зендавестѣ гатъ<sup>2</sup>,

<sup>1)</sup> Spiegel, Eranische Alterthumskunde, I томъ 1871 года, стр. 210 и 496.

<sup>2)</sup> Sendavestae decem excerpta. Papis 1865.—Gata Ahunavaiti. Petropoli 1868.

и наконецъ въ 1872 году велеколъ́шное здапіе Древне-персидских надписей Ахеменидовъ, означенное въ заглавія этой статьи изданіе, въ которомъ ученый оріенталисть вполнѣ умѣль воздать подобающую честь изслѣдуемымъ имъ памятникамъ, давъ ученой публикъ въ возможно роскошной типографической обстановкѣ многочисленныя воспроизведенія ихъ, п не только въ клинообразномъ шрифтѣ самыхъ надписей, но и въ рисункахъ какъ самыхъ камней на которыхъ начертаны надписи, такъ и другихъ памятниковъ персидскаго искусства, а равно и самыхъ мѣстностей гдѣ они находятся, причемъ издатель воспользовался всёми лучшими иллюстрированными сочипеніями по этому предмету, в прежними и новбйшими: такъ что книга г. Коссовича въ этомъ отношеніи можеть до нѣкоторой степени замѣнить цѣлую библіотеку рёдкихъ в дорогихъ сочиненій, каковы изданія Шардена, Де-Бруинса, Кер-Портера, Фландена, Тексье, Лаярда, Ролинсона и др. Къ изданію надписей клинообразнымъ алфавитомъ г. Коссовичъ присовокупилъ латинскую транскрипцію ихъ и переводъ на латинскій языкъ, со множествомъ самыхъ подробныхъ объясненій, грамматическихъ, археологическихъ и историческихъ, и наконецъ сравнительный глоссарій, въ которомъ эранскія слова Ахеменидскихъ надписей возводятся къ формамъ Зендавесты, низводятся къ позднъйшимъ персидскимъ и армянскимъ, и сближаются съ родственными имъ въ прочихъ индо-европейскихъ, причемъ особенное впиманіе обращено на формы славянскихъ нарѣчій.

Чтобы оценить то высокое значение какое имеють для науки изданныя г. Коссовичемъ надписи, надобно бросить взглядъ вообще на источники эранской исторіи и древностей. Несмотря на точпое свидѣтельство Библіи о какой-то Памятописной книгь отцова вын Памятныха книгаха дней (Ездры 4, 15; Есоири 6, 1), въ которыхъ Персы вели свою лѣтопись, всѣ дошедшie до насъ источники эранскихъ древностей, за исключенiемъ сказанныхъ надписей, носять на себѣ слѣды или позднѣйшихъ передѣлокъ и подновленій, или относятся къ педавнему времени, уже къ эпохѣ магометанской. Даже пресловутая Зендавеста или Авеста, несмотря на первобытные слѣды ея происхожденія, должна уступить въ древности надписямъ, уже по тому только что дошла до насъ въ позднихъ спискахъ, такъ какъ вообще восточныя рукописи не могуть похвалиться своею долговѣчностью. Такимъ образомъ, какъ для релнгіи и мисологіи Эрана, такъ и для его исторіи мы питемъ двоякаго рода источники, древитите и поздитите. Въ первомъ случаѣ древнимъ источникомъ служитъ Зендавеста, а позднѣйшими толкованія ея со множествомъ распространеній схоластическаго, историческаго, и мпоологическаго содержанія, на позднѣйшемъ нарѣчіи пеглевійскомъ, въ разныхъ книгахъ, изъ которыхъ особенно извѣстны Минохиредъ и преимущественно Бунделеша. Ученые воспроизводя древне-эранскую религію пользуются въ равной степени обоего рода источниками, дополняя краткіе и темные намеки Зендавесты поздними толкователями. Даже когда переводять зендскіе тексты, то вносять въ свой переводъ взгляды и соображенія пеглевійскихъ ученыхъ, какъ это дъласть Шпигель. Другіе, какъ Гаугъ, исходя отъ положенія о первобытномъ сродствѣ Эранцевъ съ Индусами, сближають Зендавесту съ индійскими Ведами, и только ими одними ограничивають свои толкованія при переводѣ Зороастрова текста. Всяѣдствіе такого противоположнаго взгляда на одинъ и тотъ же предметъ, самые переводы зендскихъ гимновъ (или гато) сдѣланные Шпигеленъ и Гаугомъ такъ между собою различны и противоръчивы другъ другу, что нельзя никониъ образомъ повърить, чтобы оба переводчика имъли подъ руками одинъ и тотъ же оригиналь. Довольно одного этого факта, на который недавно обратиль вниманіе знаменитый ведисть Роть съ своею обычною проницательностью и остроуміемъ<sup>1</sup>), чтобы видѣть какъ еще мало оцѣнены въ наукѣ источники эранской древности по ихъ достоинству и взаимному отношенію. Отсюда понятно, что первое между ними мѣсто по точности и документальности своихъ свидѣтельствъ должны занимать надписи Ахеменидовъ, поскольку онѣ касаются религіозныхъ понятій и мисологіи Эрана<sup>2</sup>). Еще драгоцённёе эти свидѣтельства оказываются для исторіи, и особенно потому что всѣ другіе источники по этому предмету не только противоръчать другъ другу, но даже вовсе о различныхъ предметахъ говорятъ. Источники эти, или греческіе писатели и особенно Геродоть, или позднѣйшіе мѣстные лѣтописцы и поэты изъ періода Сассапидовъ и слёдующаго затёмъ времени владычества Аравитянъ. Представителемъ этихъ послъднихъ источниковъ является знаменитая Царственная Книга поэта Фирдоси (X-XI в.). Лѣтописи Сассанидскія, въ IX стольтів переведенныя на арабскій языкъ, равно какъ в Фирдоси, ведуть исторію Эрана отъ сотворенія міра и отъ боговъ и въ длинномъ рядѣ миеовъ и историческихъ сказокъ повѣствуютъ о чудеспыхъ похожденіяхъ героевъ и богатырей, въ родѣ французскихъ Chansons de geste, и доводять свою мионческую исторію до баснословнаго Сасана, чтобы его личностью связать будто бы отъ него пошедшую династію Сассанидовъ съ древнѣйшими царственными героями Эрана. Что же касается до Геродота и другихъ классическихъ источниковъ, то весь интересъ персидской

<sup>1)</sup> Roth, Beiträge zur erklärung des Avesta Zeitschrift der deutsch.-morgenländ. Gesellschaft 1871 года № 1 и 2, стр. 29 и сл. На таков состояніе науки г. Коссовичъ указывалъ еще въ 1861 году въ своемъ предисловіи къ Четыремъ статьямъ изъ Зендавесты стр XIV.

<sup>2)</sup> О тождествѣ религіозныхъ основъ въ надписяхъ и Авестѣ см. у Виндишмана, Zoroastrische Studien 1863 года, стр. 121 и слѣд.

нсторіи сосредоточивается для нихъ въ тѣхъ временахъ, когда Персы вошли въ столкновеніе съ Гроціею. Это именно эпоха Ахеменидовъ, къ которой относятся изданныя г. Коссовичемъ надписи. Не имѣя ничего общаго съ баснословіемъ Фирдоси и другихъ позднѣйшихъ писателей, эти клинообразные памятники своими современными событіямъ свидѣтельствами не только подтверждаютъ Геродота и служатъ его извѣстіямъ критическою повѣркою, но и во многомъ донолняютъ какъ этого, такъ и другихъ древнихъ историковъ<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, персидскія надписи, составляя для изслѣдователей документальную онору въ критической разработкѣ древнихъ памятниковъ эранской старины, религіозной и бытовой, вмѣстѣ съ тѣмъ предлагаютъ драгоцѣнныя современныя свидѣтельства о блистательномъ періодѣ царственной династіи Эрана, когда странѣ этой предназначено было явить свое всемірное значеніе въ исторіи человѣчества. Это не только лѣтониси прошедшаго, начертанныя на камнѣ, но и живые слѣды государственной жизни и политики, которые Дарій Гистаспъ, Ксерксъ, Артаксерксъ и другіе цари отъ своего имени оставили по себѣ въ воздвигнутыхъ въ честь имъ памятникахъ.

Эранъ составляетъ исключительное явленіе въ ряду азіятскихъ народпостей, коснѣвшихъ впѣ историческаго развитія въ своемъ заколдованномъ кругу миса и сказки. Воспринявъ въ себя лучшіе живительные соки арійской и семитической цивилизацій, онъ не остановился при результатахъ прошелшаго и съ незапамятныхъ временъ воспитывая себя на памятописныхъ кничаль отчовь, самъ создаль себѣ исторію изъ громкихъ дѣлъ и событій, и не только умѣлъ внушать другимъ народамъ всесвѣтную о себѣ молву, занесенную въ классическія льтописи Греціи, но и самъ оцениль свое прошедшее, оставивъ по себѣ имъ самимъ начертанную исторію въ этихъ монументальныхъ надписяхъ. Тысячелѣтнее вліяніе Персіи на всемірную цнвилизацію состоить не въ однихъ только погромахъ и завоеваніяхъ, а преимущественно въ тъхъ міровыхъ идеяхъ и плодахъ ранней азіятской цивилизаціи, которые при посредствѣ этихъ внѣшнихъ событій Персія передавала человъчеству. Чтобы во всей полнотъ понять глубокое значеніе клинообразныхъ начертаній, надобно видѣть въ нихъ не одно высокомѣріе царственныхъ военачальниковъ, но именно тотъ историческій смыслъ, который, устрояя и обозрѣвая настоящее, указываетъ на его твердую опору въ прошедшемъ. Потому для точной оцѣнки этихъ памятниковъ письменности, согласно самому существу ихъ, надобно поставить ихъ въ центрѣ

<sup>1)</sup> См. у Шпигеля въ Eranische Alterthumsk. Т. 2, отъ стр. 300 и далбе.

всего историческаго бытія Эрана, примкнувъ къ нимъ и прошедшее, на которомъ они коренятся, и послѣдовавшее за ними, которому они служатъ зерномъ развитія.

#### II.

Эранцы вмѣстѣ съ предками Индусовъ, какъ уже замѣчено, составляли нѣкогда одну нераздѣльную группу племени древне-арійскаго, и прежде чѣмъ выдѣлиться изъ этой группы, сообща съ своими сродичами выработали себѣ общія начала народности, запечатлѣнныя сродствомъ быта и вѣрованій лежащихъ въ основѣ Зендавесты и Вѣдійскихъ гимновъ и обрядовъ. Исторія застаетъ Эранцевъ раздѣленными на племена, изъ которыхъ одни еще вели жизнь кочевую, повинуясь толчку данному при выселеніи изъ древнѣйшихъ становищъ, другія успѣли уже снискать осѣдлость и знали земледѣліе, которымъ, благодаря мѣстнымъ условіямъ, они занимались успѣшнѣе нежели родственные имъ Индусы.

Дѣленіе Эрана на области (dahyus) и кланы (vith), приводимое на надиисяхъ Дарія, по самой терминологіи своей восходить къ Авесть и древнѣйшимъ преданіямъ той первобытной эпохи, когда путемъ естественнаго расположенія изъ отдѣльныхъ семей слагались роды, племена и общины. Низшая степень обозначается жильемъ вмѣщающимъ въ себѣ одну пару или тягло, затѣмъ слѣдуетъ кланъ (оиш, въ надп. vith), состоявшій изъ 15 парт., далѣе — родъ (zantu), изъ 30 паръ, и наконецъ община или область (daghu, danhu dahyus), по малой мѣрѣ изъ 50 паръ. Каждый изъ этихъ четырехъ союзовъ, по Авестѣ, имѣетъ своего главу или начальника, подъ названіемъ начальника дома или домовладыки, начальника клана (ouшпашти), начальника рода (зантупашти) и начальника общины или области<sup>1</sup>). Согласно органическому отношенію семьи къ роду-племени, и національцыя преданія и религія Эрана первоначально коренились въ семьѣ, откуда ши-



<sup>1)</sup> Эранск. виш или вит — въ Санскр. веша (домъ) и виш (народъ), греч. оїхос, лат. vicus, готск. veihs; у Славянъ не только весь (цс. въсъ) деревня, селеніе, но и vaika – городъ (у Полабск. Славянъ, см. Шлейхера, Laut-und Formenlehre d. Polabischen Sprache 1871 § 56); что же касается до литовск. языка, то сродственная форма vess употребляется въ немъ въ сложныхъ словахъ, и литовск. veszpatis – господинъ вообще – по звукамъ вполнѣ соотвѣтствуетъ эранскому вишпашти; санскр. вишпати имѣетъ тоже какъ и въ Литовскомъ, уже позднѣйшій смыслъ царя, а не родоначальника, какъ у Эранцевъ. Въ пруссо-литовск. vaispatti – госпожа, хозяйка, домовладыка. — Эранск. sanmy въ санск. dжанту, отъ dжан – рождать; гр. үє́vос, лат. genus, готск. knods и kuni (откуда kunings=къназь). – Что же касается до эранск. dahyus, dahâys – область, провинція, то г. Коссовичъ въ Глоссаріи къ надиисямъ, сближаетъ это слово съ Вѣдійскимъ dasyu (dåsa) – чужеземецъ Арійцамъ, разбойникъ, врагъ, рабъ. Замѣчу кстати одинъ разъ навсегда что санскритскому s соотвѣтствуетъ въ эранскомъ h.

роко распространялись въ тѣ родовые и племенные союзы, которые не забывали своего корня въ семьѣ. По священнымъ книгамъ этого народа, вмѣняется не однимъ жрецамъ, но и всему народу возносить къ божеству молитвы, ибо голосъ всякаго молящагося доходитъ до Агура-Мазды, такъ что обрядъ и славословіе Авесты стоятъ еще на той первобытной ступени Вѣдійскаго періода, когда и то и другое еще не перешло въ исключительное достояніе жреческой касты.

Сродство обоихъ древне-арійскихъ племенъ, Эранцевъ и Индусовъ, возводится до глубокой древности въ нѣкоторыхъ религіозныхъ представленіяхъ и преданіяхъ<sup>1</sup>). Вопервыхъ, відійскій Сома у Эранцевъ чествовался въ грамматически родственной формѣ Гаома. Древніе Арійцы въ сокь растенія называемаго этими именно словами (въ лат. перев. asclepias acida) видѣли источникъ жизни, божество дарящее само себя людямъ, дабы ихъ возвести до себя. Это было и растеніе, и напитокъ безсмертія, амврозія (санскр. амрита) а также и самъ богъ. Выжиманіе изъ этого растенія сока и вкушение выжатой влаги сопровождается, какъ въ Въдахъ, такъ и въ Авесть, особыми обрядами и славословіями. По мноу божество это состоить въ связи съ Кришану у Инндусовъ или Керешани у Эранцевъ. По В'бдамъ стрѣлокъ Кришану стережетъ растеніе Сома и ранить сокола (самого Индру), когда этоть послѣдній похищалъ Сому<sup>2</sup>). Эранскія преданія не знають подробностей о своемъ Керешани, но все же причисляють его ко врагамъ Гаомы. Другимъ врагомъ этого же божества называють они Гандареву, который въ послѣдствія является просто демономъ, живущимъ въ водѣ. У Индусовъ не одинъ Гандарба, но цѣлая ихъ толпа: это божества воды и облаковъ и стражи Сомы. Между прочими божествами общими обоимъ племенамъ, надобно упомянуть о Митръ, божествѣ свѣта, которое было заимствовано классическими народами у Персовъ, и получило потомъ всемірную извѣстность.

Столько же родственны племена эти и по основамъ героическихъ сказаній. Индусскій Яма — первый человѣкъ и первый на землѣ смертный, вмѣстѣ съ тѣмъ и царь въ царствѣ отцовъ или умершихъ родителей, чествуется и у Эранцевъ въ формѣ Има какъ первый царь и родоначальникъ баснословныхъ династій царственныхъ, но онъ не умираетъ, а удаляется отъ смертныхъ въ райское жилище<sup>8</sup>). Отцомъ индусскаго Ямы слыветъ

<sup>1)</sup> См. Виндишивана Zoroastr. Studien, Коссовича предисловіе къ Четыремъ статьямъ Зендавесты, Шпигеля Eran 1863 и Eranische Alterth. 1871—73. Архимандрита Хрисанов, Религіи древняю міра, 1873, стр. 487 и слёд.

<sup>2)</sup> Русск. Выст. 1873, № 10, стр. 756.

<sup>3)</sup> Имо кшаето (то-есть Има сіяющій, блистательный) измѣнилось въ послѣдствіи въ Дземшидь.

Вивасвать, эранскаго Ины — Вивангать. Индусский Трита (слеч. греч. Тоітшу) у Эранцевъ Траэтаона (позднѣйшая форма — Фредина). Тотъ н другой поражають треглаваго змія. Если въ индусскомъ зміи еще явствують следы мноологія природы въ представленія облака, то Эранцы уже локализовали своего зиія Дагаку, сдёлавъ его царемъ Вавилонскимъ, согласно библейскому свидательству о вавилонскомъ змін (Пророч. Даніила, 14, 23-27), о чемъ будетъ рѣчь впереди. У Индусовъ Трита прозывается Аптія, то-есть водорожденный или повелитель воды, у Эранцевъ Траэтаона — сынъ Атоіи (Аптіи). Далье Касья Ушанась ведійскій — у Эранцевъ Кава Ушанз (Кава Ушз, позднатиее Кай Каусз), какъ апокрифическій Соломонъ, въ своихъ великолѣпныхъ сооруженіяхъ пользуется пособіень демоновь и потомъ служить первообразонь сказочнаго Александра Великаго: какъ этотъ последний возлетаетъ на небо на крылатыхъ зверяхъ, ни грифахъ, такъ эранскій герой — на орлахъ возносящихъ его тронъ 1). подробность, какъ увидимъ, состоящая въ связи съ иконографическимъ типомъ Агура-Мазды и другихъ божествъ. Наконецъ надобно упомянуть о Кирь, къ которому относится старшая изъ ахеменидскихъ надписей и о которомъ столько баснословнаго повествуеть Геродоть. Этому имени соответствуеть индусское Куру, о борьбѣ котораго съ Пандавасъ разсказываетъ индусский эпосъ. Замъчательно, что до настоящаго временя въ съверномъ Иранѣ сказываются сказки о нѣкоторомъ героѣ подъ именемъ Курогли (то-есть сына Кура или Кира). Какъ Индусы знали на съверъ какой-то баснословный народъ Куру, проводящій блаженную жизнь, такь это же собственное имя на съверъ Ирана локализовалось въ названіи рѣки Куру, сохранившей и досель это наименование, точно такъ какъ въ Иранъ же двъ рѣки по имени царственнаго героя назывались Камбизы и двѣ — Камбизены. Такая локальзація историко-эпическихъ личностей, напоминающая намъ олицетвореніе Дуная, Дона, Волхова въ видѣ богатырей носящихъ эти имена, на почвѣ эранской объясняется, какъ увидимъ, не небесными потоками, въ дождѣ и ливиѣ низвергающимися на землю, какъ учитъ миеологія природы, а преданіями космографическими о рѣкахъ, на которыхъ были раннія становища народовъ или которыя составляли границы населенной страны.

Въ религіи Заратустры или Зороастра, обыкновенно видятъ не постепенное развитіе общихъ началъ религіи Вѣдійской, а ея крутую реформу. Это доказываютъ самымъ названіемъ божествъ вообще въ миеологіяхъ Ирана и Индіи. Первобытное названіе бога у Арійцевъ дъяд<sup>2</sup>), сохранив-

<sup>2)</sup> Отъ корня дио; въдійск. diayco-небо, лат. deus, divum, греч. Zeus. Διός и пр.



<sup>1)</sup> Въ Рус. Bncm. 1873, № IV, стр. 644.

шееся у родственныхъ европейскихъ народовъ, перешло у Эранцевъ въ наименование не добрыхъ, а напротивъ — злыхъ демоновъ, къ которымъ отнесенъ в самъ Индра, причисляемый въ Ведахъ къ главиейшимъ божествамъ витестт съ Варуною (Уранз), Агни (огонь) и др. Съ другой стороны. санскритский асура, въ смыслѣ живоноснаго, животворящаго, въ Вѣдахъ эпитеть божествъ и всякой святыни, въ этомъ же смыслѣ принять и у Эранцевь въ формѣ алура (въ надписяхъ аура — господинъ, госпожа), слово вошелшее въ составъ наименованія высшаго ихъ божества: Агира-Мазда (въ надписяхъ Aypa-Masda<sup>1</sup>), тогда какъ у Индусовъ, въ періодъ брагманскій, Асуры перестали быть свётлыми божествами и являются врагами божественныхъ Лювоог. Такія резкія противоречія въ религіи двухъ родственныхъ племенъ могли бы служить сильнымъ подтвержденіемъ новѣйшей теоріи, которая въ раннихъ редигіозныхъ переворотахъ даетъ слишкомъ много значенія борьбѣ жрецовъ<sup>2</sup>), еслибы только арійская старина могла намъ дать точныя свидѣтельства о такой борьбѣ. Потому Шпигель склоняется къ мнѣнію, что въ этомъ противорѣчіи надобно видѣть случайность, исключеніе, при общемъ сродствѣ эранской религіи съ вѣдійскою, хотя, впрочемъ, не въ свою пользу и приводить онъ тоть факть что и Германцы, принявъ христіанство, также враждебно отнеслись къ своимъ прежнимъ языческимъ богамъ, назвавъ ихъ демонами<sup>3</sup>). Но если у народовъ европейскихъ такой религіозный перевороть совершился вслёдствіе принятія христіанства, то и въ Эранѣ аналогическое этому перевороту явленіе въ низведении въдийскихъ божествъ свътлыхъ до злыхъ демоновъ не надлежить ли объяснять не случайностью, а тоже какимъ-либо бытовымъ и нравственнымъ потрясеніемъ, глубоко проникнувшимъ всю жизнь.

Такимъ событіемъ въ эранской жизни, между прочимъ, надобно признать ея сближеніе съ раннею культурою семитическихъ племенъ. Этимъ путемъ объясняютъ ученые тотъ процессъ, которымъ Эранъ выработалъ себѣ отвлеченную идею о единомъ Богѣ—Творцѣ всего міра. «Какъ еврейскій Егова, говоритъ Шпигель<sup>4</sup>), такъ и Агура-Мазда есть единый Богъ, который все творитъ, и всѣ прочія существа, какъ бы они высоко ни стояли, не болѣе какъ его твореніе. Воззрѣніе это повсюду встрѣчается въ Авестѣ». Такъ же понималъ божество и царь Дарій, слѣдующими словами начиная

<sup>1)</sup> Мазда́—эпитеть при Анура (Асура), и означаеть—обладающій есликою мудростью, премудрый. Оба эти слова на надписи Ксерксовой склоняются отдёльно: Аурана Маздана. (Коссов., Inscript. Interpret. 50 и 97; Transcr. 45).

<sup>2)</sup> Caspari, Die Urgeschichte der Menschheit, II, 157 и сибд.

<sup>3)</sup> Eranische Alterthumsk. I, 444.

<sup>4)</sup> Eranische Alterthumsk, I, 454.

свои торжественные манифесты на надиисяхъ: «Великъ Богъ Агура-Мазда; онъ сотворилъ сію землю и оное небо сотворилъ, и человѣка сотворилъ, и его превосходство (надъ прочими животными), и Дарія поставилъ царемъ, единаго царя надъ многими, единаго надъ ними правителя». (Коссов., Inscript., Interpr. 59, 76).

Отвлеченному понятію о единомъ Богб-творцѣ соотвѣтствуетъ въ эранскомъ ученіи отвлеченное же понятіе о началѣ зломъ, которое въ своемъ противоположении началу благому и составляеть такъ-называемый дуализма эранской религія. Это злое божество именуется Ангро-Маиньу (ново-персидское Агарманъ, Агреманъ), то-есть Ариманъ<sup>1</sup>). Что отвлеченное понятіе преобразовалось въ опредбленвый типъ верховнаго существа уже въ послёдствів, видно изъ того что въ Авесть имя это обыкновенно замьняется разными выраженіями имѣющими смыслъ вообще злаго, недобраго духа, и только въ позднѣйшихъ памятникахъ стало общеупотребительнымъ и господствующимъ. На древнихъ надписяхъ его вовсе не встръчается. Какъ Агура-Мазда, по эранскому ученію, властвуеть надъ благими богами и духамп, такъ Ариманъ надъ злыми, которые только со времени Заратустры перестали являться на землё въ человеческомъ образе. Хотя оба верховныя существа эранскаго дуализма испоконъ вѣку были и есть, но между ними то существенное отличіе что Агура-Мазда также вѣчно и пребудетъ, тогда какъ владычеству Аримана нѣкогда настанетъ конецъ. И въ твореніи міра они между собою далеко не равны. Хотя Ариманъ есть творецъ всего злаго. какъ Агура-Мазда творецъ всего благаго, но этотъ послѣдній творилъ независимо и самостоятельно, тогда какъ творчество Аримана есть такъ-сказать оппозиціонное: оно уже предполагаеть предъ собою сотворенное благимъ творцомъ и направлено къ ниспроверженію и разрушенію всего благаго или по крайней мѣрѣ къ его вреду.

Нѣть сомнѣнія, что этотъ дуализмъ своими началами восходитъ къ раннему періоду религіозныхъ воззрѣній обоихъ арійскихъ племенъ въ Азіи, оставившему по себѣ преданія въ Вѣдахъ о борьбѣ свѣта со тьмою, но только у Эранцевъ получилъ онъ такое широкое развитіе и былъ возведенъ въ принципъ нравственный. Дуализмъ буддійскій, по новѣйшимъ изслѣдованіямъ<sup>2</sup>), ставятъ въ зависимость отъ эранскаго. Злое начало или Ариманъ имѣетъ въ Авестѣ между прочимъ эпитетъ мапрьо (отъ мар—

<sup>1)</sup> Маиньу значить духь вообще (оть ман, мнить), ангро-разрушающій, ниспровергающій; такъ что Ангро-Маиньу противополагается вообще доброму духу-Шпенто-Маиньу, такъ какъ шпенто значить усугубляющій животворящій.

<sup>2)</sup> Профессора Минаева. Очеркъ фонетики и морфолони языка Пали. 1872 во введеніи, стр. IV и слёд.

умирать), и значить не только смертельный, но и змій, а въ позднѣйшихъ персидскихъ нарѣчіяхъ въ формѣ *Ма́ръ* означаетъ уже только змія, и миюическій герой эранскихъ сказаній *Дагака*, иначе Зогака — или треглавый змій, или существо человѣческое съ змъями на плечахъ, что и означается словомъ ма́р-дошъ. Этотъ змій *Ма́ръ* или самъ Ариманъ и является въ буддійскихъ легендахъ подъ тѣмъ же самымъ именемъ *Ма̂ра*. Съ нимъ вступаетъ въ борьбу Сакьямуни, то-есть самъ Будда, какъ съ Ангромаинью — Заратуштра, и сокрушаетъ его силу, несмотря на всѣ ухищренія этого злобнаго демона, прибѣгающаго ко всевозможнымъ хитростямъ и соблазнамъ. То является онъ Буддѣ какъ князь міра и предлагаетъ ему владычество надъ вселенной; то преслѣдуетъ его, когда тотъ постится, искушая его радостями жизни.

Отвлеченный характеръ мноологія Эранцевъ, свидѣтельствуя о значительной зрѣлости религіознаго и нравственнаго развитія этого народа, вифсть съ темъ указываеть на связь этой мноологи съ върованіями и преданіями семитическихъ племенъ. Для примѣра можно указать на божество Безконечного Времени<sup>1</sup>), съ котораго Шпигель въ своихъ Эранскихъ Древностях начинаеть характеристику эранскихъ божествъ. Агура-Мазда творить мірь въ безконсчномъ времени, которое такимъ образомъ представляется какъ бы безконечною матеріей; потому-то и самъ богъ Безконечнаго Времени призывается въ молитвахъ вмѣстѣ съ геніемъ Воздуха (Ра̂манз) и богомъ Пространства (Тваша). Арійскія Вёды, исходя оть наивныхъ воззрѣній на природу, еще не успѣли достигнуть до отвлеченной идеи о безконечности во времени, да и вообще ранній періодъ индо-европейской мисологіи, оставившій по себѣ слѣды въ языкѣ и мись, представляеть намъ въ очевидной послёдовательности ступени развитія конкретныхъ представленій о вечерней и утренней зорѣ, черезъ понятія вечеръ и утро, до мысли о прошедшемъ и будущемъ (вчера, завтра), отъ которыхъ потомъ уже чрезъ отвлечение составялось общее понятие о временя, сближенное наконець съ идеями о вѣчности, необходимости и судьбѣ. Такой цереходъ наглядныхъ воззрѣній къ отвлеченнымъ понятіямъ и идеямъ во всей осязательной точности запечатлёлся въ тёхъ мноологическихъ образахъ, которые чествуются какъ божества и утренней и вечерней зори, и вмѣстѣ какъ божества необходимости, возмездія и судьбы, то-есть греческія Эринніи, германскія

<sup>1)</sup> Зрвань акарана. Форма зрван или зрвана, иначе зарван (время) имѣеть при себѣ въ древне-бактріанскомъ зара—время, зауруро́—старикъ; санскр. джар-ати, джір-яти—старѣть, дряхлѣть, отъ корня мар, откуда греч. γήρ-ας—старость, γέρων—старикъ. Сюда же относить Фикъ и наши зрълий, зртв, cospusame. Vergleichendes Wörterbuch, 1871 стр. 59.

Норны и др.<sup>1</sup>). Что касается до эранскаго бога Времени, то въ своемъ отвлечении, распространяя свое *владычество на долгіе въка*, онъ вибстѣ съ тѣмъ чествуется и какъ божество *Судъбы;* потому представляють его даже творцомъ не только Ангро-Маиньу, но и самого Агура-Мазды.

Не находя непосредственныхъ точекъ соприкосновенія съ Вѣдами, ученые сближаютъ эранское божество Безконечнаго Времени съ вавилонскимъ Белема, именно съ тѣмъ, который прозывается древнима.

Несомнѣнное сродство эранскихъ преданій съ семитическими признаетъ наука въ сказаніи о сотвореніи міра, причемъ первобытность остается на сторонѣ Семитовъ. Выходя отъ мысли о потребности бо́льшаго пространства времени для такого труднаго и многосложнаго дѣла какъ сотвореніе всего міра, Эранцы расширили семидневный срокъ творенія. Умаляя понятіе о всемогуществѣ Творца, они предоставили ему большій срокъ, распространивъ творенія на цѣлый годъ, который искусственно раздѣлили на шесть періодовъ изъ неравнаго числа дней. А именно Агура-Мазда творитъ небо въ 45 дней, воду въ 60, землю въ 75, деревья въ 30, животныхъ въ 80 и наконецъ человѣка въ 75, итого 365 дней. Первые люди (*Машья* и *Машьяна*) родились сперва въ видѣ дерева, какъ скандинавские Аскаръ и Эмбла, и уже потомъ раздѣлились на двѣ отдѣльныя особи. Вели блаженное житіе въ райской странѣ, вкушая только воду и плоды, но когда утратили непорочность, сгали питаться молокомъ и мясомъ.

Съ замѣчательною ясностію отразилось въ эранскихъ преданіяхъ о́яблейское сказаніе о двухъ райскихъ деревахъ, о древѣ жизни и древѣ познанія добра и зла. Еще древне-арійская Ригъ-Вѣда воспоминаеть о священиомъ древѣ, изъ котораго боги сотворили небо и землю, и сверхъ того повѣствуетъ о древѣ же, на которомъ два крылатыя существа вкушаютъ сому, и съ котораго добылъ этого безсмертнаго питія самъ Индра, прилетѣвшій въ видѣ сокола<sup>9</sup>). Эранское сказаніе отличается отъ вѣдійскаго тѣмъ, что вмѣсто одного чудотворнаго дерева называетъ два, согласно свидѣтельству книги Бытія. Одно древо называется безболѣзненнымъ; на немъ растутъ сѣмена всякаго рода растеній. Къ нему приставлена иѣкоторая птица. Она собираетъ сѣмена эти и, смѣшавъ съ каплями дождя, сѣетъ ихъ по землѣ. Другое древо есть бѣлый Гаома. Вкусившій отъ него получаетъ безсмертіе; при воскресеніи изъ мертвыхъ оно будетъ оживлять мертвые трупы. Оба дерева растутъ въ водѣ. Чтобъ истребить древо безсмертнаго

<sup>1)</sup> Movers, Phönicier, I, 262; Schlottmann, Beiträge zur Erläuterung des von Spiegel bearb. Anfangs des 19 ten Fargard des Vendidad, въ Веберовонъ журнахь Indische Studien, I, стр. 378.

<sup>2)</sup> См. въ Русск. Висти. 1873 № 10, стр. 756.

Гаомы, въ источникѣ Ардоницура, изъ котораго онъ поднимается, помѣщена ящерица, отъ злобныхъ покушеній которой защищають дерево десять рыбъ, созданныхъ нарочно для того и пущенныхъ въ тотъ же источникъ.

Предание о мъстъ земнаго рая, опредъляемомъ географическими свъдѣніями раннихъ временъ, сложилось у Эранцевъ, по мнѣнію Шпигеля<sup>1</sup>), подъ вліяніемъ семитическимъ. Библейское сказаніе о четырехъ райскихъ рѣкахъ, записанное и въ Индіи въ позднѣйшихъ источникахъ о четырехъ рѣкахъ текущихъ съ Меру, и дежащее въ основѣ космогоническихъ представленій Эрана, какъ нельзя проще объясняется самою мѣстностью Вавнлонскаго царства. Тигръ и Евфрать, служа границами Месопотаміи, могли дать идею о двухъ другихъ ръкахъ, которыя также составляли предълъ, но уже всей вселенной. Это были — къ востоку Индъ и къ западу Нилъ, далѣе которыхъ едва ли доходили географическія свідінія древнихъ Вавилонянъ. Къ стверу поднимались горы, за которыми шли неизвъстныя страны, и тамъ-то высоты Арменіи, покрытыя снѣгомъ, казались естественною ступенью отъ земли къ небу. Такъ и по понятіямъ Эранцевъ, къ сѣверу граничить вселенная съ недоступными вершинами горнаго хребта Гара-Березаити или Альбури, иначе Альбори. Отъ этой горы произошли всѣ прочія на землѣ горы; она мать всѣмъ горамъ; она же ведеть къ небесамъ. На ней рай, куда для блаженнаго житія удаляется Има, на ней же містопребываніе и самого Агура-Мазды съ его геніями. Кругомъ ея обращаютъ свое теченіе солпце, мѣсяцъ и звѣзды, и съ ея высотъ истекаетъ тотъ источникъ Ардвишура въ которомъ растетъ древо жизни, бѣлый Гаома. охраняемый отъ зловредной ящерицы десятью рыбами. Оттуда же вытекають и двѣ великія рѣки, служащія предѣлами вселенной, къ востоку Индъ и къ западу Нилъ.

Касательно преданія о всемірномъ потопѣ Эранъ представляеть любопытныя особенности. По новѣйшимъ изслѣдованіямъ признается за несомнѣнное, что древніе Арійцы заимствовали это преданіе отъ Семитовъ, такъ какъ индусское сказаніе о потопѣ Манусовомъ носить на себѣ признаки вавилонскаго происхожденія<sup>3</sup>), вѣроятно черезъ посредство Эрана; извѣстно также, что и не у всѣхъ Семитовъ преданіе это существовало, а только въ племенахъ ассирійско-арамейско-ханаанскихъ, тогда какъ племена аравійско-зеіопскія его не знали<sup>3</sup>), такъ же какъ и Египтяне. Что же касается до Эранцевъ, то они хотя и знаютъ нѣкоторыя обстоятельства вавилонскоеврейскаго потопа, но не усвоили для эранскаго Имы Ноева ковчега, какъ

<sup>1)</sup> Eranische Alterthumskunde. I, 209-210, 204, 191, 463.

<sup>2)</sup> См. въ Русскомъ Вистиния 1873 года № 10, стр. 762.

<sup>3)</sup> Schrader Bb Zeitschr. der deutsch. morgenländ. Gesellschaft, 1873 roza Ne 3, crp 402.

его усвоили въ Индіи для Мануса. Эту всемірную катастрофу Авеста относить къ царствованію Имы (инд. Яма). Агура-Мазда увёдомляеть Иму, что вся вселенная подвергнется сокрушительной гибели оть зимы и воды, которая покроеть всю землю, и чтобы спастись оть общаго бідствія, велить ему устроить на Гара-Березанти четвероугольный садъ, съ дверью и окномъ для свёта, и войти въ этотъ садъ, взявъ съ собою сёмена всёхъ твореній. Профессоръ Коссовичъ<sup>1</sup>) въ упоминаніи объ окнѣ видитъ явный слёдъ первоначальнаго представленія о ковчегѣ, который замѣненъ потомъ садомъ. Этотъ эранскій варіантъ о потопѣ особенно важенъ въ сравнительномъ отношеніи, потому что во всей очевидности соединяетъ преданіе о горѣ, къ которой причаливается ковчегъ, съ воспоминаніями о раѣ, тоже на горѣ, съ которой въ разныя стороны, какъ изъ центра вселенной, изливаются райскія рѣки.

III.

Сказанное въ предыдущихъ главахъ даетъ нѣкоторое понятіе о той развитой и осложнееной разными элементами эранской культурѣ, которую завоеванія Ахеменидовъ должны были разнести по всему изв'єстному тогда міру. Вліяніе семитическое, впесенное въ классическую жизнь древней Греціи преимущественно черезъ посредство Эранцевъ, было тѣмъ плодотворнѣе и тѣмъ незамѣтнѣе сливалось съ своимъ, туземнымъ, что въ самомъ Эранѣ элементы семитической культуры были уже пересажены на почву его арійской народности, родственной Грекамъ и другимъ народамъ европейскимъ. Это былъ одинъ изъ тёхъ счастливыхъ опытовъ прививки утонченнаго семитизма къ болѣе грубому корню индо-европейскаго самородка. которые служили историческою подготовкою сложной семитическо-европейской цивилизаціи, внесенной въ исторію человѣчества христіанствомъ. Вотъ точка зрѣнія съ которой царственныя иден Ахеменидовъ, начертанныя на надписяхъ, получають особенное значение, столько же для всемирной истории, сколько и для сравнительнаго изученія народностей, предлагая монументальныя свидѣтельства о тѣхъ результатахъ семитическо-арійской культуры которые Эранъ внесъ въ цивилизацію всего человѣчества.

Персидскія надписи, изданныя профессоромъ Коссовичемъ, повѣствуютъ о той высшей ступени развитія, до какой могло только достигнуть Эранское царство, постановленное завоеваніями Ахеменидовъ во главѣ исторіи всего человѣчества. Не только стѣны великолѣпныхъ дворцовъ и монументы Персеполя, даже нерукотворные скалы и утесы съ высѣченными на нихъ

<sup>1)</sup> Decem Sendavcstae excerpta, crp. 151.

скульптурными фигурами и надписями должны были повёствовать о великихъ дѣлахъ, совершенныхъ героями этой династіи. И съ какою настойчивостью держались тогда этого обычая — вести монументальную лѣтопись, видно изъ того, что еще такъ много осталосъ отъ него слѣдовъ въ сохранившихся до нашего времени надписяхъ<sup>1</sup>), несмотря на всѣ погромы и опустошенія, столько способствовавшія къ ихъ истребленію.

Историческое сознание национальной славы, руководимое высокомърною политикой, запечатлёло каждую черту клинообразныхъ надписей Ахеменидовъ. Это не задушевныя откровенія върующаго чувства и нравственнаго убѣжденія, начертанныя на храмѣ и алтарѣ, это не трогательная повъсть любви и дружбы, оставленная въ немногихъ словахъ на могильной плить: напротивь того Ахемениды повсюду кругомъ себя, заставляя говорить самые камни, старались запечатлёть въ умахъ покоренныхъ данниковъ одну только идею о могуществѣ своего царственнаго величія и о непреложной правдѣ своего самодержавія, ниспосланныхъ имъ непосредственно отъ щедротъ самого Агура-Мазды. Это манифесты или эдикты, которые обнародуеть Ахеменидь оть своего имени. «Азь есмь Дарій, — гласить бегистанская надпись — великій царь надъ царями царь, царь областей. Гистасиа сынъ, Арсамы внукъ, Ахеменидъ. Объявляетъ Дарій царь: Мнѣ отецъ Гистасиъ, Гистаспу отецъ Арсама, Арсамы отецъ Аріарамнъ, Аріарамну отецъ Теисиъ, Теиспу отецъ Ахеменъ. Объявляетъ Дарій царь: посему Ахеменидами мы зовемся. Искони предназначены мы на царство; искови родъ нашъ былъ царственный. Объявляетъ Дарій царь: восемь царей произошло въ моемъ родѣ; азъ есмь девятый: по сугубому наслѣдованію, мы девять царей. Объявляеть Дарій царь: милостію Агура-Мазды азъ есмь царь: Агура-Мазда далъ мнѣ царство. Объявляетъ Дарій царь: сін суть области кои подлежать миѣ; волею Агура-Мазды азъ есмь царь надъ ними: Персія, Сузіана, Вавилонія, Ассирія, Аравія, Египеть, острова на морѣ, Спарда, Іонія, Медія, Арменія, Каппадокія, Пароія, Дрангіана, Арія, Хорасмія, Бактріана, Согдіана, Гандары, Саки, Саттагиды, Арахосія, Маки: всего двадцать три области <sup>9</sup>). Области сін принадлежать мн<sup>4</sup>. Волею

<sup>1)</sup> А именно: одна краткая надпись Кыра; надписи Дарія Гистаспа—бегистанскія, большія и малыя, альваденскія, персеполитанскія, накши-рустамскія и друг.; надписи Ксеркса — персеполитанскія, альваденская, ваненская, и затёмъ болёе или менёе краткія надписи Артаксеркса I, Дарія II, Артаксеркса Мемнона, Артаксеркса Оха и Арсака. Къ этому собранію присовокуплены немногія надписи на вазахъ, а также на цилиндрахъ или печатяхъ. Кромѣ разбираемаго мною изданія г. Коссовича, см. также сочиненіе Шпигеля. Die altpersischen Keilschriften. Im Grundtexte mit Uebersetsung. Grammatik und Glossar, 1862 года.

<sup>2)</sup> Коссов. Interpret. 5—8. Вотъ нъсколько собственныхъ именъ, какъ они значатся въ подлинникъ: Персія—Порса, Вавилонъ—Бобирусъ, Ассирія—Атура, Египеть—Мудраіа,

Агура-Мазды всё онё мнё подвластны, дають мнё дань, и что бы я ни повелёль, исполняють во дни и въ нощи». Исключительная, отмённая милость Агура-Мазды, почіющая на Ахеменидахъ, своимъ началомъ восходитъ къ сотворенію всего міра, и Дарій ради пущаго величія ведеть свое происхождепіе непосредственно изъ освященнаго древностью высокороднаго племени Аріевъ. Такъ начинается надгробная надпись Дарія извъстнымъ уже намъ текстоить о единомъ Богф-Творцѣ всего міра: «Великъ богъ Агура-Мазда; онъ сотворилъ сію землю, и оное небо сотворилъ, и человѣка сотворилъ и его превосходство (надъ прочеме животнымя), и Дарія поставиль царемъ, единаго царя надъ многими, единаго надъ ними правителя. Азъ еснь Дарій, великій царь, царь царей, царь областей всенародныхъ, царь сей земли великой своею широтою, Гистаспа сынъ Ахеменидъ, Персъ, Перса сынъ, Арій, арійскаго племени (арійское сѣмя)». Оканчивается же эта надпись обращениемъ ко всякому смертному, до котораго снисходить Ахеменидъ въ своемъ высокомѣрін только какъ предвозвѣстникъ воли самого Агура-Мазды: «Объявляетъ Дарій царь: все что ни сдѣлано мною, дѣлалъ я по волѣ Агура-Мазды; Агура-Мазда былъ мнѣ помощникомъ во всякомъ моемъ совершения. Да хранить меня Агура-Мазда отъ всякаго зла, и мое потомство и всю землю сію; молю Агура-Мазду да подасть мнѣ сіе. Смертный! Тебѣ сказаны повелѣнія Агура-Мазды. Не укосни отъ прямаго пути, не впади въ подлое, не прилѣпися къ мерзостному» (Накши-Руст. Косс. Interpr. 76, 80 - 81)<sup>1</sup>).

Кромѣ внушенія обаятельнаго къ себѣ благоговѣнія, Ахемениды въ этихъ монументальныхъ манифестахъ повѣствуютъ о государственныхъ событіяхъ и своихъ подвигахъ и дѣяніяхъ. Особенно важно было для Дарія обнаружить дѣло о ложномъ Смердисѣ или самозванцѣ Магѣ-Кометѣ, я первая надпись багистанская входитъ въ любопытныя подробности этого факта, столько щекотливаго для политики Ахеменидовъ. Повѣствованія о походахъ и завоеваніяхъ представляютъ замѣчательные образцы реляцій лапидарнаго стиля. Напримѣръ «Объявляетъ Дарій царь: послѣ того я направнлся къ Вавилону противъ Нидитабела<sup>2</sup>), который называлъ себя Наву-



Іонія—Іауна, Медія—Мада, Арменія—Армина. Къ этимъ 23 областямъ въ надписи Дарія позднѣйшей, Персеполитанской присоединяется еще двѣ, изъ нихъ одна=Индія (въ подлин. Гиндусъ), и наконепъ на надгробной надписи Дарія число областей доведено до 30; между вновь названными отличаются Греки-островитяне отъ Грековъ носящихъ прическу или корону (Іауна така-бара́), подъ которыми разумѣютъ жителей континентальной Греціи.

<sup>1)</sup> Въ древнъйшихъ надписяхъ все приписывается единому Агура-Маздъ, и только вскользь упоминаются вообще *другie боги*, именно въ надписи *Бегист.* (Коссов. Interpr. 49); но въ позднъйшихъ, Артаксеркса Мнемона и Артарксеркса Оха, называются Митра и Анагита (Коссов. Interpr. 112 и 120).

<sup>2)</sup> Иначе Надитабирь.

ходоносоромъ. Войско Надитабела защищало рѣку Тигръ... Агура-Мазда былъ миѣ помощникомъ, и волею Агура-Мазды переправился я черезъ Тигръ, и могущественно разбилъ тамъ войско Надитабела... Объявляетъ Дарій царь: вотъ что было совершено мною въ Вавилонѣ. Объявляетъ Дарій царь: сихъ девять царей взялъ я въ ономъ сраженів», и т. п. А чтобъ и тѣни сомпѣнія не могли возбудить эти реляціи, тотъ же Дарій царь внушительно объявляетъ: «Свидѣтель мнѣ Агура-Мазда что все изложенное здѣсь совершилъ я не ложно» (Коссов. Interpr. 20, 22—23, 44, 45, 46—47).

Особенно назидательны были такія надписи, которыя сопровождались скульптурными изображеніями, что замкняло грамоту для неграмотныхъ и служило къ вящему вразумленію. Такъ напримѣръ. малыя Бегистанскія надинси объяснены въ лицахъ. Надъ изображениемъ Дария значится: «Азъ есмь Дарій, великій царь, надъ царями царь» и пр. Затёмъ идуть изображепія побѣжденныхъ и низвергнутыхъ Даріемъ царей. Самъ онъ одною ногой стоить надъ распростертымъ на землѣ плѣнникомъ, который простираетъ къ нему руки. Предъ нимъ со связанными руками и прикованные шеями къ одной общей встмъ цти еще нъсколько побъжденныхъ царей; позади Дарія — тёлохранители, одинъ съ лукомъ и стрелами, другой съ копьемъ. Вверху надъ всею группой парить во своемъ крылатомъ сѣдалищѣ самъ Агура-Мазда, милостиво обращенный къ Дарію. Подписи гласять: Вотъ — Кометъ, который былъ Магъ, говорилъ лживо: я Смердисъ, Кировъ сынъ, я царь»; другая: «Воть Надитабиръ, лгалъ говоря: я Навуходоносоръ, Набунитовъ сынъ, я царь Вавилонскій»; еще: «Воть Мартіясъ, лгалъ говоря: я Иманисъ, царь Сузіаны» и т. д. (Коссов. Archetypa, 46 — 47; Interpr. 55-57). Замѣчательно что не одинъ ложный Смердисъ, но и всѣ побѣжденные цари выдаются за лжецовъ и самозванцевъ, такъ что правда и милость Агура-Мазды почіють только на поб'єдитель Ахеменидь. Грубый обычай поносить врага ругательствами на полѣ битвы возведенъ здѣсь уже въ политическій принципъ горе побъжденныма, которое предъ судомъ Агуры-Мазды оказывается возмездіемъ за ихъ неправду, ибо самъ Агура-Мазда помощникъ въ битвахъ, а кто побъдилъ, тотъ праведникъ, надѣленный его милостью и щедротами.

Мало того что надписи пов'єтвують о событіяхъ персидской исторіи; онѣ должны были гласить изъ рода въ родъ отдаленному потомству о судьбахъ всего міра, предопредѣленныхъ въ сов'єть самого Агура-Мазды. Таково ихъ прямое назначеніе. Это не только подвиги Ахеменидовъ, но и воплощеніе на землѣ всеблагой воли покровительствующаго имъ высшаго божества. Слово начертанное на камнѣ должно быть свято чтимо какъ бы означенное имъ самое дѣло, совершенное волею и милостью Агура-Мазды. И какъ въ средніе вѣка благочестивые писцы клали зарокъ на списанныя ими книги чтобы никто впредь не смёль ихъ ни истреблять, ни отчуждать отъ церкви вли монастыря, куда были онъ положены или завъщаны: такъ еще съ большимъ авторитетомъ — «объявляетъ Дарій царь: кто бы ты ни быль, который когда-либо послѣ будешь созерцать сін скрижали, кои вельль я снабдить письменами, и сін изображенія, возбраняй повреждать ихъ, и пока живешь, имбй попечение о сохранении ихъ въ цёлости. Объявляетъ Ларій царь: если ты сіи скрижали и сіи изображенія возбранишь отъ поврежденія, и потщишься объ охраненіи ихъ, пока не изсякнетъ твое племя, да будеть надъ тобою милость Агура-Мазды, и да укрѣпится силою потомство твое, и да поживешь многая лёта, и что бы ни замыслиль ты сотворить, да поможетъ тебѣ Агура-Мазда по молитвамъ твоимъ. Объявляетъ Дарій царь: буде же, созерцая сія скрижали и сін изображенія, попустишь повредить ихъ, и пока живетъ твое племя, не потщишься о сохранении нхъ, да будеть тебѣ губителемъ самъ Агура-Мазда, и да изсякнеть племя твое, и что бы ни замыслиль ты сотворить, да разорить тебѣ Агура-Мазда» (Коссов. Interpr. 51-53).

Торжественныя формулы, которыми Дарій закрѣпляеть за собою идею о самодержавіи, производя ее изъ предвѣчнаго источника, вмѣстѣ съ твореніемъ всего міра, и въ которыхъ ведетъ опъ царственную книгу родства, выработались на эранской почвѣ до такой классической точности лапидарнаго стиля что усвоены были слово въ слово какъ непреложные тексты и преемниками этого завоевателя. Въ томъ же самомъ видѣ встрѣчаются онѣ на надписяхъ Ксеркса и Артаксеркса Оха (Коссов. Interpr. 95, 97, 99, 100, 118, 119).

## IV.

Наука далеко еще не подвела итога тѣмъ разностороннимъ, широкимъ вліяніямъ, которыя оказало на цивилизацію человѣчества великое Иранское государство, начиная отъ блистательной эпохи Ахеменидовъ, возникшей на развалинахъ ранней семитической культуры, чрезъ періодъ Сассанидовъ, развившійся во взаимномъ вліянія съ сосѣднею Византіей, и до завоеваній Аравитянъ, которые потомъ разнесли по всему міру плоды восточнаго просвѣщенія, столько вѣковъ созрѣвавшіе въ той благодатной странѣ, въ которой народы разныхъ племенъ и вѣроисповѣданій не переставали искать свой земной рай. Крѣпкій узелъ, которымъ тяжелая рука эранскихъ завоевателей затянула тѣсный союзъ индо-европейской культуры съ семитическою, не успѣли еще разрѣшить ученыя спеціальности въ своихъ изслѣдо-

Digitized by Google

ваніяхъ Востока и классической древности, и тѣмъ болѣе смутной эпохи среднихъ вѣковъ, сложенной изъ столькихъ другъ другу противорѣчивыхъ элементовъ и направленій. Я съ своей стороны ограничусь немногими замѣчаніями, на которыя невольно наводигъ великолѣпное изданіе профессора Коссовича.

Перелистывая рисунки этой книги, съ изображеніями архитектурныхъ подробностей, костюма и утвари, обычаевъ и върований, удивляешься, какъ долго оставалась для науки подъ спудомъ простая истина, убъждающая здѣсь наглядно въ той мысли, сколько средневѣковая культура — каковы бы достоинства ея ни были — обязана своимъ развитіемъ Востоку, представителемъ котораго былъ тогда Эранъ, а проводниками Византія и потомъ Аравитяне. Хитросплетенія византійскаго орнамента и неуклюжая фигурность византійской колонны, столько же какъ и чудовищность романскаго стиля, а также и многія другія странныя особенности средневѣковаго искусства п литературы, съ крайними натяжками объяснявшіяся прежде какъ самородные плоды европейскаго быта, получають настоящій свой смысль и ясное значение въ тыхъ восточныхъ оригиналахъ, съ которыхъ были скошерованы. Воть напримбръ въ книгъ г. Коссовича эранская колонна съ неуклюжею — на глазъ воспитанный классическою архитектурою — капителью изъ двухъ быковъ, которые срослись шеями и подложили подъ себя переднія ноги (Коссов. Archet. 48, 49, 68), и своею широкою массою давять стволъ колонны, какъ въ византійской архитектурѣ до безобразія разбухшія капители давять собою тонкіе стволы колоннь<sup>1</sup>), затѣйливо перемкнутые фигурными балясами, что такъ любитъ та же эранская архитектура (Коссов. Archet. 72, 73, 124). Воть эранскій герой поражающій кинжаломъ стоящаго предъ нимъ на заднихъ ногахъ льва или чудовищнаго крылатаго звѣря (Коссов. Archet. 105, 112, 115, 119): это азіятскій оригиналь той группы которая помъщена на одной изъ наружныхъ стънъ Дмитріевскаго собора во Владимірѣ (1194-97 г.)<sup>3</sup>), между другими лѣпными изображеніями въ которыхъ несомн'єнны слёды восточнаго происхожденія, занесенные въ Европу изъ Эрана черезъ Византію. Таково напримъръ изображеніе Александра Македонскаго, возлетающаго на небо, согласно повьствованію византійскаго летописца: «Имяше убо звёри крилати, научени летати по аеру. Премудростію устроено: бѣ бо клѣтка учинена, и по обѣ

<sup>1)</sup> Г. Бутовскаго, Исторія русскаго орнамента съ Х по XVI стол. 1870, см. византійск колонны на лист. IV, V и VI.

<sup>2)</sup> Графа С. Гр. Строганова, Дчитріевскій соборь во Владимірь на Клязьмь 1849. Рисунки 1 см. на листахъ VII, XI. Сл. гр. Уварова въ Трудахь перваю археол. симда въ Москвы 1871, стр. 255—56.

странѣ звѣри имуще привязани, и стоя въ клѣтцѣ Александръ держаше въ обою руку мяса необварена (то-есть сырое мясо<sup>1</sup>). Звёріе же зрёніемъ vстремляхуся къ мясу, возношаху его горѣ. Егда же хотяше снити долу, низнущаше руцѣ съ мясомъ долу». Мы уже знаемъ, что предшественникомъ Александра въ этой премудрости былъ эранский Кава-уша или Кай-кауса, который только вибсто клътки возлеталъ на тронъ возносимомъ не крылатыми звѣрями, а птицами. Ясно, что сказаніе это главнѣйшимъ образомъ основывается на преданія о такомъ сѣдалищѣ или вообще помѣщенія, которое, будучи снабжено крыльями, возносить кверху находящуюся въ немъ особу. Потому оно является то въ видѣ трона, то въ видѣ клѣтки; возносять его то крылатые звѣри, то птицы, и во всякомъ случаѣ самъ возносящійся крыльевь не имбеть, почему и пользуется такимь крылатымь снарядомъ. Именно такой почти снарядъ встрѣчается, и довольпо часто, между изображеніями на эранскихъ памятникахъ, напримѣръ дважды въ верхпей части Даріева престола. (Коссов. Archet. 72, 73, 74; сл. также Transcript. 52). Это не что иное какъ корзинка или плетенка, въ родѣ той, въ какую по поясъ ставятъ малыхъ дътей когда они только-что начинаютъ учиться ходить. Къ верхнему обрѣзу этого снаряда придѣјаны съ обѣихъ сторонъ но огромному крылу, подъ которыми вьются ремни или тороки. Вся эта Фигура въ ассирійской и эранской мивологія служить символомъ верховнаго божества и въ археологіи извѣстна подъ именемъ Фервера<sup>2</sup>). Когда изображается на эранскихъ памятникахъ Агура-Мазда, то онъ всегда стоитъ въ ферверѣ, паря въ воздухѣ надъ головою царственнаго Ахеменида. Такъ напримъръ на упомянутыхъ выше изображеніяхъ Даріева престола, надъ царемъ возсѣдающимъ, идетъ орнаментъ съ незанятымъ, пустымъ ферверомъ, а надъ орнаментомъ парить въ томъ же ферверѣ самъ Агуга-Мазда (Коссов. Archet. 72, 73). По смыслу эранскихъ воззрѣній, герой возносящійся на небо долженъ былъ пользоваться тыть же летучимъ спарядомъ. Эрапская легенда о Кава-ушѣ называсть его трономъ, сказанія объ Александрѣ Великомъ — клѣткою, объясняя себѣ такимъ образомъ его загадочную форму; что же касается до крызатыхъ звърей или птицъ привязанпыхъ къ клѣткѣ или трону, то и то и другое не только не противорѣчитъ первоначальному виду фервера, по и вполнѣ съ нимъ согласиется и даже дополняеть о немъ преданіе, потому что самъ ферверъ есть не что иное какъ остатокъ какой-то мпоической птицы, удержавшій въ себѣ не только ея крылья; во и хвостъ.

<sup>1)</sup> Во владимірск. прилѣпѣ какъ и на соотвѣтствующихъ ему изображеніяхъ въ занадной Европѣ, вмѣсто кусковъ мяса, Александръ держитъ въ рукахъ по зайцу.

<sup>2)</sup> Проф. Кондакова Памятникъ Гарпій, 1873, стр. 51.

Чудовищныя животныя, крылатые звбри, птицы съ человбчыми головами и другія чудовища въ орнаментахъ византійскихъ и романскихъ, що новъйшимъ изслёдованіямъ, несомнённо происхожденія восточнаго и преимущественно изъ Эрана. Великолбпныя византійскія ткани и по матеріалу и техникѣ и по самымъ рисункамъ мало чѣмъ отличались отъ персидскихъ. Роскошь византійскаго костюма наложила тяжелую руку и вообще на художественный стиль. Такъ напримъръ любопытный рисунокъ византійской ткани XI столѣтія<sup>1</sup>), взятый съ азіятскаго образца, представляеть четыре звѣриныя туловища, крестообразно примыкающія къ одной общей имъ всёмъ головѣ, составляющей такимъ образомъ ихъ центръ. Подобное же чудовище въ нѣсколькихъ экземплярахъ встрѣчается на прилѣпахъ Владимірскаго собора, только не изъ четырехъ, а изъ двухъ туловищъ, соединенныхъ одною общею головою, и притомъ такъ что или туловища стоятъ на всёхъ четырехъ дапахъ какъ и на византійской ткани, или же, поднимаясь на дыбы, обращены другъ къ другу тыломъ. Звѣри на обоихъ памятникахъ очевидно львы.

Но что особенно замѣчательно на стѣнахъ Владимірскаго собора, такъ это поразительное сходство въ лѣпныхъ колонкахъ, отдѣляющихъ изображенія, съ колоннами эранскими. Было уже замѣчено что капители этихъ послѣднихъ состоятъ изъ двухъ бычьихъ головъ со сросшимися туловищами подъ которыя съ обѣихъ сторонъ подложены переднія ноги. Точно такой же рисунокъ удержали у мастера во Владимірѣ на Клязмѣ, только помѣщали его подъ колоннками, въ видѣ консолей, и вмѣсто бычачьей головы вылѣшили человѣчью, какъ у сфинкса. Что же касается до водруженія колонны на изображеніи звѣря, обыкновенно льва, то этотъ мотивъ столь обыкновенный въ романской архитектурѣ, и согласный съ особенностью владимірскихъ колоннокъ, восходить еще къ ассирійскимъ оригиналамъ<sup>3</sup>), перешедшимъ въ Европу при посредствѣ того же эранскаго вліянія.

Вліяніе эранское не могло бы такъ широко охватить художественныя формы ранняго періода средневѣковой Европы еслибъ оно поверхностно коснулось только внѣшняго выраженія и не вошло бы въ самую глубь народныхъ преданій, смѣсившись съ разными элементами книжнаго происхожденія, внесенными въ европейскія народности виѣстѣ съ водвореніемъ христіанства<sup>8</sup>), и еслибъ оно не осложнило собою то полухристіанское двоевѣріе; которое такъ долго господствовало въ невѣжественныхъ массахъ народа.

<sup>1)</sup> Воск. въ Mettheilungen der Kaiserlich. Könige. Central-Commission. IV. стр. 257 и слъд. Weis, Kostümkunde, II, 63, 178.

<sup>2)</sup> Reber, Kunstgeschichte des Alterthums. 1871 года, стр. 65.

<sup>3)</sup> Веселовскаго, Славянскія сказанія о Соломони и Китовраси, стр. 114 и сябд.

И д'яйствительно, рядомъ и въ соотв'єтствіе съ чудовищными, загадочными формами византійско-романскаго искусства, народная литература среднихъ в'єковъ предлагаетъ намъ столько же фантастическія сказанія загадочнаго и чудовищнаго содержанія, сл'єды котораго бол'є или мен'є восходятъ къ тому же эранскому преданію.

Было уже сказано объ эранскомъ Дагакѣ. Это и змій, и человѣческое существо, одинъ изъ эранскихъ царей баснословнаго времени. Авеста знаеть его еще въ видѣ змія, съ тремя головани, съ тремя пастями и шестью глазами; но Фирдоси изображаеть его уже какъ обыкновеннаго человѣка, только съ двумя змъями на плечаах, выросшими будто бы отъ того, что Ариманъ поцёловаль его въ плечи. Еще Авеста местомъ жительства Дагаки называеть Вавилона, съ чёмъ согласуются и позднёйшія сказанія; но царствуеть онь въ Эрань, къ великому бъдствію народа, посль блаженныхъ временъ Іема или Имы, въ которомъ, какъ уже мы знаемъ, Эранцы соедивыи семитическія преданія объ Адамѣ и Ноѣ съ индусскими о Ямѣ и Манусѣ. Чтобъ извести обѣихъ змѣй Дагаки, по совѣту того же Аримана, ихъ кормять человѣчымъ мозгомъ, и для этого ежедневно убивають въ Эранѣ по два молодыхъ человѣка, что грозитъ населенію конечнымъ истребленіемъ. Герой Фредина или по-древнему Тразтаона является, какъ мы знаемъ, освободителемъ своего отечества отъ чудовищнаго тирава. Ему помогаютъ кузнецы, увлеченные кузнецомъ же Каве, у котораго перебили сыновей одного за другимъ, чтобъ ихъ мозгомъ кормить змъй Дагаки, и наконецъ грозили убить и послёдняго. Хоругвію для ополченія послужила кожа, которою прикрывають себя кузнецы, когда работають. Фредунъ настигъ Дагаку въ его дворцѣ въ Вавилонѣ, освободилъ оттуда двухъ сестерь царя Іемы или Имы, и самого Дагаку захватиль и увезь вь гористыя места, где и приковаль къ скалѣ. Взошедъ на престоль, ту кожу сдѣлаль Фредунъ царскимъ знаменемъ, украсивъ ее драгоцѣнными камнями.

Сказаніе это, несмотря на позднѣйшія подновленія его древнѣйшей основы, очевидно ведетъ свое начало отъ преданія о библійскомъ зміи-искусителѣ, и вовторыхъ указываетъ на Вавилонъ какъ мѣсто жительства этого чудовища. Въ первомъ случаѣ оно состоитъ въ связи съ исторіею первыхъ человѣковъ, во второмъ — съ преданіемъ о вавилонскомъ зміи. Разсмотрѣніе того и другаго въ отдѣльности броситъ новый свѣтъ на нѣкоторыя загадочныя подробности повѣствовательной поэзіи европейскихъ народовъ, состоящей въ связи съ такъ-называемыми апокрифами и иконографіею.

Злобный Ариманъ снабдилъ ненасытными змѣями плеча Дагаки, указавъ вмѣстѣ съ тѣмъ средство какъ извести ихъ. По его же ухищреніямъ, какъ мы знаемъ, пущена въ воды Ардвишура ящерица, чтобъ истреблять растущее въ нихъ древо безсмертнаго Гаомы, но десять рыбъ защищають его отъ зловреднаго покушенія. Итакъ, во-первыхъ, человѣческое существо, притомъ злобное, съ выросшими около его головы змѣями, и во-вторыхъ, зловредныя или благотворительныя животныя, плавающія въ водѣ для истребленія или охраненія нѣкоего сокровища, тамъ же находящагося: животныя эти могутъ бытъ или рыбы или пресмыкающіяся, какъ ящерица или зміи. Обѣ эти характеристическія черты преданія съ замѣчательною ясностью удержаны въ одномъ изъ апокрифическихъ сказаній русской литературы, именно въ сказаніи о Рожденіи Каина и рукописаніи Адамовомз<sup>1</sup>).

Праотецъ нашъ Каннъ — такъ повъствуется — сквернавъ родился: голова на немъ какъ и на прочихъ людяхъ, а на персяхъ и на челѣ детьнадцать голова змъчныха. Когда Евва кормила его своею грудью, змѣнныя головы терзали ея чрево, оть того лютаго мученія она окраставња. Адамъ, виля страданія своей жены, много скорбъль о ней. И пришель къ нему льяволь въ образѣ человѣка и обѣщалъ исцѣлить Канна и освободить Евву отъ мученія, если только Адамъ дасть ему на себя рукописаніе. Адамъ согласился и по повелению дьявола даль ему рукописание въ следующемъ порядкѣ. Дьяволъ принесъ ему большую каменную плиту, а Адамъ заклалъ козлища, источиль кровь его въ сосудъ, омочиль объ руки въ крови той, и потомъ наложилъ ихъ на плиту бълаго камня, и отпечатались на ней руки Адамовы. Тогда дьяволъ оборваль съ Канна двёнадцать головъ змённыхъ, положныть ихъ на камень, на то рукописание, и опустило во Гордано, заповъдава змъчныма головама стеречь то рукописание. И было оно такъ охраняемо до пришествія Іисуса Христа. Когда же Христось пришель на Іорданъ креститься, тогда змичныя головы возстали въ струяхъ Іорданскихъ противъ Господа, и онъ сокрушилъ ихъ въ водѣ.

Такъ какъ многія подробности старинной иконографіи обязаны своимъ происхожденіемъ не только апокрифамъ, но и мноологіи древнихъ народовъ<sup>3</sup>), почему и устранены онѣ были въ послѣдствіи изъ церковнаго обихода, то вовсе не удивительно встрѣтить и на Востокѣ и на Западѣ въ изображеніяхъ Крещенія не только слѣды приведеннаго сейчасъ апокрифа, но и эранскій его варіантъ. Дидронъ, въ своемъ Иконографическомъ руководстоть, свидѣтельствуетъ<sup>3</sup>) что разъ двадцать случалось ему встрѣчать въ разныхъ мѣстахъ Греціи, на мозаикахъ и фрескахъ, въ изображеніи этого сюжета, фигуру Христа стоящаго въ Іорданѣ на четвероугольномъ камиѣ,

<sup>1)</sup> Профессора Тихонравова, Памлиникъ отреченной русской литератури. І, 16.

<sup>2)</sup> См. въ Русскомъ Вистники 1873 года № 4, стр. 593 и сл.

<sup>3)</sup> Didron, Manuel d'Iconographie Chrétienne 1845 roga, crp. 164.

«съ четырехъ угловъ котораго поднимаются четыре змъи, угрожая Христу своймъ жаломъ, съ очевидною яростью, но безсильною». Если эти змѣн, удержанныя въ приведенномъ апокрифѣ, соотвѣтствуютъ зловредной ящерицѣ эранскаго преданія, то съ другой стороны и охранительныя рыбы, вмѣстѣ съ нею въ немъ упоминаемыя, не только не забыты въ средневѣковомъ искусствѣ для того же иконографическаго сюжета, но даже онѣ вовсе вытѣснили собой змѣй, запявъ ихъ мѣсто кругомъ камня, на которомъ стоитъ въ Іорданѣ Христосъ: такъ что этотъ варіаптъ былъ нѣкогда принятъ въ основу иконописнаго подлинника, какъ византійскаго такъ и русскаго, и встрѣчается въ древней живописи не только у насъ, но кое гдѣ и на Западѣ <sup>1</sup>).

Теперь нѣсколько словъ о Вавилонском зміи. Доморощенный у обоихъ арійскихъ племенъ мисологическій образъ змія, можетъ-быть, какъ думають ведисты, первоначально облако, потомъ на эранской почве въ лице Дагаки локализовался во враждебномъ Вавилонъ какъ жестокій царь, который насиловаль Эранскій народь, истребляя его на прокормленіе своихъ двухъ змѣй. Въ этой локализаціи ученые<sup>2</sup>) видять несомивнный слѣдъ историческаго вліянія въ столкновеніяхъ Эрана съ Вавилономъ. И тімъ естественнѣе казалось арійскаго змія въ лицѣ Дагаки помѣстить въ Вавилонѣ, что тамъ искони чествовался великій змій, о которомъ ко времени персидскаго царя Кира относится знаменитое свидательство пророчества Данінла (14, 23-27). А вменно: «И бяше змій великій на мѣстѣ томъ, и почитаху его Вавилоняне. И рече царь Даніилу: еда и сему речеши, яко мѣдь есть? Сей живъ есть, и ястъ, и піетъ: не можеши рещи яко нѣсть сей богъ живъ, убо поклонися ему. И рече Данівлъ: Господу Богу моему поклонюся, яко той есть Богъ живъ. Ты же, царю, даждь ми власть, и убію змія безъ меча и безъ жезла. И рече царь: даю ти. И взя Даніилъ смолу, и тукъ (то-есть жиръ), и волну (то-есть шерсть), и возвари вкупѣ, и сотвори гомолу (тоесть кучу, массу), и вверже въ уста змію, и изъядъ разсѣдеся змій» (тоесть събвши, разсблся, лопнулъ, издохъ).

Сказаніе это послужило краеугольнымъ камнемъ для измышленія цѣлаго ряда народныхъ преданій и повѣствованій объ истребленіи чудовищнаго змія, какъ у Славянъ такъ и у другихъ западныхъ народовъ, особенно у Германцевъ, и въ разныхъ странахъ было локализовано къ разнымъ ту-



<sup>1)</sup> См. въ моей монографія Общія понятія о русской иконописи, въ Сборникъ Общества Древнерусскаю Искусства 1866 года, стр. 97 [см. выше стр. 179. Ред.]. — Lind, Ein Antiphonarium mit bilderschmuck aus der zeit des XI und XII jahrhund. im stifte st. Peter zu Salzburg. 1870. Рисунокъ на VI листъ.

<sup>2)</sup> Spiegel. Eranische Alterhumskunde I, 543.

земнымъ янцамъ и местностямъ. Что все это копіи одного общаго имъ всёмъ библейскаго оригинала, служить очевиднымъ доказательствомъ самый способъ, какъ истреблено было лютое чудовище. Это воспалительное снадобье, приготовленное из смолы и мянкой рухляди, шерсти, конопли, а также изз зопориных кожз. Итакъ начну съ Славянъ 1). Польское преданіе пріурочивается къ баснословному князю Краку, отъ котораго получилъ свое имя городъ Кражовъ. Во время княженія Крака народъ терпть великія бѣдствія отъ страшнаго змія, гнѣздившагося въ пещерѣ горы Вавель. Опъ повдаль скоть и жителей. Кракъ избавиль свой народъ оть этого чуловища. Зибй изведень быль особенною хитростію. Нісколько бычачьихь шкурь начиные смолою в другими горючими веществами и придвинули къ змѣвному логовищу. Змій сталь пожирать эти начиненныя шкуры, тотчась же воспламенялись онѣ въ его утробѣ, и онъ издохъ. То же самое предане въ Кіевѣ пріурочено къ урочницу Кожемяки, названному будто бы отъ нѣкотораго богатыря Кирилы Кожемяки, который избавниъ Кіевъ тоже отъ чудовищнаго змія и спасъ отъ него данную ему въ жертву кіевскую княжну. Онь обмотался коноплею и осмолелся смолою, и поражая змія палецею, витсть съ темъ воспламениль его внутренность этимъ горючимъ снадобыемъ; потому что змій, думая пожирать тіло своего врага, проглатываль осмоленную коноплю. Этоть сказочный Кирило есть варіанть того літописнаго богатыря, который во времена князя Владиміра поразнять великана Печенѣжина и далъ свое имя городу Переяславлю. Оба они были кожевники, и, что особенно замъчательно, и сказка и лътопись съ одинаковою подробностію характеризують силу того и другаго. Если Кожемяка разсердится, когда мнетъ кожи, то разорветъ ихъ пополамъ, будь ихъ хоть дюжина. Ремесло кожевника и бызачьи кожи польскаго Крака невольно приводять на память то воинское знамя из кожи, подъ которымъ собралось эранское ополчение противъ Змія-Дагаки. Что же касается до кузнецова, принявшихъ въ немъ главное участіе, то этотъ мотивъ, восходящій своимъ началомъ къ мноамъ о небесномъ кузнецъ, повторился и на скандинавскомъ Зигурдѣ, который, будучи еще ученикомъ у кузнеца Мимира, поражаетъ чудовищнаго змія, и въ средневѣковыхъ сказаніяхъ о сожженіи змія Аспида при посредствѣ кузнечныхъ орудій и во многихъ другихъ.

Какъ славянскіе героя, согласно библейскому сказанію о вавилонскомъ змія, истребляють чудовище горючимъ веществомъ изъ смолы и рухляди, такъ поступилъ и германскій герой Рагнаръ Лодброкъ, когда въ Гаутландъ

<sup>1)</sup> Мон Историч. Очерки. I, 373 и 285.—San Marte, Polens Vorseit 1859 года, отр. 16.— Веселовскаго, Муромская лененда о Петри и Февронии, въ Жури. М. Н. Пр. 1871 года, № 4.

истребнить громаднаго змія и избавнить оть него прекрасную Тору. Предъ тыть какъ идти на чудовнще, онъ вываднать свое платье оз смолть и обвалялся во пески: хотя въ этой подробности нѣсколько затемнено преданіе вавилонское, но что оно лежало въ ея основѣ, явствуетъ изъ самаго прозвища героя — Лодброка, то-есть въ мохнатыха портахъ. Къ этому про-Фессоръ Веселовскій 1) присовокупляеть следующее: «Заметимъ, что мотивъ обматыванія себя кожами встрічается также въ сіверныхъ сказаніяхъ о Фридлейфѣ, Альфѣ и королѣ Фроди. Когда послѣдній отправляется на бой со зміемъ, одинъ поселянинъ даетъ ему такой совѣтъ: «Если ты хочешь побороть его, обтяни твой щить бычачьею кожею и себя также оболоки шкурой вола; она защитить твои члены оть жгучаго яда, который изрыгаеть чудовище». «Воть почему, заключаеть г. Веселовскій, и Рагнарь Лодброкь избираеть себѣ мохнатую одежду». Если бы русскій ученый обратиль вниманіе на вавилонское преданіе лежащее въ основѣ указанныхъ мною сказаній, в на его эранскій варіанть, то пришель бы къ другимъ, болёе точнымъ выводамъ.

Кавказъ, оказывающійся во множествѣ случаевъ для сравнительнаго изученія посредникомъ между Азіею и Европою, и здѣсь даетъ намъ свою руководящую нить. Онъ не забылъ древняго преданія о шерстяной рухляди, которая употреблена была для изведенія вавилонскаго змія, и не удовольствовался тѣмъ, что аварскій герой, по прозванью *Медележье Ухо*, уже по самому прозвищу своему защищенъ былъ звѣриными ушами, но еще надѣваетъ на него именно войлочныя ушии, когда посылаетъ его на убіеніе чудовищнаго змія который залегалъ собою всѣ воды около города въ подземномъ царствѣ<sup>3</sup>).

Указанное мною вавилонское преданіе не надобно смѣшивать съ другимъ вавилонскимъ же, которое прочелъ Смитъ на нинивійскихъ надписяхъ<sup>8</sup>), и которое можно назвать самымъ раннимъ экземпляромъ сказанія о Персеѣ и Андромедѣ и о другихъ герояхъ спасающихъ отъ змія прекрасную дѣвицу. Эпизодъ разобранный на сказанныхъ надписяхъ повѣствуетъ о морскомъ чудовищѣ по имени Булъ, которое время отъ времени всплываетъ изъ воды, опустошаетъ страну и пожираетъ прекрасныхъ дѣвицъ, которыхъ



<sup>1)</sup> Въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1871 № 4, Муромская леченда и пр., стр. 135.

<sup>2)</sup> Айдемира Черкеевскаго Народн. сказанія кавказск. горцевь, стр. 23, въ Сборники свыд. о кавказск. горцаль, II.

<sup>3)</sup> Lenormant, Le déluge et l'épopée babylonienne, 1873. стр. 13. Притча о Вавилонт прадю, встрѣчающаяся въ русскихъ рукописяхъ (Костомаровъ, Памятн. стар. русск. литер. II, 389, въ Синод. библ. рукоп. № 850, л. 55)—основана на представлении что Вавилонть городъ змѣиный, логовище змѣй.

выставляють ему на жертву. Его истребляеть мноическій царь Издубарь, вызвавь чудовище изъ морскихъ волнъ приманкою двухъ дѣвицъ. Въ самыя раннія времена христіанской эры, когда зарождались и распространялись по Европѣ сказанія и легенды о спасепіи дѣвицъ оть чудовищнаго змія, суевѣрные взоры были обращены на Востокъ, гдѣ по старой памяти о Персеѣ и Андромедѣ думали открыть историческіе слѣды чудеснаго событія<sup>1</sup>). Блаженный Іеронимъ не обинуясь выдаеть за сущую правду, что близь Яффы самъ онъ видѣлъ холмъ, гдѣ Персей умертвилъ чудовище, которому выдана была Андромеда. Цѣпи которыми была прикована къ скалѣ эта красавица, сохранившіяся въ Яффъ, самое имя города, будто бы отъ его основателя Іафета, и другія баснословныя преданія со временемъ произвели такую путаницу въ понятіяхъ, что въ XIV вѣкѣ показывали тамъ одному англійскому паломнику Джону Мандевилю (1322 — 1356) кости нѣкотораго великана по имени Андромеда, закованнаго въ цѣпи сыновьями Ноя и погибшаго еще до потопа.

Въ заключение этихъ моихъ замѣтокъ, возвращаясь къ Эрану, не могу не выразить живыйшихъ ожиданій той пользы, какую принесеть для сравнительнаго изученія Русской народности спеціальность избранная профессоромъ Коссовичемъ. Жуковскій своимъ изящнымъ переводомъ поэмы Рустема и Зораба освѣжниъ и очистниъ въ сознанія Русскаго народа то эранское преданіе, которое издавна было ему усвоено въ пресловутой народной сказкѣ объ Ерусланъ Лазаревичъ. Постоянныя открытія на Руси памятниковъ Сассанидскаго періода, при всякой новой находкѣ, любопытной по сюжету, будуть задавать новые вопросы, для рѣшенія которыхъ эранская спеціальность послужить главною основой. Для примѣра укажу на одинъ изъ такихъ памятниковъ. Это сассавидское серебряное блюдо, которымъ недавно обогатился древне-христіанскій музей графа Гр. С. Строганова. На внутренней сторонѣ его, въ бордюрѣ сдѣланномъ изъ перевитыхъ сучковатыхъ вътвей дерева, изображенъ всадникъ, подъ нимъ разныя птицы и между прочимъ змій, угрожающій всаднику свонмъ жаломъ. Всадникъ ухватиль рукою птицу: по станени, которое она держить въ своемъ клювъ, это должна быть та райская птица, которая, какъ было уже сказано, собираетъ съ райскаго дерева съмена и смъсивъ ихъ съ каплями дождя съетъ по земль. Въ эранскихъ эпическихъ сказаніяхъ извъстна она подъ именемъ Симурга. Предъ скачущимъ съ птицею всадникомъ лежатъ отломанныя вѣтки того же дерева, которое бордюромъ окружаетъ все это изображеніе.

<sup>1)</sup> G. Arconsti Visconti, Conni bibliografici sui viaggi in Terra Santa, въ Nuova Antologia. 1872 № 2, стр. 442 и сябд.

Видное мѣсто, занимаемое этими вѣтками, указываеть на ихъ важное значеніе въ содержаніи всего сюжета. Не тѣ ли это самыя вѣтки, изъ которыхъ были сдѣланы для Рустема стрѣлы, съ тою цѣлію, чтобъ одною изъ нихъ поразить на смерть Исфендіара? Мионческая птица Симургъ, всегда благосклонная Рустему, сама указала ему путь къ тамариндовому дереву на берегу далекаго моря и изъ вѣтвей того дерева велѣла сдѣлать упомянутыя стрѣлы<sup>1</sup>).

noon

1) Spiegel, Eranische Alterthumskunde, I, 721.

Digitized by Google

## оглавление.

|                                                                                                                                                                               | CTP. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Предисловіе                                                                                                                                                                   | I    |
| 1. Общія понятія о русской иконоциси<br>«Сборникъ на 1866 годъ, изданный Обществомъ древне-русскаго искусства<br>при Московскомъ Публичномъ Музеѣ». Москва. 1866, стр. 3—106. | 1    |
| <ul> <li>2. Отзывы иностранцевъ о русскомъ національномъ искусствѣ</li> <li>Изъ «Сборника на 1866 годъ». П. Критика и библіографія, стр. 52—59.</li> </ul>                    | 194  |
|                                                                                                                                                                               | 206  |
| 4. Житія русскихъ угодниковъ, какъ одинъ изъ главныхъ источниковъ<br>для исторіи русскаго церковнаго искусства. По изданіямъ Г. Нево-                                         |      |
| струева                                                                                                                                                                       | 210  |
| 5. Краткое обозрѣніе исторіи Византійскаго искусства по сочиненіямъ<br>Лабарта и Гасса                                                                                        | 213  |
| <ul> <li>6. Жизнь Іисуса Христа Ренана и Современное церковное искусство на Западѣ. По журналу В. Гримма</li></ul>                                                            |      |
| 7. Сравненіе одного рельефа на портал' Пармскаго Баптистерія съ миніа-<br>тюрою Углицкой псалтыри XV в'яка. По сочиненію Пипера<br>«Сборникъ на 1866 годъ». II, 80-83.        | 243  |
| 8. Московскія молельни<br>«Сборникъ на 1866 годъ». II, стр. 124—128.                                                                                                          | 249  |
| 9. Для характеристики древне-русскаго иконописца                                                                                                                              | 257  |
| 10. Символика христіанскаго искусства въ русскихъ рукописныхъ сборни-<br>кахъ                                                                                                 | 260  |
| «Сборникъ на 1866 годъ». II, стр. 130-182.                                                                                                                                    |      |

-# II #-

.

•

| 11. Современный вопросъ о значени христіанскаго музея въ народномъ                                                | 064 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| просв'ящения                                                                                                      | 264 |
| 12. Новыя иконы академика и профессора Е. С. Сорокина                                                             | 269 |
| «Сборникъ на 1866 годъ». II, стр. 151—156.                                                                        | 200 |
| 13. Сказаніе о созданіи церкви св. Софіи. Предисловіе и текстъ.                                                   | 279 |
| Изъ «Лѣтописей русской литературы и древности, издаваемыхъ Николаемъ<br>Тихонравовымъ». П. Кн. 3, отдѣлъ П, 3—34. | 215 |
| 14. О русскихъ народныхъ книгахъ и лубочныхъ изданіяхъ                                                            | 303 |
| «Отечественныя записки». Томъ СХХХVIII, № 9, отд. III, стр. 1—68.                                                 |     |
| 15. О народахъ на страшномъ судѣ. По Лицевому Сборнику XVII вѣка                                                  | 367 |
| «Лѣтописи русской литературы». Томъ IV. Отд. III, стр. 16-17.                                                     |     |
| 16. Образцы иконописи въ Публичномъ Музеѣ (въ собраніи П. И. Сева-                                                |     |
| стьянова)                                                                                                         | 370 |
| Изъ ХМ 111—113, «Московскихъ Вѣдомостей», 1862 года.                                                              |     |
| 17. Картины русской школы живописи, находившіяся на Лондонской все-                                               |     |
| мірной выставкѣ                                                                                                   | 388 |
| «Современная абтопись». 1863, Ж 5.                                                                                |     |
| 18. Иконописное братство                                                                                          | 406 |
| «Современная лётопись». 1863, № 14.                                                                               |     |
| 19. Изданіе Московскаго Публичнаго Музея                                                                          | 412 |
| «Современная яѣтопись». 1863, № 16.                                                                               |     |
| 20. Домашній быть русскихь царей въ XVI и XVII столѣтіяхъ. Разборъ                                                |     |
| сочиненія Г. Забѣлина                                                                                             | 418 |
| «Тридцать второе присужденіе Демидовскихъ наградъ». Стр. 49—65.                                                   |     |
| 21. Замътки изъ исторін чешской живописи                                                                          | 434 |
| «Русскій Вѣстникъ». Т. 49, 1864, № 2, стр. 547—572.                                                               |     |
| 22. Археологическая драгоцѣнность                                                                                 | 455 |
| «Современная явтопись». 1868, № 12.                                                                               |     |
| 23. Догадки и мечтанія о первобытномъ человѣчествѣ. Рецензія соч.                                                 |     |
| Каспари                                                                                                           | 459 |
| «Русскій Вѣстникъ», т. 107, 1873, № 10, стр. 689—764.                                                             |     |
| 24. Клинообразныя надписи Ахеменидовъ въ изданіи профессора К. А.                                                 |     |
| Коссовича. По соч. «Inscriptiones Palaeo Persicae etc                                                             | 523 |
| «Русскій Вѣстникъ», т. 108, 1873 г., XII, стр. 692-726.                                                           |     |

•

## ОГЛАВЛЕНІЕ РИСУНКОВЪ.

|             |                                                                              | CIP. |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------|------|
|             | Почи Богъ въ день седьный. (Рисунокъ XVIII въка)                             | 15   |
| 2.          | Единородный Сынъ – Слово Божіе. (Рисунокъ XVII вѣка)                         | 17   |
| 3.          | Икона Св. Николая Чудотворца, по преданію — келейная Препод. Сергія Радо-    |      |
|             | нежскаго.                                                                    | 34   |
| 4.          | Диптихъ IX—Х в. въ музеѣ Ватикана                                            | 55   |
| 5.          | Рождество Христово на вратахъ баз. Павла въ Римѣ XI в                        | 56   |
| 6.          | Рождество Христово на вратахъ Суздальскаго собора                            | 56   |
| 7.          | Живопись свода въ катакомбахъ Св. Агнесы.                                    | 76   |
| 8.          | Добрый пастырь. Изъ катакомбъ Свв. Марцеллина и Петра                        | 77   |
| 9.          | Орфей. Изъ катакомбъ Калликста                                               | 77   |
| 10.         | Саркофать Юнія Басса 359 г                                                   | 80   |
|             | Саркофагъ Аниція Проба 395 г                                                 | 80   |
|             | Саркофагъ миланской ц. Св. Амвросія                                          | 82   |
|             | Вознесение Или, барельефъ Луврскаго саркофага.                               | 83   |
|             | Саркофагъ ц. S. Maria Maggiore въ Римб.                                      | 84   |
| 15.         | Мозаика въ Равеннской крещальнъ                                              | 93   |
|             | Мозаическая роспись плафона въ усыпальницѣ Галлы Плацидіи (ц. Свв. Назарія   |      |
|             | и Кельсія) въ Равенит.                                                       | 94   |
| 17.         | Алтарная мозанка въ ц. Св. Аполлинарія во Флоть въ Равеннь.                  | 96   |
| 18.         | Мозаическій образъ Спасителя въ алтарной нишѣ ц. Свв. Космы и Даміана въ     |      |
|             | Римѣ, VI в                                                                   | 96   |
| 19.         | Мозаическое изображение Юстиніана въ ц. Св. Аполлинарія «Новаго» въ Равенит. | 97   |
|             | Алтарская мозанка въ ц. Св. Стефана «Круглаго» въ Римѣ                       | 100  |
|             | Миніатюра Лобковской (нынѣ Хлудовской) Псалтыри на л. 67 къ пс. 68, 22       | 111  |
|             | Изъ Хлудовской Псалтыри                                                      | 112  |
|             | Изъ Хлудовской Псалтыри                                                      | 113  |
| 24.         | Царь Давидъ. (Миніатюра изъ Парижской Псалтыри IX-Х вѣка)                    | 115  |
| 25.         | Пророкъ Исаія. (Миніатюра изъ Парижской Псалтыри IX-Х вѣка).                 | 117  |
|             | Диптихъ съ оклада Евангелія VI въка. Въ ризницъ Миланскаго собора            | 123  |
|             | Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела.                                             | 135  |
|             | Рис. на Суздальскихъ вратахъ                                                 | 135  |
| 29.         | Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела                                              | 136  |
| 30.         | Рис. на Суздальскихъ вратахъ.                                                | 136  |
| 31.         | Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела                                              | 137  |
| 32.         | Рис. на Суздальскихъ вратахъ                                                 | 137  |
| 33.         | Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела                                              | 138  |
|             | Рис. на Суздальскихъ вратахъ.                                                | 138  |
| 35.         | Св. Іоаннъ Предтеча. (Рис. ХVІІ вѣка)                                        | 146  |
| 36.         | Городъ Гаваонъ (изъ греч. рукоп. VII ввка)                                   | 152  |
| 37.         | Діоскоридъ и живописецъ (изъ греч. рукоп. VI вѣка)                           | 156  |
| 38.         | Изображенія Пророковъ въ Туринской библіотекь.                               | 159  |
| 39.         | Изображенія Пророковъ въ Туринской библіотекѣ.                               | 160  |
| <b>4</b> 0. | Миніатюра Лобковской (Хлудовской) псалтыри, л. 147.                          | 163  |
|             |                                                                              |      |

I



.

•

.

## 

· · · ·

Digitized by Google



•

.

•

. A /

Digitized by Google

