

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

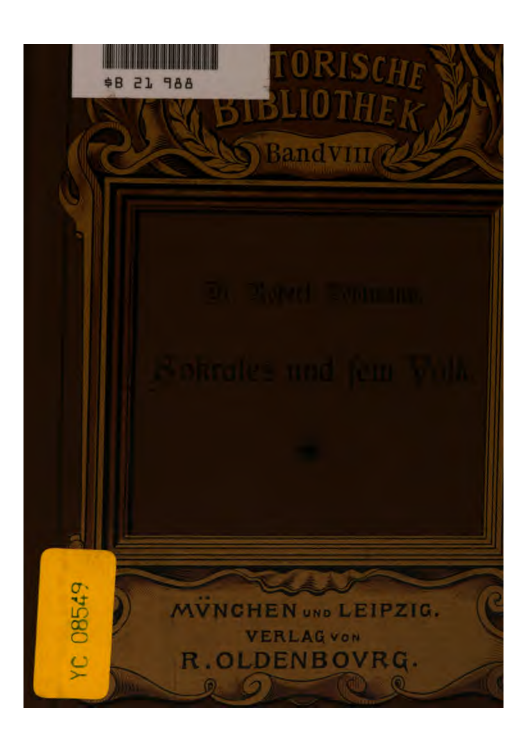
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

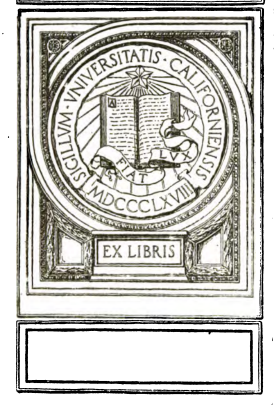
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

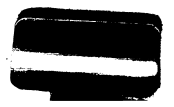
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

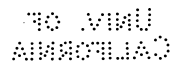


### GIFT OF JANE K.SATHER





### UNIV. OF CALIFORNIA



# Hiltorische Bibliothek.

Berausgegeben von ber

Redaktion der Siftorifden Beitschrift.

Achter Band:

Sokrates und sein Bolk.

Bon

Dr. Robert Pohlmann, orb. Brof. ber alten Geschichte an ber Universität Erlangen.



**München** und **Leipzig.** Drud und Berlag von R. Olbenbourg. 1899. Univ. of California

# Sokratés und sein Volk.

### Gin Beitrag

zur Geschichte der Tehrfreiheit.

Bon

Dr. Robert Pöhlmann, ord. Prof. der alten Geschichte an der Universität Erlangen.



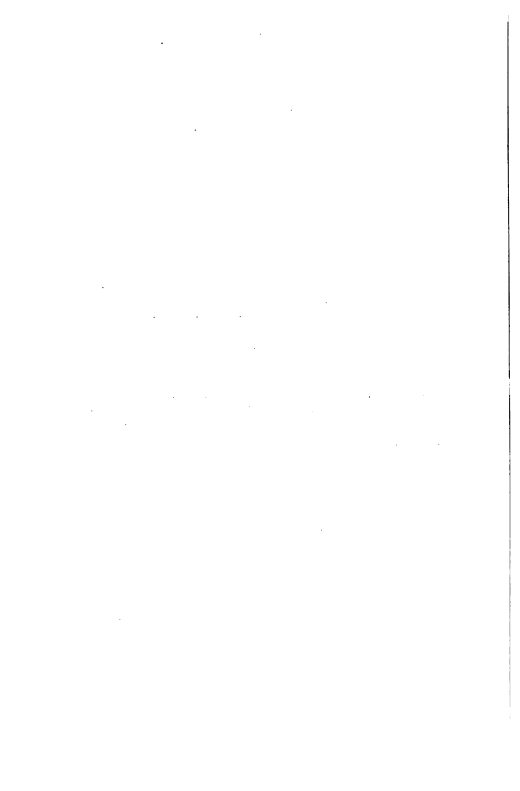
**Wünchen** und **Leipzig.** Druck und Berlag von R. Oldenbourg. 1899. io vidi Muscula

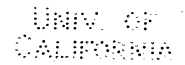
JC 597 G877

Greek Sather

### Inhalts-Verzeichnis.

|          |           |                                                                                              | Seite           |
|----------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Erstes   | Rapitel:  | Individualität und Massengeist in der Epoche ber Bolltultur                                  | 1-5             |
| Zweite&  | Rapitel : | Der hellenische "Bolksgeist" und die "aufslösende" Reflexion                                 | 6—37            |
| Drittes  | Rapitel:  | Sotrates und der Staat, im Lichte einer Psiphologie der Bolksberrichaft                      | 38—75           |
| Bierte&  | Rapitel:  | Sofrates als typischer Repräjentant der Boll-<br>tultur und der Konflift mit dem Massengeist | <b>76—10</b> 3  |
| Fünftes  | Rapitel:  | Der Richterspruch der "Bolis"                                                                | <b>104—1</b> 11 |
| Sechite& | Rapitel:  | Der hellenische Kulturstaat und die Dent-<br>freiheit :                                      | <b>112—13</b> 3 |





### Erstes Kapitel.

## Individualität und Massengeist in der Epoche der Vollkultur.

Nichts wirft wohl ein trüberes Licht auf die innere Zerriffenheit und Zwiespältigkeit unferer Rultur, als die immer mehr sich vertiefende Kluft zwischen dem seelischen Leben des Indi= viduums und jenem psychischen Gemeinschaftsleben, welches das Ergebnis maffenpsychologischer Vorgänge ift. Die höchste Entfaltung bes geiftigen Elementes in ber Bollkultur ift bedingt burch eine starke Differenzierung der Gesellschaft und ihrer einzelnen Glieder, durch eine möglichst fraftige Entwicklung, Belebung und Steigerung ber Individualität. Nur so entsteht bas geistige Selbstbewuftsein und die "freie Berfonlichkeit", der unentbehrliche Träger des Beiftes der Kritit und der "Erörterung", mit dem alle Bollfultur steht und fällt. Gben damit erwächst nun aber andererseits auf dem Boden der Kultur jelbst ein Gegensat, der um so tiefer empfunden wird, je höher und feiner organisiert das einzelne Individuum ist. Je reiner sich nämlich der geistige Gehalt der Kultur in der Einzelpersönlich= feit ausprägt, je größer ihre intellektuelle und moralische Selbst= ständigkeit, ihre "innere Freiheit" ift, um so mehr schwindet die Übereinstimmung mit den Anschauungen und Gefühlen, welche ben tieferen Schichten des Bewuftfeins angehören und

baher die naturgegebenen Maffenanschauungen und Maffensgefühle sind.1)

Und dieser Begensat verschärft sich badurch, daß biejelbe Kultur, welche das individuelle Bewußtsein fo hoch über die durchschnittlichen Bewußtseinszustände, über das unpersönliche Maffenleben erhebt, gerade dies Maffenleben und die Maffenwirkungen extensiv und intensiv in einer Beise steigert, daß da= neben das Einzeldasein notwendig an Bedeutung verliert, die fraftvolle und originale Entfaltung und Behauptung der Ginzelpersönlichkeit, sowie die Bethätigung der Individualität nach Außen vielfach gehemmt ober ganz unmöglich gemacht wird. Überall sehen wir hier die Gesellschaft am Werke, den Sinzelnen ihren sozialisierenden, nivellierenden Ginfluffen zu unterwerfen, ihn in feste Formen und Geleise einzuengen, in benen seine Eigenart verkummern muß. Man denke nur an den großen Ausgleichungsprozeß, der durch die fortschreitende Demofratisierung des öffentlichen Lebens, durch die Berallgemeinerung zahlreicher Renntniffe und Bilbungselemente, durch die Freiheit bes Erwerbes, durch die steigende Macht der "öffentlichen Meinung" u. bgl. mehr hervorgerufen wirb.2) Dazu fommt, daß durch die Entwicklung des Verkehres, die Ausbildung großbetrieblicher Organisationsformen in Staats- und Privatwirtschaft und burch bas Wachstum ber Städte bie Leichtigkeit großer Maffenbewegungen, die Anhäufung größerer Maffen und ihr enger Zusammenschluß gewaltig gefördert wird und die sozialen Gruppen und Verbande, die einen Kollektivgeift ausgebildet haben, eine erhöhte Aftionsfähigkeit erhalten, die das Einzeldasein machtvoll in ihren Bann zwingt. Welch ein Widerspruch zu den individualistischen Grundtrieben des Rulturmenschen liegt allein in jener Technik der Menschenzusammenfassung, die in Heer,

<sup>1)</sup> Diesen Dualismus ber Bolltultur hat neuerdings besonders treffend geschildert Bierkandt, Natur= und Kulturvölker 1896; eine bahn= brechende Arbeit auf dem Gebiete sozialpsychologischer Forschung, der die vorliegende Studie die mannigsachste Anregung verdankt.

<sup>2)</sup> Bgl. J. St. Mill. Bon der Freiheit. S. 75 der Bearbeitung von Gompers.

Staats- und Volkswirtschaft große Maffen von Individuen zu blogen Triebrabern im Gefüge eines streng einheitlichen Organismus macht! Und wie innig verschmelzt sich individuelles mit tollektivem Leben in den Massen, welche der entsesselte Kampf ötonomischer und sozialer Klaffenintereffen, das Intereffe von Rasse, Nationalität, Religion u. s. w. zusammenführt! Individuum verschwindet, der Genoffe entsteht". - dieser Sat gilt nicht bloß für das Kollektivleben der proletarischen Masse. Welch ein Kontrast endlich zwischen der bochsten Steigerung individuellen Lebens auf der vergeiftigten Sohe der Vollkultur und jenem gestalt= und charatterlosen Saufen, der mit der An= häufung der Bevölkerung in den Städten überall als unvermeidliche Begleiterscheinung der Rultur entsteht, dem Böbel, der. durch die instinktive Feindschaft gegen das Gebäude der Civili= fation selbst zusammengehalten, maffenhaftes Rohmaterial für die verschiedenartigften Bestrebungen, ein "riesiges Magazin für Maffenbewegung" darftellt. Und diefer duftere Schatten breitet sich immer mehr aus, je mächtiger ber stolze Bau ber Kultur in die Bobe ragt!

Reine Frage, es wirken hier ftarke Tendenzen dahin, die "gewaltige Hochflut des Individualismus", die der Bollkultur die Bahn gebrochen, nach allen Seiten bin einzudämmen, das Individuum möglichst zum Gattungseremplar zu machen, das immer einseitiger von ben ber fozialen, politischen, religiösen Gruppe gemeinsamen Vorstellungen, Gefühlen und Willens= impulsen beherrscht wird. Eine schwere Gefahr für ben Bestand ber Kultur! Denn mit den Masseninstinkten und Massenaffetten erwacht im Einzelnen auch die bête humaine, die überall hinter der gleißenden Hülle der Civilifation lauert. Vor dem "Willen zur Macht", vor dem gierigen Verlangen nach Durchsetzung der eigenen Bestrebungen und Interessen, das auch vor der brutalen Bergewaltigung bes anders Denkenden nicht zurüchschreckt, schwindet die Ehrfurcht vor geistiger Freiheit, die eine der edelften Blüten aller Kultur ift. Während es ber Staat, der eine Organisation der Rulturaufgaben sein will, als eines der vornehmsten Ziele seiner Thätigkeit proklamiert, "die Steine aus dem Wege zu räumen, um die Bahn des Geiftes frei zu machen," 1) türmen sich hier Berge von Widerständen auf, an denen dies Bestreben nur zu oft ohnmächtig abprallt.

Welch' brutale Instinkte sind in den Massen und Gruppen lebendia geworden, die der moderne Staat auf die geschichtliche Bühne gerufen, mogen sie auf ber Gaffe oder im Barlamentsjaal das Feld ihrer Bethätigung suchen! Wie bezeichnend ift 3. B. das Sendschreiben, welches im Hinblick auf die bekannten Borgänge im "Lande der Menschenrechte" der fühne Romancier an die Jugend dieses Landes gerichtet hat! "Nicht der Fuß eines Cafar zertritt das öffentliche Gewiffen. Nein, ein ganzes Parlament ächtet biejenigen, die bas leidenschaftliche Berlangen nach Recht entflammt. Grobe Fäuste schließen die Lippen berjenigen, welche die Wahrheit wollen. Man hett die Maffen auf, damit fie die Bereingelten gum Schweigen bringen. Unter der Herrschaft dieses schändlichen Terrorismus werden die tapfersten Männer feige. Niemand magt mehr so zu reden. wie er denkt." - Das sind in der That die letten Konsequenzen eines Zustandes, dem auch wir mit psychologischer Notwendia= feit zutreiben würden, wenn durch eine immer weitergebende Demofratisierung unserer Institutionen die Gewaltsamkeit und Unduldsamkeit des Massen= und Gruppengeistes einen noch größeren Spielraum gewönne. Sind es doch gegenwärtig gerade die großen Körperschaften, die bas "Bolf" vertreten, in benen man am lautesten und heftigften die Staatsgewalt gegen den freien Gedanken und die freie Lehre auf den Blan gerufen hat!

An sich war es ja ein gewaltiger Fortschritt, daß wir von der Überschätzung des Individuums, die uns von dem Individualismus der Aufklärung her im Blute lag, so gründlich zurückgekommen sind, daß in Leben und Wissenschaft der Gedanke des Sozialen seinen siegreichen Sinzug gehalten. Aber andererzieits ist es doch eine besorgniserregende Erscheinung, wenn denkende Beobachter der Zeit "unter dem sich steigernden Sin-

<sup>: 1)</sup> Rach bem ichonen Borte bes Kultusminifters Boffe.

druck stehen, daß das Recht des Individuums gegenwärtig in ganz besonders hohem Grade verkannt und verkürzt wird," daß der berechtigte Gedanke, das oft allzu sehr atomisierte Individuum der Vollkultur wieder mehr den sozialisierenden Sinswirkungen der staatlichen und gesellschaftlichen Gesamtheiten zu unterwersen, gegenwärtig seine Grenzen weit überslutet, die Bestrebungen verwirrt und das Denken verdunkelt." 1)

Angesichts dieser Gefahren erscheint es doppelt bedenklich, wenn felbst von ben Stätten aus, welche recht eigentlich gur hut des rein geistigen Clementes der Kultur und damit eben ber freien Individualität berufen sind, Ansichten verkundigt werden, welche geeignet sind, diese Unklarheit über bas "Recht ber Berfonlichkeit" und ihr Berhaltnis zur Gesamtheit zu steigern. Ich denke dabei an eine historisch-politische Erörterung, welche vor furgem Gomperg in feinem großen, mit verdientem Beifall aufgenommenen Werte über "griechische Denker" niedergelegt hat und die - von den angebeuteten Gesichtspunkten aus - nicht ohne Widerspruch bleiben kann. Sanz abgesehen von dem Interesse des Historifers, der hier infolge einer falschen Grundanschauung über jene Lebensfrage alles geiftigen Wirkens und Strebens das geschichtliche Bild einer großen Persönlichkeit und einer großen Zeit völlig verzeichnet fieht: - Giner Zeit, die ebenfalls einen Höhepunkt ber Rultur darftellt und daher gang ähnliche Erscheinungen aufweist wie die, welche uns eben in bem Bilbe ber mobernen Kultur entgegentraten.

<sup>1)</sup> Bosselt, Das Recht bes Individualismus. Ztschr. f. Phil. und phil. Kritif 1897 (3) S. 1 ff. Dieselbe Beobachtung macht übrigens schon Tocqueville: De la démocratie en Amérique IV 334.

#### Zweites Kapitel.

## Der hellenische "Volksgeiss" und die "auflösende" Reslexion.

Gomperz fnüpft an jenen Gerichtstag an, der, wie er sagt, unvergessen bleiben wird, solange Menschen auf Erden leben, an das Geschick bes Sofrates, bes "frühesten Blutzeugen ber freien Bernunftforschung"; 1) und er kommt dabei auf das "Recht der großen Berfonlichkeit" zu sprechen, "neue Bahnen zu erschließen und aller Bähigkeit bes Berkommens, jedem Aufgebot dräuender Staatsmacht zum Trot mutvoll zu beschreiten". Gomperz ist weit davon entfernt, dies "Recht" der freien Individualität zu bestreiten, aber er stellt ihm in unserem Falle das "Recht des Gemeinwesens gegenüber, sich zu behaupten und auflösenden Tendenzen entgegenzuwirken". Und da ihm die von Sokrates eingeleitete Bewegung zwar als unermeglicher Segen für die Butunft bes Menschengeschlechtes, aber als ein But von fehr zweifelhaftem Wert für die athenische Gegenwart. d. h. als ein Moment der "Auflösung" erscheint, so sieht er in der Hinrichtung des großen Reformers - ohne das Mitwirken von Vorurteil und Migverstand gang in Abrede zu ftellen - boch "zum weitaus größern Teil und in entscheiden= bem Make die Wirkung eines vollberechtigten Konflikts".

Somperz steht mit dieser Ansicht bekanntlich nicht allein. Sie hat ja ihre klassische Formulierung bereits durch Hegel gefunden und ist seitdem — man darf wohl sagen — die vorsherrschende geblieben 2). Hat nun aber Hegel hier wirklich, wie Gomperz und so viele Andere glauben, "das Richtige gesehen",

<sup>1)</sup> Die Menschheit, sagt J. Stuart Mill a. a. O. S. 23, kann kaum oft genug daran erinnert werden, daß es einst einen Mann Namens Sokrates gegeben hat.

<sup>\*)</sup> Grundfählich steht auf demselben Boden wie Hegel und Gomperz die umfassenkte Behandlung, welche das Problem neuerdings gestunden hat: die Abhandlung von Köchly über "Sokrates und sein Bolk". Akab. Borträge und Reden I. 224 ff.

und ift überhaupt auf dem Standpunkt, von dem die genannte Ansicht ausgeht, eine geschichtliche Würdigung der Frage möglich?

Das Todesurteil über Sofrates ist gefällt im Namen bes "Gemeinwesens". Dies aber ift für Begel in seinen Lebensäußerungen identisch mit bem Bolkeleben schlechthin und baber auch, weil es eben das gange Bolksleben ift, der reale Ausbruck, Die "Wirklichkeit" des sittlichen Geistes, ben das Leben und Denken der von ihm umschlossenen Gesamtheit jeweilig Als Realisierung jener geistigen Kollektivkräfte, die Begel als "objektiven Beift" bezeichnet, repräsentiert ber jeweilig bestehende Staat eine Stufe der "objektiven Bernunft", der "sich realisierenden Idee". Diesem objektiven Willen gegenüber, wie er sich eben nach Begel im Staate am reinsten barftellt, erscheint die Subjektivität, die Loslösung des Individuums von dem allgemeinen Beift zunächst immer als ein zerstörendes, zersegendes Element. Wenngleich unvermeiblich und geschichtlich berechtigt, verstrickt sie das Individuum, das sich zu ihrem Träger macht, immer in eine Schuld gegen die Gemeinschaft, von der es erst dann eine Erlösung gibt, wenn es von neuem zu einer Bereinigung bes individuellen mit bem Gesamtgeist Daher steht Sokrates als Vertreter einer Lehre, durch fommt. welche in Religion und Sittlichkeit "das schwankend wurde, was unmittelbar galt", für Begel in einem unversöhnlichen Gegensat jum "Geift des athenischen Bolles" an sich, seiner Berfaffung, seinem ganzen Bestehen. Er ist auf der einen Seite der "Beros, ber das Recht des seiner selbst gewissen Geistes, des in sich entscheidenden Bewußtseins für fich hat", aber indem er eben durch dies neue Prinzip der subjektiven Reflexion in Widerspruch geriet mit dem Beist seines Boltes, mit der vorhandenen Besinnung, war auch die Reaktion gegen ihn gerechtfertigt. ift mit Recht angeklagt. Denn in diefer Unklage tritt ber Bolksgeist Athens auf gegen bas Pringip, welches ihm verderblich geworden ist." 1)

<sup>1)</sup> Geschichte ber Philosophie. S. 101 ff.

Es ift auffallend, daß ein Mann wie Gomperz, der selbst die deduktive Methode für wenig geeignet hält, das geschichtlich Gewordene zu erklaren und den Werdegang der Dinge aufzuhellen, ") sich bei dieser Formulierung des Problems beruhigt bat. Wie fann die spekulative Begriffsbichtung Segels einem Broblem gerecht werben, das nur vom Standpunkt einer bistorisch-psychologischen Betrachtung des menschlichen Geisteslebens gewürdigt werden kann, einem Standpunkt, dem - abgesehen von Fichte - fein neuerer Denker ferner steht als gerade Begel? Auch die moderne Geschichtswissenschaft verzichtet ja keineswegs barauf, die Fülle ber Einzelerscheinungen nach allgemeinen Gesichtspunkten zu gruppieren, allein seitbem fie sich von der Herrschaft der Spekulation emanzipiert hat, weiß sie auch, daß es durchaus keine so einfache Sache ift, das geistige Gesamtbild einer Zeit zu erfassen; und jo geht für sie bie faufale ober analytische Betrachtungsweise, bas Eindringen in Die Einzelerscheinung (Penetration!) überall ber Synthese voraus; und eben dieser zergliedernden Betrachtungsweise verdankt sie jene tiefere und zugleich umfassendere Erkenntnis geschichtlichen Lebens, der gegenüber die meiften Konftruftionen der Systema= tifer zerstieben wie Seifenblasen. 2)

Der Historiker, der gewöhnt ist, die Dinge mit seinen Augen anzusehen, wird sofort eine Frage auswersen, welche sich die hier bekämpste Anschauungsweise gar nicht ernstlich vorgelegt hat, nämlich die Frage: Wie haben wir uns denn den psychischen Gesamtcharakter einer Spoche vorzustellen, für die das "Prinzip der subjektiven Reslexion" als ein so wesentlich neues Woment ericheinen soll, daß man von einer "Loslösung des Individuums von dem allgemeinen Geist" reden kann?

<sup>1)</sup> Hellenische Denter I. S. 398, in der Kritif des berühmten anonymen Bamphlets über die athenische Demokratie.

<sup>3)</sup> Sehr treffend sagt Below (Die neue historische Methode. Hist. Zeitschr. 1898 [Bb. 45], S. 243): "Der Beruf des historiters wird es voraussichtlich immer bleiben, gegen die Konstruktionen der Systematiker Einspruch zu erheben." Denn "im historiker steckt zweisellos ein Stück Stebtiker".

Wir werden da recht weit zurückgehen muffen, bis in eine Entwicklungsphase ber Rultur, auf der die größte innere Geschloffenbeit und Ginheitlichkeit des geiftigen und feelischen Lebens, eine weitgehende Übereinftimmung des Bewuftseinsinhalts, eine Gleichbeit der geistigen Disposition zwischen den Boltsgenoffen bestand, wie sie nur da möglich ist, wo sich die psychischen Borgange ganz einseitig im Bereich bes Unwillfürlichen, Triebartigen, Konventionellen abspielen. Hier wirft in der That das seelische Leben der Gesamtheit in Recht, Sitte, Religion u. f. w. mit folch übermächtiger Gewalt auf das Ginzelbewuftsein, daß ihm gegenüber von einer selbständigen Entfaltung ber Individualität faum die Rede sein fann. Dem Ginzelnen stehen auf dieser Stufe der Halbkultur die Mächte, welche das joziale, staatliche, religiöse Leben beherrschen, als unantastbare Autoritäten gegen= über. Er nimmt das Bestehende einfach als selbstverständlich hin, ohne auch nur ben Gedanken zu faffen, daß es auch anders jein könnte. — Wie weit mag nun aber in Hellas diese Epoche all gemeiner geistiger Gebundenheit zuruckliegen? Werben wir nicht minbeftens bis in jenes fruhe Mittelalter gurudigeben muffen, wo. - um mit Homer zu reden - der Edle "wie ein Gott geehrt ward im Bolke" und auf den Soben wie in den Nieberungen der Gesellschaft die gleiche irrationale, rein mythologische Dentweise die Beifter und Gemüter gefangen hielt?

Über dieses Dunkel, das noch nirgends durch die Fackel des kritischen Intellekts erhellt war, hat sich nun aber der hellenische Geist schon in verhältnismäßig sehr früher Zeit zu erheben begonnen. Und es ist für die geschichtliche Würdigung des Kulturprozesses, in welchem die Gestalt des Sokrates mitten inne steht, von grundlegender Bedeutung, daß man sich klar vergegenwärtigt, wie und in welchem Umsang das geschehen ist.

Nach der Ansicht, welche Gomperz vertritt, ist es im Grunde nur die Spekulation und die Forschung seiner großen Denker, von der dem griechischen Volke — wie er sich ausdrückt — die geistige Befreiung nahte". 1) Durch sie erst ist der Geist

<sup>1)</sup> I. 205 f. 18.

der Kritik und der Reflexion erwacht; ja eigentlich ist es nur Einer, der — ein Aolos der Kultur — das Sturmeswehen des sreien Geistes entsesselt hat: jener "vielgewanderte, tiefs denkende greise Spielmann", von dessen "einschneidender Kritik" behauptet wird, daß sie es gewesen sei, die "einen unheilbaren Bruch in das griechische Leben gebracht hat!" 1)

Sollten die Rausalzusammenhänge im Bereich des psychischen Daseins wirklich so einfach sein, wie diese Lehre von der Wunderthat des "ärmlichen Rapsoden" annimmt?2) Das einzelne große Individuum erscheint hier wie ein aus dem Nichts geschaffenes Gebilde, sein geiftiges Schaffen wie etwas rein spontanes, aus bem urfächlichen Zusammenhang bes Geschehens Heraustretenbes. Man sieht nur, wie es eine neue Kausalreihe beginnt, während bie vorbereitenden Entwicklungsstufen, die es hinter sich hat, für bas Urteil über seine geschichtliche Leistung nicht in Betracht fommen. 3) Eine einseitige symptomatische Denkweise, welche Synchtome und Urjachen nicht auseinander halt und nur bas lette Stadium des psychischen Prozesses, die Rückwirkung des Einzelnen auf die Gesamtheit ins Auge faßt, ohne zu berücksichten, daß die geistige Schöpfung bes Ginzelnen ihrerseits bis zu einem gewissen Grade bas Symptom eines bereits im allgemeinen Leben sich vollziehenden Umbildungsprozesses ift. Wo diese Borgeschichte, welche auch die scheinbar individuellste Leistung hat, nicht zu ihrem Recht kommt, bleibt eine Grundtendens des geschichtlichen Lebens verkannt: die Stetigkeit.

Auf den ersten Blick mutet es uns ja allerdings wie ein "jäher"4) Bruch mit den "nationalen Maßstäben des Denkens

<sup>1)</sup> Gompera ebd. II. 94.

<sup>2)</sup> Nebenbei bemerkt verstehe ich nicht, wie bei bieser Auffassung von Kenophanes Gomperz die Hegelsche Auffassung des Sokrates billigen kann. Wenn die "unheilbare Gebrochenheit" des hellenischen Geisteslebens schon von Kenophanes datiert, wo bleibt da der ungebrochene, "objektive" Geist, mit dem sich Sokrates in Widerspruch gesetzt haben soll?

<sup>\*)</sup> Eine Art der Beurteilung, die um so auffallender ist, als Gomperz selbst verschiedene Momente dieser Borgeschichte gut hervorhebt. S. 3. B. I, 6 ff.

<sup>4)</sup> So Gomperg I, S. 128.

und Empfindens" an, wenn wir hier plöglich die anthropomorphe Auffassung und Darstellung bes Göttlichen, die Widersprüche. das Ungereimte und Unwürdige der überlieferten Götter= und Helbensage, das Frrationale festgewurzelter Anschauungen auf bem Bebiete ber Sitte einer scharfen Rritif unterworfen feben. Aber schon ber Umftand, daß Tenophanes die Ergebniffe seiner Spekulation in epischer und elegischer Form öffentlich vortragen konnte, läßt darauf schließen, daß ihm bereits in weiteren Kreisen eine verwandte geiftige Strömung entgegenfam. Und es ift ja zur Genüge bekannt, daß ber Rationalismus einerseits und ber religiöse Individualismus anderseits, vor benen die überlieferten beiligen Geschichten nicht mehr zu bestehen vermochten, um die Wende des siebenten und sechsten Jahrhunderts schon recht beträchtliche Fortschritte gemacht hatten. 1) Sat man doch sogar an der homerischen Poefie beobachtet, daß fie die Dinge der Welt bereits mit einer gewissen "Freigeistigkeit" auffaßt, daß die Art und Weise, wie sie von den Göttern spricht, von wirtlicher Chrfurcht doch schon recht weit entfernt ist. Wie frühzeitig muß die innere Emanzipation des Einzelnen von den traditionellen Mächten begonnen haben, wenn "in dieser Frühzeit griechischer Bildung eine folche Freiheit von ängstlichem Wahn auf einem Gebiete erreicht werden konnte, in dem ber Wahn seine festesten Wurzeln zu haben pflegt. 2) Und wie bezeichnend ist ferner für das Dahinschwinden der Ehrfurcht vor ben Ibealen ber alten Zeit die Entstehung einer parodistischen Dichtung, welche bie Götter- und Heldensage durch Umsetzung ins Burleste auf bas Niveau der Maffe herabdrückte!

Daher ist ja Xenophanes auch keineswegs eine vereinzelte Erscheinung in dem Geistesleben jener Epoche. In den versichiedensten Teilen der hellenischen Welt sehen wir spekulative Köpfe hervortreten, die auf die alten Fragen nach Entstehung und Bedeutung der Welt ganz andere Antworten suchen, als die, welche der Mythos gab. Nicht bloß in Einem, sondern

<sup>1)</sup> Bgl. E. Meyer, Gesch. d. Altertums II, 724 ff.

<sup>2)</sup> Robbe, Pinche, S. 35.

gleichzeitig in Vielen sett sich der freie Gedanke gegen die Tradition siegreich durch. Unbekümmert um die alten Autoritäten sucht er ein Bild aus ber Welt zu geftalten, frei aus fich heraus, aus eigener Rraft! Und dabei geht die Bewegung alsbald weit über den Kreis der philosophischen Spekulation hinaus! dieselbe Zeit, in der man, um mit Gompers zu reden, auf ben Märkten und Blagen ber hellenischen Städte bem greifen Philosophen begegnen konnte, umbrängt von dichten Scharen des Volles, — ein Sahrhundert vor dem Brozes des Sofrates! hat der Politiker, Geograph und Geschichtsschreiber Hefataos bas "vernunftstolze, verstandestlare und verstandestalte Wort gesprochen, das uns wie eine schmetternde Fanfare in reiner Morgenluft entgegentont"1): "Dies schreibe ich, wie ich es für wahr halte; denn was die Hellenen erzählen, ift vielerlei und, wie mich bedünkt, lächerlich."2) Die denkbar schärffte Absage bes vom Geiste ber Kritif und bes Zweifels erfüllten Individuums an die Überlieferung! Die Vernunft wirft sich hier mit souveraner Freiheit zur Richterin auf über den traditionellen Glauben, deffen Geftalten fie aus dem Bereich des Mythischen auf das Niveau des Natürlichen und Menschlichen zurückzuführen sucht.

Man sieht: Wir stehen am Ende des sechsten Jahrhunderts bereits im Zeitalter der Aufklärung! Die alte geistige Seßshaftigkeit, die Selbstwerständlichkeit altgewohnter Anschauungen ist schon damals unwiederbringlich dahin. Nachdem einmal die Vernunft Glauben und Sitte vor ihren Richterstuhl geladen, konnte das Bestehende überhaupt nicht mehr den Anspruch ersheben, ohne weiteres als solches anerkannt zu werden. Es mußte sich darein sinden, von der denkenden Reslezion seine Rechtsertigung zu empfangen. Ein grotesker Gedanke, diesen Anspruch der längst zu einer geschichtlichen Macht gewordenen Reslezion nach einem weiteren Jahrhundert intensivster geistiger

<sup>1)</sup> So Gomperz I, 205.

<sup>3)</sup> Müller, F. S. Gr. I, 25. τάδε γράφω ώς μοι άληθεα δοκέει είναι οί γὰς Ελλήνων λόγοι πολλοί τε και γελοίοι, ώς έ μοι φαίνονται, είσιν.

Thätigkeit durch die Bernichtung eines einzelnen Individuums aus der Welt schaffen zu wollen! Grotesk schon deswegen, weil es sich hier eben keineswegs bloß um das Ergebnis in dividualsphischer Kräfte handelte, sondern zugleich um Anderungen im psychischen Leben weiter Kreise des Bolkes.

Die Energie, mit der sich seit dem sechsten Jahrhundert die subjektive Reslexion aller Gebiete des Wissens, des Glaubens und der Sitte, des Staates und der Gesellschaft bemächtigte, ist nur erklärlich als Symptom von Beränderungen im psychischen Charakter der Zeit überhaupt, als Symptom einer steigenden Intensität des seelischen Lebens der Nation.

Den ersten Unftoß zu dieser teilweisen Umbilbung des allgemeinen psychischen Habitus gaben die Fortschritte auf dem Gebiete des nationalen Wirtschaftslebens. Die großartige koloniiatorische Ausbreitung über die Mittelmeerwelt, die Tausende und Abertausende aus ben gewohnten Berhältniffen herausriß, bie Entfesselung des Berkehrs, der Industrie und des Handels, bie Geldwirtschaft, bas Emporblühen städtischer Rultur, all bas muß die Gebundenheit mittelalterlichen Bewußtseins frühzeitig nach ben verschiedensten Seiten bin gelockert haben. Schon bie Erweiterung des geographischen Horizonts, die den Hellenen mit ben fremdartigsten Kulturfreisen in unmittelbare, dauernde Berührung brachte und überall den Beift gur Bethätigung der fubjektiven Operationen des Beurteilens, Meffens, Bergleichens förmlich herausforderte, hatte die Reflexion auf das Mächtigfte angeregt, die geschloffene Ginheit ber überlieferten Belt- und Lebensansicht vielfach durchbrochen.1) Dazu famen die umgestaltenden Ginflusse, welche der Welthandel, die Entwicklung der Arbeitsteilung und ber tapitaliftischen Großunternehmung auf ben Typus des geiftigen Lebens ganzer Volkstreise ausübte. Der immer intensiver sich bethätigende wirtschaftliche Spekulations= geist gewöhnt ja ben Menschen, alles was ihn umgibt, in zunehmendem Grade unter dem Gesichtspunft des Mittels für bestimmte individuelle und praftische Awecke zu betrachten. Neben

<sup>1)</sup> S. Erdmannsbörfer, Das Zeitalter ber Novelle, 1870.

dem Unwillfürlichen und Triebartigen gewinnen in seinem Da= sein die aus bewußter Reflexion hervorgegangenen Willensakte eine immer größere Bedeutung. Das Leben rationalisiert sich ungleich mehr als bisher, je größere Ansprüche die Erweiterung des Arbeits- und Spekulationsgebietes an die Intelligenz des Einzelnen erhebt, je mehr sie das Individuum auf sich selbst ftellt und dadurch eben zu regerer Bethätigung willfürlicher Bewußtseinsafte nötigt. So ift die Steigerung in der Energie bes Denkens, die sich in der Eindammung des Gebietes der affociativen, gewohnheitsmäßigen Vorstellungsverknüpfungen durch apperceptiv-logische äußert, wesentlich mit dem wirtschaftlichen Fortschritt, mit der zunehmenden Ausdehnung und Kompliziert= heit-der wirtschaftlichen Unternehmungen verknüpft. Der Raufmann, besonders der Groffaufmann ift es, der unter den Ersten über die Geleise der hergebrachten Gewohnheiten, Triebe, Affociationen hinausschreitet. Und wir begegnen baher auch da, wo der kaufmännische Typus sich in großem Makstab ausprägt, in den mächtig emporblühenden Städten, vor Allem in den Mittel= puntten des überseeischen Handels- und Rolonialverkehres, wie 3. B. in Jonien, einer zunehmenden Weite des geiftigen Befichtsfreises, einer zunehmenden Emanzipation von überkommenen Borurteilen, überhaupt einer freieren Entfaltung des gesamten psychischen Daseins. Insoferne erscheint es innerlich nicht un= wahrscheinlich, was man von dem "Ahnherrn" der Philosophie, von Thales, gesagt hat, daß er nicht nur Staatsmann, Ingenieur und Mathematifer gewesen, sondern auch Raufmann.1)

Die Entfesselung des willfürlichen Geisteslebens in den höheren Schichten des städtischen Bürgertums mußte nun aber bei einem so hochbegabten Bolke wie ein auslösender Reiz

<sup>1)</sup> Bebeutsam für diese Zusammenhänge ist auch die Beobachtung von Diels, daß die geometrisch=astronomische Schulung, welche die Grundslage der jonischen Wissenschaft bildete, aus den nautischen Bedürsnissen des milesischen Handels hervorgegangen ist, wie man an den durch Eudem verdürgten mathematischen Sähen des Thales deutlich sieht. (Über die ältesten Philosophenschulen der Griechen, Philos. Aufs., E. Zeller gewidmet. 1887, S. 244.)

wirken, der diese Begabung veranlaßte, sich immer intensiver zu bethätigen. Rationalisierung ist Erhöhung der Bewußtheit und insoserne Bergeistigung des seelischen Lebens. Wit der Bergeistigung des Lebens aber erwachte in dem begabteren Individuum jenes freie oder theoretische Interesse, welches für den Erkenntnistried als solchen Befriedigung suchte, über das Streben nach Schaffung äußerer, materieller Werte hinaus zur Heraussbildung geistiger Werte fortschritt, und zwar um so energischer, je reichlicher der wirtschaftliche Fortschritt eben das äußere Substrat, die "Muse" zur Pslege rein geistiger Interessen gewährte.

Geistige Vertiefung des Individuums aber bedeutet Entsaltung der Individualität. Wer sich auf jene höhere Stuse des Geisteslebens zu erheben vermag, der erhebt sich damit über alle diejenigen, welche auf einer niedrigeren Stuse zurückbleiben. Der Einzelne beginnt sich von der Gesamtheit als ein Wesen von selbständiger Bedeutung abzulösen, er hat ein Gebiet des intellektuellen Lebens gewonnen, auf dem er sich mit größerer Freiheit bewegen kann. Und je intensiver diese selbständige insbividuelle Geistesarbeit wird, um so mehr lockert sich die Gesbundenheit des Einzelnen gegenüber der Gesamtheit, schwindet die Übereinstimmung mit dem Fühlen und Denken der Menge. Es entsteht eine zunehmende Differenz zwischen dem individuellen und dem Durchschnittsbewußtsein; die alte Gemeinsamkeit des seelischen Lebens der Volksgenossen wird nach den verschiedensten Seiten hin durchbrochen.

Schon der Gegensat von "Gebildet" und "Ungebildet", ber die Folge hievon ist, deutet hinlänglich an, daß die Nation längst nicht mehr aus wesentlich gleichartig denkenden Gliedern besteht, daß es also einen objektiven allgemeinen Geist im Sinne Hegels auf der Höhe der Kultur überhaupt nicht mehr gibt. Denn es liegt im Wesen der Bollkultur, daß sie differenziert und individualisiert. Sie erzeugt in den höher und seiner organisierten Individuen jenes geistige Selbstbewußtsein, welches eben in der spezisischen Eigenart des Einzelnen, in seiner Individualität wurzelt, in welchem sich gerade der Mangel an Übers

einstimmung zwischen dem Einzelnen und der Mehrheit im Bereiche des geistigen Lebens ausprägt. Und hat dieses geistige
Selbstbewußtsein jemals einen schärferen Ausdruck gefunden, als
es ebenfalls bereits um die Wende des sechsten und fünften Jahrhunderts durch die mächtige Persönlichkeit Herakliks geschah,
des "Pöbelschmähers" (dxloloidogos), wie ihn ein Spottgedicht
genannt hat? 1) Mit welch souveräner Freiheit blickt hier der Einzelne, der in der Welt der geistigen Zwecke und Güter lebt,
auf die blinde Wasse herab, die "sich den Wannst stopft, wie
das Vieh",2) auf die "Zehntausende, die Einen Trefslichen nicht
auswiegen",3) auf die Reden der "Vielen", von denen keiner zu
wahrer Einsicht gelangt ist! 4)

Wer sich diesen psychischen Entwicklungsprozeß in seiner Totalität vergegenwärtigt, der kann unmöglich die landläufige Anschauung teilen, als seien es erst die "Bhilosophen" und ihre Aritif gewesen, welche ben Beift ber Reflexion und ber Stepfis in das seelische Leben der Nation bin ein getragen haben. Wenn Gomperz die große Revolution im hellenischen Geistesleben da= hin charafterifiert, daß fich "seit dem siebenten Jahrhundert mächtige selbstbewußte Bersönlichkeiten in immer größerer Rahl von dem hintergrund der einförmigen Menge ablöfen", fo werden damit die Dinge in ein schiefes Licht gerückt. Bas rings um jene Großen lebte und webte, fann feineswegs mehr eine jo einförmige Masse gewesen sein, wie es biese einseitig individualistische Geschichtsauffassung voraussett. Die Entstehung der Philosophie, der Natur- und Geisteswiffenschaften in dem Hellas des sechsten Sahrhunderts war nur möglich auf dem Boden einer Gesellschaft, die schon in hohem Grade differenziert war. Sie ift undentbar ohne das Borhandensein einer höher gebilbeten Gesellschaftsschicht, in der die psychischen Eigenschaften der Bollfultur, also vor Allem die "subjektive Reflexion" bereits zu reger

<sup>1)</sup> Sillograph. Graec. rel. ed. Wachsmuth, p. 135, fr. 29.

<sup>2)</sup> Fragm. 111. οί δὲ πολλοὶ κεκόρηνται ὅκωσπες κτήνεα.

<sup>3) 113.</sup> Είς έμοι μύριοι έαν άριστος ή.

<sup>4) 111.</sup> Τε γαρ αὐτῶν νόος ἢ σρήν; Βοιμ βτοτίος (Alcib p. 215) bemertt: ἀποσκορακίζει τὸ πληθος ὡς ἄνουν καὶ ἀλόγιστον.

Entfaltung und Bethätigung gekommen waren. Auch der größte einzelne Geist ist eben nur als Glied einer großen Kette zu bezgreisen, das sich so entwickeln konnte, weil die vorhergehenden Glieder sich so und nicht anders entwickelt hatten. Daher "nahte" auch dem hellenischen Bolke die gestige Befreiung nicht von seinen großen Denkern, sondern diese haben das im geistigen Leben weiterer Bolkskreise bereits vorbereitete Werk nur weiter geführt und vollendet.

Eine mächtige Strömung subjektiven Empfindens und Denkens, - man denke nur an die Lyrik! - mußte bereits, einen Teil ber Nation erfaßt haben, die skeptische Fragelust und Forschbegier, die verstandesmäßige Reflexion, die Fähigkeit zu begrifflicher Berarbeitung der Erscheinungen, zu selbständigem, ber Tradition unabhängig gegenübertretenden Denken, all das muß bereits bis zu einem gewissen Grade entwickelt gewesen fein, bevor die großen Denkergestalten des sechsten Jahrhunderts erstehen konnten. Wer sich wirklich klar macht, welch ein kompliziertes Gebilde der Geift eines Thales, Xenophanes, Pythagoras und Hefataos barftellt, ber begreift auch, bag die Entstehung so fein organisierter Geifter eine lange Vorgeschichte in ber Entwicklung des nationalen Lebens überhaupt gehabt haben muß, daß sie bereits eine gesteigerte Anlage des seelischen Lebens, das Vorhandensein "auflösender Tendenzen" in einer geistig höher stehenden Schicht des Volkes voraussett.1) "Alles Lebendige braucht um fich eine Atmosphäre." Dieses Wort, in' Bezug auf das geistige Dasein gesagt, enthält in der That eine tiefe Wahrheit.

Wenn aber die Ausbildung der Natur- und Geisteswissensichaften durch die Hellenen wesentlich Symptom und Vollendung eines im nationalen Seistesleben selbst sich vollziehenden Prozesses geistiger Befreiung ist, wie kann dann die "Bernunft- und Begriffsforschung" in einem grundsählichen Gegensatz zu dem

<sup>1)</sup> Ohne sie wäre auch der frühzeitige und intensive genoffensichaftliche Betrieb der Wissenschaft, die Schulbildung nicht möglich gewesen. Bgl. Diels a. a. O.

"gesamten nationalen Wesen" stehen? 1) Gerade diejenigen Schöpfungen, die wir mit zu den edelsten Blüten, zu den reifsten Früchten hellenischen Geisteslebens zählen, gerade das, worin sich der geistige Gehalt der hellenischen Kultur mit am glänzendsten ausprägt, das soll gewissermaßen ein fremdes, ant is nationales Reis am Baume dieser Kultur sein?

Diese ganze Anschauung ist bezeichnend für die Unklarheit, die noch immer, selbst in manchen gelehrten Kreisen, über die Grundsragen geschichtlichen Lebens herrscht. Auch spielt hier bei Manchem unverkennbar immer noch ein wenig jene philhellenische Komantik mit herein, die sich inmitten der Dissonanzen der modernen Kultur mit einer unbestimmten Sehnsucht erfüllt nach dem "stillen Tempel der großen alten Zeiten und Menschen", nach der "Harmonie hellenischen Geisteslebens".

Nun zeigt ja allerdings für bie afthetische Betrachtung Die hellenische Kultur ein unvergleichlich einheitlicheres Gepräge, als die moderne. Und wer vermöchte es einem feinsinnigen Renner des Hellenentums nicht nachzuempfinden, wenn er in der Phantafie in eine althellenische Existenz sich zurüchbersett und, "im Wandeln unter hoben jonischen Säulengängen aufwärts blickend zu einem Horizont, der durch reine und edle Linien abgeschnitten ift, neben sich Biberspiegelungen seiner verklärten Bestalt in leuchtendem Marmor, rings um sich feierlich schreitende ober zart bewegte Menschen, mit harmonisch tönenden Lauten und ruthmischer Gebärdensprache" - bei biesem - fortwährenden Einströmen von Schönheit" zu Apoll die Hande erhebend ausruft: "Seliges Bolt ber Hellenen".2) Aber mit biefer "Ginheit bes fünstlerischen Stiles in allen Lebensäußerungen bes Bolkes" 8) ist das Wesen der Kultur nicht entfernt erschöpft. Im Gegen= teil! In ben rein geistigen Lebensäußerungen bes Bolkes ist auf der Bobe der Kultur eine innere Ginheit doch nur in beschränktem Maße zu erkennen. Hier erweist sich jene angeb= liche Harmonie sofort als eine jener "Allusionen bes schönen

<sup>1)</sup> Gomperg II, 94.

<sup>2)</sup> Riepfche, Die Geburt der Tragodie. Werte I, 172.

<sup>3)</sup> Unzeitgemäße Betrachtungen. 23. I, 183.

Scheins", die das eigentliche und mahre Wesen der Bollbultur mit dem Schönheitsschleier verbeden. Wer unberührt von .. avollinischer Verklärungstraft" 1) die Dinge einfach geschichtlich beurteilt, wird das Problem noch ganz anders formulieren: er wird sagen:

Das Bellenentum reprafentiert einen Bobepuntt ber Rultur, wie außer ihm nur noch die moderne westeuropäische Das Wesen der Bollkultur ift aber auf rein Bölferwelt. geistigem Gebiete gerade nicht Harmonie, sondern recht eigent= lich Awiesvältigkeit und Widerspruch. Da von den beiden Grundtypen des seelischen Lebens der eine, der Typus der willfür= lichen Bewußtjeinsvorgange (bas Hegelsche Brinzip ber subjektiven Reflexion) geradezu charafteristisch ist für die Bölfer der Hochfultur, da hier also im Beistesleben ber Nation selbst ein Element wirksam ist, welches beständig die Gebiete des sittlichen, religiösen, sozialen und politischen Lebens dem Bereich des Unwillfürlichen zu entziehen und ber Willfür zu überantworten jucht, so kann hier ber Bolksgeist kein einheitliches, "harmoni iches" Gepräge zeigen, er muß in sich selbst alle die Wideriprüche bergen, die nun einmal den Rulturmenschen, wenn er vom Baume ber Erkenntnis gegessen, wie ein tragisches Berhängnis verfolgen. 2) Und der obenerwähnten Seligpreifung Nietsiches könnte man auf der andern Seite die Auffassung jeines Lehrers Burchardt entgegenhalten, der feine klaffische Darftellung ber griechischen Bolis mit den Worten einleitet, die Dante über bem Eingang zum Inferno las: Per me si va nella città dolente! Und wenn sich das auch mehr auf den politischen Lebensprozeß bezieht, so gilt es doch bis zu einem gewissen Grad auch von dem geistigen: Man könnte - bic

<sup>1)</sup> Bu welchen Absurdidaten dieje Bertlarungefraft führen fann, zeigt die allerdings taum ernft zu nehmende Frage Niepiches, ob Sofrates - bei feiner Saglichfeit - überhaupt ein Grieche gewesen fein tonne! (I, 70). Gine unfreiwillige Satire auf die gange Anschauungsweise!

<sup>3) &</sup>quot;Der Grieche war früher ein individueller Mensch geworden als die Ubrigen und trug nun hievon den Ruhm und bas Unheil in unvermeiblicher Mifchung." Burdharbt, Griechifche Rulturgefcichte II, 386.

weiteren Worte Dantes frei verändernd — von den Griechen, wie von jedem Bolf der Hochkultur fagen:

. . . vedrai le genti dolorose, ch'hanno trovato il ben' dell' intelletto.

Ein But aber ift ja diese Erkenntnis trot allebem! Sie ift das unentbehrliche Ferment aller höheren Kultur. Und man glaube boch ja nicht, daß mit ber "harmonischen" Weltanschauung, die man den Griechen zuschreibt, der Bestand einer wirklichen Geisteskultur vereinbar ift. Denn es ist nun eben einmal eine nicht zu leugnende Thatsache, daß sich ber "Geist" mit Borliebe gerade auf diejenigen niederzulaffen pflegt, welche nicht so harmonisch gestimmt sind, und daß eine solche Harmonie, d. h. tampflose Ruhe auf die Dauer notwendig zu geistiger Erschlaffung und Erstarrung führen müßte. "Der Mischtrank zersett sich, wenn er nicht geschüttelt wird," hat schon Heraklit gesagt, und ohne Reibung ber Beifter. b. h. ohne Rampf und Widerstreit kein Leben und keine Bewegung!1) Es find daher auch feineswegs erft "unfere" Beifen, für welche da ein seelenloser Keuerball sich dreht, wo "in jenem Blütenalter der Natur" Belios seinen goldenen Wagen lenkte. Bielmehr find es gerade hellenische Denker, welche Belios entthront, Natur und Geschichte entgöttert haben! Und find sie, — ein Anaragoras, Thukydides und so viele Andere nicht auch Geist vom hellenischen Geist? Und warum sollen es biefe freien Beifter weniger fein als die gebunbenen? Ist nicht gerade bas, was den Hellenen von dem Barbaren und seiner autoritätsgläubigen Befangenheit unterscheidet, die Beite und Freiheit seines Strebens und Denkens, der "mächtige Drang zu begreifen und zu verstehen, mit dem Lichte des Denfens das Dunkel der Welt zu erhellen"?2)

<sup>1) &</sup>quot;Die Natur der menschlichen Dinge in ihrem weitesten Umfang verlangt ewiges Birten und Gegenwirten zweier feindlicher Kräfte. Ihre Harmonie ist der Tod, weil mit der Überwältigung der einen auch die andere stirbt." Fallmerayer, Geschichte der Halbinsel Morea im Mittelsalter I. 109.

<sup>2)</sup> Euden, die Lebensanschauungen der großen Denker. 16.

Nach der hier bekämpften Anschauung ist echt hellenisches Wejen im Grunde nur bei den Elementen bes hellenischen Bolkes zu finden, deren geistiges Auge noch ganzlich verhüllt war durch den Schleier, den das mythologische Denken gewoben, bei benen die Kähigkeit zu gegenständlicher von der äußeren Autorität der Tradition unabhängiger Auffassung der Welt und des Lebens noch nicht entwickelt war, also überwiegend bei den gurüdaebliebenen Bolfsichichten, die - von tieferftebenben Bewußtseinsformen beherrscht — inmitten der hellenischen Bolltultur eine niedrigere Entwicklungsftufe geiftigen Lebens re-Der Teil des Bolfes, der begonnen hatte, fich präsentierten. hiftorisch zu begreifen und das "mythische Bollwerf um sich herum" abzutragen, der mit "der unbewußten Metaphpfik feines früheren Daseins gebrochen", der soll sich damit "vom heimischen Boden losgelöst" haben, "Niedergangstypus", Decadence Mur der "von Mythen geleitete Mensch, der unwillfür= lich alles Erlebte sofort an Mythen anknüpfte, - ber foll der typische Reprasentant bes echten Bellenentums sein. bas "bie auf Vernichtung des Mythos gerichtete Sofratif" zerftort bat. 1)

Man vergegenwärtige sich doch nur die Konsequenz dieser Anschauungsweise! Gerade die höchste Leistung eines großen Kulturvolkes, seine geistige Arbeit, soll mit seinem innersten Wesen in Widerspruch stehen, antinational sein! Von Demokrit, der die Gemüter von dem Druck der "Wythen-Bildung" über das Leben nach dem Tode befreit wissen wollte"), von Anagagoras, der die Himmelskörper im Sinne nüchterner Naturerklärung betrachten lehrte, von Protagoras, der in seinem Buche über die Götter eine scharse Grenzlinie zwischen den Gebieten des Wissens und des Glaubens zog, von Thukydides, der auch den geschichtlichen Verlauf dem strengen Kausalitätzgeset unterwarf und uns gelehrt hat, die Ereignisse aus menschlichen

<sup>1)</sup> Niehsiche a. a. O. W. I, 161. 163. Sokrates und Plato sind auch ihm Versaussimmtome, Werkzeuge der Auslösung, pseudogriechisch, antisgriechisch u. s. w.! S. I, 69.

<sup>2)</sup> ψείδεα περί τοῦ μετά την τελευτην μυθοπλαστέοντες φόβου. Ε. Stobaus III, 232 (Meinede).

Motiven zu erklären, von Sokrates, dem Meister der Begriffsforschung und so vielen Anderen, auf ähnlicher Höhe Stehenden muffen die Bertreter dieser Ansicht, — wie Aspasia im Hammerlingschen Roman von Perikles — sagen, sie seien eigentlich keine Griechen mehr!

Wo ist dann echt hellenischer Geist zu suchen? genannten Geschichtsauffassung müßte die Antwort lauten: Bei Leibe nicht da, wo wirklich Geist ist, sondern in der "vom Bipfelpunkt geistiger Entwicklung", von der "lichten Geistesfraft gereifter Manner" möglichst weit entfernten "Dumpfheit des Kindesalters",1) - bei dem Orafelpriefter Diopeithes und bem blöben Haufen, ber ihm das Gefetz gegen die Manner durchbringen half, die "nicht an die Götter glaubten" und "über die himmlischen Dinge neue Lehren vortrügen", — bei ben Dunkelmännern, welche die Klage auf Afebie gegen Probikos, die Einziehung und öffentliche Berbrennung seiner Schriften veranlagten. — im Lager endlich bes schwachtöpfigen Greifes und der abergläubischen Menge,2) für die eine Mondfinsternis der Anlaß wurde, sich und den Staat ins Berberben zu fturzen. Und bas follen die Griechen sein, die man als "unsere leuchtenben Kührer" proklamiert, vor denen einst als den "Quellen aller Regerei" ein Campanella die deutschen Ingenia bewahrt wiffen wollte? Im Hinblick auf die "Befreiung des Menschen", die wir als ureigenste That des hellenischen Beistes verehren, hat einmal ein geistvoller Mann gesagt: "Die Geschichte bes Altertums enthält ein Stud moderner Geschichte; die Geschichte bes Mittelalters allein ift alt".8) Sest fieht man in bem, was die hellenische Rultur an mittelalterlicher Gebundenheit noch in

<sup>1)</sup> So charafterisiert (nicht ohne ftarke Übertreibung) Gomperz den Gegensatz zwischen der Geschichtschreibung des Thuthbides und der Herobots. I, 397.

<sup>2)</sup> Die übrigens von Thukydides nur als die "Mehrheit" bezeichnet wird (ol πλείους VII, 50. 4), also auch hier keineswegs den Gefamt geist vertritt.

<sup>3)</sup> S. Bagehot, Der Ursprung der Nationen, S. 192. Übrigens ift die genannte Außerung über bas Mittelalter in dieser Angemeinheit nicht richtig.

sich schloß, und was in gewisser Hinsicht nicht einmal specifisch hellenisch, sondern ebensogut orientalisch war, allein das echt Hellenische, Nationale!

Wenn die Träger der hellenischen Hochfultur keine rechten Hellenen mehr sind, dann sind wir auch keine Germanen mehr. Sonst müßten wir — um mit Gomperz zu reden — noch so viel "ungebrochenes Naturempfinden" besitzen, in den Bergesgipfeln crstarrte Riesen zu sehen; im Wasserfall und Bergsee müßten für uns noch Nize und Wassermann, in den Felsklüsten Zwerge und Kobolbe, unter den Baumwurzeln die Elben und Wichtelmännchen hausen! — Ich wüßte nicht, wie man sich auf dem Standpunkt von Gomperz dieser Konsequenz entziehen kann!

Man könnte zur Kennzeichnung jenes Nationalhellenischen geradezu die Worte hierhersetzen, mit denen der Chor der Bacchen (416 ff.) aller höheren Geisteskultur den Krieg erklärt:

Μισεῖ (ὁ δαίμων) ῷ μὴ... μέλει...
σοφὰν ἀπέχειν πραπίδα φρένα τε
περισσῶν παρὰ φωτῶν.
τὸ πλῆθος ὅτι τὸ φαυλότερον
ἐνόμισε χρῆταί τε, τόδε λεγοίμην ἄν.

Übrigens ist selbst bieser geistig gebundenen Menge das "Prinzip der subjektiven Reslexion", welches sie nach Hegels-Gomperz in der Person des Sokrates als ein "für sie versberbliches" verurteilt haben soll, keineswegs so ganz fremd geblieben. Im Gegenteil! Sie hat es seit Jahrhunderten zum Teil recht energisch bethätigt!

Wenn es nach Gomperz-das "Verhängnis der Philosophie" gewesen sein soll, daß sie von Ansang an "auf die nationale Lebenssansicht und Lebenssordnung zersetzend eingewirkt hat",1) so teilt die Demokratie diese "Schuld" mit den Philosophen durchsaus. Als die Demokratie um die Wende des sechsten Jahrshunderts mit ihrem Freiheitss und Gleichheitsprinzip, — dem Ergebnis der denkbar subjektivsten Reslexion! — der Gebundensheit der das ältere Hellas beherrschenden nationalen Lebenssansicht und Lebenssordnung entgegentrat, hat sie in ungleich

<sup>1)</sup> Gomperg II, 94.

höherem Grade zerstörend und zersetzend auf das Bestehende eingewirst, als dies irgend eine, zunächst doch immer nur auf Minderheiten wirkende Philosophie zu thun vermöchte. Hier traf in der That das zu, was Gomperz von dem Gerichtstag des Sosrates behauptet, daß zwei Weltanschauungen, man möchte sagen zwei Menschheitsphasen mit einander rangen.<sup>1</sup>) Und zwar erscheint hier die Demokratie als Vertreterin der selben Menschheitsphase, wie zweihundert Jahre später die Sosratit.

Welch eine Revolution in Sitten und Lebensanschauungen bedeutete diese Epoche des Emporkommens der Demokratie und der demokratischen Tyrannis! Welch ein kühnes Hinwegschreiten über die altgewohnten Ideenkreise, über das Herkommen, über das historische Recht, wenn die Rücksicht auf Zweckmäßigkeit, auf das Vernunftgemäße, d. h. doch eben das Prinzip der subjektiven Reflexion, eine Anderung zu fordern schien!

Hat nicht die Demokratie dieses Prinzip geradezu auf den Thron gesetzt, indem sie mit Borliebe einzelne große Individualitäten mit der Macht betraute, nach eigenem persönlichsten Ersmessen? Man traut angesichts dieser Thatsache seinen Augen kaum, wenn man z. B. bei Zeller liest, daß die "ältere griechische Denkweise", der er noch die Zeitgenossen des Aristides und Miltiades huldigen läßt, "die Einrichtungen, Sitten und Gewohnseiten Bersuch zu ihrer Verbesserung (!), jede tiesergehende Neuerung sür einen strasbaren Angriff auf die Grundlagen der bürgerlichen Gesellschaft hielt".2) Man fragt sich erstaunt, wenn dies allgemeine altgriechische Ansicht war, wie konnte dann überhaupt der Staat des hellenischen Mittelalters in Trümmer gehen und die Demokratie emporkommen?

Damals hat sich der im Staate verkörperte "objektive Beist" gegen die zersepende Reflexion der Demokratie gerade so auf=

<sup>&</sup>lt;sup>-1</sup>) II, 90.

<sup>2)</sup> Gesch. b. griech. Phil. II (1), 227. Man sieht auch hier wieder recht beutlich, wie verbreitet die genannte konventionelle Anschauung von der griechischen Geschichte ist!

gelehnt, wie diese später gegen die Philosophen.<sup>1</sup>) Die Vertreter dessen, was da mals "unmittelbar galt", warsen ihr vor, daß durch sie die "Scham" (d. h. die kritiklose Hingabe an das Bestehende) untergegangen sei, die "Schamlosigkeit gesiegt und das ganze Land eingenommen habe".<sup>2</sup>) — Wie kann mit dem Geiste dieser Demokratie, die selbst die klassische Verkörperung des ausgeprägtesten Individualismus ist, das Prinzip der subjektiven Reslexion in Widerspruch stehen? Dasselbe Prinzip, aus dem sie am Ansang des sechsten Iahrhunderts gegenüber den Anshängern des Alten ihre Kraft schöpste, soll um die Wende des sünsten und vierten sür sie etwas wesentlich Neues, ihrer innersten Natur Widerstrebendes gewesen sein?

Es ist ja gerade der unsterbliche Ruhmestitel der hellenischen Demokratie, daß sie die Befreiung des Menschen vom Joch des ererbten Gebrauchs und überlebter gesellschaftlicher Normen durch-

<sup>1)</sup> Freilich mit nicht geringerem Unrecht! Denn bas Erwachen ber politischen Reflexion in der Masse ist wenigstens zum Teil auch das Ergebnis einer Rationalifierung des Lebens innerhalb der damals herrichenben Rlaffe, in ber ber tapitaliftifche Individualismus in ftetig fteigendem Rafe die batriarchalischen Berhältniffe einer alteren Zeit ben Erwägungen eines ökonomischen Kalkuls, also auch bem Bringip der subjektiven Reflexion" unterwarf und damit eben auf der andern Seite felbst den Biberipruch gegen bas Bestebenbe entfesseln half. Bgl. meinen Auffan: Die Anfange bes Sozialismus in Europa. Sift. Zeitfchr. 1898, Bb. 43, S. 404 ff. Bei diefer Gelegenheit fei auch die feltsame Behauptung von Gompera (II, 15) gurudgewiesen, als fei es meine Anficht, bag ber "extreme Individualismus" und "ethifche Materialismus" erft ein Erzeugnis der Auftlärung und Sophistik fei. Ich weiß natürlich fo gut wie Gomperz, bag ber Menich bor ber "Aufflärung nicht weniger Egoift und fein Egoismus nicht weniger brutal war". Wenn mir Gomperz ben Bauern Befiods als alteren Individualiften entgegenhalt, weil er ben überflüffigen Lohnarbeiter auf die Strafe fest, fo batte er noch viel weiter gurudgeben und auf den Bilben verweifen tonnen, der ben für ibn wertlofen Gefangenen auffrift. Gewiß ein noch extremerer Indivibualismus und Materialismus! — Und mit jolchen Binfenwahrheiten foll meine Darftellung (Gefdichte bes antifen Rommunismus und Gozialismus I, S. 148 ff.), auf die fich bier Gomperg bezieht, in Widerfpruch fteben?

<sup>2)</sup> Theognis V, 289 ff.

gesetzt und Jedem wenigstens das formale Recht erkämpst hat, sich seiner Natur gemäß zu entwickeln und auszuleben. Mit der Demokratie beginnt in Hellas das Zeitalter der Diskusssion, der "Erörterung", in dem sich die hellenische Welk— um die Wende des siebenten und sechsten Jahrhunderts!— auf die Höhe der Bollkultur erhoben hat. Das eben in der Reslexion wurzelnde Bedürsnis, die Individualität zur Geltung zu bringen, als ein selbständiges und in dieser seiner berechtigten Selbständigkeit anerkanntes Element der Gesamtheit gegenüberzutreten, wo hat es entschiedenere Anerkennung gesunden, als in jener herrlichen Programmrede des Perikles, in der der größte Geschichtschreiber der Nation der Demokratie ihr ideales Spiegelbild vor Augen hält?

Mit dem Prinzip aber hatte die Demokratie auch die Konsequenzen desselben auf sich genommen! Wo einmal die überlieserte Lebensansicht und Lebensordnung der Diskussion freigegeben war, da mußte die "Erörterung" über kurz oder lang zu einem ständigen Bedürsnis, zur Gewohnheit werden, mußte der geheiligte Zauber des bloßen Herkommens mehr und mehr ichwinden. Was man von der Demokratie überhaupt gesagt hat, daß sie wie das Grab sei, indem sie nur nehme, aber nicht gebe, das gilt in gewissem Sinne auch für die von ihr gesorderte Freiheit der Erörterung. "Ein Gegenstand, der einmal diesem Gottesurteil unterworsen wurde, kann ihm nie wieder entzogen werden. Er kann nie wieder in Geheimnisse gehüllt oder durch eine Weihe geschützt werden: er bleibt immer der freien Wahl und der prosanen Erörterung ausgesetzt".1)

Gerade das demokratische Athen des fünsten Jahrhunderts bietet dafür ein klassisches Beispiel. Rein Geringerer als Gomperz selbst hat darauf hingewiesen, wie mächtig die demokratische Neuzgestaltung der staatlichen und gesellschaftlichen Berhältnisse dem Geist der Kritik entfesselt hat, wie gerade die innere Logik der demokratischen Entwicklung selbst die Reslexion über eine "Fülle von Problemen" erzeugt hat, die eben dieser Reuz

<sup>1)</sup> Bagehot a. a. D 185.

gestaltung "entsprangen". Er weist barauf hin, wie die die freie Erörterung beherrschende Frage nach der Berechtigung der widerstreitenden Meinungen und Interessen ganz von selbst zu der prinzipiellen Frage führte: Was kann im Staatsleben überhaupt vor Vernunft und Gerechtigkeit bestehen, oder, wie wir hinzusügen dürsen: Was ist "von Natur" recht und was nur durch den Zwang der "Satzung"? — Und weiterhin, — meint Gomperz wieder ganz zutressend, — "war es unvermeidlich, daß die im politischen Bereich erwachte Fragelust und Forschbegier nicht an seinen Grenzen Halt machte, sondern auf andere und schließlich auf alle Kreise menschlichen Wirkens und Schaffens übergriff".1)

Die "neue Richtung", als beren "Stimmführer" Sokrates von der Demokratie Athens mit Recht verurteilt sein soll, wird hier also ganz unbefangen und im Widerspruch zu der sonstigen Auffassung der Dinge als Entwicklungsprodukt der Demokratie selbst, als eine gerade dem demokratischen Geist immanente psychische Erscheinung anerkannt.

Bas aber von die sem gilt, das gilt selbstverständlich auch von dem Bolte, das fo wie das athenische eben vom Beifte der Demokratie durchdrungen war. In der That hat sich Gomperz da, wo er das Umsichgreifen und Erstarken des fritischen, autoritätsfeindlichen Sinnes, bas "Aufflärungszeitalter Athens" schildert, durchaus in diesem Sinne geäußert. spricht so allgemein, wie ich es nicht einmal für richtig halte, von einem "ruhelosen, neuerungssüchtigen Zeitalter", in dem das Streben nach rationeller Regelung aller Berhältniffe mehr und mehr zur Herrschaft gelangt sei.2) Die "ja von ihrem Bublikum abhängigen" Sophisten sind für ihn nur "Organ" ber "wenn nicht schon herrschenden, so boch im Aufichwung begriffenen Geiftesrichtung".3) Sochgefteigerte Schätzung alles Berftandesmäßigen, ber "Intellektualismus" ift nach Gompers geradezu der "am meisten charakteristische"

<sup>1)</sup> I, 308. — 2) I, 311. — 3) I, 334.

Bug 1) jener "reisen und verstandeslichten Spoche,2) deren Denken mit Keimen der Stepsis so reichlich geschwängert" war, wie etwa die Luft oder das Wasser nach der Lehre des Anagagoras mit dem Samen der Dinge".3)

Man traut seinen Augen taum, wenn man den Geift der Epoche auf einmal in biefer Beleuchtung sieht. Das "Denken bes Reitalters" ericheint bier also burch und burch infiziert mit zersetzender Reflexion; es charafterisiert sich durch eine schwanfende Unficherheit, "übergroße geiftige Geschmeidigkeit" 4) - und plote lich, wo es fich um Sotrates handelt, ift es bas gefamte nationale Wefen, welches sich gegen die "auflösenden Tendenzen" aufbäumt; basselbe nationale Befen, beffen "reichliche Schmangerung mit Reimen ber Stepsis vorher so braftisch geschilbert ift. Und während wir noch ganz unter dem Eindruck der "Rubelosigfeit und Neuerungssucht" bes Zeitalters steben, jollen wir uns auf einmal in die entgegengesette Vorftellung hineinleben, nach welcher die vorherrschende politische Richtung, die Demofratie von dieser Rubelosigkeit am wenigsten ergriffen erscheint. Der "Geist" ber Demokratie wird nämlich von Gomperz geradezu als ein "konservativer" bezeichnet 5), der sich gegen die bosen Phi= losophen als die Feinde dieses konservativen "nationalen Wesens" auflehnt, die "jett (am Ende des fünften Jahrhunderts!) Die alte Enge, die alte Traulichkeit, die alte Barme und Kraft bes hellenischen Lebens zu zerftören drohten".6) Alte Trau= lichteit im Zeitalter bes peloponnesischen Rrieges, der furcht= barften Krisis (xivnoig ueylorn!), die in historischer Zeit das innere und äußere Leben der Nation jemals durchgemacht hat! Alte Enge in bem Athen bes gewaltigen Seereiches, von bem Gomperz felbst einmal sagt, daß in ihm, der "altväterische ge= mächliche Zug", der die älteren Phasen des athenischen Lebens fennzeichne, "bis auf die lette Spur geschwunden" gewesen sei!7) In dem Athen, deffen "leidenschaftlicher Machtgier"

 $<sup>^{\</sup>text{1}})$  I, 310. —  $^{\text{9}})$  I, 314. —  $^{\text{3}})$  I, 182. —  $^{\text{4}})$  I, 189. —  $^{\text{5}})$  II, 35. —  $^{\text{6}})$  Ebenba. —  $^{7})$  II, 35.

nach Gomperz "kein Ziel zu hoch dünkte, das alles Erreichte für nichts achtete, solange es noch Weiteres zu erreichen gab"!1) Und dieses Athen hat auf die Philosophen warten müssen, um aus seinem traulich-engen Dasein herausgerissen zu werden! Das reime sich, wer kann!

Wenn es der "Volksgeift Athens" gewesen sein soll, der in dem Prozeß des Sokrates gegen das ihm feindliche Prinzip der subjektiven Reslexion auftrat, so liegt doch die Frage nahe, wie hat sich denn damals dieser Volksgeist sonst im Leben des Staates bethätigt? Eine Frage, auf die der größte Herzensfundiger seines Volkes eine Antwort gegeben hat, die an Unzweideutigkeit nichts zu wünschen übrig läßt.

Mit unübertroffener Meisterschaft hat Thutydides dargethan, wie damals aus den inneren Gegenfaten und Rrifen des Bolkslebens felbst eine Richtung der Beifter, eine Stimmung der Bemüter erwachsen mußte, die in der Zersetzung der religiösen und moralischen Begriffe, in der "Umwertung der Werte"2) hinter feinem philosophischen Radifalismus zurückblieb. Man denke nur an die nüchterne, rein verftandesmäßige in ihrer logischen Unerbittlichkeit geradezu cynische Art der Reslexion, welche der Geschichtschreiber den Vertretern der athenischen Demokratie in ben Mund legt. Da wird von dem nationalen Glauben an Drakel und Beiffagungen mit vernichtendem Sohn geredet3) und die überlieferte religioje Ansicht von dem Walten der Gottheit als der Hüterin des Rechtes mit der fühlen Erwägung abgethan, daß es sich bei ber Frage nach Recht und Gerechtigkeit um Naturthatfachen handelt, daß es einen objektiven Mafftab für ihre Entscheidung überhaupt nicht gibt, weil das Recht immer auf berjenigen Seite ift, welche bie Macht hat. Gegenüber diesem Raturgeset wird jede Berufung auf ein angeblich höheres

<sup>1)</sup> Ebenba.

<sup>2)</sup> III, 82, 3: τὴν εἰωθυῖαν ἀξίωσιν τῶν ὀνομάτων ές τὰ ἔργα ἀντήλλαξαν τῆ δικαιώσει.

<sup>3)</sup> V, 103.

göttliches Recht ausbrücklich abgelehnt.<sup>1</sup>) Als das Eutscheidende wird die gesunde Vernunft<sup>2</sup>) proklamiert, welche in der Bersolgung von Vorteil und Senuß objektive Bedenken der Art nie anerkannt habe, noch je anerkennen werde.<sup>3</sup>) Ein andermal wird gegen den sentimentalen "Unverstand" geeisert, der sich zu seinem Unglück von der Macht bloßer Worte, wie "Ehre" und "Schande" bestechen läßt<sup>4</sup>), statt in rationeller Weise den "Nutzen" zum Maßstab des Handelns zu machen.<sup>5</sup>) "Was einmal als geheiligte Überlieferung, als kostbares Vermächtnis der Altvordern gerühmt wird, wird ein andermal als kraftlose Viedermeierei verspottet.<sup>6</sup>)

Man vergesse nicht, daß es sich in dem Geschichtswerf des Thukydides vorwiegend um Bewegungen von großen Gesamtheiten handelt?), daß im Thun und Reden der von ihm vorzestührten geschichtlichen Persönlichteiten dis zu einem gewissen Grade auch Geist und Gesinnung derer sich widerspiegelt, in deren Namen sie auftreten. Wie hätte er den Bertretern des athenischen Demos jene rationalistische Bernunftmorals) in den Mund legen können, wenn er nicht überzeugt gewesen wäre, damit eine im Denken und Empfinden des Demos wirklich vorhandene Tendenz zum Ausdruck zu bringen? Wie kann dann aber dieser Demos noch als solcher der Vertreter

<sup>1)</sup> V, 105. S. I, 76.

<sup>2)</sup> Der ανθρώπειος λόγος V, 89.

<sup>3)</sup> Ebenba.

<sup>4)</sup> V, 111.

<sup>5)</sup> VI, 85. Diese Ansicht konnte der Athener übrigens auch auf der Bühne verkünden hören. S. Euripides, Aolos, fr. 19: τί δ'αίσχοόν, ην μη τοίσι χρωμένοις δοκή.

<sup>9</sup> Gomperz II, 23. Die "Routine alles Bofen", wie es Burdhardt, Griechische Kulturgeschichte, I, 129, treffend bezeichnet hat.

<sup>7)</sup> f. Bruhns, Das historische Portrait ber Griechen, S. 4.

<sup>8)</sup> Dieselbe ist übrigens uralt und der "guten alten" Beit des Aristotratismus ebenso bekannt wie der Demokratie. Bgl. Hesiod, W. u. T. 402 st. Auch Sparta hat sich ihrer — ohne Sophisten — zu bedienen gewußt.

einer unreflektierten Sittlichkeit gegen die sokratische Reflexion sein?1)

"Ihr seid Sklaven des Paradoren und Verächter des Herfömmlichen", - fagt Kleon einmal von den Athenern bei Thutybides, - "Ihr gleicht ben Gaffern auf den Banken ber Sophisten."2) Newregonoioi nennt sie ebenda ein Vertreter Korinths.3) Soviel habe man in Athen schon versucht, — meint Aristophanes, — daß nur noch der radikalste Umsturz etwas Neucs bringen könne.4) Denn "es herrscht Fortschreiten und Neuern und Berachten des Altherkömmlichen bier als mabre und einzige Beisheit".5) - Rein Mensch wird solche Außerungen wörtlich nehmen. So gewaltig ein Zeitalter vom Geifte ber Aufflärung und der Neuerung ergriffen sein mag, derselbe wird doch nie jenen mächtigen Unterströmungen in den Tiefen der unlogischen und irrationalen Bolksseele zum Versiegen bringen, Die ben Zusammenhang mit den Mächten der Bergangenheit vermitteln. Allein wenn jene Urteile überhaupt einen Sinn haben follen, jo kann man doch auch nicht mehr schlechthin von einem "konservativen" Beist der Demokratie überhaupt reden, einer Demokratie, in der "die Revisionslust in Bermanenz ist." 6) Es bleibt immer die Thatsache, daß durch das Leben und Denken biefes Bolfes, wie jedes Kulturvolfes, ein Dualismus hindurchgeht zwischen den Tendenzen der sozialen und geistigen Bewegung und benen bes Beharrens, die man ftets gleichzeitig ins Auge fassen muß, wenn man ein wirklich zutreffendes Bild von den im Volke überhaupt lebendigen Kräften gewinnen will. Gine im Boltsgeift felbft vorhandene Amiespältigkeit, die freilich für diese Zeit die Anschauung von einem "objektiven" und "all-

<sup>1)</sup> Mit Recht hat schon Zeller bemerkt, daß hier "die sittlichen und politischen Zustände mit der sophistischen Bendung der Bissenschaft durch= aus gleichen Schritt schritten". II, 1.4, S. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) IV, 38, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 10, 2,

<sup>1)</sup> έδόκει γάς — heißt es Ekklesiazusen 456 von der geplanten Frauenherrschaft — τοῦτο μόνον εν τῆ πόλει οὖπω γεγενῆσθαι.

<sup>5)</sup> Ebenda 586.

<sup>6)</sup> Burdhardt, I, 87.

gemeinen" Geift, mit dem sich die Subjektivität in Widerspruch set, von vorneherein gegenstandlos macht.1)

Wie sehr nun aber in dem Athen "dieses von dem Ankergrund der Autorität und des Herkommens sich losreißenden Zeitalters") gerade die vorwärtstreibenden Kräfte an Terrain gewonnen hatten, das zeigen zur Genüge die Erscheinungen der damaligen athenischen Bühne, die hier mehr als jemals sonst in der Geschichte die Welt bedeutete. Wit dem "Philosophen der Bühne", mit Euripides, wird der Geist der Erörterung, der die Bildung der Spoche beherrscht, auch auf dem Theater heimisch.<sup>3</sup>) Die dramatische Poesie wird zu einem Organ der Reslexion,<sup>4</sup>) und zwar einer Reslexion, die zum Teil der des Anaxagoras und Prodisos unmittelbar geistesverwandt ist.<sup>5</sup>) Denn die Denkweise, die in diesen Geistesschöpfungen sich ausprägt, sieht in der ganzen Welt gleichsam ein großes Problem, als ein

<sup>1)</sup> Treffend bemerkt Burchardt, Griechische Kulturgeschichte, II, 341, in seiner "Gesamtbilanz bes griechischen Lebens", wie schwierig es ist, auch nur eine herrschende durchschnittliche Ansicht des Lebens sestzustellen. "Bei der Ausbreitung des griechischen Geistes nach allen Weiten, höhen und Tiefen ist eine gewaltige Fülle von Sondermeinungen entstanden, welche wohl wesentlich griechisch und oft sehr hohe Zeugnisse vom geistigen Vermögen der Nation sind, aber keineswegs dem Ganzen derselben entsprachen und schon unter sich die stärtsten Vidersprüche bilben können."

<sup>2)</sup> Gomperz II, 10.

<sup>3)</sup> Eine völlig neue Erscheinung ist freilich auch das nicht. Denn auch bei Sophokles, ja schon bei Aschlos, fehlt es nicht an Raisonnement. Wan denke an die Eumeniden, an Antigone u. a.!

<sup>4)</sup> Aristophanes nennt ihn persissierend ben ποιητής δηματίων δικανικών (Friede 534). Man tann ein Bort, mit bem einmal Mauhassant bie in seinem Innern gärenden Gedankenwelt gekennzeichnet hat, uns mittelbar auf die Dichtung des Euripides anwenden und sagen: Sie stellt ein "Kampffeld der Gedanken" dar.

<sup>6)</sup> Ariftophanes läßt ben Dichter fagen (Frofche 971 ff.):

τοιαύτα μέντούνῶ φρονεῖν τούτοισιν εἰσηγησάμην, λογισμὸν ἐνθεῖς τῆ τέχνη καὶ σκέψιν, ὥστ' ἦδη νοεῖν ἄπαντα κτλ.

Spiegelbild besjenigen Problems, zu dem sich das eigene Leben für den vollentwickelten Menschen der Hochfultur immer mehr gestaltet. 1) Das Bedürfnis der Bollfultur, alle Gebilde der Welt immer mehr der menschlichen Willfür zu unterwerfen und im Sinne idealer Forderungen umzusormen, es kommt hier in typischer Weise zum Ausdruck.

So werden hier in Gegenwart des gesamten Bolfes die überlieferten Vorstellungen über Leben und Gesellschaft. über Götter- und Menschenwelt vor den Richterstuhl der Vernunft gefordert und mit rucksichtsloser Schärfe auf ihre innere Berechtigung geprüft. Mit souveraner Kühnheit wird bas Recht ber "Natur" bem ber "Satung", bas Recht ber Individualität und bes freien Gebankens nicht nur ber Autorität ber Sitte und des Herkommens, sondern auch des Glaubens gegenüber= gestellt". Bas bleibt 3. B. von dem volkstümlichen Götterglauben noch übrig, wenn man sich die Consequenzen vergegenwärtigt, zu benen die euripideische Kritik der anthropomorphen Elemente ber Götterjage mit psychologischer Notwendigkeit führen mußte, und die der Dichter bis zu einem gewissen Grade ja selbst schon gezogen hat? Gine Stepfis, die es keineswegs so gang unbegründet erscheinen läßt, wenn ihm die Komödie vorwarf, er habe den Leuten eingeredet, daß es überhaupt keine Götter gebe!3)

Ein Borwurf, der übrigens nicht etwa der Ausdruck einer Reaktion des "Bolksgeistes" ist. Denn der stete Hinweis des Aristophanes auf die gute alte Zeit ist ja lediglich ein Hilfsmittel, um durch die Wirkung des Kontrastes den Eindruck der an der Gegenwart geübten Kritik zu steigern. Gerade Aristophanes ist ja recht eigentlich ein Kind dieser Gegenwart und

<sup>1)</sup> Rach ber treffenden Bemertung Biertandts über ben Dichter ber Bollfultur. A. a. O. S. 249.

<sup>2)</sup> Bgl. z. B. fr. 483: Zeve öorie ò Zeve

οὐ γὰρ οίδα πλην λόγφ κλύων.

Dazu die zahlreichen Außerungen über die Unvereinbarkeit des Frrationalen im Menschenschicksal mit der Idee einer göttlichen Weltordnung.

<sup>3)</sup> Aristophanes Thesmophor, 451: τοὺς ἄνδοας ἀναπέπεικεν οὖκ εἶναι Θεούς.

durch ihn hat das Prinzip der schrankenlosen Subjektivität, die auflösende Reslexion auf der Bühne Triumphe geseiert, die bestanntlich Hegel in der Askheit zu dem Ausspruch veranlaßt haben, daß hier die Komödie "zu der absoluten Freiheit des Geistes gelangt" sei!¹) In der That, wenn man sich vergegenwärtigt, wie hier die Komödie selbst mit den Göttern und deren Priestern ihr übermütig Spiel treibt, wie sie die Gottheit nicht sowohl ins Menschliche, als vielmehr ins Niedrige und Gemeine herabzieht, so ist ohne weiteres klar, daß auch die Komödie Organ eines Zersetzungsprozesses ist, in welchem sich die positiven Elemente der überlieserten Weltanschauung mehr und mehr verslüchtigen mußten.

Warum hat das "Gemeinwesen" des demokratischen Athens von dem "Recht, auflösenden Tendenzen entgegenzuwirken", nicht gegenüber diesen Erscheinungen Gebrauch gemacht?

Die Antwort darauf hat im Grunde schon Hegel gegeben, der einmal — in vollem Widerspruch mit seiner Ansicht über den Prozeß des Sokrates — den Satz ausgesprochen hat, daß "eben bei den Athenern selbst diese auslösenden Tendenzen schon seste Burzeln gefaßt" hatten.2) Es ist ja eine komische Übertreibung, wenn der Euripides der aristophanischen Komödie sich rühmt, daß seitdem er "der Kunst Gedanken und Begriffe geliehen", in Athen jedermann reflektiere, sinniere und räsonniere,3) aber soviel ist gewiß, daß dem, was auf der Bühne sich abspielte, eine Parallelbewegung im Seelenleben weiter Volkskreise entsprochen haben muß.4)

Wird doch der Geist der Erörterung und die Freude an der Diskussion als eine im eminenten Sinn athenische Sigen=

<sup>1) 23.</sup> III, 533. 559.

<sup>3)</sup> Philojophie ber Geichichte S. 280.

<sup>3)</sup> Frosche 971 ff. Ein moderner Franzose würde sagen, er habe aus den Athenern un pouple d'analyseurs gemacht.

<sup>4)</sup> Auch Zeller, ber es ganz natürlich gefunden hätte, wenn das "marathonische Geschlecht" einen Solrates verurteilt hätte, muß zugeben, daß Solrates den geschilberten Zustand "nicht gemacht, sondern vorgesiunden hat". II, 14, 229.

ichaft bezeichnet! Athen, wo die "größte Redefreiheit' in ganz Hellas herrschte",1) ist recht eigentlich die "wódig wikódoróg re ααὶ πολύλογος.2) von der man sich in Hellas scherzweise erzählte. daß hier die Kinder einen Monat früher als anderswo sprechen lernten!3) Reflexion und Dialettit steckt den Athenern gewiffermaßen im Blut. Sie sind ja die Großstädter unter den Hellenen. Und wenn auch Athen sich nicht zu einer Großstadt im heutigen Sinne ausgewachsen hat, so hat es doch - mit hellenischem Makstab gemessen — etwas Grokstädtisches an sich. Es ift die "πόλις μεγίστη", 4) "πολυανθοωποτάτη"; 5) und in ber Atmosphäre ber groken Stadt gedeiht ja mit Borliebe bie Richtung des geistigen Lebens, die rationalistisch, fritisierend, zersegend ist. Gine Stimmung, die in Athen extensiv und intensiv um so mehr sich geltend machte, je zahlreicher die geistig anaereaten Elemente waren, die hier aus der ganzen hellenischen Welt zusammenströmten.6) Daber sind die Zeitgenoffen auch weit davon entfernt. Athen den altfräntischen Beistestypus beis zulegen, der hier nach der Hegelschen Theorie noch im fünften Jahrhundert mit bem "Bolksgeift" identisch gewesen sein foll. Der Stolz der Athener ift es, die geiftig geweckteften unter ihren Landsleuten zu sein,7) Athen als die Stadt ber Intelligenz,8) als "Bildungsschule für Bellas" 9) anerkannt zu sehen. — Weit

<sup>1)</sup> Plato, Gorgias, 461 e.

<sup>2)</sup> Blato, Gefete, I, 641 e.

<sup>3)</sup> Tertullian de anima. 20.

<sup>4)</sup> Thukhdides II, 64, 3. Plato, Apologie, 29 d.

<sup>5)</sup> Xenophon, Hellenika, II, 3, 24.

 <sup>\*)</sup> Blato Brotagoras 337 d: σοφώτατο τῶν Ελλήνων κατ' αὐτὸ τοῦτο συνεληλυθότες.

Τ) Serobot I, 60: τοῖσι πρώτοισι λεγομένοισι εἶναι Ἑλλήνων σοφίην.
 — Sſotrates VIII, 52: προσποιούμενοι δὲ σοφώτατοι τῶν Ἑλλήνων εἶναι.
 — Blato Brotagoras 319 a: ἐγὼ γὰρ ᾿Αθηναίους ὥσπερ καὶ οἱ ἄλλοι Ἑλληνές φημι σοφοὺς εἶναι.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Im Protagoras 337 d läßt Plato den Sophisten Hippias Athen als das πρυτανείον της σοφίας bezeichnen.

<sup>\*)</sup> τήν τε πάσαν πόλιν τῆς Ελλάδος παίδευσιν είναι. Perifies in der Leichenrede b. Thul. Π, 41.

höherem Grade zerstörend und zersetzend auf das Bestehende eingewirkt, als dies irgend eine, zunächst doch immer nur auf Minderheiten wirkende Philosophie zu thun vermöchte. Hier traf in der That das zu, was Gomperz von dem Gerichtstag des Sokrates behauptet, daß zwei Weltanschauungen, man möchte sagen zwei Menschheitsphasen mit einander rangen. Und zwar erscheint hier die Demokratie als Vertreterin der selben Menschheitsphase, wie zweihundert Jahre später die Sokratit.

Welch eine Revolution in Sitten und Lebensanschauungen bedeutete diese Epoche des Emporkommens der Demokratie und der demokratischen Tyrannis! Welch ein kühnes Hinwegschreiten über die altgewohnten Ideenkreise, über das Herkommen, über das historische Recht, wenn die Rücksicht auf Zweckmäßigkeit, auf das Vernunftgemäße, d. h. doch eben das Prinzip der subjektiven Reflexion, eine Anderung zu fordern schien!

Hat nicht die Demokratie dieses Prinzip geradezu auf den Thron gesetzt, indem sie mit Borliebe einzelne große Individualitäten mit der Macht betraute, nach eigenem persönlichsten Ersmessen? Man traut angesichts dieser Thatsache seinen Augen kaum, wenn man z. B. bei Zeller liest, daß die "ältere griechische Denkweise", der er noch die Zeitgenossen des Aristides und Miltiades huldigen läßt, "die Einrichtungen, Sitten und Gewohnseiten der Gemeinde für etwas Unantastbares und jeden ernsthaften Versuch zu ihrer Verbesserung (!), jede tiesergehende Neuerung sür einen strasbaren Angriff auf die Grundlagen der bürgerlichen Gesellschaft hielt".2) Man fragt sich erstaunt, wenn dies allgemeine altgriechische Ansicht war, wie konnte dann überhaupt der Staat des hellenischen Mittelalters in Trümmer gehen und die Demokratie emporkommen?

Damals hat sich der im Staate verkörperte "objektive Geist" gegen die zersetzende Reflexion der Demokratie gerade so auf-

<sup>1)</sup> II, 90.

<sup>.2)</sup> Gesch. d. griech. Phil. II (1), 227. Man sieht auch hier wieder recht deutlich, wie verbreitet die genannte konventionelle Anschauung von der griechischen Geschichte ist!

gelehnt, wie diese später gegen die Philosophen.¹) Die Vertreter bessen, was da mals "unmittelbar galt", warsen ihr vor, daß durch sie die "Scham" (d. h. die kritiklose Hingabe an das Bestehende) untergegangen sei, die "Schamlosigkeit gesiegt und das ganze Land eingenommen habe".²) — Wie kann mit dem Geiste dieser Demokratie, die selbst die klassische Berkörperung des ausgeprägtesten Individualismus ist, das Prinzip der subjektiven Reslexion in Widerspruch stehen? Dasselbe Prinzip, aus dem sie am Ansang des sechsten Inhunderts gegenüber den Ansängern des Alten ihre Kraft schöpste, soll um die Wende des sünsten und vierten sür sie etwas wesentlich Neues, ihrer innersten Natur Widerstrebendes gewesen sein?

Es ist ja gerade der unsterbliche Ruhmestitel der hellenischen Demokratie, daß sie die Befreiung des Menschen vom Joch des ererbten Gebrauchs und überlebter gesellschaftlicher Normen durch-

<sup>1)</sup> Freilich mit nicht geringerem Unrecht! Denn bas Erwachen ber politischen Reflexion in der Masse ist wenigstens jum Teil auch das Ergebnis einer Rationalisierung bes Lebens innerhalb ber damals herrschenden Rlaffe, in der der tapitalistische Individualismus in stetig fteigendem Rage die patriarcalifden Berhaltniffe einer alteren Beit ben Ermagungen eines ökonomischen Raltüls, also auch "dem Prinzip der subjektiven Reflegion" unterwarf und bamit eben auf ber anbern Seite felbit ben Biberfpruch gegen bas Beftebenbe entfeffeln half. Bgl. meinen Auffap: Die Anfange bes Sozialismus in Europa. Sift. Zeitichr. 1898, Bb. 43, S. 404 ff. Bei biefer Gelegenheit fei auch bie feltsame Behauptung bon Comper, (II, 15) jurudgewiesen, ale fei es meine Anficht, bag ber "extreme Individualismus" und "ethifche Materialismus" erft ein Erzeugnis ber Auftlarung und Sophistit fei. Ich weiß natürlich fo gut wie Gomperg, daß der Menich vor der "Aufflarung nicht weniger Egoift und fein Egoismus nicht weniger brutal mar". Wenn mir Gomberg ben Bauern Befiods als alteren Individualiften entgegenhalt, weil er ben überflüffigen Lohnarbeiter auf die Strafe fest, fo hatte er noch viel weiter gurudgeben und auf den Bilben verweisen tonnen, der ben für ibn wertlofen Gefangenen auffrift. Gewiß ein noch extremerer Indivis bualismus und Materialismus! - Und mit jolden Binfenwahrheiten foll meine Darftellung (Geschichte bes antiten Rommunismus und Sozialismus I, S. 148 ff.), auf die fich bier Gomperg bezieht, in Widerfpruch ftehen?

<sup>2)</sup> Theognis V, 289 ff.

gesetzt und Jedem wenigstens das formale Recht erkämpst hat, sich seiner Natur gemäß zu entwickeln und auszuleben. Mit der Demokratie beginnt in Hellas das Zeitalter der Diskusssion, der "Erörterung", in dem sich die hellenische Welk— um die Wende des siebenten und sechsten Jahrhunderts!— auf die Höhe der Bollkultur erhoben hat. Das eben in der Reslexion wurzelnde Bedürsuis, die Individualität zur Geltung zu bringen, als ein selbständiges und in dieser seiner berechtigten Selbständigkeit anerkanntes Element der Gesamtheit gegenüberzutreten, wo hat es entschiedenere Anerkennung gesunden, als in jener herrlichen Programmrede des Perikles, in der der größte Geschichtschreiber der Nation der Demokratie ihr ideales Spiegelbild vor Augen hält?

Mit dem Prinzip aber hatte die Demokratie auch die Konsequenzen desselben auf sich genommen! Wo einmal die überlieserte Lebensansicht und Lebensordnung der Diskussion freigegeben war, da mußte die "Erörterung" über kurz oder lang zu einem ständigen Bedürfnis, zur Gewohnheit werden, mußte der geheiligte Zauber des bloßen Herkommens mehr und mehr ichwinden. Was man von der Demokratie überhaupt gesagt hat, daß sie wie das Grab sei, indem sie nur nehme, aber nicht gebe, das gilt in gewissem Sinne auch für die von ihr gesorderte Freiheit der Erörterung. "Ein Gegenstand, der einmal diesem Gottesurteil unterworsen wurde, kann ihm nie wieder entzogen werden. Er kann nie wieder in Geheimnisse gehüllt oder durch eine Weihe geschützt werden: er bleibt immer der freien Wahl und der prosanen Erörterung ausgesetzt".1)

Gerade das demokratische Athen des fünften Jahrhunderts bietet dafür ein klassisches Beispiel. Kein Geringerer als Gomperz selbst hat darauf hingewiesen, wie mächtig die demokratische Nensgestaltung der staatlichen und gesellschaftlichen Verhältnisse den Geist der Kritik entsesselt hat, wie gerade die innere Logik der demokratischen Entwicklung selbst die Reslexion über eine "Fülle von Problemen" erzeugt hat, die eben dieser Keu-

<sup>1)</sup> Bagehot a. a. D. 185.

gestaltung "entsprangen". Er weist darauf hin, wie die die freie Erörterung beherrschende Frage nach der Berechtigung der widerstreitenden Meinungen und Interessen ganz von selbst zu der prinzipiellen Frage führte: Was kann im Staatsleben überhaupt vor Vernunft und Gerechtigkeit bestehen, oder, wie wir hinzusügen dürsen: Was ist "von Natur" recht und was nur durch den Zwang der "Satzung"? — Und weiterhin, — meint Gomperz wieder ganz zutressend, — "war es unvermeidlich, daß die im politischen Bereich erwachte Fragelust und Forschbegier nicht an seinen Grenzen Halt machte, sondern auf andere und schließlich auf alle Kreise menschlichen Wirkens und Schaffens übergriff".1)

Die "neue Richtung", als beren "Stimmführer" Sofrates von der Demofratie Athens mit Recht verurteilt sein soll, wird hier also ganz unbefangen und im Widerspruch zu der sonstigen Auffassung der Dinge als Entwicklungsprodukt der Demofratie selbst, als eine gerade dem demofratischen Geist immanente psychische Erscheinung anerkannt.

Bas aber von biefem gilt, das gilt felbstverftändlich auch von dem Bolke, bas fo wie bas athenische eben vom Geifte der Demokratie durchdrungen war. In der That hat sich Gomberg ba, mo er bas Umfichareifen und Erstarken bes fritischen, autoritätsfeindlichen Sinnes, bas "Aufflärungszeitalter Athens" schildert, durchaus in diesem Sinne geaußert. spricht so allgemein, wie ich es nicht einmal für richtig halte, von einem "ruhelosen, neuerungssüchtigen Zeitalter", in dem bas Streben nach rationeller Regelung aller Berhältniffe mehr und mehr zur Berrich aft gelangt fei.2) Die "ja von ihrem Bublitum abhängigen" Sophiften find für ihn nur "Organ" ber "wenn nicht schon herrschenben, fo boch im Aufschwung begriffenen Geifteerichtung".3) Sochgesteigerte Schätzung alles Berftanbesmäßigen, der "Intellektualismus" ift nach Gomperg geradezu der "am meiften charafteriftifche"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 308. — <sup>2</sup>) I, 311. — <sup>3</sup>) I, 334.

Bug 1) jener "reisen und verstandeslichten Spoche,2) deren Denken mit Keimen der Skepsis so reichlich geschwängert" war, wie etwa die Luft oder das Wasser nach der Lehre des Anaxagoras mit dem Samen der Dinge".3)

Man traut seinen Augen taum, wenn man ben Beist ber Epoche auf einmal in diefer Beleuchtung sieht. Das "Denken bes Reitalters" ericheint bier also burch und burch infiziert mit zersetzender Reflexion; es charafterisiert sich durch eine schwankende Unsicherheit, "übergroße geistige Geschmeidigkeit" 4) — und plotzlich, wo es fich um Sofrates handelt, ift es bas gefamte nationale Wesen, welches sich gegen die "auflösenden Tendenzen" aufbäumt; basselbe nationale Befen, beffen "reichliche Schmangerung mit Reimen ber Stepsis vorher so braftisch geschildert ift. Und während wir noch ganz unter bem Eindruck ber "Ruhelofigfeit und Neuerungssucht" bes Zeitalters fteben, follen wir uns auf einmal in die entgegengesetzte Vorftellung hineinleben, nach welcher die vorherrschende politische Richtung, die Demofratie von dieser Ruhelosigkeit am wenigsten ergriffen erscheint. Der "Geist" ber Demokratie wird nämlich von Gomperz geradezu als ein "konservativer" bezeichnet 5), der sich gegen die bosen Phi= losophen als die Feinde dieses konservativen "nationalen Wesens" auflehnt, die "jetzt (am Ende des fünften Sahrhunderts!) Die alte Enge, die alte Traulichkeit, die alte Wärme und Kraft des hellenischen Lebens zu zerstören drohten".6) Alte Traulichkeit im Zeitalter des peloponnesischen Krieges, der furcht= barsten Krisis (xivyois µeyiorn!), die in historischer Zeit das innere und äußere Leben der Nation jemals durchgemacht hat! Alte Enge in dem Athen bes gewaltigen Secreiches, von bem Gomperz felbst einmal fagt, daß in ihm, der "altväterische gemächliche Zug", der die älteren Phasen des athenischen Lebens fennzeichne, "bis auf bie lette Spur geschwunden" gewesen sei!7) In dem Athen, deffen "leidenschaftlicher Machtgier"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 310. — <sup>2</sup>) I, 314. — <sup>3</sup>) I, 182. — <sup>4</sup>) I, 189. — <sup>5</sup>) II, 35. — <sup>6</sup>) Gbenda. — <sup>7</sup>) II, 35.

nach Gomperz "kein Ziel zu hoch bünkte, bas alles Erreichte für nichts achtete, solange es noch Weiteres zu erreichen gab"!<sup>1</sup>) Und dieses Athen hat auf die Philosophen warten müssen, um aus seinem traulich-engen Dasein herausgerissen zu werden! Das reime sich, wer kann!

Wenn es der "Volksgeift Athens" gewesen sein soll, der in dem Prozeß des Sokrates gegen das ihm feindliche Prinzip der subjektiven Reslexion auftrat, so liegt doch die Frage nahe, wie hat sich denn damals dieser Volksgeist sonst im Leben des Staates bethätigt? Eine Frage, auf die der größte Herzensfundiger seines Volkes eine Antwort gegeben hat, die an Unzweideutigkeit nichts zu wünschen übrig läßt.

Mit unübertroffener Meisterschaft hat Thutybides dargethan, wie damals aus ben inneren Gegensagen und Rrifen bes Boltslebens felbst eine Richtung ber Beifter, eine Stimmung ber Bemuter erwachsen mußte, die in der Zersetzung der religiösen und moralischen Begriffe, in ber "Umwertung ber Werte"2) hinter feinem philosophischen Radifalismus zurudblieb. Man denke nur an die nüchterne, rein verstandesmäßige in ihrer logischen Unerbittlichkeit geradezu cynische Art der Reslexion, welche der Geschichtschreiber ben Vertretern ber athenischen Demofratie in ben Mund legt. Da wird von dem nationalen Glauben an Drakel und Weifsagungen mit vernichtendem Hohn geredet3) und Die überlieferte religiöse Ansicht von dem Walten der Gottheit als der Hüterin des Rechtes mit der fühlen Erwägung abgethan, daß es sich bei der Frage nach Recht und Gerechtigkeit um Naturthatsachen handelt, daß es einen objektiven Magstab für ihre Entscheidung überhaupt nicht gibt, weil das Recht immer auf berjenigen Seite ift, welche bie Macht bat. Gegenüber diesem Raturgeset wird jede Berufung auf ein angeblich höheres

<sup>1)</sup> Ebenba.

<sup>2)</sup> III, 82, 3: την είωθυῖαν ἀξίωσιν τῶν ὀνομάτων ές τὰ ἔργα ἀντήλλαξαν τῆ δικαιώσει.

<sup>3)</sup> V, 103.

göttliches Recht ausdrücklich abgelehnt.<sup>1</sup>) Als das Entscheidende wird die gesunde Vernunft<sup>2</sup>) proklamiert, welche in der Berfolgung von Vorteil und Senuß objektive Bedenken der Art nie anerkannt habe, noch je anerkennen werde.<sup>3</sup>) Ein andermal wird gegen den sentimentalen "Unverstand" geeisert, der sich zu seinem Unglück von der Macht bloßer Worte, wie "Ehre" und "Schande" bestechen läßt<sup>4</sup>), statt in rationeller Weise den "Nutzen" zum Waßstad des Handelns zu machen.<sup>5</sup>) "Was einmal als geheiligte Überlieferung, als kostbares Vermächtnis der Altvordern gerühmt wird, wird ein andermal als kraftlose Viedermeierei verspottet.<sup>6</sup>)

Man vergesse nicht, daß es sich in dem Geschichtswerf des Thukhdides vorwiegend um Bewegungen von großen Gesamtheiten handelt?), daß im Thun und Reden der von ihm vorgeführten geschichtlichen Persönlichkeiten dis zu einem gewissen Grade auch Geist und Gesinnung derer sich widerspiegelt, in deren Namen sie auftreten. Wie hätte er den Vertretern des athenischen Demos jene rationalistische Vernunftmoral<sup>8</sup>) in den Mund legen können, wenn er nicht überzeugt gewesen wäre, damit eine im Denken und Empfinden des Demos wirklich vorhandene Tendenz zum Ausdruck zu bringen? Wie kann dann aber dieser Demos noch als solcher der Vertreter

<sup>1)</sup> V, 105. S. I, 76.

<sup>2)</sup> Der ἀνθρώπειος λόγος V, 89.

<sup>3)</sup> Ebenba.

<sup>4)</sup> V, 111.

<sup>5)</sup> VI, 85. Diese Ansicht konnte der Athener übrigens auch auf der Bühne verkünden hören. S. Euripides, Aolos, fr. 19: τί δ'αίσχοόν, ην μη τοΐσι χοωμένοις δοκή.

<sup>9)</sup> Gomperz II, 23. Die "Routine alles Bojen", wie es Burchardt, Griechische Kulturgeschichte, I, 129, treffend bezeichnet hat.

<sup>7)</sup> f. Bruhns, Das historische Portrait ber Griechen, S. 4.

<sup>8)</sup> Dieselbe ist übrigens uralt und der "guten alten" Beit des Aristokratismus ebenso bekannt wie der Demokratie. Bgl. Hesiod, W. u. T. 402 ff. Auch Sparta hat sich ihrer — ohne Sophisten — zu bedienen gewußt.

einer unrestektierten Sittlichkeit gegen die sokratische Restexion sein?1)

"Ihr seid Sklaven des Baradoren und Berachter des Bertömmlichen", - sagt Kleon einmal von den Athenern bei Thutybibes, - "Ihr gleicht ben Gaffern auf ben Banten ber Sophisten."2) Newregonoioi nennt sie ebenda ein Bertreter Korinths.3) Soviel habe man in Athen schon versucht, - meint Aristophanes, — daß nur noch ber radikalste Umsturz etwas Neues bringen tonne.4) Denn "es herrscht Fortschreiten und Neuern und Berachten des Altherkömmlichen hier als mahre und einzige Weisheit".5) - Rein Mensch wird solche Außerungen wörtlich nehmen. So gewaltig ein Zeitalter vom Beifte ber Aufflärung und der Neuerung ergriffen sein mag, derselbe wird doch nie jenen mächtigen Unterströmungen in den Tiefen der unlogischen und irrationalen Bolfsjeele zum Berfiegen bringen, Die ben Rusammenhang mit den Mächten der Vergangenheit vermitteln. Allein wenn jene Urteile überhaupt einen Sinn haben jollen, jo kann man doch auch nicht mehr schlechthin von einem "konservativen" Beist der Demokratie überhaupt reden, einer Demokratie, in der "die Revisionslust in Permanenz ift." 6) Es bleibt immer die Thatsache, daß durch das Leben und Denken dieses Bolkes, wie jedes Kulturvolkes, ein Dualismus hindurchgeht zwischen den Tendenzen der sozialen und geiftigen Bewegung und benen bes Beharrens, die man ftets gleichzeitig ins Auge faffen muß, wenn man ein wirklich zutreffendes Bild von den im Volke überhaupt lebendigen Kräften gewinnen will. Gine im Bolfegeift felbft vorhandene Zwiespältigfeit, Die freilich für diese Zeit die Anschauung von einem "objektiven" und "all-

<sup>1)</sup> Mit Recht hat schon Zeller bemerkt, daß hier "die sittlichen und politischen Zustände mit der sophistischen Bendung der Wissenschaft durchsaus gleichen Schritt schritten". II, 14, S. 25.

<sup>2)</sup> IV, 38, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 10, 2.

<sup>1)</sup> έδόκει γάο — heißt es Efflesiazusen 456 von der geplanten Frauenherrschaft — τοῦτο μόνον έν τη πόλει οῦπω γεγενήσθαι.

<sup>5)</sup> Ebenda 586.

<sup>6)</sup> Burdhardt, I, 87.

gemeinen" Geift, mit dem sich die Subjektivität in Widerspruch setz, von vorneherein gegenstandlos macht.1)

Wie sehr nun aber in dem Athen "bieses von dem Ankergrund der Autorität und des Herkommens sich losreißenden Zeitalters") gerade die vorwärtstreibenden Kräfte an Terrain gewonnen hatten, das zeigen zur Genüge die Erscheinungen der damaligen athenischen Bühne, die hier mehr als jemals sonst in der Geschichte die Welt bedeutete. Wit dem "Philosophen der Bühne", mit Euripides, wird der Geist der Erörterung, der die Bildung der Epoche beherrscht, auch auf dem Theater heimisch.<sup>3</sup>) Die dramatische Poesie wird zu einem Organ der Reslexion,<sup>4</sup>) und zwar einer Reslexion, die zum Teil der des Anaxagoras und Proditos unmittelbar geistesverwandt ist.<sup>5</sup>) Denn die Denkweise, die in diesen Geistesschöpfungen sich ausprägt, sieht in der ganzen Welt gleichsam ein großes Problem, als ein

<sup>1)</sup> Treffend bemerkt Burchardt, Griechtiche Kulturgeschichte, II, 341, in seiner "Gesamtbilanz bes griechischen Lebens", wie schwierig es ist, auch nur eine herrschende durchschnittliche Ansicht bes Lebens sestzustellen. "Bei ber Ausbreitung bes griechischen Geistes nach allen Weiten, höhen und Tiesen ist eine gewaltige Fülle von Sondermeinungen entstanden, welche wohl wesentlich griechisch und oft sehr hohe Zeugnisse vom geistigen Bermögen der Nation sind, aber keineswegs dem Ganzen derselben entsprachen und schon unter sich die stärksten Widersprüche bilben können."

<sup>2)</sup> Gomperg II, 10.

<sup>\*)</sup> Eine völlig neue Erscheinung ist freilich auch das nicht. Denn auch bei Sopholles, ja schon bei Aschlos, fehlt es nicht an Raisonnement. Man denke an die Eumeniden, an Antigone u. a.!

<sup>4)</sup> Aristophanes nennt ihn persissierend den nointis onuarion dinavision (Friede 534). Man tann ein Bort, mit dem einmal Maupassant die in seinem Innern gärenden Gedankenwelt gekennzeichnet hat, uns mittelbar auf die Dichtung des Euripides anwenden und sagen: Sie stellt ein "Rampffeld der Gedanken" dar.

Aristophanes läßt den Dichter sagen (Frösche 971 ff.): τοιαντα μέντοθγώ φρονείν

τοιαντα μευτουγω φρουειν τούτοισιν είσηγησάμην, λογισμόν ένθεις τη τέχνη και σκέψιν, ωστ' ήδη νοείν απαντα κτλ.

Spiegelbild desjenigen Problems, zu dem sich das eigene Leben für den vollentwickelten Menschen der Hochkultur immer mehr gestaltet. 1) Das Bedürfnis der Bollkultur, alle Gebilde der Welt immer mehr der menschlichen Willfür zu unterwersen und im Sinne idealer Forderungen umzusormen, es kommt hier in typischer Weise zum Ausdruck.

So werben hier in Gegenwart bes gesamten Bolfes bie überlieferten Borftellungen über Leben und Gefellschaft, über Götter- und Menschenwelt vor den Richterstuhl der Vernunft gefordert und mit rudfichtslofer Scharfe auf ihre innere Berechtigung geprüft. Mit souveraner Kühnheit wird bas Recht ber "Natur" bem ber "Satung", bas Recht ber Individualität und bes freien Gebankens nicht nur ber Autorität ber Sitte und des Herkommens, sondern auch des Glaubens gegenüber= gestellt". Bas bleibt g. B. von dem volkstümlichen Götterglauben noch übrig, wenn man sich die Consequenzen vergegenwärtigt, zu benen die euripideische Kritik ber anthropomorphen Elemente ber Götterjage mit psychologischer Notwendigkeit führen mußte, und die der Dichter bis zu einem gewissen Grade ja selbst schon gezogen bat? Gine Stepsis, die es keineswegs fo gang unbegründet erscheinen läßt, wenn ihm die Komödie vorwarf, er habe den Leuten eingeredet, daß es überhaupt keine Götter gebe!3)

Ein Borwurf, der übrigens nicht etwa der Ausdruck einer Reaktion des "Bolksgeistes" ist. Denn der stete Hinweis des Aristophanes auf die gute alte Zeit ist ja lediglich ein Hilfsmittel, um durch die Wirkung des Kontrastes den Eindruck der an der Gegenwart geübten Kritik zu steigern. Gerade Aristophanes ist ja recht eigentlich ein Kind dieser Gegenwart und

<sup>1)</sup> Rach ber treffenden Bemertung Biertandts über ben Dichter ber Bollfultur. A. a. O. S. 249.

<sup>2)</sup> Bgl. 3. B. fr. 483: Zevs ö Tris o Zevs

οὶ γὰρ οίδα πλην λόγφ κλύων.

Dazu die zahlreichen Außerungen über die Unvereinbarkeit des Frrationalen im Menschenschicksal mit der Stee einer göttlichen Weltordnung.

<sup>3)</sup> Aristophanes Thesmophor, 451: τους ανδοας αναπέπεικεν ούχ είναι θεούς.

durch ihn hat das Prinzip der schrankenlosen Subjektivität, die auflösende Reflexion auf der Bühne Triumphe geseiert, die bestanntlich Hegel in der Asthetik zu dem Ausspruch veranlaßt haben, daß hier die Komödie "zu der absoluten Freiheit des Geistes gelangt" sei!¹) In der That, wenn man sich vergegenwärtigt, wie hier die Komödie selbst mit den Göttern und deren Priestern ihr übermütig Spiel treibt, wie sie die Gottheit nicht sowohl ins Menschliche, als vielmehr ins Niedrige und Gemeine herabzieht, so ist ohne weiteres klar, daß auch die Komödie Organ eines Zersehungsprozesses ist, in welchem sich die positiven Elemente der überlieserten Weltanschauung nicht und mehr verslüchtigen mußten.

Warum hat das "Gemeinwesen" des demokratischen Athens von dem "Recht, auflösenden Tendenzen entgegenzuwirken", nicht gegenüber diesen Erscheinungen Gebrauch gemacht?

Die Antwort barauf hat im Grunde schon Hegel gegeben, der einmal — in vollem Widerspruch mit seiner Ansicht über den Prozeß des Sokrates — den Sat ausgesprochen hat, daß "eben bei den Athenern selbst diese ausschenden Tendenzen schon keste Burzeln gefaßt" hatten.2) Es ist ja eine komische Übertreibung, wenn der Euripides der aristophanischen Komödie sich rühmt, daß seitdem er "der Kunst Gedanken und Begriffe geliehen", in Athen jedermann reflektiere, sinniere und räsonniere,3) aber soviel ist gewiß, daß dem, was auf der Bühne sich abspielte, eine Parallelbewegung im Seelenleben weiter Volkskreise entsprochen haben muß.4)

Wird doch der Geist der Erörterung und die Freude an der Diskussion als eine im eminenten Sinn athenische Eigen=

<sup>1) 23.</sup> III, 533. 559.

<sup>3)</sup> Philosophie der Gefchichte S. 280.

<sup>3)</sup> Frösche 971 ff. Ein moderner Franzose würde sagen, er habe aus ben Athenern un pouple d'analyseurs gemacht.

<sup>4)</sup> Auch Zeller, ber es ganz natürlich gefunden hätte, wenn das "marathonische Geschlecht" einen Sokrates verurteilt hätte, muß zugeben, daß Sokrates den geschilberten Zustand "nicht gemacht, sondern vorgesiunden hat". II, 14, 229.

schaft bezeichnet! Athen, wo die "größte Redefreiheit' in ganz Hellas herrschte",1) ist recht eigentlich die "wódig widólogóg re καὶ πολύλογος, 2) von der man sich in Hellas scherzweise erzählte, daß hier die Kinder einen Monat früher als anderswo sprechen lernten!3) Reflexion und Dialettit steckt den Athenern gewiffer= maßen im Blut. Sie find ja die Großstädter unter den Bellenen. Und wenn auch Athen sich nicht zu einer Großstadt im heutigen Sinne ausgewachsen hat, so hat es boch - mit hellenischem Makitab gemessen - etwas Grokstädtisches an sich. Es ift die "πόλις μεγίστη", 4) "πολυανθρωποτάτη"; 5) und in ber Atmosphäre ber großen Stadt gedeiht ja mit Borliebe bie Richtung des geistigen Lebens, die rationalistisch, kritisierend, zersetzend ist. Eine Stimmung, die in Athen extensiv und intensiv um so mehr sich geltend machte, je zahlreicher die geistig angeregten Glemente waren, die hier aus der ganzen hellenischen Welt zusammenströmten.6) Daber sind die Reitgenoffen auch weit davon entfernt, Athen den altfränklichen Geistestypus beizulegen, der hier nach der Segelschen Theorie noch im fünften Sahrhundert mit dem "Bolksgeist" identisch gewesen sein soll. Der Stolz der Athener ist es, die geistig gewecktesten unter ihren Landsleuten zu sein,7) Athen als die Stadt der Intelligenz,8) als "Bildungsschule für Hellas" 9) anerfannt zu seben. — Weit

<sup>1)</sup> Blato, Gorgias, 461 e.

<sup>2)</sup> Blato, Gefege, I, 641 e.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tertullian de anima. 20.

<sup>4)</sup> Thuthdides II, 64, 3. Plato, Apologie, 29 d.

<sup>5)</sup> Xenophon, Hellenita, II, 3, 24.

 <sup>\*)</sup> Blato Brotagoras 337 d: σοφώτατοι τῶν Ἑλλήνων κατ' αὐτὸ τοῦτο συνεληλυθότες.

Τ) Serodot I, 60: τοῖσι πρώτοισι λεγομένοισι εἶναι Ἑλλήνων σοφίην.
 Τροττατες VIII, 52: προσποιούμενοι δε σοφώτατοι τῶν Ἑλλήνων εἶναι.
 Ψίατο βrotagoras 319 a: εγω γὰρ ᾿Αθηναίους ὥσπερ καὶ οἱ ἄλλοι Ἑλληνές φημι σοφούς εἶναι.

<sup>\*)</sup> Im Protagoras 337 d läßt Plato ben Sophiften hippias Athen als bas πρυτανείον τῆς σοφίας bezeichnen.

<sup>\*)</sup> τήν τε πάσαν πόλω της Ελλάδος παίδευσω είναι. Berilles in ber Leichenrebe b. Thut. II, 41.

entfernt also, sich vom heimischen Boden loszulösen, wurzelt die sokratische Reflexion recht eigentlich in diesem heimischen Boden! 1)

Man kann die Situation nicht treffender charakterisieren, als der Sokrates der Apologie, wenn er sagt: Die Freigeisterei, die man mir schuld gibt, kann man jederzeit um eine Drachme beim Buchhändler (der die Schriften des Anaxagoras verkauft) oder, — wie eine andere Erklärung der Stelle lautet, — im Theater kausen!<sup>2</sup>)

Aber — könnte Gomperz einwenden — ein umstürzlerischer Radikalismus, wie bei den Philosophen, war doch auf dem Boden der Demokratie unmöglich. "Den Gipfel der Kühnsheit erstiegen ja erst die Jünger des Sokrates. In ihrem Kreise begann der Zweisel die Grundlagen der damaligen, wie der heutigen Gesellschaftsordnung zu benagen."3)

Dagegen ist zu erwidern, daß dieser Zweisel doch auch in der Staats und Gesellschaftstheorie älter ist als die Sokratik, und daß der Erste, der der bestehenden Gesellschaftsordnung ein Staatsideal auf völlig neuer Grundlage (Besitzesgleichheit und Verstaatlichung der Industrie!) entgegenstellte, Phaleas von Chalkedon ist ein Sokratiker war. Selbst vor den äußersten Konsequenzen ist die junge soziologische Spekulation des fünsten Jahrhunderts nicht zurückgeschreckt. Weibers und Gütergemeinsichaft liegen auf dem Wege der Weltbeglückungspläne eben

<sup>1)</sup> Das ift icon gut hervorgehoben von Joel in seinem Buch: Der echte und ber renophonische Sofrates.

<sup>2)</sup> S. die verschiedenen Ansichten über den Sinn der Worte: ἐπ τῆς δρχήστρας πρίασθαι bei Schanz im Rommentar zur Apologie (26, e). Sehr gut auch Grote, H. of Gr. (Ausg. v. 1884) VIII, 224: Socrates could not go into the public assembly, the Dicastery or even the theatre, . . . without hearing discussions about what was just or unjust, honourable or lease, expedient or hurtful etc. nor without having his mind conducted to the inquiry, what was the meaning of these large words, which opposing disputants often invoked with equal reverential confidence.

<sup>3)</sup> So Gomperz I, 330.

<sup>\*)</sup> S. meine Geschichte bes antilen Rommunismus und Sozialismus 1, 264 ff.

dieses Jahrhunderts.1) Ja, in Athen ist die sozialrevolutionäre Stepfis, die das Bestehende zu "benagen beginnt", noch weit älter als alle diese theoretischen Spekulationen; und fein Uthener, ber die Geschichte seines Landes kannte, hatte den Vorwurf gegen die fofratische Schule erheben konnen, den Gompery gegen sic erhebt. Denn ihm war ja aus ben Mitteilungen Solons über bas sozialistische Agrarprogramm ber bamaligen Kleinbauern und Feldarbeiter Attifas nur zu gut bekannt, daß die demokratische Reflexion schon zweihundert Jahre vor dem Brozeft des Sofrates zu Ideen geführt hatte, die auf den radikalen Umftnrz der Befellschaft, auf die völlige Umwälzung des Verhältnisses zwischen Rapital und Arbeit, auf die Beseitigung aller Rlassenunterschiede gerichtet waren. 2) Und die armen Schelme, welche die soziale Romödie bes demokratischen Athens höchst subjektivistisch über den "Unfinn" und die "Berrücktheit" der bestehenden Wirtschaftsund Gesellschaftsordnung reflektieren läßt, durch welche die Schurfen reich und oft die Besten zu einem fummerlichen Dasein verdammt wurden 3), die Proletarier, beren Phantasie sich an einem kommunistischen Paradies berauscht 4), sind sie etwa zu Sofrates in die Schule gegangen? 5) Ober bilben nicht vielmehr biefe Proletarierträume auch ein Clement des vielgestaltigen attischen Volksgeistes?

<sup>1)</sup> Dümmler, Prolegomena zu Platons Staat 1891 S. 54 f.

<sup>2)</sup> S. meine Abhandlung über die Anfänge des Sozialismus in Europa. Hift. Ztichr. 1897 S. 441 ff.

<sup>9)</sup> Aristophanes Plutos 502 ff.

<sup>4)</sup> Daß die Proletariertypen der Ekklesiazusen aus dem wirklichen Leben gegriffen sind, wird heutzutage wohl niemand mehr bezweifeln. S. meine Abhandlung: Die soziale Dichtung der Griechen. R. Jahrbb. f. d. kl. Altertum, Bd. 1, S. 30 ff.

<sup>\*)</sup> Auf die von Döring (Die Lehre des Sofrates als soziales Reformsspftem, 1895) aufgeworfenen Fragen tann hier natürlich nicht eingegangen werden. Meine Ansicht über Dörings Standpunkt habe ich ausgesprochen in der Hist. Atsch., 1897, Bd. 78, S 85 ff.

## Drittes Kapitel.

## Sokrates und der Staat, im Lichte einer Plychologie der Volksherrschaft.

Aber — hören wir ben unermüblichen Ankläger der Philosophie einwenden — das waren doch wenigstens gute Athener, bei denen der alte Stadtpatriotismus noch nicht durch die auflösende Reflexion abgeschwächt war. "Daß es dagegen Sokrates und den Seinen an wahrer inniger Liebe zu ihrer Heimat gefehlt hat, ist unbestreitbar. Denn wo alles und jedes vor den Richterstuhl der Bernunft geladen wird, wo nichts Herkömmliches als solches gelten, sondern alles von der denkenden Reflexion ieine Rechtsertigung empfangen sollte, wo die Beschäftigung mit dem Allgemein-Wenschlichen alles andere in den Hintergrund drängte, da mußte der Einzelne schließlich gegen den "Erdenwinkel" gleichgiltig werden, in den das Schicksal seinen Körper geworfen. Kein Wunder, daß, wie Xenophon in Persien und Sparta, ein Plato in Syrakus sast heimischer geworden ist als in der Vaterstadt"!<sup>1</sup>)

Gegen diese Auffassung ist zunächst der grundsätliche Ginswand zu erheben, daß auch hier wieder einseitig aus der Sokratik und dem philosophischen Denken überhaupt ein psychisches Phänosmen abgeleitet wird, welches zu den typischen Erscheinungssormen der Volkultur überhaupt gehört. 2)

Man erinnere sich ber großartigen Entwicklung bes Welts handels, welche den ganzen weiten Bereich der Mittelmeerwelt zu Einem großen Arbeitsfeld für den hellenischen Unternehmungs=

<sup>1)</sup> So meist wörtlich Gomperz II, 92 f. Auch hier übrigens nach dem Borgang von Köchly, der im hindlic auf den doch höchst subjektiven und problematischen Bericht Xenophons in der Anab. III, 1, 4 ff. bei Sokrates eine "solche politische Borniertheit (!), eine solche Gleichgültigkeit gegen das Baterland" voraussetzt, "daß Athen gerade in der damaligen Zeit verloren war, wenn eine derartige Gesinnung namentlich die Rehrsheit der Jugend ergriff". (S. 354.)

<sup>2)</sup> S. Bierfandt a. a. D. S. 442.

geift machte, welche ben Hellenen heimisch werben ließ an ben Geftaden bes Pontus und bes Nil, wie an benen ber Rhone! Man erinnere sich der mit bieser Ausdehnung des wirtschaftlichen Spetulationsgebietes stetig fortschreitenden Rationalisierung bes Lebens, welche ben Menschen immer mehr gewöhnt, die Dinge um ihn her unter bem Gefichtspunkt von Mittel und Zwed zu betrachten und damit fortwährend auf eine Aurückbrängung bes Unwillfürlichen im feelischen Leben des Ginzelnen, also gerade berjenigen Empfindungen hinarbeitet, in benen eben das Beimatsgefühl wurzelt. Bei den von dieser machtigen Zeitströmung ergriffenen Elementen bes Bolkes konnte jenes Singewurzeltsein bes Individuums in dem engen örtlichen Gesichtstreis, jenes Berwachsensein mit der ganzen Umgebung, wie es niedrigeren Rultur= und Wirtschaftsstufen eigen ift, unmöglich überall in der früheren Beise fortbauern. So machtvoll sich ber alte tief im Wefen bes Stadtstaates begründete Munizipalgeift bei ben Griechen allezeit erwiesen hat, auch er hat boch nicht verhindern fonnen, daß die atomisierenden, entwurzelnden Ginflusse der Bollfultur auch auf diesem Gebiete des Empfindungslebens zur Beltung tamen.

Bereits an der Schwelle der hellenischen Vollfultur steht eine Gestalt, in der der ruhelose Seesahrergeist, der rationelle sogar das Heimatsgesühl überwindende Erwerdstried in typischer Weise verkörpert erscheint: Odysseus, der selbst nach vielzähriger Irrsahrt gerne noch länger die Heimat missen möchte, wenn er nur mehr Hab und Gut nach Hause brächte! Und welche Steigerung hat dann dieser stir die Emanzipation des Individuums so bedeutungsvolle Typus auf der Höhe des nationalen Wirtschaftsledens ersahren! Wan denke nur an die Athener, wie Thutydides sie schilbert, die "rastlos thätig immer Neues sinnen", immer außer Landes sind school hurral!) und gerade durch die Abwesenheit von der Heimat ihren Besitz zu mehren trachten im Gegensatz zu der Bodenständigkeit der "immer zu Hause sigenden" Spartaner. 1) Und diese Leute, die unter

<sup>1)</sup> ενδημοτάτους! I, 70, 3. Schon die Prägung dieser Begriffe ist bezeichnend für die oben angedeutete Entwicklung. — Bgl. übrigens

Umständen wegen eines Ackerloses der Baterstadt für immer den Rücken kehrten, sollen in Plato wegen der paar sizilischen Reisen den Weltbürger gewittert haben? In einer Zeit, in der je länger je mehr alle realen Verhältnisse, Handel, Industrie und Geldwirtschaft, Verkehr und Politik über die engen Vershältnisse des Stadtstaates hinausdrängten?

Ist überhaupt eine stärkere Loslösung des Individuums von der Gemeinschaft denkbar, als jene Internationalität des Kapitals, wie wir sie schon damals in gewissen Schichten der Gesellschaft als das unvermeidliche sozial-psychische Ergebnis der wirtschaftlichen Entwicklung beodachten können? Schon ein Zeitgenosse des Sokrates klagt über die Vaterlandslosigkeit der Elemente, die nur durch die Geburt Bürger seien, ihrer Gesinnung nach aber jedes Land, in dem sie ihren Vorteil sinden, als Vaterland betrachten, weil für sie die Heimat da liegt, wo ihr Geld ist!

Man sieht: Nicht erst "der Vernunstmoral ist der Kultus bes Weltbürgertums nachgefolgt", sondern längst vorher der Moral des Kausmanns. Das Weltbürgertum des ökonomischen Rationalismus ist also älter als daszenige des "Weisen", wie es die Schule des Antisthenes sormuliert hat. Und was diesen philosophischen Kosmopolitismus selbst betrifft, so fragt es sich doch noch sehr, was in höherem Grade zu seiner Entstehung und Entwicklung beigetragen shat: die Beschäftigung mit dem Allgemein-Menschlichen oder die gerade in das persönlichste Leben eingreisenden Ersahrungen, die der Einzelne innerhalb der Polis zu machen hatte. 2) Wir haben eben auch hier das

auch die aus rein rationellen Erwägungen entsprungene Praxis der Umssiedlungen, wie sie gerade am Ende des 5. Jahrhunderts in der Gründung von Rhodos und bei Olynth so charakteristisch zu Tage tritt und auch sonst in der griechischen Geschichte seit alter Zeit schon vorkommt.

<sup>1)</sup> Lyfias 31, 6.

<sup>2)</sup> Bgl. 3. B. die charafteristischen Außerungen des Charmides in Xenophons συμπόσιον 4, 30 s.: Έγω βτοίνυν έν τηθε τη πόλει, ότε μέν πλούσιος ήν ... προσετάττετο ἀεί τι μοι δαπανᾶν ὑπὸ της πόλεως, ἀποδημησαι δὲ ο ὑδαμοῦ ἐξην. Νῦν δ'ἐπειδη τῶν ὑπερορίων στέρομοι καὶ τὰ ἔγγαια οὐ καρποῦμαι καὶ τὰ ἐκ της οίκίας πέπραται, ..... ὡς ἐλευθέρω τε ἔξεστί μοι καὶ ἀποδημεῖν καὶ ἐπιδημεῖν.

Ergebnis eines allgemeinen, von den Theorien Einzelner ganz unabhängigen Kulturprozesses vor uns, der seinen Anstoß erhielt durch die — für den Kulturmenschen immer unerträglicher werdenden — engen und beengenden Verhältnisse des Stadtstaates, durch den Zwang, mit dem die Staatsallmacht der Polis über allem Einzeldasein waltete, und der bei der zusnehmenden Gewaltsamseit des Parteiregiments für den Einzelnen immer gefährlicher wurde. Das mußte auf die Dauer als kulturwidrig empfunden werden und eine zuerst heimliche, dann immer offenkundiger werdende Abwendung der Fähigen von diesem Staat ganz von selbst herbeisühren. Und die Philosophie zieht dann nur das Facit dieser Entwicklung. Sie gibt ihre frühere Verslechtung mit dem Staate auf, weil der Staat selbst sie zwingt, sich immer mehr auf einen allgemeinsmenschlichen Voden zu stellen.

Übrigens begegnen wir auch in der Masse des Bolkes genau derselben höchst subjektiven Reslexion, derselben rein individualistischen und rationalistischen Ansicht über das Berhältnis des Einzelnen zur Gemeinschaft, wie wir sie vorhin innerhalb der kapitalistischen Schicht fanden. Der plebeische Tartüsse z. B. bei Aristophanes, der mit frivoler Ironie erklärt, daß "nach Krästen mitteilnehmen muß am Baterland der Gutgesinnten",2) und der diese patriotische Teilnahme als "Witlöffeln aus dem Gemeinstei" charakterisiert, er ist gewiß nicht bloß eine Karikatur, sondern der unmittelbare Geistesverwandte der von Isokrates geschilderten Proletarier, denen "das Gemeinwesen gleichgültig war, wenn sie nur Brod hatten". 3)

<sup>1)</sup> Wie viel richtiger als Gomperz hat auch hier Burckhardt geurteilt! (S. I, S. 89.)

<sup>2)</sup> Ettlefiazufen 892.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Areopag. 83. Derfelbe Standpunkt, den bei dem großen parifer Strike des Jahres 1898 die Arbeitervertreter als den ihrigen bezeichneten, als man sie fragte, ob es ihnen denn gleichgültig sei, wenn durch ihr Berhalten der Bestand der Republik selbst gefährdet sei. — Bgl. auch die Außerung des Theramenes (bei Xenophon, Hellen. II, 3, 48) über die Leute, welche den Staat um eine Drachme verkaufen!

Sollten unter den Hunderten von Geschworenen, die über Sokrates zu Gericht saßen, Bertreter dieser beiden gewiß nicht seltenen Typen aus den Reihen des Geldmenschen- und Proletariertums gesehlt haben? Aber auch unter den edler Gerichteten, wie viele mögen im stande gewesen sein, zu beurteilen, wie ein Sokrates in seinem Innersten zu Bolf und Staat stand?

Wir haben es hier mit einem der schwierigsten psychologischen Probleme zu thun, das doch ganz anders angefaßt sein
will, als es von Köchly-Gomperz geschehen ist. Zugegeben, daß
der nüchterne Rationalismus, die fühle Verstandestlarheit der
Vollkultur eine Abschwächung des Gefühlslebens bedeutet, die
bis zur Atomisierung des Individuums, zur völligen Verslüchtigung der Begriffe Heimat und Vaterland führen kann, ebenso
gewiß ist es doch anderseits, daß je nach der Stärke der entgegenwirkenden Triebkräfte des Gemüts die Ausprägung dieser
Tendenz im seelischen Leben des Sinzelnen eine gradweise sehr
verschiedene sein kann. Selbst auf den vergeistigten Höhen der
Vollkultur muß nicht überall die starre Kälte einer Winterlandschaft herrschen, die Beschäftigung mit dem Allgemein-Wenschlichen
"alles Andere in den Hintergrund drängen". 1)

Es ift wahr, die Wissenschaft ist ihrer Natur nach nicht national, sondern wahrhaft international, weil ihr Ziel: Erhalstung und Mehrung der Erkenntnis den Bölkern gemeinsam ist. Daß aber des wegen ein grundsählicher Antagonismus zwischen "philosophischer Kritik" und "nationalen Idealen" bestehen müsse, daß das letzte Ergebnis immer und alle Zeit das Weltbürgertum sein müsse, ist eine völlig willkürliche Annahme.

Zu welcher Bergewaltigung der Geschichte diese Ansicht führt, zeigen recht drastisch die Behauptungen, welche neuerdings Wilamowit in seiner Abhandlung über "Weltperioden" aufsgestellt hat. Er meint, daß die jonischen Philosophen ihren tritischen Vorstoß gegen das Überkommene "nimmer gewagt hätten, wenn sie nicht Welt bürger gewesen wären"! Diese "Begründer der Naturwissenschaft" hatten nach ihm "kein

<sup>1)</sup> Bober weiß übrigens Gomperd, daß fie dies bei Sotrates gethan?

Baterland", weil sie sonst schwerlich die Welt als Ganzes anzuschauen vermocht hätten"; 1) ebenso "hat sich der größte Athener von (der Demokratie und) seinem Baterland abwenden müssen, damit er als Urgrund der Natur und des Lebens eine sittliche Macht und als Heil der Wenschenseele die sehnsüchtig dem ewig Guten zustrebende Liebe schaute und offenbarte"!

Daß die Dinge so einsach nicht liegen, wie sie hier konstruiert werden, zeigen offenkundige Thatsachen. Man denke z. B. an Fichte! Noch in den "Grundzügen des gegenwärtigen Zeitalters") hat er den "Weltbürgersinn der sonnenverwandten Geister" gepriesen, die "sich hinwenden, wo irgend Licht und Recht, und es den Erdgeborenen überlaffen, in der Erdscholle, dem Fluß, dem Berg ihr Vaterland zu erkennen"! Und derselbe Mann hat kurz darauf die Reden an die deutsche Nation gehalten!

Wer hat ferner echtere Töne zum Preise der Baterstadt gefunden als Euripides,3) der nach Gomperz doch auch ein "von dem Genius seines Volkes(?), von dem Frieden ungebrochenen Naturempfindens Abgefallener" ist,4) und von dem selbst Gomperz zugibt, daß "sein trüber Zweiselmut an Einem niemals gezweiselt: an der Herrlichkeit seiner Vaterstadt",5) — oder ein Thukydides, der "dem Glauben seines Volkes ebenso gründlich Entsremdete"6.) Ia, selbst in dem reinen Ather platonischen Geisteslebens hat sich seineswegs alles Heimatsgefühl verslüchtigt. Wer seinem Heimatland eine so sinnige Huldigung dargebracht, wie der

<sup>1)</sup> Merkwürdigerweise benkt hier Gomperz anders. Er sagt (I, 176) von Anaxagoras: "Fast möchte man den großen Mann nicht gänzlich frei wähnen von jenem Dünkel der Zwölfstädtejonier, den Herodot mit herbem Spotte geißelt"! Wie ist das übrigens mit seiner Theorie über die Birkung des Allaemein-Menschlichen vereinbar?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 23. 1804/5 VII, 212.

<sup>3)</sup> Bgl. die Zusammenstellung der patriotischen, wie der todmos politischen Augerungen des Euripides bei Schenkl: Die politischen Ansichauungen des E. Atschr. f. öfterr. Symn. 13. S. 369 ff.

<sup>4)</sup> II, 12. Was heißt hier fibrigens "vom Genius feines Bolfes abfallen"?

<sup>5)</sup> II, 24.

<sup>6)</sup> Compera I, 407.

Dichter ber "Atlantis", ber tann bemselben boch gewiß nicht so gleichgültig gegenübergestanden haben, wie jedem anderen beliebigen "Erdenwinkel." Gin Denker, der mit jo warmem Empfinden von der Heimat als dem Rährboden der edelsten Früchte geiftigen Lebens zu reben weiß,1) der konnte unmöglich in Spratus fast ebenso heimisch sein, wie in ber Stadt ber Athene ober gar biesem Athen "abhold und entfremdet" gegenüberstehen.2) Bei Blato mar dies so wenig der Fall, daß er fich fogar noch in ben trüben Stimmungen feines Greifenalters zu einer hochidealistischen Anschauung über die geistige Suprematie Athens zu erheben vermochte. "Was man oft", — fagt ber Greis in ben "Gefegen", - "von ben Athenern fagen bort, scheint gang wahr bemerkt zu sein: diejenigen unter ihnen, welche tüchtig sind, sind es dann auch in hervorragender Weise. Denn sie allein sind von felbst durch göttliche Schickung (bezw. glückliche Naturanlage) sonder Zwang wahrhaft und nicht bloß scheinbar trefflich".3) Eine Behauptung, die doch gewiß nur ein Mann aussprechen konnte, der sich von dem "auf einige Quadratmeilen beschränkten Stadtpatriotismus" ein ganz gehöriges Maß bewahrt hatte!4)

Und die gleiche Gesinnung setz Plato auch bei seinem großen Lehrer voraus. Er sagt von ihm, er habe weder Sparta noch Kreta, deren Staatsordnung er doch bei jeder Gelegenheit gepriesen, oder irgend eine andere helleuische oder nicht-hellenische Stadt jemals der Baterstadt vorgezogen: so ganzausnehmend habe er seine Sympathie der Stadt der Athener zugewendet! Da, ein anderer Schüler des Meisters,

<sup>1)</sup> Timäos 24e, Kritias 111e. Bgl. ben Preis der Stadtgöttin als der φιλοπόλεμος τε καλ φιλόποφος (Tim. 24d), als der vorbildlichen Bertörperung von άφετή und φρόνησις. (Kritias 109c.)

<sup>\*)</sup> Wie es nach Gomperz II, 92 "die Freunde des Sofrates mehr= fach" thaten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 642 c.

<sup>\*)</sup> Rachty (S. 265) meint freilich, Riebuhr gebe mit Blato noch glimpflich um, wenn er ihn nur einen nicht auten Burger nannte!

δ) ούτω σοι διαφερόντως τῶν ἄλλων Άθηναίων ῆρεσκεν ἡ πόλις.
 Rtiton 53 a.

Xenophon, führt ihn uns vor, wie er in eingehender Widerleaung den Kosmopolitismus eines Aristipp bekampft,1) desselben Aristipp, der nach der Ansicht von Gomperz auch hier "auf ben Spuren bes Meifters manbelte"!2) Und an einer anderen Stelle legt ihm Kenophon eine begeisterte Lobrede auf bas Glud und den Glanz, auf den Heldenfinn und die moralische Tüchtigkeit Altathens in den Mund, die von warmem vatriotischen Empfinden eingegeben ift. 3) Nebenbei bemerkt zugleich ein-Beweis dafür, daß auch Xenophon nicht so vaterlandslos war, wie man behauptet hat. Und warum follen diese Zeugnisse nicht gelten? Etwa wegen ber Antipathie bes Sofrates gegen das herrschende System und seine Träger? Wie fagt boch Adrast bei Euripides: 4) "Ihm waren Staatsverderber, nicht das Baterland zuwider, weil unschuldig ift das Baterland, wenn schlechten Ruf ein schlechter Steuermann ihm bringt." joll Sofrates in diesem Bunft nicht so empfunden haben, wie ihn Plato empfinden läßt, der boch nach Gomperz der Baterstadt noch fühler gegenübergestanden haben soll? Ich erinnere an die herrliche Scene im Kriton, wo die rebend eingeführten Gefete bes Staates bem Gebanken ber Flucht aus bem Kerker mit ben Worten begegnen: "Ift bas beine Beisheit, bag es dir verborgen blieb, daß bas Baterland verehrungs= murbiger ift, ale Bater und Mutter und beine Boreltern insgesamt, und ehrwürdiger und beiliger, und bag es in höherem Ansehen steht bei ben Göttern und Menschen, die Berftand haben; und daß man felbft bas gurnende Bater= land in Ehren halten muß und mehr ihm nachgeben und es zu begütigen suchen, als ben Bater, und es entweder eines Beffern belehren ober thun, mas es gebietet, und ruhig bulben, wenn es uns zu dulben befiehlt, feien es Schläge ober Feffeln; und führt es uns in ben Krieg, uns verwunden oder toten zu laffen, wir uns bem fügen muffen, und daß es so bas Recht

<sup>1)</sup> Memorab. II, 1, 14.

<sup>2)</sup> III, 5, 9 ff., vgl. III, 3, 12 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) II, 93.

<sup>4) &#</sup>x27;Inérides 877 ff.

will, und wir nicht weichen ober uns zurückziehen ober unseren Posten verlassen bürsen "?1) Sine geradezu klassische Formulierung jener echt hellenischen Lebensansicht, für welche, — um mit dem genialen Schilderer der hellenischen Polis zu reden, — "die Baterstadt nicht bloß die Heimat ist, wo dem Menschen am wohlsten und wohin ihn das Heimweh zieht, nicht bloß die Stadt, auf welche er trot all ihrer Mängel stolz ist, sondern ein, höheres, göttlich mächtiges Wesen".2)

Warum sollte auch der große Menschendildner, der so mit allen Fasern seines Wesens an der Stadt hing, daß er sie sast nur dann verließ, wenn ihn die Bürgerpflicht ins Feld rief, warum sollte der jedes tieferen Gefühles für die "Bildungsstätte von Hellas" dar gewesen sein, in der seine ganze geistige Existenz wurzelte, die für ihn eine unerschöpfliche Quelle geistiger Bestriedigung war?³) Für den Zauber, den diese einzige Stadt selbst auf den Stammfremden und Feind ausübte, soll "der Mann mit dem heißen Herzen unter dem kalten Kopf"¹) so unsempfindlich gewesen sein, daß er nie ein rechtes gemütliches Vershältnis zur Heimat gewinnen konnte?⁵)

"Aber, — sagt Gomperz, — bieses ungewöhnlich mächtig arbeitende Herz hat ja seine ganze Triebkraft dazu verwendet, den Kopf kalt zu erhalten — einem Dampstessel vergleichbar,

<sup>1)</sup> Rriton 51 b f.

<sup>\*)</sup> Burchardt I, 81. Wie Gomperz troz all dieser Zeugnisse, die er einsach ignoriert, mit Köchly (S. 311) noch an die Möglichkeit glauben kann, daß die Art von Weltbürgertum, welche bei Epiktet (diss. I, 9, vgl übrigens auch Cic. Tusc. V, 37, 108) in einer angeblich sotratischen Außerung zum Ausdruck kommt, wirklich sokratisch ist, das begreise ich nicht. Übrigens hat zu dieser Frage schon Zeller II (1)4, 168 das Rötige bemerkt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) S. Phādros 230 d.

<sup>4)</sup> Bie Gompery Sofrates nennt (II, 36).

<sup>&</sup>lt;sup>a)</sup> Da hat doch Zeller ungleich richtiger geurteilt, wenn er von Sokrates sagt, daß er "durch und durch Grieche und Athener, ein Mann aus dem innersten Mark seiner Nation" war. II (1)<sup>4</sup>, 68. Soweit möchte ich allerdings nicht gehen wie Lasson, der in einer Besprechung Dörings (Preuß. Ibb. 1896 S. 361) von Sokrates sagt: "Er ist athenischer Patriot, er ist es bis zum Chauvinismus".

der ein Siswerf in Betrieb setzt. Sokrates ist ein Enthysiast der Nüchternheit, noch ungleich mehr als Benjamin Franklin. Die seine mächtige Persönlichkeit beherrschende, dis zur Lust am Martyrium gesteigerte Leidenschaft gilt der Klärung des Intellekts. Er hat nach Reinheit der Begriffe gedürstet mit dersselben Indrunst, mit welcher ein mystischer Schwärmer nach der Bereinigung mit der Gottheit lechzt." <sup>1</sup>) Was konnte da "der Erdenwinkel" für ihn bedeuten, in den der Zusall der Geburt den Körper geworsen?

Ich weiß nicht, wo Gomperz das intime Waterial her hat, aus dem sich ihm ein solches Charafterbild des Mannes gestalten konnte. Ein Beweiß für die Richtigkeit der Zeichnung ist jedensfalls nicht erbracht. Auch muß Gomperz selbst zugeben, daß eine derartige Erscheinung eine "nahezu unerhörte" ist, daß "solch eine Berbindung (von Dampstessel und Eiswert) in großem Waßstab kaum einmal in Jahrtausenden wiederkehrt." Wirscheint dieser ganze Sokrates ein psychologisches Paradoxon, ein Hirngespinst!

Gomperz verwahrt sich einmal gegen eine Dig Bright, Die gelegentlich gegenüber Bentham Sokrates einen "Giszapfen" nannte. Denn nicht etwa, weil er dies gewesen, habe es ihm an echter Baterlandsliebe gefehlt, sondern "weil sein Berz von einem andern, von einem neuen Ideal erfüllt war". - 3ch meine. die systematische, auf Klärung des Intellekts, auf begriffliche Berarbeitung der Erscheinungen gerichtete Thätigkeit des sokratischen Beiftes wurzelt nicht in den dunklen Regionen des Bemuts, jie ift auch kein Ideal, welche das Gemüt, das "Herz" "erfüllt." Sie erscheint vielmehr als das Ergebnis einer hochgesteigerten intellektuellen Regiamkeit, einer eminenten logischen Dentbegabung, deren Bethätigung in erster Linie ein geistiges, nicht ein gemütliches Bedürfnis befriedigt. Wie konnten auch die Triebkräfte einer Region des Seelenlebens, die Gomperz bem Dampflessel vergleicht, wie könnte bas Reich ber Affekte und ber rein affociativen Vorstellungsverbindungen auf den Beift

<sup>1)</sup> II, 36.

jortwährend in der Weise einwirken, daß er sich gerade in jenem anderen Sinne bethätige, d. h. sich möglichst mit solchen Borstellungen bereichere, die eben nicht associativ, durch zufälligezeitliche und räumliche Zusammenhänge bedingt sind, sondern rein apperceptiv nach logischen Normen erfolgen. Wahrlich, man müßte die Ötonomie des geistigsseelischen Lebens geradezu auf den Kopf stellen, wenn das Sokratesbild von Gomperz der Wirklichseit entspräche.

Wenn aber die Erscheinungen, auf welchen die Gigenart des Sofrates als eines klaffischen Bertreters des intellektuellen Typus beruht, von vornherein der oberen Schicht bes feelischen Lebens, dem Gebiete der willfürlichen feelischen Borgange angehören, so fann biefer Intellektualismus mohl beweisen, daß im geistig = seelischen Leben des Mannes das Bereich des Unwillfürlichen und Unreflektierten in hohem Grabe eingeengt war, schließt aber keineswegs aus, daß neben der verstandesmäßigen Reflexion auch jene tieferen Schichten des Bewußtieins einen nachhaltigen Ginfluß auf ihn zu üben vermochten. Man hat ja mit Recht bemerkt, daß ein geiftiges Wesen, in beffen Bewußtsein sich nur Vorgange der oberen Schicht abipielen würden, für uns teils etwas Übermeuschliches hatte, teilsden abstoßenden Eindruck einer logischen oder ethischen Maschinemachen wurde; 1) und bas foll einem Sofrates als bas letteund höchste "Ideal" vorgeschwebt haben? Beruht denn nicht gerade ber Zauber bes Benies, Die Angiehungstraft großer Individualitäten barin, daß fie "Natur", also gerade bas bebesitzen, was nicht jener oberen Schicht angehört?

Bie tief selbst Sokrates "im Erdreich des Unwillkürlichen" wurzelte, das beweist, — neben seinem teilweisen Festhalten an der Bolksreligion, — das vielgenannte δαιμόνιον, die damonische oder göttliche Stimme, der er einen so weitgehenden Einflußauf sein Leben und Handeln zuschrieb. Damit hat er selbst das hochbedeutsame Zugeständnis gemacht, daß die Sicherheit des guten und richtigen Handelns, die er für das Reich des

<sup>1)</sup> Bierkandt S. 292.

Willfürlichen, für den Intellekt in Anspruch nahm, nur eine relative ist, daß sie unter Umständen durch die Sicherheit überboten werden kann, welche die Unbesangenheit des Unbewußten gewährt. 1) Und ein Geist von solcher Tiefe, in welchem die Macht der Intuition, des inneren seelischen Dranges dis zum Bewußtsein einer göttlichen Mission gesteigert erscheint, der sollte für ein Gefühl, wie das des Patriotismus zu "nüchtern" gewesen sein?

"Aber, — sagt Gomperz, — hat sich nicht Sokrates thatsächlich von den Athenern, einem der bildsamsten und edelsten Bölker losgesagt, ihnen kaltsinnig den Rücken gekehrt"?<sup>2</sup>)

Diese Anklage bezieht sich auf die Zurüchaltung, welche Sokrates gegenüber dem öffentlichen Leben beobachtet hat, und die ihn Plato bekanntlich damit motivieren läßt, daß ein rücksichts loser Versechter von Recht und Gerechtigkeit für die Massensherrschaft unerträglich sei und derselben über kurz oder lang zum Opfer sallen müsse, weshalb der Plat desjenigen, der das Unrecht wahrhaft bekämpsen wolle, nicht im öffentlichen, sondern im Privatleben sei. 3) — Somperz sindet diese Ansicht "befremdslich"; es "fällt ihm schwer, sich einer Regung schwerzlichsten Bedauerns zu erwehren", wenn er hier die "Unverbesserlichseit" eines Bolkes behauptet sieht, welches "Perikles zu seiner Leichenzede Modell gestanden hat, das durch Niederlagen gebeugt, durch schwerzliche Ersahrungen geläutert wahrlich nicht als ein

<sup>1)</sup> Auch Gomperz (II, 71) bezeichnet das Daimonion als einen Instinkt, eine aus den unbewußten Unterströmungen des Seelenlebens auftauchende, dunkle aber richtige Einsicht in das, was seiner Natur gemäß war. — Wie kann aber Jemand, der einem solchen Instinkt einen entsicheidenden Einstuß auf das Handeln einräumt, von dem "Allgenügen des Intellekts" überzeugt gewesen sein, wie es Gomperz (S. 61) von Sokrates behauptet?

<sup>\*)</sup> II, 93. Übrigens wandelt auch hier Gomperz in den Spuren Köchlys, nach dem Sokrates "dem Ringen seines Bolkes fern und fremd blieb" und kein "warmes Herz hatte für die schweren Leiden und Kämpse Athens"! (A. a. O. S. 384). Wer denkt hier nicht an das Gerede von dem "undeutschen Sinn" Goethes?

<sup>3)</sup> Apologie 31 e.

unbrauchbarer Stoff in der Hand wohlwollender und einsichtiger Bildner gelten konnte".1)

Wenn hier etwas Befremden erregt, jo ift es nicht Sofrates, jondern sein neuester Beurteiler! Zunächst welch' eine Begriffs verwechslung! Die Masse,2) welche die Agora und die Gerichte füllte, ohne weiteres mit bem ganzen Bolfe zu identifizieren. welches einem Berikles Modell gestanden! Könnte man nicht mit demselben Rechte darauf hinweisen, daß eben diese Masse, in der Sotrates den gefährlichsten Teind von Recht und Berechtigfeit erblickte, einem Aristophanes für die Zeichnung seines Richterpobels und seines schwachen und kindischen Herrn Demos Modell gestanden? Dazu welch hohltonende Bhrase! bunt zusammengewürfelte Menge, ein "brauchbarer, geläuterter" Stoff in der hand eines Bildners wie Sofrates! Nichtsfagende Redensarten, die wieder einmal recht draftisch zeigen, wie recht Bundt hat, wenn er die bedauernswerte Verwirrung über die erften methobischen Grundlagen ber Beisteswissenschaft beflagt, welche die mangelhafte Kenntnis der Psychologie zur Folge hat. Wie das Sokratesbild von Gomperz deutlich zeigt, suchen wir bei ihm vergeblich nach einer Analyse der elementaren geistigen Vorgänge, die das Wesen der psychischen Kausalität wenigstens in seinen einfacheren Formen richtig erfaßt hatte. Rein Wunder, bak er auch den verwickelteren Gestaltungen gegenüber, welche dieselbe in der Gesellschaft und in der Geschichte annimmt, den richtigen Standpunkt völlig verfehlt, jedes Makstabes objektiver Beurteilung entbehrt.

Er ist sich gar nicht bewußt, daß es sich hier um ein großes massen psychologisches Problem handelt, 8) daß man sich bei unserer Frage vor allem vergegenwärtigen muß, was es zu bedeuten hatte, daß durch die immer größer gewordene Unmittelsbarkeit der Bolksherrschaft Politik und Rechtsprechung in stetig steigendem Maße von Massenaktionen und damit von den

<sup>1)</sup> II 93.

<sup>3)</sup> to akydos, wie der Sokrates der Apologie sie bezeichnet (31 e).

<sup>3)</sup> Das hat man freilich bisher allgemein verkannt; auch Röchly, ber uns doch den Prozeß "psychologisch klar machen" will.

Trieben und Instinkten abhängig geworben war, welche bas jeelische Kollektivleben großer, zu gemeinsamen Wachtentscheibungen berufener Wassen beherrschen.

Der lebhafteste dieser Instinkte ist das Gefühl der Macht und die Lust, sie so zu bethätigen, wie es dem Machtgefühl am meisten schmeichelt. Es ist ein Naturtrieb, der gelegentlich geradezu in der Durchbrechung der Schranken von Recht und Sittlichkeit seine Befriedigung sucht, weil es sich hier am augenfälligsten zeigt, daß das "Volk" Herr über alles, daß des Volkes Wille Gesetz ist. Welch ein Ohrenkitzel war es sür diese Masse, was ihr die Redner im Gericht und auf der Agora immer wieder zu Gemüte sührten, daß "das Volk der Athener' die höchste Verfügung über Alles in der Stadt und das Recht hat, zu thun, was es immer will". 1)

Schon baraus ergibt sich, daß es unklarer Dottrinarismus ist, wenn man - wie Gomberg - an dies Massen empfinden einen sittlichen Magftab anlegt und Begriffe, wie sittliche "Läuterung" ober "edles Bolf" auf die Maffe anwendet. Als ob die Masse mit bem Bewußtsein, dem Mage von Freiwilligfeit und nach Erfahrungen und Grundfägen handelte, wie bic Einzelnen! Die Masse als solche ist ja nicht schlecht, sie ist aber auch nicht aut und nicht edel, überhaupt nicht sittlich er Art. Sie hat vielmehr etwas von einer Naturerscheinung an sich. Auch da, wo ihre einzelnen Elemente moralisch und intellektuell nicht gerade tief stehen, können bei der Art des psychischen Kontaktes, wie er sich innerhalb großer Menschenmengen vollzieht, momentane Reize und Erregungen die Masse mit Leichtigkeit zu Handlungen fortreißen, die aller Bernunft und Sittlichkeit Sohn iprechen; schon beswegen, weil hier das stärkfte moralische Gegengewicht gegen die Macht der Leidenschaft, das Gefühl der Berantwortlichkeit bei dem Einzelnen so gut wie nicht vorhanden ist. Bas ist eine Verantwortlichkeit, die man mit hunderten

<sup>1) [</sup>Demosthenes] 59, 88 (1375) ο γὰς δημος δ Άθηναίων πυςι-«τατος ῶν τῶν ἐν τῆ πόλει ἀπάντων, καὶ ἐξὸν αὐτῷ ποιεῖν ὅ τι ἂν βούληται.

und Tausenden teilt? Daher das absolut Unberechenbare und. Unzuverlässige in dem Verhalten der Menge, das recht eigentlich ihr innerstes Wesen ausmacht. 1) Was sie heute bezubelt, zieht sie morgen in den Staub. Über Nacht kann dem "Hosianna" das "Kreuzige" folgen. 2) Von den "Vielen", die den Demos bilden, sagt der größte Schüler des Sokrates im Hinblick auf das Schicksal seines Weisters, daß sie "leichthin töten und auch wieder lebendig machen würden, wenn sie könnten, ohne Sinn und Verstand".3) Daher auch die leichte Bethörbarkeit der Wasse, wie sie schon Solon 4) und der gut demokratische Herodot so drastisch geschildert haben. 5)

<sup>1)</sup> Bgl. das berühmte Bild von Parrhasios nach der Schilderung des Plinius (n. h. 35. 69): Pinxit demon Atheniensium argumento quoque ingenioso; ostendedat namque varium, iracundum, injustum, inconstantem, eundem exorabilem, clementem, misericordem, gloriosum, excelsum, humilem, ferocem, fugacemque et omnia pariter! Brunn beurteilt das Bild unrichtig, wenn er (Künstlergesch. II, 111) auch dier Parrhasios in Gegensas zu Polygnot stellt, der in seinen Gestalten vor allem das Ethos, den bleibenden Grundcharakter dargestellt habe, während ein Charakter wie der dieses Demos nicht aus einer inneren Rotwendigkeit entsprungen sein könne. Dies widerspruchsvolle Besen ist chen recht eigentlich der notwendige und bleibende Grund charakter des Demos.

<sup>\*)</sup> Bgl. Livius 24, 25 im Hinblid auf die Borgänge in Syrafus i. J. 214: Haec nature multitudinis est; aut servit humiliter aut superbe dominatur: libertatem, quae media est, nec spernere modice nec habere sciunt: et non ferme desunt irarum indulgentes ministri, qui avidos atque intemperantes plebeiorum animos ad sanguinem et caedes irritent. Rutz in allem das Gegenteil der σωφροσύνη, welche Sotrates als individuelle Boraussetzung alles öffentlichen Wirfens sordert Xen. mem. IV, 3, 1.

<sup>3)</sup> Rriton 48 c. των φαδίως αποκτιννύντων και αναβιωσκομένων γ' αν, εί οδοί τε ήσαν, ούδενὶ ξύν νῷ, τούτων των πολλών.

Τμῶν δ'εἰς μὲυ ξκαστος ἀλώπεκος ἴχνεσι βαίνει, σύμπασι δ'ὑμῖν χαῦνος ἔνεστι νόος.

Plutarch Solon 30.

<sup>5)</sup> V, 97, 5. πολλούς γὰρ οἰκε εἶναι εὐπετέστερον διαβάλλειν ἢ Ενα, εἰ Κλεομένεα μὲν τὸν Λακεδαιμόνιον μοῦνον οἰκ οἰός τε ἐγένετο διαβαλεῖν, τρεῖς δὲ μυριάδας Αθηναίων ἐποίησε τοῦτο. જૅલું. Σἡμίηδ. III, 38, 4.

Auch hat schon seine Zeit hinreichend Gelegenheit gehabt, sich des Charakters der demokratischen Massenaktionen als eines Naturphänomens bewußt zu werden. Das Wort Schillers: "Mehrheit ist ber Unfinn" — "Berftand ift stets bei Ben'gen nur gewesen", - findet sich ahnlich bereits bei Berobot, wo es heißt, daß Erkenntnis (und daher auch erkenntnismäßiges Handeln) nicht der Massenbsyche, sondern nur dem einzelnen Individuum eigen fei; und zur Begründung wird auf die naturwüchsige, impulsive Art der Geschäftsbehandlung in Massenversammlungen hingewiesen, die an die Gewaltsamkeit des reißenden Bergstromes erinnern.1) — Ganz ähnlich vergleicht ein unbekannter Dichter in einem Epigramm den Demos mit bem unsteten, zwischen Stille und Sturmesbrausen wechselnden Meere, das, wenn sich ein Anlaß gibt, "ben Burger herunterschlingt" (natérier).2) Auch Blato hat diese elementare Natur der Masse vortrefflich geschildert. Er zeigt und, wie die auf der Agora, in den Gerichtshöfen und im Theater zusammengeströmte Menge ihren Inftinkten freiesten Lauf läßt, wenn einmal ihre Leiben schaft und ihr Interesse geweckt ift, wie sie dann in der Außerung von Widerspruch und Beifall tein Mag und teine Selbstbeschräntung fennt, und wie diefer larmende, pfeifende, tobende Saufe einer Sturmflut gleich ben Ginzelnen willenlos mit fich fortreint. 3) Auch ihm ift also die Maffenpsyche ein Natur= vhanomen! Er sieht in der Art und Weise, wie sie in der fessellosen Freiheit gegen alle menschliche und göttliche Autorität

<sup>2)</sup> Anthol. lyr. ed. Bergk 2 S. 541.

<sup>3)</sup> Staat 492 b. Ευγκαθεζόμενοι άθρόοι οί πολλοί εἰς ἐκκλησίας ἢ εἰς δικαστήρια ἢ θεατρα ἢ στρατόπεδα ἢ τινα ἄλλον κοινὸν πλήθους ξύλλογον ξὰν πολλῷ θορύβῳ τὰ μὲν ψέγωσι τοῦν λεγομένων ἢ πραττομένων, τὰ δὲ ἐπαινῶσιν, ὑπερβαλλόντως ἐκάτερα καὶ ἐκβοῶντες καὶ κροτοῦντες, πρὸς δ'αὐτοῖς αι τε πέτραι καὶ ὁ τόπος ἐν ῷ ἄν οιν ἐπηχοῦντες διπλάσιον θόρυβον παρέχωσι τοῦ ψόγου καὶ ἐπάινου. Bgl. Gefege 700 c. Bie eş ſelbſt in tleinen Städten in der Boltşe versammlung hergehen konnte, davon gibt ein späterer Autor (Dio Chrysoftomos 7, 24 f.) eine drastifche Schilderung.

sich aufbäumt, die alte Titanennatur wieder ausleben. 1) Und ein andermal erscheint ihm der Demos in seinem saunenshaften Gebahren und seiner naturwüchsigen Unbändigkeit als das "große Thier" (μέγα θεέμμα).

Er kommt demaemäß zu dem Ergebnis, daß der, welcher fich in der Bunft der Maffe behaupten will, fich ihr gegenüber ganz so verhalten muß, wie gegen Naturgewalten. Demaaog darf den Instinkten der Masse ebensowenig wider= streben, wie der Natur, weil sie ihn sonst erdrücken murde. Nur indem er ihr nachgibt, vermag er sie zu leiten; parendo vinces! Der Demagoge muß es also so machen, wie jemand, der mit der Unbändigfeit und Wildheit eines großen und starken Tieres dadurch fertig wird, daß er sich auf das Sorgfältigste darüber vergewissert, wie man sich ihm nähern und wie man es behandeln muß, wie es auf diesen oder jenen Reiz reagiert, was es beruhigt oder aufregt, d. h. es darf für einen solchen Demagogen feine andere Richtschnur seines Verhaltens geben. als die Meinungen und Leidenschaften der Masse; er muß gut und schon bas nennen, was bem "großen Tiere" angenehm, schlecht und häßlich, was demfelben zuwider ift. 2) Der Demagog muß den Bürgern dienstbar sein, um ihre Gunft zu erwerben. 3) Er muß die Leute auf der Agora und im Gericht behandeln wie die Kinder, d. h. sein ganges Streben darauf richten, ihnen Angenehmes zu fagen.4) Er muß felbft bem Bolte moglichst ähnlich zu werden suchen, weil er dadurch am leichtesten fich beliebt machen und zum entscheidenden Ginfluß im Staate gelangen kann. 5) Ein mehr als diomedischer Zwang! 6) Denn

<sup>1)</sup> Θείεξε 701 b. Ἐφεξῆς δὴ ταύτη τῆ ἐλευθερία ἡ τοῦ μὴ ἐθέλειν τοῦς ἄρχουσι δουλεύειν [γίγνοιτ' ἄν . . . καὶ ἐγγὺς τοῦ τέλους οὖσι νόμων ζητεῖν μὴ ὑπηκόοις εἶναι, πρὸς αὐτῷ δὲ ἤδη τῷ τέλει ὅρκων καὶ πίστεων καὶ τὸ παράπαν θεῶν μὴ φροντίζειν, τὴν λεγομένην παλαιὰν γιγαντικὴν φύσιν ἐπιδεικνῦσι καὶ μιμουμένοις κτλ.

<sup>2)</sup> Staat 493 a ff.

<sup>3)</sup> Gorgias 521 a.

<sup>4)</sup> Ebb. 502 e.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ebb. 513a.

<sup>6)</sup> Staat 493 e.

es kann ihm leicht dabei ergehen, wie jenen thessalischen Zauberinnen, die nach dem Monde langen (und Augen und Füße verlieren), daß dieses Streben nach der Freundschaft des Demos den Verlust des Theuersten herbeiführt. 1)

Man mag dies Urteil Platos zu schroff finden. Aber lehrt nicht die Psychologie der Masse alle Tage, daß da, wo ber nivellierende Maffengeift ungehemmt zu wirten vermag, ber Einzelne in ber Regel vergeblich mit feiner Besonderheit gegen den Charafter der Menge ankämpft, daß er, weit entfernt, diesen Gesamtcharafter zu beeinflussen, nur zu oft seine eigene Individualität auf die Dauer vor jenem nicht zu retten vermag. Er muß hier in ber That in gewissem Sinne in ber Masse aufgegangen sein, ihr Beprage angenommen haben, wenn er mit Erfolg auf fie wirken will. 2) Jedenfalls entspricht also bie platonische Charafteristik ber Wirklichkeit ungleich mehr, als die naive Ansicht, daß eine solche Wlasse - ber öxlog ayogaiog! - einen brauchbaren, "eblen" Stoff in ber hand eines Bilbners wie Sofrates abgeben konnte, eines Mannes, der die intellektuelle und moralische Schwäche bes großen Haufens flar durchschaute und dieser Einsicht rucksichtslos Ausdruck verlieh.3) der sich nie auch nur zur geringsten Konzession an die vox populi ber= gegeben hatte, wo es ber Sache des Rechtes und ber Bahrheit

<sup>1)</sup> Gorgias 513 a. Ganz übereinstimmend damit sagt Tocquedille: De la démocratie en Amérique II 12, 145 st.: La majorité vit donc dans une perpétuelle adoration d'elle même. — (Les courtisans du peuple) ne lui donnent pas leurs femmes et leurs filles pour qu'il daigne les élever au rang de ses maîtresses; mais en lui sacrifiant leurs opinions, ils se prostituent eux-mêmes. — L'esprit de cour y est à la portée du grand nombre. Ühnsich hat ein gesstreicher Mann von dem Groß unserer Tagesschriftsteller und Journalisten gesagt, daß sie, um nur ihrem Publitum ganz mundgerecht zu sein, gewissernaßen selber zu Formeln der Nasse zu werden scheinen.

<sup>3)</sup> Bgl. 3. B. was Maine, Die vollstümliche Regierung S. 50 über bas Berfahren moberner, hochgebilbeter Rabitaler bemerkt, bie, wenn fie Boltshaufen gegenüberstehen, genau nach dem platonischen Recept handeln.

<sup>\*)</sup> In der Apologie bezeichnet Sofrates sein Wirken geradezu als ein dreidizeir. öre oix dodws Fre (39 d).

galt. Wahrlich, ber versteht sich auf die Wassensele schlecht, ber es einem Sokrates nicht nachempfinden kann, wenn er das todesmutige Ankämpfen eines hilflosen Einzelnen gegen die elementare Wucht der Volksleidenschaft in der extremen Demostratie auf die Dauer für aussichtslos erklärt und die Überzeugung ausspricht, daß ein Mann, wie er, bei einer aktiven Beteiligung am öffentlichen Leben vor der Zeit den Untergang sinden würde. 1)

Die ganze Eriften z eines folchen Mannes fteht im Widerspruch mit bem, was wir oben als träftigften Masseninstinkt bezeichnet haben, mit dem Bewuftsein des souveränen Bolkes von seiner Macht und der in diesem Bewußtsein wurzelnden Masseneitelkeit. Wer die Geschichte der Demokratie und des demokratischen Jargons kennt, der weiß, welch plumpe Schmeicheleien die Masse vertragen fann, wie unerschöpflich im Breise von "des Bolfes Größe" fie und ihre Leute find. 2) vollends da, wo die Masse "vom ungemischten Trank der Freiheit berauscht" ift! 3) Rann man sich einen schrofferen Gegensat denken? Hier der kuble, allen Illusionen der demokratischen Dottrin steptisch gegenüberstebende Denker, bort bie ungemessenen Ansprüche eben dieser von den Demagogen "wie ein Tyrann umschmeichelten" Menge, gegen beren "über Alles sich erstredenbes Beisheitsdünkel" 4) felbst die hochste Ginsicht so oft zur Ohnmacht verdammt ift, die in der Macht, von der sie jeden Augenblick handgreifliche Beweise geben kann, zugleich ihr Recht sieht! 5)

<sup>1)</sup> Plato Apologie 31 f.

<sup>2)</sup> Daher enthält die drastische Schilderung der Bolksichmeichelei in den "Rittern" des Aristophanes dei aller karisternenn Übertreibung ein guteß Stück psychologischer Wahrheit. — έπεὶ γὰρ τοῦτ' ἴσχυσεν, — jagt Aristoteles in der Politik (II, 9, 3. 1274 a) vom Bolksgericht, — έσπες τυgάννω τῷ δήμω χαριζόμενοι τὴν πολιτείαν εἰς τὴν νῦν δημοκρατίαν μετέστησαν.

<sup>3)</sup> Blato Staat 652 c.

<sup>\*)</sup> H πάντων εἰς πάντα σοφίας δόξα καὶ παρανομία. Plato, Gefete 701 a.

Masse. Deutsche Bierteljahresschr., Jahrg. 29, S. 130.

Und solche Massen versammlungen, die es im höchsten Grade übelnehmen, wenn sie einem "aristokratischen" Zweisel an ihrer Weisheit und Untrüglichkeit begegnen 1), sie sollen eine geeignete Stätte gewesen sein für eine politische Wirksamkeit im Sinne bes Sokrates, der gerade in der schonungslosen Ausbeckung der inneren Hohlheit und Unzulänglichkeit dieses vermeintlichen Wissens seine Lebensaufgabe sah?

Was Hippolyt bei Euripides 2) von sich aussagt, hatte auch Sokrates von sich sagen können:

"Ich bin zum Reben vor dem Haufen ungeschickt: Bas kein Beiser anhört, hat für das Ohr der Menge vollsten Klang". 3)

Rechtfertigen etwa die persönlichen Ersahrungen, die Sokrates mit dem "edlen" Bolke der Athener gemacht hat, den Optimismus seiner modernen Beurteiler? Sokrates hat ein einziges Wal in seinem Leben eine öffentliche Funktion auf der Agora ausgeübt, als Borsitzender des geschäftsführenden Ratseausschusses in der berüchtigten Bolksversammlung, in der der gesehwidrige Beschluß gegen die unglücklichen Admirale der Arginusenschlacht gesaßt wurde. Und hat sich etwa auch nur das eine Wal das Bolk als "brauchbarer Stoff in der Hand des graßen Bildners" erwiesen? Nichts weniger als das! Als

<sup>1)</sup> Treffend ironisiert Plato diese Empsindlichteit in der Apologie, indem er Sokrates wiederholt an die Geschworenen die Bitte richten läßt, ja nicht zu lärmen und zu toben, sondern ihn ruhig anzuhören. (30 c.) μη θορυβεῖτε ἄνδρες Ἀθηναῖοι, ἀλλὰ ἐμμείνατέ μοι οἰς ἐδεήθην ὑμᾶν μή, θορυβεῖν έφ' οἰς ᾶν λέγω, ἀλλ' ἀκούειν καὶ γὰρ, ὡς ἐγὼ οἶμαι, ὀνήσεσθε ἀκούντες. μέλλω γὰρ οἶν ἄττα ὑμῖν ἐρεῖν καὶ ἄλλα, ἐφ' οἰς ἴσως βοήσεσθε ἀκούντες.

<sup>2) 967</sup> ff. syà d'axompos sis öxdor dovrat doyor. Man benkt babei unwillfürlich an Bismards Erklärung, er würde sich gekränkt fühlen, wenn man ihn einen Redner nennen wollte. Denn er sah, — wie v. Bezold, Zum Gedächtnis Bismards, S. 11, treffend hervorhebt, — in dem politischen Redner eine Art von Dichter oder Improvisator und in seiner Birksamkeit eine unvermeibliche Bersuchung, "auf das Gesühl zu wirken, um Thatsachen zu verdunkeln." Ein mit Sokrates' Eigenart unvereindares Bersahren!

<sup>3) 969</sup> f. . . . οί γὰρ ἐν σοφοῖς σαῦλοι παρ' ὅχλφ μουσικώτεροι λέγειν.

er mutvoll für die Sache des schmählich vergewaltigten Rechtes eintrat und sich der gesetwidrigen Abstimmung widersette, ant= wortete ihm die tobende und brüllende Menge mit Verwünschungen und Drohungen. 1) Das "eble" Bolt schrie, es sei schmählich. daß man den Demos nicht machen lassen wolle, was ihm beliebe. 2) Es war eine jener Szenen, wo, - um mit Plato zu reden, - ber Mann, ber "bem Gotte mehr gehorchen will, als ben Menschen"3) — sich vorkommt wie Jemand, ber unter wilbe Tiere geraten ift, weil er weder Unrecht mit verüben fann, noch als Einzelner der Robeit Aller Widerstand zu leisten vermag und unterliegen muß, ohne bem Staate irgend einen Rugen zu bringen. 4) Eine jener Szenen, wo die in ihrer Aufregung blind wütende Masse dem ausgearteten, durch Zufall gesetz- und zügellos gewordenen Tierstaat, dem Bienen- oder Hornissenschwarme gleicht, wenn er - ohne Königin - mörderisch und selbstmörderisch über den nächsten schuldigen oder unschulbigen Gegenstand herfällt. Daber meint auch Xenophon nicht ganz mit Unrecht, die Art, wie hier ber fühne Mann bem Sturm bes Bolfes stand, hätte ihm schwerlich ein Anderer nachgemacht. 5) Wie oft aber ware wohl ihm felbst eine Wiederholung dieses Wagniffes gelungen?

Einen klasssischen Ausbruck hat diesem Gegensatz von Wanneswürde und Wasseninstinkten die platonische Apologie gegeben, die Gomperz so schön ein "Laienbrevier starker und freier Geister", eines der männlichsten Bücher der Welkliteratur genannt hat. In der Schlußrede, — nach der Fällung des Todessurteils durch die Geschworenen — sagt Sokrates: "Ich bin unterlegen, nicht weil mir die Worte, sondern weil mir die nötige Dreistigkeit und Schamlosigkeit gesehlt hat, und es mir

<sup>1)</sup> Apologie 32.

<sup>2)</sup> Xenophon Hellenita I, 1, 12.

<sup>3)</sup> Sokrates in der Apologie 29 d.

<sup>4)</sup> Plato Staat 496 d. Bie eine tendenziöse Auffassung der Dinge irreführen kann, zeigt die Berdrehung dieser Stelle bei Röchly S. 267.

b) Memot. IV, 4. 2. σὺν τοῖς νόμοις ἡναντιώθη τοιαύτη ὁ ρμῆ τοὶ δήμου, ῆν οὐκ ἂν οἰμαι ἄλλον οὐδένα ἄνθρωπον ὑπομεῖναι.

widerstrebte, so vor Euch zu reben, wie Ihr es am liebsten hört". 1)

Wenn Sokrates in einer Zeit, wo nach Gomperz dies "edle und bildsame" Bolk doch schon durch Niederlagen gebeugt und durch schmerzliche Erfahrungen "geläutert" war, sein Aufstreten gegen einen schreienden Rechtsbruch, gegen einen mehrsachen Justizmord beinahe mit dem Leben gebüßt hätte, was konnte er da von einer öffentlichen Thätigkeit auf der Agora im Sinne seiner Ideale in einer früheren Zeit erwarten, wo der Demos von Athen auf der Höhe seines Machtbewußtseins stand?

Aber ift nicht die ganze Vorstellung von der Möglichkeit einer bauernden ethischen Einwirfung auf die Maffe in Agora und Gericht an und für sich schon eine utopische? Bas vermag hier selbst der beredteste Reformer gegen die proteusartige Banbelbarkeit, die wir bereits als spezifischen Charakterzug ber Masse kennen? Bleiben doch nicht einmal die Versonen, an benen ein jolcher Reformator zu wirfen hätte, dieselben. Wie oft und wie rasch wechselt der Versonenstand großer Versammlungen, wie oft sind ihre Beschluffe nur Minoritätsbeschluffe, indem heute diese, morgen jene Minderzahl der Berechtigten als Mehrzahl der zufällig Anwesenden erscheint. Dazu welch eine Möglichkeit des Stimmungswechsels innerhalb ein und derselben Versammlung!2) Wahrlich, mit gutem Grunde warnt ein klassischer Kenner der Masse vor der Illusion, als habe ber, den die Bolksstimme einmal zu öffentlichen Shren erhoben, gewissermaßen einen Freibrief, der ihm weitere Ehre sichert. 3)

<sup>1)</sup> λέγειν πρὸς ἡμᾶς τοιαῦτα οδ' ἂν ἡμῖν ήδιστ' ἦν ἀκούειν 38 d.

²) Ein lehrreiches Beispiel solch' eines radikalen Stimmungswechsels gibt Bagehot a. a. D. S. 105.

<sup>3)</sup> Cicero pro Murena 17. Pergitisne vos tamquam ex syngrapha agere cum populo, ut, quem locum semel honoris cuipiam dederit, eundem in reliquis honoribus debeat? Die Anschauung Grotes über die "Anhänglichteit und Beständigteit" des Boltes gegenüber seinen Führern beruht auf einem idealisserenden Dottrinarismus. Berikses beweist nichts. Denn die lange Dauer seiner Macht verdankt er mindestens ebensosehr der Gunst der politischen Lage und ihrer Rusbarmachung für den Demos, wie seiner Persönlichteit.

"Keine Meeresenge — sagt er — hat solche Wellenschwankungen, wie das politische Versammlungswesen. Ein Tag, eine Nacht, der leise Hauch eines Gerüchtes kann alles verändern. Oft fällt die Entscheidung ohne jeden sichtbaren Grund anders aus, als man erwartete, so daß das Volk manchmal selbst sich über das Geschehene wundert, als ob dasselbe gar nicht sein Werk wäre! Nichts ist unzuverlässiger als die Wasse, nichts unsicherer, als der Wille des Menschen, nichts trügerischer als das ganze Versammlungswesen". 1) Wo bleibt da die erste Voraussezung einer sozialpädagogischen Thätigkeit, wie sie Gomperz im Auge hat, die Stetigkeit und die Fähigkeit zum konsequenten Festpalten an dem einmal Ergriffenen, wenn, — wie Dante so schön von dem demokratischen Florenz gesagt hat, wie es aber auch für Athen völlig zutrisst, — schon im November zerrissen sein kann, was im Oktober gesponnen? 2)

Es ist, als ob Plato die Lehre von dem "brauchbaren Stoff in der Hand des großen Bildners" vorausgeahnt hätte. Läßt er doch im Anschluß an das großartige Bild von der Schiffsmannschaft und dem Steuermann im "Staat" Sokrates an den Mitunterredner die Aufforderung richten: "Teile doch demjenigen, der sich wundert, daß die Weisheitsliedenden (wir würden mit Schmoller sagen: die Vertreter der geistigen und moralischen Interessen) in den Staaten nicht in Ehren stehen, dieses Vild mit und suche ihn zu überzeugen, daß es wohl weit mehr zu verwundern wäre, wenn sie in Ehren ständen; und daß er daher mit Recht sagt, daß die im Streben nach Weissheit Tüchtigsten für die große Menge unbrauchbar sind. Fordere ihn aber auf, die Schuld dieser Unbrauchbarkeit denen beizumessen, die sehuld dieser Unbrauchbarkeit

<sup>1)</sup> E55. Nihil est incertius vulgo, nihil obscurius voluntate hominum, nihil fallacius ratione tota comitiorum.

<sup>\*) &</sup>quot;So schnell sie mit dem Beschließen sind, — sagt Aristophanes Etklesiazusen 797 von den Athenern, — so schnell zurückgeht wieder, was beschlossen ist! S. die Schilderung bei [Demosthenes] 10, 44 f.

<sup>3)</sup> Staat 489 b.

Doch nicht nur das verkennt der politische Doktrinarismus, den Gomperz vertritt; er übersieht auch, daß die politische Passivität des Sokrates und eines Teiles seiner Schüler eine typische Erscheinung ist, die sich zu allen Zeiten, — wenn nicht starke Momente entgegenwirken, — als das notwendige Ergebnis einer übermäßigen Demokratisierung des Staatslebens einzustellen pflegt.

Das Ziel dieser Demokratisierung ist die möglichst schrankenlose Herrschaft der Mehrheit.1) Bas ist aber die Mehrheit? Eine Frage, auf die ich keine bessere Antwort mußte, als die, welche Goethe in den Wanderjahren gibt: "Richts Widerwärtigeres als die Majorität. Denn sie besteht aus wenigen träftigen Borgangern, aus Schelmen, die sich akkommodieren, aus Schwachen, die sich assimilieren und der Masse, die nachtrollt, ohne nur im Mindesten zu wissen, was sie will". Daber die unvermeidliche Begleiterscheinung der Majoritätsberrschaft: steigendes Übergewicht der gewerbsmäßigen Politifer, die es verstehen, die Masseninstinkte zu leiten und Sonderinteressen dienstbar zu machen, zunehmende Ohnmacht des uneigennützigen und einfichtsvollen Batriotismus, ber nur die Bedürfniffe bes Staates und die Notwendigkeiten des staatlichen Lebens im Auge hat. vermag bier ber Ginzelne im Rampf gegen ben "vieltöpfigen Despoten", wie Aristoteles die Massenherrschaft so treffend bezeichnet hat, gegen den König Demos?2) Meift nicht mehr als ein Sandkorn im Wirbelsturm! Was Tocqueville von der nordamerikanischen Demokratie gesagt hat,3) gilt von der autokratiichen Volksherrschaft in besonderem Mage: "Wenn hier jemand von der Staatsgewalt Unrecht leidet, an wen foll er fich wenden? An die öffentliche Meinung? Sie bildet eben die Majorität. An die Bolksvertretung? Sie vertritt die Majorität und gehorcht ihr blindlings. An die Beamten? Sie find beren paffive

<sup>1)</sup> Ἐν γὰο τῷ πολλῷ ἐνι τὰ πάντα. Şerodot III, 80.

<sup>2)</sup> Unfere Gewalt — fagt ber Geschworene in ben Bespen bes Arisstophanes v. 549 — ist nicht geringer, benn irgend welche König&s gewalt (οὐδεμιᾶς ήττων βασιλείας).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) II, 146.

Wertzeuge. An die bewaffnete Macht ober die Jury? Das ist aber nur wiederum die Majorität in Waffen oder im Gericht".

Die Majorität im Gericht! Wer hatte es tiefer empfinden fonnen, als ber athenische Burger, mas es heißt: Auslieferung bes Rechtes an die Masse, an Geschwornengerichte, die nach Sunderten von Röpfen zählten, Bolksversammlungen im Rleinen, beren tiefes geistiges und sittliches Niveau durch nichts drasti= icher beleuchtet wird, als durch die Gemeinheit und Rabulistif eines großen Teiles der gerichtlichen Beredsamkeit 1) des demofratischen Athens und durch die Ehrlosigkeit der Organe, beren Dienst sich diese Bolksjustiz mit einem gewiffen cynischen Behagen gefallen ließ, der "Syfophanten", der "Hunde bes Bolfes" 2) mit ihrem Gefolge von Rlatschern, Aushorchern und falschen Zeugen. Erscheinungen, Die zugleich der beste Beweiß dafür sind, daß der Geschwornentypus, wie er in dem aristophanischen Philokleon verkörpert ift,3) in wesentlichen Bügen der Wirklichkeit entspricht. Dieser "entsetzliche Philister".4) den die Verfaffung zum herrn über Leben und Tod ber Burger machte, war gewiß in Hunderten von Exemplaren vorhanden. "Glücklich, sich gefürchtet und von jammernden Angeklagten und beren Angehörigen umgeben zu seben, von der Verhandlung wie von einem tunftreichen Schauspiel unterhalten, da ihm die Unaludlichen und Bedrohten schmeicheln und fogar Boffen vormachen muffen, sich weidend an ber verantwortungslosen Willfür und dem Schrecken, den er verbreiten kann";5) - bas ift ein Typus, wie er auf diesem Boden mit psychologischer Notwendigkeit erwachsen mußte, und auch heute genau so wiederfehren wurde, wenn wir dieselbe Organisation ber Justig hatten.

hier zeigt es sich noch mehr, als auf der Agora, daß die Beredsjamkeit, wie der Betrug nicht umsonst dem Hermes geweißt war. (Ερμῆς λόγιος! S. Preller, Griech. Mythol. I<sup>3</sup>, 340 ff.)

<sup>2)</sup> Weiben 548 ff.

<sup>3)</sup> Demosthenes XXV, 40. \*\*vor τοῦ δήμου! Bgl. Theophr. 31, 3

<sup>4)</sup> Rach bem treffenden Ausbrud von Burdhardt.

<sup>5)</sup> Burdhardt I, 237.

Je mehr die Masseninstinkte und der verrohende und verflachende Massengeist für das öffentliche Leben bedeuten, je bäufiger biefem bas Bolf aus feiner Mitte Glemente guführt, die den Lebensgewohnheiten und Lebensformen, dem sittlichen und geistigen Niveau der Masse, des sei es nun besitzenden oder nicht besitzenden Böbels nahesteben, um so größer ift die Gefahr, daß das Niveau der öffentlichen Körperschaften finkt. Was hier an die Oberfläche kommt, besitzt eine instinktive Abneigung gegen Alles, was nicht berselben Schicht angehört, was durch Charafter ober Intelligenz über das ber moralischen und geistigen Mittelmäßigkeit kongeniale Nivegu hingusragt. ..Wissenschaft= liche Bildung hat zur Folge, daß man miggunftig angesehen wird",1) diese Erfahrung hat Aristoteles gerade im Bolksstaat gemacht, und schon Thutydides hat derfelben Erfahrung klaffiichen Ausbruck verliehen in einer Rede, welche er Kleon, dem typischen Repräsentanten der Masse, in den Mund legt. — Das Wohl des Staates, - meint der Demagoge, - sei viel besser aufgehoben in den Sanden der Ungebildeten, als der Gebildeten. Diese wollen immer die Rlügeren sein. Jene, weniger geschickt, an der Rede eines Mannes, der gut und richtig gesprochen, Ausstellungen zu machen,2) trafen meist das Richtige!3), d. h. aus

<sup>1)</sup> Mhetorif II, 23 (1399, 14)  $\tau \tilde{\eta}$  παιδεύσει  $\tau \tilde{o}$  φθονεῖσθαι ἀκολουθεῖ κακόν.

<sup>2)</sup> Diese thatsachliche geistige Hülflosigkeit der Masse gegenüber den redegewandten Demagogen und Spfophanten ironisiert köstlich Aristophanes in den Rittern (v. 1110 ff.):

<sup>&</sup>quot;Bohl ift Dir, o Bolt, bestellt bie herrlichste Macht ber Welt. Es fürchtet Dich alle Welt als herrn und Thrannen. Doch läßt Du Dich führen leicht, Bom Hätscheln Dich rühren leicht, Die Redner, die stierst Du an, Dein Wit, er spazieret dann, Wie Du da sit, in die Wolken!

<sup>3)</sup> III, 37, 4. οί τε φαυλότεροι τῶν ἀνθρώπων πρὸς τοὺς ξυνετωτέρους ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖον ἄμεινον οίκοῦσι τὰς πόλεις. ੴgl.5: ἀδυνατάτεροι τοῦ καλῶς εἰπόντος μέμψασθαι λόγον.

dem demokratischen Jargon in die Wirklickleit übersett: Die Gebildeten und Einsichtigen sollen den gewerdsmäßigen Politikern das Feld überlassen, damit dieselben bei der kritiklosen Masse um so leichteres Spiel haben. Ein Standpunkt, den Aristophanes bekanntlich in den "Rittern" in seiner drastischen Weise persissiert hat. Volksführerschaft, — heißt es hier, — sei fürderhin nichts mehr für Leute von Erziehung und Charakter. Unswissend und niederträchtig müsse man sein.<sup>1</sup>) Gerade darum hat der Wursthändler einen so großen Vorsprung in der politischen Laufdahn, weil er eben nicht zu den Gentlemen geshört.<sup>2</sup>) Kenntnisse schaden nur.<sup>3</sup>)

"Um beswillen wirst Du gerade der große Mann, weil Du gemein und frech und her von der Gasse bist". 4) Bei aller possenhasten Übertreibung, die wir gewiß nicht verkennen, liegt doch auch hier ein tieser Sinn im Spiel. Es ist in der That nur zu wahr, daß vor der nivellierenden Tendenz der Demostratie der Abel der Bildung und Gesittung mehr und mehr das Feld räumen muß. "Das Niedere schwillt, das Höhere senkt sich nieder". Perikles — Kleon; die Namen versinnbildlichen diese verhängnisvolle Wendung für alle Zeiten. Denn auch dieser Prozeß ist typisch.

"Wie wenig — sagt Herbert Spencer (von der Freiheit zur Gebundenheit) — wie wenig sahen die Männer, welche die amerikanische Unabhängigkeitserklärung erließen, daß nach einigen Menschenaltern die Gesetzebung ganz in die Gewalt der "Drahtszieher" gleiten, daß ihre Gestaltung ganz von der Ümterjagdabhängen würde, daß die Wähler, statt selbskändig zu urzteilen, durch ihre "Bosses" zu Tausenden als Stimmvieh an die Wahlurne getrieben werden, und daß die anskändigen Menschen sich vom politischen Leben zurückziehen, um

 <sup>191.</sup> ή δημαγογία γὰρ οὐ πρὸς μουσικοῦ.
 ἔτ' ἐστὶν ἀνδρὸς οὐδὲ χρηστοῦ τοὺς τρόπους,
 ἀλλ' εἰς ἀμαθῆ καὶ βδελυρόν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 185 f. — <sup>3</sup>) 190. — <sup>4</sup>) 180 f.

ben Beschimpfungen und Berleumdungen der gewerbsmäßigen Politiker zu entgehen". Ift es doch Thatsache, daß ehrenwerte und gebildete Nordamerikaner oft schon die harmlose Frage, ob fie fich am politischen Leben aftiv beteiligen, als eine Beleidi= gung auffassen! - In einem Stimmungebild aus der britten frangösischen Republik heißt es, die Gesellschaft der Politiker in Frankreich sei eine so schlechte geworben, daß in ihrer Mitte zu erscheinen, mit ihr und ihren Mitaliedern freundschaftlich zu verfehren, wirklich vornehmen und ehrenwerten Mannern nicht zugemutet werden könne.1) Auch die République française machte schon im Anfange ber neunziger Jahre die schmerzliche Beobachtung, daß die Rapagitaten fich gurudgieben, daß sich in der Demokratie immer mehr eine geschloffene Raste von Bolitifern herausbilde, mahrend Manner, die benfen ober zu benken geben, angewidert von der Robeit der Bablfitten, sich immer mehr zurudzögen. Und das Journal des Débats fügte hinzu, man muffe das aes triplex circa pectus haben, wenn man sich in den Wahlkampf mische. Öffentliche Versammlungen, bei denen Beschimpfungen die Gründe erseten, und Brekvolemiten. in benen die Ansichten, wie das Privatleben der Gegner die heftigsten und borniertesten Angriffe erführen, dies alles sei wenig geeignet, einem Mann, der in der Politik mehr febe als ein Handwerk, eine Kandidatur zu etwas Anziehendem zu machen. - Selbst in England haben neuerdings beforgte Batrioten die Frage aufgeworfen, ob wohl auch fernerhin die Hoffnung berechtigt fei, daß der Ginfluß gebildeter Führer den Biderftreit amischen Demokratie und Wiffenschaft ausgleichen werbe. "Jebenfalls. - meint Sir Henry Maine in seinem Buch über "volkstumliche Regierung", — deuten die Zeichen ber Zeit durchaus nicht barauf bin, daß in Butunft die Führer ber großen Maffen überlegene Staatsmänner fein werben". Er bebt als ein bedenkliches Symptom der zunehmenden Demokratisierung ben Umftand hervor, die politischen Führer hatten zum Teil eine noch nie dagewesene Geschicklichkeit im Gebrauch und ber

<sup>1).</sup> S. Allgem. Zig. v. 15. Dez. 1895. Sistoriiche Bibliothet. Bb. VIII.

praktischen Anpassung allgemeiner Rebensarten gewonnen, während sie gleichzeitig ängstlich an einem Sprachrohr horchen, dessen anderes Ende die Borschläge einer niederen Intelligenz empfängt.\(^1\) — Was endlich die Demokratie der Schweizer Kantone betrifft, von denen Grote gesagt hat, daß sie, wie kein anderes europäisches Staatengebilde, "eine gewisse Analogie zu den Staaten von Althellas darstellen", so hat selbst dieser große Fürsprech der Demokratie anerkannt,\(^2\) daß die Wendung zur autokratischen Bolksherrschaft im antiken Sinne, wie sie mit der Einführung des Reserendums gemacht wurde, ein gefährliches und nur zu ost unüberwindliches Gegengewicht gegen eine intelligente, unabhängige und vorurteilslose Führung der Staatsgeschäfte gesichaffen habe.

Bebeutsamer aber noch, als all bieses ift die Analogie des Stadtstaates der Renaissance, einmal, weil er ein unmittelbares Seitenstück zur hellenischen Polis bildet, und dann, weil hier der ganze geschilderte Prozeß ebenso völlig abgelausen vor uns liegt, wie dort. Auch hier begegnen wir infolge der Unsichersheit und Gehässigkeit des demokratischen Parteiregiments, infolge der Parteilichseit und ides Sigennuzes der Gerichte, worin manche Zeitgenossen geradezu ein charafteristisches Merkmal der Bolksherrschaft sahen, infolge der wachsenden Abneigung gegen die in den Republiken schaltenden "Schuster und Schneider" und den von schlauen Egoisten geköderten großen Haufen, gesade bei hervorragenden Männern einer zunehmenden Abwensdung vom Staat, oft einem wahren Staatsüberdruß.<sup>3</sup>) Bom Parteigetriebe angewidert, beginnt man zu sich selbst zurückzukehren.<sup>4</sup>) Man flüchtet in das Reich des Geistes, um sich vor

<sup>1)</sup> S. 24.

<sup>3)</sup> In ben Seven letters on the Recent Politics of Switzerland 1847.

<sup>3)</sup> S. v. Bezold, Monarchie und Republit in der italienischen Literatur bes 15. Jahrh. Sistor. Lischr. Bb. 81 (1898) S. 441.

<sup>4)</sup> S. ben bei b. Bezolb angeführten Vespasiano da Bisticci Vite di uomini illustri 3 S. 135 f.: ritrarsi dallo stato e attendere alle lettere e al comporre; rivocare la mente a sensi e ritornare a sè medesimo; alienarsi intutto dalla repubblica.

herabwürdigender Abhängigseit und Verkümmerung zu bewahren. In einem Traktat des Alberti wird den "Staatsmenschen", die er Räuber, Schurken und Narren nennt, ihrer "Bestialität" und eingebildeten Ehre der wirklich ehrenwerte und vernünstige Mann gegenübergestellt, der der Politik sernebleibt und für sich und die Seinen sorgt. "Unter der Menge, — sagt er, — mußt Du nicht stehen oder gehen, sonst wirst Du gestoßen". 1) Selbst der ursprünglich gut demokratische Boccaccio fühlt sich innerlich abgestoßen von dem "Schmutz" des Florentiner Parteiregiments, und einem so freiheitlich gesinnten Mann wie Salutati entsichlüpft doch gelegentlich das Wort, jeder, auch der kleinste Freistaat sei ein vielköpsiges Ungeheuer! 2)

Wenn nun aber schon in diesen neueren Stadtstaaten ber Druck der Bolksherrschaft so intensiv empfunden ward, wieviel mehr muß dies noch in der griechischen Polis der Fall gewesen sein mit ihrer enormen Macht über das ganze Dasein des Bürgers, unter einer Massenherrschaft, deren Unvernunft und Bösartigkeit immer eine Bedrohung des Sinzelnen in seinen ökonomischen, sozialen, ja physischen Existenz enthielt und schon dadurch gerade die fähigsten und besten Clemente mit steigender Erbitterung erfüllen mußte, zumal in einer Zeit, in der die Entsfaltung der Individualität, die Erhebung der Persönlichkeit über das Massenleben so gewaltige Fortschritte gemacht hatte! Hier bedurste es wahrlich nicht erst der Beschäftigung mit dem allsgemein Wenschlichen, um eine Entsremdung vom Staat herbeizzusühren! Die Demokratie selbst arbeitete mit aller Kraft auf dieses Ergebnis hin.

Daher hat die Frage, ob der Berzicht auf politische Thätigsteit zu billigen sei, schon die Zeitgenossen des Sokrates und zwar gerade die geistig höchststehenden Kreise auf das Lebhasteste des schäftigt. Sie ist auf der Bühne, — wie heute in der Presse, — vor allem Volke verhandelt worden. So läßt Euripides, der ja selbst auch dem politischen Leben völlig ferne blieb, seinen

<sup>1)</sup> Opere vulgari I, 35.

<sup>2)</sup> S. v. Bezold S. 444.

Jon in der Szene, wo er die ihm angebotene Berrichaft guruch weist, die Worte sprechen: "Wenn ich, aufgeschwungen in die Borderbank ber Städter, etwas gelten will, bann werden mich die Riedern haffen, welche gram den Mächtigern find. Backern aber, welche burch Beisheit etwas vermöchten, nun aber ichweigen, ohne Drang nach Amtsgewalt, bie werben meiner spotten als des Thörichten, der in der lärm-(ober furcht=) erfüllten Stadt nicht raften fann. Die Redner endlich, welche schalten in der Stadt, die werben mehr noch mich belauern, wenn empor ich ftieg." 1) Dagegen preist der Redner die Muse, "der Menschen Allerliebstes, wo wenig überlaufes (oxlos µérgios), aus dem Wege trieb fein Bofer mich: Bang unerträglich ift es ja, ausweichend Schlechtern muffen aus dem Wege geh'n".2). In einem herrlichen Lobgesang auf das Leben des Forschers, der aus einem andern, verlorenen Drama erhalten ist, wird der Forscher eben deshalb glücklich gepriesen, weil er sich von all dem ungerechten und schimpflichen Treiben ber Berufspolitiker rein erhält,3) in bem, — wie es an anderer Stelle beifit. - Die bloke Aungenfertigfeit jo oft ben Sieg über Wahrheit und Gerechtigkeit davonträgt,4) die edelsten Bortämpfer des Rechtes schnöder Miggunst zum Opfer jallen.5) Gegen ben Demagogen "mit ber unverschämten Bunge, stark burch Dreistigkeit",6) ber auf ben Lärm bes Böbels pocht, fommt ber "brave Mann" schwer auf. So mahr er sprechen mag, er rühret nicht bes Böbels Herz und ber Schurke siegt. 7) — Es ist ein Krebsschaden bes Staates, wenn ber eble und tüchtige Mann nicht mehr gilt, als die schlechteren.8) Und doch sind

<sup>1)</sup> Jon 595 ff.

<sup>2) 634</sup> ff.

<sup>3)</sup> Fragm. 902. τοῖς δὲ τοιούτοις οὐδέποτ' αἰσχοῶν ξογων μελέτημα ποοσίζει.

<sup>4)</sup> Fragm. 57.

Fragm. 297. ήδη γὰρ είδον καὶ δίκης παραστάτας ἐσθλοὺς πονηρῷ τῷ φθόνο νικωμένους.

<sup>6)</sup> Orestes 891

<sup>7) 893, 906, 931</sup> f.

<sup>8)</sup> Setabe 306.

es gerade diese, welche überall sich vordrängend in der Gunft des Bolks am höchsten stehen!1)

In der That, man braucht sich die Lage nur einigermaßen zu vergegenwärtigen: einen Sokrates mitten hineingestellt zwischen die Wasse auf der einen und die gewerdsmäßigen Politiker und Redner, die Demagogen und Sykophanten auf der anderen Seite, so wird man keinen Augenblick darüber zweiselhaft sein können, daß diese Situation ihm sehr bald das Eingeständnis seiner Ohnmacht aufgedrängt oder ihn in Exil und Tod geführt hätte. "Ich din zum Politiker zu ungeschickt", — dieses seine ironische Wort, das ihm Plato in den Mund legt,2 enthält die beste Rechtsertigung seines Verhaltens. Und noch mehr würden wir ihn begreisen, wenn wir wirklich wüßten "über wie viele vorzügliche Wenschen sich damals der stille Entschluß des Schweigens und Verzichtens verbreitet" hat.3)

Übrigens hätte Sotrates in der Bildnerrolle, die er nach Gomperz hätte übernehmen müffen, nicht nur einen Kampf zu bestehen gehabt mit Unverstand und politischer Leidenschaft, sondern auch mit einer Macht, die nur zu gerne über die hinwegschreitet, die sich ihr in den Weg stellen. Sotrates und die Sotratik wird bekanntlich nicht müde, einen Geisteszustand der Gesellschaft zu bekämpsen, wie er in dem kapitalistischen Handels und Industriestaat seiner Zeit gerade der herrschende war: die Entartung des Erwerdsstrebens, die Überschätzung des materiellen Gutes, überhaupt die einseitige Vorherrschaft des Geldes in Staat und Gesellschaft.

Fragm. 786: τοὺς γὰς περισσοὺς και τι πράσσοντας πλέον τιμῶμεν ἄνδρας τ' ἐν πόλει νομίζομεν.

<sup>2)</sup> Gorgias 473 e, mit Bezug auf die Erfahrungen im Arginusenprozeß.

<sup>3)</sup> Burdhardt II, 359.

<sup>4)</sup> Plato Apologie 29 0. 30 b. 36 b 41 0. Xenophon Mem. II, 6. 24. Daß gerade die hier hervorgehobene Tendenz echt softratisch ist, wird niemand bezweiseln, der in Softrates mehr sieht, als einen bloßen "Moralzgergliederer", zu dem ihn u. A. Joel gemacht hat. Eine Aussachung, der übrigens auch Gomperz sich allzusehr nähert, odwohl er die Absicht einer, wenn auch nur mittelbaren Förderung des moralischen Fortschrittes ausschiedlich zugibt. II, 87.

Rampf, der in gewiffem Sinne ja ebenfalls ein Kampf gegen bas Massenleben mar, auf die Agora und in die Gerichtshofe verpflanzt, so würde sich von vorneherein alles gegen ihn verschworen haben, was von der "goldenen Ernte der Rednerbuhne",1) von der Bereicherung am Staat2) ober jonft von Ausbeutung und Corruption lebte und von diesem rücksichtslosen Borkampfer der Chrlichkeit und der unintereisierten Baterlandsliebe eine Befährdung seiner Interessen zu erwarten hatte. Er hatte die Begehrlichkeit der niederen Masse ebenso gegen sich gehabt, wie ben materiellen Egoismus der Bartei des Besites: ber Brofitmut ber Svekulanten,3) Liefcranten,4) Bucherer und Räuber am Staatsgut, der gewerbsmäßigen Bolititer und Sykophanten. Wie sich Gomperz diesen Kampf eines armen Rleinbürgers gegen die vereinigte Macht der hier bedrobten Interessen vorstellt, zu dem doch Sokrates durch sein innerstes Besen gedrängt worden wäre, wenn er, - um eine Phrase von Gomperg 5) zu brauchen, - "im Sonnenlicht bes öffentlichen Lebens fraft- und ruhmvoll schaffen" wollte, - bas beareife, wer kann!

Indem wir so die politische Zurückhaltung des großen Denkers geschichtlich zu verstehen suchen, fallen für uns auch die Schlüsse hinweg, die Gomperz aus derselben gezogen hat, insbesondere, daß Sokrates "sein Bolk verlassen, ihm kaltsiunig den Rücken gekehrt, jede an seine Erziehung gewendete Mühe für verschwendet erklärt" habe. Woher weiß Gomperz, daß die Resignation, die sich Sokrates auserlegte, nicht eine schwerzeliche war? Wie sagt doch Goethe? "Wan denke sich das

<sup>1)</sup> χουσούν θέρος τὸ βῆμα!

<sup>3)</sup> κλέπτειν τὰ δημόσια.

<sup>&</sup>quot;) Bgl. das interessante Beispiel einer solchen mächtigen Spekulantensclique, die jeden, der ihre Zirkel störte, geradezu zu verderben trachtete, bei Andotides do myst. 133.

<sup>4)</sup> Bgl. Ariftophanes Ritter 128 ff.

b) Die Thätigfeit eines Politifers in seinem Sinn ist ein "διαχωλύειν πολλά άδικα καὶ παράνομα έν τη πόλει γέγνεσθαι." Bloto Apol. 31 e.

<sup>6)</sup> I. E. 336.

Große der Alten, vorzüglich der sofratischen Schule, daß sie Quelle und Richtschnur alles Lebens und Thuns vor Augen ftellt nicht zu leerer Spekulation, jondern zu Leben und That auffordert"! Für ben mächtigen reformatorischen Geist. für den gewaltigen Drang nach Umsetzung der Erkenntnis in praftisches Handeln, wie er gerade die echte Sofratif beseelt, war die Unmöglichkeit des Wirkens im Staat und für den Staat identisch mit dem Berzicht auf das, was - nach der Anschauung des Sotrates — ein Stück menschlicher Glückselig= feit,1) die "schönfte Tüchtigkeit",2) eine wahrhaft große "königliche" Runft ist.3) Daber wird jene Unmöglichkeit auch keineswegs "faltsinnig" hingenommen, und wir seben ben Schmerz über die erzwungene Resignation selbst da unwillfürlich hervorbrechen, wo man es am wenigsten erwarten follte. Gerade an der Stelle. wo Blato das reine Forscherdasein fern von dem verblendeten Thun der Menge mit emphatischen Worten preist, kommt auch das bittere Gefühl über das Ungenügende einer solchen Existenz zum Ausdruck. "Wer ein solches Leben lebt, — fagt er im "Staat", - mag nicht ganz Geringes vollbracht haben; aber bas Gröfte blieb ibm versagt, weil er feinen tauglichen Staat gefunden bat. Denn in einem folchen wurde er felbst größer werden und mit dem eigenen das gemeine Beste fordern konnen.4) Ein Standpunkt, der im Wesentlichen der des Sokrates selbst ift.5)

Übrigens fann man sogar von Plato noch in der Zeit, als er den "Staat" schrieb, nicht sagen, daß er an seinem

<sup>1)</sup> Xenophon (Mem. II, 1, 17) läßt den Kosmopoliten Ariftipp zu Sokrates sagen: ...την βασιλικήν τέχνην ... δοκείς μοι σὰ νομίζειν εὐδαιμανίαν εἰναι. Bgl. ebd. über den Zusammenhang von allgemeinem und individuellem Bohl. III, 7, 9.

<sup>2)</sup> Μ. α.  $\mathfrak D$ . III, 6, 2 δα $\mathfrak B$  προστατεύειν της πόλεως καλὸν είπερ το καὶ ἄλλο τῶν έν ἀνθρώποις.

<sup>3)</sup> A. a. D. IV, 2, 11 . . . τῆς καλλίστης ἀφετῆς καὶ μεγίστης ἐφίεσαι τέχνης ἐστι γὰφ τῶν βασιλέων αὕτη καὶ καλεῖται βασιλική.

<sup>4) 496</sup> e Dies wird wiederholt 499 b.

<sup>5)</sup> Xenophon Mem. III, 6, 2. δήλον γάρ, ότι, εάν τοῦτο διαπράξη, δυνατὸς μεν έσει αὐτὸ: τυγχάτειν ότου αν επιθυμής ίκαι οις δε τοῦς φίλους ώσελεῖν. 891. IV, 2, 11.

Bolte verzweifelt hätte. Er glaubte damals noch an die Möglichkeit einer heilsamen Krisis, durch welche vielleicht die "wahren Staatsmanner", wie sie eben die Afademie zu bilben unternahm, ans Ruber gelangen fonnten. Und er bachte gleichzeitig noch so optimistisch von seinen Mitburgern, daß er durchaus nicht daran zweifelte, dieselben würden sich in diesem Falle als brauchbarer Stoff in der Hand der philosophischen Regenten erweisen. Er meint: Wenn sich die Mehrheit gegenwärtig den Forderungen der Denker verschließe, so sei dies nur die Folge mangelnder Erfahrung und absichtlicher Irreführung.1) Bürden aber die Bürger wirklich einmal eine Regierung der Denfer am Werke sehen, und durch freundliche Belehrung und Zusprache über deren mahre Ziele aufgeklärt, so murbe auch die - jest feindselige - Mehrheit zu der Einsicht gelangen, daß eine folche Regierung nur ihr Bestes wolle, und ihnen nicht länger widerftreben.2) Bon dem verderblichen Einfluß der gewerbemäßigen Bolitifer und Bungenbrescher befreit und nicht mehr zu souveranen Machtentscheidungen zusammenberufen, murde auch die Mehrheit zur Vernunft fommen und sich willig und neidlos der Führung der geistig höher Stehenden überlassen! Gleichzeitig wendet sich Blato mit einer gewissen Lebhaftigkeit gegen jede weniger fanguinische Beurteilung bes Bolfes: Wer ihm biesen Grad von Bilbungsfähigkeit abspreche, ber erhebe eine ungerechte Beschuldigung gegen bas Bolk!3)

Weisters! — noch solche utopische Erwartungen von den Athenern hegen konnte, so wird man es kaum für wahrscheinlich halten, daß bereits Sokrates völlig an ihnen verzweifelt, jede an ihre Erziehung gewendete Mühe für Verschwendung erklärt haben sollte. Seine Schüler haben jedenfalls eine andere Ansicht von ihm gehabt. Xenophon 3. B. legt ihm gegenüber einer allzu

<sup>1)</sup> Staat 499 e und 498 d. Bgl. meine Geschichte bes antilen Com-munismus und Sozialismus I. 420 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 500 e.

<sup>3) 499</sup> e. ὧ μακάριε, ἡν δ'έγο΄, μὴ πάνυ οὕτω τῶν πολλῶν καττγόρει.

pessimistischen Beurteilung der Athener ausdrücklich die Worte in den Mund, man solle ja nicht glauben, daß dieselben an einer so unheilbaren Berderbtheit leiden. Man dürse keinesswegs an ihnen verzweiseln, als ob ihnen z. B. aller Sinn für staatliche Ordnung abhanden gekommen sei. Da es wird sogar die Hoffnung ausgesprochen, wenn sich die Athener auf ihre ruhmvolle Bergangenheit besinnen oder Sparta zum Borbild nehmen wollten, würden sie selbst dieses überflügeln können, sie würden die Stärksten und Tüchtigsten von allen sein! — Auch Plato stimmt hier mit Xenophon durchaus überein. In der Apologie erscheint ja Sokrates keineswegs als der passive Theoretiker, der den Dingen ruhig ihren Lauf läßt. Er wirkt und lehrt! Und dieses Wirken ist für ihn ein Dienst, den er seinem Bolke und damit auch dem Staat erweift.

Er sei von der Gottheit hinter der Stadt hergeschickt, wie hinter einem großen und edlen Rosse, das aber seiner Größe wegen etwas träge ist und daher eine Bremse zur Seite haben müsse, die es ansporne. Im Dienste seiner idealen Mission der Austlärung und Beredlung, die allen ohne Unterschied, Jung und Alt, Bürgern und Fremden zu Gute gekommen, "den Mitbürgern aber um so mehr, als sie ihm der Hertunft nach näherstünden"<sup>5</sup>), zum Heile der Stadt<sup>6</sup>) habe er so viele Jahre hindurch Haus und Erwerd vernachlässigt, nur um für sein Bolk thätig sein zu können.<sup>7</sup>) Und in dieser sein Wirksamkeit habe er allezeit an das patriotische Empfinden appelliert,

<sup>1)</sup> Mem. III, 5, 18. μηδαμῶς, έφη, οὕτως ἡγοῦ ἀνηκέστως πονερία νοσεῖν Αθηναίους.

<sup>2)</sup> Ebb. 20. Où τοίνεν, ἔφη, ἀθεμείν, ὡς οὐκ εὐτάκτων ὅντων ᾿Αθηναίων.

<sup>3)</sup> III. 5.14.

<sup>4)</sup> Ebb. 8. πάντων αν είεν κράτιστοι.

<sup>5)</sup> Apologie 30 a: μαλλον δε τοις άστοις ότφ μοι έγγυτερω έστε γενει.

<sup>6)</sup> Ebb. καὶ ἐγὰ οἰμαι οὐδὲν πω ὑμῖν μεῖζον ἀγαθὸν γενέσθαι ἐν τῇ πόλει ἢ τὴν ἐμὴν τῷ θεῷ ὑπηρεσίαν.

<sup>7) 31</sup> b. το ... ύμετε ο ον πράττειν α εί, ιδία εκάστφ προσιόντα κτλ. Es ift geradezu göttliche Fürsperge für die Stadt (δ θεος κηδόμενος ύμου), wenn ihr ein Bildner wie Sokrates zu teil wird.

indem er "in sein'er gewolhnten Beise" den Einzelnen darauf him angesprochen habe, er müßte sich schämen, Bürger Athens zu sein, der "durch Intelligenz und Tüchtigkeit ersten Stadt von Hellas", wenn er auf Bermehrung seiner Einsicht und Betedlung seines Herzens weniger bedacht wäre, als auf äußeres Sewinnstreben.<sup>1</sup>) Ein Standpunkt, um deffentwillen Sokrates im Gorgias mit dem Arzte verglichen wird, der, was er an den andern thut, zur Förderung ihrer Gesundheit thut. Er habe gegen die Athener angekämpst als ihr Arzt um ihrer moralischen Gesundung willen; und insofern habe er gerabe die echte Staatskunst geübt "zum Besten des Staates", "zum Heile des Volkes". "Euer Vorteil ist es, — hätte er den Richtern erwidern können, — den ich im Auge habe". <sup>2</sup>)

Man hat die Apologie, "stilssierte Wahrheit" genannt. Wenn dies der Fall, — und die Bezeichnung ist gewiß zustressend! — so mag man dem Versasser noch so viel Freiheit in der Gestaltung des Einzelnen einräumen, — den Kern des sokratischen Wirkens kann er nicht verzeichnet haben. Um so weniger, als hier ja offenkundige Thatsachen allzulaut sprachen. 3) Daß Sokrates seinem Volke nicht kaltsinnig den Kücken gekehrt, sondern die Discussion über die Probleme des geistigen und sittlichen Lebens hinausgetragen hat in die freieste Öffentlichkeit, ist eine von diesen Thatsachen. Und was er mit dieser aufklärenden Wirksamkeit bezweckte: ob es ihm lediglich um die Freude am dialektischen Spiel zu thun war oder ob er zugleich

<sup>1) 29</sup> d. καὶ ἔωσπερ ἄν ἐμπνέω καὶ οἰός τε ὧ, οὐ μὴ παίσωμαι φιλοσοφῶν καὶ ὑαῖν πορακελευόμενός τε καὶ ἐνδεικνίμενος ὅτῳ ἄν ἀεἰ ἐντυγχάνω ὑμῶν, λέγων οἶάπερ εἴωθα, ὅτι ὧ ἄριστε ἀνδρῶν, ᾿Αθηναῖος ὄν, πόλεως τῆς μεγίστης καὶ εὐδοκιμωτάτης εἰς σοφίαν καὶ ἰσχύν, χρημάτων μὲν οὐκ αἰσχύνει ἐπιμελούμενος, ὅπως σοι ἔσται ὡς πλεῖστα καὶ δόξης καὶ τιμῆς, φρονήσεως δὲ καὶ ἀληθείας καὶ τῆς ψυχῆς, ὅπως ὡς βελτίστη ἔσται, οὐκ ἐπιμελεῖ οὐδὲ φροντίζεις;

<sup>2)</sup> Gorgias 521 a. 521 e. 522 c.

<sup>3)</sup> Bie hätte Plato seinen Meister zu den Richtern sagen lassen können, daß er auf sie und die andern Mitbürger unablässig "aufrüttelnd, zuredend, mahnend" gewirkt habe (έγείρων καὶ πείθων καὶ ονειδίζων 30 e) wenn jeder am Gericht Beteiligter daß Gegenteil bezeugen konnte?

eine ernste reformerische und erzieherische Tendenz verfolgte; das tann doch auch nicht so völlig unbekannt gewesen sein, daß Plato bamals schon in einer für die Beurteilung des Mannes ausschlaggebenden Frage und in biefem Zusammenhang an Stelle des wirklichen Sokrates ein freies Phantasiegebilde batte jegen können:1) So bald nach dem Prozeß, wo diese Fragen vor aller Welt verhandelt murden, und die persönlichen Erflärungen bes Mannes über seine Absichten und Ziele so Bielen noch aus seinem eigenen Munde bekannt waren! In der That steht Blato mit seiner Auffassung keineswegs allein. Sie wird bestätigt durch die bekannte Außerung, die dem Sokrates bei Xenophon in den Mund gelegt wird, daß er nämlich in eminentem Sinne politisch thätig sei, indem ja sein Erziehungswerk gerade darauf ausginge, eine möglichst große Anzahl mahrer Staatsmänner heranzubilben.2) Eben in dieser Schule des Verstandes werbe man auch vor allem zum Herrschen geschickt. 3) Schon als Bürger. — läkt ihn ferner Xenophon iaaen. — fönne man unmöglich gleichgültig sein gegen die Angelegenheiten bes Staates. 4) Kurz überall erscheint das iofratische Wirken von der Überzeugung getragen, daß der Mann jein Bestes, die Bethätigung des seiner Berfonlichkeit eigentumlichen Könnens dem Wohle der Gesamtheit schuldig sei.

Kann nach alledem auch nur der geringste Zweifel bestehen, daß die modernen Bersuche, Sofrates und seine Lehre in einen

<sup>1)</sup> Mit Recht weist Natorp (Philosophische Monatshefte 1894 ©. 366) auf die besonders nachdrückliche Beträftigung der Bahrheit der betr. Darstellung in der Apologie hin. Bgl. neben dem schon erwähnten λέγων ολάπες είωθα (29 a) auch 30 a: οὐδὲν γὰς ἄλλο πράττων έγω περεέχομαι und 30 b εἰ δὲ τίς μέ φησιν ἄλλα λέγειν ἢ ταῦτα, οὐδὲν λέγει.

<sup>\*)</sup> Mem. I, 6, 15. Ποτέρως δ'αν, έφη, μαλλον τα πολιτικά πράττοιμι εί μόνος αὐτά πράττοιμι ἢ εί έπιμελοίμην τοῦ ώς πλείστους ίχανόὺς είναι πράττειν αὐτά. Wenn Joel S. 177 dies einen Wit des Softates nennt, jo läßt sich mit einem solchen Standpunkt natürlich nicht rechten.

<sup>3)</sup> IV, 5, 12. εκ τούτου (τοῦ διαλέγεσθαι) γίγνεσθαι ἄνδρας ἀρίστους τε καὶ ἡγεμονικωτάτους.

<sup>4)</sup> III, 7, 2. ὦν (8C. τῆς πόλεως πραγμάτων) ἀνάγκη σοι μετέχειν πολίτη γε ὅντι. Bgl. § 9: καὶ μὴ ἀμέλει τῶν τῆς πόλεως, εἴ τι δυν ατόν ἐστι διὰ σὲ βέλτιον ἔχειν.

grundsätlichen Gegensat zu Heimat und Vaterland, zum "gesamten nationalen Wesen" zu bringen, historische Phantasien sind, entsprungen aus unklaren boktrinären Begriffen, falschen Fragestellungen, ungenügender Vertiefung in die Realitäten geschichtlichen Lebens?

## Viertes Kapitel.

## Sokrates als typischer Repräsentant der Vollkultur und der Konflikt mit dem Wassengeist.

Allerdings steht Sokrates in einem ausgeprägten Gegensatzu dem, was man so die "große Allgemeinheit" nennt. Die Masse, mit der wir ihn bereits in seiner öffentlichen Thätigkeit in Conflikt gesehen, und die auch für sein Endgeschick entsicheidend wurde, ist ja keineswegs bloß der Pöbel, überhaupt keine sichtbar abgegrenzte Schicht des Bolkes. Es ist die große unsichtbare Gemeinde der Gewöhnlichkeit, die sich weithin über alle Bolkskreise verbreitet. Ist aber diese Masse, so gewaltig sie auch sein mag an Macht und an Zahl, identisch mit dem ganzen Bolke, mit der Nation, ist ihr Leben und Streben gleichbedeutend mit dem "gesamten nationalen Wesen"?

Suchen wir uns den Gegensat so, wie er in Wirklich keit bestand, flar zu machen!

Auszugehen ist dabei von dem, was man als den Intelleftualismus des Sokrates bezeichnet. In ihm prägt sich in vollendeter Beise das aus, was uns oben als Typus der Bollkultur entgegentrat. Denn das Wesen der Bollkultur besteht ja in einer Vergeistigung des theoretischen, wie des praktischen Lebens, welche in steigendem Maße die unwillkürlichen Bewußtseinsvorgänge durch willkürliche, associative durch apperceptive Vorstellungen ersett. Und das ist es eben, was die sokratische Lehre sich als Ziel gesteckt hat. Sie will ben Menschen auf eine höhere Stufe geistigen Lebens erheben, indem sie die Erscheisnungen der Innens und Außenwelt einer streng begriffsmäßigen Analyse unterwirft und so das Ilusorische zahlloser Durchschnittsmeinungen erweist, die in jener tieseren Schicht des Bewußtseins, in unbewußten und ungeprüsten Gedankenassociastionen, in konventionellen Borurteilen und kritislos hingenommenen Gemeinpläßen wurzeln?) und der freien Entfaltung des geistigen Gehaltes der Bollfustur überall hemmend im Wege stehen.2) Und davon erhofft sie zugleich eine Erhöhung des Niveaus des sittlichen Lebens, das nach ihrer Ansicht der Berwirklichung seiner Ziele ebensalls in dewußter Weise zu dienen hat und daher ebenso eine Kationalisierung ersahren muß.3)

Die volle individuelle Aneignung dieser der Hochfultur eigentümlichen Denkweise ist nun aber naturgemäß immer nur einer Minderheit möglich. Es ist von vornherein ausgeschlossen, daß alle Glieder des Bolses gleichmäßig am Wesen der Bollstultur teilnehmen. Denn wenn auf der Höhe der Kultur als idealstes Lebensziel die Herausbildung geistiger Werte erscheint, so ist dies Ziel nur unvollkommen oder gar nicht von all denen zu erreichen, für welche den Hauptinhalt der Lebensarbeit die Schaffung wirtschaftlicher Werte, der Erwerd wirtschaftlicher Güter bildet. Der Gedanke, den der Sokrates der Apologie vor seinen Richtern ausspricht, daß ein Leben, das der Erkenntnis entbehrt, nicht lebenswert sei, ist ja den meisten unverständlich. Und mit Recht hat daher Sokrates gerade in diesem Kunkt den

<sup>1)</sup> Als Wotto könnte man an die Pforte des Zeitalters der Bollkultur das Wort im Ariton (46 b) schreiben: ώς έγω οὐ μόνον νῖν ἀλλὰ καὶ ἀεὶ τοιοῦτος oloς τῶν έμῶν μηδενὶ ἄλλφ πείθεσθαι ἢ τῷ λόγφ ος ἄν μοι λογιζόμενφ βέλτιστος φαίνηται.

<sup>2)</sup> Typisch ift in dieser hinsicht die Bemerkung, die Sokrates bei Xenophon (Mem. IV, 2, 36) gegenüber Euthydemos macht: Άλλα ταῦτα μέν ἴσως δια τὸ σφόδρα πιστεύειν εἰδέναι οὐδ' ἔσκεψαι.

<sup>3)</sup> Der Intellettualismus des Solrates überschätzt allerdings die Bedeutung der logischen Selbstzucht für das sittliche Leben, aber fo viel ist doch gewiß, daß zwischen der Höhe des geistigen und derzenigen bes sittlichen Niveaus der Lebenssührung gewisse Aufammenhänge bestehen.

grundsätlichen Gegensat zu Heimat und Baterland, zum "gesamten nationalen Wesen" zu bringen, historische Phantasien sind, entsprungen aus unklaren boktrinären Begriffen, falschen Fragestellungen, ungenügender Bertiefung in die Realitäten geschichtlichen Lebens?

## Viertes Kapitel.

## Sokrates als typischer Repräsentant der Vollkultur und der Konflikt mit dem Massengeist.

Allerdings steht Sokrates in einem ausgeprägten Gegensatzu dem, was man so die "große Allgemeinheit" nennt. Die Masse, mit der wir ihn bereits in seiner öffentlichen Thätigkeit in Conflikt gesehen, und die auch für sein Endgeschick entescheidend wurde, ist ja keineswegs bloß der Pöbel, überhaupt keine sichtbar abgegrenzte Schicht des Bolkes. Es ist die große unsichtbare Gemeinde der Gewöhnlichkeit, die sich weithin über alle Bolkskreise verbreitet. Ist aber diese Masse, so gewaltig sie auch sein mag an Macht und an Zahl, identisch mit dem ganzen Bolke, mit der Nation, ist ihr Leben und Streben gleichbedeutend mit dem "gesamten nationalen Wesen"?

Suchen wir uns ben Gegensatz so, wie er in Wirklich keit bestand, klar zu machen!

Auszugehen ist dabei von dem, was man als den Intelleftualismus des Sokrates bezeichnet. In ihm prägt sich in vollendeter Beise das aus, was uns oben als Thpus der Bollkultur entgegentrat. Denn das Besen der Bollkultur besteht ja in einer Bergeistigung des theoretischen, wie des praktischen Lebens, welche in steigendem Maße die unwillkürlichen Bewußtseinsvorgänge durch willkürliche, associative durch apperceptive Borstellungen ersett. Und das ist es eben, was die sokratische Lehre sich als Ziel gesteckt hat. Sie will ben Menschen auf eine höhere Stufe geistigen Lebens erheben, indem sie die Erscheisnungen der Innens und Außenwelt einer streng begriffsmäßigen Analhse unterwirft und so das Ilusorische zahlloser Durchschnittsmeinungen erweist, die in jener tieseren Schicht des Bewußtseins, in unbewußten und ungeprüsten Gedankenassociationen, in konventionellen Borurteilen und kritiklos hingenommenen Gemeinpläßen wurzeln?) und der freien Entfaltung des geistigen Gehaltes der Bollkultur überall hemmend im Wege stehen.<sup>2</sup>) Und davon erhofft sie zugleich eine Erhöhung des Niveaus des sittlichen Lebens, das nach ihrer Ansicht der Verwirklichung seiner Ziele ebensalls in dewußter Weise zu dienen hat und daher ebenso eine Kationalisierung ersahren muß.<sup>3</sup>)

Die volle individuelle Aneignung dieser der Hochkultur eigentümlichen Denkweise ist nun aber naturgemäß immer nur einer Minderheit möglich. Es ist von vornherein ausgeschlossen, daß alle Glieder des Bolses gleichmäßig am Wesen der Bollskultur teilnehmen. Denn wenn auf der Höhe der Kultur als idealstes Lebensziel die Herausbildung geistiger Werte erscheint, so ist dies Ziel nur unvollkommen oder gar nicht von all denen zu erreichen, für welche den Hauptinhalt der Lebensarbeit die Schaffung wirtschaftlicher Werte, der Erwerd wirtschaftlicher Güter bildet. Der Gedanke, den der Sokrates der Apologie vor seinen Richtern ausspricht, daß ein Leben, das der Erkenntnis entbehrt, nicht lebenswert sei, ist ja den meisten unverständlich. Und mit Recht hat daher Sokrates gerade in diesem Kuntt den

<sup>1)</sup> Als Motto könnte man an die Pforte des Beitalters der Bollkultur das Bort im Ariton (46 b) schreiben: ως έγω οὐ μόνον νῦν ἀλλὰ καὶ ἀεὶ τοιοῦτος οίος τῶν έμῶν μηδενὶ ἄλλω πείθεσθαι ἢ τῷ λόγω ος ἄν μοι λογιζόμενω βέλτιστος φαίνηται.

<sup>2)</sup> Thisigh ist in dieser Hinsight die Bemertung, die Sokrates bei Kenophon (Mem. IV, 2, 36) gegenüber Euthydemos macht: Άλλα ταῦτα μέν ἴσως δια τὸ σφόδρα πιστεύειν εἰδέναι οὐδ' ἔσκεψαι.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Der Intellektualismus des Sokrates überschätzt allerdings die Bedeutung der logischen Selbstzucht für das sittliche Leben, aber fo viel ist doch gewiß, daß zwischen der Höhe des geistigen und berzenigen bes sittlichen Niveaus der Lebensführung gewisse Zusammenhänge bestehen.

Segensat zwischen seiner individuellen Lebensanschauung und ber der Masse scharf betont. 1) Aber auch von jenem hemmenden äußeren Woment ganz abgesehen, wie viele sind überhaupt befähigt und gewillt, den Anforderungen zu genügen, welche die logische Selbstzucht der Bollkultur an die Energie des geistigen und seelischen Lebens stellt?

So steht einer Minderzahl von Individuen, in denen sich der Typus der Bollkultur mehr oder weniger scharf ausprägt, die große Mehrheit derer gegenüber, in deren Bewußtsein das Ädoyov µégos the hventse einen übermäßig breiten Raum einnimmt und der solratischen Forderung des yrüde osavvör nur zu oft einen unüberwindlichen Biderstand entgegensett. — Damals, wie — heute! Denn, — wie Grote treffend bemerkt hat, — "wenn heute ein neuer Sokrates auf dem Marktplat an Leute beliebigen Standes und beliebigen Beruses dieselben Fragen richten würde, würde er demselben arglosen Dogmatismus, denselben Gemeinspläßen und — in der Diskussion — denselben Widersprüchen begegnen." <sup>2</sup>)

Diese für die Zwiespältigkeit aller Kultur so charakteristische Erscheinung hat nun Sokrates mit besonderer Schärfe und Klarheit ersaßt und zum Ausgangspunkt seines ganzen Wirkens gemacht. Wit rücksichtsloser Offenheit und nie erlahmendem Sifer sehen wir ihn allenthalben bemüht, den verhüllenden Schleier wegzureißen, der dem Durchschnittsmenschen den genannten Zwiespalt gar nicht zum Bewußtsein kommen läßt. Indem seine "Menschenprüfung" Angehörige aller Berufskreise daraushin untersucht, ob sie das auch wirklich wissen, was sie zu wissen glauben, hat er die erschreckende Berbreitung jenes niederen Typus aller Welt dargethan, der Menschheit die Augen über sich selbst geöffnet. Und er scheute sich auch nicht, das

<sup>1) 37</sup> θ: ἐάν τ' αὖ λέγω, ὅτι . . . ὁ . . . ἀνεξέταστος βίος οὐ βιωτὸς ἀνθρώπφ, ταῦτα δ' ἔτι ἦττον πείσεσθέ μοι λέγοντι.

<sup>2)</sup> Vol. VIII, 244. Bgl. 243: In morals, in politics, in political economy on all subjects relating to man and society — the like confident persuasion of knowledge without the reality is sufficiently prevalent.

Riedere offen als folches zu bezeichnen, ihm gegenüber ben idealen Mechtstitel des Höheren zu vertreten, zu dem er sich bekannte und seine Buhörer zu erziehen bestrebt war. In dem Begriff ber nadoi naya 90i,1) wie Solrates biejenigen bezeichnet. in welchen sich das Wesen der Vollkultur in dem hier entwickelten Sinn am reinsten entfaltet, tommt ein im besten Sinne ariftotratisches Bewußtsein zum Ausbruck. Die Aristofratie Beiftes ift es, die bier gegenüber ber gebundenen Intelligeng ber Vielen (oi moddoi!) als die Gemeinde der wahrhaft Freien ericheint.2) Wenn man ferner bedenkt, wie hoch im Bolksstaat der Machtbunkel und das Selbstgefühl der großen Menge gestiegen war, so ist es sehr wahrscheinlich, daß dies Bewußtsein ber unendlich höheren Berechtigung des begriffsmäßigen Denkens gegenüber den "Bielen", die "etwas zu fein glauben, aber nichts sind",3) sich schon bei Sokrates gelegentlich zu dem schroffen Urteil über die Masse gesteigert hat, das ihm Kenophon in ben Mund legt. Die Masse, welche die Agora und die Gerichte füllte, erscheint hier als der "unwissende und ohnmächtige" Haufe von Baltern, Sattlern, Zimmerleuten, Schmieden, Bäckern und Krämern, deren ganzes Sinnen und Trachten nur barin aufgehe, wohlfeil zu faufen und teurer zu verfaufen. die nie über ben Staat wirklich nachgebacht haben. 4)

<sup>1)</sup> Bgl. Aristophanes Wolfen 101 und Tenophon Mem. I, 2, 48 und dazu Walter, Gesch. b. Asthetit im Altertum S. 140 und Kömer, Zur Kritif und Exegese ber Wolfen bes Aristophanes. Sipungsber. der Münch. Asac. 1896, S. 229 f.

<sup>2)</sup> Bei Kenophon bezeichnet Sotrates die, welche teine begriffsmäßige Kenntnis von den wichtigsten Anteressen des menschlichen Daseins haben, als Unfreie ardoanodudere. Mem. I, 1, 16, vgl. IV, 2, 22 und Symposion 215 ff.

<sup>3)</sup> éar dona i te elvat under ortes, sagt er in der Apologie von seinen Söhnen zu den Richtern, oreidizere adrois wones éyà épir. 42 e. Gegenüber der Minderheit der poortuararot nat isquestarot erscheinen die "Bielen" als die apporturarot nat as deretarot. Kenophon Mem. III, 7, 5. Bgl. Goethes Ausspruch: Zuschlagen kann die Masse,

da ift fie refpettabel,

Urteilen gelingt ihr miferabel.

<sup>4)</sup> Ebb. § 7. εν τοις μηδεπώποτε φροντίσασι των πολετικών. Bie wenig feine modernen Beurteiler bier Sofrates gerecht zu werben vermögen,

Gine unverhüllte Absage an die unmittelbare Bolfsberrschaft, wie sie sich in dem "reinen" Bolksstaat entwickelt hatte! Für die ultrademotratische Doktrin war ja gerade bieje sonverane Maffe der kompetenteste Richter über alles, die lette Inftanz und das oberste Tribunal in den entscheidensten Fragen des politischen und sozialen Lebens. Was Perikles in der Leichenrede verfündet hatte, für fie mar es ein unumstöglicher Glaubensjat, daß in einem demokratischen Gemeinwesen wie Athen, auch die Masse derer, welche im wirtschaftlichen Arbeitsleben standen, über eine nicht geringe Einsicht in politischen Dingen verfügte.1). Und nun follte fich dieser Anspruch als eine Illusion erweisen, die gepriesene Einsicht des souveranen Volkes als trügerisches Scheinwissen! Hatte Sotrates recht, bedeutete die einseitige Pflege bes Wirtschaftlichen eine Berengung bes geistigen Gesichtstreises, so trat es mit erschreckender Rlarheit zu Tage, daß die reine Demokratie kulturpolitisch ein gewaltiger Rückschritt war, indem sie in einer Zeit, in der der hellenische Geist sich zu einem Höhepunkt vernunftgemäßer Erkenntnis emporarbeitete und alle charafteriftischen Eigenschaften ber Bollfultur in sich zur Darstellung brachte, burch die ochlokratische Entartung bes bemofratischen Bedankens gerade ben rück ftanbigen, geistig minderwertigen Bevölkerungsschichten, die gleichsam noch mit einem Fuße auf ber Stufe der Halbkultur ftanden, zu einem Übermaß politischer Macht verhalf.

Was Goethe einmal im Hinblick auf die demokratische Gleichsmacherei unferes Jahrhunderts von den fürchterlichen Zeichen einer Zeit gesagt hat, die nur dann "die Befriedigung versworrener Bunsche zu finden" glaubt, "wenn nichts mehr zu

zeigt recht draftisch die Bemertung Köchlys über ben Sohn des Anytos-(S. 357), "derselbe sollte in die Fußstapfen des Baters und Großvaterstreten, ein tüchtiger Gerber und Ledersabrikant und damit zugleich schlecht und recht ein ordentlicher Staatsmann werden". Gerber und damit zugleich Staatsmann! Und die se Weisheit ereifert sich über die "politische Borniertheit" eines Sokrates und Plato!

<sup>1)</sup> Bgl. auch Aristoteles Politik VI, 3, 15, 1291 b. ἀντιποιούνται τε και τῆς ἀρετῆς πάντες και τὰς πλείστας ἀρχὰς ἄρχειν οἴονται δύνασθαι.

unterscheiben ist, wenn wir alle von Einem Strom vermischt bahin gerissen im Dzean uns unverwerkt verlören", — das ist bamals bereits von der Sokratik dem vulgären Wassenliberalismus entgegengehalten worden. "Wenn man — sagt Antisthenes — nicht mehr unterscheiden kann zwischen dem Tüchtigen, d. h. dem zu vernunstgemäßem Denken Erzogenen, und dem Niederen, d. h. solchem Denken Unzugänglichen, so ist der Staat dem Versall und dem Untergang geweiht. 1)

Wenn einem anderen Schüler des Sokrates einmal das Wort in den Mund gelegt wird, die Demofratie sei für alle Verständigen eine offenkundige Thorheit, 2) so wird man dies ja nicht ohne weiteres auf den Meister beziehen tonnen. Daß er aber 'die rabitale Form der Demokratie, wie sie in Athen zu Recht bestand, für eine Thorheit hielt, das kann nicht bezweifelt werden. Die in Übereinstimmung mit bem Gesetz regierende und zugleich durch die freiwillige Hingebung der Regierten an die Berfonlichkeit des Herrschers legitimierte Monarchie, sowie die echte Aristofratie, welche Regierung und Verwaltung in die Hände Der= jenigen legt, welche die vom Gesetz geforderte Gewähr persönlicher Tüchtigkeit geben, sie werden einmal von dem renophontischen Sokrates, der in diesem Kall gewiß der echte ift, mit unverkenn= barer Sympathie in Gegenfat geftellt zu ber Plutofratie, in ber ein unpersönliches Moment, das Geld, zu Amt und Macht führt, und zu der Demofratie, welche die Amter ohne Unterschied aus allen besetzt. 8) Ein System, welches er von seinem fultur= politischen Standpunkt aus grundsätlich verwarf. Denn wenn im reinen Bolksstaat, - wie Euripides einmal den Beros der Demofratie, Theseus, emphatisch verfünden läßt, - "das Bolf ber Reihe nach sich selbst regiert in jährlichem Beamtenwechsel", fo fann Sotrates diese schablonenmäßige Bleichmacherei um fo weniger gebilligt haben, je entschiedener er stets die Natur-

<sup>1)</sup> τὰς πόλεις (ἔφη) ἀπόλλυσθαι, ὅταν μὴ δύνωνται τοὺς φαύλους ἀπὸ τῶν σπουδαίων διακρίνειν. Ding. Laert. VI, 5.

<sup>2)</sup> Allibiades bei Thuthdides VI, 89: δημοκρατίαν γε εγιγνώσκομεν οί φρονούντες τι όμολογουμένην ανοιαν.

<sup>3)</sup> Mem. IV, 6, 12.

thatsache der Ungleichheit der Menschen betont hat.1) "Herrscher und Obrigkeiten — meint er — sind in Wahrheit nicht die, welche ben Scepter führen, noch die, welche es durch die Wahl einer beliebigen Volksmaffe oder durch Auslosung geworden sind, sondern nur diejenigen, welche auch wirklich zu regieren verstehen." 2) Denn Regieren ift ihm eine Wiffenschaft, und eine fehr schwierige! Wie viele aber sind im hochsten Sinne bazu befähigt? ober zwei, - läßt ihn Plato in richtiger Konsequenz seines Standpunktes antworten, - oder doch nur fehr wenige. 3) Jebenfalls könne wohl niemals eine Bolksmenge, ihre Zusammenfetung fei, welche fie wolle, Erager eines folchen Wiffens und baburch befähigt sein, einen Staat vernunftgemäß zu beherrschen. 4) Welch eine Thorheit vollends, die Besetzung der Staatsamter dem Rufall des Bohnenloses zu überlaffen, mahrend es doch niemandem einfalle, einen durchs Bohnenlos Gewählten jum Steuermann, Baumeifter ober Flotenspieler zu machen! 5) Gine

- · 1) Ebb. III, 9, 3. δρῶ δ' ἔγωγε καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων πάντων ὁμοίως καὶ φύσει διαφέροντας ἀλλήλων τοὺς ἀνθρώπους.
- 2) Ebb. III, 9, 10. βασιλείς δε καὶ ἄρχοντας οὐ τοὺς τὰ σκήπτρα ἔχοντας ἔφη είναι οὐδὲ τοὺς ὑπὸ τῶν τυ χόντων αίρεθέντας οὐδὲ τοὺς κλήρφ λαχόντας . . . ἀλλὰ τοὺς ἐπισταμένους ἄρχειν.
- 3) Diese Außerung legt Plato im Politikos dem Sokrates in den Mund (293 a) ἐπόμενον δε οίμαι τούτφ την μεν δοθην ἀρχην περί ενα τινὰ και δύο και παντάπασιν δλίγους δείν ζητείν, όταν δοθη γίγνηται. Das ift so konsequent im Sinne echt sokratteriserung derselben verwenden darf. Mit Recht betont von Kaerst, Studien zur Entmicklung und theosretischen Begründung der Wonarchie im Altertum S. 21.
- 4) Auch dies ist allerdings zunächst eine Außerung Platos, aber mit Raerst ebensalls als echt sokratisch zu bezeichnen. ως ούκ αν ποτε πλήθος οὐδ' ώντινωνοῦν την τοιαύτην λαβὸν έπιστήμην οίον τ' αν γένοιτο μετὰ νοῦ διοικεῖν πόλιν. Raerst verweist (a. a. D.) auch auf die ganz analoge kynische Aussalfung, wie sie Dio Chrysostomos III, 45 ff. wiedergibt.
- \*) Memor. I, 2, 9 . . . λέγων ώς μωρον είη τους μέν της πόλεως αρχοντας από κυάμου καθιστάναι. Diese Außerung wird bei Xenophon dem Sokrates allerdings nur von dem Ankläger in den Mund gelegt. Allein, da Xenophon die Richtigkeit derselben in keiner Weise bestreitet, so ist sie gewiß authentisch, um so mehr, als auch sie die notwendige logische Konsequenz des allgemeinen sokratischen Standpunktes ist.

Kritik, die sich sehr wohl die sarkastische Bemerkung eines Sokratesschülers hätte aneignen können, die Athener möchten doch durch Volksbeschluß die Esel zu Pferden machen! 1) — So ist die Demokratie das Tummelseld des Dilettantismus,2) der keiner sachmäßigen Vorbildung zu bedürfen glaubt und durch seine Unfähigkeit den Staat auf das schwerste schädigt, auf Geist und Gesinnung der Bürgerschaft geradezu korrumpierend einwirkt. 3)

Daß biese sokratische Anschauungsweise der reinen Volksberrschaft den Boden unter den Füßen wegzog, ist klar. Sie bedeutete die Emancipation der Amtsgewalt von dem Belieben des souveränen Demos, der in derselben lediglich ein Organ der Instinkte und Interessen der Mehrheit sah. Sie wollte die Amtsgewalt unter eine von Willkür freie Ordnung gestellt wissen, welche die wirklich Sachverständigen zur Leitung des Staates beruft, einen unabhängigen, wissenschaftlich gebildeten Beamtenstand an Stelle der wechselnden Funktionäre des sogen. Volkswillens setzt. Und er muß — ebenso wie Plato — an die Möglichseit einer solchen Wendung geglaubt haben. Der hätte er sonst dei seiner Ansicht von dem Verhältnis überzeugungstreuer Staatsmänner zur Massenherrschaft gerade

<sup>1)</sup> Antisthenes bei Diog. Laert. VI, 1, 8. τοὺς δνους εππους ψηφίσασ-Θαι, mit der ganz sokratischen Motivierung: ἀλλὰ μὴν καὶ στρατηγοὶ φαίνονται πας ὑμῖν μη δὲν μα θόντες, μόνον δὲ χειροτονηθέντες.

<sup>2)</sup> des autooxediasen j. Mem. III, 5, 21.;

<sup>3) &</sup>quot;Die mangelnde Zucht und Ordnung im **R**riege motiviert Sokrates a. a. D. mit den Worten: ἴσως γαρ έν τούτοις οἱ ημιστα έπιστάμενοι ἄρχουσιν αὐτῶν.

<sup>4)</sup> Grote (VIII, 268) meint, das Staatsideal des Sokrates hätte etwa dem entsprochen, welches Xenophon in der Kyrupädie vorschwebte. Ich lasse dahingestellt, da uns jeder nähere Anhaltspunkt für das positive politische Programm des Sokrates sehlt. Und ein solches wird doch wohl der Mann gehabt haben, der Fragen behandelte wie solgende: τί δίκαιον, τί ἄδικον . . . τί πόλις, τί πολιτικός τί ἀρχη ἀνθρώπων, τί ἀρχικός ἀνθρώπων κτλ. Wem. I, 1, 16.

b) Ginen Fingerzeig in dieser Hinsicht bietet vielleicht der Hinweis auf den Rupen des möglichst engen Zusammenschluffes der guten und tüchtigen Glemente in der Politik. Mem. II, 6, 26.

auf die Heranbildung solcher Staatsmänner bedacht sein können? 1)

Aber die Konsequenzen der sokratischen Kritik reichen noch weiter! Sie bedeuten zugleich die theoretische Vernichtung der obersten gesetzgebenden und richterlichen Autorität des Demos. Wer es mit dem Primat der Intelligenz im sokratischen Sinne ernst meinte, wer so gründlich mit dem Glauben an die Majestät des Volkes und die Unsehlbarkeit des allgemeinen gleichen Stimmrechtes gebrochen hatte, für den konnte die gesesgeberische Thätigkeit des Demos nichts anderes sein als Verzewaltigung der Intelligenz durch die plumpe Masse der unswissenden Mehrheit, die Volksjustiz nichts anderes als die Herrschaft der Unkenntnis da, wo die Erkenntnis herrschen sollte. Es ist daher gewiß nicht unzutreffend, wenn von Sokrates berichtet wird, die Demokratie von Athen habe ihn wie eine Tyrannis angemutet. 2) Und wie bezeichnend sind die Verse, die er im Kerker gedichtet hat:

"Einstmals sagte Asopos den Bürgern des hohen Korinthos: Richt volksrichtendem Bis gebet die Tugend anheim!3)

Αϊσωπός ποτ' έλεξε Κορίνθιον άστυ νέμουσι· μη κρίνειν άρετην λαυδικώ σοφίη.

Echt foltatisch ist gewiß die Außerung über die Geschworenen bei Blato Guthpphron 4a: άγνοείται ύπο των πολλών όπη ποτε όρθως έχει οὐ γὰρ οίμαι γε τοῦ έπιτυχόντος όρθως αὐτὸ πράξαι άλλὰ πόρρω που ήδη σοφίας έλαύνοντος.

<sup>1)</sup> Wit Recht bemerkt Rehm (Gesch. b. Staatsrechtswissenschaft S. 30) baß Sofrates nicht Gegner der demokratischen Staatssorm überhaupt (der Demokratie als Berfassungsform) gewesen zu sein braucht. Er hätte sich vielleicht begnügt, wenn durch eine Beschränkung der Bolkswahl die Besehung der Ümter aus den Tüchtigsten ermöglicht und "die volle unmittelbare Ausübung der Regierungsgewalt durch das Bolk, die un= mittelbare Demokratie, die Demokratie als Regierungsform" besieitigt worden wäre.

<sup>2)</sup> Aelian Var. hist. III, 17: Σωνράτης τη μεν Αθηναίων πολιτεία οὐκ ἡρέσκετο, τυραννικήν γάρ καὶ μοναρχικήν έωρα την δημοκρατίαν οὖσαν. Über die Berechtigung bieser Anschauung s. mein Buch: Aus Altertum und Gegenwart. S. 273 f.

<sup>3)</sup> Diog. Laert. II, 5, 42.

So ward hier dem Triumphzug der Gewöhnlichkeit, der Herrschaft der Mittelmäßigkeit im Bolksstaat ein energisches Halt entgegengerusen! —

Es leuchtet ein, daß diese geiftige Reaktion gegen die Bewaltherrschaft der "Bielen", die sich nicht auf Börfäle und vornehme Zirkel beschränkte, sondern vor der breiten Offentlichkeit vollzog, eine lebhafte Gegenwirkung erzeugte. Und welcher Art dieselbe mar, läßt sich leicht denken! Gegen die geistigen Baffen, mit benen Sokrates das extrem = bemokratische Dogma in seinen Grundfesten erschütterte, ließ sich nicht auftommen. Im geiftigen Kampf mit seiner unerbittlichen Logit ware ber vulgären Anschauungsweise nichts übrig geblieben als das Eingeständnis ber Ohnmacht. So griff fie ju bem Mittel, beffen sich die Gläubigkeit jeder Art gegen die höhere Intelligenz zu allen Zeiten bedient hat, wenn sie ihre Illusionen, Ansprüche und Interessen zu gefährden brobte: sie verfegerte, verhöhnte und verdächtigte die Intelligenz, in deren Namen der Gegner fämpfte. 1) Eppisch in dieser Hinsicht und zugleich vorbildlich für das Schicksal, welches Sofrates bevorstand, ist die Disfussion, welche in einem Drama bes Euripides über bas große Beitproblem geführt wird.

Hier verkündet ein thebanischer Herold u. a. auch die Lehre, die wir bereits als sokratisch kennen. Er wirft — ganz in sokratischem Geist — die Frage auf:

"Bie kann das Bolk nur, ist es nicht im Denken Meister, Meister sein des Staates recht? Es gibt die Zeit, und nicht die Eile über Nacht die behre Einsicht. Doch ein armer Bauersmann, gesetzt er sei nicht kenntnissos, wie kann den Blick er bei der Arbeit richten auf des Staates Bohl? Welch böses Unheil vollends, daß der schlechte Mann dem bessern gleich an Ehr' und Achtung ist und lenkt das Bolk durch Reden der sonst nichtig war!")

<sup>1)</sup> Bgl. oben S. 63 f. über die instinktive Abneigung der Demokratie gegen die höhere Bilbung.

οὐδὲν ὢν τὸ πρίν. — 'Iκέτιδες v. 425.

Man beachte, was der Sprecher der Demokratie erwidert! Er beginnt echt volkstümlich mit Schimpsworten, indem er den Gegner ohne weiteres Sophist und Zungendrescher schilt. \(^1\) Die eigentliche Frage aber, den Hinweis auf die Unterdrückung der Intelligenz durch die Herrschaft der Mittelmäßigkeit, umgeht er vollständig und setzt den Gründen des Gegners einsach Berbächtigungen gegenüber, indem er dem von jenem geltend gemachten Staats= und Kulturinteresse ein ganz anderes, rein persönliches, substituiert, nämlich das egoistische Interesse volksseindlichen Absolutismus und das Interesse des Keichen, der den Armen, des Starken, der den Schwachen unterdrücken will! So wird es ihm ein Leichtes, die gegnerische Ansicht ins Unrecht zu setzen und alle weiteren Einwände des "Schwähers") mit einer Drohung niederzuschlagen.

"Schlimm follt' es Dir bekommen, hatt' Dich nicht die Stadt gefandt, Dein unnüt Reben".")

Und der Chor fällt ein mit einem Weheruf über ben Übermut der "Schlechten".

Wenn Sofrates damals, als diese Worte auf der Bühne des athenischen Theaters gesprochen wurden, unter den Zusschauern saß, so hatte er hier unbewußt sein eigenes Verdamsmungsurteil mitangehört. Denn diese Scene ist gewissermaßen das Vorspiel zu dem Prozeß des Jahres 399.3)

Sind doch schon um die nämliche Zeit auf derselben Bühne gegen Sokrates selbst genau dieselben Töne angeschlagen worden, nur daß sich hier in der Komödie — ganz im Sinne der

κλάων δ'ᾶν ήλθες εί σε μη ἔπεμψε πόλις. περισσὰ φωνῶν.

<sup>1)</sup> κομψός γ' ὁ κῆρυξ καὶ παρεργάτης λύγων. 427. Ginseitig ist ja asserbings auch die Argumentation des Herold.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 463

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 459 f.

<sup>3)</sup> Es erscheint in biesem Zusammenhang nicht ohne Interesse, daß der Sophist Bolykrates in seinem Pamphlet gegen Sokrates eine Paralelele zwischen dessen Demokratenkönigs Theseus gezogen hat. Byl. die Apologie des Libanios, dem diese literarische Anklage direkt oder indirekt vorlag, p. 53.

aramöhnischen Beichränktheit der Masse - mit der Berabwürdigung und der verfiden Anschwärzerei des Vertreters der höheren Bildung die Verhöhnung dieser Bildung selbst verbindet.1) Die Leute von der "Denkanstalt der weisen Geister",2) die "Feinen und Guten" 3), werden von Aristophanes in den "Wolfen" griesgrämige Grübler und Kaselhanse, als bezeichnet als Schufte und Rechtsverbreber4), als faule Mußigganger 5), als Gottesleugner.6) Ihre gerühmte Intelligenz, ihre biglektische Kraft, ihre Ideen find blauer Dunft, dem Wolkenreich entstammt,7) ihre erhabenen Reden, - wie es in einem anderen Stude heißt, - nur für verdrehte Räuge. 8) Der Meister selbst ist ein "Briefter spigfindiaften Schwaßes" 9), ein Ideolog 10), ber seines Gleichen nur an einem Proditos hat (demfelben, dem man in Athen wegen "Gottlosiafeit" die Schriften verbrannt! Welch bedeutsame Rusammenitellung!), ein frecher Religionsspötter, für den nur die Wahngebilde jeines hirns Wahrheit, die Götter aber leere Boffen und Altweiber-

- 1) Nicht bloß von Aristophanes ist dies Thema angeschlagen worden. In der eben damals ausgeführten Komödie des Amoipsias, die nach Konsnos, dem Musiksehrer des Sokrates, genannt war, bestand der Chor aus "Denkern" oder "Grüblern".
  - 2) Bollen 94: ψυχῶν σοφῶν τοῦτ' έστὶ φροντιστήριον.
  - 3) 101. надой науадой! S. oben S. 79.
  - <sup>4</sup>) 98 ff.
  - <sup>5</sup>) 315:

Οὐράνιαι νεφέλαι, μεγάλαι θεαὶ ἀνδράσιν ἀργοῖς αἴπερ γνώμην καὶ διάλεξιν καὶ νοῦν ἡμῖν παρέχουσιν.

- 6) 247. πρώτον γάρ θεοί ήμιν νόμισμ' οὖκ ἔστιν.
- 7) S. oben Anmert. 5.
- 8) Γτος το 1496. σεμνοί λόγοι παραφρονούντος ανδρός.
- 9) 358: λεπτοτάτων λήρων ίερεύς.
- 19) 359: μετεωροσοφιστής. In der Dentanftalt lernt man λόγων αποιβών σπινδαλάμους. 130. Bgl. auch Frösche 1491 ff.:

Schanbe, wer bei Sofrates figen mag und schwagen mag. In gespreizten leeren Phrasen, Düfteleien Quadeleien saulgeschäftig sich zu üben ist für hohle Köpfe nur.

thorheiten sind 1), und der sich diese seine Weisheit noch mit teurem Geld bezahlen läßt!

Er und seine Leute lachen über dergleichen. Sind sie doch die Gebildeten, die Männer der "Wissenschaft "!2) Und "wie süß ist es, neuer Kunst 'und Wissenschaft sich weihen, bestehendem Recht und Vorurteil freidenkend sich entreißen"! 3) Was ist für sie auch das alte Recht? Die es aufgebracht, waren Menschen, wie wir. Sie mußten mit Gründen es empfehlen. 4) Warum soll es jeht den besseren Gründen der "neuen Vildung" 5) nicht weichen! Muß doch als das Veste das gelten, was dem gebildeten Mann so dünst. 6) Wer jeht nicht auch so gesbildet zu werden sich bemüht; 7) wie sie, der bleibt zeitlebens ein Dummkopf und altmodischer Kauz 8), ein unwissender nuch roher Tölpel. 10) In die Denkanstalt des Sokrates muß man gehen. Da sernt man alle Weisheit der Welt, da erkennt man sich selbst und sieht, wie ungelehrt und stumpfsinnig man ist. 11)

Kein Wunder, daß des Mannes der Hochmutsteufel sich bemächtigt. Seine Freundinnen, die Wolken, freuen sich, daß er stolz auf sie den Kopf so hochträgt, wenn "er die Straßen

 <sup>364 . . . .</sup> τάλλα δὲ πάντ' ἐστι φλύαρος. — 367 . . . . οὐδ' ἔστι Ζεύς. ΒαΙ. 397.

<sup>2) 1241.</sup> και Ζενε γέλοιος δμνύμενος τοῖς είδόσιν.]

 <sup>1398.</sup> ώς ήδυ καινοῖς πράγμασιν καὶ δεξιοῖς ὁμιλεῖν
 καὶ τῶν κα θεστώτων νόμων ὑπερφρονεῖν δύνασθαι.

<sup>4) 420.</sup> ούκουν ἀνής ὁ τὸν νόμον θεὶς τοῦτον ἡν τὸ ποωτον, ωσπες σὶ κάγω, και λέγων ἐπείθε τούς παλαιούς; (Chriurcht gegen die Citern).

<sup>5)</sup> καινη παίδευσις! 938.

<sup>8) 418.</sup> και βέλτιστον τοῦτο νομίζεις ὅπες είκὸς δεξιὸν ἄνδοα.

<sup>1) 428.</sup> ζητών δεξιὸς είναι.

<sup>8) 398.</sup> αν μώρε σύ και Κρονίων όζων και βεκκεσέληνε.

<sup>\*) 136.</sup> α μα θήs. Bgl. ebenda auch den Hohn, mit dem es der Philosophenschüler dem Alten verweist, daß er so "unmethodisch" (απεριμερίμνως) an die Thüre der Denkerei gepocht und den Gedankenprozeß des Reisters gestört.

<sup>10) 421.</sup> ἄνθρωπος άμαθής ούτοσι και βάρβαρος.

<sup>11) 841</sup> f. (μάθοις ἄν) ὅσαπεο ἔστ' ἐν ἀνθρώποις σοφά γνώσει δὲ σαυτὸν άς ἀμαθὴς εἶ καὶ παχύς.

einherstolziert und prüfend die Augen umherwirft." 1) Die Schüler staunen ihn an, auch wenn er das Absurdeste vorbringt; ber Laie hat es "als Mysterium zu achten." 2)

Man sieht: Um auf die große Wenge des Theaterpublitums zu wirken, ruft der leichtsertige Poet gegen das Opfer seiner Laune die gesährlichsten Instinkte wach, die in der Wasse leben: den Widerwillen und den Argwohn der Ignoranz gegen die Überlegenheit der höheren Bildung, den Haß altzgläubiger Beschränktheit, die Lust an Verhöhnung und Versteherung. 3) Und nicht bloß dies! Auch der Geist der Gewaltsamkeit, der überall die Masse beseelt, sindet in dem Stückseine Rechnung. Es bleibt nicht bloß dabei, daß es der Sprecher der Gerechtigkeit<sup>4</sup>) für eine Thorheit erklärt, daß man dem Umssichgreisen der "neuen Ideen" so ruhig zusieht. Es wird auch ein sehr drastisches Rezept gegeben, wie man mit den Neuerern in kürzester Frist aufräumen könne!

Der unglückliche Alte, dem die Afterweisheit des Lehrers durch sein eigenes Fleisch und Blut so bös mitgespielt, meint einmal, es bleibe dem Sohn, wenn er die letzte Konsequenz seiner Theorien gezogen, eigentlich nichts weiter übrig, als sich mit samt seinem Sokrates und seinen Sophistereien in die Felsenschlucht zu ftürzen, die dem Staate als Hinrichtungsstätte für todeswürdige Verbrecher diente! Dind zuletzt fordert er den

 <sup>362.</sup> ὅτι βρενθύει τ' ἐν ταῖσιν ὁδοῖς καὶ τὰφθαλμὰ παραβάλλεις κὰνυπόδητος κακὰ πόλλ' ἀνέχει κὰφ' ἡμῖν σεμνοπροσωπεῖς.

<sup>2)</sup> S. die Außerung des Schülers 143: νομίσαι δε ταύτα χρή μυστήρια.

<sup>3)</sup> Man hat sich barüber gewundert, daß Aristophanes seinen Angriff nicht auch auf das politische Gebiet hinüberspielt. Es erklärt sich das aber doch sehr einsach: Das demokratische Uthen ist ja für den Dichter die "verkehrte Welt", deren er für seine Kritik bedarf. Wie hätte er die Kritik dieser verkehrten Welt von Seiten eines anderen zum Gegenstand der Satire machen sollen?

<sup>&#</sup>x27;) Ich bemerte bei diefer Gelegenheit, daß ich mit dem neuesten Herausgeber Ban Leeuwen die Ibentität ber uns erhaltenen "Bolten" mit bem im Jahre 423 aufgeführten Stude annehme.

<sup>5) 1448.</sup> 

Sohn direkt auf, dem "verfluchten, gotteserbärmlichen Schurken", dem Sokrates, und seinem Helfershelfer zu Leibe zu gehen.¹) Sie sollen ihre Schändlichkeiten mit dem Leben büßen. Auch die Exekution selbst bleibt dem Zuschauer nicht erspart.²) Das "Haus der Schwäßer", die Denkanstalt, wird von dem Knecht des rasenden Alten mit der Axt zusammengeschlagen und dann von diesem in Brand gesteckt. Auf Sokrates und die Seinen aber, die jammernd und halberstickt aus dem zusammenstürzenden Huchten, eröffnet der Chor³) die Heße mit dem wütenden Schlachtrus:

Berfolg fie! schlag sie! Sie verdienen's tausendfach! Bor allem unsern Göttern thaten sie Schimpf und Schmach!') So endet das Stück in Feuer und in Blut!

Wie hier um der Massenwirkung willen an die rohen Instinkte und die blöden Vorurteile des großen Hausens appelliert wird, so sehen wir die zahlreichen Gegner, die sich Sokrates durch seinen Freimut und die rücksichtslose Besehdung alles Scheinwissens in den verschiedensten Kreisen der Bevölkerung zuzog,<sup>5</sup>) vielsach darauf ausgehen, die Masse gegen ihn zu erregen.<sup>6</sup>) Schon vor dem Prozeß

- 1) 1465. τὸν Χαιρεφῶντα τὸν μιαρὸν καὶ Σωκράτην, ἀπολεῖς μετελθών, οῖ σὲ κἄμ' ἐξαπάτων
   8gl. 104. κακοδαίμων Σωκράτης καὶ Χαιρεφῶν.
- 2) Bgl. auch eine ähnliche Exekution in den "Bögeln" (992 ff), wo der Mathematiker und Aftronom Meton als Tagdieb verhöhnt und hinaußsgehrügelt wird, dieweil die Stadt "einmütig beschlossen, alle Art von Schwindlern abzuthun".
  - 3) Ich weise die Worte mit Bergt bem Chor gu.
  - 4) 1508 f.
- \*) Plato Apol. 23. Bas in der Seele eines derartig Gedemütigten vorging und wie sich diese Berstimmung bis zu dem Bunsche steigern konnte, den Unwiderstehlichen "nicht mehr unter den Lebenden zu sehen" (πολλάνες... ήδέως αν ίδοιμι αὐτὸν μὴ ὄντα έν ἀνθεώποις) hat Plato im Symposion 216 meisterhaft geschildert. Das Gesühl persönslicher Kräntung, welches Sokrates in den Einzelnen wachrief, wurzelte eben auch in Rasseninstinkten.
- •) Man beachte, was Soltates in der Apologie 18b jagt: έμοῦ γὰρ πολλοὶ κατήγοροι γεγόνασι πρὸς ὑμᾶς καὶ πάλαι πολλὰ ἦδη ἔτη ... οῦ ὑμῶν τοὺς πολλοὺς έκ παίδων παραλαμβάνοντες ἔπειθόν τε καὶ κατηγόρουν ἐμοῦ οὐδὲν ἀληθές.

ift uns dies von einem bekannten athenischen Staatsmann, von Kritias, bezeugt, der die Revision der Gesetze im Jahre 404 zu einer Beschränkung der Lehrfreiheit benutzte,<sup>1</sup>) um seinem Haß gegen Sokrates Luft zu machen. Da er Sokrates auf andere Beise nicht beikommen konnte, so führte er diesen Schlag gegen ihn, indem er, — wie Xenophon sich ausdrückt, — "die von der Menge gewöhnlich gegen die "Philosophen" erhobenen Beschuldigungen wider ihn geltend machte und ihn beim großen Haufen versleumdete.<sup>2</sup>)

Dazu fam, daß der von Sofrates entfesselte Rampf der Meinungen durch die jüngere Generation seiner Anhänger, die fich mit dem gangen Gifer der Jugend die Fortsetzung seines aufklärenden Wirkens angelegen sein ließ, in immer weitere Areise, insbesondere in den Schoß der Familie, getragen wurde, wofür wir an dem von Xenophon mitgeteilten Gesprach zwischen Berifles und dem jugendlichen Alfibiades (über den Begriff bes Gesetzes) ein braftisches Beispiel besitzen. Auch durch diese jugendlichen Vorkämpfer der Aufflärung fühlten sich sehr viele Leute verlett, die — um mit der Apologie zu reden — "etwas zu miffen glaubten, aber wenig ober nichts mußten", und die nun ihrem Groll durch Verdächtigung des "verwünschten Jugendverderbers" Luft machten.3) — Allerdings hat die übermütige Jugend auch Mißbrauch mit der Diglektif getrieben. 3. B. spricht von "jungen Bürschehen", Die sich freuen, mittels ber Wechselrebe wie junge Rläffer an bem, ber in ihre Rabe kommt, zu zupfen und ihn herumzuziehen.4) Aber für diese und andere Ausmuchse konnte doch eben nur Bosheit oder Beschrankt= beit den Meister verantwortlich machen! — Auch ein sozialer Gegensatz spielt hier mit herein. Die jungen Leute, die Sokrates

<sup>1)</sup> Die Kenophon, Mem. I, 2, 31, mit den Worten kennzeichnet: έν τοις νόμοις έγραφε λόγων τέχνην μή διδάσκειν.

<sup>3)</sup> Ebb. επηρεάζων έκεινω καὶ οὐκ έχων ὅπη ἐπιλάβοιτο, ἀλλὰ τὸ κοινἢ τοῖς φιλοσόφοις ὑπὸ τῶν πολλῶν ἐπιπιμώμενον ἐπισερων αὐπῷ καὶ διαβάλλων πρὸς τοὺς πολλούς.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 23 d.

<sup>4)</sup> Staat 559 b.

"nachzogen, die seine Wenschenprüsung gerne mitanhörten und oft es ihm darin nachzuthun suchten", gehörten meist den wohlhabenden Kreisen an, die zu bergleichen am meisten Muße hatten.<sup>1</sup>) Leute aus dem Volk, die zur Erheiterung dieser vornehmen Zuhörerschaft im ungleichen Kampf mit der sokratischen Dialektik erlegen waren, müssen die Demütigung besonders schwer empfunden haben.<sup>2</sup>)

Wie sehr es die Verletzung vulgärer Empfindungen war, welche den Sturm gegen Sofrates entsesselte, hat schon Plato treffend hervorgehoben. Immer wieder betont er die Masse der Gegner, ihre gekränkte Eitelkeit und die Leidenschaftlichkeit der Anklagen, "mit denen sie seit langem die Ohren der Bürger erfüllten".3) Und diese Hetze mußte um so erfolgreicher sein, als ja nicht nur das Wirken des unbequemen Mannes, sondern seine ganze Persönlichkeit wie dazu geschaffen war, den Widerwillen der großen Masse herauszusordern. Bezeichnend ist für Sokrates bekanntlich das Einzigartige seiner ganzen Erscheinung, das Plato einmal als äußerste Sonderbarkeit (aronia) charakterisiert.4) Plato meint, es lasse sich in Vergangenheit und Gegenwart nichts sinden, was nur einigermaßen der Originalität nahekomme, die der Mann und seine Rede zeige! 5)

Konnte sich der Spottlust, der niedrigen und hämischen Verkleinerungssucht der "Vielen" ein geeigneterer Gegenstand darbieten? Die vom Gleichheitsschwindel ersaßte Masse sieht nun einmal in einer Besonderheit, die von den Gewohnheiten, dem Thun und Denken der Vielen demonstrativ abweicht, sehr leicht etwas Anmaßendes. Sie empfindet die Existenz einer solchen Persönlichkeit wie einen steten Vorwurf gegen sich selbst, wie ein Vergehen an der Majestät der Gesamtheit. Mit dem

<sup>1)</sup> Apologie 23 c. ολε μάλιστα σχολή έστιν, οί τῶν πλουσιωτάτων.

<sup>\*)</sup> Gerade den Reichen wird der Umgang mit Sokrates übels genommen. S. Xenophon, Symposion 4, 32. . . . Σοποάτει ὅτε μεν πλούσιος ἦν έλοιθόςουν με ὅτι συνῆν κτλ.

<sup>3)</sup> Apol. 23.

<sup>4)</sup> συμπόσιον 221 c. 215 a.

<sup>5) 221</sup> d.

Prinzip der Freiheit, welches den anderen auch darin gewähren lassen sollte, gerät hier der Gleichheitsinstinkt in Konflikt, der es nicht ertragen kann, daß einer "etwas Besonderes haben" will,") zumal wenn er ein Mann aus dem Bolke selbst ist.") Über das Individuum, das diesem Borwurf sich aussetz, ist in den Augen der "Bielen" nur zu leicht das Verdammungsurteil gesprochen. Und hier handelte es sich noch dazu nicht bloß um einen harmlosen Sonderling, den man als Grübler" und Schwäßer bespöttelte, sondern um einen Mann, den man zusgleich als den "hochweisen Herrn",4) der sich über die "schmach-volle Unwissenheit" ber anderen erhaben dünkt, gründlich haßte.6)

Sokrates selbst gab sich darüber durchaus keiner Täuschung hin. Er sah "mit Schmerz und Besorgnis, daß er sich verhaßt mache". "Der viele Haß, der bei Vielen mir erwuchs, — läßt ihn Plato sagen, — wird mein Unterliegen herbeiführen, wenn ich unterliegen sollte,") nicht Weletos, noch Anytos, sondern die Versleumdung und die Nißgunst der Nèenge; ») etwas, dem viele andere und trefsliche Männer unterlagen und noch unterliegen werden; denn ich werde nicht der letzte sein!"

<sup>1)</sup> πράττειν άλλοῖον ἢ οί πολλοί! Apol. 20 d als Grund der üblen Rachrede angegeben. Bgl. 35 a . . . δεδογμένον γε έστι το Σωπράτη διαφέρειν τινὶ των πολλων ἀνθρώπων.

<sup>2)</sup> Bgl. die Bemerkung der pseudozenoph. '4θην. πολ. II, 18 über die Berspottung der δημοτικοί und πένητες, "διά τὸ ζητεῖν πλέον τι έχειν τοῦ δήμου". Zum demokratischen Jargon überhaupt s. Demosthenes v. d. Trug=gesandtschaft 295: οἱ μείζους τῶν πολλῶν οἰόμενοι δεῖν είναι.

<sup>5)</sup> φροντιστής, wie Sotrates — ganz im Sinne ber Wolfen (414. 456. 1039) — spottweise genannt wurde. S. Xen. Symp. 66: ἄρα σύ δ Σώκρατες, ὁ φροντιστής έπικαλούμενος.

<sup>4)</sup> sogòs anne. Apol. 12, vgl. 23 a.

<sup>5)</sup> αμαθία επονείδιστος. Apol. 29 b.

<sup>\*)</sup> Borbisblich ist hier, was die Ephejer bei Bertreibung des Hermodor gesagt haben sollen: ἡμέων μηδε είε ἐνήιστος έστω. εί δε μή, ἄλλη τε καὶ μετ' ἄλλων. (Heraklit frgm. 114. Thyisch nach Cicero, Tuscul. V, 105). Bgl. auch den populären Borwurf gegen Thales (Diog. Laert. I, 25) μονήση αὐτον γεγονέναι καὶ ίδιαστήν.

<sup>7)</sup> Ebb. 21 e.

<sup>8)</sup> ή τῶν πολλῶν διαβολή τε καὶ φθόνος 28 a.

Nichts könnte das Verhältnis, in dem Sokrates zur großen Masse stand, besser veranschaulichen als die Worte, welche Euripides in der Medea seiner Heldin in den Mund legt, und die sich lesen, als wären sie unmittelbar auf Sokrates gemünzt.

Richt jest zuerst, o Areon, sondern öfters schon hat mir die Meinung (des Bolles) Schaden und viel Weh gebracht. Rie laß ein Mann, der bei Berstand und Sinnen ist, den Seinen übergroße Bildung angedeihn!

Denn von dem Richtsthun abgeschn, deß man sie zeiht, 1) trifft sie der Städter Hassen und Berkleinerung.

Denn wenn du Thoren neue Weisheit predigst, so wirst du unnüß scheinen und nicht, was du bist.

Doch denen vorgezogen, welche vieles auch zu wissen meinen, bist du ein Ürgernis im Staat.

Ich selbst ersahre dieses Wißgeschid an mir.

Denn weil ich Weisheit habe, sehen diese scheel, und schross eichen ist.

Unter diesen Umständen wird man sich allerdings weniger darüber verwundern, daß es zu einer öffentlichen Klage gegen Sokrates kam, als vielmehr darüber, daß dies so spät geschah. Und man wird sich mit Grote gerne daran erinnern, daß die Stätte seines Wirkens eben Athen war, die Stadt, in der die Freiheit der Rede als das heiligste Vorrecht des Bürgers galt, in der der Bürger von Jugend auf durch den freien Meinungstampf daran gewöhnt ward, auch das Recht der gegnerischen Überzeugung zu achten. Wan wird auch hier mit Grote gerne der unsterblichen Leichenrede gedenken, und ihrer Verherrlichung

<sup>1)</sup> Bgl. ben Borwurf ber δεατριβή ἀργός, bes geschäftigen Müßigganges, ber bei Aristophanes (Frösche 1498) gegen Sofrates und Euripides erhoben wird. Dazu oben S. 87 und Bolten 315.

<sup>3) 294</sup> ff. "Nichts — jagt Bagehot (a. a. D. 180) — ift für die Wehrzahl der Menschen unangenehmer als neue Ideen. Sie werfen, wie man zu jagen psiegt, alles über den Haufen. Man kommt auf den Gedanken, daß die liebsten Borstellungen salsch sein könnten, der sestellungen salsch sein könnten, der sestellungen salsch sein könnten, der sestellungen salsch under gründet. Da ist es selbstverständlich daß der gemeine Mann die neue Idee haßt und geneigt ist, den Menschen, der eine solche hervorbringt, zu mißhandeln." Gemeint sind natürlich solche Ideen, die vulgären Interessen und Borurteilen widersprechen.

jenes freien athenischen Geistes, der dem Nächsten nicht gram ift, wenn er sich sein Dasein nach eigenem Wollen und Be-dürsen gestaltet, der sich und anderen das Leben nicht verbittert durch Scheelblicke und die Pein, welche die Unduldsamkeit bereitet.<sup>1</sup>)

Allein sollen wir beswegen mit Grote annehmen, daß es gang besondere, unbefannte Ursachen gewesen sein muffen, welche die Ratastrophe herbeiführten? War die "Liberalität der bemofratischen Gesinnung" in Athen wirklich "so fest begrundet", haben seine "liberalmachenden Institutionen" der Unduldsamkeit, diesem "natürlichen Unkraut im Busen des Menschen", wirklich so erfolgreich entgegengearbeitet, daß für die Beurteilung des Geschickes' des Sofrates dieses Moment taum mehr in Betracht tommen fann?2) Der moderne Anwalt der athenischen Demokratie sieht hier eben in seinem bottrinaren Optimismus nur die eine Seite an berfelben. Er überfieht, baf auch die Demofratie ju jeder Beit zwei Seiten bereit gehabt hat, um je nach Bedarf bald dieje, bald jene erklingen zu lassen, daß ihr neben ber harmonischen Melodie der Freiheit auch die des brutalen Awanges feineswegs fremd ift, sobald es die Masseninstinkte, die ja gerade fie entfesselt, jo wollen. Wer sich die erwähnten Erscheinungen auf der Bühne vergegenwärtigt, wer an die Scenen auf der Agora und in der Heliga denkt, an den Böbel, der immer bereit war, mikliebige Redner niederzuschreien, der weiß, daß auch die Demokratie weit davon entfernt ift, jenes natürliche Unkraut im Busen des Menschen zu ersticken. Sind einmal die Massen= instinkte empfindlich gereizt, so reißen sie alle Schranken nieber, welche die "Liberalität der demokratischen Gefinnung" bem Geifte ber Gewaltsamkeit gesett zu haben schien. Dies zeigt gerabe

<sup>1)</sup> Thutybides II, 37, 2.

<sup>3)</sup> Grote meint, der Prozeß beweise nicht, daß in Athen eine größere Unduldsamkeit bestand als irgendwo sonst in Hellas (vol. XIII. 271). Darauf kommt es aber hier gar nicht an, sondern einzig darauf, ob die Tötung des Sokrates eine flagrante Berlezung der Lehrsreiheit war oder nicht. Und dies muß ja derselbe Grote später selbst bejahen! Er sagt S. 299: The fact stands eternally recorded as one among the thousand misdeeds of intolerance, religious and political.

das Schicksal des Sokrates. Der Liberalismus der Demokratie erwies sich eben gegenüber der Macht dieser Instinkte am Ende doch nicht stark genug, die "edle Excentriciät" eines Sokrates zu. ertragen.

Allerdings bedurfte es noch einer besonderen Unterstützung durch die allgemeine politische Lage, bis die feindseligen Agitationen der Gegner ihr Ziel erreichten. Es fam die Zeit, in der über die Bolksherrschaft jene furchtbare Katastrophe hereinbrach, in der ihre Anhänger ins Exil oder in den Tod gehen mußten, bis dann auf den Trümmern der athenischen Macht in heißen Kämpfen und mit schweren Opfern an But und Blut ber Bolfsstaat wieder aufgerichtet ward. Gine Entwicklung der Dinge, die gerade in der Massenpsyche tiefgebende Spuren hinterließ. Denn die Überspannung und verbrecherische Ausbeutung des oligarchischen Systems 1) führte naturgemäß zu einem Rückschlag im entgegengesetten Sinne: Die demokratische Empfindlichkeit muß sich in der Zeit, die auf die Krisis und die Wiederherstellung der Demokratie folgte, wesentlich gesteigert: haben. Und dazu fam, daß infolge der Berarmung zahl= reicher Elemente der besitzenden Klasse, welche der Krieg und die Gewaltsamkeit der Oligarchie in eine tiefere soziale Schicht hinabgeftoßen hatte, bas Standesbewußtsein der Armut besonders scharf ausgeprägt, ja zum Teil krankhaft überreizt war. "Die Freiheitsliebe — fagt Plato — macht die Seele der Bürger fo reizbar, daß fie, wenn Jemand nur irgend etwas auf "Sclaventum" hindeutendes ihr zumutet, ergrimmt und es fich nicht gefallen läkt".2) Alles, was eine öffentliche Stellung einnimmt, muß sich forgfältig hüten, diese bemofratische Empfindlichkeit zu reizen,

<sup>1)</sup> Man muß sich Schilberungen vergegenwärtigen, wie die, welche turz vor dem Prozeß Lysia (xar' 'Eparos Févovs) von den Schandthaten der Oligarchie gibt, um zu begreifen, wie leicht sich Angesichts folcher Erinnerungen die demokratischen Leidenschaften entstammen ließen.

<sup>\*)</sup> Staat 563 d. Treffend charatterifiert die Apologie der Situation (37 d): οὐχ οἶοί τε ἐγένεσθε ἐνεγκεῖν τὰς ἐμὰς διατριβὰς [καὶ τοὺς λόγους] ἀλλ' ὑμῖν βαρίτεραι γεγόνασι καὶ ἐπιφθονώτεραι, ἄστε ζητεῖτε αὐτῶν ντνὶ ἀπαλλαγῆναι — oder, wie es 39 e heißt — ἀπαλλάξεσθαι τοῦ διδόναε έλεγχον τοῦ βίου.

sonst heißt es gleich: "Der verfluchte Aristokrat".") — Daß in dieser Atmosphäre nach der siegreichen Niederwerfung der oligarchischen Reaktion auch die geistige Reaktion gegen die moralischen Grundlagen der Massenherrschaft, wie sie die Sokratik vertrat, nicht unangesochten blieb, das ist nur zu begreislich.

Die Anklage, die fo endlich gegen Sokrates beim Bolksgericht erhoben ward, ist benn in der That recht eigentlich Ausdruck des Massenbewuftseins oder unmittelbar auf dasselbe berechnet. Der gefährlichste ber brei Kläger, Anntos, ift einer von den Märtyrern und Führern der Demofratie. 2) Plato jagt von ihm ausbrücklich: Er klagte, weil er gekränkt war wegen der Politifer. 3) Er war ferner Gewerbsmann (Gerber), gehörte also zu ber Rlaffe, die vor Allen Tragerin ber bemofratischen Ibee war. Und gerade biefe Rlasse war es ja, beren Selbstgefühl Sofrates burch seine Rritik mit am meiften verlett hatte. 4) Die "guten Werkmeister", wie ihn Blato mit einem gewiffen Sartasmus fagen läßt, 5) bie fich, weil fie ihr Handwerk verstanden, ohne weiteres auch für befähigt hielten, über die allerwichtigsten Fragen abzuurteilen, sie hatten es sich gefallen laffen muffen, daß der läftige Kritifer ihnen immer und immer wieder in brastischer Weise ben Gegensatz zwischen ihrem technisch-praktischen Können und ihrer sonstigen Unwissenheit vor

<sup>1)</sup> Plato Staat 562 c. . . . δημοκρατουμένη πόλις έλευθερίας διψήσασα . . . τοὺς ἄρχοντας δὴ, ἄν μὴ πάνυ πρᾶοι ὦσι καὶ πολλὴν παρέχωσι τὴν έλευθερίαν, κολάζει αἰτιωμένη ὡς μια ρούς τε καὶ όλιγα ρχικούς.

<sup>3)</sup> Blato Menon 90 b jagt von Anytos' Bater τοῦτον εὖ ἔθρεψε καὶ ἐπαιδευσεν, ὡς δοκεῖ 'Αθηναίων τ'ῷ πλή θει αἰροῦνται γοῦν αὐτὸν ἐπὶ τὰς μεγίστας ἀρχάς. Bgl. Sjotrates geg. Rallim. 23. Θρασύβουλος καὶ Ανυτος μέγιστον μὲν δυνάμενοι τῶν ἐν τῆ πόλει, πολλῶν δὲ ἀπεστερημένοι χρήματων.

<sup>3)</sup> Apol. 23 e: an Poperos ... inde ... row nobertwor. Ich febe teinen Grund, mit Schang "nobertwor als Glosse zu streichen.

<sup>4)</sup> Allerbings wird bei Xenophon Apol. 29 noch ein persönlicher Grund ber Abneigung genannt, weil nämlich Sofrates versucht habe, ben Sohn des Anytos dem Gerberhandwerf zu entfremden. Aber auch hier wirft ja zugleich verlettes Standesgefühl mit.

<sup>•)</sup> Apol. 22 e: oi ayadoi δημιουργοί.

Augen führte. 1) Kein Wunder, daß einer aus ihren Reihen als der Hauptankläger auf den Plan tritt. Und Platv stellt ja dies Klasseninteresse bei Anntos dem des "Politikers" geradezu voran. 2) Bezeichnend für ihn ist auch der bornierte Haß gegen alles, was "Sophist" heißt, also gegen alle Lehrer höherer Bildung, 3) woraus Grote wohl mit Recht schließt, daß er ein Feind alles Unterrichtes war, der über das Gewöhnlichste hinausging. 4)

Weletos, gehört ohne Zweifel zu den Führern der Waterlandsfreund" ist. Außerdem Erichten des er in "Paterlandsfreund" ist. Außerdem Erichten der in "Paterlandsfreund" ist. Außerdem Erichten der in "Paterlandsfreund" ist. Dußerdem erscheint er bei Plato noch als Repräsentant einer besonderen Gruppe, nämlich des damals für das öffentliche Leben gleichfalls so bedeutungsvollen dichtenden Literatentums, das Sofrates mit seiner Kritif auch vielsach gereizt hatte.

Es sind also sämtlich Bertreter des Gruppengeistes ober des Massendseins, Massenindividuen, 7) die als Kläger gegen

<sup>1)</sup> E5b. διὰ τὰ τὰν τέχνην καλῶς εξεργάζεσθαι εκαστος ήξίου καὶ τάλλα τὰ μέγιστα σοφώτατος είναι καὶ αὐτῶν αὕτη ἡ πλημμέλεια εκείνην τὰν σοφίαν ἀπεκρυπτεν.

<sup>2)</sup> Er tlagt ύπες των δημιουργών και των πολιτικών άχθύμενος.

<sup>3)</sup> Blato Menon 91 f.

<sup>4)</sup> pol. VIII, 273.

b) ύπες των όγτεςων. Gin Romifer nennt ihn ξενικόν άγος ας άγαλμα. Er war also oft auf der Agora zu sehen, gehörte zu den gewerbs= mäßigen Rednern und Bolitifern.

<sup>6)</sup> Apol. 24b: ἀγαθός τε καὶ φιλόπολις, ώς φησιν. Es ift (trop Plato Guthyphron c. 1) wahrscheinlich, daß er mit dem Reletos identisch ift, den Xenophon Hellen. II, 4, 37 als Bertreter der in der Stadt zurücksgebliebenen Demokraten nennt.

<sup>7)</sup> Dies ift natürlich etwas gang anderes, als das, was Schanz meint (Einl. S. 17), wenn er die drei Rläger der Apologie als Deputatie bet betreffenden Gruppen auffaßt. — Ich fann auch nach dem ganzen

Sofrates auftreten; und dem entspricht auch durchaus Geift und Inhalt der Klage selbst. Was man "von dem Manne so im Bolke sagte",1) und was dem intellektuellen und moralischen Horizont der "Bielen" entsprach, darauf ist sie recht eigentlich zugeschnitten.

Auf die Masse ift vor allem berechnet, was die Anklage Sofrates in erfter Linie vorwarf: Ungläubigfeit gegenüber ber Staatsreligion. Auch diese Religion war ja ein Stud Daffen-In ben Göttern bes Polytheismus haben bie alten leben. Naturgewalten Geftalt gewonnen, Die auf ben Menschen in Masse wirken. In ihnen reflektiert sich diese Massenwirkung; und so find fie recht eigentlich selbst Massenerscheinung. Daber auch die große Rolle, welche hier ber Kultus spielt, in beffen Formen, Regeln und Gebräuchen eben ber Maffengeift fich ausprägt. Und biefem unpersönlichen, tollektiven Thun und Denken entspricht die die Menge beherrschende Anschauung, daß für diesen von den Göttern geforderten Kult die Gesamtheit jolidarisch verhaftet sei, wer ihn schädigt, den Born der himmlischen auf diese Gesamtheit herabzuziehen vermöge. Was konnte es ba por einem Massengericht, wie es die Heliaa mar, eine schärfere Baffe gegen einen Angeklagten geben, als die Rlage auf Afebie? Wie leicht ließ sich in dem Teil der Bevölkerung, bei dem die Intelligenz die Wirkung übereinstimmender Triebe und Leidenschaften am wenigsten zurückgebrängt hatte, durch einen Appell an diese religiösen Instinkte eine Massenbewegung hervorzurufen. Rein Wunder, daß in der Demokratie die Verfolgung verfönlicher ober politischer Geaner öfters gerabe biefe Form angenommen hat. Es ift eine Spekulation auf die niedrige

Charafter der Stelle unmöglich mit Schanz annehmen, daß hier Platoeine burleste Berspottung beabsichtigte, ähnlich wie Aristophanes
mit seiner Dichterdeputation im Gerytades. Die Gruppierung der Ankläger scheint mir vielmehr ganz naturgemäß bedingt burch das, was
vorher 22 f. über die drei Gruppen von "Unwissenden" gesagt ist.

<sup>1) ...</sup> περί έμοῦ, & oi πολλοί λέγουσι Apol. 19 d. Wit Recht bemerkt auch Röchly S. 365, daß noch im Jahre des Brozesses der Wolkenspirtrates trop des Zwischenraumes von 24 Jahren keineswegs vergessen war, zumal da die Athener beliebte Poessen ohne Zweisel auch vielsach getesen haben.

Intelligenz und den Wahn des großen Haufens. Auch hier hat also Plato die wirkliche Sachlage vollkommen richtig beurteilt, wenn er von Weletos fagt, derfelbe habe die Anklage auf Religionsfrevel eben deshalb gestellt, weil er wußte, daß "der große Haufe für derartige Beschuldigungen besonders empfänglich ist".1)—

Nicht minder beutlich tritt uns diese Tendens in einer Reibe von anderen Klagepunkten entgegen, die ebenjo, wie der Borwurf der Ajebie darauf berechnet sind, die sofratische Lehre bei der Menge zu benunzieren, das Wassenempfinden gegen ihn auf-So gilt die zweite Hauptflage: "Berberb ber Jugend", vor allem dem Beistesaristofraten, ber sich in seinem Biffensbunkel über alle Anderen erhaben bunkt und ber gutgläubigen Jugend dieselbe Überzeugung beibringt, daß "neben ihm die Anderen für nichts zu achten" sind, 2) daß er seine Hörer "weiser mache, als ihre Bater". 8) Gine geistige Exflusivität, die dann natürlich, wie die Anklage weiter behauptet, auch in bem fogialen Verhalten bes Mannes zu der verachteten "unwissenden" Menge jum Ausbruck gekommen sein foll. So habe Sofrates 3. B. mit Vorlicbe jene Stelle bes homer im Munbe geführt, wo Obnsseus das nach den Schiffen eilende Heer zur Umkehr zu bestimmen sucht, indem er den Führern und Vornehmen höflich zurchet, die Leute aus dem Volke aber grob anfährt, ja mit bem Scepter schlägt. Diefe Berje habe Sofrates so erflärt, als hatte Homer es gelobt, daß bas gemeine und 'arme Bolt Schläge befomme. 4) Möglich, daß auch schon bei

<sup>1)</sup> Cuthyphron 3 b: . . . είδως ότι εὐδιάβολα τὰ τοιαῦτα πρὸς τοὺς πολλούς.

<sup>\*)</sup> Xenophon Mem. I, 2, 52: Αναπείθοντα οὖν τοὺς νέους αὐτὸν ώς αὖτὸς εἴη σοφώτατός τε καὶ ἄλλους ἰκανώτατος ποιῆσαι σοφοὺς, κἴτω διατιθέναι τοὺς αὐτῷ συνόντας κὅστε μη δαμοῖ παξ αὐτοῖς τοὺς ἄλλους εἶναι πρὸς ἐαυτόν.

<sup>3) 49.</sup> πειθών μέν τοὺς συνόντας αἰτῷ σος ωτέρους ποιείν τῶν πατέρων.

<sup>4)</sup> Mem. I, 2, 56 f. Daß Kenophon mit seinem "son & zare, pogos" ben Wortsührer ber Anklage vor Gericht im Auge hatte, kann für ben Unbesangenen nicht zweiselhaft sein, ebenso wenig, daß er auch außerhalb Athens sehr wohl in der Lage war, von der Art und Weise der Begründung der Anklage genügende Kunde zu erhalten. Wer um jeden Preis

vieser Gelegenheit die Berse des Erzjunkers Theognis über die ohnmächtigen armen Teusel, denen die Zunge gesesselt ist, in gleicher Weise, wie die Iliasstelle, gegen Sokrates ausgebeutet wurde; 1) wie ihm denn in der That von dem Ankläger unter höhnischem Hinweis auf seinen Bildungsstolz die perside Unterstellung gemacht wird, er habe gelehrt, daß der Unwissende von dem Wissenden mit Fug und Necht gesesselt werden könne!2)

Aber — behauptet die Klage weiter — nicht bloß geistig und gesellschaftlich habe sich der Mann immer als Aristofrat gefühlt, sondern er habe auch politisch die Konsequenzen seines Aristofratismus gezogen. Seine Kritit der demokratischen Losewahl z. B. und andere "Keden der Art" hätten seine Berehrer zu Berächtern der bestehenden Gesetz gemacht. 3) Insbesondere müsse dadurch die Jugend zur Mißachtung der Bersassung verleitet und mit dem Geiste übermütiger Gewaltsamseit erfüllt werden. 4) Wobei die Anklage nicht versehlt, auf diesenigen seiner "Schüler" hinzuweisen, die über den Staat so großes Unheil gebracht, wie Kritias, der "habgierigste, gewaltthätigste und blutdürstigste aller Oligarchen", und Alsibiades, der sogar inmitten der Volksherrschaft die Selbstherrlichseit des Individuums auf die Spize getrieben habe. 5) Ein Hinweis, der, was Kritias

das Pamphlet des Polykrates hereinziehen will, der müßte mit Döring (Die Lehre des Sokrates) annehmen, daß Tenophon diese fingierte Anklagerede für die echte gehalten hat! Eine Annahme, die sich aber m. E. von selbst verbietet.

<sup>1)</sup> Bergk 177. Allerbings erwähnt diesen Borwurf erst Libanios, wahrscheinlich nach der Anklageschrift des Polykrates. Daß aber Theognis zu den "svdosóraros nosprat" gehört, aus denen Sokrates das "Schlechteste" herausgenommen haben soll, kann kaum zweiselhaft sein. Er ließ sich für die Tendenz der Anklage zu gut verwerten!

<sup>2)</sup> Κεπομήση Mem. I, 2, 49. ώς τον αμαθέστερον ύπο τοῦ σοφωτέρου νόμιμον εἴη δεδέσθαι.

<sup>3)</sup> Der Ankläger hätte mit Kleon (bei Thukhdides III, 37, 4) von ihnen sagen können: τῶν νόμων σοφώτεςοι βούλονται φαίνεσθαι.

<sup>4)</sup> Ι, 2, 9. ὑπερορᾶν ἐποίει τῶν καθεστώτων νόμων τοὺς συνόντας. Βgl. ebb. τοὺς δὲ τοιούτους λόγους, — ἐφη (sc. ὁ κατήγορος), — τοὺς νέους καταφρονεῖν τῆς καθεστώσης πολιτείας καὶ ποιεῖν βιαίους.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I. 2. 12.

betrifft, noch eine weitere Berbächtigung enthielt. Denn wenn Sokrates für die Gewaltsamkeit dieses Blutmenschen verantwortlich gemacht wurde, die nicht nur in der Vernichtung der Demokratie, sondern auch ihrer Anhänger die höchste Befriedigung süchte, so leuchtet ein, daß der allgemeine Vorwurf, Sokrates erziehe die jungen Leute zur Gewaltthätigkeit, noch den besonderen in sich schloß, daß er sie zum gewaltsamen Umsturz der Versassung anzeize. In der That wird von dem Kläger geradezu behauptet, er erziehe die jungen Leute zu einer despotischen Gesinnung, zur "Herrenmoral", wie wir heute sagen würden, er mache sie "thrannisch" (vogarvinois). 2)

Man sieht: "Tod dem Aristotraten, dem "Bolksseind",3) das ist der Ton, auf den dieser Teil der Klagerede gestimmt ist, und der seine Wirtung kaum versehlen konnte dei Männern, die, wie der Sokrates der Apologie von den Geschworenen sagt, sür die Bolkssache persönlich schwer gelitten und vor wenig Jahren erst aus dem Exil heimgekehrt waren.4) Und daß dieser appel au peuple in der That die empfindlichste Seite der Wehrheit des Bolksgerichtes berührte,6) das beweist der Epilog, den später Äschines zu dem ganzen Prozeß in den kurzen Worten gegeben hat: "Ihr habt, — o Bürger von Athen, — Sokrates, — den Sophisten, getötet, weil Kritias sein Schüler war, einer von den Dreißig, welche die Demokratie gestürzt haben".6)

Aber nicht bloß die Leidenschaften der Masse traten in Anflage und Gericht gegen ben großen Reformer auf den Plan;

<sup>1)</sup> Mit Recht hat bies baher Bolyfrates als, einen Ragepuntt angenommen. S. Libanios p. 18. 19. 40.

<sup>\*)</sup> Xenophon Mem. I, 3, 56. Auch Polytrates nennt Sotrates regarvusis. S. Libanios p. 58.

<sup>3)</sup> μισόδημος, wie ihn Polyfrates ganz im Tone der wirklichen Rlage nennt. Libanios p. 19.

<sup>4) 21</sup> a.

<sup>&</sup>quot;) Eine folche Stimmung will nur zu gern ihr Opfer haben! Bgl. Afchylos, Sieben 1044: τραχύς γε δημος έκφυγων κοκά. Belche Empfinsbung mußte sich bei der Nennung eines Kritias in der Seele dieser Geschworenen regen!

<sup>6)</sup> Sn Timarch 178: ... ὅτι ἐφάνη πεπαιδευκώς Ενα τῶν τριάκοντὰ τῶν τὸν δημον καταλυσάντων.

der ganze Prozeß ist auch ein unsterbliches Denkmal des bemofratischen Unverstandes, ber niederen Intelligenz bes großen Wenn man fich die groben Diffverftundniffe der sofratischen Lehre vergegenwärtigt, von denen die Anklage wimmelt, insbesondere die geradezu aberwitige Unterftellung, daß Sofrates die poetische Literatur seines Bolkes zu einer Umwertung aller sittlichen Begriffe, ja jogar zur Verteibigung bes schlimmsten, um niedrigen Gewinnes willen begangenen Ber= brechens migbraucht habe,1) so tann man nur sagen, diese Anflagen sind, wenn ehrlich gemeint, ein trauriges Symptom geiftiger Beschränftheit auf Seiten ber Rläger; wenn nicht, fo zeigen fie in draftischer Weife, wie niedrig Dieselben ihr Bublifum eingeschätt haben. Und barin hatten sie jedenfalls Recht! Denn bas, was ihnen ben Erfolg ficherte, war eben bas tiefe geistige Niveau und die moralische Schwäche, welche die souverane Massenmehrheit zu allen Zeiten fennzeichnet.

Übrigens ist diese Art von Anklage keineswegs eine vercinzelte Erscheinung in der Geschichte des Volksgerichts. Sie
zeigt sich auch darin recht eigentlich als ein Massenerzeugnis,
daß sie ganz und gar nach der Schablone gesertigt ist, und
zwar nach der, welche vor dem Volksgericht die übliche war.
Regelmäßig besteht ja die Taktik der Ankläger darin, die Leidenichasten der Geschworenen aufzustacheln, sie zur Erbitterung zu
reizen, indem sie ein Zerrbild von dem Charakter des Angeklagten
entwersen, ihm womöglich Versäumung der Bürgerpflicht oder
undemokratische Gesinnung nachzuweisen suchen. Eine höchst einsache Konzeption, die aber eben wegen ihrer Einsachheit und
Gemeinverständlichkeit der Stimmung und dem Fassungsvermögen
des Wassengerichtes durchaus entsprach.

<sup>&#</sup>x27;) Xenophon Mem. I, 3, 56. Was man einem Teil bieses Publitums bieten durfte, das zeigt das Kamphlet des Polykrates, der die gemeinen Berbrechen, zu denen Sofrates angeleitet haben soll, im Ginzelnen aufzählt: Diebstahl, Tempelraub, Betrug, Meineid! (Libanios p. 38). Übrigens hat auch hier die Komödie vorgearbeitet! Denn schon Eupolis (fr. 361. Kock I 355) läßt Sofrates bei einem Gastmahl eine Weinkanne stehlen!

## Fünftes Kapitel.

## Der Richterspruch der "Polis".

Aber - wendet auch hier wieder die Doftrin ein, - ift es denn wirklich die Masse, die den Spruch that. Ift der Wahrspruch der Geschworenen nicht der Wahrspruch des Bolkes, bes ganzen Staates? Nach der doftrinären Phraseologie, deren sich leider unser Jahrhundert noch immer nicht entwöhnt hat, allerdings! Für fie find die Geschworenen in der That das "Land", wie fie noch heute in der Sprache der englischen Beschworenenjustiz heißen, die molie, wie der Athener sagte. Aber man sollte doch bedenken, daß nicht die modis regiert und richtet, fondern Individuen und Parteien im Namen der molig. jedesmal herrschende Bartei, - jagt Burdhardt fehr treffend, — benimmt sich völlig jo, als ob sie die ganze moles ware und deren ganzes Pathos auszuüben bas Recht hätte".1) Wer sich aber von dem Bathos der Doktrin nicht täuschen lakt. fondern einfach die Sachlage nüchtern beurteilt, wird fich ohne weiteres fagen: Die 220 Beschworenen, welche feine Schuld an bem Manne fanden, fonnten boch ebenjogut beanspruchen, im Namen von Bolf und Staat zu urteilen, wie die 280, welche über ihn das Schuldig sprachen.2) Warum foll der "Bolksgeist Athens", das "privilegierte Gewiffen des Bolfes"3) fich nur in ben geistig beschränfteren, politisch ober religiös fanatisierten ober bem Berichteten perfonlich verfeindeten Mitgliedern des Schwurgerichts verkörpern und nicht auch in den intelligenteren, gebildeteren, unbefangeneren? Und wie viel hatte gefehlt, daß ber Spruch dieser Minderheit jum Bahrspruch des Berichtshofes geworden mare! Satte der Zufall des Lofes nur 30 andersgesinnte Geschworene dem Gerichtshof des Archon-Rönig

<sup>1)</sup> I, 87.

<sup>\*)</sup> Ich gebe die Zahlen nach der wahrscheinlichsten Annahme, ohne jedoch Gewicht darauf zu legen. Für uns genügt die Thatsache, daß ebenso Hunderte von Geschworenen für Sokrates, wie gegen ihn stimmten.

<sup>3)</sup> Bie Begel, Gefch. d. Phil. 116, die Geschworenen nennt.

zugeführt, dann wäre die ganze schöne Theorie von dem Berditt, das der "Bolksgeist" und das "Gemeinwesen" über Sokrates gefällt haben foll, von vorneherein unmöglich gewesen! Sa, man batte aus dem Urteil des Schwurgerichts gerade den entgegengesetten Schluß auf das Berhältnis zwischen Sofrates und feinem "Bolte" ziehen muffen. Ober glaubt man bei diefem Stimmenverhältnis, daß das "Schuldig" auch dann das lette Wort bes "Staates" gewesen ware, wenn es in Athen einen Appellhof gegeben hätte, wie ihn z. B. Hippodamos 1) als Korreftur des Massengerichts forderte? Kann die ganze Theorie drastischer ad absurdum geführt werden? Warum foll überhaupt die eine Gruppe der Geschworenen hinter der andern so völlig zurücktreten?2) Und wenn, warum foll man die Röpfe bloß zählen, und nicht auch magen? Konnte man nicht mit größerem Recht von der Gruppe, in der Sofrates feine "echten und rechten" Richter sieht, bas behaupten, was man jest von ber Mehrheit behauptet: In Gurem Lager ift Athen, b. h. dasjenige Athen, das ein Kulturstaat ersten Ranges, eine Bildungsschule für Bellas mar?

Nun hat ja allerdings nach der bekannten Verhandlung über das Strafausmaß die Wehrheit noch Zuwachs aus der Minderheit erhalten. Sa, es sollen — nach einem späteren Bericht<sup>3</sup>) — nicht weniger als 80 Geschworene gewesen sein, die über die stolze Haltung des Verurteilten erbittert, nachträglich

<sup>1)</sup> S. Aristoteles Politit II, 5, 3 12676.

<sup>2)</sup> Daher ift es auch verlehrt, das Urteil als einen "untilgbaren Fleden auf dem Chrenschild des athenischen Staates" zu bezeichnen. Als ob ein beliebiger Menschenhaufe der Staat wäre! Mit demselben Rechte könnte man die Maßregelungen eines Wolff, Arndt und so vieler anderer Universitätslehrer des Jahrhunderts als "Fleden auf dem Chrenschild" der Monarchie erklären, während sie doch nur das Andenken der jeweiligen Träger der monarchischen Gewalt belasten. Wenn man sich doch von den Unklarheiten der tropischen Redeweise endlich frei machen könnte!

<sup>3)</sup> Nach Diogenes Laert. II, 41. Gomperz nimmt die Zahl natürlich als historisch an. Schanz (zur Apologie 36) ist geneigt, in ihr ein Erzeugnis der Legende zu sehen.

noch zur Mehrheit übergingen, so daß das Todesurteil mit nicht weniger als 360 Stimmen gefällt worden wäre. So problematisch diese Zahlenangabe ift, die Möglichkeit, daß es sich so verbielt, kann nicht in Abrede gestellt werden. Und, es ist begreislich, daß die moderne Sophistik gerade hier, — und zwar nicht ohne Erfolg, — eingesetzt hat, Sofrates alle Verantwortung für die Katastrophe zuzuschieben.

Hegel hat den unglaublichen Sat ausgesprochen, er könne nichts Entehrendes darin sehen, wenn Sokrates sich nach dem Berdikt der Geschworenen in der üblichen Weise vor dem Gerichte gedemütigt hätte. "Denn das Individuum muß sich vor der allgemeinen Wacht bücken, und diese reale, edelste, allgemeine Wacht ist das Bolk"!!1) Sokrates hätte dem Strafsantrag des Alägers seinerseits einen solchen entgegenstellen und damit ausdrücklich den richterlichen Ausspruch über seine Schuld anerkennen müssen. "Weil die Athener ihn schuldig befunden, hatte er dies zu respektieren und sich schuldig zu bekennen". Er hätte mit Antigone sagen müssen: "Wenn dies den Göttern so gefällt, gestehen wir, daß, da wir leiden, wir gesehlt". Durch die Verweigerung dieses Zugeständnisses hat er "den Geist, das sittliche Leben seines Volkes verlett".2)

Einer Kritik dieser Paradoxie, die auf die modernen Geschichtskonstrukteure so bestechend gewirkt hat, bedarf es für uns nicht. Aber nicht bloß im Banne der Spekulation sehen wir die Fähigkeit zu objektiver Beurteilung völlig verloren gehen, auch in der modernen Geschichtschreibung und Altertumswissenschaft begegnen wir — unter dem Einfluß des politischen Doktrinarismus — ganz ähnlichen Urteilen. Grote, der Advokat des Demos, sindet alle Umstände des Falls für die Richter entschuldigend 3); und Köchly ist sogar der Ansicht, wenn man

<sup>1)</sup> Gesch. d. Phil. S. 116. "Büden" — ein Mann, von dem selbst die Komödie rühmt: οἶτος μέντοι πεινών οὕτως οἶπώποτ ἔτλη κολα-κενσαι! (Ameipsias fr. 9 Kock I, 672).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ebb. 114. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) If we examine the circumstances of the case, whe shall find them all extenuating.

staates stelle, so müsse man anerkennen, daß mit der kühnen Staates stelle, so müsse man anerkennen, daß mit der kühnen Erklärung des Sokrates der Konslist einen Punkt erreicht hat, wo es hieß: "Hie Athen, hie Sokrates", und wo man nur die Wahl hatte, jenes sallen oder diesen sterben zu lassen. Er habe nicht nur für sich den genannten Strasantrag verweigert, der seine Pflicht war, sondern auch mit der Erklärung, er sei vielmehr des Prytaneions würdig, seinen Richtern sowohl, wie "seinem ganzen Vaterlande den Handschuh ins Gesicht geworsen" und damit sein ohnehin "schwer heimgesuchtes Volk zu der grausamen Notwendigkeit seines gewaltsamen Todes gezwungen".¹) Daß der Gerichtshos ihm überhaupt eine derartige Redefreiheit gestattet, sei allein Beweises genug für die "gänzliche Abwesenheit unwürdiger Leidensschaftlichkeit bei den Richtern", die "eben nur gethan, was sie nicht lassen konnten".²)

Diese hochtonende Phraseologie wird schon an ber einfachen Thatsache zu Schanden, daß in Wirklichkeit eben boch nicht weniger als 140 Geschworene "es laffen konnten", ben Justigmord mitzubegehen. Und wie absurd erscheint wieder angesichts bieser Thatsache die Dottrin, daß ber Standpunkt "ber Richter" ber "bes athenischen Staates" gewesen sei. Als ob bie Richter überhaupt nur einen und nicht fehr verschiebene Standpuntte vertreten hatten, die boch nicht alle gleichzeitig folche bes Staates fein fonnen. Und als ob "die Richter" weiteres ibentisch sei mit Debrheit bes Gerichts, hinter ber die doch recht ansehnliche Minderheit einfach in einer Versentung zu verschwinden hat. Aber es geschieht den 140 schon recht! Saben fie boch. - und bas ift die weitere Ronfequenz biefer mobernen Stubenweisheit, — vor die Wahl gestellt, Athen fallen oder Sofrates fterben zu laffen, fich für ben Fall Athens entschieden! Arme Demokratie, in beren höchsten Rörverschaften so viele Leute fagen, die entweder Baterlandsfeinde ober naive

<sup>1) 384.</sup> Rach Röchly ein neuer Beweiß für die Herzlosigteit des Sofrates (!!), ber den armen Athenern so etwas nicht angethan hatte, wenn er "der Liebe gehabt" hätte!

³) ©. 371.

Thoren waren, die von der "blutigen Beleidigung" des Bater= lands durch den Angeklagten keine Ahnung hatten!

Übrigens ist es nicht wahr, daß Sokrates die Erfüllung irgend einer Pflicht "verweigert" hat, die das Gejet ihm auferleate. Db ihn bas Befet überhaupt zu einer Selbstichätzung ber Strafe verpflichtete, wiffen wir nicht,1) jedenfalls hat Sotrates bem Gerichtsgebrauch formell wenigstens diefes Rugeständnis gemacht. Er erbot sich — auf den bringenden Wunsch der Freunde —, eine Geldbufe von 3000 Drachmen au leisten,2) eine Summe, die man burchaus nicht mit Gompera eine bescheidene nennen barf. Sie hätte für Sofrates, ber nach seiner eigenen Erklärung höchstens 100 Drachmen aufzubringen vermochte, bleibende schwere Verschuldung bedeutet, wenn er bas Gelb nicht als Geschent der befreundeten Bürgen annehmen wollte. Auch muß man zur Beurteilung der Summe bedeufen, daß das Wohnhaus eines fo reichen Mannes, wie des Baters bes Demosthenes, das neben ber Wohnung noch ausgedehnte Fabrifraume umfaßte, genau benjelben Wert hatte, baß ferner ber ganze jährliche Reinertrag seiner mit 33 Arbeitern besetzten Fabrik auch nicht mehr als 3000 Drachmen betrug.3) Gine Berhöhnung konnten also die Richter in dem arreriunua des Angeklagten unmöglich seben.

Daß Sokrates mit diesem bedeutenden Zugeständnis eine entschiedene Verwahrung in Bezug auf seine Schuldlosigkeit

<sup>1) [</sup>Kenophon] Apologie 22 heißt es allerdings "κολουόμονος" ύποτιμάσθαι. Aber das genügt nicht zur Entscheidung der Frage.

<sup>\*)</sup> Allerdings sagt die pseudo-zenophontische Apologie (§ 23), Sokrates habe sich zu keinem arreciunua herabgelassen, weil dies ein Schuldgeständnis gewesen wäre. Allein schon die unmittelbar vorhergehende Bemerkung über die "svvayoosiovres piloi" des Sokrates beweist eine so völlige Unkenntnis des Prozesganges, daß diese wesentlich jüngere und nicht von einem Augenzeugen herrsihrende Quelle (vgl. Wisamowis, Hermes 1897 S. 99) von vornherein verdächtig wird. Auch die Boraussehung der Angabe ist falsch. Denn aus Plato sehen wir, daß Sokrates eine Form des arreciunua wählen konnte, welche gerade das Gegenteil eines Schuldebetenntnisses war.

<sup>\*)</sup> Demosthenes gegen Aphobos I, 9. 816.

verband, konnte auch kein billig Denkender übel aufnehmen, und selbst Gomperz gibt zu, daß sich Sokrates diese Erklärung schuldig war. Dagegen konnte allerdings die Bemerkung über das Prytancion als Heraussorderung wirken. Aber doch nur auf den Teil der Geschworenen, der nicht vornehm und frei genug dachte, um hier einem Sokrates solgen zu können. Besonders Leute des Schlages, dem gegenüber schon ein Xenophanes betonen mußte, daß Geist und Wissen doch etwas mehr bedeute als die Muskelkrast von Mensch und Pferd, werden es höchst ungnädig aufgenommen haben, wenn der Angeklagte ihnen sagte, er hätte mit seinem langen selbstlosen Wirken von Rechtswegen weit eher jene öffentliche Ehrung verdient, als der nächste beste unter ihnen, der mit Pferd und Wagen in der olympischen Kennbahn gesiegt! Wie sagt doch der alte Heraklit? \*\*xives\*\* zai βαίζουσιν δν ἄν μὴ γιγνώσκωσιν.²)

Auch sonst wird die in diesem Raume gewiß höchst ungewohnte Sprache des Angeklagten, seine "uepadnyogla", die Borurteile, Instinkte und Leidenschaften der bunt zusammengewürselten Menge oft genug heftig gereizt haben. Aber was ist damit für die herrschende Anschauung gewonnen? Wenn die Mehrheit des Gerichts auf diese Reizungen mit einem Todeseurteil reagierte, wenn nicht weniger als 80 Geschworene über den von ihnen eben frei Gesprochenen (!) gegen Sid und Gewissen dasselbe Urteil verhängten, einzig deswegen, weil sie sich als Bertreter des souveränen Volkes durch seine kühne Sprache in ihrem Machtdünkel verletzt fühlten und von der leidenschaftlichen Erregung der Versammlung über den vermeintlichen Trotz des Angeklagten mitsortgerissen wurden,<sup>3</sup>) so ist dies doch nur ein neuer drastischer Beleg dafür, daß die Verhängung des Todesse

<sup>1)</sup> φώμης γὰς ἀμείνων ἀνδοῶν ἢδ' ὥπων ἡμετέςη σοφίη (Bergt, Poet. lyr. 2, 112.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Frgm. 115.

<sup>3)</sup> Eine vernichtende Kritit dieses Umschlages und des Urteils übershaupt enthalten die Worte des Sokrates in der Apologie 34 e, τάχ' οὖν τις ταῖτα ἐννοήσας (die Haltung des Angeklagten) αὖ θαδέστερον αν πρός με σχοίη, καὶ ὀρχισθείς αὐτοῖς τούτοις θεῖτο αν μετ' ὀργῆς τὴν ψῆφον.

urteils ein massenpiychologischer Borgang ist, das Ergebnis der moralischen und intellektuellen Schwäche der hier zur Entscheidung berusenen Wasse, daß man diesem zusammengelausenen Bolks-hausen allzuviel Shre anthut, wenn man in seinem Borgehen die Wirkung eines "vollberechtigten Konflikes" sieht. Es wird erst recht deutlich, daß wir hier geradezu einen typisch reinen Ausdruck dessen vor uns haben, was man sehr treffend "physikalische Wassenattraktion" genannt hat, die Wirkung einer Art von Gravitationsgeset, welches mit elementarer Gewalt große Wassenversammlungen beherrscht und auch den Widersstrebenden in seinen Bann zieht.<sup>1</sup>)

Man sieht, wie es in der Tragisomödie einer athenischen Gerichtsverhandlung für den Redner vor allem darauf ankam, auf die Massenpsyche zu wirken, und wie es gar nicht anders sein konnte, als "daß die Gerichtshöse Athens, — um mit der pseudozenophontischen Apologie zu reden, — oftmals Unschuldige zum Tode verurteilten, bloß, weil sie durch eine Rede dazu bestimmt wurden, und ebenso ost Schuldige freisprachen, weil diese durch ihre Rede Mitleid zu erregen oder ihnen zu schweicheln verstanden.<sup>2</sup>)

Ausgezeichnet hat ben impulsiven Charakter dieser Geschworenenjustiz Plato angedeutet, indem er Sokrates zu seinen Richtern
jagen läßt: "Wohl könntet Ihr, gereizt wie ein Schlummernder,
ben man im Schlafe stört, dem Anytos Gehör geben und darauf
losschlagen und leicht mich töten, damit Ihr Euer übriges Leben
ruhig seckschlasen könnt, — falls nicht ein Gott aus Fürsorge
jür Euch einen andern über Euch schickt". 3) — Überhaupt hat
Plato das Wesen dieses angeblich vollberechtigten Konfliktes
ungleich zutreffender gekennzeichnet, als irgend ein moderner

<sup>1)</sup> Es ist eine schon von Tocqueville in seiner Beurteilung der amerikanischen Demokratie hervorgehobene Thatsache, daß die menschlichen Leidenschaften mit der Zahl der Individuen, welche sie teilen, an Intensität gewinnen, daß Jedermann in einer Masse, welche seine Empfindungen teilt, stärker erregt ist, als wenn er dieselben mit sich allein abzumachen hat. Die Leidenschaften werden um so unwiderstehlicher, je mehr Meuschen sie gleichzeitig und in der nämlichen Weise empfinden.

<sup>&</sup>quot;) § 4. Bgl. Ariftophanes Bespen 640 ff.

<sup>3) 31</sup> a.

Beurteiler. Ich bente an ein anderes seiner unvergleichlichen Bilder, in welchem er den ganzen Prozeß zusammensatt, an die Worte, die er Sotrates im Gorgias in den Mund legt:

"Ich werde gerichtet, wie unter Kindern ein Arzt gerichtet wurde, wenn ein Ruchenmeister sein Anflager ware. Denn wie vermöchte ber, vor solche Richter gestellt, sich zu verteidigen. wenn jemand ihn also anklagte: "Dieser Mann, ihr Kinder, hat Euch viel Übles zugefügt und bringt über Euch, besonders über die Jungeren, Berberben und macht Guch Rot, indem er Euch schneidet, brennt und würgt und abmagern läßt und Euch Die bitterften Trante reicht und Hunger und Durft zu leiben amingt, mabrend ich bagegen mit Sukigkeiten aller Art Guch Wollte der in solche Bedrängnis geratene Arzt die leke". Bahrheit sagen: "Das alles, liebe Kinder, pflegte ich zur Förderung der Gesundheit zu thun'; - welches Geschrei, meinst Du wohl, werden solche Richter erheben? Nicht ein sehr lautes? So etwas wurde gewiß auch mir widerfahren, wenn ich vor Gericht erschiene".1)

Hier ist klar und scharf das erfaßt, was eben im letzen Grunde den ganzen Konflikt hervorgerufen hat: der tiefgehende unüberbrückbare Gegensaß, der einen Sokrates von dem Denken und Empfinden der Masse trennte! 2)

Vor dem Forum der gebundenen Geister der freie Geist! Eine Scene von wahrhaft typischer Bedeutung! Denn in ihr kommt die ganze Tragif des Geschickes, das das menschliche Geistesleben im allgemeinen beherrscht, zum erschütternden Ausdruck: die Gebrochenheit, die innere Zwiespältigkeit auch der höchsten Kultur, die isolierte und fremdartige Stellung, welche das höhere, geistige Element überhaupt in der Welt einnimmt. Die Verurteilung des Sokrates ist eben nur eine der zahllosen Außerungen jener hemmenden, niederzwingenden, vernichtenden

<sup>1)</sup> Gorgias 521 e ff. Bgl. 502 e über bie Demagogen, welche bie Bolksversammlung gang nach jenem Recept aus der Kinderstube behandeln.

<sup>3)</sup> Und biefer Sofrates foll, wie Röchly (S. 378) behauptet, nach ber Berurteilung "seine Schulb erfannt" haben! Kann es etwas Absurberes geben?

Gewalt, mit der die niedere Schicht menschlichen Seelenlebens überall der vollen Entfaltung des inneren, geiftigen Gehaltes ber Kultur, ber Vernunft und Sittlichfeit entgegenwirft. Die Tragodie, die sich hier abspielt, wiederholt sich durch die ganze Geschichte der Menschheit hindurch bis auf den heutigen Tag in ewig wechselnden Formen, aber immer mit dem gleichen Ergebnis: der Verkummerung oder Vernichtung des Sohen und Sblen burch die roben Gewalten bes Lebens, der Zurückrängung der geistig und sittlich freien Individualität, des freien sich selbst bestimmenden Denkens burch ben Berdengeist, furz der Unterbrudung des rein geiftigen Elementes der Bollfultur durch bas brutale Schwergewicht bes "Gemeinen", welches die Maffenpsyche in die Wagschale wirft. Insbesondere tritt hier mit erschreckender Deutlichkeit zu Tage, wie wenig gegenüber der Massenidee der Gleichheit das große Kulturinteresse der Freiheit zu bedeuten hat, wenn der Freiheitsgedanke mit diesem Gleichheitsinstinft in Kouflift gerät.1)

## Sechstes Kapitel.

## Der hellenische Kulturstaat und die Denkfreiheit.

Wir kommen damit auf das Freiheitsproblem, welches von den modernen Beurteilern des Sokrates ebenfalls in rein doktrinärer Weise behandelt wird. Nach Gomperz standen sich in der Sache des Sokrates zwei gleichberechtigte Ansprüche

<sup>1)</sup> Tocqueville hat bekanntlich (a. a. D.) von der Gegenwart gesagt, daß nicht die Freiheit, sondern die Gleichheit zu den die Massen beherrsichenden Ideen des Jahrhunderts gehöre, und daß die Durchsührung bieser Gleichheitsibee der politischen Freiheit die größten Schwierigkeiten in den Weg legen werde. Der Prozeß des Solrates zeigt die Richtigkeit dieser Beobachtung auch für die antise Demokratie.

gegenüber: das "Recht des Gemeinwesens sich zu behaupten und auflösenden Tendenzen entgegenzuwirken" und "das Recht der großen Persönlichkeit", der Staatsgewalt zum Trotz neue Bahnen zu erschließen.<sup>1</sup>) Eine Fragestellung, die von vornesherein eine versehlte ist, da auch hier wieder die momentan das Gemeinwesen beherrschende Massenmehrheit ohne weiteres mit diesem selbst identifiziert wird. Als ob es sich hier um einen Kampf gegen den Staat als solchen handelte, gegen die mit den konkreten, jeweilig lebenden Individuen ja keineswegs identische, die Generationen überdauernde Institution und nicht vielmehr um einen Konslikt mit den jeweiligen menschlich persönlichen Trägern der Staatsgewalt!

In die nüchterne Wirklichseit übersetzt würde also jenes "Recht des Gemeinwesens" gleichbedeutend sein mit dem "Recht" jeder beliebigen das "Gemeinwesen" vertretenden Regierungssewalt, sei sie nun eine absolutistische oder freiheitliche, eine aristokratische oder demokratische, eine plutokratische oder ochloskratische! Und in der That entscheidet ja nicht ein Unpersönsliches, das Gemeinwesen, darüber, was als "ausschende Tendenz" zu betrachten sei, sondern immer nur einzelne bestimmte Menschen oder soziale Gruppen, in deren Hand das Gemeinwesen und damit die Macht der Entscheidung ist.

Wenn also ber Despotismus, der "keine Raisonneurs" zu Unterthanen haben will, die Freiheit des Wortes verpönt, wenn der hierarchisch beeinflußte Staat die Freiheit des Glaubens und Gewissens unterdrückt, wenn die Pöbelherrschaft die Bildung mundtot macht, weil sie in alledem eine Gesahr für ihre Interessen wittern, so üben sie damit nach Gomperz nur ihr gutes Recht aus, "sich zu behaupten und auslösenden Tendenzen entgegenzuwirken". Zahllose Märthrer des Geistes, des Glaubens, des Gewissens sind verdientermaßen in den Tod gegangen, weil sie dies wohlbegründete "Recht" gegen sich hatten! Wer die Macht hat, der hat auch das Recht, das ist die logisch unsabweisbare Konsequenz und das praktische Ergebnis dieser Lehre.

<sup>1)</sup> Ühnlich Köchly. S. 382. Diftoriiche Bibliothet. Bb. VIII.

Sie überliefert die Wiffenschaft der Willfür der jeweilig Regierenden und bringt es fertig, auch das, was nichts ist, als ein Gewaltspruch leidenschaftlicher und zufällig mächtiger Menschen in eigener Sache, mit dem gleißenden Schimmer des Rechtes zu umkleiden.

Doch nein! Sagt uns nicht Gomperz, daß die große Persönlichkeit vollkommen besugt ist, "jedem Ausgebot dräuender Staatsmacht zu trozen", d. h. mit anderen Worten, daß die letztere in dem Moment, wo sie von ihrem Recht, den under quemen Denker "zum Schweigen zu bringen", Gebrauch macht, ein völlig gleichwertiges Recht verletz? Beide, die Machthaber, wie ihr Opfer, haben also ein Recht, welches zugleich nicht Recht ist und nicht realisiert werden kann, ohne zum Unrecht zu werden. — Eine wunderbare Logik, die wieder von neuem beweist, wie illusorisch der ganze Standpunkt ist, wie wenig auf diesem Wege eine objektivshistorische Anschauung begründet werden kann.

Mit den vagen Vorstellungen einer veralteten naturrechtlichen Metaphysik löst man keine geschichtlichen Probleme. Bon einem aus der Natur der Persönlichkeit und einem aus der Natur des Gemeinwesens abstrahiertem Recht könnte man nur dann reden, wenn es ein solches natürliches, d. h. allgemeines, überall gleiches und unveränderliches Recht überhaupt gäbe!

Postuliert aber ein solches Recht etwa die Gemeinschaft, die Gattung, die menschliche Natur als solche? Sind es nicht immer nur Menschen bestimmter Gruppen, eines bestimmten Volkes oder Zeitalters, Menschen mit geschichtlich gewordenen Bedürsnissen und Gedanken, auf welche, — ebenso, wie das geltende Recht, — auch alle Vorstellung enüber das zurückgehen, was als Recht gelten sollte? Der Inhalt dieses gedachten oder ersehnten Rechtes ist also ein variabler, hat im Laufe der Geschichte fast ebenso oft gewechselt, wie die schwankenden Vildungen des positiven Rechtes. Wie könnte man ihm einen allgemein giltigen Maßstab für die Beurteilung des geschichts lichen Lebens entnehmen?

Der Historiker wied also in der vorliegenden Frage nicht von einem Kampse naturgegebener "Rechte" reden. Er wird vielmehr sagen: Wir haben hier einen Konsslift verschiedener Interessen vor uns, des Interesses der herrschenden politischen Partei an der Ausrechterhaltung ihrer Macht und ihres Ansehens und des Interesses des Kulturmenschen an der möglichst freien Bethätigung seiner Persönlichseit. Daß in diesem Kampse das Interesse des Stärferen sich auf Kosten des Schwächeren durchzusehen suchte, ist begreislich, aber es ist das eben einsach eine Thatsache des äußeren Lebens, das Ergebnis gewisser Instinkte und Triebe, das als solches mit einer Kulturidee, mit dem Gedanken des Rechtes gar nichts zu thun hat.

Übrigens war ja die Heliäa, in der dieser Interessenkampf ausgesochten wurde, keineswegs bloß Gerichtshof, sondern zugleich eine wesentlich politische Körperschaft, deren Mitglieder in solchen Fällen meist Partei und Richter in Einer Person waren. Es handelte sich daher hier keineswegs um ein rein richterliches Bersahren, einen Kampf ums Recht, sondern ganz überwiegend um eine politische Aktion; und Politis ist ja eine Sache der Wacht und der Gewalt! Daher auch die Härte der Strafe, die wie die meisten von der "Polis" verhängten politischen Strafen "das Wesen der Rache und des unbedingten Fertigmachens an sich trägt". 1)

Allerdings wird der Historiker bei der geschichtlichen Würdigung eines derartigen Konfliktes auf ein Werturteil nicht verzichten. Er wird fragen: Welches von den kämpsenden Interessen entsprach in höherem Grade dem der Salus publica oder einem noch allgemeineren, kulturpolitischen Interesse? Und er wird je nach der Antwort das eine Interesse höher bewerten als das andere, ihm eine größere innere Berechtigung oder das höhere "geschichtliche Recht" zuerkennen.

Auch auf dem Standpunkt von Gomperz ergeben sich solche Fragen, aber sie werden von ihm schief formuliert und falsch

<sup>1)</sup> Nach der Charafteriftit dieser Strasjustiz bei Burchardt a. a. D. I, 88. Daher hat Plato ganz Recht, wenn er in der Apologie 39 c das Todes= urteil über Sofrates als Rachealt bezeichnet.

beantwortet, weil er fortwährend die herrschende Partei ohne weiteres im Sinne seiner doktrinären Gesamtaussassiung mit dem ganzen Gemeinwesen identifiziert. Weil Sofrates "kein Freund der demokratischen Staatsordnung" war, soll seine Lehre übershaupt "staatsgefährlich" gewesen sein, weil sie dem Interesse der Wehrheit zu widersprechen schien, soll sie auch das Interesse des Staates, die "Ledensinteressen bes Gemeinwesens gefährdet" haben. Weil die Vernunste und Begriffsforschung eine "auflösende Tendenz" gegenüber den traditionellen politischen und religiösen Mächten enthielt, sollte von ihr eine Erschütterung des Staates in seinen Grundsschen, eine Gesahr für den Bestand des gesamten nationalen Wesens zu befürchten sein!

Mit einem solchen quid pro quo kann man aller Geistessfreiheit ein Ende machen.

Und in der That hat ja diese Begründung nur zu oft den durch die Lehrfreiheit bedrohten Interessen als Kampfmittel dienen müssen, indem man eben einsach die "unkorrekt" Denkenden als bewußte oder unbewußte Vorkämpser der extremsten Richtung hinstellt und dem Umsichgreisen des "Gistes der falschen Lehre" im "öffentlichen Interesse" Einhalt thut.

Somperz macht es sich boch gar zu leicht, wenn er, um die Notwendigkeit einer Beschränfung der Redesreiheit zu erweisen und zugleich die Richter des Sokrates gegen den Vorwurf der Vergewaltigung derselben in Schutz zu nehmen, auf die Gesährlichkeit des Pöbelhausens hinweist, dem man gepredigt hat, daß jeder Kornhändler ein Blutsauger und das Eigentum Diebstahl sei!

Sollte die Vernunft= und Begriffsforschung dem Staats= interesse damals wirklich so gesährlich gewesen sein oder jemals werden können, wie jener Pöbelhause für die Häuser der Korn= händler? — Was zunächst das damalige Athen betrifft, so kann boch von einer Schädigung des Gemeinwesens durch Sokrates überhaupt keine Rede sein. Im Gegenteil! Es wäre eine Wohl= that für Athen gewesen, wenn seine Lehre einen realpolitischen

<sup>1)</sup> II, 90.

Erfolg gehabt hätte, wenn wahrhaft staatliche Gesinnung, Intelligenz und Vildung einen größeren Einfluß auf das öffentliche Leben gewonnen und die Machtsphäre des Unverstandes und der Korruption eingeschränkt hätten. Auch ist ja Sokrates nie ein Agitationsredner gewesen. Sein Unterricht hat stets nur zum Verstand geredet, nie zur Leidenschaft. Er hat mit reinem Sinne der Wahrheit gedient und insoserne auch seinem Volk und Staat. Weichen überhaupt eine geistige Bewegung, von der Gomperz selbst anerkennt?), daß sie schon in der Gegenswart "praktisch reichen Segen trug" und für die Zukunst des Manschengeschlechts geradezu "unermeßlich segensreich" war, gleichzeitig eine so volksverderberische gewesen sein, wie diese moderne Sophistik behauptet?

Das sofratische Denken ist wissenschaftliches Denken und kennt als solches nur Ein Ziel und Ein leitendes Motiv: Die Wahrheit. Es stellt sich nicht in den Dienst eines Sonderinteresse, enthält also auch keine "Aufreizung zu einer Übelthat", durch die allerdings "selbst Meinungen ihren Freibrief verlieren".3) Im Gegenteil! Das wissenschaftliche Denken, das die Wahrheit und nur die Wahrheit will, ist seiner "Tendenz" nach nie gemeinschädlich, sondern wahrhaft gemeinnützig.4) Schaden kann nur falsches Denken, welches, vom Scheine bethört, das Handeln auf salsche Wege sührt, während das wahre Denken, welches mit begriffsmäßiger Klarheit die Dinge so zu erfassen sucht, wie sie sind, dem Handeln eine Richtung gibt, die der realen

<sup>1)</sup> Unmittelbar auf Sokrates und seine Zeit anwendbar ist die Bemerkung von Maine a. a. D. S. 37: "Heutzutage, wo alle alten politischen Borstellungen durch die Fortschritte des demokratischen Spstems verwirrt werden, kann ein tüchtiger Mann seinem Lande keinen besseren Diensterweisen, als wenn er die Annahmen, die bei der Menge im Umlaufsind, ohne daß Jemand an ihrer Bahrheit und Richtigkeit zweiselt, genau analpsiert und richtigstellt".

<sup>2)</sup> II, 63.

<sup>3)</sup> Wie Gomperz mit Stuart Mill (II, S. 90) richtig bemerkt.

<sup>4)</sup> Allerdings darf man es nicht mit der von einem Sohne Schellings unterzeichneten Anklageschrift gegen Lassalle als "die Bedingung der Biffen- fcaftlicheit" bezeichnen. überhaubt "keine braktliche Tendens zu haben."

Birklich feit fonform und daher eine Grundbedingung des Erfolges ist. "Die Dinge sind, wie sie sind und ihre Wirkungen werden sein, die sie sein werden. Wie sollten wir wünschen, uns zu täuschen"?") Wie ist andererseits eine raschere Korrektur des falschen Denkens mäglich, als eben in der vollen Freiheit der Diskussion?

Es wird ja nie an denkschwachen Köpfen sehlen, die gerade die Täuschung lieben und die Wahrheit hassen, »l'inkausta verita eon la vista impura«, durch welche die Menschheit immer unglücklicher werde; weil sie ihr eine Ilusion nach der andern raudt. Aber auch die stärkste Ilusion kann an der unerbittlichen Wirklichkeit nichts ändern, und zulest ist es eben doch immer der harte Zwang der Realitäten, welcher Recht behält. Daher fällt das mohlverstandene Interesse von Bolk und Staat mit dem der Wissenschaft zusammen. Es sordert wie diese sreie Bahn sür jede ernste Denkarbeit, deren Endzweck die Wahrheit ist; ganz abgesehen von der absoluten Kulturwidrigkeit jedes Versuches, die freie Bewegung der Geister durch äußere Zwangsmittel zu hemmen. "Nur die Decadence klieht das Leben und wünscht den Traum".

Wenn es aber für die Denkarbeit nur Einen Maßstab gibt: die Übereinstimmung des Denkens mit der Wirklichkeit, nicht mit irgend einer äußeren Autorität, so kann es auch kein "Recht" einer solchen Autorität geben, dem wissenschaftlichen Denken auf diesem Wege entgegenzutreten. Die Ausdehnung des Autoritäts= und Gehorsamsprinzipes auf dieses Gebiet, die Verpflichtung zum sogenannten "korrekten" Denken wird von dem Kultur menschen<sup>2</sup>) nie als die Ausübung eines Nechtes, sondern immer als eine unwürdige Vergewaltigung empfunden werden. Und es ist eine unbegreisliche Verirrung, wenn ein Vertreter der Wissenschaft selbst den Feinden eines Sokrates, weil sie "an

<sup>1)</sup> Ein Wort Berkelens, auf welches im Zusammenhang mit Bacons natura non vincitur nisi parendos, Paulsen hingewiesen hat, in der Abh, über die akademische Lehrsreiheit und ihre Grenzen. Preuß. Jbb. 1898 S. 515.

<sup>\*)</sup> Richt blog von ber "großen Berfonlichkeit", von der hier Gomperz zunächst fpricht.

seiner wahrhaften Liebe zur Verfassung irre wurden" und "eine Gesahr für den Bestand der Religion witterten", ein sörmliches "Recht" der kriminellen Verfolgung zugesteht und auch gar nichts Besonderes dabei findet, daß sie sich der furchtbaren Asebieklage bestienten, weil diese, wie er kühl hinzusügt, — die einzige vom Gesetz dargebotene Handhabe war und die heutzutage üblichen Wege, die Entziehung einer Prosessur, die Einleitung einer Disciplinaruntersuchung, ein Polizeiverbot, Ausweisung oder administrative Verschildung "nicht gangbar" waren!

Allerdings kann auf jedem Gebiete, in Politik und Religion ebenso wie in der Wissenschaft selbst die Dialektik und Resigion auslösend wirken auf Alles, was bloß Glaube, Dogma, "Satung" ist. "Die Forschung führt die Menschen auf Höhen und in Tiesen, wo auch dem Beherzten der Mut sinken möchte, und wo den Philister Entsetzen ergreift und er sein Kreuzige schreit, gleichviel ob er zur Kechten oder zur Linken zählt."<sup>2</sup>) — Aber diese "auflösende Tendenz" enthält nie an und für sich eine Gesiahr für Staat und Bolk, sondern immer nur der Nißbrauch, der mit den Ergebnissen ernster Gedankenarbeit von einem bereits entarteten und ungesunden Wolken und Empfinden getrieben wird; und dann ist es eben dieses, welches den Berfall von Bolk und Staat sördert, nicht die Freiheit der Lehre.

Bon einem natürlichen Recht, die Kritik mit Gewaltmitteln zum Schweigen zu bringen, kann aber schon deswegen nicht die Rede sein, weil jene "auflösende" Denkarbeit selbst eine durchaus naturgemäße Erscheinung ist, die auf einer gewissen Stufe der geistigen Entwicklung mit psychologischer Notwendigkeit eintreten muß. Immer wird ja bei geistig höherstehenden Völkern die Zeit kommen, wo die erwachte Restezion bei den Erscheinungen und Vorgängen des äußeren und inneren Lebens nach Vründen zu fragen beginnt, wo man sich nicht mehr bei den Gründen beruhigt, mit denen die Vertreter der jeweilig herrschenden sozialen, politischen, hierarchischen und

<sup>1)</sup> Gomperg II, 94.

<sup>\*)</sup> Kaufmann in der schönen Schrift über die Lehrfreiheit an den deutschen Universitäten im neunzehnten Jahrhundert (1898) S. 32.

religiösen Mächte ihre Interessen zu legitimieren pslegen. Wer könnte für sich ein "Recht" beanspruchen, diesen naturgemäßen Berlauf menschheitlicher Kulturentwicklung, der durchaus das höhere geschichtliche Recht und das allgemeine Interesse für sich hat, um eines Sonderinteresses willen willkürlich zu unterbinden und sich damit am staatlichen Wohlfahrtszweck selbst zu verstündigen? Denn darüber kann doch kein Zweisel bestehen, daß der Staat, der das satte Sichbegnügen am Bestehenden fordert, damit die Gesellschaft in eine Richtung hineinzwingt, die — wenn siegreich — notwendig zum Marasmus und zum Versall führen muß.

Was hat anderseits gegenüber dem von Gomperz stipulierten Recht ber Macht bas von ihm ja boch als gleichwertig anerfannte Recht ber Versönlichkeit zu bedeuten? hinter jenem steht der Henker, der diek lettere - und zwar von Rechts= wegen — jeden Augenblick illusorisch machen kann! Überhaupt besteht immer die Gefahr, daß sich bier die Waaschale zu aunsten bes von der Macht vertretenen Interesses senken wird. Gerade Stuart Mill, auf ben fich ber Hauptvertreter ber bier befämpften Anschauungsweise so gerne beruft, hat darauf hingewiesen, daß in den großen praktischen Angelegenheiten des Lebens die Wahrheit jo sehr eine Frage ber Verfühnung und Verbindung von Gegenfäten ist, daß sehr wenige Geister umfassend und unparteiisch genug sind, um bei der Ausgleichung annähernd das Richtige zu treffen. Und er schließt baraus, daß die von der herrschenden Macht vergewaltigte Meinung eine gemisse Prasumption für sich hat, in diesem Augenblick die vernachlässigten Interessen und jene Seite der menschlichen Angelegenheiten zu vertreten, welche in Gefahr ift, in ihrem Rechte verfürzt zu werden. 1) "Wenn nicht

<sup>1) &</sup>quot;Bon der Freiheit" Werte I, 48. Bgl. die Äußerungen Mills über die Notwendigkeit eines Brinzips des Antagonismus in der Gefellschaft, eines Gegengewichtes gegen die jeweilig vorherrschende Macht. W. XI, 242. Dazu X, 176 über die Bedeutung einer "organisierten Opposition" gegen die herrschende Macht als Grundbedingung dauernden Fortschrites und dauernder Größe. Gomperz selbst hat früher einmal (zu Heraklit, Wiener Sigungsber. XII, 1040) auf diese und andere Stellen Mills hingewiesen. Wie kann er da jeht ein "Necht" zur Vergewalttgung dieser unentbehrlichen Reinungssreiheit konstruieren?

Weinungen zu gunsten ber Demokratie und Aristokratie, des Gigentums und der Vermögensgleichheit, des Zusammenwirkens und der Konkurrenz, des Sozials und Individualprinzips, der Freiheit und der Ordnung und wie sonst die Gegensähe des praktischen Lebens alle heißen mögen, mit gleicher Freiheit aussedrückt, mit gleichem Talent und gleicher Energie geltend gemacht werden können, so ist keine Aussicht vorhanden, daß dem einen Prinzip ebenso sein Recht widersahren wird, wie dem andern."

Wie hat man nun aber in Althellas über diese Lebensfrage der Kultur gedacht?

Grote meint: Die Überzeugung, daß Dinge wie "Reterei" oder "Berbreitung keterischer Lehren" in der Jugend kein Gegenstand richterlicher Erkenntnis sein könne, sei sogar in der modernen Welt sehr neuen Datums. Dem fünsten Jahrhundert v. Chr. sei sie völlig unbekannt gewesen. Sokrates selbst würde sie nicht gebilligt haben und gerade sein größter Schüler Plato habe nichts lebhafter gewünscht, als daß eben der Staat bestimmt, was Orthodoxie und orthodoxe Lehre ist, und daß er unterdrückt, was seinen eigenen Ansichten widerspricht. Dieser Standpunkt Platos aber sei typisch für den aller hellenischen Regierungen, der oligarchischen, wie der demokratischen.

In der That! Die Klageformel: "Sokrates glaubt nicht an die Götter, an die der Staat glaubt", und der Antrag auf Todesstrase, — sie zeigen klar und deutlich, daß auch die Demokratie von Athen die Anschauung von dem Beruse des Staates als Hüters der Rechtgläubigkeit nicht zu überwinden vermocht hat. Witten in den Glanz athenischer Hochkultur wirst hier die Nachtseite des Menschenlebens ihre düstersten Schatten hinein. Es ist ein Stück echt mittelalterlicher Halbelultur, das sich in dieser Klage ausprägt, ein Produkt derselben geistigen Roheit, desselben kulturwidrigen Denkens und Empsindens, welches in dem Sat des Aquinaten zum Ausdruck kommt: »Haeretici

<sup>1)</sup> H. of Gr. VIII, ©. 300. The testimony furnished by Plato is on this point decisive.

possunt non solum excommunicari sed et juste occidi. 1) τίμημα θάνατος!

Allein man follte boch bei der Beurteilung biefer Klage nicht übersehen, daß der Rechtszustand, auf den sie sich stütt, erft feit einigen Sahrzehnten bestand. Erft feit dem Bolfsbeschluß des Diopeithes konnte in Athen Unglaube gegenüber ber Boltereligion Gegenstand einer öffentlichen Rlage werben; und auch dann ift, wie die überraschend freie Diskuffion über Sein ober Nichtsein ber Gottheit beweift, 2) keineswegs eine irgend= wie konsequente Verfolgung eingetreten. War doch das eigentlich treibende Motiv jenes Bolksbeschlusses nicht einmal ein ipezifisch religiöses, sondern ein wesentlich politisches! Ein Motiv, das fich auch unschwer bei allen andern Religionsprozessen erfennen läßt, die uns aus Athen überliefert find. Die Religion wird hier gewaltsam in die politischen Streitigkeiten hineingezerrt, fie wird zu einem Fattor der Bolitit, zu einer Waffe im Dienste ber Parteileibenschaft, wie wir bas auch heutigen Tages genau fo wiedererleben murben, wenn ber moderne Staat Diesen Leidenschaften benielben Spielraum zu gewaltsamer Bethätigung gewähren wurde, wie die hellenische Polis.

Unberechtigt ist es ferner, nach dem Rechtszustand, wie ihn der genannte Bolksbeschluß für Athen schuf, ohne weiteres die Berhältnisse der hellenischen Welt überhaupt zu beurteilen. Hat nicht derselbe Mann, der in Athen als gefährlicher Freigeist auf Tod und Leben angeslagt war, in Lampsatos gastliche Ausenahme gesunden? Der Mann, der Helios entthront und die Wissenschaft "aus den Banden der alten Mythologie vollständig

<sup>1)</sup> Thomas v. Aquino II, 2 quaest 11a, 3. Die Analogie geht soweit, daß hier, wie in dem Prozeß des Sokrates, gerade die mutige überzeugungstreue des Märthrers, oder, — wie es in dem brutalen Jargon dieser recht eigentlich aus dem Massengeist geborenen Strassuffiz heißt, — seine "Hartnädigkeit" als straserschwerend, als todeswürdig ersicheint: . . . si adhuc pertinax inveniatur, ecclesia relinquit eum judicio seculari a mundo exterminandum per mortem! S. ebb.

<sup>2)</sup> Man bente an die Dramen des Euripides, an Kritias u. A.

erlöst" hat, 1) der "dem Bolksglauben gegenüber sogar eine schroff ablehnende Haltung an den Tag gelegt"2) haben soll, er ist hier durch ein öffentliches Begräbnis und durch eine öffentliche Feier geehrt worden, welche sich ungestört Jahrhunderte hindurch alljährlich wiederholte. Man hat ihm zu Ehren sogar einen Altar errichtet, der dem "Geist" (Novs) oder der "Bahrheit" (Ahfeia) geweiht war!3) Die maßgebenden Kreise der dortigen Bewölkerung haben also in seinem Prinzip der Naturerstärung, welches die Masse in Athen nicht zu "ertragen"4) vers mochte, eine von Staatswegen zu verfolgende Häresse nicht erblickt! Oder war etwa in Lampsatos dies echt moderne berinzip mit dem Göttermythos weniger unvereindar als in Athen?

Man sieht: an eine auch nur einigermaßen durchgreisende Berwirklichung jenes kulturwidrigen Standpunktes, den Grote als typisch für den hellenischen Staat überhaupt hinstellt, 6) war hier von vornherein nicht zu denken. Die mythische und religiöse Beltanschauung hatte es ja damals noch nicht zu einem einheitzlichen umfassenden Lehrsustem gebracht, welches als unbedingter Maßstab für eine staatlich vorzuschreibende Orthodoxie hätte dienen können. Es gab demgemäß auch keine über den einzelnen Staaten stehende, als gemeinsame Autorität anerkannte Kirche, an der die Geltendmachung einer staatlichen potostas diroctiva, 7)

Ένθάδ' ὁ πλεῖστον ἀληθείας ἐπὶ τέρμα περήσας Οὐρανίου κόσμου κεῖται ἀναξαγόρας.

<sup>1)</sup> Gompera I, 176.

<sup>2)</sup> Bie Gomperz I, 182 wohl etwas übertreibend behauptet.

<sup>\*)</sup> Aelian Variae hist. 8. 19. Bgl. auch ebenda die bezeichnende, von der Regierung veranlaßte Grabinschrift:

<sup>4)</sup> Rach dem Ausdrud Plutarchs Nitias c. 23: οὐ γὰρ ἢνείχοντο τοὺς φυσικοὺς ... ὡς εἰς αἰτίας ἀλόγους καὶ δυνάμεις ἀπρονοήτους καὶ κατηναγκασμένα πάθη διατρίβοντας τὸ θεῖον.

<sup>5)</sup> Bgl. die Charakteristik in vor. Anm.

<sup>9)</sup> Obwohl wir von den Hunderten von Stadtstaaten in dieser Hinsicht fast nichts wissen! Bas Platos Euthuphron 3 d beweisen soul, auf ben sich Grote beruft, ist mir unverständlich.

<sup>7)</sup> Wie sie die modernen Feinde der Lehrfreiheit (in dem Staatskerikon der Görresgesellschaft) als ihr Ideal bezeichnen. Man muß hier die Artikel "Staat" und "Universitäten" gelesen haben, um sich recht

eine Nachtpolitif auf geistigem Sebiete einen Rückhalt gefunden hätte. Die etwa in einer Stadt verfolgte Lehre durfte hoffen, in einer andern eine Freistätte zu finden. Da es anderseits im Staate selbst keine Hierarchie gab, und zugleich der Unterricht dem freiesten Belieben des Einzelnen überlassen war, so sehlte es überhaupt an einer äußeren Organisation der dem freien Gedanken grundsählich seindlichen Kräfte. Der entwickelte hellenische Kulturstaat ist, — wie Burckhardt trefsend bemerkt hat, — ein "im tiefsten Grunde laienhafter Staat", der sich erst dann "kirchlich gebärdet, wenn er in Wut gerät". 2)

Das Bedürfnis der freien Meinungsäußerung, die Bildung und ihre schönste Blüte, die Tolcranz auf geistig-religiösem Gestiete, war in den intelligentesten Schichten dieses in vieler Hinsicht modernen Staates? doch zu sehr entwickelt, das soziale Selbstbewußtsein der Bollfultur zu weit fortgeschritten, als daß man ein Shstem negativer oder positiver Regulierung des Gedankenslebens auf die Dauer zu ertragen vermocht hätte. Oder glaubt man wirklich, daß unter Kulturmenschen höchster und freiester Art, in den Kreisen eines Demokrit, Prodikos, Protagoras, Anazagoras, Perikles, Thukhdides, Euripides und so vieler Anderer, ihnen geistig Verbundener die Verechtigung irgend einer

bewußt zu werben, wie es mit dem hellenischen Staat und der Entwicklung der Raturs und Geisteswissenschaften in Hellas bestellt gewesen wäre, wenn dieser Staat der Anschauung Grotes entsprochen hätte, der sich durch seine Berteidigung des Demos von Athen dazu versühren läßt, das Kulturniveau des hellenischen Staates überhaupt so niedrig einzusschäpen, daß sich solch e Parallelen aufdrängen.

<sup>1)</sup> Um ben es fich hier natürlich allein handelt.

<sup>\*)</sup> I, 251 vgl. 250: "Rie und nirgends hat ein fo lächerliches Dißverhältnis existiert zwischen der Rache für beleidigte oder bezweiselte Götter und der eihlichen und theologischen Geringfügigkeit dieser Götter".

<sup>3)</sup> Wenn allerdings Eduard Mayer fürzlich gejagt hat: "Die Blütezeit des Altertums entspricht der Neuzeit, sie ist wie diese nach jeder Richtung eine moderne Zeit, in der die Anschauungen herrschen, die wir als modern bezeichnen müssen". (Die Stlaverei im Altertum 1898 S. 24), — so möchte ich den Sat in dieser Form nicht ganz unterschreiben. Daß aber die hellenische Hochtultur einen ungleich moderneren Charakter hatte, als man gewöhnlich glaubt, das ist gewiß.

politischen oder hierarchischen Autorität anerkannt wurde, gewisse Ansichten und Theorien als ein für allemal sestschend und als Maßstab für alles weitere Forschen hinzustellen? Man braucht diese Namen nur zu nennen, um sosort zu sehen, wie unmöglich die Annahme Grotes ist, daß der hellenische Geist selbst auf solcher Höhe geistiger Reise einen so eminent kulturwidrigen Begriff, wie den der "Ketzerei" oder "Häresie" nicht zu überwinden vermocht hätte! Und kann es in einem Bolke, welches in seinen besseren Elementen dem Denken und Forschen eine solche Empfänglichseit und eine solche Teilnahme entgegensbrachte, an Regierungen gesehlt haben, die sich gegenüber diesem größten Kulturinteresse der Nation auf den Standpunkt der Intelligenz stellten?

Man hat von der hellenischen Civilisation gesagt, sie sei in mancher Hinsicht die edelste Ausprägung, welche die Bollfultur bisher gefunden. Daß sie dies war, verdankt sie eben wesentslich der Befreiung der spekulativen Intelligenz von allen bloß traditionellen, gewohnheitsmäßigen Autoritäten; und diese "Befreiung des Menschen" wäre hinwiederum nicht möglich gewesen ohne eine sehr weitgehende, echt moderne Freiheit der Meinungsäußerung in Wort und Schrist.<sup>1</sup>) Eine Freiheit, wie sie die Welt erst wieder in unserem Jahrhundert erlebt hat.

In Hellas hat das Wissen zuerst die dumpse Schwelle der Tempel überschritten, hat der übermächtige Drang nach geistiger Freiheit die Natur- und Geisteswissenschaften erzeugt und mit ihnen jene Atmosphäre der Freiheit, in der sie allein gedeihen und sich entsalten können. Die Seele dieser Civilisation ist der intellektuelle Fortschritt, während die Bethätigung eines Regierungsprinzips, wie es Grote als das überall in Hellas herrschende hinstellt, einer Civilisation entsprechen würde, deren Seele die Beständigkeit, der Stillstand ist. Wenn übrigens alle Regierungen so freiheitsmörderisch gedacht hätten, wie hätte dann ein Anaxagoras Freund des Peristes, ein Euhemeros Günstling Kassanders sein können?

<sup>1)</sup> Wie frei thatfachlich bie Pragis war, gibt ja auch Grote zu, wenngleich mit ganz willfürlicher Beschränfung auf Athen.

Daß da, wo die Wiffenschaft sich mit der Religion und der Politik berührte, Konflikte mit den außeren Autoritäten nicht ausblieben, ift felbstverftandlich. Sie bleiben ja auch der modernen Welt nicht erspart. Aber wenn auch derartige Konflifte durch die Leidenschaftlichkeit des Massen- oder Gruppengeistes zuweilen eine gewaltsame Form annehmen, zu einem bauernden Druck auf das geistige Leben haben sie - in den fortgeschritteneren Staaten wenigstens - nicht geführt. Dies geistige Leben war zu reich, zu mannigsaltig, zu gewaltig, als baß es von einer einzelnen Inftanz aus hatte gemeistert werben können. hatte - noch bazu von ber engen Bafis des Stadtstaates aus! - hoffen dürfen, die übermächtige, von Thales bis Aristoteles ununterbrochen und unaufhaltsam fortschreitende geiftige Strömung einzudämmen, die so unendlich erfolgreiche Wirffamkeit einer schier unerichöpflichen Menge von Denkern erften Ranges durch Statuten und Berbote zu paralyfieren?

In der That hat sich das, was in diesem Denken und Dichten und Forschen an "auflösenden" Tenbenzen lag, so intensiv und solange geltend zu machen vermocht, bis überhaupt nichts mehr "aufzulösen" war, bis alle Erscheinungen und Begriffe des Rechts- und Staatslebens, der Sitte und Religion auf ihre Berechtigung bin geprüft und als ein Gewordenes, als bas Ergebnis einer geschichtlichen Entwicklung erkannt und bargestellt waren. Konnten doch sogar die extremsten Ideen eines rationalistischen Dottrinarismus, wie 3. B. die Lehre von der Unverbindlichkeit des Gesetzes ober von der Entstehung der . Religion durch Gewalt und Prieftertrug, die ausschweifenoften tommunistischen und sozialistischen Bhantasien in Wort und Schrift verfündet und weithin verbreitet werden! Rann überhaupt selbst heutigen Tages in Metaphysit und Ethik, in Staats= und Sozialtheorie noch irgend etwas Rühneres gesagt werden, als das, was hellenische Denker und Dichter bereits zu benken und zu sagen gewagt haben? Gewiß das sprechendste Reugnis dafür, daß die gelegentlichen Angriffe auf bas freie Wort alles Zusammenhanges und aller nachhaltigen Kraft entbehrten.

Begenüber diesen Thatjachen bes Lebens tann der Standpunkt eines Einzelnen gar nichts beweisen, am wenigsten derjenige Blatos. Denn Blatos Erörterungen über die Lehrfreiheit bewegen sich so durchaus auf dem Boden der Theorie und entfernen sich andererseits in ihren Ergebnissen so weit von den Voraussekungen der Wirklichkeit, daß sie auf die Braris der bamaligen Regierungen ober auf ben Standpunkt ber bamaligen Intelligenz überhaupt einen genügenden Schluß nicht zulaffen: Plato ift sozialistischer Doftrinar. Sein Bufunftestaat fann, ohne fich felbst zu negieren, unmöglich Freiheit bes Dentens und Glaubens gewähren. Denn die Grundlage, auf ber biefer Staat beruht, ift die unbedingte "Ginheitlichfeit" ber Gesinnung, wie ber Gedankenwelt all feiner Bürger, ein Rolle tiv geift, ber nur zu erhalten ist, wenn auch das geiftig-persönliche Leben von der allmächtigen Staatsgewalt geregelt und beherrscht wird. Eine Ronsequeng, ber fich ja auch ber moberne Sozialismus nicht zu entziehen vermag!

Wie ganz anders aber mußten die Bertreter der höchsten Beiftesbildung bem beftebenben Staate gegenüber empfinden! Es war ja eine Bildung, die - getragen von einer Fülle ebenfo genialer wie verschiedenartiger Begabungen, - aufs Sochste individualisiert war, und beren Wert so gang wesentlich auf biefer Individualifierung und ber freieften Entfaltung und Bethatigung ber Berfonlichkeit beruhte. Bie mare g. B. Die ganze Lehrthätigfeit Blatos mit ihren jowohl ber beftebenben Staats- und Gefellichaftsordnung, wie der volkstumlichen Mythologie durchaus feindlichen Lehrzielen ohne eine weitgehende Lehrfreiheit überhaupt möglich gewesen? Daber ift auch Blato jelbst auf bem Boden der Wirklichfeit für diese Freiheit der Lehre jo entschieden wie möglich eingetreten! Er mennt es in der Apologie ein nicht nur schwer anwendbares, fondern auch unichones Austunftsmittel, wenn ber Staat eine unbequeme Rritik durch Unschädlichmachung ihrer Urheber niederschlage. 1) Und ebenda hat er durch den Mund des Sofrates dem Grund-

<sup>1) 39</sup>d.

fat ber Lehr- und Gewiffensfreiheit eine klaffische Formulierung gegeben. Er fest ben Fall, ber Gerichtehof wurde Sofrates freigeben unter ber Bedingung, daß er fünftighin schweige und sich ruhig verhalte, daß er auf Forschung und Kritit verzichte; worauf bann Cofrates erwidert: "Das ift unmöglich; benn es mare Ungehorfam gegen Gott. Und ich werde bem Gotte mehr gehorchen als Guch".1) Bubem ware es ein Bergicht auf das höchste menschliche Glud, wie es eben nur ein ber Forschung geweihtes Leben gewähren kann.2) - Wer kein Berständnis für diese Auffassung hat, das ist, wie an berselben Stelle wiederholt betont wird, ber Richterpobel, ber feine Macht dazu migbraucht, den Denker dieses Rechtes und dieses Blückes zu berauben. Und gegen diese Neigung der Massenmehrheit hat sich ja Plato auch sonst abfällig genug geäußert. Man erinnere sich nur der bereits erwähnten verächtlichen Außerung über die Empfänglichkeit des großen Saufens für die Afebieklage!

Wie man bemnach auch immer in den Kreisen der höchsten Intelligenz über die Grenzen der Lehrfreiheit gedacht haben mag, einig war man hier jedenfalls in der Abwehr von Angriffen, wie sie den kulturwidrigen Instinkten der Masse und ihrer Hintermänner entsprangen.

Übrigens sind für den kulturpolitischen Standpunkt des athenischen Staates denn doch Intelligenz und Bildung in höherem Grade maßgebend gewesen, als die Massenistinkte. Wie hätte sonst Athen werden können, was es geworden ist: die Heimstätte aller Wissenschaft, s) der Brennpunkt des geistigen Lebens der Nation?

<sup>1) 29</sup> d. πείσομαι δε μάλλον τῷ θεῷ ἢ ὑμῖν καὶ εωσπες αν έμπνέω καὶ οίός τε ω, οὐ μὴ παύσωμαι φιλοσοφῶν. Dies Recht ber Kritit folgt übrigens schon aus der sotratischen Anschauung von dem höhren Recht der vernünstigen Einsicht gegenüber der Unvernunft, wie sie ja nach seiner Ansicht gerade in den damaligen Trägern der Staatsgewalt verkörpert war.

<sup>3) 37</sup> e. Bgl. auch ben Preis bes jenseitigen Lebens, wo die Ausübung ber Denkfreiheit nicht mehr mit bem Tobe bedroht ift. 41 c.

<sup>3)</sup> Nach bem schönen Wort von Kaibel, Bissenschaft und Unterricht 1898 S. 9.

Wan vergegenwärtige sich, was allein die Reception der jonischen Wissenschaft in Athen zu bedeuten hatte, von der z. B. Wilamowig 1) gesagt hat, daß sie "die Kette jedes Herkommens, jeder Konvention gebrochen", für Religion, Recht und Sitte eine neue, der Vernunft genügende Begründung gesordert und "auf die bestehenden Staaten nur zerstörend gewirkt" habe! Wenn auch letztere Behauptung eine maßlose Übertreibung ist, 2) so enthielt doch diese jonische Wissenschaft immerhin so viele "auflösende Tendenzen", daß es von vornherein undenkor erscheint, eine Regierung, die sossen vornherein undenkor erscheint, eine Regierung, die sossen vornherein undenkor erscheint, eine Regierung, die sossen vornherein undenkor erscheint, eine Korrektheit des Denkens wachte und dieselbe zu erzwingen jederzeit bereit war, habe es ruhig mit angesehen, wie die athenische Bildung sich so ganz und gar mit dem Geiste dieser Wissenschaft erfüllte. Die perikleische Staatsleitung, unter der die Reception hauptsächlich erfolgte, war eben weit entsernt, eine solche Regierung zu sein.

Wenn Katastrophen, wie die, welche die Gedankenfreiheit in der Person des Sokrates erlitt, das Ergebnis allgemein anerkannter Regierungsprinzipien gewesen wäre, so hätte sich das athenische Gemeinwesen gegen die Gesamtentwicklung des geistigen Lebens abschließen, gegenüber den sortschreitenden Kräften der Zeit seinen Stillstand erklären müssen. Es hätte der religiösen und politischen Opthodoxie auch sernerhin gegen alle Keyereien auf ihrem Gediet seine Zwangsgewalt zur Verfügung stellen müssen; und das Endergebnis einer solchen Politik der Engsherzigkeit und Krähwinkelei wäre eine Verarmung des geistigen Lebens Athens gewesen; vieles von dem, was der attische Genius an wertvollen Wöglichkeiten in sich enthielt, wäre — hier wenigstens — nimmermehr ans Tageslicht gekommen.

Nun ist aber von einer solchen Repressivpolitif in dem Athen des vierten Jahrhunderts nichts zu erfennen. Bereinzelte Rüchschläge — aus politischen und persönlichen Gründen — famen ja vor. Aber von irgendwie durchgreisenden Bersuchen,

<sup>1)</sup> Beltperioden (1897) C. 9.

<sup>2)</sup> Sie entipricht gang ber auch von Gompery vertretenen Anichau= ungsweise.

das geistige Leben auf ein bestimmtes Maß und auf bestimmte Richtungen zu beschränken, ist keine Rede.

Plato selbst ist ein klassischer Zeuge für diese Freiheit. Er legt in der Apologie seinem Meister die Erklärung in den Mund: das Todesurteil sei zweckwidrig und überslüssig. Denn nach seiner Hinrichtung würden ihm aus der jüngeren Generation zahlreiche Vorlämpser seiner Gedanken erstehen, deren Kritik den Athenern noch weit schärfer zu Leibe gehen werde, als die seinige. Sine Niederschlagung dieser Kritik aber durch Verznichtung ihrer Urheber würde "nicht wohl möglich und zidem unwürdig" sein. Die Prophezeiung setzt also voraus, daß die Redesreiheit auch nach dem Tode des Sokrates sich siegreich behaupten werde; und diese Boraussezung stütt sich ihrerseits wieder darauf, daß in einem Kulturstaat die ultima ratio der blutigen Gewalt in Sachen des Geistes auf die Dauer eben nicht anwendbar sei.

Und in der That: die von Sofrates begründete Schule von Athen hat sich in einer Freiheit entwickeln können, wie sie erst im Zeitalter der modernen deutschen Universitäten wiedergekehrt ist. Hier erstand eine Freistätte der Forschung und Kritik, wo die Iugend von Athen und Hellas lernen konnte, völlig unabhängig von mythologischer, sozialer, politischer Tradition in der Welt sich zu orientieren, durch selbständige individuelle Geistesarbeit und stetig wachsende Energie in der denkenden Bearbeitung der Welt sich hoch über das Massenlehen zu erheben. Der erlösende und befreiende Gedanke konnte hier seine volle Wirksamkeit entsalten, ohne durch Verfolgungen von Seiten der in diesem Kollektivleben wurzelnden Mächte behindert zu sein, trot der rücksichtslosen Kühnheit der Angriffe gegen tiesgewurzelte Institutionen und Meinungen, die in Wort und Schrift von der Alademie und später auch vom Lykeion ausgingen.

Allerdings nimmt hier die Mitteilung des Wiffens eine andere Form an. Sie ist nicht mehr in der Weise wie die Lehre des Sofrates für "Jedermann" und die breiteste Öffent=

<sup>1) 39</sup> d. οὐ γάρ ἐσθ' αὕτη ἡ ἀπαλλαγὰ, οὕτε πάνυ δυνατὴ οὕτε καλή.

lichfeit da, 1) sondern wendet sich zunächst an die Genossen der Schule. Eine Wandlung, durch welche natürlich zahlreiche Anstässe zu Konflikten, insbesondere zu Reizungen der Wassenpsyche in Wegfall kamen. Aber war der Unterricht in dieser seiner akademischen Form für die Richtungen, denen ein Sokrates zum Opfer siel, etwa weniger gefährlich? Enthickt er weniger "aufslösende Tendenzen", weniger Gelegenheit zur "Verführung der Jugend", zumal wenn die Verbreitung durch die Schrift hinzusam?")

Unwillfürlich hat Gomperz selbst in seinem schönen Epilog zur Lebens- und Leidensgeschichte des Sokrates der Freiheit dieser Zeit ein beredtes Zeugnis ausgestellt. "Der tote Sokrates, — sagt er, 3) — ist auserstanden nicht nur in den Schulen, sondern auch in den Schriften seiner Jünger, die nicht müde wurden, den verehrten Meister in Person auftreten, auf dem Marktplatz und in den Turnschulen mit Jung und Alt verkehren zu lassen, wie er es im Leben gewohnt gewesen war. So hat er denn in Wahrheit zu lehren fortgefahren, selbst nachs dem er zu leben ausgehört hatte". — Und, — dürsen wir hinzusügen, — der athenische Staat hat alledem ruhig zugesehen, ohne dabei irgendwie Schaden zu nehmen!4)

Enthält nicht diese Thatsache allein ein vernichtendes Urteil über den Justizmord des Jahres 399 und — seine modernen Apologeten?

<sup>1)</sup> Das έκκεχυμένως παντί ανδοί λέγειν des Sofrates hört auf. S. Plato Guthphhron 3 d.

<sup>\*)</sup> Nach Köchly (S. 372) joll ja Plato dem athenischen Staate eben jo geschadet haben wie Sokrates. Warum hat man ihn in Ruhe gelassen? Die Erklärung Plutarchs im Nikias a. a. D. ist doch keine Erklärung!

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) II, 95.

<sup>4)</sup> Und dies, obwohl Sokrates jür die demokratischen Pokrinäre immer ein Bopanz blieb. Bgl neben der oben S. 102 erwähnten Außerung des Aschines diejenige des Demochares (des Ressen des Demosthenes) in seiner Rede gegen die Philosophenschulen: "So wenig, wie sich aus einem Thymianstengel ein brauchbarer Lanzenschaft herstellen läßt, so wenig kann man aus einem Sokrates einen tadellosen Krieger machen, noch auch wird sich durch Reden, wie die seinigen, ein tüchtiger Mann heranbilden lassen!" (ort de roworan dopon äng dyados ydverae.) S. Athenäos V, 187 d und 215 c.

Es muß nach alledem als eine völlig ungeschichtliche Ansichanung zurückgewiesen werden, wenn der neueste Spectator-Brief jenen Standpunkt des modernen Sozialdemokratismus, der "die individuelle Gewissensfreiheit vernichtet und das Gewissen des Einzelnen dem unterworsen sehen will, was man Gemeinwesen, Bolkswillen oder Staat genannt hat", als "den innersten Gedanken des antiken Paganismus" bezeichnet. 1) Der Sat ist nicht richtiger, als soviele andere Erfindungen von Theoslogen, die, — wie Sduard Meyer treffend bemerkt hat, — "eine Folie für das Christentum brauchen" und alle möglichen artmachenden Unterschiede zwischen antiker und christlicher Welt konstruieren, die in dieser Weise nie bestanden haben.

Wenn der Spectator meint, daß hier der Bunft ist, wo bas innerste Wesen bes Christentums und sein Begensat jum Beidentum fich offenbart, jo ift dem gegenüber zu bemerten, baß das Bringip ber Dent- und Lehrfreiheit eine Errungenschaft bes antifen Geiftes ift, und daß die Verwirklichung dieses Prinzips in der chriftlichen Welt jedenfalls nicht geringeren Widerständen begegnet ift, als in ber antiken. Wenn, - wie der Spectator meint, - Ronftantin an ber milvischen Brude "im Zeichen ber chriftlichen Freiheit über den Druck der paganistischen Staatsomnipotenz gesiegt hat", warum ift von biefer Freiheit um jo weniger zu erkennen, je mehr ber Staat fich chriftianifiert? Oder ift etwa die schnöbe Vergewaltigung der Schule von Athen im Jahre 529, bas Gebot, daß fortan "in Athen Niemand mehr Philosophie lehre" (μηδένα διδάσκειν φιλοσοφίαν!)2) eine "heidnische" That gewesen? Und haben nicht alle christ\* lichen Briefterlirchen, jowohl die romische, wie die griechisch= orientalische und alle Reformatoren, Luther, Zwingli, Calvin und Melanchthon bas Prinzip ber Machtpolitif auf geiftigreligiösem Gebiete vertreten? Roch ein Goethe ist auf die Ronfordienformel vereidigt worden; 3) und wie lange ift es ber,

<sup>1)</sup> Beilage 3. Allgem. 3tg. 1899, Rr 55, S. 5.

<sup>2)</sup> Malalas 18, 451, 16 ed. Bonn.

<sup>3)</sup> Thudichum, Rechtgläubigkeit und Aufklärung im 18. Jahrhundert. Beilage zur Allgem. 3tg. 1899 Rr. 39.

baß Rom dem schon von Sokrates vor den Geschworenen Athens verteidigten Freiheitsprinzip mit der Erklärung entgegentrat, daß die Freiheit des Glaubens und der Meinungsäußerungen Sittenslosigkeit und die Post des Indifferentismus erzeugt? 1)

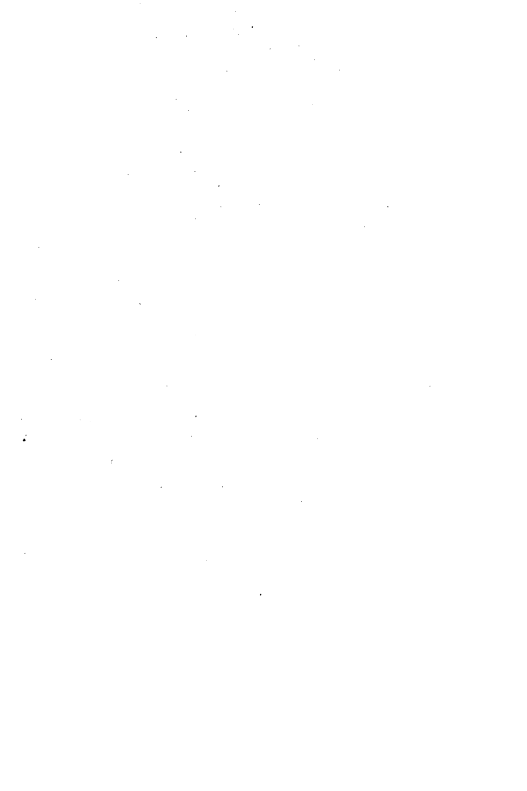
In Wahrheit liegt also die Sache so, daß, soweit sich in der antiken oder modernen Welt die geistige und sittliche Lebens= anschauung der Vollfultur Geltung verschafft bat, die Freiheit des Denkens und Glaubens in weitem Umjang gewahrt ericheint, ioweit dagegen der Massen= und Gruppengeist und die Leiden= schaft der Parteien sich durchzuseten vermocht hat, damals wie heute diese Freiheit in Frage gestellt ist. Und so wird es auch in Bufunft fein, jolange der Streit der Meinungen zugleich ein Rampf der Interessen und Leidenschaften bleiben wird. Auch von der Leidensgeschichte des menschlichen Geistes gilt das thufydideische Wort: Επέπεσε πολλά και γαλεπί ..., γιγνόμενα καὶ ἀεὶ ἐσόμενα, Εως αν ή αυτή φύσις ανθρώπων ή. Solange diese Menschennatur dieselbe bleibt, werden die Parteien, - ob chriftlich oder nicht chriftlich, — im Besitze der Macht immer wieder der Versuchung erliegen, die alte Frage der Menschheit: "Was ist Wahrheit?" bahin zu beantworten: "Wahr ift, was uns gefällt; wer anders lehrt, verdirbt bie Jugend".2)

Auch in bieser hinsicht ist ber Prozes bes Sofrates ein Ereignis von thpischer Bedeutung!

<sup>1)</sup> Syllabus 79.

<sup>2)</sup> Bgl. die treffenden Bemerkungen Paulsens "über Parteien und Parteipolitit". Preuß. 366. 1899, S. 393 ff.

. • d .... 



## THIS BOOK IS DUE ON THE LAST DATE STAMPED BELOW

AN INITIAL FINE OF 25 CENTS WILL BE ASSESSED FOR FAILURE TO RETURN THIS BOOK ON THE DATE DUE. THE PENALTY WILL INCREASE TO 50 CENTS ON THE FOURTH DAY AND TO \$1.00 ON THE SEVENTH DAY OVERDUE.

| 7Feb'642F<br>REC'D LD |                 |
|-----------------------|-----------------|
| JUL 31'64-11 AM       |                 |
|                       |                 |
|                       |                 |
|                       |                 |
| -                     |                 |
|                       | LD 21-95m-7,'37 |

YC 08547



