# త్రీ దక్షిణామూల్త దర్శనమ్

(భారతీయ సంస్కృతి దర్శనమ్ - సనాతన సిద్ధాంతమ్)

Ace M: 23881

**అమ్మతలూలి හිර හුබ්ලුං රූපංථා** (හුණ්ුුුළ්)

ప్రకాశకులు :

### శ్రీ దక్షిణామూల్తి దర్శనమ్

### అమృత కుసుమాలు - 2.

ప్రధమ ముద్రణ: 1999 అక్టోబరు

సర్వస్వామ్మములు : కృతికర్తవి

කු්පෟඅ්ජා**යා** : මක්කුෂ්භෟව సාර්<u>ිරු</u>ක්රු

ప్రాప్తి స్థానము :

అమృతలూరి వీరబ్రహ్హేంద్రరావు

294 JEE "భానుతేజం" డోర్ నెం. 3-1-93/1ఎ-8వ లైను, కృష్ణనగర్, గుంటూరు - 522 006.

అనాధ బాలుర ఆశ్రమాభివృద్ధికొరకు **"దయా హృదయ సేవాసంస్థ"** (Regd. 328/92) అమరావతిరోడ్డు - గుంటూరు-522 007.

ముఖ చిత్రం : దేవీ ప్రసాద్

మూల్చము: రూ. **75-00** 

కంఫ్యూటర్ టైప్ సెట్టింగ్ : పవన్ గ్రాఫిక్స్, వెస్రూనగర్, గుంటూరు - 1.

ముద్రణ : శ్రీ లక్ష్మీ(పెస్, అరండలోపేట, గుంటూరు.

## "అమృత కుసుమాంకితము"

బ్రహాక్తే సందం పరమ సుఖదం కేవలం జ్ఞాన మూల్తిం ద్వంద్వా తీతం గగన సదృశం తత్వ మశ్యాచి లక్ష్యం పేకం నిత్యం విమల మచలం సర్వాభి సాక్షి భూతం భావాతీతం త్రిగుణ రహితం సద్గురు తం నమామి గురు మధ్యే స్థితం విశ్వం విశ్వమధ్యే స్థితో గురుః గురు ల్వశ్వం నచాన్యో శ్రీ

గురవే సర్వలోకానాం ఇషజే భవరోగినామ్ ॥ నిధయే సర్వవిద్యానాం దక్షిణామూర్తయే నమః

శ్రీసనాతన బ్రహ్మర్షి గోత్ర మత్ పూర్పజులు పూజ్య జనవీ జనకులకు భక్తితో నమస్కరించి

### "BHARAT"

- Brahmaji

There's a land I know where the winds do softly blow; And skies are kind and the fields are green; There's a land I know where the rivers swiftly flow; And the heart is ravished by ganges falling, From the fountains of paradise is heard there. Replete with song and story is this land; Battle - scarred and legend - studded she; Once peer of ancient Madhura and Nalanda, Ujjayini and Kanchi and all lands free. I love her hills, I love her winding streams, I love her glades and grass and fern; My kin are there; and from afar my dreams, Are of her glory once again. That land is Bharat, fairest peninsula of all; Whose hills the clouds do hung and kiss; That land is Bharat at whose sacred call. Our hearts do stir with pride and bliss. There's a land I know where the winds do softly blow; ....

"India must have been one of the earliest centres of human zivilisation".

H.R. HALL

## **ම**ටඡ්ර්ර්න්ත්තා

'శ్రీ దక్షిణామూర్తి దర్శనమ్' పేర్న (ప్రచురించిన ఈ గ్రంథమునకు ప్రథమముగా మా మనో క్షేత్రమున కృషి సల్పినవాడు శ్రీమాన్ సూరియన్ కాశీ పాండ్యన్ I.A.S. వారి "THE HIDDEN HERITAGE" అను అనువాద వాఙ్మయ చరిత్ర నాధారంగ అనేక దేశీయ, విదేశీయులు బ్రాసిన పరిశోధనా గ్రంథముల నాధారంగా యోగ దక్షిణామూర్తి చారిత్రికాంశాలను పరిశీలించట మైనది. మాకు పిత్శసమానులు, వైవారాధ్యులు యాగకర్త శివ్రశ్రీ ధూపగుంట్ల విశ్వేశ్వర రావుగారు-ఒక శుభసమయమున - త్రిగుణాత్ముడు, పర్మబ్బూ స్వరూపుడు నయిన ఆ మహాదేవుని బహురూప ధ్యానాదుల మాత్రుకలను సేకరించి ప్రచురించ వలసినదిగా ఆదేశించిరి. అది మా మనోక్షేత్రమున విశ్వతేజమై నాటినది. అట్లు కాశీ, విశ్వేశ్వరుల ప్రజ్ఞ, శక్తులే శివ-అంబలుగా సారూప్యత చెందిన క్షేతగతమైన బ్రహ్ము బీజము పక్వమై అంకురించి, శాఖోపశాఖలై (శవణ, మనన, ధ్యానాదుల ద్వారా - ఆత్మావగతమై

"మౌన వ్యాఖ్యా ప్రకటిత పర్యబహ్మతత్వం యువానం వర్షి ష్ఠాంతే వనదృషి, గణైరావృతం బ్రహ్మనిస్టైక ॥ ఆచార్యేంద్రం కరకలిత చిన్ముద్ర మానందమూర్తిం స్వాత్మారామం ముదితవదనం దక్షిణామూర్తి మీడే ॥

రూపమున సౌక్షాత్కరించినది.

అపారమైన భారతీయ సంస్కృతి - దర్శనమ్, పరిశోధనాంశాలను వివరంగా చర్చించే (ప్రయత్నం చేయక, పాఠకుని మనసు నిల్పుటకు వీలుగా క్లుప్తముగా విశదపరచి యుంటిమి.

్రీ కాశీ పాండ్యన్గారి ' మరుగనపడ్డ వారసత్వం' పరిశోధనా సాహిత్యం సాహసంతో చేపట్టిన (పక్రికియ అని విఖ్యాత తత్వశాస్త్రవేత్త, విశ్వవిద్యాలయాల గ్రాంట్ల సంఘం ఉపాధ్యక్షులయిన శ్రీ ఆచార్య కొత్త సచ్చిదానందమూర్తిగారన్నట్లు 'సత్యం' అధిక సంఖ్యాకుల గుత్తాధిపత్యం కానక్కరలేదు. (పపంచ చరి(తలో ఇప్పటివరకు అల్ప సంఖ్యాకులు నూతన సత్యాలను ఆవిష్కరిస్తున్న విషయం విదితమే గదా! ఒక విషయం 'సత్యం' కావటానికి, వాస్తవం కావటానికి ఒక రచయిత అభివ్యక్తం చేసిన జ్ఞానాన్ని అందరూ అంగీకరించవలసిన అవసరం లేదు. అది ఎప్పుడూ జరుగదు కూడా.

చరి(త ఎంత పురాతనమైతే ఊహలు, అనుమానాలు కూడా అంతే అధిక సంఖ్యలో వుంటవి. హిందూమతంపైన ఈ పరిశోధనల ప్రభావం ఎంతో ఉంది. హిందూ మీతం యుగయుగాలనుండి పరిశుద్ధమైన దానినుంచి దూరంగా జరిగినట్లు తెలుస్తుంది. ఇందు సామాజిక, జీవ పరిణాత్మక, మతోద్దేశపూర్వక, సాంఘిక, రాజకీయంగా అనేక ఇదివర్తనలు చెంది నేడు మనం చూస్తున్న హిందూమతం క్షీరం నిండా నీరే వుంది.

ిసిద్దాంతం' ఈ స్థపంచం నుంచి అంతరంగ స్వేచ్ఛను, ద్వేషరహిత మనస్సును కోరుతుంది. అదే ఆచరించదగిన మార్గదర్శకమంటుంది''. శరీరంలోని అంతరంగ జీవస్రవమైన (పేమలేనపుడు బాహ్యవయవాలు మొత్తం ఏకమై ఏమి సహాయం చేయలేవు. శివుడే (పేమగా గుర్తించమని సనాతన హైందవం చెప్తుంది. స్థపతి జీవియందు దేవత్వము గర్భితముగా నున్నది. బాహ్య స్థకృతి నంతయూ నిరోధించి, యంతర్గతమగు నీ దేవత్వమును వ్యక్తపరచుకొనుటే పరమావధి. ఇందుకై కర్మ, భక్తి, యోగ, జ్ఞాన మార్గాలలో ఒకటిగానీ కొన్నింటినిగానీ అనుసరించిన ముక్తుడు కాగలడు. ఇది ఎల్ల మతముల సారముగా గుర్తించగలరు. తాత్కాలికముగా నిద్రాణమైయున్న భారత జాతీయ సంస్కృతిని మేల్కోల్పుటకు వివేక సూర్యాదయము కావలసి యున్నది.

ప్రకృతి నత్వికమింప యత్నించకున్నంత వరకే మానవుడు, మానవుడని పించుకొన నర్ముడు. ఈ స్ట్రకృతి బాహ్యమని, అంతరమని యుండును. స్థుతి నరునకు సహజమునూ, జన్మ స్యాస్ట్రమునగు అనంత శక్తిని స్థుత్యక్షము గావించుకొనుటకై స్ట్రేరేపించు మహాశక్తియే మతము. శీల నిర్మాణము నందునూ, శాంతిని కలిగి యుండుటకును మూలాధారమైనదే మతమని భావించనగు. సంకుచితము, పరిమితము, కలహ కారణమునగు మతభావము లంతరించి అన్ని మతాచార సాంస్థుదాయముల నడుమ మైత్రి పెంచుకోవలసి యున్నది.". అవ్యక్తమునూ, అనంతమునై యుండుు. ఏకమేవా ద్వితీయ" మగు స్థుజ్ఞానమును కలసి అందైక్యము పొందవలసి యున్నది.

సమ(గ భారతీయ దర్శనం జాజ్పల్యమానమైనదిగా నాకు ప్రత్యక్షమైనది. ఉత్తేజకర, భయానకమైన మహోదర్శనంగా భావించాను. భారతం కేవల భౌగోళిక రూపంకాదవి, దాని భౌతికాకృతి వెనుక మహోన్నత నాగరికత, చక్కని జీవన సరళి, ఉజ్పలచైతన్మం, ఒకవైభవోపేతమైన సంస్కృతి ఉన్నాయని, విజ్ఞానానికి, ఆరాధనకు ఆత్మ అంతర్గత దీష్తికి నిలయాలని (గహించాను. అవే నన్నీ (గంథరచనకు పురి కొల్పినాయి. ఇది నా స్థాయికి మించిన కార్యభారము.

'దర్శనమ్' (VISION) అనేది మామూలు 'వీక్షణం' కంటే లేదా 'ఫోటో స్నాప్' కంటే ఎలా భిన్నమైనది ? ఇంతకాలం మనం అనేక వస్తువులను చూస్తూనే ఉన్నాం. కానీ డర్శించటం లేదు. దేశకాలాలు, స్థితిగతులు, వ్యక్తి స్వభావం, వీక్షణానికి పరిమితులు విధిస్తాయి. 'వీక్షణం' ఎప్పుడూ స్థిరం - త్రిమాత్రం - సమతలం లేదా ఘనంగా వుంటుంది. సీమన్ వాట్సన్ టేలర్, W.M. ధియోడోరడీ, బేరి., జె. టాల్ బాయిస్ వీలర్., R.C. మజుందార్., Dr. C. రామస్వామి అయ్యర్., P.R.S. రాధాకృష్ణన్., Dr. D.D. కౌశాంబి., రాహుల్ సాంకృత్యాయన్లేకాక ఎందరో మరెందరో భారతదేశాన్ని దాని సంస్కృతి (పాభవాలను తమ తమ అవధులమేర దర్శించారు. దాని ఔన్నత్యాన్ని ఎంతో విఫులంగా విశ్లేషించారు.

'దర్శనమ్'లో భూత భవిష్య ద్వర్తమానాల పర్మిగహణం ఉంటుంది. ఆది భౌతిక, ప్రాణిక, మానసిక, ఆధ్యాత్మిక స్థాయి లన్నింటిలోని అనుభవాలను సమైక్యం చేస్తుంది. దానికి తనదైన స్వీయ అంతర్గత శక్తి వుంది. కార్యకారణ గతి, పరివర్తన, పరిణామ సూత్రాలున్నాయి. "ఈధర్" క్షేత్రాధారంలో ప్రచలించే తరంగ కణాలవలె, దర్శనంలోకూడా స్థిర, (పగమన, ఆదిభౌతిక మూలకాలన్సీ, భవ, భవాల ఆవిష్కారాద్భుతాలలో సంగమిస్తాయి. అంతిమంగా చెప్పాలంటే 'దర్శనమ్' దైవ్రపసాదం. అది కొం(గొత్త వెలుగులను ఎల్లప్పుడూ వెదజల్లుతుంది. నిర్దిష్ఠ కార్యాచరణకు అది ఒక అనుజ్ఞవంటిది. భారతదేశ చరిత్ర, సంస్కృతికి సంబంధించిన గ్రంథములనేకం ఆంగ్లంలో రచింపబడినవి. తెలుగునందు బహుస్వల్పం. నేను సాహసంతో చేపట్టిన ఈ గ్రగంథరచన సమ్మగమని భావించటం లేదు. బహు విద్యావేత్తలు, వేదవిదులు, పరిశోధకులు, చారిత్రికులు ఈ గ్రంధమందలి దోషములను మన్సించి తెల్సిన సవరించుకోగలనని సవినయముగా మనవి చేయుచున్నాను.

### Dr. D.N. PARAMA SIVAM, M.A., M.Phil.,

Professor Philosophy H.No. 18-3-54/B, Anna Nagar Ext. COIMBATTOOR.

## **స**නිාජූ

శ్రీ, అమృతలూరి వీర్(బహ్మేం(దరావు ((బహ్మాజీ) గారి రచన శ్రీ, దక్షిణామూర్తి దర్శనమ్ రెండు భాగాల (గంథము. దర్శనం ఒక విషయాన్ని భిన్న కోణాలనుంచి విస్తృత పరిశీలన జరుపునదే సమగ్ర దర్శనమ్గా భావించాలి. అనగా శ్రీ, దక్షిణామూర్తి విశిష్టతను సమగ్రంగా దర్శించినది అని తెలియుచున్నది.

రచయితతో నాకుగల పూర్వ పరిచయము బహుస్వల్పము. మా ఇరువురకు అనుసంధానం కూర్చినవారు డా॥ నన్నపనేని నరశింహారావు, సైంటిస్ట్, తెనాలి. వారు మాకుభయులకు మిత్రులు, (శేయోభిలాషులు. శ్రీ బ్రహ్మాజీగారు తమ ప్రధమ రచన "శ్రీ మంగళాద్రి కధానికలు" ద్వితీయ రచన "శ్రీ దక్షిణామూర్తి దర్శనమ్" బ్రాత్ పతిని తాను రూపొందించిన దారుశిల్ప చిత్రములు పంపుచూ మీరు మాకు చాలా సన్నిహితులని అందుచే చౌరవతో ఈ కార్యభారమును మీకందించు చున్నానని మన ఇరువురి మధ్య శ్రీ నరశింహుడు అనుసంధానకుడని బ్రాసీయున్నారు. ఆ లేఖ నాకుకొంత ఉత్సుకత కల్పించినది.

మీ కథానికలు చదివిన పిమ్మట మీరు వ్రాసినది యదార్థమని గ్రహించాను. డా॥ నరసింహారావుగారు మనకిరువురకు ప్రత్యక్షమిత్రులు. శ్రీ మంగళాధీసుడైన శ్రీ నారసింహుడు పరముగా మిత్రులు, వరదులని గ్రహించి నా అభిప్రాయమును వారి ఆదేశముగా భావించి వ్రాయ సంకల్పించినాను.

మన పరిచయకాలమున మీరు హైట్రిడ్ (పత్తి విత్తనోత్పత్తి రంగములో నుండి వ్యాపారము చేయుచున్నారు. గ్రంథ రచనారంగమున కెట్లు (ప్రవేసించినారు. మరియు శిల్ప (ప్రామాణికముగా మీరు రూపొందించిన దారుశిల్ప చి(తములు నన్నెంతో ఆశ్చర్య పరచినవి. ఇవి అన్నియూ నిరంతర పరి(శమకు ఏరంగమూ కష్టతరము కాదని తెలియుచున్నది. చిత్తూరు జిల్లా 'నగరి'లో మా చిన్నతనములో దారుశిల్పములు తయారుచేయు కుటుంబములు రెండుకలపు వారితో మాకు సన్నిహిత సంబంధము లుండేవి. మీ చి(తములు మాకు పూర్వ జ్ఞాపకములు కల్పించినవి.

త్రీ దక్షిణామూర్తి దర్శనమ్ ఒక విశిష్టమైన (గంథం. ఇందు భారతీయ సంస్కృతి, పురాతన చరిత్ర నాగరికత, మత విశ్వాసాలు, జల(పళయాలు, భూగర్భ శాస్త్ర పరిశీలనాంశాలు ఎన్నో చోటుచేసికొని ఉన్నాయి. "సిద్ధాంతం" బహుపురాతన మైనదని, విశ్వజనీయమైనదిగా అది (పవచించిన త్రీ దక్షిణామూర్తి ఆదిమ హైందవ నాగరికతలో సర్వదా వెలసిన గురుడని, రచయిత వేదపూర్వ కాలం, వేదకాలం, వేదోత్తర కాలంలోని అనేక (పతిపాదనలతో సర్వసమ్మతమైన 'సిద్ధాంతం'ను వెలుగునకు తీసికొచ్చిన విధం చాలా విలక్షణమైనది. తార్కికమైనది. ఇందుకు రచయిత తాను పరిశీలించిన గ్రాంథములను, గ్రహించిన వివరములను తెలియపరచినాడు.

స్థుథమ భాగంలో భారతీయ సంస్కృతి దర్శనమ్లో తను ఈ గ్రంథ రచనకు (పేరణ కల్గిన విధము కలదు. ఆంగ్లమున దేశభక్తి గీతముతో స్రారంభమయి సనాతన భారతీయ నాగరికత, ఆధ్యాత్మిక చింతన, తత్వవిచారణలు వివరంగా తెలియపరచినారు. అందు ఈశ్వర తత్వము, (బహ్మ పదార్థము, దైవ స్థుకృతి, నటరాజ నృత్యాభినయ అర్థ వివరణ, ఈశ్వర ఉనికి - నిరూపణ చాలా ఋజమార్గంగా తార్కి కముగా విశ్లేషించినారు.

ప్రథమయోగి శ్రీ దక్షిణామూర్తి యొక్క వివరణలో అతని స్థానం పేదయుగానికి ముందునుండే కలదని మొహంజోదారో, హరప్పా నాగరికతల పరిశీలకులు సర్జాన్ మార్షల్, జె.హెచ్. మాలేగారి పరిశోధనల వివరములు ఉటంకించినారు. నాటి శివుని ప్రతీకలను వర్ణించినారు. భారతీయ సంస్కృతిలో (దవిడ నాగరికత తుంగభద్ర లోయ నాగరికతతో మొహంజోదారో నాగరికతల సారూప్యతను, పెరూ, కొలంబియా, ఈష్టర్ నాగరికతలలో గల సారూప్యతను వివరించటంలో భారతీయ పురాతత్వ శాఖవారి పరిశోధన వివరాలను తెలియపరచారు. భారతీయ నాగరికత యొక్క సనాతనత్వాన్ని నిరూపించేవిషయంలో ఈ కవి ఎంతో కృషిసల్సి ఎన్నో నిరూపణలను, పరిశీలనాంశాలను వివరించియున్నాడు. (పా $_{\parallel}$  డి. సేన్, బి.బి. లాల్, హరిదాస్ భట్టాచార్య (పా $_{\parallel}$  కె.ఎన్. శా $_{\parallel}$ ప్త, బి.సి. సిన్హా, పేలుపిళ్లై, కురళ్ సాహిత్యాన్ని మరెందరో పరిశోధకుల వీవరాలు తెల్పుచూ శ్రీ దక్షిణామూర్తి యొక్క సనాతనత్పాన్ని ఋజువుపరచినారు. శైవ సిద్దాంతం యొక్క ఔన్నత్యము, పరమతసహనములు కలదిగా తెలిపే వివరణలు - హరిదాస్ భట్టాచార్య, సర్జాన్ మార్షల్, ముల్కరాజ్ ఆనంద్, డా။ జి.యు. పోవ్, డా။ కేమిల్ జల్విబిల్, డా။ డబ్లూ, హెచ్. గోల్డే, సర్ చార్లెస్ ఇలియట్, ఎన్.ఎన్. సూర్యనారాయణ శాస్త్రిగారి అభి(పాయాలతో ఆ సిద్ధాంతం యొక్క ఔన్నత్యాన్ని నిరూపించేందుకు చాలా పరి(శమించినాడు. మౌనవాణి (VOICE OF SCIENCE) యొక్క విశిష్టతను సనాతనం నుండి అధునాతనం వరకుగల దాని విశిష్టతను (పత్యేక గుర్తింపెలాంటిదో వివరించారు శ్రీ, దక్షిణామూర్తి నుండి (గహించిన ఆదివ్య మౌనబోధ ఋషిపుంగవులు పొందిన జ్ఞానం, దాని ఔన్నత్యాన్ని వివరణలు ఎంతో సమంజసంగా వున్నవి. వారనుభవించిన దివృత్వ భావన ఎంతో మహోన్నతమైనదని చూపించారు.

ఆణచబడ్డ వారసత్వం అనేభాగం చాలా క్లిష్టమైన సందేశం. అందు పురాతన హైందవ నాగరికతలో శతాబ్దాలుగా జరిగిన మార్పులు అది అనుభవించిన ఔన్నత్యాలు, వినాశనాలు, అందు శైవంపై వచ్చిన అపనిందలూ, సమకాలిక దార్శనికుల ప్రభావం, రాజకీయ సాంఘిక పరిస్థితులు ఇవి అన్నియూ కలుపుకొనుచూ వారసత్వానికి, శైవ సాంప్రదాయాలకు జరిగిన దు్ద్పుచారాలు అందుకు 'సిద్ధాంతం' హేతువు కాదని వివరించే సందర్భంలో ఈకవి ఎంతో మానసిక వత్తిడిని ఎదుర్కొన్నట్లు కనుపిస్తుంది. లేకుంటే ఈ అంశంలో అన్ని వివరణలు, విపులంగా ఈయవలసిన పనిలేదు. అంత విష్పత పరిశ్రమ ఫలంగా కృతకృత్యుడైనాడని తెలియుచున్నది.

శివలింగాకృతి - శివపూజ వివరణలు ఎంతో సహేతుకంగా నిరూపించారు. చెట్లను, కొండలను, పాములను, జంతువులను ఆరాధించే నాగరికత సర్వమానవ ప్రకృతేనని ఎన్నో వివరణలు సాక్ష్యాధారాల ద్వారా నిరూపించారు. నాటి అనాగరిక పద్ధతులెంతో అర్థవంతమైనవని అవి కాలానుగుణంగా కొంత రూపాంతరం చెంది నేటికీ అవలంభించబడుచున్నవని వానిమూలం ఎంతో లోతైనదో, భావయుక్తమైనదో ఆ వివరణలు అందరూ తెలిసికోదగినవిగా (గహించే ప్రయత్నంచేశారు. పృధ్విపై ప్రతి సృష్టికి సర్వ దేశమతాలు అంగీకరించిన 'జలప్రళయాలు' అవి సంభవించి భౌగోళికంగా చెందిన మార్పులు వాని ననుసరించి వ్యాప్తిచెందిన జీవన పరిణామం, నాగరికతలు ఈ గ్రంథ భాగమునకు అంతగా అవసరం లేకపోయినా మనపురాతన నాగరికత, సాంప్రదాయాలు అధ్యయనంచేసేటప్పుడు భౌగోళ్లకమైన స్థితిగతులు, వాస్తవాలు తెలిసికోవటం తప్పనిసరేయని నేనూ ఖచ్చితంగా నమ్ముచున్నాను. జలప్రళయాల వివరణలు ఈ గ్రంథమునకు చాలా అర్థవంతమైన అంశమేనని వారితో ఎకీభవించు చున్నాను.

అణచబడ్డ వారసత్వంలో సనాతన హైందవ సాంప్రదాయం ఎలా అణచబడి సమకాలిక మతాలపై జరిగిన అరాచకాలు, వాని ఉచ్చనీచాలు ఎలా జరిగినవో తెలియ పరుస్తూ నాటి రాజకీయ సాంఘిక స్థితిగతులను వివరిస్తూ ఆయా మతాలు సమాజంపై చూపిన (ప్రభావాలు, సమకాలిక దార్శనికులు (ప్రతిపాదించిన సిద్ధాంతాలను క్లుప్తంగా వివరించటంలో పాఠకునికి సమ(గరూపం చూపించి చైతన్యవంతునిగా చూడగోరే మనోభావంగా ఎన్నో వివరణలిచ్చి యున్నారు. సమకాలిక పరిస్థితులు వారసత్వంపై చూపిన అప(పధలు కేవలం (ప్రచారమనే నిరూపించి (ప్రకటించారు.

మహేంద్రగిరి మహాయోగి శ్రీ దక్షిణామూర్తి వసించిన స్థానం యొక్క ప్రత్యేకతలు నాటి ఆచార వ్యవహారాలు. ఆర్య సంస్కృతి వృద్ధి పొందునప్పుడు దేశీయులైన ద్రవిడ నాగరికతలలో ఏర్పడిన వైషమ్యాలు, ఆర్యులు తమ స్థానాన్ని సుస్థిర పరచుకొనే సందర్భాలలో దేశీయులను అనాగరికులుగా, రక్కసులుగా చిత్రించిన తీరు సస్వాక్ష్యంగా వివరించారు. చివరలో మతం - మానవతావాదం, సమసమాజం ఎలా ప్రవర్తించాలి, దాని మార్గదర్శిక సూత్రాలేవి, అవి మొదట చెప్పిన జ్ఞానులెవరు అవి ఆచరించటంవల్ల కలిగే కలిమి వివరించిన అంశాలు చాలా సమంజసంగా ఉన్నాయి. ఈ భాగం తత్వ పరిశీలకులకు, సత్య సోధకులకు మనసునెంతో ఆకట్టుకోగలవని నమ్ముచున్నాను. ఈవిధమైన విశ్లేషణం ఈ (గంథంలోనే నేను పరిశీలించగల్గను.

పేదోత్తరభాగంగా ద్వితీయ భాగం పూర్తిగా ఆరాధ్యమై ఆధ్యాత్మిక ఆచరణలతో కూడుకొన్నది. ఇందు వైవారాధనలోగల విశిష్టతలున్నవి. పరమశివుని భీన్న రూప ధ్యానములు కాశ్యప శీల్పాధారంగా (గహించి ప్రచురించినారు. వైవమత సాంప్రదాయాలు, పురుష సూక్తము, గాయుతీ మండ్రార్థము, రుద్రాక్ష విశిష్టత, ద్వాదశ జ్యోతిర్లింగాలు, రుద్రరూపవర్లన, మహాన్యాస రుద్రాభిషేకము, శివరాత్రి విశిష్టత, అంతర్ దర్శనము, పరివేదన, మండ్రపుష్పార్థము, మంగళా శాసనము, శివస్తోత్రములు, లింగాష్టకం, శివభజనలు, స్తుతి అన్నీ ఆధ్యాత్మికపరంగా ఆచరించదగినవిగా పున్నవి. ఈ రచయితకు సంస్కృతం పై కొంత అభిమానమున్ననూ నేటి ఆధ్యాత్మిక భావాలు వెలుగునకు తీసికొని వచ్చే సందర్భంలో సంస్కృతం యొక్క ప్రాముఖ్యత చాలా ఉన్నదనే (గహించారు. అందుచే ఆ శ్లోకాలను యథాతధంగా పొందుపరచి అర్థవివరణలిచ్చి భారతీయ ఆధ్యాత్మికత్వాన్ని సంగ్రహంగా వివరించారు.

అంత్యంలో మానవతావాదం, ముగింపులో రచయిత విశ్వ సౌక్షూతృత్వం, (పేమతత్వం, పరహితేచ్చ మరల మరల వివరించి దానిపై తనకుగల భావాలను వ్యక్త పరుస్తూ అవి అందరూ ఆచరించదగ్గ సన్మార్గమని సూచించారు. ఇందు రచయిత మనోభిస్రాయంలో సనాతన సాంప్రదాయం విడనాడకుండా సత్యమార్గాన చరించటంలోనూ (పేమ పంచటంలోనూ ఆ పరమ శివుని కృపకు ఎల్లరూ పాత్రులు కాగలరని తెలియుచున్నదని వివరించారు.

ఈగ్రంథ రచనకు తానుపరిశీలించిన (గంథాల వివరణ, (గంథకర్త తాను(గహించిన అంశాలు విశ్లేషించి శ్రీ దక్షిణామూర్తి యొక్క రూపాలు, శివుని భిన్న స్వరూపాలు, మొహంజోదారో నాగరికతలలో చూపిన 'పశుపతి' శివాకృతులు ఈ (గంథ పరిపూర్ణతను చూపునవిగా వున్నవి. ఈ వివరణలన్నీ తనకన్నా పూర్వులు సేకరించిన వేనని వానిని మరల ఒకసారి సమష్టిగా వెలుగునకు తీసికొనివచ్చే (ప్రయత్నంగా భావించాలని కోరియున్నారు. ఈ అభ్యర్థన సత్యమై ఎంతో సహృదయంతో నిండినదై యున్నది. శ్రీ దక్షిణామూర్తి స్థానం ఈ (ప్రక్రియలో నిరూపణ చాలా విశిష్టమైనదిగా నమ్ముచున్నాను. ఈ (గంథం బహుళ (పచారం పొందగలదని ఇందు (పథమ భాగం అన్య భాషలలోకి అనువదించదగినదని నమ్ముచున్నాను. భక్తితో ఈ (గంథాన్ని శ్రీ దక్షిణామూర్తికే అంకితమొనర్చినాడు శ్రీ (బహ్మాజీ శ్రీ దక్షిణామూర్తి కృపకు పాత్రులు కాగలరని ఆకాంక్షించుచున్నాను.

#### Dr. N. SAMBA MURTHY

Professor
Dept. of Ancient Indian History,
Culture and Archeology
University of Madras, MADRAS.

Sri A.V. Brahmendra Rao,

My hearty congratulation to your successful work on "Sri Dakshina Murthy Darsanam" in a different vision.

In first part of your book on religion is very comprehensive and your objective study of materials is really wonderful. Your presentation is lucid and analytical. This is a very interesting and obsorbing study of Hindu Religion and Indian Culture from the earliest times.

This Darsanam is the only work of its kind published to-date in as much as it treats of all religions prevalent ancient India, both indigenous as well as extraneous, as also their socio-economic background and aftermath in an objective manner. 'Siddantam" stands how such an ancient and broad. The book meets a long felt desideratum and I am sure, will be found highly enlightening and useful both by the students of the cultural history of India and general readers interested in Indias Culture and heritage hidden.

In the second part of your presentation, naration of 'Siva Idols" in various forms, purusha Suktham, Mahanyasabhishekam, Mantra Pushpam and Saivagama dharma are very very clear to knowledge. Also the providing of Eswara existence is very logical.

I have no doubt that this work will be widely welcomed by those intrested in the early history and culture of India.

Thanking you,

## భారతీయ సంస్మ్రతి - దర్శనమ్ ప్రశంస

భారతీయ సంస్కృతి - దర్శనమ్ అనబడు, సాంకేతిక (ప్రామాణిక విలువలు ఆత్మ మోక్ష దర్శన శాడ్ర్రము, జగత్ గురు శ్రీ, "ఆది శంకారాచార్యుల జగన్మిధ్యావాదము, \* అణచబడ్డ వారసత్వము, కృష్ణ లోయలో (బాహ్మణ, విశ్వాసాన్ని (ప్రతిబింబించే మొదట్లి, ఆపస్తంభూజ అఫోరమూర్తి శివాలయము సృష్టికర్త కాంతి పురుషుడు అయిన విశ్వకర్మ సృష్టి స్థితి, లయలు విశ్లేషణ షోడశ శివరూపములు శివుని స్వరూప స్థితి దర్శన లక్షణములు, (పాచ్య శిల్ప నాగరికత, (పాక్తన చతుష్టయము, [స్త్రీక్షేత్రము, జల(పళయాలు (గహస్థితులను బట్టి ఖగోళశాస్త్రములోని వైజ్ఞానిక గణనము, కాల నిర్ణయము చేయవచ్చునన్న, శాస్త్రీయమైన, (గహాల నడకలు (పాపంచిక చరిత్రకాంశములు పాశుపత దర్శనము, పాంచరాత్ర దర్శన వివరములు మతము, మానవతావాదము, భారతీయ (పాచ్య శిల్ప కళా నాగరికతా లక్షణములు, సమసమాజము పైన తెలుపబడిన అనేక (ప్రామాణిక విశిష్ట విషయములు జ్ఞానశాస్ర్ర, పరిశీలనయోగి కృతికర్త యైన శ్రీ (బహ్మాజీ గారు, పై విషయ శాస్ర్రమును వెలుగులోనికి (పచురణ ద్వారా పై (గంథమును శాస్ర్ర విషయములు తెలియపరచినందులకు, మిక్కిలి (ప్రశంసనీయులు.

దక్షిణామూర్తి - దర్శనమ్ ఉత్తర భాగము - ఆధ్యాత్మిక పరిణామం రూపధ్యానములు (ప్రమాణరూపములు, శివమూర్తి స్పరూప ధ్యానవివరములు శైవమత సం(ప్రదాయములు, ధ్యానము, సాధన, ధ్యానము ద్వారా నిజిచైతన్యము "ఓంకార" స్పరూప తత్వము, పంచతత్వములు గాయుటీ మంత్ర రూపము ధ్యానము, శివరాతి మహిమ విషయము, మహాన్యాసము - అభిషేకము, అంతర్దర్శనము దారిద్య దహనస్తుతి, ముఖ్యముగా శివరూప లక్షణ వివరములు, శిల్పశాష్ర్ర ఆధ్యాత్మిక రూపధ్యాన తాత్పర్య విషయములు, ఈశ్వర నిరూపణ అంశములో "మండకోపనిషత్తు" లోని ప్రాథమిక విషయాంశములు శ్రీ దక్షిణామూర్తి ఆత్మ తత్వము, (స్త్రీ దేవతామూర్తుల ప్రతిమల వివరణము, ప్రాక్తన చతుష్ణయ, శివజ్ఞాన, బోధాశాష్ర్ర విషయములు, బుద్ధడు, ధర్మకీర్తి, బౌద్ధ దర్శనములోని నాల్గు ఆర్య సత్యములు, బుద్దని ధార్మిక చింతన దక్షిణామూర్తి దర్శన శాష్ర్రపరమైన విషయములను ఎంతో పరిశీలనగావించి జ్ఞానపరులైన విద్యాపరులకు ఎంతగానో సహకరించిన శ్రీ (బ్రహ్మజీగారి అకుంఠిత దీక్షా రచన మిక్కిలి (పశంసనీయము.

### - బీవి మాధవరాయ శర్త్మ

సహాయ స్థపతి దేవాదాయ శాఖ ఆంగ్రప్క ప్రభుత్వము.

## "ధన్యవాదములు"

శ్రీ, దక్షిణామూర్తి దర్శనమ్ (గంథ రచన సుమారు రెండు సంవత్సరముల కాలం తీసికొన్నది. విలువగల్గిన సమాచారములు సేకరించుటకు, భారతదేశ పురాతన సంస్కృతిపై అధ్యయనం చేయుటకు వలసిన (గంథములు సకాలములో లభించకనూ, చారిత్రాంశములలో మతవిలువలను (కోడీకరించి బయలుపరచుటకు ఎంతో కాలం పట్టినది. ఎన్నో పరిశోధక (గంథములను సమకూర్చుటలో మాకు సహకరించిన స్టేట్ రీజనల్ లై[బరీ - గుంటూరు శాఖ ఉద్యోగులకు మా కృతజ్ఞతలు ముందుగా తెలుపవలసి యున్నది.

ఈ (గంథ ప్రథమ ప్రయత్నమును పరిశీలించి, నిశిత విమర్శచేసి వాస్తవాలను వెలుగునకు తెచ్చే ప్రయత్నంలో నన్నెంతో (పోత్సహించి సత్యావిష్కరణకు దోహదపడి ప్రస్తుత (గంథం ప్రమాణికంగా రూపొందుటకు తోడ్పడిన (ప్రా11 జి. సాగేశ్వరరావు (ఆంధ్రా యూనివర్శిటి, విశాఖపట్నం) వారికి హృదయపూర్వక ధన్యవాదములు.

ఈ (గంథముపై తమ అమూల్య అభి(పాయం వెలిబుచ్చిన (పా॥ డా॥ ఎన్. సాంబమూర్తి (మద్రాస్ యూనివర్శిటి, మద్రాస్) (గంథ సమీక్షమొనర్చిన (పా॥ డి.ఎన్. పరమశివం (తత్వశాస్త్రం) కోయంబత్తూరు వారికి నా కృతజ్ఞతాభివందనములు.

త్రీ దక్షిణామూర్తి దర్శనమ్ (గంథావిష్కరణకు తోడ్పడిన ప్రముఖ నేత్రవైద్యులు దయాహ్పదయ సేవాసంస్థ వ్యవస్థాపకులు డా॥ ఆర్. దయాకర్ గార్కి, (గంథ ముద్రణకు ధనమను(గహించి సహకరించిన పరమశివుని ఏకాదశ రుద్రరూపులుగా !

1. కపాలునిగా : శ్రీ సానగ బ్రహ్మర్షి గోత్రజులు

శ్రీకోట రామారావు, అన్నపూర్ణగార్లు

2. పింగళునిగా : శ్రీ ఆంగీరస బ్రహ్మర్షి గోత్రజులు

శ్రీ శ్రీరాం వెంకటలక్ష్మీకాంతారావు, నాగేశ్వరమ్మగార్లు

3. భీమునిగా : శ్రీ భద్రాక్షస బ్రహ్మర్షి గోత్రజులు

త్రీ చోడా నాగేశ్వరరావు, నాగేంద్రమ్మగార్లు

4. విరూపాక్షునిగా : శ్రీ విశ్వంభర బ్రహ్మర్షి గోత్రజులు

శ్రీ, నూతక్కి సుబ్బరాయుడు, స్వరాజ్యలక్ష్మిగార్లు

5. విలోహితునిగా : శ్రీ సానగ బ్రహ్మర్ని గోత్రజులు

🕭 కొండిపర్తి సత్యనారాయణ, గిరిరాజకుమారిగార్లు

6. శాస్త్రునిగా : శ్రీ భరద్వాజ బ్రహ్మర్షి గోత్రజులు

శ్రీ, నంబూరు వీరేశలింగం, విజయకృష్ణ కుమారిగార్లు

7. అజపాదునిగా: శ్రీ కౌండిన్యస బ్రహ్మర్షి గోత్రజులు

శ్రీ శనగల మృత్యుంజయశర్మ, భానుమతీదేవిగార్లు

8. ఆహిర్బుధ్స్యునిగా : శ్రీ రాపినోళ్ళ గో(తజులు

శ్రీ, రామిరెడ్డి సాంబిరెడ్డిగారు.

9. శంభునిగా : శ్రీ సనాతన బ్రహ్మర్సి గోత్రజులు

శ్రీ అమృతలూరి చక్రధరరావు, మణెమ్మగార్లు

10. చండునిగా : శ్రీ ఆత్రేయస బ్రహ్మర్షి గోత్రజులు

శ్రీ పూపపాటి గిరిధర్, లక్ష్మి ప్రసూనాంబగార్లు

11. భవునిగా : శ్రీ ఆత్రేయస్థ్రబహ్మర్స్ట్ గోత్రజులు

శ్రీ, పూసపాటి రమణకుమార్, కళ్యాణిగార్లు

వీరు రుద్రులైనను పరమశాంతులై నాపట్ల స్థపన్నులైరి.

ముద్రణకు సహకరించిన శ్రీ, లక్ష్మీ గణపతి ప్రింటర్సు, శ్రీ, బి.వి.ఎస్. శాస్త్రి గార్కి, కవర్ పేజీపై శ్రీ దక్షిణామూర్తి రూపం సాక్షాత్కరింపజేసిన స్రముఖ చిత్రకారులు శ్రీ వేవీప్రసాద్ గార్కి, ఆప్తమిత్రులు శ్రీ, యర్షగడ్డ సీతారామయ్య గార్కి ధన్యవాదములు.

# త్రీ దక్షిణామూల్తి దర్శనమ్

## **න**රුරාබෲසපි

|     | i)        | అమృత కుసుమాంకితము                            | (i)   |
|-----|-----------|----------------------------------------------|-------|
|     |           | "BHARAT"                                     | (ii)  |
|     | iii)      | అంతర్దర్శనమ్                                 | (iii) |
|     | iv)       | సమీక్ష                                       | (vi)  |
|     | v)        | <u> න</u> ුරුර                               | (xi)  |
|     | vi)       | కృతజ్ఞతలు                                    | (xii) |
| I.  | ಭಾ        | రతీయ సంస్కృతి - దర్శనమ్                      |       |
|     |           | రతీయ సంస్కృతి - దర్శనమ్                      | 1     |
|     |           | කරුනා - යඩු සාක්ෂාව                          | 19    |
|     | කස        | చబడ్డ వారసత్యం – అపప్రధ                      | 33    |
|     | జల        | ప్రకరుములు                                   | 51    |
|     | තු        | త్రములు - పలిశీలన గ్రంథములు                  | 70    |
| II. | රා        | <del>ాపధ్యానములు</del>                       |       |
|     | చిం       | రరూప ధ్యానములు - మాతృకలు                     | 79    |
|     | శైక       | రమత సాంప్రదాయాలు                             | 109   |
|     | රා        | ద్రాక్ష మహిత                                 | 111   |
|     | పుఠ       | రుష సూక్తము - గాయత్రీ మంత్రార్థము            | 112   |
|     | ණි        | తిల్లింగములు                                 | 115   |
|     | <b>లి</b> | రరాత్రి మహిమ                                 | 118   |
|     | మ         | హాన్యాస రుద్రాభిషేకము                        | 121   |
|     | ₫₫        | ాగమములు                                      | 123   |
|     | మ         | ానవ సమైక్త్రతా దర్శనమ్                       | 125   |
|     | ക്ര       | මේ ් රරූතිනා (పలవేదත)                        | 126   |
|     | మ         | <u>్</u> తపుష్తమ్                            | 131   |
|     | ಧ್ಯಾ      | నేములు - భజనలు - కీర్తనలు                    | 138   |
|     | තී        | ව්වී විස් විස් විස් විස් විස් විස් විස් විස් |       |

## భారతీయ సింస్కృతి - దర్శనం

"ఆత్మావా ద్రష్టవ్య: శ్రీతవ్య: మంత్ర వన్యోనిధి ధ్యా సి తవ్య:"

ఆత్మను చూడు, ఆత్మను విను. ఆత్మను గురించి తెలుసుకో. నిరంతరం ధ్యానించు.

(శవణ, మనన, ధ్యానాదుల ద్వారా ఆత్మను గురించి తెలుసుకోగల్గేట్లు చేసేదే 'దర్శన శాష్్రం'.

శోక మోహాదులనుండి మానవుని విముక్తి చేసేదే 'దర్శనశాస్త్రం' - అదే ట్రహ్మవిద్య - ఆత్మ విద్య - మోక్షవిద్య. అది భవబంధాలను తెంపే విద్య. విపులమైన వైజ్ఞానిక దృష్టితో పరిశీలించి బ్రహ్మ పదార్థజ్ఞానాన్ని పొందటమే దర్శనం.

ఆధ్యాత్మికత, సంస్కృతి, భౌగోళికల మేళవింపే భారతదేశం. భారతదేశమంటే కేవలం భౌగోళిక, వైసర్గిక స్వరూపంగా పూర్వకాలపు భారతీయులు భావించలేదు. సంస్కృతి, సాంప్రదాయాలలోను, ఆధ్యాత్మిక చింతనలలో ఎక్కడ సారూప్యత కన్పిస్తుందో అదే తమదేశంగానూ, అవి ఆచరించే వార్ని తమ దేశస్థులుగా భావించారు. ఇక్కడ సంస్కృతి అంటే భౌతిక సంస్కృతి కాదు, దేశ సీరిసంపదలు కావు. దేశ భావ వాతావరణం, సంస్కృతి దేశ కాలాలతో, విస్తారమైన ఆధ్యాత్మిక చింతన, నైతిక ప్రవర్తన, దైవచింతన, దేశ సంస్కృతికి మూలాధారాలుగా భావించారు. సమాజానికి ఉన్న అంతరంగం సంస్కృతికి మూలాధారాలుగా భావించారు. సమాజానికి ఉన్న అంతరంగం సంస్కృతి సాహిత్యం - కళల మీద ఆధారపడి వుంటుంది. భారత సమాజ సంస్కృతి మానవుని ఉన్నత శిఖరాలకు చేర్చటం.

ఇహానికే ముడిపెట్టుకొన్న పాశ్చాత్య సంస్కృతి భారతీయ సంస్కృతిని నిరసించటం సహజమే. "భారతీయ సంస్కృతి తన లోతులు తాను కనుక్కొని విముక్తి కొరకు జరిగిన స్థరుత్నం జీవితంతో విరోధంగా పరిణమించటమనే లోపానికి గురైంది. అయినా సనాతన సాంప్రదాయ లక్ష్యం అంతరించకుండా తన ఔన్నత్యాన్ని నిరూపించుకొంటూనే భారతీయ జీవితానికి ఎప్పటికప్పుడు కాలానుగుణంగా స్థభవించిన స్థబోధకుల ద్వారా ఆ దివ్య జ్ఞానాన్ని నూతన జీవితాన్ని అందిస్తూనేవుంది.

"సర్వేజనా: సుఖినో భవంతు, సర్వేసంతు నిరామయా: సర్వేభ్రదాణి పశ్యంతు - మాకశ్చిత్ దు:ఖ భాగ్భవేత్" ॥ వేద కాలంనాటి ఏ శాంతి మండ్రాన్నైన పరిశీలించి చూస్తే సహనత, సత్భావన, సమిష్టి జీవన విధావం భారతీయ సంస్కృతిలో ముఖ్యంశాలుగా గోచరిస్తాయి. దేశానికి వ్యక్తి-సమాజం విడదీయలేని అనుబంధంగా గుర్తించారు. ఈ నాటికి కూడా కొందరు ట్రప్మూర్వులు, రాజర్వులు, యోగులు, విద్వాంసుల పేర్లు, మిగిలి ఉన్న విషయం మన మెరిగినదే. ఆ రోజులలో ధర్మ మోక్షాలకు ఎక్కువ విలువ నిచ్చారు. వ్యక్తి గుణగణాదులను లెక్కించేటప్పుడు అంగీకృతమైన కొన్ని (పామాణిక విలువలను రూపొందించారు.

జాతి, మత, రంగు, వయో, లింగ భేదములు లేకుండా ఈ ప్రామాణిక విలువలకు ఎవరు సరిపోతారో వారిని మహానుభావులన్నారు. (కీ. శ. (788-820) 8వ శతాబ్దిలో జగత్ గురు శ్రీ, శంకరాచార్యుడు జగన్మిధ్యా వాదాన్ని రూపొందించాడు. బ్రహ్మమాత్రమే సత్యమని, జగత్ మిధ్యయని జీవుడు- పరమార్థ తత్వం రెండూ ఒకటేనని ఈ దర్శనంలోని ప్రముఖ సిద్ధాంతం. అది ఈ నాటికి కూడా సామాన్య జనాన్ని ప్రభావితం చేస్తూనే ఉన్నది.

### "అలౌకికం పురుషార్డోపాయం వేత్తి అనే నేతి"

వేద విషయమంతా "ధర్మ, (బహ్మ" స్వరూప నిరూపణయే. 🗅

### "ధర్మ బ్రహ్మణి వేదైక వేద్యే"

కంటికి కనుపించేదేది ధర్మముకాదు, బ్రహ్మముకాదు. మానవులు చేసే సమస్త కర్మలను అంటిపెట్టుకొని వుంటూ ఆ కర్మల ఫలంగామనకు అనుభవంలోకి వచ్చేదే ధర్మం.

్ స్రాచీన భారతీయ విద్యా విధానంలో (1) ఆదర్శాలు, నైతిక విలువలు, ఆధ్యాత్మిక చింతనల సమ్మేళనం. (2) అర్హతాభిరుచుల ననుసరించి విద్యా విధానం. వారికి తెలిసిందంతా సమస్తమైన విద్యలు ముక్తి మార్గాలని మాత్రమే. నిరంతరం (శమిస్తూ అర్థకామాలను అనుభవిస్తూ, ఆధ్యాత్మిక విలువలైన, ధర్మమోక్షాలకై (ప్రయత్నించిన నాగరికత మన పూర్వులది.

### "క్షణశ: కణశశ్చైవ విద్యా మర్ధంచ చింతయేత్"

(శ్రీ కాళిదాసు)

ప్రతిక్షణము విద్యను, ధనాన్ని చిన్న చిన్న కణాలుగానైనా సాధింపుమని.

(ప్రాచీన భారతీయ విద్యా విధానం అంతా ఆరోజులలో అంగీకరించబడిన జ్ఞాన మీమాంస శాష్ర్రం. ఆ జ్ఞాన స్వరూపమేమి, అవధులేమి, ఆ రోజులలో, ఆచరణలలో అంగీకరించబడిన పురుషార్థాలపైన, వర్గ్మాశమ ధర్మాలపైనా చాలా వరకు ఆధారపడిఉన్నవి. 'జాతస్య మరణం ధృవం' - మరణించిన (పతి జీవి తిరిగి జీవిస్తుందా ? జననము- మరణము అనే రెండు యదార్థాల మధ్య ఉండేదే జీవితం. ఈ జీవితం శాశ్వతంకాదు. ఈ శరీరం నశించిపోతుంది. కనుక ఈ శరీరం దృధంగా, ఆరోగ్యంగా వున్నపుడే మన జీవితపు ఆశయాలు, విలువలు, భౌతిక సంపద ఆధ్యాత్మిక సంపద చేకూర్చుకోవాలి.

జ్ఞానమంతా వస్తు ఆశ్రయమా ? లేక ఆత్మ ఆశ్రయమా ? భారతీయ దార్శనికుల దృష్టిలో జ్ఞానమంతా ఆత్మ ఆశ్రయమే. ఆధ్యాత్మిక సత్యాలంటూ కొన్నిఉన్నాయి. వాటిని మానపుడు తన అంతర్బుద్ధి ద్వారా తెలిసికోగలడు. అవి కేవలం భావనా మాత్రాలు కాపు. వాటికి యదార్ధతవుంది. పూర్వులు వాటిని అన్వేషించి అనుభవం ద్వారా తెలిసికొన్నవారు అనేక మంది ఉన్నారు. నేడు కూడా కొందరున్నారు. అనేక మంది మహర్వులు, యోగులు, తత్వదర్శనాన్ని పొందారు. వారి వారి దివ్య అనుభవాలు వ్యక్తం చేసినపుడు వారు చూపిన పారమార్థిక స్వరూప వర్గాలలో తేడాలు కనుపించినా భిన్నత్వంలోనే ఏకత్వం చూడటం భారతీయ దర్శన శాష్ర్ర ప్రముఖ లక్షణం.

సృష్టిలో ఏ పరిణామం మూకుమ్మడిగా జరుగదు. వ్యక్తిగత వృద్ధి ద్వారా, వ్యక్తులు పెంపొందించటం ద్వారా జరుగుతుంది. ఏ ఒకరిద్దరు అసాధారణ వ్యక్తులలోనో ముందుగా దివ్య చైతన్య పరివర్తనం జరుగుతుంది. ఆ తరువాత అది నెమ్మదిగా జాతిలో వ్యాపించి సాధారణమైపోతుంది.

పరిణామ గమనంలో మానవుడు ఇప్పటికన్నా ఉన్నత స్థాయిని, క్రొత్త క్రియాశీల స్థాయిని అంటే దివ్య చైతన్య మానవత్వాన్ని చేరగలడు. అలా మానసికంగా ఎదిగిన మానవుడు దివ్య మానవునిగా భవిష్యరూపం పొందగలడు. మానవుని ఈ మార్పు సంఘం దాని కార్యకలాపాలలో కూడా మార్పు పొంది ఒక దివ్య జీవన (Divine Life) కు స్థాపన కాగలడు.

భారతీయ సంస్కృతి ప్రధానంగా 1) మతము ఆధ్యాత్మికత (Religion and Spirituality), 2) భారతీయ చిత్ర శిల్పకళ (Indian Sculpture Art), 3) భారతీయ సాహిత్యం (Indian Literature), 4) భారత రాజ్యాంగ వ్యవస్థ (Indian Polity) గా ప్రముఖులు గుర్తించారు.

1. అవి సర్పానికి ఆరంభస్థానమైన అత్యున్నత చైతన్యస్థితిలో విశ్వాసాన్ని ప్రబోధించింది. 2. దీనిని చేరేదాకా మానవుడు జీవితంలో అంతర్గత వికాసాన్ని బాహ్య క్రమశీక్షణనూ అనుసరించాలని చాటింది. 3. స్థిరమైన బహుముఖమైన సర్వదా విస్తరించే జ్ఞాన, ఆధ్యాత్మిక సాధనా పద్ధతిని అందించింది. 4. ఈ ఉన్నత సోపానాలు ఎక్కలేని వారికి వ్యక్తిగత, సామూహిక జీవితాన్ని రూపొందించింది. ప్రతి వ్యక్తి తన పరిమితులలోతన ప్రకృతిని బట్టి నడుస్తూ క్రమంగా ఆ మహనీయస్థితిని చేరగల్గేటట్లు చేసింది. అందుచేతనే నమ్మాళ్వార్, మానిక్కవసాగర్, ఆండాళ్, తుక్కారామ్, కబీరు,

మీరా, శంకరుడు, రామానుజుడు, చైతన్యుడు, పోతన, నానక్ లాంటి ఆధ్యాత్మికులు మత వ్యవస్థాపకులేగాక మహాకవులు, శిల్పులు, విజ్ఞాన శాస్త్రజ్ఞులు, పరిపాలకులు, రాజనీతివేత్తలు. బహుముఖ ప్రజ్ఞావంతులు, విజేతలు - అశోకుడు, చాణక్యుడు, చంద్రగుప్తుడు, భోజుడు, కాళిదాసు, అక్బర్, శివాజీ, గురుగోవింద్ మొదలైనవారు భారతీయ సంస్కృతిలో జన్మించారు.

మానవుడు విశ్వమయుడై సర్వ అస్థిత్వాన్ని, సర్వజీవులను తానుగా భావించటానికి అది మార్గంచేసింది. భారతీయ సంస్కృతిలోని భావాత్మక ఆదర్శం ఇది. పాశ్చాత్యులు అనుకొన్నట్లు భారతీయ సంస్కృతి జీవితానికి సంబంధంలేని తాత్విక ఊహాగానమే అయితే దానికింత (బహ్మాండమైన జీవనధార, శక్తి ఉండేవికావు.

అహంకార నిర్మూలనాన్ని భారతీయ మతం బోధించిన మాటనిజమేగాని అది అనంతత్పాన్ని గెలుచుకోవటానికి సాధనగా మాత్రమేనని (గహించాలి. మానవుడు విశ్వమయుడై సర్వ అస్థిత్వాన్ని సర్వ జీవులనూ తానుగా భావించటానికి అది మార్గం, భారతీయ సంస్కృతిలోని భావాత్మక ఆదర్భంగా గుర్తించవలసినది.

శ్రీ S. రాధాకృష్ణన్ భారతీయ తత్వశాస్రాన్ని "భారతదేశంలో తత్వశాష్ర్రం ప్రధానంగా ఆధ్యాత్మికం, కాల విధ్వంసాన్ని, చారిత్రక దుర్హటనలను తట్టుకొని భారతదేశం నిలబడటానికి అది పెంపొందించిన గొప్ప రాజకీయ నిర్మాణంగానీ లేదా సాంఘిక వ్యవస్థగానీ కారణంకాదు. తీవ్రమైన దాని ఆధ్యాత్మిక తత్వమే కారణం" అన్నారు.

## <del>ರ್</del>ಕಿಕ್ಟೆದುಡು

### (ත්අීරු పులేనివాడు)

"ఈశావాస్యమిదగ్ం సర్వయత్కించ జగత్యాం జగత్".

పృధ్వియందుగల సమస్త జీవరాశుల యందంతటనూ కించిత్తయిననూ ఈ శ్వరుడు వ్యాపించి యుండని (పదేశమేలేదు.

"యస్తు సర్వాణి భూతాని ఆత్మ స్యే వాను పశ్యతి" సర్వ భూతేషు చాత్మానాం తతోన విజుగుప్పతే" ॥

ఎవరు తమయందు వలెనే అన్ని భూతములయందు ఆత్మను చూచువారు అన్ని భూతముల యందదే ఆత్మ ఉన్నదని యెంచువారు ఇతరులను ద్వేషింపరు.

"యస్మిన్ సర్వాణి భూతాని ఆత్రైవాద్వి జానత: త(తకో మోహ: కశ్మోక: ఏకత్వ మను పశ్యత:

ఎవరు సమస్త భూతాలను తమ ఆత్మగనే యెంచి సర్వతా ఆకాశమువలె వ్యాపించియున్న ఈశ్వరునిగా భావించి (పకృతి వలన కలిగిన స్థూల శరీరాదులు తానుకానని స్వచ్ఛముగా అంతర్జ్మోతివలె వెలుగుచున్న ఈశ్వరునిగా భావింతురో వారికి శోకము మోహము కలుగవని తెలియుచున్నది.

"నిర్వికారో నిరాకారో నిరవద్యో s హ మవ్యయ: నాహం దేహో హ్య స్వదూపో జ్ఞాన మిత్యు చ్యతే బుధై: ॥

జన్మ మరణముల వికారము లేనివాడను. కారణమేమంటే శరీరేం(దియములనే ఆకారములేనివాడను. అందువల్ల తాప(తయములు, అపక్షయము, నాశములేనివాడను, నశించు శరీర స్వభావుడను కాను.

"నిరామయో నిరాభాసో నిర్వికల్పో s హ మాతత: వాహం దేహో హ్య స్వదూపో జ్ఞాన మిత్యు చ్యతే బు డై: ॥

ఏ రోగము లేనివాడను, స్వ(పకాశ స్పరూపుడను గనుక దేనిచేతను తెలియబడను. సర్వకల్పనా రహితుడను, ఆరోపము అధిష్టానమునకు అంటను, కనుక కల్పనా రహితుడను. దేహాది స్వరూపుడనుకాను, అఖండ బ్రహ్మాకార వృత్తియగు సాక్షాత్కా రమే జ్ఞానమనబడును.

మరియు ఏగుణము, క్రియలు నాశములేనివాడను, ఏ బంధమూ లేనివాడను. నేను అజ్ఞానము, అజ్ఞాన కార్యములగు భ్రమలు అనే మాలిన్యములేనివాడను. ఆకాశాదులవలె శూన్యరూపుడను. దేశ కాలవస్తు పరిచ్చేదములు లేనివాడను, అపరిశుద్ధత, ముసలితనము, మరణములేనివాడను. ఇవి అన్నియూ స్థూల సూక్ష్మాకార దేహములకు సంబంధించినవి కనుక దేహ (తయములేనివాడను, సచ్చిదానంద స్వరూపుడననే తెలుసుకొనుటయే జ్మానమనబడును.

విశ్వత శ్చక్షు రుత విశ్వతోముఖో విశ్వతో హస్త ఉత విశ్వత స్పాత్ సం బాహుభ్యాం ధమతి సంపత(తై ర్యా వా భూమి జనయన్ దేవ ఏక:

(a). 10-81-3)

విశ్వకర్మ అంతటనూ కన్నులు కలవాడును, అంతటనూ ముఖములు కలనాడును, అంతటనూ చేతులు, కాళ్ళు కలవాడగు చున్నాడు. అతడు ఇతరులసాయము లేకయే జీవులయొక్క పుణ్యపాప, రూప కర్మలచేత భూలో కము మొదలు దివము వరకునూ గల సమస్త లో కాలను సృష్టించాడు. అనంతమైన అనేక భువనాత్మకమైన ఈ జగ(దూప సామ్రాజ్యాధిపతి ఒక్కడే. ఆయనే సృష్టి, స్థితి, లయకర్త అని వేద ఉపనిషత్తులయందు ఈశ్వర స్వరూపాన్ని విపులంగా నిర్వచించింది.

పురాణేతిహాసాల కర్త అయిన వ్యాసుడు పురాణాదుల యందు వివిధ ఈశ్వర స్వరూప నిరూపణముచేసి అది వేదసాం(పదాయానుగుణమేనని తెలియపరచటానికై బ్రహ్మసూత్రాలను రచించాడు. అందు రెండవసూతంలో -

"యతోవ ఇమాని భూతాని జాయంతే యాని జాతాని జీవంతి। యత్ ప్రయం త్య భి పం విశంతి। త ద్వ జిజ్ఞానస్య తత్ బ్రహ్మేతి।

ఏ మూలభూత తత్వం వలన ఈ పాంచ భౌతిక సృష్టి జరుగుతుందో, ఎవని వలన ఈ జగత్తు రక్షింపబడి సుభిక్షంగానుందో, తిరిగి ఈ సృష్టి ఎవనియందు లయము చెందునో ఆ మూలభూతతత్వమును గూర్చి శాస్త్రీయముగా మీమాంస చేసికొనుడు. అదియే బ్రహ్మయని శృతి. బ్రహ్మసూత్రాల తాత్పర్యము. దాని వలన ఈశ్వర స్వరూప లక్షణం స్పష్టమగు చున్నది. సృష్టి, స్థితి, లయము, తిరోధానము, అనుగ్రహము యొక్క కర్పత్వం ఈశ్వర లక్షణం. అతడే అంతర్యామి.

#### భాగవతమున:

లోకంబులు లోకేశులు లోకస్థులు తెగిన తుది, నలోకంబగు పెం జీకటి కవ్వల వెవ్వం డేకాకృతి వెలుగు నతనినే సేవింతున్. ಮರಿಯುಾ,

ఎవ్వనిచే జనియించు జగ

మెవ్వని లోపలనుండు లీనమై

యెవ్వని యందు ఉందు పర

మేశ్వరు డెవ్వడు మూలకారణం

బెవ్వ డనాది మధ్య లయు

డెవ్వడు, సర్వము తానమైన వా

డెవ్వడు, వాని నాత్మ భవు

నీశ్వరునే శరణంబు వేడెదన్.

త్రిమూర్తులకు తండ్రియూ, కీర్తివలె అంతటా వ్యాపించువాడునూ, భక్తులకు సమస్త శక్తులను చేకూర్చువాడును అగు ఆ విశ్వకర్మ, విశ్వకర్త, జగత్పీత సాక్షాన్నిర్గుణ పరమాత్మ అయిన జగదీశ్వరునిగా నెరుంగవలయును.

> "త్ర్యంబకం యజామహే, సుగంధిం పుష్టి వర్ధనం ၊ ఉర్వారుక మివ బంధనా నృ్మత్యో ర్ముక్షీయ మామృతాత్ ॥

> > (aw. 7-59-12)

్రతయంబకా రాధనచేత అనగా పరమాత్మ జ్ఞాన సముపార్జనము వలన మృత్యువు తొలగి అమృతత్వమబ్బునని, అతని జ్ఞానము సంపూర్ణముగా కలిగిననేగాని అమృతత్వము రాదని భావము.

"త మేవం విద్వా నమృత ఇహ భవతి నాన్య: పంధా అయనాయ విద్యతే"

ఆజగత్ కారణ పర్మబహ్మమును ఎఱింగిననే గానీ మృత్యువును దాటి అమృతుడు కాలేడని తెలియుచున్నది - అట్టివాడే

"బ్రహ్మ విద్ బ్రహ్మైవ భవతి"

బ్రహ్మవేత్త బ్రహ్మయే అయినట్లు త్ర్యంబక తత్త్మ సాధకుడు త్ర్యంబకుడు కాగలడు. సత్యమార్గ నిర్దేశకుడు, సత్యవాక్ ధారి అట్టి ఈశ్వరుని సదా, ధ్యానించి కాంచగలడని భావించనగు.

యోగ దర్శనంలో ఈశ్వరునికి చాలా (పాధాన్యత ఉంది. ఈశ్వరుని సర్వజ్ఞత్వ లక్షణం కల్గి ఇతర పురుషుల నందర్ని అతిశయిస్తున్నాడని 'సేవేశ్వర - సాంఖ్యం' అనబడుతుంది. యోగ దర్శనంలో పతంజలి, (క్రీ. శ. 250) ఈ శ్వరుణ్లో ఆది గురుపుగా ఎంచాడు. ఈ శ్వరుడు త్రికాలాతీతుడు, ఆద్యంత రహితుడు, అతడు పూర్వపు ముక్త పురుషులందరికి గురువు. అతడే మోక్ష్మపదాత. 'ప్రణవం' అతని సంకేతం. ప్రణవాన్ని జపిస్తూ దాని అర్థాన్ని మననం చేస్తూ ఈ శ్వర ప్రణిధానం చేయాలి. అపుడు శ్రమలేకుండా సమాధిసిద్ధిస్తుంది. అనగా తాను ప్రకృతి కంటే పూర్తిగా వేరైన పురుషుణ్ణి అనే జ్ఞానం కలిగి విఘ్నాలన్నీ ఈశ్వరానుగ్రహం వల్ల తొలగిపోతాయి.

మోక్షదాయకమైన దివ్యజ్ఞానం పరిశుద్ధ హృదయాలకు ఏ రకమైన ఉద్వేగంలేని వారికి వస్తుంది. అట్టి పరిశుద్ధత, లేములు సాధించటం అత్యంత కష్టతరమైనా అవి అందరికి అకుంఠిత సాధనవల్ల సంభవాలే. ఇలా జ్ఞాన యోగం స్పార్థ రహీత జ్ఞానార్జన, సత్యగుణాన్ని వికశింపజేస్తుందని బోధిస్తుంది.

యోగజీవతంలో ధర్మ, భక్తి, జ్ఞాన అని మూడు క్రియాదశలు. అవి నిస్సార్థకర్మ, (పేమ, జ్ఞానాలతోముడిబడి ఉన్నాయి. అవి ఆచరించబడిన జీవి నేను, నన్ను, నాది అనుబంధాలనుండి విముక్తి పొందే జిజ్ఞాసువుకు తోడ్పడుతుంది. (పతివాని యొక్క పత్త్య స్వభావం సత్త్య రజస్తమో గుణాల ఆచరణ ద్వారా (పస్థాన (పగతిని చేపట్టవలసినదిగా ఆజ్ఞాపిస్తుంది. ఇదే యోగదక్షిణామూర్తి (పవచించిన సనాతన హైందవ మతం.

ధర్మ బద్ధమైన క్షేమకరమైన జీవిత విధానాన్ని ఋషులు వివిధ సంస్కార రూపమైన కర్మలనుపదేశించారు. అవి భారతీయులకు శిరోధార్యాలు. స్వధర్మాన్ని అనుష్టించకుండా ఈశ్వరాను(గహానికై అర్రులు చాచటం అవివేకం. ఈశ్వరుడు కర్మఫల(పదుడు.

బ్రహ్మ పదార్థముగా :

"య న్మూలం సర్వభూతానాం యన్మూలం చిత్తబంధనం మూలబంధ స్ప దాసే వ్యో యోగ్యో సౌరాజయోగివాం ॥

ఏ బ్రహ్మతత్వం ఆకాశాది సమస్త భూతాలకు మూలకారణమో, మనస్సురు కారణమైన జ్ఞానముకూడా ఏ బ్రహ్మ అధిష్ఠానముగా నున్నదో అట్టి పర్మబహ్మయే మూలబంధము. సర్వకాలములయందు ఈ మూలబంధమును ఆశ్రయించియే రాజయోగులు అనగా జ్ఞానయోగులు తరించవలెను.

> "అంగానాం సమతాం విద్యోత్సమే బ్రహ్మణి లీయతే 1 నో చే న్నైవ సమానత్వ మృజుత్వం శుష్క వృక్షవత్ 11

దేహ సౌమ్యమునకు లక్షణము శరీరము యొక్క కాళ్ళు చేతులు మొదలగు అవయవములు అధిష్ఠానమగు సర్వసమమగు (బహ్మరూపముగా భావించి శరీరావయవముల యందు చంచలత్వ మనగా విషయములయందు ప్రవర్తించుట లేకుండా చేయుటయే దేహ సౌమ్యము. శరీరావయవముల యందు ట్రహ్మ భావన లేనిది చంచలస్థితిపోదు. అది పోనిది ఎండిన చెట్టువలె ఋజు భావమేర్పడదని భావము.

> "తతస్తద్వృత్తి నైశ్చల్యం కుంభక: । ప్రాణపంయమ: । అయంచాపి ప్రబుద్దానా మజ్ఞానాం త్రూణ పీడవం ॥"

అహం బ్రహ్మస్మి అనగా నేను బ్రహ్మనయితినవే, అంతఃకరణ వృత్తిని నిశ్చలముగా నిలుపుకొనుటయే కుంభక మనబడును. (బ్రహ్మకంటే యేదియూ వేరులేదనుకొనుట రేచకము. నేను బ్రహ్మ స్వరూపుడనని భావించుట పూరకము. ఈ వృత్తిని నిశ్చలముగా నుంచుకొనుట కుంభకమని చెప్పినట్లయినది. ఇట్టి (పాణాయామము జ్ఞానులకే. ముక్కుతో చేయు (పాణాయామము అజ్ఞానులకని భావము.

> ఏవం య: సర్వభూతేషు పశ్యత్మాన మాత్మనా స సర్వ సమతా మేత్య బ్రహ్మ మ్యేతి పరమాం పదం

> > (మనుస్మృతి - 12-125)

ఒకడు సర్వ(పాణులను తన ఆత్మలోని ఆత్మగా భావిస్తాడో, అతడు సర్వ సమతను సాధిస్తున్నాడు. అట్టివాడు పరమపదం అయిన (బహ్మపదం చేరుకుంటాడు.

ఇది మానవతకు పరాకాష్ఠ, దైవత్పానికి చేరువలోనిది. భారత సనాతన సాహిత్యాన్ని పరిశీలించేటప్పుడు, బాహ్య సౌందర్యాన్ని కాక ఆత్మ సౌందర్యాన్ని పరిశీలించాలి.

## దైవ ప్రకృతి - దేవుడు :

నిట్కియాత్మక స్థితి లేదా సంకోచస్థితిలోని దేవుడే దైవ స్థుకృతి లేదా శివుడు. క్రియాత్మకస్థితి, వ్యాకోచస్థితిలోని దేవుడే శక్తి, దీనినే శివజ్ఞానబోదమ్ అనెయ్' లేదా దైవ సంకల్పం అంటుంది. దైవస్థుకృతి - దేవుని కలిపి శివ-శక్తులుగా లేదా 'అర్థనారీశ్వరులు' గా చిత్రీకరించటమైనది. సంకోచస్థితిలో నున్న దేవుడు అవైయుక్తికము లేదా నిర్గుణము. వ్యాకోచస్థితిలోని దేవుడు వ్యక్తికము, దయ (పేమలు కలవాడని తెలియుచున్నది.

తాంత్రిక దృష్టిని విశ్లేషిస్తూ భౌతిక శాస్త్రవేత్త MICHALL TOLBOT "మార్మిక వాదం - ఆధునిక భౌతిక విజ్ఞానం" అనే తన్మగంథంలో - చేతనము - సత్యనిర్మితి (Reality - Structure) రెండూ సమానార్థాలేనని తంత్రాలంటున్నాయి. సత్యనిర్మితిలే శక్తి, పౌరాణికంగా శివునిలోని స్ట్రీ భాగం (Counterpart) అయిన శక్తిచే ప్రతి బింబితమవుతుంది. శక్తిని కలిగియున్న శివునికి శక్తికి భేదంలేదు. చేతనానికి ఉన్నశక్తి చేతనమే- అదే శివశక్తి. దృశ్య రూపకమైన విశ్వాసానికి అస్థిత్వాన్ని కల్పించేది ఆ శివశక్తే. (Page No. 149. of Mysticism and the new physics by Michall Tolbot).

నటరాజు లేక నర్తిస్తున్న శివుని ఫిట్మోఫ్కాస్తు అనే భౌతిక శాస్ర్రనేత్త వివరణలో "ఆధునిక భౌతిక విజ్ఞాన శాస్త్రవేత్తలకు శివతాండవం - పరమాణు అంతర్ పదార్థాల నర్తనమే". హిందూ పురాణాలలో లాగ అది మొత్తం విశ్వానికి సంబంధించిన అనిరళ సృష్టి ప్రళయనర్తనం. అది మొత్తం అస్థిత్వానికి, సహజ దృశ్యమానానికి మూలాధారం. శివుని తాండవ నృత్య ప్రతిమలు భారతీయ శిల్ప సృష్టి ఔన్నత్య ప్రతిమలుగా, నృత్య గురువుగా ఆరాధించారు. మన ఈ కాలంలో విశ్వనర్తన సమూనాలను చిత్రించటానికి భౌతిక శాష్ర్రవేత్తలు అత్యంత పురోగమించిన సాంకేతిక జ్ఞానాన్ని ఉపయోగించారు. ప్రత్యికియ జరుపుకొంటున్న కణాల బుద్భుదశాల (Bubble Chamber) ఛాయాచిత్రాలు ఈ విశ్వంలోని సృష్టిప్రళయాల అవిరళ లయలకు సాక్ష్యంపలికే శివతాండవ దృశ్య చిత్రాలు. భారతీయ శిల్పులు నిర్మించిన శివుని భిన్న ఆకృతులు భంగములు అందంలోను, అర్థవంతంలోనూ అవి పోటీపడతాయి. విశ్వనర్తన రూపం ఈ విధంగా ప్రాచీన పురాణాన్ని మత్తెక కళను, ఆధునిక భౌతిక శాస్ర్రాన్ని ఏకం చేస్తుంది.

భారతీయ చి(తశిల్పకళలు యావత్ (పవంచంలోనే విశిష్టస్థానాన్ని ఆక్రమించుకొన్నాయి. కళ అంతర్బుద్ధికి చెందిన కర్మ (Act of intuition). ప్రతికళకూ ఒక భావన లక్ష్యం ప్రధానోద్దేశంగా 🚛 ాయి. జీవితంలోనూ ప్రకృతిలోనూ కంటికి కనుపించే దానినుంచి లభించిన సూచననుంచి పాశ్చాత్య కళాకారుడుకి (పేరణ లభిస్తుంది. ఒకచో అది అతని అంతరాత్మనుంచి వచ్చినా వెంటనే అతడు దానిని ఒక బాహ్యాధారంతో అనుసంధిస్తాడు. భారతీయ కళాకారుడు ఆత్మలో, అనంతంలో దైవంలోవున్న దాన్ని వెల్లడిచేయాలని చూస్తాడు. ఆత్మను దాని స్థకటనల ద్వారా. అనంతాన్ని దాని సజీవ పరిమిత (పతీకలద్వారా, దైవాన్ని ఆయన శక్తులద్వారా వెల్లడిస్తాడు. భారతీయ కళకు ఆత్మావలో కనెమే ప్రధాన లక్షణం (P.No. 207 - Foundations of Indian Culture) భవన నిర్మాణాలు, దేవాలయ మసీదులు మొదలైనవి భారతదేశంలో ఉన్నత స్థితికి చెందినవి. శిల్పకళకు నటరాజ విగ్రహాలు చిత్రకళకు అజంతా చిత్రాలు భారతీయ చిత్ర శిల్పకళలు రెండు విధాలుగా వున్న ఊహాశక్తుల మధ్యవున్న తేడా అంతా అక్కడ (పదర్శితమైనది. మానసిక, స్రాణిక భౌతికాలమీద (మొగ్గు చూపేది యూరోపియన్ కళ. సూక్ష్మమై ఇంద్రియామభూతికి కూడా అతి తక్కువ శక్తితో స్రస్పుటమయ్యే ఆధ్యాత్మికత మీద (మొగ్గుచూపేదే భారతీయకళ. అందువల్లనే శివ్రనకు ఐదు మోములు పదిచేతులు, విష్ణనకు నాల్గు చేతులు, బ్రహ్మాకు మూడు తలలుగనూ రూపొందించియున్నారు.

ఆకాశాన్ని గురించి హిందువులు చెప్పిన సిద్ధాంతము "టేలర్" (పతిపాదించిన గుళికాఫేణ సిద్ధాంతమూ రెండూ ఒకటే. ఉదాహరణకు విద్యుచ్ఛక్తిరేఖలు ఆకాశంలోఏదేని స్థాంతంలో ఏకోన్ముఖ మవుతున్నప్పుడు అవి అడ్డదిడ్డంగా పోక ఏక కేంద్రాభిముఖంగా పోతాయి. ఇది చాలా ఆశ్చర్యం. ఎందుకంటే 'శివుని వెంట్రుకలు' అని తెలియబడే శక్తిరేఖలలో ఆకాశం వ్యాప్తమై వుందని తండ్రాలంటున్నాయి. శివుని వెంట్రుకలకు - ఆకాశ వస్రాన్ని సంకోచ వ్యాకోచాలకు గురి చేయగల్గిన సామర్థ్యం వుందని అవి అంటున్నాయి. ఆకాశాన్ని యూక్లిడేతర (Non-Euclidian) అర్థంలో భావించి, వ(కతాభావనను (Concept of Curvature) పాశ్చాత్య విజ్ఞాన శాష్ర్రం ఊహించగల్గింది గత శతాబ్దంలో మాత్రమే. కానీ శతాబ్దాలకు పూర్పం తాండ్రిక (గంథాలు ఆకాశ సంకోచ వ్యాకోచాలను పేర్కొన్నాయి - హేతువాద దృష్టితో పరిశీలించిన లేక అంతరిక్ష పరిజ్ఞానముతో విశ్లేషించినా దీని సాధ్యాసాధ్యాలు ఇప్పటికీ సందేహాస్పదమని - ఊహకందటంలేదని నా అభి(పాయం.

Prof. H. ZIMMER గారి రచన Myths and symbols in Indian Art and Civilization పేజీ నెం. 151లో శివుని నటరాజ వృత్యముపై వివరణ . . .

"Dance is an ancient form of magic. The dancer becomes amplified into a being endowed with supra-normal powers. His personality is transformed, like Yoga. The dance induces trance, ecstasy, the experience of the divine, the realization of one's own secret nature and finally merges into the divine essence". In our country the dance has flourished side by side with the severe austerities of the meditation grove, Siva therefore, the arch-yogi became the master of the dance". Zimmer further holds, "The dance is an act of creation. It brings about a new situation and summons into the dancer a new and higher personality. It has a cosmogonic function, in that it arouses dormant energies which then may shape the world on a universal scale. Siva is the cosmic dancer; in his 'Dancing manifestations' he embodies in himself and simultaneously gives manifestation to Eternal Energy. The forces gathered and projected in his frantic, ever - enduring gyration as the powers of the evolution, the maintenance and dissolution of the world. Nature and all its creatures are the effects of his eternal dance."

Pantomimic dance is intended to transform the dancer into what he impersonates. The war-dance turns the warriors into fearless heroes. Hunting dance assures the success of hunting. Dancers mimic the gods of vegitation, sexuality and rain.

The 'Dance of Siva' is full of meanings. The drum in the upper right hand connotes sound, the vehicle of speech. The upper left hand in Ardhachandra mudra, bears on its palm a tongue of flame. Fire is the element of the destruction of the world. The second right hand in Abhaya-mudra bestows peace and protection. The uplifted left foot signifies release and salvation of the devotee. Gajahasta-mudra remines us of Ganesa, the remover of obstacles. The dwarfish demon is symbolic of man's ignorance. The ring of flames and light signify the energy of wisdom. It is the transcendental light of the knowledge of truth. Sava's destruction is finally identical with release and there lies.

Siva as the cosmic Dancer is the manifestation of eternal energy in its five activities, creation, maintenance, destruction, concealment, and favour. These five activities are symbolized in the positions of Lord's hands and feet. The upper three hands indicate, creation, maintenance and destruction. The planted foot is concealment and the upper lifted foot indicates favour. The flying arms and legs and the swaying of Siva's torso indicate the continuous creation and destruction of the universe.

భారతీయ నృత్యాలు పురాతన తాంత్రిక శక్తులతో కూడినవై యున్నవి. అందు నృత్తకుడు తన అద్భుత శక్తులను విస్తరించి (పదర్శించును. అతని శక్తియోగ మార్గమున స్రోత్సహించబడి (పేరేపింపబడిన పారవశ్యమున అద్భుతశక్తిగా అంత్యములో ఆ పరాశక్తిలో ఐక్యము కాగల్గినది. భారతీయ సంస్కృతిలో నృత్యకళలు ఎన్నో భంగిమలు, రూపభేదములున్నా అవి అన్నీ ఆ నృత్యమూలగురుడైన ఆ శివునిలోకలియునవిగా నున్నవి. నృత్యము ఒక సృష్టిగా అది విశ్వసృష్టి పరమైన చర్యగా నిద్రాణమైన శక్తులను మేల్కొలుపు విశ్వ (ప్రమాణంగా గుర్తించటమైనది. శివుడు విశ్వనృత్తకుడు. అతని

అభినయములో మూర్తీ భవించిన ముద్రలు విశ్వశక్తులుగా అభినయించబడి అంతములేక విస్తరించు, వృద్ధి పరచు, లయము చేయు సృష్టి కార్యములను చూపు (పతీకగల నృత్యమే. మూకాభినయముగా చూపించు యుద్ధముద్రలు యోధుని భయరహితునిగా, వేటగానిని వేట సాఫల్యముగా, అధిదేవతల ఆరాధన పునరుత్పత్తి, వర్ష సంకేతాలుగా చూపుచున్నవి.

శివుని నటరాజ నృత్యము పూర్తిగా అర్థవంతమైనది. అతని కుడి ఉపరితల చేతియందున్న డమరుక శబ్ద సంకేతముగనూ, ఎడమ ఉపరితల ముద్రనందుగల అగ్నిలయము చేయు నదిగానూ, కుడిభాగమున (కింది కరము చూపు అభయముద్ర శాంతి రక్షణ సంకేతముగనూ, పైకెత్తిన ఎడమకాలు ఆరాధకుడిని తరించునదిగానూ, గజహస్త ముద్ర విఘ్నములను తొలగించునదిగను, కుడికాలు (కిందనున్న వామన రక్కసుడు మానవుని అజ్ఞాన సారుప్యతతోనూ, పరీవృతమై యున్న అగ్నిజ్యోతులు వెలుగు, ప్రజ్ఞగాను, వాని కాంతి పుంజములు, సత్యము విజ్ఞానముగనూ చూపుచూ శివుని అభినయము ముగింపులేని విశ్వశాంతి, ఆనందముల సారూప్యముగనే ప్రకటిత మగుచున్నది.

శివుని విశ్వ సృష్టిపరమైన నృత్యము ఐదు భావములైన సృష్టి, స్థితి, లయము, తిరోధానము, అనుగ్రహములుగా అతని కర పద విన్యాసముల ద్వారా పై ముడూ కరములయందు సృష్టి, స్థితి, లయములుగనూ, స్థిరపాదము తిరోధానముగనూ, పైకెత్తి పెట్టిన పాదము అనుగ్రహముగనూ పరీవృత వలయ అగ్నిజ్వాలలోచేయు నృత్యము మొత్తము విశ్వసృష్టి. లయముల ఆద్యంతములు లేకుండా జరుపు సృష్టి కార్యముగనే తెలియుచున్నది.

తిరువళ్ళువరు - కురళ్లో మొదటి ప్రకరణ "దేవుని నిజస్వభావ వైభవం తెలిసిన ఎవరికి అవిద్యనిచ్చే ద్వివిధ కర్మలు అంటవు". దీనిని సాధించటమే జ్ఞానోదయం, జ్ఞాని అయిన వానికి దైవ (ప్రకృతి, దేవుడు, ఆత్మ వేరు వేరు కాక ఒక్కటే. మూడు మలాలయిన కర్మమల, అనవమల, మాయా మలములను క్షాళన చేయటానికి యోగ దక్షిణామూర్తి మతం జిజ్ఞాసువులు అనుసరించనలసిన యోగమార్గాలను నిర్దేశించింది.

యోగి అయినవాడు 1) ఆసనం ప్రాణాయామ, 2) నిగ్రహం సంయమనం, 3) ఇంద్రియకవస్థులకు దూరం, 4) ధ్యానం - సమాధులను అభ్యసించవలసియున్నది. మానవ జీవిత దశలుగా 1) బ్రహ్మచర్య 2) గృహస్థ, 3) భక్తు 4) జ్ఞాన దశలుగా ఎరగవచ్చును.

ఈ విధంగా సర్పాంతర్యామిత్వంపై దేవుడు స్వచ్ఛందంగా విధించుకున్న కర్మల లేదా రాగముల పరిమితిని ధర్మయోగం లేదా నిష్కామ కర్మను ఆచరించటం ద్వారానే అధిగమించగలరు. ఇది యోగ దక్షిణామూర్తి ప్రవచించిన హిందూమతం - భారతీయ మతం - "సాధకుని ఏకా(గత చాలినంత తీ(వంగా ఉన్నపుడు ప్రతిదీ అందుబాటులోనే ఉంటుంది" (కురళ్ - 666).

> విహాయ కామాన్ య స్పర్వాన్ పుమాం శ్చరతి నిస్పుహ : నిర్మమో నిరహంకార : వశాంతి మధి గచ్చతి ॥

కామమును జయించినవాడు గొప్పవాడు. అంతేకాదు కామమును స్రుకోపింప చేయు విషయముల గురించి జ్ఞానమును తృణీకరించునో అతను మరియు గొప్పవాడు. కామనల గురించి కామమును గురించి ఎటువంటి స్పృహలేనివాడు పరమశాంతుడని గీత బోధించుచున్నది.

అట్టి పరతత్వమును సాధన ద్వారా సాధించి లోకహిత కార్య నిమగ్నుడవు కావలెనని భావము.

్రకీ. పూ. దార్శనిక స్థముఖుడు "సుయుగ్వారైక్య" ఉపనిషత్ కాలపు స్రసిద్ధ ఋషి, ఇతనిని గురించి యజ్ఞవల్క్యుడు - దార్శనికుడు పసి పిల్లవాడిలా, నిర్లిప్త, నిస్వార్థ, అమాయక స్వభావంకలవాడుగా ఉండాలన్నాడు. ఇతడు ఆధ్యాత్మిక వాది మాత్రమే కాదు. నిఖార్సయిన భౌతిక వాద దార్శనికుడు. సుయుగ్వా విశ్వం యొక్క మూలపదార్థం -'వాయువు' - అన్నాడు. యాజ్ఞ వల్క్యుడి సమకాలికుడైన అనాక్సిమన్ (స్రీ.పూ. 588 - 524) కూడా విశ్వ మూలపదార్థం 'వాయువే' అన్నాడు. భౌతిక జగత్తును దేవతలగానూ, దానికి మూలం వాయువుగానూ, శరీరాన్ని ఆధ్యాత్మికంగానూ దీనికి మూలం స్థాణంగాను చెప్పాడు.

జైనులు పదార్థవాదులు, బౌద్ధులు శూన్యవాదులు, వేదాంతులు బ్రహ్మవాదులు, మీమాంసకులు కర్మవాదులు, సాంఖ్యులు (ప్రకృతి వాదులు, నైయాయికులు ప్రమాణవాదులు, వైశేషికులు అణువాదులు, యోగులు ఈశ్వరవాదులు.

వేదాల ప్రధాన ఉద్దేశ్యం మన ఆధ్యాత్మిక జ్ఞానానికి - ఆత్మ సంస్కృతికి (Self culture) తోడ్పడటమే. అది ప్రస్తుత అజ్ఞాన స్థితిలో మృతిచెంది, జ్ఞానంతో తిరిగి జన్మించాలనేదే వేద ఋషుల సందేశం.

ఈశావాస్యోపనిషత్ అన్ని ఉపనిషత్లకన్నా గంభీరమైనది. ఈ జగత్తు ఈశ్వరునికి నివాసమని (పకటించే ఈ ఉపనిషత్ సర్వేశ్వరుని గురించి జ్ఞానాన్ని అందిస్తుంది.

గీత కర్మ సన్యాసాన్ని బోధించటంతోపాటు, వ్యక్తిత్వాన్ని వదలుకొని పరమాత్మలో ఏకం, కావాలంటుంది. సర్వధర్మాన్ పరిత్యజ్యమా మేకం శరణం ద్రజ । అహం త్వా సర్వపావేబ్యో మోక్షయిష్యామి మాశుచ: ॥

అనేదే గీతాసందేశం. అయితే ఈ ఆత్మ సమర్పణ తేలికగా వచ్చేది కాదు. దీనికి ధర్మజ్ఞానాలు ఆధారంగా ఉండాలని (గహించాలి.

సిక్కు మత (గంథం ''ఆది(గంథ్'' లోని 'ఆశాకావర్' అన్న శ్లోకంలో లింగసమానత్వం, నీతి వైశిష్ట్రాన్ని కొనియాడుతూ మానవాళికి మహిళలే మూలమని వారికి దైవత్వాన్ని సంప్రాప్తింపజేసింది. సత్మార్గపథంలో పరమ గురుని చేరుకోగలమని తెలియపరచింది.

ఇలా అనేక దార్శనికుల విలువలు ఎన్ని రూపాంతరములలో (పతిపాదించినా మూలశక్తులయిన పంచభూతములలో అనుసంధించబడిన (పాణశక్తి - జీవశక్తి - శరీర ధారణ ద్వారా రూపాంతరమై తిరిగి ఆ పరములో ఐక్యత చెందు సంవృత్త కార్యంగా తెలిసికోగలము.

### ఈశ్వర నిరూపణం:

న్యాయ దర్శనంలో స్రమాణ స్వరూపం విఫులంగా, శాస్త్రీయంగా చర్చించి నిరూపింపబడింది. ఇందులో మొదటి సూత్రంలో -

డ్రమాణ డ్రమేయ సంశయ డ్రయోజన దృష్టాంత సిద్ధాంత అవయవ తర్క నిర్ణయవాద జల్ప వితండా హేత్వా భాస చృల జాతి నిగ్రహ స్థానానాం తత్త్వ జ్ఞానాత్ నిశ్రేయ సాధిగమ :

ఇవి షోడశ పదార్థాలు. వీటి తత్వ జ్ఞానము వలన ని(శ్రేయ (పాప్తికలుగుతుందని సూ(తార్థము.

"ప్రమాణం ప్రాణనిలయు" అని భగవన్నామాలలో శబ్దం కీర్తింపబడింది. ప్రమాణమంటే భగవంతుడు. భగవద్వాచకమైన ప్రమాణ శబ్దోచ్ఛారణం మంగళాచరణమే అవుతుంది. ఆప్తతముడైన ఈశ్వరుడే మొదటి ప్రమాణం. ఉదయనాచార్యులు - "శంకోర్మేష కలంకి భా: కిమపరై: తన్మే ప్రమాణం శివ". 'న్యాయ కుసుమాంజలి' యందు శివ్రడే తనకు పరమ ప్రమాణంగా కీర్తించాడు. శివ్రని కంటే ఇతరులైన మేధావులైన శాస్త్రజ్ఞులుండవచ్చు. ఎంత పండితులైనా వారు జీవులు. భమ, ప్రమదాది దోషాలు తప్పవు. అట్టివారి వచనాలు ఏవిధంగా ప్రమాణాలొతాయి? ఈశ్వరుడు, అతీంద్రియ (దష్టలైన మహర్వులు మనకు ప్రమాణం. (భమ ప్రమదాది దోషరహితమైన కార్యమే ఆప్తవాక్యమ - అదే ప్రమాణం. ఈ సిద్ధాంతాన్ని బోధించటానికి "ఓం నమః

ప్రమాణాయ" అనుచు న్యాయ శాస్ర్రారంభం చేయటం ఉచితమే. ఈ షోడశి పదార్ధ తత్త్వజ్ఞానము వలన దివ్య భావన (ప్రాప్తికలుగుతుందని తెలియజేయటమైనది.

అనురాగం సిద్ధించనిచో ఈర్వ్ క్రోధాదులు కలుగుతాయి. ఈ రాగాదులే దోషాలు. అనుకూల వస్తువు, వ్యక్తులపై రాగం, ప్రతికూలమైనచో చ్వేషం, వస్తుత: నిర్వికారమైన ఆత్మకు ప్రతికూలంగానీ, అనుకూలంగానీ ఉండదు. ఇట్లు రాగాదుంచే రోపరితుడై శరీరము చేత హింస, మానసిక నేరం మొదగు అధర్మకార్యాల యందు జీవుడుప్రవర్తిస్తాడు. వాక్కుతో అసత్య భాషణం, దూషణములు, మనస్సుతో పర్వచోహ చింతన ఇవి అన్నీ అధర్మాలే.

బ్రహ్మజ్ఞాని అయిన జీవన్ముక్తునకు సర్వకామ(పాప్తే కలుగుతుందని అనగా బ్రహ్మజ్ఞాని ఆప్తకాముడౌతాడు. ఆప్తకాముడైన వాడు (ఆత్మనే ఈశ్వరభావంగా జేసినవాడు) కోరతగినదేముంటుంది? కోరికలే వుండవు. అందువల్ల దుణు స్రాప్తియే వుండదు.

ఈశ్వరుడెవ్వరు? కార్య కారణ భావం దార్భనికులందరికి సమ్మతమే. స్రత్యక్షంగా జగద్రూప మహత్కార్యం జరగటం తెలియుచున్నదే. కారణం లేకయే కార్యం జనించదుకదా! కాబట్టి జగద్రూపసృష్టి మహాకార్యానికి మూలకారణమైన సర్వజ్ఞడగు ఈశ్వరుడున్నాడని తప్పక అంగీకరించాలి. చిత్ర విచిత్రమైనది ఈ సృష్టి. గగన, నగర, సాగరాదులు వివిధ స్వరూప, స్వభావాలుగల పంచభూతాదులై స్రకృతి నియమ బద్దమై క్రమం తప్పక అనాది కాలంనుండి స్రవర్తిల్లుచున్నది. జడమయమైన ఈ స్రహ్మతికి మూలకారణం స్థధానమని సాంఖ్యలు అనుమాన స్థమాణంచే నిరూపించారు. ఈ స్థకృతి జడమే. ఈ జడమైన స్థకృతికి కారణమేది? అనే విషయమై వారు మీమాంస చేయలేదు. కానీ లోకసిద్ధ న్యాయాన్ననుసరించి కార్యకారణ చేతనమైన ఒక నిమత్త కారణముండవలె. అట్టి పురుష స్థయత్నము లేక ఘట పదాది కార్యాలు తమంతట తామే జరుగవు. అట్టి చేతన కార్యప్రజ్ఞడైన వాడే పురుషుడు కర్తగానున్నాడు. అతడే ఈశ్వరుడు.

ఈశ్వర నిరూపణ అంశములో "ముండకోపనిషత్తు' ప్రథమ మండలమున మం॥ యత్త దద్రేశ్య మగ్రాహ్య మగోత్ర మవర్ల మచక్లు: శ్రోతం తదపాణి పాదం । నిత్యం విభుం పర్వగతం సుమాక్ష్మం తదవ్యయం

యద్భాత యోనిం పరిపశ్వన్తి ధీరా:

సమస్త సృష్టికి కారణమైన దానినిగా జ్ఞానులు దేనిని తెలిసిక్సౌనిరో యది అదృశ్యము, అగ్రాహ్యము, అగో(తము, అవర్ణము, చక్షు: (శో(తములు లేనిది, నిత్యమైనది, సర్వగతము, సుసూక్ష్మము, అవ్యయము అగుచున్నది.

ఈ మంత్రమును గురించి ఒక్క మాటలోచెప్పవలెనన్న స్థపంచమునందలి సమస్త్వగంథములలో వర్ణించిన ఆ మహోత్కృష్టపరతత్వమునకు నీ శ్లోకము సంగ్రహవ్యాఖ్య అనవచ్చును. ఈ మంత్రములోని అర్థమును విపులముగా చర్చించినచో -

అదృశ్యత లేక అగోచరత - చూడదగిన వస్తువుని గానీ వ్యక్తినిగానీ మనము చూడగలము. అనగా మనము చూచుటకు అది ఒక వస్తువుగా నుండవలెను. ఆ పరమాత్మ అట్టి వస్తువుకాదు. కావున అది అదృశ్యము. మనలోనే కేం(దీకృతమైన జీవశక్తిని మనము చూచుటకు (పయత్నించుచున్నాము. కానీ మనకు జ్ఞాన సాధనమైనదా శక్తియే. మనలో నుండు జ్ఞాత చూడబడుదానిని చూచుటకు నేత్రమనెడు దర్భన సాధనము ఉపయోగించుచున్నాము. కానీ ఆ సాధనము చేతనే ఆ సాధకుడు తన్నుతాను చూచుకొనలేడు. ఏలయన చూడబడునందంతయూ తనకంటే వేరైన విషయమై యుండవలయునుగదా! కాబట్టి ఆ పరమ సత్యమును, ఆ జీవనజ్యోతిని అదృశ్యం' అని వర్ణించియున్నారు.

అగ్రాహ్యము - అది అదృశ్యమైన యెడల మనస్సుచేతనైనా (గహించవచ్చునుగదా! అన్న సందేహం కలగవచ్చు. అందువల్లనే 'అగ్రాహ్యం' అనుపదముపయోగించబడినది. మనస్సా పరమ సత్యమను (గహించలేదు. మనస్సుకు (గహణశక్తి నిచ్చునదికూడా ఆ పరమ సత్యమే. సర్వశక్తి సంపన్నమైన యాత్మ మనస్సుకు కూడా (గహణ శక్తినిచ్చుచున్నది. కాన మనస్సు దానిని స్వతం(తముగా (గహించలేదు. ఆ సత్యమును మనస్సు (గహించవలెనన్న ఆ సత్యము మనస్సు కన్నా భిన్నమై దూరముగా నుండవలెను. కానీ మనస్సు ఆత్మతో సంబంధములేకుండా పోవునో అప్పడది 'జడ' పదార్థమగుచున్నది. అందువలన యాత్మ 'అగాహ్యం'గా చెప్పబడింది.

అగోతం - ఆది వున్న స్థతి వస్తువుకునూ అంతము కలదగు చున్నది. సృష్టింపబడిన స్థతి వస్తువూ నశించి తీరవలసినదే. కానీ అశాశ్వత, అమృత, సత్యము అంతములేనిది కాబట్టి ఆ పరమసత్యమున కొక గోత్రము అనగా 'ఆది' కల్పించుట పరిహాసాస్పదము.

అవర్లం - గుణరహితమైనది. బుద్ధిచే ఊహించి, మనస్సుచే చింతించి, ఇం(దియములచే (గహించునది భౌతిక రసాయనిక తత్వమే గుణము. అనగా ఆత్మచే స్రహశించబడు పదార్థముల యందుండునవే గుణములు. కావున శాశ్వతమైన నాశరహితమైన సత్త్య తత్త్యము గుణరహితమగుచున్నది. అచక్షు:, క్రోతం, తదపాణి పాదం - ఆ పరమాత్మ మనమ రినించనిని అనగా 'అదృశ్యము' అని ఇంతకు క్రితమే చెప్పబడినది. మనము దానిని చూడలేము కానీ అది మనలను చూడవచ్చును గదా అన్న సంశయానికి ఆ పరమాత్మకు జ్ఞానేంటియములుగానీ, కర్మేంద్రియములుగానీ లేవు. కన్నులు, చెవులు కాళ్ళు చేతులు అన్నీ అతనిలో పనిచేయుచున్నవే కానీ తన అస్థిత్వము కొరకు ఆ పరమాత్మకు ఈ సాధనములతో పనిలేదు. తనను తాను తెలిసికొనుటకు ఆ పరమాత్మకు ఎట్టి సాధనములతో ఆవశ్యకములేదు. తన కన్నా భిన్నమైన విషయములు తనలో లేవు. క్రొత్తగా పొందిన జ్ఞానము చేత తెలిసికొనుటకు అతనిలో ఎట్టి అజ్ఞానములేదు. అతడు స్వయముగనే జ్ఞాన స్వరూపుడు మరియు సర్వ వ్యాపియగు నతనికి నెట్టి కర్మయువసంధపము, కర్మలనగా కోరికలయొక్క అభివ్యక్త రూపములే. ఆ పరిపూర్ణ సుత్వము స్వయం పూర్లత్యమునకు కర్మలు కూడా నుండవు.

నిత్యం, విభుం, సర్వగతం, సుసూక్ష్మం, తదవ్యయం - సైన పెర్లితములైన భావములనంగీకరించినవాడు తర్కపద్ధతిని సిద్ధాంతీకరించునపుడు ఈ సత్యం, నిభుం ఆదిగాగల విశేషణముల నంగీకరించి తీరవలసినదే. ఆది లేనిదనగా అంతములేనిదే అనగా శాశ్వతమైనది. అనగా 'నిత్యం' శాశ్వతమైనది సర్వవ్యాసి 'నిభుం' అగుచున్నది. సర్వవ్యాపి అయినయెడల ఈ సమస్త పదార్థ (ప్రపంచమున్నూ దానియొక్క స్వక్త రూపమే అగుచున్నది. సర్వవ్యాపిత్వము సూక్ష్మత తత్వమును సూచించునుగాన ఆది 'సుసూక్ష్మము' అట్టి సూక్ష్మతమము నాశములేనిది అనగా 'అవ్యయము' అగుచున్నది. మహో బుద్ధ్యాతీతమై, యది విపులమైన పరమాత్మయొక్క ఇట్టి లక్షణమును "సాధన" చేయుటచే పనిత్ర బుద్ధిగలవాడు దీనిని తెలిసికొను ఆసక్తితో వెదకిన తప్పక అతనికిట్టి సత్యము సుగమమగుచున్నది.

ఆ అనుభవము అతి వివరముగనూ, సంపూర్ణముగనూ, కలుగుచున్నదనియే యిచట 'పరిపశ్యంతి' అను పదము సూచించుచున్నది. ఇట్టి అనుభవముచేతి సాధకుడు 'నామ రూపాత్మకమైన ఈ సమస్త జగత్తుకు ఆ పరమాత్మయే మూలభూతుడు అని తెలిసికొనుచున్నాడు.

భూతయోనిం - (పతి కార్యమునకు కారణము కలదు. కారణము లేక కార్యము సంభవముకాదు. మనకు (శుతిపరంగా ఈ (పపంచమంతయూ మన బుద్ధులచే సృష్టించబడినదే. ఉన్నది ఆ పరమాత్మ ఒక్కటియే. ఆది అద్వితీయము, ఏకము అని ఆ పరమసత్యమొక్కటియే. అట్టి దివ్యజ్ఞానమే పరివేష్టితమైన ఋషి పుంగవు లెల్లరూ ఆ మౌనమునీం(దుని నుంచి (గహించియున్నారు.

## ప్రథమయోగి - దక్షిణామూల్తి

అత్యంత (ప్రాచీన నాగరికతలో పురాతన భారతీయ నాగరికతా విశ్లేషణలో ద్రవిడ నాగరికత ప్రముఖమైనది. (దావిడులు ఉత్తరాదికి వలస వెళ్ళారు. అక్కడ మహేంజోదారో, హరప్పా నాగరికతావిర్భావానికి కారకులైనారు. ఈ సిద్ధాంతాన్ని బలపరచటానికి అనేక సాక్ష్యాలున్నాయి. ముఖ్యంగా 'తుంగభదాలోయ - సింధూలోయ' నాగరికతలు మధ్యవున్న సారూప్యతను పేర్కొనవచ్చు. "(బాహ్మిలిపి తెలుగు భాషా లిపి' 'అనే అభి(పాయం కూడా వుంది. (The Hidden heritage by K.C. Pandyan).

మహేంజోదారో, హరప్పా, చన్హూదారో నాగరికతా పర్యవేక్షణలో (కీ.శ. 1921 నుండి 1927 వరకు "సర్ జాన్ మార్షల్" భారత పురాతత్వశాడ్ర్త్ర డైరెక్టర్ జనరల్గా పనిచేసియున్నారు. వారు పై నాగరికతలపై మూడు బృహత్ (గంథములను వెలువరించి యున్నారు.

(కీ.శ. 1927 నుండి 1931 వరకు "J.H. Mackey", 1963లో "G.F. Dales" మహేంజోదారో ఖనన పరిశోధనలు నిర్వహించియున్నారు. మహేంజోదారో అనుపదము "Mound of the dead" "మృతిచెందిన దిబ్బ" అని అర్ధము. 1951 - 56లో గుజరాత్లోని మహి, సబర్మతి వ్యాలి (తవ్వకాల రాతియుగపునాటి గుర్తులు. మహేంజోదారో (తవ్వకాలలో సుమారు 2000 ముద్రలు దొరకినవి. లోథాల్లో 210 ముద్రికలు దొరకినవి. ఒక ముద్రికెపై యోగి సింహాసనా రూడుడై వున్నాడు. అతని తలపై ఎద్దుకొమ్ములు గల కిరీటం వున్నది. ఏనుగులు, పెద్ద పులులు వివిధ జంతువులతని చుట్మూ వున్నవి. ముద్రికెపై అనేక అక్షరములు కలవు - వాటి అర్థము శోధించి నేటివరకు ఎవరూ చెప్పలేదు. బహుశా ఆ ముద్రికెపైనున్న దైవము 'పశుపతి అని అతడే శివుడని' అవి ఆనాటి మత చిహ్నములుగా గుర్తించబడినవి. మహేంజోదారో నాగరికత (కీస్తుపూర్వం 5000 సం॥ల (కితముదనియు, ఈ పట్టణమధ్యగా సింధునదీ పాయు (పవహించినట్లుగా నుండెను. మహేంజోదారో, హరప్పా, గుజరాత్, రాజస్థాన్, దక్షిణాపధ దక్షిణ భారతీయులానాడు పశుపతి నారాధించు నాగరికత కలదని తెలియుచున్నది.

సౌరాష్ట్రములో 17 సమాధులు కనుపించినవి. అందొక సమాధిలో రెండు అస్థిపంజరములు బయలుపడినవి. బహుశ: సతీసహగమన పద్ధతి అమలులో నుండి వుండవచ్చును. (కిష్టా జిల్లా ఏలేశ్వరంలోకూడా జంట అస్థిపంజరములుగల శవోపటిక లభ్యమయినది.

ఇచ్చట లభించిన దిగంబర దేవత మూడుముఖములు, కొమ్ములు కలిగి పీఠముపై ఆశీసనమై యున్నది. మతపరమైన భంగిమలోనున్న ఈ (పతిమచుట్టూ అనేక జంతువులున్నట్లు, గాజులు తొడగబడిన హస్త్రముగల ఈ దేవత శిరోజములు నిడువుగావుండి దువ్వబడినట్లున్నవి. ఇది పరమశివుని అర్ధనారీశ్వరునిగా సూచించు ప్రతిమగల ముద్రిక ఇతడే పశుపతి.

మరొక ముద్రికపైగల దేవతా ప్రతిమ (కింద కూర్చొనియున్నట్లు కమిసించుచున్నది. ఈ రెండు ముద్రికలపై యున్న దేవతా (ప్రతిమలు దిగంబరముగా నున్నని. సింధూ నాగరికతా (ప్రజలు శివపూజలు చేసే వారని ప్రజలు శైవ మతాపతింటులని చెలియుచున్నది. శాక్త్వారాధనము అమలులో నుండెనని తెలియుచున్నది.

ఇచ్చట లభించిన (ప్రే దేవతామూర్తుల స్థతిమలు మాత్పవేశతానిశ్వమైనవి. ఇట్టివే బెలూచీస్తాన్ దక్షిణ భాగములయందు అసంఖ్యాకములుగా లభ్యమైనవి. జోబ్ లోయలో కాళీ మాతకు సంబంధించిన (పతిమలు, చిత్రములు కనుగౌనబడెను.

ఇట్టి స్త్రీమూర్తి (పతిమలే నైలు, డాన్యూబ్, యూస్నుటీసు, టిగ్రీసు నిదీ పరివాహకములయందు కూడా లభించియుందుటను బట్టి సింధులోయి నాగరికత అక్కడ వరకూ విస్తరించినదని తెలియుచున్నది. బెలుచీస్మాస్ చగ్రిణ భాగములందు కూడా లభ్యమైనవి.

వేదకాలానికి ముందు సామాన్య అనార్యమత తత్త్యం ఒకటిపున్నది. దానినుంచి హైందవం, జైనం, బౌద్ధం వచ్చాయి అంటున్నారు. ఈ సామాన్య ఆనార్యమతాన్ని మొదట ప్రవచించి ప్రవర్ధన మొనరించినవాడు సిద్ధులలో, యోగులలో ప్రధముడైన "దక్షిణామూర్తి" అతడే శివుడు.

ఎందరో రచయితల అభిప్రాయం ప్రకారం వేదాలకు పూర్పమే చక్షిణాదినాలైన అతని శిష్యులు నలుగురు. ఆంధ్రా - ఒరిస్సా సరిహద్దులలో శ్రీకాకుళం దగ్గరలోగల మహేంద్రగిరులపై వసించిన యోగదక్షిణామూర్తి వద్ద శైవతత్పాన్ని తెలుసుకున్నారు. ఈ విధంగా శైవమతం ప్రపంచంలోనే అత్యంత ప్రాచీన సజీవమతం అని పర్జాస్ మార్వల్ అన్నారు. (The Hidden Heritage by K. C. Pandyan) అట్టి శైవమతం ప్రజాస్వామికం, నైతికం, మానవుల సమతా సహనాలతోకూడిన మతం. శైవం ప్రాచీన హిందూమతం. శివ్రడే మొదటి "అరుహన్" అని అనేక పరిశోధనా ఫలితాల ద్వారా వెల్లడైన సత్యము. మూడు సంస్కృతేతర మతాలు హిందూ, శైవ, బౌద్ధమతాలు తెలుగు గడ్డపై స్థకాంతంగా ఒకదాని సరసన ఒకటి ప్రవర్ధమానమయ్యాయి. మహబూబ్నగర్ జిల్లా కల్పకుర్తి మండలంలోని గొల్ల గంగాధరగుడి పురావస్తు శాఖ వారి ఒకే ప్రాంగణంలో మూడు మతాలకు చెందిన గుడులున్నాయి. శ్రీకాకుళం జిల్లాలోని ఆముదాల వలస మండలంలోని గాజాల-కొత్త వలస గ్రామం వద్ద వున్న సంగమేశ్వరాలయం కూడా

మూడు మతాలకు మూలం. బహుశా ఆ స్థలానికి సంగమేశ్వరం పేరు దాని వల్లే వచ్చియుండవచ్చు. ఈ గుడి (కీ. శ. 12వ శతాబ్దికి చెందినది. (News Time -7-1-1986 from Hyderabad).

యోగదక్షిణామూర్తి కాలం మొహంజొదారో, హరప్ప (్రకీ. శ. 1922లో బయల్పడినవి) నాగరికతల కంటే ముందరిది అనటానికి నిశ్రీత సాక్ష్యాధారాలున్నాయి. ఇటీవల పరిశోధనలు తుంగభద్రాలోయ నాగరికతకు సంబంధించిన గుహ చిత్రాలు, కుడ్యలేఖ్యాలను వెలువరించాయి. ఇవి అన్ని విధాల సింధూ నాగరకతకు ముందరివిగనే కనుపిస్తున్నాయి. సింధూ నగరికత, తుంగభద్రా నాగరికత లిఫుల మధ్య పోలికను తుంగ్రభద్రా నాగరికతకు చెందిన చిత్రాలు - పెరూ, కొలంబియా, ఈష్టర్ - ద్వీప కల్పాలకు చెందిన అటువంటి చిత్రాలతోడి పోలికను, ఫలకాలతో కనుపించిన విధంగా ఈ చిత్రాలను, లిఫులను కర్నూలు జిల్లాలోని కర్నూలు, నంద్యాల, దోణ్ ప్రాంతాలలోని కేతవరం, పుడిచర్ల, కలువ బుగ్గ, సిద్దాలు గట్టి, చిన్న సిద్దులు, పెద్ద సిద్దాలు గుహలలోనూ, మహబూబ్ నగర్ జిల్లాలోని శ్రీశైలంకు ఎగువ భాగంలో కోలాపూర్ మండలం మాలచింతలపల్లి వద్ద కృష్ణానదీ పరివేష్టిత కొండదిబ్బల గుహలలోనూ చూడవచ్చు. రంగారెడ్డి జిల్లా కొక్కపేటలో, మెదక్ జిల్లా ఎడ్తనూర్, గాడిచర్ల వద్ద గంగి ఆవులబండ, గద్ద గుండులలో అటువంటి చిత్రాలు, లిఫులు ఈ మధ్యనే కనుగొనబడినవి. ఆ గుహలపేర్లు సూచించినట్లగా అవి అనేక సిద్దులు చరించినట్టిహా ఫుండి యోగ దక్షిణామూర్తి సంప్రదాయాన్ని అనుసరించినట్టి వారైయుండ వచ్చని పరిశోలకుల భావన.

ఆర్యులు భారతదేశానికి వలస రాక పూర్వమున్న భారతీయ నాగరికత మొహంజదారో - హరప్పా నాగరికతలలో శివుని ఆరాధన, శివలింగ రూప విశ్లేషణలను "Sources of Indian Tradition - Vol. I లో "Brahmanism" అను శీర్షికన W.M. Theodore De Bary ఇలా వివరించియున్నారు.

As seen today, the earliest religious thought in India is konwn or deduced from Archaeological evidence, such as seals, Figuries, Tablets and other artifacts, belonging to a pre-Aryan Civilization which existed in the valley of the Indus River during the later part of the Third Millinnium B.C. The only conclusions which may be drawn with any certainty, however, from materials associated with the culture uncovend at the site of Harappa, are a pre-occuaption with fertility symbols (e.g. terra-Cotta figurines of prequant females, stone phallic symbols and the like) and the worship of a divinity similar to the God Shiva, the ascetic par

excellence of historic Hinduism. Who is frequently associated with a Bull and is also of ten represented by a phallic symbol. Besides representations of fertility symbols, which imply the existence  ${\it of}$ a Mother or Earth Goddes Cult, and the divinity reminiscent of Shiva. The Indus Civilization also seemed to attach religious significance to certain animals, such as the tiger, buffalo, Crocodile, elephant and even multiheaded monsters and hybried creatures, as well as trees and auspicious symbols, such as the swastika. Some seals point to religious motifs found in Mesopotomia.  $such as the Gilgamesh \, legend, the \, IBEX (Wild \, goat), trefoil \, designs$ and others and suggest a possible origin of religious ideas even earlier than the datable artifacts of the Indus Valley Civilization. Though it is difficult to establish a definite continuity in the development of religious ideas in India dating from the Indus civilization to modern times, it is however, possible to distinguish a clearly non-Aryan-which may or may not be pre-Aryan source for many of the concepts which characterize that religion which is known as "Hinduism" in India today.

తమిళనాడులోని నీలగిరి కొండలలో ఇందుహత్తి, మసినిగుడి, సీగూరు, కొనవాక్కొరైమొదలైన గ్రామాలలో అటువంటివే కనుగొన బడ్డాయని ఇటీవల పరిశోధకులు తెలుపుచున్నారు. వీటిని మధ్య స్థవేశ్లోని భింభేత్క గుహ చిత్రాలతో పోల్చారు. ఈ భింభేత్క చిత్రాలలో మానవుని ఆరచేయి పోలిన రేఖా చిత్రాలేకాక ధనస్సు, శరాల స్థతీకలు కూడా కనుపించాయి. "ఋద్వేద శివుడు ధనుర్భాణాల స్థవీకలోనున్నాడు". ఇదే తరువాత పాండ్య రాజులకు రాజముద్ర అయినది(Page no. 64, Cultural Heritage of India-By Haridas Bhattacharya).

మధురై ప్రభుత్వ వస్తు ప్రదర్శనశాల ఆవేక్షకుడు యస్, సులేమాస్ - కిదరిపత్తి, అలగర్, కారున్ కాలకుడి, తిరువద వైరుల కొండ గుహలలో చారి(తిక పూర్వ చిత్రాలను కనుగొన్నాడు. అతడి పరిశోధనల ప్రకారం అలగర్ గుహ చిత్రాలలోని త్రశూలాలు - ఇండియాలోయ సంపత్తిలో కనుపించిన త్రిశూలాలతోనూ మతపరమైన సంబంధం కలిగ యుండవచ్చు " (Hindu daily 18-4-1986) ఆంధ్రా తమిళనాడులోని గుహ చిత్రాల లిపులు తెలుగు - తమిళం రెండింటి (ప్రాచీన లిపులయి వుండవచ్చు.

అలా అనేక గుహచిడ్రాల, రాతల వల్లనేమి, లిపి సంకేతాలవల్లనేమి భాషా విశ్లేషణలవల్లనేమి పురాతన "భారతీయ ఆధ్యాత్మిక యోగిగానెంచబడిన దక్షిణామూర్తిని అతని ఉనికి సర్వభారతం వెలసిందని తెలియపర్చగల్గివున్నాయి". ఇంకనూ అనేక చారిడ్రక పరశోధకులు ఎన్నో ఋజువులు చూపియున్నారు. ఇంకనూ పరిశోధనలు కొనసాగుచునేయున్నవి.

రాజస్థాన్లోని కరిబంగన్ (తవ్వకాలు (కీ.శ. 1961 నుండి 1969 వరకు నిర్వహించబడినవి. ఈ (తవ్వకాల పరిశోధనలు జరిపిన వారు (పాగి B.B. లాల్, B. K. ధాపి అనువారు ముఖ్యులు.

్రస్ట్ D. సేన్, B. B. లాల్గారి పరిశోధనలు కూడా పంజాబ్ స్టేట్, సట్లైజ్, సిరస వ్యాలిలో నాగరికతలకు దక్షిణాది పరిశోధనలో బయల్పడిన నాగరికతలకు సమకాలీనత ఆపాదించారు. దేశపాండే, S. R. రావుగార్లు కర్నాటకలోని మాల్షపభ వ్యాలి, చిత్రదుర్ల, త్రవ్వకాలలో లభించిన గుర్తులు గుజరాత్, రాజస్థాన్లలలో లభించిన దానికి సారూప్యత ఆపాదించారు. B.C. సిన్హాగారి "Hinduism and symbol worship" పేజినెం. 107లో ఇలా వివరించి యున్నారు.

"According to Swamy Sivanandaji, LINGA is certainly not the sex mark. To quate him." The popular belief among foreigners is that the Siva Linga represents the phallus or the virile organ the emblem of the generative power or principle in nature. This is not only a serious mistake, but a grave blunder. In the post vedic period, the Linga became symbolical of the generative power of Lord Siva - Linga is the differentiating mark. (Page No. 355 - All About Hindiusm). లింగ పురాణమందు

(పధానమ్ (పౌకృతిమ్ తత్చ యదాహృలింగముత్తమమ్ గంధావర్హారశై విహీనమ్ శబ్ద-స్పర్ఫాది - వర్జితమ్ ॥

(The foremost Linga which is primary and is devoid of smell, colour, taste, hearing, touch etc., is spoken of as Prakriti)

సంస్కృతమునందు 'లింగ' అను దానికి ఒక గుర్తుమాత్రమే. మరియూ స్వామి శివానందజీ తన ఆభి(పాయంలో - "This vast world of countless forms is a Linga of the omnipotent Lord. LORD SIVA is really formless. He has no form of his own and yet, all forms are His forms. All forms are pervaded by Lord Siva. Every form is the form of Linga of LORD SIVA.

According to swamiji the SIVA LINGA has a mysterious power to induce concentration of the mind. The mind attains one-pointedness when it looks at the Linga. That is the reason why the ancient seers of India have prescribed LINGA for being installed in the temples of LORD SIVA. To quote Swamiji again "Linga is ony the outword symble of the formless being, Lord Siva who is the indivisible, all pervading, eternal, auspicious, ever-pure, immortal essence of this vast universe, who is the undying soul scated in the chamber of your heart, who is your indweller, inner most self or ATMAN and who is identical with the supreme Brahman (P.P. No. 355-356 - All about Hinduism and P. P. 356-357- Ibid).

సర్వజనీనతకు, సహనానికి ఆ మతం పేరు గాంచినది. మొలుునందర్ శివిజ్ఞన బోదంల లాంటి రచనలలో శివ్రడే (పేమ కృపలను వారు బోధిస్తారు. యోగనిద్య ద్వారా మనిషి పరిశుద్ధుడగునని శ్రీ రామలింగఋషి చెప్పినట్లు వైవం అంటే "సమక సమ్మార్లం", "(ప్రపంచ పౌరవాదం" (Cosmopolitanism) సర్వ మానిన సాట్రాత్సత్వాలను ప్రతిపాదించిన "సంగం" సాంప్రదాయం. దానిని గాధంగా (ప్రధావితం చేసింది. ఉదహరణకు "కురళ్"ను హిందూమతసారంగా, పూనగంటనరు, పురాణమురుల పద్యాలలో ఉంది. ఈ నగ్న సత్యము అధిక సంఖ్యాకుల గుత్తాధిపత్యంలో ఉండనవసరం లేదని అంటారు. (పా. K.N. శాస్త్రి గారి అభి(పాయంలో 'సంఘం' సాహిత్యం (కే. పూ. 500 నుండి (కే. శ. 500 వరకు ప్రభావితమైనదని.

ఏ గొప్ప మతమైనా న్యాయ, ప్రజాస్వామ్య సమతా బద్ధమైన సమాజంలో సమరస భావనతో మెలగవలెనని అటువంటి సమాజాన్నే అది ఎల్ల కాలం బలపరచిగలదని నాస్రహాఢ విశ్వసం.

ఏ మతానికి తీసిపోని ఒక గొప్ప నీతిని కైవ సిద్దాంతం, కురళలు బోధిస్తాయి. వాటిని ఆచరణలో పెట్టి నల్వురకు స్థుచారం చేసినవారు మానవాళకి అమూల్య సేవ చేసిన వారవుతారు. ఒక జాతి భవిష్యత్తును తీర్చి దిడ్డటంలో సమాజ. భౌతిక వనరులకంటే దాని వారసత్వం, భాష తత్వం, మతం, సంస్కృతుల యొక్కి సుహజ. భౌతక వనరులకంటే దాని వారసత్వం, భాష తత్వం, మతం, సంస్కృతుల యొక్కి సుభావం ఎంతో ఎక్కువ. 'భారతీయ ఆలోచనా విధానంపై తాత్విక చింతనిపై సుక్పతి హిందూమతానికి ఎంతో పట్టువున్నది. ఇంకా భారత స్థబలు విధివాదాన్ని, పరలోకాన్ని పట్టించుకున్నంతగా "పని" ని గురించి పట్టించుకోరు. "స్ ధాఫి జీవితాన్ని నీవే మలచుకోవచ్చు. మానవుని భవిష్యత్తుకు అతనే కర్హతనే విషయాలు భారత సాంస్థుడా యూనికి వైదేశికాలు".

"(పథమయోగి దక్షిణామూర్తియని శైవ సాంప్రదాయం అంటుంది. అతడే శివుడు. దక్షిణామూర్తి అనగా కానుకలతోనూ, గౌరవముతోనూ సంభావింప తగిన గొప్పవాడు. పరముడని, పరమశివుడని, పరమేశ్వరుడని, సిద్ధేశ్వరుడని, యోగేశ్వరుడని, మహేశ్వరుడని, మహాదేవుడని, మహేందుడని, మౌనమూర్తియని, గణమూర్తియని అనేక నామాలతో తెలియబడతాడు". తమిళ జైన సాహిత్యమైన "తిరుక్కుళం బహం' 'మొదటి పద్యంలో జైన (పథమతీర్ధం కరుడైన "అరుహన్"తో శివుని సమంచేస్తుంది. (Page No. 154 of "Tamilal Samaya Varalaru' By Velu Pillai)

శివుని యొక్క స్థత్యేక రూపాలను, అలంకారాలను అతని యొక్క శక్తి సామర్థ్యాలను వివరిస్తూ "All About Hinduism" లో పేజి నెం. 355-356 లో Siva Icons అను శీర్షికలన ఇలా వివరించినది - Siva is the most powerful God of the trinity. His worshippers invoke him by a hundred names. As such is represented in icons in all possible forms ranging from benevolence to male volence. When in distress, the other two Gods need his help they lend him some of their own powers and Siva is then known as MAHAADEO.

Siva is generally seen with a tiger skin covering his loins, serpents encircling his body and an antelope held in left hand. Siva's special emblems are a batttle axe, a trident and often a bowl of human skull or a garland of skulls. He has a JATA-MUKUTA and wears the crecent moon as a part of his headdress. He has special armlets and bracelets to decorate his body. In his dances he may have more than four hands and is seen stamping with his foot on the body of a demon.

The Siva murties in Yoga-mudraa are known as Daksina Murtis and are in a sitting posture. In Vyakhyana - Daksina Murtis he is seated in restful pose carrying a Mala in the right and lotus in the left hand. The position of the legs varies in three different varieties of this image. Siva has been depitcted as a great teacher of music in Vinadhara Daksina Murti. వీణాధర దక్షిణామూర్తి గొప్ప సంగీత ఉపాధ్యాయునిగా వర్ణించియున్నారు.

హిందువులు తమ సిద్దాంతాన్ని (కీ. పూ. 3వ శతాబ్ది ఆరంభంలో పాటలీ పుత్రం వద్ద జరిగిన జైన సమావేశంలో - జైన మత సాహిత్యం తనను తాను "సిద్దాంతము" అని చెప్పుకుంది. దీనిని శ్వేతాంబర జైనులు అంగీకరించారు కూడా (శైవానుయాయువులను శివుని (తిశూలం, శివతంబరులని పిలచినట్లుగా, పేజి. నెం. 44 "The cultural Heritage of India" By హరిదాస్ బట్టాచార్య, వైశేషిక సంస్థాపకుడు కూడా తను ట్రహ్మాండమైన యోగంద్వారా మహేశ్వరుని దయను పొందిన తరువాతనే తన వైశేషిక ప్రక్రియను ఉపక్రమించానని చెబుతాడు. గౌతమ, కణాదులు శైవులని తొలికాలపు జైన రచయిత అయిన హరిభదుడన్నాడు. (పేజి. నెం. 68 - The cultural Heritage of India By Haridas Bhattacharya).

ైకల్యార్స్ "పెరియా పురాణం"లో శైవ (పవక్తల జీవిత(గంథంలో వివరించబడింది. తిరుజ్ఞాన సంబంధర్ (శ్రీ.శ.7వ (పారంభంలో) తిరునావుక్కరుసు (7.A.D.) సుందరమూర్తి (8.A.D.) మానిక్కవక్కరర్ (7 th A.D.) నమ్మాల్వార్ (7 th or 9 th A.D.) ఆదిశంకర  $(788\,A.D.)$  ఎందరో నాయన్మార్లు సిద్ధాంతాన్ని సర్వజన సమ్మతమైనదిగా (పచారం చేశారు.

ఈ విధంగా సిద్ధాంతంతోపాటు సాంఖ్యాయోగాలు "యోగ దక్షిణామూర్తి" బోధలనుంచి పరిణమించాయని చెప్పవచ్చు. "అనెగ్సాండర్ కండ్రటల్ - వేద మండ్రాలను వేద దేవతలను సృష్టించిన సంచార ఆర్యజార... ్రవే కించక ముందున్న భారత ఉపఖండంలో ప్రజలలో వున్న అనేక ప్రాచీన మత సాంప్రదాయాలను వైవ సాంప్రదాయం తనలో కలుపుకొని ఒకే జాతీయతగా ఏర్పడినదని భారతీయ శాస్త్రజ్ఞులు పూర్తిగా నమ్ముచున్నారు".

ఆదిమ భారతీయులు పూజించిన దేవుడు శివుని మూల రూపం కనుక శివభక్తులు "తమ దేవుడు వేదాలకంటే (పాచీనుడని" అనుకోవటం తప్పలేదని, (సాచీన భారత నగరాల (తవ్వకాలు సూచిస్తున్నాయి. (Page. No. 182 of "The Riddles of three Oceans By Alexander Kondrator) అంతేగాక ఇంకా అనేక మంది పండితులు శైవ సిద్ధాంతంపై వెలిబుచ్చిన అభి(పాయాలు ఈ విధంగా ఉన్నాయి.

"Hinduism and Symbol Worship"

By. B.C., Sinha

Gurukul Kangri University - Hardwar.

#### Saivism:

Siva the supreme God of the saivas, traces his ancestry to the pregnant womb of the ancient culture. To quote Sir John Marshall (Mohenjo-daro and the Indus civilization - Preface P - Vii) "Among the many revalations that Mohenjodaro and Harappa have had in

store for us, none perhaps, is more remarkable than the discovery that Saivism has a history going back to the chalcolithic age or perhaps even further still and that it takes its place as the most ancient living faith in the world". There is a view that Siva is the God of the Dravidians. The specian feature of Saivism from its very inception was the worship and meditation of the creative cosmic principle. The image of Sivalinga, found alost in all the Saiva temples throughout India, is only a plastic representation of self-existent truth.

The origin of Saivism is lost in obscurity. But it is clear that the historical Saivism is a blend of two lines of development, the Aryan and Pre-Aryan. In the words of K. A. Nilakantha Sastri (The culture Heritage of India - P. No. 63). "It is not a single cult, but a federation of allied cults. Whose practices range from the serenest form of personal life in faith to the most repulsive excesses that alienate one's sympathy for the cult. The hold of Saivism extends not only over the whole of India, from the Indus Valley to Bengal, but stretches out across the sea to Grater India and the Archipelago, and beyond the northern mountains to central Asia".

"The characteristics of Saivism are the exaltation of Siva above all other Gods, the highly concrete conception of the deity and the intensely Personal nature of the relation between him and his devotees". These traits are most clearly found in Swetaswatara Upanisad. Just as the Gita Voices the intense theism of Vaisnavism, so does the Swetaswatara expend the supermacy of Siva. On the one hand, Siva is here identified with the eternal Absolute on the other hand he is the God of all Gods, potent for good and evil. Soon he come to be regarded as the creator of the world, its instructor and redeemer. To quote Mulk Raj Anand (The Hindu view of Art. P. 48). "The human soul attains pure bliss by uniting with him and through gradual renunciation of the world, exercising Bhakti and by seeing every thing in Him."

Saivism is more deeply rooted in vedic literature than vaisnavism. In fact Siva is the heir of Rudra, whom we found in connection with the Maruts. This Rudra is celebrated in a hymn in Yejurveda. Here he appears as a being who lives on the mountains with his followers, and whose protection is sought for house and farm and for all sorts of business. He is not the God of a sacerdtal religion, but a lord who reveals him self to herdsmen and water-bearers. His two sides are here clearly marked. Hi is a saviour, who gives pleasure and turns away sorrow. He is a destroyer, who is justly feard. Rudra in Rigveda is a terrible God, and much supplication was needed to humour him in to a good temper. (Macdonnel - Vedic Mythology Page No. 77). There is none more powerful than the Rudra. The Rigvedic Rudra exhibits more of the traits of the Rudra-Siva of later times. In the Yajurveda, we meet with stories concerning Rudra's ploits, such as killing the Asuras and destroying their cities. But it is the Satarudriya which draws together all the floating conceptions regarding Rudra-Siva of the early vedic times and provides a bresh starting point for new development.

The form of Siva is terrible. He dwells on the Kailaasa with his wife parvati and numerous ganas. His power threatens people with various dangers. He has three eyes, serpent round his body and skulls round his neck. He represents the annihilating power of nature. lard Krishna himself figures as the chief devotee of Siva. The dance of Siva which is the highest ideal of the art of dancing represents, "a dramatisation of the five activities evolution, continuation, destruction, illusion and enlightenment-which constitute the world process. (Kumaraswami-Dance of Siva P.P. 56, 57)

Savism found its way in the islands of the Eastern Archipelago and in the Hinduized states of grater India at a very early date. Fa-Hin found the PAASUPATAS established in JAVA early in the fifth century A. D. The early Hindu kingdoms of Champaa,

was ruled by Saiva kings. The dominant cult in Kambuja was saivism. In the western. India preacher who became famous as LAKULISA. He is the founder of PAASUPATA SECT of saivism.

- 2. శైవాదం స్థపంచంలోకెల్ల అత్యంత సజీవ స్రాచీన విశ్వాసం.
  - "సర్ జాన్ మార్షల్".
- 3. ద్రవిడ బౌద్దిక ఉత్పత్తులలో కెల్ల అత్యంత పరిణీయమైనది శైవ సిద్ధాంతతత్వము, భారత దేశ మతాలలో కెల్ల నిశ్భందేహంగా అత్యంత సహజమైన విలువగలది, (షభావితమైనది, విఫులమైనది శైవసిద్ధాంతం.
  - డా॥ జి. యు. పోవ్".
- 4. మానవ చింతనలో పరిపూర్ణత, ప్రతిభావంత దర్శనాలలో శైవ సిద్ధాంతాన్ని అగ్రగణ్యంగా పరిగణించవచ్చు.
  - డా11 కెమెల్ జ్వెలి బిల్"
- 5. మనకు లభించిన వాటిలో శైవసిద్ధాంతం లాంటిది మరో దర్శనంగానీ, విశ్వాసంగానీ, పూజా విధానంగానీ లేవు. దీనికి గొప్ప (పాచీనతకు ఉండే (శేష్టతలు ఉన్నాయి. ఒక మత దర్శనంగా విశ్వాసుల జీవిత అభివ్యక్తిగా శైవసిద్ధాంతమంతటిది దక్షిణ భారతదేశంలో మరొకటిలేదు. వాస్తవానికి ఇండియా మొత్తంలో దాని అంతర్గత (శేష్టతల ఆధారంగా శైవ సిద్ధా:తాన్ని "భారతీయ చింతన జీవనాల జలరేఖగా అంటే ఔన్నత్యరేఖగా పరగణించటం తొందరపాటు కాదు. "Dr. W. H. Goldy"
- 6. నాకు తెలిసినంతలో ఏ సాహిత్యం కూడా వైయుక్తిక మత జీవితాన్ని దాని పెనుగులాటను, విషాదాలను, దాని ఆశాభీతులను దాని విశ్వాస విజయాలను అంత స్వేచ్చగా అంత స్థాగాధంగా వర్ణించలేదు.
  - సర్ చార్లెస్ ఇలియట్
- 7. ఇతర దర్శనాలకు తెలియని పదార్థాలను పరిగణలోనికి తీసుకొనుట ద్వారా ఈ సిద్ధాంత ఔన్నత్యం స్థిఠీకరింపబడింది. ఉదాహరణకు సాంఖ్యం 24 పదార్థాలనే గుర్తించింది. యోగం కూడా అంతే సంఖ్యను మొత్తం మీద గుర్తించింది, అదనంగా అది దేవుని (పతిపాదించినప్పటికీ, పాంచరాత్రం ఇంకా ఇతర ఆగమాలు ఇంతకంటే ఇంకా ఎక్కువ పదార్థాలు గుర్తించవని, ఆ సమయంలో "సిద్ధాంతం" ఒక్కటే 36 పదార్థాలను గుర్తింస్తుందని భావించారు. ఈ 36 పదార్థాల జ్ఞానంవల్ల "శివైక్యాన్ని" అంటే అంతిమ ముక్తిని పొందవచ్చు.
  - ಆವಾರ್ಭ  $N.\ N.$  ಸುಸ್ತುನಾರಾಯಣ ಕಾಸ್ತಿ

శైవ పరహితేచ్చ, బౌద్ధ అనుకంప, జైన అహింస, (కైస్తవ సహానుభూతి, ఇస్లామ్ సమతావాదం మొత్తం మానవాళి ఉమ్మడి వారసత్వం. ఒక దేశం ఎలాగైతే శాస్త్రీయ, సాంకేతిక విజ్ఞానాన్ని ఇతర దేశాలనుండి ఆర్జించి దానిని తన దేశ జాతి యావత్తుకు (ప్రయోజనం పొందించటానికి తోడ్పడాలి. వాటిని జాతి (ప్రయోజనాలకై వెచ్చించే మంచి మనసు కావాలి. అంతరాత్మలలో కనీస పరివర్తనలు లేకుండా కలకాలం కొనసాగే ఆధ్యాత్మిక (ప్రగతికి అర్థంలేదు. అలాగే మనకు మత బోధనలలు ముఖ్యంకాదు, అందుదహరించిన ధర్మాచరణమే ముఖ్యమని (గహించాలి. ఈ సూత్రాలలో (ప్రథమంగా లోపించినది (పేమ సూత్రం. దేవుడే (పేమయని మన ప్రాచీన వారసత్వం నొక్కి చెప్పింది. 'అంబే శివమ్' శివ్రడు (పేమ వేరుకాదు. భగవంతుని (పేమ ద్వారా పొందవచ్చు, దర్శించవచ్చు, కేవలం చింతన ద్వారా ఎప్పటికి పొందలేవు. మానవాళి కోరుకునే వాటిలో కెల్లా ఇది అత్యంత ఆవశ్యకమైన గొప్ప వారసత్వం. దీని వలన మనిషిపరిపూర్లుడుకాగలడు. తనను ఎప్పుడయితే పరిపూర్లునిగా చేసికొనగలడో తన అంతరంగంలోనే (పేమ పూరిత ఆలయాన్ని నిర్మించుకోగలడు. అది సకల చరాచరములపై తన (పేమ భావాన్ని విస్తరించి వ్యాపించగలదు. అది నేటికి (భాంతిగానున్నా, రేపటి రోజు సత్యంగా ప్రకాశించగలదని భావిద్దాం.

నేటి దివ్య జ్ఞాన సమాజ స్థాపకులలో సుస్రసిద్ధులయిన మేడమ్ బ్లావటేస్కి మనకు బ్రహ్మ విద్యను క్రొత్త రూపంలో మౌనవాణి (దివాయిస్ ఆఫ్ సైలెన్స్, అను పేరు 1889లో స్రచురించి అందించారు. ఇదే పాశ్చాత్య దేశాలలో టిబెట్టు రహస్య వాదము (టిబెటన్ మిస్టినిజమ్), బౌద్ధ రహస్య వాదము (ఈసోటెరిల్ బుద్ధిశమ్) అనుపేర్లలో ప్రసిద్ధిచెందినవే. ధ్యాన శ్లోకసంహిత (ది బుక్ ఆఫ్ ది స్టాంజాస్ ఆఫ్ జ్ఞాన్) సువర్లో పదేశ సంకలనము (ది బుక్ ఆఫ్ ది గోల్డెన్ (పిసెస్ట్స్) ఈ రహస్య శాఖకు చెందిన ముఖ్యగంథాలు, వీటిసహాయముతోనే మేడమ్ బ్లావటేస్కి గుప్త విద్య (ది సీకెట్. డాటిన్) మౌనవాణి (ది వాయిస్ ఆఫ్ సైలెన్స్) అను ప్రామాణిక గంథాలు రచయించి మానవాళికందించారు.

విదేశీయులు భారత దేశమును దండెత్తిన కాలంలో బౌద్ధ విహారాలెన్నో ధ్వంసంముచేయబడినాయి. బౌద్ధమత గురువులనేకులు టిబెట్టు, నెపాల్ దేశములకు తమ వద్దనున్న బౌద్దమత (గంథాలను తీసికొని వలస వెళ్ళారు. అట్టి విశేష (గంథాలలో నిక్రిష్ణమైయున్న జ్ఞాన భండారమంతయూ పురాతన హైందవ మతంనుండి వలస వెళ్ళి నదనే భావించారు.

ఆత్మశక్తి (బ్రహ్మశక్తి) యొక్క విలాసమే ఈ విశ్వం ఈ విశ్వంలోని నిత్య సత్యమైన ఏకత్వం, మానవ సహజమైన అజ్ఞానం, బ్రాంతి మూలకంగా గోచరించే అనేకత్వంలో ఎలా సమన్వయంచేయబడిందో చింతన చేసి తెలిసికొనుడు. ఆధ్యాత్మిక మార్గాలు శ్రేయోదాయకమనేవి ముమ్మాటికి నిజం. ఇదే గుప్త విద్యలోని చర్చనీయాంశం. కానీ పర(బ్రహ్మము అను మాటకు ఊహకందని పరమతత్వమైనందున దానిని దైవ భక్త్యావేశములేని సాధారణ మానవులు తమ నిత్య జీవితంలో సాక్షాత్కరించుకొనలేరు. అట్టి తరి మౌనవాణి ఈ కొరతను తీర్చగలదు. కానీ ఏమి చదివినా, ఎంత విన్నా, నిస్పార్థ, నిరహంకార, సర్వాత్మభావం లేనిదే ఆధ్యాత్మిక (గంథాల లోతు తెలుసుకోలేము.

మౌనవాణి అన్నప్పుడు మౌనమంటే ఏమిటనే అనుమానం ఎవరికైనా కల్గుతుంది. సన్యాస ఫూర్వకంగా (గహించబడే ముని ధర్మమే మౌనమా? లేక ఇంద్రియ, మనో ప్రాణాలను నిగ్రహించుట మౌనమా? ఈ ప్రశ్నలకు 'సనత్పూజాతుడు' ఇలా సమాధానమిచ్చారు. (సనత్పూజాతుడు - యోగదక్షిణామూర్తి యొక్క ప్రాక్తవ చతుష్టయములోని వానిగా (గహించగలరు).

ఎవని స్వరూపమును వేదములు సమ్మగముగా తెలుపజాలదో, ఎవనిని మనసులు గ్రస్టూంపజాలవో ఆ పర్మబహ్మమే మౌనశబ్దమునకు ఆర్థము.

అట్టి మౌన స్వరూప పర్యబహ్మ తత్త్వమును అపరోక్షముగా సాక్షాత్కరింప జేసుకొనుటకు మౌనబోధయే శరణ్యమని తెలియజెప్పటకే శ్రీ దక్షిణామూర్తి శ్లోకంలో శ్రీ శంకరభగత్పాదులు మౌన వ్యాఖ్య (పకటిత పర్యబహ్మతత్త్యం'' అన్నారు. శబ్దరూపంలో ఉండని నిశ్శబ్దాను భూతికే మౌనవ్యాఖ్యా, మౌనవాణి అని పేర్లున్నాయి. మౌనం శబ్దార్థాలు ఏకమైన స్థితి లేక శబ్దమే అర్థంగా భాసించేస్థితి, మౌనవాణి - నిశ్శబ్దోపదేశము - సమాధి భాష - ఆత్మబోధ సమానములే. అంతర్ముఖుడైన యోగసాధకునికి ద్వంద్వ రహిత స్థితి - ఏకాత్పానాభూతి ఆత్మారామత్వము సిద్ధించును. ఏకత్పాన్ని అనుభవిస్తున్నవాడే నిర్భయుడై అనగా శోక మోహాలను వీడి ఆనందం అనుభవిస్తాడు. ఆ ఆనందమే స్వచ్ఛస్ఫటిక సదృశమైన జ్ఞానం. దీనినే కేవల జ్ఞానమంటారు. కావునే విజ్ఞులు, కేవల జ్ఞానం, ఆనందం, శాంతం, మౌనం, సమాధి, నిర్పాణం, పర్మబహ్మం సమానార్థాలుగా (పకటించారు.

"మునయే ఆత్మారామాయ - కిం సాధనవశేన, నహి నహి మౌనశీలినే, మౌన మాత్మారామతా, తత్స్యు భావాయ" అని శ్రీధర స్వామి వ్యాఖ్యానించారు.

మౌన మనగా ఆత్మారామత్వము (ఆత్మయందు రమించుట), అది స్వభావసిద్ధమేగానీ సాధన సాధ్యముకాదు. మహాత్ములు ఆత్మారాములై, మౌన రూపులై, మౌనబోధచే సర్వసందేహములను తీర్చెదరు. దివ్య జ్ఞాన మహాత్ములనబడేపరిపూర్ణ మానవులు ఈ ప్రపంచమున ఎల్లప్పుడూ ఉండి ప్రపంచ సంరక్షణా బాధ్యతలను నిర్వహిస్తుంటారు. శ్రీ శంకరాచార్యుని వివేక చూడామణిలో

> శాంత మహంతో నివసంతి సంతో వసంత వల్లోకహితం చరంత: తీర్ధా: స్వయం భీమ భవార్లవం జనా వహేతునాన్యానపి తారయంత:

(వి. చూ. శ్వా - 39)

ఇంద్రియవ్యాపారములను నిలిపివేసి, వాసనా రహితులై అనగా స్థకాంతచిత్తులైన మహాత్ములు షత్ర పుష్ప ఫలములతో కూడి లో కహితము కల్గించు వసంత ఋతువువలె లో కోపకారము చేయువారు, వారు భయంకరమైన సంసార సాగరమును స్వయముగా తరించి ఇతరులను తమ నిర్హేతుకమైన కటాక్షముతో తరింపజేయటానికి ఈ స్థపంచమున సదా కలుగుచుంటారు - అని భావన.

## ప్రాక్తన చతుష్టయం

దక్షిణామూర్తి శిష్యులెవరు? మెయి కంద దేవర "శివజ్ఞానబోధ" ఆవాహన గీతంలో "వటవృక్షం క్రింద కూర్చున్న నిశ్భంకుడు ప్రపాదించిన అసంస్కృత, అసమాన కుసుమాన్ని ఋషిపుంగవులు అలంకరించుకుంటారు".

ఇక్కడ సూచితమైన అసమాన కుసుమం శివలింగాకృతిలో వున్న శివుని మూడవ నేడ్రంగానే భావించాలి. యోగానికి అంతిమదశ అయిన సమాధ్యావస్థలో ద్రూమధ్యంలో యోగికి ఈనేడ్రం ఉన్మీల మౌతుందని భావించబడుతుంది. అత్యంత యౌగిక అనుభవం అంతిమ పరాకాష్టగా మెదడులోని వివిధ శక్తి కేంద్రాల పరస్పర చర్యకారణంగా ఈ విశ్వచేతన కుసుమంగా వికశిస్తుందని వివరించబడింది. ఒక శిల్పి శాష్ర్రంలోని మరో అభిమండ్రణ గీతంలో "సత్యం పరిషూర్లతకు అసతారమై దానిని వటవృక్షం (కిందకూర్చున్న ఋషిచతుష్టయానికి ఆవిష్కరించిన "పరమ్"ను స్థతిఒక్కరూ దైవంగా అంగీకరించారు. జ్ఞానం ద్వారా అవిద్య నశించగా వివేక బుడ్డి స్థాప్తించుటతోడనే పురుమనకు ఆత్మజ్ఞానం కలిగి తాను 'నిర్లిష్మడు, నిస్పంగుడ'ని తెలిసికొంటాడు.

మం॥ సంప్రాప్పైనం ఋషమో జ్ఞాన తృప్తా: కృతాత్మానో వీత రాగా: ప్రశాంతా : । తే సర్వగం సర్వత: ప్రాప్యధీరా: యుక్తాత్మన: సర్వమేవా విశన్తి ॥

త్రీదక్షిణామూర్తినుండి ఋషులు ఆత్మతత్త్వమును పొందిన పిమ్మట జ్ఞానో తృష్టిని పొందినవారై తమను ధన్యులుగా భావించుకొనుచున్నారు. నిష్కాములై వారు ప్రశాంతులగుచున్నారు. సర్వవ్యాపియైన యాత్మను సర్వత్ర చూచుచున్నవారై తాము స్వయముగా నాయాత్మ తత్త్యమునందుస్థిర పడుచున్నారు.

మహేం(దగిరిపై మఱ్ఱిచెట్టు క్రింద కూర్చున్న తన శిష్య చతుష్టయానికి దక్షిణామూర్తి "పరమ్" ఉపదేశం కావించాడనిచెప్పబడింది.

ఇక్కడ చెప్పబడిన శిష్య చతుష్టయం 1) సనగర్ (సనక) 2) సనందర్ (సనందన) 3) సనతర్ (సనాత్సూజ) 4) సనత్ కుమారర్ (సనత్ కుమార) లనే విషయంపై అన్ని శైవ (గంథాలు ఏకాభిప్రాయాన్నే తెలియజేస్తున్నాయి. వారంతా యోగానుభవ అంతంలో ఋషిస్థితిని సాధించారని చెప్పటానికి వారంచరికి "సన్" అనే ఉపసర్గ తగిలించబడింది. యోగమార్గాన్ని శివజ్ఞాన సిద్ధులు "సన్మార్ల" మని బ్రాకుచ్చారు. ఆ ఉపసర్గమ తీసివేసినట్లయితే వారు - నాగ, నంద, నాధ, కుమారులవులారు. "నాగ" నామం బౌద్ధంలో బహుధాప్రసిద్ధి అలాగే జైనంలో "నాధ" హైందవంలో 'నంద' కుమార' సమాలు ప్రసిద్ధం.

వాస్తవానికి ప్రాచీన భారత దేశ చరిత్రలో పేర్కొన్న అత్యంత గొప్ప రాజవంశాలు నాగులు, నందులు, బుద్దని జీవిత చరిత్ర (వాసినవాదు ఆనందుడనేది జగద్విదితం. రాజా హర్వుడు తన భౌద్ధాకృతిని "నాగానందం" అన్నాడు. ఇందు త్యాగం మహోన్నతమైనదని తెలియచేయబడింది (జీముత వాహముని కెప్) నిజీత స్థవలు ఎందుకు రహస్యంగా తమ మత విశ్వాసాలను కొనసాగిస్తున్నారో ఈ చాందం ఇతి వృత్తం చెబుతుంది. భ. గీ. ॥ 10 క్ర. 24 శ్లో. శ్రీ కృష్ణుడు "సేనానులలో నేను స్కందుడను మయూర వాహనుడు, శూల నియంత్రకుడునయున శివకుమారుణ్ణి" అతడే శివకుమారునిగా, ఇంట్రసేనానిగా అభివర్ణితుడైనాడు. శాతనాహన యుగంలో రచించిబడిన తిరువళ్ళువర్ - తిరుక్కురళ్ హిందూ మతసారంగా అభివర్ణించవచ్చు.

## **లణచబడ్డ వారసత్వం**

కృష్ణలోయలో బ్రాహ్మణ నిశ్వాసాన్ని ప్రతిచించించే మొదటి దేవాలయ సముదాయం ఆపస్తంభూజ అఘోరమూర్తి శివాలయం, (కీ. శ. మూడవ శతాబ్ద అంచంలో అభీరమంగ్రి శిష్య శర్మ దీనిని నిర్మించినట్లు శాసనం.

బుగ్వేద కాలమున పూజింపబడిన రుద్రుడు, శ్వేతాశ్వరోపనిషత్తులో ప్రశంసింపబడిన శైవ మత సంబంధియగు పరమేశ్వరుడు రెండు కాలముల యందు పూజింపబడిననూ, క్రమ పరిణామమున మార్పు చెందినట్లు భావించవచ్చును. యజ్ఞయాగములు తదితర వైదిక కార్యకలాపములానాడు (పాముఖ్యము సంతరించుకొన్నవి. దేవతలలో కొందరు యజాస్సామ వేదముల కాలమునాటికి ప్రాముఖ్యము కోల్పోయినారు.

(ప్రభావతి యజ్ఞ నిక్వహణలో (ప్రధాన పాత్ర వహించును. స్థ్రహవతి కన్నా ప్రజలారాధించు రుద్రుడు శివునిగనూ మహేశ్వరునిగనూ (ప్రధాన దైవంగా పరిగణించబడినారు, తరువాత కాలమున విష్ణవు (ప్రధాన ఆరాధ్య దైవంగా రూపొందినాడు. శివున్ మొదటి బ్రాహ్మణ పర్వతీక చిత్తూరు. జిల్లా రేణిగుంట దగ్గిరగల 'గుడిపాలెం'లో క్రీ.పూ. 3వ శతాబ్దిలో నిర్మించబడ్డ శైవ దేవాలయంలో ఈనాడు మనకు లభిస్తుంది. "స్టాచీన శైవ కళా వాస్తు వికాసం" అనే తన (గంథంలో (The Development of erly Saiva Art and architecture - Published by Sundeep Prakasan - Delhi - 1982) మరియు Page No. 32 of "Essays on SouthIndia" by Burton Stein దీని ఆధారంగా పేజి. నెం. 55లో I. K. Sharma చెప్పినట్లు అన్ని ఆగమాలలో అవశ్యంగా భావించబడిన యజ్హోపవీతం, మూడవ కంటితోపాటు అదృశ్య కావటం ఈ శిల్పంలో కనుపించే విశేషం. ఇక్కడ చెక్కబడ్డ శివుని నగ్నరూపం బహుశ్యా ఋగ్వేద శిశ్వదేవ లేదా మహానగ్న లేదా బహుళ బిక్టాటన రూపాన్ని (ప్రస్తుటం చేయటానికై ఉద్దేశించి ఉంచవచ్చని తన అభిస్తాయముగా వెళ్ళబుచ్చాడు.

ఒకే విశ్వకర్తకున్న సృష్టి. స్థితి, లయలు ముగ్గురు మూర్తులకిచ్చారు. అందులయకారకుడైన రుద్రడు మండుచున్న స్మశాన వాటికల్ మానవ కపాలాల కోసం పర్యటన చేసే స్మశాన దేవునిగా శిప్పని వర్డించారు. అతనికి కపాలేశ్వర నామం కూడా ఇవ్వబడింది. నాగ బుషి సర్పంగా పరివర్తమై శివుని మెడకు అలంకారమైనాడు, నందరుషి ఎద్దుగామారి శివుని మూక వాహనమైనాడు. నాద ఋషికి ఏనుగు ముఖాన్నిచ్చి భూతనాదుణ్ణి చేశారు, అతనే గణపతి అన్నారు. కుమార ఋషికి ఆరు ముఖాళు. ఆఱుసేనారక్షణ దుర్గాల నిచ్చి సేనావారుకుని జేసింది. ఆర్య ఆగమాలకు పూర్వమే భారతీయ ఆధ్యాత్మికత చింతనలలో ఉత్క్షమైమైన, శక్తిశాలి అయిన దేశీయుని స్వశక్తితో ఎదుర్కొన లేక అతనిని గణాధిపతిగా, స్మశానవాసునిగా తాము నిల్పిన అధిదేవతలలో తక్కువవానిగా చూడబడుట. అతని బృందాలను, ఉనికేని కించపరచే విధంగా స్థచారం చేసింది స్కంధ పురాణం - విష్ణపురాణంకూడా దాతాపుగా స్కంధ పురాణం తీరులోనే నడచింది. ఇలా బహుపురాతనమైన, శక్తి వంతములైన భారతీయ పురాతన సంస్కృతీ, నాగరికతలను కాలానుగుణంగా అనేక తీరుల వ్యకీకరించబడి నేటి తరం వారా వాస్తవాలు తెలుసుకోలేనంత దృధంగా ఏక్లేషించి మన మహోన్నతమైన సౌంస్థపాయాలు సత్య నిష్ఠను మరుగున పడవేశారు.

మతం విలువలు సార్థకం కావాలంటే మానవుని మనిషిని చేయాలి. జాతిని నిర్మించాలి. మానవాళి వ్యక్తి సేవ జేయాలంటే అది జీవితాన్ని సర్వదాత్పప్తి పరచే మతం కావాలి. దానిని బోధించిన యోగి దక్షిణామూర్తి కాలంనుండి హిందూ మతం ఎన్నో విపరీత పరిణామాలకు గురైంది. పరమత సహనానికి, సార్వజనీన దృక్పధానికి పరిశుద్దమైన (పాచీన హైందవం నేడు మనం చూస్తున్న, అనుసరిస్తున్న హైందవం కానేరదు. ﴿ప్రస్తుత హిందూ మతం ముసుగు వేసుకొని అనేక మతోన్మత్త, శాఖాగత అర్థ వ్యర్థమైన వ్యవసన రూపాలతో ఆశక్తులు పనిచేస్తున్నాయి. అందువల్ల ఆధునిక (పగతి పూర్పక జాతి నిర్మించుకొనుటకు (పతి వారిలోను అంత:కరణపై దృష్టి సారించి విశ్వ మానవతా వాదాన్ని (ప్రచారం చేయవలసిఉన్నది.

#### **අත්වරුර්කාස**

Edward Moor తన "Hindu Pantheon పేజి. నెం. 50లో శివుడు భౌతిక ప్రపంచమునకు ూరణ కర్తగనూ, వేదయుగాని కన్నా పూర్పుడని, తదుపరి వేదముల, యజ్ఞములలో అతని స్తుతి కలదని, ఐశ్చర్య ప్రదాతయని, బాధలు నివృత్తి కల్గించు దయగలవాడని, మహాదేవునిగా లయకారకుడని ఏ ఇతర చేవతల కన్నా అత్యంత .క్తినంతుడని తెల్పియున్నారు. తదుపరి వేద యుగం. విష్ణు, బ్రహ్మలలో కలసి శివుని ఆరాధించిరని డ్రాసియున్నారు. దీనిని బట్టి శివుడు ప్రకృతి శక్తుల పూజా కాలానికి పూర్వమే పురాతన సంస్కృతి కల్లి ఆరాధించబడుట తెలియుచున్నది.

శివలింగ పూజను గురించి, Dr. D. R. Thapar గారి " Icons in Bronze" పేజి నెం. 77లో మరియు "Indian Art" పేజి నెం. 6లో ఇలా బ్రాసియున్నారు.

Siva has been depicted in Indian Art from the Indus Valley to our own times as an emblem or in human form. Both are deeply rooted in the metaphysical thought of the religious tradition of India. The folk-elements have been freely accepted but transformed sublimation of forms as a vechicle of ideas gives delight both to Indian seer and artist. Siva is shown as Pasupati, Ardhanariswara, Nataraja, Kamantaka, Gangadhara, Nandiswara, Yogeswara harihara, Umamaheswara, Chendra Sekhara, Mritunjaya and Jyotirling etc.

There is a clear evidence of SIVA worship in the Indus Valley. He is represented there in the form of Pasupati. It appears that the worship of SIVA continued as a wide spread cult throughtout the whole country. Even in the Gandhara, Bactria, Kapisa and the region of the oxus Siva worship was quite popular, Mr. Foucher has suggested that the Kusanas on their coming to India were converted to Saivism. The figure of Siva were shown on the Kusana coins. We know from the coins of Vema-Kadaphises

that he gave himself the title of Maheswara. On all his coins Siva or one of his emblems is depicted. In the Kusana period Mathura became an important centre of the Pasupata cult of Saivism. An  $inscription \, of \, the \, fourth \, century \, A. \, D. \, of \, the \, time \, of \, Chandra \, Gupta$ II refers to certain PASUPATA teachers who were tenth in  $descendance from the {\it original founder} {\it of the sect who} {\it installed two}$  ${\bf Siva\,Lingas\,by\,the\,name\,of\,UPAMITESVARA\,and\,KAPILESVARA}$ at Mathuraa. ఒక పురాతన శాసనంను అనుపరించి రెండవ చం(దగుప్పని కాలంలో ప్రముఖ శైవమతావలంబులలో వారి అనుయాయువులు పాశుపతాలు పదవ వంతు వుండేవారని మచురలో, ఉపమితేశ్వర, కపిలేశ్వరగా, ఒకే పానమట్టంపై రెండు లింగములు ప్రతిష్టితమైనవిగా తెలియుచున్నది. శివుని అనాగరిక ఆకార, ఆచారములకు అసహ్యపడి దేవతలు అతనిని "లింగ" రూపసున నుండినట్లుగా శపించిరని ఒక కధ (ప్రచారములో కలదు. Prof. D. R. తాపర్గారి "Icons in Bronze" పేజీ 77లో ఇలా తెలియజేయుచున్నారు. ''బహుశా శివుని ఆర్య హైందవ మతం నందు కలుపుకొనుటకు - ఆదిమ నాసుల సిగ్గులేని ఆచార పద్దతులను మాపుట కొరకు అతనిని 'లింగ' రూపునిగా మార్చి యుండవచ్చునని" (వాసియున్నారు.

ూరతదేశంలో అనాదిగా ఉన్న లింగపూజ స్వల్ప మార్పులలో. ఈజిప్ట్, గ్రీస్, బాబిలోవియాలోనూ ఎనిమిదవ శతాబ్దివరకు స్రాన్స్ నందు. పంస్పెందవ శతాబ్దివరకూ జర్మనీలో ఎపిధ మాసాలుగా ఈ ఆనాది పాంప్రవరాయం కొనసాగుచునే ఉన్నది. మరియు తాపర్ గారి పరిశోధనాంశాలలో The worship of the Phallic emblem in India was started by Non-Aryans and was practised in many countries. In ancient Egypt the phallus of Orisis was idolised. The Greeks cepied this custom by venerating Priapus, derived from Apis, the Bull God of Egypt. 'Mylitta' was the Goddess of fertility in ancient Babylon. The Romans called this Phallic emblem Mutinus which was taken out in a ground processions with dancing and singing. Such reverence was common in France in eighth century A.D. and was current in Germany till the twelfth century A.D. మరియు Edward Moor గారి పరిశోధనలలో ఋగ్వేవ - 4 అధ్యాయములో 345-346 లలో వివరించినదిగా తెల్పుచూ

SIVA in the form of Linga, is a remnant of the Anti-Brahmanical religion of India. For such an opinion there are

strong reasons. In fact the LINGA has no natural alliance with elemental worship of the Vedas. We can quote the following two references from Rigveda.

- "May the glorious INDRA triumph over hostile beings, let not those whose God is SISINA approach our sacred ceremony".
- 2. Desiring to bestow strength in the struggle, that warrior (INDRA) has besiezed inaccessible places, at the time when, irrestible, slaying those whose God is the SISINA, he, by his force, conquered the riches of the city with a hundred gates".

The above passages bear a clear reference to the LINGA as a deity worshipped by the pre-Aryan people who were at war with the Brahmanas. But there are scholars who say that phallic worship among the pre-Aryan inhabitants of India is inconclusive Sayana, the commenteror refers it simply to habitual unchastity.

శ్వలింగ ఆరాధనపై B. C. సిన్హాగారు, తన Hinduism and Symbol worship అను గ్రంథములో "Worship of Linga and Yone" అను శీర్షికన పేజీ నం. 133. 134 ల యందు ఇంకా విపులముగా వివరించి యున్నారు. యోని, ఏంగాక్షడిని పునరుత్పత్తి సంకేతంగాను, పృద్విమండి ఉద్భవించే కలంగానూ తలచి ఆరాధించారు. ఈ ఆరాధన పూర్పయుగంలో (కీ. పూ. 500గి) సంజకన్నా పూర్పం నుండే యావత్ సైపంచమున వ్యాపించినవే.

స్టాన్స్, బెల్జియమ్, రోమ్, ఎరిజోనా, ఈజిఫ్ట్ నాగరకతలలో కూడా విస్తరించియున్నదే, పురాతన రోమ్ నాగరకతలో వధువును నివాహానికి ముందు యోని, లింగాక్వటులపై కూర్చొనబెట్టు ఆచారము కలదు.

్ ఇండియన్ మదు ధర్మసూడ్రాలలో (9-37) నమసరించి స్టాణ్ N.N. ధట్టాచార్య "ఇండియన్ మదర్ గాడ్డెస్" పేజీ నం. 34లో స్ట్రీ (స్థక్పలి) జీసెకెక్తిని ఉత్పత్తిచేయు ప్రతీకగామా, పురుషుడు ఆ జీవ స్టాణ ప్రదాతగామా అనునించానముగా, ఆధ్యాత్మిక పరంగా, పవిత భావంగనే ఎంచి చూపించిన నాగరికతయిని తెలియపరచియున్నారు.

The worship of male and female in an is closely connected with the mother-cult. It is a development of erotic rites of fertility. The LINGA symbolises the act of cultivation and the Yoni, the fruit bearing earth. According to ELLIS (EWE-SPEAKING PEOPLES)

- Page No. 41) the worship the human generative organs was wide spread among the primitive peoples and its relies are still found in the backward countries all over the world. Even in the middle ages phallic worship was practised in France and Belgium. At Roman marriages the bride was required to sit upon the image of the Phallic God. Phallic worship have been found in the Aregean, Egypt, and in the land of Semites. Models of LINGA and YONI have been found in the Indus Valley Culture. Thus the phallic cult was deeply ingraind in the Hindu religion of third millinium B.C. The origin of the Yoni-cult of the later Tantras must be sought in the pre-historic culture of Harappa. In fact the Tantrik Srichakra is nothing but the representation of female generative organ. The word Tantra is derived from the root 'tan', the meaning of which is to multiply. Originally the male and female organs were worshipped as symbols of procreation and fruitfulness.

Symbolic meaning of LINGA and YONI finds support in a statement of MANU(IX-37). In the words of N. N. Bhattacharyya (Indian Mother Goddess-Page No. 34), "The women, being the mother of race, is essentially the life producer, and her male partner the begether. In the matter of proceation the union of the two essential philosophically. But the agent about whose maternal functions there is no doubt is the woman". ఇదే విషయాన్ని E. O. James తన "Pre-historic Religion" లో పేజి నెం. 153లో బలవరచియున్నాడు.

శ్రీ, V.D. మహాజన్ జాతీయ, అంతర్హాతీయ చరి(తల పరిశోధనలనేక వ్యాసాలు స్రమరించిన తన History of India (From Beginning to 1526 A.D.) అను(గంథంలో, మహోంజదారో నాగరికత అంతకు పూర్పముకూడా హిందువులు శివువి ఆరాధించిరని, శక్తి ఆరాధన కలదని, యోగం ఆచరణలో ఉండి వుండవచ్చని అభిస్థాయం (పేజి నెం. 35)లో వెలిబుచ్చినాడు.

SIVA: A male deity is shown on a seal with three faces and eyes and seated on a low Indian throne in the posture of a Yogi with animals on each side. The deity is considered to be "the prototype of the historic Siva". The figure has a pair of horns over its head

and that indicates that it is the figure of a deity. The presence of the animals justifies the title of Siva as Pasupati or Lord of Animals.

The people of the Indus Valley also practised the worship of Linga and Yoni symbols. Some of the polished stones have been identified with the Linga and other pierced stones have been identified with the Yoni. The likelihood that both Siva and Linga worship have been inherited by the Hindus from the Indus Valley people is perhaps reinforced by the prevalence of the bull (the Vehicle of Siva) or of bull-like animals amongst the seal-symbols. There was also the practice of Yona. The workship of the sacred "incense-burners" was also prevalent.

The cult of the Mother-Goddess did not dominate the Indus religion. The male gods loomed large on the horizon of that age. Pipal god was the supreme deity and a large number of subordinate male deities ruld over the destinies of the poor mortals inhabiting the Indus region.

# స్త్రీ <sup>1</sup> క్షేత్రము

EARTH and WOMAN అను శీర్వికన Frazer తన "INDIAN MOTHER GODDESన" పేట 15లో మానవుని జీవన మనుగడకు ఆవసరమైన ఆహారం భూమి నుండి సంక్రమిస్తుంది. ఆ భూమిని తల్లిగా దేవతగా ఆరాధించి యున్న నాగరికత - తన జాతి అభివృద్ధి వ్యవ్విత్తి అంతయూ డ్రీపై ఆధారపడినదిగా భావించి, డ్రీవీ - భూమిని తమ ఆధావ్యుంగా ఎంచి పూజించే నాగరికత యని తెల్పియున్నారు. భారతీయ 'మనుధర్మశాస్త్రం'లో మాదా పురుసుని వీజముగను, డ్రీవీ క్షేతంగనూ భావించి పూజించారని ఆనేక ప్రధాగామల ఇలని మాదా తెలియగలదు.

## **పూర్ణ కుం**భకలశము

యావత్ భారత చేశం పురియు భారతీయ సాంప్రదాయం గల ఇండోనేషియాలలో అన్ని మభ కార్యముంటుండు. పూర్త కుంట గల మును, ్రీ దేవతగా, లక్ట్మీ ఆరాధనగా పూజించటం చాలా సామాన్యం. బారహుత్, సాంకీ నాగిరికత కాలనుంచే కాక, శ్రీ కుమార స్వామిగారి విశ్లేషణలో ఈ ఆచారం చరిత్రలో 'శుంగరాజ వంశ కాలంనుండి కనుపిస్తుందని తెల్పియున్నారు.

పూర్ణకుంభ కలశంలో కొంత నీరు వుంచి పద్మమోలు, 🕳 ఆకులు బయటకు వంగునట్లుగా ఏర్పాటుచేసి అందు కొబ్బరి కాయను నిల్పియుంచు**ట** శు**భశూచకముగా** ఫల(పదముగా ఎంచేవారు. జైన సాం(పదాయంలో ఎనిమిది పవి(త చిహ్నాలలో ఒకటిగా, త్రిశాలలో 14 సుస్పప్పాలలో ఒకటిగా, పూర్ణకుంభం నాగుల నదీ దేవతగా కొలిచేవారు. నేడు కూడా శుభ సమయంలయందు, వివాహాది శుభకార్యములయందు కలశస్థాపన కలదు.

ఋగ్వేద కాలంలో పూర్ణకుంభ కలశం 'సోమ' రసంతో నిండినదిగా, ఆధర్వణవేద కాలమున అమృతం నిండినదిగా బౌద్ధజాతక కథలయందు పూర్ణకుంభ కలశం ధరించిన కన్న లుంబిని వనమందు మాయా దేవి వద్దకు వచ్చినట్లుగా మరియు జైన కథలలో సర్యసుభీక్షమైనదిగా వర్ణించటమైనది.

శత్సర బ్రాహ్మణంలోనూ, కథాసరిత్సాగరంలోనూ పూర్లకుంభకలశమును స్థ్రీ దేవతామూర్తిగా, సంతాన సౌభాగ్యదాయినిగా, గర్భవతి అయిన స్ర్మీమూర్తి పవిత్ర చిహ్నంగా భావించి పూజించేవారు.

D. P. ఛటోపాధ్యాయగారి పరిశీలనలో "లోకాయత పేజి నెం. 2946లో నూ N.N. భట్టాచార్యగారి "Indian Mother Goddess - P. No. 42 లో వారు కూడా పూర్ణకుంభకలశమును, పునరుత్పత్తి సంకేతముగా, అందుంచబడే బీజము మొలకెత్తి వృద్ధి పొందు ప్రతీకగనే వివరించే యున్నారు.

నవరాత్రి దుర్గా పూజలయందు రంగు రంగుల (ముగ్గులు వేసి అందు "సర్వత్తో ై.- భద్ర"యను (ముగ్గను వేసి దానియందు ఫ్రూర్ల కుంభ కలశమును ఆకులు, పూలతో అలంకరించి పూజించటం కూడా స్త్రీ దేవత దుర్గామాతగా ఆరాధించటం ఆచారంగా వున్నది.

ఈ విఎరణ లన్నీ భారతీయ నాగరికతలో అనేక విధఘులైన ఆచారములుగా చోటు చేసి కొన్నప్పటికీ వీని మూల ధర్మములందు ఒకే సారూప్యత క్లాస్త్రి పురాతన హైందవంలో వికసించిన నాగరికతనే స్పష్ట పరుచుచున్నది.

### అణచబడ్డ వారసత్వం అపప్రద

- సర్ జాన్ మార్షల్.

అణచబడ్డ వారసత్వ - అప్పపదల శీర్వకననునరించి భారతీయ మత సాం(పదాయాలు - శైవ మతం పై కొన్ని అప(పదలు కల్గియుండి, వాని వివరణలు తార్కిక దృష్టిలో, వివేచనా దృష్టితో పరిశీలించవలసినదిగా కోరు చున్నాము. ఈ వివరణ ల్విటం వలన శైవ సాంప్రదాయానికి కల ఉత్కృష్ణతను తెలియపరచటమేనని (గహించ (పార్థన.

భారతీయ సంస్కృతిని (కీ. పూ. 6,7 శతాబ్దాలను (ప్రమాణంగా తీసికొనినట్లయిన - ఫూర్పభాగంలో చాలా వరకు చరిత్ర కందని విషయాలే గోచరిస్తాయి. ఆర్య నాగరికత

ఆప్పటికే పూర్తిగా భారతీయ సంస్కృతిలో వికాసం చెందివున్నది. అప్పటికి మూడు ప్రచానమైన దార్శనిక శాఖలు పని చేస్తున్నాయి. 1) వైదిక ఆర్యులు, 2) అవైదిక ఆర్యులు, 3) ఆనార్యులు.

ఉపనిషత్ దార్శనికులలో దిగ్గజాలన దగిన జైవలి, అరుణి, యాజ్హావల్క్యుడు (్రకీ. పూ. 650) అను ఈ ముగ్గురు. "ఉపనిషత్ చార్శనిక యుగంనాటికి రక్త సంబంధపు పవిత్రతను కాపాడుకోవాలన్న, అనార్య సంస్కృతిమంచి ఆర్య సంస్కృతిని రక్షించుకోవాలన్న (ప్రయత్నం బలంగానే సాగుతుందని వివరించారు".

"వేద సంహీతలలోగానీ, బ్రాహ్మణాలలోగానీ ఎక్కడ కూడా అనార్యులమత సాంక్షందాయాలను గౌరవించాలనిగానీ, వారి ఆచారాలను పద్ధతులను స్వీకరించటమో, సమన్వయపరచుకోవటమో చేయాలన్న భావస్థ కనపడదు". విశేషించి వారి పతనాన్నే కాంక్షించాయి.

అప్పటి స్వతంత్ర భావాలుగల ధార్శనికులలో చార్వాకుడు, కపిలుడు ముఖ్యులు. తరువాత బుద్దుణ్ణి అతని సమకాలికులయిన తీర్హంకరుల్ని చెప్పుకోవచ్చు.

ముఖ్యంగా చార్వాకుడు : భగవంతుడులేడు. ఆత్మలేదు, పునర్జన్మ - పరలోకం లేవు. జీవిత భోగాలను వదులుకోవలసిన పనిలేదు, అవి అనుభవిస్తూనే సత్యాన్వేషణకు ఆనుభవాన్ని, బుద్దిని మార్గదర్శనం చేసికోవాలంటారు.

్రకీ. పూ. 1500 నుండి 1300 వరకు గడచిన రెండు మూడు శతాబ్దాలలో బారర్వాజ, వశిష్టుడు, ఏశ్వామి(తడు లాంటి గొప్ప స్థతిభావంతులయిన ఋషులు కెస్టబడతారు. ఆ తరువాత 'ఆరుశతాబ్దాలపాటు' కర్మకాండ' రాజ్యమేలింది. తిరిగి (కీ. పూ. 7, 6, 5 శతాబ్దాలు స్థతిభకు పెట్టం కెట్టివ 'దార్శనిక బంగారు యుగాలు'. ఆ తరువాత (కీ. శ. రెండవ శతాబ్దంలో యవన వర్శన (పభావం (పోత్సాహాన్నీయగా చివరకు వాగార్జునుని దర్శన దూపంలో బారతీయ సైతిభ ఒక్కమాటుగా ఉబికివచ్చింది. ఆ తరువాత నాల్గు శతాబ్దల పాటు తీద్ర వేగంతో స్థవహించి మరల ఎనిమీదన శతాబ్దంతో పన్నెండవ శతాబ్దంలో ఒక మాటు స్థభవించింది.

ఉపనిషత్ కాలంతో - దాదాపుగా ఆదే సమయంలో ((కీ. పూ. 700-600) మతం పేరువా, స్వర్గం పేరునా జరిగిన జీవ హింసల పట్ల, మంత్ర -తంత్రాలపట్ల (ప్రజలు నిరసించారు. మానప్రాడి సహజ విజ్ఞానం వాటిపై నమ్మకేకం సదలింపజేసింది. ఈ పరిణామాన్ని గమనించిన ఉపనిషత్తులు - యజ్ఞ యగాదుల్ని కొంచెం (కిందికి దించి, బ్రహ్మజ్ఞానానికి' పెద్ద పీటవేశాయి. అయితే ఈ (కొత్త రారిలో కూడా, పురోహిత వర్గం బాగవే లాభపడింది. తమపరి బుద్వుని కాలం వచ్చింది. కులమతాలు, ఆర్థిక హెచ్చు తగ్గలు కారణంగా (ప్రజల్లో వ్యాపించిన ఆసంతృస్తి, ధార్మిక విద్రోహ రూపంలో బ్రస్తలయింది. ఆజితకేశ కంబలిలాంటి బౌతక వాదులు బుద్దుడు చెప్పిన 'స్థపీత్య-బర్హలయింది. ఆజితకేశ కంబలిలాంటి బౌతక వాదులు బుద్దుడు చెప్పిన 'స్థపీత్య-

సముత్పాద సిద్ధాంత' ప్రచారకులు వెనుకటి ధార్మికో వాదుల నిశ్వాసాలమీద చావుదెబ్బకొట్టారు.

బుద్దుడి అనంతరం మౌర్యుల తరువాత వచ్చిన శుంగ వంశీయరాజులు అశ్వమేధ యజ్ఞానికి, ఇతర యజ్ఞాలను (పాణ(పతిష్టచేయాలనుకున్నారు.

మధురలో శక కాలానికి చెందిన యజ్ఞ యూపాలు లభించాయి కూడా. ఈ విధంగా జైమిని కాలానికి యజ్ఞయాగాదులు పూర్తిగా నామ రూపాలు లేకుండా పోలేదు. ఇతే వాటి తీవ్రత మాత్రం తగ్గింది.

ైమైన తరువాత గుప్తకాలంలో యజ్ఞయాగారులు మళ్ళీ ముమ్మరమైనాయి. రాజులు, ధనికులు తమ స్రసిస్ధిని పెంచుకోవటం కోసం యజ్ఞులను ఒక సాధనంగా పాడుకోసాగారు. ఐతే అదే కాలంలో వశుబంధు, చిన్నాగుడులాంటి స్వతంత్ర స్రవృత్తిగల తార్కికులు ఉద్భవించారు. ఈ స్థితిలో కుమారిల్ భట్టు జైమిని పక్షాన నిలబడ్డాడు.

ఈ విధంగా మీమాంసకులు వైదిక కర్మకాండను పునరుజ్జీవింపచేయటానికి ఎశ్భ స్థయత్నం చేశారు. కానీ దాని పతనాన్ని ఆసక్ పోస్తాడు. ఇది అలా పతనమవటానికి కొంతవరకు పురోహిత అనుయాయువులు కార్ట్ మాస్టిల్లో వాలా పరకు దేవాలయ నిర్మాణం పట్ల, విగ్రహాధ్రతిష్టాపన పట్ల మోజు పెరిగింది. ఆది మాడా బౌద్ధ స్మూపాల వివాశవానికి కొంతపాటు పడింది. శ్రీ. శ. 400 బాదరాయణుడు - బౌద్ధధర్మానేకి చెందిన స్థముఖ శాఖలు నాల్గింటిని ఘాటుగా ఖండించాడు. ఇలా భారతీయ దర్శనం ఉప్పనీచాలను ఎన్నో చవిచూస్తూనే వుంది.

ఇక్కడ భారతీయ దర్శనం యొక్క పరాకాష్టను కొంత వివరించి సలసియున్నది. స్ట్రుత గ్రంధాంశములు కొన్ని వివరణలు ఇందు మిళితమై యున్నందున, తదుపరి కల్లిన అనర్ధములను విపులముగా అర్థము చేసికొనుటకు. వాటిల్లిన అప్పపదలను తొలగించుట కొరకు ఈ వివరణలు బహు క్లుప్తంగా నీయవలసీ వచ్చినది. (క్రీ. షూ. 62 శతాబ్రి భారత చరిత్రలలో స్వర్గయుగంగా వర్ణించబడింది. భావతంలో దాని ఉచ్చస్టేతిని గీత. బౌద్ధం, జైనం అభివృద్ధి చెందినట్లే - చైనాలో కంపూసీయిస్, ఇరాస్ లో జోరాస్టర్, సాలాష్ట్రినాలో జెవెస్, పైతాగరస్ట్ ఎంతో ఉన్నతంగా గుర్తించిన కాలానకి - యూరిప్, అమెరికాలు స్థపంచానికి పరిచయమే కాలేదు.

్రకీ. పూ. 5వ శతాబ్దం నాటికి భారతీయ దార్శనిక నికాసం సరాకాష్టునందుకున్నది. ఆనాటి దాస్తానిక ప్రసిద్ధలుగా

 భౌతిక వాదులు - అజితకేశ కంబలి మఖ్కలి గోశాల

- నిత్య తావాది పూర్లకాశ్యపుడు ప్రక్సరకాత్యాయనుడు
- 3. అనిశ్చతవాది సంజయ్ వేలట్టి పుత్త నిగంఠ నాధ పుత్త
- 4. అభౌతిక క్షణిక అనాత్మవాది గౌతమ బుద్దుడు.

#### ඉසුන් ತೆන් ජරුවට :

దానం, యజ్ఞం, హోమం వ్యర్థం, పాపం - పుణ్యం తాలూకు ఫలితాలు వుండవు. లోకం - పరలోకం లేదు, దేవ తల్లేరు. ఈ లోకంలో సత్యాన్ని చేరుకోగలవారు -బ్రాహ్మణ(శమణులుకారు. ఈ లోకం -పరలోకం ఎవరూ చూచి చెప్పటంలేదు. మానవుడు పంచభూతాత్ముడు. లిరిగి అందులోనే కలసి పోగలడని, ఆస్తిక వాదులు చెప్పెదంతా అబద్దం - తుచ్చమైనది. అజిత కేశకంబలి ఉపనిషత్తులలో సత్యారూడుడైన బ్రహ్మజ్ఞానీ వుండటానికే వీలు లేదన్నాడు.

#### మఖ్మవి గోశాల (క్రీ, పూ. 523):

జైవపిటకాల్నిబట్టి ఇతదు మొదటజైవసాధువని, చాలా నీచుడని, ఈర్వాలుడని, ధర్మాంధుడని తెలుస్తుంది. మఖ్కలిగోశాల గురించి అసత్యాలతోకూడిన ఎన్నో కట్టుకవలు (పచారంచేశారు. అతదు జైన తీర్ధంకరుడైన మహావీరుణ్ణి చంపబోయాడని, బ్రాహ్మాణ దేవతా ఎగ్రహాలపైన మల. మూడ్రాలు విసర్జించే వాడని ఆకారణంగా అతని పై అతని అనుయాయులపైని సనాతన బ్రాహ్మణులు కొట్టారని (పచారం చేశారు. "ఈ పచారాలు సామామ్యల నెంతో (పభావితం చేస్తాయి". ఒక మత విశ్వాసాలపై మరొక మత విశ్వాసాలకు వైషమ్యాలు తలెత్తి వికృత పరిణామాలు చెందే అవకాశం కలదు. అవి ముందు ముందు విసరీతంగా గోచరించాయికూడా.

ఈతని దార్భనిక చింతనలో (పాణుల చిత్తమాలిన్యానికి ఏ హేతువు అవసరం లేదు, నిర్హేతుకంగానే చిత్త మాలిన్యానికి గురి అవుశుంటవి. బలం, వీర్యం, సరాక్రమంతో సంబంధం లేకుండానే ఆరు జన్మల వరకు సుఖ దు:ఖాలను అనుభవిస్తుంటాయని. ఇతఢు పునర్జన్మను, దేవుళ్ళను అంగీకరించాడు.

### లక్రియతావాది - పూర్ణకాశ్యపుడు :

ఇతడు బుద్దుడి సమకాలికుడన్నది ఒకటి మాత్రం తెలుస్తుంది. దార్శనిక చింతనతో పూర్లకాశ్యపుడు - మంచి చెడ్డలని విోచన వ్యర్థం అంటాడు. ఈ లోకాన్ని గురించి, పరలోకాన్ని గురించి తన అలిస్రాయం స్పష్టంగా చెప్పాడు. ఇతని ఆలిస్రాయం స్రకారం ఇక్కడ పుణ్యం చేస్తే పరలోకంలో సుఖం లభిస్తుందని, పాపం చేస్తే యోతనలు అనుభవించాల్సి ఉంటుందని - అనుకోవటం పారపాటు - అలాంటి దేమీలేదంటాడు.

# ానిత్వ పదార్థావాది - ప్రకృధకాత్యాయనుడు (క్రీ పూ. 523)?

బుద్ధని సమకాలికుడు, ప్రసిద్ధడైన తీర్థంకరుడు. ఇతను కూడా ఫూర్ధకాశ్యపుడు చెప్పినట్లే చెప్పాడు. ఇతడు ప్రతి వస్తువూ అచలమైనదని, నిత్యమైనదని అంటారు. కనుక మంచి పనిగానీ, చెడ్డపనిగానీ మూలంలో ఎలాంటి మార్పు తీసికొని రాలేదంటాడు. సంజయ వేలట్టి పుత్త (క్రీ, పూ. 523):

బుద్దుని సమకాలికుడు, సంజయవేలట్టి పుత్త, నిగంఠనాధ పుత్త (మహావీరుడు) వీరిద్దరూ అనే కాంత వాద సిద్ధాంతాన్ని విశ్వసిస్తారు. ఇద్దరి సిద్ధాంతంలో వ్యత్యాసం - మహావీరుడు "అవును" కు ప్రాధాన్యతనిచ్చాడు. సంజయవేలట్టి పుత్త "కాదు" కు ప్రాధాన్యతనిచ్చాడు. దేవతలు తథాగతులు ముక్తపురుషులు, పరలోకం గంరించి ఇచ్చిన తమ అభిస్రాయాలు "అవును-కాదు" లను బట్టి కనబరచిన సందేహాలలో ప్రజలలో నమ్మకం సడలు తొంగని తెలుస్తుంది. మత కర్తలు ప్రజలకు ఎంత దూరమయ్యారంటే మహాపురుషుల్లా, దివ్య పురుషుల్లా కేవలం పూజలందు కోవటం వరకే పరిమిత మయ్యారు. ఈ స్థితిలో సంజయుడు ప్రజలబుద్దిని విబ్రమింపచేసేట్లు తన సిద్ధాంతాన్ని ప్రకటించాడు. మానవ సహజబుద్దిని సంశయంలో సడచేసి - అతడే విషయాన్ని గురించి ఒక నిర్ణయానికి రాలేని ఒక కుత్సిత స్థితిని కల్పించటమే సంజయుడి ఆదర్భం. "దీనిని ఛాందస వాదులు తదుపరి కాలంలో తమ వ్యతిరేకతను తీద్ర రూపాలుగా నిరూపించారు".

# వర్గమాన మహావీరుడు (క్రీ, పూ. 569-485)

జైన మత సంస్థాపకుడు - సర్వజ్ఞతావాది. ఇతని దార్శనిక చింతనలో - తసస్సు - సంయమనాలే మూల సిద్ధాంతాలనుకోవచ్చు. అసలు వర్ధమానుడి సిద్ధాంతాలలో తాత్విక చింతన నామమాత్రంగానే కనుపిస్తుంది. హింసలకు దూరంగావుండాలని - ఎంత అతిచేశాడంటే - నీటిని త్రాగవద్దన్నాడు - భూమిమీద నడవ వద్దన్నాడు. వ్యవసాయపనులు నిషేధించాడు. ఇట్టి చర్యల వల్ల లక్షలాది సూక్ష్ము జీవులు నశించిపోతవన్నాడు. అందువల్ల ఈతని అనుయాయుపులు మతం చేత (పేరేపింపబడి ఉత్పాదక శమ నుండి తప్పుకొన్ని ఇతరుల శమను దోచుకునే వ్యాపారులుగా ఎడ్డీ ప్యాపారులుగా మధ్య ప్రాసారులుగా మధ్య ప్రాసారులుగా మధ్య ప్రాసారులుగా మరటం -మానవ జాతి జీవనంలో మతం ఎంతటి దుష్టపాత్ర వహించిందో తెల్పుకోవచ్చు. ఇతడు దేవతలు - పరలోకం గురించి నిశ్చయంగా చెప్పలేక ఉండనూ వచ్చు - లేకపోనూ వచ్చు - చెప్పలేమని సందేహాస్పదమైన జనాబుతో ముగించాడు.

# గౌతమ బుద్ధుడు : క్షణిక, లనా<mark>త్నావాది (శ్రీ, పూ. 563 - 4</mark>83) :

రెండు దశాబ్దాల పాటు భారతీయ దార్భనికులు సల్పిన నిరంతరమేథా పరిశ్రమ యొక్క ఫలితం బౌద్ద దర్శనం. ఆ దర్శనం చెప్పింది క్షణిక వాదం - అనాత్మావాదం, బుప్పడు తరువాత కూడా బౌద్ధ దర్శనం దార్శనిక రంగంలో అైస్తేకమైన (కొత్త క్రొత్త అన్నేషణలకు మార్పులకు అవకాశం ఇచ్చింది. నాగార్జునుడు. అసంగుడు, వశుబంధు. దిగ్నాగుడు, ధర్మకీర్తి లాంటి మహోన్నత భారతీయ దార్శనికులు బౌద్ధ దార్భనిక స్రవాహంలోంచి పుట్టుకొచ్చారు. బౌద్ధ దర్శనంలో 1) దు:ఖంవుంది, 2) దు:ఖ్కానికి కారణం వుంది, 3) దు:ఖ్కాన్ని నిరోధించవచ్చు, 4) దు:ఖ్ఞ నిరోధానికి మార్గముంది. ఈ నాలుగు ఆర్య సత్యాలు అంటే శ్రేష్టమైన సత్యాలు.

#### ప్రజాతంత్ర భావాలు :

లోగమయ జీవీతాన్ని ఏవగించుకొనే వాడు, శరీరాన్ని హింసించుకోవటం వ్యుకొనేవాడు కాదు. అలా చేయటం మూర్హత్వమనేవాడు. కర్మకాండలకంటే -భక్తికంటె - జ్ఞానానికి -హేతువాదానికి ప్రాధాన్యత నిచ్చేవాడు. ఇన్ని స్థయాజిత కారణాలవల్ల బుద్దుడు తన జీవీత కాలంలోనే కాకుండా అనంతర కాలంలోనూ ప్రతిభాశాలురైన వ్యక్తుల్ని ఆకర్షిస్తూనే వున్నాడు. మగరకు చెందిన సారిపుత్రుడు, మౌద్గల్యాయినుడు, మహాకాశ్యపుడు, ఉజ్జయిని రాజపురోమితుడు మహా కాత్యాయుని లాంటి బ్రాహ్మణులు కూడా అతడికి శిష్యులయ్యారు.

టాహ్మణ ధర్మానికి, టాహ్మణులకు, పురోహిత వర్గానికి - వారి స్పార్థానికి - బౌద్దదర్శనం పూర్తి వ్యతిరేకి. ఈ కారణం వల్లనే మూర్హపురోహిత వర్గానికి బాగా ద్వేష భావం. బౌద్దదర్శనం వల్ల ఏర్పడవలసినంతగా ఏర్పడలేదు వానికి కారణం బుద్దుని శిమ్యలయి. మేథావి టాహ్మణులే. క్షట్రియులు, అనేక రాజులు బుద్దుని శిమ్యలయినారు. బౌద్ద మత వ్యాప్తికి ఎంతో దోహదపడ్డారు. మగధ, వైశాలి రాజులు తమలోని శతృత్వాలనే మరచి పోయారు. ఇతర దేశాలలో (పచారానికి పైతం సిద్ధపడ్డారు. బహుళ (పచారంచేశారుకూడా.

బుద్దుడి దార్శనిక చింతన మొత్తము "అనిత్యం - దుణం. అనాత్మ" అన్న మూడు శబ్దాలలో ఇమిడి వుంది. ఈ మూడు భాగాలు స్కందాలు - ఆయతనములు - ఛాతుఫులు ఈ మూడింటిలోనూ దేనికో ఒక దానికి వెందని పదార్ధమేలేదు. బౌద్ధ ధర్మం నిమ్మ వర్గాన్ని ఆకట్టుకోగల్గింది. వర్ల వ్యవస్థను తోసిరాజన్నది. జాతి గతమైన హెచ్చు తస్సల్ని తిరస్కరించింది.

## యవన - భార<del>తీ</del>య దర్శనాల సమాగమం :

అప్పట్లో భారతీయుల్లాగనే యవనులూ ఒక గొప్ప సధ్యకాం హర్భనిక చింతనలో, వ్యాపారంలో, రాజనీతి, శిల్పకళలలో, నాట్య కళల్లో, భారతీయులను తీసిపోలేదు. యవన దార్శనికులలో ప్రముఖులుగా -

|     |   | - వాదం        | దార్భనికుడు | , కాలం డ్రీ. పూ. |
|-----|---|---------------|-------------|------------------|
|     | * | ఆకృతి వాదం    | పైథాగరస్    | 570 - 500        |
|     |   | క్షణిక వాదం   | హేరాక్లిటస్ | 534 475          |
|     |   | <br>బీజవాదం   | అస్ ఖాగోర్  | 500 - 428        |
|     | * | పరమాణువాదం    | డెమొ(కటస్   | 400 - 370        |
| ,   | * | విజ్ఞాన వాదం  | ప్లేటో      | 427 - 347        |
|     |   | విశేషం        | ప్లేటో      |                  |
|     | * | సామాన్యం      | 29          |                  |
| m.i | * | మూల స్వరూపం   | 22          | •                |
|     | * | సృష్టికర్త    | **          |                  |
|     | * | ఉపాదాన కారణం  | **          |                  |
|     | * | నిమిత్త కారణం | ,,          |                  |
|     | * | తర్కశాస్త్రం  | అరిస్టాటిల్ | 384 - 322        |
|     | * | ద్రవ్య వాదిం  | **          | 9                |
|     | * | గుణం          | **          |                  |
|     | * | కర్మ          | . **        |                  |
| •   | * | ್ರತ್ತ         | **          |                  |
|     | * | కాలం          | ,,          |                  |
|     |   | పరిమాణం       | **          |                  |
|     |   | ఆసనం          | ,,          |                  |
|     | * | స్థితి        | **          |                  |

యవన దార్శనిక (గంథాలను అధ్యయనం చేసిన సేధాపులెండలో భారత దేశంలో పుండిపోయారు. వారుబౌద్ధ దర్శనాన్ని అధ్యయునం చేశారు. ఆ సిన్మినంలోని గొప్పు తనాన్ని అవగతంచేసికొన్నారు. ఇలా యవన భారతీయ ఉన్ననం ఎంతో పురోగమించింది. విస్తృత స్రహారాలు లభించి సామాన్య స్రజానీకాన్ని ఎంతో సిన్స్టిశీలతకు, సన్మార్గానికి దోవాదపడింది.

ఇలా భారతీయ దార్శనిక విలువలు, సంస్కృతిని బహు ప్లుప్రముగా ఇందు వివరించటం జరిగింది. ఎందువల్లనంటే బుమ్దని కాలం సమాణంగా చేసికొని ఆ కాలానికిముందు - వెనుక వచ్చిన అనేక దార్శనికుల గురించి ఎన్నైఎముగా ఎపిరించికలసీ మున్నది. (గంథ విస్తృతి గమనించి కొందరి స్రముఖ దార్శనికుల స్థమాణాలు మాదా క్లుప్తముగా తెలియజేసినాము. ఇంకా పాఠకులకు ఆసక్తి కల్లిన భారతీయ చర్శనం సై వెలువడిన ఆనేక స్రముఖుల (గంథములను పఠించవలసినదిగా అందు వివరించిన దార్శనిక విలువలను ఆకళింపుచేసికో వలసినదిగా కోరుచున్నాము.

ఈ గ్రంథమందు మరుగునవడ్డ వారసత్వం - అప్పపద శీర్షికన శైవ సిద్ధాంతంపై వచ్చిన ఆపనిందలకు హేతువులను వివరించుటకొరకే ఈ భాగాన కొంత అధిక వివరణ ఇవ్వ వలసివచ్చినది. దీనిని సహ్పాదయులగు పాఠకులు వివేచనాత్మక దృష్టితో పరిశీలించగోరతాను. కడపటి మౌర్య రాజగు బృహాద్రథుని సంహరించి, (కీ. పూ. 184-185లో శుంగవంశీయుడగు పుష్యమి(తుడు మగధ నాక్రమించెను. ఇతడు వైదిక మతాభిమాని వీరి వంశీయులు (కీ. పూ. 72 వరకు పాలించిరి. వీరి పాలనలో బౌద్ధ మత స్థమారకులు, ఆరామాలు ఎన్నో దారుణ పరిస్థితులనెదుర్కొన్నవి. ఎన్నో హింసాయుత చర్యలకు పాల్పడి వైదిక మం పునరుద్దరణకు ఎన్నో అకృత్యాలు సల్పినారు.

పైనురహరించిన దార్శనిక, సైద్వాంతిక, సామాజిక పరిణామాలకులోనైన భారతీయ దర్శనంలో భిన్నమైన ఆభిస్తాయాలు నాటి కాలంలోనే చోటుచేసికొని ప్పష్టతలేక, సందిగ్ధావస్థలో నడిచిన కాలం స్వాడ్డపరులైన పురోహిత వర్గానికి కంటగింపైనది. తమకు రాజా(శయాలు కొరవడినాయి. సమాజంలో వారి స్థాధాన్యతలు క్షీణించినవి. వారిలో విద్వేషాగ్ని స్థజ్వరిల్లింది. లావాలాగా అంతిస్తహనం చెందుతుంది, సమయం కొరకు స్థతీక్షించింది. నూతన దార్భనిక యుగం మతం పేర్న తీసికొని రావాలని వేచి చూస్తుంది.

క్రీ. శకం మొదటి శతాబ్బినుండి రాజకీయ విదేశి సంబంధాలు, సాంస్కృతిక సంబంధాలు ఆన్నీ ఒక పెద్ద కుదుపుకు మార్పులకు గురిలవుతున్నరోజులు. (కీ. శ. 124లోగౌతమ్ పు(తశాతకర్ణి శకులపై ఏజయము క్రి. శ. 150లో శాతవాహనులపై రుద్రదమనుల విజయము. (కీ. శ. 225లో శాతవాహనుల రాజ్యం అంతమొందటం మరియు (కీ. శ. 4వ శతాబ్దిలో మిహినసులుని నాయకత్సంలో హూణులు దండయాత్రలో సుమారు 1,600 బౌద్ధ చైత్యాలు, స్మూపాలు, నాశనముగావించబడినవి. విదేశీయుల దాడులకు ఆట్టడుగు వర్గం ప్రజల జీవన ప్రమాణాలు దిగజార్చినవి. సందర్భంలోమతకర్తలు. విదూషకులు, కళాకారులు, మతపరంగా, సొంస్కృతిక పరంగా తమ శక్తియుక్తులన్నింటినీ ఉసయోగించి దోపిడీ వ్యవస్థను చెక్కుచెదరకుండా కాపాడటం, ప్రజల్ని మభ్యపెట్టడం, మోసగించటం. అబద్దాలు కల్పించటం వాటిని - మహిమలతో -తాంత్రిక భావాలతో ముడిపెట్టి స్థాచారం చేయటంచేస్తుంది. సాధారణ ప్రజలు పస్తులతో ఆలమటించి దొంగల కోసం శ్రమచేయవలసిన వచ్చింది. వ్యాపార వర్గాల మోసాలకు బలైంది. అంతేకాక సాధువులు, బైరాగుల గుంపులు, వీరు స్థ్రపంచ త్యాగులమని నిష్పక్షము, నిర్దోభము ముఖ్య లక్షణాలని, సత్యాన్వేషకులనుని చెప్పుకుంటూ "ఎంతటి ఆకార్యానైనా చేయ సంకల్పించారు". వీరికి సకలోపచర్యలుచేయవలసినది కేవలం సామాన్య (పజానీకమే.

్లా అణచబడ్డ వారసత్వం - అనుబంధంగా కొన్ని వివరణలు : 🥜

కేస్తుపూర్పపు అంత్యకాలాలు, (కీస్తు శకారంబం ఒక విశిష్టమైన మత సంఘర్ణణలు చోటుచేసికొన్న కాలం. (కీ.పూ. 5వ శరాబ్దినుండి బౌద్ధమరాచారం బహుళ స్థాజాదరణ పొందియుండటం, వైదిక మత చాందసులకు కంటగింపుగనే యున్నది. అప్పటి రాజకీయ సాంఘిక పరిస్థితులు ఏ రాజవంశమూ దీర్హకాలం రాజ్యంచేయలేక, దేశ మత సుస్థిరతను సాధించలేక పోయింది. అందు కణ్పులు, తుంగ వంశీయులు యవనులు, కుషాణులు, ఆటవిక గణతంత్ర రాజ్యములెన్నో బహుకొద్దికాలం మాత్రమే రాజ్యము లేలినవి.

తదుపరి శాతవాహనులు అజేయమైన బలపరాక్రమములు కల్గి సుస్థిరమైన సామాజ్యాన్ని ఏర్పరచగల్గరు. మహాయాన బౌద్దమత స్టాపకుడైన ఆచార్య నాగార్మనుడు, బౌద్దమత తత్వవేత్తలైన అశ్వహోమడు, వసుమీ(తుడు, చరకసంహీత రచయిత చరకుడు వంటి మహామహులు కనిష్కుని ఆస్థాన మందుండిరి. అపర చాణక్యుడన బడిన మాఠరుడు కనిష్కుని అమాత్యునిగా నుండెను. కనిష్కుడు బౌద్ధమతానుయాయి అయిననూ ఆతను ముద్రించిన నాణెముల వెనుకవైపు గ్రీసు, సుమేరియా, ఎలమైట్, పర్షియా, భారత దేశముల చేవతల చిత్రములున్నవి. ఇది సర్వమత సమానత్సముగా భావించవచ్చు. కనిష్కుని తరువాత శాతవాహనుల బౌన్నత్యమునకు మధ్య కొన్ని గణతంత్ర రాజ్యములు ఏర్పడిననా దేశసుస్థిరత లోపమేగానీ మతపరమైన కీడు సంభవీంచలేదు.

శాతవాహనులు ఆంధ్రులు. గోదావరి దక్షిణ తీరమందున్న స్రస్తుత్ర కరీమ్నగర్ మండలములోని కోటి లింగాల ప్రాంతముగా తెలియుచ్చుది. ఈ వంశీయులు ఉత్తర భారతమువ రాజకీయ అస్థిరత స్థబలియున్న తరుణమున దక్షిణాపధ, దక్షిణ భారతములను తమ ఆధిపత్యములోనికి తీసికొని సుస్థిర స్వామాజ్యము నైలకొల్పినారు. వీరిచరిత్ర నిర్మాణమునకు శాసనములు, పురాణములు (మత్య, వాయు పురాణములు) గ్రంథనుులు, దేవాలచుములు, గుహాలయములు, చేశా ఎమ్మి కామామంశ చరిత్రలు నాణెములు, శిల్పములు, బౌద్ధ విహారములు మస్తిన రాజ్యస్థాపినను తెలియ శ్రేయుచ్చున్నవి.

శాతవాహనులు సర్వమత సహనేవలడు సుత్రింపుగా ీవాలయ -గుహాంయములైన కార్లే, ఎల్లోరా, అజంతా, నాసిక్ మున్నగు చిత్ర - శిల్ప కళాకృతులు చాటి చెప్పుచున్నవి. బౌద్ధ జాతక కథలు, జైన సాహిచ్యాగ్గం కాటులు, బౌద్ధ పీటరములు, వైదిక ధర్మములు శాతనాహన కాలపు మత పరిస్థిటులను తెలిసిక సుట్టులో చేద్దుడువవి. శాతవాహనులు వైదికమత నీరతులు. యజ్ఞయాగాది కర్మల నాచరించినవారు. కృష్ణుడు, వేద్యశ్రీ, శక్తిశ్రీ, స్కంద శాతకర్ణి, శివస్వాతి, యజ్ఞశ్రీ, మొదలగు నామములు వారి వైదిక మతాభిమానమునకు ఋజువు. హల శాతవాహనుడు శాతవాహన రాజులలో స్రసిద్ధిగన్నవాడు. "గారా స్తుప్తతి' ఆనాటి స్రపల జీవన సరళిని తెలియజేయు అనూహ్య గ్రంథము. స్రపలం, శివుని. ఏమ్లువుని పూజించుచుండిరి. శివారాధకులు అధిక సంఖ్యలో నుండిరి. క్రీ.శ. 15 శతాబ్రిలో గౌతమీపుత శాతకర్లి కాలమునాటికి బౌద్దమతం మహోన్నత స్థానం ఆక్రమించింది. వైదిక మతంపై స్పర్థలేక రాజవంశీయులు, సామాన్య స్థ్రజలు బౌద్ద, జైన, హైందవ మతాచారములయందు స్వతంతముగా వ్యవహరించు చుండిరి. శాతవాహన వంశీయులునంతరం ఉత్తర భారతమున సహపాణులు, క్రహరాట వంశీయులు, కర్గమ పంశీయులు ఏలుబడిలో బౌద్దం యొక్క స్రశస్త్రి క్రమేణా క్షీణింపచేసి వైదిక మతాచారములపట్ల అభిమానము, రాజాదరణలు పెంచినట్లు చేసిన సందర్భాలలో అనేక బౌద్దరామాలు ధ్వంసము కావించబడుటకు, తీవ్రతరమైన వైదిక మతావలంబుల పాషండ స్రవృత్తియనే చరిత్రవలన తెలియుచున్నది. అట్టి హేయమైన స్రవృత్తిని సనాతన సిద్ధాంతమైన శైవ సిద్ధాంతం నిష్కర్గగా ఖండించియేయున్నది.

"భారతదేశ చరిత్రం - సంస్కృతి" అను గ్రంధమును శ్రీ r శాస్త్రిగారి రచనలో - 2వ భాగమందు - ఆంధ్ర దేశమున క్రిష్గా తీర్మసాంతముల నేలిన క్రిస్థుశకారంభంలో అంధకశాఖ మహా సాంఘీకుల కాచార్యుడును అగు భదంతా నందాచార్యు డానంద గోత్రీకులకు మూలపురుషుడు. ఇతని వంశీయుడగు 'కందర రాజు (క్రి.శ. 380-425) బౌద్ధడు. ఇతడు సమ్యక్సం బుద్దస్య అని శాసనముల తెలియబడినాడు. తరువాత ఇతడామతమును త్యజించి శైవ మతానుయాయియై ఆ మతోద్దరణకు పాటుపడినాడు. అతని కాలముననే గుంటూరు జిల్లాయందుగల 'చేజర్ల, గుంటుపల్లి, నాగార్జున కొండలోని పుష్పభదస్వామి ఆలయములు బౌద్ధంనుండి శైవంగా రూపాంతరము చెందినవి. భారతావనిలో ఇట్లనేక ఆరామాలు దేవాలయాలుగా రూపాంతరం చెందటం చరిత్రత యెరిగిన విషయమే (భారతదేశ చరిత్ర - సంస్కృతి - రెండవభాగం - శ్రీ, బి.ఎస్. శాస్త్రిగారి రచన).

బౌద్ధమత వినాశనానికి హైందవం కారణం కాదని తెలియపరచే అనేక వివరణలు "WM. Theodore De Bary వార "Sources of Indian Tradition" అనుగ్రంథంలో Ch - VIII నందు The Vehicle of the thunderbolt and the Decline of Buddhism in India లో విఫులంగా ఇచ్చియున్నారు. మరియు స్థపంచ స్థసిద్ధిగల్గిన (క్రీస్తుమతముకూడా దానినుండి దూరము కాలేదని పై అధ్యాయమందు పేజి నె. 187లో ఉదహరించియున్నారు.

"Many authorities believe that early christianity was inflamed, directly or indirectly, by Buddist ideas. In the Eastern Churchs the story of Budda's abandonment of his home for a life of asceticism," "The Great Going - forth', has been adapted as a christian legend, the name of its protogenist, St. Josaphat, being evidently a corruption of the word "Bodhisattavo".

మరియు D. D. కౌశాంబి గారి "Myth and Reality" అను గ్రంథములో బౌద్దస్థుపాలు ఎలా కూలగొట్టబడినవో రాజా హర్షుని కాలంలో సాంఘిక పరిస్థితులను వివరిస్తూ - Emperor Harsha Silaaditya (Cirea 600 - 640 A.D.) of Kanauj found no difficulty in worshippping Gauri, Mahesvara - Siva and the Sun, while at the sametime he gave the fullest devotion to Buddism (ఒకే ఆవరణములో బౌద్ధ స్థూపములు, విహారములు, మహేశ్వరుని గుడి, సూర్యదేవాలయములు - కనోజ్ పట్టణముకు దగ్గిరలో కలవు.

His enemy Narendra Gupta Sasanka, raided Magadha from Bengal, cut down the Bodhi tree at Gaya, and wrecked Buddist foundations whereever he could. What was the difference? Why was a synthesis of the two religious, actually practised by others besides Harsha not successful?

ఈ రాజకీయ, సాంఘిక అనిశ్చిత పరిస్థితులను అవకాశంగా తీసికొని వారి విశ్వాసాలను (ప్రజలపై రుద్ది, వారిలో భయాలు సృష్టించి తిరిగి వార్ని తమ బానిసలుగా చేసికొనేందుకు అనేక దుష్కార్యాలకు ఒడిగట్టారు. (ప్రజల్ని తిరిగి భయ భీతుల్ని చేశారు. ప్రపం - పుణ్యం - పరలోకం - కర్మకాండ జాలాల్లో వార్ని పడదోశారు. అందుకు ఎన్నో వినాశకర కార్యాలు చేపట్టారు. ఎన్నో బౌద్ద చైత్యాలను నాశనం చేశారు. బౌద్ద శ్రమణులను, బిక్టుకులను చెరబట్టారు, తిరిగి పాషండ (ప్రకృతిని కల్పించి మాయ మహిమలుగా చూపి (ప్రజలను తమ అధీనంలోకి తెచ్చుకునేందుకు పూజారి వర్గాల (పోత్సాహంతో జంతుబలి మాంస బక్షణ, సురాపానాలకు అలవాటుపడేటట్లు చేశారు. (సంకృతి కుమారుడు, రంతిదేవుడు దానశీలి, అతని భోజనశాలలో రెండు వందలమంది వంటవాళ్ళు, రోజా రెండు వేల ఆవుల్ని వధించి వండుతుండేవారు. అతిథులకొరకు - ఇది వారి పూర్వ కైంకర్యాలే. మహాభారతం - ట్రోణపర్వం - 67/17, 18, శాంతిపర్వం - 20/28.

భారతీయ ప్రథమ సంస్కృతిలో అనగా ఆర్య నాగరికత భారతీయ నాగరికతలో సమ్మిళితం కాక పూర్వం లేని యజ్ఞయాగాదులు, జంతుబలి - సురాసానం ఆర్య నాగరికతతో వచ్చి, ఆర్య - అనార్య మిశ్రమ సంస్కృతిగా మారి నారి (కతువులు యధేచ్చగా సాగిన కాలం తిరిగి ప్రవేశ పెట్టేందుకు దోహదపడ్డాయి. అట్టి విచ్చిత్తకర సమయంలోనే అనేక ఆరామాలు విధ్వంసం చేసిన తీవ్రవాదులు పాషండులు బలులు, దుజ్ఞములు తిరిగి (పవేశెపెట్టేందుకు నడుము కట్టారు. వీరు అలా చేసిన దురాగతాలకు స్రాచీన భారత సిద్ధాంతం ఏ మాత్రం కారణంకాదు. ఈ అకృత్యాలన్నీ కొందరు స్వార్ధపరులు నెఱపిన ఆ దురాగతాలన్నీ శైవానికి అంటగట్టారు. ఇది భారతీయ సంస్కృతి ఉత్కృష్టగా ఎదిగే సమయంలో జరిగిన దుడ్షురిణామాల చరిత్ర శైవంపై ఎంతో దుడ్పుచారం జరిగిందని (గహించ మనవి. సర్వ జనీయమైన, సౌభాతృత్వం గల్గిన సనాతన భారతీయ శైవం పై కారణాలకు ఎట్టి పరిస్థితులలోనూ బాధ్యత వహించలేదు - ఈ సత్యాన్ని కాలాంతరంలో చరిత్రకారులు (గహించిన విషయమేనని మనవి.

## హైందవ నాగలికతలో సహనశక్తి :

వేల సంవత్సరాల ఫూర్వంనుండి భారతీయ సంస్కృతిలో పరహితేచ్ఛ, సహనశీలతలే ప్రధానంగా కనుపిస్తున్నాయి. (కీ. ఫూర్వంనుండి (కీ. శకం 18వ శతాబ్ది వరకు, ఆర్యులు, యవనులు, శకులు, మంగోలురు, హూణులు, మహమ్మదీయులు, (ఫోర్చుగీసు, ఇంగ్లీమవారు ఇట్లనేక దేశస్తులు భారత భూభాగంపై వలసగా వచ్చి ఇక్కడి నాగరికతతో కలసి మెలసి భారత జీవన (సవంతిలో ఏకమై భారతీయులపైనే ఆధిపత్య నెరపిన వార్కి అట్టి అధికారము, దర్పము ఇచ్చినది కేవలం భారతీయ సాంప్రదాయంలోగల సహన శక్తి, ఉపేక్ష, సహానుబూతి, పరహితేచ్ఛ, పరమత సహనమనే (గహించాలి. అది ఈ హైందవ సాంప్రదాయంలోగల మహోన్నతమైన సంస్కృతిగా భావించాలి. అది ఈ జాతి సనాతన సిద్ధాంతమని గత చరిత్రలే రుజువు పరుస్తున్నాయి. ఇది ఒక మత విశ్వసానికి సంబందించినది కాడు, అది ఈ భూ, జల, వాయు నైసర్గిక స్వరూపాధారమై ఇక్కడి ప్రజాజీవన నాగరికతలో సమ్మిళితమైన సహజ స్వభావమని తెలియుచున్నది. అదే ఇక్కడి ఆధ్యాత్మికావలంబులకు ఉత్తమ గుణ సంపన్నమై ప్రకాశించినది.

#### జల ప్రకయాలు :

స్థుకృతి శక్తులు విజృంభించినపుడు, భూతలం సై అనేక మార్పులు సంభవించటం సహజం. ఖండాంతరాలలో సంభవించిన విలయాల వలన భూభౌగోళక రూపాలు మార్పు చెందుతాయి. మహాకొండ స్రాంతాలు అగాధాలుగా అగాధాల జల రాశులుపైకి లేచి భూభాగాలుగా పరివర్తన చెందుతాయి. భూఖండం నేల సంవత్సరాల పూర్వం అనేక మార్పులు చెంది నేడు మనం చూస్తున్న (ప్రపంచ పటంగా రూపుదాల్చినది. ఒకప్పుడు భారత దేశం, శ్రీలంక, ఆర్ట్మేలియా భాగాలు కలిసి వున్నవనే సత్యం నేటి తరంకు నమ్మశఖ్యంగాని విషయం. అలాగే ఆధికా ఖండంకూడా ఆసియా భాగంనుండి వేరైనదనే విషయం సత్యక్రమాణాలు.

్ అలా సంభవించిన స్థళయూలపల్ల జీవరాశి అంతా నశించి నూతన జీవరాశులు ఆవిర్భవించటం, మిగిలిన జీవరాశి భూడా నూతన శీతోష్ణస్థితుల కనుగుణంగా జీవన పోరాటంచేయటం సహజం. నదీ, నదాలు దిశలు సూరటం, సారవంతాలు బీడు భూములుగా, కొండ (పాంతాలు జలమయాలుగా మార్పు చెందెనపని భూగర్భ శాస్త్రజ్ఞలల అభి(పాయాలు ఎన్నో ఋజు పరచినవి. భారత ఉపఖండంలో జరిగిన జల(సళయాల వల్ల భూభౌతిక స్థితులు మార్పు చెందినవి.

స్రస్తుత (గంథాంశమునకు పాక్షికముగా మాత్రమే సంబంధమున్న ఈ అంశాన్ని సేకరించిన అపూర్వమైన పరిణామాలను పొందుపరచటంలో పాఠకునకు భూభాతిక మార్పులవల్ల జరిగే పరిణామాలు, నాగరికతా, సంస్కృతులలో వచ్చే మార్పులు, శీతోష్ణస్థితిగతులలో భేదాలు విపులంగా వివరించటం మాత్రమేగానీ (గంథ భాగానికి అన్వయించునది కాదని మనవి. ఈ వివరణల వల్ల (ప్రవృతిలో జరిగే మార్పులు కొంత అవగాహన ఏర్పడగలదని భావిస్తాను.

రష్యన్ పరిశోధకుడు, విద్వాంసుడు అయిన ఇమ్మాన్యుయల్ వెలికోవిస్కి (I. Velikovsky) తను 30 సంవత్సరాలుగా ప్రపంచంలో అనేక మత్మగంథాలపై చేసిన పరిశోధనా ఫలితంగా ఈ భూమి మీద సుమారు 3,000 B.C. ప్రాంతంలో అంతరిక్ష (గహాలు భూమిని డీ కొనేంత దగ్గరగా వచ్చినందువల్ల పెద్ది ఎత్తున భూకంపాలు, జలప్రళయాలు జరిగినాయని ఋజువు చేసే అనేక పైన్సు ఆధారాలను కనుగొన్నాడు. ఇందులో అన్నింటికంటే ముఖ్యమైనది భూమి యొక్క అయస్కాంత శక్తి ఉత్తర ధృవం దక్షిణానికి, దక్షిణ ధృవం ఉత్తరానికి అకస్మాత్తుగా మారటం జరిగిందని దీని వల్ల ఈ ప్రళయాలు జరిగినవని తెలిపే! ఇంకా అనేక పైన్సు ఆధారాలను పెలికోనిస్క్ భూమిపై ప్రళయాలు (The Earth in Upheavel) అన్న (గంథంలో ఉటంకించారు. తనపై పరిశోధనల భాగంగా అట్లాంటిక్, పసిపిక్ సముద్ర జలాల అడుగు భాగాలలో అయస్కాంత క్షేతం భూ ఉపరితలంపై వున్న విధంగా కాక వ్యతిరేకంగా ఉన్నట్లు తెల్పియున్నారు.

్లోంట్ (Flint) అనే భూగర్భ శాస్త్ర్రజ్ఞడు చేసిన పరిశోధనలో అట్లాంటిక్ సముద్రం అడుగునగల నేల అకస్మాత్తుగా కొన్ని వందల అడుగులు పైకి లేచినదని, దీనివల్ల సము(గమట్టంలో మార్పులు జరిగాయని కనుగొన్నాడు. ఈ భూమి ధృవాలలోని మార్పులవల్ల సముద్ర గర్భంలో ఒక పెద్ద పర్వత పంక్తి వంటిది ఏర్పడినదని కనుగొనుటయే కాక ఈ ప్రళయం భూకంపాలతో మొదలైనదని పైన్సు సాక్ష్యాలతో ఋజువైనది. (Flint - "Glacial Geology - P. 523 - Late - Pleistocene mountain uplift occered in the Himalayan Region and in the Alps and large scale rifting took place in Eastern Africa. ఇవి ప్రపంచ దేశాల పటాల్నే మార్చేశాయి.

ప్రాణం (ప్రాసిన "Our mobile earth" p - 228 - 229 లో "During the building of the Alps gigantic slabs of rocks, thousands of feet thick, hundreds of miles long and tens of miles wide were thrust and then over".

The direction of the relative over-thrushing movement was from Africa towards the main moss of Europeon on the North. The visible rocks of the Northern Alps of the Switzerland have thus been shoved north words, distances of the order of 100 miles. In essence the Alps used to be on the present site of the Northern Italy".

ఆల్ఫ్స్ (ALPS) పర్వతాలు అకస్మాత్తుగా ముందుకు నడచి కొన్ని వందలమైళ్ళ పొడవు, వేల అడుగుల మందముగల, కొన్ని మైళ్ళ ఎత్తుకు తీడ్రంగా కంపించి ముందుకు కదిలాయి. పర్వత పంక్తి కదలిక ఆడ్రికా ఖండంవైపునుండి (సస్తుత యూరప్ వైపుకు నెట్టకు వచ్చింది. ఇప్పటి స్విట్జర్లాండులోని 'ఆల్ఫ్స్' శిఖరాలు సుమారు వందమైళ్ళ దూరం వరకు తోసుకొని పోయాయి. ఇప్పుడు ఇటలీ వుండే స్రాంతంలో ఆ శిఖరాలు మునుపుండేవని తన సైన్స్సు పరిశోధనా (గంధంలో తెల్పియున్నాడు.

ఇదే పరిశోధనలను స్థ్రహ్యాత ఘాగర్భశాస్త్రవేత్త F.K. మేథర్ (F.K. Mather) మరియు గామో (Gamow) (వాసిన Biography of the Earth" అనే వారి పరిశోధనలుకూడా దీనినే బలపరుస్తున్నవి.

స్థ్రఖ్యాత సైన్స్స్ - పరిశోధకుడు టి. టి. పేటర్సన్ (T.T. parasson) హార్వర్డ్ యూనివర్శిటీలోజరిపిన పరిశోధనలో హిమాలయి శిఖరాలు సైకి లేచింది. ఈ చరి(త కాలంలోనే అని ఋజువు చేశాడు.

"Prof. R. Daly of Harward University found that 3,500 years ago, all over the world, the level of the Ocean water suddenly dropped", "Modern research confirms that many of the Alphine glaciers are less than 4,000 years old".

పర్వతాలు కటెల్ వెళ్ళటం ప్రళయంలో భాగమే. ఎత్తైన పర్వత శిఖరాలపైన సముద్రాలలో ఈదే చేపల అస్టి పంజరాలు, సముద్రటీవరాశుల అస్టిసంజరాలు, సముద్ర గర్భంలో ఉండే శంఖములు, ఆల్చిప్పలు - "ఎవరెస్ట్" శిఖరంపైన ప్రవహించిన నీలి సముద్రాల జాళ్ళు, ఒక నాడు సముద్ర గర్భం అడుగున పుండిన "ఎవరెస్ట్" శిఖరాన్ని అనేక జలచరాలు నీటిలో పైనుండి (కిందికి చూచేవి. అకస్మాత్తుగా సముద్రపు ఆడుగుపైకి లేచి ఇప్పటి "ఎవరెస్ట్" శిఖరాలై విల్చాయి. 15000 సంవత్సరాల క్రితం జరిగిన ప్రశయాలలోని ఉత్పాతనలలో కొంత భాగం మాత్రమే. కొన్ని చోట్ల ఇప్పటి

కాశ్మీరు ఐదువేల అడుగుల ఎత్తుకు లేచింది. ఇవన్నీ మానవ చరిత్ర కాలంలోనే యిటీవల జరిగాయని ఋజువైనది.

అమెరికాలోని "ఆరిజోనా" (Arizona) రాష్ట్రంలో 'ఉల్క' (Meteorite) వల్లపడిన గండి సుమారు 4,5 మైళ్ళ వ్యాసంతోనేటికి కనిపిస్తున్నది. దానిని పరిశోధించిన (పా. వెలికోవ్స్కీ, భూగర్భశాష్ట్రపరిశోధనలో (పచురింపబడిన పరిశోధకుల అభిప్రాయం (పకారం ఈ ఉల్క - 4 వేల సంవత్సరాల క్రితం పడివుంటుందని తెలిపారు. ఇలా సముద్రాలను, భూభాగాలను కుదిపివేసిన మూడవ జల(పళయం (కీ. ఫూ. 3000 కు పూర్వం జరిగి ఉండవచ్చని శాష్ట్రజ్ఞల అంచనా.

### మూడు జలప్రళయాలు :

భారత ఉపఖండంలో సంభవించిన భౌగోళిక పరివర్తనలో ఎక్కువగా జలప్రళయాలవల్ల జరిగినట్లు కనుపిస్తుంది. ఖగోళ సంబంధమైన లెక్కల ఆధారంగా ఆచార్య K. శ్రీనివాస రాఘవన్, మొదటి జలప్రళయం (కే. పూ. 14,715 లో సంభవించి పుండవచ్చన్నారు. An article in The Hindu 4-6-1977). లాబోసాంగ్ రాంప టిబెటన్" రికార్డులను పరిశీలించాడు. "ఈ జలప్రళయం ఆ రోజులలో మెరక భూములను తప్ప మొత్తం చైనాను ముంచి వేసింది. (Page No. 163, "The Third eye" by T. Lobsang Rampa). శిలాజ సంబంధ శిలాస్తర సంబంధ ఆధారాలు, కాలాలను, యుగాలను, దిక్చక్రాలను ఉజ్జాయింపుగా చెప్పగలవే కానీ ఖచ్చితంగా శతాబ్ధాలలో చెప్పలేవు - ఇందు భారతీయ భూగర్భశాస్త్ర, సర్వే రికార్డులు కూడా తోడ్పడలేవు. (Page No. 13 "Tamil India" by M. S. Purnalingam Pillai)

ఈ జల ప్రళయాలు సంభవించిన కాలాలు ఏవైనా మొదటి జలప్రళయ దశకు ముందరి దశ "దక్షిణ అమెరికా, ఆర్ట్వేలియా, ఇండియా అంటార్కిటికా కూడా ఒకప్పుడు గండ్వానా ఖండంలో భాగాలనే విషయం భూగర్భశాస్త్రవేత్తలకు, జంతు శాస్త్రజ్ఞలకు, శిలాజ జీవాకృతు శాష్ర్రజ్ఞలకు సుస్పష్టం (Page No. 124 of "The Riddles of three Oceans" by Alexander Kandrator). మొదటి జలప్రళయం సంభవించినపుడు ఈ ఖండాలన్నీ వేరైపోయినాయి. "ఇండియాను, ఆర్ట్వేలియాను కలిపిన 'లీమారియా భూఖండం' పూర్తిగా మునిగిపోయింది. ఫలితంగా భారతదేశంపెద్ద ద్వీపం అయింది". ఈ ద్వీపాన్ని జంబూదీవు' లేదా 'నవలాండివు' అని పిలిచారు.

రెండో జల ప్రళయం సంభవించినపుడు ఇండియా ఒక ద్వీపంగాలేదు కానీ దాదాపుగా ఇప్పటి ప్రస్తుత రూపాన్ని సంతరించుకున్నది. దక్షిణ భాగం బాగా నష్టపోయింది. ప్రధాన భూఖండంనుండి శ్రీలంక విడివడి పోయింది. తరువాత తృతీయ జల ప్రళయం సంభవించింది. ఇందులో ప్రధానంగా నదుల గతులను అమరికలను మార్చటమే గాక అంతకు ముందులేని భూకంప వాతావరణ సంబంధ పరివర్తనలు తెచ్చింది. మరియు H. S. భాటియా గారి "Political, legal and Militory - History of India - Vol. I లో పేజి నెం. 17న  ${
m Dr.}$  నరేంద్రనాథ్లా గారు బ్రాసిన ఉపోద్హాతములో

THE FLOOD: It is stated that the Flood recorded in the 'Satapatha Brahmana' was "the greatest land mark in the Pre-dynastic history of India The Flood has been proved to be a historical fact byDr. Woolley's excavations. The area of the Flood was certainly the continuous land from mesopotania to Raja putana, and there is the common tradition at both ends of the area, embodied in the ancient literatures of the Semites and Hindus. Our dynestic history in the puranas almost begins from the flood, and the Mohenjodaro civilization is post-Flood event". The purans are amongest the most ancient documents or race-history, and the tradition and data embodied therein. Go back to the Flood and even earlier". భారతీయ స్థ్రమాణ (గంధాలు, సత్పధ (బ్రాహ్మణమందు కూడా జల ప్రళయములుసంభవించినట్లు అది చరిత్ర సత్యమని తెలియుచున్నది. Dr. ఉల్లీ గారి పరిశోధనలోకూడా ఒల స్థుళయములు మెసపుటోమియా నుండి రాజస్థాన్ వరకు గల భూభాగమందు సంభవించినట్లు అందిరువైపులా ఒకే నాగరికత కల్గియున్నదని తెలియుపరచినారు. భారతీయ పురాణాలలో గానీ, బాబిలోనియా పురాణాలలో గానీ జీవ సృష్టితిరిగి జల(పలయానంతరము (పారంభించినట్లుగా తెలియపరచినవి. మొహంజదారో నాగరికతలు జల(సళయాలకు ముందుగనే ఏర్పడినవని భూగర్భ శాస్త్రవేత్తలు పరిశోధనలు తెలియపరచినవి.

ఇలా చరిత్రకు - సామాన్య సేుధస్సుకు అందని సత్యాలెన్నో కలవు. ఇందు లభించిన కొన్ని వివరణలు మాత్రమే ఇచ్చియుంటిమి. ఇందువల్ల ప్రకృతి విలయాలు, జలక్రళయాల వల్ల భూ భౌతిక మార్పులు కొంత అవగతము కాగలదని మనవి.

## శాస్త్రీయ పద్ధతుల ద్వారా కాలనిర్ణయం :

కాలగర్భంలో కలసిపోయిన ఏ వస్తు విషయాన్నైనా పరిశీలించవలసినపుడు, కాలనిర్ణయంచేసేటపుడు

1. రేడియో ధార్మిక పెస్తువుల అంచనాల ద్వారా కట్టబడే లెక్కలు. (Radio -Corbon Dating) ఇది పురావిస్తు పరిశోధనలోని (తవ్వకాలలో దొరకిన వస్తువులకే పనికి వస్తుంది. 2. గ్రహస్థితులను బట్టి ఖగోళశాస్త్రంలోని వైజ్హానికి గణనం మీద ఆధారపడికూడా మనం కాలనిర్లయం చేయవచ్చునన్న విషయం ,శ్రీ,లోకమాన్య బాలగంగాధర్ తిలక్ నిరూపించారు. ఈ పద్ధతిని (పాశ్చాత్య చారి(తికులు పండితులైన "మార్పు ముల్లరు, జాకోబి, సర్ ప్లిండర్స్ పిటిలాంటి మహా మహులుకూడా ఎంతో శ్లాఘించారు. శ్రీ తిలక్ మహాశయుడు ఈ ఖగోళ, జ్యోతిష శాస్త్ర విషయాల ఆధారంతోచేయబడిన గణితంతోనే వేదకాల నిర్ణయం చేయవచ్చని నిరూపిస్తూ "ఓరియన్" (()rion) అనీ, "ఆర్కిటిక్ హామ్" (Arctic Home of Vedas) అని తన రెండు (గంథాల ద్వారా ఈ పద్ధతిని ప్రతిష్టించాడు.

ఇది శాస్త్రీయమైనపద్ధతి, ఎందుకంటే (గహాల నడకలు దానికై చేసే గణితం అంతా కూడా ఇప్పుడు టెలిస్కోపుల సహాయంతోచూచి, కొలిచి (ప్రత్యక్షంగా నిరూపించవచ్చు. (ప్రత్యక్ష వైజ్ఞానిక సత్యంగా ఇది ఎక్వరూ మార్చలేని ఖగోళ నిషయాల మీద ఆధారపడివున్న విధానం కాబట్టి - ఫూర్వం ఎన్ని సంవత్సరాలక్రితం ఎలాంటి ఖగోళ పరిస్థితులున్నాయో, వాటిని వెనుకకు లెక్కించే విధానంలో సరిగా ఆనాటి కాలాలను గుణించటం వీలవుతుంది.

ఈనాటి సైంటిస్టుల ఖగోళ గణితానికి ఆధారమైన (ఫెంచ్ ఖగోళ శాస్త్ర్రజ్ఞులు "కైసైని" (Cassini) "మైయర్" (Maier) ఇంకా తదితరులు, ఇంగ్లండు నుంచి ఆధునిక దేశాలలోకి తాము తీసికొని వెళ్లిన జ్యోతిష గణితం భారతదేశంలోని దక్షిణాది రాష్ట్రాలనుండి తీసికొన్నామని "(ఫెంచ్ సైన్స్స్ సదస్సు" లోని పరిశోధనా పడ్రాలలో సైతం అంగీకరించబడినది. ది సీకెట్ డాక్ (టిన్ (The secret doctrine) లో మేడమ్ H.P. బ్లావెటోస్కి వీనిని టిబెట్ రహస్యవాదములుగా గుర్తించి యున్నవని కూడా తెలిపింటున్నారు. మహేంద్రగిల మహాయోగి – చాలత్రకాంశాలు:

భారత చరిత్రలో పేర్కొన్నమూడు మహేంద్ర గిరులున్నాయి. ఒకటి మొదటి జల(పళయంలో "లిమారియా ఖండం" తోపాటు మునిగిపోయినదని భావిస్తారు (The Riddles of three Oceans" by Alexander Kondretor - నేటి స్థపంచ పటం కొన్ని వేల సంవత్సరాల క్రింతం, ఆసియా భాగంలో ఆర్ట్టేలియా, శ్రీలంక, కొంత ఉత్తర భాగంలో ఉన్న ఆఫ్రికా ఖండాలు కలసి యుండి ఉండవచ్చుని, భూగోళ పరిశోధనా శాష్ట్ర చెబుతున్నది). రెండవది ఆంధ్ర సరిహద్దులలో శ్రీకాకుళం దగ్గిర మహేంద్రగిని, మూడవది తమిళనాడు నాగర్ కోయిల్ వద్ద గల మహేంద్రగిని.

సంభావ్యతా బలాన్ని బట్టిచూసే ఆం(ధా - ఒరిస్సా సరిహద్దులలోని శ్రీకారుళం వద్దనున్న మహేం(దగిరి నుంచే యోగదక్షిణామూర్తి (పాక్తవచతుష్టయానికి తన బోధను వినిపించాడని ఈ దిగువ కారణాలను బట్టినిర్ణయించవచ్చు. (కీ. శ. 7వ శలాబ్దికి చెందిన ప్రఖ్యాత తమిళ ఋషి "మానిక్కవసగర్" యోగదక్షిణామూర్తి బోధలుచేసినది. ఇక్కడ నుంచే నంటాన్నాడు (Page No. 124 of Tamilr Mundham by Devaneyan). ఇప్పుడున్న ఈ రెండింటిలో నాగర్కోయిల్ లోనున్న మహేంద్ర గిరికి మత పరంగా, స్థశస్తే పరంగా ఆంధ్ర - ఒరిస్సా సరిహద్దులలోని మహేంద్ర గిరికి ఉన్న స్థానిస్త్యంలేదు. మహేంద్రగిరిలో తూర్పున బంగాళాఖాతాన్ని కొంగి చూస్తున్న ఉత్తుంగ తూర్పు కముమల శిఖరం సై పురాతనమైన శివుని గుడి కలదు.

ముపై అడుగుల ఎత్తున్న ఈ గుడి మొత్తము ఆరు శీలలతో నిర్మించబడి ఒక్కొక్క శీల సుమారు 20 నుండి 30 టన్నుల బరువు గలనిగా ఉన్నాయి. ద్వారరబంధ నిర్మాణంలేదు. రాకపోకలకు అనువుగా ఐదు అడుగులుగల ఎత్తులో రెండు ప్రక్కల మరియు రెండవ స్తరంలో గాలి వెలుతురులకు రెండు అంగుళముల ఖాళీ మాత్రము అట్టిపెట్టారు. ఈ గుడికి దాదాపుగా (కే. పూ. 2000 సంగల వయసు ఆపాదించవచ్చని భూగర్భ శాస్త్రజ్ఞుల అంచినా. బహుశా భూమి మీద ఎక్కడైనా మావన నిర్మిత గుడులలోకెల్లా అత్యంత(సాచీనమైనదిగా పరిగణించవచ్చు).

మహాశివరాత్రినాడు అతికష్టంతో రోజులకు రోజులు (ప్రయాణిస్తూ, మధ్రప్రదేశ్, మహారాష్ట్ర, ఒరిస్సా, ఆంధ్రప్రదేశ్లలోని మదూర స్రాంతాలనుండి ఆటవీకులు, గిరిజనులు, సంచార ఖిల్ల జాతులు ఈ గుడిని చేరుతారు. నేడు కూడా మహాశివరాత్రికి మాత్రం మొత్తము మూడు రోజులు ఈ గుడిని చర్శిస్తుంటారు. శ్రీకాకుళం నుండి - మందసకు - అక్కడినుండి చాపకోట అనే గ్రామం వరకు బస్సు సౌకర్యం అక్కడనుండి 25 కి. మీ కొండ గుట్టలపైన నడక ప్రయాణంచేయవలసియుంటుంది. శివరాత్రి తరువాత అక్కడ జనసంచారమే ఉండదు. దీనిని బట్టి పురాతన హైందవ నాగరికతలో సాంప్రదాయానుబడ్డంగా వస్తున్న ఆటవీక, పార్యతేయ, గిరిజన, భిల్ల అనేక సంచార జాతులకు (ప్రభువైన - (ప్రధమ యోగియైన ఆ పరమేశ్వరుని ఆరాధించే సాంప్రదాయంకలదని ఋజున్న చేస్తుంది. ఇక్కడి కైలాస శిఖరాలలో సాలూరు వద్దగల 'పారోతమ్మ'అనే (పురాతన చేవి) ఆలయం కూడా శివరాత్రికి మూడు దీనములు మాత్రమే దర్శిస్త్వుంటారు. కొండ శిఖరాన గల ఈ గుడికి కొండ నీలువుగా ఎక్కవలసియుండి సముద్రమట్టానికి ముమూరు 1700 అడుగుల ఎత్తులో కలదు.

యోగదక్షిణామూర్తి ముఖ్య శిష్యుడు వంద లేకనంది. ఈ నంది జ్ఞాపక చిహ్నాలు తెలుగు దేశం అంతటా కోకొల్లలుగా ఉన్నాయి. మహానంది, నంద్యాల, నందిగామ, నందమూరులు పరిచితాలు. (పతి దేవాలయంలో శివుని అభిముఖంగా నంది స్థానం సుస్థిరం. భారతీయ ఆపర కర్మలలో లింగ్లకృత, నెందీశ్వర పూజ (పముఖంగా ఆసేతు హిమాచలం పరకు కొనసాగుచున్న ఆచారమే. త్రిలింగదేశం దాని ప్రాచీన రాజులందరూ ప్రఖ్యాత శైవులు రాజా ఖాలవేలుడు, శివశ్వతి, శివమఖ, శివలకుర్, శివశ్రీ, శివస్కంద, శివనాగ, స్కందస్తంచి మొదలయనివి ప్రాచీనాంధ్ర చరిత్రలో ప్రఖ్యాత నామాలు.

మహేంద్రగిరి పర్వత సాణువులలో భాగమైన ఆంధ్ర- ఒరిస్సా సరిహాద్దులలో ఉన్న కోరాపుట్ జిల్లాలో 'కైలాస కోట' అనే దిబ్బ ఉన్నదని మనం గుర్తుంచుకోవాలి. విశాఖ జిల్లాలోని పోఖ పట్టణానికి భీముని పట్నానికి మధ్యలో 'కైలాస పర్వతాలు'' అనే మరొక పర్వత(శేణి ఉంది. రాష్ట్రకూట రాజులు నిర్మించిన ఎల్లోరా గుహలలో 19వ నెంబరు గుహ కైలాస నాథ దేవాలయంగా ఉంది. ఈ మాదిరి రాష్ట్ర కూటుల మూలం తెలుగు గానీ కన్నడంగానీ శైవ సిద్ధాంత సాంప్రదాయంలో పూర్తిగా ఐక్యమైపోయి దానిని ఉత్సాహంగా పరిరక్షిస్తున్న ఒక తెగ తమిళనాడులోగల ''వెల్లిల్లాన్ల'' తెగ, వీరి మూలాన్ని పరిశీలించినట్లయితే వీరు తెలుగు నాటనుండి తమిళభూమికి వచ్చినట్లు తెలుస్తుంది. 'సంగం' సాహిత్యంలో దీనికి కావలసినన్ని సూచనలున్నాయి. 'వెల్లార్లు, తెల్లార్లు, అనార్యులు'' - తమిళములోకి వలస వచ్చిన ఉత్తరాదులే, అని అగస్త్య గాథ వలన, 'నచినర్కకినియర్' చెప్పినవెల్లిర్లను బట్టి బలంసుంచారున్నట్లు కనిపిస్తుంది. (సుభమణ్యకవి డ్రాసిన "సంగం వ్యవస్థ"నుంచి (గహించవచ్చు).

ఆర్యులు దక్షిణాభిముఖ యాంత్ర వారినాయకుడైన విష్ణు నేతృత్వలో జరిగినట్లు (రుగ్వేదం 1-22 - 16 - 21) తెలుపుతుంది. దీనిని డాగి హూర్నుల్ (పసిద్ద సిద్ధాంతాన్ని సర్జాట్లి గేయర్సన్' 'భాషాసర్వేక్షణం' అనువాదం ధృవీకరించింది. హిమాలయ స్రాంతవాసులను ఆర్యులు కిరాతులు అనెడివారు, వారిది కిరాతభూమి, కృష్ణయోని అనెడివారు. హిమాలయాలలోని వైద్య నాథ్ను గురించి చెబుతూ అది 'కిర' (గామంగా మారిందని ఆ పర్వత భాగాలకు జలంధర ఖండమనే పేరుకూడా కలదు.

శంబరుడు - కిరాతజాతి నాయకుడు - మారు పర్వత దుర్గాలకధిపతి. బలవంతుడు ఇతనిని జలంధర హరమూర్తిగా కాంగడా, కిరాతులు గౌరవించేవారు. దివోదాసు గణం పురుశాఖకు చెందిన భరతులు. మరియు కాంగరా కొండ జాతి వారెల్లరూ అజేయులైన దుర్గాధిపతులగుటచే ఆర్యులువార్ని వశపరచుకొనుటకు అనేక సంవత్సరములు జరిగిన యుద్ధమునే (సుమారు (కీ. ఫూ. 1197-1190) దేవాసుర పంగ్రామంగా పరివర్తన చెందియుండవచ్చు. శంబరుని దుర్గమునకు 'ఉద్(వజ' (సీటికోట) అది [ప్రస్తుత 'కాంగడా' కావచ్చు. మహాబలశాలి అయిన శంబరుణ్ణి, మహాదైత్యుడిగా చిటించి, ఇం(దునిచే సంహరించబడినట్లు కల్పన చేవారు. (బు. 6-31-4) డా॥ నిమియన్ స్మార్డ్" ప్రకారం సుసంపన్నమైన (ప్రాచీన భారతీయ సంస్కృతిలో మార్పులకు ముఖ్య కారణాలలో ఒకటి ఆర్య - అనార్యుల మధ్య జరిగిన పరస్పర వైర (ప్రక్రియ. భారతీయ వారసత్వంలో అభివ్యక్రమైన వైరుధ్యాలకు అదే కారణం.

సప్తసింధు (పదేశంలో ఉన్న పురాతన హిందువులు విజయులైన ఆర్యులకంటే, భౌతిక, సంస్కృతి, నాగరికతలలో మిన్నగా ఉన్నారు. వారు శిల్పాలు, తాండ్రు యుగానికి చెందిన మొహంజోదారు, హరప్ప ఎంటి పట్టణాలను నిర్మించారు. ఆ శిల్ప విద్య, కళాకౌశలంపై ఆర్యులకున్న అనెక్ష, లాధాలను ఆశించి వారిని వదలుకో లేక వారితో సఖ్యతా, సంబంధాలను పెంచుకున్నారు. ముఖ్యంగా శిల్పులచేత పనులు, గృహనిర్మాణాలు చేయించుకొని బాగా లాధ పడ్డారు(ఆర్యులు సంచార జాతి వారికి ఒక చోట నిలకడగా ఉండి గృహనిర్మాణాది కార్యాలు చేయటం ఎరుగరు).

దశ్యులు - ఋగ్వేద కాలంలో ఆర్యులకు ముఖ్యశ్యతువులు కొండ(పాంత దశ్యులు హిమాలయాల కిరాతులే. క్రిష్లమోసి దశ్యులను ఇందుడు నాశనం చేశాడు (ఋ. 2-20-7) ఇందుడు క్యిష్లత్వర్రులను (నల్లని చర్మం కలవారిని) నాశనం చేసినని పరుచ్చేపుడు (ఋ. 1 - 130 - 8) ఇతడు శంబరుని జయించిన దిలోచాసుకు పుర్రతుడు, వశిష్ఠడు వారిని 'శిశ్చదేవు'లన్నాడు. (ఋ. 7-21-5) శిశ్చదేవులను లింగపూజకులుగా వికేంద్రీకరించి హీనపరచబడ్డారు. ఈ సెందర్భమున ఆర్య - అనార్య తెగల నడుమ సంభవించిన జాతి వైరాలు. ఆచార వికేంద్రీకరణలను గూర్చి కొంత విఫులముగా వివరించవలసీయున్నది. ఎండుపలననంటేపూర్వ సెంస్కృతిని అధ్యయనం చేసేటప్పుడు దానికి అనుసంధానంగా పున్న కొన్ని సెంఘటనలను వివరించటం వల్ల చరిత్ర సులభంగా అవగతపరచవలెననే తెలంపులో (గండాంతెక్ భాగాలను సంబంధంలేకున్నా, పాక్షికంగనే కొంత సంబంధం కెలిగియుండుటనిల్ల విశివిసరమమున్నాను.

ఆర్యరాజు - మనువు : "రామములను వర్షించు రుద్రుని తనయులగు మరుత్తులారా ! మీ పనిత్రొషధములు సుఖమును కల్గించునవి. అట్టి ఔషధములను మా తండ్రియగు మనువు కోలనాడు. డుద్ర సంబంధమున నాకు హితమును, మంగళమును సమరూర్చునట్టి దివ్వొషధములనుకోరుడున్నాను.

(au. 2 - 33 - 13)

బుగ్వేద కాలమునికు స్రజాపతులుగానీ, స్రజలుగానీ ఆరాధించు రుద్రుడు -పరమేశ్వరుడు సర్వశేమైడుగా స్రాపిస్తిపాంకు మున్నాడని తెలియుచున్నది. కాలక్రమమున ఆతని ప్రాముఖ్యతను తగ్గించి మ్యానత సరిడు విధిముగా కల్పనలుచేసియుండిరని తెలియుచున్నది. కానీ నేటికి స్రజా విశ్వాసములో ఆయన స్థానము సుస్థిరముగనే యున్నది.

దివోదాసు : భిరిద్వాణ మహిర్హి ఋగ్వేదం ఆరిస్తి మండలమున వర్రశ్యుని తనయుడుగా దివోదాగును పెర్టించాడు. ఇతిని పురోహితుడు - భరధ్వాజుడు. 50 పేల కృష్ణవర్ణులను సమరమున పెర్టించబడినట్లు, గొత్తమనే తనయుడగు వామదేవుడు దివోదాసుకు యుద్దమున సహక్షకరించినట్లు (ఋ. పే. 4-16-13) వివరించటమైనది. ఇం(దుడు శిలామయ శతపురములను దివోదాసుకై భేదించినట్లును వామదేవుడు తెలిపెను (ఋ. పే. 4-30-2) వివరించెను. "దస్యుడగు శంబరుని ఇం(దుడు హిమపర్వతముపై మరణించునట్లుచేసెను. నాగలి సుఖముగా కృషి చేయుగాక (ఋ. పే. 4-57-4) అనియు, సఫలమైన నాగటి చాలు (ఋ. వ. 4-57-6) అను నిషయములను కూడా వామదేవుడు పేర్కొనెను. దివోదాసు శంబర, కరంజయు, వంగృధుడాది దశ్య నాయకులను వారివందల దుర్గములను భేదించెను. దేవతులను ఏ హోదాసు స్థియమైనవాడు. శంబరుని హత్యా సమయమున అశ్వినీ దేవతలతనిని కాపాడిని. (ఋ. పే. 1-112-4).

గృత్సమదుడు: శౌనకుని తనయుడు గృత్సమదుడు. ఇతడు అత్రి సంతతి వాడని తెలిపినాడు (ఋ. పే. 9-86-48) గృత్సమదుడు శంబర, దివోదాసుల యుద్ధమును వర్ణించెను. (ఋ. పే. 2-19-6). "సారది యగు కుత్సునికై శుష్లు, అశుష్ణ కుయవులను ఇం(దుడు హతమార్చెనని, దివోదాసుకై ఇం(దుడు 99 దుర్గములను కూల్చెనని (ఋ. పే. 2-19-6) గృత్సమదుడు తెల్పెను." ఇం(దుడు దాసవర్లమును నీచముగా భావించి నామ రహితమొనర్చెనని తెలిపెను (ఋ. పే. 1 - 12-4). "పర్పత నివాసి శంబరుడు అతడు నలుబది సంవత్సరములు యుద్ధమొనర్చి చివరకు ఇం మనిచే సట్యబడెను (ఋ. పే. 2-12-11) అను విషయము గృత్సమదుని యొక్క ముని చెలుపుచున్నది.

కుత్సుడు : ఋగ్వేదమున 15 సూక్తములకు (రెష్ట. 'శుష్ణ పిస్టు, పృత, శంబరులను స్థానిక రాజులని, లేక దాసులను ఆర్యులు వర్గించిరని పేర్కొనెను. (ఋ. పే. 1 - 103-8) భరద్వాజుని ప్రకారము చుమురి, ధుని, పిస్టు, శంబర, అశుష వ్యంస, రుదిక ఆదులు దశ్య దాసులలో గొప్పవీరులని వశిష్ట. కుత్స, ఆంగీరస, గృత్సమదులు తెలిపిరి (ఋ. పే. 7-99-4., 1-103-8., 2-14-5). కుయవుని అతని ఇద్దరు భార్యలను ఇందుడు వధించెను (ఋ. పే. 1-104-3) కుయవుని భార్యలు యుద్ద విశారడులు. వారు కుత్ప ఆర్జనేయునితో సంభవించిన యుద్దమునపాల్గొని మరణించి యుందురు.

శంబరుడు: దివోదాసు, శంబరులకు 40 సంవత్సరములు యొద్దము జరిగినది. ఇందు శంబరుడు అతనికి సహాయపడిన సామంతులు రాజులు, ప్రజలుని హతులైరి.

శంబరుడు కులితర తనయుడు. పర్వత ప్రాంతపాలకుడు, హిమాలయ ప్రాంతమున కాంగడా కోటయున్నది. శంబరుని పురము లాస్రాంతమందే యుండెను. ఇందుడు శంబరుని 99 పురములను విధ్వంస మొనర్చెను. మారవపురము నిందుడు దివోదాసుకొసంగెను. (ఋ. వామదేవసూక్తము 4-6-3). భరద్వాజ తనయుడగు గర్గుడు "శంబరుడు అతని సేనాని వర్చి, ఉద్వజమున చంపబడినారని తెలిపెను (ఋ. వే. వామ దేవసూక్తము 6-47-21) కాంగడా = జలంధర్ (కాశ్మీర్ లోయలోనిది)నేపాల్, కూర్మచలము (కుమాయి) కేదారము (గర్వాల్) గోగ్గా = దుర్గర (కాశ్మీరుకు తూర్పున సట్లెజ్ నది వరకు విస్తరించియున్న భూమి) డోగా = దుర్గ (కాంగడా సరిహద్దులుగా రావినది యున్నది)

జలంధర దానవుని దేవి పధించినది, జలంధర్ కోటలో భవానీదేవి [పతిష్టింపబడినది. జలంధర దానవుని చెవి తెగిపడినచోటు కనగఢ్, లేక కాస్గఢ్ = కాంగడాయైనది. కొందరు శంబర యుద్దమునే ఇంద్ర సృత్తాసుల సంగ్రామమని, ఈ యుద్ధము జలంధర, భవానీదేవి మధ్య జరగినదిగా అభివర్ణించినారు.

వహుషుడు, యయాతి: స్టామీన కాలమున భారతావని నేలిన రాజులలో శక్తివంతులు అగ్నిహోతుడు సహుమని బలహృతునిగా నియమించె (ఋ. వే. 7-6-5) నని వశిష్ఠడు తెల్పెను. "దేవతలు సహుమని విశ్చతిగానో నర్చిరని (ఋ. వే. 1-31-11) హిరణ్యసూప్తుని ఋక్కు తెల్పుచున్నది. యయాతి నహుమని తనయుడు. ఇతడు గాప్పశక్తిగల రాజు. రాక్షస గురువగు శుధాచార్యుని కుమార్తె దేవయాని, రాక్షసరాజుకుమార్తె శర్మిష్ణ ఇతని రాణులు.

ఇట్లు ఋగ్వేదమున అనేక ఋక్కులలో ఆర్యులు, భారతావనిలో అప్పటికే పూర్తి నాగరికత కల్గిన రాజ్యాలను, శక్తిమంతులైన రాజులను అనేక రీతుల, మాయోపాయములనమసరించియూ, వార్ని దాసులు, దశ్యులు, రాక్షసులుగా చిత్రించి వారి స్వకీయమైన రాచరిక, ఆచార వ్యవహారములలో తలదూర్చి వారిని వధించిరని, వారి మత సాంక్రుదాయాలు అవహేళన చేసిరని ఋగ్వేద్యమాణములుగనే తెలియుచున్నది.

పూజార్థమున్న రాతిలింగాలు మైదాన దశ్యులు, పురాతన నగరములగు మొహంజదారో, హరప్పాలలో దొరికాయి, వారు నాగులను దేవునిగా కొలిచారు. నేటికీ అమలులోవున్న స్రకృతిశర్తులుగా వృక్షాలను, నాగులను, నదులను, పర్వతాలను సూర్య చంద్ర, నక్ష్మతాదులను పూజించే విధానానికి మూల సాంస్థుదాయ మెంత పురాతనమైనదో తెలియుచున్నది. అనార్యులలో తేజోవంతులయిన వారిని ఆర్యులుగా చిత్రించారు. (Hindu History - P. No. 11, 12 By A. K. Mazundar).

పాశుపత దర్శనం - పంచరాత్ర దర్శనం ఈ రెండూ ఋషిప్రోక్తంకావు - పాశుపతం దేవుణ్ణి అంగీకరిస్తుంది. శివునికి మరో పేరే పశుపతి. పాశుపత దర్శనం - పశుపతి నుండి వచ్చినదే. మొహంజోదారోనాగరికతకన్నా ముందు కాలం నుండి లింగపూజ ఆచారంగా వస్తూవుంది. ఈ పూజా ధర్మమే కాలాంతరంలో పాశుపత ధర్మంగా, శైవధర్మంగా (పసిద్ధిచెందింది. ఒక దార్శనిక సిద్ధాంతాన్ని కూడా ఏర్పరిచింది. నేటి శైవులు పూజా విధానంలో నాటి పాశుపత దార్భనికుల ఆచారాన్నే కొనసాగిస్తారు. దర్శన విషయంలో శ్రీ శంకరుడి మాయావాద అధ్వైత వాదాన్ని అంగీకరిస్తాడు. పాశుపత దర్శనాన్ని అనుసరించే శైవులు - జీవుడు (పశువు) జగత్తు, ఈశ్వరుడు (పశుపతి) ఇలాగ అత్తతవాదానిర్ల పతిపాదిస్తారు. పాశుపత ధర్మావలంబులు "ఈశ్వరుడు జగత్తుకు నిమిత్తకారకుడు" అంటారు. బాదరాయణుని వివరణకూడా పాశుపత దర్శనం ఈశ్వరుణ్ణి నిరాకారుడంటుంది. అందువల్ల లింగ రూపాన్ని పూజించటం.

లింగాకృతిని పవిత్రతతో కూడిన పునరుత్పత్తే సంకేతంగానే (గహించారి. వృషభమును వ్యవసాయ (పాధాన్యతగనే భావించాలి. స్త్రీయోనితో కూడిన ధాన్యపు కంకుల గుర్తులుగల (ప్రాచీన గుహచిడ్రకాలు ప్రకృతి ఆరాధనతో కూడిన పునరుత్పత్తి సంకేతాలే. కళ్యాణ తిలకం, శ్రీమంత వేడుకలు కూడా పునకుత్పత్తి సంకేతాలే అందు అశ్దీల భావనలకు ఏ మాత్రం తావులేదని (గహించాలి.

పాతపతాక్రం: భారత దేశంలో మొహంజదారో నాగరికత కన్నాముందు వున్న శైవదర్మంలో పాశుపత దర్శనం - పంచరాత్ర దర్శనం శివిటింగ పూజాచారంగనే వస్తున్నవి. ఈ పూజా విధానమేమార్పుచెందినేటి శైవ పూజా విధానంలో నాటి సాశుపత దర్శినికుల ధర్మాలనే ఆచరించటం తెలిసినదే. ఆదిమ తెగలస్పి శైవ సాంబ్రదాయానురక్తుం. కిరాతులు, శంబరులు, పాశుపతులు తెగువకల్గిన యుద్ధవీరులు.

మహాభారతంలో అర్జునుడు మహేశ్వరుని తపస్సుచే మెప్పించి సాశుపతాప్ర్మమును వరంగా పొందినట్లు చెప్పబడింది. వాస్తవానికి పొండవాదులు అరణ్యవాసిసుని కిరాతులు, పాశుపతులలో చెలిమి చేసి వారి అధినాయకులైన పశుపతుల సహాయుముతో భారత యుద్దమున సాహాసులు, అజేయ పరాక్రమం కల్గిన పాశుపతుల సహాయంసొందియున్నారు. నేటికీ వీరు కాశ్మీరు కాండవా ప్రాంతము, మధ్య ప్రదేశ్ బస్తుర్ ప్రాంతము. తమిళనాడు, కర్నాటక, కేరళ రాష్ట్రాలలో పాశుపతావలంబులు కలరు. నాటి కాలంలో మధురలో పాశుపతావలంబులు కలరు. వెంటి కాలంలో మధురలో పాశుపతావలంబులు కలరని ఆ ఆచారమే కొనసాగుచున్నదని తెలియుచున్నది.

ఆర్య, అనార్య విభేదాలలో దేశీయ పరాక్షమవంతుల సహాయంతోనే దాయాదులను ఎదుర్కొని వారికి విశిష్టతనీయ లేక ఈ సహాయమును అభిమంత్రించిన అ,ప్రంగా రూపొందించటం జరిగిందని తెలియుచున్నది.

### నాగులను - చెట్లను పూజించే ఆచారం :

నాటి నాగరికతలో ప్రజలు ముఖ్యంగా చెట్లను, జంతువులను ఆరాధించెడివారని, దేవతలుగా, స్ట్రీమూర్తులుగా శివ్రనిగా (Phallus) కొలిచెడివారని 'ఏడ్డు' ను సీల్గా రాజముద్రగా లభించినవి. (A new History of India - P. No. 17. By Ishwari Prasad, Allahabad) మరియు K. R. శ్రీనివాసు తన Temples of South India లోకూడా తెల్పియున్నారు. ఆ సాంప్రదాయాలను అనాగరికమైనదిగా, రాక్షసమైనదిగా అవి ఆచరించే వారు నరహంతకులుగా చిత్రించి వారిని హింసించితమ ప్రాబల్యములను మహిమలను ప్రచారంచేసిన ఆర్య నాగరికత పూర్తి సఫలీకృతమైనది. (India from the earliest Ages - By J. Tal boys wheeler (Vol. III)

నాగదేవతారాధన గురించి The History of the Brohminical revival" VII అధ్యాయములో "It may however, be remarked that the worship of the serpent was allmost universal in ancient times.

ఇండియా, ఈజిప్ట్, జరూసలేమ్, బర్మా ఇంకా అనేక దేశాలలోసర్పములను సంతాన దేవతలుగా అరాధించటం చరి్రత ఎరిగినదే.

Prof. V.S. Agrawala గారి పరిశోధనలలో కూడా సింధులోయ నాగరికతపై వారు వెలిబుచ్చిన అభిప్రాయములు - In India, the tree worship became quite common in the third or fourth millinium B.C. When there was -a-highly evolved Harappan culture. Among the seals of Mohanjodaro one is depicting a stylised pipal tree with two heds of unicorn emerging from its stem. (ఒక రావిచెట్టు మూనునుండి నొసట కొమ్ములుగలరెండు తలల జీవి బయటకు వచ్చుచున్నట్లుగల చిత్రమును మొహంజదారో ముద్రలయందు చిత్రించియున్నదని తెలియుచున్నది.

A seal from Harappa is engraved with the likeness of weeping willow tree with hanging branches. Painted pottery of the Indus Valley often includes palms ad pipal tree etc. In an environment full of danger to life the trees were the best friends of men. That is why the Indus people regarded them as beneficient devotes. In fact it was supposed to be a symble of fertility. "On a seal from Harappa a woman is represented with a plant coming out of her womb, a flamboyant (అప్పెరువు కల్లించెడు) symbol of fertility".

్రస్తాపన్ S.K. రామచంద్రరావు తన "The folk origens of Indian temples" లో హైందవ నాగరకతలో వృక్షాలను పూజించటంలో అనేక పరిశోధనలు చేసిన వారు తమ అభిస్రాయాలలో అలా పూజించటంలో వానిలో ఆత్మలు కలవనే విశ్వాసం, రక్షణ నీయగల్గినవిగా, (పేమ సంబంధమైన గుర్తులు గనే భావించారు. ఇందు కొన్ని వృక్షాలనుమాత్రమే పూజార్హమైనవిగా తీసికొన్నారు. అవి రావి, వట, బిల్ప, వేప వృక్షాలను మాత్రమేనని వివరించారు.

నాగపూజ సింధూలోయ నాగరికతా కాలంనుండి వున్నదని, నాగులను, చెట్లను పూజించేపురాతన భారతీయ తెగవుండేదని మొహంజదారో, హరప్పా నాగరికతావశేషాలలో బయల్పడిన సత్యాలే. వేదాలలో కూడా, (వి.త (AHI) అనే నాగరాజు ఇం(దునికి (పధానశ్వతువని వచించబడినది. దక్షిణాదిన సుభమణ్య స్వామి (స్కంద)ని "వాల్మీకేశ్వరుని" గా కొలుస్తుంటారు. వైష్ణవంలో కూడా మహావిష్ణువుకు పాన్పుగా (అనంతశయన)ను, తమిళనాడు, కేరణ రాష్ట్రాలలో దుర్గాదేవత దారుశిల్పాల కిరీటాలపై నాగు (పతిమలు చిత్రించినవి కలవు. సంస్కృత శబ్దమైన 'నగ'లో నగము, కొండ, నాగ - నాగు పాముయొక్క సమ్మిళిత అర్థము గోచరిస్తుంది.

ఆంధ్రా, తమిళనాడు రాష్ట్రాల తీర (పాంతాలలో పర్వదినాలలో ఎరుపు, పనువు, తెలుపు, పచ్చరంగులలో ముగ్గులు నాగమండలాలుగా ఏర్పరిచి అందు నాగుల నృత్యం చేయటం బహు పురాతన కాలంనుండి వచ్చినదే.

పర్వాతారాధన పురాతన కాలంలో ఎన్స్ దేశాలవారు భక్తి భావంతో ఆరాధించే వారని తెలియుచున్నది. జపనీయులు - "కామి", చైనీయులు - "షెస్", పర్షియన్లు - 'అల్బర్జ్", (గ్రీకులు - 'వలంపియర్స్" , సెల్ట్ర్రీస్ - "సోనిమ్యావర్స్", బాచిలోనియాలో - 'ఇన్లిన్" గా పూజించేవారు. భారతదేశంలో, హిమాలయాలు (గౌరిశంకర శిఖరం, నందాదేవి) విధ్య, సహ్య, మలయ, కుమార, శ్రీశైలాచులను పూజించటం మనమెరిగినదే.

బహుపురాతన లింగ రూపాలు కొండ యొక్క సూర్ష్మరూసాలుగనే ఎంచి పూజించేవారు. అవి గుండంగా వుండక కొండ ఆకారం కలిగి సూర్హ్మాక్సాతిగా, చైవశక్తిగా పూజించేవారు.

ఒక శైవ ఆగమధర్మంలో శివలింగాకృతి సూక్ష్మ రూసమైన కొండ గురుతుగా వానిని చుట్టి పడగ విప్పిన నాగును చెట్టుగా కూడా భావించటం, ఈ మొత్తం ఆకృతి చెట్ల క్రిందనే వుండటం మనకు సర్వతా కనుపిస్తుంది.

కాశీక్షేతంలో విశ్వనాధరింగము చరిత్ర చెప్పలేని కాలములో నర్మదాతట మందుండి తెచ్చినట్లు, ఉజ్జయినిలోని మహాకాళేశ్వరుడు, రామేశ్వరమునందరి శైకతరింగము, వైద్యనాద్ నందరి వైద్యనాధేశ్వరుడు, శ్రీకాళహస్తియందరి వాయులింగములు నల్లని గ్రానైటు రూపంగానూ ఇవి అన్ని స్పష్టత లేని లింగరూపాలు పర్వతములయొక్క సూక్ష్మరూపాలుగా మహాశక్తివంతమైనవిగా ఎంచే పూజాచారం నేటికీ వున్నది.

"ఈ విశ్వానికి ఒక కర్త ఉంటాడని ఊహించి అతడు నిరాకార ఈశ్వరుడే అనటం సరికాదు. నిరాకారుడుని కర్త అని ఎలా నిరూపించగలం?" నిరాకారుడైన జీవుడు శరీరానికి, ఇం(దియాలకు అధిపతి కాలేదా?" అలాగే నిరాకార ఈశ్వరుడు ఈ జగత్తుకు కర్త ఎందుకు కాకూడదు? జీవుడు కర్మ ఫలం అనుభవించాల్సిన పని వుంది కనుక ఇం(దియాలకు, శరీరానికి కర్త అయినాడు. "కర్మ బంధన ముట్మడైన పశుపతికి కర్మఫలంతో సంబంధం ఉండదు. అందువలన శరీర ధారణ చేయవలసిన పని వుండదు". అందువల్లనే ఈశ్వరుడు నిరాకారుడు, నిరంజనుడు, నిర్గుడు, నిత్యుడు, సర్వజ్ఞనిగా ఎరగవలెను.

సత్యానికి సంబంధించిన ద్వైత సిద్ధాంతాన్ని సాంఖ్య దర్శనం విస్తృత పరచిందని స్థాఖ్యత సామాజశాడ్ర్మవేత్త "మాక్స్ వెబర్" - భారతీయ మతం (Religion of India) అనే తన గ్రంథంలో బ్రాశాడు. సాంఖ్య దర్శనాన్ని మొదట వ్యవస్థాపించినవాడు కపిలుడు. విశ్వమాయాధ్వైత సిద్ధాంతం (The Monistic doctrin of cosmic illusion) వేదాంతం అనే పేరుతో స్థపిద్దమైనది. సాంఖ్యం నిస్సందేహంగా భారతీయ మేధావుల స్థామాణిక తత్వమైన వేచాంత సిద్ధాంతం కంటే ప్రాచీనమైనదిగా తెల్పియున్నారు.

(క్రీస్తుపూర్వమే ఎన్స్ వేలసంవత్సరాల (కితం భారతీయులు (గ్రీకు, శిరియా, బాబిలోనియా అరబ్ ప్రాంతాలలో ఉండిరని ఎస్స్ చారిత్ర ఆధారాలు కలవు. (కి. శ. 1888లో ఏమిల్ బుమాట్ (Emile Bumount) "ఈ శతాబ్దంలో గొప్ప పరిశీలనలో కెల్లడయిన నిజాలు 1) క్రెప్తేవ మతమునకు సంబంధించిన చాలా విషయాలు హిందువులనుండి వచ్చినకని 2) (గ్రీకు పురాణాలు స్వతసిద్దములు కావని తెలిసిందని (వాశారు. సిరియా, పాలాస్థినా (పాచీన రాజుల పేర్లు సంస్కృత నామాలలో కూడి పున్నవని, అర్హతమ, (బుతతమ) తుడ్రుత్, సుబంధు అమనవి కొన్నిపేర్లు, సిరియా ప్రాంతమందు హిందువులు (కీస్తుకు పూర్పం సుమారు మూడు వేల ఏండ్ల క్రిందిటే వెళ్ళియున్నరని (పాశ్చాత్యులే (వాసియున్నారు.

ఇలా మన భారతీయ పురాతన సంస్కృతి లనేక ఒడుదుడుకులకు లోనైనప్పటికీ దానియందు గల సత్యప్రమాణాలే దాని ఔన్నత్యాన్ని నేటికీ నిలిపియుంచినవని తెలియుచున్నది.

#### మతం - మానవతా వాదం :

హిందూ మత తార్కిక భావనలను ఉపనిషత్తులు చాలా ఎక్కువ (గహించాయి. చింతనా స్రపంచంలో వచ్చిన సాహసోపేతమైన నూతన పరికల్పనలను "స్తమన్వాయం, రాయితి, రాజీ"లను ఆయుధాలతో సాంస్థపదాయ నాడులు ఎదుర్కొన్నారు. (P. No. 12. The cultural Heritage of India, By Haridas Bhattacharya).

ఈ సంస్కృతీకరణ ప్రక్రియ భగవద్గీతలో వైరుధ్య తత్వాలలో పరాకాస్థచెందిందనే విషయాన్ని (గహించటం కష్టమేమికాదు. సత్యానికి సంబంధించిన ట్రైత సిద్ధాంతాన్ని సాంఖ్య దర్శనం నిస్ప్రతపరచిందని (పఖ్యాత సమాజ శాష్ర్రవేత్త మార్క్స్ వెబర్ (భరతీయమతం) అనే తన (గంథంలో (వాశాదు. సాంఖ్య దర్శనాన్ని మొదట వ్యవస్థాపించినవాడు కసిలుడు. విశ్వ మాయాధ్వైత సిద్ధాంత, వేదాంతం" (The Moniotic Doctrine of cosmic illusion) అనే పేరుతో (పసిద్ధమైనది. సాంఖ్య బోధనలను ఉపనిషత్తులు ముందుగనే ఊహించాయి. సాంఖ్యం నిస్సందేహంగా భారతీయుల మేథావుల స్థామాణిక తత్వమైన వేదాంతసిద్ధాంతం కంటే (పాచీనమైనది, ముందరిది. యోగంతో దానిటన్న సంబంధం దీనిని ఋజువు చేస్తుంది. యోగ విధానం దాని నిర్మాణాలకు షా కృ నిడుమాలను తయారు చేసింది. బౌద్ధంలో సహా తొలిమత శాఖలు భిన్న ధర్మాలు కూపాందటంలో అది చూపిన (పలావంకూడా దాని కాలాన్ని ఋజువుచేస్తుంది. మహా ఛారతంలోని ముఖ్య విషయాలన్నీ మొదట సాంఖ్యం

్ స్థావంలోనే రూపొందించబడి, ఆ తమవాతనే నేదాంత షతిభాషలోకి మార్చబడ్డాయనే సంగతి మరొక ఋజువు (P. No. 176 of the religion of India ^ By Max -Vebar) ఇప్పటి భగవద్గీత D.D. కౌశాంబి చెప్పినట్లు బూహ్మణ మత సారంగా రూపొందించింది.

#### సమసమాజం:

శ్రీ, రామలింగ అదిగలరు శైవాన్ని "సమర్దసన్మార్గం" లేదా "ఉద్దారవాద పథం" అన్నారు. 'తిరుఅరుత్సా' అనే తన తమిళ స్రామాణిక గ్రంథంలో మానవాత్మల సమానత్వాన్ని ఆధ్యాత్మికత (పగతిని, కానం<del>చా</del>న్ని పొంచటానికి (పయత్నించటానికి, వాటికి అంతర్గతంగా వున్న హక్కులను స్పష్టంగా వివరించారు. ఉద్దార వాదానికి, ఆత్మల సమానత్వానికి ఇచ్చిన ఈ (ప్రాముశ్వం సిద్దులు, నాయనార్లు రచించిన దాదాఫు అన్ని కృతులలోనూ మనకు కనుపిస్తాయి. 20వ శతాబ్దానికి చెందిన శైవతాత్విక ఋషి తిరు కళ్యాణ సుందరనరు శివ, ముచుగల భక్తి గీతాలను రచించారు. అనేక పీఠాధిపతుల కంటే సమతావాదులు లౌకికవాదులు శైవవాదం కేవలం పరమత సహనాన్ని చూపటమేకాక పరమతాల అంతర్గత విలువలను ఒకరు తన ఆధ్యాత్మిక యత్నాలను మెరగు పరచుకోవటంలో వాటి ఉపయాగాన్ని నివేచిస్తాయి. మాననే కుటుంబ మంతా ఒకటే అయితే మాన్రవాళి విధికూడా ఒకటే కావాలి. శీవజ్వాన బోధనల స్థకారం మానవాత్మదేవునికి దివ్య ఏశ్వస్వభావాలను పంచుకొంటుంది. ఆత్మ చేవునితో తనకున్న తాదాత్మ్యాన్ని, విశ్వంతో తనకున్న తేడాను గుక్తించినప్పుడే ఆత్మ యదార్టీకరణం లేదా జ్ఞానోదయం పొందినట్లు భావించబడుతుంది. మిగతా మానవాళి అంతా ఒకటేననే జ్ఞానం వ్యక్తికి ఫుండాలి. ఈ ఆత్మ ఐక్య ఆధారంగానే స్వేచ్చ. సమత, స్మాభాత్వత్వాల భావననలు రూపొందించబడ్డాయి. ఈ అరితిన్గత సంబంధతత్వమే సమసమాజానికి ఆర్యాత్మికాధార భూమి అవుతుంది.

స్వేచ్చ, లౌకిక వాదంగా ఒక క్యక్తే సిస్మెక్ట్రైంగా, నీతిలో వున్నంత కాలం అతడి స్వేచ్చను గౌరవించమని సమాజాన్ని అడిగే హక్కు అతనికున్నది. స్వామీ వివేకానంచుడు చెప్పినట్లు "పరిశుద్ధంగా నిస్పార్థంగా ఫండు. ఆదే మతపారం మొత్తం". అది పరిశుద్ధత, 'నిస్పార్థతలైన లేదా స్వేచ్ఛ, సమత, సాభాతృత్వాలయిన పరిపూర్ణల అనేది స్థుపంచానికి సంబంధించినది. ఇది సత్యం. కానీ ఆధ్యాత్మికాచరగానందం ఇంకా సరళంగా చెప్పాలంటే విధి నిర్వహణలోని సంతోషం. స్థయత్మాలు చేయటంలో ఎంతపుందో లక్ష్మసాధనలోనూ అంతేవుంది. స్వామీ వివేకానందుడన్నట్లు "భారతదేశంలో సంస్కర్తలంతాఒకే తప్పిదంచేశారు. పురోహిత వర్గంచేసిన టోషాలన్మిటికి బారత దేశ హైన్యానికి మతాన్ని తప్పపబట్టరు. అంధువలన వారంలా నాశనముచేయవీలులేని

ద్రుశ్రీతిని కూల్చటానికి పూనుకొన్నారు. ఫలితం- వైఫల్యం. బుద్దుడు మొదలు రాజా గ్రామ్మాహనరాయ్ వరకు (పతి ఒక్కడు రులాన్ని మత సంస్థగా భావించి మతాన్ని కులాన్ని కలిపి పెకలించివేయ (పయల్నించి నిఫలమైనారు. అది నేడు భారతదేశ వ్యాక్తిత్వాన్ని టిర్గంధంతో నింపుకొంది. (పజలకు తాము సోగొట్టుకొన్న సామాజిక వ్యక్తిత్వాన్ని తిరిగి ఇప్పటం ద్వారా మాత్రమే దాన్ని తొలగించ సాధ్యమాతుంది. భారత దేశంలో పుట్టిన (పతి ఒక్కరూ తాము సమాజానికి బానిసలమనే భావన, ఇప్పడు వికాసానికి కావలసింది స్వేచ్ఛ, స్వాతంత్ర్యం వచ్చి ఇన్ని సంవత్సరములు గడిచినా భరతీయ వాతావరణాన్ని దుర్గంధంతో నింపుతున్నది మతనాయకులే.

మతోన్నచ్చ ఆందరికి సామాన్యమైన అమూల్యమైన సంపద. ఆధ్యాత్మిక స్వేచ్ఛా ఫికితాలు అందరికి అందుబాటులో ఉండాల. సమాజంలోని మతాధికారులు సంకుచితశాఖ మత దృక్ పథంలో వారికి ఉపదేశం చేయరాదు. తమ అనుచరుల సంఖ్య గూర్చే మాత్రమే లేక వారి ఆధ్యాత్మిక ఆరోగ్యాన్స్టి గురించి కూడా మత గురువులు ఆలోచించాలి.

మానసిక వికాసం, చేతన ఉపచయం (పతిమనిషి జన్మహమ్మ, సమతకు అర్హతనిస్తుంది. జ్ఞానమనే మూడవనే్తతం తెరవటంచేతన స్థాయినీ వృద్ధి పరచటం (పతి ఒక్కని విధి. ఇది ఒకరిది ఒకరికి రాదు. ఒకరు సంపాదించిన భౌతిక సంపదను మరొకరు అనుభవించవచ్చు. కానీ ఆధ్యాత్మిక జ్ఞానాన్ని ఎవరికి నారు మాత్రమే ఆర్టించుకోవాలి. దానిని అప్పుగా ఇవ్వలేము, అప్పుగా (గహించలేము. దానిని ఆహరించలేము. కాదనలేము. మానవులం ేరిలోను పెంచిపోషించకలసిన ఆధ్యాత్మిక శక్తివుంది. ఇది ఆద్వాత్మిక సమతా భావన ఇందులో మాత్రం స్థుతివ్యక్తికి ఎవరి స్వతం ూరి కుంది. (పస్తుత హిందూ మతంలోని బ్రహ్మజ్ఞాను లనదగిన ఆధ్యాత్మిక వాదులెల్లరూ వారు వారికి తెలిసినది బోధించడంద్వారా శతాబ్దాలుగా ఆర్భాత్మిక వికృత రూపాలననుసరించి వస్తున్న మూడ సొం(పదాయాలను విడనాడే సంస్క్ఫాన్స్ వెదజల్లడం ద్వారాభారత స్థాజలను ఉద్దరించడానికి గట్టిగా కృషిచేయాలి. నిజమైన బ్రహ్మాహ్హనమేమిటో పైతి భారతీయునికి బోధించాలి. వ్యక్తి తన జీవితంలోని నిస్సార్థ సేవా దృక్ష్మతంలో కనకు విదిత్తమైన విధులను నిర్వర్తిస్తే అతడు ఆట్టి నిర్వహణద్వారా భగవంతుని ్రాజిస్తాడు. భారతావనిలో మొట్టమొదటి సారిగా వర్గరహిత, వర్ణరహిత సమాజానిచ్చింది. ురాతన **హిందూ శైవస్దింతమే.** తదుపరి దాని స్ట్రానాన్ని మరల బౌద్దం కొంత <sup>1</sup>ద్దరించింది. ఈ సమ సమాజ స్థాపనకు వ్యతిరేకించిన వర్గ వ్యవస్థాపకులు పురాతన న సిద్ధాంతాన్ని కించిపరచటానికి, దాని సంకేతాలను అవహేళని చేయటానికి, వారిని ాగాగిరికులుగా చూపి వారి సిద్ధాంతాలలో మార్పుతీసుకొని వచ్చే ఉనకే బౌడ్వాన్ని ారతంనుండి వెడల గొట్టటానికి, ఎన్స్ తాండ్రికాలు అనలంభించి చాలా వరకు

-సఫలీకృతమైనది. నేరం, పాపాలు బాగుచేయటానికి ఏలులైనంతగా విజృంభించాయి. న్యాయసూత్రాలను విశ్మయం గొలిపే మత గాధలలో మునిగిపోయాయి. స్థవీ బుద్ధిస్త్రీన ఆచారాన్ని ఈ మతగాథలు హస్యాస్పద స**మాధానాలతో బలస**రుస్తాయి.

్రక్. పూ. ఐదు ఆరు శతాబ్దాలలో వర్ల వ్యవస్థ దేశంలో విశ్వసించిన (సేరణ అప్పటికే సమతా(పేరణ అయింది. సిద్దార్యుడు ఈ లౌకిక సోషలిజం పంథాను ఎంతో స్టాచీనమైన శైవ సిద్ధాంత సాంస్థుదాయపథంలో మాత్రమే ఆనుసరించాడు. దాదాపు సిద్ధులంతా అతనికి ముందరివారే. తిరుమలరు, తిరువళ్ళువరు లాంటి ఆతనికి తరువాత వచ్చినవారు అధోకులాలనుండి వచ్చినవారు కావటంవల్ల ఆధ్యాత్మిక స్పేష్క్ల సమతా సూత్రాలను అవలంభించినందు వల్ల అతడి లాగే లౌకిక సమాజ వాదులు కాగలిగారు.

సౌభాతృత్వ సూతం ద్వారా మాత్రమే స్వేచ్ఛ, సమతలను ఒక దానికొకటి పరిపూర్ణ కాలం చేయటం సాధ్యం. శైవమత్రపకారం వ్యక్తి జ్ఞాన్ దయం తాను మిగతా మానవాళికిచెందిన వాడని సత్యానికి దారితీయాలి. (ప్రస్తుతం ఆనేక శతాబ్దాల ముందు ద్రాయబడిన కవి పునగుంటరు తన పద్యాలలో ఆధ్యాల్మికతలో సమతా, సహానుభూతి. (పేమ, త్యాగం తత్వాలనేకం బోధించాడు.

భారతదేశంలో ఒక వ్యక్తి ముందు బ్రాహ్మణుడు, జనియా, లేదా శాయ్రదు. అదిమ జాతి ఆ తరువాత అతదు "మనిషి" భారతీయుడెలాడు. ఇన్మ లేదా గుణం సూత్రం ఆధారంగా కులదాస్యం. మతంలోదోషమేమిలేదు. సారమార్దిక, వ్యవహారిక సిద్ధాంతాల రూపాలలో అన్ని రకాల ఇనపీడన యండ్రాంగాన్ని కనిపెట్టిన హిందు మతం కాపటి కులదే దోషమని (గహించగల్లిన వివేకం ఏర్పడాలి. హిందూ మతంలోమానక (పతిష్టను అంత ఉన్నతంగా బోధించే మరోమతం ఈ ఖామ్ మీదలేదు. పేదలను, అధోవర్గాలను ఆపద్ధతిలో అంతగా కాలరాచిన మతం కూడా మహికటి ఈ భూమి మీద లేదు. సిద్ధాంతానికి ఆచరణకు మధ్య ఈ వ్యత్యాసం ఎందుకు కచ్చిందంటే సిద్ధాంతం సిద్ధాంత వైవబోధనలమీద, ఆచరణ విధి వారం మీద ఆచారపడ్డాయి. అందువల్లనే సిద్ధాంతం చెప్పుకునేందుకు ఉన్నతంగా కనుపిస్తుంది. కానీ ఆచరణంలో పాపండ (పక్పతులయి, విధి, ఆచారం, వర్ణం, పరంపరలు లావదాస్యం రాజ్యమేలు తున్నాయి.

స్ట్రస్తుత కాలాలలో వాటి ఫలితంగా కలిగే ఆరిష్టాల స్పంధాలాలనుండి రక్షించబడాలి. సౌట్రాతృత్వానిపంచే గట్టి మార్గం పైనడవాలి. శాతాబ్దాలతరబడి పేరుకుపోయిన చార్మితక స్ట్రక్రియ దుష్పలితాను అధిగమించాలంటే చర్మితనడకను మళ్ళించటానికి. చర్మితపై మనకు సరిఐన అవగాహన వుండాలి. దృడమైన సంకల్పం ఫండాలి. ఆ విశ్వసంపదను బయటకు తేవాలి, అందరికి పంచాలి.

ఈ మానవతా వాద స్కూతాలను భారతీయ సమాజం అంగీకరించి వాటి ఆధారంగా నడచుకోనంత కాలం అత్యంత భవిష్యత్తులోగాని జాతికిముక్తిలేనట్లు కనుపిస్తుంది. జాతి ఖండమూర్తిమత్పాన్ని గుర్తించాలి. ముందు వెనుకలు విరుగుడు చర్యలు చేపట్టాలి. శాడ్రీయ, సాంకేతిక స్థుగతిలో స్థుపంచిం వేగంగా కుంచించుకుపోతుంది. హనవ కుటుంబం భావన రానురాను వాస్తవికతను సంతరించుకొంటుంది. శైవ పరిహితేచ్చ. బౌద్ధ అనుకంప, జైన అహింస, (క్రెస్తవ సహానుభూతి, ఇస్లామ్ సమతావాదం, మొత్తం మానవాళి ఉమ్మడి వారసత్వం. స్థపిమతం ఇతరులలో ఆధ్యాత్మికానుభవాన్ని వంచుకొని పరస్పరం ప్రయోజనం పొందటానికి ముందుకు రానాలి. దివాభివృద్ధిచెందుతున్న శాస్త్రీయ విజ్ఞానం యొక్క అనుభవాలను ఆస్పాదించి వాటిని మానవజాతి (పయోజనాలకు ఉపయోగించే విశాలమైన మనస్పేర్పడాలి. ఏ సమాజం, ఏ రేశం ఏ స్థజ వెనుకబడి కలకాలం మనలేదు. ఆత్మ అంతరాళాలలో ప్రాథమికమైన పరివర్తన లేకుండా కలకాలం కొనసాగే భౌచిక లేదా ఆధ్యాత్మిక (పగతి వుండే వీలులేదు. వ్యక్తిగానీ దేశంగానీ ముఖ్యమైనది మత బోధకాదు. ఆధ్యాత్మికాచరణ ముఖ్యం ఆని గ్రహించాలి. మానవుడు ఆర్టించే సంపదలన్నింటిలో ఏదీ కూడా పరద్వేషంనుంచి ముక్తికి సమంకారు. అందువల్ల ఈ రకమైన సహజ నైతిక (పపంచం. జీవితాల స్పీకారం, బ్రాహ్మణ మతంలో, బౌద్ధంలో, భగవర్గీతలో, హిందూ మతంలో అటువంటిదేమీ ఆచరణలో లేక పోయినప్పటికి, నాటినుంచి నేటి వరకు మన భారతీయ జీవన స్రవంతిలో వుంది. ఏవర్గాలనుంచి వచ్చినా, (ప్రజల మర్య నివశించి, వారిలో సహానుభూతి పాందిన మహామత గురువుల ద్వారా హిందూ చింతనలో (కమంగా చొచ్చుకుపోతుంది. వాని అచ్చున్నతి విలువలు ఎన్నో నేల సంవత్పరాలకు పూర్వమే (పపంచానికి విస్మయం కలిగే నిరంగా చాటి చెప్పింది భారత దేశమొక్కటే. ఆ పవి(త భారతావని యొక్క ఇత్క్రస్టు సిద్ధాంతాలను కాలగతిలో కల్పివేయక, అంతే సద్భావనలతో తిరిగి తిరిగి స్థచారం చేయవలసియున్నది. అదే దేశ సొభాగ్యం, వ్యక్తి, సమాజ సౌభాగ్య కాగలదు.

## పలిశీలన గ్రంథములు (BIBLIO GRAPHY)

- 1. భారతీయ దర్శనం రాహూల్ సాంకృత్యాయన్ & తెలుగు అకాడమీ.
- 2. ఋగ్వేద, యజార్వేద దర్శనములు Dr. K. V. Raghavacharya.
- 3. తిరుక్కురళ్ తిరువళ్ళువర్ Dr. C. Rajagopalachari
- 4. భగవత్ గీత
- 5. రూపధ్యాన రత్నావళి, కాశ్యపశిల్పశాస్త్రము A.P. దేవాదాయ ధర్మాదాయశాఖ.
- 6. The New History of India Dr. Eswari Prasad.
  - 7. India The Land and People K. R. Srinivasan
    (Temples of South India) National Book Trust.
  - Daily Life in Ancient India
     By Jeannine Auboyer Tranby.
     Simon Watson Taylor.
  - 9. Introduction to oriental Civilization Source of Indian Tradition.

Edt: WM. Theodore De Bary.

10. Ancient India and Iran.

A Study of Their cultural Contants.

By Nalinee M. Chapekar.

11. India from the earliest Ages

(Hindu, Buddhist & Brahmanical Revival)

Vol. III. of the history of India.

By J. Talboys Wheeler.

12. The History and Culture of the Indian people.

"The Vedic Age"

By R. G. Majumdar.

13. The cultural Heritage of India.

(Itihasas, Puranas, Dharma and other sastras)

By Dr. C. P. Rama Swamy Aiyar.

14. Myth and Reality.

(Studies in the formation of Indian Culture)

By D. D. Kosambi.

### భారతీయ సంస్కృతి - దర్శనం

- 15. Mohenjo-daro and the Indus Civilization. By Sir John Marshall.
- The cultural Heritage of India.
   P. No. 63, By K. A. Nilakantha Sastri.
- Origin and Evolution of Religion.
   P. No. 22, By E. W. Hopkins.
- Tree and serpent worship.
   P. No. 1, 2, By James Fergussion.
- Hinduism and Symbol worship.
   By B. C. Sinha (G. K. University Hardwar)
- 20. "Indian Art" by V. S. Agrawala.
- 21. భారతదేశ చరిత్ర సంస్కృతి "వేదయుగం" By B.N. Sastri.
- 22. ఋగ్వేదార్యులు శ్రీరాపుల్ సాంకృత్యాయన్
- The Folk Origins of Indian Temples
   By Prof. S. K. Ramachandra Rao
- 24. Ten Saints of India. By T.M.P. Mahadevan
- 25. A. History of Ancient India By Arun Bhattacharjee
- 26. The Script of Harappa and Mohenjo-daro. By G. R. Hunter
- prehistoric civilization of the Indus Valley.
   By K. Dikshit.
- Mohenjo-dro and Indus civilization 3 Vals.
   By Sir John Marshall.
- Religious Tought and life inIndia.
   By Monier Williams.
- Geographical Factors in Indian Hisotry By K. M. Panikkar.
- The Arctic Home of the Aryans.
   By B. G. Tilak.

- Parallels and opposites in Indian Iconography
   By C. Sivaramamurti.
- 33. The wonder that was India.

By A.L Basham.

34. Incredible India. By P. Thomas.

P. No. 15, Fig. XV., Fig. XXXVII.

35. India's contribution to world thought and culture.

By B. B. Lal

Publi: Vivekananda Rock Memorial Committee P. No. 193

36. Caste, Culture and Socialism - P. No. 66.

By Swamy Vivekananda.

37. Religion and Society

Dr. S. Radhakrisnan.

38. History of India

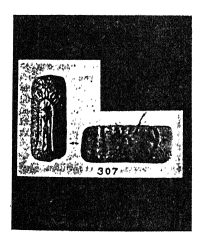
(From beginning of 1526 A.D.)

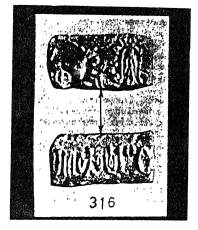
By V. D. Mahajan.





Soult from Mohenputara.





Sealings from Mohenjodaro.



Naranārāyana, Deogarh, Jhansi dt.

# పురాతత్వనాభి గుహ చిత్రాలు, శిల్పాలు







శివుని మైతిమలు

పశుపత



సింధు నాగరి5త నాటి శకటము





లిపి ముద్రకలు



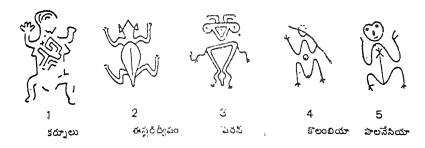
Šiva, Gudimallam, Chittoor dt



Martandaldinirava, Komerak,



Süryachaturmukha from Jaya...



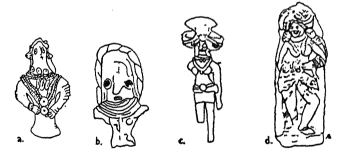
ఈ విజ్ఞులు సుమారు క్రి.పూ. 4000 నుంచి క్రి.పూ 5000 మధ్య కాలంలోని సమాచారాన్ని అండిస్తున్నాయి.



#### PREHISTORY: THE HARAPPÄ CULTURE AND THE ÄRYANS

bricks and food for the wild elephant and rhinoceros, and Balüchistän, now almost a waterless desert, was rich in rivers. This region supported many villages of agriculturists, who had settled in the upland valleys of Balüchistän and in the then fertile plain of the Makran and the lower Indus.

These people belonged to several cultures, primarily distinguished by different types of painted pottery. Each culture had distinctive features of its own, but all were of the same generic pattern as those of the Middle East. Though their settlements were small, rarely more than a few acres in extent, their material standards were comparatively high. The villagers dwelt in comfortable houses of mud brick with lower courses of stone, and made good pottery, which they painted with pleasant patterns. They knew the use of metal, for a few copper implements have been discovered in the sites.



b. Zhob, c. 2500-2000 s.c. c. Harappā, c. 2000 s.c. d. Kaušāmbi, c. 100 s.c.





appearing augment



နမည္သာရေသရ



అశ్వాయావ శల్పము









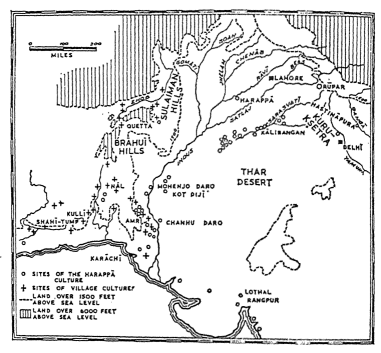








A composite fugure with an inscription in Tocharian script, mentioning the names of the Iranian form of the Sun-God, Vişnu and Siva, Nicolosea, c. 5th century A.D. (After pl. XI, fig. 2 in the Development of Hinau Iconography by J.N. Banerjea).

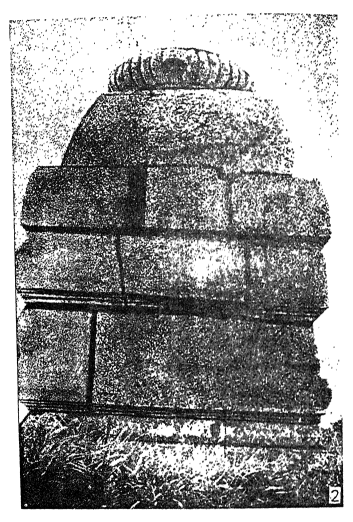


Some Prehistoric Sites of N.-W. India



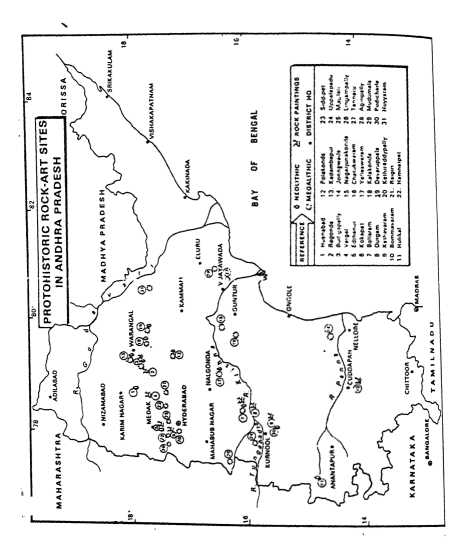
# పరిశిష్టం 1

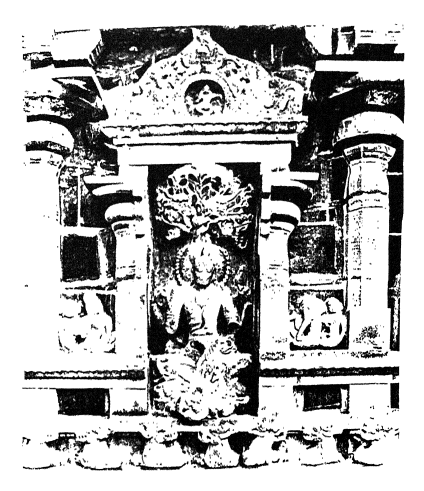
| తుంగభ్కద<br>లోయానాగరక<br>చిహ్నం | టి.ఎ.యనలపి<br>పారం, | నింధు నాగరకథా చిప్పాలు | සාක්ඛ වඩ කර,             |
|---------------------------------|---------------------|------------------------|--------------------------|
| 1 000                           | 田弟                  | <b>%</b>               | 自由中间                     |
| ² ⊞                             |                     |                        |                          |
| 3 J                             | \$                  | ₹^                     |                          |
| 4 }                             | <u> </u>            | Ψ                      | Y                        |
| s Ha                            | Ho                  | P                      | UHU ON M                 |
| e72\s\                          | 1-7431              | <b>≈</b> \$            | (東4年記・名V<br>***** (3).   |
| , U                             | HűÚŮÏA              | <u>ب</u>               | ŶIIIUQ̂;ġ <sup>‡</sup> θ |
| 8 Z                             | ል心心ኑፒጣ              | 8                      |                          |
| , <del>L</del>                  |                     | <b>↑</b>               |                          |
| 10 🕒                            |                     | ₩                      | <b>题</b> 字:::            |
| 11 ///                          | ₩#                  | 000<br>117             | Ŷ/// U                   |
| 12 888                          | <b>888</b>          | <b>%</b>               | ₹₩<br>₩                  |



శ్రీకామళం దన్నరలో ఆంధ్ర - జరీన్న నుండి దృశ్వ ముక్కిల్కడికి కే ప్రత్యేశాని కారా కార్య కేఖరంపై ఉన్న అత్యంత బ్రామికిన శ్రీమానుడు.









# త్రీ దక్షిణామూల్త - దర్శనేమ్

## ఉత్తరభాగము - ఆధ్యాత్త్మిక ఫలిణామం

ఆధ్యాత్మిక పరిణామం సొందటం జీవీత లక్ష్యంగా ఎరిగినదే. ఆధ్యాత్మిక మొత్తం మానవాళి ఉమ్మడి పొత్తు. మాని పెరుగుదల తరుగుదలలు వారు ఉమ్మడి నిధికి కరిపేదానిపై ఆధారపడి ఉంటుంది. నలుగురుతో పంచుకొంటే భౌతిక సంపద తరుగుతుంది. కానీ సంచుకొన్నకొలది ఆధ్యాత్మిక సంపద పెరుగుతుంది. శతాబ్దాలుగా మానవ ప్రకృతిలో వారు సృష్టించుకొన్న సామాజిక ఉద్రోకాలు, రాజకీయ కలహాలు, మత మౌఢ్యాలవల్ల ఆధ్యాత్మిక సంపదవెంతగా క్షీణింపజేసినా శ్రీ దక్షిణామూర్తి, జోరోస్టర్, గౌతమ బుద్దుడు, కన్ఫ్యూషన్, శ్రీస్తు, మహమ్మద్లలాంటి ఆధ్యాత్మిక మహానీయుల ప్రబోధాలు ఈ భువినుంచి అంతర్దానము కాలేదు.

నీలోను అందరిలోను ఉన్నది అదే ఆత్మయని తెలిసికో ఒక వ్యక్తి ఒక మనిషిగా కాకమొత్తం మానవాళిలో ఒక అంశం. దేవుడు మానవుని త్యాగ, (పేమ సూడ్రాధారంగా సృష్టించాడు. ఆధ్యాత్మిక పరిణామంగా అతడు ఆత్మను తన (పతిరూపంగా మలిచాడు. అట్టి ఆత్మ లక్షణాన్ని పరి(గహించటానికి అతడు తన నిర్గుణాన్ని, నిత్యానందాన్ని త్యాగంచేసి తన సత్యాన్ని తాను ఎరిగి దానిని మానవాళి ద్వారా అభివ్యక్తంచేయాలని తలపోశాడు. ఆభావనే సృజనాత్మక శక్తులన్నింటి బీజంగా తెలుసుకోవలసియున్నది. ఈ శక్తుల అనేకత్వ విశ్వభావంగా పరిణమించేటట్లు చేశాయి. ఆ భవ (Being) భావ (Becoming)ల మధ్య ఉన్న మార్మిక బంధాన్ని, నిష్ఠను సత్యాన్వేషకులు ఆత్మగతానుభవం న్వారా ఆ పరాత్పరుని మౌనవ్యాఖ్య ద్వారా తెలిసికొన్నారు. "సత్యమేది? అది ఎట్టిది?" అని తెలిసికోదలచిన (పాక్షన చతుష్ఠయానికి శ్రీ దక్షిణామూర్తి మౌనమే వహించాడు. అతని మౌనానికి అర్దం వివరించలేనిది, సంకేత సూన్యమైనది. అనుభవం ద్వారా కెలిసికోదగిన దివ్యజ్ఞానమే సమాధానమని తెలియుచున్నది.

వ్యక్తి ఆత్మ విశ్వత్మలో ఐక్యమై వుంటుంది. తన ఆత్మ వికాసమే అతడు సమాజం కొరకు చేసే త్యాగంపై ఆధారపడి వుంటుంది. విత్తనం తనను తాను త్యాగం సెసికోవటం ద్వారా మొలకకు జన్మనిచ్చి ఫలపుష్పాదులనిచ్చి ఎలా తరిస్తుందో అట్లే హనవాళి సత్య సన్మార్గావలంబులై సమాజాభివృద్ధికి ఫాట్లుపడే అ్లక్మతే విజమైన ఆర్యాత్మిక విలువగా గురించవలసినది. మాననాళికి సంబంధించిన ఎక్కువ రాగుంటే ఆత్మార్యణ రావించుకోవటం పరమావధి. జరపారి జహిన బంధాల ముంచిన చెలగించి ఎపటైతే తనను '(బహ్మం' తో ఒకటని ఎరుగుతాడో అతను మధ్యా సహకంకంలో ఎస్ ముక్తి మెప్పులేకుండా పొందగలడు. శ్రీ, తిరువళ్ళువరు సహకంచినట్లు "ఎంతనుని ఏకాగ్రత తగినంశ తీవ్రతలో ఉంటే స్థవిటీ అతనికి అందుబాటులోనే ఉంటుంచి". చింతన అత్యంశ ఉన్నతంగా వున్నప్పుడు భూత, భవిష్య, పక్షిమానాలు లేవి అనంతోకగంతో పయనిస్తుంది. అన్ని దిక్కులా (ప్రసరిస్తుంది.

దీక్ష, మాయ, కర్మ సిద్ధాంతాలు మూడింటిలో ఉన్న సామాన్య లక్షణం వ్యక్తిముక్తి. ఆధ్యాత్మిక పరిణామ సూత్రం అంటే గ్రాముబాత్రం. చేవుడే గ్రామ అని మన్మస్తానీన వారసత్వం విస్పష్టంగా కొక్కి చెబుతున్నది. శ్రీవుడు - గ్రామ నేరుకారని మానవాళి కోరుకొనే వాటిలోకెల్లా ఇది అత్యంత గొప్ప వారసత్వం. మనిషి తనను తాను పరిపూర్లునిగా చేసికొనే శ్రమలో అంతరంగ దేవాలయాన్ని నిర్మించుకోవటం ద్వారా, అదిగ్రమలో పొంగిసొరలుతుంది. ఇతరులతో మిళితం కావాలని అన్నీటి వ్యాపిస్తుంది. మానవాళి కొంటు ఒకడు చేయగల త్యాగం, పంచగల గ్రమీలు ఆధ్యాత్మిక స్థుగతికి గీటురాళ్ళు. అదే నిజమైన దైనభక్తి, అర్చన, కీర్తన, స్థార్ధనలూ సమస్తముతూ అంతకు మించిన వైవ సాక్షాత్కాత్కారము లేదు.

- బ్రహ్మాజీ

### శ్రీసిద్ధ గణపత్ 🚐 నేన్ను :

పక్వచూత గంపుప్ప నుంజరీ । ఇక్షుదండతిల మోదకై స్పహ ॥ ఇద్వహన్ పరశు ముస్తు తే నదు: శ్రీ సమ్మద్దియు చేసామడింగళ ॥

త్రీ సిద్ధ గణపలి కలాగు కాల్లు కంగు గల శాలలు పలే, నాలు గుచేతులతో కుడిపైపున గొడ్డలిని, మామిడి పంగుంటు, ఇత్తి ఎడిముక్కై పున పూలగుత్తిని, దెరకు గడను, తొండముతో మవ్వల కుడుమును ధరించితో ఎం.సి.ము.

శ్రీ దేవి సమ్పద్ధ దేవీయు ఎ వారితోకూడియుండి, హేమపింగళ వర్ణముగల సిద్ధ గణపతి, నీకు నమస్కారము (సింగళ వర్ణం)

#### శ్రీ విశ్వకర్త్త ధ్యానము :

"యోన: పీతా జనితా యో విధాతా ధామాని వేద భువనాని విశ్వ, యో దేవానాం నామధా ఏక ఏవ తం సం ప్రశ్నం భువనా యస్త్వన్యా".

(ఋ. 10-82-3)

ఏ విశ్వకర్మ మనకు జనకుడును, రక్షకుడును అయి యున్నాడో, ఇంకనూ సర్వదేవతల స్వరూపము తానే అయి ఎల్లరి నామములను తానొక్కడే తట్ట సున్నాడో, అట్టి విశ్వకర్మయందు, ప్రళయకాలమున ఆతనినుండి వచ్చిన భూతనులు అతనిలిస్ లీనమై పోవుచున్నవని భావము - ఆట్టి విశ్వకర్మ భగవానుని నేను స్మరించివను.

"త్యంబకం యజా మహే సుగంధిం పుష్టివర్ధనం ఉర్వారుక మివ బంధవాత్ మృత్యో ర్ముక్షీయ మామృతాత్". (తై. వ

(లై. సం. 1-8-11)

బ్రహ్మ, విష్ణు, రుద్రులకు నేత్రమువంటి వాడును, సర్వత్రా వ్యాపించిన వాడును, గాధ శక్తి కలిగి జగ స్తులకు బీజమైనవాడును ఆగు దేవుని పూజించి సాక్షాత్కరింపజేసికొను మృత్యుర్వా కార్యాన్ను నుండి విడివడుదుముగాక.

## శ్రీ బొష్టుమూల్తి ధాన్యము :

ధాతవర్లో ధవే ద్విష్లు శృక్ష శంఖ గదాబ్జ భృత్। హేమాంబర ధర: స్టర్స్ కేయూరాంగద భూషిత:॥ శ్రీ, విష్ణమూర్తి తెల్లని శరీర ఛాయుంలో, బంగారు ఇలె పచ్చని వ్యస్త్రముతో, పూల దండలతో, దండ గడియములు, కెంకెణములు ముస్సిగు సెకల భూషణములశో, కుడివైపున గదను, పర్మమును నిడమవైపున చక్రము, శెంఖములను నాలుగు చేతులగో ధరించియుండును.

#### శ్రీ రుద్ర ధ్యానము :

బ్రహ్మాండ వ్యాప్త దేవో భసితహిమరుచో భాసమాన భుజంగై: 1

కంతే కాలా: కపర్దకలిత శశికలా -

శృండ కోదండ హస్తా:।

త్యక్షా రుద్రాక్ష భూషా: ప్రణత భయ హరా :

**ತಾಂಭವಾ ಮುಗ್ರಿ ಫೆದಾ : ।** 

్ఞ రుడ్రా: శ్రీ రుద్రమాక్ష ప్రకటిత విభవ వ: ప్రయచ్చన్ను సాఖ్యమ్ 1

బ్రహ్మాండమునందంతటను వ్యాపించిన దేహముకలనాడును, భస్మముచేత మంచుకాంతివంటి దేహకాంతి కలవాడును, సర్పములతో స్రకాశించువాడును, కంఠమునందు నలుపు వెన్నె కలవాడును, జటాజాటమునందు చంద్రకళను కలవాడును, భయము గొలుపు ధనువులు హస్త్రములందుకలవాడును, మూడు కన్నులతో. రుద్రాక్షమాలలను అలంకారములుగా కలవాడును, తనకు స్థాణమిల్గిన నారి భయము పోగొట్టవాడును, పూజ్యమగు రుద్రస్తూక్త మంత్రములచే స్రాహిసింపజేయుబడిన విభవము కలవాడు అగుచూ శంభునిమూర్తి భేదములే అగు రుద్రులు మాకు సౌఖ్యములు కలిగింతురుగాక -

## శ్రీ దక్షిణామూల్తి ధ్యానము :

- మాన వ్యాఖ్యా ప్రకటిత పర్యబహ్మతత్వం యువానం ॥ వర్షిష్ఠాంతే వసదృషి గణై రా వృతం బ్రహ్మని మై: ॥ ఆచారేంద్రం కరకలిత చిమ్మద్ర మానందమూర్తిం ॥ ప్వాత్మా రామం ముదిత వదనం దక్షిణామూర్తి మీడే ॥
- 2. పట విటపి సమీపే భూమి భాగే నిషణ్ణం ॥ సకలముని జనానాం జ్ఞాన దాతార మారాల్॥ త్రిభువన గురు మిశం దక్షిణామూర్తి దేవం । జనన మరణ దుఖ: చ్చేద దక్షం నమామి ॥

- చిత్రవట తరోర్మూలే పృద్ధా శ్మిష్య వయోద్గరు: ।
   గురోస్తు మౌనం వ్యాఖ్యానం శిష్పస్తు భిన్న సంశయా: ॥
- 4. గురవే పర్వలోకానం భిషజే భవరోగినామ్। నిధయో సర్య విద్వానాం దక్షిణామూర్తయే నమ: ॥
- 5. ఓం నమ: ప్రణవార్తాయ శుద్ధ జ్ఞానైక మూర్తయే నిర్మలాయ ప్రశాంతాయ దక్షిణామూర్తయే నమ: ॥

### స్యప్న లోకాన :

1. వెండి గుబ్బలి మీది (పేలుపు మ్రామనా వెలిగిబ్ర రాజుపై వెలయు వాడు : నెలిదమ్మి పూవుపై తేఁటి చందంబున మెలఁత దాకురువందు మెలఁగు వాడు :

పొంగట్టు పైతెలి పుల్గు చందంబువ జడముడి శశి రేఖ జెలఁగువాఁడు :

పున్నమ నెలయందుఁ బొలుచు వెన్నెలబోల్కి మొగమున జిఱునవ్వు మొలచువాఁడు ।

పెక్కు జేజేల మొక్కులు(జొక్కువాడు । మువుల కైవారముల మెచ్చి వినెడివాడు । మిక్కుటంబగు మక్కువ పిక్కటిల్లఁ

గావవచ్చెను నాదు ముంగలను గలను ॥

కాంచగలరా కలకాలం కన్నవారు
 కలలపంటే పసిడిపంటగ

కాలమొక కరుణ జూపునా కాలగతిని మార్చగల్గనా ? కాలగతియే చెల్లిపోయె లోకరీతి .

వయసుమల్లె వసంతమొనసె చింత మొదలై ఒకింత కాంతి గనగ చుప్పవాతి కాలమెమొ చెప్పుకుందు వీలులేక చెల్లుచెసె పద్గతివి కలసిన కన్నవారె, కాంతి రేఖై కానరాగ కాకపికలు తోడులేచె - కొత్తకాలం మరలవచ్చె ॥

### రూపధ్యానములు - మాతృకలు (ప్రమాణములు) :

శ్రీ, జగద్రక్ష, జగత్పేత, జగత్ కర్తయగు ఆ పరమేశ్వరుని దివ్యరూపాల్ని ధ్యాన శ్లోక సహితంగా పఠించుటకు నాగర లిపిలోని శిల్ప శాస్త్ర, తాళప**్రతాల** నాధారం చేసికొని

### . శ్రీ, ప్రేశ్రీ జగడ్లా కా గుమీకు కారా కార్డు కార్డాలు కార్డు ఆశ్రీస్తులతో

- 8 33. 25. imsgizere
- ్క్డి దురిశేటి వెంకట రామాచార్యులు
- త్రీ వ్వర్ణ మజ్ఞమణ్య కవిగారు
- శ్రీ, విలుకూరి మాడభూష్ చెంకట్ల రాఘవాచార్యులు
- శ్రీ, ఆమారి శ్రీనివాస అయ్యంగారు
- శ్రీ పెదపాటి నాగేశ్వరరావుగార్డు

సమష్టి పరిశ్రమ సాఫల్యమై జిజ్జానువులను, శిల్పకారులను కరతలామలకం చేసి అందించిన శ్రీ, రూసధ్యాన రత్సావళి, 'శ్రీ కాశ్విష సిల్స్' శాష్ట్రము భారతీయ శిల్ప సంస్కృతి వైభవాలను సుపెట్ల పున్నాలుగి దవరిగి లేదు. వారి అనుందితే దీక్ష, శ్రీ స్వామివారి ఆశ్రీస్సులకు ఆక్టిక భారతబాది యూవస్స్ వైమోడ్చవలసే యున్నది.

పై ప్రమాణ గ్రంథములనుండి ఆర్ సరాత్స్తున్నాని విశ్వవర్మి, విశ్వవర్తల బహురూప భేదములను ఇందు అర్జ సహితముగా ఏ ఎస్. ఎస్.వి.మీ... ఈ మా కైంకర్యమును సహ్పత్ భావముతో స్వీకరించగిలదు.

శ్రీ ఎస్. ఎమ్. గణపలి ప్రవితేగారి పూర్వమంచింది రహస్యముగా, అమనంశీకముగా భద్రపరిచేశుకాళ ప్రైత్ గిందిములమింది గీరిరించిన రాశ్యమ శిల్పంలో స్థ్రమాణికమైన 'మాత్యకలను' సంపాదించిరి. దాదాపు 82 సంగ్రీ క్రతమే దీనిని నాగరలిపిలో 'ఆనందాశమము' పూనావారు ముట్రించినారట. అంతేయే కాక తంజావూరు 'సరస్వతీమహల్', లైబరీ వారు అనేక తాటియాకుల స్థ్రతుల నాధారంగా 1960లో తమిళగ్రంథ లిపిలో కాశ్యప శిల్పమును వివరణతో స్థామరించియుండిరి. మరియు ఆళ్ళున్మ (కర్నూలుజిల్లా)లోని శిల్పాచార్యుల సహకారములతో సేకరించిన స్థ్రమణములు పూత్చకలు (కారికలు) భగవత్ స్వరూసములను సత్ స్థ్రమాణములుగా వర్ణించియుండిరి. అవి అన్నియూ అర్థసహితముగా ఇందు స్థమరించియున్నాము. తత్ ధ్యానములను స్థరించిన ఆ దివ్య రూపములను మీ మనోఫలకములపై భాసించగలవని ఆకాంక్షించుచూ

శంభూ: పివాకీ గిరీశ: స్థాణుర్భర్గ: పదాశివ:

శివో హరస్తథా శర్వ: కపాలీ భవ ఏవచ ॥ ఏకాదశైతే కథితా రుద్రా లోకహితే రతా: ॥

(శెవాగమము)

కాంచీ ప్రతిష్ఠిత మవిశ్రుత కామకోటి పీతే శంకర జగద్గురు పంయ మీంద్రావ్ శ్రీ చంద్రదేఖర మహేంద్ర సరప్పతీ శ్రీ పాద స్కృపారప సుధాంబు విధీ పృజామి ॥

# డిం చివేమూల్త ధ్యానేములు

#### 1. ಮಾರ್ಪಾಕ್ಟರ ಧ್ಯಾನಮು :

(අක්කරකාජූව ක්රමුකාන්තාන්වගඩ)

శాంతం పద్యాసనస్థం శనధిల ముకుటం పంచవస్త్రం లైనే త్రం శూలం వ్యజంచ ఖడ్డం పలకు ముధయుడం దక్షభాగే పహింలమ్ ॥ వాగం పాశం చ ఘంటాం పళియ హుత వహిం సొంకుశం వాముభాగే వానాలంకార యుక్తం స్పటికమణి నిభం పార్వతీశం వమామి ॥

శ్రీ, మహేశ్వరని నాగ్తి స్పటికరుల నల మక్కిలి తెల్లనయిన శరీరకాంతితో, పరమశాంతమైన రూపముతో, ఎం(ఫిరిళిపే నిలంకగింటుడిన కిరీటముతో సద్యోజాతనుల. వామదేవము, అఫోరము, తిళ్ళురుషము, రాశానము అనుస్టే? సంగములతో, ముడు కన్నులతో, పటిచేతులతో భూషణములన్నింటిని నలంకరింపబడిన సర్వాంగములతో నుండును - కుడిభాగమందు క్రిందీ నుండి పైకి పరుచూ 1. అభయముద్రను, 2. గొడ్డలిని, 3. సర్విష, 4. పట్టుకును, 5. శాలమును, పట్లే సందేశానులు భాగమున 1. నాగమును, 2. పాశవునిని పెట్టుకును, 4 కుళ్ళాలనిస్పే పారామశానులో పది చేతులతో ధరించియుండును.

ఇట్టి రూపముతో స్రకాశించు పొర్వతీ స్థియుడగు శ్రీ మన్మహేశ్వర స్వామిన నమస్కరించుచున్నాను. (శ్వేత వర్లము)

### 2. శ్రీ గౌల్ ధ్యానము:

#### (నృసింహ ప్రసాదము)

గౌరీ శుక్లాంబరా దేవీ రూపేణాడ్రతిమ భువి పృథ కృతుర్భుజా కార్యాదేవిసింహాసనే శుభా ॥ సింహాసనే s స్వా: కర్తవృం కమలం చారుకర్ణికమ్ అష్టపత్రం మహా భాగా కర్లికాయాం శుసంస్థితా ॥ వినాయకవదాసీనా దేవీ కార్యా మహా భుజా బృహన్నాలం కరే కార్యం తస్యాశ్చ కమలం శుభమ్ ॥ . దక్షిణే యాదష్యేష్ట కేయూర ప్రాంత సన్నిభమ్ వామే క మృతఘట: కార్యస్థథా రాజన్ మనోహర: ॥ తస్యా అన్యాకరౌ కార్యౌ బిల్వశంఖధరా వితి ॥

ఎనిమిది దళములు కల్లి, చక్కని కర్లికతో సింహాసనమందున్న పద్మకర్లిక డుందు సాటిలేని రూపముతో తెల్లని వస్త్రములతో, నాల్లు చేతులతో, వేరుగా వినాయకునివలె కూర్చుండిన శ్రీ, గౌరీదేవిని నిర్మింపవలెను.

కుడి భాగమున క్రిందినుండిపైకి పెద్దకాడ కల్గిన 1. పద్మమును, 2. మారేడు పండును, అట్లే యెడమ భాగమున 1. అమృత కాశమును, 2. శంఖమును ధరించి యుండును.

్ ఓ యాదవ శ్రేష్ఠుడగు మహారాజా ! ఈ గౌరీదేవి మరకత మణుల వలె ఆకు పచ్చని రంగుకలది.

(మరకత వర్లము)

#### 3. అఫు రమూల్తి ధ్యానము :

#### ( මීක් ඡඡූ ජෂාූූ ජරකා)

ఏకవక్తం సదావందం ద్వాతింశద్భుజ పంయుతమ్ జటామకుట పంయుక్తం తివేతం చంద్ర శేఖరమ్ ॥ అభయం ఖడ్గళూలం చ చక్రం డమరుకం తథా దధావ మస్థి బాణా చ గదాం పద్మం కపాలకమ్ ॥ జ్ఞాన ముద్రాం కుంతహస్త మంకుళం చాక్షమాలికామ్ ఖట్పాంగం పరళుం చైవ దధావం దక్షిణ్ణే: కర్లె: ॥ వరంచ ఫలకం చైవ టంకం పాళం చ ముద్గరమ్ వాగ్గ మగ్నిం మృగ్ధం ఘంటాం ధమశ్చ కటిహస్తకమ్ ॥ రత్నం చ కుముదం కుంభం ముసలం పుస్తకం తథా ఏకాదాయుధ సంయుక్తం రుండమాలావిభాషితమ్ ॥ రష్మా మృహం కాలముండ శీరస్థ మభయ ప్రదమ్ ॥

ఈ అఫోరమూర్తి ఒక ముఖముతో, మూడు కన్నులతో, ముప్పది రెండు చేతులతో, జటాజాటముతో, నెలవంక శీరో భూషణముతో, కపాలముల దండలతో, కాలముండుడు అను వాని శీరమునందుండును.

కుడి భాగమున క్రిందనుండి పైకి నరుసన 1. అభయముద్రమ, 2. కత్తివి, 3. శూలమును, 4. చక్రమును, 5. డమరుకమును, 6. ఎముకను, 7. బాణముడు, 8. గదను, 9. పద్మమును, 10. కపాలమును, 11. జ్వనముద్రమ, 12. కూలత మను, 13. అంకుశమును, 14. జపమాలను, 15. ఖట్వంగమును, 16. గొడ్డలిని.

అట్లే ఎడమ భాగమున వరముద్రను 1, ఖేటనము 2, టంకమును 3, పాశమును 4, ముద్గరమును 5, నాగమును 6, అగ్నిని 7, మృగమును 8, గంటను 9, ధనుస్సును 10, కటిహస్తమును 11, రత్న పాత్రమును 12, కలువపువ్వును 13, కుంభమును 14, ముసలమును 15, పుస్తకమును 16.

కుడి ఎడమల ముప్పది రెండు చేతులతో ధరించి అన్ని భయములను పోగొట్టనట్టి శుభమూర్తియైన ఈ ఆఫోర మూర్తికి నమస్కారము చేయుచున్నాను. (నీలవర్లము)

#### 4. దశభుజుడైన అఘోరమూర్తి ధ్యానము:

#### (බංරස්පාඡුකා)

పరశుం డమరుం ఖడ్గభేటే బాణశరాపనే శూలం కపాల మభయ వరౌ దధిత మిష్టదమ్ ॥ త్రిలోచవం భీషణాప్యం వీలాంగం రక్షవాసవమ్ ఆహిభూషిత పర్వాంగంతమభోర ముపాస్మహే ॥

ఈ ఆష్ రమూర్తి వల్లని శరీర చ్చాయతో, భయంకరమైన మొగముతో, మూడు కన్నులతో. పది చేతులతో, ఎఱ్ఱవి వస్త్రములతో, పాముల నలంకరించిన సర్వాంగముతోనుండును.

కుడి వైపున క్రిందనుండి పైకి క్రమమున అభయముద్రను 1, శూలమును 2, బాణమును 3, కత్తిని 4, డమరుకమును 5, అట్లే ఎడమ వైపున వరముద్రను 1, కపాలమును 2, వింటిని 3, ఖేటమును 4, గొడ్డలిని 5.

కుడి ఎడమల పదిచేతులతో ధరించిన ఆ యఘోరమూర్తిని మేమెల్లరము - ఉపాసనము చేయుచున్నాము. (నీల వర్లము)

#### 5. శ్రీ మహాకాళీ సమేత మహాకాల ధ్యానము :

#### (ಲಶಿತ್ ಪಾಖ್ಯಾನಮು)

మహేకాలో ఘనశ్యామ: కాల్యాలింగిత విగ్రామ: శ్యామకంచు కధారీచ మదారుణ విలోచన: ॥ బ్రహాండ చషకే పూర్లం పిబన్విశ్వరసాసవమ్ మహాకాళీం ఘనశ్యామా మనం గార్డ్ర మపాంగమన్ ॥ సింహసనే సమాసీన: కళ్యాణ కలవాత్మకే కాలమృత్యుము ఖైర్యుక్త: సర్వలోకైక భక్షక : ॥ లలితాధ్యాన సంపన్నో లలితా పూజ నోత్పుక: వితన్వన్ లలితాభక్తే ష్యాయుషో దీర్హతామ్ ॥

త్రీ మహాకాలస్వామి మేఖమువలె నల్లనగు శరీర కాంతులతో .శ్రీ, మహకాళీ దేవి చేత కౌగలించు కొనబడిన వి(గహముతో, నల్లని ప్రస్త్రములను ధరించిన రూపముతో మదముచేత ఎఱ్ఱబడిన కన్నులతో, సుఖాత్మకమైన ( కాభమైన), సింహాసనము నధిష్టించి, కాలమృత్యువు మున్నగు పరిజనముచేత పరిసేస్టి అట్టండిందు.

ಮೆఖమువలె నల్లనై, అమరాగముచేతని $\sim \odot$  ಮರ್ $\pi$  లేవిని తన కడగంటి చూపులచేత చూచుచువుండును.

ఇట్టి సర్వలోక భక్షకుడగు ఈ స్వామి బ్రహ్మాండమును గిన్నెయిందు విశ్వరసమమ మద్యమును నింపి (తాగుచు, శ్రీ లలితాదేవి ధ్యానముతో శ్రీ లలితాదేవికి భక్తులగు వారల యొక్క ఆయుష్పులను పెంచుచుండును వారలను చిరకాలము జీవించువారినిగా చేయుచుండును. (నీల వర్లము)

### මක්‍රෂ් ක්‍රෂ්‍ණුටසලක්‍රෂ් ක්‍රෂ්‍ණුටස

#### (ಕಾರಣಾಗಮಮು)



చంటేపరిష్ఠా త్యం బద్ధపద్మాపన విరాజితమ్ చండ్రవర్గం స్రపద్ధిన్యామృత చంద్రకళాధరమ్ ॥ యోగముడైక పంబద్ధాధర హస్త్రద్వయాన్వితమ్ అమృతాపూర్ల కనకకలశాప్త కరద్వయమ్ ॥ సోమ మార్యాగ్ని వేత్రం చ బద్ధ పింగళ జటాధరమ్ నాగాభరణ సంభూషం నాగయ జ్హోప వీతినమ్ ॥ వ్యాధ్రు చర్మాంబర ధరం దేవం భక్తామకంపినమ్ భస్మామ లేపినం రుదం ముళ్ళుంజరు నినిమం మండేంట్ ॥ ఈ అమృత మృత్యాంబయినుపార్తి చెందునివలె తెల్లనగు శరీరచ్చాయలతో శిరమన నలంకరింపబడిన అమృతమును స్వవించు చెంద్ర రేఖతో, యోగధ్యానముద్ర చేత బంధింపబడిన రెండు పెక్కులతో. రెండు చేతులతో, అమృతమును నింపిన బంగారు కలశమును పట్టు కొనిని, పుర్ రెండు చేతులతో లేత పసుపు రెంగుగల జడలచేత కట్టబడిన జటాజాటముతో సెండును, అగ్ని, సూర్యాడు అను మూడు కన్నులతో, సాముల భూషణములతో, పాముల జంచెముతో, పులితోలు వస్ర్రముతో, భన్నమును పూసికొనిన సర్వావయుపములతో చెందుని పై భాగముననున్న పద్మాపనమునందు ఉపనిష్మడై ఉండును.

భక్తులను అనుగ్రహించు స్పుత్యుంజయుడగు ఇట్టి రుడ్డుని స్మరింపవలెను.

(శుభ్రహ్హము)

#### 7. නිම ජරත් ధ్యాసము :

(බංරස්පාඡුකා)

జటా బద్ధ కలానాధం భోగిభూషణ భూషితమ్ అక్షమాలాంచ శూలం చ కపాలం దధతం కరై: " ఖట్పాంగ మపి పంచాస్యం వసావం వ్యాస్తు చర్మం చ త్రినేత్ర మబ్జ నిలయం బాలార్క సదృశ స్థ్రభుమ్ " పాధకా భీష్ణదాతారం వీలకంఠ మహం భజే "

శ్రీ నీలకంఠస్వామి బాలసూర్యుని వలె ఎఱ్ఱనగు శరీర కాంతులతో, జటాజాటమున అలంకరింపబడిన చంద్రరేఖముతో, పాముల నగలతో, ఐదు మొగములతో, ప్రతి ముఖమునందు మూడు మూడు కన్నులతో, నాలుగు చేతులతో పులితోలు వస్త్రముతో, పద్మమను ఆసనముననుండును.

కుడి భాగమున క్రింది నుండి పైకి శూలమును 1, జపమాలను 2, ఆట్లే ఎడమ భాగమున కపాలమును 1, ఖట్పాంగమును 2, నాలుగు చేతులతో **ధరించి**న ఈ నీలకంఠ స్వామి భక్తుల కోరికలను తీర్చుచుండును. ఆట్టి శ్రీ స్వామిని నేను భజింతును.

(అరుణ వర్ణము)

### 8. නීරාద్రమూల్త ధ్యానము :

కైలాపాభం పంచవక్రం దేవ్యా యుక్తం త్రిలోచనమ్ వీలకంఠం పర్పభూషం వ్యాఘ చర్మాంబరా వృతమ్ ॥ అక్షమాలా వరాభీతి కమండలులపత్కరమ్ శ్రీ, రుద్రమూర్తి హేమకైలాసము కలె తెల్లనగు శరీర కాంతులతో, ఇదు మొగములతో, ప్రతి ముఖమునందు మూడు మూడు కన్నులతో, నాల్గచేతులతో, నల్లని (విషమువలన నల్గనైన) కంఠముతో, పాముల భూషణములతో, పులితోలు వస్త్రముతో, చంద్రకళచేత గంగాదేవిచేత ఆలంకరింపబడిన జటాజాటముతో నుండును.

కుడి భాగమున క్రిందినుండి పైకే అభయమున్న 1, జపమాలను 2, ఆబ్లే ఎడమ వైపున వరముద్రను 1, కమండలమును 2, మిగ్రెడిమల నార్కు చేతులతో, ధరించి పరమేశ్వరీ దేవితోనున్న శ్రీ రుద్రమూర్తిని నేను నివింద్కరింతును.

(శ్వేతవర్లము)

#### 9. సపలివారుడైన ఉమా మహేశ్వరుని ధాస్యము : (కారణాగమము)

వామే శైలసుతా పురస్తు వృష భ: పశ్చాత్సురేంద్రాదయో దైత్వారి శ్ర విధి శ్ర పార్మ్మతల యో ర్వా య్వాది కోణేషం భృంగీవారద బాణ ఖైరవ గణా పృష్కెంద వీరేశ్వరా మధ్యే శుభ పరోజు కోమల రుచం శంభుం భజే పాండురమ్ "

ఎడమ భాగమున ఉమాదేవి, ముందు భాగమున వృష్ణుము, వెనుక భాగమున ఇంద్రాది దేవతలు కుడిఎడమల ఉభయ పార్న్యములయందు నారాయణుడును, ట్రహ్మయును, వాయవ్య కోణమున భృంగియును, నారదుడును, ఈశాన్య కోణమున బాణా దైత్యుడును, కాల భైరవుడును, ఆగ్నేయ కోణమున గణపతియును, కుమారస్వామియును నైరుతి కోణమున వీరభదుడు పరివేష్టించి యుండి ఈ పరిజనుల నడుమ సృటికము వలె మిక్కిలి తెల్లనగు తామర పుష్పకాంతులుగల కోమల శరీర చ్చాయలతో (పకాశించు ఉమామహేశ్వర స్వామిని భజింతుము.

(శ్వేతవర్ణము)

## 10. శ్రీ సభాపతి ధ్యానము :

(ಶಾರಣಾಗಮಮು)

కైలాస శైల శిఖరే (తిజగజ్జని (తీం గౌరీం నివేశ్య కవకాంచిత రత్స సీనే " వృత్యంత మాది పురుషం శశి శేఖరం తం దేవా : (పదోష సమయే s ను భజంతి నర్వే ॥ బ్రహ్ము తాల ధరో హరి స్పపటహో వీణాకరా భారతీ వంశ ద్వంద్వయుతౌ సుభా స్వరరౌ మార్తాండ సోమౌ శుభౌ ॥

గాకౌ తుంబురు నారదౌ సముర జే వందీ కుమార స్త్రథా రుద్రో వృత్తర: స్వభావ జనితం నాట్యం సదా పాతు న: ॥

ఆది పురుషుడైన శ్రీ మన్మహో పరమశివుడు సాయం సమయమున కైలాస పర్వత శిఖరమునందు బంగారు పీఠమున ముజ్జగములకు మాతృమూర్తియగు శ్రీ గౌరీదేవిని (పతిష్ఠించి ఆ దేవియందలి భక్తి పారవశ్యమున నృత్యముచేయసాగెను. అంత నాపరమేశ్వరుని పరివార సభ్యులగు దేవతా(శేష్ట్ర లెల్లరూ అతని ననుసరించి ఈ క్రింది విధమున భజింపదొడగిరి.

బ్రహ్మతాళమువేయ సాగెను, విష్ణవు మృదంగమును (మోగించెను. సరస్వతీదేవి వీణా నాదనమును చేసెను. సూర్యుడును, చందుడునుచేత పిల్లన (గోవులను పట్టి పాడిరి. తుంబురుడును, నారదుడును పాటల పాడిరి. నందియు, కుమారుడును మురజములను (మోగించిరి. ఈ సంగీతకమున కనుగుణముగా భక్తుల దు:ఖమును పోద్రోలి శుభములనిచ్చు రుదుడగు శంభుడు నృత్యమును చేసెను.

సహజ సిద్దమగు ఈ నృత్యమును మనల నెల్లరనూ రక్షించుగాక.

(గౌరవర్లము)

#### 

(ಕ್ಷಿವ ಕಾರಣಾಗಮಮು)

శ్రీ పద్యోజాత ధ్యావము

కుందేందు శంఖ ప్పటికావభాస్తో వేదాక్ల మాలా వరదా భయాంక: ॥

త్యక్ష శ్చతుర్పక్ష ఉరుప్రభావ : పద్యో క ధిజాతో క వతు మాం ప్రతీచ్యామ్ ॥

ఈ సద్యో జాతమూర్తి మొల్లపువ్వు, చంద్రుడు, శంఖము, స్పటికము మున్నగు వానివలె మిక్కిలి తెల్లని కాంతులతో, మూడు కన్నులతో, నాలుగు మొగములలో, ్త కుడి భాగమున క్రిందనుండి పైకి అభయ ముద్రమ 1, జపమాలను 2, అగ్లే ఎడమ భాగమున వరద ముద్రను 1, పుస్తకమును 2, కుడి ఎడమల నాల్గు చేతులతో ధరించి యుండును.

మహా ప్రభావశాలి యగు శ్రీ సదో(జాతమూర్తి సడమర దిక్కునందు నన్ను రక్షించునుగాక.

(శ్వేతవర్ణము)

#### 

వరాక్ష మాలా భయటంక హాస్త : పరోజకిం జల్క సమానవర : ॥ త్రిలోచన శ్చారు చతుర్ముఖో మాం పాయా దు దిచ్యాం దిశి వామ దేవ : ॥

్రీ, వామ దేవమూర్తి పద్మమునందలి కింజల్కమువలె బంగారు శరీర కాంతులతో నాలుగు మొగములతో, స్థపతి మొగమునందును మూడు మూడు కన్నులతో, నాలుగు చేతులతో నుండును.

కుడి భాగమున క్రిందనుండి పైకి అభయముద్రను 1, టంకమును 2, అట్లే ఎడమ భాగమున వరద ముద్రను 1, జపమాలను 2, కుడి ఎడమల నాల్గు చేతులతో ధరించిన శ్రీ, వామదేవమూర్తి ఉత్తర దిక్కునందున్న వాడై నన్ను రక్షించునుగాక.

(కనక వర్ణము)

#### 13. శ్రీ అఘోర మూల్తి ధ్యానము :

కుఠార వేదాంకుశ పాశశూల కపాల ఢక్కాక్ష గుణాన్ దధాన : ॥ చతుర్ముఖో నీలరుచి స్త్రినేత్ర : పాయా దఘోరో దిశి దక్షిణ స్యామ్ ॥

ఈ అఘోరమూర్తి నల్లని శరీర కాంతులతో, నాలుగు మొగములతో, స్థ్రవీ ముఖమునందు మూడు మూడు కన్నులతో, ఎనిమిది చేతులతో నుండును.

కుడివైపున క్రిందనుండి పైకి శూలమును 1, గొడ్డలిని 2, జపమాలను 3, అంకుశమును 4, అట్లే ఎడమ వైపున కపాలమును 1, ఢక్కను 2, పుస్తకమును 3, పాశమును 4 ఎనిమిది చేతులతో ధరించిన శ్రీ, అహోరమూర్తి దక్షిణ దిక్కునందున్న వాడై ఎల్లరునూ రక్షించునుగాక.

(నీలవర్ణము)

#### 14. శ్రీ తత్నురుషమూల్తి ధాన్యము:

డ్రవీస్త విద్యుత్కనకాన భాసే విద్యా నరాభీతి కుఠార పాణి : ॥ చతుర్ముఖ స్త్ర త్పురుష స్త్రి నేత్ర : ప్రాచాం ఫ్లితో రక్షతు మా మజిస్రమ్ ॥

శ్రీ తత్పురుషమూర్తి మిక్కిలి కాంతులుగల మెఱుపుతీగల వలె, బంగారు వలె పచ్చని, శరీర చ్చాయలతో, నాల్లు మొగములతో, (పతి ముఖమునందు మూడు మూడు కన్నులతో నాల్లు చేతులతో నుండును.

కుడి భాగమున (కిందనుండిపైకి అభయ ముద్రను 1, గొడ్డలిని 2, అట్లే ఎడమవైపున వరద ముద్రను 1, విద్యాముద్రను, కుడి ఎడమల నాల్లు చేతులతో ధరించిన శ్రీతత్పురుషమూర్తి తూర్పున నున్న వాడై నన్ను ఎల్లప్పుడు రక్షించును గాక.

(కనక వర్ణము)

#### 15. శ్రీ ఈశానమూల్తి ధ్యానము:

పేదాభయేష్టాంకుశ పాశ టంక కపాల డక్కాక్షక శూలపాణి : ॥ పిత ద్యుతి: పంచముఖో s వతా న్మా మాశావ ఊర్హ్యం పరమ ప్రకాశ: ॥

ఈశానమూర్తి తెల్లని శరీర కాంతులతో, ఐదు ముఖములతో పదిచేతులతో నుండును.

కుడి భాగమున (కిందనుండి ఆభయముద్రను 1, శూలమును 2, జపమాలను 3, అంకుశమును 4, టంకమును 1, అట్లే ఎడమ భాగమున వరద ముద్రను 1, కపాలమును 2, వేదమును 3, పాశమును 4, ఢక్కను 5 కుడి ఎడమల పది చేతులతో ధరించి ఊర్థ్స్ దిక్కునందు మిక్కిలి (ప్రకాశించు శ్రీ, ఈశానమూర్తి నన్ను రక్షించుగాక.

(శ్వేతవర్ణము)

#### 16. 🖠 భక్షాటనమూల్తి ధ్యానము :

చతుర్భుజం త్రివేత్రం చ వగ్నంచైవ స్మితాపనమ్ భష్మదిగ్దం విడ్రుమాభం కట్యాం పన్నగసంవృతమ్ ॥ ఆవృత్తాలంకృతో భృంగీ పాదం పాదుక సంయుతమ్ దక్షిణం తత్కరాగ్రం తు హరిణా స్వామగం భవేత్॥ దక్షిణే పరహాస్తేతు డమరుం చైవ కారయేత్ వామేత్వపరహాస్తే తు త్రిశూలం పింఛధారిణమ్ ॥ కుంచితం దక్షిణం పాదం వామపాదం తు సుస్థితమ్ సమభంగ స్థావకం చ గమనోన్ముఖ రూపకమ్ ॥ కపాలోపేత హస్తం చ వృషనాభి సమం భవేత్ ఏవం భిక్షాటనం ప్రోక్తం గుండోదర మథో శృణు ॥ దేవస్య వామపార్మేతు గుండోదర మథ: స్థితమ్ హస్తద్వయ సమాయుక్తం కపాలం శీరసి వ్యసేత్ ॥ భూతాకార సమాయుక్తం కుండలే కర్లయోర్వ్య సేత్ దండ్డా కరాళ వక్షం చ పూర్చోక్తం లక్షణాన్సితమ్ ॥

్రీ భిక్షాటనమూర్తి దిగంబరుడై నాలుగు చేతులతో, మూడు కన్నులతో చిఱునవ్వ మొగముతో, విభూతి పూసిన అవయవములతో, పవడము వలెఎఱ్ఱనయిన శరీరముతో, నడుమునందు అలంకరింపబడిన పాములతో ఉండును. - శ్రీ, స్వామీ కుడినిజ హస్తము లేడి వైపునకు తిరిగినదై యుండును. కుడి పరహస్తమునందు డమరుకయుండును. ఎడమ నిజహస్తమునందు కపాలము, పరహస్తమునందు నెమలి ఈకలచే నలంకరింపబడిన తిశూలము ఉండును. కపాలము వెనుకనున్న వృషభము నాభికి సమతలముననుండును.

శ్రీ స్వామి కుడి పాదము కుంచితమై ఉండును. ఎడమ పాదము తిన్నగా నిలచినదై యుండును. అతని శరీరము సమభంగమై నిలచి (ప్రయాణమునకు ిద్ధపడుచున్నట్లుండును.

కుడివైపుననున్న భృంగి భూషణములతో అలంకరించుకొని యుండును, ఎడమన నున్న గుండోదరుడు రెండు చేతులలో శిరమున కపాలముతో స్వామికి కొంచము (కింది ఖాగమున నుండును. ఆతడు కోరలచేత భయమును గొలుపు మొగము భూతాకారము కలిగియుండును. వాని చెవులకు కుండలములుండవలెను.

## 7. 🖠 కామదహనమూల్తి ధ్యానము :

ఉగ్రరూపం తు కామారిం చతుర్భుజ పమన్పితమ్ కృష్ణటంక సమాయుక్త మభయం వరదాన్పితమ్ ॥ కామనిగ్రహరూపం తు పద్మపీతోపరిస్థితమ్ దక్షిణే లంబితం పాదం వామపాదంతు శాయితమ్ ॥ కార: కామరిపు స్ట్రేవం వక్ష్యే కిపాం కాలనాశవమ్ ॥ శ్రీ కామదహనమూర్తి ఎట్టన్ శరీరహ్మయులతో, ఢియం కరమగు రూపముతో, నాలుగు చేతులతో, పద్మసీరమునందుండును. రుడినైపున క్రిందినుండి పైకి ఆభయముద్రను I, టంకమును 2, అట్లి ఎడమ నైపున సరద హస్తమును 1, లేడిని 2, కుడి ఎడమల నాల్గుచేతులతో ధరించి యుండును.

ఆ స్వామి కుడికాలు ఆసన మునుండి అంభితమై (ప్రేలాడుచున్నదై) ఎడమకాలు శాయితమై (కుడికాలునెందు పటుండి టెట్టబడినిదై) యుండును. శ్రీకామ దహన మార్తిని ఈ విధముగా ఎర్మింపపలెను.

(రక్త వర్ణము)

#### 18. නී ෂු්කාරුව කාලවූ දශුත්කා

చతుర్భుజం త్రిసేత్రం చ మృగం పరసుధారిణమ్ దమర్భాణ సమాయుక్త మమయా సహితం తథా । పర్వాభరణ సంయుక్తం దివ్యాంబర సమావృతమ్ పత్రం దధం వామక ర్లే దక్షిణే కుండలాన్వితమ్ ॥ ఉపవీత సమాయుక్తం సమభంగయుతం శివమ్ జటాముకుట సంయుక్తం విలస ద్వి ద్రు మాంగకమ్ ॥ ఏవం త్రిపుర సంహారం (రూపం ప్రోక్తం మహాత్మభి:)

శ్రీ, త్రిపురసంహారమూర్తి యొక్క రూపమును పెద్దలిట్లు చెప్పుచున్నారు. శ్రీ స్వామివారు పవడమువలె ఎట్టనగు శరీరచ్చాయతో, నాల్గుచేతులతో, మూడుకన్నులతో, యజ్డ్లోపవీతముతో, స్థుకాశించుచున్న ఆభరణములతో, వస్త్రములతో ఎడమ భాగమున ఉమాదేవితో, సమ భంగయుతముగా జటాజాటముతో ఉండును.

కుడివైపున (కిందినుండి పైకి బాణమును 1, టంకమును 2, అట్లే ఎడమ వైపున రనుస్సును 1, లేడిని 2, నాలుగు చేతులతో ధరించును. ఆ స్వామి ఎడమ చెవియందు తాటంకము (ఉమాదేవిది) కుడిచెవియందు కుండలము (పరమశివునిది) ఉండును.

(విద్రుమ వర్ణము)

#### 19. 🖠 සමර්ූර්ණර කාමවූ අඉත්කා :

రక్తాభ ముగ్రనయనం ద్విభుజం చత్రినేత్రకమ్ ఉపవీత పమాయుక్తం సర్వాలంకార శోభితమ్ ఇ పాదయో: పాదుకాయుక్తం కించి ద్వైగమనో మ్మఖమ్ దక్షహస్తే స్థితం ఛత్రం వామే పూర్లకమండలమ్ ఇ సువికీర్ల జటాభారం గంగా చెంది సమన్విలమ్ కర్లకుండల సంయుక్తం హరనూపుర సంయుతమ్ ॥ శ్రీజలంధర స్వరూపమ్

ద్విభుజం చె ద్వినేత్రం చె కిరీట కాటకా న్వితమ్ సర్వాలంకార సంయుక్తం కష్టే ఖడ్డ సమన్వితమ్ ॥

కృతాంజలి పుటోపేతం హాస్తే చెన్రం దధం పరమ్ జాలంధర మథ ప్రోక్తం పీత రక్షా వయం హర :) ॥

శ్రీ జలంధర హరుడైన సరమశివుడు ఎట్టన శరీర గ్రామంలో, భయంకరములగు మూడు కన్నులతో, రెండుచేతులతో, అంచెనబతో, అర్వాంగములయందు నాగభూషణములతో, పాదములయందు పాడుకలతో, అర్వాణుబనకు సిద్ధపడుచున్న రూపముతో, గంగాదేవి, చెంద్రకళలతో కూడి ఎడినడిన అటాబాటములతో, చెవుల కుండలములతో, హారములతో సాదములకు దూవురిములతో నుండును.

ఆ స్వామి కుడిచేతియందు గొడుగు, ఎడాకు చేతి యుందు నీటితో నిండిన కమండలము ఉండును. ఇట్టి స్వామికి నిమస్కరించుతున్నాను.

జలంధరుడు రెండు చేతులతో, రెండు కిన్నులతో కిరీటము, హారములు, కేయూరములు (దండ గడియములు) కటకములు మున్నిగు సర్వాలంకారములతో, కక్షమునందు (బాహుమూలమున చంకలో) ఇడ్డముతో, చక్రముగల చేతులతో నమస్కారమును చేయుచుండును.

త్రీస్వామిది రక్త వర్లము – జలంధరునిది పీతపెర్లము.

### 20. శ్రీ గజాసుర సంహార మూల్తి ధ్యానము :

స్థిత్వా హస్థిశిర ష్య దక్షచరణే నోద్దుత్వ దక్షం పదం ధృత్వో ర్వం గజచర్మ భిన్న మపరై ర్వక్షె స్త్రీ శూలం హ్యసిమ్ « టంకం సూచి విషాణ కృష్ణ హరిణం వామై: మథాంశు ప్రభం భిష్మాస్యం భయ భీతయా వసుతయా గౌర్యా యుతం తం భజే « శ్రీ గజానుల గ్రామ్ నిర్వాణ్య గ్రామంలు అనికి కారు క్రామ్ ఉంది కుండు మందిన కుండు మందిన కారితో నిలిచి. కారే కారు క్రామంలు ప్రక్రామంలు కార్లో చిద్దారు ఉంది. సంకారణ ఉంది చర్మమును హైకెత్తి. ఉందిన కార్లో ఎక్కువించిన కార్లో ఎక్కువించిన కార్లో ఎక్కువించిన కార్లో ఉంది మీటి చేతులతో నుండును.

కుడినైపున మిగిలిన కుడా కార్కు కుళ్ళి, గ్రేహిసును నిడ్నికి సరియుగా సైతా అనుంచు , కత్తిని 2, టంకుమును 3. కుర్క్ కార్నికి సహద్ధుల దైశం 1, స్పిర్గునుముకు 2, నట్ల తేడిన 3 మిగిలిన ఆరు చేసుకులుకో మంగువనం

గజామర ఉంది కాటుంది. కాటు ఉంది కాటుంది. దూర్పు త్రే స్వామి వారిని చూచి, ఉంది కాటుందా కాటుంది చెప్పు త్రే గౌరీదేవి భయముతో కంపించుచుండును.

ఇట్టి శ్రీ, గబాబుక సంహార్థి సుహార్జిని నేదు ధలింతును.

#### 21. නී නිරభద్రమూల్త ధ్యానము :

అ) చతుర్భుజం తైణే తం చ జటామకుట సంయుతమ్ దక్షిణే ఖడ్గ బాణాచ వామే చాపం గదాధరమ్ ॥ దంష్ట్రా కరాళ పదనం భీమం భైరవ గర్జితమ్ రుండమాలా సమాయుక్తం పాదుకోపరి మస్థిరమ్ ॥ భదకాళీ సమాయుక్తం కరాళ హృది వివ్యసేత్ ॥

శ్రీవీరభడ్రమూర్తి నల్లని శరీరచ్చాయలతో, నాలుగు చేతులతో, మూడు కన్నులతో, జటాజాటముతో, కోరలుగల భియంకరమగు మొగముతో ప్రచండమగు సింహనాదముతో (గర్జనము) కపాలముల ఉండలతో, పాదములయందు పాదుకలతో, వక్షస్ట్పలమున కరాళముద్రతో, భద్ర కాళీ మహాబేవితో కూడియుండును.

కుడివైపున (కిందినుండిపైకి ఖడ్గమును 1, బాణమును 2, అట్లే ఎడమ వైపున గదను 1, వింటిని 2 కుడిఎడమల నాలుగు చేతులతో ధరించియుండును.

(నీలవర్లము)

ఆ) నీలాభం రక్షవస్త్రం భ్రుకుటియుత ముఖం జ్వాలా కేశం త్రివేతం సప్యే ఖడ్గం చ దండం త్రిశిఖరపరశుం వామ భాగే కపాలమ్ ॥ ఖేటం ఘంటా వహంతం ముసలమపి దధత్ కింకిణీమాల యాధ్యం సింహ త్వగ్భద్ధపక్తి స్ఫురతు మను పురో వీరభద్ర వ్వరూపమ్ ॥

శ్రీ, వీరభ(దస్వామి నల్లని శరీర కాంతులతో, ఎఱ్ఱని ఇస్త్రములతో, కనుబొ<sub>మలు</sub> ముడివడిన (కోపించిన) ఒక్క ముఖముతో, ఎఱ్ఱని (అగ్నివలె) నున్న కేశములకో, మూడు కన్నులతో, ఎనిమిది చేతులతో, సింహ చర్మముతో కట్టబడిన మోకాళ్ళ (కింద (పదేశములతో నుండును.

ఆ స్వామికుడి భాగమున (కిందనుండి సైకి కల్లిని 1, దండమును 2, శూలమును 3, గొడ్డలిని 4, అట్లే ఎడమ భాగమున ఖేటమును 1, కపాలమును 2, గంటను 3, రోకరిని 4 కుడి ఎడమల ఎనిమిది చేతులతో ధరించియుండును.

చిరుగంటల దండలతో నొప్పారు ఇట్టి శ్రీ, పీరభ్యద స్వామి యొక్క రూపము నా కన్నులముందు (పకాసించునుగాక.

### 22. శ్రీ హలిహర ధ్యానము:

స్వంగే విద్రుమాభం శశిధర మకుటం భస్మ రుద్రాక్ష భూషం వామాంగే శ్యామ లాభం మణి మకుటయుతం

పీత వస్ర్మాతి శోభమ్ ॥

పవ్యే టంకాభయం ప్వాదితరకరయుగే శంఖ కౌమోదకీ స్వాల్

కించి ల్లలాటనేత్రం విలసతు పురత: శ్రీహరే రర్ద దేహమ్ ॥

సవ్యే టంకం పరస్మివ్ కటక సుజలజం పింధు వేణీ సువద్దం

వామార్దే పత్కిరీటం రుధిర జల విభం వ్యాఘ చర్మాంబరాధ్యమ్ ॥

ఫాలార్ధే లోచనార్థకలిత పమ పదం శుభ యజ్తోపవీతం

హర్యర్థం నౌమి శంభుం పకల శుభకరం పర్వపం పత్కరాధ్యమ్ ॥

కుడి భాగమున శంకరుడు, ఎడమ భాగమున విష్ణువుగల శ్రీ, హరిహరమూర్తి ాపము వివరించబడుచున్నది. కుడి భాగమున శ్వీడు పెందినువెట్ ఎట్టనంటన శిరీని చ్యాయులతో. దూది ఫాయబడిన సర్వాంగములతో, చెండ్రివేఖగ్ర అగాంగాటములో, దుట్టాడ్డమాలలతో, నౌనట మూడవ కంటితో, శ్వీనువె గింగానేవితో, పరిలోలు ఇష్టములో, తెల్లని జందెముతోనుండును.

ఎడమ భాగమునందు ఎమ్మపై సల్వని శెలీవచ్చారుందలో, రత్నములు పొదిగిన బంగారు కిరీటముతో, పచ్చని పష్టములలో, మండలములు హారములు, దండ గడియములు, కంకణములు ముస్సెగు బంగారు సగలలో నుండును.

ఈ హరిహరమూర్తికి నాలుగు చేతులు, మడి భాగమున (ఈశ్వరునిది) నిజహస్తమునందు అభియముద్రను 1, పరిహస్తమున టంకమును 2 ధరించిన శివుడును. ఎడమభాగమున (విష్ణువుది) నిజహస్తమునందు గదను 1, పరహస్తమునందు శంఖమును 2, ధరించిన విష్ణుడును తమతమ ఆయుధములతో నుందురు.

ఎల్ల సంపదలను ఇచ్చునట్టి శుభకరుడైన ఈ హరిహరమూర్తియగు శంభునకు నమస్కరించుచున్నాను.

(ఈశ్వరుడు రక్ష వర్ణము, నిష్ణువు శ్వామ వర్ణము)

## 23. శ్రీ అర్ధనాలీశ్వరమూల్తి ధ్యానము :

చతుర్భుజం త్రినేత్రం చ శివాంశం దక్షపాశ్వకే వామార్ధం వామభాగేతు సీమంతతిలకాలకమ్ ॥ వేత్రార్ధం తు లలాటే తు సంయుక్తం దక్షిణాంశకే దక్షిణే కుండలం కర్లే దధం వామేతు షత్రకమ్ ॥ కట్యాం వా కలితం వామే క భయటం కౌ చ దక్షిణే వరదోత్పుత్పలకే వామే కేయూర కటకాన్పితమ్ ॥ ఉమాంశేతు ప్రవం కుర్యా త్యాహాకారయుతం తువా శ్రోణ్యర్థం దక్షిణే శంభో ర్వ్యాథు చర్మ కృతాంబరమ్ ॥ ఉమార్ధం కటిస్మాతం తు చిత్ర వస్త్ర పరిచ్ఛ దమ్ మాపురాలంకృతం వామే పవ్య పాదం తు కుంచితమ్ ॥ ప్వయం స్రవాల వర్ల: స్యాత్ సుకృష్ణం వామ భాగకమ్ ఆర్ధవారీశ్వరం ప్రోక్తం రూపం సర్వసుభప్రదమ్ ॥

కుడి భాగమున శంకరుడు, ఎడమ భాగమున పార్వతి గల అర్ధనారీశ్వరమూర్తి వరింపబడుచున్నది. కుడి భాగమునందీశ్వరుడు ఎట్టని శరీవ చ్చాయలతో, గంగాదేవి, చంద్రదేఖగల జటాజాటముతో, సగము నొసటికంటితో, చెవియందు కుండలముతో పులితోలు వస్త్రముగల సగము భాగము నడుముతో నుండును.

ఎడమ భాగమున పార్వతి నల్లని శరీనచ్చాయలతో, సాసెటతో, తిలకముతో, ముంగురులతో కూడిన మొగముతో, తాటంకము (కిర్లభూషణము) గలచెవితో, వామస్తనముతోనుండును.

కుడి ఎడమలందు నాల్గు చేతులు, ఈశ్వరుడు నిజూస్తుమునందు అభయ ముద్రను, పరహస్త్రమునందు టంకమును, సార్వతి నిజూస్త్రమును నడుమునందుంచుట చేత (లేక) ఆ హస్త్రమునందు వరముద్రను, పరహస్త్రమునందు కలువ పువ్వును ధరించి యుండును.

కుడిపాదము (ఈశ్వరునిది) కుంచితమై (కొంచెము ముడువబడినదై) యుండును. ఎడమ పాదము (పార్వతిది) నూపురములతో (ఆభరణములతో) అలంకరింపబడియుండును.

(ఈశ్వరుడు రక్తవర్లము, దేవి శ్యామలవర్లము)

#### 24. శ్రీ కిరాతార్జున ధ్యానము:

చతుర్భుజం త్రివేత్రంచ జటామకుట సంయుతమ్ సర్వాభరణ సంయుక్తం దివ్యాంబర సమావృతమ్ ॥ ధనుర్బాణయుతం రక్తం కృష్ణేపరశు సంయుతమ్ ఉపవీత సమాయుక్తం సమభాగతనుం కురు ॥ వామే గౌరీ సమాయుక్తం దక్షిణేత్వర్లున : స్థిత :

#### అర్జున స్వరూపము

ఏక వక్త్రం ద్వివయనం జటామకుట పంయుతమ్ ॥ సర్వాభరణ సంయుక్తం కృతాంజలి పుటం స్థితమ్ ॥ ఏవం కైరాత మాభ్యాతమ్ ॥

శ్రీ కిరాతార్జునమూర్తి ఎఱ్ఱవి శరీరచ్చాయలతో, నాలుగు చేతులతో, మూడు కన్నులతో, జటాజాటముతో, అన్ని నగలతో, దివ్యములై స్రకాశించు వస్త్రములతో, ఎడమ భాగమున గౌరీదేవితో, కుడిభాగమున అర్జునునితో ఉండును.

కుడి భాగమున (కింది నుండిపైకి బాణమును, టంకమును అట్లే ఎడమ భాగమున ధనుస్సును, లేడిని కుడి ఎడమల నాలుగు చేతులతో ధరించును. ఎడమ భాగమునిగినిస్తో అన్నిమిని ఇది మొగువుతో, తెండు కిన్నులతో, జటాజాటముతో, అంగము:ఆస్పెటియుండు ధూషణములలో, శ్రీస్వామ్ వార్కి నమస్కరించుచు ఉండును.

(స్వామి ఎలువు, అన్నిమను గలువు)

#### 25. శ్రీ కంకాలమూల్తి ధ్యానము :

భస్మాలేపత్రిపుండం రుచిరమణిలన త్పిచ్చకం కాలదక్షం టంకం వామే కరాష్టే దధిత మభిలన తాంద సిందూర శోభమ్ ။

శూలం కృష్ణప్య చడ్రే ప్రస్తుత కరతలం బద్ద బాలేందు చూడం వందే దేవైర్మునీంద్రై: పరివృత మభవం వ్యాఘ చర్మోత్తరీయమ్ ॥

చతుర్చుజం త్రినే త్రం చ జటామకుటసంయుతమ్ పాదయో: పాదుకాయుక్తం కించి ద్వై గమనోన్ముఖమ్ ॥ పర్వాభరణ సంయుక్తం యజ్ఞమాత్రోత్తరీయకమ్ శంఖం తువామకర్లేతు దక్షిణే వ్వక కుండలమ్ ॥ కించి త్ర్వ హసీతాస్యంచ నావా లీలా సమావృతమ్ భురికాం దక్ష కట్యాంతు దధానం భూత సంయుతమ్ ॥ భిడ్డాన్న మోచనాయాత మృగ పడ్ష్యాది సంయుతమ్ దేవస్య వామపార్నేతు మహా భూతం ప్రకల్పయేత్ ॥ ద్విభుజంచ ద్వినేత్రం చ కరాళ వదనాన్వితమ్ కపాలం శిరసి వృస్య దేవవామే తు సంస్థితమ్ ॥ ఏవం కింకాల మా ఖ్యాతమ్ ।

శ్రీకంకాలమూర్తి ఎఱ్ఱని శరీర చ్ఛాయలతో, సర్వాంగములయందు విభూతితో పూయబడిన (తిపుండ్రములతో, చంద్రదేఖ నలంకరించిన జటాజాటముతో, పులితోలు ఉత్తరీయముతో, మూడుకన్నులతో, నాలుగుచేతులతో, పాదములయందు పాదుకలతో, సర్వాభరణములతో, ఉత్తరీయమువలెనున్న జందెముతో, కుడిచెవియందు మకర్తా కుండలముతో ఎడమ చెవియందు శంఖముతో, చిరునవ్వుల మొగముతో, పయాణమునకు సిద్ధపడుచున్న రూముతో, పరివేష్టించిన భూతములతో, భిక్షాన్న సణములకై వచ్చిన మృగములతో, పట్టలతో నుండును.

కుడివైపున క్రిందినుండి పైకి శూలమును 1. మణులతో కూడిన నెమలి పింఛమును, ఎముకను అట్లే ఎడమ భాగమున లేడిముఖము పైకి చాపబడిన నీజ హస్తమును, టంకమును నాలుగుచేతులతో ధరించును, నడుమున క్రింది భాగమున చిన్న కత్తియుండును.

శ్రీ స్వామివారి ఎడమ భాగమున రెండు చేతులతో, రెండు కన్నులతో, భయంకరమగు మొగముతో, తలయందు కసాలముతోనున్న ఒక భూతమును నిర్మింపవలెను.

(శ్రీస్వామీరక్తవర్లము, భూతము నీలవర్లము)

#### 26. శ్రీ చండేశానుగ్రహమూల్తి ధ్యానము

చండేశం పీతవర్లం యుగకర సహితం దక్షహాస్తే చ టంకం వామే కృష్ణం దధావం వరకర సహితం పార్వతీ వామఖాగమ్ ॥ చండేశ స్వోత్తమాంగే స్థ్రవీ విహిత కరం

దక్షభాగే త్రివేత్రం

సర్వాలంకారయుక్తం శశికలధరం గంగయా యుక్త మీడే ॥

దేవస్య దక్ష భాగేతు చండేశం తు ప్రకల్పయేత్ దేవస్య బాహు మాత్రేణ చండేశాయామ ఉచ్యతే॥

వ్యప్త వ్యోమ స్థపాదేవ చండేశో భక్తిసంయుత: చండేశ్వరం స్వర్లవర్లం బాలభూషణ భూషితమ్ ॥ దేవం శిరసి చండస్య లీలయా పరిశోభితమ్ చండే శామ్యగహం స్ట్రోక్తమ్ ॥

చండేశుడను బాలభక్తుని శ్రీ, స్వామి ఆనుగ్రహించెను. అందుచేత శ్రీ, స్వామికి ూడా చండేశుడను పేరు గలిగినది. ఇచ్చట చండేశుడను భక్తుని అనుగ్రహించిన శ్రీ ్వామి రూపమును, భక్తుడగు చండేశుని రూపమును వర్ణింపబడుచున్నవి.

శ్రీస్వామి పచ్చని శరీర కాంతులతో, నాలుగుచేతులతో, మూడు కన్నులతో ంగతో, చంద్రదేఖతో కూడిన జటాజాటముతో, సర్వాలంకారములతో ఎడమ భాగమున ిర్వతితోనుండును.

కుడి నిజకరము చండునిపై శిరముపై నుండును, నిజ వామకరమునందు వరముద్ర ండును. పరకరములతో కుడిచేతియందు టంకమును, ఎడమచేతియందు మృగము ఉండును. శ్రీస్వామి నారి కుడినైపైన ఉందే శ్వకుని నిర్మింపవలెను, అతని పోడవు శ్రీస్వామివారి బాహువంత ఉండవలెను. తన శివకుండ స్వామి అనుగ్రహముతో చేయి పెట్టుటచేత చండేశుడు భక్తియుతుదాయేను. అతడు పర్వభూషణములతోనుండనలెను.

(స్వామీ, చండేశుడును పీతవర్లము)

#### 27. శ్రీ విషాపహారమూల్తి ధ్యానము

ఏక వక్రం త్రిననయం జటామకుట సంయుతమ్ చతుర్బాహుం సురక్తం పమ్మగం పరశు ధారిణమ్ ॥ దక్షహాస్తే గరం ధ్వత్వా పానో న్ముఖ మదేక్షణమ్ వరదం వామహాస్తే తు సర్వాలంకార సంయుతమ్ ॥ దేవస్య వామ పార్మేతు దేవిం చైన హీ కారయేత్ ॥ శ్యామాం ద్విసేతం ద్విళుజాం త్రిళంగీం సవ్యావవవ్వస్తిత కుంచి తాంట్రుమ్ కంఠే నిపీడ్య స్థిత సవ్యలంబాం చింతాకులా మాశ్వర తుష్టి దాత్రిమ్ ॥ పీతవస్రాం ద్వివయవాం వాంళి తార్థ ఫలకుదామ్॥

డ్రీవిషాపహర స్వామి మిక్కిలి ఎట్టినగు శరీర చ్చాయలతో, ఒక్క మొగముతో, మూడు కన్నులతో, చంద్ర రేఖాలంకృతమగు జటాజాటముతో, చతుర్బాహువులతో, సర్వాలంకారములతో నుండును.

కుడివైపున క్రిందినుండి పైకి గరళ పాత్రమును, టంకమును, అట్లే ఎడమ వైపున వరముద్రను, లేడిని నాల్గు చేతులతో ధరించి గరళమును త్రాగుటకు సిద్ధపడి మదముచే ఎఱ్ఱబడిన కన్నులతో నుండును. స్వామి వారి వామభాగమున నల్లని శరీర చ్చాయులతో రెండు కన్నులతో, రెండు చేతులతో, త్రిభంగమగు (మూడు వంకలుగల) రూపములో, కౌలదిగ వంచిన కుడి ఎడమ పాదములతో, స్వామి కంఠమును కౌగలించిన కుడిచేతితో, బంగారు వ్యప్తములతో, తన స్వామి విషపానము చేయుచున్నాడను దు:ఖములో నున్నను, అతనికి ధైర్యమును, సంతృష్తిని, కలిగించుచూ, భక్తులకోర్కెలు తీర్చునట్టి ముజ్జగముల తల్లియగు దేవిని కూర్చున్న దానినిగా నిర్మింపవలెను.

(స్వామి ఎరుపు, దేవి నలుపు)

# 28. శ్రీ చక్రదానమూర్తి ధ్యానము

విష్ణు స్ప్రీశపుర స్థితో s అంజలికరో దేవస్య పాదాబ్జమో: సంస్థా ప్యాక్షిల సత్సుమాల్య మనిశం పీతాంబరం కౌస్తుభమ్ ॥ యస్త్రెస్మై దయయా పరం పశుపతిం పద్మాక్ష ఇత్యా ఖ్య యా టంకం కృష్ణమృగం వరం చ దధతం చక్రప్రదం తం భజే ॥

ఏకవక్తం త్రినేత్రం చ జటామకుటసంయుతమ్ దధ మేణం చ పరశుం వరదం చైవ వామకే ॥ దక్షిణే చక్ర సంయుక్తం దాతృరూప మి హో చ్యలే దేవశ్య వామభాగే తు శ్యామరూపం సు సంస్థితమ్ ॥ సర్వాభరణ సంయుక్తం పీతవస్రోత్తరీయకమ్ శంఖ చక్రవమాయుక్త ముత్తరే చాంజలిం స్య సేట్ ॥ ఏవం లక్షణ సంయుక్తం విష్ణరూప మి హో చ్యతే ॥

్రీ, చ్వకదానమూర్తియగు పరమశివుడు కార్కమొగవాంతో, మూడుకన్నులతో, తెల్లని శరీచ్చాయతో, చెంద్రదేఖాలంకృతమైన కారాటములో, నాలుగుచేతులతో నుండును.

కుడివైపున (కిందినుండి పైకి విష్ణునకు ఈ యుదలచిన సుదర్భన చక్రమును టంకమును, అట్లే ఎడమవైపున వరముద్రను, లేడిని ధరించి నాలుగుచేతులతో నుండును.

శ్రీస్వామి వారి ఎడమ భాగమున నల్లని శరీర కాంతులతో, సర్వాభరణములతో, పచ్చని పట్టబట్టలతో, శ్రీ స్వామికి నమస్కరించుచూ దోసిలి పట్టిన నిజకరములతో శ్రీ స్వామివారి పాదములయందు పద్మమువంటి తన కన్నుతోకూడిన మాలను, కౌస్తుభమణిని, పీతాంబరమును సమర్పించుచున్న చూపులతో, పరకరములయండు చ్వకమును, శంఖమును ధరించి విష్ణడు ఉండవలెను.

దయాపూర్ణుడగుచు "ఓ పద్మాక్షా" అని పిలిచి చ్రకమును అనుగ్రహించుచున్న చక్ర ప్రదుడగు శ్రీ, చక్రదానమూర్తిని నేను భజించుచునాను.

(శ్రీస్వామిది శ్వేతవర్లము, విష్ణువుది శ్యామ వర్లము)

## 29. శ్రీ నిఘ్నేశ్వర ప్రసన్నమూల్తి ధ్యానము :

చతుర్భుజం త్రినేత్రం చ జటామకుట సంయుతమ్ అభయం శిరసి న్యస్య వరదం వామహస్తకే ॥ కృష్ణా పరశు సంయుక్తం విఘ్నేశో దక్షిణే స్థిత: శయానం దక్షిణం పాదం దధం వామం తు లంబినమ్ ॥ సర్వాభరణ సంయుక్షం వర్గం శుళోభితమ్ ! బేవశ్య వామ పార్క్లోతు దేవీం ప్రహసీలాననామ్ !! సర్వాలంకార సంయుక్షం సమ్యే తూత్సం ధారిణీమ్ వామే వరద సంయుక్షం ద్విభూజాం చె తిణీత కామ్ !! దక్షిణీ శయితం పాదం దధం వామేతు లంబితమ్ ఏకపీఠ స్థ్రీలాం దేవీ ముమాస్కటో క్రేవత్కురు !! విఘ్నేశం రక్ష వర్గం చె కిరీట మకుటాన్వితమ్ నమస్కారాంజలి కరం పాశాంకుశ సమస్వితమ్ !! సర్వలక్షణ సంయుక్షం సర్వాభీష్ణ ఫల్లపదమ్ విఘ్న ప్రపాద మిత్యుక్షమ్: !!

శ్రీ విఘ్నేశ్వర స్థుస్నెస్పామి నెల్లని శెరీరచ్చాయలతో, మూడు కన్నులతో, నాలుగు చేతులతో, చెండ్రాలేఖాలంకృతమైన జటాజాటముతో సర్వాభరణముల నెలంకరించుకొని యుండును.

్ర్ స్పామినారి కుడి సెబసాస్తామును విఘ్నేశ్వరుని శిరమునందు అభయ ముద్రతోనుండును, వామినాస్త్రమునందు వరద ముద్ర ఉండును. కుడి ఎడమ పరహస్తములయిందు టంకము లేడి ఉండును.

శ్రీస్వామివారి కుడి పాదము శయనించియుండును, ఎడమ కాలు (వేలాడుచుండును.

శ్రీస్పామి ఎడమ భాగమున చిఱునవ్వు మొగముతో నల్లని శరీర చ్ఛాయలతో, రెండుచేతులతో, మూడు కన్నులతో, అవయవములన్నింటియందు ధరింపబడిన నగలతో గౌరీదేవి యుండును.

ఆమె కుడి చేతియందు కలువపువ్వు, ఎడమచేతియందు వరముద్ర ఉండును. ఆమె కుడికాలు శయనించినదై ఎడమకాలు (వేలాడుచునుండును.

శ్రీస్వామి వారికి కుడి భాగమున విఘ్నేశ్వరుడు ఎఱ్ఱని శరీర చ్ఛాయులతో కిరీటము మున్నగు భూషణములతో, నాలుగు చేతులతో నుండును. అతని నిజకరములు శ్రీ స్వామివారికి నమస్కరించుచు దోసిలిని పట్టియుండును. పరకరములతో కుడి దానియందు అంకుశము, ఎడమదానియందు పాశము ఉండును.

ఎల్ల లక్షణములతో కూడిన ఈ విఘ్న(పసాదస్వామి రూపము ఎల్లరకు కోరిన ఫలములనిచ్చును.

(.శ్రీ.స్వామి .శ్రీ.దేవియును నలుపు, .శ్రీ, విఘ్పేశ్వరుడు ఎఱుపు)

### 30. శ్రీ సామాస్కందమూల్తి ధ్యానము:

ఉద్యద్భాను నిభం చతుష్కరయుతం కేయూర హారాది భి ద్దివ్యం వష్ర్రధరం జటామకుటి నం సంశోభినేత్ర త్రయమ్ ॥ వామే గౌరీయుతం సుఖాస ముభయో ర్మధ్యే కుమార స్థితిం పోమాస్కంద విభుం మృగాభయ వరాన్ టంకం దధానం భజే ॥

సోమస్కం దేశ్వరం స్రోక్తం భోగశక్తి సమన్పితమ్ బతుర్భుజం త్రినేత్రం చ జటామకుట మండితమ్ ॥ సర్వాభరణ సంయుక్తం వరదాభయ హస్తకమ్ కృష్ణం టంకం దధానం చ దక్షిణే వామకే ఇ పీచ ॥ పత్రం తు వామకర్లేతు దక్షిణే వ్యక్ష కా ప్రలమ్ ఉపవీత ధరం చైవ శయానం వామ పాచకమ్ ॥ అంబితం దక్షిణం పాదం వామే గౌరీ సమన్పితమ్ తయో ర్మద్య గతం ప్కందం సర్వలక్షణ సంయుతమ్ ॥ సోమాస్కంద మితిస్రోక్తం గంగా చంద్రనమన్పితమ్ పామాస్కందశ్య పార్న్వేతు భోగశక్తి శృ వామకే ॥ పీరాం తు దక్షిణే పార్న్వే చాపీనాం వా స్థితాం తువా పంచవింశతి మూర్తీనాం సోమస్కందో మహాస్ మత: ॥ ఉత్సవారంభకాలేతు సోమస్కందో విశేషత : ధరాంతు కుముదం దేవీం వామే వరద సంయుతమ్ ॥ శయానం దక్షిణం పాదం వామపాదంతులంబితమ్ ॥

#### స్యంద ధ్యాన్రము :

బాలరూపం స్థితం స్కందం ద్వివేత్రం ద్విభుజాన్వితమ్ ॥ తరళాబ్జధరం హస్తే పర్వాభరణ భూషితమ్ ॥ పోమస్కంద మితి ప్రోక్తమ్ ॥

శ్రీ సోమస్కందమూర్తి ఉదయించుచున్న లేత సూర్యుని వలె ఎఱ్ఱని శరీర వ్చాయలతో, మూడు కన్నులతో, గంగాదేవి చెంద్రదేఖలచే నెలంకరింపబడిన జటాజాటముతో, జందెముతో ఎడను భాగమున భోగశక్తియగు గౌరీదేవితో, నాలుగుచేతులతో ఆభరణములన్నింటిచేత నలంకరింపబడిన సర్వాంగములతో కుడిచెవియందు మకరకుండలమును, ఎడమ చేతియందు తాటంకముతో, మధ్య భాగమున కుమార స్వామితో, సుఖముగ నాసీనుడై, దివ్యమగు వస్త్రములను ధరించి యుండును. గౌరీదేవి వీర శక్తియైనచో పడినైపున కూర్చుండిగానీ, నిలచిగానీ వుండును.

కుడివైపున (కిందినుండి పైకి అభియ ముద్రను, టంకమును అట్లే ఎడమ వైపున వరముద్రను, లేడిని నాలుగుచేతులతో ధరించియుండును.

శ్రీ, స్వామి ఎడమ కాలు శయనించియుండును. కుడి కాలు (వేలాడుచుండును.

వామ భాగమునందున్న గౌరీదేవి కుడి చేతియందు కలువపువ్వను, ఎడమ చేతియందు వరదముద్రయునుండవలెను. ఆమెకుడి కాలు శయనించి ఎడమ కాలు (పేలాడుచు పీఠమునందుండవలెను. వారి మధ్యమున నున్న స్కందుడు బాలరూపముతో, రెండుకన్నులు, రెండు చేతులతో, సర్వాభరణములతో, హస్తమునందు పద్మముతో నుండవలెను.

ఇది సోమస్కందమూర్తి రూపము. ఇరువది ఐదుశివమూర్తులలో నిది మిక్కిలి ప్రశస్త్రమైనది. ఉత్సవకాలములయందు ఈ సోమస్కంద రూపుడైన శ్రీ పరమశివునకు విశేష (పాధాన్యత కలదు.

(శ్రీస్వామి రక్తవర్గుడు, దేవి శ్యామవర్ణము, స్కందుడు నీలవర్ణము)

#### 31. శ్రీ ఏకపెందమూల్తి ధ్యానము :

థ్యా యే త్కోటి రవిస్థభం త్రివయనం శీతాంశు గంగాధరం హస్తే టంక మృగం వరాభయకరం పాదైక యుక్తం విభుమ్ ॥ శంభో ర్వక్షిణ వామకక్ష భుజయో ర్భహ్మా చ్యుతా ఖ్యాం స్థితం తత్త ల్లక్షణ మాయుథై: పరివృతం హస్త ద్వయా ధ్యాంజలిమ్ ॥ బ్రహ్మాండ్రపళయే సుపంస్థిత పదం బ్రహాండ మధ్యస్థితమ్ హ్యేవం లక్షణ పంయుతం పురహరం పాదైకమూర్తీ కృతమ్ ॥

#### ఏకపాద మితి భ్యాతమ్ ॥

ఏకపాదమూర్తి కోటి సూర్యులవలె మిక్కిలి ఎఱ్ఱవి శరీర చ్చాయలతో, గంగాదేవి చం(దరేఖలచే నలంకరింపబడిన జటాజాటములతో, ఒక్క సాదముతోనుండును.

కుడివైపున క్రింది నుండిపైకి అభయముద్రను, టంకమును, అట్లే ఎడమవైపున వరముద్రను, లేడిని నాలుగుచేతులతో ధరించును. శ్రీ స్వామీ కుడి భాగమున ట్రాప్మాయును, ఎడమ భాగమున విష్ణువును తమ తమ ఆయుధములతోను పరకరములరెంటితో ధరించి, రెండు నిజ కరములతో నమస్కరించుచుందురు.

శ్రీస్వామివారి ఏక పాదము బ్రహ్మాండ మధ్యమున, ఆధార స్త్రంభము వలె ప్రకరయ కాలమున కూడా చెదరక నిలచియుండును.

ఈ లక్షణములతో కూడిన పురహరుని మూర్తి ఏక పాదరూపమని స్రసిద్ధమైనది. (రక్తవర్లము, శ్వేత వర్ణమనియు స్రమాణము)

#### 32. ﴿ సుఖాసీస మూల్త ధ్యాసము :

అరుణాభసుభస్మ విలేపన ధ్ఫ ద్దరణీచర టంక వరా భయదమ్ ॥ అరుణాంబర శోభిలసచ్చు భదం గుణనేత్ర సుఖాసన రూప మిదమ్ ॥ చతుర్భుజం త్రివేత్రం చ జటామకుట సంయుతమ్ అభయం దక్షిణే హాస్తే వరదం వామహస్త్రకే ॥ కృష్ణా పరశుసంయుక్తం వామదక్షిణ హస్త్రయో : శయానం దక్షిణం పాదం దదం వామంతు రుంచితమ్ ॥ ఉమా సహిత వత్సర్వం స్కంద గౌరీ వివర్జితమ్ సుఖాసన మితి ప్రోక్షమ్ ॥

శ్రీ, సుఖాసీన మూర్తి ఎఱ్ఱవి శరీర చ్చాయలతో, మూడు కన్నులతో, గంగాదేవి చం(దరేఖలచే నలంకరింపబడిన జటాజాటముతో, జందెముతో, నాలుగు చేతులతో, ఆభరణములన్నింటిచేత నలంకరింపబడిన సర్వావయవములతో, ఎఱ్ఱని వస్త్రముతో సుఖాసీనుడై యుండును.

శ్రీ, స్వామికుడి వైపున క్రిందనుండి పైకి అభయముద్రమ, టంకమును అట్లే ఎడమ వైపున వరముద్రను, లేడిని ధరించిన నాలుగు చేతులతో నుండును. ్ర్మీస్వామి కుడి కాలు శయనించి, ఎడమ కాలు కొంచము కుంచితమై (వంచబడినదై) యుండును.

ఎల్ల సుఖములను ఇచ్చునట్టి ఈ రూపమును సుఖాసీనమని చెప్పబడినది.

(రక్తవర్లము)

#### 33. න්යදී අන්නා දු අන්නනා :

భూతివ్యాపాండురాంగ : శశి శకల ధరో జ్ఞాన ముద్రాక్ష మాలా వీణాపుస్తై ర్విరాజోత్కర తలకమలో యోగ పట్టాభి రామ: ॥

వ్యాఖ్యాపీతే నిషణ్ణ: సకలమునివరై: పేవిత స్స్పుపసన్న :

సవ్యాల: కృత్తి వాసా : సతత మవతు నో దక్షిణామూర్తి రీశ : ॥

దక్షిణే జమదగ్నిశ్చ వసిష్ఠ భృగు నారదా : భరద్వాజ: శానక శ్చాప్య గస్త్వే భార్గవ స్త్రథా ॥

వామపార్భ్యే విధాతవ్యా: కిన్న రాడ్వై: సుసేవితే కైలాస పర్వతే తస్మిన్ వట వృక్షస్య మూలకే ॥ ఆసీనం పకలేశం తు శాంతరూపం మహేశ్వరమ్ దక్షిణామూర్తి మూచుస్తే s ప స్మారం శాయమే దధ: ॥

సురలు, అసురులు, కిన్నరులు, కింపురుషులు, స్రమధులు మున్నగు సకల పరిజనములు సేవించుచుండ కైలాసపర్వతమునందలి వటవృక్ష మూలమునందు దక్షిణామూర్తి, వ్యాఖ్యాన మూర్తి అనుపేరులతో మహేశ్వరుడు సుఖాసీనుడై యుండును.

ఆ స్వావి విభూతిచేత తెల్లనగు సర్వావయవములతో, చంద్రదేఖచే నలంకరింపబడిన జటాజాటముతో, పాముల భూషణములతో, పులితోలు వష్ట్రముతో, నాలుగు చేతులతో నడుమున యోగపట్టముతో, వ్యాఖ్యాపీఠమునందు కూర్చుండి సమస్త ముని గణములచేత సేవింపబడుచు అభిరాముడై (ప్రసన్సుడై యుండును.

కుడివైపున (కిందనుండి పైకి జ్ఞానముద్రను, జపమాలను, అట్లే ఎడమవైపున పుస్తకమును, వీణను నాలుగు చేతులయందు ధరించియుండును.

ఆ స్వామి కుడి భాగమున జమదగ్ని, వసిష్ఠుడు, భృగుడు, నారదుడును, ఎడమ

భాగమున భరద్వాజుడు, శౌనకుడు, అగస్త్యుడు, భార్గవుడును ఉండవలయును. క్రింది భాగమున (పాదముల క్రింద) అపస్మారుడను వానిని పరుండ బెట్టవలెను.

సకల లోకములకు (ప్రభుడగు, శాంతరూపుడగు, ఈ మహేశ్వరుని దక్షిణామూర్తి లేక వ్యాఖ్యానమూర్తి అని వృద్ధులగు ఋషులు పలుకుచుందురు.

(సుభ్రవర్లము)

ఆ) అచల ఉపరిశ్చంగే శంభు యోగాసన స్థం ధవళ మమల వర్గం చైకవ్వక్తం త్రినేత్రమ్ ॥ కరగత శుచిసర్పం పుస్తక జ్ఞాన ముద్రం మునినుత పదయుగ్మం దక్షిణామూర్తి మిడే ॥

శ్రీదక్షిణామూర్తి మిక్కిలి ఎత్తైన పర్వత శిఖరమునందు స్వచ్ఛమగు మిక్కిలి తెల్లని శరీర కాంతులతో, మూడు కన్నులుగల ఒక్క మొగముతో, నాలుగు చేతులతో, కళ్యాణకరమైన యోగాసనమందుండును.

కుడి భాగమున క్రిందనుండి పైకి జ్ఞానముద్రను, నాగపాశమును అట్లే ఎడమ వైపున పుస్తకమును, అగ్నిని కుడి ఎడమల నాలుగు చేతులతో ధరించును.

ఇట్టి రూపముతో సకలముని జనముచేత నుతింపబడు పాదములుగల శ్రీ దక్షిణామూర్తి స్వామిని నేను ప్రార్థింతును.

(సుభ్రవర్లము)

## 34. శ్రీ లింగొేద్భవ మూల్తి ధ్యానము :

లింగాకారస్య మధ్యేతు చంద్రశేఖరనత్యితమ్ ఇ నలకాధస్ట్రితం పాదం లింగోద్భవ సమన్పితమ్ ఇ విరించి ర్హంసరూపేణ చోర్ద్వగో వామపార్చుకే దక్షే వరాహరూపస్య రూపేణా ధోగతో హరి : ఇ వామదక్షిణ పార్చు స్థా కృతాంజలి సమన్పితా స్వరూపేణ ద్వి పాదస్థా వజ విష్ణూ విభో: పరే ఇ ఏవం లింగావతారస్తు పర్వశాంతి కర: పదా ఇ తుంగాంగ విస్తృతి వ తాం సకలం బ మా నై: సంపన్న చిహ్న భుజ భూషణ వర్ల భేదై: ఇ శోభా న్వితం శుభకరం సకల ప్రజానా మైశ్వర్య సంఘ పరివృద్ధి కరం విదధ్యాత్ ఇ శ్రీ లింగో దృవమూల్తి లింగాము యొక్క పుధ్య భాగమున చెంద్రవేఖరుడైన ప్రమశివుని రూపములోనుండకలోను. ఆచ్వాదశేఖరున్ సౌదము లింగమునందుండకలెను.

శ్రీ చంద్రశేఖరుడు కాడినైపున క్రిందనుండి పైకి అభయముద్రను, గొడ్డలిని అట్లే ఎడమనైపున వరముద్రను, రేడిని కుడిఎడకుల ధరించిన నాలుగుచేతులతోనుండును.

ఆస్వామికి ఎడమమైపున వాంస్ రూపుముతో తున్న బ్రహ్మను పైకి వెళ్ళు చున్నట్లు, నిర్మింపవలెను. కుడినైపున కిరాహ రూపముతోనున్న నిష్ణువును (కిందికి వెళ్ళుచున్నట్లు నిర్మింపవలెను

వామ దక్షిణ భాగములయిందున్న (బహ్మాయు, విష్ణువును తమ తమ స్వరూపముతో, రెండు పాదములతో నమస్కారాంజలిని పట్టిన నీజ కరములతో, పరకరములయందు తమ తమ ఆయుధములతో, మొగములయందు మాత్రమే హంసము యొక్క వరాహము యొక్క రూపములలో నుండవలయును.

ఆయుధములు,చేతులు, ఆభరణములు వర్లములు మున్నగునవి ఎత్తునందు, పైశాల్యమునందు మూపరములు మున్నగునవి తగిన రీతిగానున్నచో సుందరమైన ఆ మూర్తి సుభములనిచ్చును. సర్వ ప్రజలకు ఐశ్వర్యము వృద్ధిచేయదగును.

శ్రీలింగోద్భవమూర్తి విశ్వమునకు శాంతిచేకూర్చును.

(శుభ్రవద్దము)

#### 35. శ్రీ శరభమూల్తి ధ్యానము:

మహామేరు సమాకార మష్టపాదం రవిడ్రభమ్
ద్వాతింశద్భాహు సంయుక్తం సూర్యసోమాగ్ని లోచనమ్ ॥
దుర్గా కాల ద్విపక్షం చ సుతీక్ష ఘన గర్జితమ్
ఊర్వ కేశం మహాబాహుం వానాలంకార భూషితమ్ ॥
వజముష్ట్రభయం చక్రం శక్తిం దండాంశు శౌ తథా
ఖడ్గ ఖట్పాంగ పరశు నక్షమాలాస్థి శూలకమ్ ॥
ధనుశ్చ ముసలం చాగ్నిం దధానం దక్షిణై: కరై:
వరదం పాశహాస్త్రం చ గదాం బాణ ధ్వజా తథా ॥
క్రక చం క్రోడశంఖా చ ఖేటం వాగం చ పంకజమ్
కపాలం పుస్తకం కుంతం దుర్గా శ్లిష్ట కరాంబుజమ్ ॥
హలంవామే దధానం చ భీషణం కరపంకజై:
దండ్టోల్లాసం మహాసింహచ్చటాచ్చటనిపీడితమ్ ॥

్రీ శరభమూర్తి ఎఱ్ఱని శరీర చ్చాయలతో, మహామేరు పర్వతమునంటి ఆకారముతో, ఎనిమిది పాదములతో, ముప్పది రెండు చేతులతో, సూర్యుడు, చందుడు, అగ్ని ఆ మువ్వుర రూపములలోనున్న మూడు కన్నులతో, దుర్గపలె నల్లనగు రెండు రెక్కలతో, భయంకరమగు ఉరుమువంటి గర్జనములతో, సైకిలేచియున్న వెంటుకలతో, గొప్ప పొడవైన చేతులతో, సర్వాగములయందు భూషణములతో, మహాభీషణమగు కోరల కాంతులతో, సింహముల సమూహములను మర్దించుచు ఉండును.

ఈ స్వామి కుడినైపున (కిందనుండి సైకి అభయముద్రను 1, ముష్టి అను ఆయుధమును 2, అంకుశమును 3, గొడ్డలిని 4, దండనును 5, బాణమును 6, రోకరిని 7, ఖట్వాంగమును 8, చక్రమును 9, ఖడ్గమును 10, అగ్నిని 11, శక్తిని 12, శూలమును 13, జపమాలను 14, వక్రమును 15, ఎముకను 16. అట్లే ఎడ్మున్నైపున త్రీ దుర్గాదేవిని 1, వరద ముద్రను 2, పాశమును 3, గదను 4, ఏంటిని 5, ధ్వజమును 6, అంపమును 7, వరాహ ముఖమును 8, శంఖమును 9, ఖేటమును 10, నాగమును 11, పద్మమును 12, కపాలమును 13, పుస్తకమును 14, కుంతమును 15, నాగలిని 16, కుడి ఎడమల ముప్పది రెండు చేతులతో ధరించి యుండును.

ఇట్టి రూపముతో నున్న శ్రీ, శరభమూర్తికి నమస్కరించుచున్నాను.

### නී సంబకేశ్వర ధ్యానము :

బిభాణం పరశుం మృగం కరతలై రీశే స్థుణామాంజలిం భస్మో ధూళిత పాండరం శశికళా గంగాక పర్దో జ్ఞులమ్ ॥ శ్రీకంఠే త్రిపురాంతకే స్థుణయినం జ్యేష్గా గణేంద్రా వృతం బ్రాహ్మేంద్రాచ్యుత వందితాండ్రు కమలం శ్రీ నందికేశం భజే ॥

శ్రీ నందికేశ్వరుడు గొడ్డలిని, లేడిని కుడి ఎడమల ధరించిన హస్తములతో, ఈశ్వరుని నమస్కరించు చున్న నిజకరములతో విభూతి పూతల చేత తెల్లనగు శరీరముతో, చంద్రరేఖ, గంగాదేవి కల జటాజాటముతో స్థుకాశించుచుండును.

శ్రీకంఠుడు, త్రిపురాంతకుడగు పరమశిపుని యందుభక్తి కలిగి, దేవతా (శేష్ఠులగు ఇం(దాదులచే చుట్టబడిన (బహ్మ, విష్ణువు మున్నగు వారలచేత నమస్కరింపబడుచున్న శ్రీ నందికేశ్వరుని నేను భజించుచున్నాను.

(శ్వేత వర్ణము)

### 36. శ్రీ కల్యాణ సుందరమూల్తి లక్షణమ్ (ణశ్శపశిల్శ శాస్త్ర)

అధ కళ్యాగా సమావ్రేష్తు అక్షగాల విష్ణులే ఓ ఘ నా ॥ మస్తితం నాష్ట్రాన్లు దక్షిణం కుంచితం భవేత్ ( దక్షిణం పూర్య హస్రస్తు గౌరీ దక్షిణ హస్తు ఈత్ 🛚 వరదం వాడు బాస్త్రెడ్డు పరహస్త్ర ద్యమ్మాడా । దక్షిణే పరశుశా ఓ నామే కృష్ణ మృగం తథా ။ జటా మమం సంయుక్తు సరాభరణ భూషిత : 1 තීය: පුතුණ ස්ලූණ වීතිරු <mark>ධ</mark>රීක ණ ස వస్వశ్వామ నిభాదేవి స్రాష్ట్రా ద్యానాది సంయుతా । ఉత్సాలం వామహాస్తారు రధా దక్షిణ హాస్త్రకమ్။ శంభోర్హస్తేన సంగ్రహ్య అజ్వాలంబద సంయుతా। పార్వత్యానుగతా ప్రేవాణి సర్వాభరణ భూషితా ॥ హస్తన్ను సంస్ప్రశే ద్వేవ్యా : గౌర్యాస్తు కటిశీ మకం దేవాగే కారయేత్ కుండే హోమకర్మ త్రజాపతి : ॥ శంభో ర్వైస్తన పీ మాన్హం ప్రజేశస్కోదయం భవేత్ । చతుర్భుజం చతుర్పడ్డం సర్వాభరణ భూషితమ్ ။ కుండి కాంచాక్ల మాలాంచ వామదక్షిణత: పరే । స్పక్ స్టువా పూర్చహస్డే ద్వౌ సప్పే వామే కరాత్ క్రమాత్ 11 డిత్తరాభి ముఖాసీనో పద్మపీఠే ప్రజాపతి : । ప్రాగ్యేచేవి చేవేశా చేవి చేవన్య దక్షిణే ॥ దక్షిణాభిముఖ్ విష్ణు: హోమ ప్యోత్తరదిక్ స్థిత: 1 శంభోర్వైనాసి సీమాన్హం (శేష్ఠాయామం ప్రవాంతకమ్ ॥ హిరణ్య కరకేవైవ పూర్వహస్త ద్వ యోపరి । పంగ్రాహ్య వరదే హాస్తే దద్యా దుదక పూర్పకమ్ ။ తీర్థాంబు స్పర్లకలశం పూర్ప హస్త్ర ద్వమేస్థితమ్ । శంఖ చ్యక ద్వయం చైవ వామదక్ష కరస్థితామ్ ॥ అనాదిగోత్ర పంభూత: శ్రీ శివ: పరమేశ్వర : । ఆది గోత్రాం ఉమాం గౌరీం తవై వాద్య దదామ్యహమ్ , ఇత్యుక్వా వరదే హస్తే దద్యాత్ హస్తో దకం హరి: । అష్ట విద్యేశలోకేశ సిద్ధ యక్ష గణాదయ : ॥

ఋషయ్ష్మైవ గంధర్వా: మా తరశ్చాన్య దేవతా : । తత్తత్ శక్తి సమోపేత హృదయాంజలి సంయుతా । సంభాన్త మనసోపేత సంవీక్ష్య పరిత: స్థితా : ॥ ఏవం కళ్యాణమూర్తి స్ప్యాత్ అర్ధవారీశ్వరం తత: ।

శ్రీ, కళ్యాణ సుందర్తమూర్తి లక్షణములు - ఎడమ సాదము సుస్థితముగను, కుడి పాదము కుంచితముగను వుంచవలెను. కుడినైపు నిజహస్తమును గౌరీదేవి కుడిచేతిని పట్టుకొని యుండును.

ఎడమ చేతిలో వరదముద్రయు, పరహస్తముల రెండిటియుందును కుడివైపున పరశువు, ఎడమవైపున లేడిని యుండును.

స్వామికి జటా మకుటము, చంద్రదేఖ, సర్వాభరణములలోనుండును. శ్రీస్వామి ప్రవాళ వర్ణములో నుండును.

శ్రీ గౌరీ అమ్మవారు శ్యామల వర్లముతో మనోన్మానములు అమరి యుండి వామహస్తమందు ఉత్పలమును, దక్షిణహస్తము శివుని హస్తమును పట్టుకొని, లజ్ఞ చేత వంచిన శిరస్సు కలదై యుండును. ఈ దేవి ప్రక్కన శ్రీదేవియు, సరస్వతియు సర్వాభరణ భూషితలైయుందురు.

వారు తమ చేతులతో గౌరీదేవి కటి బంధమును తాకుచున్నట్లు నిలచియుందురు. స్వామి వారి ముందు బ్రహ్మదేవుడు హోమము చేయుచున్నట్లు, కూర్చొనియుండును. అతనికి నాలుగు భుజములు నాలుగు మోములు, సర్పాభరణములు కల్గి శివునికి ఆసన్నుడైయుండును.

కుండికయు, అక్షమాలయు, ఎడమ కుడిపై చేతులలోను, స్టుక్ స్టువములను క్రింది చేతలలోను ధరించియుండును. ఈతడు పద్మపీఠముపై ఉత్తరాభిముఖుడై యుండును. తూర్పు వైపున దేవి, దేవతలుందురు. అమ్మవారు అయ్యవార్కి ఎడమ వైపున నుండును.

విష్ణమూర్తి హోమమునకు ఉత్తరముననుండి, దక్షిణమునకు చూచుచుండును. ఇతనిని శివుని ముక్కు వరకు ఎత్తు వుండునట్లుగా కల్పించవలెను. ఈతని వరదము(దలోనున్న క్రింది రెండు చేతులతో బంగారు చెంబులో నీరు పోయునట్లుండును. నీరుగల బంగారు చెంబు నిజహస్తములలోను, శంఖ చ్యకములు పరహస్తములలోను ఉండును.

అనాది గో(తజుడైన పరమేశ్వరుడైన శివునకు ఆదిగో(తజయైన ఉమాదేవిని గౌరిని నేడు నీకిచ్చుచున్నాను అవి చెప్పుచూ విష్ణమూర్తి హస్తోదకము విడచునట్లుండవలెను. వీరికి ప్రక్కగా అష్ట ద్వాలకులు. ఏదాడరులు. లోకేశులు. సిక్షియన్లి గణములు, ఋషులు, రైత్యులు, గంధర్వులు, ఎస్టెహ్యాకుకులు, ఆ యో చేకతల పత్పులు, శక్తులు, మట్టను కూడి, సంభాంత కూనిమల్లి మోచుమో హృదయాంజరీ ఘటించుచూ నిల్బి యున్నట్లు చేయనగు.

ఇట్టి కళ్యాణ నుంచిక సూర్షిస్ ఫక్తిలో నిమిస్కరించుచున్నాను.

(శ్రీస్వామి సువాళ సిస్టం, గౌర్. నిస్తువు శ్వామల సిస్టం, సుహ్మ, వాణి శ్వేత వర్ణం)

#### శైవమత సాంప్రదాయాలు :

1. శైవము, 2. సాశుపతము, 3. కాలముఖము, 4. కాపాలికము. వామ మార్గీయ భైరవ సాంప్రదాయాలను గురించి మాధా చెప్పబడినది. దార్భనిక జగత్తులో శైవ – శాక్త దర్శనములు బాగా ప్రసిడ్డిచెందినవి.

#### శై సిద్ధాంతానుసారం శివునికి గల ద్వివిధ శక్తులు

- 1. సమవాయిని 2. పర్యగహ రూపశక్తి,
- 1. సమవాయిని: శక్తి చిద్రూప నిర్వికార పరిణామమమని, ఈ శక్తి శివునిలో సమ భావంలో వుంటుంది. అంటే శివశక్తి సంబంధం తదాత్మ్య సంబంధం, ఆ శక్తియే శివునియొక్క స్వరూపశక్తి.
- 2. పరిగ్రహేశక్తి: ఇది అచేతనము, పరణామిని కూడా, ఈ పరి(గహశక్తి శుద్ధమని, అశుద్ధమని రెండు విధములు. శుద్ధశక్తిని 'మహామాయ', అశుద్ధశక్తిని 'మాయ' అంటారు. 'మహామాయ సాత్విక జగత్తుకు' ఉపాదాన కారణము. 'మాయ (పాకృతి జగత్తుకు ఉపాదాన కారణము.

జీవునకు జగద్బంధన కారణము ఆజ్ఞానమే. సాధనవల్ల అజ్ఞానమును నివృత్తి చేసి కొనవచ్చు. 'నేను శివుడను'' అనుజ్ఞానమువల్ల ఆ క్షణంలో ఆత్మ స్వరూప శివసాక్షాత్కారము కలుగుతుంది. జీవుడు జీవన్ముక్తుడౌతాడు. ఇదే సంక్షిప్తంగా శైవదర్శనం.

శివునికి మరోపేరు "అశుతోష్" 'అశు' అనగా శీఘ్రముగా 'తోష' యనగా ప్రసన్నుడగునని తెలియగలదు. అనే కానేక శైవకథలు, భక్తిగీతాలు, శివభక్తులు జరిపెడి నృత్యాలు, వాయిద్యాలు అన్ని కూడా శరీరంలో ఒక మాతనోత్తేజాన్ని కల్గించటమేకాక వల్లుగగుర్పొడిచే విధంగా ఉంటాయి. శివుని లీలాగాథలు అనంతమైనవి. ఎందువల్లనంటే పూర్వభారతీయ నాగరికతా వైభవంలో అనేకానేకి ఆడిసుబాత తెగలు, భిన్న భిన్న ట్రవేశాలలో స్థావరములేర్పరుచుకొని ఆ యా అధిన యుకులను స్రాకృత వధానంలో గౌరవించి, ఆతని సాహసకార్యాలను కేట్తించి, స్మాకించటం అనేకి కథలలో ఆదిమజాతి నాయకులందరిలోను 'శివుని' గనే ఛానించి కేట్తింది సువాకంచేయుటం జరిగి వుండవచ్చు.

## **ಧ್ಯಾನಂ** මංඩ් ఏඩාඪ ?

ధ్యానం ఒక సాధన. ఒక పద్దత్త, పెబ్బెసి జైతన్యాన్ని తినిలోకి రావలసినదిగా పిలవటమే ధ్యాన లక్షణం, ఆ చైతన్యంలో సమాగమం కా ఓటం దా పె ఆరోబాగానుభూతిని పొందటం ముఖ్యం. సంస్కృతంలో ధ్యానం ఆనే పదానికి లెండు సమానార్హక పదాలు ఆంగ్లంలో Meditation, Contemplation ప్రూలంగా పేటిని 'చింతన, విచారణ' అనవచ్చు. ఇవి రెండూ ధ్యాన రూపారి. ఒకే భావ స్వవారాల మీది మనస్సును కేంద్రీకరించటం 'చింతన'. ఒకే వస్తువు, రూపారి, దూరం మీది వృస్తిమించి ఏక్కాగతవల్ల జనించిన శక్తివల్ల ఆ వస్తువు రూపాన్ని, భావాన్ని గెంటెండిని భ్యావాన్ని కొండటం 'విచారణ' గా తోస్తుంది.

ధ్యానంలో దేనిని గూర్చి భావించాలి అనే స్రశ్నకు మీ స్రాప్స్ మీ అత్యున్నత ఆకాంక్షలను బట్టి ఉంటుంది. సంపూర్ణమైన సమాధానం కావాలంటే "(బ్రహ్ము" మీద ధ్యానం నిల్పటం సర్వోత్తమం "సర్వం ఖల్విదం (బ్రహ్ము" ఇదియంతా (బ్రహ్మామే అనే భావనమీద ధ్యానించటం మంచిది. ఈ ఏకైక ఆత్మ లేదా సచ్చిదానందానికి చెందిన బహురూపాలని (గహిస్తాము. అలాగే సర్వమనస్సులూ జీవాలు, శరీరాలు, విస్తృతిగాచెందిన ఆత్మ అస్థిత్వంలోని ఒక స్థితికి (కియాశీల రూప కల్పనలని, అన్య భావాలకిట చోటులేదని (గహిస్తాము.

ధ్యానం స్థిరపడిన తరువాత ఏ పరిస్థితులలో చైనా దానిని చేయగలగాలి. ధ్యానానికి అవరోధాలుగా నిల్చే వాటస్నెంటిని వ్యతిరేకించగల ఇచ్చ, ఏకా(గత, మనసు చలించటం, మరపు, నిద్ర, ఓర్పు లేకపోవటం అశాంతి ఇవి అన్నీ అవరోధాలు.

అంతర్గత చైతన్యం అంటే చిత్తం, శుద్ధంగా స్థూంతంగా పుండాలి. భంగం కల్గించే (పతి చర్యలనుంచి అంటే ఆగ్రహం, దుఃఖం, నిరాశ, ఆతృత మొదలైన వాటినుండి స్వేచ్చపొందాలి.

'ఓం కారం': 'అ' కార, 'ఉ' కార 'మ' కారాత్మకమైనదే 'ఓం' కారము. ఓం కారమే నిశ్చలమైన పర్మబహ్మయని అధర్వణ వేదాంతర్గత ప్రశ్నోపనిషత్లోని మహత్తర నిరూపణము. ఓం కారమే పర్మబహ్మము. అనాదియై, అవినాశనమైన మ్రబహ్మ సృష్టియొక్క సమస్త కణములయందు వ్యాపించి యున్నది. అతడే ఈ చరాచర సృష్టి జగత్పిత, వృత్పత్తి సేదా కనియుల ముంది ప్రాకంపుండా పాటిస్తున్నాను. సందేశం ఎకుంటు. అమరుడు, పరమ పురుమునిగా ఏరుగు అనుకు ముంది కార్విస్తుంది. సి.వి.కి. సందేశువులు. అవరతత్వము, సాణతత్వికుల కాడా అంగా కరికి.

" ఓ మితి - ఆబ్యూ ! ఓ ఎవస్ వస్తున్నా ఉన్నవి"

(3000 Erallas)

ఓం కారము త్రామ్యాల మున్ని ప్రావిమిగా స్టామినిమి కాంతమై, ఆజరిమై, అమరమై, నిర్భయమైన, విజానిచిస్తున ముగుత్వుమును రగ్గించును. ఓం కారమును ధ్యానించి పర్యవ్యా యొక్కు మర్విక్యానికి వ్యవికా సామ్ట్ కాంత గెలను.

ఓం కారనాదము (జాహ్మాన్యమానము, ఆకాశ హూపమై, శిబ్దమానముగా విశ్వవ్యాప్తమై బ్రహ్మ పదార్థమునకు మూ ఆ ధానిని ఎగా మాక్కుమ్మాగా ఆ ఏష్కరించినది.

"చైతన్యం సర్వధూతానాం సబ్పతింబగదాన్మనా నారులున్నా, తదానంద మర్వితీయము పాస్మాహే" a

(తిమూర్తులు ఓం కార ఉపాటకులే. శ్రీ, త్యాగరాజస్వామి నాదోపాసకుడై దైవ సాక్షాత్కారమును పొందియున్నాడు, అట్టి పెహిమాన్వితమైన ఓం కారమును నిత్యము ఉపాసించి తరించగలకు.

#### රාලු සු කාණීන් :

పరమశి స్పోస్ నేత్రములనుండి జలబిందువులుగా భూతలము పైబడి స్థావర రూపముదాల్చి మహా రుద్రాక్ష వృక్షములుగా పుట్టెనని పురాణ (పశస్థి, రుద్రుని నేత్రములనుండి జనించుటచే రుద్రాక్షలుగా పేరొందెను. ఉపనిషత్తులయందు, స్కాంద పురాణాదులయందు రుద్రాక్ష మహిమ (పతిపాదించబడినది. రుద్రాక్షమాలతో జపముచేయుట నేటికీ సనాతనాచారంగా సాగుచున్నది.

రుద్రాక్ష చెట్లు వృక్ష శాస్త్రమందు "ఎలయో కార్పస్ వర్గానికి చెందినది. ఇది "ఇరాషియో కార్పస్ గ్యాని(టస్" అనే పేర్న తెలియగలదు. ఆసియా ఖండం తూర్పు దక్షిణ (పాంతం, మలేషియానుండి ఆడ్ట్రేలియా పసిపిక్ దీవులకు విస్తరించిన భూభాగాల్లో ఈ మొక్కలు ఉన్నాయి. మనదేశంలో నేపాల్, బీహార్, బెంగాల్, అస్సాం, మధ్యప్రదేశ్లలో విస్తారంగా ఉన్నాయి. ఇది అక్టోబరు మాసంలో పూతకొస్తుంది. (పతి సంవత్సరం పూత కొన్నుందనే నమ్మకం లేదు. ఒక్కోసారి కొన్నిసంవత్సరాల వరకు పూత రాక పోవచ్చు. పూలు తెల్లగా వుండి ఆకులకన్నా చిన్ననిగా సుంటాయి. పండుటాకుల కణుపులనుండి పూలు ఉట్టుకొస్తా**లు.** పళ్ళు నీరి రంగు, రక్తుపు నిరుపు కలిపిన విధంగా వుంటాయి. (పతిరుద్రాక్షకు కొన్నిముఖాలుంటాయి. (భాగాలుగా నిలువు గీతలు లేక గాడులు) ఏకముఖి, ద్విముఖి అరుదుగాలభిస్తాయి. చివరగా ముప్పది ఒక్క ముఖాలుగా దొరకుతాయి. పంచముఖముల పంట ఎక్కువ. తెంత్ర శాస్త్ర స్థవారం రుద్రాక్షలు ఎంత చిన్నవైతే అంతశక్తి హీనమైనవిగా పరిగణిస్తారు. ఏనిలో ఎరువు, తెలుపు, నలుపు, పశుపు రంగు లున్నాయని నిపుణుల అభిస్తాయం.

భాగవతం, శివపురాణం స్మృతులు రుద్రాక్షల గొప్పతనాన్ని వర్లిస్తూ - మాంగా ధరించిన సర్వ పాపహరమని, ఒక్కొక్క రుద్రాక్టరు ఒక్కొక్క అద్పుత గుణములున్నట్ల చెప్పుచున్నవి. మరియు విలువగల ఔషధములుగా సరిగణించబడినవి.

**ఏకముఖ రుద్రాక్ష**: దీనిని 'శివ' స్పరూపముగానే సేర్కొనవచ్చు, ఇది సామాన్యముగా దొరకటం కష్టం. దీనిని నియమముగా ''ఓం స్టూం సము:'' అను మంత్ర జపముతో ధరించిన శివతత్వమలవడి వ్యక్తిత్వ వికాసమేర్పడి మానసిక శాంతి సుఖము లభించును.

ఇలా ద్విముఖి, (తిముఖి, చతుర్ముఖి, పంచముఖి ఆ సై ఏక నింశతి ముఖమువరకు అనేక దేవతల ప్రతిరూపములుగా ఆర్చించబడుచున్నవి. ఇలా రుద్రాక్షలు ఆస్థిక ప్రపంచమున ప్రముఖ స్థానమా(కమించినవి.

### **పురుష సూ**క్తము

"పురుష ఏ వేదం సర్వం యద్భూతం యచ్చభవ్యం"

"సహస్ర శీర్నా పురుషః సహస్రాక్షః సహస్ర పాత్ స భూమిం విశ్వతో వృత్యా అత్య తిష్ఠద్ద శాంగులమ్"

(ఋ. 1-1-1)

సర్వ[పాణులయొక్క నమిష్టియే రూపముగల బ్రహ్మాండ దేవుడు విరాట్పురుషుడునగు, పరమేశ్వరుడు సర్వజీవుల శిరస్సులూ తనవే గనుక అనంత శిరస్సులు కలవాడైయున్నాడు. ఇంకనూ అనంత నేత్రములు, అనంత పాదములు కలవారుగా, సర్వజీవుల ఇంద్రియములలో కలడు కనుక సహాస్రాక్టుడు, సహాస్రపాదుడు, పహాస్ర శీరస్కుడు అగుచున్నాడు. అట్టి పురుషుడు బ్రహ్మాండ మంతటిని వ్యాపించి, అండి తానే వెలుగు చున్నాడనియు, ఇచట దశాంగులములు అనగా దశ దీక్కులు అని ప్పనగు. పుతున సూక్రము నెట్టుకుల దుర్చి కనటులో 16 శ్లోకుకులలో 64 సౌదములుగా మన్నదని తదుపరి యుజుకా కణ్యకుకుడు 99 సౌదములుగా ఎస్టికించినదని తెలిముచున్నది. అన్నింటి యందు పూరుమని ఎశ్వనిస్తాన్నడు. ఎశ్వనిస్తోగా దర్శాస్త్రాణులయిందున్న పర్వశక్తులు, పొంచి లో తిక్సానించియన్న అప్పింటి యుండూ తానే క్యాసించియున్నట్లు తెలియగలదు. మనస్సు, బుస్టు, ఆహాంకాకుడు, వ్యాసినుకు, అన్నిమూ అత్తినేనని ఏశ్విట్లతే చూపుతున్నది. అట్టి కానిని స్మారంగును – స్పిష్టి డిడుగా ప్రవహిస్సి డింటి సధముగా హోధ పరచవలసి యున్నది.

పురుషుడు (ప్రకృతి)

మహత్ (బుద్ది)

#### అహంకారం

| జ్ఞావేంద్రియాలు | కర్మేంద్రియాలు | మనమ్ప                |
|-----------------|----------------|----------------------|
| (శ్రోత          | 375            | శబ్ద <b>- ఆ</b> కాశం |
| త్వక్           | <u> එ</u> සි   | స్పర్భ - వాయువు      |
| చక్షు           | పాద            | రూప - తేజస్సు        |
| జిప్పా          | పాయు           | రస - జలము -          |
| ఘాణ             | ఉపస్థ          | గంధ - భూమి           |

భూత భవిష్య ద్వర్తమాన రూప జగమంతయూ ఆ పరమపురుషుని మహిమయే. (పభావమే, శక్తియే, ఈ మహిమకంటే ఆ పురుషతత్వ మెంతయో గొప్పది. అట్టి విశ్వ కర్మమ ఎరింగిననేగాని అమృతత్వములేదని పురుష సూక్తమనుున్నది.

ఆట్టి జగత్త్సృష్ఠికర్తయూ, జగత్ కారణుడును ఆయిన పరమ పురుషుని -విశ్వపతిగా నెరింగినవాడు జరామరణముల నుండి ముక్తుడు కాగలడనుచున్నాడు. ఆనగా చావు పుట్టుకలలోని విశిష్టతలే మాత్రం పట్టని జిజ్ఞాసువుకాగలడని భావము.

### పంచతత్వములు :

"ఆత్మవ ఆకాశ స్పంభూత :, ఆకాశా ద్వాయు : వాయో రగ్ని : అగ్నే రావ:, అద్భ్య : పృథివీ, పృథివ్యా ఓషదయ : ఓషధీభ్యో s న్నమ్ అన్నా తృరుష : "

(తైత్తరీయోపనిషత్తు)

జగత్ కారణ వస్తువగు ఆత్మనుండి ఆకాశము, వాయువు, అగ్ని, జలము, సృథిని అనెడి పంచభూతములు కల్గెనని భావము, అట్లే స్వాత్త్మి కాంశలయొక్క ఫలముగా ఏర్పడినవి. (శోత్ర, త్వక్, చక్షు, ర్జిహ్న, మాణములనెడి జ్ఞానేంట్రియములు వాటి యొక్క సమష్టిగా ఏర్పడినదేమనో బుద్ధి చిత్తాహంకారజ్ఞతలతో కూడిన అతఃకరణము. ఇక పంచభూతముల రజోగుణాంశలచే -వాక్కు, పాణి, పాదము, ఓపెస్ట, సాయువులనెడి పంచకర్మేంట్రియములు. వాటి యొక్క సమష్టి సృష్టి ఏ (సాటము, ఆసానము, వ్యానము, ఉదానము, సమానము అనెడి పంచల్రాణములు. అట్లే జగిత్తుంది ఆరోగే రార్యములు సృష్టి స్థితి, లయము, తిరోధానము, అనుగ్రహములు సమధ్యము. అట్లే మానవులు పొందు దశలు కూడా జాగ్రత్తు, స్వప్నము, సుమస్తి, సమాధి, మెలియాతీతము అనియు. (పకృతి - పురుషులుకూడా - పత్తు, చిత్తు, ఆనంచనుు నాటుడు, చూటము అను పంచాంశములతో కూడినవారని (గహించగలనుు. ఇట్లు పురుషునీ అదేక పంచతత్వములతో సమన్వించబడినవి.

# గాయత్రీ మంత్రార్థము

"గాయంతం డ్రాయతే ఇతి గాయ్రత్తి" 🐇 ్గానముచేయుకారిని, జపించు వారిని రక్షించునని వృత్పత్యర్థము.

గాయుత్రీ మంత్రము ఋగ్వేదములో తృతీయ మండలముని 62. ఎన్నాస్తములో పదవ ఋక్కు. విశ్వామిత్రుడు దర్శించినట్టిదే. మరోక పుంత్రామున "ఓశ్వానిత్రుక్య రక్షతి బ్రహ్మేదమ్ భారతమ్ జనమ్" (ఋ. 3-53-12) సిశ్వామిత్రుడాడైన గేడు రచించిన ఈ ఇంద్ర స్టోత్రము లేదా వేద భాగము భరత కులమున స్పట్టిన జనమును రక్షించుచున్నది. అది సర్వ భారత జనులచేతను జపింపబడి నారి అధ్యుదియములకు హేతువగుచున్నది. ఇది గాయత్రి అనెడి చెందస్సులోనే ఉన్నది. వీనికి సాయణుల భాష్యము ననుసరించి -

"ఓం తత్స వితుర్వరేణ్యం భర్గ్ దేవప్య ధీమహి ధియో యోన: ప్రచోదయాత్

(బువు, 3-62-10)

గాయుత్రి పదము స్ర్మీ లింగములో ఉన్నను గాయుత్త మండ్రాక్ష్మము పుంటింగి. పరమై ఉన్నది.

అర్థము: ఏ సవిత్పదేవుడు (సూర్యుడని అర్థము) మనియొక్కి పిప్మిలను లేదా ధర్మధర్మాది విషయములైన బుద్ధులను (పేరేపించునో ఆ సినిత్సిపేవునియొక్కు, అనిగా సర్వాంతర్యామిగా (పేరకుడైన ఆ జగత్ సృష్టిపర్త అంవిటకును ఉపాశ్యముగనూ, జ్ఞేయముగనూ భజింపదగిన భర్గమను పేరుగల తేజమును పర్యబహ్మాత్మికమును, స్వయం జ్యోతియగు తేజమును ధ్యానించుచున్నాము. సనిత్స్ శబ్దమునకు ఉడ్డిందు వానిని మేల్కొలుపువాడని వ్యత్పత్తి అర్థము. సాయణులు సనిత్స శిబ్దమునకు మారుందిందు భిర్ణ శబ్దమునకు అన్నమనియు కూడా అర్థము చెప్పినారు. అని కేవలకు, దారాస్థాములు ప్యూతమే. అంతరర్థమును పరికించిన నిడ్రమండి మేల్కొలుపుట అడిగా ఆర్మాన్ ఉడ్రమండి మేల్కొలుపుట అనియే భావము. అట్లు మేల్కొలుపువాడు దార్యా మార్వుదుకావ అంతరంగమున ఉన్నవాడును, పరమాత్మియగు అంతర్వాకు కూడుగా క్యూకే కావిలెను.

క్రి శంకవులు సొందిక్వలగారలో అలితాదేనిని "పర్మబహ్మ మహిషి" అన సంబోధించినాడు. అడగా ఆమె మాటవాశక్తి రూపిణి అనియే భావము. ఆయన దృష్టిలో శివుడు సాక్షాత్సక్వుక్వుమ్మాయే.. శ్రీ, కాళిదామికూడా

# "వాగర్డా వివ సంస్ఫక్తా వాగర్డ స్థతిపత్తయే జగర: పితరా వంస్లే పార్వతీ పరమేశ్వరా".

సార్వత్ పరిమేశ్వికులను దెగెళ్ళతలని స్తుతించినాడు. పార్వతి శివుని అర్ధాంగిగా మాత్రమేకాగా, గాయుత్రీనేవ్ సాన్గా ద్విశ్వకర్మ స్వరూపిణియే అయి పరమాద్వైతమును ప్రకటించినది.

అట్టి గాయిత్ర్ మంత్రో పాసన ద్వారా నిద్రాణమైన అంతర్ శక్తులను మేల్కొలిపి దృధ స్వాధావులై, సెన్విశ్రీలులై స్థాపిల్లించిపలసినదిగా తెలియబడుచున్నది..

# ದ್ವಾದಕ ಜ್ಯಿತಿಶ್ಲಿಂಗಮುಲು

సనాతమడు, సద్కురు బ్రహ్ము, జగత్ పితనైన శ్రీ మహాదేవుడు తన స్థభలను జంబూద్వీపటునేదాక, అద్దాని పరీ వృతకమైన, నేపాల్, బంగ్లాదేశ, కౌలాలంపూర్, మలేషియా. సింగస్కార్, ధాయ్లాండ్, శ్రీలంక, పాకిస్థాన్ దేశాలలోకూడా "మాఘ బహుళ అయోదిని "మహాశీనరాత్ర" పర్వదినంగా విశేష స్థశస్థి నొందియున్నాడు. పూజలందుకొనుచున్నాడు. భారతదేశపరిసరదేశాలలో శతాబ్దాల క్రితం భారతావనినుండి వలస వెళ్ళి అక్కడ స్టీకపడిన అనేక అక్షలమంది ఈ పర్వదినాన్ని భక్తి (శద్ధలతో జరుపు కొనటం మనినుటిగినదే. గత 30 సంవత్సరాలలో భారత దేశంనుండి వేలాదిగా డాక్టర్లు, ఇంజనీర్లు, ొట్టంటిస్మలు, పరిశోధకులు, కళాకారులు ఇతర దేశాలలో స్థీరపడి నేటికి మమారుగా 50 అక్షలకు పైబడిన భారతీయ సంతతి ఇతర దేశాలలో నివశీస్తున్నట్లు స్థవార సాధనాల వల్ల తెలియవస్తున్నది.

అమెరికా ఇంగ్లండ్. సింగపూర్, థాయ్లాండు దేశాలలో హిందూ దేవాలయములు అనేకం నిర్మాణం జరిగియున్నవి. అచ్చట భారతీయ సాంప్రదాయానుసారం వేదమం@ోశ్చరణతో పూజలు నిర్వర్తించుచున్నట్లు తెలియుచున్నది. యావత్ భారతదేశంలో ఆ మహాదేవుని ద్వాదశ బ్వౌతిల్లింగములగా వెలసి విశిష్ట పూజలందు కొనుచూ మహామహితాన్వితమైయున్నవి.

- శ్లో။ 1) సౌరా(ష్టే సోమనాధం చ 2) శ్రీకైలే పుల్లిఖార్మనమ్ (
  - 3) ఉజ్జయిన్యాం మహాకాల 4) యోంకాలే సరమేశ్వరస్ ॥
  - 5) కేదారం హిమ వత్స్పుస్టే 6) ధాకిన్యాం భవు శంకరమ్ ,
  - 7) వారణాస్యాంచ విశ్వేశం 8) త్రంజరమ్ గౌతమ్ తటే 🛭
  - 9) వైద్య నాథం చితాభూమౌ 10) నాగేశం చారుకావనే
  - 11) సేతు బంధేచ రామేశం 12) ఘుశ్చేశంచి శివాలయే 🛭

ద్పాద శైతాని నామాని (పాత రుత్దాయయి: పెరీత్ : సప్తజన్మ కృతం పాపం స్మరణేన వినశ్వతి ॥

జ్యోతిల్లింగము లేకాక, పంచభూత లింగిములుగా స్థుసిప్త్రి కెక్కిన క్షేత్రములు.

- 1. పృధ్విలింగము కంచి -ఏకార్లో అంగుము
- 2. జలలింగము జంబుకేశ్వర క్షేతంలోని జంబుకీశ్వర రింగము
- 3. తేజోలింగము తిరువణ్ణామలలోని అరుణాచలేశ్వరి రింగము.
- 4. వాయులింగము శ్రీ,కాళహస్తి క్షే(తములోని ,శ్రీ, కాళహస్తీశ్వర లింగము
- 5. ఆకాశ లింగము చిదంబరంలోని నటరాజస్వామి.

(ఇచట లింగము కనుపించదు)

ఇంకా ఆం(ధదేశమున పంచారామ లింగములుగా (ఫసిద్రికెక్కిన స్ట్రీతములు -

- 1. (దాక్షారామమున భీమేశ్వర లింగము.
- 2. సామర్లకోటయందు కుమార భీమేశ్వరలింగము
- 3. సోమరామమున సోమలింగము
- 4. క్షీరారామమున శ్రీరామలింగము
- 5. అమరారామమున శ్రీ, అమరేశ్వరలింగములు (పసిద్ధములు.

యావత్ భారతదేశమున అనేక (పసిద్ధ శైవక్షే(తాలు తూర్పు, దక్షిణం, పడమర, ఉత్తర దిశలయందు సుమారు 230 కి పైబడియున్నవి. నేపాల్ చేశాబున శ్రీ ఇశుపతి నాడి లింగాము, గండకీ తీరమున శ్రీ ముక్తినాథ లింగము, కాశ్మీరమునకు తూర్పుగా అమరనాథమున - అమరనాథ లింగము (హిమలింగము) జగత్మేసిదములు.

అట్లు సదాశివుడు మానల్ ధారలావని, పరిసర దేశములందు అనేక వేలస్థానములందు సుంత్రిస్తున్నిపైన సిద్దాంతి సమరసధాననలను, ఆధ్యాత్మిక విలువలను, విశ్వ మానన సాధాతృత్వముడు చెలకొల్పి - మనలను సత్ ధర్మాచరుణులుగా ప్రభావితం చేయుడున్నాడు. ఆత్మామాపమై ఎల్లస్పుడు సమన్వయింపబడు పరమాత్ముడు. ఇంట్రియు, మన: బుద్ధి హీస్ట్ర్యా గర్భాఖ్యతిత్త్వమును మీంచి ఉత్తరోత్తరమైన పరమునకు కూడా పరమై (శేష్టమైన సూర్ష్మిడా పియైన పరాత్పరుడు. శాంభవమైన తేజస్సుచే రింగాకారమునడుందు నాడు. పరివిద్యచే తత్వోపదేశముచే జన్మించిన శీవజ్ఞానమును మముద్దువులను కాపాడు కాడు. అద్దుడై పాపాదులను మాడ్చి చేయును. గాయుతి మంత్ర ప్రతిపాడ్సుడైన చేవుడు. తన కరిన శాసనములచే సర్వ చరాచర జగత్తు అంతయును నియుమము తప్పుటండా పర్తింపజేయువాడు సన్మార్గమున మనలను నడుపు వాడైపున్నాడు.

### ఈశాన ముఖ ధ్యానమ్ :

వ్యక్తా వ్యక్త గుణేతరం సువిమలం - షట్రింశతత్వాత్మకం। తస్మాదుత్తర తత్త్యమక్షరమితి - ధ్యేయం పదాయోగిభి:। వందే తామప వర్జితం త్రిణయవం - సూక్ష్మాతి సూక్ష్మాత్పరం। శావ్రం పభ్చమ మీశ్వరప్యవదవం - ఖ వ్యాపి తేజోమయమ్।

వ్యక్తము - అవ్యక్తము అను రెండు లక్షణములకంటెను ఇతరమగు లక్షణముకలదియు (జగదంశములగు) ముప్పది ఆరుతత్త్వముల రూపమున పరిణమించునదియు సలక తత్త్వములకంటెను పైది అగు అనుత్తరము అను అక్షర తత్త్వముగా ఎల్లపుడును యోగులచే ధ్యానించబడ దగినదియు, తమోగుణ రహితమును, మూడు కన్నులు కలదియు సూక్ష్మాతి సూక్ష్మమగు దానికంటెను గొప్పదియు, శాన్తమును ఆకాశమునందంతటనూ వ్యాపించు తేజమే తన రూపము కలదియు అగు ఈశ్వరుని ముఖమునకు నమస్కారము.

**విశేషము:**తాం(తికసాంప్రదాయము నమసరించువారు సృష్టియందు గోచరించు ఆ యా అంశములను ముప్పది ఆరుగా విభజించిరి - అవి

#### శుద్ధ తత్త్వములు :

1. శివః, 2. శక్తిః, 3. సదాశివః, 4. ఈ శ్వరః, 5. శుద్ధ విద్య.

### శుద్దాసుద్ధ తత్త్యములు :

6. మాయా, 7. కలా, 8. విద్యా, 9. రాగు 10. కాలు, 11. నిడుస్తు, 12. పురుష్ట. అశుద్ద తత్త్యములు :

13. స్థకృతి:, 14. అహంకారః, 15. బుద్రి:, 16. మన., 17. ్లో స్రం, 18. త్వక్, 19. చెక్టు:, 20. జిహ్న, 21. స్టూణమ్ - (జ్ఞానేంటియ సంచరము) 22. కాక్. 23. సాణి, 24. పాదా, 25. పాయు, 26 ఉపస్థ: (కర్యేందియ సంచరము) 27. శబ్దు:, 28. స్పర్మ:, 29. రూప, 30. రస:, 31. గంధః, (విషయ తన్మాట్రాసించరము) 32. ఆకాశు, 33. వాయు:, 34. తేజు: 35. ఆపు: 36. పృథ్వి (భూతపంచరములు).

ఇందు 'శక్తి' యే అంబ. ఈ శక్తితోమాడి ఏపిత్సమునందిన 'శిషి' తత్త్వము 'సాంబశివ' తత్త్వము. ఈ సాంబ శివుని స్ట్రీతికై చేయునదియే శ్రీ మడ్రుపారాయణముగాని, జపముగాని, హోమముగానీ అభిషేకముగాని అని తెలియుగలరు.

మహన్యాస రుద్రాభిషేక మందు - 'మహాన్యాస్సుసు' అను ద్వాస్తుంటియలో ఇదున్యాసములు కలవు. అందు సాధకుడు తన ముస్పడి యాడు తర్వుములందును రుద్రుని నిల్పి - తన శరీరమును రుద్ర శరీక ధర్మముగా నిల్పి తత్ ధర్మ భావనతో ఆరాధించి లోకహిత కారిగా కాగలడని - అట్టి బలసింపల్లి స్టాప్తించగలందులకు నిర్వహించునదిగా తెలియుచున్నది.

# శ్రీ శివరాత్రి మహిమ

శివరాత్రి: మాఘమాస కృష్ణ చతుర్ధశినాడు విజ్ఞాని పెతున్న పెటుతమైన సర్వభూత మహేశ్వరుని, శివుని పూజించు ఆచారము యాసెత్ భాషితేడేశకుందేవేదిక పరీవృత దేశములయందు కూడా అనాదిగా వచ్చుచున్న సాంస్థవాయిమే.

ఈపూజ రాత్రి నాల్గు జాములయందు జరుపుదురు. దీని డిగ్రేశ్వనిప కృష్ణ చతుర్థశీ తిధియందు చెందకళలు పదునాలుగు లయకుయి ఒక్కి కళకుక్వతమే మిగిలి యుండును. మనస్సున కధిపతి చెందుడు. బాహ్య ప్రకృతియందిలి చెండికళా లయ వికాసములను బట్టియే అంతర ప్రకృతియందు మనోలయ వికాసములుండును. చెందుని వృద్ధి క్షీణతలననుసరించి జీవుల మనోస్టుకృత్తులు మారుచుండును. ఇది దేశీయ వైద్య విధానములో అందరెరిగినదే. శివుడు సుంగళ స్వర్యాల్లు, మంగళ్శపదాత, జ్ఞానకారకుడు. శివలింగము, గౌరీపీఠము దనిడి కెండింటి చేరికతో ఘటితమైన మూర్తి శివలింగము. ఇది నిల్చిన అకోణాకారముగల పేరముకుంటిడే గౌరీపీరము (శక్తి పీఠము) ఈరెండు కలసియున్న మూర్తినే 'స్రాణాట్ల' పుండురు. శివుని చెలుపునచే బిందువు. అదియే 'అట్టమ్' అనెడి లింగము. అద్యక్షిపిత శక్తిని తెల్పునచే అకోణము. అదే గౌరీపీఠము. ఇది పత్వకటిత శక్తిని తెల్పునచే అకోణము. అదే గౌరీపీఠము. ఇది పత్వకటిత్తున్న అక్కక్షిప్ అక్కర్తి పురుమల స్థుతమ సంయోగము వల్లనే మహాత్తత్వము తేటతెల్లముంచున్నది.

ళ్లే మనుయో నిర్మహ్మద్సహ్మ । తస్మిస్ గర్భందథా మృహమ్ సద్భువ సర్వభూతానాం । తతో భవతి భారత ।

(భ.గీ. 14-గుణ. వి-3)

తాగి ఓయిభారత : గొప్పచియగు నా స్థుకృతి ఉత్పత్తికి గారణము నేనుదానియందు జగచ్చిస్తార హేసుకును చిదాబాసుని ఉంచుచున్నాను. అందువల్ల (బహ్మాది సర్వభూతముల యుత్పచ్చిరమునిగుచున్నిది.

శివున రాలింగమూర్తియిందు ఎట్టి స్థూలావయవ, స్థూలభావములు లేవు. చిత్ స్థుతిటింటములో గూడిన మహాత్తత్వము నెటులో తెలుపుటకే లింగమూర్తి నవలంబించి శివపూజా నిధానమేర్పడినది. శివలింగము చిదాభాస సమన్వితమైన మహాతత్వము యొక్క స్టూలస్థుతీవయే. ఇదే విశ్వము యొక్క ఆద్యవస్థ. ఇదే విశ్వబీజము. శివధ్యాన మంత్ర మండు "నిశ్వాద్యం విశ్వబీజం నిఖిల భయహరమ్ లింగరాపం నమామి" అని పెట్టింపబడినది. లింగవునగా - చిహ్నము (గుఱుతు). ఏ గుఱుతువలన జగత్కారణ స్టూర్పత్ పురుష విషయుకమైన జ్ఞానము కలుగునో యదే శివలింగము. ఈజగత్పపంచ మనెడి కార్యములనే యవ్యక్త కారణనుందు లయమందునో యదే లింగము. "లీయతే గమ్యతే ముత్రి జగదికి లింగమ్".

జ్ఞానిమైదు విధములుగా ప్రకాశించును. చెట్టకర్గాదులైన పంచ జ్ఞానేంద్రియముల దారిని జ్ఞానమైదు విధముల వెలయుటకు నిత్యము మనము అనుభవించుచున్నాము. ఇవే విజ్ఞానమియ పురుషుని పంచముఖములు పంచవ్చక్తుడు - అనగా విరివిగా దెఱచిన నోరుగలవాడు. వామదేవుడై జగద్వమనము (సృష్టి) చేయునపుడు పంచవ్చక్తుడు. మఱి దానిని దనలో నిముడ్చుకొనునపుడును బంచవ్చక్తుడే కావలయును. అనగా జగత్సృష్టి విలయములనొనర్చువాడు శివుడే.

త్రిసేత్ర శబ్దము త్రికాల దర్శిత్వ సూచకము. త్రికాలముల నొక్కసారిగా విజ్ఞానమయ వేత్రములుగా సుద్భాసింపజేయు వాడనుటయే తెలియదగును. కావున మహేశ్వరుడు త్రినేత్రుడు. మఱియు గాలసూచకులగు సూర్యచంద్రాగ్నులు శివృని నేత్ర రూపాయవములుగా జెప్పబడుట యాతడు కాలస్వరూపుడును, గాలాతీతుడే యగును.

శుద్దసత్వ గుణములచేతనే యీ జ్ఞానమయ పురుషుని అనుసంధానము సాధ్యము. సర్వజీవులకు జ్ఞానదాతయైన గురుడు కృపాపరవశుడై యాత్మస్వరూప ప్రకాశము చేయునపుడే జీవుడు యదార్థ సద్గురులాభముచే ధన్యుడగును.

శివుడు జగద్గురుడు. అశుతోషి. ఆతని పూజకై విశేషాడంబరములు లేవు సామాన్యమైన మృత్తికతోనే సులభముగా పార్థివలింగముగా రూపొందించవచ్చు. అనాయాసముగా సంపాదించగల జల, బిల్వ దళములు ఆతని పూజయందు ప్రధానములు. అట్టి యతి సులభసాధ్యమైన పూజాఫలముగా, నతిదుర్భరమైన ముక్తి లభించును.

ఈ శివపూజ వలన ఆధ్యాత్మిక లాభమటుండ, అది భౌతిక జగత్తునందు కూడా విశేషఫలముగలదు. ఇది వసంతఋతు ప్రారంభము జీవజంతులు, తరులతాదులు అత్యధిక రస సమన్పితములై యుండును. బూర్పదినమందుజేసిన సంయమమును మఱునాటి పారణముతో, శివరాత్రి నిర్జలోపవాస పూర్వకముగా రాత్రి జాగరణము, శివపూజయు జరుగును. రాబోవు నదాన కాలవశమున జంతుశరీరమందలి రస ధాతువులు క్షీణింపసాగును. ఈ(వత ఫలముగా బరమేశ్వర కృషచే రోగములు కలుగుననెడి భయము తొలగును.

ఈ సమయమందు మనస్సు స్వాభావికముగా క్షేణతనొందును. కారణము చంద్రుని కళలు క్ష్మీణతతోనే మనస్సు క్ష్మీణించుటతప్పదు. దీనిచేత విషయలాలస క్ష్మీణించును. కావున పైనజెప్పిన కాలము నిర్గుణోపలబ్ది విషయమున సహకారి కాగలదు. ఇప్పడీ శివరాత్రి పూజా విషయము నిర్గుణ సత్తోపలబ్దికి సంబంధించినదే. (పక్పతి నియమానుసారము చతుర్దశి నాటికి పదునాలుగు కళలు క్షీణించి యుండుటచే జాగృతిక విషయలాలస క్షీణించును. ఋతు ధర్మమునుబట్టి యాకాశత్తత్వ విశిష్ఠతచే నిర్మలమగును. అట్టివేళ మాఘమాస చతుర్దశినాడు అనగా శివరాత్రనాడు ఉపవశించి, పార్దివాది లింగరూప శివ్రని బూజించి (పదోషకాలాదిగా భావలింగార్చనమునకు సాగు సాధకుడు సగము రాత్రియగుసరికి పరమేశ్వరుని నిర్గుణోపలబ్ది భాగ్యమబ్బి హృదయమునందు తదాత్య్యము నెలకొనును అదియే లింగోద్భవము. ఆకాలమునే లింగోద్భవకాలమందురు. పరమాత్మతో జీవునకు దదాత్మ సిద్దియగుట కంటె శివము (మంగళము) మఱీయొకటిలేదు. నిది శివరాత్రి మహత్యముగా తెలియగులదు.

# "ఓo నమో భగవతే రుద్రాయ" రుద్ర రూప్ వర్ణనమ్

భారతీయ సాంప్రదాయంలో సిద్దమగు ఆచారము మృతులను దహించు స్థానము స్మశానము. లయ కర్తమైన వాడు రుద్రుడు స్మశానవాసి. దహన శేషభస్మమే ఆతని శరీరపూతగా భావించి విభూతి ధారణ చేయు సంస్కృతిగా నిల్చినది.

- శ్లో " శుద్దప్పటిక సంకాశం త్రిణేత్రం పంచ వ్యక్తకం గంగాధరం దశిభుజం - సర్వాభరణ భూపితమ్.
- " నీలగ్రీవం శశాంకాంక నాగయజ్ఞోపవీతినమ్ 1 వ్యాఘ చర్మోత్త రీయంచ - వరేణ్య మభయ (పదమ్.
- " కమండల్పక్ష సూత్రాద్ఫై రన్వితం శూల పాణినం ı జ్వలంతం పింగళ జటం - శిఖాముద్ద్రోత రూపిణమ్.
- " వృషస్కంధ సమారూఢ ముమా దేహార్ధ ధారిణం ၊ అమృతే నాఫ్లుతం హృష్టం - దివ్య భోగ సమన్వితమ్.
- " దిగ్దేవతా సమాయుక్తం సురాసుర నమస్కృతం 1 నిత్యంచ శాశ్వతం శుభం - (ధువ మక్షర మవ్వయమ్.
- " నర్వవ్యాపిన మీశానం రుద్రం నైవిశ్వరూపిణం। ఏవం ధ్యాత్వా ద్విజః సమ్యక్ - తతో యజవ మారఛేత్.

అట్టి రూప విశేషము గల్గిన రుద్రుని విశ్వవ్యాపకునిగా స్థుతిస్తూ

వందేశంభు ముమాపతిం సురగురుం వందే జగత్కారణం, వందే పన్నగ భూషణం మృగధరం వందే పళూనాం పతిమ్. వందే సూర్య శశాంక వాహ్నినయనం వందే ముకుందట్రియం వందే భక్తజనాశ్రయం చ వరదం వందే శివం శంకరమ్။

## మహాన్యాసము - అభిషేకము :

రుద్రుడు వేదములయందు బహుదా స్థుతింపబడు దేవత. మహాభారతము శాం.ప. అ. 339 శ్లో - 51

అ - 340 - శ్లో - 37, అ - 341 - శ్లో 18, 19, 20, 21, 22 లలోనూ శ్రీ విష్ణ, మత్సపురాణముల యందు రుద్రోత్పత్తి వర్ణించబడింది. జ్యోతిశ్చక్రముఫందు క్రాంతి వృత్తమున వెలుగొందు 27 నక్ష్మతములలో ఆర్థ్రనక్ష్మతాధిదేవత రుద్రుడే.

పశ్చిమ గోదావరి జిల్లా, ఏలూరు పట్టణముకు దగ్గరలో "చినవేగి, పెద వేగి" అను (గ్రామ (పాంతములలో పురాతత్వ శాఖవారు జరిపిన (తవ్వకాలలో ఒక దేవతామూర్తికి ఆ యా అవయవములతో అంటిన చిన్న చిన్న దేవతామూర్తులు కలవు. దీనిని దశముఖ రు(దమూర్తిగా గుర్తించిరి. శ్రీ మహాభారతమున ఏకైక రు(దడు మరల పది భేదములనందినట్లుచెప్పబడినది. రుద్రుని ఎనిమిది దిక్కులు మరియు ఊర్ద్స్, అధో దృష్టి కలిగి సర్వతో వ్యాపకుడుగా, విశ్వనే(తునిగా వర్ణించటమైనది.

రుద్రమం(తముకూడా "ఓం నమో భగవతే రుద్రాయ" అని దశాక్షరిగానున్నది. ఇట్లు పది మందిగానైన రుదులు వారిలో (పతి ఒక్కరు పదేసి భేదములనందినట్లుగా నీరే శతరుద్రులుగా వేద భాగమున శతరు(దీయము అనుట (పసిద్ది. ఈ రుదుడు అభిషేక (పియుడై ఉపాసకులకు శాంతిని (పసాదించు వాడై ఉన్నాడు. ఇట్టి రుదుని అభిషేకించుటకు ముందు ఉపాసకుడు ఆ అభిషేక (ప్రకియను తాను ఆచరించుటకు వలయు అధికారమును, శక్తిని తాను సంపాదించుకోవలెను. అందులకై ఆచరించవలసిన (ప్రక్రియకే "మహాన్యాసమని' సాం(పదాయమున వ్యవహారము.

ఇట్టి మహాన్యాసమును జరుపుకొనిన సాధకుడు రుడ్రుని ధ్యానా వాహనాదులతో పూజించు (కమమున జరుపు స్నాన విశేషమే రుడ్రాభిషేకము. మహాన్యాస మంత్రమును వాని తత్వమును ఉపాసకుడు తనయందు నిలుపుకొని తరువాత రుడ్రార్చనకు విధింపబడిన మంత్రములతో అర్చన జరుపుచూ స్నానము జరుపవలసియున్నది.

రుద్రా ద్యాయాది వైదిక మంత్రములతోరుదుని అభిషేకానంతరము జరుగవలసిన పూజాంగములగు ఉపచారములను జరిపి అర్చించు విధానమును "మహాన్యాస పూర్వక రుద్రాభిషేకము" అని వ్యవహరించుచున్నారు. ఇందులో మొదటిదియూ ప్రధానమైనది అగు "మహన్యాసము" అనబడు న్యాస ప్రక్రియలో ఐదు న్యాసములున్నవి.

ప్రథమన్యాసము: 'శిఖ' మొదలగుకొని 'పాదముల' వరకు గల ముప్పదియొక్క అవయవములయందు ఆ యా మం(తములను నిలుపు కొనుట - కవచమునుగానూ - ఉపకవచమునుగానూ తృతీయ నే(తముననూ అడ్ర్మముగనూ ఆయా మం(తములను న్యసించుట.

**్టికీయన్యాసము**: రుద్ర దశాక్షర మంత్రముతో దశాంగ న్యాసముచేసి రుద్రునుద్దేశించి నమస్కారముచేయుట.

**శృతీయ న్యాసము**: పాదము మొదలుగా మూర్దము (శీరస్సు) వరకును పంచాంగముల యందు న్యాసము జరుపుట. హంసగాయుత్రీ మంత్రజపము. దశదిజ్ఞన్యాసము (పది దిక్కులయందును ఆయా దిగ్దేవతలనునిలుపుట) దశాంగ రౌద్రీకరణము (ఆయా మంత్రములతో సాధకుడు తన పది అవయవముల యందును రుద్రుని ఆయా అవయవముల ధర్మమును నిలుపుకొనుటతో తాను తన శరీరమున రుద్ర శరీర ధర్మమును నిలుపుకొనుట) షోడశాంగ రౌద్రీకరణము (ఆయా మంత్రములతో సాధకుడు తన పదునారు అవయవములయందును రుద్రుని ఆ యా అవయవముల ధర్మమును నిలుపుకొనుటతో తన శరీరమున రుద్ర శరీర ధర్మమును నిలుపుకొనుటతో తన శరీరమున తార్మమును నిలుపుకొనుటతో తన శరీరమున రుద్ర శరీర ధర్మమును నిలుపుకొనుటతో తన శరీరమున రుద్ర శరీర ధర్మమును నిలుపుకొనుటలే తన శరీరమున రుద్ర శరీర ధర్మమును నిలుపుకొనుటతో తన శరీరమున రుద్ర శరీర ధర్మమును నిలుపుకొనుటలే తుంది మందులే సర్వ శరీరమున రుద్ర శరీర ధర్మమును నిలుపుకొనుటలే తుంది సంద్ర శరీర ధర్మమును నిలుపుకొనుటలే తుంది సంద్ర శరీర ధర్మ శరీర ధర్మ సంద్ర శరీర శరీర ధర్మ శరీర దర్గ శరీర ధర్మ శరీర దర్గ శరీర ధర్మ శరీర ధర్మ శరీర ధర్మ శరీర ధర్మ శరీర సర్వ శరీర సర్వ శరీర సర్వ శరీర ధర్మ శరీర ధర్మ శరీర సర్వ శరీర సర్వ శరీర ధర్మ శరీర సర్వ సర్వ శరీర సర్వ సర్వ సర్వ సర్

చతుర్థన్యాసము: ఆత్మరక్షా (సాధకుడు గుహ్యాది మస్తకాంతన్యాసముచే తన శరీరమునకు సకలోప(దవములనుండియూ ఆ రూ మం(తములతోరక్షను కల్పించుకొనుట)

పంచమ న్యాసము: హృదయము - శిరము -శిఖ - కవచ (స్థాన)ము -నేత్రములు - అప్రై (స్థాన)ము - అను ఆరు అవయవముల యందును ఆ యా మంత్రములతో న్యాసము జరుపుట.

ఈ అయిదు న్యాసములు జరుపుటకు ముందు ప్రథమ న్యాసము కంటెను ముందు పంచాంగ రుద్ర ధ్యానమును, రుద్ర పంచముఖధ్యానమునుచేయవలెను.

ఇట్లు అయిదు న్యాసములు జరిపిన పిమ్మట అర్చనము జరుపవలెను. తత్పరిసాధకుడు తన (పత్యంగములెల్ల రుద్ర భావముతో నిండి సత్ (పవర్తన కల్గిం, సదాచార సంపన్నుడై సత్ భావనలతో (పకాశించునని అదియే మహన్యాస రుద్రాభిషేక ఫలమని భావించబడుచున్నది.

### ತ್ರವಾಗಮಮುಲು:

శైవాగమములు బహు పురాతనమై సంస్కృత భాషయందు (కీ. పూ. (వాయబడినవిగా, (పాచీన ఋషులు భగవంతుని దివ్యానుభూతుల నందుకొని మౌళిక పేద వాజ్మయ సరళిని దృష్టియందుంచుకొని ఈ ఆగమములను రూపొందించిరని భావిస్తారు. ఇవి పరమశివుని పంచముఖములయందు దుద్భవించినవని శృతి. దక్షిణ (పాంతీయ ఆధ్యాత్మిక ఆలోచనలు వాటి వివరాణలు; తపో నియమములు వి(గహారాధన, సాంకేతిక చిహ్నములు, జ్ఞాన యోగాదులు అన్నియూ శైవాగమములయందు పరంపరాగతమై అంతర్లీనమైనవి. బౌద్ధమునకు ముందుగనే (పాచుర్యము చెంది ఆగమములు బౌద్ధమత వ్యాప్తిని సన్నగిల్లజేసి హిందూ ధర్మములు శృతి ద్వారా (పాచుర్యమునంది తదుపరి (గంథస్థమైనవి. కనుక ఇవి నిత్యములు, అపౌరుషేయములే.

స్వామి ఇవేకానందుడు - ఆగమములు హిందూ ధర్మమునందు యావత్ భారత దేశమున ఆచరణలో నున్నవని చెప్పియుండిరి.

శైవ సిద్ధాంతుల భాషణల ననుసరించి వేదములు సర్వజన సమ్మతము లైనప్పటికి శైవాగమములు ప్రత్యేకతను కలిగి లింగభేదము లేక సర్వమానవ సౌభాగ్యదాయకములుగా మనుచున్నవి. శైవ మహాపండితో త్తములైన శ్రీ కాంత, హరిదత్త, శివా(గయోగి, అప్పయ్య దీక్షితులు, శివజ్ఞాన స్వామి మొదలైనవారు శైవాగమ వ్యాప్తికి విశేష కృషి సలిపిన మహామహులు. ఆగమములోని జ్ఞానపాదము శైవ సిద్ధాంత పరంగా పదార్ధము, జీవాత్మ, పరమాత్మ, పశుపతి లేక దైవము అని మూడు తత్వ భాగములుగా విభజించిరి. ఈ విశ్వసృష్టికి మూలభూతము దైవమని, శక్తి విడదీయరాని రూపమున పరమాత్మమయందు లీనమై విశ్వ నిర్మాణమునకు కారణ భూతమైనట్లు చెప్పబడినది. జీవాత్మ పరమేశ్వరుని సాక్షాత్కారము పొదవలెనన్న పరిశుద్ధ (పవర్తన, నిషిద్ధ కర్మలు చేయకుండుట, త్యాగ నిరతితోకూడిన పరిపూర్ణ శరణాగతిని సాధించుటకు సహాయపడుచున్నవి.

ఆగమములలో ్రకియాపాదములు రెండవభాగము. ఇందనేక విధములైన దీక్షలను విశదపరచి ఈశ్వరా రాధనకు వివిధ మార్గములను బోధించుచున్నది. శివాలయ నిర్మాణము, శిల్ప నిర్మాణము, ఫూజా విధానము, ఆలయ నిర్మాణమునకు స్థల నిర్ణయము మొదలు ఆరాధనా నియమముల వరకు అనేక (ప్రక్రియలను నియమములను నిర్దేసించుచున్నది.

ఆగమములలో యోగభాగము మూడవది. యోగసాధనకు అష్టాంగ మార్గమైన యమ, నియమ, ఆసన, ప్రాణాయామ, ప్రత్యాహార, ధారణ, ధ్యాన మరియు సమాధి అనుయోగ భాగము. పరమాత్మయందు బుద్ది నిలిపి జీవాత్మ, పరమాత్మలోలీనమగుటను యోగమందురు.

నాల్గవభాగము చర్యపాదము, ప్రవర్తన, పూజా సామాగ్రి సేకరణ, పూజా విధానము, విగ్రహావిష్కరణ, సంస్కారము, నివేదనము ఆదిగాగల విషయము లిందు గలవు. వేలకొలది దేవాలయములు ఆగమ శాష్ర్ర అధ్యాయము వలన సజీవములై తత్ శాష్ర్ర వైశిష్ట్యమునకు సాక్షీభూతములుగా నిలచియున్నవి.

ఆగమ సూత్ర నిబంధనలననుసరించి నిర్మాణము, పూజా విధానము నడుపబడుచున్నవి. ఇందు ఆత్మార్లము అనగా వ్యక్తిగత (శేయము మరియు పదార్థము అనగా సమాజ (శేయము అందుచే దేవాలయములు ఆస్థిక సమాజమునకు ఎంతో అవసరమై దిన దిన (పవర్ధమాన మగుచున్నవి. శిల్ప కళను దేవాలయములందు ఉపయోగించి వాటిని భక్తికి ముక్తికి నిలయములుగా రూపుదిద్దుకొనునట్లుగా చేసి ఆగమములు తమ (పామాణికతను నిరూపించుకొన్నవి. దేవాలయ నిర్మాణ పద్ధతి, స్థానిక కట్టబాట్లు, స్థల చరిత్ర, పురాణ (పసిద్ధ, దృష్టియందుంచుకొని విగ్రహములు వాటి (పమాణములు, కట్టడములు, (పాకరములు, నియమబద్దమైన (పతిష్ట, పూజా విధానము, పక్ష, మాస, సంవత్సరములయందు జరుపవలసిన పూజా విధానము, వ్యక్తిగత, సామాజిక అభ్యున్నతి కోరి జరిపే పూజలు, పూజారుల నియమనిబంధనలు ఇవి అన్నియూ ఆగమముల వలన (కమబద్దతను పాటించి (కియ, చర్య పాదముల

యందలి నిబంధనలు, సూత్రముల ఉపకరించి భక్త జన సామాన్యమునకు ఆచరణయోగ్యమై (పసిద్దములైనవి.

నేటి నాట్యభంగిమలు, భరతనాట్యము శాస్త్రీయ నృత్య విధానము నందలి మౌళిక సూత్రముల (పామాణికత ఆగమ సిద్ధాంత జన్యమే అని చెప్పబడుచున్నది.

శైవాగమ సూత్రములు నాగరలిపిలో నున్నందువల్లన ప్రాశ్చాత్య పండితులను విశేషముగా ఆకర్షించలేకపోయినవి. మనదేశమందు కూడా అపార ఆగమ సంపదను అధ్యయనము చేయుట విస్తృతముగా కృషి జరుగలేదు. ఎన్నో తాళపత్ర గ్రంథములు కాలగర్భమున కలసిపోయినవి. సర్వజననీయమైన శైవాంగమ సిద్దాంతములు ఇంకనూ పరిశోధించి వాని ఆధ్యాత్మిక ప్రాధాన్యతకు గుర్తింపు లభించులాగున చూడ వలసిన బాధ్యత మన యందరిపై కలదని మనవి.

#### කාරීරකු:

"మానవ సమైకతా దర్శనమ్"

"దైవ స్పర్శ ఉంటే సర్వమూ జరుగగలదు" ఆ మహా న్పార్భవల్ల (పేమ గొప్పదిగా పెరిగి దాని దివ్య (సాముఖ్యతను తెల్పగలదు.

మానవ జాతి ఆవిర్భావంలో ఉన్న విశేషమేమంటే తన్ను గురించి తాను తెలుసుకొనే శక్తి మానవునకు కలిగింది. అందువల్ల అంతట్లీసింగా వున్న దైవం పరిణామం చెందే (పక్రికియకు అతడు సహకరించవలసి యున్నది. "సిద్ధాంతం" విశ్వ్ర్షాపేమగా రాబోయే దశకు తాను సత్యశీలత కల్గిన ఆధ్యాత్మికతను పాదుకొల్ప వలసియున్నది. అది (పేమ - త్యాగ నిరతుల నీయవలసినదిగా నేడే తాను భావించి ఆ దివ్య చైతవ్య దాశగా పర్మిశమీంచవలసియున్నది. వ్యక్తిగత అహంకారం ఒకటే పోతేచాలదు. సామాహిక సామాజిక అహం సమాజ ఆధిపత్యం కూడా పూర్తిగా మార్పు పొందాలి. శ్రీ అరవిందులవారు" ఒక మహాతత్త్యవేత్తమాత్రమే కాదు ఒక మహాసంఘ తత్త్య వేత్తకూడా సామూహిక మానవుడు."

మానవ సమాజం ఐదు విస్పష్ట దశలగుండా పురోగమిస్తుంది. 1. సారూప్యదశ, 2. నమూనాదశ, 3. ఆచార సాం(పదాయ దశ, 4. వ్యక్తిత్వ దశ, 5. అంతరంగ దశ. వ్యక్తికి పున్నట్లే (ప్రపంచానికి కూడా ఒక (ప్రకృతి ఒక అంతరాత్మ, ఒక ధర్మం దర్శనంగా ఉంటాయి. అంతే కాదు దేశాలకు సమూహాలకు కూడా అంతరాత్మలుంటాయి. ఏకాంత జీవనంలో పరిణామం సాధ్యం కాలేదు. వ్యక్తి ఆధ్యాత్మిక వికాసంతో పాటు సమాజ ఆధ్యాత్మిక వికాసంకూడా (ప్రక్కడ్రక్కనే జరగాలి. దైవం కేవలం వ్యక్తికి అతీత

స్థితికి ుంబంధించిలేడు. ఆయన విశ్వమయుడు. దివ్య చైతన్యం కొద్ది మంది పరిణిత వ్యక్తులకు మోక్షాన్నివ్వటానికి రాలేదు. అందరూ భగవంతుని సంతానమే. అందరిపైన ఆయన (పేమ, అనుగ్రహం సదా ఫుంటుంది. వ్యక్తి వికాసము విశ్వ వికాసము జంటగా పరిణితి చెందుతాయి.

భారత దేశంలో వేదయుగానికి ముందునుంచే సనాతన సిద్ధాంతం ఒక (ఫతీకాత్మక దశ అందులో ఆధ్యాత్మిక తత్త్వమే (ప్రధానం. మతాచారాలు, బహురూపాలుగా దానికి అంగాలు. ఆధ్యాత్మిక మత తత్త్వంగా వున్నది. మనస్తత్వ నైతిక దశలుగా పరిణమిస్తుంది. అంతర్గత కలహాలతో ఎన్నో మారణహోమాల తదుపరి తిరిగి మానవజాతి జాగృతమై సనాతన భారత సిద్ధాంతం వైపుగా పరుగుతీసింది. శాంతి - (పేమ తప్ప అన్యమేదీ మానపునికి తృప్తి నీయదని (గహించింది. అప్పటి నుంచి అంతరంగ వీక్షణం ప్రారంభం అయింది. ఆత్మ దర్శనం కోసం ఆత్మ సత్యంలో జీవించటం కోసం ప్రయత్నం ప్రారంభించింది. అంతర్గత బాహ్య జీవితాలలో ఆత్మ సత్యానుభవం కోసం అన్నేషణ సాగించింది. అదే (పేమ అని (గహించింది. దివ్య పరిపూర్ణత మనకు ఎగువున ఎప్పుడూ పున్నది. కానీ ఆధ్యాత్మికత అంటే చైతన్యలో దివ్యత్వాన్ని పాందటం. అంతరంగంలో బాహ్యలో కూడా ఆ దివ్య జ్ఞాన జీవనాన్ని జీవించటం, చరించటం, జీవితం ఆత్మ ప్రకాశం మీదే నిలబడాలి. భారతావనిలో అవీ సాధించిన ఆదర్శ పురుషునినే 'ఋషి' అని పిలవ బడతాడు. అతడు వైజ్ఞానికాతీత దివ్య చైతన్య ఆధ్యాత్మిక సత్యాన్ని దర్భించినవాడు. అతడే స్థపంచ మానవజాతికి మార్గదర్శకుడు కాగలడు. వేదాంతంలేని హిందూ మతం మృత (పాయం. వేదాంతం మానవజాతి సామాన్య సంపద, మానవజాతికి ఆధ్యాత్మిక మతం ఒక్కటే తరుణోపాయం' ఆధ్యాత్మిక ఏకత్వం మనస్తత్వ ఏకత్పానికి దారితీస్తుంది. స్వేచ్ఛగా అంతర్గత వైవిధ్యాన్ని అంతే స్వేచ్ఛగా బాహ్య ప్రకటనను ఆచరించటం ఆధ్యాత్మిక ఏకత్వంలో (పధాన స్మూతం. ఏకత్వం అంటే ఏకరూపకతకాదు. ఎకత్వం అంటే భిన్నత్వత ఏకత్వం, స్వతం(త వ్యక్తుల, శక్తుల సామరస్య స్థితి, ఆధ్యాత్మిక తత్త్వం రానిదే పూర్తి స్వేచ్ఛరాదు. అది సతథా సర్వదా ఆనుసరించి ఆ దైవ కృపకు ్పేమకు పాత్రులు కాగలరని కోరుకొనుచున్నాము.

# అంతర్ దర్శనము (పలివేదన)

అయయో ! యొందఱి మానహోత్తముల కంఠాంకూరము
 ల్ (దుంచెని

ర్ధయమౌ కాలము ; యౌవవంబు, తమ పౌంధర్యంబు లావణ్య, మ

వ్యయమై నిల్చువే? యెన్ని యెన్ని కసుగాయల్ రాలె నీ నేల, నా

#### రూప ధ్యానములు

రయ లేదోవిరఁబూయకే యురలి వ్యర్థంబైన లే మొగ్గల

- 2. నీవూనేనను తారతమ్య మిహమందేగాని భూగర్భ ర త్నావాసంబునలేదు, దుర్జనుడు, పుణ్యాత్ముడు, భిక్షార్ధియున్ శ్రీవాల్లభ్య ధురంధరుడు నొకటే డేణిక్ సుఖాసీనులై యావిందుక్ భుజియింతు, రంతఁగనలే మా మృత్తిక్ భేదముల్.
- 3. గతము గతంబె, యెన్నటికిఁ గన్నులఁ గట్టదు, సంశయాంధ సం పృతము భవిష్యదర్ధము, వివేకముతో, యొక వర్తమానమే సతత మవశ్య భోగ్యమగు సంపద; రమ్ము విషాదపాత్రకీ మతమున! దావులేదు, క్షణమాత్ర వహింపుము శివశోత్రిక్ 1
- అంబరం బొక చిత్ర దీపంబు; రవియు దీపపూ శెమ్మె, లోకంబు తెరపటంబు; నీడ బొమ్మలు మమజులు; నిఖిలమునకుం గాలచక్రంబు నిర్లేత; గతియవాది.
- 5. ఆది మధ్యాంత రహితమై యలరుచుండు కాలయవనిక భేదింపఁగలమె మనము? ఇటకు నెందుండి వచ్చె నింకెటకుఁ బోవుఁ బ్రూణియమ ప్రశ్న కెవ్వాడు బదులు పెప్పు?
- 6. పతముఁ దత్త్య విచారంబు సలిపి పలిపి మూలపూత్రంబు వెవరైన ముట్టినారె ? వేఁడు విన్నట్లు; రేపును నేఁటి యట్లు; అందని ఫలంబుచేచాఁప నందు టెట్లు?
- 7. అఖిల శాడ్ర్ర పురాణ తత్త్యబ్దులీఁది పరమ విజ్ఞాన దీపమౌ పండితుండు కాళరా్రతిని మార్గంబు గానలేక యల మామూలు కథఁజెప్పి యంతరించు!
- జీవితం బెల్ల బహుశాస్త్ర పేవలందుఁ
   గడిపితి, రహస్యములు కొన్ని గ్రాహ్యమయ్యె,
   నిప్పుడు వివేక వేత్రంబు విప్పిచూడఁ
   దెలిసికొంటి నాకేమియుఁదెలియదంచు.

 ఏమి త్రంయోజనంబుగన నిష్టములేనిదే నన్నుఁ దెచ్చె; నిం

> కేమి యశంబు గౌరవము హెచ్చును న ్ నమయింప; దైవలీ

లా మహిమోన్నతి మదిఁ దలంపనసాధ్యము; రాకపోకలే

లా ? మన జీవితంబునకు లాభము కేవల జీవతం బెకా !

10. తెలియరో, మున్ను నస్తితి జలంబున 'నే'
నను విత్తునాటి, య

వ్వల ( బరి వేదనాగ్ని శిఖ(బ్రాణము హోపెను: గాలి పొల్కిని

య్యిల సకలంబుఁ (గుమ్మరుదు; నెచ్చటి మృత్తిక తోడఁ జేస్వుగం

తలకిరవైన యీ తమఫుఁ ? దాఁ కిన ఁ దప్పిన మన్సు దుమ్మగు ్

- 11. కాలము రోష సంకువికారముఁ జూపకపూర్వమే సుహ్బ త్వాళులఁ గూడిమాడి జరుపందగు వెన్నెల ఈశగోషి, చం డాలయముండు ద్వారముకడ్ నిలుచుండిన యఫ్టు తెప్పపా టాలముసేయువే ? గుటికెఁడైన జలంబును ద్రావనిచ్చునే?
- 12. కనుగొను శబ్దరూపరస గంధముల్ సుఖమైన స్పర్భ మో హనమగు నీ ప్రపంచము నవంతముగా

సృజియించి ధాత చే 🏾 .

సెనే శిలతోడ మానవుని చిత్తము ?

సద్ద్ర దయంబు లేవిచో

జనులఁ బరస్పర ప్రణయ సౌశ్యము

మండున కైనఁ జిక్కునే ?

కుపెంగ్ మగ్రివిగు నిశిశ్రివి

దేవలముము ేట్స్

ఫలము లభించు? ్రపేమరస భావయు తుండవయేని మానిస్

వలవుము, ప్రాణహీనమగు బండలు వేయిటి కన్న శ్రేష్ఠమై

యలరుఁగదా మనుష్య హృదయంబు ప్రతి ప్రణయానురక్తుల్॥

14. మునునేనస్థితి నిగ్రదనుండ నిలకుం బోఁ దోలి దు:ఖంబులం,

దనుసౌఖ్యంబుల నందఁజేసి మరలం

దర్జింతు వౌరౌర! పా

పిని శిక్షింతు నటంచు; నీ చతురతన్ వేహోళ్సఁగీర్తింతు రీ

వినయార్తుల్; మఱి శిక్ష కర్వుడవు నీవే కావె లోకేశ్వరా ?

15. కరుణావార్డివి నీవు, నేనిఁకను దుష్కర్మంబు వర్ణించి ని

> ర్భర వైరాగ్యముఁ బూన నీవు కృషఁజాపం బాత్రు లెవ్వారు?్లనీ

బిరుదు్ నిల్పుటకే వానర్చితిని నిర్భీతివ్ పమషాఘముల్.

పరకం బంటకయున్న వీలగునె పశ్చాత్తాపముం బొందఁగన్ ॥

16. ఇల చదరంగ; మందు జనులెల్లరు పావు; లహస్వులు ఏశల్

డెలుపుమ వల్పుగళ్ళు; కదలించుమ రాజుమ బంటుఁ దక్కు పా

వుల విధియాటకాఁడు, పలుపోకలఁ ద్రిప్పను గళ్ళు మార్చు, వ

వ్వల నొక టొక్కటిం జదిపివైచు వగాధ సమాది పేటిక్ ॥

(కవికోకిల శ్రీ దువ్వూరి రామిరెడ్డి "పావశాల')

# వేమన దృష్టిలౕౕ :

 శివుని యనుభవంబు సృష్టిలోపలలేక సంశయంబు చెడదు సాధకులకు చెలగు దివ్వెలేక చీకటి వాయువా?

။ இல் ။

- బ్రహ్మమును యెరుగదు భవ మిందుండ నా తనువు గుడిగజేసీ తన్ను నిలిపి లోక బుద్ది విడిచి లో జూపు జూడరా
- 3. అంతరంగమందు నభవు నుద్దేశించి నిల్సిచూడ జూడ నిలుచుగాక బాహ్యమందు శివుని భావింప నిల్పునా ?
- ఆరుగురిని జంపి హరుమీది ధ్యావంబు నిలిపి నిశ్చలముగ నెగడి యాత్మ నతని యెకని పేయు వాతడే యోగిరా
- అహ్మ మనగ వేరె పరదేశమున లేదు అహ్మ మనగ తానె బట్టబయలు తన్ను దా నెరిగిన తానె పో బ్రహ్మంబు
- 6. తమ తలంపులలోన తత్వశిఖామణి

దలచివవారెల్ల తత్వవిదులు

ఘనమైన నిభిడాంధ కారంబులో జ్యోతి

వమవుతో జూచిన యాతడే యోగి

శివునిలో జీవుని జీవునిలో శివు

నొవర డెల్పివ వాడు యోగ దృక్కు

పాంఖ్య యోగంబువ పర్వంబు శివుడవి

నిశ్చయించినవాడు నిర్మలుండు

యిట్టి జాడగాక యందరైనమ వేమి గట్టుగాగ శివుని బట్టగలర పొట్ట జీవుబాసి పోయి తా మబ్బునా ?

1124(11

8. శివునిమీద మనసు స్థిరముగ నుంచిన నాను మోక్ష మరయు వాన దాను శివునిమీద మనసు చీమంత తప్పిన కాదు కాదు ముక్తి కాదు వేమ

### **න් අත හ**ංකාජූව බණුුු්ණු ර

 వాగేంద్రహారాయ త్రిలోచనాయ భస్మాంగరాగాయ మహేశ్వరాయ, నిత్యాయ శుద్దాయ దిగంబరాయ తెస్మెనకారాయ నమ శ్రీవాయ.

మందాకినీ సలిలచందన చర్చితాయ వందీశ్వర స్రమథనాథ మహేశ్వరాయ మందార పుష్ప బహు పుష్ప సుపూజితాయ తప్పై మకారాయ నమ శ్శివాయ.

శివాయ గౌరీవదవాంబుజాత సూర్యాయ దక్షాధ్వర నాశకాయ, శ్రీ వీలకంఠాయ వృషధ్వజాయ తెస్మె శికారాయ నమశ్శివాయ.

వశిష్ఠ కుంబోద్భవ గౌతమాది మునీంద్ర దేవార్చిత శేఖరాయ చంద్రార్క వైశ్వానర లోచవాయ తొప్పై వకారాయ నమ శ్మివాయ.

యక్ష ప్వరూపాయ జటాధరాయ పివాకహస్తాయ పవాతనాయ, దివ్యాయ దేవాయ దిగంబరాయ తప్మె యకారాయ నమ శ్భివాయ

- 2. సాలోక్యం తవపూజనే, శివమహాదేవేతి పంకీర్తనే: సామీప్యం శివభక్తి ధుర్యజనతా సాంగత్య సంభాషనే : సారూప్యం చచరాచరాత్మక తనుధ్యానే భవానీ పతే: : సాయుజ్యం మమ చిత్రమత్ర భవతి స్వామిన్ కృతార్థో స్మ్యహమ్ :
- రమణీయతర మంత్ర రాజంబు లందెల్ల వధికమై యెప్ప పంచాక్షరంబు.
   ఆగామీ పంచిత ప్రారబ్ధ పాతక హరణ కారణము పంచాక్షరంబు

గణుతింప ధర్మార్ధకావు మోక్షముల లి దక్షతనిచ్చు బంచాక్షరంబు.

కౌళి కాగస్త్వాది ఘనమునీంద్రులు దెల్పు లక్షణంబరయ పంచాక్షరంబు.

జపపరాయణులకు సాధుజనుల కెల్ల నక్షయ ఫల్(పదంబు పంచాక్షరంబు పూర్వజన్మ కృతానేక పుణ్య సాధ్య మాగ మోక్తంబు శైవ పంచాక్షరంబు

మంత్రపుష్పం (తాత్పర్యము)

ధాతా పురస్తాద్య ముదాజహర । శక్ర: ప్రవిద్వాన్ । ప్రదిశశ్చత్యన: । తమేవం విద్వా నమృత ఇహ భవతి । వాన్య: పంథా అయవాయ విద్యతే ॥

తా॥ ఈ మంత్రపుష్పమున విరాట్పురుష్కడు సర్ణింపబడెను. ప్రార్టించువారికి సకల శుభములు ప్రసాదించునని ప్రజాపతి ప్రస్తానిచెను. సకల దిశలయందుగల సకల ప్రాణుల సంరక్షకునిగా ఇందుడా పరమాత్మను తెలిపికొనెను. ఏ విద్వాంసుడు ఆ పరమ పురుషుని తనకంటే నభిన్నునిగ బ్రహ్మత్మైకత్వ విజ్ఞానముచే నెఱుంగునో అతడు అమృతత్త్యమును పొందును.

> నమస్తే అస్తు భగవన్వి శ్వేశ్వరాయ మహాదేవాయ త్ర్యంబకాయ త్రిపురాంతకాయ త్రికాగ్ని కాలాయా కాలాగ్ని రుద్రాయ నీలకంఠాయ మృత్యుంజయాయ సర్వేశ్వరాయ సదాశివాయ శ్రీమన్మహాదేవాయ నమ: ॥

తా॥ ఓ భగవంతుడా ! నీవు విశ్వమునకు ప్రభువువు. మహాదేవుడవు, త్రిలోచనుడవు. త్రిపుర ధ్వంసివి, త్రేతాగ్ని రూపుడవు, ప్రళయకాలాగ్నివి, ప్రళయకాల రు(దుడవు, నీలకంఠుడవు, మృత్యువును జయించినవాడవు, సర్వమున కథిపతివి, సర్వ కాలములందును, సర్వశుభంకరుడవు. ఐశ్వర్యవంతుడవగు ఓ మహాదేవా! నీకు నమస్కారము.

 సహ్యస శీర్షం దేవం విశ్వెక్షం విశ్వశ మ్భువమ్ : విశ్వం నారాయణం దేవమక్షరం పరమం పదమ్ ॥ తా॥ అనంత శిరములు, అనంత నే(తములు కలవాడును, విశ్వమునకు సుఖమును కల్గించువాడును, సర్వ(పాణులకు ఆధారభూతుడును, నిత్యుడును, విశ్వ (శేయమును కూర్చువాడును, మంగళకరుడును, హెక్ష (పదాతయునగు నారాయణునకు నా నమస్కారము.

- 2. విశ్వత: పరమాన్నిత్యం విశ్వం నారాయణగ్ం హరిమ్ । విశ్వమే వేదం పురుషస్త ద్విశ్వముప జీవతి ॥
- 3. పతిం విశ్వ స్యా త్మే శ్వరగ్ం శాశ్వతగ్ం శివ మచ్యుతమ్ i నారాయణం మహాజ్ఞేయం విశ్వాత్మానం పరాయణమ్ ii
- 4. నారాయణ పరోజ్యోతి రాత్మ నారాయణ: పర: నారాయణ పరం బ్రహ్మతత్వం నారాయణ: పర: ॥

తా॥ విశ్వరూపుడును, విశ్వాతీతుడును, పరమాత్మయు, శాశ్వతుడును మంగళకరుడునగు నారాయణుడు విశ్వాధారుడు శాశ్వతుడునూ, వేదాదులచే ప్రశంసింపబడినవాడును, మునులచే ప్రస్తుతింప బడినవాడునగు నారాయణడు గురు శు(శూషాదులచే తెలిసికొనదగినవాడు. అట్టి సర్వాంతర్యామి రూపుడగు నారాయణునకు నమస్కారము.

నారాయణుడే పరంజ్యోతి, అతడే పరమాత్మ, నారాయణుడే పర్మబహ్మ సత్య స్వరూపుడు సర్పోత్తముడును నారాయణుడే పర్మబహ్మ సత్య స్వరూపుడు సర్పోత్తముడును నారాయణుడే అట్టి నారాయణునకు నమస్కారము.

5. నారాయణ పరోధ్యాతా ధ్యానం నారాయణ: పర: ı యచ్చ కించి జ్జగత్సర్వం దృశ్యతే మూయ తే సివా ။

తా॥ ధ్యానము ధ్యానించు వాడును నారాయణుడే, అనేక కోటి బ్రహ్మాండములు కలవని వినబడునవియు, మనకు కనుపించు లోకము కూడా నారాయణుడే.

6. అంత ర్భ హిశ్చతత్సర్వం వ్యాప్యవారాయణ స్థ్పిత: ၊ ఆవన్త మవ్వయం కవిగ్ం సముదేం న్తం విశ్వశమ్బువమ్ ॥

తా॥ నారాయణుడే బాహ్యభ్యంతరములందంతట నిండియున్నాడు. అతడు నాశరహితుడు, అచ్యుతుడు అతని ధ్యానము సాగరరూపమగు సంసారమునందు : వైరాగ్యమును కల్గించును. అతడు విశ్వమునకు సుఖమును కల్గించువాడు.

7. పద్మకోశ ప్రతీకాశ గ్ం హృదయం చాప్య ధో ముఖమ్ । ఆథో నిష్మ్యే వితస్యా న్లే నాఖ్యా ముపరితిష్టతి ॥ తా॥ నాభికిపై భాగమునను, కంఠమునకు దిగువగనూ, ద్వాదశాంగుళ పరిమాణముగల భాగమున అథో ముఖముగల కమలమువంటి హృదయము కలదు.

8. జ్వాల మాలాకులం భాతి విశ్చస్యాయతనం మహత్ సన్హతగ్ం శిలాభిస్తు లమ్చత్వాకోశ సంనిభమ్ ॥

తా॥ జ్వాలా మాలికలచే ప్రకాశించుచూ, నానా విధములగు నాడీ సముదాయములు (పేలాడుచుండు హృదయ కమలము నారాయణునకు స్థానము.

9. తప్పాన్తే సుషిగ్ం సూక్ష్మం తప్పిన్న ర్వం ప్రతిష్ఠితమ్ 1 తస్వయధ్యే మహానగ్ని ర్విశ్వార్చి ర్విశ్వతో ముఖ: ॥

తా။ ఆ హృదయ కమలమున క(గ భాగమునందు కొద్దిగ వికళించిన కమలమువంటి కమలము కలదు. అది జీవస్థానము. అందు సర్వము (పతిష్ఠింపబడినది. ఆ కమలము మధ్య భాగమునందు అంతట (పజ్వలించు వైశ్యానరుడను జఠరాగ్ని కలదు.

10. పో s (గ భు గ్విభజ <u>నిష్ఠ</u>న్నా హోర మజర: కవి: । తిర్య గూర్ట్లు మధ శ్భా యీ రశ్వ య స్త్రప్య సన్తతా ॥

తా॥ ఆ వైశ్వానరుడు భుజించిన ఆహారము ఆయా భాగములలో విభజింపబడి క్రిందుగను, మీదుగను అర్ధమగుచున్నది. అందలి కిరణములు ఆపాదమస్తకము వ్యాపించి ప్రకాశించుచున్నవి.

11. నవ్తాపయతి స్పందేహమాపాదతల మస్తగ: ৷ తస్వమధ్యే వహ్ని శిఖా అణీ యోర్వా వ్యవ ప్రిత: ॥

తా။ వైశ్వానరోపాసకు లట్టి దేహకాంతిని సాధింపగలరు, జఠరాగ్ని మధ్య సూక్ష్మమగు జ్వాలపై కెగురుచున్నది.

12. నీలతోయద మధ్యస్తా ద్వి ద్యుల్లే ఖేవ భాస్వరా। నీ వార శూక వ త్త స్పీ పీతా భాస్వ త్య ణూపమా ॥

తా ఆ సూక్ష్మ-జ్వాల నీలమేఖముల మధ్యనుండి మెఱుపు తీగవలె నున్నది. నీవార ధాన్యపు ముల్లు వలె సూక్ష్మమై పచ్చని కాంతిత్తో ఆ జ్వాల అణురూపమున నున్నది.

13. తప్పాశ్మి ఖాయా మధ్యే పరమాత్మా వ్యవ స్థిత : ৷ పబ్రహ్మ సశివ స్ప హరి స్పే ద్వ స్పో s క్షర : పరమస్పురాట్ ॥ తా॥ ఆ జ్వాలకు మధ్య భాగమున పరమాత్మకలడు. అతడే బ్రహ్మ, అతడే రుద్రుడు, అతడే విష్ణువు, ఇంద్రుడును అతడే. అతడు వినాశములేనివాడు. శాశ్వతుడు, స్వయం ప్రకాశుడు, సర్వాథారుడు

14. రాజాధి రాజాయ ప్రసహ్య సాహిణే నమోవయం వైశ్రవణాయ కుర్మ హే । నమే కామాన్కామ కామాయ మహ్యం । కామేశ్వరో వై శ్రవణో దదాతు । కుభేరాయ వైశ్రవణాయ మహారాజాయ నమ : ॥

తా॥ ఆభగవంతుడు రాజాధిరాజు. అతడే కామేశ్వరుడు. ఆ భగవంతుడు భక్తులకు సకలాభిష్ఠముల నొసంగుచున్నాడు. భక్తుల బహు విధ స్త్రోత్రముల వినుట యందాసక్తి కలవాడును అఖిలాండ కోటి బ్రహ్మాండ నాయకుండును, అను శ్రీ మన్నారాయణునకు సాష్టాంగ (ప్రణామములు.

15. ఓం తద్భ హ్మా్ ఓం త ద్వాయు: । ఓం తదాత్మా । ఓం తత్పత్యమ్ । ఓం తత్సవ్ మ్ । ఓం తత్పురోన్నమ : ॥

తా॥ ఓం కారమే బ్రహ్మ స్వరూపము, ఓం కారమే వాయు స్వరూపము ఆత్మ రూపము కూడా ఓం కారమే. ఆ ప్రణవమే సత్య స్వరూపము సమస్తమునకుకారణ స్వరూపము, తచ్చబ్ద వాచ్యుడగు పరమాత్మయు ఓం కారమే. అట్టి ఓం కారమునకు నమస్కారము.

16. అన్హశ్చరతి భూతేషు గుహాయాం విశ్చమూతి పు । త్వం యజ్ఞ ప్వం వష ట్కారప్ప మిద్ద స్ప్రగ్ ం రుద్ర స్ప్రం విష్ణు స్ప్రం బ్రహ్ముత్వం (పజాపతి : । త్వం త దాప ఆపో జ్యోతీర పో క మృతం బ్రహ్మ భూభు ప్ వస్పువరోమ్ ॥

తా॥ విశ్వమునందలి (పాణులతో సర్వాతంర్యామిగనుండి ఆ పరమ పురుషుడు హృదయమునందుండును. ఓ భగవంతుడా! నీవే యజ్ఞ స్వరూపుడవు. వషట్కారమవు నీవే, ఇందుడవు, విష్ణుడవు, రుదుడవు నీవే, నీవే ప్రజాపతివి, జలము, జ్యోతియు, రసము నీ రూపములే అమృత రూపుడును నీవే. భూర్భువ స్వ ర్లోక స్వరూపుడవు నీవే, నీ వే ఓం కార స్వరూపుడవు.

17. సద్యో జాతం స్థపద్యామి సద్యో జాతాయ వై నమో నమ:। భవే భవే నాతి భవే భవ స్వమామ్। భవో ద్భవాయనమ:॥

తా॥ పరమేశ్వరుని పశ్చిమ ముఖమునకు సద్యోజాతమని పేరు. సద్యో జాత రూపుడగు పరమేశ్వరుని శరణ జొత్తును. ఓ సద్యోజాత నన్ను మాటిమాటికి జన్మించునట్లు చేయక తత్వ జ్ఞానమునకై (పోత్సహింపుము. సంసారమునుండి యుద్దరించు సద్యో జాత నీకు నమస్కారము.

18. వామదేవాయ నమో జ్యేష్రాయ నమ్యేష్రాయ నమో రుద్రాయ నమ: కాలాయ నమ: కలవీకరణాయ నమో బలవీకర ణాయ నమో బలాయ నమో బలప్రమథ నాయ నమ స్ప ర్వ భూత దమ నాయ నమో మనోన్మనాయ నమ:

తా॥ సుందరుడు, ప్రకాశించువాడును, జగదుత్పత్తికి పూర్వమున నుండు వాడును, సర్వ(శేష్ఠుడును, ప్రళయకాలమున రోధనమునకు కారణ భూతుడును, కాలరూపుడును, సుఖములు స్వీకరించువాడును, వివిధ జగత్కారకుడును, రాక్షసుల బలమును ధ్వంస మొనర్చువాడును, సర్వ(ప్రాణుల శిక్షించువాడును, సర్వజ్ఞడును, సర్వ జ్ఞతముడునగు శివుని ఉత్తర ముఖమునకు నమస్కారము. శివుని ఉత్తర ముఖమునకు వామ దేవమను పేరు గలదు.

19. అఘో రే భ్యో s ధ ఘోరే భ్యా ఘోర ఘోర త రేభ్య: ৷ సర్వేభ్య స్ప ర్వ శర్వే భ్యో నమస్తే అస్తు రుద్ర రూపేభ్య : ॥

తా॥ పరమేశ్వరుని దక్షిణ ముఖమునకు అఘోరమని పేరు. అతని ఆకారములు కొన్ని శాంతములు, మఱి కొన్ని రాజసములు, భయంకరములు. ఇక కొన్ని తామసములగుటచే ఘోర తరములు ఓ పరమేశ్వరా! నీ సాత్త్విక, రాజస తామసములగు రుద్ర రూపములకు సర్వదేశములందును, సర్వకాలములందునూ నమస్కారము.

20. తత్పురుషాయ విద్మహే మహా దేవాయ ధీమహి। తన్నో రుద్ర: ప్రచోదయాత్ ॥

తా॥ పూర్వ వక్ష్రమునకు తత్పురుషుడని పేరు. గురుముఖమునను, శాష్ర్రములవలనను ఆ శివుని పూర్వ ముఖ రూపుడగు తత్పురుష దేవుని తెలిసికొనుచున్నాము. ఆ తత్పురుష దేవుని ధ్యానించుట కతడు మాకు ధ్యాన, జ్ఞానములకు (పేరణ కల్పించుగాక. 21. ఈశాని శ్వేర్వ విద్యానా మీశ్వర స్పర్వ భూతానాం బ్రహ్మా ధి పతిర్ప హ్మాణ్ s ధిపతిర్ప హ్మాశివోమే అన్ను నదా శివోం ॥

తా॥పరమేశ్వరుని డిండ్డ్స్ ముఖమునకు ఈశానమని పేరు. ఈశాన నామకుడగు దేవుడు సర్వ విద్యలకు అధిపతి అఖిల (పాణి సంరక్షకుడు, వేద సంరక్షకుడు. హిరణ్య గర్భునకు అధిపతి అట్టి సర్వజ్ఞుడగు పరమాత్మ నన్నను (గహించుటకు శాంతుడగుగాక , ఆ సదాశివుడే నేనగుదును గాక.

22. ఓం పురుషస్య విద్మ నహుస్రాక్ష స్య మహాదేవస్య ధీమహి । తన్నో రుద్ర : ్రపచోదయాత్ ॥

తా॥ సహాస్ట్ర నేత్రములు కలవాడు మహాదేవుడునగు రుద్రడు అతనిని స్మరించుటకు మాకు దృఢ బుద్దిని కల్గించుగాక.

23. శంనో మిత్ర శృం వరుణ: శంనో భవత్వర్య మా శంన ఇంట్రో బృహస్పతి: శంనో విష్ణు గురు క్రమ: (ఋ. 1-91-9) " ప్రాణో వైమిత్ర: అపానో వరుణ: "

పై యజుర్వాక్యమును బట్టి మీ(త వరుణులు ప్రాణాపాన స్వరూపులు. ఆ ప్రాణాపానముల నాశ్రయించిన జీవునకు సుఖము నిచ్చువారు కావలయునని, సూర్యుడు, ఇం(దుడు, బృహస్పతి, విష్ణువు సుభములనిత్తురు గాక, సర్వ వ్యాపకమైన పరమేశ్వర శక్తి మాకు మంగళము కూర్చుగాక.

> భద్రం కర్లేభి : శ్రమణు యామ దేవా : భద్రం పశ్యే మా క్ష భిర్య జత్రు: స్టిరై రంజై స్తు ష్ట్ర వాంపస్త సూభి : వ్యశేమ దేపహితం యదాయు :

(ఋ. 1-89-8)

తా॥ ఓ ప్రకృతిలోని దివ్య శక్తులారా ! మేము జీవించి యున్నంత వరకు మా చెవులచేత మంగళకర వాక్యములనే విందుముగాక. అట్లేజీవితాంతము కన్నులతో సుభములనే చూతుముగాక. మంచి పటుత్వముగల అంగములతోడి శరీరములచేత బ్రతికి యున్నంత కాలము లోక క్షేమం కర కార్యములనే చేయుదముగాక. ఇట్లనుటచేత మానవులెట్లు జీవితకాలమున మనో వాక్కాయములచేత లోక సేవ చేయవలెనో తెలియుచున్నది.

ಓ೦ ಕ್೦ತಿ ಓ೦ ಕ್೦ತಿ ಓ೦ ಕ್೦ತಿ

# **නී කෟ**ර්හරු බෑුණුකා :

శంభో మహాదేవ, శివ శంభో మహాదేవ దేవేశ శంభో, శంబో మహాదేవ దేవ

అంగే విరాజద్భుజంగం అభ్రగంగాతరంగాభి రామోత్త మాంగమ్, ఓం కారవాటీ - కురంగం సిద్ధ సంసేవితాం ఘిం భజే మార్గబంధుమ్.

నిత్యం చిదానందరూపం, నిహ్నతాశేష లోకేశ వైరి్రపతాపమ్, కార్తప్వరాగే (ద చాపం, కృత్తివాసం భజే దివ్య సన్మార్గ బంధుమ్.

కందర్ప దర్పష్ను మోశం కాలకరం మహేశం మహా వ్యోమకేశం, కుందాభదంతం సురేశం కోటిసూర్య ప్రకాశం భజే మార్గబంధుమ్.

మందార భూతేరుదారం మందరాగేంద్రసారం మహా గౌర్య దూరం సింధూర దూర్(ప్రచారం సింధు రాజాతి ధీరం భజే మార్గబంధుమ్.

అప్పయ్య యజ్వేంద్ర గీతం స్త్రోత రాజం పఠేద్యస్తు భక్త్యా ప్రయాణే తస్సార్థసిద్ధింవి తనుతే మార్గమధ్యే భయం చాశుతోషో మహేశ:

# దాలిద్ర్య దహనస్తుతి :

విశ్వేశ్వరాయ నరకార్లవ తారణాయ కర్ణామృతాయ శశిశేఖర ధారణాయ కర్పూర కాంతి ధవళాయ జటాధరాయ దారిద్ర్య దు:ఖ దహనాయా నమ శ్వివాయ.

గారీ ప్రియాయ రజనీశ కళాధరాయ కాలాంతకాయ భుజగాధిప కంకణాయ గంగాధరాయ గజరాజ విమర్ధనాయ దారిడ్య దుఃఖ దహనాయ నమశ్శివాయ.

భక్త ప్రియాయ భవరోగ భయా పహాయ ఉగ్రాయ దు:ఖ భవసాగర తారణాయ జ్యోతిర్మ యాయ గుణనామ సువృత్యకాయ దారిద్ర దు:ఖ దహనాయ నమశ్చివాయ. చర్మాంబరాయ శవభస్మ విలేపనాయ ఫాలేక్ష ణాయ మణిరుండల మండితాయ మంజీర పాద యుగళాయ జటాధరాయ దారిద్ర్య దుఃఖ దహనాయ నమశ్శివాయ.

పంచాననాయ ఫణిరాజ విభూషణాయ హేమాంశు కాయ భువన్మతయ మండితాయ ఆనంద భూమి వరదాయ తమో మయాయ దార్కిద్య దుఃఖ దహనాయ నమశ్చివాయ.

భానుడ్రియాయ భవసాగర తారణాయ కాలాంతకాయ కమలాపవ పూజితాయ వేత్రత్రయాయ శుభ లక్షణ లక్షితాయ దారిద్ర్య దు:ఖ దహనాయ నమశ్శివాయ.

రామ్మపియాయ రఘునాథ వర్మపదాయ నామ్మపియాయ వరకార్లవ తారణాయ పుణ్యేషు పుణ్యభరితాయ మరార్చితాయ దార్కిర దు:ఖ దహనాయ నమశ్శివాయ.

ముక్తీశ్వరాయ ఫలదాయ గణేశ్వరాయ గీత్యపియాయ వృషభేశ్వర వాహనాయ మాతంగ చర్మ వసనాయ మహేశ్వరాయ దార్మిద దు:ఖ దహనాయ నమశ్చినాయ.

# **೨೦**ಗಾត្ដម្រស់ :

బ్రహ్మమురారి సురార్చిత లింగం - నిర్మలభాసిత శోభిత లింగం ၊ జన్మజ దు:ఖ వినాశక లింగం - త్రత్పణమామి పదాశివలింగమ్ ॥ దేవముని ప్రవరార్చిత లింగం - కామదహన కరుణాకర లింగం । రావణ దర్ప వినాశన లింగం - త్రత్పణ మామి పదాశివ లింగమ్ ॥ పర్వ పుగంధ పులేపిత లింగం - తుద్ది వివర్ధన కారణ లింగం । పిద్ద పురామర వందిత లింగం - త్రత్పణమామి పదాశివలింగమ్॥ కనక మహామణి భూషిత లింగం - త్రత్పణమామి పదాశివ లింగం । దక్ష మయజ్ఞ వినాశన లింగం - త్రత్పణ మామి పదాశివ లింగమ్ ॥ కుంకుమ చందన లేపిత లింగం - పంకజహర సుశోభిత లింగం 1 సంచిత పాప వినాశన లింగం - త(త్పణమామి సదాశివ లింగమ్ 11 దేవగణార్చిత సేవిత లింగం - భావైర్భక్తిభి రేవచ లింగం 1 దివకర కోటి ప్రభాకర లింగం - త(త్పణమామి పదాశివలింగమ్ 11

ఆష్టదళోపరివేష్టిత లింగం - సర్వనముద్భవ కారణ లింగం । ఆష్టదర్శిద వినాశన లింగం - తత్పణమామి సదాశివ లింగమ్.

మరగురు సురవర పూజిత లింగం - సురవన పుష్ప సదార్చిత లింగం 1 పరమపతిం పరమాత్మక లింగం - త(త్పణమామి సదాశివ లింగం॥

#### 

- శ్రీ దక్షిణామూర్తి జగద్గరు జైజై భూతనాధ పద్గరు జై జై ఓం నమశ్శివాయ శివాయ నమ ఓం ఓం నమశ్శివాయ శివాయ నమ ఓం ॥
- తపోవనేశ పరమగురు జైజై భూతనాథ పద్గరు జైజై పోమశేఖర కాశీ విశ్వేశ్వర పోమశేఖర కాశీ విశ్వేశ్వర n
- 3. శ్రీ దక్షిణామూర్తి జగద్గురు జై జై భూతనాథ సద్గురు జైజై గౌరీ ప్రియానంద స్వామి జైజై పార్వతీ ప్రియానంద స్వామి జైజై ॥
- 4. జయగురుదేవం అభయానందం ప్రణమామ్యహం గురుదేవం అహర్నిశం ప్రణమామ్యహం గురుదేవం ధర్మోధ్దారకం సిద్ధాంత ప్రచారకం ఆనంద రూపం ఆత్మప్పరూపం తామన హరకం ఉత్సాహ వర్ధకం తపోవన శిష్య తత్త్య స్వరూపం ॥
- 5. (పేమ హృదయనం పరమ విరాగిణం సన్యాసినం గురుం శిరసా నమామ్య హం పచ్చిదానందస్వామి తిత్తిత్తారా తైతై ముక్తిదాయక స్వామి తిత్తిత్తారా తైతై జగద్దురు నాథ పదాశివానంద హోయ్ ॥

6. లిక్ లిక్ తారా లిక్ లిక్ లై లికలై తకలై తకలై తోమ్ లైలైలైలైలై లిక్ లిక్ తారా లై లై అమృతానంద స్వామి తిక్ తిక్ తారా లైలై విరూపానంద స్వామి తిక్ లిక్ తారా లైలై జ్ఞాన జ్యోతి స్వరూప స్వామి సదాశివానంద హోయ్ ॥ తిక్ తిక్

7. తపోవన శిష్యస్వామి లిక్ లిక్ తారా లైలై వేదాంత వేద్య స్వామి లిక్ లిక్ తారా లైలై వృషభవాహన స్వామి సదాశివానంద హోయ్ ॥

తిక్ తిక్

8. చిత్ర సుద్ది కర్తా స్వామి తిక్ తిక్ తారా తైతై భవముక్తి స్థుదాత స్వామి తిక్ తిక్ తారా తైతై సిద్దజ్ఞాన స్థుదాత స్వామి సదాశివానంద హోయ్ ॥

**3**5 **3**5

- శ్రీ గురుదేవ నమో నమో హే! పరమేశ్వర నమో నమో ఓం కారాయ నమో నమో సత్య శివ మందర నమో నమో ॥
- 10. జగదీశ్వరాయ నమో నమో నిత్య నిరంజవాయ నమో నమో కర్మయోగి వరేశ నమో నమో కర్మ బంధ వివాశ నమోనమో ॥
- 11. సదాశివానంద గురుదేవ నమోనమో ప్రణవ స్వరూపా భవా! నమో నమో సవాతన మూర్తె శివా! నమో నమో పాదరం తవపాదం భజామ్యహం గురుదేవ ॥
- 12. పర్పజ్ఞాన ప్రదాత నమో నమో భవరోగ వినాస నమో నమో పర్వమంగళ దాత నమో నమో పర్వ పరమానంద దాయక గురుదేవా నమో నమో

- 13. నాగలక్ష్మీ కంఠావృతా చంద్రశేఖర నమో నమో జ్ఞాన సుమస్రుదాత ముక్తిదాత నమో సుభ గాయత్రీశా నటేశా నమో శ్రీకరా శ్రీరామావరా శ్రీ పర్వతే శా నమో నమో ॥ పాహిమాం మనందన సురేంద్రార్చిత నమో నమో పాహిమాం మల్లేశ్వరార్చిత సనాతనా శివా నమో నమో ॥
- 14. అరుణేశా రమణ వరేశా నమో విశ్వంభరా విశ్వేశ్వరా నమో కరుణాకరా కాలభయం కరా నమో కపర్దే కరుణాబ్దె నమో
- 15. పాహిమాం మౌనదేవా నమో నమో పాహిమాం గురుదేవా నమో నమో పాహిమాం కరుణాబ్దె నమో నమో బ్రహ్మేంద్రార్చత పాదారవిందే నమో నమో ॥
- 1. భోలానాథా ఉమాపతే ! శంభోశంకర పశుపతే !
  నంది వాహన నాగభూషణ ! చంద్రశేఖర జటాధరా !
  గంగాధరా గౌరీమనోహర ! గిరిజాకాంతా పదాశివా !
  కైలాసవాసా కనకన భేశా ! గౌరీ మనోహర విశ్వేశా !
  న్మశాన వాసా చిదంబరేశా ! నీలకంఠా మహాదేవ !
  మూలాధారాజ్యోతి స్రకాశ ! విభూతి సుందర పరమేశా !
  నటన మనోహర డమరుక హాస్తా పార్వతీరమణా నదాశివా ॥
- 2. శంకర సదాశివా చంద్రవేఖర చంద్రవేఖర గౌరీ శంకర నీలకంఠ త్రిపురారి చంద్రవేఖర ఫాలవేత్రా సూలధారి భావజహారి ॥
- 3. ఆత్మ లింగం భజరే! పరమాత్మ లింగం భజరే అద్భుత లింగం భజరే! పరమాద్భుత లింగం భజరే నాగలింగం నవమణిలింగం! నాభీకమలోద్భవ లింగం ఈశ్వర లింగం భజరే! పరమేశ్వర లింగం భజరే

- 4. మృత్యుంజయాయ నమ ఓం, త్రయం బకాయ నమ ఓం లింగేశ్వరాయ నమ ఓం, జగదీశ్వరాయ నమ ఓం సర్వేశ్వరాయ నమ ఓం, పరమేశ్వరాయ నమ ఓం నాగేశ్వరాయ నమ ఓం, జగదీశ్వరాయ నమ ఓం ॥
- 5. జయ జయ గంగాజటాధర గౌరిశంకర గిరిజా రమణ జయ మృత్యుంజయ మహాదేవ మహేశ్వర మంగళ సుభచరణ నందివాహన నాగభూషణ నిరుపమ గుణనదన నటన మహోహర వీలకంఠ, హారా ! నీరజ దళనయన శివశంభో, హరశంభో, హరశంభో భవనాశ కైలాన నివాస పార్వతీ పతే హర, పశుపతే గంగాధర, హారా ! గౌరీపతే ॥
- 6. శంభో శంకర పాదాశివా ! సర్వేశ్వరా మా పాహి స్థభో పాహి స్థభో మాం పాహి విభో లింగోద్భవ హర లింగేశ్వరా ! జగదీశ్వరా మాం పాహిస్థభో పాహి స్థభో మాం పాహివిభో ॥
- 7. థిమ థిమ థిమి థిమి నటన శివ తాండవ కేళీ విలాస శివ లీలామానుష వేష శివ! లింగో దృవ హర సాంబశివ గంగాధర చంద్ర చూడ శివ! గజముఖ షణ్ముఖ నాథ శివ పార్పతీ నాయకపరమశివ! పాహి స్రహ్ మాం! గౌరీశివ ఓం నమశ్చివాయ, ఓం నమశ్చివాయ, శివాయ నమ ఓం ॥
- 8. శంభో శంకర తాండవ ప్రియ హర జయ జయ శంకర జయోహ, హర హర శంకర జయోహ డమ డమ డమ డమ డమరు బోలె ఝణ ఝణ ఝణ ఝణ ఢం కా బాజే ఝణత ఝణత ఝణత పాయల్ బాజే కైలాప వాప ఉమాపతే, త్రిశూలధారి గిరిజా పతే త్రివే(తఫాల గౌరీపతే । హర హర హర హర ఓం, శివ శివ శివ శివ ఓం॥

- 9. సత్య శివ సుందర జయ అభయంకర జయ శివశంకర చంద్ర కళాధర సాంబ సదాశివా శివహర ఓం, శివహర ఓం, శివ హర ఓం గజ చర్మాంబర శివహర ఓం, శివ హరఓం, శివ హర ఓం ॥
- 10. శివ మహేశ్వర శివ మహేశ్వర శివ మహేశ్వర పాహిమాం శివ మహేశ్వర శివ మహేశ్వర శివ మహేశ్వర రక్షమాం కాలాస వాస మహాదేవ విభూతిసుందర మహాదేవ నందీశ్వర హర మహాదేవ త్రిభువన పాలన మహాదేవ ॥

### "శ్రీశైల సుథాలహలి"

(శ్రీ పోలూరి రామకృష్ణయ్య)

"శ్రీశైల శిఖరం దృష్ట్యా పునర్జన్మ న విద్యతే" శ్రీ శ్రీ శ్రీ గిరి మల్లికార్జున కృపా సిద్ద్యర్ధమై కారయి ్రతీ శ్రేష్ణ భమరాంబికా మృదుయన: ట్రిత్యర్ధమై భక్తి నే న శ్రాంతాశ్రయ పర్వత ప్రధిత సర్వాధిక్య సౌందర్య స త్య (శేయస్కర వర్లనన్ బలికెదన్ ధర్మాభిలాషుండనై ॥ రంగద్భంగ శుభాంగ దివ్వతర ధారావ్యాప్త పాతాళి గం గాం గీకార విన్నమ వర్తనుడనై యావన్మహా సిద్ద సత్ సాంగత్యా భ్యుదయాభిలాషినయి శ్రీశైలేంద్ర సాంద్రో జ్వులో చ్చుంగోద్దామ విభూతి దర్శనము వర్థింతున్ గళాసిద్దికై ॥ సాక్షాన్మోక్ష వర్మపాదియని విశ్వవ్యాప్త కీర్తి చృటా వీక్షాఖండ మనోజ్లమై వెలుగు భూ భృదాజమువ్ శ్రీ గిరిస్ దీక్షాబద్ద కరాంబు జాతమున భక్తిన్ మొక్కి తత్ క్షేత మా త్స క్షీరాక్షం పానమాధురిని తృప్తిన్ (గోలి జీవించెదస్ ॥ ఆగణీత పుణ్య వంచయ మహా నిధులంబలె బ్రహ్మా విష్ణు రు ద్రగిరులు శ్రీగిరిన్ విఖిల దరాధర రామణీయక ప్రసుణ పృధూన్నతాగ్ర మునిరాజులు వాదగి యొప్పచున్న త

దృగవ దనన్న రూపులకు భక్తిని వందన మాచరించెదన్ ॥

మదిలోనున్న సమస్త భావముల సూక్ష్మజ్ఞాన సంపన్న కో విద నైపుణ్యముచే గ్రహించెదవు నా వృత్తాంత మిమ్మాడ్కి గాం చెదవంచున్ దయసేతువంచు సరస స్నేహోదయోలాసినై హృదయోత్సాహము వెల్లడించితిని తండ్రీ! శ్రీ శివ స్వామిజీ ॥

ఆస్పాదించెద యుష్మదీయ మృదుపాదాంభోజ మాధుర్య న వ్య స్వచ్ఛాక్షయ సిద్ధసాంద్ర మకరందా నేక నిష్యంద బిం దు స్వాదుత్వము కల్మి నిన్ను వినుతింతున్ శ్రీమరై కండనం బి స్వామీ! దయసేయు మయ్య, యిదే నావిశ్వాసమున్ దెల్పితిన్ ॥

పుణ్యుని లింగమూర్తి గురుమూర్తి వరేణ్యుని సత్యశీల స ద్గణ్యుని సిద్ద పూరుషుని తత్పరభక్తి మతింతు నింత కా రుణ్యముతోడ సిద్దుల నెరుంగ వచించిన సిద్దమాన్యు బ్ర హ్మణ్యుని పద్గురువ్ శివుపినాకుని నిత్యము నాత్మనెంచుచువ్။

పీదౌ దర్శనభాగ్య ముబ్బెననుచున్ నిస్సార పంసార భీ ష్మో దగ్ర స్థతిబంధకో దధి తరంగో త్తాల ఝంపా స్థమా దాది క్లేశములన్ దొలంగుటకు వివ్నర్థించితిన్ శ్రీ చతు ర్వేది స్వామి! గ్రహింపు నిర్మల మన: (పేమ స్థహనాంజలుల్ ॥

పర్వత్రీగిరి రామణీయక కళా సాహిత్య శిల్పోన్న తా పూర్ప స్నిగ్గ వశీ కృతాభినవ వైపుణ్యంబు పుణ్యాంగనా శర్వాణీ ప్రియ శక్తి పీఠమహిత శ్వ శ్రేయన ప్రోజ్వలా శీర్యా డైక విశేష మట్టి శిఖరి శ్రీరాశికే (మెక్కౌదన్ ॥

## ఈశ్వర ధ్యాన శ్లోకములు

- శ్లో။ 1. శుద్ద ప్పటిక సంకాశం స్థపన్నం శీతల ద్యుతిం విద్యుద్వలయ సంకాశం జటాముకుట భూషితం ॥
  - శార్దూల చర్మవపవం మందశ్మిత ముఖాంబుజం
     రక్త పద్మదళ ప్రఖ్య పాణిపాద తలాధరం ॥
  - పర్వ లక్షణ పంపన్నం పర్వాభరణ భూషితం
     దివ్యాయుధ కరై ర్యుక్తం దివ్య గంధాను లేపనం ॥

- 4. పంచ వక్తం దశ భుజం చంద్ర ఖండ శిఖామణిం అస్య పూర్వముఖం సౌమ్యం బాలార్క్ సదృశ స్రషం ॥
- 5. త్రిలోచ నారవిందాడ్యం బాలేందు కృత శేఖరం దక్షిణం నీలజీముతం సమాన రుచిర ప్రభం ॥
- 6. భృకుటీ కుటిలం ఘోరం రక్త వృత్త తిలోచనం దండ్హ్లా కరాళం దుడ్హేక్ష్యం స్ఫురితాధర పల్లవం ॥
- ఉత్తరం విద్రుమం స్థఖ్యం నీలాలకవి భూషితం పద్విలాస త్రినయనం చంద్రార్ల కృత శేఖరం ॥
- 8. పశ్చిమం పూర్ణచంద్రాభం లోచన త్రితయోజ్వలం చంద్రరేఖాధరం సౌమ్యం మందశ్మిత మనోహరం ॥
- 9. పంచమం స్పటిక స్థ్రహ్యం మిందురేఖా సముజ్వలం అతీవ సౌమ్యముత్పుల్లలోచన త్రిత యో జ్వలం ॥
- 10. దక్షిణే శూలపరశు వ్యజ ఖడ్గావ లో జ్వలం పూర్వేపినాక నారాచ ఘంటా పాశాంకుశో జ్వలం ॥
- 11. ని వృత్యా జానుపర్యంత మానాభిచ స్థపతిష్ఠయ ఆ కంఠం విద్యయాత ద్వాదాలలాటంతు శాంతయా ॥
- 12. త దూర్ప్రశాంత్యతీ కలదూపర యాత ధా పంచా ధ్య వ్యాపినం తస్మాత్ కళాపంచక విగ్రహం ॥
- 13. -ఈశాన ముకుటం దేవ పురుషాఖ్యం పురాతనం అఘోర హృదయం తద్వ ద్వామ గుహ్యం మహేశ్వరం ॥
- 14. పద్యోజాతం చతతున్నూర్తిం అష్టతిశ త్కళామయం మాతృకామయ, మీశానం పంచ బ్రహ్మమయం తథా ॥
- 15. ఓం కారాఖ్యమయం చైవ హంస వ్యాపమయం తథా పంచాక్షర మయం దేవం షడక్షర మయం తథా అంగషట్కమయం చైవ జాతిషట్క పమన్పితం ॥
  ఇట్లు పరమేశ్వరుని ధ్యానించి, ఆతని వామభాగమున మనోన్మయినగు

గౌరిని భక్తితో ధ్యానించి యా వాహనము చేసి నమస్కరించి పూజించి సమాహీత చిత్తుడై ధ్యానింపవలెను.

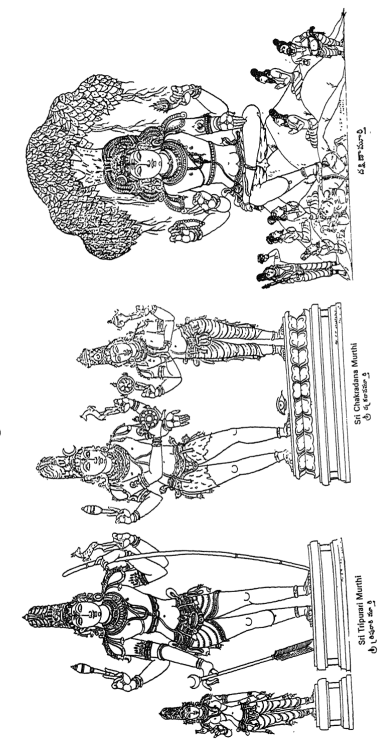
- క్లో ॥ 1. డ్రపుల్లోత్పల ప్రతాంభాం విస్తీర్ణాయత లోచనాం పూర్ల చంద్రాభ వదనాం నీలకుంచిత మూర్థజాం ॥
  - 2. నీలోత్పలదళ ప్రఖ్యాం చంద్రార్థ కృత శేఖరాం అతివృత్త మనోత్తుంగ స్నిగ్దపీనపయోధరాం ॥
  - తమమధ్యాం పృధు శ్రోణీం పీతసూక్ష్మత రాం బిరాం నర్వాభరణ సంపన్నా లలాట తిలకోజ్వలాం ॥
  - హేమారవిందం విలపద్ధ ధానం దక్షిణేకరే
     దండ వచ్చామరం హాస్తే న్య స్యా సీ నాం సుఖాసనే ॥
  - శ్లో ॥ బ్రహ్మైవాహ మిదంజగచ్చ సకలం చివ్మాత విస్తారితం సర్వం చైతద విద్యయా త్రిగుణయా క శేషం మయా కల్పితం ఇత్తంయస్య దృధామతి మృఖతరే నిత్యేపఠే నిర్మలే చందాలో క స్తు సతుద్విజో క స్తు గురురిత్యేషా మనీషామమ ॥

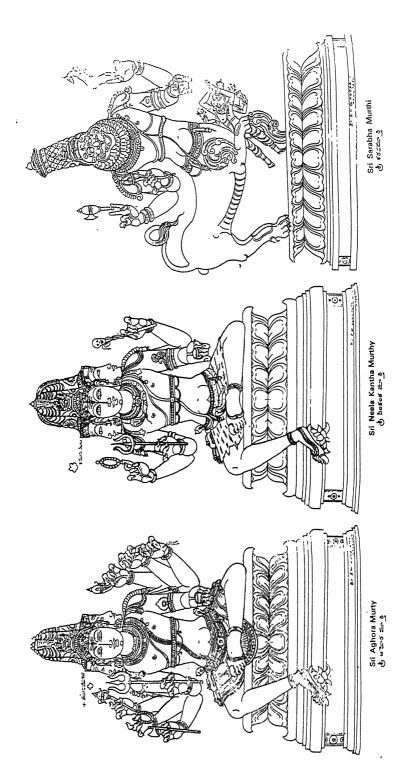
తా॥ నేను పరమాత్మ స్వరూపుడను. ఇదియంతయూ సర్వాధిష్ఠానమైన సచ్చిదానంద రూపమైన పరమాత్మయే గాని వేరుకాదు. కార్యకారణ రూపమైన సమస్త దృశ్యము సత్వరజ స్త్రమో గుణాత్మకమైన ఆవరణ విక్షేప శక్తియుక్తమైన మూలజ్ఞానం చేత నాయందు కర్పింపబడినది. అనగా అద్భైత సిద్ధాంతమందు ఆత్మాధిష్ఠాన భమనే అంగీకరింతురు. కనుక ఇదియంతయూ ఆత్మాధిష్ఠానక భమయేనని చెప్పవలెను. అటులయిన యెడల ఆరోపిత మగు ఈ దృశ్య మంతయూ నాస్పరూపమేనని, నాకంటే వేరులేదని, సచ్చిదానంద రూపమైన సజాతీయ విజాతీయ స్వగత భేదరహితమైన దేశకాల వస్తు పరిచ్చెద రహితమైన పరిపూర్ణ రహితమైన పరమాత్మ స్వరూపమే నేనని పర్మబ్మా స్వరూప సాక్షాత్కారము ఏ మహానుభావునికి కల్గనో అట్టి మహానుభావుడు చండాలుడైననూ, (బాహ్మణుడైననూ సద్గురువుగా భావించవచ్చును. జ్ఞానము కలిగిన తరువాత ఆ జ్ఞానము వలన ఏనర్పడిన జీవ భావము సమూలముగా పోవును గనుక జ్ఞానియైన జీవుడు పరమాత్మ స్వరూపుడు గనుక పరమాత్మ సర్పస్వ రూపుడైనపుడు జ్ఞానికూడా సర్పస్పరూపుడగును గనుక ఆజ్ఞాన దశయందు యెట్టి వాడైననూ పరమాత్మ జ్ఞానికూడా సర్పస్పరూపుడగును గనుక ఆజ్ఞాన దశయందు యెట్టి వాడైననూ పరమాత్మ

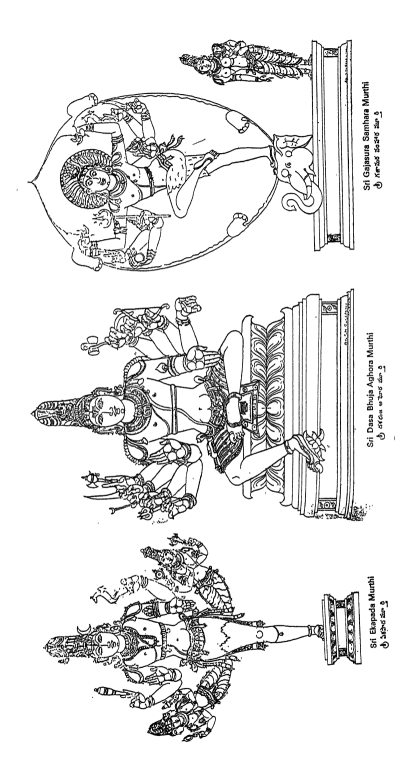
త్రీ దక్షిణామూల్తి దర్శనమ్

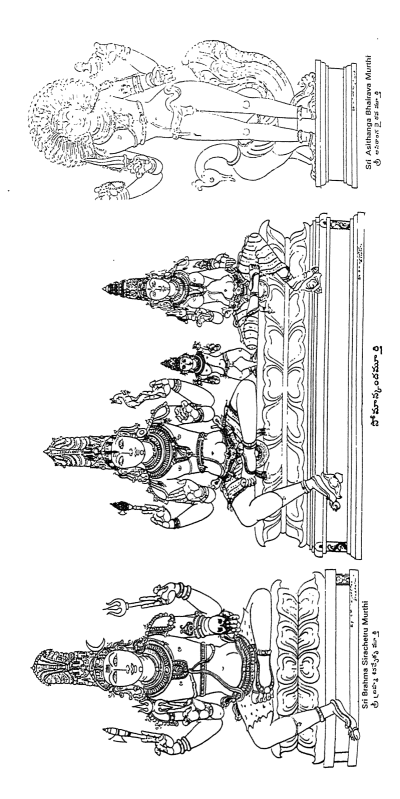
స్వరూపుడేయని యర్ధముగాని వ్యవహార దశయందు కూడా భేదము లేదని అర్ధముగాదు. జీవ భావమున్నంతవరకు, దేహాభిమాన మున్నంత వరకు, అన్ని భేదములు సత్యములేనని, పాటించవలసినదేగాని విడిచిపెట్టదగినవికావు. ఈ విషయములో శాష్త్రముచే ప్రమాణముగా ఆస్తిక బుద్దితో (గహించవలెను.

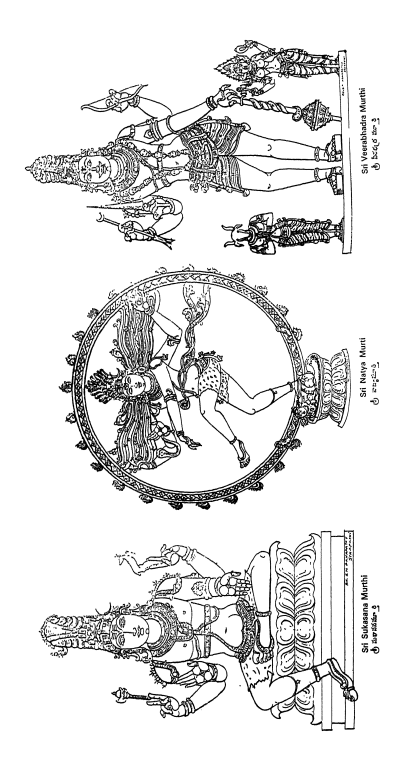
> "శ్రీదక్షిణామూర్తి దర్శనమ్ సమాప్తం" మంగళం మహత్

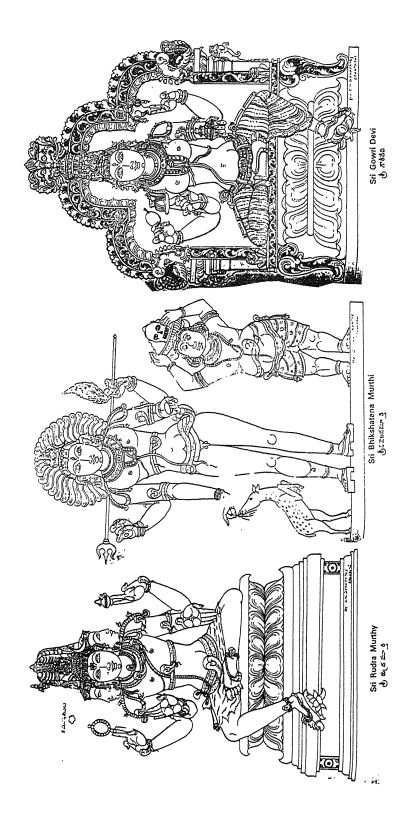


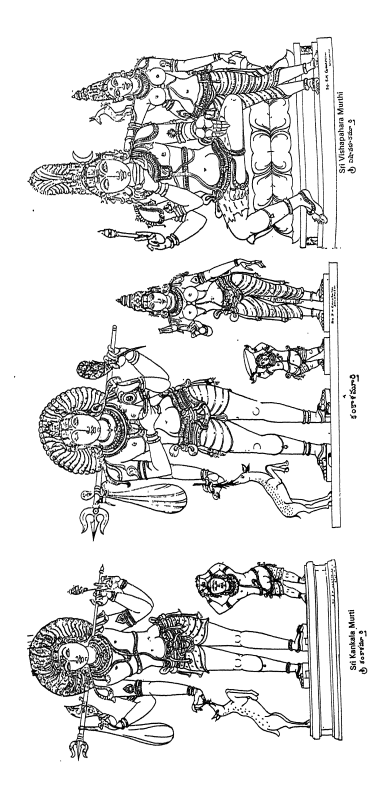


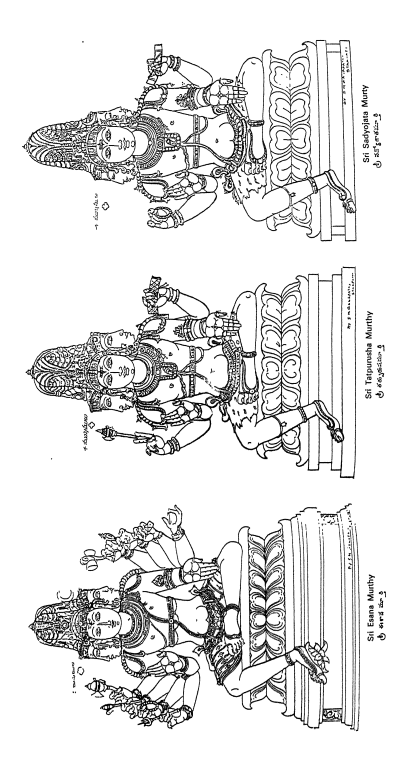


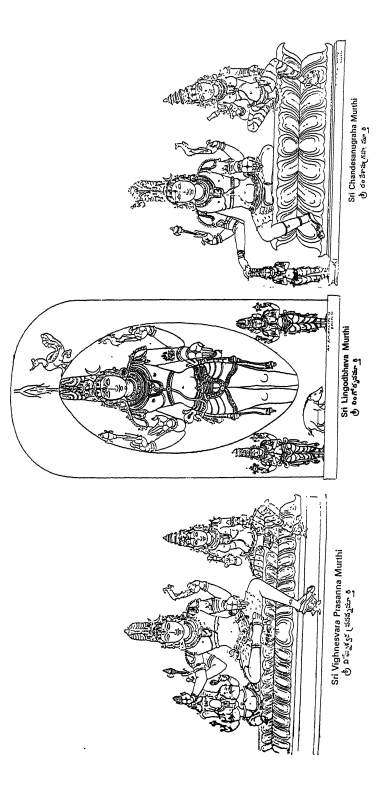


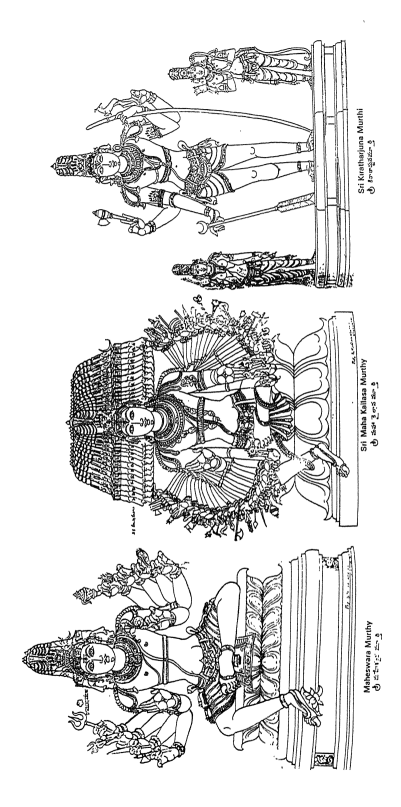


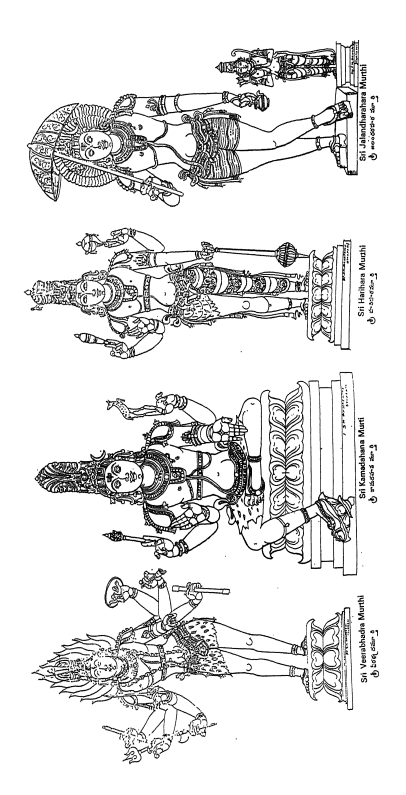


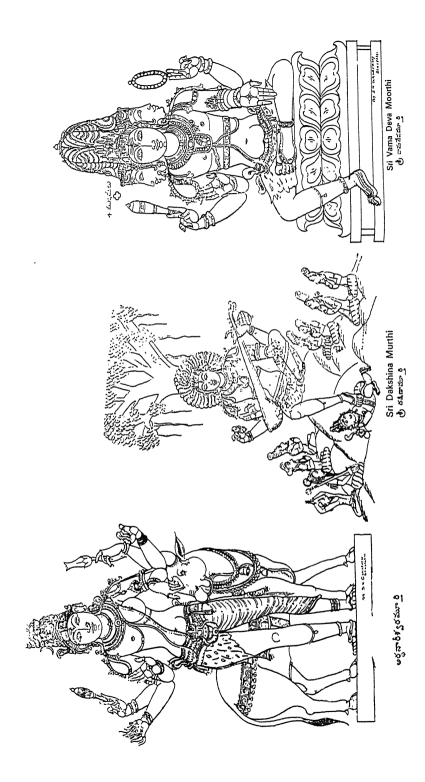












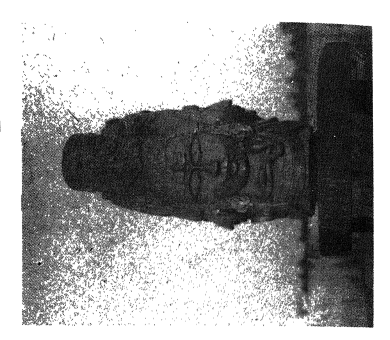
## బ్రహ్మాజీగాలి ధారు చిల్పములు (కాశ్వప శిల్ప ఆధారము)

**ತ**ತ್ಪುರುಷಮಾಲ್ತ

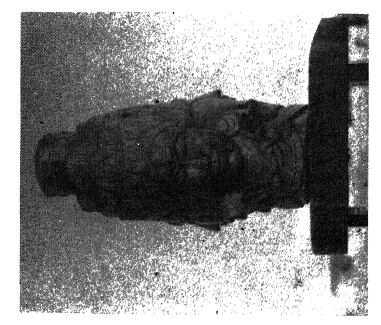


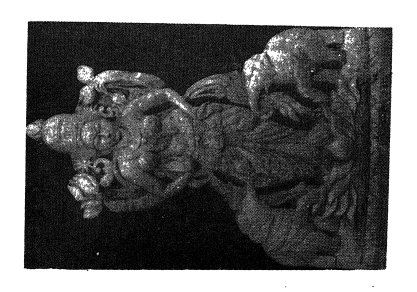


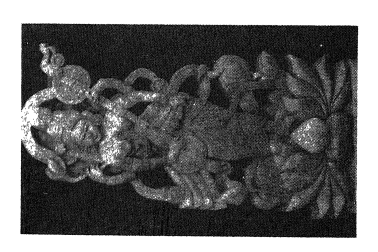
సద్కోజాతమూల్తి

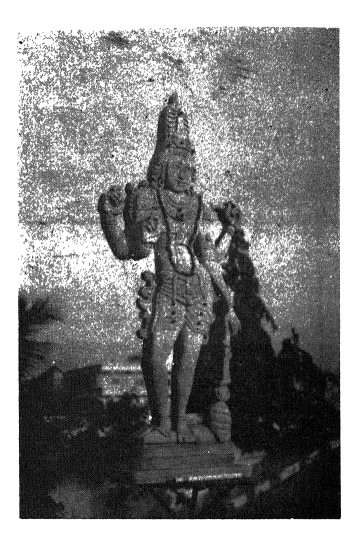




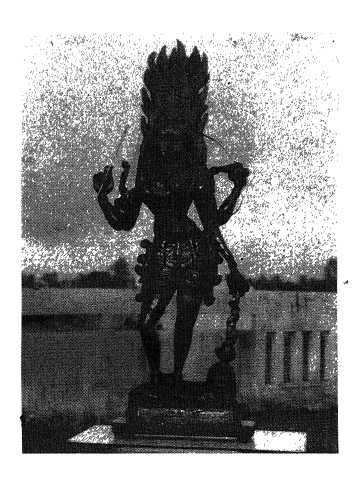








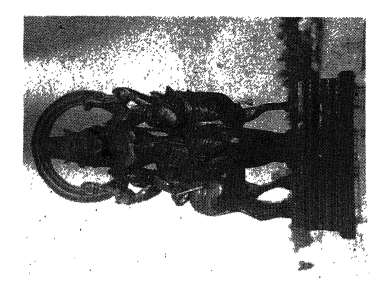
## వీరభద్ర మూల్త



## వీణాధర దక్షిణామూల్తి







## కోణార్క సూర్యమూల్త



