

部就解

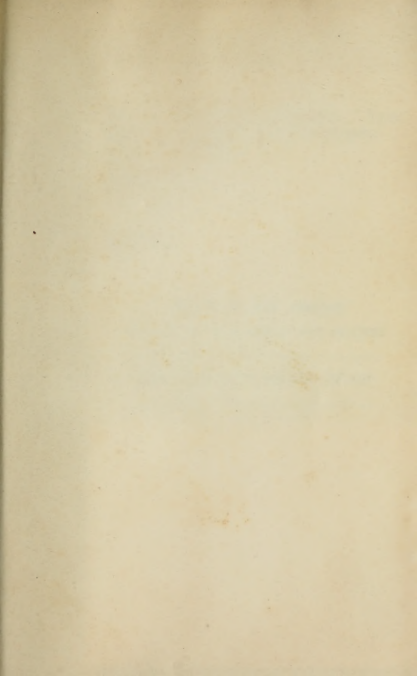
BL 1411 T8J3 1929 Suppl. v.1 Tripitaka. Japanese. 1929 Showa shinshu kokuyaku Daizokyo

East Asia

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY





新昭篡和



13L 141/ 18J3 1929 Suppl.

## 佛 像 解 說 目次

| 第    |     |       |             | 第   |       | 第 | 第 |     |
|------|-----|-------|-------------|-----|-------|---|---|-----|
| [17] | 丈六  | 立像    | 佛形          | Ξ   | 佛像    | = | _ |     |
| 管    | 像   | . II. |             | 節   |       | 節 | 節 |     |
| ED   | 华   | 倚像    | 菩薩形         | 形   | 菩薩像   | 尊 | 緒 | 第一  |
| Jrs  | 丈六像 | 坐     | 76          | 相・  | TAX . | 像 |   | 章   |
| 相    |     | 像     | 犀開          | 姿勢  | 明王    | 0 |   | 序   |
| 持    | 等身像 | 队     | 形           | •   | 像     | 種 |   |     |
| 物    | 像   | 像     | 童子          | 丈量· | 諸     | 別 | 言 | ,   |
| :    | 一一傑 |       | 形           | :   | 天鬼神   | : |   | ea. |
|      | 手半  |       | 天           | :   | 像     |   |   | 說:  |
| :    | 像   |       | 女形          | :   |       | : | : |     |
| :    | 大佛  |       | 忿           | :   |       | : |   | :   |
| :    | 1/1 |       | 怒形          | :   |       | : | : |     |
| :    |     |       |             | :   |       | : | : |     |
| :    |     |       | 神王形         | :   |       | : | : |     |
| :    |     |       | 713         | :   |       |   |   | :   |
|      |     |       | 鬼形          | :   |       |   |   |     |
| :    |     |       |             | :   |       | : | : | 11. |
|      |     |       | <b></b> 帝 形 |     |       | : |   |     |
|      |     |       |             | :   |       | : | : |     |
| :    |     |       |             | :   |       | : |   |     |
| ル    |     |       |             | ZE  |       | = | - | - 2 |

-- (1)---

目

次

學手說法相

觸地印

妙觀察智印、彌陀定印)

安慰印 轉法輪印

吉祥印 智拳印

施無畏印

施願印

法界定印

力端定印

合掌印(金剛合掌、堅實心合掌、叉手合掌、歸命

|                                                | 1/2                        |         |
|------------------------------------------------|----------------------------|---------|
| 1600                                           | Ŧī.                        | 合掌      |
| 1968 20 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 | я 五 節 衣 服·裝 身 具··········· | 合掌)——持物 |
| î                                              | 衣                          | 持物      |
|                                                | 服                          |         |
| i                                              | 裝                          |         |
| î                                              | 身                          |         |
|                                                | 具                          |         |
| =                                              | :                          |         |
| 3                                              | :                          |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                |                            |         |
| 占                                              | :                          |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                |                            |         |
| 员                                              |                            |         |
| 北                                              | :                          |         |
| 3                                              |                            |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                |                            |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                |                            |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                |                            |         |
|                                                |                            |         |
|                                                |                            |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                | 1                          |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                |                            |         |
|                                                |                            |         |
|                                                | :                          |         |
|                                                |                            |         |
|                                                |                            |         |
|                                                | DAI                        |         |
|                                                |                            |         |

第

第 寳冠 節 瓔珞( 光 (頸瓔、 背 II. 係利者看 環)——環釧(臂釧、 座 腕釧、

頭 光 舟後光 火焰光

金剛座 師子 座 天衣座 蓮 華座 磐石座 氍毺座 龜座、 鑒座、鵝座、猪座、鬼座)—— 荷葉座 宣臺座 鳥 须彌 淵 座 座

一師 子座、 第二章 佛 象座、馬座、孔雀座、迦樓羅座、 华座、羊座、

第

節

阿

彌

陀

物 0 體 0 阿 金銅 彌陀 鵬 阿 形 侍 彌 像 抑 佛 陀 佛 0 Ħ. 因 50 佛 彌陀如 尊阿 絲 一三尊 鎌倉長谷高徳院の 彌 陀 Sin 來 來迎 彌陀 獨 特 阿 の定印 圖 佛 彌陀 の別名 佛 大佛 京都太秦廣隆 佛と二十五菩薩 字治平等院鳳 說法 來迎 相 引接 寺 0 阿彌陀 形 相 鳳 像 二十五菩薩 0 堂阿彌陀 形 如 像 來 橋夫人念持佛 佛 東京大正大學阿 0) Ħ. 名 劫 京都 稱 思 惟 ---法隆寺金堂壁畫 法界寺 0) 彌 彌陀 Fins 彌陀 阿彌陀 佛 木 像 定 佛 とそ EU 九 相 御

七

=

三

M

-(3)---

H

| 開 | 形 | 寶 | 3 |
|---|---|---|---|
| 敷 | 像 |   |   |
| 華 |   | 生 |   |
| 王 |   |   |   |
| 佛 |   | 佛 | - |
| : |   | : | 1 |
|   |   |   | 1 |
|   |   | : | 1 |
|   |   |   | 1 |
|   |   |   | 1 |
|   |   |   | 1 |
|   |   |   | 1 |

第

七

節

寳生

佛名

第

九

節

天

雷

音

元

開敷華王 11

佛

形

像

第

節

館

+

節

阿

閱

佛

天鼓雷音佛名

形 鼓

像

薩 部 第

+

==

節

定

定

光佛名

形

形像光

佛

多

少寶佛名

——二佛並

座像

形

像

第

+

節

多

寶

佛

不

空成就

佛名

形

像

第

+

節

不

空 像

成

就

佛

阿閦佛名

形

四

門

Ħ

Fi.

H.

1.

| 第   |       | 第  |       | 绾    |        | 湾 |    | 第    |      |     | 部   |      |            |            |
|-----|-------|----|-------|------|--------|---|----|------|------|-----|-----|------|------------|------------|
| + = | 22. 但 |    | 多羅    |      | 大<br>自 | ル | 葉衣 | 八    | 音像   | 不   | t   | 比能   | 切り         | fyn<br>an  |
| 简   | 版     | 首  | 普隆    | 節    | 衣觀     | 節 | 视音 | 創    | 195  | 不翻索 | êji | ini. | 意          | 意輪         |
|     | 75    |    | 行     |      | 苦      |   | 名  |      | 奈    | 池   |     | 4    | <b>有</b> 企 | 700<br>114 |
| 青頭  | 111   | 担  | Total | No.  | 行      | 大 | -  | 棐    | 良法   | 音省  | 不容  | 東大   | 管像         | 钌          |
| 觏   | 形     | 供  | 形像    | 緇    | 形      | 白 | 竹竹 | 衣    | 華堂   | *** | 公羂  | 寺の   |            |            |
| 自   | 像     | 肛  |       | ~114 | 像      | 衣 | 像  | Herr | の不   | 形像  | 索   | 如意   | 奈良         | 情<br>像     |
| 在著  |       | 视  |       | 器    |        | 觀 |    | 视    | 2: 網 |     | 視   | 輪型   | 法隆         |            |
| 薩   |       | 3A |       | 臟    |        | 喜 | 管像 | 音    | 索像   | 胎機  | 普   | 音像   | 等          | 四          |
| :   |       | :  |       | :    |        | : |    | •    |      | 界曼茶 | :   |      | 京都廣        | 像          |
|     |       | :  |       |      |        |   |    |      |      | 派羅に | :   |      | <b>興隆</b>  | 大分         |
| •   |       |    |       |      |        |   |    |      |      | 現れ  | :   |      | 勿如         | 縣高         |
|     |       | :  |       |      |        | : |    | •    |      | たる  | :   |      | 意輪         | 瀬の         |
| :   |       | :  |       | :    |        | • |    | •    |      | 不   | :   |      | 迎 音        | 触          |
|     |       |    |       | :    |        |   |    |      |      | 嗣索  |     |      | 像          | 堂の         |
| :   |       |    |       |      |        |   |    | •    |      | 觀晉  |     |      | 1          | 六門         |
|     |       |    |       | •    |        | : |    |      |      |     | •   |      | 山          | 偩          |
| ,   |       |    |       |      |        | • |    |      |      | 我國  |     |      | 等          | 15         |
|     |       |    |       |      |        | • |    |      |      | 有   | :   |      | 如          | 连统         |
| :   |       |    |       | •    |        |   |    | :    |      | 行な  |     |      | 意輸         | 生寺         |
|     |       |    |       |      |        | : |    |      |      | る不  | :   |      | 学          | た          |
|     |       | :  |       | :    |        |   |    | •    |      | 独翻  |     |      | 像          | THE AND    |
|     |       |    |       |      |        | • |    | •    |      | 索视  |     |      | 45         | 心<br>5:    |
|     |       | :  |       |      |        |   |    | •    |      |     |     |      |            |            |
| さ   |       | 六  |       | 全    |        | 公 |    | 元    |      |     | 4   |      |            |            |

| 6 トリ節 文 朱 师 刊 答 と | 阿麼詳觀音名——形像 | 第十三節 阿 麼 斟 觀 音 | 清寶測自力書簡名———————————————————————————————————— |
|-------------------|------------|----------------|----------------------------------------------|
| :                 |            |                |                                              |
| :                 |            | :              |                                              |
| •                 |            | :              |                                              |
| 九一                |            | 九              |                                              |
|                   |            |                |                                              |

第 + 灾殊 16ga 善賢菩隆名! Ŧī. 師利 節 香隆 动。 名 开多 像 开名 像

作

八大童子

奈

良法隆寺五重塔内の文殊像

京都東

福寺

の文殊

第 十六 節 业 賢 延 命 临 書 象 書 0) 薩 普賢 像 眞言密教に 现 えし たる背 賢 15 手拳 3) 普賢 たっと ルロ

- } -哲肾經命菩薩名 -6 節 彌 勒 形 像 胎 陸 藏界曼茶羅 に現れたる普賢廷

颌

像

延

命

-17-

形像 宏 藏 奈良 書 法隆 薩 寺 1) 調制像 奈良藥 Phili 寺の 期初 像 -1-門像

第

+

1 制

節

温

善隆

名

虚

虚

第

完成 空或菩薩 4 派 手 剛界曼荼羅と虚空藏菩薩 法 0 本 館と 7 虚空藏菩薩 (虚空藏院 奈良额 0) 虚怨藏、 安寺の 釋迦 虚空藏菩薩像 院 空殿,

0) 廬

賢劫十

一六郎中

0

| 第    |             | 第          |     | 玺          |      | 第     |      | 第      |      | 第   |     | 第一 |      | 第   |
|------|-------------|------------|-----|------------|------|-------|------|--------|------|-----|-----|----|------|-----|
| 一十六節 | <b>大勢至著</b> | - -<br>- - | 藥王  | 第二十四節      | 大 隨  | 第二十三節 | 持世菩薩 | 第二十二節  | 般若菩薩 | 二十一 | 地藏  | 二十 | 五.大  | 十 儿 |
| 節    | 至書          | 新          | 王菩薩 | 節          | 求菩薩名 | en    | 菩薩   | 鹤      | 菩薩   | 節   | 許隆  | 節  | 大虚空藏 | 節   |
| 幒    | 階名          | 大          | 名   | 薬          | 陸名   | 大     | 名    | 持      | 名    | 般   | 41  | 地  | 外    | Ŧî. |
| 法    | 形           | 勢          | 形像  | ∃ <b>:</b> | 形    | 隨     | 形像   | -[11]: | 一六門像 | 岩   | 胎藏  | 藏  | 形    | 大   |
| 輸    | 像           | 至          | 10- |            | 像    | 汉     | 15.  |        | 像    |     | 界   |    | 像    | 虚   |
| 苦    | 有           | 苦          |     | 書          |      | 書     |      | 酱      | =    | 苦   | 曼茶羅 | 苦  | 京    | 空   |
| 薩    | 名なっ         | 薩          |     | 薩          |      | 碰     |      | 随      | 一門像  | 薩   | の地  | 薩  | 都東京  | 服   |
|      | る造像         |            |     |            |      |       |      |        |      |     | 瘾像  | :  | 寺の五  |     |
|      | 111         |            |     |            |      |       |      |        |      |     | 祁   |    | 大虚   |     |
|      | 見る          |            |     |            |      |       |      |        |      |     | 即形  |    | 洪藏   |     |
| *    | 勢           | :          |     | :          |      |       |      | :      |      |     | 像   |    | 像    |     |
| •    | 佩           | •          |     | •          |      | :     |      | •      |      |     | 六   | •  |      |     |
| •    | 別           | :          |     | :          |      | :     |      | :      |      |     | 地   | •  |      | :   |
|      | 泉界曼         |            |     |            |      | :     |      |        |      | •   |     |    |      | •   |
|      | 受茶罐         |            |     |            |      | •     |      |        |      |     |     |    |      | :   |
|      | 進           |            |     |            |      |       |      |        |      |     |     |    |      |     |
| :    | 院の          | •          |     | :          |      | :     |      | :      |      |     |     |    |      |     |
| :    | 砂缸          | :          |     | :          |      | •     |      | •      |      |     |     |    |      |     |
| •    |             | •          |     | :          |      | •     |      | •      |      | •   |     |    |      |     |
|      |             |            |     | :          |      | :     |      | :      |      | •   |     | 0  |      | :   |
|      |             | :          |     |            |      | :     |      | •      |      | :   |     | •  |      | :   |
| ス    |             | 灵          |     | . 1917.    |      | 1111  |      | 316    |      | Ξ   |     | 2  |      | Ci  |
|      |             |            |     |            |      |       |      |        |      |     |     |    |      |     |

Ŧ. :

E

像

苦

随

菩

蓝

二元

異像 明

和歌山明王院の不動明王像

明

王: 京都東寺、

三面八臂像

四門 像

一一門像

京都東寺の降三世明

王像

次

明

Æ

Щ

F:

像

一金剛軍茶利像

什然軍然利像

四

面 四時像

八門像

目

ナレ

|                  | 第                                      |           | 湾             |
|------------------|----------------------------------------|-----------|---------------|
| 島樞沙摩明王名——二臂像—    | 第六                                     | 金剛        | 第五五           |
| 沙膜               | 創                                      | 金剛夜叉明王名形像 | 節 金 剛 夜 叉 明 王 |
| 王女               | 島橋沙崖明王                                 | 王         | 金             |
| 11               | 111                                    | 1         | [1]]          |
|                  | 沙                                      | 形         | 夜             |
| 像                | 序                                      | 130       | 艾             |
| 1                | n)]                                    |           | II)]          |
| —四臂像 — 六臂像 · 八臂像 | Œ.                                     |           | Ŧ.            |
| 像                |                                        |           | :             |
|                  |                                        |           |               |
| 六                |                                        |           |               |
| 臂腦               |                                        |           |               |
| 1家               |                                        |           | :             |
|                  |                                        |           |               |
| 八                | :                                      |           | :             |
| 像                | :                                      |           |               |
|                  |                                        |           | :             |
|                  |                                        |           |               |
|                  | :                                      |           |               |
|                  | :                                      |           |               |
|                  |                                        |           |               |
|                  | :                                      |           |               |
|                  |                                        |           |               |
|                  | :                                      |           | :             |
|                  |                                        |           | :             |
|                  | :                                      |           | :             |
|                  |                                        |           |               |
|                  | :                                      |           | :             |
|                  | :                                      |           |               |
|                  | ······································ |           | 26            |
|                  |                                        |           |               |

孔雀 -1-加丁王 餌 名 孔 一一臂 雀 像 明 四 像 3

第

愛染明王 八 節 一名 爱 形像 柒 明 異像 大阪 E. 113 12 宇 東 京 護 [12] 0) 愛染明 3: 僚

館

館 第 大元帥明 九 - -節 蓟 王名 大 無 能 元 113 像 影 帥 保 [[]] IIJ] 就に見る大元帥明 E : :: :: :: Œ

绾 -1-無能 勝明 節 王名 北 Pu 挪 面四臂像 11)] Œ. = 101 [74] 特像

第

1-步

節

大

輪

明

王

挪明王

形

像

--(10)--

11

[17]

| 第     | 练                                                     |                                               | 第                      | 贫                                                                                                  | Ţ                                                   | 第     |                                                                  | 第      |
|-------|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------|------------------------------------------------------------------|--------|
| 釋     | 摩 - -                                                 | 方款                                            | 儿                      | 79                                                                                                 | (B) 10                                              | -1:   | 蒜                                                                | 六      |
| 天 名 節 | 支 節                                                   | 部 矢 名                                         | 節                      | 母: 包                                                                                               | 天女公                                                 | êñ    | 天名一                                                              | 節      |
| 形形    | 岸                                                     |                                               | 歡                      | i iii                                                                                              |                                                     | 吉     | 八                                                                | 指      |
| 像     | 画 利                                                   | 身一                                            |                        | 内終季                                                                                                | 形像                                                  | 辩     | 行像                                                               | ,      |
| 異像    | 一                                                     | 像                                             | <i>5</i> 7.            | 前氏                                                                                                 | 予 京 郝                                               | 天     | =                                                                | 才      |
| 天:    | ——三面六臂像——三面八臂像<br>——三面六臂像———三面八臂像                     | -一身四箭像一身六臂像                                   | 天 :                    |                                                                                                    | <b>璃寺の吉祥天像──―――――――――――――――――――――――――――――――――――</b> | 女     | 竹像—— 辩才灭十六流子                                                     | 天      |
|       | 帝釋天名——形像——異像<br>天···································· | ・ 節 摩 利 支 天・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | <ul> <li>☆ で</li></ul> | <ul> <li>九 節 歡 喜</li> <li>六 六 部 像</li> <li>十 節 岸 利 支 天・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・</li></ul> | 1                                                   | 古鮮天女名 | <ul> <li>七 節 吉 祥 天 女・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・</li></ul> | ## 表 1 |

| 11 次  | 第二十節日 | 地天名——二臂像——四臂像— | 第十九節地 | 梵天名——四臂像——二臂像- | 第十八節 梵 | 伊舍那天名——形像——吴像— | 第十七節 伊 舍 那 | 火天名四臂像二臂像 | 第十六節 火 | 風天名——形像——異像 | 第十五節 風 | 水天名——形像——異像 | 第十四節水 | 羅刹天名——形像——異像 | 第十三節 羅 利 |
|-------|-------|----------------|-------|----------------|--------|----------------|------------|-----------|--------|-------------|--------|-------------|-------|--------------|----------|
| [tt.] | 天     | —— 異像          | 天     | 園簀の梵天像         | 天      | 一八方天名          | 天          | 18 )      | 天      |             | 天      |             | 天     |              | 灭        |
|       |       |                |       |                |        | -              | (          | 13 )      |        |             |        |             |       |              |          |

[iii]

|        | 1,4,0 |     | 1,1,0 |        | 640    |          | hile |        | 140   |      | his   |      | 44-   |      |
|--------|-------|-----|-------|--------|--------|----------|------|--------|-------|------|-------|------|-------|------|
| 鄠      | 第二十七  | 306 | 建一    | 旭      | 第二     | -);      | 第二十  | 111    | 步二    | 那    | 那一一   | Ħ    | 母     | EI   |
| 寶藏天女名- | 七節    | 形像  | 第二十六節 | 鳩座羅天   | 十五五 節  | 大自在      | 凹節   | 巡楼羅天名- | 第二十三節 | 那羅延天 | 第二十二節 | 月天名一 | 第二十一節 | 日天名- |
| 女名一    | 寶     |     | 冰     | 天名—    | 旭      | 天名       | 大    | 天 名    | 迦     | 天名   | 那     | 开乡   | 月     | 形    |
| 形      |       |     |       | anna a |        |          |      |        |       |      |       | 像    | /1    | 像    |
| 形像     | 凝     |     | 拐     | 画      | 层      | 道岡       | 自    | 二門像    | 樓     | 形像   | 淵     | 異    |       | 異    |
|        | 天     |     | 組     | 一特像    | 縣      | 情像       | 在    | 四      | 淵     | 異像   | 延     | 像    |       | 像    |
|        | 女     |     | 天     | 六面     | 火<br>: | AF<br>To | 天    | 情像     | 天     | Lac  | 天     |      | 天     | 國寶   |
|        | 女     |     | 天 ::: | 面二件像   | :      | 本六行像     |      | ĮŲ.    |       |      |       |      |       | の日天  |
|        |       |     |       | 像      |        | 像        |      | 具像     | :     |      |       |      |       | 像    |
|        | :     |     | :     |        | •      | 八        | :    | 関策     | :     |      | :     |      | :     |      |
|        | :     |     | :     |        | :      | 行像       |      | の調     | :     |      |       |      | :     |      |
|        | :     |     | :     |        |        |          |      | 梭羅天    | :     |      | :     |      | :     |      |
|        | :     |     | •     |        | •      |          |      | 像      | :     |      |       |      | :     |      |
|        |       |     | :     |        |        |          |      |        | :     |      |       |      |       |      |
|        | :     |     | :     |        | :      |          |      |        | :     |      |       |      | •     |      |
|        | :     |     | :     |        | •      |          | :    |        | :     |      | :     |      | :     |      |
|        | :     |     |       |        |        |          | :    |        |       |      |       |      |       |      |
|        |       |     | :     |        |        |          | :    |        | :     |      | •     |      | :     |      |
|        |       |     |       |        |        |          | :    |        | :     |      | :     |      |       |      |
|        | ・一ナル  |     | 一次    |        | プルー    |          | プレジュ |        | 1     |      | プレ    |      | - 25  |      |
|        |       |     |       |        |        |          |      |        |       |      |       |      |       |      |

| 一.                                     | 介               |
|----------------------------------------|-----------------|
| 和 部                                    | 第六章 變           |
|                                        | 僧懷衛耶藥叉大將名——形像   |
| 入將···································· | 第三十四節 僧愼爾耶藥叉大將  |
|                                        | 深沙大將名——形像       |
| 將······                                | 第三十三節 深 沙 大     |
| 形像                                     | 金剛力士名——因緣說話——   |
| 士                                      | 第三十二節 金 剛 力     |
| <b>智像──</b> - 北斗七星                     | 妙見菩薩名——二臂像——四臂像 |
| 薩103                                   | 第三十一節 妙 見 菩     |
| 鬼神                                     | 乾闥婆王名——形像——十五鬼神 |
| H                                      | 第三十節 乾 園 婆      |
|                                        | 形像              |
| 女101                                   | 第二十九節 伎 藝 天     |
| - 四臂像                                  |                 |
| 女                                      | 第二十八節 蘘 處 梨 童   |

第

第 變相 の意義 訂 渖 土 變 相

淨土 一變相 0) 稲 類 版 合那浮 上鏡 111 111 源 士. 3 1 0) 淨 士 相

第 = 節 鵬 196 淨 1: 變

**观無量壽** 智光曼茶羅 5.00 2) 3 0) 相 111 胍 i 沙里: 清 0) 十六次 115 淨 1: 遊 當廳 法 隆寺 酮 林寺の 金堂 上陸語 源 1: \*\*\* 相信 第1 光 楪 淨 士 道 接 智光曼茶羅 かき 相 3(11 梁 3/6 相

迎圖 Cor 彌陀 0) 起原 如 冰 二十 -1-Ħi. 菩薩 Ti. 特隆 深迎 來迎 圖 二十 五菩薩 名 迎 接 讀 一三尊來迎回 來 迎 13 排

茶 羅

第七章

館

Ŧi.

飾

強

勒

沪

士:

法隆

一寺魔

畫

滑

上の

圖相

[对

的緣說話

彌勒淨

北鏡

0)

圖

相

第

[IJ

節

薬 の薬師

Ü

淨

1:

-

[4]

-( 17 )-

三层

八

| 第十四節    | 沙娲羅曼       | 第十三節 | 茶羅の異 | 総軌に現                   | 第十二節 | 法華曼茶    | 第十一節     | <b>農                                    </b> | 第十一節    | 尊勝曼荼    | 第九節  | 釋迦金輪            | 第八節                                            | , |
|---------|------------|------|------|------------------------|------|---------|----------|----------------------------------------------|---------|---------|------|-----------------|------------------------------------------------|---|
| 寶 樓 閣 曼 | 交茶羅 _ 敷曼茶羅 | 請雨法曼 | 利利   | れたる仁王曼荼羅               | 仁王曼茶 | 羅の凹相 異国 | 法華曼茶     | 茶羅の岡相――總                                     | 糙 盛 光 曼 | 羅の圖相 相似 | 尊勝曼荼 | と大日金輪・一         | 一字金輪曼                                          |   |
| 茶 羅     |            | 茶 雞  |      | 數曼茶羅 - 五方曼茶羅 京村        | ※ 維  | 有1      | <b>※</b> | 持院根本曼茶羅——忠師持本鐵盛光日                            | 茶 2     | せる問和    | 本    | 字金輪曼茶羅の圖相 - 異圖相 | <b>茶</b> 繼···································· |   |
|         |            |      |      | <b>都薩蘭寺の仁王曼荼羅圏</b> 仁王曼 |      |         |          | 曼茶羅                                          |         |         |      |                 |                                                |   |

| [] | <b>始魔天曼荼羅の圖相</b> 諸種曼荼羅名稱 | 第二十一節 焰魔 天 曼 萘 羅                      | 北斗曼茶羅の岡柏――方曼茶羅――問曼茶羅 | 第二十節 北 斗 曼 茶 羅 | 五彩省曼茶羅カ圖相——異圖相 | 第十九節 五 祕 密 曼 荼 羅 | 鰯物曼茶羅の圖相 | 第十八節 彌 勒 曼 茶 羅 | 八字文殊曼荼羅の圖相 | 第十七節 八字文殊曼荼羅 | 六字曼荼羅の種類―― 圖相 | 第十六節 六 字 曼 茶 羅                        | 菩提場曼荼羅の圖相 | 第十五節 菩提場 曼茶羅                          | 資樓閣曼荼羅の圖和――種子曼荼羅 |
|----|--------------------------|---------------------------------------|----------------------|----------------|----------------|------------------|----------|----------------|------------|--------------|---------------|---------------------------------------|-----------|---------------------------------------|------------------|
| 九  |                          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                      |                |                |                  |          |                |            |              |               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                  |

組

盐

目次

| 彩  | 蓮     | 1[1 | 不        | [[1]        | 天   | [1] | 沒    | 寳   | 胎    | 企         | 44    | 栴      |  |
|----|-------|-----|----------|-------------|-----|-----|------|-----|------|-----------|-------|--------|--|
| 迦  | 菲     | 38  | 注        |             | 拔   | 败   |      |     | 700  | 剛         |       |        |  |
| 院  | 部     | 八   | 成        |             | 111 | 菲   | 生    | 幢   | 界    | 界         |       | 擅      |  |
| 平  | 院     | 葉院  | 就        | <i>t</i> 11 | 番   | H   | 加    | 如   | ナ    | た         | 生     | List   |  |
|    | 聖     | 學   | 如        | 2611        |     |     | 311  | 511 | 11   | 11        | 232   | 删      |  |
| 视  | Will. | 观   |          | 來           | 如   | 如   | 3/5  | 345 | 加    | 如         |       | 3 fili |  |
| 普  | 晋     | 11  | ※        | ***         | 涨   | ※   | ***  |     | 來    | 姚         | ***   | 14,    |  |
| 像  | 像     | 像   | 像        | 像           | 像   | 像   | 像    | 像   | 像    | 像         | 佛     | 像      |  |
| :  |       | :   | :        | :           | :   |     |      | :   | •    | :         | :     | :      |  |
|    |       | :   | :        | :           | :   |     |      |     | :    |           |       | :      |  |
| :  | :     | :   | :        | :           | :   | :   | :    | :   | :    | :         | :     |        |  |
|    | :     | :   |          |             |     |     |      | :   |      |           | 奈     | 京      |  |
| :  | :     | :   | :        | :           | :   | :   |      | :   | :    | :         | 良東    | 都清     |  |
|    | :     | :   | :        |             | :   |     | :    |     |      | :         | た     | 凉      |  |
| :  | :     |     | :        |             | :   |     | :    | :   | :    |           | 宇     | 寸      |  |
| :  | :     | :   | :        | :           |     | :   | :    | :   |      |           | 所     | 安      |  |
| :  | :     | :   | :        | :           |     | :   | :    | :   |      |           | 35.55 | 1.2    |  |
|    | :     | :   | :        | :           | :   | -   | :    | :   |      | :         | :     | :      |  |
|    | :     | :   | :        |             |     |     |      |     |      |           |       |        |  |
| :  | :     |     | :        | :           | :   | :   | :    | :   | :    | :         | :     | :      |  |
| :  |       | :   | :        |             |     | :   |      | :   | :    |           |       | :      |  |
| :  | :     |     | :        | :           | :   | -   | :    |     | :    |           | :     |        |  |
|    | :     | :   | :        |             |     | :   | :    | :   | :    |           | :     | :      |  |
| :  |       | :   | :        |             |     |     |      | :   | :    | :         |       | :      |  |
|    | :     | •   | :        | :           | ;   | :   |      | :   | •    |           | •     |        |  |
|    |       | •   | :        |             |     |     | :    |     | :    |           |       |        |  |
| :  |       |     |          | -           | :   | ,   |      |     |      | :         | :     |        |  |
| :  | :     | :   | :        | :           |     | •   | :    | :   | :    |           |       | :      |  |
| :  | :     | :   | :        | :           | :   | :   | :    | :   | :    | :         | :     | ;      |  |
|    | :     | :   | :        | :           |     |     | :    | :   | :    |           |       | :      |  |
| :  |       |     | :        | :           |     | :   |      | :   |      | :         |       |        |  |
| :  | :     | :   | :        | :           |     |     | :    | :   | :    |           |       |        |  |
| :  | :     | :   | :        | :           | :   | :   | :    | :   |      |           | :     | :      |  |
|    | :     | :   | :        | :           | :   | :   | :    | :   | :    |           |       | :      |  |
| :  |       | :   |          | :           | :   |     | :    | :   | :    | :         |       | :      |  |
|    |       | :   | :        |             | :   |     |      | :   | :    | :         | :     | :      |  |
|    |       | :   | :        | :           | :   |     |      | .:  | :    | :         |       | :      |  |
| 15 | 214   | 210 | 五.       | H.          | 31. | Si. | I'si | I'm | 1791 | ()<br>(2) | 亞     | 1111   |  |
|    |       |     | The same | -           | -   |     | 1    | 16  | -    | 0         | IL    | 1-1    |  |

| e-a<br>e-ca | Me. | 文   | pf   | 诗      | 里   | 1/2 | た   | 菲           | 如   | 准   | 馬    | 十   | 干    | 干  | 文  |
|-------------|-----|-----|------|--------|-----|-----|-----|-------------|-----|-----|------|-----|------|----|----|
| <b>肾</b> 普賢 | 賢   | 万卡  | 際    | M      | 但   | 羅   | 1'1 | 衣           | 意   | 提   | 頭    | 画   | 手 干  | 手  | 7年 |
| 賢延          | 苦   | 菩   | 乱    | 拠自     | 胝   | 誓   | 衣   | 犯           | 輪   | 题   | 1111 | 觀门  | III. | 迦  | 院理 |
| 命菩          | 隆   | 産   | 112  | 7E.    | 视   | 階   | 视   | - 1/2<br>F1 | 视   | 音   | 普    | 在菩薩 | 狍    | 音  | 加  |
| 陸像          | 像   | 18  | 音像   | 普隆     | 音像  | 像   | 音像  | 像           | 音像  | 像   | 像    | 崖像  | 音像   | 像  | 音像 |
| 138         |     | 136 | 1.8¢ | BITTLE | 130 | 18  | 134 | 190         | 125 | 130 | 195  | 135 | 195  | 13 |    |
|             |     | :   |      |        | :   | :   | :   | •           | •   | :   |      | :   | :    | :  |    |
| •           | :   | :   | :    | :      | :   | :   | :   | :           | :   | :   |      |     | 奈    |    |    |
|             | •   | :   | :    |        | :   | :   | :   | :           | :   | :   | :    | :   | FF.  | •  |    |
| :           | :   |     | :    |        | :   |     | :   | :           |     | :   | :    |     | 唐招   | :  |    |
|             |     |     |      | :      |     |     |     | :           | :   | :   |      |     | 提手   |    |    |
|             | :   |     |      |        |     | :   |     | :           |     |     |      |     | 1/2  |    |    |
|             |     | :   |      |        |     |     | :   | :           |     | :   |      | :   | 置:   | :  |    |
|             | :   |     |      |        |     |     |     | :           |     | :   |      |     |      |    |    |
| •           | * * | :   |      |        |     |     |     |             |     |     | :    |     |      |    |    |
|             | :   |     |      |        |     |     |     | :           |     | :   | :    |     |      |    | :  |
|             | :   |     |      |        | :   | :   |     | :           |     | :   | :    |     |      |    |    |
|             | •   |     |      | :      |     | •   |     | •           |     |     |      |     |      |    |    |
|             | :   |     |      |        |     |     |     |             |     | :   |      |     |      |    | :  |
| •           | :   |     |      | :      | •   |     | :   |             | :   | :   | :    | •   |      | •  |    |
|             |     | :   |      |        |     | :   | :   | •           |     |     |      |     |      |    |    |
|             |     | :   |      |        | •   |     |     | :           |     | :   |      |     |      | :  |    |
| :           | :   | :   |      |        | •   | :   |     | :           |     | :   | :    | :   |      |    |    |
|             | :   |     | :    | :      |     |     |     |             |     |     |      |     |      | :  |    |
|             | :   |     |      |        |     |     |     |             |     |     |      | :   | :    |    |    |
| 九八          | カル  | た   | ルー   | た〇     | 允   | 乙   | 会   | A.          | した  | 111 | 当    | -14 | 兴    | 益  | 查  |
|             |     |     |      |        |     |     |     |             |     |     |      |     |      |    |    |

| 大  | 軍  | 除        | 不   | 馬 | 大    | 持                                       | 栈                                       | 地 | <i>Ħ</i> ī. | 求    | 押        | 压   | 34  | ==  | =     |
|----|----|----------|-----|---|------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---|-------------|------|----------|-----|-----|-----|-------|
| 贬  | 茶  | Ξ        | 劲   | 鳴 | 隨    | 世                                       | 若                                       | 泛 | 大           | 時持   | 湿        | 怨藏  | 十門  | 附編  | 44    |
| 德  | 利  | 107      | l)J | 菩 | 氷    | 菩                                       | 苦                                       | 書 | 虚           | 法の   | 虚        | 院虚  | 141 | 剃   | 二十門普賢 |
| 班王 | 町王 | 明王       | Œ.  | 産 | 普隆   | P.E                                     | 随                                       | 隆 | 空戦          | 虚    | 藏        | 德   | 勒普  | *** | 延命    |
| 像  | 像  | 像        | 像   | 像 | 像    | 像                                       | 像                                       | 像 |             | 凝    | 菩薩像      | 許隆  | 隆像  | 凝線  | 延命菩薩  |
| 1  |    |          |     | : | :    |                                         |                                         | : |             | 陸像   |          | 像   |     | :   | 僚     |
|    | :  | :        |     | : | :    | :                                       | :                                       |   |             | 1.3% | - :      | :   | :   |     | :     |
|    | :  |          |     | : | :    | :                                       | :                                       | : | i           | :    | :        | :   | :   |     |       |
|    | :  | :        | :   | : | :    | :                                       | :                                       |   |             | :    | :        | :   | :   |     |       |
|    | :  |          |     | : | :    | :                                       | :                                       | i |             | :    |          | :   | :   |     |       |
|    | :  |          | :   | : |      |                                         | :                                       |   | :           | :    | :        | :   |     |     |       |
|    |    |          |     | : | :    |                                         |                                         |   | :           |      |          | :   |     |     |       |
|    |    |          | :   | : |      |                                         |                                         |   |             |      |          | :   | :   |     |       |
|    | :  | i        |     | : |      | :                                       | :                                       | : | :           | :    | :        | :   |     | i   |       |
|    | :  | :        |     | : | :    | :                                       |                                         |   |             |      |          |     |     |     |       |
|    |    |          |     |   |      |                                         |                                         |   |             | •    |          |     |     |     |       |
|    |    | :        |     | : |      | :                                       |                                         | : |             |      |          |     |     |     |       |
|    |    | :        | :   | : | :    | :                                       |                                         | i |             |      |          | :   |     |     |       |
|    | •  | :        | :   | : |      |                                         |                                         |   |             |      | :        |     |     |     |       |
|    | :  | :        |     | : | :    | :                                       |                                         | : | :           | :    | :        |     |     |     |       |
|    |    |          | :   |   |      |                                         |                                         | : |             |      |          |     |     |     |       |
|    |    |          | :   | : | ,    |                                         | :                                       |   |             |      | :        |     | :   |     |       |
|    |    | :        | :   |   | :    |                                         |                                         | : | :           | :    |          |     |     |     |       |
|    | :  | :        | :   | : | :    |                                         |                                         | : | :           | :    |          | :   | :   |     |       |
| E  | 兲  | <u>=</u> | ==  | 六 | 1.e3 | ======================================= | ======================================= | 1 | 元           | 23   | The last | Ind | 101 | 3   | たん    |
|    |    |          |     |   |      |                                         |                                         |   |             |      |          |     |     |     |       |

| 嶽 | 鬼 | 苔  | 护 | NH . | 序   | 廣 | 增 | 打 | 多   | 企 | 步   | 無  | 八   | 六門 | 金  |
|---|---|----|---|------|-----|---|---|---|-----|---|-----|----|-----|----|----|
| 喜 | 子 | TP | 才 | 神の   | 魔の  | 日 | 長 |   | [H] | 剛 | 17. | 能  | 特島福 | 局標 | 鄭  |
|   | 伊 | 天  |   | 7:   | 大   |   |   |   |     | 堂 | 则   | 勝明 | 沙康  | 沙際 | 叉  |
| 天 | 神 | 女  | 天 | 黑天   | 黑天  | 天 | 天 | 天 | 天   | 子 | 王   | 王  | 所明王 | 明王 | 則王 |
| 像 | 像 | 像  | 像 | 像    | 132 | 像 | 像 | 像 | 像   | 像 | 像   | 像  | 像   | 像  | 像  |
|   | : | :  |   | :    | :   | : |   | : | :   | : | :   |    |     |    | :  |
|   |   |    |   |      |     |   |   |   |     |   |     |    |     |    |    |

Ξ

: 1350

| 那   | 月   | П        | 地  |       | lud     | 伊      | 火   | 風      | 金剛  | 粉         | 羅   | 焰            | 帝  | 摩     | 党  |
|-----|-----|----------|----|-------|---------|--------|-----|--------|-----|-----------|-----|--------------|----|-------|----|
| 羅   |     |          |    | 13    | 画四      | 合      |     |        | 11  | W         | 刹   | 廳            | 程  | 利     | 身  |
| 延   | 天   | 天        | 天  | 范     | YY      | 5.5    | 天   | 夹      | 曼茶糧 | <b>一曼</b> | -1. |              |    | 支     | 意  |
| 夹   |     |          |    | ス     | <b></b> | 夹      |     |        | か水  | が水        | 珡   | 天            | 天  | 天     | 天  |
| 182 | 像   | MA<br>IN | 像  | 像     | 像       | 15     | 像   | 像      | 天像  | 天像        | 像:  | 像:           | 像: | 線     | 像: |
|     |     | :        |    |       | :       | :      |     | :      |     | 1000      |     |              |    | :     |    |
|     |     | :        |    |       |         | :      | :   | :      |     |           |     |              |    | :     | :  |
|     | :   | :        |    |       | :       | :      | :   | :      |     | :         |     |              |    | :     | :  |
|     |     | :        |    |       | :       | -      | :   | :      | :   |           |     | :            | :  | :     | :  |
|     |     | :        |    |       | :       |        |     |        | :   |           |     | :            | :  | :     | :  |
|     |     | :        |    | :     |         |        |     | •      |     | :         | :   | :            |    | :     | :  |
|     | :   | :        | :  | :     |         |        |     |        |     | :         |     | :            | :  | :     | :  |
|     | :   |          | :  | :     |         |        | :   |        | :   |           |     | :            | :  | :     | :  |
| :   | :   | :        | :  | :     |         |        |     | :      | :   | :         | -   | :            | :  | :     | :  |
|     | :   | :        | :  | :     | :       |        | :   | :      | :   | :         |     | :            | :  | :     | :  |
|     | :   | :        | :  | :     | :       | :      | :   | :      | :   | :         | :   |              | :  | :     | :  |
|     | :   | :        | :  | :     | :       | -      | :   | :      | :   | :         | :   | :            | :  | :     | :  |
| :   | :   | :        | :  | :     | :       | :      | :   | :      | :   | :         | :   | :            | :  | :     | :  |
| :   | :   | :        | :  | :     | :       |        | :   | :      | :   | :         | :   | :            | :  | :     |    |
|     | :   | :        | :  | :     | :       | :      | :   | :      | :   | :         | :   | :            | :  |       |    |
|     | :   |          | :  | :     |         | :      | :   | :      | :   | :         |     |              |    |       |    |
|     | :   | :        |    | :     | :       |        | :   |        |     |           |     |              | :  | :     |    |
| 1   | : 元 | :一元      | 二个 | :   公 | :       | ·<br>全 | · 二 | ·<br>台 | :   | 二大        | l   | - La<br>Inst |    | : : : | 六  |

像像像像像像像像像

迦 迦

天 羅 羅

妙囊寰冰鸠大

處

梨天

流

藏 掲 摩 自 樓 樓

女女

羅 羅 在

天 天

深

沙見

ナ

**鸦** 雕

元

| THE PERSON AND PROPERTY OF THE PERSON AND PE | 釋迦如來像     | 釋 迦 像     | 釋迦如來像     | 釋迦二尊像                                 | 釋迦三尊像     | 鎌倉の大佛      | 彌陀如來          | 阿爾陀像      | 阿彌陀如來像 | 阿彌陀如來像 | 御物 金銅押出佛像 | 橘夫人念持佛像                               | 佛部 | 插 畫 目 次 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----------|-----------|---------------------------------------|-----------|------------|---------------|-----------|--------|--------|-----------|---------------------------------------|----|---------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | •         |           |                                       |           |            |               |           |        | •      |           | •                                     |    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | e<br>t    |           |                                       |           |            | :             |           | :      | :      |           |                                       |    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | :         | :         |           |                                       |           | :          | •             | :         | :      |        | :         |                                       |    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 奈         | 京         | 京         | : : : : : : : : : : : : : : : : : : : | 余         | 神态         | 京             | 京         | 東      | 京      | •         | •                                     |    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | : : : 奈 良 | 京都        | :::京都     | : : : 奈 良                             | : : : 奈 良 | : : : 神奈川  | :             | 京都        | 東京     | 京 都    | •         | : : : : : : : : : : : : : : : : : : : |    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |           |           |                                       |           | 奈          | :             |           |        |        |           |                                       |    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ţ,f       | 都         | 都         | 良                                     | 比         | 奈川         | ::京都          | 都         | 京大正    | 都      |           | Ţ,                                    |    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 真興        | 都東        | 都蟹        | 良法                                    | 良法        | 奈川高高       | ::京都 法        | 都平        | 京大正大   | 都质     | :         | <b>决</b>                              |    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12 興 福    | 都東福       | 都蟹滿       | 良法隆                                   | 上 法 隆     | 奈川 高 徳     | …京都 法 界       | 都平等       | 京大正大學  | 都廣隆    |           | 1. 法隆                                 |    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 良 興 福 寺   | 都 東 福 寺   | 都蟹滿寺      | 良法隆寺                                  | 上 法 隆 寺   | 奈川 高 徳 院   | …京都 法 界 寺     | 都 平 等 院   | 京大正大   | 都廣隆寺   |           | 良 法 隆 寺                               |    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 良 興 福 寺 安 | 都 東 編 寺 安 | 都 蟹 滿 寺 安 | 良法隆寺安                                 | 以 法 隆 寺 安 | 奈川 高 徳 院 安 | ***京都 法 界 寺 安 | 都 平 等 院 安 | 京大正大學安 | 都廣隆寺安  |           | 良法隆寺安                                 |    |         |

| 聖觀世音菩薩像奈 | 親世 晋 萕 藍像奈 | 菩薩部 | 藥師十二神將後 | 口光月光菩薩像奈 | 口光月光菩薩像 | 薬師如來像 | 樂師如來後 | 樂師如來像 | 樂師如來像 | 大佛蓮鸞彫刻の一部 ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 盧含那佛像 | 奈良の大佛奈 | 釋迦八部 衆 |
|----------|------------|-----|---------|----------|---------|-------|-------|-------|-------|------------------------------------------------|-------|--------|--------|
| 追        | 良          |     | 良       | 良        | 1,5     | 良     | 初     | 良     | 良     | 良                                              | 良     | 良      | 良      |
|          |            |     |         |          |         |       |       |       |       |                                                |       |        |        |
| 大        | 法          |     | 興       | 樂        | 東       | 新     | 高     | 薬     | 法     | 東                                              | 店     | 東      | 興      |
| 安        | 隆          |     | हिंदी   | lith     | 大       | 薬     | HI    | [[]]  | 隆     |                                                | 招     | 大      | 福      |
| 寺:       | 寺          |     | 寺       | 寺        | 寺       | 師寺    | 寺     | 寺     | 寺     | 大                                              | 提寺    | 寺      | 寺      |
| 安        | 安          |     | 所       | 安        | 安       | 安     | 安     | 安     | 安     |                                                | 安     | 安      | 安      |
| 置        | 置          |     | 藏       | 置        | 置       | 171   | 置     | H     | 置     | 寺                                              | 置     | 置      | 171    |
| 〇章       | (章         |     | - 票     | 〇 累一     |         |       | 〇黑    | 〇 累一  | in in | ○ 景                                            | 〇 兲—  | 〇 兲—   |        |
|          |            |     | 1       |          |         | 1     |       |       |       | 1                                              |       |        | 量      |
| 弯        | 弯          |     | 門)      | (中       | 型)      | 型)    | 型)    | 型     | 三五    | <b>元</b>                                       | 売     | 売      | TE.    |
|          |            |     |         |          |         |       |       |       |       |                                                |       |        |        |

| ※   ※   ※   ※   ※   ※   ※   ※   ※   ※                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 彌勒菩薩像 | 彌勒菩薩像 | 頭勒菩薩像                                 | 普賢延命菩薩像                               | 騎象普賢菩薩像 | 文殊菩薩像                                 | 騎獅文殊菩薩像                               | 不空羂索觀音像                               | 不容羂索觀音像   | 如意輪觀音像 | 准既佛母問 | 馬頭觀世音菩薩像 | 十一面觀音像                                | 十一面觀音像 | 楊柳觀音像 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------|---------------------------------------|---------------------------------------|---------|---------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|-----------|--------|-------|----------|---------------------------------------|--------|-------|
| 大安寺安置(空一<br>一次                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |           |        |       | 像        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |        |       |
| 中 等 安 置 ( 2-1) 安 寺 安 置 ( 2-1) 安 青 安 置 ( 2-1) 安 青 安 置 ( 2-1) 安 青 安 置 ( 2-1) 安 置 ( 2 | 题     | 1,F   | I's                                   | 其                                     | 1,5     | 1,5                                   | 17                                    | 1,7                                   | [M]       | 初      | 45    | M        | 初                                     | 智      | 13    |
| 事 安 置 ( 2 ) 二 等 安 置 ( 2 ) 二 等 安 置 ( 2 ) 二 等 安 置 ( 2 ) 二 等 安 置 ( 2 ) 二 等 安 置 ( 2 ) 二 等 安 置 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 二 9 号 ( 2 ) 2 ] 2 ] 2 ] 2 ] 2 ] 2 ] 2 ] 2 ] 2 ]                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |       |                                       |                                       |         |                                       |                                       |                                       |           |        |       |          |                                       | ,      |       |
| 安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 野     | 薬     |                                       | 肾                                     |         | 社                                     |                                       | 大                                     |           | 旗      | 页     |          | 海                                     |        |       |
| 安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安安                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |       | 法                                     |                                       |         |                                       |                                       |                                       | -[11]:    |        |       | 411.     | 海(信                                   | 视      | 大     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | t[t   | fili  | 法隆                                    | 是                                     | が見      | 烧                                     | n ()                                  | 安                                     | :<br>   : | 隆      | 隆     | 世音       | 海住山                                   | 觀音     | 大安    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 中     | 師寺    | 法隆寺                                   | 是                                     | 證       | 隆寺                                    | 證                                     | 安寺                                    | 世: 音      | 隆寺     | 隆寺    | 世音寺      | 海住山寺                                  | 親音     | 大安寺   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 中等安置  | 師寺安置  | 法隆寺安置                                 | <b>是</b> 寺 安                          | 證寺安置    | 隆寺安置                                  | 證 寺 安                                 | 安寺安                                   | 世音寺安置     | 隆寺安置   | 隆寺所蔵  | 世音寺安置    | 海住山寺安置                                | 觀音堂安置  | 大安寺安置 |

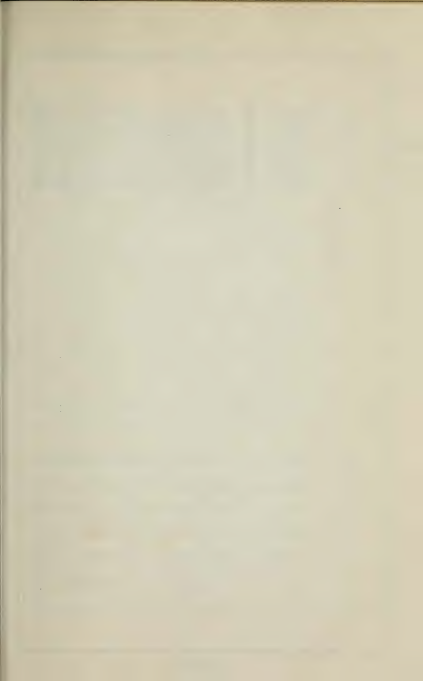
| 爱染明王像:: | 孔雀明王像::    | 金剛夜叉明王僚 :: | 大威德明王像 ::  | 降三世明王像 :: | 赤不動明王昌 ::   | 不動明王像::       | D)] | 勢至菩薩像::   | 般若菩薩圖:       | 地 戴 菩 薩 像 :: | 五大盧空藏菩薩像・ | 虚         | 虚空藏苦蔭像 ::  |
|---------|------------|------------|------------|-----------|-------------|---------------|-----|-----------|--------------|--------------|-----------|-----------|------------|
|         |            | •          |            |           |             |               | 王部  |           |              |              |           |           |            |
| :       |            |            |            |           | :           | :             | 1.1 |           | :            | •            |           |           |            |
|         |            |            |            |           |             | •             |     |           |              |              |           |           | :          |
|         |            | :          | :          |           | •           |               |     |           |              |              |           |           |            |
| 京       | 和歌         | 奈          | 奈          | 奈         | 和歌          | 奈             |     | फ़्रि     | · <i>j</i> : | 奈            | 京         | 综         | 奈          |
| 杰       | ili        | 具          | R          | 良         | 川           | 良             |     | 初         | 阪            | 良            | 和         | Ĭ1        | <u>I</u> L |
| ψþ      | 金          | 不          | 不          | 不         | 明           | 不             |     | 楼         | 護            | 京            | 並         | 法         | 额          |
| 重       | [5]        | 退          | 退          | 退         | 王           | 退             |     | 复         | 國            | 大            | 寺         | 输         | 安          |
| 寺       | <b>筝</b> 寺 | 寺          | 寺          | 寺         | 隐           | 寺             |     | 诗         | 寸            | 寺            | , 15      | 寺         | 寺          |
| 安       | 安安         | 安          | 安          | 安         | 所           | 安             |     | 安         | 所            | 安            | 安         | 安         | 安          |
| 置       |            | [E]<br>12d | 图          | 图         | 藏           | 置             |     | 置         | 臧            | 置            | 置         | 置         | 置          |
| (1長—1氪) | (1景一)毫)    | (144-144)  | (1111-011) | (川田一川田)   | (1111-1111) | (11111—11111) |     | (114-114) | (1111-1111)  | (1110-111)   | (10パー10九) | (10%-104) | (10%—104)  |

| 閻                                     | 焰                                     | 帝                                     | 歡                | 訶       | 吉                                     | 辯          | 火                                     | 殿                                     | 增           | 持                                     | 多                                     |      | 太                                     |
|---------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|------------------|---------|---------------------------------------|------------|---------------------------------------|---------------------------------------|-------------|---------------------------------------|---------------------------------------|------|---------------------------------------|
| 度                                     | lie                                   | 程                                     | 喜天               | 梨       | 浦                                     | 才一         | III.                                  | 目                                     | 長           | 國                                     | 問                                     |      | 元帥                                    |
| Œ                                     | 天                                     | 天                                     | 電子               | 帝       | 天                                     | 天坐         | 天                                     | 天                                     | 天           | 灭                                     | 天                                     |      | IIJ                                   |
| 傪                                     |                                       | 像                                     | 子像               | 像       |                                       | 僚          | 像                                     | 像                                     | 傪           | 像                                     | 像                                     |      | 王像                                    |
| :                                     | :                                     | :                                     | :                | :       | :                                     | •          | :                                     |                                       | :           |                                       | :                                     | 天    | :                                     |
|                                       |                                       | :                                     | :                |         |                                       |            | :                                     |                                       | :           | :                                     |                                       |      |                                       |
|                                       | :                                     | :                                     | :                |         | :                                     |            | :                                     | :                                     | :           | :                                     |                                       | 部    |                                       |
| :                                     | :                                     | :                                     | :                |         |                                       |            | :                                     |                                       | :           | :                                     | :                                     | 11/2 | :                                     |
| :                                     | :                                     | :                                     | :                | :       | :                                     | :          | :                                     | :                                     | :           |                                       |                                       |      |                                       |
| :                                     | :                                     | :                                     | :                | •       |                                       |            | :                                     | :                                     | :           | :                                     |                                       |      |                                       |
| :                                     | :                                     | :                                     | :                | :       |                                       | :          | :                                     | :                                     | :           | :                                     |                                       |      |                                       |
|                                       |                                       |                                       |                  |         |                                       |            |                                       |                                       |             |                                       |                                       |      |                                       |
|                                       |                                       | :                                     |                  |         |                                       |            |                                       |                                       |             |                                       | :                                     |      | :                                     |
|                                       | :                                     |                                       |                  | •       |                                       |            |                                       |                                       |             |                                       |                                       |      |                                       |
| :                                     | : : : : : : : : : : : : : : : : : : : |                                       | 诗                |         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 神          |                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ·<br>·<br>· | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |      | ***                                   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 京都                                    | : : : : : : : : : : : : : : : : : : : | ·<br>·<br>·<br>· | · · 滋 賀 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | :          | : : : : : : : : : : : : : : : : : : : | ····································· | :           | : : : : 奈 良                           | 奈良                                    |      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| 良                                     | 都                                     | 良                                     | Æ                | 賀       | 这                                     | 奈川         | 賀                                     | Ĩ,ſ                                   | 余泉          | 良                                     | 良                                     |      | 真                                     |
| 良                                     |                                       | 良法                                    | 玉歡               | 賀園      | 良藥                                    | 奈          | 賀光                                    | 具                                     | : 奈 良 興     | 良興                                    | 良興                                    |      | 政                                     |
| 良竹富                                   | 都                                     | 良 法 隆                                 | 玉歡               | 賀園城     | <b>逸</b> 樂 師                          | 奈川 鶴岡八     | <b>教</b>                              | 真與                                    | : 奈良 興福     | 與興福                                   | 良興福                                   |      | 八條                                    |
| 良竹窑寺                                  | 都東                                    | 良 法 隆 寺                               | 玉歡               | 賀園城寺    | 真 藥 師 寺                               | 奈川 鶴岡八幡    | <b>数</b> 光 明 寺                        | 良與福寺                                  | ·· 奈良 興 福 寺 | 以 興 福 寺                               | 良興福寺                                  |      | 良秋篠寺                                  |
| 良的毫赤安                                 | 都東寺安                                  | 良 法 隆 寺 安                             | 玉                | 賀園城寺安   | 良藥師寺安                                 | 奈川 德岡八幡宮所  | 賀 光 明 寺 安                             | 良與福寺安                                 | …奈良 與福寺安    | 以 與 福 寺 安                             | 良興福寺安                                 |      | 良秋篠寺安                                 |
| 良的毫赤安置                                | 都東寺安置                                 | 良法隆寺安置                                | 玉歡喜院             | 賀園城寺安置  | 良藥師寺安置                                | 奈川 德岡八幡宮所藏 | 賀 光 明 寺 安 置                           | 真 與福寺安置                               | …奈良 與福寺安置   | 良 與 福 寺 安 置                           | 良興福寺安置                                |      | 良秋篠寺安置                                |
| 良的毫赤安                                 | 都東寺安                                  | 良 法 隆 寺 安                             | 玉                | 賀園城寺安   | 良藥師寺安置                                | 奈川 德岡八幡宮所  | 賀 光 明 寺 安 置                           | 良 與 編 寺 安 置 二番                        | …奈良 與福寺安置(音 | 良 與 福 寺 安 置                           | 良興福寺安置                                |      | 良秋篠寺安置                                |
| 良的毫赤安置                                | 都東寺安置                                 | 良法隆寺安置                                | 玉歡喜院             | 賀園城寺安置  | 良藥師寺安                                 | 奈川 德岡八幡宮所藏 | 賀 光 明 寺 安                             | 真 與福寺安置                               | …奈良 與福寺安置   | 以 與 福 寺 安                             | 良興福寺安                                 |      | 良秋篠寺安                                 |

| 躺陀淨土變相圖 奈 良 | 精海曼荼羅圖 | 智光曼茶羅圖                                  | 當廳 曼茶 羅圖神奈川 | 釋迦牟尼佛說法圖 (編像) | 法華說和問 良 | 變 和 部 | 深沙大 將 條京 郡 | 金剛二力士像 奈良       | 乾闥婆王像 森良 | 伎 藝 天 像 · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 迦樓雞王像 食良 | 刀 天 闘(十二天闘の内)····・・ | <b>梵 天 像</b> |
|-------------|--------|-----------------------------------------|-------------|---------------|---------|-------|------------|-----------------|----------|---------------------------------------------|----------|---------------------|--------------|
| 法           | 清      | ?                                       | 光           | 勸             | 長       |       | 金          | 與               | 與        | 秋                                           | ùí       | 촻                   | 東            |
| 隆           | र्वाः  | 光                                       | 叨           | 修             | 谷       |       |            | 稲               |          | 篠                                           | 祁佰       | 正護                  | 大            |
| 寺           | 曼茶羅    | 曼茶羅                                     | 寺           | 寺             | 寺       |       | 院          | <del>्र</del> ् | 寺        | 寺                                           | 寺        | 國                   | 寺            |
| 所           | 合讚師    | 合讀                                      | 所           | 所             | 所       |       | 安          | 安               | 安        | 安                                           | 安        | 寺所                  | 安            |
| 藏           | 所載     | 所載                                      | 报复          | 蒇             | 凝       |       | ivi.       | 171             | 置        | 171                                         |          | 減                   | 置            |
| 三个          | 三六     | ======================================= |             | (1110-        | (1110-  |       | (三0%       | CHOX.           | (11011)  | -(1011)                                     | 二九四      | (元)—                | 〇八字          |
| (三八一三元)     | 一三里    | ——————————————————————————————————————  | 三宝          |               |         |       | 110:1      | 1104            |          | 153                                         | 九上       | 一元                  | (1条-1至)      |
|             |        |                                         |             |               |         |       |            |                 |          |                                             |          |                     |              |

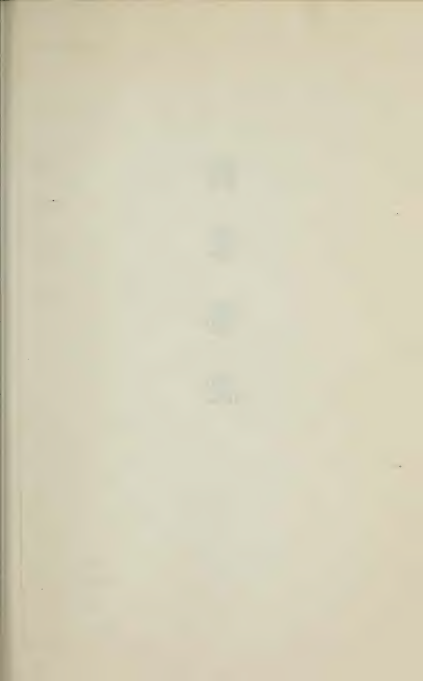
| 尊勝 曼荼 羅圖 | 一字金輪曼茶羅圖 | 大佛頂法曼茶羅圖 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 釋迦曼茶絲圖 | 阿爾陀曼荼羅圖 | 胎藏界大曼荼羅圖                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 高雄曼荼羅の中尊像 | 金屬界大曼茶羅圖 | 曼荼羅部 | 彌勒淨土變相圖 | 薬師淨土變相圖 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 阿彌陀如來二十五菩薩來迎圖 | 山越の鶸陀圖  | 二十五菩薩來迎圖 |   |
|----------|----------|------------------------------------------------|--------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|----------|------|---------|-----------------------------------------------|---------------|---------|----------|---|
| 业        | Ę.       |                                                |        | •       | 於                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 京         | ·        |      | 涂       | 奈                                             | 京             | 京       | 111      | 1 |
| 310      | 根        |                                                | •      |         | 1,5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 初         | 1,F      |      | 1,F     | 良                                             | dar.          | 初       | 111      |   |
| 提        | 無号       | [,n]                                           | 毙      | 是       | 子                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <u> </u>  | -J-      |      | 法       | 法                                             | 細             | 金       | 金        |   |
| Ed       | 淵        | 娑                                              | fifi   | Ang.    | 局                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 護         | 11       |      | 隆       | 隆                                             | 恩             | 戒光      | M        |   |
| Nj:      | :J:      | 縛抄                                             | 鈔      | 鈔       | -\j:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 持         | d):      |      | सुः     | 寺                                             | [it           | 明       | <b>梁</b> |   |
| 所        | 所        | 所                                              | 师      | 所       | 所                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 所         | 所        |      | 安       | 安                                             | 所             | 寺所      | 所        | ١ |
| 膜(       | 殿(       | 拟                                              | 載      | 被       | 版(                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 版(        | 凝        |      | 置       | 置                                             | WE O          | 殿(      | WE O     |   |
|          | (河景)     | (JEK-)                                         | (運業一)  |         | () The state of th | (HEE:     | (1)      |      |         | 皇上                                            |               | <u></u> | (m;m;)   |   |
|          | 13元)     |                                                | -1111  | III.    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |          |      |         | -11110)                                       | -::::         | -153    |          |   |

| <b>焰魔天曼荼羅圖</b> ···································· | 秘密曼茶 | <b>覊勒曼茶羅圖</b> | 八字文殊曼荼羅圖   | 六字曼荼羅圖 | 菩提場經曼茶羅圖 | 寶樓閣曼荼羅圖京 都 | 請雨曼荼羅(其一)(其二) | 仁王曼荼羅圖京 都 | 法華曼荼羅圖······· | 熾盛光曼荼羅圖···································· |
|-----------------------------------------------------|------|---------------|------------|--------|----------|------------|---------------|-----------|---------------|---------------------------------------------|
| 党 十                                                 | 醍    | 覺             | គ្រា       | 覺      | ;<br>Hal | 寶          | 是             | 醍         | in a          | ្រុក្ស<br>ប្រក្ស                            |
| 禪 卷                                                 | 酮    | 制门            | 娑          | 酮      | 娑        | 號          | 菲即            | 酮         | 娑             | 娑                                           |
| 鈔 抄                                                 | 寺    | 金少            | 縛 抄        | 鈔      | 縛抄       | 提院         | 鈔             | 寺         | <b>縛</b>      | 縛 抄                                         |
| 所所                                                  | 所    | 所             | 所          | 所      | 抄所       | 所          | 所             | 所         | が所            | 所                                           |
| 載載                                                  |      | 被             | 祓          | 诚      | 献        | 敲          | 載             | 减         | 載             | 縠                                           |
| (三四十二六五)                                            |      |               | (三次)—三次(1) |        | ○宝八—□宝九  | (三式—三元)    | (三美)—三宝七      | (三五六—三五十) | (二萬四一一二五五)    | (三十二年)                                      |



佛像解說

第 解 一 說 卷 部



佛 像 解

第一章 序 說

節 緒

陽春の日、麗かに照り映えて、鳥うたひ花笑ふの時、古社寺に詣で、仰ぎ見た幾多の像 第

を、我等の意識のうちに呼び戻して見るに、其處には多種多様な形體の俳像が、

に浮び出して來るに和違あるまい。或る形像は、全く素形のましで、幸うじて一番の袈裟

金銀珠玉を鏤めた實冠瓔珞を、惜し気も また他方には、豐艶な騙體を薄衣に包ん

ることが出來たとしたら、如何に美しき追憶と愛慕の念を以て、これを迎へることが出來 た明王像なりや、諸天鬼神像なりやを鑑別し得ると共に、漪は製作された年代作者をも知 られる。斯の如き場合、若し此等の尊像に對して、たとへそれが専門家のやうな深い知識 れた豊質限がないにしても、職げながらもそれが佛像なりや、菩薩像なりや、はたま

人をして畏服せしめんとするが如き形相をした、筋骨隆々男性美豊かな姿勢の像も見受け

で、こぼる、微笑を雨頼にさ、へながら佇立したまふ像があるかと思へば、慈髪天を衝き

なく埃にうめて立ち、又は坐したまふ像がある。

に身を覆うてゐたまふかと思へば、或るものは、

幻り たう

術

8

佛像を解説するに先だち、

まづ参考ともなるべき要項

の二三に就いて、述べて見ようと思ふ。

ることであらう。

ることが出 の遺品 尚 吾 ほ除 人は幸にも、 りある次第であ のかずくを、 來た。 Mij 現に佛教藝術の花が、 して過去に於ける幾多の巨人名匠が、心血を灑 面の る。 已下, あたり仰ぎ見ることを得る聖代に遭遇

爛漫と咲きほこつてゐる東洋唯一

の佛教

國に

生る

いで造りあげた佛 し得たことは、

欣び

## 節 尊 像 0 種 别

第

佛像とは何ぞやっ

發達をなし、佛そのもの」上に、法、報、 17 長時に瓦 たものであつて、それが幾變遷して今日の佛教をなしたのであるから、 抑 次に、佛像に次いで造類せられたものは菩薩像である。而して菩薩といふは、其にい 佛とは釋迦牟尼佛のことと解して然るべきであるが、而もその間、 隨つて造綱 5 念 こ佛教なるものは、今より約二千五 世 りて積 10 h 三世: がために、娑婆に出現し給へる佛已外に、宇宙 功 せられ -1-方の 累徳したまひたる結果、 諸佛 た佛 像 を説き、 の上に、多種 多くの諸佛 百年前 顯現 應の三身を認めるやうになつて來た。 あることも許しらべきことであらう。 0 L に、印度に生れ給う 名が經典上 たまへ る佛身とその に遍漏 に

掘る

いやう

になつ L たま た釋迦牟尼佛 浄土を認 狭 佛教文理 へる痕跡 い意味 2 は異常の 即すり たの たが の身 の説 力》 ら言 であ ため ٤ 衆生 カン (1)

像

とは何ぞや

た善神、一 定利支天、

二十八部衆等、

大鬼神とは何ぞ

して少くはない。

即ち焚天、

帝釋、

四天王、

日天、月天を初として吉祥

辯才天、

題喜だ、

焰摩天、大黑天、 大黑天、

深沙大将並びに八部衆、

间藻

十二神將、

明王像とは何ぞや

覺の階位を經て、佛の證を開く人に名けた名稱である。而して、各種經典の中に顯れ給ふ 布施, 菩薩名を列撃するならば、これまた多数に上るのであるが、世人が最も親みを感じ、 道を求 苦隆薩埵 むる大心の といふのであつて、 忍辱、 精進、 人、 禪定, 又は道を求めて大覺に到ら 譯して大道心衆生、道衆 智慧の行を修し、十信、十住、十行、十廻向、十地、等 んとする人であつて、 生、 大覺有情、 覺有情 六度の行たる

摧破 難化 を 6 3 次 いふのである。 次に擧ぐべ 前に賽して湯仰措く能はざるものだけでも、決して尠くはない とい いふべ 降三世明王 來の忿怒身、 る城徳を持ちたまふ館であ して佛教を信ぜず、 へば、 きは、 きは諸の明王像であらう。 明とは光明 暫く五明王に就いていへば、不動明王は大日如來の忿怒身(教令輪身とも は 諸庆鬼 金剛 阿閦如來の忿怒身、軍茶利明王は實生如來の忿怒身、 夜叉門王は不空成就如來の 反つてこれに響をなさんとする者に對して現じたまへる忿怒身 の義で、智慧に名けたものであつて、 神の像のことである つて、 佛が衆生を化益せんとし給ふに當つて、 然らば明王とは如何 かい 念怒身なりといふが如 これ等の 名も なる意味を含める名稱であら 智力 VIII 神 のである。 141 を以 IT 説け 大威徳明王は無 て一切 きとれ るもの であ 殊に剛 0 魔 不

男天あり、女天あり、忿怒身あり、柔和忍辱の相を有したまふあり、

は意々本題下にあつて、説くこと」し、今はたどその名稱の一二を羅列するに止めて置 鳥頭人身さては一頭人身など、数へ家れば屈指するに遑がないほどである。 これ n F

かい 細 [4]

## 三節 形机·姿勢·丈量

第

うと思ふっ

佛形、菩薩形、罄聞形、童子形、天女形、忿怒形、神王形、鬼形、畜形これである。 ならない。今、形像の上から数へて見ると、大凡次の如き種別にすることが出來る。即ち を形に續して造顯するとせんか、必ずそとに佛形、菩薩形、乃至畜形等の區別がなくては 一、形相 既に述べたるが如く、諸尊に於て佛已下諸天、鬼神の別があるとすれば、

然らば佛形とは如何なるものなりやといへば、この種の尊像はいふまでもなく、佛

113

相に就いての

佛形に強いて。

菩薩形に就いて。 は所謂 な衣服と、これに加ふるに瓔珞環釧等の嚴身具を著けたまふのを見るのであるが、 は全く著けて居られない。但し大日如來のみは、頭に髪髻天冠を戴きたまひ、身には輕妙 和たる三十二相を具 は、在家俗人の相を以て顯せるもので、隨つて頂上には結髪があり、裙、 色究竟天に於て成道 て袋は螺髪又は波狀髪であり、身體 肉髻と稱するものであつて、佛としては必ずなくてはならぬ特和の一である。 したまふ儀相に准じたものとして許さるいものである。 たまひ、まづ頭部には椀大の骨肉が、側やかに隆起してゐる、 には寛やかな袈裟を被著したまふ外、環釧等の装身具 天衣を源ひ、 次に菩薩 これ 寶

の特

\_\_

冠を戴き、

耳環、

頭瓔、

院到

野 劉

足釧等の嚴身具を著けて居らる」ものである。

聲聞

見るからに可憐の少年なることを看取することが出來るものである。天女形とは略して女 8 沙大将や迦樓羅王、彌酬迦等は、 たなし、 般若菩薩、 形とも稱し、ふくよかな乳房が垂れて如何にも女性らしい表現の仕方をしたものであつて、 形 といふは、 ろである。 を後背とするなど、 見 とは のである。 佛形と混ずるやうであるが、 久此 或は蛇を以 編利夜叉の相好をしたるもの、並びに鳥獣の形相をしたものこれであつて、 次に神王形とは、甲胄等を身に善けた護法の善神等である。最後に鬼形、 吉祥天、辯才天等の如きこれである。 Ir. 童子形とは略して童形といはる」ものであつて、頂上に結髪があり、 形とも 怖る可き相狀を以てしてゐるもので、明王像は將にこれに屬するとこ て瓔珞とし、 10 ひ 頭髪を剃り 即ちこれに当する形像である。 或は虎皮を補とし、劍、輪等の器杖を手にし、 頭部に肉髻がないだけに容易に甄別することが出來る 身には 一著の袈裟を纒 忿怒形といふは、 ふの みなるをいふのであ 全身極めて忿怒の形 一大火炎 額貌は 畜形 相 流

5

立像に就いて。 立像、 筒像、 坐像、 臥像等とれである。

姿勢

計算像の姿勢について言ふならば、

これを數種に分つことが出來る。

種に分けることが出來る。 身像で、立つてゐるのをい 立像 とは 如何なるもの 即ち直立像、 ż. のであるが、 い稱であらうか。 行像、 それをもう一層、 侍立像、 今更こ」にいふまでもなく、 丁字立像とれである。直立像とい 制门 力 に分けて見ると、大凡四 これは全

借 信 解

倚像に就いて。

14:

像に就いての

名け 拂 踏 12 い 200 で丁字立像といふは、 つてゐる相であつて、これは多く佛の侍者としての菩薩像に、 み川 1 は、 1 たのであるが、 像としても して歩行してゐる相であり、侍立像といふは、少しく前體を前 普通見らる、形相であつて、すらりと立つてゐるもので、行像といふのは、足を 全く例外に属 その 右脚を立てム斜に左足を引き丁字のごとく身を曲 例を示すならば、 するも 0 なのである。 金剛 置子 0 像 V) 如きは即ち 見らるいものであ これ 川み であ げて立つ して、 们し 3 ものに -3:

いひ、 次 12 ふは、雙脚を垂れて床に倚れるものであり、 があるのである。 垂隻脚 は坐像とい は倚像であるが、 像といふは、一脚を屈げ一脚を垂れて床 3 は、 即ち、 進豪の 床 などに倚り 垂雙足像、交脚像、 .F. 又はこの他の豪 カコ ムれ るものを指すのであつて、 1-交脚像といふは、足を交へて床に倚るを 垂隻脚像これである。 10 外れ に倚れるものをいふのであ る像 相であ つて、 このうち頭雙足像 これにも亦 これ を大 像であ 别 す

その降魔坐像とは、右の脚を曲げて、その趾を以て左の股を押し、 0 ろつ をもつて右の股 次に吉祥坐像といふのであるが、 るも 10 分つことが出 をい 跏趺 4/4 ふのであつて、 を押してゐるものこれであつて、概 像とは如 來る。 何なる相をなせる像であらうか。 これに二種類がある、 ち結跏趺 これは降魔坐とは反對の坐法であつて、まづ曲げ 식스 像、 4 野 坐像、 即ら降應坐像と吉祥 して古い佛像にこの形 調 これ 居像、 实 国 いで左脚を曲 胡 足を万 跪像、 坐像で が多 に組 長節 ある。 み合 げてそ 0

傳像 解

臥像に就いて。

化するも

のであ

けず、 像を 他 7 る た左脚の趾を以て右の股を押し、次に右脚を曲げて、 1 0 出色 二次 いふのである。これは密教發達以後に出來た像に、 ---に半 是 いり 题 -0 0 てわ 助坐像であるが、 ゐる坐像で .F. に載 3 0 せてわるも 7 あ あ 1) 1) 胡跪像 長跪像と名けらる」ものは、 これは賢坐像 のである。次 (互跪像 とも いで蹲居 しといふは、 いひ、 像 その趾を以て左の股を押してゐる坐 小脚を曲 (箕 多くその 兩膝を地につけ、兩足を立てく 村 の膝を地 像 げては とい 例を見出する に着け、 2 72 るが、 0 は、 左の 臀を その カジ 原茶 地 足を を立 12 來

如き、 最後 これ いふべきは、臥像のことである。これは佛が涅槃に入りたまふ時に示され に属するものであつて、横臥したまへる形相をいふのである。 た形 0

-(

らば、 我等の るが、 3 等である。然らば丈六像とは如何なるものをいふか、 處には必ず本尊として祀られ のであらうか、 间门 親切なのは、その丈量まで書き添へたものがある。 一、本尊と標題を出 にその姿を示 次には、 これ等について以下少しく述べること」する。 算像の丈量のことである。 してわられる。 した條下に、何々像、何時代、何某作としてあるの た立像、 その時、試みに懷中に祕めた案内記を翻 若くは坐像 が、 何處の堂塔、 华丈 或は温顔を以 曰はく丈六像、 六像とは、 伽藍をのぞいて見ても、 て、或は忿怒形 どれ程あるも 日 は く半丈 が普通 つて見るな のを を以 11 像 洪

まづ初に、丈六像のことをいうて見よう。丈六とは一丈六尺の意で、 佛 在世 時 16 人人又

**华丈六像に就いて** 

等身像に就いて。

你 (1) 11 次 尺程度のものを丈六像というてゐるのである。 像 は殆んど見當らないのであつて、 に半丈六像といふは、丈六の半數の身長の像を指すの意で、立像として約八尺、 (1) その身長八尺に餘 ある者 I 丈 六像といふ名稱を與へるのであるが、 i) 佛に至つてはその倍たる、一丈六尺もましく、たとい 普通に造られてゐるものは、 別質すれば、 他像としてその牛敷 かやうな実量 2 V) 坐像 V) ある -1-

て川川 五尺 V) 像を V ふの で あ る

と短 0 等身像であるというてゐるのは、 は では 丈六像を指すのである。 また等身像 小なるとに隨つて、像 なからろか と名くるも と思はれ 0 は、 人間世界に於て等身像といへば、 る。 の身量を異にせねばならぬ。然るに中古已來、 その 世人の身長が概して五尺內外なるより、 名の 示す如く、自己の身 造佛 長に等し の願 い像で、 主の身長 假りに定め 五尺の像 の長大 佛 の等身像 を たも

て。推手半像に就い 分を一 から 0 算 であ 通 IC 次 0 1 操手华像 るか となつてゐる。 しつ 操手牛 7 は 種 像 としてゐるの 操手作とい 2 た 0 5 ふは、 をな もあるが、普通は一尺三寸の像を以て此 へば 印 てる 度の尺度を共 一尺二寸の像だとい るのであ る。 儘 に川 或 る説に CL U. て言 或は よれ うたのであ ば、 操手を五 操手とは八 つて、 の身量としてねるの すとし、 その -1--, ]--1 を指 = 0 fi. す 挽

佛に就 いてつ 最後 に大佛 の身量である。これは丈六像の十倍である十六丈の佛像を以て名けるのであ

趺坐の姿勢をし給うた坐像と思へば、五丈三尺必ずしも短小ではない。これまた大佛と名 であらうかと思はる」かも知れない。しかしまた考へ直して見ると、十六丈の佛が、 五丈三尺しかないとすれば、十六丈の半數にも満たないから、大佛の名を以て呼ぶも如何 て毫も差支はあるまいと思ふ。 この實例を日本に於て求めることは困難なことで、彼の奈良の大佛の如きは、 値に

力 うてゐるのは、立像に引き直しての身量を誌して置いたのであらうと思はれる。 量たる、 ら、牛 倉長谷の大佛、雲居寺の大佛等とれであつて、古い記事には此等の像を八丈の 猾ほこの外に、 八丈の形像 十六丈型の佛像が造顯せられることは、許されねばならぬことであらう。例 丈六像に對して牛丈六像といふものがあるやうに、十六丈の佛像の が造られたこともあつた。これが坐像とすれば三四丈程度 0 大佛とい 像で 半數 ある

## 四節印相·持物

第

く論議せられる様になつたのは、西紀第七世紀以後、即ち印度に於て密教が興起し のことであつて、 なものになつてしまつた。然るに往古の造像のあとを見ると、左程に窮屈極まる規範も **踏つてこれに附すべき名前さへなかつた様に思はれる。** 佛又は菩薩の印相、特物といふやうなものが、鬼そ角問題にせられ、事やかまし 一指の屈伸すらも、一々經軌の説に合致しないでは、許され ないほど第

照陀變 °淨相 智 1 觸 い祭 拳 で手。説 法 地 上部 輪 FI 15 緑り EU ili 就 相圖 15 就 國際 就 U 相 6. 70 0 40 参加 7 就 佛 12 輸 加 六 轉じて 12 る 然し る相 ~ 111: H 今 晋 上呼 て右 紀 行 左手 水 時 麻 から П 3 現 IC は ばる 寺 水 流 膝を 來 12 1 1 0 1) た像 行 第 流 河 7 ED 10 i) 袈裟 设 12 -1: 8 -1 7 度 7 始め、こ 3 は 爱 IL 相 IC ひ 世 は 紀 推 0 D 0 0 ある佛 1 指端 116 1/1 樣 古 あ 到 1 式が流 一手 7: 質 な カン 朝 るの il 上 0 から け 0 像 が初時 像 を胸に當 地 -作: 2 1) 1) 行 州 1 は、 風 12 7 うちで、 (1) 行手 觸 から 1: V) するに 1= V) 2 支那 111 成 1 時代に 12 6 地 7 0 本 んと 道 1 變化 否 學げ ま) に傳 最 えこ つたの L 2 古 玄奘法師 外 な 10 7 1. 力 -0 に向 外 遺むつ 6 るら 及 ねろ ては 3 ナから ほさ 12 0 7 12 文 书 12 7 あ や王玄策によつてその模木が傳 なる る右手で、 左.手 朓 の(鯛 てあ は 3 る。 10 北 0) 的 0 は勝 7 る。 魏 て見ると、 地 は 例 時 あつて、 Fill 居 1 然 10 大 ば法隆 6 3 に 0 法 肤 な 10 指 これ 5 4/4 や 此 所 とし V 11 寺金堂壁書 の一を捻じて愉 0 1 彼 樣 1: 計 は ては、 10 7 THI .FIL 0 10 轉 "拉 玄 から 紀 ·F. 流 常

俗

10

喇

11: 14 ti.

ti 114

·F-

紀

外、 あ 相 7 から 力言 か くず 0 要す 古き が は、 ED 12 な る 度に於て 例 カン 12 傳 12 0 圖 から 73 手を TH 流行 度 10 15 中中 \$ 俱 初 L 拘 期 MI 1= 7 250 たらしく、 胸 0 F-本 雪 譜 10 金剛 1 像 時 시스 7 IC 界大 代を あ 0 門 1-HI 0 H 經 に戦 紀 和 7 るに 加 は を 來 世 -6 屈 随 0 7 11 [:]] 智 て、 0 1 流1 相 绛 て 7 0 Łţį 即 右 0 0 後 0 遭 教 1 から 世 如 像 0 1-きもも 1: IC れ 15 10 致 を定 神く複 0 歌 法 多くその 力 EU 的 カン 111 2 雜 10 7 外 10 华宇 12 3 to 解釋 實例 10 ま のであ 造 を見る カン せらり 老 我 12 沙响 1 t: 730 17 (1) えし - [. -1-利信 P Fili iL ま, 2 0 0 0) た る 0 T ED 形

11:

li. 0

111: 相

彩 to

V)

[ju]

州

P) を作

を屈し堅てないで、唯だ掌を外に向けたものを施無畏といふことがある。 ひられてゐる。經論などに擧手説法など、説いてあるのは、との印相なのである。又、 與へる相を示したものに外ならない。或はこの手印の相はまた、説法の時 ちその意味 に特殊な印名が産れるやうになつたのである。今、本書を披讀するに當り、参考ともなる き主要な印 施無畏印 は無怖畏を衆生に施興すること、 これ 名を掲げて、これに略解を施して見ようと思ふ。 は左手を屈し竪てゝ、五指を舒べたまゝ掌を前に向けたものであつて、即 換言すれば佛が衆生を救濟して彼等に安心を それは觀音の像 の印 にも通じ用

示 順印とも 施願印 したものである。 いうてゐる。 これは、手を伸べて掌を外に向け、指端を下に垂れた手相をいひ、又これを興 共に佛菩薩が、衆生の願求するところのものを、施與したまふ意を 11 ) 10

あつて、手を舒べ掌を外に向けたのを施無畏手といふがごとき、その一例である。

紀後、支那では唐、日本では平安朝以後の作に於て、見らる」ところである。巳下この印 教興起以後のことである。 この外に、 説法又は入定の割を示したもの」各々に、特に名をつけてをるが、 力 くる印和を持つた佛像の造例としては、印度では西紀第 これ 75 は治 HI-

け、次に右手を其の上に仰け、拇指の頭を相接せしむるものである。 法界定印 これは、 胎職界曼荼羅の大日如来の結びたまふ印であつて、膝上に左手を仰

像解影

(15

全剛 参に就いて。

が、兩手ともに金剛拳にした上で、左の人差指を伸し、 無名指、 を智拳印といふのである。 智拳印 11 指 これは金剛界曼荼羅 の三指で拇指を握り、 の大月如來の結んでわられる印である。その印 人差指を拇指の背に立て支 右缘で握り、 ~ 1: 5,0 手面を胸に當てたも 0 力言 111 学 は である 1 1 扩

12 と同 觸地印 の阿閣佛の印 一であ 右手を伸べて右膝を覆ひ、指頭を地に接觸せしめたものをいふので、金剛界曼 相 及び古代印度に於て描かれた降騰成道の圖に於ける、佛の印和もこ

0

名づけたのである。 一手相欠へ、 力 端定印 (妙觀察智印、 右手を左手の上に置き、 彌陀定即) 人差指を屈げて、拇指をその指頭に横たへたも これは胎蔵界曼茶維 の阿彌陀如來の印 Hi であ つて、 かに

指と中指と無名指とを屈げて人業指と小指を緊て、右手は掌を外に向けて拇指と人業指を 屈げるのである。 0 手相であつて、その印相をいへば、二手を屈げて胸に當て、左手は掌を内にむけて、拇 說法印 (轉法輪印) これはその文字が示すやうに、佛が衆生に對して説法し給ふとき

10 餘の指を竪て引く勢をしてゐるものをい その相を見ることが出來る。 安慰印 これは、右の手を屈 して掌を外に向け、拇指と人差指とを相捻じて輸形を作 ふのであつて、近來描かる」ところの、來迎佛等

て

2

0

即

小

17

10

とは

指の 省 EI 相 已上 て、堅く掌を合せ、 を説 頭を相叉 は、 1 主要 のである。 へて、 なるも 掌を合 - -0 指 即ち降三世 をあげ を す C10 > つたい るも たの りと附 明 0 であ 主の を 指 即 る す H かい 0 te 或は 7 で \$ 密教 あ 0 軍 T るの 茶利 ic あ あ b , 明 つては、 H 叉 手合掌歸 0 ED 等がそれ 猶 ほ この 前 合 金剛合掌、 -13 学 は のである あ カン る 3 ·T-华宇 を胸 は、 万朱 4-合 10

13

此等 =50 7 大 IT 10 持物 就 は、 5 般 12 V 10 て、殊更に述ぶることを省略し、その條 必要なも に就い は特 行 像 物がない て云へば、 12 のは、 あ 0 て鉢を持 0 その が通例となつてゐるが、 諸尊像を拜して、 手に 3 新 し給 ふも ふ特物 0 まづ何 又 IC は 就 下 樂 1 これ Un 佛 至 7 を苦隆 なり 0 如 つて聊 親察で 來 中 から 像 カン 築壺を手 あ 何菩薩 記 逃し る。 明 E 普通 なり 像、 て見た 1 ill. し給 15 P 62 天像 本 と思 佛 رئي に就 0 する 今は さを 开乡 S b 像

併 像 僧 ES.

以下、持物に就い

あ

ろ

箧、 欲 た大説 でなく、 て見ると大い する者 寶瓶等 明 各尊 は、 10 FII の器具 10 [in] 0 0 本響に 闇梨 て、 趣を異にし、 類を持ちたまふ尊像が多數である。 知 0 阿下 悲い 1) 得 IC るところ て、 乗じて 連菲、 捧持したまふもの 洲桃 指 であ 示を受け 等 ろう の花菓 力》 ねばならぬことは、 3 な から 類、 故 ることは、 IC 前 金剛杵、 岩 1 5 12 これが深 真言 等 劍 は 密教 いふまでもない 戦 無意味 秘 又等 ナル 0 75 北 TH 4 10 U) 持ち給 解を得 詳 it 111 制 類 ととで な んと 温し 2 道 1)

火 鈴 喜天 波羅蜜菩薩等 0 0 天 持物が、 团 であるが、 は仙 は鏁、 は蘿蔔、 3 は 金 大輪明 15 剛鋒、 似 大隨 部 各手にあることは、 孔雀 觀音 摩利支天は天扇、 70 は 尊とその持物を、 等 羯磨杵、 閣量德明 求菩薩等は幢、 明王、 は の變化身の一 針 王等は 金剛 鬼子母神は 戦 拳菩薩 714 參考 たる、 除蓋障 里帝 親しく拜する者の、 棒、 金剛幢菩薩等は幢幡、 三昧 古群東、 鬼王 までに は 干手觀 菩薩は如意、 -1-等は 字 王菩薩等は 列 一針、 記し 孔雀 刀 世音菩薩 大隨 提 11/3 て見るならば、 等しく驚くところである。 Ŧ. 孔雀王母 加 Dil 愛金剛、 意棒、 水門薩 0 劉 は 似緣 加 吒天王、 きは、 馬頭 菩薩は は摩竭 巣、 は鉞斧鉤、 金剛薩 その 大梵天王等は鈴、 明王等は三鈷鎌、 日光菩薩は曼殊 孔雀尾等を 幢 數 揮等は 10 閻魔天は檀拏幢、 於て **考辦利密薩** ル股 [14] 特 も 沙 - 1 -派 種已上: 金剛 金剛 たまふ は鉞 歉

第五節衣服·裝身具

被 4 るの

のも見受け

3

12

730

この他、

や天部

に属する像の中、

虎又は豹皮を以

ため

た相

女子

横

もいもある。 て納、神とし、 が普通である。)また特殊

のものとし 明王

7

7

著したまふものとしては天神のうら甲胄をもつて身をか

通肩に就いて。 .

めて 17 まづ善やうをいへば、袈裟の一端を把つて背後より左肩を掩ひ、 通肩と偏袒右肩とである。初めに、通肩といふは、雨肩を掩らて被著したまふのであつて、 あつては袈裟を被著したまふのを通例とするのであるが、その著様に二種類がある。 に、足を踏み入れる時があつたとしたら、必ずや其處に一二の佛教關係 肩 0 て腋下よりその 背 るたまふのを見ることであらう。今、<br />
尊像別でいふならば、<br />
佛若くは比丘像 衣服 即ち或る尊像は寛かな袈裟をかけ、或るものは天衣、裙を著け、或 次に他 度び古美術品を蒐集してゐる博物館や美術館、 玄角を抜き出して把るのである。 の一端を把つて、 右肩より胸を過ぎて左肩を掩ひ背に廻し、 叉は、 胸を廻らしてその端を右 山緒ある名利 の形像が は甲冑に身をか あるに違 (産開像)に 左手を

偏袒右肩に就いて 衣 0 12 =30 と、下半身を覆ふ網とがあり、「勿論、 入るべきことは、 である。但 に偏 祖 右肩といふは、かく被著して後、右胸部より右手を出し、右肩を袒ぐのを し大日如來だけは、佛部の尊であるが、その服装に於ては、むしろ菩薩の部 前にもいつた通りである。 佛像、 羯磨衣と称せらる 然るに菩薩像にありては、 lit 斤. 像にあつても、 種 紹だけ 0) 衣服を著たまうた は纏うて 肩等を覆 ねら へる天 いか 12

-( 15

装身具 今 諸尊像の身邊を飾る裝身具として数へ擧ぐるとしたならば、 金色燦然

頸 12 置 力言 あ 0 82 より 種 た儀相をたもつ大日如來や、在家の行相たる諸菩薩には實短もあり、耳朶につけ る る 力言 まる」のであつて、全くその必要を認めないのである。然るに大自在天宮に於て成道さ 々を見得らる 胸に き賃冠も瓔洛も、 郷く資冠や、 11 亚 ナー はもとより出家 るい顕瓔、金銀を以てこさへ 3 は 」のである。(但し明王、 その 頭、耳、胸、腰、 かなぐり捨てゝ一著の薬婦衣に甘んじて行くところに、 生活その 0 形相 もの T= 手足を嚴る、 る佛像若くは が拾家薬欲を本 た臂釧、腕釧、足首に篏められ 天等のうちに於ても、 11 北丘 ざむるやうな場路、 として答言れ 像に於て、 見ら 甲冑像ならざるも てわ 12 環到至 るの ゴニ た足釧等 10 製身 -C. かり あ げ とり 11. の装り具 文文 た耳環 V) 12 かい 上多 領 V)

寳冠に就いて 。 他、 勒 列 例 少 な を終らうと思ふ 0 冠 因 5 せしめたも 質短、 11 かい 利 4 といつてゐるものであるが、それは に 佛 類 を冠中 計 だけを學 = 寶冠 天 1/1 のとがあり、また虚容蔵や彌勒菩薩像にも拜せられる冠の一種であ 10 に安置 I 五佛を安置 は、 げて置かう。その一は大日 6 種類 頭に鳥獣の形を載せた形像もあることを、 した親音の資短、 から した虚 あ 0 て 空减 必ずし の資冠等 資瓶を安置した勢至の 五軀の佛を五位に配し。形に 8 111/ --様に 來の頭 が主要なるものであ は 部 4 に於て見らる」實冠で、これ へない 資冠、 のであるから、 序ながら附 る Ŧi. せるものを、 この 輪塔婆を置 ほ 記してこの 簡單 カン 7 横に並 冠では なが to II. IJį

1

くは、

瓔珞、

釧だげ

は附

け

てをらる

7

0 が通例

である

身光に就いて。

頭光に就いて。

2 は L 7 必 提 ず共 全身 る 燃え盛る火焰を顯 後 とと より b 0 が出 122 頭部若くは背後に見ら 一般す 來る。 きは、 る光焰を示 世 即ちその 光背と臺座のことである。 るも 0 世 る身 とが ーは、 る」もので、 光 あ 單に 3 5 0 頭部より Co 迦樓羅焰 あ その光相 る。 そのうち光背といふは、 とい 發する光焰を、 つて、 0 表 現 身後 0 形 圓輪を 全體 式 にまた二三の 12 互り 佛菩薩 以 て顯 7 世 0 於 る 種 形 别 像 太 光 を 12

全線を Fif 幾 光の せる 1/2 抓 やう 0 外 形 射 8 15 12 態が 1) 輪緣 輪上 て、 あ 先 る づ 放 一分類 0 12 のである。 光相 光 模様等を彫刻 0 した後、 相 から **氷をなせる等** 下より 今 更 にそ J. せるもの、輪内 光 10 10 0 であ U 就 各 寶珠 4 1 10 る ていつて見ると、 形をな 就 10 に蓮華形を作 て はせるも 詳 部 0 にこれ 普通見るところの 12 136 るもの、 を調 たは、 ~ 輪內 榆 て見ると、 0 より 緣 光焰 少 榆 また 3 形 0 を

相を F 7 カン 1) 射 232 100 < 上 )、論 난 に向 3 4 光 るも E 3 ひて、 に種 類 0 0 另1 则 大 から さな 輪緣 0 光 あ 模 0 る がら舟形 1 樣 やうに、 輪 更に光焰をつけたるもの、 あるも 1 加 をなすも 0 身光 1210 7 [1] 15 に於ても 輪 身光 0 をば始を以 俗に舟後光とい 亦 を 題 た 世 不正 光焰 て糾 3 × [:] 0 形 152 輪 せるも を 力 んに燃ゆ 3 以 あ 0 てす るの などであるが、 るも 卽 る狀を示 响 35 [7] 0 光焰を より 俗 すと共 數 10 猶 1/4 輪 以 10 後 光 光 金

佛像解說

火焰 に就いて。 言等を 111 る火焰を以 北 0 後 柯 15 の光背に於て、 りつけ 火焰 てせるもので、不動 たも ち迦樓羅焰であ 0 特殊 6 あることを、つけ なものに至つては、 11)-E る カミ の尊像などに於て、 ح れは、 加へて置きたい。 化佛、 いふまでも 飛天、 誰 L も拜 または なく回 せらる 光 各尊の種子、 0 1 カン 光背を えつ 1) IC,

あ 次に 臺座 のことであるが、 何れの形像 にあつても、 それが立像、 坐像、 倚坐像なるを問

は ず、 必ず何

カン

0

形

態をし

た座

を川

U.

7

ねられるの

である。今その

種類

と座

名を容易に

5 ふの

熾

燃

す

眞

臺座に

就いて。

V L 9:11 金剛 1) て置 得 座 カン るため 2 等 15 えし は 釋 や」煩なるを厭 尊 から ~ 菩提 樹 F はす此 17 あ 0 て に列撃して、 成 給う 聊か説明を加へて佛 た時、 些 L たま U. 像鑑賞 to る 随 の資 12 0 72 17 则 供

て以

す豪座に

就

洲

うである。 らる 渡 0) (1) 7 爬 名稱 伽 III -IT あつて、 あるも のが、 他には絕對 方形 に用 のもの U であることから考へて見ると、方座であ 6 n な h 6 0 である。 その 形 は 古 V 叉 0 は たや 现 17

子をも 27 師子座 T: 415 カン 如 て百県 たま ful カン 2 0 12 その る座 王とす は 例 事情 陀が坐 を 以 る意 は明 7 し給へ III 味 子座 力 力 10 で る床 と名 な いが、 此 を、 17 0 た 1: すべて師 即 10 に於て最尊最 外 麼 なら の古き繪畫若くは な 子座 とい 高 カン 0 位置を占 ふのであつて、その 7 る意味 彫刻等 を表 し給 10 は 示 233 例 世 佛; 所 を加 h 名稱 とし 0 -7-10 て試 10 喻 獅

天衣室とれば、天衣を楽上に敷けるものに一つ獅子が侍してゐるのを、屢々見るのである。

大和法隆寺の薬師如來、 ば、ガングーラ、西域、支那の古佛像、 衣座 これは、天衣を座上に敷けるものに名くるのであつて、これを外に求めるなら 釋迦如來に、 我國にあつては造像の年代が最も古いとせらる」、 この形式を認めることが出來る。

座の形式のものが殆 つても の俳像、 蓮 華座 一根數莖の蓮上に、本尊と脇侍の菩薩が坐したまふものもあつて、彼の有名なる橘 及び支那日本にてはその造風をうけた、 2 えし には八葉蓮、 んど全部を占めてゐるというてよいのである。然し、 千葉蓮など」その形式は 唐以 後 定しないやうであ 並 びに天武 以後 の佛像 同じく蓮座とい るが、 1 印度南方 進華

0 夫人厨子の 磐石座 足下に、 踏みたまふもの これ 阿彌陀三尊の如きは、この様式を傳へたものといふべきである。 はつ 主として忿怒形なる明王等の座としたまへるものであつて、 」如き、 その 一例である。

不動明王

-( 19

氍毺 座 これ 諸天の座としたまへ るものであつて、毛織物の存をいふのであ

これまた諸天像に於て見らる」ところで、荷葉をその座としたまへるより、

名

けられたものである。

荷葉座

儘に、轉用 宣臺座 これは鬼子母神などの坐したまふところであつて、或る地方の國王の座をその したものだともいうてゐるのである。

これは鳥又は獣の背部に坐したまへる諸尊が多く在すことは、これまた佛像に

佛像解

記

鳥慰座

師子座。

馬座。 象座。

> 接するも 附することが 1 H 來 常に見るところであるが、 その種の異なるに慥つて此にまた多くの座名を

獰猛なる獅子を以 は師子座である。 て座とし これ たまふの は大 日如 である。 來 この 文殊 ま カン 字金輪佛

する、 省 馬 属 ば、 71 は 孔雀座、 なくてはならない。第一には象座といつて、象を座とせるものがある。 れには迦懐羅座、 らる」もので、 といふやうに、 としたまひ、 寶生如 新譯では妙 獰猛 胎藏界曼荼羅外金剛部院の な鳥 來、 には これ 金剛虚空藏、帝釋天等である。第三には馬座、これは馬を座とするもの、例 翅島、 4 の一種であつて、不空成就如來、 は阿彌陀如 馬鳴菩薩、 座 幾匹 孔雀を座とせらる」尊像は、 迦樓組といふは 頂癭鳥、 力 2 12 の馬をもつて、座とせらる」像も見うけら 來、 實光虚容藏などであつて、彼の十二天中の日天の如きは は牛を座とするもので、 食吐悲苦聲などいひ、四天下の大樹に居り、龍を以 孔雀王母菩薩、 H 佛典に顯はる」印度の鳥名であつて、 天は四馬を、 みなこの部に收めねばならないのであ 蓮華虚空戦、鳩摩羅天などの像に 業用虚宏藏、 菩薩、法界虚空藏菩薩等の場合に於ては、 大威 胎藏界曼茶羅外金剛部院 德明王 は 那解 水牛、 延天などの る」ので 質のごときは七篇 焰摩 これは 大は 舊譯では金 まり このうち 0 府 П 1: 11 力ら あつて川 约 fi. 問 これ 田福 ok て食と に数 は 115 - 1-7 翅

华座。

大自在天は黑水牛、

火天は青牛、

伊舎那天は黄豐牛といつたやうに、たとへそのうちに種

但複組座o

孔雀座。

迦 座、これは大自在天の妃なる鳥摩妃の座のごとき、これであつて、妃は赤色の羊を座とし 別があるとはいへ、等しく皆牛を以つて座とせらる」ものをいふのである。 形を座とせるもの、 き。第十一には猪座、 とせるもの、 てわられる。 (里 して常隨魔又は障礙神といふ)を座としたまふ等である。 第八には龜座、 例へば風天のごとき。第十には鴉座、 例へば大元明王、名聞天等は藥叉鬼を、鳥錫沙摩明王の如きは毘那夜 猪を座とせるもの、例へば摩利支天のごとき。第十二には鬼座、 龜を座とせるものにて水天の如き。 鵝を座 とせるも 第九に 0, 例 は墨座、 ば 月天の 第七には羊 小鹿を座 鬼

むるならば、摩醯首羅天、焰摩天、水天、伊首羅天、 てそれが須彌座なることに心づくことである。 須彌座 以 1-は、 須彌山形を以て座とするものに名けたのであるが、今これを諸天像のうちに求 尊像 を識別せ んとするに際 或はこの種 帝釋天等の座を見るならば、 の著作を翻くに當り、 まづ知らねば を鑑別 見し

つて記述せることは、いふまでもない。已下章を改め愈々本題に入らうと思ふ。 せんとする初 ぬ計 點を、 一心者への手引草として、筆を下したのであるから、平易を旨としその要をと 簡單 ながら述べ來つたつもりであるが、もとより、佛像を拜しこれ 就阿 の内線に

ちこの佛に外ならないのである。

て、念佛往生の標幟を樹てゝ、民間信仰の中心をなしてゐる淨土宗、淨土真宗の主尊は卽

浄土教に属する宗派の本尊として、崇めらる、佛である。

佛 部

第 節 [in] 彌 吃 佛

西屬陀佛

(Amitabha. 無量光 Amitayus

無量壽)といふは、光壽二無量

の是體

であつ

今現に

日本佛教界に

あつ

2.2

97 本 我 法藏は佛のみもとに於て白して日はく、「我れ無上菩提心を發す、願くば廣く經 から 例 を按かしめよ」と。爾の時に世自在王佛は、廣汎な諸佛の國土二百一十億の 礼當 例 が相総 大無量壽經」 土の麤妙を説 に修行して清淨の妙土を取るべし、我をして速かに正覺を成じて、衆生生死の苦の 説法を開 いで出 4 110 の説く て、 せられ 立ちどころに王位を捨て、佛門に歸した、これが即ち法蔵 其の心願に應じて悉く之を親見せしめ給うた。是に於て 所によれば、 しが、その 五十三番目の佛を世自在王佛と名けた。その時、一國 過去久遠の昔、錠光如來が出世し給うてから、 LE 法を演べよ、 法藏比 人天の善恵 Jr. fi. ある。 丘は -1-3

撰 計

んで遂に四十八の願を立て、これを成し遂げて佛とならんことを響ひたまうた。

並びに之を建設する修行の難易等を比較研究せられて、

優をとり易きを

かくて

佛國

1:

0 優

劣、

約ほこの

阿彌陀佛について、

十二の別名がある。それは無量光佛、無邊光佛、無礙

光佛、

日月

光光

-fac

桐

誓

記

遮 情

佛

像解

all.

兆 うると説いてゐる。 信じ佛名を稱ふる者 である。 載 永劫の m して現に西方極樂浄土に在しまし 修行が始められ、 は、 誓願力によつて必ず一 これが愈々完成されたので遂に て説法 度は阿彌陀佛 L たまひ、 と同 Gas 彌陀 岩 L じい佛 この 佛とはならせ給う 佛 となることが出 に蘇 命 これ た 外 を 0

十二光 法說 表德的 體 用 扣 名は 别 治 治 相 時間 食 對 空間 北京 順 對 .... ... 焰 41 知 歡 VIE. fine 無 建作 不 11 喜 對 量 斷 E 礙 思 光 光 光 光 光 光 光 光 光 光

===

超 志 H 對光佛、 った神 11 光佛 號であることは、いふまでもない。即ち初 焰王光佛、 10 دنه のである 清淨 から 光佛、 これ 散落 光佛、 佛 D 光明の徳をば、 智慧光佛、 めの十一 不同 光佛、 光は光明その ろくい 難思光佛 1) tj ini 8 カン 無稱 (1) Es に就 X) た

て見たのであ 名けたのであり、第十二光は譬へによつて、佛光を讚仰したものであ 今是を一一説明するの類を避けるがために、上に先哲が示された科によつて略圖を示し

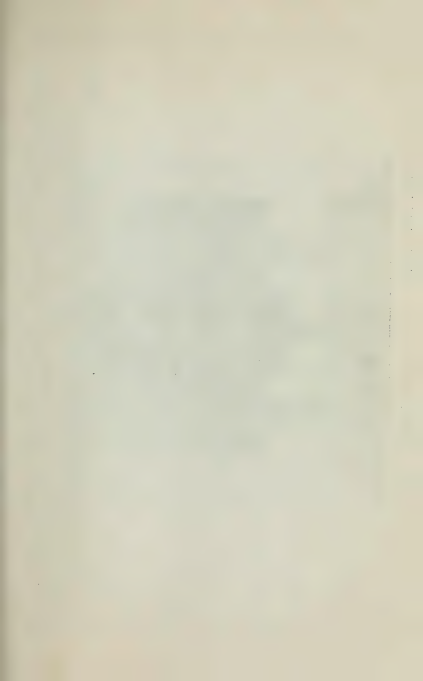
形 17 1: 阿彌陀佛 确 す ること」 例 0 0) 尊像 名說 しよう。 として、 につい て、 過去の互匠 その大要をいつたから、 の手によつて彫 描され とれから世に現存 たものを學 げ来 せる貸像に 3

上類別 び給ふ三昧相であり、 それは数に して見るとほど三種の形像とならう。即ち、 於ても、 三は來迎引接の相である。 はたまたその手法に於ても夥だしいものであらうが、 その一は説法相であり、二は定印 を便宜 を結

橘夫人念持佛。 ると 右 手 1/4 說法相 げた 0) ので 刑多 の形像 像 手 あ を るが C 頭指、 あ 亚 12 る。 給 これ これ その外、 大指を相捻じ、 3. は概ね にも大別すると二種が 0 今 例 坐像であつて、奈良朝 せば 種 小指を少しく開 は俗 楠 夫人念持佛 12 轉法輪印 ある。 0 とい 卽ちその 17 き、左手も亦た掌を擧げて心に當 でときて 间 6.5 に造られ ーは 0) 12 -6 - ( たも 加 南 あ 0 0 願無畏 て、 のに此 7 右手 普通 0 の種 价. は 学を の尊 -0



像佛抄念人大桶



程 身

書 10

0

當麻

前門

林 を

寺 屈

0

1:

给

相 る。

113 かん

一条淵

0

彌陀

佛

等

22

あ

る 寺

7

面

1/1

AUG

名

指

尊

0

あ

2

22

小

邦

3

0

法

む

12

进

隆

金

似 然る 堂

通

る 御

點 物 Gal 17

力 金 頭

1/1

10 押 例 指

(

あ

る

力

その

1/5.

手 は、 河 容

12

あ

0

7

彼

11 志

指 0

2 7

名

指

を

旭 寺

발.

る

10

反

2

は 相

心

6

ま

る。

3 寺

例

法

舊 所 1

最 他 る

7

0

相

II

は

金堂

壁 是 ば

書

0 6

像

IT

館都 來念 迎戒 圖光 cill -

趙變 の相 定り 岡岡 零版 原山。山

の東東大阿京

木京迎和編都

像大圆法陀太

菲加秦

寺來廣

IN TE

頭大

实 ま

32 30

10 1

隆 41

寺

慰

語

0

FIF

彌 な

险

佛

10

於て見

るやうな、

轉

法

前

0

明

化 品

L

た 浴

種

0

は

古圖

像

'>

その 金堂

作

例

を見

い

とっと

ろで

古り

彩

す

12

は

此等

0

尊 相 林

は

福電

寺

0

書

0 から

等

外

25

0

あ

て

2

捻じ

た

0

相

开乡 7

2 G.

見 彼

7 0

善 法

い

1

-

あ

る

陀學 隆 0) 份 壽 堂 寺 拿 0) 0) 像 彼 は、 2 各 は、大指 0 2 0 東京大 法 大 主 木 並 指 尊 他、 像 指を 寺 上则 た لح JE る 是等 0 大學講 畫像や廣隆寺の 指 相 指を相捻じてゐらる 7 と稍 捻じ と相 陀 は 堂安置 太秦 捻じ 俗 7 K 趣 る 10 嚴 5 艺 7 0 指端 を異 る 越 木 寺 木像は 7 像 0 IC と相 弱 0 BAT 陀 が相 L 彌陀 7 似に 彌 2 7 73 かい 著 2 違 S 佛 加 ナ 大指 け、 うて る 點 等である 外 2 び大正 0 から と小 3 は あ 75 は 0 京都金戒 指七 1) 大學 指 力 力 かい ば 13 その なら を相捻じ、 0 温 その 水 像 30 光 像 竪 2 手 0 相 指 寺 は -1 0 金戒 3 わ 1 は 相 1/1 大 6 は 0 指 手 光 和 22 万 と大指 法 る。 は 寺 俱 水 相 \$ 但 迎 連

完 7 相 0 7 开分 绮. 像 に関 22 13 2/5 73 "拉 10 10 0 力言 全 造線 0 -らる 胎 漏炭 界、 1 10 4 SE 周 7= 界 2 7 11 は 部 13 担 かっと 羅 傳 力言 孫 11 外 22 から た

佛 億 解 33

定阿

114 1115 4 3 徐 政 解 か 6 17 10 陀 佛 4/5 像 5 1 115 14 华宁 て 何! 像 城 所 10 竹 11 法 定 旅 於 7 1 1 D 7 -0 60 界 きます で勝 () 之を事 南 0 寺 道 0 0 ろう 渴 常然と 7 BAS 烂 晚 2 リ 0 1. は、 長 頭陀 [11] 仰 1[1 南 好 造 0 0 に安じ、 連弾臺 生生 19= 同 せざるを得 0 臺 0 0 木 作 別 て、 御 1911 1 7 0 [11] 沙 -11 像である。 を 1-定 を押 あ 恩颐 水 頭 彼 かい 1 10 ると は かっと 吃 0 17 5 ない 本 佛 胎 ナリ 0 0 il 1, 以口 作 7 傳 5 なら 藏 を屈 12 IC た ほど、 と傳 17 於 これ は、 3 なら 界 il: 前 4/4 て見 7 は 曼茶淵 した 士 光 Gi. 义 から て二人 かい ると 老 明 学 0 7 は 10 311 に於 為市 0 妙 1 1 藤 奕 2 45 视察智 然ら 走) 4/5 る佛 3 ナ 73 Sij 等 八 を横 見るやうに、 な情 7 Phil 0 東 1 はこ 16 から 於 木 9 院 ナニ -111-力。 明 界 周多 て當代 周 0 Ti 0 ~ 無量 丈 力; 堂 -0 政 T 11 **企新** その ある。 溢 11 0) 11 か 介 即ち 30 水 设 12 0 計门 上 11.5 輸後 ま 시스 绅 何; 影 1 il 16 0 T 1) 72 像 10 1 P Will Will 1: 7 から 200 ~ 光 3 5.1 金 5 5 2 林 10 力。 11 您 答 を 约 -[1] 21 12 門 本 ľ 傑作 後 像 衆 を -31 7 排 -10 施進 11 . 11: ま, 曼茶羅 -61 古山, 在 1: 士 11-(1. 32 なら 米 -He 41-7 多是 43 15 1: B 111 73 1 5 版 11 :T-1 1 其 4 21 身 3 11 V) 1: 3 行 水 to 11 #1 - [ H V . 1: 15 11.

木川 像城 Cil 界 [in] 奶

5 7 1

る

7

優 者

つさが

作

全

Pull L

1-

1 D

網 を見受

22

7

わ 17 7

る

最

J-.

0

事

0

たる

7

とは

S

ふまで

1

な

第

1

前 像

と趣

を

果

10

7

る

る

5 7 5

3

7 10 7

カン は

12 0

10 6

4

游

原 その

月持

10 ·F.

0

11: IC

10

4/4

to

3

7

とも

1 じく

定

あ

0

大 8

1)

ナー あ

40

あ

から

11:

於

-11 儿

3

る

0

7

ろ

その る

I

がで

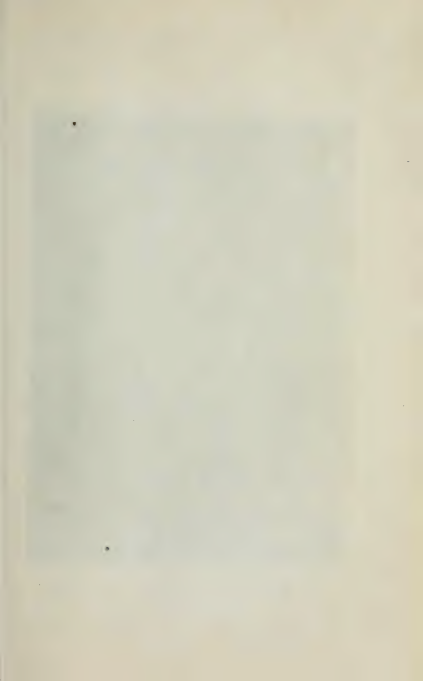
はい

丈六



像佛出押銅金

物





置安寺隆廣 都京

像來如陀彌阿





置安學大正大 京東

像來如陀彌阿





置安院等平 都京

像 陀 彌 阿





置安寺界法 都京

像來如陀彌阿



た品の彌陀に就い

5 31 32 類 す 7 10 É かい カン から は 7 作 感見 わ あ 機 九 7 3 例 僧 るのは、 る差異を立 0 は す を であ 頭陀 JL る尊 奈 斯うしたことに因 3 良 形 類 6 ある。 から 0 T 10 に分ち、 東 た 10 尊 11 4 te 像は に位 0 平 であ 上品 0 安朝 1 差 动 る浮瑠 る) 別 1 な定印 0 カン F 1/1 L 10 南 1 期 下 てゐる 0 璃 あ る から已後、 彌陀である。 寺 7 12 する 1/1 0 7 金堂 E I のである。 ナレ 0 1 であ 12 體 上 觀 1 1 0 無量 111 今 下 55 0 にと 猶 彌陀 て、 下品 一下 彩 を造 これ 九體 の寺をまた名けて 10 10 0 温 卽 上 ち来 [m] す 4 4 引 る 1 た 陀 厘 迎 あ ル から か 佛 1) 行 2 0 九體寺とい 沙门 は 开乡 相 生 10 礼 に就 並 征 ~ 6 機 生 ح

各大指 大指 E た と同じきが ところが異 とを始ずる。 たまふ。 11 1-北 は定印では と無名指を捻する。 七山 45 と頭指を捻する。 力」 0 輔 源陀 陀 やう 扩 つてゐるの 下品 全 各 松ず。 形 一人大指 あるが大 15 10 定即 像 1/1 例 生の に就 下品 に作 像圖彙』 7 2 上品中 ある。 中品中 指と中指を捻ずる。 いてはご佛 陀は、 指 - F 生 とを捻す 生のの 步 生の 兩部 0 0 10 編 前二者と同 像圖 上品 省 池 頭陀は、 瞬陀は、 曼荼羅の は は、 700 彙 1 生 田田 HI 一手の 二手掌を擧げて外に向け、 下品 THE REAL PROPERTY. 第二には、 主 手 じであるが、 0 10 前 尊と同じ形 F 顔陀は、 随つ 1 -上生の 形式 1 1) 3 [ii] 7 陀は、 左手 じ 尊 明 は 頭陀 容に 各女大指 同じであるが、 相である。 カン 但 は にその様を示 施順 0 二手前印 あつては、 尊 冬 谷にも の印 太 と無名指を捻ぜら IIII IIII 1 乳の 指 と同 右手 Total Control と無 各女大指と中 1 同じく定印で、 してある。 51 4-٢ を立て」る 名 は に安じ、 の尊容に 施 L 無是印 力 を捻じ 各 あ

27

佛像解說

大響 (佛) 長谷 高德院 0)

あ t る 建 るの 力 5 力 その 猶 流 5 普 年 主生 知 任 5 八 H, る山 0 0 4 0 T 金銅 来る所 は 4 10 7 あ 糸厂 江 大野 随 バ 0 22 梨 丈 70 0 は 釋迦 Ŧi. te 16 for 0 70 12 頭 像 T[I I ti 10 陀 衛 を 11 あ IC 門錦 とい 111 台版 る 介長 澤 外 0 0 10 た 7 翁 谷 て あ となつ 流 る 身 派 德院 5 色彩 て居 2 0 力 異 あ 0 なな ナ って りつ る 頗 佛 製 は 0 0 た鏡 0 2 で HH. 色で、 0 お 提 確 F. カン 训 るの 10 佛 於 10 注 111 IL 7 0 7. [:]] 相 あ 13 は 1 1.4 に任 11)] 前 3 17 1) و ــــ 端定 11. 像 川寺 7 が江 10 女 沙 るとこ 計品 .... 木 15 13 周第 0 1= - [ V) から

٤ 0 1-DI' 掌を撃 來 とも 指 迎 1 を捻じ 13 4: げ 接 5 0 相 引 加 -7 20 無畏印 72 陀 形 る 0 6 絛 手 31 から 印 るう これ 0 弘 相 411 これ は 1= ( 2 似 1 淨 通うて 上宗 12 は は 梁 法 -111: 0 寺院 生 手 る in るも を安 がは伸 於 け 10 h 0 べて 往 る念佛行 であ じ慰め 々見受け 垂下 ろ。 7: 者 まふ を 加 6 來迎 る」 て行 5 1; 尊. 1 0 ろをう 手 抄 111 容 であ V) < ·F-た 1 FI つて、 2 L 0 1: 林泉 П 1/2 在 相 机 答 像

あるこ

とを

附

17

加

7

カン 50

梨 BA と稱 弧 陀 2 佛 7 とそ 0 述 20 作 る。 0 で 脇 あ 5 侍 る 32 は また、 -和 -觀 質 無 [m 0 F 8 頭 な カン **糸**二 例 に 初 等 是 觀 0 0 うち 苦陵 音勢至 10 とし 1 題 ろとも えし 7 0 て來るので 视 17 5/3 10 慈光 约 あ 3 -[11 0 0 界 て を 眞 1177 を V JIH []

行 ill 7 Ŧī.

劫 思惟

0 彌

能。

な

數

ば

等

4

10

異像

として、

Ŧî.

劫

思

惟

(7)

编

陀

と名

け、

一手合掌

-

思 17 政

1

0

相 6

を な

なな

し給

る 來

8 \$2

0

2 此

かり

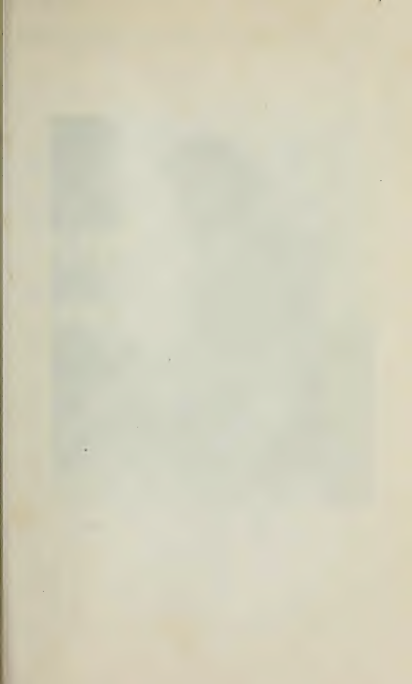
るの 11

2



置安院德高川奈神

佛大の倉鎌



杂公

を度してしばらくも、

休息あることなかりけり」又は

「彌陀、

觀音、

大勢至、

大願

3.

院佛 7 十五

菩阿

迎版 名を =

> 陆 け、 il ね るの るやうである。 観音といへば聖觀音を指すのであるが、 は、 最 を脇 は に薬じてぞ、 後 谷 また阿 阿爾陀 『金剛恐怖集 IT 持 × [in] とし 彌 佛 彌 指と大指とを捻じたまふ阿彌陀佛を中尊とし、親音、 を主 陀 たもの 陀の五 生死 と一十 また大勢至菩薩の代りに、 會方廣軌儀觀自在菩薩最勝心明王經』の説などに顯れ 尊とし、觀音、 をい のう 佛といひ、また五尊曼荼羅といつてゐるのは、二手は胸 Ŧi. 語院 ふのであ みにろ を書 力 勢至二菩薩を脇侍とせらる」ものである。 るが、 みつ 4 た圖 ム有情をよば 稀には十一面觀音を以て脇侍とせらる」こともあ その間は があることをい 金剛手菩薩を以てせられることもあるが、 一覺神鈔。 ふての つて置きた 世 に散せられ たまふ」と歌うてゐられるの 勢至、 10 それ てあ 地藏 てゐるところであ 1 は現 る して普通は、 111 當て外に 12 樹 京都 四書 向 東 5

と願 雞尼。虚空戲 -1-寺 ることを知 る二十 Ŧi. の親 語院 求す 智院 語薩 0 れば、その臨終に至つて、佛は二 つて置 名を列記 に珍残され 21定自 10德藏 來迎 1 在王 11寶藏 て頂きたい。 なるものは、 して見れば、 てゐるも 22大自在 12 金藏 0 王. 13金剛藏 1 1 7 1 S的象王 古 柳晋 如きそれであ 以來盛んに描寫され、 -1-2大勢至 14光明王 五菩薩 24大威 と共に 3 樂王 つて、 15 Ш 于 海慧 55無邊身 來迎 4 骤上 念佛 16花嚴王 流 し給 の行人が彌陀を念じ往 5 当四段 傳さる」に これ ふとい 17 6寶自 でも 電王 ふので 至つ るの 在 19 たも 月光王 あ L 3 子 7 生 ので 明 今二 カン 世 多 19 す h 1

佛 像 們 12

二九

示器 就尼 い佛 ての八 相

> 館 釋 迦 作 尼 佛

な 1. 1) 那二十 本に 偉大なる文化を建設 つて、 (Sākyamuni) 東洋 に於け は 釋迦文、 せるのみ る大教 又は路 カン 主として崇敬 今猶に柴 して程 えっつ せら といい ムあるの えし CL その 17 であ 至 して能仁、 は東 3 洋 人 能滿 V) Ifit 2 能級 在 1)

> 2 THE

摩了耶 太子 沒 名をなすことであ せら 今その は 夫人とい 天 12 資地 ナン 略傳を記せば、西紀五 0 明 ---0 たっ 各般 随 らうと、 付 城東嵐毘尼園 0) 闇 學 父 波提 門技藝に = 0 の養育を受け、 11 雜 17 Ŧi. 年に 誕 と図 通ぜざる 生せられ E 印 度迦 0 信 は 跋陀羅 ただが、 足解が 宁 ななく 緑城域の 本 身 不 40 尼 0 から の教養を受くること 寸: È 1 集 7 10 淨飯 的 15 て生付 飯王 ることに 0 0 -J. 明 は 太工 とし なつ 主とし 生誕 て生 7 14 礼 六 後 天下 七川 1:1: C

常 子として で給うた。 7 あ 0 感 0 13 愈 から 0 K 深 最 車 1 匿 後 すま は 0 實 言 5 集 10 7 そ を 1 E 傳 0 骨 城 時、 例 0 た使 愛 [][ [11] 太 着 -7. 者であ 0) よ 彩 10 1) 昼從 H カン 遊 6 t= 脱 し給 to 12 PE る -時、 0 夜 停 IC 一派じ 4: 者 6 老 む 7 病 1) M 为已 馬 0 H 挖 ["4] 沙 相 0 父王 10 在 制 品等 や愛妃 0 7 神事 51 15 城 1 を出 4= 大

成長

の後、

隣員

指

利

城

主

善覺

女た

る

III

輸陀羅を

一娶つ

7

---

-5-

劉

新

をまらけ

1:

たの

( 30

7 は僧佉 カン -0 密 法 林 を聞 に分 けけ 11 たが意 人 0 た太子 を漏 さな は 跋 力 On 0 婆を諒 た 0 で、 ね 更 -10 害 轉じて欝陀羅仙 行出 端 0 を開 を討らて教をどう II

就釋 類に あ 見ても、 くれ給うた。 り立像 形 像 あ あ 夥 釋算滅後、 1) つては、 これ将 で い 数に 之を詳か 無數とも 上るのである。 こ」に二千五百有餘年、 に西紀元前四八六年であつた。 10 類 いふべ

では 雙樹の下に徐ろに諸弟子を集めて最後の法を説き、 處に法輪を轉じて人類救 悟徹底 IT カン 進 ない 徐ろに正覺山 的 猶 ま ことを知 求め給 の師となられ 彩 るに の菩提樹下に端坐して思惟したまふこと七七 行 ふ大法は與へられなか 0 至つ 生活 一湾の聖業を續けたまひ、御壽八 て を た。 初 尼連 رالا 時に實齢將に三十有 前期 旣 河に に六年を經 つた。 垢 身を洗 こムに於て釋迦 過 遺誡を示して後、靜 ひん は  $\vec{\pi}$ 十歲 波 たが、 村女 であつた。 の時、 そは H かが 0 捧げ 步 拘 後、 解 を優婁頻 爾後 F 脫涅 た乳糜 那揭雜 遂 カン 槃を求 に涅槃の に廓然と 羅村 + 有 飢 城 外、 餘 渴 むる要道 0 一苦行林 雲にか を関や して大

得給うたことを顯せる形像(降魔像)、その外、說法相を示せるもの(説法像 結跏 を指 將に菩提 じ給はんとするとき、 跌 4/5 人樹下 左手 を郵 無常 金剛座 12 を思念せら て地 に赴き給 を指 魔の眷屬來つて障礙せんとするや、 は る んとす たまふ 別すると、 7 10 そのうちには木 きであらうが、 D る算容 もの(誕生佛)、 (思惟像 まづ初 その間 田田 7 苦行 め 像 に、 彫あり、 單にこれを我が國實目錄の に造顯された形像を數 釋迦 0 釋尊、 相 童子 貌 から 之を降伏 0 太 形 金銅 ---で 菩提樹下 4 時代に 佛あ 0 あ つて、 (苦 1) し遂に覺者 行像 後園 10 繪像 右 あ へたならば、 0 手 0 涅 て 閻浮樹 を撃 上に数 あ り、 槃相 を出 0 地 ie i を顯 覺 坐像 位 0 下に t 東 を 松 天 7 31) -(

億 解 說

佛

な釋迦佛像に就いる釋迦佛像に就い

7 4 一を擧 は る 6 げ 並 0 -②涅 iff は 說 0 像 要 洪 かな を説 相 どを 0 8 V 7 數 0 H を多 よう。 る つく見 2 とが 17 る 來 る 0 7 から あ 寺塔 るつ 今、 10 あ 我 0 國 て 10 現 本 17. 尊. とす 世 3 3 科學 (1) 迦 1 5 像 (1)

いけ その 相 1 绚 B 10 0 補 -御 力言 力 あ えし 作 尊 ば、 から 容 大 原 10 0 形 成 蝗 今 た 和 IT 安安 それ 影髪で を模 0 就 1 to 傅 るやうに、 い は あ 1: T 院 ~ IL る 7 例 5 釋 n 造られ 迦 5 利 0) で る は法 佛 T 佛 1 師 行 僅 見 尊 像 る 隆 to 像 0 F カン 手 とすれ を學 なら 寺 17 で 5 1 釋 御 12 迦三 な げ ば、 俗 は んば、 て掌 0 10 丈 0 70 傳. 3 金銅 11 それ 飛鳥 とい を外 かい 0 似 世 佛 金 銅 3 は に向 7 0 0 法 大 佛 0 10 佛 舊 泽 17 俤 で、 相 30 寺金 7 を から 元 0 左手 لح 推 興 [11] 17. は 堂の 古帝 寺 寺 名 稱 7 は 0) 0 0 ~ 水 樂 舒 72 7 3 0 一尊その 佛像 勒 る 7 8 て膝 佛 10 あ m 0 7 過 から 所 10 0 1 似 [ii] き て、 6 1-0 7 10 12 あ ねら 安じ カン 實 な 0 である、 11 御 た 111/ は 0) 32 7 谷 - [ フに 何 间 カン る - ( 17 あ MI とと その 6 1 は ま は 12 後 3 V) 1: 3 人

膳たはであ 3 7 息 法隆 あ 女 金堂 0)3 書 その 菩提 釋迦 0 本 手 尊 を EI 再 ٤ 尊 0 3 相 12 7 平 安置 德 は、 25 17 太 右 鞍 -3 せら 手 14: 12 去後、 は掌を揚 11: -利 72 10 その る 命じて造ら げ かい 7 御 施 子 H 山 無 水 背大兄王 、是印 现 せられ 行 0 0 加 金 to < 銅 7.0 8 力 0 では から **左手** 御 この 父太 は 117 子と 学を仰 V 尊であ 11= 御 き前 14: 11 する た

とだけ

は

疑

3

餘な

圳

かの

なで

40

0

でが

あ

は

るを得

S

あ

る

それ

から

宿住

12

飛

13

川寺

代に造願され

to

我

國

设

113

0

例:

像

志

3

—( 32 )—



置安寺隆法 良奈

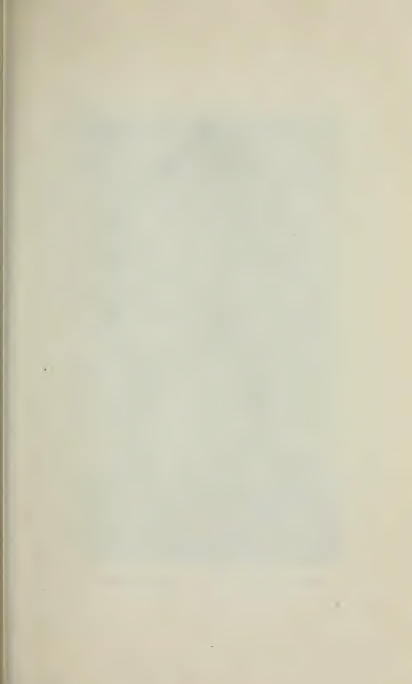
像尊三迦釋





置安寺隆法 良奈

像尊二來如迦釋



如

來だと傳

また世人も多くは左様に信じてゐるやうであるが、

くし、

垂下し、五指は二手共に

申べ給ふ立像である。

この佛像をば三國

傳來 1,

釋迦 があ

これ

には深

311 0 FII

[14]

城

脏

斯

、釋迦佛

像

光づ尊容

の前

に立

つて見るに、

右手は掌を撃げ

て施無畏印

1

如

F 向 に安 け與願印 へぜら るム の如くしてわられる。 のを見うけ るので あ しかし、 これを後代の像で見ると、多くはその左手を膝

を製 ED IC 彼 風 代が餘り遠ざかつてゐないことを知ることが出來るのであるが、唯だ異樣に感するのは、 がら尚ほ肩の邊に御衣の襟がかくつてわる。今この像を虁師寺金堂の虁師 捻じ左手 度 家全體から言うても、衣相手和から言つても全く同じいところから見ると、其 10 算容を見るに、 あつて、 は螺髪であるのにも拘らず、これはさうでないことである。 先 も一様 の様式 I 時代に於 は舒べて膝に安じ、大指と中指とを屈 10 城 北魏等北方の造像は 0 あるのは當然であらねばならない。 蟹滿寺釋迦像 たる螺髪形を模 ナ 相 7 御頭は螺髪でなく、右手は少しく擧げて掌を外に向け、 递點 あまり隔 に對する疑問 これ してゐるのが多かつたやうである。隨 1) 0 主に健駄邏様式の波狀形であり、 は法隆寺、 ない は 法隆寺の釋迦三尊が わけなく氷解せられることだと思ふ。 安居院の尊像に次いで古い金銅佛であつて、 彼 し、衣は偏に右肩を袒ぎ、 0 法隆寺金堂の薬師が螺髪でなく、 螺髪であ しかしこれは、支那の造像 宋梁陳等南方の造像は南 つて我國 るのを思ひ合せて見る に移植され 如來に 胸部を露出 大指と頭指と相 の製作時 比すると それ た製 そ

> -( 33

還つて來た。しかしそれが果して印度の佛師毘肖羯摩の手に成つた佛像であつたかどろか 都の建康を發し、含衞國へ行つたが、同じき十年四月、 條天皇の永延元年に、 は湛だ疑はしいのであるが『法苑珠林』の著者はそれの模造だといつてゐる。 るのである。その本を言へば、 東大寺の畜然和尚が、 梁の武帝の天監元年正月に、勅命を奉じて都憲等の一行が 支那からの歸途、 見も角彼等は一軀の佛像を奉じて その像 に似 せて造れるも かくて、



川城

嵯峨清凉寺安置

し、たとへ模作にしても、

支那から日本へと傳來し 造像が、そのまし支那へ、 なつたやらである。しか たやうに喧傳さる人様に なのである。 を請求したの の切より 毘育羯摩 然るに が今の尊像 何

Ŧi. 京都東福寺釋迦佛像 これは一種異なつた圖像であつて、吳道子の筆だと傳へられ

は明かに南方印度の造式を傳へたものであることだけは、直ちに了解することが出來

、拘尸那城の涅槃像など、類似の點が多いことから考へて見ても、

これ

るのである。

頭髪や袈裟の着様などが



置安寺滿蟹 都京

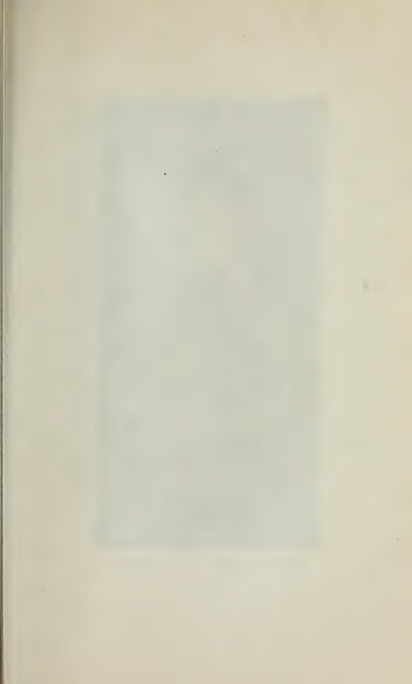
像來如迦釋





藏所寺福東 都京

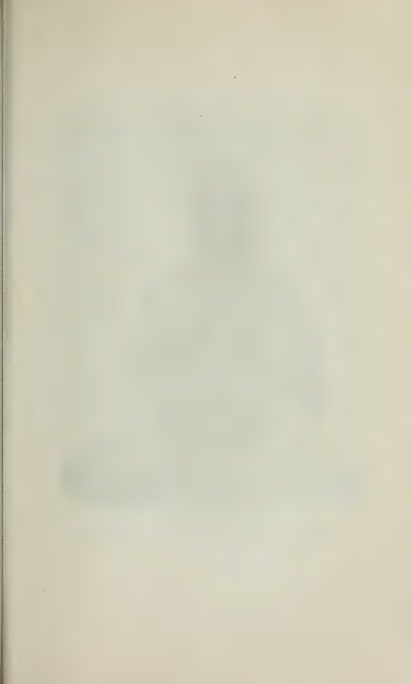
像 迦 釋





置安寺福興 良奈

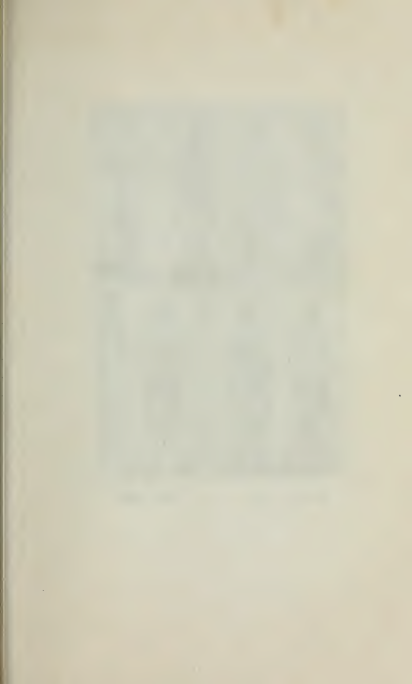
像來如迦釋





置安寺福興 良奈

像象部八迦釋



顯してゐるのは、餘りに不用意なことゝ言はねばならない。 诉事大歌 良奈 件 11: 誕 は禁王、 尊」と師 あつて、 されてゐるも られ、 釋迦と其の脇侍 左手を 0

で印を結んでゐられる。これは古像には殆んど見ることが出來ないものであつて、特に頭 る釋迦三尊である。その中尊の釋迦像を見ると、草座に坐して、二手は心に當て袈裟 一點の肉團を露出し、これを肉髻のやうに置いてゐるのは、誤りも浩だし しかも近古の美術家がその誤りをそのま、襲用 して、彫刻に繪畫に尊容 の変 5

\$

のである。

髪のなかに、

は金銅で造られた誕生佛であつて天平時代の作と傳 舉げねばならぬのは、東大寺の灌佛像である。これ 六、奈良東大寺灌佛像 子吼されつくある立像で、 垂れ右手をあげて 釋迦の異像として今一つ 「天上天下 國寶として秘藏 - 唯我獨

晋と執金剛神を各々脇侍とする等である。或は文殊、 普賢、觀菩、願勤の四菩薩を以て脇侍の菩薩とする を、その他、親音と虚容藏を、親音と金剛藏を、親 築上の二菩薩を、或は文殊、普賢の二菩薩 その脇侍たる菩薩に種々の異りがあ 7 [[1 つである。 - 尊を釋迦如來とする三尊像 る

虚遮那佛名に就い

岡様も見えてわる。

## 第三節 廬 遮 那 佛

佛 てゐるのを見れば、蓋し盧遮那は を以て教 **盧遮那の名は** 主としてねるのであ 一、梵網 統 や『蓮嚴 る。 新澤華嚴 毘盧遮那の略 **沙江** に無れ 养世 には、 語でなけれ てわるところであ 虛遮那 の統管 (ば なら を出 つて。 て明 共にこれ廬 洲 遮那 7

界を照すをいふなり」とあるは、これ釋迦如來の本身が、一切處に周遍したまふ意を顯し 目く、 であらう。 わ 盧遮那は光明 to る釋迦 想苑 别 る。 文 温 離 遮那 毘 音龍 び換 12 を は遍なり、 -例 應化身とするに 釋迦 と名 照といふなり。言く、佛、身智に於て種々の光明 上に「梵本を按するに、 へてみれ を説くべ け 虚遮那は光明なり。謂く、佛、身智無礙の光明を以て過く理事無礙 to んば、 1 0 佛教 カン C 對 らず、 あつて、 に於ける佛身 これ 釋迦 毘の字は無魔の反といふべし、此に種 が本身 2 老 0 淵 者に 12 として全字省 に對する思想發 -廬 あ 邁那 つて は 1) 本身 存在を談すべ 10 周 を以 達の結果として、娑婆の教 1 と分身 する真實の て衆生を照すなり。 との カン らず は 々とい 係 侧 とい -6 身 を記 志 \* 1) へき り注: 业 20 质 E は 7

1 -梵網 に復た干 經 7\_\_\_ 17 の釋迦を現じたまふ。 水 身 の虚 遮 那佛 は選挙滅 その一葉に -111: 界 の豪 百億の國 上に結跏 があ 跃 り、その一國 丛 して、 そを周 10 釋迦まします。 [1] 13 る千

る以

から 力言

H 志

來た。

これ

から約三百二十

年間

は、 L

優

大佛

詣づ

ろ人

1

前

利用 を試

えし

たら

然るに、高

倉帝

の治

孫四

年

0 1: W.

0

カン

たっ 0 帝

218

Ī かい 靓

衡

は

都

俗兵

D 討

伐 1 修

み

東

つて

大佛

福川

力言

Sile.

B)

て墜落

た

かい

清

F11

0

三年に

子

つて漸く

Alli

す

5 싎걸 例 は代表的 瞭になるのである。 各 て本身とするといふやうに が経 12 10 た 7 者提樹 大 10 分寺を建てくそこに丈六の釋迦像を祀らしめ給うたのは、 天平當 和 ありとい H 下 大寺盧 H E 北宇 である。 坐して一時に ふべきである。 D **常て聖武天皇が、** 8 那 1 いふきでも では (4) 像 ないっ 佛道を成じ給ふ、 いてあるのを見ても、 これ 今 なく、 は 平城京に一大盧遮那の像を鑄造 俗に奈良 本邦に於て有名な盧 5 現今に拜する鎮容 例 かり 11 Mi 大佛 利めに 文德帝 てこの千と百億 と柳 V) は 北 遮那佛をあ いらた木身 齊 學 5 正式帝 3 衡 一年 質にその根 7 力言 4 0 勒順 分身 釋迦佛 Ŧi. げて置 D せらる」と共 月 15 によつ 0 本邦 かうつ 源 は たる 奈 係 情 7 10 進 力言 造点 40 あ 層明 を以 地 0

EN'

佛 傾 殿 大寺與福 朝を動 に財 ある。 も殿堂 10 めてゐたが、反つて久秀のために反撃せられ、兵火は大佛殿に及び、 ジ 手の 寺に それ 3 カン 再び 舊 火 は 普口 をか IE. 們重 態は全く影を 親 17 MJ の壯觀を見ることが出來たが、 源を東大寺の大勸進として、修覆と造營の功を急がせ給うたので、 帝の 10 ので 永餘 11: あつたが、 十年十月、三好長慶が 3) ないまでに損傷を受くるに至 その餘焰 は途 またもや第三の難 松永久秀を攻めんとして、兵を大佛 10 大佛 0 腹 た 然る が大佛殿を襲うたの 1-を溶 に後白 算容は三 解 世 in 法 的 皇は 大

信 德 11.15

10

步 T

我等に 東大 4 打 大佛の螺髪を北野經堂に鑄造すること」はなつたのである。しかして、籌星富を經た後 せらる、に至つた。是に於て修理の功は三たび繰りかへされて、同十二年門 一寺の殿堂の内に端坐まします盧遮那佛は、ありし昔の名残を、その蓬葉に留むる外、 天平藝術の偉大さを物 一語る何物をも残してゐないのは、 遺憾の扱みである。 月にはいく

年間に る を擧げ給 二、大和 てその光背も造建當初にあつては化佛飛天合せて五 建久 [ii] 寺 像容を述ぶるならば、 ふもの 五年 が創建 唐招提 に改造された後は、十六體の半丈六像を付けるに止めたので で、後世所謂、 せられたと同時に泰安せられたものであつて、丈六の夾紵像として當時 寺盧遮那佛像 右施無畏左施願にしたまふ諸佛共通の 千葉蓮華臺上に結跏趺 唐招提寺金堂の本尊たる廬遮那佛は、 坐し、 百餘尊も取りつけてあつ 左子は膝上に安じ、 説法相に外なら これこそ天平實字 たの 右手は学

化佛 手 は舒べて膝上に安じてゐられ 像容を見ると、蓮華臺上に結跏 カン 取りつけられてあるが、 これこそ『梵網經』 る。而して眼を轉じてその圓光を拜すれば、實に數百體 鉄座し給ひ、右手は少しく擧げて大指と中指を捻じ、左 に説いたやうに、 干と百億の 利 迦佛 た (1)

造

像の規範

たる逸物である。

像

千佛を安付す、

坐は大蓮華豪なり。

唐の思託律師の作なり。籠を以て之を造り、

招提千歲傳紀

下之三にいふ

「金堂、

毘盧遮那尊、

丈六金色坐像、

背後

に関

光ありて小

布及

佛戏

を説

かる

ム儀相を、容ちそのもの」上に顯はしたもの

と思はれるのである。

---( 38 )---



置安寺大東 良奈

佛大の良奈

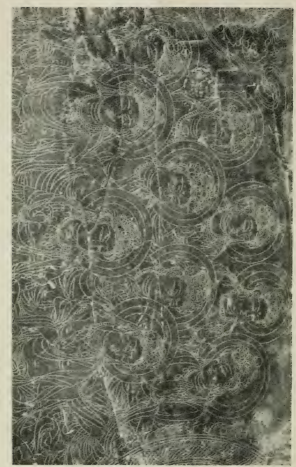




置安寺提招唐 良奈

像佛那含盧





火 東 更余

部一の刻彫郷運佛人



味 所 燭さず、 外 は是れ日 る摩訶の字を加へて、摩訶毘盧遮那といふのである。『大日經疏』一によれば「梵音毘盧遮那 と同 10 又之を補す」 び漆を以 西晝夜の を 加 を照さば内 眞言密教の本尊である大日如來は、梵音は(Vairocana)であつて、前にいつた盧遮那 じであるが、その間 仁 ふるに E 别 如 の別名なり、即ち除暗遍明の義なり。 て重ねること十三返なりといふ。 護國 あることなし、乃至世間の日は喩と爲すべからず、但だ是の 大の名を以 來の智慧の日光は則 云云 に及ぶ能 第 般若波羅蜜多經道場念誦儀軌』 と記 几 てし摩訶毘盧遮那といふなり」というてゐる。また是れ はず、明 してゐる。 節 聊か徑庭があるのである。卽ち彼れと區別するために、大の義 大 ち 一遍にあれば 是の如くならず、 以てその大要を知 日 如 永仁二年に再補 來 一邊に至らず。 然るに世間 卷下にいうてある。「吹無蓋 るべ 切處に遍して大照明を作 きである。 の日は則ち方分あり、若 L 叉、 延寶年中に南 唯だ晝のみ光あつて夜 13; 分 路者那引野、 和似 都の某信 2 す を 同 玑 內外 し共 るが故

例

佛 優 辨 認

10

漏

III

とい

といかい

世間

0 H

の加き

は唯

た

一邊を照せども

一週を照さず、

送は

75

39

但だ目と名くることを得

れども

照せども夜

は ひ亦

照さず、一 た大日

世界を照せども餘世界を照さず、

大

を得ずし

とい

U.

次

1

で摩訶即ち大の字を加

たる所

以

を述

べて「色身法身、

禮拜

すれ

注

界に普周

----

方世界を皆悉く照耀す」と説き「若し人ありて名を稱して歸命

致 自在天宮) 依することを は、 上に延髪ありて而も菩薩形である。 主たる盧遮那 則ち法 IC 界 あつて成道 勸 D が螺髪であ L [] てある。 D し能法 侧 り佛形であるに反 而 議賢麗乃 せらる」ところの機相で て、 35 今二三の像容に就 4: 1) 1 卸容を能か 110 311 この 持衛 一大日 は、 演 あつて 七 いてその差異を述 色界 得 · · · · 上と川 ---の頂 かな 徒綱 1) 序院 FÌ 公がに 至信を試 たろ毘盧 P べて見よう。 首編宮 带 仰 造典 即即 (1) より 0 . 1-は



形

服素月の如

切の相好を以て用て法身を莊嚴し、

金剛の實冠を戴き、

界 EI

時處念

佛

11

15

から

1

さ 10

そり 府部

少 制用

10

V

25

遍照如 加 放

外 れて 帆

(大月) 輪髪を脊飾

の身は

を敷 色门 る。 金剛 る 五大月輪の中 の大月如來。 金 別界大 き智 内色に 金剛界七集卷上 П 参印 公司 411 1 IC 火輪方. これは 宇頂 川けす 形多 修 10 10 1. 金剛界曼荼羅 とも /i. よれば の中館 1 小片 (h) 11 1) 實紀 であ 1) 6 一身 النا き

金剛界曼茶羅

の本尊とし

0 の背を注ふるをいふのであつて、 す」とある。 一節を握るの 衆實莊最具の種々をもつて身を校飾し、 文の中に智等印といふのは中指、 がその手印の相なのである。 かくし て二手供に金剛拳となし、右拳をもて左拳 詳くは挿圖に就いて見るべきである 智拳の大印を持して師子座 無名指 小指にて大指を握り、 日輪白蓮臺に 頭指は大指 0 頭指

同記 算容は 1 やゝ前者と趣を異にしてゐる。 胎蔵界曼荼羅の いふ「現間、 大日如來は八葉の蓮華臺上にあり、通身金色にして菩薩形の如く 本尊としての大日如來。 例によって是の一般的説明を求むるならば、語説 これは胎臓界の中臺 八葉院の中尊で、その



加 H 大

光は重光をなし綵地數重の如 蓮華上に結跏趺坐し、頭に五佛賓冠 華鬘等を繋著し、垂れて膝上に至る。 髪肩を拂ひ金耳璫を著く、その頭 五色交離す、頭光は霊勢をなし、 を戴き、白繪を著け頂背に圓光あり、 に於ては重沓衆寶瓔珞及び青珠慶、

大指相注

へ、掌を臍下に仰ぎ入定の

二手相叉するに

右は

左右の臂に瓔珞あり、腕に<br />
金鐶

1)

部 ある。 -[1] 和違點以 相を作 瑜伽瑜 天際金剛 の外、一面 終絡を帯となせり、 す。 礼經 て知るべきである。 の窓に出づるところであるが、 白き輕妙の衣を以 切如來大勝金剛頂最勝眞實大三昧耶品』に示すところによれば下のやうで 十二臂大日如來といふのがある。 圓覺寺曼茶羅 なほ、 て上服と筒 右の定即は法界定即と稱へらる」ものである。 は通身肉色なるも餘は並に 詳しく説明は秘密部の經典たる『金剛峰樓 阿女 その間は『十卷抄』第四、『覺禪鈔 の錦 礼 是を下 1-組とな 0 如 L 西湖 といふい 本 過時 何 こり 1

ある。 11: 摩 等を照す。乃至復た身を現じて手に十二臂を具し、智拳の印を持し、 「爾の て拜まれ 尼と羯感と鈎と素と鎌と鈴と智劍と法輪との十二の大印を持し、 身は 時 この に遍 ることもある。 算像をまた大勝金剛とも П **心** 照薄 0 如く、 伽梵、復た種々の光明を現じ、頂上 五髻の 光明 あり、其の光主 い U 要染王と同體なりとして、 なくして十万に過ぜり、 に於て金剛威怒の光明を放 身は 復た五峰金剛と連華と 愛染王法の本尊とし 工業 面門微笑す の大门 ち諸菩薩 連革 2

第五節 藥 師 佛

造像に就いては、今詳細を知ることが出來ないのは甚だ遺憾である。

たこの他に、覺禪鈔などで見ると、四面

大日や五

面大日もあつたやうであるが、その

薬師 刺 とい に照して見れば、 (Bhaisa) yaguruvaidurva-tathagata) へば、 都鄙を通じて我等にとつて、最も親 具には 薬師瑠璃光如來といひ、 といつて、 東方浮瑠 しみ 深 梵名 い佛 璃世 は偏殺紫野處臨吠女囉也 の御名か一 界 0 敎 主で である あ

薩他乗多 12 病 を治 癒

し壽命 の妙 2 果を診 0 を延べ 佛 は 5 その L. 災禍を攘去 是) むか المرابع المرابع と誓ひ給うた御 し十二の大願をおこし給ひ てみよう。 ١ 衣服、 佛 飲食等を滿 7 ある。 足せ 7 小 との世 < L 、煩瑣 رلا 界 FI. 0 つ佛 やうでは に於け 行 を行 る衆生 あるが、 ては 0 疾

その AUG

+-

给 願 他の 身光 11)-熾 盛なら 暁す んの願。 大願

なるも

0

0

要

すぞ

痼

記

第三願 第二願 衆生 威德巍 をし 太 栄 て欲す 4: を開 る所 を飽満 し乏少

なからし

むるの願

第五 第四願 Mi 切衆生 切 衆生をして大乗に安立せしむるの願 をして **梵行を行じ、三聚滅を具せしむるの** 阴

七順 バ 願 切 []] 楽 0 不 生 0 具者をして諸根、 衆病を除き、 身心安樂に 眼、耳、鼻等をして完具 して無上菩提を證得せ 八世し

むる

0

M

L

むるの

しめ、

īF.

見

5 標也 第 第

第九順 第 八八願 計 女身をして男身 から 0 有情をし るの願。 て天魔外道の繩縛、 つなら むるの 願。 邪思思見の稠 林を解脱せ

几

佛

版

114

說

[11]

14

る薬師佛を擧ぐ。

第十願 衆生をして悪王、劫贼等の犠難を解脱せしむるの願。

第十一願 飢渇の衆生に上食を得しむるの順。

十二順 貧乏にして衣服なき者に妙 衣を得しむるの順。(樂 7

然るにこの薬師

例

に就

いて、

古來兩

部曼荼羅のうちにその

名が

ないとい

或 ることを止 10 は裸 ろの議論 迦 佛と同體だとか 3 があつて、或は阿閦佛と同 て、 直ちに算容に就 、無能勝と同 いて いふこと」しよう。 一體だとかいうてゐるのであるが、 體の佛とい ひ、或は胎職界の大日如來と同體といひ、 今は詳く之を論す

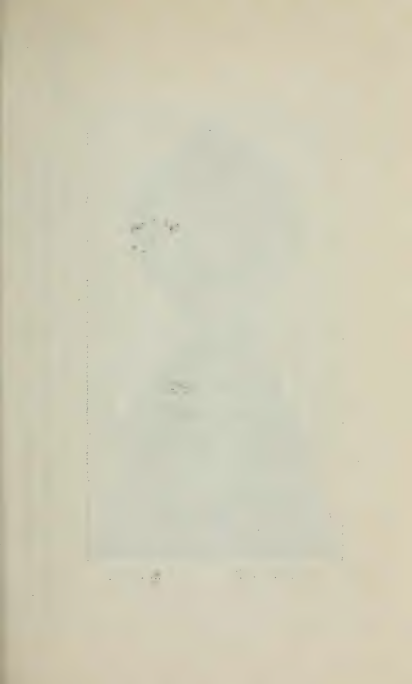
11. 指を捻するもの、七、 下 は 10 手 丁は学 に置 資珠 せるもの」二三を示すならば、 像 を舒 き行手を な げ 持 す 12 to べて施順 る に就 る 1 10 上に重 0 0 10 て、一阿娑納 鉢及び錫杖 إلاإ = ね二大指 のでとく、 左手は 左手に樂器を持するも 抄一の M を持す 右手は掌を擧げ を相 大寶瑠璃藥印 中に読くところを見ると、 合するも る佛形 の像等 0 刨 0 て施無畏印のでとくするもの、 六 5 元手 があるとい Fi. 所 身 江 は臍下に常て小 界定 說法 うてわる。 制 Fil 様ではなくて、 Ė 即 5 すり 左手 村 指 を幻 宁 T は 1 H 開 本に現 指 きて 左掌 行手 1116 1

を 偿 7 御 推古帝の第 大和 45 癒の 法隆 た -1-8 寺 五年に至つて、聖徳太子と共に先帝の御遺志を纏いで造績せられた金銅 に新 の薬師佛 IT 寺と像との建立を發願 2 の佛 の造顯について、 されたが、果し給はず、 記するところに依 れば、 所御遊ば Hj され 明帝 から 间



置安寺隆法 良奈

像來如前藥



その その 外に向 倩らその尊像を拜するに、天衣を布いた莊嚴の寳座の上に結跏趺坐し、右手は舉げて掌を F 光にあ に袈裟を通肩に著てわられる。然も闘に於て見らる」様に、御 け、左手は垂れて掌を外に向け、小 つても身光は なくて頭光のみが光背に、 ・指無名指を屈したまひ、胸部は衣装を以て隱され、 土人の巧妙 な手跡を残 頭は螺髪でなく、 

0 で ばされ 造らせ給 ある。 遺業を完成させんが爲めに、工事を進め給うた效能あつて、文武天皇第二年に至つて薬 寺は全く成 皇后 たが、 大 是に於て、皇后は皇位に卽きたまひ、持統天皇とならせ給うたのであるが、 和 ふと共に、 0 樂師 御 り、 未だ尊像の錦金が出來上らないうちに、天皇は忽然として崩御遊ばされ 惱 4 寺金堂の ح 御 薬師 41: 」に新に佛法弘通の新道場が生れたのであつた。 - 癒御 业 寺の創建となつたのである。 祈 願 佛 D 館像 ために、 0 造顯の山 帝自ら 御後 來を尋 しかして、皇后は間も 順遊ばされ、 82 礼 ば、 天武 丈六 天皇即 金銅 なく御 の薬 (1) 八年 Bri 45 -1-たの 您遊 像を 一月

泽 < では 屈 寺のそれ 御像は、 然れば、 したまひ、 螺髪である點、 と相 天衣を敷 この本尊は如何なる形像で在すのであらうか、次にその尊容を拜し奉らう。 右手は 違する點をあぐれば、 6 衣相でい 擧げて掌を外に向け、 た莊嚴の寶座上 へば、 先づ 彼 に結跏趺坐し、 0 尊容 御頭を 大指と頭 は胸部まで覆 4 へば、 指とを相捻じてゐられ 左手は舒 彼 處にては 螺髪でない るに反し、 べて膝上に安じ中指を少し と」にあつては る。 0 て法 IL

就いて。就いて。

薬

師

佛

とそ

0

脇

侍

尊

像

10

就

10

てい

^

ば、

梁

を

1:

尊

とし

П

光

月

光

0

1.1

水

it 0 IC に行 41 13: 違 后 は 0 を利 た 7 き給 から 1 寺藥 である 支那 71 例 カン 1 ,000 時代 6 2 1 0) 志 0 像 る。 7 は 猜 至總 ほ月 Fil 0 水 (1) せろ 邊 北 上 は 1= 具 12 て 12 2 11 狄 12 新 は 削削 1:11 像 度樣 -[ いいいい 級 如 JIII 11: -2 浩 7-礼 信 例 月り

造

とは 普 10 7 10 右 浦 な 至 = ろ 111] 1 0 7 学 カン 开多 像で しよ 押 -左手 药 あ ろう 力 なる る に禁壺 小口 加 剧帽 記 [11] < 民 齡 思 を より 45 た 小小 22 す た ば 10 5 る ま から 开多 1E å. 造樣 像 1 なつてし 0 力 力言 0 1/1 像 力》 般 5 1 10 しまつ やうで 0 む 像容 る 0 たの 7 上 ま) は た であ 天 0 Ti 7 -7 ナシ 手 肝宇 後代 16 75 を 學 1) IC げ 1 な 12 1: 手 かい 0 7 奈 在 カン は T 7 -7 12 7 礼 た --5 力; 2.16 1: - 10 後 fali 3: 11: な た V

0 て か 0 7 奈良 例 0 4 郭 とす \* Tall 寺安置 ~ きも 1) (1) 7 像 あ などは、 らう。 5 12 は 後 人 が禁壺 0 7 を 新 -左手 1 170

標 とす L Toli E 0 1-光 首 る It 語 3 4 であ 1 [H 游 よつて、 0 力 ると同 は 或 316 通 は 身 通 7 時に、 未 赤 0 開 8 糸工 0 像容 1/1 0 或 I 補 6 を示 處の あ は るの 11: T 店 せば、 菩薩で 0 1:12 置 手 薬之を爲すを執 しこの むる 学 2 0 二等は は 文 力 らで П 10 を安じ、 U 350 恋 禁 ろう るつ 月光 今二 右 例 手 0 語院 12 7 阿娑縛 は -1-葵朱 は -11 抄 あ 身 赤 1) て、 11 所 **糸**[] 0 13 色に 彼 5兒 11 1 y:V 珊 400 11 は 7 宋 敷. 1: 1 1

6 1

1-



置安寺師藥 良奈

像來如師藥





置安寺山高 都京

像來如師藥





置安寺師藥新 良奈

像來如師藥





置安寺大東 良奈



像薩善光月光日

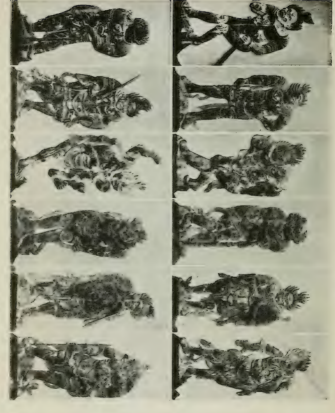




置安寺師藥 良奈

像薩菩光月光日





像译画二十四乘



7

の掌

ic

は月輪、

村

手

10

は

糸1.

ĽI

0

連華を執

るし

といい

つて

にを拠 就協音、

見れ て心に當 施阻 1 1 鈔 步 て膝 ば、 に未敷連華 10 て、 HÍ 潤 一尊似 また三尊古 THE PERSON に安じ掌を仰ぎ給ひ、 開 に沈 敷 0 勢至二菩薩を脇侍 一堂を 連弾を持 像で 本を以 あつ 排 し給 して て て之を問す、 ふの あ るつ たの 中尊 とす である。 行の勢 親音は、 るも 0 南京 0 至 は は、 村 これ 0 手 水 打 右手 なり 于 は は 古往 施 は掌を は舒 無畏 K 0) 像 學 ~ 大 げ大 て製珠 کے に見る所で 7 40 左手 指 0 を て 持 指 は 掲げ 狮 相 あるとい から 捻じ、 至 **汗** たる 常 12 压 は 州多 省 居 手は 像 を

藥師 する者もあるが その他、 佛と眷 屬神 文殊師利、 俗に薬師 之をまた八菩薩曼荼羅とも 親音、勢至、 の十二神將といつて薬師 寶檀華、 無温意、 いうてゐる。 佛の眷属 樂王、 禁上、 神 として十二葉叉神があ 頭勒 の八菩薩を侍

将 る前 答 世 5 12 は樂 間でも むる諸 毘羯羅大將これである。 組大將、 jiifi 佛 る。その名を列 0 377 であるといふことか 底羅大將、 个 院を稱 ~ ね 17 て見れば、 恭敬 達絲 大將、 5 し供養する者を衛 薬師 波夷羅大將、 見羅大將、伐折羅大將、 例 を本尊とする堂宇 慢 摩虎羅大將、 [اناً の中には 0) 逃企羅大將、 苦難を脱 真達羅大將、 必ず安置され して諸 安底羅大將、 招點絲大 を -

+

二神將の

行稱。

六 節 寶 幢 佛

第

像 解 69

佛

[7] -t

る。

實幢佛名に就いて ある。 ketu) この佛は胎蔵 とい ふのである。 1/1 寶幢の名の由來を尋ねるに、『大日經疏』第四によればかう 八葉院 の東方葉に在す佛であつて、 焚名を曜世襲計記 Th

「東方に實幢如來を糗す、 朝日初めて現じ、 義なり。 赤白相輝くの色の如 ば軍將の大衆を統御 寶幢はこれ菩提 するに、

な



を降伏す、 すが如 得て然る後部分齊 願を以て幢旗と爲し、 如來萬行も 故に以て名と爲すなり」と。 菩提樹下に於て四 能く敵國を破 亦復かくの如 り大功名を成 原是 切智 (1) 11 (1)

共の身映通、 右肩を露袒 華紫上 じく佛形 形 像 にあり、 『諸説不同記』第二よれば し寶蓮に なり、 身は淺黄色なり、 頂 全跏 17 內 90 髻あり、 行手 は  $\mathcal{F}_{L}$ ら唇を 色の 已下 現 屈 四师 圖 Ti 光 あ て稍堅 東方蓮 27 な同 D

赤色の袈裟衣を被著す、

房に當つ」

と許いてわる。

て掌を仰い

で少

しく側け、

ル

く指頭を垂れ

て右に向け、

左手は衣の二角を執

りし左の乳

第 -1 節 寶 生 佛 即敷葬王佛名に就

(Ratna-sambhava) との佛は、 切の財資を司 金剛界曼茶羅南方月輪の中位に列せられる佛であつて、梵名を驪怛襄三婆縛 り給ふ佛だと言はれてゐる。 といひ、大日如來の平等性智より流出して、 寶光幢笑の四菩薩を從

と小指を屈し、 形像 算容に就 中指頭指大指は之を舒ぶ」といつてゐるが、現圖では右 いては 『秘磁記』 10 「金色にして左手は拳 で施願印にしてわられる。 17 1 右手は外に開 手 これ『金剛薩睡儀軌 o. Fi. 指 は 俱 きて無名 1 舒べ

といふのに合致してゐるのである。 衣角を執るをいふ、石は掌を仰げて施願

-( 49

「寶生如來は黃色に

して左拳

は前

の如

くし、



## 第 節 開 敷 非 Ŧ. 何

ヨョンと称する。 といひ、梵名を三句蘇彌多羅惹 に在す佛であつて、 この佛は、胎職界曼荼羅中臺八葉院の南方葉 大悲萬行の葬は能く菩提の果實 具には娑羅樹王華開敷佛 タ ラーチャ (Samkusmita-

を生育するといふ意味で開 一敷華王というたのである。

その尊容は『諸説不同記』第二によれば「現圖、

四九

南方楽にあり、

金色に

して右手

佛

悠 作

形像

住する のであ

相 を作

是はこれ如

の涅槃智なり、

この故に義を以

て不動とい

de. 17

江 て寂

て而も能く法音を演説

し衆生を警悟するが如く、

大般涅槃も亦復

た是の如

二乘

永寂

て、

都て妙川なきが如きには

非ず、故に以て喩と爲すなり」と。

これ

大寂定中にあ

に非ざるなり。

本名は 7 祭艺 疏

他に鼓

音如 來

來とい

ふべし。

天鼓

の都

て形

相

なく、

亦た住相

3

なくし

meghanirghosa.)

とい

ひ、舊譯ではこれを微妙聲というてゐるが、今は略

る二大日

1-

卷四

にいふ

北方に於て不動佛を觀す、

熱を離

れ清凉

定に

L

て鼓音如來とい



第

九

節

天

鼓

ir.

佛

置く。 抢らて光背に至るとい

左方に側ふ。

たは

一级淡

1)

11

力を問 を以

11 1

[1]

通肩に衣を被、

前角

てたり 1)

つてねる

は掌を仰ぎ外

1

[ii]

け、

指端

ナイン

運下し

名は帝婆曇都尾迷伽涅藥舎 臺八葉院 との 佛は、 0 北方の 胎藏 樂上 界 Ti. 在す 0 \_ . (Divyadundobh 例 であ である。 つて、

0 **『豁說不同記** 化用を起 第二にいふっ 說法 和生の 妙用をなし給 現圖、 北方葉にあり、 ふ相を天鼓 周身金色に に、除 たも して右手は掌を覆う 0 に外なら

₹ī.

佛 音 雷 鼓 天

佛の印

と略々同じである。 ふ」とあるが、

第

+

節

[11]

関

個

脚 仰

を經

これ 偏に右

は次に述べる阿閦

肩を袒ぎ、衣右

ぎて臍下に横置す、 阿関の印なり、

0

觸地

手と名く。左手は拳を

て膝上に垂著し、

指端を地に觸る、

金剛

とい ひ、梵名を悪乞繡毘也薩他多奧多(Aksobhya-との俳は、 U. 譯し て不動、 具 には Fil いる。 又は無怒佛 又は [iii] 問

特ち心に安じ、 る佛だと傳 身會三十七尊 形像 今その へら Ē 右手は掌を覆うて右膝に垂 像容を 解脫輪中、 れてわ る 5 ~ は黄 東方月輪の主尊で、 金色で、 偏 へに れて地に関 胎藏界曼荼羅の天鼓音佛と本誓を同じうす 右肩を袒 れてゐられる、 きたまひ、 **定手** これが即ち 13 给 1-関の 太角

3

かであ

1)

その國土を善快といふのである。 に於て發順し、修行の後東方の國

上にて佛となり給ひ、現に説法

されつ 現

7

阿比羅提園に出

し給うた

これを密教で言へば、

金剛界九會曼荼羅成

大日如來の所

tathāguta)と名け奉るのできつて、往昔此土を去る東方千佛利、

Ti

信 五

信

信 們

100

いて。成就 佛名に就

> 0 印 fills 曼荼羅の は なのである。 印と言はれるもので、 注意すべきことである。 阿開佛 また台密に傳ふる金剛界八 は、 青色の象を座としてわられる 菩提 の動揺を鎭 定するの -1 9.

## -節 不 态 成 就 佛

第

藏界曼荼羅の開敷華王佛と同本誓の佛だと言ひ傳 この 姓名を阿目伽悉第 伸 は 金剛 界曼茶雞 (Amogha-sidhi.) - US 北方月輪 0 主 尊 U. であっ 胎



左手は参に 0 0 勝利瑜伽經」の説に合致するのである。 勢をなし、 ひご金剛薩連儀 形 てゐる。 如く心に當て、 像 现 二金剛界·生集二卷上 は高 拳を揚げて乳に當つ」 lill. 右手は五指を舒 曼茶鄉 右は大指と頭 動には 10 [R] によれば「金色に 一緑色に するところの 指と相捻じて技済 ~ て胸に當つ」 とあるの して 小次 即ち左手 \$ して 6 は前 0 2 あ 佛 [4] 7: 像 Pos E STATE

えし

てゐる。

非説法圏の

多實佛名 に就 6 は 切象生の 仲べて胸邊に置き、 無名指大指相捻じ餘の三指を伸べ(應身說法の即)掌を仰ぎて臍 して左手の契に 衆生化他 怖是 厄難を救 第十二節 の所作成就して空しからざる義を表明 五指 左手を掩ふやうにしてゐられるものである。 ひ無畏を施すの義 を仰べたの 之 寶 があり、 頭指と大指とを捻じたのと雨 個 後者 してゐるのである。 は實珠 1) ED ととい 下に置き、 様も つて、 る

廣く法財 から

全相

前

省は

行手

は

Ŧi.

指

を

の像に就 參照。法 いて 1) 敦 るや、 多賓佛が過去に於てなされた哲順 釋尊與驚 といって、 ものを安置 この伴は東方資淨世界に在して、梵名を徳休羅蘭(Probhitta-ratina)といひ、又大寶とも 1C 部份; 泰る御佛であるが、過去世に於て大願を起し給うて曰く「入滅して後、全身舎利とな あつても 忽然として地下より多實如 『法華經』を説く時にあつては必ず出現してその證明をなさん」と、故をるかな、 多實、 に於て『法華經』を說言給 大和長谷寺に祕藏する干佛多寶佛塔像 釋迦 の資塔が出 1) 二個が地 現 び、外 に開 L 來の全身そのましが舎利となつた 塔中より撃をあげて程迦を讃嘆する條 し給 ひり ひ、適門三周の正宗分を終へ、 れ給うたのに外なら る怠像が、 鰒山淨土變) 阿城 地 方や支那本 ない。 や法華曼茶羅 (佛體その 將に共 故 IL 上に行 がかあ いの流通 古來二 12 る 等の中 例 0 分に至 れ 化石 Ti. 5 1 我 44 えし

行.

Inc.

畏の印をなし給ふものもあることを附け加へて置かう。 形像 これは一定したものがない、多くは定相に住せらる」ものであるが、 或は施

## 定 光 佣

第

定光佛名

に就いて があつ MI へる佛だと傳へられてゐる。 梵名を提思調羅(Dipānkara)といひ、錠光、 來が過去九十一劫前に、儒童と名けられた頃、五室 その時、後に釋迦となり給へる儒童に對つて、 然燈、 普光佛とも名け奉る佛であつて、 の蓮を買 當率必字佛たるべしと豫 び水 3) て存献 41 i, れたこと

迦

[:]] 形像 に住してゐられるのがそれである。 『十卷抄』第二に載せてゐるところによると、結跏趺坐して二手を臍下に安じ、

喜佛、 と」に佛名のみを列ねて、参考にまで供すること」した。 上、 載するところでは、 響勝 佛部に属する主要なる佛に就いて述べて來たのであるが、「佛像圖彙」第二、三冊 が佛等の 形 像 を拜するの この他に であるが、今その典據を明 日月燈明佛、 一萬燈剛佛、 かにすることが出来ないから、 三萬燈明 佛 大通智勝佛、

il.

生とも名けらるへのである。或は開士、始士、高士、大士といふこともあるが、 药 生 とい るから道心衆生と名け、道を求め大覺に到らんとする人であるから、大覺有情とも道衆 菩薩は、 U 第 新譯では大覺有情又は覺有情といつてゐる。即ち道を求めて止まぬ大心の人で 具には菩提薩捶 以下草を更め節を新しうして、その梗概を述べること」しよう。 (Bodhisattva)といふのであつて、舊譯では大道心衆生又は道衆

## 節 型! 晋

第

""

なのである。

平

觀許名に就いて

力》 觀音)とも名けてゐるのである。 菩薩として常に 0 100 にナー うてゐるが、これを舊譯でいへば、また觀世音、光世 º總元は、梵名を阿縛盧枳低濕伐羅(Avalokitesvara)といふ菩薩で、唐譯では觀自在 せられ 殊更に るが、 面視音、 聖の 又一面に於て、『法華經』第七、『大佛頂首楊嚴經』第六等を見れば、この菩 阿彌陀佛に侍 一字を加 馬頭觀音など、名ける特殊 へたのである。而 然るに今、聖の字を冠 本佛 の衆生済度の聖業を輔佐したまひつくある大士であ してこの菩薩は、 の菩薩が在 して理観音 青 すので、 砂 親世自在、親世音自在(略 方極樂世界に於て、補虔 上山 これ等と區別 し奉るのは、 步 2 ح 力言 寫 のほ 3

これ

は戦

たる觀音 観念に類れ

现

在 光

10

7 4110

十方世界に

滿

7 11

た 佛

1) 3

豐

ば紅

連華

0

1

でとし、

4-

億 为 0

0 T

光 停

あ

i) 世

7

7

1

旱里

411

製

-T-

0

116

ますっ

\_\_\_

0

化佛

無數 0

化菩薩、

1)

6.6

路 自 0

世

りっその

瓔珞

0) 手

なか

にあまねく

切のもろくつの

推嚴の

事を現 11

ず。手

0 1173 大 た

学

ic

ti

Fi to

雑蓮華の色をなす、

0

十の指

の端、

の指の端

に八萬四千の畫あり、

稍

し同

文

0

如 億 浮檀金の色の その天冠の

眉間 のが、

の亳州、

七賓の色を備

へたり

八萬 0

·T·

何

光明

流

111

制世音菩薩の

Idi

[3]

111

にひとり

てる化佛まします、高さ二十五山旬なり。

1 1 す 尼 H 捌げて、 10 ふが故 薦 佛 に関 -は、 形 L るのは、浄土三部経 7 ful 像 (1) Fi. 411 \* 12 まづその あ を以 会だ この菩薩、 を擧げて之が像容を見ようと思ふ。それに就 大 1) -: 軌 0 衆生 7 + 0 \_\_\_ Rij 5 三應化身 35 の像 1 0 3,6 IC 化佛 端を能ふことし 於て、 0 身 -[1] 0 長け、 の色相 を記 IL のなかの一部である。一觀無量壽經一であるから、 5 1) Fi. 名さ 和 百 の菩薩 百 T 63 75 1 、みな中に於て現す。頂上に毘楞伽摩尼賓をもて天冠とす。 の化菩薩無量の諸天ありて、 て善 ^ の身を現したまひ、 顯礼 -1-省] D する。 なりつ ·萬億那 开多 10 力 像 てゐる。 を説く その Fil 彼の文に曰く、「次にまた、 迷はざるを得な 陀山 この 1 を見 光 旬 なり、 111 機類 0 いて、 は な カ 15 最後に に應じて化経衆 10 身紫金色なり 10 北之 その LY Ti. ので 45 て侍者とせり、 百 かり D さ, Fift. il. つて説くことに 16 しく 3 13 當に 6件 から 力: 六 これ ナー 生の 侧 L 4 カン 13. ます IC かい 1 -[1] 官を學 學 行門落隨 そり 例 州多 V 1 HI i: 17 个文 不明 老說 まり 以 げ 光 ill 本 うはる 1: 1) 131 七 116 V) 京 1) 11

56 ) り(小

將 0

者見己て数喜踊

Late.

L

自

から其

を見

れば、

金剛臺に乗じて佛

後

に随從

引

指

(1)

时

111

きに彼

國

に往生す」とあるは、

JE. 身

しく金剛臺

(蓮臺) 捧持の菩薩を説

たも

0

後日、 ねく 聖衆を以て配したる誾であつて、浮土の三曼荼羅といへる、當麻、 淨土變(極樂淨土の本尊たる阿彌陀如來を中心にし、これに加ふるに、 肉髻及び無見頂 5 せざることなし、 ね この菩薩の戴きたまへる寶冠中に、化佛を安置するやうになつたのも、 16 [] 0 ななら 川ます。 7 書 : ] : Ŧi. に八 H の脇侍として畫かれたる聖觀音も、 0 八萬四 相 億 この は世尊 0 その 光明 千の 選手をもて衆生 餘の身相、 色あ 臺となる、 に及ばず」と、これが親世音菩薩 り、 一を接 衆好具足 足を下ぐる時、 の色に りすい せること佛 八 八萬四 足を學 實にこの經說によれるものであること 金剛 F 0 ぐる時、足 摩尼 光あり、 の身相を説 0 如 くにて異 0 薬あ 0 智光, その光柔輭に F 資林、資相、致樓閣 り いた全文であつて、 に干 な 7 清海曼荼羅の 輻輪 切に また阿彌陀 た の相あ 70 布散 してあま 頂 F.

0 彼 脇 の総 侍 礪陀の脇侍として行者を來迎したまふ菩薩相から、述べて見よう。 としての聖 七寶の の文に「阿彌陀如 然も共 宮殿 の持物、 成と興に、 晉 日上掲げた『觀經』 來, 手机 视世音菩薩。 を調べて見ると諸説まちノーである。まづ『觀經』に顯 門薩は金 大勢至、 で間裏を執 の文は、彌陀 無數 1)0 0 化佛、 大勢至菩薩と與 の左脇侍 百千の比丘 たる親音 聲 に行者の 0 大樂、 姿を見 前 たの 至 礼

を知

は

五 七

-

かり

300

-

4:

100

北

10

160

11

1

常

照清智曼 た曼る茶 海光茶 曼茶 望 羅 難りの 網の 罐 香川 HE 参气气 オレ 上 7-1 [1 智

光

13

茶

絲

1

見

元

ナン

7

行

相

T

は

1/i

·F

ナナ

別な

TE.

1

学を

4

17

折

本

N:

111

T

V) 質. 45 0) 1]1 101 像 1 IC 76 は 7 は (III) 12 950 2 III) D 并分 13 傳 -2 3: る - - -11. 11:

然る 指 ---· (C. 至 捻 な 2 10 12 まづ Zi: を俗 手 當原 17 IC 河 屈 北三曼 げ pill! 林 10 -1: 茶絲 10 10 告 さり る淨 F 1) ~ -1-る 打 1 7 11 MI 1]1 10 (1) M 北江 本 12 21 t= ~ ti -·J. 他 - F-It #11 7 を舒 納 た ヤ て歴に安 に 1+ -1. 10 信 北

等 1+ liki は 不 力 ナニ 1 ま) 136 111 1 侍 250 索 0 2 7 1/1 1 變 < 7 0 一 500 T て、 当勿 すり 左手 左手 本 1) 第 九 35 俗稱 一大 IC 行 进 To Fil 手 386 け 2 1 を 曼茶羅 0 H 寺寺 IL. 7 うりつ 0 排 あ 左手 ti 0 1[1 -J-て、 0 大 10 は 建工 学 7 行は、 1 1 1) to H #11 行 本 1i 1-違 +1 115 11 -15 : F-仰 ナ は学 V) 310 4 -七 0 11: SAL 1 かい Din 17 B(I) 肚 -け 1/2 7. 4/3 17 意性 7-300 1:5 5 た 1: 0) 1 3 12 普 70 7: た 小

の幅

理院

質しつ

宗 明

侍

i.

-7-

の預

型洲

類リン

音览

3

1 數珠 たま 0 方腦 =50 加力 たに 進 大学 付とし 316 前加 13 -V 原始 7 て 进 10 左手 花、 41 侍 とし 村 10 ·F 君 1 寺寺 176 I'H IT 7 拂を 拂、 老 は 計 る ち /广手 10 證 村 1) to 0 を戴 ナ ま 10 大 306 心心 200 力 珠 4 力し、 2 版 文 0 形 像 持 到 列 路 智 PE ナ 11 を 利 100 3 14 \* 儿 دائم 111 PAG. -集 院 Fi 7 11 H: 11: た (1) Sign . 7 (菩提 む) 1) ()等 投 b 之說 31 力以 7: 合學 1: 1) 啊 7 洪 116 Ui FI. 0) 1 \* 例 :110 14 11 义 大部 12 羽 1 111 像 to

『・覺禪鈔』に載せてあるのである。

像は、 わる。 た中 じて赤 力品 上期 L のやう をよみ且つ 0 寶、 够 谷 3 児に て相捻じ、而 主尊としての聖觀 1 I ・指を屈 19 自 10 今その文 に各々 光 排を に説 に利 う其の 色に作す、洪 水を興 大勢至、右廂に普賢菩薩を畫 あ 身 を りつ Ï まれ 以 想像するときは、 捧持するとい いた像容である。 結腰は青色赤裏に作し、また資絡を以 一寶釧 例 て上に向けて直竪し、 へたまうてゐられ て非殿 も左手の中指の上に挂ふ」とい 洪 色に をかか るでは 0 お 1)0 への像 並 香 して ばけて 形像 したまひ、 な 『陀羅尼集 また資薬を以て莊 の背は の後 百寶莊嚴 V ふのである。 カン そこに在家相 に立化佛 即ち中央なる親音は、 D mj 七寶の繡 黑の天 るが、 L 0 經二第五 般を 連菲 右手は臂を屈 てその いた岡像 あ 衣を著、 なほ、髪は上 り、洪 序 知 の机に倚る乃至其 る資 15 手相 上に結跏 せる白嚢を膊に絡け、身に の菩薩形とし が川 ふ。然るに『晃神鈔』 主 の難 10 を説 蓮華上に結跏趺 供 て其 算としての して てゐるが、 冠 跌 左手に紅 11 に結び、 ようつ 4/4 の後に簸箕光を作り、 の腰上に繋く」 左手の上: て、「左手 ١ て運魔極 への像 親世 頭 彼 身に 蓮莲を執り、 これは IC は愕を 0 に七寶莊嚴 坐の姿勢をな に向け、 1-1 まれ 音菩薩 は < に實珠 白 には、親音を中尊とし、 | 罪を批 というてゐ 衣を著け、 屈して心に ろ を遺 **啊多羅陀羅尼阿瞻** 制 、瓔珞 .[]] 右手は 0 指と大指とを屈 共 遊短 0 せる白褻 から 法 あり。 觀 0 光 -|11: を説 TI III! るの 河 0 373 下し Titi 次 內總 左右 5 (1) 5 侍は 10 0 礼 7 12 公 7

ぶれ以 。 た る 曼

吾羅

瀬川

をに逃駆

12111 就臺 て薬 0 晋

るの



就薄 が非部院

0) 瀧

Tr. 10

こまし

を

諸說

不

[1]

記 は

[\_\_ 環あ 第三に

現

I

0

方

0

等

行

10

あ

100

1 1

10

佛

瑞を著け

-g.

(或

つて環に珠

を著 第

1

11 右

は

要沒

0

前端 11

本

时

け、

1'y

よ 415

1) 11

手

は 至 1)

7

掌を竪て、

[10]

指を 至る)

L

7

華を開く。(

或

は

掌を堅て中名指

を屈

洪

0

指

を

1 側

屈して薬を閉

<

黄蓮菲

上に半

跏 坐す

或 圖

は紅蓮ごというてゐる。

普通

1

141 11 10 あ から

て垂下

7 回

1:

10

/r. 手

は拳を

竪て」

心に當て含蓮華を持す。

間は 製

进

イi 41 薩 12 1/4 四 11; 界 一曼女子 进 0 遊部 相 羅 點 と聖 0 から 觀 IE: あ 鞭自 3 0 胎 在菩薩、 であ 界 る。 金 [1] 釋迦院 刨 为 胎 14 0 派徒 曼茶鄉 御 H 茶絲 在菩薩、 1 1 1 いい IC あ 1-0 文殊 + -は 2000 1 1 音を 1) 湿 48 利 ľ 1 在菩薩 集院 - 4 7 (1) 视 5 iL -11: 12

像音觀聖院葉八臺中 薬 て外 頭 存 才. 6 ば 寸 IC V 菩薩 3 I る 側 づ 志 できて 前 7 1) 初 11 7 る 17 0 ic 的 7; 手 4 11: る。 不 13; 0 11 1 0 六 海 は 管 1, 111 ild 源 主 清 IC < 0 1 集院 開 邊 第 进 既 張 1 1 3/16 1 10 て ナー 部 4 4/4 1 0 -政 開 (但 舰 1716 3 11 现 佛 敷 15 /汇于 進華 11: 1 ま, 10 -3-一十 就 TIV 1) H を 親 は学を 11 -: 11 かい 1) な jij 1) 11; ま E.Z V) ودر 推 な 女生 :110

像音觀聖院部菲菲

に釋迦院の觀音にあ

第七にいふ

ふのは、

多くはこの像容を指すのである。

次

つては如何であらうか。一諸説



被 右手は内に向つて白 不同 く怒視す)此 拳 起 12 少しく右 して腰 の圖短繒なし」とあるこれである。 に叉す に向 拂 「現圖、釋迦の左の外にあり、 「山島 (或圖は赤拂) 或る岡は は含蓮 行 を持し、 П を執り、 を側 天衣 7

ム少

左

を

次

Fi.

61

指を屈して開蓮華を執る」といつてゐる。 掌を仰ぎて臍に置き、左手は掌を竪て、頭 によれば「現圖、文殊 に文殊院の觀音にあつては、『諸説不同記念第 第二に金剛界曼荼羅では金剛法菩薩とい の後の行にあり。 右手 S tli は

院 本 一持つものなどがある。 この外、 の観音と印 異像としては、左手は拳、右手は杖を持つもの、或は左手に楊枝、 契を同じうしてゐられる。 右手 に漂

持すと。

私に

云く、

は開

く勢にす。云云とあるが、

これは濫し胎蔵界蓮華部

瓶

がそれであつて、

形像は 連菲 を持

『金剛界七集』 右

17

よれば

圖

秘滅記に云く、

肉色にして連華

を

佛 像 解 說

N.

派いて。 身の

华

秱

內

色、中

车 の比

丘相、二手合掌)。聲聞身(身相白

肉色、

熾年

の比

近相

- -

水

1914

を持す

-( 62

像音觀聖院殊文 まひ、 があ るのであるが、 は舒べて膝に安じ、 る。その三十三身といふは るといひ、 には其にその形像に就いて説明を加へ 巡 に應じて説法したまか îńj 舰 して Ti 右手說 が娑婆世界 一排無疑 小佛身 法印) "辟支佛 に就 経一又は補 1= (金色佛形、 見化 1, て三十 少 を現 少 院洛海 (皮膚 てる 左手 SI

紅 15比丘身 手寶塔右手寶劍)和小王身(面門赤內色、二手合掌)和長者身(面門自內色、 に乗ず)。天大將軍身(面門赤肉色、 6自在天身(面門白肉色、 手拳 蓮華を持す)は優婆塞身(面門白肉色、 (人相) 2居士身(面門白 自自 皮皺赤肉色、 官人相 次手 門片 ,利鋒、次手四智鏡、次手施無畏)。帝釋身(商門自內色、左手拳印、右手 内 ) 1婆羅門身(面 色 域 面三日八臂兩足、 儀あ 紅蓮華を持す),大自在天身(面門紫蓮華色、二手利鉾、 肉色、 る大慎相、 門赤 內 二手合掌)。毘沙門身(面門深黃色、 摩尼賓を持す、大家長者相)い宰官身(面 色 左第 白衣俗人相、修行器を持す)『優婆夷身(面門白肉 鉢 首は比丘 を持す)16比丘尼身(皮膚白 手三股、次手蓮華、次手 們、 白素の 俗衣に 肉色、 Ti て二手錫杖を執る) 忿怒降魔の和 特、次 MI 香老 意實 [11] 手门拂、 亦 女人相 を打す 次黑水牛 一股作 1:

音と二十三身

法華經一香門品

1 1

10

3



置安寺隆法 良奈 像薩菩音世觀





置安寺安大 良奈 像薩善音世觀聖





置安寺安大 良奈 像音觀柳楊



鼓を撃つ)
総執金剛身(身相赤肉色、忿怒降魔の相、髪髻焰鬘の冠あり、 面、人身裸形相、音聲器を持す)。摩睺羅伽身(蛇頭貴人和、二手笙笛を抱き、又は杖にて 面門妙翅鳥人身にて羽翼あり、左手拳腰につけ、右手金剛鈎を持す)a緊那羅身(臺鹿馬頭 手合掌、左第二手火頗脈、次手刀杖、右第二手水頗脈、次手鎧印) 8 迦樓羅身(身和青黑色、 八角冠、 提る)☆夜又身(身相赤肉色、頂上火焰冠、二手三股を持す)☆乾園婆身(身相赤肉色、 連菲函、 手蓮華を持す) 四重女身(面門珂雪色、小女人相、 (身和大青、悪梅陀羅相、左手張弓、右手矢箭を持す) n婦女身(面門白肉色、諸天采女愛敬 長髪女人相、蓮花篋を持ち) 11人身(面門白肉色、貴人の相、妙蓮華を持す) 11非人身 左手簫笛、右手寶劍を持す)。阿修羅身(三面青黑色、忿怒裸形相、六臂兩足。二 右手妙蓮華を持す)の龍身(身相大青色、 頂上に龍頭を現じ、 青蓮華を持す)5天身(身相紅蓮色、 順悲相 左手拳にして腰を 二手黒雲を 左手 頂上

63

信仰 同じく支那人の理想を具體化したものに外ならない れたものが、彼等の新案に成る新様式のものであつて、彼の楊仰觀音、 して、 の顯れで 是の如き三十三應化身の像が支那に産れた所以は、 あつて、自ら感得せるところを圖繪に、彫刻に顯さうと試みた結果、 彼等が觀音に對する熱烈な 魚監観音など、

押し、

右手金剛杵を持す)

これである。

三十三體觀音 『佛像圖彙、第二に掲ぐるもので、これは、經軌の説によつて畫かれたも

六四

て手觀 音 10 就 V

集め では 如 たものである。 21 13 ななく 親音 阿麼提觀音 一葉觀音 90合掌觀音 唐宋已來支那並びに日本の民間に信仰され 6白衣觀音 14青頭觀音 22葉衣觀 今その 30一如觀音 清 7蓮臥觀音 名を列記するならば、 15威德觀音 23 翔 璃觀 51不二觀音 16延命觀音 s 瀧見觀音 24 1/4 編 32 持 寶 連 1楊柳觀 口衆實觀音 9 施樂觀音 觏 晋 55 蛤蜊 30 たも 水親音 视 18 岩 10 魚籃 のを、 龍川 ii: 厅 26 视音 视行 ジン 三十三の名数 用持 75 制 8 10 1.德王觀音 持經報 能 静視 野糟地 視 當て 4 12 水 20 [1] 115 月 光 2

## 第 節 千 手 视 音

言き あ 衆生を救 では 救 F カン 然しこれ 手 干手 5 る T 濕 力 なくて、 せらる 一限を具 波羅(Sahasrabhujaryavalokitesvara) 干 ら千眼といふことが出來る意味で、 ふか に限つた譯ではないのだが、 は 勿論、 7 は、 とい 行し、 5 1 3 北 具に言へば、 無量 [10] ふ意味 の二手を除 苦惱 + 一無邊の衆生を濟度するに、無礙 に二十五を乗じて千手とい を類したものであ 1 世界に沈淪 千手干限觀自 いて左右合し 今假にその多用あることを干といふ数で限定 しつ」 とい 四十手の像を造類することになつたのである。 て川 る 在菩薩 350 あ īij -1-る 手が であ ひ、その一手毎に一限を有してをるので とい 一切紫 て普通見るところのもの の大川あることを象 あり、 U. る 生を、 力; 7 梵名を娑訶娑羅 その一手が能く二十五 この菩薩 大悲化 0 水野に 0 維布港阿引 不 to TI は、千手干 思議 111 \$ 利也轉 1) 1) L 6 行界の たに 7 身に 113

28



F 手

いては多少の相違がある。

一臂印契像であ

つて、

共

0

持物に就

四十一

『諸説不同記』第六には「通身黄

色

り。千の手掌あり、各一

目あり、

11:

-( 65 )-

にして二十七面あり、

面に各三

目あ

の四十二手種々の器械を執持す。

に鏡 に楊柳、次に白拂、次に輪、次に日、次に宮殿あり、座下に紅蓮青蓮華あり」といつてゐる。 次に釋、次に三貼杵、次に鯯、次に素、次に澡瓶、次に弓、次に榜葉、次に銭、次に紫蓮、次 次に施順、 然るに之を『胎臓界七集』卷中に説いて曰はく、「圖、黃金色にして二十七面あり、持物は 次に月、 次に珠数、次に胡瓶、次に箭、 次に鈎、次に化佛。 左手は紅蓮、次に經篋、次に實珠、次に螺、次に獨鈷杵、 次に五色雲、次に創、次に白蓮、次に髑髏、次 次手に三胎、次に實印、次に錫杖、

EII は

右

一手鉢、次に満株、次に梵篋、

青蓮、

次に兩手合掌、

次に二手定

過ぎないのである。 の千手千眼觀世音は、 形像 先づ胎藏界曼荼羅虚空藏院 二十七面

公司

六六

實箭、

羂索、

手、 劍 ÉI ][[ (ili 手を具 を明 くて四 手、紅蓮手、錫杖手、鐵鈎手、 法經」にその像容を説いてゐる。 色雲手これである。 より二十五菩薩を現ぜるもので、即ちその身の一だと傳へてゐる。一千光限觀自在菩薩校 手、 なり 上化 拂 + 持 青蓮手、寶鐸手、 宮殿 面四十二臂印契像 佛 糸丁. 1-てゐるが、 之に 榜排 一手なのである。 連、 手掌中 消桃なり、 手、 晓稍, 山りて相對するに、 金輪手、 鉞斧手、 そのうち名稱に多少の相違があるだけで、大體に於て同じである。而 毎に一慈眼あり」と。 但 寶螺, 紫蓮手、蒲桃手、蓮華合掌手、寶鏡手、寶印手、玉環手、制瓶手、軍持 經文には手の しこのうち蓮華合掌手は二手であるから、 資鉢手、 次に 獨於、 峻矟手、 これは、千手千眼菩薩 頂上化佛手、數珠手、 『千手干限觀世 定手旣 數珠、 口摩尼手、月摩尼手、 目はく「亦た頂上に於て十一面を具し、各身上に於て四 左右 楊柳手、 而してその四十手とは化佛手、 次第所 資鉀、 に相對の片手なきなり」といつてゐる。 跋折羅手(三鈷金剛)、金剛杵手(獨鈷 資印、 音菩薩大悲心陀羅尼。 特の物を が無所畏三昧に人定して、その三昧光 資螺手、資箭手、 銀 配說 鈎、 如意珠手、賓弓手、賓經 せず、 錫杖、 實數 化佛、 今案する所は 資篋手、 10 元に於て 洞崇手 宮殿、 8 は四 、觸談于 く川山 經典、金輪、 十手 金剛 于数 ·F. 施無畏于 -1-自動 二帽 でな 1-Ŧi. 谱 -1-1 1

白 あるが より検 て已上 連準、 今これを、一阿娑縛抄一等に掲げてゐる圖像に就 0 加 手紅 この 意實 頂 干 跋折羅(獨鈷)、 蓮華、 印契は次のやうである。 上 寶弓、 化佛 右第 資螺、 日輪、 手青蓮華、 金剛杵(三點)、鉞斧、錫杖(? 軍持、 宮殿、 念輪、 數珠、玉環を執持し、右第門 即ち 左右第二手合掌, 鈎、 寶印、 左右 )寶殿、

手に甘露手の一を加へて四十二手としてゐるのである いて見れば、同じく十一面四十二臂像で 蜀態杖、 第三手妙觀察智印、 寶鐸(三鈷鈴)、榜排、 手より錫杖、 左第

像印 油 -111: 會刺 青 11: 契像二千 0 0 他、 十手 『千光限親自在菩薩秘密法經』には十一面二臂四 は 1118 より四十の菩薩が化現せらる」とい これ等はみな異像に属するも Fi. 千臂觀世 Ti 114 十二臂印 音菩薩陀絲 契像二千手千 神明 紀 のであ 眼觀 卷 F. 世 つて、 音 は 菩薩姥陀羅尼 その + 名義 十二臂印 手像法を脱い 形像法儀を説 身經一 製像などの て、 1 13 き一補 干手 \_\_\_ ことを明 十八臂 T. 陀落 眼觀

箭、楊卿、

洲荷、

劍

施無畏、羂索等を見るのである。

紫蓮、

胡

视、五色雲、

拂子、

7) る。寺傳によれば天人が飛來して造顯したものだというてゐるが、彼の鑑真 た唐招 1) 12 に就 しもそこに不調和な感じを迎させないだけでも、非凡の藝術品と言はねばなるまい。 寺 風 て思ひ起すのは、彼の大和唐招提寺の金堂に奉安せらるく丈八の夾紵像であ 0 形 像の中にあつて、天平式の特徴を有し、然も多數の 手を取りつけながら 和 倘 一派 0

手大

手千服觀音像。

Ŧ

から つたのであらう。 いふことから、 何時とはなしに、 天人の手になつたものだと言ひ傳へられるやうに 北

千手觀音の尊容をいふ序でに、 今一つ言つて置きたいのは、 豐後國大野郡菅尾村大字

潮、

岩

權現

の岩壁に、

彫り出

30 淺

れた石像であらう。 字字對瀨

これも恐くはその造



和大

も粉を古いものでは

ないかと思は

11

3

同じく天平時代に出來たもので、彼より 顯年代を察すると、彼の唐招提寺の像と

置安寺提招店

これも、その時代の信仰を知るための、主要な尊容の一つであらね 手は、 右珠數といふやうにそれん一持物を 三手左三叉戟、右鍋杖、 が多い。 左右第 即ち 御頭 手合掌、 には -1-第四手左嗣索、 第二手定即、 \_ Mi から あり、 川か 给 御

するならば、一に密迹金剛、二に鳥錫君荼驁俱戸、八部力士賞迦羅、三に摩醯、那羅延、 無礙大悲心大陀羅尼神呪を誦持する者を、 觀音二十八部衆 千手觀音に隨從する善神に二十八部衆があつて、 衛護したまふと傳へられてゐる。その名を列記 この菩薩の廣大圓滿 [][

ば

ならない

に見ることが出來る。

大將、 色孔雀王、 吒 + 緊那羅、 Ŧ. に鳩 金毘羅陀、 弗羅婆、二十四に難陀、毀難陀、娑伽羅、 蘭單 -1fi. 慶睺羅伽、二十六に水、火、雷、電神、二十七に鳩槃茶王、二十八に毘舎閣であ バ 部 <del>-</del>-消息、 に神母 吒 迦毘絲、 一に二十八部大仙衆、上首伊舍那神、二十二に摩尼跋陀羅、二十三に散脂 半減縣、 少 炎摩羅、 十七に毘樓勒叉王、 五に婆阪、 九に畢婆迦羅、 十三に釋王三十三、 婆樓羅、 1-六に 十八に毘樓博叉王、十 12 12 應德、 十四に 滿語、 伊羅、 大辨 毘多、 車鉢、 二十五元 功德、 薩和 真陀羅、 に修羅、乾閱婆、 羅 九に毘沙門王、 婆怛 4-七に薩遮、 那、 に梵摩 + Ŧi. 二十 に提 摩 伽樓羅 鉢 和 10 頭賴 編 羅 金

力言 ナニ 神を除いて二十八尊あるのであるが、之を經軌の應名と比較して見ると、 慶監督 觀音は大佛師湛慶によつて、建長三年早くも完成せられ、 建長元年正 京都 ないでもない。 つて造つたものか、 5 大佛妙 のもとに逐次再造又は修補されたものである。而 は、 月、 もと後自 法院三十三間堂に一千 火災 しか に罹り文永三年四 河法皇(長寬) その邊の消息は一切不明である。 こそれ は作者自 年のの 事が經 體の千手视 月に本堂は出來上が 御順によつて造類せら 動によつたものか、 音と共に二十八部衆が奉安せられ してこの二十八部衆は、 その他同形式の尊容 つたのであ れたも または他に據るところが こるが, のである。 多少 本尊たる千手 缺略 風神、 千體も逃 然る せる點 てある 雷

る。

像

てナ 如 哥 10 就 Vo

## 第 節 + IIII 视 五

潮 52 は 梵名 を 時 迦力 加克 会 11/2 生" Ekādasamukha) U 61 15 UE 1

+ 3 行 + 像 11/1 30 る 例 志 0 T. る。 不 あ 0 カン て、 32 L か 5 後 3 0 元 绚 右 を 0 (1) 大 象 - -想 V は 水 た 誓 1 15 よ 0 0 7. . | i) 1 あ 11/1 12 を 7 は 表 ١ 北 生 最 0 .F. + 0 (1); 1 11 1116 1-HI -1-本 1 七 1111 果 七 法 72

像る蘇 に十悉 なら D 1-1 12 75 曆 11 -1. 10 0 像 3 Fi. 11) III 7 调 像 2 10 去 1 0 あ 造顯 J. る 胎 村提 i) とす 上 弘 10 44 界 30 像 玥 11 る 12 あ **圣茶**羅 儀 た あ 鸣 1) 車儿 容 益 0 長 組 臂 を 悉 曆 像 見 11/1 1 刹 Data 和 3 当 あ 1) 0 0 1) 7 15/5 -1-力言 右 傳 あ あ る 手 像 0 は 1) 力 あ 学 -111: 5 i) 0 全 -1-11 排 力》 NZ. 像 列 Un 5 はそ illi 30 3 T AIL あ 風 寸字 た結 名 0 5 华勿 1) 指 3 果 和 -を JE. を招 20 あ 加 州 1) 等 寸 採 间 ていいい たことで ات 於 11/2 邊 を具 1 3 7 具 谷 へて ななる は 不 学 あ il た MIX 32

就一地胎

い面除談

て脚に界 c世現曼

許れ茶

のた網

7

加

빌

0

1

す

次

手

11

下

げ

7

学

を

仰

步

TE

12

1 1

名

指

を

7

少人

珠

龙

7

·T-

い一軌著 て面經難 7 T は 2 11 指 あ る 3 本 4-然 かい る 2 10 7 潮 进 0 持 自 玄 制 华加 在 書 10 1) 於 际 六 7 C 異 答 F 說 は を 念 F なな げ 儀 L 7 学 7 咖儿 を 經 20 们 る 卷 ぎ 上 TE H 10 12 < < [11] 坚 لح 指 似了 を 3 無 屈 防 10 L 依 T 0 11 澡 12 檀 ば、 瓶 香を を 刺 11 る 7 视 [ 學 U 像 在 5

郷に心十

世現密一

音れ言面

像た念瀬

にる誦自 就十億在

は は 菩薩 0 容に作 海箭 施無畏 の身 0 相に作 し、最上の一面は如 12 を雕す。長さ一 す。 左の第 L 右邊の三面は威 一手 尺三寸、 は進弾 家家の相 - | -を持 に作す。 怒の相、 面 [[] 第二手 層に 左邊 頭冠の中には各々 作 すっ は軍 の三面 右邊 持を執る は利牙出 第 化佛 洪 手 現 あり は 0 0 念珠 相 + 面 後 を把り、 0 0 當前 idi 第二手 0

一臂像

異國

は兎も角、

我國

に於て造顯

0

7



像薩菩在自觀面

あ 上の一面 薩面に似て されたも 視世 つて、 で、左廟 ちその 香 は佛面 所説によれば、 idi これは のには、 の三 妃經 狗牙上出し、後の一面は笑面、頂 に作つてあり、 面は順 「の説に由つたものである。 一院羅尼集經一 最もこの様式が多 间 當前の三面 右舶 然もその 第四 の三面は は書藤 -|-V

0 これ 附記 7 とい ある。 河 像では 見 水 える像谷 画 0) 左右に各 ては、 本 面 面 25 M ある。 上 1 5 れ 外 は稀に見るところの造様である。 は 3 な 列 义 は 二列 10 1: 10 机 1/1 L 7 0 る 5) だ

は

並

0

蓮華を挿

は華冠を戴き、

その各冠中に阿 んだ澡罐を持ち、

陀佛

像

が奉安され

てある。

Mi

L

て二臂のうち、

左手

右臂は展べて垂下

瓔珞を申きて施無畏手にするも

而大觀和世長 音等 0 +

には錫 彼 0 大 杖を持せらる 和 長 谷 寺 0 1 + もので、 \_\_ 间 親 -111: これは 音 は、 īi 一寸と異 じく一 一臂像で つた造像 あ であ 3 から 7 左手 10 は 連菲 軍特を、 手.

觀世音と言はなくてはならないのであるから、希にはさう呼ば 當であるが、 とその 排 ことに 列 十二前 -j-\_\_\_ III かも 觀世 音とい 0) から ないでもない。さすればこれは ふのである カン ら 水 itti を合い れたこともあつた。 して十一 1-面でなくて Illij -1 か 3 -1-0 がな Īúj

指示のやうに、 るも あ せるも 0 4 る(十 (阿娑縛抄所載二臂像)、 外 の等。 あれ もその の(阿娑縛抄所載 卷抄 ば(胎臓 のみならず、 所載 0 各冠中に洩 取 界曼茶羅圖像 一臂像、 りつけ様に、 四臂像)、 M 四臂像 また正 れなく奉安したのもあつて、 上の化佛に 7 本 7 或 ītij īl: 间 の上 また は に三面、 あつても、 II: mii 1il: 前後左右に同 0 に六 1-頭上 0 ic ₹i. 1: 面 唯だ一 IC fi. 10 その m Ŧi. 二列、 间 面 その造様が一様ではない。 化佛を安ずるの 列に十面 1-その 洪 1 更に 0 [14] 1-上に三面 间 その を安じ、 10 E إثاا 1: 8 10 10 7 あ 1: \_ M 盛りあ 12 1-は、 を競 とい 1 itii 經地 ふのも を安ぜ け 面 げたも るも を安 0

## 第 DI 節 馬 頭道 觀

て馬頭觀

音

名に就 V 猛摧伏 怒身で 馬 阿朗觀音、 の形であるから、 あつて、 梵名を 馬を頭 何耶掲哩膊 IT また馬頭明王ともいふのである。 戴けるところから、 (Hayagriva)といひ、六觀音の 馬頭 觀 語音とか 馬頭 大士とか言はれ、 である。 12 AHE. 量壽 大忿怒威 0 公

E



置安堂音觀 賀滋

像音觀面一十





置安寺山住海 都京 像音觀面一十



るが、 顯してゐるのである。 を象徴したものである。 大海を跋渉して、四魔 その四洲を統領 て頭上に白馬頭を戴くの せる轉輪聖王の寶馬が、 (頓惱、陰、死、他化自在天子魔)を摧伏する大威德力、 また馬を以て表すのは、無明の諸障を噉食し盡す菩薩の大悲心を は、 佛教 0 世界觀から云へば、 [11] 方に馳驅して之を威伏する如 須彌· 山 の四 方に四 大精進力 大洲 生 死 から あ 0

形像 これに三面二臂、 三面四臂、 而二臂、



展朝の 所傳 Ш 0 る 面凹臂、 7 『大日經』具緣 所傳 馬頭 る。 身を嚴り、赫奕として焰鬘を成す。 000 H 親音 0 このうち胎藏界曼荼羅蓮華 0 のは 本は三面四臂像、 [][ 暉 面 は三面 ける色にして、 品には「大力持明王は、 八臂像等、 面四臂像なのである。 二臂像であるが 區々に分れ 圓覺寺宗叡 白蓮を以 一部院 7

三面三目 (宗叡所傳の本は一面)忿怒形を作し、上齒下唇を咬み南牙を出す、 頭

あり」というてゐるが一

諸說

不同記

は曼荼羅中の像容を示して「

通身赤

吼怒して牙出

現

利爪にして獣王

11: 傳 前 1 10 左に向け、又、四指を屈す(二圖共に右足にて左践をふむ)というてゐる。 ろっ 左は數珠を執る)天衣を被、臂釧なし、青珠鬘を著く、腰帯の左端、脛上より外に出で 立てム外 に在り、 金珠子あり、額に坐化佛あり、頂上に白馬頭出現す。兩手合掌して頭指を雇して甲和合し 、の無名指外に叉す。(宗叡所傳の圖は、 金線冠 0 (宗叡所傳のものは天衣なく、帯は常の如し)脚環を著け有膝を竪て、 1/2) V) に向 は あり、冠繒なし 二手合掌して頭、名指を居して相合し、即の頭を下に向けて心に當て、右は鋒、 手臂を外に向け内に三股鈎の け、 頭、中、無名指を屈し、其の小指は少しく屈して然も合連を執る。 (宗報所傳の本は寶冠に繒あり二端屈曲 組を著けたるを執り、 四臂のうち、二手は印を作し、右 左の一手は臂を興団 飛魁す)耳環を寄く、 一手 左足 は 野 の指 を 111 は湿て し学を

佛 0 0 0 (『覺禪鈔』所説)等これである。 10 頂軌設心 特物を この外に經動の示すところでは、二臂の異像として一面二臂、 三異に 覺禪鈔 右手に棒、左手蓮華のもの(其 してゐる。 所載圖)、左手軍持、右手連華を持するもの(『大妙金剛大廿雲軍素利船堂職 一面二皆像のうち、或る者は左手鉞斧、右手連華藍葉を特 の周 『覺釋鈔』にあり、左手施無畏、 14 phi 二階像 右手連挙のも があつて、 し半跏坐

1/2

施 採手 無畏手とす」といへり。 [JU] 、四箇の歡喜面を畫作す。乃至左手に蓮華を 二臂像にあつては、『陀羅尼集經、第六に說くところでは、「 左手蓮華、 右手施無畏のもので、同じ經の作何耶 把り乃至 右臂 は垂下 共の像 L て五指 の身 0 揭剛娑像法 を皆 さ加 11 來の 0 T

菩薩 結び 黑色 その 難を把り、 薊 速す、 に作 では、 0 手掌に真 を著け 0 身 その 虎皮と譯す) 更 り、赤白 10 その をし に作 して 狮一 0 その 項下 天冠 虎 て結跏趺 り、 層その造像の法を詳 て正 右手に於て正 陀摩尼を擎げ、 極めて端正慈悲の顔 皮を以 蓮華 上に に實瓔 ĪĖ 狗 しく 、菩薩 牙上に出で、頭 を著け、 些 てその胯 化佛 菩薩 ※1 珞 を書 連華 0 項背に光あり。 0 面 あ しく珠下に當 に似 り 0 に拠ふっ 祇支を著 その珠團圓 け、 と齊 て結跏 J: に立 項背の 7 髪は竪ちて火焰の色の に作り、 く説 しく、 以 趺 長純青なり。 た せるが如くし、 外の臂釧、 りて種々の賓を雨らす。その左膊の 10 圓 些 10 正に 光は しめよ」とい 右手は掌を仰げ五指みな仲べ、臂肘平か す。 顏色赤白、 てわる。その文にいふ「總じて四 して白色を作すが如くし、 數 H 村 膊 重 面 三面 天衣, 0 10 0 その 頭髪純青なり。 色 頂 つてね み、 10 E 如くならしむ。右邊 相等み 右腋 作 上各 に碧馬頭 その えし T 々天冠を戴き、 事 臺 左手 な餘 に當 を 左邊の 赤色の光焰その珠 は乳前 作 1) 1-1 0 1) 苦薩 皮を拖 化佛 J-. 0 面 175 1 及び 一面 Hi 注 に弊事過 口 あ りつ を合 を作 は ひて帯を 0 1) 耳 は 大 如 7 暗を **糸工** 1 1 世 1) PHI I を 制 蓮 は

75

寺宗叙 7L 他 所 の二手は鉞斧、 -傳の 補陀落海 この もの 部 は 會 對 电 IT 蓮、 面 魔するも 0 数珠等を持つてゐるもので、 所説にあつては、 臂であることは、 0 11 山山 IIL 一臂、 一手印契を結び、 郎 三面 IE いうたところである。 [11] 臂像である。 叡山 所 左第二手施無畏、 傳のも その二手は根 0 は三 mi て 山山 [14] 門 右 本 第二手 [14] 即 圓覺 を結 HT 像

面筑 八紫觀 像世 音 寺 0

像堂大 。 岩分 壁縣

を持し、 は 鉞斧を持 T 字に ١ 多羅菩薩儀 て立 ち、 忿怒の 軌經に 形 は、 相をなせる像容を説 二手根本印 を結 6 びい 7 ねるる 右第二手 敛 左第二手

連準

手 網 するも 禪 あ 金沙 は る。 種あつて、共に は瓶、一手は棓、右上手は鉞斧、 尼修行曼茶雞次第儀 施 臂像 に圖あり) 0 無畏手にし、 即ちその である。(『十卷抄』 12 で 10 は八 三面 學質 左三手 他 手に 机法 は 八臂像と 二手根 野紀理縛 には 金剛器杖を把り、 に圆 に説くところであつて、 金剛棒、 水 [11] あ 1) 馬 大威怒王立 面 11 手は數珠、 八臂像とが 1) 将印 金剛寶輸、 を結 青水牛の背なる蓮華形上 ある。 大神驗 一手は索を執 7 念珠 右三手 前者 供養念誦儀動法二 二手即 を持して盤石上 は 持 契を結び、 には鋭剣、 一大聖妙 して居 1) 吉祥 に蹲坐するも 怎 左上. の青蓮華臺 金剛銭斧を持 語院 下に示 [14] 手は 1 形义 -臂像では 进 浴 1: 1) も THE 1 () ので 学 に坐

壁の三面六臂縣高瀬の伽藍 說いてゐな また豐後國 礼 我 5 圆 は寺傳によれば、大治年中に藤原經忠の本願によつて造績せられたものとなつてゐる。 32 は 10 旣 現存するものでは、銃紫の觀世音寺に奉安せらる」ものに、三面 S に説 大分郡の 珍らし い た諸 高潮 いも 像容のうちには含まれないも の伽藍 0 で ある。 堂の岩壁に、 三面六臂の像 ので、 經則 が周出 のうちにも此の如き造様は してある。 八臂 の像

第 五 節 准 提 觀 音



置安寺音世觀 岡福

像薩善音世觀頭馬



德を具へてる給ふ菩薩といはれてゐる。 存するものであつて、蓮華部の佛母と稱へ、蓮華部の諸尊を生する母として、廣大無邊の vati)とか、また七倶版佛母(Saptakolibuddhamatr)といつて、觀音の變化身の一として 准提觀音の梵名は准胝提(Cunde)といふのであるが、これをまた准提佛母(Cundebhaga

而も『准提大明陀羅尼經』の准提求願觀想法の條下を讀んで見ると、二臂、 さうではない、瓜哇、 ころでも、 形像 胎職界曼荼羅遍知院の像にしても、 何れも十八臂像になつてゐる。 錫蘭等の南海地方に流傳するものには現に四臂像もあるのである。 然らば、 七供版佛母所說准提陀羅尼經に説いてゐると これ已外に造像が全くないかと言 四件 十時 へば



だ十八臂像のみである。 普通世間で行はれてゐるものでは、 十二臂、十八臂、三十二臂、八十四臂像 があつても善い譯になつてゐるのだが

去し、畫師八齋戒を受け、膠を以て色 に和せず、新椀を川ひて彩色を盛り、 **微白髭の清淨なる物を取** 像法の文を以て説き示さう。 今その像容を、准提大明 りて人髪を撑 陀羅尼經畫 < 不不

十八臂の像。

手澡罐 洪 第 あ 以 1) Л りつ 九 Ti. 7 0 ひて之を盡く。 像幣 王共 手 釧 手般若波羅蜜經篋を把る。 を把り、 微若羅迦 と爲 に輕縦 憋眼 10 の二手 連菲 し、共の臂上の釧七寶莊嚴す、一一 石 の綽袖の天衣を著け、綬帶を以て腰を繋ぎ、朝霞身を絡ふ、 を作 第五手索を把り、第六手輪を把り、第七手螺を把り、第八手賢熊を把り は説法 の莖を扶持す。蓮華の上に准提菩薩を安す。其の像の周 果(漢に子滿果といふ)を把り、 共の像黄白 す の相を作し、右の第二手施無畏、第三手劍を把 2 色に作り、種 菩薩の下に水池を作り池中に蓮華を安じ、 々共の身莊嚴す。腰下に白 の手上に指環を著け、 第六手鉞斧を把り、 第七手鉤 りつ 都て十 衣を著け 第四 il: に明光焰 難陀、 八臂、 0 を把 手 手腕 を把 衣 敗珠 E 显发 を安じ、 12 1) 1) 花文 劉[ 左 10 == 11 11 陀の 第四 第八 担 中果 を む 1)

て 我 その三日十八臂の圖 於ては、 京都 府太秦 像は、 の廣隆寺に **密教藝術** 0 あ 極粹 る絹 本着 を發揮せ 色の るも 16 0 0 などが、 である。 殊に注目 4 ~ き作品

## 第六節 如意輪觀音

加 を指 意 輪視音 人間、 天上) 加 0 梵名 遭 の衆生 珠 は真陀摩尼 0 0 账 苦を抜き、 10 住 (Cintamani) 在 7 H 意の H -111-とい ま 0 利益を與 7 ولي 10 說 0 て あ たまふを本意 る。 六道 1/11 意とは 地 獄 加 とせらる」菩薩 似 75 寶珠、 鬼 否 輸 11: は



藏所寺隆廣 都京

圖以佛胝准



いふのである である。 我が國に於て、 教世菩薩叉は救世觀音に名けられてゐるのは、 この菩薩のことを

法相のものがこれである。 不同記 形像 17 普通 胎藏界曼荼羅蓮華部院の形像を説いて曰はく「現圖、大吉祥大明の左にあり。 に見るところのものは、 即ちこれを詳く知るため 所謂、 經動 の説によった六臂像で、 15 二三の文を引用 して見ようご諸説 全身黄金色で説



次手は掌に青寶の光焰あるを持して心に當 通身黄金色にして冠に化佛あり、耳に環珠 ぶ)。左手は臂を申べて垂下し、 小指を屈 く小指を開きて頼側を承け、 て内内 次手 10 六臂あり、右手は掌を竪側 向け、 は臂を巾べて右膝の 念珠鬘を執る(或圖は小指を申 頭、中、名指を屈 頭手につき、 上 指頭を左に に置き垂下 沙 少し

79

100 1) 圆 りつ は拳を仰ぎ頭、中 次手 次手は臂を屈して前の腋下より之を出し、 は肘を竪て掌を仰ぎ、 指を屈申 し、頭指にて之を挂ふ)。右膝を堅て 中、名、小を屈 て共 掌を緊側 の頭 指を申 ム左趺 堅 頭 0 中指を屈 上を踏み、 金輪 の齊を注 紅 て開蓮を 連華 IC

向けて金山上に按ず、

其の金山は左膝の後

法一の

或

r'i

進)、

青珠

鬘を繋く」

或

は菲鬘)

というてゐる。

5

1,2

を

c- :

1/11

意

page 1

心

文に見ても同じである。

日はく

「六臂にして身金色

乃至

III

時は変も

て推農

沅 伽

1

在王(側陀)を坐

的 <

IC

す

第

手

なり

行

情を悠念す

力;

散

1)

常

**音廣大** 像隆和 °寺法 の降 如寺、 意 輪京

輪心良 觀寺室

像の寺 ·木

像大 如阪 堂大 岩分 壁縣 の高 六瀬 臂の

> む。 法

> 第 手

は

榆 光 金

本 HI 持

聖

30

る手

な 1116 النا 法

i) feri

能

<

無 就 すっ

1:

0

注

を轉

すっ 進

11 持 排

學

情 0

博

D

間。

台 能

くいい 度 3

1 0) から

遊

大

は

如

)意寶

ち 也

0 相

Mi

を 11:

第

は は

念珠 思惟

0

7

0

一苦を

世

な

は

を 能

を

す。

第二

は

な を

0

T 傍生

なな

1)

12 h

非

を消

像伽·藍

寺大 奈良 10 10 悲 ナニ 屬 学 像 佛 方便 就 0 4: 0 11 0 7 1 前 34 居 411 5 を 4: 7 小 像 き是 は 以 0 0 0 像 木 -7 より 佛 12 種 あ 12 例 を る -P 大 ることだ 75 は 13.6 說 あ 我 0 新 を 0 行 河 -内 0 な 7 IC 情 け 水む 3 す 、その岩 0 11 书 71 觀 0 は 心 8 谷 12 を 來 カニ た 寺 あ 易 ば 斷 0 す 3 7 3 IC 0 から 豐後 は 木 須 0 カミ 頗る磨消し るこ 7 例為 な あ などが 恐く 大 6 とが出 分 る カン 那 2 は あ 思 東 玄 てゐるので遊だ見難くはなつてゐ 3 明 水 植 3 から 僧 る 村 ので 5 11: 大字 (III) 0 力 外 Part . ある。 22 朝 高 1 IC 弘 瀬 然も 部 注 ナニ 0 天 侧 曼 大 118 その 翁 11: -17 7 造 年 岩柱 傳 稻 カン 17 43 後 1 えし た年 周多 作

觀都 ち給 かか 臂像 なると思 0 2 2 0 3 今 和 35 0 つは、 进 0 像 \_ は 0 樣式 法 城 寺 は 太 秦 7115 殿 我 0 廣 0 路 往 觀 寺 古 0 0 0 像 やう 11= 0 10 やう 1/4 10 10 一手 0 -( 左 を心 あ 足 3 七 1 から T 10 F 12 7 を 7 村 111 大 意實 儿 を 1 Fil 12 在 は

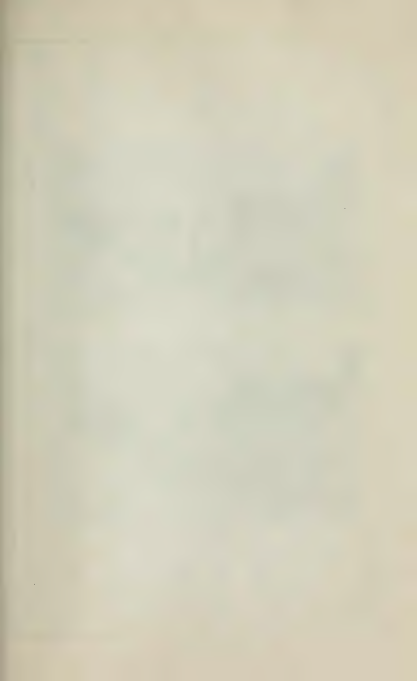
0

置安寺縣廣 鄉京





松音觀喻意如



は何 左手は 左膝の上に載せ、左手は右足の上に置き、右手は屈して右膝の上に竪てム、 は前とは である。 7 また、 12 3 屈げて左膝 反對に、 大和中宮寺の如意輪觀音は、 而してこのやうな姿勢をとつたものには、 奈良朝以前 11 指を屈し、頭は少しく右に傾けて、 右足を垂下して、 0 J-. の作であつて、 に竪て、 左頼を承け 左足は屈げて右 中宮寺の像はそのうちでも最も古いものであ 同じやうに、 7 あられるも その 片足を垂下したものではあるが、 膝 奈良岡 頭指中指を以て之を承け給ふるのこれ の上に戦 のである。 寺の像、 せ、右手は左の足端 御物の 然もこの第二類 金銅像があ 掌を内 の三像 に向け 0 これ る

即ち前者は、北魏系を引いた三韓人の佛工が傳へた像法によつたものであり、 は錫 7 なる梁味あ 斯樣 あるので ないといふことであ 蘭や瓜哇 ある。一は北魏風の厚ぼつたい衣を纒うた大陸的系統に属するものであ 二臂像 たりの佛工が造つた印度風の様式を、漢人系の佛工によつて傳へられたもので これを考へて見ると、そこに大略ながら、かういふ事が言へはしないかと思ふ。 あたりの造像に見るやうな、輕衣を被たまうたものでもある。然らば何がさう の形式 の上に、二様あるのみならず、その手法に於て大きい隔りを持 他は南支那 他 81

た.手は膝 和 國 の外、 龍蓋寺の 上 10 二臂像 て映 丈六如意輪像、 前即 には種々 に作 ある 東大寺大佛殿 右足 から この種 または左足を垂下 の左方如意輪はこの像容であつて、 の像で我園 往古 磐石 のものに、右手を施無畏に作 上に坐したもの 後者は右足 がある。大

像 解 50 大和龍

浩 寺 東大

寺 0) 如意輪 觀音 像

0 カン は 1) 10 法 足 を 亚 れ 7 ねら 12 る部 10 屬 1 るも 0 7 あ

ある。 するも 右 獪 手說法 0 即 像法 左手羂索、 左手 を説 連 け る 右手鈎杖を持す 形 水芒 帆 左手 1 1 10 連華 は、 2 るも 右 0 手 剪 摩 1) IC 等 就 を説 玄 い 持 て la するも てゐるが、 右手施順、 0 厅 左手 手 [11] 12 蓮 摩尼 3 1: 餘 寶、 1) を 見な 右 丁-寸 摩 cs る 6 JE を 0) 持 C

は 四臂像 「覺禪鈔」『十卷抄』「阿娑轉抄』等に就いて見るべきである。 十臂像、 十二臂像 これ等は何れも -金輪 贶 王經 の説に依つたもので、

許く

#### Ł 節 不 空 别 染 视

第

就不

かなる。

音名に 能く く過 カン ことを以て、 不了 ら、信ぜら 小字羂索卿 ぎざるの義 切 の衆 生を救 礼 その能 音 始 7 は あ 8 清 1) 焚音 た觀音變化身の とし給ふものであり、 1 では 言首 茶 阿母伽跋 願 は を消 折縛 足 0 世 2 舍 である。 L (Amoghapaxa)といふのであ --め給 ろである。 画 ひい 干手等の觀音 カン < 即ちこの L て彼 0 想是 涅槃 音は, と共に、 つて、 0 护 大 IC 悲 四紀第 不空 到 (1) F113 1 米 をも -111: 2) 給 礼 tjį ورد 7

5 八臂、 形像 もので あ その + 0 て、 尊容 面三十二臂等の造法あることを經軌の に就 面 [1] いて言ふならば、 一臂、 三面 三面 諸尊 [14] 0 臀 中でも 三面 中に説いてゐる。そのうち胎藏 この 六臂、 觀 11 三面 などは像 十臂, 谷 0 變化 - 1-八唇、 の最 界曼茶 も多 [][]

羅 ---面三目 0 蓮華部院に在ます尊容は、 八 臂の像 である。 三面 凹臂のものであるが、 普通に見らる」ところのも

0

は

属す 近 即ち 世 カン ころも ら平安時代 例を我 末 -111: 城 るもの 0 廣 奈良大安寺の尊像を初めとして、 作 0 る笠 寺 だけは 1 であ 工工 0 1 水 寺 12 木 へかけて、造顯せられ 彫像、 る めて見るならば、 0 8 4 0 0 1 の佛 8 なるが故に さては奈良興福 同 面を合せて十一面 型 0 8 この觀音に對する信仰熱の盛んであつた、 0 六臂であるが、もとは矢張八臂像であつたと言は 7 た尊容の多くは、何れもこの型を出てゐないのである。 あ 東大寺法華堂(俗に三月堂といふ)の本尊に 寺南圓 つたと傳へ あるだけは、 堂の根本尊像なども、 られてゐる。但し築紫觀世音 その造例としては特殊 現時奉安のも 彼の天平時代 寺に 0 0 部 は 奉安 136 これ 排 ( 83

釧 在天の如し、首に資冠を戴く、冠に化阿彌陀佛あり、 の文を本據としてゐるからである。日はく「法の如く不空羁索觀世音菩薩を圖 力 くの 種々莊嚴し、 如く一面三目八臂像が、 器杖を執持す」と。蓋し大自在天像は八臂なるが故に、 我國に流行するに至つたのは、『不空羂索神變眞言經』第 鹿皮衣を被、七寶の 衣服、 かくは八臂像を 書す、大自 珠璎、 環

その特物に 然るに 至つては必ずしも III. 0 动 たり之等 0 像 致してゐない。 を拜觀すると、 東大寺法華堂の その像 容 に於ては同じく八臂であるが、 本尊を見んか、二手合掌し、

造るに至

つたので

あらうっ

佛

八四

像に就いて。

for IC for 不 实 品として、之を推擧するに餘りあるものであらう。 0 左第二手蓮華、次二手持物を失す、右第二手鍋杖、次手拂、 に反し、 作品 これを東大寺法華堂の 江 手頭下施無畏手、 して出來たのであらうか、その本を認ねて見ると、いふまでもなく、既にその本機たる しても、 0 山城廣隆寺の木彫八臂像にあつては、二手合掌し、 111 神髪真言經に、各手の特物を明すことを、酸してゐるのに起因してゐるのである。 えし もが、 我國天平藝術 右第二手錫杖、次手劍、次手架を所持してゐられる。か」る相違は たべその技巧の餘 主尊たる、三日八臂の不空蜀素の丈六像とそは、 の最高潮 りに繊細なるに に達した折に、 その風潮に乗じて造順せられた幾多 一覧せざるを得ないのであ 左第二手三般又、吹手 次手は特物を散失し不 その代表的詩術 進準、 [1] 11: 411

を下 TE. をみそなはしつく、靜に合掌したまふ丈六の乾漆佛に對する時、何 らざるを得ないのである。 都を飾る寶冠に至つては、高 試みにこの尊容を言はんか、二重の蓮座の上に直立し給ひ、三つの慈眼 を見ては、轉たその時代に生きてゐた工匠の心持ちが偲ばれて、たべほれんしと見まも に安置 心持ちにならざるを得ない。それほど、整つた形の御 せる 小小 1 珠 化佛 玉を以 の光背に至るまで、細心の 7 これ さ三尺、 に鏤めたるは殊 直徑二尺あまりの純銀 注 に日を引くものであるが、 意と不 例 の透し形なる の努力の跡 である。 人も等し 力言 殊に此 を以て一切衆生 く晩坐し 1-V) 資河 佛像 一萬個 て川



置安寺音世觀 岡福

像音觀索羂空不





置安寺安大 良奈 像音觀幸羂空不



だと傳へてわるが、像には木薬の衣を畫かない。而して胎藏界曼荼羅中、 の名は、木薬を綴りて衣とするといふ意で、菩薩の大悲、能く一切を捨てざる義を表すの 梵名は波攥舎轉唎(Palayambari)といひ、具には披葉衣菩薩と呼んでゐる。蓋し披葉衣 给



衣

作り、

**首に寶冠を戴き、冠に無量壽佛あり、** 

一手心

苦薩である。

選挙部院に在

『阿婆縛抄』零に圖示するものである。日はく ところの像容であつて、『十卷抄』、『覺禪鈔』 、葉衣觀自在菩薩像を畫く、その像天女の形に 形像 二階像と四階像との二様がある。 『葉衣観自在菩薩陀羅尼經』に說く

持ち、紅蓮華に坐す」といふものこれ に當て」吉祥菓(石榴)を持ち、第二手施順手に作し、 るところでは、肉色の像で左手に索、右手に枚を持ち右膝を立て、赤蓮華上に坐するもの 一臂像 環側をもてその身を莊殿す。 これには數様あつて、 その持物等に於ても不同である。即ち胎職界曼荼羅に出 身に圓光あり、 である。 火焰園繞す。 左第一手銭斧を持ち、第二手羂索を 像四臂あり、 右第

佛 像 107

100

六

いてら衣觀 晋 名に就

梵名は

抄 左手は垂下 ED がある。 と相総 6 杏 1 」に披薬衣經 1) 少 るも 右 是神 手 10 0 鈔に から 索を持ち、 は の説として、 未 開 は 世 右 進 5 32 手 右手は乳に當 \* 7 10 左手 持 あ 如 ち る。 意 には羂索、 11 幢を持 連菲上 然るに 7 ち、 1 これを 7 右手 坐す 左手 加 は施順 幢 という は 拱無 を持 F ~ て掌を 随 に作す云云 てねる。 赤 然に 連華 何 0) その 記 苦 10 外 小茶 10 というてゐるなどの す 他 よ 10 安じ、 とい 12 一阿娑納抄 は、 U. · 下 また 指 は 7 紀 大 -7 は、 331 法 指

#### 九 節 大 自 花 觀 晋

第

华祭羅縛悉備 (Pāṇdurarāsinī) とい U. る」菩薩で または あつて、 M 儿, 自住 胎蔵 處 界曼茶羅 別 11 衣 ととも 0 1 1 进 け · He 7,

像 3 觀 衣白 身は 部院 手 素を、 は 7 形 與順 白 は に在す 像 胎藏 必ず 黄 右手 手 色で 101 界 しも れも 尊である。 0 事 あつて、 曼茶鄉 に般若梵夾を執持するも 0 様では 一層で であ に類れ 1) /: 手 あるが、 ない。 に蓮華を持ち、 たる像で云へ 左手 その

1:11

1

ま)

に棒或

ば、

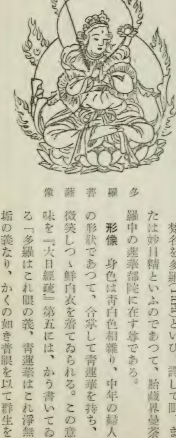
右

0

[in は

多羅菩薩名に就い 楊柳枝を持する像、 無名指を捻する像、九、左手念珠を持し、 右手柳枝を持する像、七、左手念珠、右手印文を持する像、八、右手念珠、左手は大指、 説)、五、左手施願、右手寶珠を持する像(菩提場一字頂輪王經第二の説)六、左手寶鏡、 言經第八說)、四、左手は垂下し、右手は蓮華を持する像、(不空羂索神變真言經第三十等 剛多羅陀羅尼阿瞻力品説)、三、右手掌を揚げ、左手未開蓮華を持つ像、(不空羂索神變真 第 十節 + 一、左手紅蓮華を持し、 1/2 羅 書 右手にて左手の上を覆ふ像、 薩 右手印合曳下持印の像等の別がある。 梵名を多羅(Tārā)といひ、譯して眼、 +

二臂印鑰及び



これ浮無 て群生を

この意 てる

1

を被服 像合掌 1) といふのだとも解せられよう。 太だ少からざるなり。 拱受し、 愛が表現さる」ところは、限に於て最も顯著なるが故に、愛を表現するものとして、限 に二色をして和 郎に時 学中 首に髪髻あり、天髻の形に作るも、 に此 に先だ」す、 の青蓮を持つ、 合 青はこれ降伏 せし むい また時 この義を以 微笑形 の色、 に後れざるが故に、 の如 自はこれ大悲の色に ての故 くし、 大日の髪冠に同じからざるなり」と。蓋し人 に、 通身圓光あつて浮金色の 青ならず、 中年女人の旅に作り、太だ老 自ならぎるなり、 その妙二川の 41 1/1 门次 办

手與願印、 青蓮を持するもの(同經第八說)、四、右手を臍上に安じ左手青蓮華を持する像 る像の外に、二、二、臂合掌像(不空羂索神變真言經第二十一說)、三、右手掌を揚げ、 殊實利經觀自在菩薩授記品の說) 次にこの尊像も二臂ではあるが、またその類が一様でない。即ち、一、二臂蓮華を持す 左手蓮華を持する像(覺禪鈔圖示す)の別がある。 五、二臂青蓮華並びに吉祥菓を持する像(同上)、六、右 (大方廣曼

### 第十一節 毘 俱 胍 觀

足倶胝觀音に就 を調伏する三昧に住せらる」がためである。 文をいふのであつて、この菩薩は眉を顰め給ふが故に額に皺を生じてゐる。 は足似版 (Bhṛkntī)といひ、瞋目又は皺と譯してゐる。蓋し梵音毘供照は 而してその配屬を言へば、胎蔵界曼茶絲中の 2 12 則ち 额上 泉 の鍵 生

蓮華部院に列したまふ觀音の一に外ならぬ。 形像 いま大日經具緣品によつて、その像容を示さんか、「左邊毘倶胝、手に數珠鬢を垂

れ、三目にして髪髻を持す、尊形

猶

し時素



を戴く、毘盧遮那の髪髻冠の形の如 左邊の一手は蓮華を持し、一手は軍持を持 の一手数珠の鬘を垂れ、一手は施願印に作す、 の身潔白にして、圓光これを圍む、 面に三目あり、慶尶首絲の像の如 の左邊に聖者毘供膳を置く、其の身四手、右邊 の意味を同經疏第五に説明して目はく「觀音 でとし、圓光の色、主なく黄赤白相入る」と。こ しか 至

操罐を以てせるを相違點とするのみで、他は同じい像容を説いてゐる。猶ほ高雄曼荼羅中 ことを説いてゐるが、たど左の一手に於て、これは軍特を持物の一とするに對し、彼れは 故に川ひて幖幟となすなり」というてゐる。この外に「不空羂索經」第八にもこの菩薩の 色たりつ 黄、赤、 ある昆倶胝尊を拜すると、他にありし三日と說くに反し、こは額上の一限を缺いてゐる。 门の三 白は寂災の色、赤は降伏の色なり、この三昧光中、狼ねて三力を具するを以て、是 色あり。純白、純赤、純黄ならざるが故に主なしといふ。凡そ黄は増益の

光中

具

に清 がれて。 名

# 節 青頸觀自在菩薩

てゐる。 明王であり、 青頸觀自在菩薩は、 この尊を念すれば、あらゆる怖畏、厄難を離脱することが出來ると傳へられ 梵音では儞羅建他 (Nilakantha) といひ、觀音菩薩の變現したまへる

形像 いさ 『青頸觀自在菩薩心陀羅尼經』に、その畫像法なるものを説いてゐるが、その



執り、 を執 左邊 黒鹿衣を以て左膊に於て角絡し、 無量壽佛 文は次のやうである。「其の像三面、 は慈悲凞怡の貌 りつ は猪 第二は螺を執り、虎皮を以て褶となし、 あり。 第二臂は蓮華を執把し、左第 1 作 また四臂あり、 るつ に作り、 首に實短を戴く、 右邊は師子 右第 黒蛇を被して 當前 ini 证中 時は到 1 は輪を 进 il: 仁化 i) illij

變真 0 これ 「言經」 である。 第九には二臂像の像容を説 用 みに、 2 7 IT 示 すも 10 0 は てゐる。 [10] 層像 の造様であるが、 この外に 『不空間 来 Till I

珞、

野剑、

環佩、

光焰その身を莊嚴す、

共の神線、

左膊より角絡して

下るし

云云

と説くも

以

て神線となし、

八葉蓮華上に於いて立ち、

瓔

## 511 麼 愷非 视 音

形像 『覺禪鈔』等所引の觀自在菩薩阿麼麟法 また阿摩提に作り、 譯 によれば、「觀自 して寛廣または無畏とも 在菩薩



高着 晋 镁

蓮華 頭

を以

て嚴飾す。

は

左

膝 E

0 IL F 臂に

IC

向

3 7

首

に資冠を

き白

0

白

-7-

0

座

10 戴

乘

1)

の像は波羅蜜

形

0

加

に吉祥

自

なるを

持す。

左

は

屈 嚴

篌を執り、

左手の掌

に摩竭 前の二手は

魚

右 鳳

0

手 笔

b る T

面

貌慈悲に

L を以 あり、

て

左に

向

て諦

視す

12 (ini

天衣、 子

瓔

珞 10 色

7

通 U

身 垂

E T 足

火

焰

あ

0 鳥 頂 0

H

右足

は

す

云云というてゐるが、 推し て知るべ きである。

### 第十 四節 文 殊 師 利 菩 薩

不師利菩薩へ 名に の菩薩 の梵名を 活首、 文殊師利 敬首と譯 (Manjus'ri) し『大日經』 又は曼殊室利とい とあ りては妙吉祥とする。 رئي 舊譯によれば、 この菩薩 これ は 普賢 を妙

就文い殊

佛

像 解

說

九

洪 司 的 東北方の清凉山に於て、 米來に於ては更に成佛して普見如來と作りたまふと説いてある。 7 ために、 と共に釋迦の兩邊に侍したまふ。脇侍菩薩であつて、常にその左側に侍し しつく在すと説くが故に、唐以來、支那の五台清凉山を以て文殊常在の霊域となし、 現在 給ふをその主能とせらる」のである。或はいふ、この菩薩は、釋迦の化線を挟けんが IC は北 時菩薩の位に在せども、 方常喜世界に在て歡喜藏摩尼寶積如來と名けて衆生教化 文殊はその眷属たる諸菩薩 嘗ては成佛して龍種上佛、 萬人と共に住 大身佛、 さるた "排作 神仙佛と残したま その中 (1) 大業 て活例 并臣 Lo に從事 3 1[1 (1) つて説 10 智慧を It



たといふことである。 者の杖を曳く者が、 ってこれが信仰感の盛であった頃は、巡

孔雀を座とするものもあるが、多くは師子に乗じて、象に乗り給ふ普賢菩薩と相對し、 形のも 然らざるもの、 言はんか、白蓮を座とするもの、まれには もの(八髻文殊)があり、 文殊)、五髻なるもの(五髻文殊)、 形像 9) これにも耐水あるのであつて、 童子形のもの、簑短を鼓くもの、 頂唇の一唇なるもの そのあとを組たなか その所派 小に就 八号なる ( ) !!! 7

菲 ひ 字を眞言とするを である。 尊は、各々その水響を異にするものとして、各々その修する行法に區別を立ているるもの するを八字文殊又は八髻文殊(左手青蓮華、 《右手説法印、左手駒上に當てゝ仰げ著く》八譽にして唵阿味羅畔劫噺羅の八字を真言と 上梵篋、 然して眞言密教にありては、 五髻に 右手金剛劍) て阿羅波左曩の 一字文殊叉は とい ひ、六髻に 五字を眞言とするも、 文殊像 一髻文殊 IC して閣婆計陀那摩の六字を眞言とするを六字文殊 區別をな (左手青蓮華、 華上智杵、右手劍)というてゐるが、此等 五字文殊、 頂髪が 華上如 一髻であつて歯聴(二合) 又は 意明鏡, 五髻文殊(左手青蓮華、 右手楊 0 0

るもので、一、 属八大童子 請召童子、二、計設尼童子、三、救慧童子、四、 これ は胎藏界曼荼羅文殊院、 並びに八字文殊曼荼羅等にその形 烏波計設尼童子、五、 像が出

て内大 **文法**殊隆 像寺 に就い

像京 に都 就東 派品寺の文殊

れば、 作年 大和國法隆寺五重塔内なる佛菩薩の群像中に、 0 い 網並子、 ては として數 例 代が天平 像 唐 誰なるかを明かにしないが、それが全部望土によつて作られたものであること」、製 て書 0 今 玄宗皇 時代 文殊 地戀幢童子、 なけれ カン えし たも 0 帝 の像として、 の愛護 ば 初期であるといふことに於て、世に知られてゐるのである。またその ので、 ならないも 七 0 総門尺六 もとに 古 無垢光電子、八、不思議慧童子とれである。 のに、 書 に遺され、 寸餘、 京都 に精進 東福 横二尺 その一を見ることが出來る、その作者に就 **沿は且つ著名なるものムーニを舉ぐれ** すると共 寺秘 あまり に の文殊 0 大幅 佛 書 像がある。 1 -1 あり 稀代 その ナーノラ これ 名作 は釋迦 作 を 者を

第十 五節 站 賢 院

とに

書

き出

た道 と傳

-3-

形 7

0

8 る

0

であつて、

右手に如意、

左手に一

卷の經典を持

ち、

Min Min

子に騎

れるも

のである。

彼

0

,吳道

子だ

3

0

である。

2

12

は勿論、

支那

の藝術

家

として、

新なる

考案

1)

で野菩薩の

四名に就 れ賢 なり、 菲龍 梵名 就 なり は三曼多 跋 第十二に ブウ 至 羅 註經 は此 が終業 に賢と よれ 1 辨 L ば (Samantabhadra) ~ 5 7 「普賢とは外國 一云く、 3. なり、 化 周 此 1: ねからざるなきを普と日 1 に三曼多跋陀羅とい 亦 た過吉と名く、 17 普賢又は 遍古と譯する。 3 過は U. 三曼多とは此 柏拉 に隣 是れ 1) 落菲 L 罪 言は 10 天師 10 She illi する 0) ぐを いる C --沙



置安寺證圓 良奈

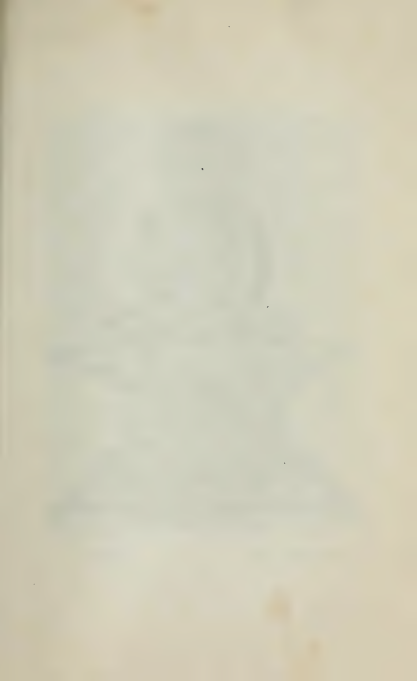
像薩菩殊女獅騎





置安寺隆法 良奈

像薩善殊文



いいいのの 像

就

徳を司 12 賢と稱す」というてゐる。 やが 釋迦佛 人がその 1) 7 釋迦 たま 右方に侍し給ふのを見受けるのである の二脇侍 ふこ置 の兩脇侍として、 とし 普賢はその理徳、定徳、行徳を司 て二尊を並 これを密教では、 獅子に騎れる文殊が佛 立 せしめ また金 た所以な 力; 剛薩埵の異名であるとするのである。 の左方に侍するに對向 のであ 1) これ たまふことを顯 は文殊 から 切諸 たも 佛 0

智德、

證

白象に騎

0

2

形 像 これ を大別すると二類とする事 から 出 來

像が行 前に、 給ふもの ふものや、 る。その である。 には、 者の 力 その これである 例像を擧ぐれば、 牙 前 奈良圓證寺、 0 に出 根原 ĽI 象を座とするもので、 象に乗じて其の身を現じたまふとあ を 現するものと信ぜられたので、か 6) ば、『法華經普賢勸發品』に、 大倉集古館所藏のもの」如き、 法隆寺金堂 古 派かか 0 北面右壁に畫かれた、 ら造顯され ムる形像が造顯せられ るに依て、 たも 普賢菩薩は、 二手合掌して象背の蓮臺上に坐し 0 ム多くは、 法菲 左足を垂れ 法華 一味成 かだ これ 就 を誦 7 の時 象に乗じたま ものと思は に属す 持 はつ 3 るも る 洪 者 3

る普賢菩薩に就れ いた 院北方第四 にては、 位 眞言密教に顯は に在 何 1 1 礼 寸 臺 も座として蓮臺を川 のである。 薬院 る」普賢菩薩で の東南葉、 ひてゐる點は一 及び文殊院に在 あつて、 これはその持物、 致してゐるの 金剛界曼茶羅 -中に む 印 るの 相 ありては、 は 全然同 L 7 胎 第二 とは 以 界

九五



資 莲 题

を右に向く」、諸説不同記第二説)とい 腕を開き掌を仰側し、名、小指を周し頃

色 これ

左手は を

10

あるを持

后佛

一一胎就 連 **港上** 

界七集一卷上

によれば

「肉

冠を戴き右手は殴切

の如く 劍

して仰

あり。

環釧を著け、紺蓮に半跏す。 また白繒を繋け耳環、

fi-Ji

は

通身肉色乃至

頭に資短を戴き、知

12

佛

豐路、

青珠

まづ胎臓界曼荼羅中

0)

升多

像

(1) ゆう

11

開蓮を執り、 頭、中 茶羅文殊院の普賢像は、『諸説不同記』第五に、現圖、文殊の後の左にあり、右手は堅て、 - 指を屈し、左手は竪て、蓮の上に五股杵あるを持す(或圖は掌を側立 或圖は三股戟を執るごとあり、 金剛界曼荼羅中の普賢菩薩は、『金剛界七集』 に向く」というてゐる。 同じく胎滅 し頭指を加して

法 0

瑜伽觀智儀軌經說)、二、右手拳印、左手蓮上劍あるを持するもの、(白蓮華經說)

右手五鈷金剛杵、左手金剛鈴を持するもの

(成

一就妙

持物、 蓮華經王

印 相

に於

て不同

である。

卷下によれば

「白肉色にして左は拳にして腰に安じ、

右は利劍を持す」というてゐる。

この外、

普賢の像に於て、

諸經動に、 ,

說くところを見るに、

何れも二臂像であるが、

-2

-( 96

で外



置安寺證則 良奈

像薩告賢善象騎



畫き奉ることになつたので、 曼荼羅經說)等がある。 白拂を持するもの、(陀羅尼集經第六說)七、左手施願印、 三、右手拳印、左手蓮上鉤あるを持するもの、(攝無礙經說)四、左手揚掌、 るもの、(不容羂索神變真言經第九說)五、二臂合掌像、(不容羂索陀羅尼經說)六、右手に 即ち京都東福寺所蔵の吳道子の筆と傳ふるもの」如きがこの また、兒普賢といふのがあるが、 後には支那の畫家の考案になれる童形 これ 右手劍を持するもの、八大菩薩 は中古、 例であらう。 の普賢像が顯る 文殊菩薩を童形に 右手劍を持す 7 12

杵、左手三股)といふものこれである。 銅鏡、左手舞勢)無厭足、(二手持瓔珞)皐帝、(右手裳、左手獨鈷)奪一切衆生精氣、(右手 手念珠)曲齒、 ある。試みに羅刹名を列ねて見ると、藍婆、(右手獨鈷、左手念珠)毘藍婆、(右手風雲、左 我國 0 (捧香花)華齒、(右手花、左手花盤)黑齒、(右手叉、左手軍持)名髮、(右手 中古に於て流行したものに、 十編刹を從へて雲に乘じ來現したまふ畫像

97

# 十六節 普賢延命菩薩

菩薩又は延命觀音というて、 梵名を言へば纏口羅母伽三味耶薩怛韀(Vajrāmōgha-samayasottva)とい に延命 に二臂像と二十臂像との二種がある、二臂像は右手に金剛杵、 の徳ありとして、延命を祈禱するときその本尊として奉安する尊像で 胎藏界曼荼羅遍知院の大安樂不空真實菩薩をい た手に ひ これ 普賢延命 金剛鈴 ある。 は普

佛像解說

九七

を持し、三頭六牙の象に乗じたまふものである。二普賢延命 彩 に日は く「まづ普賢菩薩

をいふ)

の如くに

て五州

0 III

冠

あ

右

0

畫すべし、

滿月童子形

(十五歲前後

の前子

を彩



華下に白象王あり、象に三頭あり、

鼻に獨

を持ち、量絲緩く帯びて干薬の資華に坐す。 手に金剛杵を持ち、左手に召集金剛鈴

足、

一の大金剛輪を踏む、下に

Ti.

の群象

股杵を卷く、各々六牙を具す。その象の四

ねる。 のである。 大自象を座とするものであつて、これは普通、 もて莊嚴す」というてゐる。次には二十臂像である 而してその像法の據つて來るところは詳でないが、『覺禪鈔』には、 普賢延命法を修するとき本尊とせらる 資の光を放ち、 がと 12 10 一二の異像があ 光外に白月輪を張 る。 から説 その きて衆彩 はリリ 7

法、 四掛の三摩耶幖幟を執持す。(左方に、薩、王、愛、喜、寶、光、幢、笑、 「口決に云く、此尊は通身金色にして五智の寶冠を著け二十臂を具足し、而も十 利、 因、 語 業、 護、 牙、拳、鎌、鈴)殊妙の輕衣を被て監縫緩く帶び、干薬の資華に 鉤 来 六尊並 右方に、 10

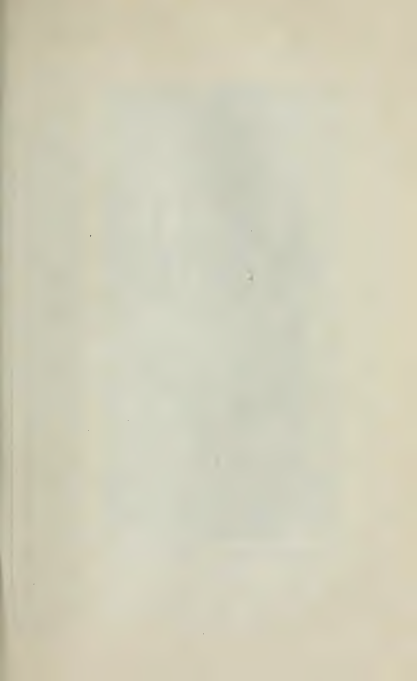
っより

あり、各々その輪を負ふ。菩薩の身



置安寺覺常 良奈

像薩善命延賢普



いれ胎 就现



西方廣日

天、

北方多問天の

像容

細を極

る。

2

12

云云」といひ、

東方持國天、

南

方增長

向

て立てり。象の頂上に四天王あり、

華下に凹白象あり、

外方に向ひて立ち、誓ひて世界を護る

像薛基命延腎菩臂

榜排、 -F 形 像容を説 像は身は深黄色に 量等をもて其身を莊嚴し、 玄 延命 IT 持 4/3 觀音 金剛寶、 金剛舞 4 とい 7. ふ點であ 序でに延命觀音 「白肉色に うて 實鏡、 金剛鈴、 して二十臂あり、 る 金剛索、 る。 大蓮華、 て實冠 頗 の像容をも説 L 摩華 て前と異るとこ 施無畏、 IT 數珠 に住 たの 五佛 十手 政 拳印 あり、一 し給ふとい 折淵、 いて置 を作 は次での ろは、 一十臂ありて各十六、(大菩薩)四攝 五針 かう。 うてゐる。 如く、 彼は四大象を座とせるに、 右十 今 以 手 「攝無礙經」 寶珠、 は 日羅を持ち、 次での如 寶劍、 く戦争 によれば、 金輪、 百千種 の三 此 金剛 0 金剛概 は蓮華 瓔珞妙 その形 眯 拳 北

九九九

列

し給ふ

大安樂不

空真實菩薩

ち

賢延命菩薩であつて

一彩藏記

10

を胎臓界曼荼羅

1 的

沙

ردد

12 3

遍 实

5:13 1

不 
扇駒菩薩名に就い

# 第十七節 彌 勒 菩 薩

カン 45 劫波 であらうと思ふ。 ふと共に、菩薩下生の饒には、龍華三會の法建に列り、成佛得脱せんことを期するに至つた、 L に洩れたる一切衆生を濟度したまふと傳へてゐる。かく現に菩薩位にありと雖、將來 天衆を勸導されつ」ある。釋尊入減後、五十六億七千萬歲を經て彼の天壽を雖り、再び此 娑婆に出現 といふのであつて、これを菩薩の本姓にするのである。その本を薄ぬれば、 名け奉つてゐる。而して法相宗にあつては、 7 7 に之を尊信すること厚く、その學徒は孰れもこの菩薩の在す兜率天に上生せんことを順 彌勒菩薩は梵名を除性隷野 利村村 る信仰のもとに朝夕讚仰の對象として、彌勒像が造劇せられたことは、また理の當然 釋尊の業蹟をつぐといふ意味で、また彌勒のことを補處の菩薩とも、又は彌勒佛とさ 未來必ず成佛せんとの記莂を授けられ、兜率天に上生し、 の波婆利村の波婆利大婆羅門の家 して、薬林園内の龍華樹下に於て成道し、三曾の説法を試みては、釋尊の化益 (Maitreya 譯して慈氏) 叉は阿逸多(Ajita) 譯して無能勝 に生れ、後に釋尊に從ひ この菩薩を以て鼻肌と仰ぐのであるから、 現に彼 てその化導を受けたま の天に在 印度波羅奈國 して計 成佛 (V)

あつた。それはこの菩薩に限り、當來成佛したまふことから、これを願勤佛と稱し、奈良朝以 形像 これに二臂像と三十臂像とがあるが、その外に佛形の尊像が造類せられ た時代

中臺 前より既 八葉院 1 12 か 作 くる形像が造られたのである。まづ二臂像 す彌勒像に ついて 一清說 不同 記』第二は 蓮葉に カン 0 < ことをいふに、 H うて わる。「 胎藏界曼茶雞 現圖、 東北隅の

あ

りつ

右手

は拳を以

て腰に當

進

1 1

きたるを執

り、(或闘

は

浴

を竪

て少し側

(或



薩 菩 勒

を説いて『金剛界七集』 いない 腰に當つ」というてゐる。 にして、 圖は名、小指を屈す)裾脚に纒うて坐す」と 上に操瓶を置 左手は掌を竪て外に向 金剛界曼茶羅賢劫十六尊中の彌 右手は賢瓶を持ち、

卷上に「身白

111

剃

像

左.手

1 1 7

仰

10

-(101)

濫し此

0 い菩薩

0

る蓮華を持し、 ては、 大和 法隆寺金堂内に奉安せらる」像 右手施順 IC L たまふ 像が、 尊形とし 多く造態 の如 ては比較的 きはこれであつて、左足を垂 せら えし たやうである。 15 左手は擧げて塔を 12

像大

0

彌 勒

191

像

載

せた

がれ給うたも て蓮華臺上 慈氏の像、 0 上に塔形を安じたものであるが、この造法を『慈氏菩薩略修愈識念誦法』卷下に口はく、 に半跏坐し のである。猶ほ、二臂にして眩噜左襲佛塔を持する像がある、 幅の絹を取りて圓明を盡き、 たまふ二、臂像で、 もとは同寺三經院に 圓明の中心に於て本尊慈氏如來を畫く。結跏 あ つて、 唯識 講讚の これは二手定 水 尊 と仰 跌

像に就いて。

佛世尊を化出す云云」と、大和薬師寺安置の像は即ちこれに属するものであらう。 坐して三莾地に入る形の如し。兩臂あり、また手掌より一の寶蓮花臺を持し、蓮華臺上 て賤鳴左曩佛塔を畫き、 佛塔上に於て大日如來を畫く、 通身實光あり、 竹光中よりまた諸 於

する像 机說)二臂右手施無畏、 その他、 (攝無礙經說)二臂左手揚掌右手施願の像、 異像としては經軌に說くところ二三に留らない。 左手軍持を持する像(大孔雀明王畫像填場儀礼説)、二臂左手拳、 二臂三鈷及び獨鈷を持する像、 持を持する像(登禪鈔に圖あり)、二臂石 即ち二臂紫蓮葬 上 領持を持 (叶迦陀野 右手軍



三十門像に就いて

菩勒 獨 T

彌勒來迎圖中尊) 二臂左手揭掌、 菩薩略修愈議念誦法卷下說、曼荼羅の中意)、 手説法印、左手蓮上塔を持する像 等がある。 右手施順の像(登禪鈔所載 ( 惡氏

智の七寶冠を敷き、種々の瓔珞をもて莊 色の如く、畫像深赤黃色なり、 もので、例に由つてその次をからげよう、 薩略修愈識念誦法」窓下に說くところの 共の像端正微妙第一にして瞻部洲檀金 二次 に三十階像である。 これは 首に五佛 心慈氏菩



置安寺隆法 良奈

像薩菩勒彌





置安寺師藥 良奈

像薩菩勒彌





置安寺中野 阪大

像薩菩勒彌



具し、 推嚴す」というてゐるが、詳細は今揚ぐる所の圖像によつて、これを知つて貰ひたいと思ふ。 蓮華上に於て印製を置き、皆以て天帶を繋け、光焰これを繞り、及び天衣を以て種々に像を らず、種 き 嚴し、天衣、 蓮華の上に於て結跏趺坐し、 各 を身光あり、頂背亦た蘭なり乃至かくの如く三十手皆金剛拳を以 K 寶蓮華を執り、蓮華上に於てみな本印契を執り、各々三昧耶を表すること同じか 環釧、 **鬘華、**呪索、 三昧に入りて凝定し、面貌慈輭にして笑を含み、三十臂を 眞珠、綏帯、髪裟等あり、大圓 明中に於て大百蓮華を畫 て寶蓮菲を執り、

## 十八節 虚 空藏 菩薩

第

行者にして、この菩薩を信じ、その名號を稱ふる者あらんか、業報とい 界の勝葉敷蔵如來の補處の菩薩だといひ、或は南方寶生如來の變化身だとも傳 であるか 5 ば廣大無邊であつて虚空に等しく、 虚 虚空藏 にこの尊の所屬をいへば胎藏界曼荼羅中の虚空藏院の中尊であり、また第六釋迦院に 剩へ福徳智慧を具へることが出來るといふのである。 空蔵菩薩といふは、 ら、斯くは名けたてまつつたのである。今、その本地をいへば、西方一 といふ 名は、 梵名を阿迦合葉婆 菩薩の有せらる」徳そのものを名に顯したのであつて、 また無量無邊の功徳を包藏し給ふことが虚空の (Akasagarbha) と申し奉るのであるが、 ふでとき罪障を滅 へて、 切香集依世 智慧を 元來 若し やう

佛 像 解 說

於ける釋迦の脇侍であり、

0

これを金剛界曼荼羅中に求めるならば、賢劫十六尊の一として

者施し己りて心に喜び悔なきが如し。善男子、虚容藏菩薩も亦復た是の如し乃至 意の所須に隨ひて、大寶藏を開き悉く能く給與し、彼諸の衆生をみな意に適ふことを得。長 財寶充滿し、能く布施を行はずして心に慳悋なし。若し施を行する時、貧窮して往く者には 力を得るが故に、 菩薩を説明するならば、曰はく「善男子、譬へば大富長者、諸の民衆より多く、無量の庫藏 第二院の南方第二位に居を占めてゐられる。今試みに『大集經十四虚空藏品』の文を學げて てみな歡喜せしむ」といひ、『大日經疏』五には「譬へば虚空分別する所なく、 虚空中に於て衆生の所須に隨ひて、若は法施、 若は財施、 温く能 亦 如來の神通 た積 く施 11



というてゐる。 思議自在の川を出生して究霊あることなし云云」 る所なく、然も世間の萬像之に依つて以 が如く、今此法門も亦た爾り、畢竟空の中に於て不 て生する

上院 見るにご諸説 形像 0 41 て剣を持す。 北 一、胎藏界曼荼羅虚空藏院の像に就 IT あ 不同記。第六にいふ「現圖第一 り、 育に 剣に光焰あり、 五佛冠を戴 左手は腰側 右手は 重 إنازا IC

する所は高尾曼荼羅の像であつて、その寶劍は火焰に圍まれ、左手の華上には三瓣の寶珠

當て拳に作

し、蓮上に資あるを持す」と、今掲出

るので を乗せてゐるのであつて、 あ 理、智、悲の三を完全に具有したまふ菩薩なることを象徴してね

手に白拂を持つ」というてゐるが、 同釋迦院の像 これを『祕藏記』によつて見れば「左手に蓮華上如意實を持ち、 今は高雄曼茶羅 の圖によつたも のであ る。 行



釋迦院虛您藏菩薩像

蓮華上、紅頗梨寶あるを持ちたまふ像(念誦

二臂の左手は施無畏印、右手は青

-( 105 ) -

腰に安じ、右は資珠を持す」というてゐる。集』卷上には「白肉色にして、左は拳にしては金剛幢、久は寶幢菩薩といひ、『金剛界七二、金剛界曼荼羅賢劫十六尊中の像 これ

雞經 の供物を具へて、この菩薩の心呪一百萬遍を誦すれば悉地を得べく、また日月蝕の時に當 であつて、その修法は、虚空藏菩薩を関滿なる月輪中に書き奉り、之を室内に安置 結護法普通 つて菩薩及び壇をば露地の淨處に置き、種々の供物の外に蘇 求聞持法 乳木を以て乳を攪拌しつ、目に日月を見、また솵ねて蘇を看、遍數を限ることなく虚 叉は 一諸佛の説)又は、二臂の右手施願にして左手は寶を持ちたまふ像(八大菩薩曼茶 の本尊としての虚空藏菩薩 頭冠 に三十五佛を戴く像 (阿娑縛抄説)様をも説いてゐるのを見るのである。 求聞持法とは、 この菩薩を念じて記憶力を得る法 一兩を銅器に盛りて壇上 し、種 に置 72

藏大 虚像に就いて



像薩菩蔵空虚の法持聞求

尊像は、現に國致として保存せらる人大和額安寺安置の夾紵像であると言ひ傳 唐して、元正天皇の養老二年に歸朝した、道慈律師であるというてゐるが、 するといふのである。 7 は に氣、 これで蘇は全く神薬となり、之を服用する者は必ず記憶力强大となり、日 二に煙、三に火であつて、此うちの一相なりとも得れば、 蓋し日本に虚空蔵求聞持法を傳 日月蝕がまだ了らざるうちに、蘇に上 たのは、 1 1 下三品 文武天皇の大寶元 法が の相を生する。 成就 その つ編 時 たので てる 利が 将 作 4 これ 地進 志 1 人

ある。 擧げ UF 以て、求聞持法を修する時に當り、 と名け、 は **空皷の三菩薩に配し、星(木星)を明星天子** するも と次第に相傳された算像が、 また 亚 持法の本尊として寫傳せられ、 T T 白蓮華 L 一説に、 虚容藏 も勘くない。 7 胍 上に 八願印 日、月、星を觀音、勢至、 の化身としてゐる。 如意珠 をなし給 その あるを持 像容 からか 引き續 は、 現に遺存 [ii] 5 2 店 時に 」」を 右手 ·J-て水 12

して、

道慈より評議、

勤持、

弘

江:

大師



置安寺安額 良奈 像薩菩藏空虛





置安寺輸法 具奈 像蹇菩蒙空虛



## 十九節 五大虚空 蕨

第

Ħ.

大虚空蔵を擧ぐ 殿 温 本尊とするものであつて、また、 る 南方實光 二字藏 Fi. あるといひ、 これ 大虚空酸 とも 滿 虚容藏 は 虚空蔵とも 大日、 b 3. は、 )、東方 富貴成就、 また能満 阿閦等の五佛が、 また五 S 金剛 ふ)、北方業用 大金剛 虚空藏、 虚空藏 または天變消除の祈願 虚空藏 これを金門鳥敏法とも稱し、 (また脳 虚空藏 各太如意實珠 官位虚容蔵とも とも 德虚 42 (また無垢虚空蔵、 77 中央法界虚空藏 の三昧に住 0 4 ために、 愛敬 ふ)、西方蓮華虚 虚字藏, し給うた相で、 治安元年已來、 Fi. 福德虚空藏 大虚空蔵法を修する (また解脱虚 福 空戦 智 虚空藏 七七七 (また施願 即ち 辛酉歲 とも 字臓、 17 Fi. 3 佛 Us にか 時, であ 所 (107

藏物を記 就の 安祥 空臟 あ ろ 黄 形 如きは、 1 像 色虚空藏 (左手鉤、 惠 實際 形 運 像 Fi ) 僧都 尊各 に就 10 (左手鈎、 造顯 右 手 之 から 10 乘 心とられ 承 大 て二流派 御 和 紅 十四 連 右 L た たまふものである。 手寶金剛 3 經 年 に店 左圓 のは、 -1 ゴよ La 黑紫色處容 必ず ふ所 り請來 右 青 IC も無 隨 色虚空談 聽 これは恐らく、 ^ ばいい 虬 今は京都 左手 の説を機派し 圓白 (左手鈎、 约 東寺觀智院に安置 色虚 村 五尊を以 手寶羯房) 空藏 てる 右手三辯實) さない (左手鈎、 て金剛界 とし 0 7 世 、右手寶 らる 後圓 あるつ T る D Ŧi. る 赤 佛 木 0 14 )、前 像 -虚

T

は必ず修するを例

とし

てゐたの

であ

る。

佛像解說

い五京

て大都の虚東

化用。地藏菩薩名及び其

力め給ふ尊なりとして尊崇せらるへ菩薩である。

0

世に在して、

地狱、

餓鬼、

畜生、

修羅、

人間、

天上に至る六道の衆生を教化 (劫濁、見濁、煩惱濁、

> 沙文 命濁

故に若し人あつて、

此の尊の御名を稱

てより、

彌勒菩薩出世までの中間時代、常に五濁



虚 藏 21: 大 Ti.

業用虚空戦は不空成就

に配

連菲處答藏

は頻陀に配

--

光し に開 に配

孔雀、 ある。 して遺様羅をその座とし給 て馬、 して象、資光虚容蔵は資生に

Ksitigarbha)といひ、會て佛 地蔵菩薩は、姓名を乞又成意婆

第二十節

地藏菩薩

附属を受けて、その入浅し

たまひ

家生濁、

〇八

一、略出経一の

北に

よつ

て石川

れる の時

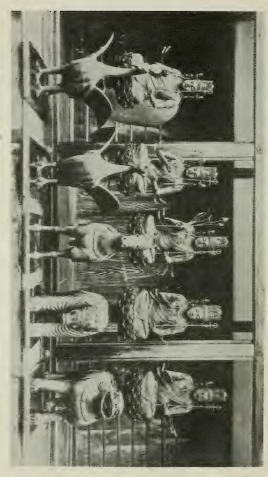
即ち法界虚空戦は大日

を用ひたものであらうと思は

して獅子、

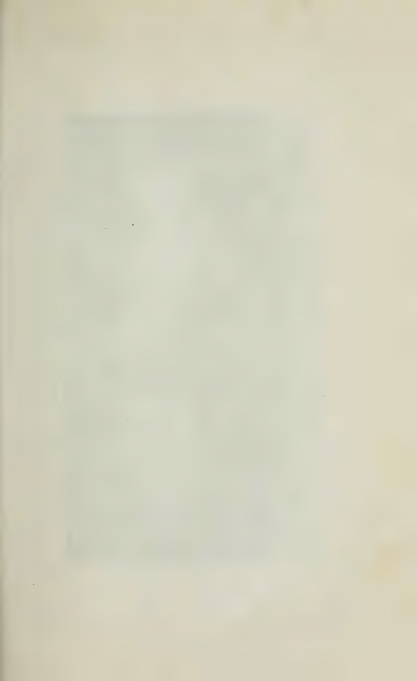
金団虚落戦は阿問

ふり



置安寺東都京

像確認藏怨權人五



茶羅にては、 禮拜供養するならば、量りなき功徳を與へ給ふというてゐるのである。 て顯現 してゐられ 地藏院の主尊であり、金剛界にては南方寶生佛の四親近の一なる金剛幢菩薩 る。 而して、 胎藏

普通世上に傳へらるゝものゝ多くは、聲聞形のものに限つてゐるやうである。 形像 これ には二種あつて、胎臓界曼荼羅等に說くものにありては、菩薩形であるが、

二重北方中央にあり、右手は掌を仰げて月輪を持し、(或園は蓮上黑珠)、左手は拳に作し腰 胎蔵界曼荼羅の尊像 『諸説不同記』第六によつてその形像を紀すならば、『現圖、第

側に當て」蓮上に憧幡を立て上に實あり幡

-( 109 )-



を著けたるを執り左を向く(或閾は黄色)というてゐる。この外、異像としては、二 特鉢を持する像(八大菩薩曼泰羅儀軌龍)、二 特蓮華茶を持する像(地藏菩薩儀軌龍)、二 情 にして右手楊掌、左手蓮上賓あるを持する

顯せられた尊像には、殊に此の種のものが多いのである。これは恐らく『覺禪鈔』所引の 錫枚を持ち給へるもので、 鎌倉時代以後造 二、聲聞形像 これは左手に實、右手に

三の異像がないでもないが、今は省略して置く。 地 藏儀軌(不空釋)に「内に菩薩の行を秘し、外に比丘の相を現じ、左手に實珠を持し、 に錫杖を執り、 千葉の青蓮華に安住す」といへるものに依つたのであらう。これにも二

10 於 本願經一卷上 なて、共 中古以 聲聞· 礼 六地蔵『大乗大集地蔵十輪經第一によれば、 身乃至 後に於て六道に配して六地藏の存在を認むることへはなつたので の諸 二三の異説がある。まづ『覺禪鈔』には、六地藏の形像は、世に流布するは にも、 の分身は能く六道强彊 閻魔身等、 廣大にして慈悲深遠なる誓願よりして、百千萬億不可說無量 種々の身を現じて一切衆生を濟度し給ふことを説き二地職菩薩 の衆生を教化したまふことを説き示してゐる。 この菩薩は梵王身、大自在天身、 ある。 1) 世界に 是 É 例

寶掌菩薩)三、畜生大光明菩薩(左手寶珠、右手如意—寶處菩薩)四、修羅清淨無垢地藏 定智悲地藏(右手寶珠、左手錫杖-地藏菩薩) 二、餓鬼大德清淨地藏(左手寶、右手與願 聲聞形であるといひ、更に之を胎臟界曼荼羅地藏院の六尊に配してゐる。卽ち一、地獄大 (左手實珠、右手梵篋 六、天道大堅固菩薩(左手實珠、 一寶印手菩薩)五、人通大清淨菩薩(左手寶珠、右手施無畏一持地菩 右手經 堅固意菩薩)これである。 色の

息 は の方地 みな顯宗に説 猶 ほ覺禪鈔 藏、 並 12 は く六地藏なりと斷つてある。更にこれを びに檀陀、 『蓮華三昧經』 寶珠、 の説なりとして、光味、 寶印手、持地、除蓋障、 『佛像圖彙』第二に求むれば、預 牟尼、 日光の六 諸龍, 地蔵を列ねて、 救縣、 護讚、 不休



置安寺大東 良奈 像薩菩藏地



地狱、 の六地蔵を掲げてゐるが、 餓鬼、 放光王、 修 組 金剛願、 畜生を濟度するとい 金剛寶、 何れもみな、 金剛幢、 ひ、 その像容は聲聞形であることは 金剛悲の六を説き、 また地持、 陀羅尼、 次での加く、 資性、 鶴龜、 いふまでもない。 諸天、人間、 法性、 法印

# 第二十一節 般 若 菩 薩

明院及び虚室院に居を占め給ひ、金剛界曼荼羅にありては、北方不室成就佛、 なる金剛護菩薩は、この菩薩と同本誓であると傳へられてゐる。 て三世諸佛の智慧を生する母と稱せられてゐる。而して、胎藏界曼荼羅中にありては、 般若菩薩は、梵名を波羅只攘波羅蜜多(Prajnaparamitā)といひ、大般若經の本尊とし 四親近の 持

形

像

經動の

示す所によれば、二種類がある、

即ち二臂像と六臂像である。

-(111)-

仰ぎて大指を少しく屈して臍下に置き結跏して然も坐す、項背に五色の垂光あり」という け、次の一手は垂下して肘を開き膝にあて施願にし、左手は掌を仰ぎて心に當て掌に梵篋 第四によりて、 大指を屈 持し、 りて中に 次の して相捻じ、 走 一手は
肘を開竪し掌を仰ぎ無名指を屈して指頭を左に向け、次の一手は掌を i) その像容を見んか、 この 中 六臂あ 次の一手は肘を開き少しく竪て掌を直緊し、無名指を屈して身に向 胎藏界曼荼羅持明院の般著菩薩は六臂像である。今二諸說不同記 り、給襠 それは次のやうである。引現圖、 の上に甲袈裟青珠鬘を著け、右手は掌を側堅し、頭指、 吽迦羅の左、 源陀の下

佛像解

說

てゐる。然るに

『聖佛母小字般若波羅蜜多



實を持ち給ふというてゐるのが、同じく六 皆像でありながら、相違してゐる點である。

第一手に經、第二手に弓、第三手には加意 第二手に箭、第三手は施順の相を作し、左 三面三目で、通身金色なる上に師子を座と 經一の説によれば、同じく六臂ではあるが、

てゐる。而して持物は、右第一手に數珠、

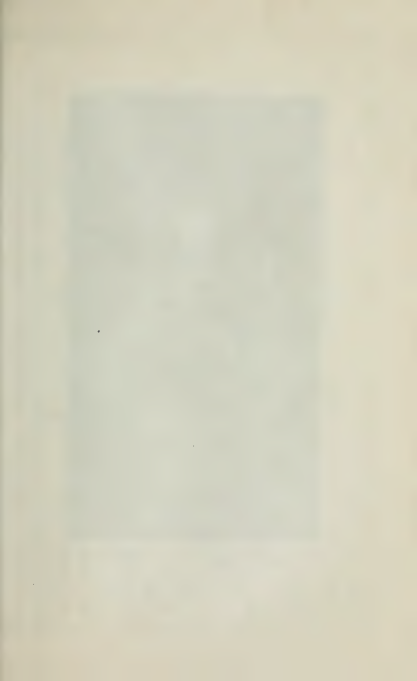
あることはいふまでもない。即ち(イ)胎藏曼荼羅虚空院の般若菩薩はその一であ 二、二階像 これにもまた種々の形像が [ [ [ を ] を ] と | で ] と | で ] と | で ] で 。

著け、 無比の形像である。日はく「通身白色にして面に三眼あり、天女の相に似て、形貌端正、菩薩 像があることを説いてゐる。これは『陀羅尼集經』第三に示すところであつて、天女形を 著け給ふものである。 左手は腰側に當てゝ劍を持し、左手は掌を竪てゝ頭、中指を屈し給ひ、 形 なし天冠を敷き、また裝身具としては七賓の瓔珞、並びに真珠の耳璫を著け給うた。端塵 の如し、師子座上に結跏趺坐す。頭に天冠を戴き簸箕光を作り、その耳中に真珠 その項下に於て七寶の瓔洛を著け兩臂屈を作す。左臂は肘を屈して側てゝ胸 その他に(ロ)二臂ではあるが、右手は施順、左手は梵篋を持ち給ふ 11) 上にあ



藏所寺國護 阪大

圖薩菩若般



く」というてゐる。 無畏手なり。 ちこれ般若波羅蜜多藏なり。右手は垂れて右膝の上に著け五指舒展す、即ちこれ菩薩の施 般若念誦法。 り、その左手五指を仰げて中展し、掌中に七寶經廟を畫作す、その中に十二部經を具有す。即 に出てゐる、それは右手說法印、 菩薩身上に羅錦綺繡をもて作れる礚襠を著け、 (ハ)この外に二臂像でありながら、持物が相違 左手は梵篋を持ち給ふものこれである。 その腰以下には朝霞の袱を著 してゐる像様が二仁王

# 第二十二節 持 世 菩 薩

間を賑給し、また護持し給ふが故に持世とは名け奉るのである。 持世菩薩の梵名をいへば、筏素駄羅(Vasudharā)であつて、菩薩能く財寶を雨らし、 +11-



その像面、微笑の容に作る。呪師を視るの勢にして、 分青色、黄色なるべし。蓮華座上に結跏趺坐し、種、 少青色、黄色なるべし。蓮華座上に結跏趺坐し、種、 大柘榴)を執り、左手は常に施せり、右手の中に頻羅果

を捧げ、 一龍王は寶瓶を執る。その龍王は人身に作し、頭上に一の龍陀頭を畫作し、頭 0

蓮華の下にこの龍王を讃く、兩手を以て七寶の箱

て形梵天王の如く、美貌喜ぶべく之を畫く。

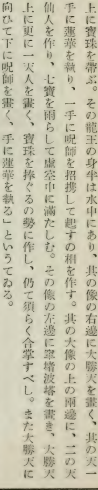
=

佛像解

說

DU

いけ での。著薩名に就



る のと、今一つは、 なほ、『阿娑縛抄』には、 就いて見るべきである。 前に示す畫像法によつて、曼荼羅を畫作したものと二様の圖を示し 一面二臂にし て右手に柘榴果を持ち、 左手は施 無畏印に

たも



求 醛 隨

### 大隨求

大隨水菩薩は、

姓名を摩訶鉢羅底

薩を念じ、 蓮華部院中に在す菩薩である。 たさしめ給ふが故に、 むるに隨ひて、悉く之を與 の菩薩を一 (Mahā-pratisara) 眞言を諷誦すれば、 に大明王と稱するは、 とい U. かくは名け奉 胎藏 衆願 衆生 mi 界曼茶雞 この を てこ る 0) 0 滿 家

いて日 である。 形像 ふ「深黄色に 而してこの修法は減罪のために修せらる」ものである。 經軌によりてこれを示すならば、八臂像であつて、『秘藏記』には、これを説 して八臂を並有す。 左の上手は蓮華の上に金輪光炎あり、

篋、

次

の手は寶幢、

沙

の手は索、

右の

上手は五股跋折羅、

次

の手は鎊鉾、

六

0

手は寶劍、

-50

の手は梵

次の手は鉞斧鉤

### 第二十四節 藥 王 菩 薩

あり」とあるが、高雄曼荼羅の像などは、

正にこれに符合せるものである。

大衆 像法 佛あ 計 心を起 す尊である。『觀藥王藥上二菩薩經』を見ると、 1 しめ給ふが故に葉王とは申し奉るのである。然し法華曼荼羅中では八大菩薩中第三位に在 これ今の藥王藥上の二菩薩なり云云」とある。 の衆 歡 樂王菩薩は、梵名を轉逝拾囉惹 당 中に於 1) 0 た に供養し 世 を生じ、 1)0 的 瑠璃光照如來と號す、劫を正安穩と名け、國を懸勝幡と名く。彼の佛涅槃の後 1 て千比丘 大乘 時に星宿光の弟を電光明とい て大誓願を發す、此の時大衆讃嘆して、兄を樂王といひ弟を樂上と號す。 訶梨勒果及び諸 の平等大慧を説く、衆中に一 あり、發心修行す。 の雑樂を持 (Bhaisajya-raja)といひ、能く衆生の身心の病を治癒せ 衆中 3 して IC からした記事が載つてゐる。一過去久遠劫に また兄に隨つて諸の良薬を持し、 日藏比 長者あり、 一比丘 Ir. あり、日蔵といふ、 及び諸の衆 星宿光と名く、 に供養 聰明 大乘を聞きて心 以 外 智、 日藏及び て大菩提 諸の

佛 像 解 說

五五

六

大勢至菩薩名に就

二十五菩薩來迎の圖に在す形像は、幢幡を執持してゐられることを附記しておかう。 て右左を押す」と。 形像 て楊柳枝を執れるものであるが、これは薬王菩薩法の本尊としての形像である。 身相は朝日の色にして、左定は拳にして膝に着け、 『阿娑縛抄』に「白蓮華經にいふ、第三藥王菩薩、 但し、 抄に掲ぐる所の圖像は、 左手は拳にして腰に安じ、 頂上に妙賓冠あり、 右慧は雲上に日あ 右手 1) 新髪は耳 跳块 は学を 侧

### 第二十五節 大 勢 至 菩 薩

經の一 かくは申すのであつて、眞言で言へば、胎藏界曼荼羅觀音院の一尊である。 而して今、 の一であつて、その右脇に侍し給ひ、偏へに佛 形像 大勢至菩薩は、梵名を摩訶薩駄摩鉢羅鉢簓(Mahā-sthāma-prāpta)といひ、 の大小は亦た觀世音の如し、 たる『觀無量壽經』に由つて見ると、次のやうに説いてゐる。 一、極樂世界にありて、阿彌陀佛の脇侍としての菩薩に就いては、これを浄土三部 大勢至と名け奉るは、菩薩の大智はあらゆる處に遍ねく、至らざるなきが故に、 圓光は面各百二十五山 の智慧方面のことを管掌せらる」のである。 旬なり、二百 五十山旬を照したまふ、 日はく 「この菩薩 阿爾陀三尊

淨妙 學 当薩 身 0 0 光 國 0 灭冠 明 士 一の廣長 には 十方の國 一の相、 Fi. 百 を照すに紫金の色を作す、 0 みな中に於て現す。頂上の肉餐は鉢頭摩華の如し、肉餐の上に於 寶蓮華あり、一一 の資準 に五百の資臺あり、一一の臺中 行緣 it -1-方譜佛

の衆生はみな見ることを得

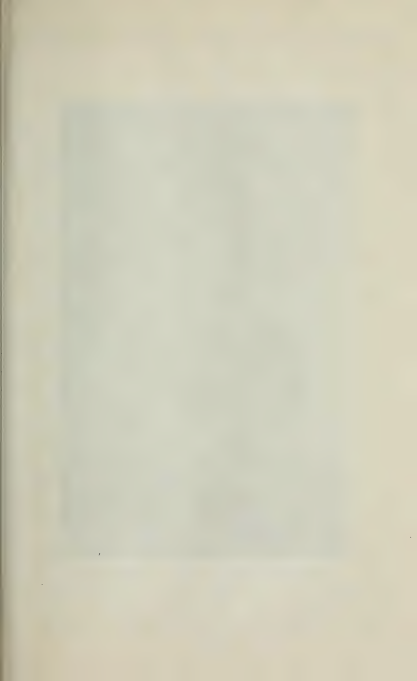
ん乃至

量



置安寺 霞棲 都京

像薩菩至勢



髮髻中 せられ て異あることなし云云」と。法隆寺金堂の壁畫や、さては、 て一の實統あり、諸の光明を盛りて普ねく佛事を現す、餘の身相は觀世音の如く等しくし 曼茶雞、 何れも其 に資瓶を現川 た國分尼寺であつて、 たとへその大さを異に 知ることが出來るのである。 並びに三尊佛 の冠髻中に寰腕を戴きたまへることによつて、等しくそれが大勢至菩薩であ してゐられることは、 の右脇侍としての菩薩は、其の手印の様は必ずしも同 事ら尼僧修法の道場として有名であるが、 してゐるとは また奈良の法華寺は、 また同 lo 様であ へ、等しく古色を帯べ る。 御物金銅押出佛、智光、當廣 聖武天皇の勅によつて創建 る大書幅で、 2 7 に秘蔵する頭 一ではない

は少しく左に側く(或圏は端しく面す)」というてゐる。 ( 或圖は冠中に澡漑ありて珠なし)、右手は、側竪し頭指以下凹指を屈す( 遠圖は中、名指を 山圖は三鈷戟を執る、、左手は拳を竪て、開合蓮華を執る(或圖は花鬘を繋ぎす)、面 次 に胎蔵 界曼荼羅中の蓮華部院に在す形像を 『諸説不同記』第三の説をかり來つて 冠額 に珠 あり。

(117)-

像(播無嘆 蓮華の像 像(阿明多羅 この外に異像としては、二臂右手安慰印の像(陀羅尼集經 から (金剛恐怖集會方廣軌儀觀自在菩薩三世最勝心明王經證)、二臂右手說 10 陀羅尼阿噜力品説)、をも説いてゐるのである。 二門 右手揭掌、 左手蓮華の像(不然羂索神餐員言經 因みに二十五菩薩來迎 第二說)、二臂右手安慰印 第九說 )二臂自 法印、 左手 41 排 に在す を持する H 連の 尊

借

一八

像は、二手金剛合掌像である。

#### 第二十六節 轉 法 輪 菩 薩

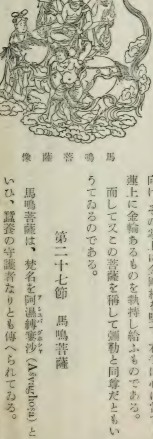
轉法輪菩薩は、具には纔發心轉法輪菩薩といひ、 金剛三十七尊中の西方四親近の

いて。輸法論菩薩名に就

金剛因菩薩であるといふことである。

形像

輪をもち給ふとは『秘藏記』の説くところであり、高雄曼荼羅の像もこれに符合してゐるの であるが、『阿娑縛抄』等に掲ぐるところでは、少しくこれと異つて、
左手は臂を屈して外に 金剛因菩薩にあつては、白肉色であつて、左手は奉に作し腰に安じ、 馬 向け、その掌上に金剛杵を竪て、右手は心に當てく 進上に金輪あるものを執持し給ふものである。 而して又この菩薩を稱して蘭勒と同尊だとも



て。 馬鳴菩薩名に就い

第二十七節 馬鳴菩薩

いひ、蠶養の守護者なりとも傳へられてゐる。 形像 今『馬鳴菩薩大神力無比驗法念誦儀軌』

右手

には金

佛波

(119)

佛 像 解

說

て不 不動明王名 15 就

> 第 四 章 明 E 像

# 第 節 不 動 明 Ŧ

V その 智慧を得、 念 たまふ尊であ に化 諸 らば、 あ 0 佛 不動明 る 誓願 を見る者は菩提心を發 實蹟を擧げ給 現 0 致 大目 L 密教 Ŧ. 10 10 令輪身とするの 我 まひ 基 の諸尊 は 如 るっ が心を知る者は即身 づき如 來 | 梵名を阿遮羅襲駄 し容であ は de. 力 を三輪身 切 に充分なことを立證 るが故にその像容は童子形で、身體善く肥滿したまふは、 來の童僕となつて諸務に力め給ひ、且つ眞言行者の傍に在りて給仕 0 0 である。即ち 諸尊の總體なるが故に自性輪身とするに對して、 し、我が名を聞く者は悪を斷じ善を修し、我が說を聞 て、既に久しき以前に成佛 (自性輪身、 (Acalanatha) に成佛せん」 これ毘盧遮那如來が、一 正法輪身、 してゐる。因みにその誓願といふは、勝軍軌に といへるものこれである。 とい 教令輪身) 45 したまひしてとは言ふまでもないが 不 動尊 切衆生を教化 の分類によつて判 又は無動尊とはその譯名で 而してまた丘 不 步 ん信 動尊 以て衆生化 たば 别 く者は大 3) 10 するな 我 \_\_ [[]] 人

5 簿

る尊であり、

胎藏 諸

界曼荼羅

1

あ

りては

持明院の左端に位置を占め給

中尊とし

て、

0

111

F.

の總主

として、

密教

諸尊

0

大日如來

と和並 ري のであ

h

で最も

尊

世

るつ

形像

これ

に一臂像、

四臂像、

六臂像等の數種がある。

而して普通に見るところの像に

『使者法』には赤黄というてゐる。

ありては二臂像であつて、右手に剣、左手に羂索を執れるものである。即ち大日經第一に、涅 哩底の方に依つて不動如來使あり、

ルと

環索とを持し、頂髪左の肩に垂れ、

一目にして而も諦かに觀、威怒にして



焰は迦樓羅の勢の如くし火焰あり、身光なく唯だ頭光のみあり、青珠鷺を著け、耳に環を 屈し肘を聞き掌を仰ぎ、指端を左に向けて索を持し、面を右方に向け盤石の上に坐す、光 髪左より垂れ、 をなす、眉を噛め目を怒らし、上齒下唇を咬み、頂上に花六を安じ、辮髪を出し、一の索 胸前に五結あり。右手は内に向つて垂れ腰側に當て、剣を持し、左手は臂を 通身青黑、 身相圓 満にして極念怒の形

著く(或圖は珠なし)」といび、兩目側に見聞き忿怒の形相をなしてゐるのである。而してそ

の身色にありては、經軌に於て種々不同であつて、『大疏二六には黑色、『立印軌』には青色、

れば

「現圖第一重西方の西南隅にあ 『諸說不同記』第四

の種

類で

の説 17 る。胎藏界曼荼羅持明院の像もまた此 とあつて、左眼は斜視の相をなしてゐ 身に猛焰あり、安住して整石に在す」

臂孔 不動尊威怒王使者念誦法。所說、行手金剛杵、 この 鈷杵を持する像(『十卷抄』所載 外, 異像として同じく二臂像であつて、 1 一臂金輪を持する像(『十卷抄』所載)、二臂劍索 左手羂索のも 行手 金剛杵、 の○不動使者陀 左手資棒 0 網 Che 尼認納 0) 法上所 أثار を IIII HE 1115 大

飼 自 手 是神 在 は 以 天に 1-次手資棒、 П 鈔 述 ぶる所 Ni 乗する像(5大日經疏」第 波 邊 1 0 [][ あ 0 次手鉞斧、 1) 一臂像 て忿怒 FIRE 0 左第 足像、 他 印 を作 15 九 所 手索、 安鎮 す)、底 說)等 金少 家國 Jijî 載 一門二 から 聖 屯 無動 账 0

1115 [14]

不

動

尊

域

怒王 青色、

使

者念師 右

0

學

像

一臂像

斜

は劍、左は索、

左右

剛 たる四 柞 祭 itin 六 異像 、臂像 -1: 介有 から お ---手 利劍、 次手金剛箭、 京都 次手金剛箭、 東 寺 次手金輪、 質. 虬 次手錫 よ 左第 る 杖)、同 面 手索、 1 一時六 金少 所 大尊の中尊たる不 版 足像 次 手寶弓、 護國 行 界 次 71: 丁. T 金 完 利

像高京

に野都就山東

祝いて の不動歌 王山 果 重力 -50 世 5 明 この 1) る。 で高 Ŧ. てそれ れてゐるが、 例 は、弘法大師 カミ を水 彼 野 から を は 岩 叔 血沙 明 Ŧ. 何 Ш に於て求むるならば、 21 0 10 横 色で には 打 が一刀三禮して彫刻 In ち 0 などは二臂像として、 赤 あ 葛 0 河龍 け、 不動 7 カン 流 明 加 に 於 ful る 王を秘滅 1 て齋戒沐浴 カン mir. それ 汐 の手を進めたものだと傳へられ、 をも してゐるが、 右に劍、左 10 L て畫 の講堂に安置せらる」五 ては て後、 40 餘 たっ に羂索を持する普通 不動 その作者を言へば、 8 1) 12 0 14 7 尊 カシ あ 0 無 **殿容を感得** ると言 カン ではあ U 郎 國賓として保護 の形像である。 る。 智證大師 7 感激 72 ろ から 0 珍



置安寺退不 良奈

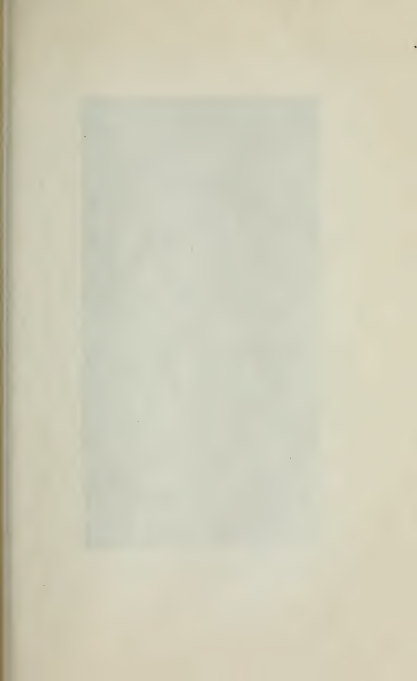
像王明動不





藏所院 E则 山歌和

圖王明動不赤



に至つて、治國平天下の御祈願に際し、金剛峰寺に奉納されたものとも言は 死にも角にも、 とれは帝室の寶庫のうちに納められてゐたのであつたが、後醍醐帝の御時 れてゐる

手五 童子(五股冠、右手縛日羅、 貼杵、龍王を座とす) 4指德菩薩(面上三目、甲胄を著け左手輪、右手三叉鉾) 5鳥俱婆誐 五智杵)。慧喜菩薩(左手摩尼、右手三股鈎)。阿耨達菩薩(頂に金翅鳥、左手蓮華、右手獨 迦二童子に む 八大童子 股件)、矜羯羅童子(十五歲童形、蓮華冠、二手合掌し大指と頭指問 8 制 吒 は異像 迦童子(頂 不動尊の眷屬として八大童子がある。即ち」慧光童子(左手蓮上月輪、 がある。 に五髻、 左手拳印)。清淨比丘 左手縛日囉、 右手金剛棒)であつて、 このうち に横に 左手梵篋, **矜羯**羅 股杵をは 制

これは像形蛇身であつて、劍を吞む勢をなし、盤石 5 外, 不動尊 の變身として倶利迦羅 (叉は俱哩迦羅)不動と稱せらる」ものがある。 上に立てるものである。

-( 123

# 二節降三世明王

問題 在天の夫妻を雨 の變化身とも 降三世明王は梵名を怛隷路邀麟曰囉 (Trāilokya-Vajra)といひ、別名を勝三世、 技折羅 吽 迦羅、 傳 足に踏めるものこれである。 へられ 吽迦羅金剛とも名けられ、 7 ねる。 Ŧi. 大明 Ŧ. の一であつて、 前 東方阿閦佛の忿怒尊 L て降三世とは食瞋 普通 は [IL] 1 海 であり、 の三湯 臂の 忿怒身で、 また金剛薩埵 0 煩惱を三 忿怒 大自 世: 月

佛像解

說

以て表示したのである。 でとくなるが故に別を以て之を示し、修惑を漸斷することは覊絲の如くなるが故に、 を興し、 といひ、之を降伏するが故に降三世といふのである。また左足下に踏める大自在天は見惑 右足下なる鳥摩妃は修惑を表すものであつて、これ見惑を傾断することは破石の 女を

八臂像にしても、持物が必ずしも一致してゐるとは言へない。 形像 これに四面八臂像、三面八臂像、一面四臂、一面二臂像等があるが、同じく四面

凹面面 を踐んでゐるものである。 作す」とあつて、左足を以て大自在天王の頂を按じ、右足をもて彼の王妃島麞の乳房の上 とを直く執り、定(左)の上(手)は五鈷鈎、次は弓、次は索を執る、皆直く臂を引いて持つ。 羽(兩手)印を心に當て、慧(右)手五鈷を持ち、臂を努して下に擬するが如くし、次は箭上劇 四面八臂像
この像容を説くならば、降三世成就極深密門にいふ「降三世の瑜伽は、 IT して正は青色、右は黄、左は綠色、後は紅、成く忿怒なり、自在天正と妃とを座と

髪上に向ひ忿怒形であり、當前の兩手は、 件迦羅の像であつて、<br />
『諸説不同記』第四によつて見れば、<br />
身色青黑であつて三面 剛素、右に金剛鐸、寳箭、寳劍を持するものであり、後者は胎職界曼荼維持明院 經』に説けるものは前者であつて、三面三日、左右第一手は救世の印、左に義銷、簀弓、金 三面八臂像 これに大天を踏める形像と、蓮華に坐する形像の二種がある。即ち、清無礙 各拳にして腕を交へ、小指を刑鉤し頭指を堅て 三月、火 の技術院



置安寺退不 良奈

像王明世三降





のである。共他、 手藻号、第三手三胡戦を持するも 儀」卷上に説けるものは四臂の中、 が、今は略して置く。 つて、持物を異にせるものもある 四臂像一、尊勝佛頂修瑜伽 この種の像であ

法

虬

手三針鈴、左第一手に輪索、

第二

舒べ、右第一手に劍、次手箭、

爾手は三昧耶印を結び、一手は心印を結び、一手は縛折羅を執るものであり、 である。 捻じ、右次手には三胡戟、 像ではある の月靨忿怒像では三目四臂で、當前の兩手は拳に成して腕を交へ、大指相並びて各頭指を 左の一手は金剛鈎斧を、 が、これを『慈氏菩薩略修愈識念誦法』卷下によれば、兩手は三昧耶 左次手には一貼杵を持つというてゐる、その相違また知るべき 右には五股武党曜を把るというてゐる。猶ほ胎職界曼荼羅 同じく四臂 心的印

結び、

三目を見開ける上に、上薗は唇を咬み、 て三胎般を持ち、左手は塗を竪て、鱗にあて、三胎杵を執り、盤石上に坐を占めたまへる 胎職界曼荼羅特明院の降三世尊とれであつて、忿怒の形相、 雨牙出で、右手は唇を届げ、拳を竪て、嫣下にあ もの凄き尊容は、

明京 王都東 に非 就の

派いて。 門

剛 0 子 称、 で、 見ることが出來る。 5 11 三面 が例 箭 三月八臂で、 像を求むるならば、 劍 を持ち、 左足 當前

# 軍 茶 利 IIJ] Œ

给

0

延暦寺の

立像、

大阪

金剛

0

坐像は、 在 内剪

何れも

國

寶

0 うち 妃を踏

E 數 んで

へられ

てわる。

大自 寺

> 天をふ 手は契印

み

右足鳥摩

わら

えし

7

V) 右 10

10

泛質 は るも

0

を結び、

左方に

は

段

楽を、 5730

> 方に 145

金

これ

ーす

京都東寺の講堂に安置さる、木像などが、

1 1 里明王とも稱 では南 軍茶利明王 Jj IC 在 は、 すり 焚名軍茶利 ifi C 方寶生佛 あ る。 の忿怒身で、 (Kuṇḍall) とい 虚空藏菩薩の變化身だとも U. THE PERSON NAMED IN して 挑 とい 5. また大 似 5 睽 117] れ EE Ti. 大明 吉 E

い軍業利

明王名に就

菲 部 れに二臂、 形 完 像 に連弾軍 四臂、 7 眞言家 八臂像などの區 金剛 1 ずり 部院 1) ては、 IT 金剛 1311 2 0 軍茶利、蘇悉地院に甘露軍茶利尊が在すのであって、 がある。 尊 に三身を説い てねる、 即ち胎蔵界曼荼羅中、 進

冠あり、 めて在すのであつて、 蓮華軍茶利像 身綠色にして火髮上に向く、「或圖 使者眷属は多くはこの冠を著く、 これは、 その像容を 胎藏 界曼茶羅蓮華 『諸說不同 は肉 色 網なし 一部院 記』第三に 耳環を著く、 0 ifi 面は怒相を作 よつて見ろと、 īF: 視门 在菩薩 は itti に三川 国的 0) 手の大指、 カン ti 5 側 古 10 10 回 位置 -11 IC 3) 金線 指

0

仰ぎて指頭を垂下し、左は拳にして胸に當つことは、これをいへるものである。 न्। へ、餘は三鈷の如くし、臂を変へて各一含の蓮華を持すへ或闘、山圖は右手は掌を

を重 皆 4 尾 驪の印を作し、兩手大指を以て各小指の甲を松じ餘指は皆中が。即ち左手を以て右腋 は 1) idi 12 制限 は 金剛薩埵 けっ 赤蛇を把り、其の蛇相変して各像面に向ふ。 地を注ふ。 手あり。 の頭は垂れ下りて肩上に至る、其の二蛇の色は黄候蛇の如く赤黒間錯せり。其の像に八 青黒色に 金剛 して南服 るも を利変へ垂れて胸前にあり、頭仰いで上に向ひ、其の雨蛇の尾は各々像の耳を蒙ち、 限を張りて大いに怒り、上歯みな露れて而も下唇を酸み大瞋而を作す。 を阻 右膀に著する勿れ、 軍茶利像 次に右手を以て左腕の前を壓す、 0 0 して上に向く。 右の最上手は毀折羅を把り、臂を屈して上に向け、下の第二手は長戟の柱を把 前左に これである。 して、 下の第三階は左の第三階を壁し雨階和交へて陶上にあり。 に赤く、髪を攬りて替と成す、其の頭髪の色は黒赤交離して三昧の 附手は あるも これに二臂像と八臂像とがある。二臂像は即ち胎藏界曼荼羅金剛 大指、 ので、 次に八臂像は 其の戦は上下に各三叉ありてみな鋒刃あり、 五指みな中べて施無畏手にす。 像容を言へば日を怒らし、火髪上に向ひ金線冠を著け、身 小指の甲を押し、餘指は開きて腕を交へ胸を抱き、天衣を 一陀羅尼集經一 即ちてれ身印なり。 左手も亦た 第九にこの形像を説 左の上の手には金輪形を把り、 箇の赤蛇を把り、兩手各数折 下第四臂は仰ぎ垂 右手 ĮĮĮ. は いて「過身青色 この赤蛇あり、 0 上 1 IT 火焰 10 向 れて下に 部院 71. は の前 兩箇 頭 勿如

脚の指還て左邊に向ふ」といふ。今揚ぐるところの圖はこれに當るものである。 洪 著け、 掌に向ひ、 臂を屈して上に向く、輪に八角あり、 分ち各々垂れて下に向はしめ、絲装紅裏の帶を將以て、用てその腰に繋け、虎皮と錦とを の兩胯に競く、共の兩隅の脛には各赤蛇ありてその脚脛を絞す、との雨蛇の色赤黒間錯 て手臂を左に向 仍てその像をして七賓の雙蓮華の上に立たしめ、その石脚指還て右邊に向ひ、 紫色の 大指は 地に花を散 く。下の第四手は横に左膀に覆せ指頭右に向く。八手の腕中みな金釧を 中指の上節の側を捻じ、頭指を直堅し上に向ひて之を中べ、その特別を屈 したる錦の天衣を以て轉、項、背に絡ひ、その天衣の頭を左右に 殿桐成具せり。 下第二手は中指以下三指各々屈して 洪の左



像 王 明 利 荼 軍

向つて心に當て給ふものである。

且つ頭指と大指を屈して相捻じ下に

一であつて、これは二手虚心合掌し、一であつて、これは二手像は胎蔵界特像、八臂像がある。二臂像は胎蔵界特像をの異素利害は除るの

一青棒、右手に羂索を持つものもあぬ外に『大妙金剛大甘露軍茶利焰髪

停 像 解 說

たものである。 のやうにいうてゐる。 四臂像 而してその形像を『甘露軍茶利菩薩供養念誦成就儀軌』によつて説かば、 これは第七宋那識の我癡、我見、我慢、我愛の四煩惱を降伏する義を表し

作すっ 印を指す く窓り 二手は羯磨印を作し、身に威光焰量を倒びて月輪中に住し、青蓮華色にして瑟々の盤石に 「本尊の身相を説く、態に凹面四臂を觀すべし、右手に金剛杵を執り、左手は満願印にし、 てロ 正面面 のである。 を開く」と。今の文のうち、 は慈悲、 右の第二面は忿怒、 金剛杵といふは三鈷杵であり、満願印とは興願 左の第三面は大笑の容に作り、後の第四 印 は微

執り、右智は拳にして脇を押し、先づ金剛拳に作し、飛風輪を直堅して右脇の下に當て、右 総に依つて造顯されたものである。即ち「髪髻髑髏の冠、雷電黒雲の和、三目怖品の和 は別に之を説いてゐない。猶ほ八臂軍紊利の形像について、一字佛頂王經』 八臂を示現して一切の何修羅家眷属を撰伏す」とあるが、但し、その八臂の印契に就いて 蔵)菩薩の下にありて説いてゐるもので「教令輪によりて威怒甘露軍吒利金剛を現作し、 八臂に器械を操る。左定は金輪を握り、左環は戟銷を持し、左定は金剛鈎。 經』と、その説を異に これは 『仁王般若念誦儀軌』卷上に五菩薩の威怒身を明すうち、金剛寶 してゐるのであるが、普通に見る所の形像は多く、 第一とご排無 (虚弦

大威徳明王名 に就

八臂であつて、國寶の中に数へられてある逸品である。 慧は施無畏にし、定慧は大瞋印なリ乃至 る經文を本據とせるものである。 例像としては、 獣王の皮を衣となし、 京都東寺の講堂安置の木像は、 白蓮にて兩足を承く」とあ

一面三月

### 第 []L] 節 大 威 德 []] H

U 別稱する。五大明王の一であつて、西方無量壽佛の忿怒形で、文殊菩薩の變化身だとも言 傳へられてゐる。 大威德明 三主は、梵名を閻曼徳迦(Yāmantaka)といひ、また六足尊、降閻魔尊などゝも 胎職界曼荼羅中にては、特明院中、般著菩薩の左に在す尊である。



德 EQ. F BH

像を説くならば、日はく「通身青黒にし

て火髪を立てしめ、忿怒の相を作す。當

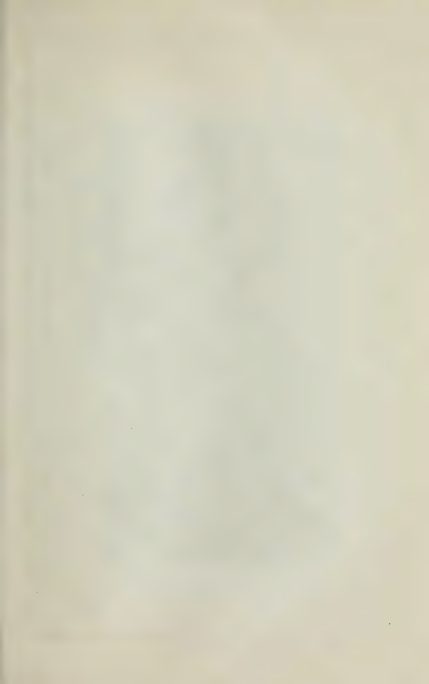
同記上第四によつて、胎臓界曼荼羅中の は必ずしも一定してわない。今一路記不 足であるが、 形像 像容としては六面、 その印契や特物に就 六臂° 六

三面あり。上蘭、下を咬む。六臂六足あり。當前の兩手は內に叉して中指を合せ竪て、右の一 前の一 び出づっ 前は口 左右に各々 を聞いて大笑し、 mi [1] Mi 1: 牙並 1



置安寺退不 良奈

像王明德威大



様式と異つたところはないが、 0 げて身に向ひて三胡戟を執る、青鰡を着け雨端飛上す。豹皮を結となし冠網は著けず、盤石 を持し、 手は肘を聞き下垂して、拳を右に向けて棒を持し、一手は臂を攀げ肘を竪て、身に向ひて剣 座に坐して、右の三足を垂れ、足に環を著け膝脛みな露はる、耳に環珠を著く」とある。 この外に『十卷抄』や『阿娑轉抄』に掲ぐる形像を見ると、その印契や持物は 左の一手は肘を開きて而して垂れ、拳を竪て、左に向つて輪を持し、一手は臂を舉 その座に於ては、これは磐石を座とするに對し、 彼は 何等右の 水牛

の背上に坐したまふ

のである。

沈みつく、猶ほ善く河水を渡るが如く、生死の大海を渡ることに於て、彼の如く自在なる を持つ形像を數へ擧げるべきであるが、何れも六面、六臂、六足なることは 17 手に劒、箭、棓を持つものであり、他の一は『覺禪鈔』に引用せる『炎曼德迦萬愛法』に說 け ことを標示せんとしたものである。 5 るものはその一であつて、晏然として臥したる水牛に騎乘し、左三手に、梭、弓、索、右三 ことである。 るもので、花座の上に立ちたる水牛に乗り、左三手に鉾、輪索、弓、右三手に劍、資杖、箭 此れが異像としては『大聖妙吉祥菩薩秘密八字陀羅尼修行曼荼羅次第儀軌』に說 Mi して、此等の像が 何れも 水牛を座とするは、この中の特徴として水牛に いふまでもな

第五節 金剛夜叉明王

就金 別いて。

王名に

h 身 [1]] 馬命 現在にあらず、 無量 獣王象の勇猛なるが如し」というてゐる。 現ぜん、 たまへ。佛言はく、何の權身を現ぜんと欲するや。答へて曰はく、願くは大聖樂又金剛の形を く佛法を退せしむ、 るならば、 を批 尊である。今この尊の本誓を『金剛藥叉瞋怒王息災大威神驗念誦 時に未だ座 の眞言 似既 り、洪 言はく、善い哉、大聖佛法を護持し有情を悠念せんと欲す、仁者善く權を現じ、 過去佛既に現じ、現在佛當に今現じ、未來佛當に現すべし、我今過去にあらす、 の大劫に法を求むるため を説くべ 次のやうである。「金剛手虚空庫菩薩摩 の身 を立たずして、三面六臂の大威忿怒を現じて毒形をなし、七寶 未來にあらず、我が自心三昧の忿怒を現じて佛法を守護し、有情を悠念せ しつ 長無量、遍身火焰燃ゆ、劫焰の烟威猛きがごとし、四方を硝視すること 唯だ願 我、仁者を加持護念し、但に共に眞言を說き、 くは薄伽梵、 の放 に器世間 權身を示現して大威神験の眞言を說くことを聴 に流轉し、 詞游、 釋迦 多く波旬 | 本尼佛に自して言さく、 王等ありて我をして 儀動」によつて記述 特者を特護せんと。 の場路を以て 往背

福門 鈔三 till 形 像 に出づるところでは、左第一手弓、第二手輪、 脾なり、 一爺礼經」に 升i. 眼 忿怒を布き、 「金剛夜叉の形、六臂に 立首に で馬王 して衆器を持せり。 の髻あり、 第三手鈴、 珠寶遍ね 右第 弓と箭と劍 く嚴節 一手箭、第二手劍、第 せり と輪 上上 0 印及び



置安寺退不 良奈 像王明叉夜剛金



象王叨叉藥剛金

所傳では、最後

の金剛夜又を除き、

せられてゐるのであるが、

お密家三井の

尊としてゐるのである。

かるが故に、

5

に替ふるに烏福沙摩明王を加へて、

五たれ

仲べて蓮を踏むもので、これ即ち世上

12

三手五針を特物とし、

左足をあげ右足は

多く造願せらる」形像に外ならない

項に續いて烏梶沙摩明王のことを書き加へて置かうと思ふ。

0

六節 烏樞沙摩明王

第

摩法なる御修法は、一に産標の不淨を掃ひ、枯木の精、毒蛇の害、悪鬼の祟を除くことを 目的として修せられることしなつてゐる。 くこともある。磯跡金剛、 烏樞沙摩明王は、 梵名を烏福沙摩 火頭金剛とも譯し、能く不淨を除きたまふといひ傳へ、鳥錫沙 (Ucchusman) といひ、また鳥錫沙摩、 烏福瑟康と書

佛 楞嚴經」第五に、この尊のことを説いてある。曰はく「島櫃沙摩、如來の前に於て合掌 の變是を道禮して佛に白して言さく、我常に先づ久遠劫前を憶ふに性貪欲多し。 -111:

佛像解

1072

より活 ね 10 心に大願を發せり」諸佛の成道には「我力士となりて親しく魔怨を伏せん」とある。 出でたまふことあり、名けて空王と曰ふ、多姓の く百骸門 佛 子 支の諸の冷煖氣を觀ぜしむ、 な我 を呼召して名けて火頭となす。 神光內凝、 我火光三昧 多姓の心を化して智慧の火と成 人猛火聚と成ると説き、 力を以 ての故に阿羅漢と成り 我に教 て辿 是

これに二階像、 凹臂像、 六臂像、 八臂像のあることは、いつもの様である。

『大威力島樞瑟摩明王經』上

の窓



手に杵、 天を衝くといふ忿怒形で、特物としては左 日は密目(狸眼のごとき)にし、 に説くところで、身は赤色で、狗牙露出

まるこ や『陀羅尼集經』中に説いてゐる。 四臂像 これは「大威德島福瑟原明王經」 即ち前

下手は三 うて るるが、 者にありては、 施願印にせるもの三、右上手は拂、下手は纏拳(棒)、左上手は五指を並立し、手を側 股父のもの二、 その特物が一様でない。一、右の上手は剣、 通身靘黒色(又は黑色)であつて、 左上手杆、下手羂索、 右上手は頭指を屈駆し擬する勢にし、下手 體を學げて焰起り、 下手は索、 たの その 上手は打車 11 は 赤色だとい 标 け

は

黄色の怒髪

右に郷拏(棒)を持つてゐるもので

脚 相釣し胸前にありて仰視し、尾は背上にある、また青色の龍王は四臂各々 1 (一手持物なし)を捧持せる忿怒の尊形である。 は青色であつて、その面貌は端正姝妙であるが、龍を身體の各所に絞絡せしめてゐるのが て額に近づけ、下手は赤索を持する像容を明してゐる。然るに後者に於て說くものは、 火焰燃え立つなかに、虎皮を胯に緩び、特物としては、左に赤菜、數珠、 て居るが、 一腔の各を卷くものが二尾までもあり、而 つく特徴である。まづ純赤色の二龍王を書きて左傳の上に絡はしめ、その二龍頭は五 これだけでも悪魔退治には充分であると思 4 明 上に絞然し頭をもたげてわ へる。然も頭 上のみならす、 る门 1 右手に践 力 音 B むの 王をも 項背 折網 子 力 加 に

に出 臂であり髑髏頭を瓔珞とし、赤蓮花上に坐しながら右手を垂れ、特物は 結び、左第二手は剣、第三手は三鈷鈴、第四手は索、 青色の天衣と赤袋袈を著け四邊より火焰が出 71 である。 上に立つてゐるものがある。已上の一樣は何れも『十卷抄』に圖像が掲げられてある。 八臂像 索を、 右第二手は劒、第三手は棒を持し、右足は躍るやうな恰好で上に擧げ、 この その これも、『十卷抄』にある圖像で、一は唐本に穢積金剛像といひ、身は赤肉色で 他 左三手のうち、第一手は施願にし、第二手輪、第三手念珠 一は智證大師が請來したと傳ふる像容で、『圖像鈔』に身は青紺色、 左手第一手は 即 を結び心にあて、左第二手は獨貼鈎、第二手は舒べて外 て居り、 右二手は鞘のでときも 盤石上に立ちて左手の第 を持つと説くもの 右三手に資棒、 手は 左足で盤 次手は獨 三目六 印を

-(135)

針金剛

次手は弓箭を特つもので、

然

頭上高

く一梁の がある、

白雲に乗りたま これ即ち釋迦

1年尼

の坐像



像王明摩沙樞島臂八

このほかに

十卷

抄

所載

0

あるが、

持物を異にしてゐる。

即方

左行 像

一手は印を結び、

左第二手は微 第四手は羂索、

941

如 る化俳

來で

き剣、 第

第三手は鈴、

一手は輪、

第三手は長劍、

日縄を持つものである。

縛 猾 ほ 『排無礙經』 10 八臂六足の像を説いてゐるが、 今は省略 して置かう。

第 -6 節 孔 雀 叨 E

光雀明王名に就

V

生 胎 大安樂を獲、 教化 孔雀明 藏界曼茶羅蘇悉院 の徳を顯した E は、 求むる所の 姓名を摩訶摩瑜利 G. に在す 0 もの で、 は悉く満たすことが出來ると傳へてゐる。 若しこの大孔雀明王 尊である。これは孔雀なる印度特産の鳥名を以て、 (Mahā-mayūrī) US 0 陀羅 U. 尼 を āM また孔雀王母菩薩とも 持する者は、 波にこ THE STATE 0) (1) 11)] 司言 菩薩 7 を水 除 す 1) 利 3

第四手は三針



置安寺峯剛金 山歌和

像王明雀孔



てゐる。 尊として修する孔雀法は、 おもに息災延命、 除難、 雨請ひなどに用ひらる」御修法となつ

がある。 形像 これに二臂像、 四臂像、八臂像等があり、座としては蓮華又は金色の孔雀の區別

羽を持ち、 一臂像 こかい 上に結跏趺坐せらる は脫藏界曼荼羅蘇悉地院に在す像がそれで、左手に開敷蓮華、 」のである。 右手に孔雀

俱緣果 覆ひ、 容と、 持ち給へる御姿である。これは言ふまでもなく、纖細なる描寫と巧妙なる着色によつて、 雀の背上なる白蓮華上に、結跏趺坐したまふ四臂像であつて、右第一手は開蓮、 ないのである。 實物已上に絢爛の美を發揮せる、孔雀の背上に騎りたまふ尊として、それにふさはし 四臂像 頭に戴きたまふ寶冠瓔珞、耳瑞臂釧、 これを飾るべき装身具がなくてはならない。 (木瓜に似たるもの)、左第一手は心に當て」吉祥果を、第二手は三五莖の孔雀尾 に普通孔雀法なる修法の本尊として、 一として仰ぎ見る者の注意をひかな 白繒の輕衣は圓味豐か 世に弘傳せらる」ものは、 に描か 第二手は 礼 金色の た身を のは い温 孔

などがあるが、何れも本據とすべき經動が明かでないことは、遺憾の極みである。 この他、世に傳へらる」ものとしては六臂像があり、印度西域等所傳の圖像中に八臂像

## 第 八節 爱 华 []] E

愛染明王名に就

V 薩埵、 11 16 C. いひ傳へてゐる。 愛染明王は梵名を羅識 この明王を本尊とする愛染法なる御修法 大愛欲 金剛 Ŧ. 大食染の三昧に住したまふ尊であつて、大日如來の所變なりといひ、また金剛 金剛愛菩薩の所變なりとも、或は薩、王、愛、喜門菩薩合成の變化身なりし その本誓は敬愛息災の利益、 (Liaga) 或は羅睺羅闍 がある。 (Rāga-rāja) 滅罪招 福等の功徳を具備したまかと言は 摩訶羅識 (Maha-raga)

杵を執る、 説明に 祖氏 0 その日輪を承けたる寰骶の雨端から、種々の賓を吐出してゐるものである。蓋してれは、瑜 日輪 光を射 鈎を安じて師子の頂にあ 形像 じに住 カン の愛染王品 るが如く、 普通に見る像容は、 へて置 儀形薩埵のごとく衆生界を安立す。次の左は金剛弓、 三日 からの日 に説ける文を本據として描寫されたものであるから、今とれを引用 能く大染の法を成す。左の下手は彼を持ち、 1 して威怒して視る、 はく「淨白の素糕を取りて要染金剛を畫く。身色日 り。五色の薬量を垂れ天帶耳を覆ふ。左手金鈴を持ら右に五峰の 三目六臂であつて、月輪中なる蓮華上に結跏趺坐したまひ、 首髻に師子短あり、 利毛忿怒形なり。 右の連は打勢 右は金剛箭を執り、 陣の が加 1/11 また石針 15×1

を嚴り、

結跏を作して趺坐し赤色の蓮に住す。

蓮の下に資施もり

て同呼より 茶を以

路質を吐

-[1]

の悪

心心の

梁,

速か

に滅すること疑あることなし。

諸の華麗、

て終結

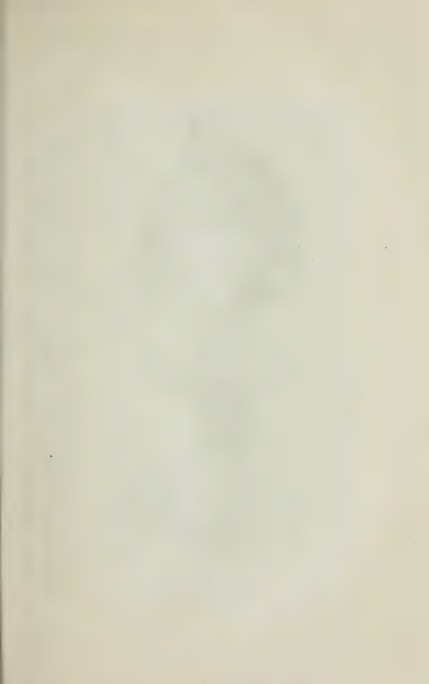
してい、

てり



置安寺童神 都京

像王明染愛



王像に就いて。大阪府觀心寺、東大阪府觀心寺、東

異像に就いて。

経門、 ば雌字を特たしむる如きこれである。 王像を造顯するなら るを得ぬ。 るやといふに、 300 即ちその して左の第三手に。「彼を持す」といふ彼とは、そも如何 水 嗣 これ我等 IC しばい は 目的 加 意 が息災 この左の第三手の特物はその が求むるところの物を指すのである。 資珠、 10 男子 あるならば から 女を求むるならば雌字を、 E 輪を、 所 増釜に 0 異なる は 今假 塔印 女子 に随 なるもの または 1) にあ が男を求 ひ 大刀、 る てまた別 所願 を言ひ願は むる 降 き 伏 には 5 -[ 明 발

棒を持ち、 H 第二手に弓箭を持し天に向つて射る勢をなせるものがある、 持 左右二手心に當て印 うてゐるものである。 つもの、その他、 ほ異像としては、 左手 左第 に鈴 右手 手 二頭二臂にして左に杵、 を結び、 は その 施 1 また俗に 金剛 10 持物 作を 左第二手に弓、 网 の異なるに隨つて多くを數 餘の 持せ 頭愛染とい 四手 こるも は 0 次手 右に二箭を持するもの等 5 ひ 0 馬陰藏三 ものやうに鈴、 左面 に梵篋、右第二手に箭、 は順 昧 被 1) ~ ねばならぬが、 愛像とい て赤く、 これは俗に天弓愛染など」 称 马、 右面 がある うて、 次手 箭を持つも は その外に左右 右第三 慈悲 に五 手 鉛 相 に實 10

伊 幅 10 4 を列 せるものなどは、 であ ねてゐるが、 例像を求むれば、 ス かい 後 その 台級 村 信 上天皇念持 うち 國資 11.5 代末期の 河內 として目録に 例 0 作品 親心 とし と傳 寺の厨 て行 掲げら 名 5 0 子 礼 人 あ れた木像は十有五 1) 0) 世 1 실실 1 736 像 旣 た 0 に定評 東京 でときは、 F: ある逸品で 野護 軀、 木 絹 本着 像 污 ナニ ある。 色 る 絹木 0 T 3 11 に着 11 のバ 30

いた 八元帥明王 一名に就

### 九 節 大 元 加 叨 E

明王の 大元帥明王は、梵名を阿吒婆拘 至るまで、 な 統領し 大將ともいうてゐる尊であつて、古い經典には贖野鬼神大將と呼んでゐる。 カン 本誓をいへば、著し國王あつて、この尊に歸依するとせんか、 らしむるものと稍 て王の國内を守護 第 この尊の修法たる大元帥法を修すれば、 せられい 1 隣王怨敵を折伏せしむるのみならず、 (Alavaka) といひ、譯して林または林野とい 鎖護國家の祈や、 殿難, その願ひは達せられると傳 戦陣 のことより、 逆臣を揺き回 明王は 萷 ---U. 特軍

してこ

14

1

てる 天

-- (140)-

1

0

等

る。

極 元昭阿闍梨 0 5 8 П 12 **蓋し朝廷に於て明治初年に至るまで、大元帥法を必ず修せられたに競いては、理由** でもな たも 好 ここで館 23 治部省に於て取り行はせられ、結願 () のであつて、まづ職人の官人を以て御衣を賜ひ壇所 治部 力 ら此 その起源をたづぬれば、山域小栗橋法琳寺の常饒阿闍梨が入唐して華林寺 家 省 に於て、 の祈ありと奏聞 の法を受け、 これを修 歸朝後は專ら自 したがため 世 しめ給うたので の日、 に、 坊にあつて修し来つたのであつたが、 時の帝は次い 御衣を返上することになつてゐた。 ある。 に至り、 して に喜び給 との il: 儀式 U. 八八日 湯が は関 より 四年 る非版 週日 後 JE. から を ]-15 0

[10]

た。 12 的 手 出 て大元帥法を授けられ、 てわ は は大元尊なることを知 てム合掌 網網 7 1 た折のこと、或る日、 索を持ち給ふも に常曉阿 あつて 蘇 左上手 闍 製所 0 後、 」は輪、 傳 ので、一醍醐 その らず、 なり その と傳 本尊を見ると、 次手 阿伽非の中に、 像 たいあまりに を寫 は三鈷戦、 ふる像は、 鈔に、 して置 常應 次手 自 30 畏ろし 大元明王の これ から持ち來つたそれと、 和尚 入店 六面 は資棒、 き形相なので、その の際携 が入唐以前 八臂像であつて、 像がはつきり見えた。 右上 へて行つた。 手 10 は跋折羅、 秋篠に於て、新誓を籠 713 /元 右 儘問絕 つた 愈 次手 5 の二手 1) して 彼 然るに、そ 符 は剣、 地 合して は心 10 步 10

- 1077 · ·

お

無能勝明王名に就

出 3 來ようと思ふ。 たというてゐるが、 これだけでも、 この尊容の如何に怖るべきものであるか、 MIS 2 旭 像

臂像 この黛を知る上に忘れ得ぬ大切な資料といはねばならない。 この外に、同じく『阿吒薄俱元帥修行儀軌』には一、一商四臂像と二、菩薩形で一面 何れのものなるかは明かでないにしても、そこに十八面三十六臂像が存在することは、 の像容を説き、また山域の醍醐寺に秘襲する圖像のでとき、たとへその本據たる經軌

# 十節無能勝明王

第

菩薩の所變なりとも言ひ傳へられてゐる尊である。これを曼荼羅中に求むるならば、 界曼荼羅の釋迦院中にありて、 無能勝明王は、梵名を阿波囉爾多(Aparājita)といひ、釋迦の化身なりとも、また地藏 釋迦の前、 右に侍したまふのを見ることが出來る。

茶羅中に在すものは四 これ には一面二臂像、 凹臂像である。 四臂像、 今その形像を例によつて説いて見よう。 [/U 山 一四臂像などがあるのであるが、 胎院 界曼

臂あり。正面 次手は臂を舉げて拳を仰ぎて頭指を舒べ、掌を反して上に向け、八波圖は拳を改め掌を舒 四臂像 一及び左右の面は三目あり、 『諸説不同記』第七には、 左右 斯様にいうてゐる「青色にして火髪あり、 の面 して右手は拳を緊て と頂上の面には金線冠を著く、 ム頭指を舒べ、 心に當 [14] iti [1] 7



置安寺篠秋 良奈

像王明帥元太





面を右方に向け右膝を屈して左足を舒 向け三胡轅を持す(或圖は繪を著く)。 し、次手は下垂して肘を開き、拳を左に

「鱗に當つ」。左手は内に向けて鋒を持 べ、反して内に向く、、或圖は拳を竪て

或圖は內色、三面四臂、右次手は臂を舉げて掌を反し、 次は左を竪て」、 して四面四臂あり、 に関り裾も亦た飄待す。(山圖は赤色に ぶ、各々足下に蓮華あり、衣の端、背 三點嶼、 右に獨貼を持し、 次手は人競

左一手は銭鈴を持し、次手は三股杵を持す」といひ、また『同抄』、『阿娑縛抄』 [:1] 羅尼修行曼荼羅次第儀軌法」に設くところに依れば、「青色にして三面あり、火髪上に聳ゆ。 左は拳にして駒に當つ)」といふ。今の圖は略っこれに似てゐるやうである。 華に安坐す」といふ。次に『十卷抄』にあるものは、青色、三面四時あるは同じきも特物、 なり)足に環を著く。(或圖なし、 契が異つてゐる、即ち「有第一手は拳を作して頭指を舒べ高く擧げ、 一手は拳に作し頭指を竪て、一手は三股戟を執り、左一手は施願、一手は捧を執り、蓮 これは今述べしものとは大いに異つた形像で、二大聖妙吉祥菩薩祕密八字陀 次手は杵を持し、 等に出す

を挪ち、左手は擬印を作して口に向けたものだというてゐる。 二臂の像容を示してゐるが、それは通身黃色であつて大火焰を放ち、右手を以て一金剛杵 間像で、 その他に 右一手は掌を掲げ、 『大妙金剛大甘露軍茶利焰蟹熾盛佛頂經』に、地藏菩薩の變化身として、一面 一手獨鉛を持し、左一手鐵鈴次子三針戦のものも掲げてゐる。

## 第十一節 步 擲 叨 E

步 |郷明王は梵名を播那曩結使(Padanākṣepa)といひ、普賢菩薩の變化身なりと傳へら

歩擲明王名に就い

れてゐる。 これに二

警像と十八

管像がある。一は

「大妙金剛熾盛佛頂儀軌」に

に説けるもので、 初めに



はこの像容である。次に十八臂像ありとして、

煩はしいとは思ふが、全文を掲げて見よう。日 その形像を解説してゐるのが二十卷抄である。 遍身虚空色に作し火光焰を放つ」といふ。今の圖 擲金剛明王と作り給へることを標示して後「右 他は『十卷抄』に示せるものである。 手を以て一旋蓋を把り、左手には金剛杵を把る、 一臂像 『大妙金剛熾盛佛頂儀軌』に普賢が步

[19] PU

を屈 は細なり」と持物の説明をなし終り、後に外形から眺められた様子をいひては を仰ぎ已を持す。左上手は三股枠、次は剣、次は圓石を握り、次は短柄槌、次は雨變箭 擬し指上に輪あり、次は拳にして大指、頭指の側を押し、 手は掌を舒べて下に向く、掌中に火焰あり。 はく 貌を説き盡して餘蘊なきものであらう。 あり、 ち赤色に 次は杖、 追身 左右に金剛童子あり、 て掌中 して龍を以 次は獨鈷、 青色にして十 i 入れ、中、名指之を握り、餘の二指を舒ぶ、 次は掌を舒べて頭指大指を仰ぎ捻する契、次は資棒、棒は上は魚に下 て鬘瓔珞となし利牙出 八臂あり、右顧して右足を舒べ左膝を屈す。右上手は垂下して大指 具に に儀動の 如し 現す、 ٢. 次手は鉞斧、 赤色の袍裙、 説いてゐる。 次手は榜排を持して垂下し、次 次に羂索、 次手は玉環、 赤色の これ即ち、 傘蓋あり、 次は五指を舒べて掌 次手は竪て この明王の相 「髪散じ竪 前に ム指を 魔王

# 第十二節 大 輸 明 王

-(145)-

られ 大輪明王は梵名を祈羯羅縛日羅 慈氏菩薩(彌勒) 所變の身だと傳へてゐる。 (Maha-cakra-vujra) といひ、または大輪金剛とも稱 世

形像 **遇身黄色をなし大火焰を放ち、右手に八輻の金剛輪を、左手に獨股の金剛杵を柱** 形 これ 像 I の説明に至つては、之を一大妙金剛熾盛佛頂 一面 二臂像ありとし、その圖を『十卷抄』や 儀動 一阿娑縛 I 水 的 抄』等に掲 力 ばならぬっ げ 2 彼に ねる へた

佛

まふ様に説いてゐる。これがこの尊として特に目につく特徴である。

# 第十三節 金 剛 道 子

身だとも傳へられる尊であつて、 稱するのである。 金剛重子は梵名を迦振句路太 その原を尋ねれば、本地は鶸陀如來だとも (Kanikrodha)といひ、又之を供摩鞴金剛とも金剛羯泥と 胎藏界曼荼羅の中では、 金剛部院に在すのであ いひ、或は金剛手菩薩 いいい

0

16

治

て金剛

童子名に就

VI

5

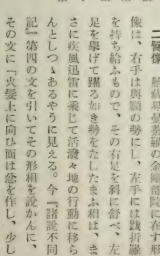
形像

これに二臂像と六臂像とがある。 而して二

「
像のうちでも、また

持物等の

差達 ら、これまた二三の様式に分れてゐる。まづ 一臂像に就いていうて見よう。 一臂像 胎蔵界曼荼羅の金剛部院に在す形





\* 子

(147)

く目 見らる」ところの金剛童子である。 右の上肩に闖し、左の頭は上に向ひ、 手は太だ肘を擧げ縣て、拳を身に向けて三鈷杵を執る(或圖は獨股 玄法儀動に云はく、織かに真言の何を持すれば、化佛口より出づ云云 「或圖は上を見る)、 て指頭は還て左に向 山圖 を怒らして口 「は赤色)右手は肘を開き垂れて興順手に似たり。 を開く(或圖、金線短髻髪なし、三目にして眉を順め目を怒らし口 頭に圓光あり、 け、 右は蓮華を踏む。頭を左方に側け、 袈裟を左肩の 右の頭は下に屈す」というてゐるが、 上に繋け各瓢下す(或圖は被著を被着 右肩 眼睛 の上に於て七化佛 (或圖はこれなし)。左 し。右足を斜にし左を屈 は左眸にありて視る。 これは普通に を現する を開

折編、 身色黃 俱摩羅 脚は阿里茶立(丁字立)になして盤石上を踏めるもの(墨迦妮忿怒金剛童子菩薩成 (無量壽 然るに他の經軌に示すところを見れば一、右手には金剛杵を持ち左手は施順手に作し、 つの形像がある。それは即ち六臂像である。 金剛念師瑜伽儀軌 右は施 雲の如く赤色の髪は上に繚亂 佛化身大忿迅俱嗪羅金剛念誦瑜伽儀軌法說) また雨邊の肩に各金色の佛ましまし、 金蓮花を踏めるもので、然もその髪中に化佛ましまし、 無畏手に 法說)、 丁字立 --身色は紅 に作して、足は青蓮華を踏めるも L 諸の瓔珞、 蓮花 などを學げることが出來る。このほかに今 何れも錫枚を持ちたまへりと説 の如くにて、 環釧を著けて虎皮を跨に製ひ、 右手 右に錫、 は以折編、 1 (無量壽佛化身大然迅 左に澡罐を持ち 左手に 就儀朝說)一 ける 左に数 金蓮華 30

佛像解

說

みに、 指を舒べ、第三手は釼を持つといへるもので、これが六臂像の依つて出來る木據である。 郷勢を作し、第二手は母娑維棒、第三手は鉞斧、左第 璫繋髪となし、また一大蛇を以て腰を繞らすこと三面、身背に圓光あり火焰圍繞す、 大蛇を以て身上に於て角絡結繋し、また一切の毒蛇を以て膊釧、臂釧、 順停相 の外に於 7 10 一に妙蓮華あり、以てその足を承く。右足は海水中にありて立ち、其の半膝を沒す。 に栗を生ぜしむるではないか。 てゐるのは、『聖迦提忿怒金剛童子菩薩成就儀軌經』である。その上卷中に像容を示し 200 世に五元 紀 「共の像獨身、 て洪 眉を顰めて威怒す。また海中に於て一 光滿 この圖 一大明王に對して八大明王と稱することがあるが、試みに列擧して見よう。 の電電 せりつ は あ 面に三目 『十卷抄』や『阿娑縛抄』などに掲載されてあるが、 り以て相ひ輔翼す」というてゐるが、 海より湧 あ り洪 mi し大海中に住す。身吠瑠璃色に 0 して六臂を見れば、右第 目赤色なり。 寶山 首に實冠を戴き狗牙上出し、 を書き、 一手は棒、 その凄壯なる、 像左. 手は底里商 第二手 足を以 して身に六臂あり、 腰條、 は金剛 て寶山 これを詳 金剛 想像するだに 学 IC 作を持 はは下 11: 臂膊 上頭 に説 乃至

-(148)

る。 金剛 八大明 明王に、 不動、 の所變化身たる馬頭金剛明王を加へて、以て八大明王とは稱するのであ 降三世、大笑(軍茶利)、六足尊(焰曼德迦)、大輪、無能勝、歩郷の七

第 五. 章 像

## 第 節 毘 沙 門 天

職乃至 職界曼荼羅の中に於ては、 て苦を脱 人ありて著し此の天王を信じ、 一天大王の一にして北方に位し、護法と施福をその神性として有したまふ尊である。故に 毘沙門天は、梵名を吠安囉拏摩 勝軍などの<br />
祈願に、 し樂を獲 しめ、 福智二種共に具足せしめたまふといふことから、 外金剛部院の北方に在したまふのである。 この天を本尊として行法を修することになつてゐる。 如意實珠陀羅尼を誦持するならば、天自らその人を擁護 (Vāišravana)といひ、譯して多聞天といふのであつて、 富贵、 築禄, 而して胎 官

[74]

の四 修 仰が漸次に民間に弘まつたのであつた。 るのだといふが、兎も角、 13 これ 天王 7 楠 五初 を記錄の上に見ろならば、 IE. 0 成の幼名を多聞丸といふは、 一として算崇せられ、 観が平定し たと傳 我朝にありては、平安朝の初期に初めて渡來してから、 與教 唐の天實元年に不容三蔵が玄宗皇帝のため 我朝にあり 大師は、 毘沙門に祈 ては 大和志貴の毘沙門に祈りて實珠をうけたと りて授 一金光明 かりしものなることを顕してわ 經 の所説 に悲き、 に 鎭護國家 この法を この信

形像 これ に二臂像、 雙身四臂像、 面十臂像等があるが、最も世上に弘まつてゐるも

佛 像 解

W.

四九

のは、『諸説不同記』あたりで説いてゐる像であ

即ち同記第十八、胎藏界曼茶羅中、外金



天 聞 院の天王を示して「金色にして甲を被り冠を清

る。

仰ぎ指頭を左に向け掌に塔を持す」といへるも のこれであつて、 右手は腰側に當て」棒を持し、左手は掌を 金剛界曼荼羅外院二十天中の

毘沙門像も亦同様である。

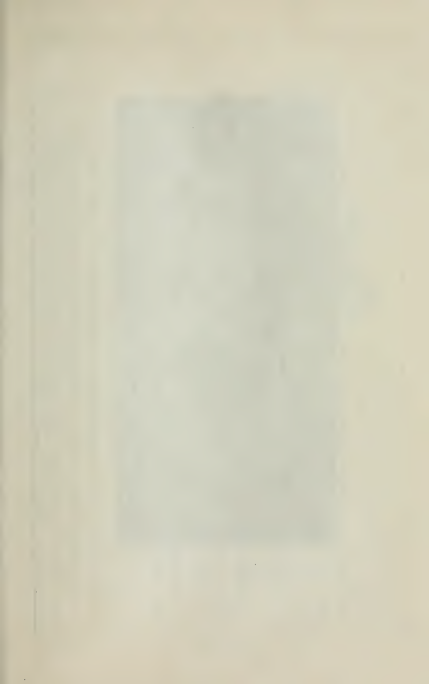
右手に佛塔を擎ぐるもの、身色黄金であつて頭冠上に赤鳥が居り、左手に資塔、右手に三 等の異像がある。 股戦を持するもの、左手に製、右手に金剛枠を執るもの、左に資塔、右に資剣を持つもの 左に全身舎利賓塔を捧げ、 右は腰に托するもの、鬼に乗じ右手に資塔、左手は腰に叉すもの、左手に矟を執り、 甲冑を著け赤衣を被、鬢髮紫色のもの、甲冑を著け左手三叉 二臂像 この外、青黑色にして右に金剛精

説明をしてゐるが、甚だ徹底しないところがある。日はく「兜技毘沙門のこと、兜鉢の名字、 その形式に於ては全く唐式で、鉢に似た甲を著けたまへるものである。『阿娑縛抄』にこの またこの天王が兜技國王として化現したまふ時の形像として、兜技毘沙門なる名稱を附 たもの がある。 この形像で最も古式なものは、教王護國寺に安置してある尊像であらう。



置安寺福興 良奈

像天聞多



天像に就いて。

鉢 ~ mi の字、 に問 世人弓 ふと雖も詳答なし、然る間、玉篇を見て自然に意を得たり。 諸文一准ならず、 これ即ち鉢に似たる甲燥、 に箭をハ ケテ引きたるを兜找毘沙門といふなり云云」と。 恐くは是れ焚語歟、 これを著くるが故に名となす戦云云。 乃至彼 の兜技経 は新渡の經なり、 兜字は訓に首鎧とい 禾に云く、 2

棒、左身は右手に戟、左手に羂索を持つてゐられる。 するもので、二身背を合せてゐることは前と同様であつて、 である。またこの種のもので、勝敵毘沙門なる像がある。 に身を合せ、面の色赤く、衣の色は黑くして甲冑を着け、右身の二手は臂を下し箭、腰前 合掌して獨賭杵を執り、左身の二手は、臂をあげて心に當て合掌して輪を持つも これには毘沙門と吉祥の二天の分體だと傳へるものがある。 これは京都東寺の觀智院に製 右身は左手に實塔、 それは背合せ 右手に寶

に降伏大魔軍大刀、 左第二手に<br />
資格、 色は赤といふ色の いたが爲めに、今猶ほ世人に親しみ深き天像である。 二面十臂像 我国では貨 これは此の天の究竟圓滿せる樣を表現 配合で、 次に獨鈷鈴、 護國家の善神として崇敬せらる」のみか、後人が七福神のうちに数へて 決 に封災難 十臂には各異なれる特物があり。まづ左右第一手は印 弓、 次に金輪、 次に獨鈷及 次に箭並びに素を持ち、 び智慧手(或は鉾 したもので、衣は黑、袈裟は青、身 を持すとい 右第二手 30 に利賓鉄、 何 を結び、

い提で頭 吒天名に就

#### 第 節 提 頭 賴 11E 天

護世四天王の一として須彌山の東方に住したまひ、東方を守護する善神である。 提頭賴吒天は梵名提頭 賴 吒 (Dhrturastra)といひ、譯して持國天といふ命であつて、



甲を被り火髪上に向ひ天衣を着く。 様であつて、二臂像で左手に剣を持ちたまふも てゐる、 これである。彼の記の第八に「現圖、門の南に 形像 左手を共の 山圖もまた赤色)髪鬢に冠あり云云」 左手は刀を持す。面は右に向て坐す(或圖 『諸説不同記』によつて見ると、 然るに 胎藏界曼茶雞、 上に置い 一別分雜記。 外金剛部院なる持國天の た国像 には、 が戦 右掌は腰に又 せてあ 右手に刀を突 上湯と回 という は 1)0

異像に就いて述ぶ け揚げたまふやうにいひ、 たまふといひ、また『一字佛頂輪王經』のでとく、二臂にして架を左手に、右手は掌を側 この外、 身に種 なの 異像を擧ぐれば、『陀羅尼集經』第十一に、提頭賴吒天王像法を說いて、 天衣を著け、左手は垂下して刀を持ち、右は臂を屈げて、掌中に實を持 般若守護十六善神王形體には、身は総青色にて忿怒の形相を現 身長量



置女寺福興良奈

像天國 持



カ 琵琶を持つ二臂像さへあると説くところもある。 第 三節 里 樓 勒

髪は紫にて、赤衣を着、

甲冑を被りたまひ、右に大刀、

左に鉾を持ちたまふといふほ

# 叉灭

0 一として南方守護の神であり、 毘樓勒叉天は姓名を毘樓勒叉 (Viridhaka) といひ、譯して增長天と云ふ。護法の善神 胎藏界曼荼羅では外金剛部院 の南方に在すのである。

細を知るために『諸説不同記』第九の文を引用 ある。まづ胎藏界曼荼羅中の尊容を言へば、二臂 就いて言へば、そこに多少の相違を見出すので であつて剣を持ちたまふものであるが、その詳 みな二臂像を脱いてゐるが、 て見よう。 形像 この尊の像は、何れの經動にありても、 日はく 「通身亦肉色に 然しその持物等に して甲冑を

-(153)

長 增 天

方に向く)云云」というてゐる。

を持ち、

左は拳にして腰に又す(或圖は掌を舒べて腰に叉す、

内色) 藝髭あり、右手は拳にして嫌下に當て創 被着し、肩上に緋端を著け目は怒視す、「或圖は

山圖は赤色、

或圖は面を右

佛 機 解

說

五三

Fī. 四

い足樓博 叉天名 に就

(別尊雜記) 左は腰を押したる甲冑像二般若守護 臂像であつて、 然るに、 右の像容とは異れる左手に刀、右手に鞘を執る像〇院維尼集經一第十一說)、二 圖說) 左手に製、 などの異像があることを忘れてはならない 右手は掌を揚ぐる像(『一字佛頂輪王經』第一説)、右に技折羅、 十六等神王形體。 説、その他弓箭を持ち鬼を踏める像

#### 四 節 里 樓 博 叉 天

第

同じく四大天王と一であつて、護法の善神として西方を守護したまふ神だといひ傳へられ 毘樓博叉天の梵名は毘樓博叉(Virupaksa)といひ、今譯して廣日天と名ける。前三天と



天 像 EI

> 容を證いてから他に及ぼすことにしよう。 像を認め得ない。まづ、胎臓界曼荼羅 は、いつもの通りであるが、二臂像ピ外に異

の像

廣

部院の西 てゐる。 故に胎蔵界曼荼羅を見ると外 これに亦た數種の區別があること 方に在すことに氣づくであらう。 金

脱不同記。第十によれば ち右手に三轅を持ちたま 胎曼外院 の像 を見れば、甲冑を着、二臂 ふ算容であ 「周身黄身にし 2 のう 1111 7



置安寺福美 良奈

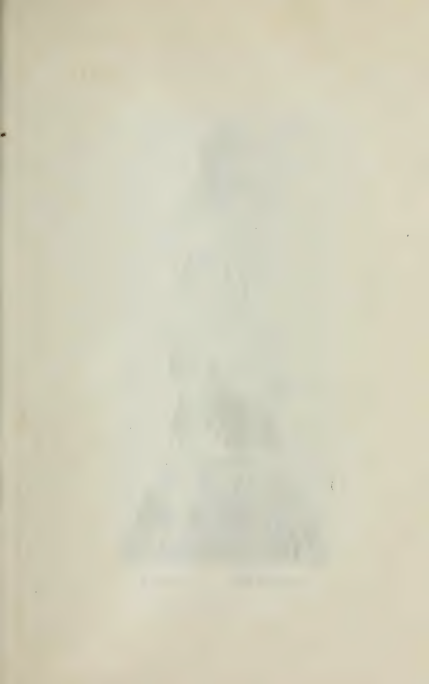
像天長增

5 5 4



置安寺帮興 良奈

像天目廣



異像に就いて述ぶ

赤炭、 うてゐる。 手 は肘を開 冠あり、 き堅て、拳を身に向けて三戟を持ち、 其の冠に箸を懸け端飛上す。 甲を被り緋攀を以て肩を掩ひ頭下に結す。 左は拳にして腰に叉し、 左を向く」とい 右

**蟄姜は赤色にして微笑し給ふ形像が、** 經念誦儀執供養法一說) 左手に槊、右手金剛杵の像(二)一字佛頂輪王經』第一説)、羂索を執持する像(三薬師本願功徳 との外、異像としては二臂にして左手に稍、右手に赤索を把る像(『陀羅尼集經』第十一說) 筆を持ちて何ごとか書寫せんとする如き姿勢をなし、 のほか、『般若守護十六善神形體』には、身肉色にして黒絲を臂に 即ち此の尊であるというてゐるのもある。 甲冑を被り緑色の衣を著け、

ものであつて、共に須蘭山の半腹なる山域陀羅山頂に住し、各東西南北のうち一天下を領 10 する信仰が ありては飛鳥朝時代、早くも聖徳皇の手によつて四天王寺が創造せらる」や、此等四 巳上、述べ來つた毘沙門已下の四天は、何れも四天王、又は護世の四王と言はれてゐる 巳上述べ來つた四天は、世に所謂る四天王又は護世四王と呼び習はしてゐるものである。 のは自 佛法護持の神であると傳へてゐるのである。さうした考へからでもあらうか、我朝に 然であつて、今時保存さる、此等の遺像が、かなり澤山あることも首背出來よう。 、民衆のうちにも漸次根を下ろし、爲めにその尊像の造線さる」ものも隨つて多 一天に對

第 Fi. 節 大 黑 天

佛 像 解

證

Ŧi. Ħ.

大黒天名に就い

7 それには多少文献らしいものがないでもない。下も形像を説く所に至つて、その一端を述べ 115 る。故に印度では古來開戦の神として祀られたのであつた。然るに、忿怒形の大黒天が 10 0 へ、人の 髑髏を繋ぎて 瓔略とした 形像であつて、 一見 思魔を 慴伏せしむる に足るものであ の世よりか、それとは反對に、相好固滿な福神として崇拜せらる」こと」はなつたが、 身色が黑色であるから、 動して、茶吉尼といへる瞰食魔を降伏せんが爲めに示現せしめ 大黒天は梵名を摩訶迦羅 ムする。 かくは稱へられたのである。 (Mahākāra)といひ、譯して大黑神とも譯する。 密教にては、 た。忿怒薬又主だとい 大日如 然しこれ 來が大自在天 込御 は洪 何

0 するであらうが、上に云つたやうに、忿怒形のものもあることを忘れてはならない。 降魔の大黑 形 八臂、胎藏界曼荼羅」金剛部院に在す三面三日六臂の像がこれで、何れも忿怒神とし 大黒天といへば、翻貌肉豐かに微笑を含める温顔と、頭巾と背負へる大袋を想起 これに三様あつて、三世最勝心明王經』の一頭二臂『慧琳音義』第十 所說

ること

30 は 7

髻を把り、第三手は羯吒問迦

(Khatvānga)

なる髑髏幢を把り、左右第四手

13. 局上

12

あ

一領鬼

中横

表現

された大尊像である。

人则

さい

げて一白象皮を擴げて披る勢をしてゐる。而して育にかけた瓔珞は、毒蛇を以て髑髅を貫

一の三戟叉を把り、右第二手は一匹の青穀羊を把り、第三手劍、左第二手は

頭は羊を穿つものであり、二、一頭八臂像は身色は青黒雲で、左右二手懐

即ち一、一頭二臂像は、象皮を被著し、横さまに槍を把り、一

(156)

ける異様のもので、猶ほ且つ口を聞き、虎牙上出の大忿怒相をなしてゐる。三、次に三面 三目六臂像は上に掲げた圖であつて、胎臓界曼荼羅外金剛部院に在す尊これである。『諸説



大

魔 0

あり、 手は 手は垂下して前に向つて劍端を執り、次手は羊 璫臂釧あり」といひ、次に持物を明しては、「右 青黑色にして火髪上に堅ち極忿怒形なり、 不同記。第八に、その像容を明すを見るに、「身 髑髏を以て冠瓔珞となし、蛇を以て鬘となし耳 三日あり、 次手は臂を擧げて前に向け象皮を持 垂下して内に向つて劍を執り横 次手は 口を開きて二牙を出す。六臂あり、 人髪を持し、 共の裸合掌し へて膝上に て長跪 左

(157

角を執りて提持し、次手は象皮を舉持す。臍に於て人頭あり上に向く」というてゐる。詳 くは上に掲ぐる圏によつて知つていたどきたい。 福神の大黒 これ は 『南海寄歸內法傳』第一に説けるところを本據としてゐるもので、

然るに『大黒天神法』にいふところでは、膚色は黒色であり、頭には烏帽子を冠り、悉く 垂る、毎に油を將て拭ひ黑色を形と爲す、號して莫訶哥羅といふ、即ち大黑神なり」といふ。 | 木を彫りて形を表し乃至神王の狀を爲る、坐して金嚢を把り、 小床に却器 7 一脚 は地に

黑色に作り, 10 し收め、 左手には大袋を持たしめ、 袴を著けて賑け塞げて垂れざらしめ、緒は短く袖は細く、右手は拳に作り 背より肩上に懸けしめる。 然してその袋は鼠色で、垂 11



してゐる。 三面大黑 また、この種の大黒であつ

大いに趣きを異に

二の米俵を踏む立 第一手は槌、 大黑天面、 の衆徒を守護せんが爲めに出現せられたと稱せらる」。その三面とは、正面は頭巾を延 三面大黑といび、傳教大師が叡山建立の際、大師自らが感得したと傳へらる」もので、三千 右面は毘沙門面、 左第二手は實珠、 像である。 左面は辯才天面であり、持物としては左第一手は袋の 次手は鎗、 右第二手は資棒、 次手は三歳叉を持ちたまひ、 11 れる 11

學げ俵を支ふ)三、王子迦羅大黑(衣冠を著け、左に金剛杵、右に剣)四、信陀太黑 比丘大黑(比丘形、袈裟を著、左に劍、右に鑓二一、鷹伽迦羅大黑女(童女形、二手頭 1: (童

『佛像圖彙』第三には、六大黑の名稱のもとにそれら一の圖像を示してゐる。一、

異像に就いて。

がある、

それは俗に



置安寺明光 賀滋

像天黑大



子形、 に見る形像)とれであつて、何れも立像であるが、その立てる座が、前の五は氍鐘座なる に、後の一は荷薬座であることが相違してゐる。 右手は拳にし左手に寶)五、夜叉太黑(左手は拳にし右手に輪)六、摩伽羅大黑(普通

## 六 简 辯 才 天

第

は印度の薩羅沙縛底河を神格化したものだと言ひ傳へ、妙音と能辯とはその河の流水の音 大辯才功德天、略して辯天といふ。また美音天、妙音天、妙天音樂ともいふ。もと辯才天 辯才天は、梵名を薩羅沙縛底 (Sarasyatl) といひ、また大辯天、大辯功德天、辯才天、



敬せられ、胎臓界曼荼羅の中では、外金 同部院の西方に在す算である。 る神なると共に、福徳の神として世に崇

にして青蓮の薬の如しとある。且つ八臂には弓、箭、刀、矟、斧、長杵、鐵輪、 り種々の妙徳を以て身を嚴り、 る形像であつて、 形像 八臂像 これに八臂像と二臂像とがある 「金光明最勝王經」第七に説け 面貌容儀共に端麗 羅索を持 日は脩廣 7 あ

佛 像 解 16

五九九

これ音樂を司

ち給 は 同 ふとい 30 山城淨琉璃寺舊藏厨子壁板の尊像は、 その執持し給ふ次第は異なれ ども

所載 針、 珠を掌に もある。 その 次手輪を持したまふもの の圖像は、左第一手号、次手刀、次手斧、 杵、第三手弓、第四手輪、右第一手鉾、第二手鈎、第三手矢、第四手索とし、同 他、一十卷抄」に八臂像を説いてゐるが、これは女天の形像で、左第一手鋒、第二手 次手三鈷戟、 次手輪、 ンム外、 次手弓。右第一手は剣、 近古世に流布する像として、左第 次手索、右第一手は箭、 次手鑰、 次手棒、 次手 T. は は刀、 胸 次手箭の 次手獨 人遊

醜 0 であつて、左膝を堅て、坐し、頭を少しく右に傾けたまふものである。 次に『金光明最勝王經』第七に「現に閻羅 の容儀みな具 胎藏界曼荼羅外金剛部院に出づる形像はこの部に属し、 行す、 限目能く見る者をして怖 EF. 12 0 長姉と爲り、 しむ乃至 或 は三戦 常に青色の 琵琶を弾じつくあるも を執 1) 野蠶衣を著 10 問髪あり、 け好

17

10

日月旗を持す」

とあるより見れば、

斯うした像もあ

るの

7 ある。 げてゐる。

猶ほ「佛像岡葉」

左手に資珠を捧持し、右手に刀を持

つ圖像を掲

第三に 釋迦如來)。官帶童子(また赤音童子といふ、本地普賢)。筆硯童子(また召請童子といふ、 第三にはその闘像と簡明な説明が出てゐる。 は天女形で、 かく標して、

重形の像が各特物を捧げてゐるものがある。
『佛像圖彙』 即ち、印鑰童子(また麝香童子といふ、本地



滅所宮幡八岡鶴 川奈神

像坐天子辨



施無畏重子といふ、本地龍樹)14年馬童子(また隨令重子といふ、本地薬王菩薩)5船車童 いか 子といふのであるが、また善財童子を除いて十五童子といふこともある。 子(また光明童子といふ、本地薬上菩薩)は善財童子(また乙護童子といふ)、 童子とい といふ、 n 本 3 地藥師如來)、金財童子(また召請童子といふ、本地藥師佛)。稻粮童子(また大神童子と 本地文殊)。計升重子(また悪女童子といふ、本地地蔵)。飯機童子(また質月童子と 本地栴檀香佛)。衣裳童子(また除駟童子、本地摩利支天)。蠶養童子(また悲滿童子 本地勢至)口酒泉童子(また密跡童子といふ、 本地觀世音)に生命童子(また臍虚宮童子とい 第 本地無量壽命)」愛敬重子(また施願 ふ、本地彌勒) 13役者童子(また これを十

一六章

-(161)-

# 節 祥 天 女

吉祥天女名に就い

は資珠を掌にしたまふもので、『陀羅尼集經』第十の所説に依れるものである。その文に「共 ある。 け奉るとも あつて彼の天宮に在して、當來は吉祥寶莊嚴世界に於て成佛して吉祥摩尼寶生如來と號づ は功德天、古名は洛乞史名(Laksmi)といふ。これは毘沙門天の后 吉祥天女は梵名を室利 形像 丽 して胎臓界曼荼維 いない にまた數種あるのであるが、普通に造顯せらる」ものは、右手は旋無畏、左に 福徳を司る神として五穀成就の祈、 (Sri) また摩訶室利 にては、虚空藏院の千手千眼觀自在菩薩の右に侍 (Mahasri)即ち大吉祥天女と稱し、舊譯に 求福の新に本尊として祀らる」尊で (また妹ともいふ)で してわられる。

天 ti

梵摩天を畫

く、手に實鏡を執

臺(天皇の

唐

Jag

10

4/4

1

10

加

意珠 天衣,

を

持 寶冠

行手 1

加

1117 大

無是 女左手 て一、臂なり、

和

20

0

路、

111 14

4

を

作: 现 11:

功

徳天の像、

身端

办

右邊に帝釋

天を書く、

散華供養

天

女の

背後に各

0

七寶山

を出 (1) 1)

て訓 0 背後 似 す。 江 百 0 普 Ľ 像 0 推 李 0 納 底 林 を書 F H 0 10 於 村 き、则 7 坐すし I 1-便 には千葉の た呪 とい fill 5 0 形を作 7 資蓋を畫作し、蓋上 72 える 力 鮓 0 京 M 都 7 0 Y'ji 衣を苦け、 功徳天の 珊 1 は沿 瑞 寺 天仗 1) 手に -11 1 Wit: 樂散革 10 香城 灌 天 11 を 111: 茶 2 1/2 天神 (1) 1)

祥京 天都

の古

水 文

周 10

極彩 任

fa 7 造 縣

0

H13

像 世

0

盛 12

h た

に製作

され

た時代

刨 10

ち天平より藤原

時代

I 11

力

17

これ

13

どど慢

2

B

8

0 7

あ

て

寺

似

1

12

ば

元

III.

天

皇

0

御

11:

となつ

7

2

7):

1-

牙

0)

自 1-

象を安じ、

象鼻

10

於

-

71.

色云玄

作

0

瓶 1

を絞 11 天像 如し。

池

11

1)

和自

20

0

沙



藏所寺師藥 良奈

圖天祥吉



れた作品はないと言はれるほどの名作品である。

持ち給ふもの」如き、まさにこの文によれるものであらう。 に寫さべるものがない、この像などは、一度は目のあたり覽て置いても善からうと思ふ。 とへそれが小品であるとしても、その姿態、描線、色彩等、一として時代思潮をそのまし 引、吉祥天女念誦法說)等がある。奈良薬師寺の吉祥天女の、右手施願にし、左手に資珠を するもの(『三十巻絹索經』第十一説)、二臂にして右手與願、左手瓊珠を持するもの(『覺禪抄』所 二臂にして蓮葉上盛花あるを持するもの なほ異像としては、二臂にして右手施願、左手開蓮華を持するもの (胎藏界曼茶羅虚空院の像)、二臂にして蓮華 天平時代の藝術品として、た (『毘沙門天王經 を執持

## 八節河梨帝母

(163)

第

での製帯母名に就い

に際 難なからしめ、また兒女を護ることを以 であつたが、今は佛法守護の善神として佛出家弟子等の住在する處に至り、能く諸鬼神の 譯して歡喜母、愛子母また青色鬼、鬼子母神というてゐる。もとは兒女を噉ふほどの悪女 訶梨帝母とは、俗に鬼子母と呼んでゐるものであつて、梵名を訶利帝 (Hariti)といひ、 してはこの 尊を祀り、 安らかならんことを願ふために、或は盗難除けのために、 て本務とせらる」と傳 へてゐる。 故に胎托、 出產

修法を行ふのである。

佛像解

100

然らば、かゝる惡女が、如何して、さうした善神に變つて行つたか、これは誰 しも聞き

の概要を述べて見よう。 たいことであらう。『毘奈耶雜事』三十一には、 その国縁説話が記載されてあるから、

因終説話をふぐ。 て釋尊 叉 32 踏 如く日夜、城中にさまよひ出でゝ、兒女を捉へ、自からの食欲を滿してゐることを、耳に 恨めし氣に見送つてゐたが、丁度そこへ獨覺佛が來られたので、自ら携へてゐた酪漿水を、 てわた。 た彼女は、 專 **)給うたのが釋尊であつた。ある日、密かに彼女の家を訪れたまうた佛は、兄女の一人を** の長子たる半支迦薬又と結婚して、五百の子女を産んだのは彼女であつた。然るに順 は、「我 し初めた。然るに、それと同時に腹痛を覺えたかと思ふと、胎見は間もなく産み落され 人の手にあつた五百個の菴沒羅果に替へ、 その時身重もであつた彼女にも行くことを勸めたのであつた。 王舎城中に獨覺佛がましました時、 32 時代とはなつた。その時、王舎城の娑多薬叉の長女に生れ、健陀羅國 しかし五百の人達は、彼女の懊惱する樣を見ながら、急いで去つて了つた。彼女は 來世、 この勸めをどんなにか喜んで受けたことであらう、 王舎城中に生れ、 すべての小兒を餌食にしよう」と。 佛のために設けられた大會に詣づる五百人の 遂にこれを佛に供養し、 あまりの嬉 牧牛に日を送 時は週つて、やが 型順を發した。そ しさに思は字舞 0 413 文 新 つてわ 0

袈裟の陰に忍ば

狂氣の如

か其處を立ち去り給うた。間もなく、見女の一人が居

氣附

いた彼女は、

く愛見の行衛を探

し求めた。

そして漸く

釋尊

傍に

6

姿を見出

し得た時、我が見への愛着を、

しみんと感じない譯にはいかなか

つた。

役我ら

-1

說諫 その心情は如何であらう、考へて見るがよい」からした教誠に鬼女の心はさらりと變つた。 は、 そして五戒を受けて邬波斯迦となつたのであつた。 可愛い の言葉が佛 稚見をかへ 」と思ふであらう。 し給はんことを切りに願うたのであつたが、佛は許されなかつた。而して の口から傳へられたのである。「汝は五百子を持ちながら、 まして一二人を持つものが、その一人を奪はれたとしたら、 猶ほその 一人さ

普通のものとしては、宣臺上に坐し、 左手にて一子畢哩染迦を抱き、 右手に吉祥



母

坐し雨足を垂下し、 く、天女形に作し、純金色にして身に 果を持ち給ふものである。 天衣を著け、頭冠瓔珞あり、宣臺上 て次の如く説いてゐる。「訶利帝母を畫 利母帝眞言經』に見るに、 一孩子を書き宣臺に傍て立つ。 垂足の雨邊に於て これ 畫像法とし

カン り、『大藥叉女歡喜母並愛子成就法』に說くところでも、身色を紅白色に、兩足を垂下する 以て懷中に わりに、右足を垂下するといへるを除き、他は略を同じことをいうてゐる。 一孩子を抱き、右手中に於て吉祥果(石榴)を持す」といふもの人如きこれであ

上に於て各一孩子を坐せしむ。左手を

0

を

歡喜天名に就いて

ずしも一定してゐないことに、氣づくのである。 然るに『十卷抄』や『阿娑縛抄』等に載せた圖像を見ると、その側に畫く小兒の數 が必必

右手に孩子を抱き、 10 Fi. に絹本着色の繪像がある。 因みに、國實として今猶ほ保存せらるゝものに、奈良東大寺の木彫尊と、京都醍醐三寶 即ち右の南抄にありては三子像と九子像とを掲げてゐるが一覺禪鈔」あたりではこの外 子像、 七子像を載せてゐる、殊に七子像にありては、普通の剛像とその趣を異にして、 左手に吉祥果を掌上に捧げてゐたまふことは、注意すべき點である。

# 第九節歡喜天

めてゐられるのである。 算は、胎臓界曼荼羅では外金剛部院の北方中に、金剛界曼荼羅ではその外院にその座を占 いふことがあるが、譯して大聖教喜天、略して聖天といふものこれである。而して、この つて、常に人に隨逐して害をなす魔神のことである。然るにまた識那鉢底 歡喜天は、梵名を毘那夜迦 (Vināyaka) といひ、象鼻或は障礙神と譯し、 (Ganapati) & 象頭人身であ

灯 、雑に互らぬ範圍で、その像容を説いて置かう。 形像 これに一身二臂像、一身凹臂像、一身六臂像、 一身三頭四臂像、雙身像等がある。

身一臂像 これは胎蔵界曼荼縄中、 外金剛部院に在す形像であつて、象頭人身、 右手



置安寺城園 賀滋

像母帝梨訶



る。

羅、 ちたまひ dh あり、一形像品 げ、 のは、 同時に、 1) 、持物を 次手に索となつてゐる。然るに『金色迦那鉢底陀羅尼經』に就いていへば、鼻は右 象明 左上手に刀、 六臂の持物またその種類を異にしてゐる。『大聖天歡喜雙身毘那夜迦法』 人身、 而も身金色に 院動一 へば、 これは立像であつて、象鼻を上に曲げたるもの、 左右兩牙あるうち右牙は折れ、 次手に歓喜團、 左方三手に刀、 では、左上手に刀、 して脚は金山を踏むとあるから、 果盤、 次手に劍、 次手に果盤、 輪 右上手 右方三手に棒、 面を少 次手に輪、右上手に棒、次手に毀折 に棒、 し左方に向け、 これを金色迦那鉢底と名け 次手に縛折羅 索、 下に曲げたるも 牙の順序で特 鼻を外 次手 IC 向 I のあると 索を 5 け 示 すも て他 て曲 7

に鉞を持ち、 左手に蘿蔔根を執 间

鉞斧、 **朴)、第二手には實棒を執るものと、** 像品儀軌』に示す尊容で、 第二手 歌喜團盤、 これは 『大聖歡喜變身毘那夜迦天 左第 象頭 一手牙を把り(或は 人身、 今一つは を左に向 右第一手 <

次手は銭斧を持つものとの二種あるを見るのであ

手

は羂索、

第二手三叉戟、

**左第** 

手

は

剛杵、

と區別してゐるのである。

する像である。而してこれに二様あつて、一は左右の第一手は心にあて、根本印を結び、 右第一手に蘿蔔根、 左第二手、歡喜丸、 身三頭四臂像 第二手に棒を持てるものである。 右第二手蘿蔔根のものと、他の像容は、左第一手に歡喜團、次手に刀、 これは 『覺禪鈔』所引の玖目天法の説であつて、三頭各自に三目を有

である。 已上は軍身の種類を列撃したのであるが、次に掲げなけねばならないのは、 雙身の形像

これは毘那夜迦の男女二身が和抱く形像で、圖に示す如く象頭人身である



に露現し、

に華置なきに女天は華量を著け、男天は赤色の袈裟をかけたるも、女人は袈裟なく手足に

手足の柔軟あることは壯肥端正の婦人のそれに同じいとある。而して男天は頭

け、その背を視、女天の面を男天の右肩 なるものであつて、男天の 互に相抱擁して立ち、其の長けは七寸或は てその背を視、然も女天の足踵に至つては皆供 に付、身は白肉色の夫婦二天が赤色の裙を著け、 ととは明白であるが、これにもまた種類が多い。 洪 一『大聖歡喜雙身毘奈夜迦天形像品儀 面を女天の 右肩 hi. 力 IC

(168)

四

方六部像を學ぐ

天の面 商 く目 (毘那夜迦誐那鉢底瑜伽悉地品祕要說)。 共二 く、天冠 「細く、 に着けて、 象頭人身の二天雙び立つことは同じいのであるが、左天は天華冠を著け、鼻牙短 袈裟 福田衣なく、 福田 愛情に地 一相の衣を著け、白肉色なるに反し、右天は面目 身色は赤黄 へざる如き相貌をなすものを以て、 であつて、 黑色の衣を以 て頭肩 雙身歡喜天だとしてゐる。 溫和ならず、鼻長 に網 ZJ. 面を前なる女 <

葉を座とせる、身長五寸のものである。 雙身相抱いて立ち、天衣、 腰裳を著け、 ( 毘那夜迦王 夫の鼻は下に捩し、婦の鼻は上に捩し、四 歸依念師 供養法』說)。

者を觀音の 11: 本誓の は 女形 形 なりというてゐる。(『覺禪鈔』 は菩薩形に て、 互に抱き立てるも 所引、 0 使咒法經說)。 前者を鬼子母なりとい

頭を婦天だというてゐる。 共五 象頭、猪頭 の二天抱き、 荷葉座上に立てる形像で、『覺禪鈔』では象頭を夫天、猪

天 を把持 共六 女は手に歡喜丸を掌げ、 TI. 10 見つめ to る形貌で、 男は手に蒸餅 口 鼻 但 10 白 を把り、 しとい うてゐる。 女は右手に男を、 (大使 児 男は左手にて女 法 (經說)。

この 13 かい [/[] 方六部像がある。 四方像として一形像品 儀動 に説けるものに、東方推碎

一六九

U.

後

喜といふ。 那 面 金剛衣天(また弓箭毘那夜迦といふ。自肉色、 金剛食天(また花鲞毘那夜迦といふ。自肉色、 は『金剛界七集』に、東方金剛摧天(傘蓋毘那夜迦天といふ。白肉色、二手傘蓋を持す)南方 左白瑠璃珠、右寶棒)あり。また金剛界曼荼羅外院中に在す。 六の毘那夜迦の形 天人形、 大將といふ、天人形、 天(また無臺大將といふ。天人形、天冠上象頭あり、 天 夜迦天といふ。 (また猪頭 冠上龍頭あり、 白肉色、左蘿蔔根、右歡喜圖)と説けるものこれである。 天といふ。 白肉色、 天冠上象頭あり、左索、 方弓, 象班 赤肉色、 人身、左は拳にし腰に、 右箭)北方象頭天(また金色迦那鉢底といふ。 左は拳 10 し腰に、 象頭人身、左は拳にし腰に、右花鬘)西方 象頭人身、左弓、右箭端を持す)北方金 右華量) 西方衣服天(また頂阿大将といふ。 左鄉流, 右鈎)北方金剛調伏天(また抱 右劍形) 北方昆那 右剣) 南方飲食天(また戦器 夜迦天(また獣 象頭人身、 像に就い 刀毘 T

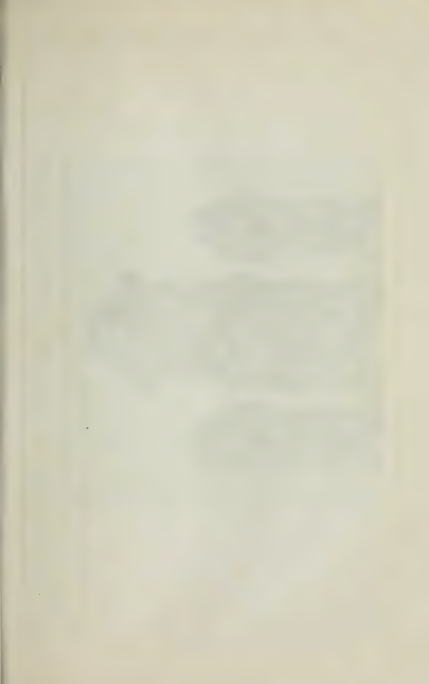
#### 第 節 摩 利 支 天

猶ほ國寶としては神奈川の<br />
寶戒寺に、その木彫一軀が<br />
秘藏されてゐる。

で。 支天名に就 40 を訓 て、常に日 であつて、見ることも、 摩利支天は、梵名をいへば摩利支 し念することがあるとすれば、一切の厄難を脱る」ことが出來ると傳へ、勝利の神とし 天の前に疾行 捉ふることも、焼くことも、 し自在の通力を有する天神である。 (Mariei) 譯して陽族、 温すことも出来な 若し人あつてこの天の陀羅尼 或は威光と名け、日天の眷属 12 隱形 0) 身であつ



像子童二天喜歡



形像 これに 一面二階像、 三面六臂像、

三面八臂像がある。

面二臂像

この形像は『摩利支天經』や『陀

天 变 利

を著け、

左手に長柄の天扇を持ち、

右手

下し 身具

て與願の勢にせるものである。

戦勝等の

小所願 は重

く端麗無比の天女形であつて、頭冠、

瓔珞等の装

疑尼集經』あたりで説いてゐるもので、<br />
蓮華

の上

に坐せるものもあり、立てるものもあるが、同

形像である。

に際し、本尊として奉安せらる」は、重もにこの

第 というてゐる。然してその持物としては、左第一手に弓、次手に圍扇、次手に三戟を、右 牙上出し舌を出し眉を顰めたる大忿怒形である。 に弓、線、無憂樹、右手に箭、針、金剛杵を持つものもある。 が、正面は金色、 一手に箭、次手に刀、次手に棒を持ち、豬上に乗れるものである。異像としては、左手 これは普通世間に流布してゐる形像で、その本據とすべき經動は明かでな 端厳の相貌をなし微笑 し、左面は墨色且つ醜悪なる顔貌で 然るに右面は白色に して天の秋月の 志 つて、 加! 利

三面八臂像 これは『大摩里支菩薩經』に說くところであつて、今その第五の一節を借

左面 箭を執 + 面三日 塔を戴き紅天衣を著け、 1) 1 1 來 際 4 周を 一樹 13 がある。 0 **落**耳 これ る名 12 0 10 て天像 雪 相 1)0 華鬘を戴けり。 It IC 的 玄 て光明 派じ立 似通うた岡 作 否を吐 IE. 0 すっ 外親を見 113 は善相、 もし、 つこと舞踏 醜思忿怒、 曜 す、唇は曼度迦花の如し。 左手は 見る者 えるにコ 腕釧、 像 カ 微笑し深黄色にして目を開き、唇は朱の 报 | 羂索、弓、無憂樹枝及び線を執り、右手には 耳環、 0 **苔** つてねる。 口 摩里支菩薩 情す。 より 111 利 資帶 端 牙 方 因みに國實としては、 JF. を川 0 怡 瓔珞 は 机 深紅 蓟 ١ 頂 及 身間浮檀 び諸 T 0 貌大青寶 上の資塔の 女の 色を作 D 相 雑華を す 色の 0 0 加 1[1 加 京都 进 L 111/ 4 < に於て毘 加 光明 4 とい 聖澤院 1 遊 和 光 1) 2 H 金剛 勇猛 III 虚遮 200 加! 非 0 に絹 ナーの 4-< 加 大光明 自在な 作、針、 洲 すっ L 本着 您 佛 抄 H Mi ぎり に等 11 きり 1) 10 的 馆 0) 1) 谱

## 第十一節 帝 釋 天

帝釋天名

に就 4. 7 三十二天を統御 て釋提桓 帝 鉢"低" 釋迦天 料 一天は、 とい 王 千眼などゝ言は 梵名 略し U. し、梵天等と共に佛法守護の善神として、八方天の一に数へられる尊であ を 区に発 新譯で て釋といひ、 12 は釋迦提婆因 (Indra) てゐる。忉利 また異 具に 、名として 達維 は釋迦提桓 天の主 とい は憍尸迦、 として、 ふのであつ 因陀羅 須彌 富羅陀羅、 (Sakra devānām indra) 7 0 これ Ti なる喜見城 を 摩伽婆、 た天帝釋 婆沙婆、 あ つて 天



置安寺隆法 良奈 像天釋帝



**桂檔袈裟を著、** 

右手に獨胎、

左は拳にして腰に叉し、

を見れば、

金色にして三目、首に實冠を戴き、 金山上に坐したまふものである。

-( I73 )-

つて、胎蔵界曼荼羅中では、外金剛部院の東方と北方に座を占め給ふのである。 天 釋 である。

像 胎藏界曼荼羅、外金剛部院の北門の西に在す像 左は拳にし腰に安じ、右に一古(獨股称)を持ち、 天中東方第五位にある形像は、黄金色であつて、 だ座と特物とに於てその像容を殊にしてゐるの 即ち金剛界曼荼羅成身會中、 これは何れも二臂像のみであつて、た 外院二十

< があること もあるい 利天より僧伽施に下りたまふときの像として、紫金階の左邊に、七寶の蓋を捧持する像容 たまふもの、二、右手に三股、左手は左膀に托し左脚を垂下し白象に楽じ、五色の雲上に 赤色で、右に杖を持ち左は拳にして腰に叉し、 てはならない。 このほか したまふもの、三、右手に獨股杵を持ち六牙の自象に乗じたまふもの、四、釋尊が切 濫 から考 し印度に於て、 同じく胎職界曼荼羅、外金剛部院の東門の北にあるものは、甲を被、 ふれば、 鹿野苑の遺趾等より發掘された彫刻などの面に、 か」る形式の圖像が既に古くから行はれてゐたものと、 面は少しく怒氣を含み左を向き、 寶監捧 天衣を著 詩の像 思はな

像 解

佛

紹摩天名に就いて

3 あるのであるが、多くは奈良、京都の古刹に散在してゐる。 因みに、國實として保存せらる」ものに、塑像、木像、繪像等、 数へあぐれば十二 三點

# 第十二節 焰 摩 天

傳へてゐる尊であつて、胎藏界曼荼羅中では、外金剛部院の南門傍に、金剛界曼荼羅 書き、雙王、苑王、靜息王、平等王と譯するのである。地獄界或は餓鬼界の主だとも 外院二十天中の北方に居たまふのである。 焰摩天は焚名を焰摩(Yamaraja)といふ、またこれを琰摩、閻摩、閻羅、焰摩羅とも

儀動に示す像容に就いて總じていへば、すべて二臂像であつて、右手又は左手に始



像天

外に向けて五指を緊て机に向へ

るものであつ

を見ると、

官服を著、

右に筆を持ち左手は掌を

あ 十天中の像)、左手に如意寶珠、右手に檀茶印を持つもの「『覺禪鈔』所引、天王念誦法說)などが 剛 m **髪あり。臥せる白水牛に乗じ、左脚を垂る、其の牛は氈座の上にあり、面を右方に向** を右に向け頭指を屈す)、左手は内に向つて檀茶杖を執り、頭に金牛月形あり、上に一の るもの 頂 のほか、荷葉座に坐して右手に烙摩幢、左手は拳にし腰に安するもの(金剛界曼茶羅外院ニ は青水牛に乗ぜり)」というてゐる。今揚げたる圖はこの說に符合せるものなのであ 圳 7 『は赤黑色)、右手は側て掌を仰ぎ、指頭を右に向つて少しく竪て(或圖は掌を仰ぎ指頭 カン 護藤儀軌』説)、右手焰摩幢を持ち、左手は腰に又へたるもの(『聖無動尊安鎭家國等法』 同じく水牛に乗るも、右手に人頭瞳(焰摩輸)を持ち、左手は掌を仰ぎたるもの 形 を、一語 像 1) 上に多少の變化があると認めて、胎臟界曼茶羅中、外金剛部院の像が如何な 不 间 の説明に俟つことにしよう。即ち同記第九に「現圖、門西に 人頭 あり

-(175)-

るが、その頂上には恐ろしい形相をした面がついてゐる。焰摩王は常にその面を見て人間 より火光を出し、その火光中から黒繩がする~~と涌出して來る、 の罪の輕重善悪を知ること」してゐるのであつて、若し重罪を犯せる者があれば、 、
焰摩天行法次第一のうちに、からいうてゐる。 D 参考までに、こうで檀拏幢、即ち閻摩幢の用をいうて置かう。不空三藏の著たる 焰摩天宮の庭に、一本の檀拏幢が立つてゐ 王は驚 いて本札を見て その 11

七六

参照。『紹摩天曼荼羅圖』

開 2 ることが出來 初 の姓 8 ほご見神 て罪を決 芳香 五名を調 馥郁 鈔二 たと思ふ。 定するとい べた上にこれを書きつけて置く。 とし て四 3 邊に薫する、 0 であ る。 太山 これで檀拏幢の 府君、 若し善をなせる者あれば、 五道將軍等は、 如何なるも 王の勅を奉じて、 のなるか は、 П より白

四个

11

推知

7

連革

から

1

樣 10 牛に乗れる焰摩天を中心として、左右に焰摩后が二人ゐる、右は着衣せるも左は裸である。 せるものとは一致してゐないのみならず、そのうち五 Á 子を見て 外界下 b Fi. 坐してゐる。 道大神、 うてよ つて居り、 唐風 部 の衣服を纒へることから考ふれば、 1/1 司命、 火に その左に聖天、 また また上部 Fi. 道大神 司融、 同じ が床上 遮文茶、太山府君、 < 0 H 、左側 右 央には太山 10 10 に成就仙 は 坐する右方に、 裸 形 府君が が坐 の拏吉尼 これは明かに支那人の頭で拵へあげたものと つてゐるのであつて、 聖天、成就仙などが顯れてゐるが、これでは水 居つて、 が嚢を持ち、 司命は簡と筆を持ちて跏坐し、 そのうちに王の眷屬として、始摩后、 道大神、 左手に 司命、 遮文茶は 人頭幢、 焰絲王供行 司融、 右に 馬頭 太 雏 形 法 を 0 府君 次第 司餘 持 进 3 東 に出 は総 は 机 0 1:

間魔 刻 0 寶 むり、 E 近. 運慶 京都 ての閣 0 11: 0 觀智院 と傳 厚摩像 3 は繪像、 る木彫 や滋賀 0 木造を合せて十 0 園城寺 4 像、 滋賀 あたりに 0 に湯 淨 8 信 寺 た 絹本着 たない 10 弘法 から 大 色の繪像を有 (in) 神 11: 奈 と稱す 0 [3] して る木 應寺 ねる 周多 10 は 0 佛 W. 7 像 像 あ 周多

像颐 像を舉ぐ。

0



置安寺東 都京

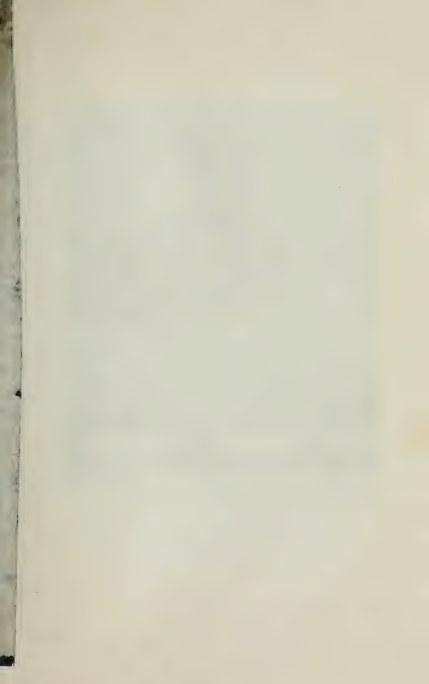
圖天魔焰





置安寺毫白 良奈

像王魔閻



る。

### 羅 刹 天

刹(惡鬼)の主である。胎臟界曼荼羅にては外金剛部院の西南隅に、 羅利天は梵名を羅乞又娑地跋跢 (Rakṣasa-devatā) また涅里帝(Nirṛti)といひ、諸羅 金剛界曼荼羅にては外

形像 これに數種を分つことが出來る。 院二十天中の西方に座を占めてゐられる。



まづ初めに金剛界、 述べて見よう。 胎蔵界兩曼荼羅中の像 から

(177)

が即ちそれである。 甲を被り、髪に冠あり、 を持ち氍鑑座に坐するものであつて、 て大指を以て押す。 つて像容をいふならば、「 一目少しく怒視す。右手は腰側に當て1刀を執 胎藏界曼荼羅、外金剛部院の像は、右手に刀 左手は掌を竪て」左に向け名、小指を属し 面を右方に向く」というて 今『諸說不同起』 現圖、 冠に繒あり、 通身黄色に 第十 二頭瓢上 上掲の像 には

一七七七

佛 像 解

說

わる。 。

然るに金剛界曼荼羅外院の像は、『金剛界七集』卷下の説に從ふと、自肉色であつて、

七八

異像を舉ぐ。

印を結して外に向け、 左手は拳にして腰に叉し師子に乗るものCP専無動尊安徽家國等法記 るもの(『賢助十六尊軌』説)等がある。 を押し、 右手は斧にして その 異像としては、赤肉色で、二臂のうち、 甲胄を以て身をかため、自師子に乗れるもの(『金剛頂瑜伽護摩儀軌』 腰に安じ、 天冠を戴き甲冑を被るもの(『阿娑縛抄』説、及び二臂像で鎚を執 左手は刀印にして荷葉座に坐するものである。 右手には刀を持ち、左手は大指にて中、小二指 設)、右手は剣、 100 m 右手に剣、 左手は剣

#### 第十四 節 水

水天は、梵名轉瞻拏 (Varuna)

水天名に就いて。

または である。胎蔵界曼荼羅では外金剛部院に於て、 (Naga-vajra) とい ひ、翻譯して水と名くる龍神

剛界曼荼羅では外院の北方に位置を占めてわたま

皷 -1-るが 形像 の説に せた蓮華を持つものである。然るに金剛界曼茶 界曼荼羅中の [列] よれば、 經軌に示すところは何 0 1/11 く數種に分れ 右手に劍を持ち左手には ものであつてご諸説不 てゐる。 れも二階像では 上揭 [1:] D 赤珠 il 像 \* 第 すり は



ひ

西方守護の天なのである。

持す

うらい

荷葉座

に坐したまふものだというてゐる。(『金剛界七集』卷下)

左は拳にして腰に安き、

右手には蛇

異像を擧ぐ。

執り、 安座 縛 説いてるる。 動尊安鎭家國等法』には、 並びに龜を用ひた像容を説けるものがある。 沙沙 次 にこの尊の異像であるが、 したまふものを示して「西方の 左手 には右の外に右手に刀、左手に龍索を持ち龜の背上に立てる像を掲げて居り、一聖無 に龍索を持し、 頭冠上に 右手蛇索、 水に關係ある神なることを示すために、その標幟とし 水天は水中 五龍あり、 左手は腰に叉し龜に乗り、 即ち『金剛頂瑜伽護摩儀軌』 に住 四天女妙華を持す」というてゐるがい し鮑に乗す。 頭上に八龍頭あるものを 淀 緑色に には龜の背上 して右手 河 刀 て龍 老 IC



像天水の羅荼曼界剛金

の関 羂索を持ち龍 ゐるのである。 集經』第十 その他一、覺禪鈔」には右手刀、 城寺に、 一臂資珠を捧持する形像を説 に乗れ 絹本着色の繪像が秘戒 0 因みに國寶として滋賀 水天造像法を明す下に るものや二陀羅尼 左手 いて

七九

れてある。

傳 您

所

說

### 第十五節 風

風天名に就いて。

天

八〇

ちに在し、胎藏界曼荼羅では外金剛部院の西北方、 めてゐられる。 風天は、 梵名をいへば縛庾(Vāyu) また風神とも稱せらる、尊であつて、雨曼茶羅のう 金剛界曼荼羅では外院の西方に座を占

形像 これにまたさまくの像容がある。 まづ胎蔵界曼荼羅中に在す尊容を一諸説不同 記し第十によりて言 ば 「現圖、 14 11



屈曲 せり。 頸を覆うて肩の下に之を結ぶ、其の兩端 撃けたる繒は型上せり。 して上に向く。 右手は拳を竪てム幢に幡を著けた 腰帶の二端また飛上 印を被、

然るに、 に視る」とありて氍絵座に坐し これを金剛界曼荼羅 0 像に

す。左は拳に るを持す、

其の幡の端は左に向つて問題

して腰に叉し、左に向つて

短に

な白し。 にあり、

通身赤色にして冠を著く、 老人の形の如くにして、

まふものである。(「金剛界七集」

一卷下)

就いて見るに、赤肉色にして、左は拳にして腰に安じ、右には幡を持ち、荷葉座に坐した

異像を學ぐ。

同じく蓮華王院に雷神と共に保存さる、木彫が一軀あるのみである。 ある。 また『賢劫十六尊軌』にはこの尊のことを説いて、羅刹形にて灰色なりというてゐるので 股の頭の創上に緋幡の附きたるを執持してゐるもの、(『金剛頂瑜伽護摩儀軌』節)、又は、麞 に乗じ、右手には旗を持し、左手は腰に叉すもの、(『墨無動尊安徽家國等法』 説)ありといひ、 この外、異像としては、叢起する雲中龗に乗り、甲冑を著け、左手は胯に、右手には獨 國寶としては京都の建仁寺に宗達の筆だと傳へる、風神雷神二曲一雙の屛風の繪と、

### 第十六節火

#### 天

-( 181 )-

火天名に就いて。 **澡瓶と杖、右手に火天の標幟たる三角と、及び數珠を持つものこれである。** り、胎藏界曼荼羅では外金剛部院の東南隅、金剛界曼荼羅では外院二十天中の一尊である。 れば、大日如來が事火梵志を引掛せんがために、火神の形相を顯現せられたともいうて居 も名けてゐる。これ、古へより印度に於て尊崇され來つた神であつて、傳ふるところによ 形像 火天は梵名を阿疑儞(Agni)また阿耆尼とも名け、譯して火といふ、故にまた火神と 經軌の示すところによれば、これに二階像と四臂像がある。 胎藏界曼荼羅中の像容として『諮説不同記』に説けるものは四臂像で、左手に 同第九に詳細に

佛 像 解 說



像

を著く)。火焰中にあり。

右手は掌を仰ぎ、三角

の壇を持して胸に當て、次手は肘を擧げて掌を

分は

耳璫なし

黒嚢の緑膀、 り。冠、

鹿皮の納子を被る。凡て諸天は多 (或圖、身相肥滿にして釧環褌子

あり。身色深赤、

**慧髪皓白にして苦行仙の形な** 

寶瓔珞、

環釧等の脏臓なく、

唯だ袈裟

明にかへよう。日はく「現圖、第三重東南の隅に

像容を明してねるから、その全文を引用

して説

光のみあり、氍籠座の上に脚を交へて而も坐す云云」といふ、即ち今捌ぐるところのもの 小指を舒べて杖を把る(或圖は臂を擧げ肘を竪て」之を執る。」身は火中にありて、唯だ頭 これである。 を執持す(或圖は内に向て腰側にあて」之を執る)。次手は肘を舉げて拳に作 を執り、 左手は重下して臍側に當て、指頭を下に向け、四指を屈し、 仰ぎ、指頭を右に向け、 頭、中、名を屈して數 頭、中、指 して身に向け、 の間

右手に青竹、 聖無動尊安鎭家國等法に、左二手に仙杖、 この 軍持、 に種の異像としては、『金剛頂瑜伽護摩儀軌』に、赤肉色にして過身に火焰あり、 左手の一は掌を揚げ、他の一には念珠を持したまひ、青羊に乗るもの 深臟 右の二手一は施無畏印にし、 は念

珠を持ち青羊に乗りたまふとの二種がある。

施無畏手のものもあり、また灤罐と数珠とを持ちたまふとも説いてゐるのである。 生したまふ像を示してゐる。然るにその他の儀動に示すところでは、左手に軍持、 13 『金剛界七集』卷下によれば、肉色であつて左に仙杖、 一臂像 これに属するものとして、まづ金剛界曼荼羅中のものを擧げればならぬ。これ 右に三角火輪を持ち、荷葉座に 右手は

#### 第十七節 伊 含 那 天

伊舍那天は梵名伊舍那(Lima)或は鳴捺羅(Rudra)といひ、商羯羅大自在天の忿怒身

伊倉那天名に就い



る。

羅では外金剛部院の 東北隅 にゐた だとも言ひ傳へてゐる尊であつて、胎蔵界曼荼 まふのであ

-(183)-

坐するものである。『諸説不同記』第八によれば、 で右手に三股戦を、左手に坏器を持ち影徹座に が、まづ胎繊界曼荼羅中の形像をいへば二臂像 現圖、 形像 三日、青色にして赤髪なり。 この尊の像容また數種類に分れてゐる 髑髏を以て

瓔珞となす。天衣を被り、前より雨局に繋け、 肩の後に至り屈曲して垂下す。 右手には三

佛 授 解

100

居る。今掲ぐるところは卽ちその圖像である。 店轅を持ち、左手は肘を堅て開き、掌を仰ぎて坏器を持つ。或はいふ繰色なり」というて

坏に血を盛りたるを持ち、 異像としては『金剛頂瑜伽護摩儀軌』に説けるもの、 右手には三戟創を持つ形像であつて、その身色をい 即ち黄豐牛に乗り、左手には劫波 は没

青肉

國等法一に、釐牛に乗り、右手に三股叉、左手は腰に叉すものなどがある。 色で、面 因みに國賓中には、この天のみを畫けるものはなく、多くは十二天中の一として畫かれ 上三目あつて忿怒し、二牙を出し髑髏を瓔珞とするもの、また『聖無動 尊安鎮家

加へて、これを八方天と稱するのである。 たもの」みであつて、京都、 巴上、 帝釋天より初めて、 焰摩天、羅刹天、 奈良あたりの梵刹に多く見受けるものである。 水天、風天、火天、伊舍那天に毘沙門天を

### 梵

天

梵天名に就いて。 るのである。 とは姪欲を離れたる色界諸天の通名であるが、今はそのうちの初禪天の王を梵天とは のである。 であつて、 梵天は、梵名を跛羅賀摩抳(Brahmā)または大梵天(Mahābrahman) 胎藏界曼荼羅では外金剛部院の東方、金剛界曼荼羅では外院の東方に居たまふ 帝釋、 四天王と共に、佛法守護の善神の一として古より崇敬 といふ、その梵 せられて ねる尊

畏印に

無畏印に



四臂像

胎藏界曼荼羅の像容を見ると、

凹面间

四臂像に属するものである。

今掲ぐるところの圖は胎蔵界曼荼羅中の像で、

像

これ

12

臂像と四臂像とがあるうち、

四臂であつて、

特物としては、

左二手に蓮華と

軍持、

右二手に鉾を持ち並

びに施無畏印

華座に坐したまふものである。『諸説不同

記

第 蓮

像天梵臂四面四

狀にす)にし、七緒車に乗するもの『大日經』 て身に向けて鉾を執る。左は拳を竪て、蓮華を執り、次手は下持して掌を仰ぎて前に向け、 然しながら、 右手は掌を仰ぎ指端を右に向けて指を垂れ、次手は肘を竪て」缘に作し、小指を舒べ 、名指を屈 し三白鵝に坐するもの(『十巻抄号同娑縛抄』所掲)、 びに唵字印 し鬱金座に坐するもの し、頭、中の間に澡瓶を夾持し、 これにもまた異像があつて、 (稍々頭指を屈して餘指を直申し、手を側て之を案じ、而も語を作す (高雄神護寺十二天屛風像 八に 第五說)、左手蓮華、 四面四臂で、右手に蓮と數珠、 面を以て右に向けて坐す云云」とい 「現圖、四 )等がある。 左手蓮華、 一面にし 軍持、右手鉾、並に施無 て面に三目あり。 軍持、 右手鉾、 左手 並 四臂 に軍持 うてる に施

金剛界曼荼羅の像は、『金剛界七集』 卷下の説に從へば、 白肉色であつて、 左は 1)

頭、中

る。

を持ち並

ものだとある。然るに、佛傳書圖、

又は梵天勸

拳にして腰に安じ、右手には蓮華を持したまふ

でいいのでは、一個などのなど、像を學



姓 天

> ふ異像もあるやうに脱いてゐるのである。 羅尼集經』第十などには、手に實鏡を持ちたま る像や、右手に拂を持ちたまふものがあり、一院 請圖等に顯れてゐるものを見ると、二臂合掌せ

进

すべきことである。 招提寺等の名刹に、 今綸ほ巨匠の腕の冴えをしのぶことが出來るのは、美術の國として賀 であつて、奈良の秋篠寺、 法隆寺、 興福寺、 115

第十九節 地

地天名に就いて。

天

大地より出現し證明をなせる尊なりと傳へられてゐる。而して胎藏界曼荼羅では外金剛部 ra)といひ、地を司る神である。嘗て釋迦牟尼如來が、 地天は、 梵名畢哩體毘曳 (Prthivi)、地神又は堅牢地神 菩提樹下にありて成道 (梵名吒婆羅耶駄里Dharanidha したまふや、

和歌山の護國院の塑像を除き、他は何れも木造

乾漆の種類があるが、奈良東大寺の乾漆像、 みに國賓として捌げたるものに、木造、

湖



置安寺大東 良奈 像 天 梵



院の東方に在すのである。

像である。 形像 これに二臂像と四臂像とがあるが、胎臓界曼荼羅中のものを初めとし多くは二臂

は鉢の上に半三胎あり、右膝を竪て、坐す」というてゐる。これを『堅牢地天儀軌』に見 を開きて掌指に馬腦の鉢上に花を盛れるを持し左を向く(或圖は鉢、 は掌を仰ぎて前に向て指を垂れ、頭、中、名、小指を屈し大指は之を閉き掌を仰ぐ。左手 **像容である、而してその詳細を「諸説不同記」第八に述べて「現圖、堅牢後の左にあり。** 二臂像 胎藏界曼茶羅、 外金剛部院の像をいへば、左手に鉢を持ち氍織座に坐したまふ 山圖は左に鬘、 ,は肘



に関して

「帖に云は

4

地天は是れ女天なり、

而

神なのである。故に

『阿娑縛抄』には、

この問

la 肉色であつて、右手は抱いて心に當て、左もまた抱 花を盛れるを持ち右手は掌を外に向け、女天は白 あるが、これを印度所傳の古圖で見れば明か るも略々同じく、「男天は肉色にして左手には鉢に かうして見ると、地天とは男神と決定すべきで て股に當つ」と女天の説明をさへ加へてゐる。 に女

一八七

も后ありとは是れ定恵の義なり(梵天の如し)。

異像を學ぐ。

6 云 はく、 ふか、后とは必ずしも夫あるに非ざるか」と、疑問を發してゐる。 或經に佛成道の時出現する地天は二りの天女なり、之を尋ねべし。彼れ一に后と

護寺蔵 つ姿勢に作つてゐるのは、二臂像として一種變つた像容ではある。 臂寶槃を持し問跪する像(『大方廣曼殊室科經觀自在菩薩授記品』說)等がある。 軌儀』巻下説)、白色にして寶華籠子を捧げ長跪する像『菩提場所説一字頂輪王經』第二説)、二 この異像として、二臂資概を捧持し長跪する像(『大日經疏』第一、第五、『尊藤佛頂修職伽法 十二天屛風に畫かれたるものは、左手に寶鉢に花を盛れるを捧持し、 體經濟 然るに高 1: 江 加 1

1) 天女形 天女形 所 一人切なり」と註を加へてゐるのは、女神形に疑問を挟めるものであらう。 で、『冕禪鈔』にはこの文によつた圖像が掲載されてある。曰はく「或圖に云はく、四臂な 右の上手には鎌を持ち、左下手は斧を持ち、左上手には鋤を持ち左下手は鍬を持す、 の圖の下に、朱書を以て「私に云はく、 して華鬘草履等ありて莊嚴す」といふものこれである。而して『覺禪鈔』 これは 『阿娑縛抄』に、用心章に云はくといつて、その文を引用する中に説くも 辯財天の像に全く同じ云云。尋ねべし、説 には、

## 第二十節 日

日天名に就いて。

天

あつて太陽の中に住し、 日 天は梵名阿爾底耶 太陽は彼が宮殿だと稱せられて居り、胎臓界曼荼羅中では外金剛 (Aditya) または蘇利耶 (Sūrya) といひ、觀世音菩薩の變化身で

-( 188 )-



П

天

金剛界曼荼羅中では外院の南方に住したまふ尊である。 天衣を著たまふものである。然るに金剛界曼荼羅 に兩手に蓮華を持ち、五赤馬の率く車輅に乗り、 胎職界曼荼羅中に顯れたまふ尊容は、 この尊に属する形像は何れも二臂像であ

方式

部院の東方に居し、

舉ぐ。 火羅九 に りながら、 醍醐寺に絹本着色の繪像がある。 寺にあつて、前者が着色せる塑造なるに反し、後者は單なる木彫である。このほか、 護寺十二屏風像) があり、二臂を胸にあて日輪を持ち、五馬の車に乗りたまふ像もある (『楚天 終りに、國寶としては、次に述べんとする月天と共に、その立像が奈良の東大寺、 逝耶毘逝耶瞻利支を前にせる像容もあるやうに説いてゐるのである。 雕動 所載) 一は五赤馬に乗り二十卷抄三回娑尊抄一等)一は影徹座に坐したまふもの この外、『青龍動』、大日經疏』第五等には八 馬の車輅に乗じ、 (高雄神 京都

儒 杨 行车 泛

一八九九

手に日輪を持ち、左手は腰に安じたまふ形像であ

ものであると、金剛界七集、巻下にはいうてゐる。

次にその異像をいへば、同じく二臂像であり右

腰に安じ、右には日輪を持ち、荷葉座に坐したまふ 中、外院に在す像は白肉色であつて、左は拳にして

天

胎蔵界曼荼羅にありては外金剛部院の西方に、 月天は梵名を戦祭羅 (Candra) または蘇摩 (Joma) といひ勢至菩薩の化現だとも稱し、 金剛界曼荼羅にありては外院の南方に在す

月天名に就いて。

何れも二臂像であり、且つ月輪に因める輾轍を持ち給ふことに於ては、何れも一致してゐ 尊であつて、月宮の天子である。 形像 まづこの尊の像容を説いた經軌を見るに、特物等に多少の相違はあるとしても、



天

に半月輪の著ける杖を持し三鵝に乗りたまふも るのである。 左は掌を舒べて微しく中、名、小指を屈 て右手は腰側に當て杖の上に半月あるを特す、 うてゐる。「現圖、鳩摩羅の左にあり、弥髪にし のである。一諸説不同記」第十には次のやうに の形像は、 上掲の圖がそれであつて、 雨界曼荼羅のうち、 胎藏界曼茶羅 右に失端 胸を

白 より垂る云云」と。これを金剛界曼荼羅外院の像に見るに、『金剛界七集』卷下にい 肉色の身であつて、左は拳にして腰に安じ、右に半月形を持ち、荷薬庫に坐したまふも 施ひ三鴉に乗る。 袈裟の前端を肘に繋け、 ふかく

J.

九〇



藏所寺國證王教 都京

(内の圖天二十)圖天月



のこれである。 納ま,

手に半月形を持ち、罷鑑座に坐したまへるものである。 特にて月輪を持ち五鵝に乗るもの(『姓天火羅九曜哉』、右手に蓮葉を持つもの(『青龍軌』)白鶴 に薬するもの(『攝大軌』)等であるが、高雄神護寺十二天屛風に書ける尊像にありては、左 に伏兎あるを持ち五鵝車に乗じ白月輪中に坐したまふもの二尊藤佛頂修瑜伽法軌儀。巻下)、一 異像を撃ぐれば、左手に月輪を持ち三鵝に乗るもの〇十卷抄三阿娑轉抄二、 風館上

### 第二十二節 挑 維 延 天

那羅延天名に就い

在す尊である。 別名だともいうてゐる。 那羅延天、梵名は那羅延那(Narayana)譯して人生本といふ。また毘紐(Viguo 天の 胎藏界曼荼羅では外金剛部院の西方に、金剛界曼荼羅では外院に

(191)

三面二臂であつて、迦樓羅鳥に乗りたまふものである。「諸説不同記」第十に 葉座に坐してわられるのである。然るに胎蔵界曼荼羅中の形像にあつては、これと異り、 下の説によれば、身色青黑色にて、左は拳にして腰に安じ、右は輪を持ち、 4 妃眷屬の左にあり。周身青色にして赤髪あり。三面あり、 117 像 圖像にも顕れてゐるが、 これに二、臂像、 四臂像、八臂像があつて、兩界曼荼羅中の形像は二臂だと經 そのうち金剛界曼荼羅中、 正面は三日、 外院の像は 兩邊 『金剛界七集』 の面 心に當て」荷 -現圖、 は獣形 帆に 念

166 解 .3

借

天

掌を竪て、中、名、小指を屈し、頭指を舒べて く冠に繒を繋ぎ端飛上す。右手は肘を開きて 朱を以て而も裏に書す)。或圖は 紐天、通身赤色、而も三首あり、正面は天王形 詳 その左方は猪頭に似て青色なり、 かならず、白色なり 石は師子を現す、 「迦樓羅經に云はく、毘 左は猪頭 雨邊の 0 伽 川方は

羅鳥に乘じ、 8 は多少相違して、 圖は肉色、餘は現圖の如 0 で ある。 右脚を垂る。 三面のうち右面は象、 し)」といふ。前 其の鳥翼を張り右を顧る。(或圖は二日に 左面は猪であつて、右手に輪、 し『十卷抄』や『覺禪鈔』に載せた圖像は、 輪を腰に派け、左は拳 にし して困邊の 左手に蛇を持つた て腰 1 面なく、 32

四臂像 三前 一共に天王和であることは、 を説けるもの ム外二、覺禪鈔二 これまた他の圖像にないところである。 に掲げた圖像に、 三首间 八臂の 形像がある。

異像を擧ぐ。

猶ほ異像としては、『智度論』第二に「四臂に

して貝を捉り、輪を持し

金翅鳥に騎る」と、

但してれは

迦 樓 羅 天 The state of

院の南 作ることもある。舊譯では金翅島、新譯では妙翅鳥、 の大樹に作み、龍を以て食としてゐるといはる、鳥王である。胎藏界曼荼羅では外金剛部 迦樓羅天は梵名追樓羅(larula)といひ、また議院祭、掲路茶、 方に位置を占めてるたまふ尊である。 頂癭鳥、食吐悲苦蘇と名け、四天下 迦嘍茶、 薬院拏などに

人身 12 なかにその作例を認め、また我國でも奈良法隆寺玉蟲厨子の臺座なる、須蘭山の古圖の中 形 その形式の圖形を見ることが出來る。 像 のもの等である。即ち鳥形としては既にアハルフートの古彫刻や健駄羅地方の遺物 これに二種類があつて、一は單に迦樓羅鳥として鳥形に畫けるものと、一は鳥頭

-( 193 )-



1 像 神學

『諸説不同記』第九に説いて「現間、摩尼阿修羅衆左の内にあ 様があろのである。今掲げたるものは、その一たる胎蔵界曼荼 複雑女にありては、 横笛を吹き、 して、二手にて篳篥を執りて吹き、 羅中のもので、鳥頭人身にして而も羽翼を有するものである。 二臂像 鳥頭人身にして髪髻翼あり、周身黄色(或圖は胸色)に 然るに、この二臂像にありては、その種類にまた多 荷葉に坐すごとある。 同外金剛部院中、摩尼阿修羅王の左外に m 面を左方に してこれが女神 (1) < たる迦 15

ありて、形像は前の如くなれども、次なく兩手に螺を持ちて

佛 Par Se 何

九四

を鼓して飛ぶが如く、 がある。 之を吹き、 次にその異像を述ぶれば、『覺禪鈔』、に圖を出し、これが説明を加ふるものに二臂合掌像 これその一であつて、彼鈔に「其の像金色にして、年身已下は金翅鳥に作し、 面を右方に向け、左方の脚で右脚を押し 山の頂上に立つ。半身は天人の形の如く、身亦た金色にして鳥觜を て交坐するものだというてゐる。

M



の〇、金剛光焰 は際觜に似た、 九頭龍 を把る像(『阿娑縛抄、コ二臂にして右手に 或は二臂像で口 貌威怒、 相叉すい なし吠瑠璃色なり。二手は心に當て十指 頭冠、 左に三頭龍を持ち面 畏るべき狀を作す」といふもの、 止風雨陀羅尼經つもある。 瓔珞、 結跏趺坐の像 に三鈷杵を含み、二手蛇 柯 20 に推張す、 は神神 を説けるも 野 idi

性 1-出して見るならば「迦樓羅の像を畫かば(中略) 當に尊儀を作すべし。 像であつて、『十卷抄』・覺禪鈔』、阿裟縛抄』、等にその圖が出てゐる。今『十卷抄』 の如くす。 は天王の形 蠡髯毀短あり、 0 如くす、 唯だ鼻のみは鷹觜の如 髪髻肩に被る、 臂腕にはみな資環釧あり、 < して而も縁色に作 共の身分、 胯 天衣場路あ より以下 の文を抄 腑よりに 1) 1 -亦 温 T=

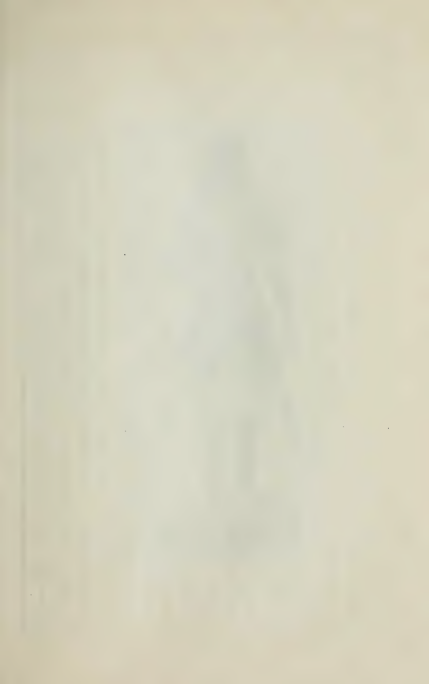
四臂像

これは二手合掌し二手施

0



置安寺福興 良奈 像王羅樓迦



羅圖

算

大自在天名に就い

天を擧ぐ。迦樓

この外、『覺禪鈔』には千頭風天の間像がある。

の形を作し形牙齒を露出す。傘蓋を以て之を覆ふ。首に圓光あり、

成

金山

の上に

の金架あり、

架上覆ふに錦衾を以てし、本尊は衾上に於て正立し、忿怒

然も實冠を戴く云云」

の二手は垂下して五指

を舒

~ ,

施順の勢をなす。

沭

の觜脛及び爪、

みな是れ綵金剛珍

の所

正手は大印を結す。

身色念にして翅は鳥の如く面も雨ながら向て舒べ、共の尾は下に向て散す。

兩手指頭相交へ左は右を押して虚心合掌し、

ED

を以

て心に當て、 四臂

あり、

である。 3 に國 實としては、 奈良の興福寺に八部衆の立像があるが、その中の一軀はまさに當

## 第二十四節 大 自 TE. 天

10 天はその忿怒身だと傳へられてゐる尊であつて、胎蔵界曼荼羅中では、外金剛部院の西方 大自在天は楚名を摩薩首羅(Mahogyara)又は商羯羅(Sankra)天といひ、鳴捺羅(Rudra) 在すの である。

小指を屈し、左手は拳に作して三貼戟を執り右を向く。青黑の水牛に乗じ、左脚を垂る(山 現圖、 像は一 形 像 羅利眷屬の左外にあり、身赤黑色にして右手は肘を開き竪て、掌を竪て、中、無名、 一臂像なること、上圖 言し 二
臂
像
、 六臂像、 の如くである。『諸説不同記』第十にその圖像の樣を說 八階像等があつて、 胎蔵界曼荼羅のうち、 外金剛部院

闘は赤色にして、右は掌を竪て、中指を屈し、

温

帝王の左にあり〕」というてゐる。この外に左の諸形



在 自

像がある。

具へ、天衣瓔珞を以て莊嚴し嚴然として立つてゐる。 iŭi だといひ、首には蓋髻寶冠あり、然も赤色の圓光を 經の證であつて、彼には通身青色にて、三面のうち正 は天王形、右面は夜叉形、左面は天女形で美貌紅白 三面四臂像 これは『覺禪鈔』所引の迦縷羅密言

いて、左第一は拳にして腰に安じ、上手は三戟叉、次手は輪、下手は棒、右第一手は幢、上 但し『覺禪鈔』に掲ぐる圖では、左第一手に、獨鈷轅を持ちたまふやうになつてゐるだけ 手は鉞斧、次手は資螺、下手は刀を持し、白牛に騎り右足を垂れてゐたまふというてゐる。 るが『理性院次第』の説にも、身白肉色花冠を着け三日八臂だといひ、その八臂の様を説 『智度論。第二には摩酷首羅天は八臂三眼であつて、自牛に騎ることを説いてね

第二手は鈴、次手は鍵を持つもので、『別尊雜記』に圖が出てゐる。

に金岩くは町、

これは

右上手に花、下に藪珠を持つといふものこれである。

一面六臂で、左右第一手は印を結び、

左第二手は刀、次手は鍵、

右

而して四臂の持物としては、左上手に三股叉、下掌

とを附記して置かう。 が制造してゐる。この外、『連族立驗騰醯育羅天阿尼奢法』に十八臂の尊像を説いてゐると

### 第二十五節 旭 廖 羅 天

る。いふ如くんば、また大自在天の子だとも傳へてゐる。 せらる、尊であつて、其の
讃貌が童子に似てゐるといふことから、鳩摩羅といふのであ 鳩摩羅天は梵名を鳩摩羅(Kumāra)譯して薫子といひ、又は塞建陀(Skanda)とも稱

形像 面一臂像 これに一面二臂像、六面二臂像等の種別がある。 これは金剛界曼荼羅の外院の像であつて、『金剛界七集』下卷によれば、身



れであるというてゐる。 に安じ、右手には鈴繹を持つ尊容がそ は青緑色であつて、左手は拳にして腰

-( 197 )-

孔雀に乗 起』第十によれば、「現圖、辯才の左に の像容は六面二臂にて三胡鉤を持ち、 つて、胎臓界曼荼羅の中、 六面二臂像 れるものである。一諸説不同 これにもまた異像があ 外金剛部院

借 像 例

九八

仰ぎ指を垂れて右に向く。 腾 あ いうてゐる。 下に眠華坐あり、或圖は右手は拳を竪て、杖を持ち杖上に滿月あり。 上に安じ鈎柄を承け、孔雀に張り、 i) 童子形, 今の闘は即ちこの説に合するものである。 黄色に 1 て六面 山圏は白色にして右は三胡戟、 あ 1) 右脚を垂る。其の鳥、翼を張りて左を向 右手は頻に當て、三胡鉤を持ち、 左手は掌を仰ぎて右を向く」と 左手は肘を開き掌を 左手は掌を仰 く「成間は

给 像の如きはこれであつて、左手は掌を仰ぎて心に當て、右手には鈴を持つてゐると \$ を持ち赤幡を捧持し、孔雀を座とせるものが、この尊であるとも説いてゐる。 その外、同じく六面二臂像であつて、然らざるものがある。 『智度論』第二では 一面四臂の像容を説いてゐるが、持物として鷄を禁げ、 これは 一十卷抄 所 根 11 **か** å. V)



冰揚羅天に就いて

## 第二十六節 冰揭雞天

浦 ば、童子形の像に就いて左の如く説明 葉の上に於て脚を交へて而も坐し、右手は吉祥 日はく「童子形、頂上に五朱紫髻子あり、相好圓 にして、種々の瓔洛を以て其身を莊嚴 形像 冰揚羅天は訶利帝母の愛子 二大藥叉女歡喜母并愛子成就 である 法一によれ してわる。 福



の手に施與せらる」と傳へられ、福徳を司り給

つて
耐願する者あらんか、
無盡の財資はその人

ふ天女として、古來この修法が行はれたのであ

73.0

第二十七節 實 滅 天 女 手は心に當てゝ吉辞果を持ち、右手は垂れて満願の印を作してゐるのは、『冰揚羅童子經 と名く」というてゐる。然るに『十卷抄』や『阿娑縛抄』に掲げたる圖像にありては、左 果を掌とし、人に與ふる勢を作し、左手は掌を揚げて外に向て五指を垂展す。これを滿顕

手

の説によつて作圖したものである。

うてゐるのである。故に若し人あつて此 藏持したまふといふ意味で、かくは名けられた のであつて、或説では吉祥天女と同尊だとも 寶藏天女は梵名を吒羅佉といひ、金銀財寶を 尊. に向

-( 199 )-

に次のやうに説いてゐる。 出てゐるが、その畫像法は「寶藏天女陀羅尼法」 形像 一十卷抄一や 『阿娑縛抄』にこの圖像が

佛 僚 解

250

は 帯鳥靴あり、 天女の身長二尺五寸、頭に花冠を作す、點ずる所の花、 白肉色であり、右手に捧持したまふ蓮華は赤色のものであるのが普通である。 右手に蓮華を把り、左手に如意寶珠を把る」というてゐる。 極妙端正なり、身に紫袍を著け金 間様のうち、

# 第二十八節 蘘 虞 梨 童 女

遊處梨童女名に就

まふを、 する尊であつて、常に雪山の北、香醉山中に住まりつ」、一切衆生のために諸毒を除きた の法を修するのである。 養處梨薫女は、梵名囊虚梨(Jogori)といひ、また常瞿梨、常求利とも書き、大體と譯 その務めとしたまふと傳へられてゐる、故に毒蟲の難を攘はんがために、 との質

形像これに二臂像と四臂像との別がある。

その像容を知るべきである。 る。卽ち彼の經に「一童女を作す、百福和好、其身を莊嚴し、應皮を衣となし、 一臂像 大神車輪 『覺禪鈔』に掲載されてゐるが、その像法は『常瞿梨童女經』によれるものであ の響あり、右手に降毒劍を執り、左手に管毒木を執る」とあるに山つて、 嬌奢耶衣

女形を説いて「狀は龍女の如く七頭を具足し、項に圓光あり(中略)、右第一手は三歳又を て、『穰麌梨童女經』の説くところに依つて畫かれたるものである。彼經には身色綠色なる 今この像容を見るに、 右手三韓叉、孔雀尾、 左手黒蛇を持つもの これであつ

說



てゐる。

るところは坐像なるに反し、後者は立像になつ

神鈔」に出てゐるが、

このうち、

前二本に掲ぐ

ひ、圖像としては『十卷抄』阿娑縛抄』及び『畳手は一黒蛇を執り、第二手は施無畏にす」とい持し、第二手は三五莖の孔雀尾を執り、左第一

# 第二十九節 伎 藝 天 女

する勢をなす、身形、長三足なるべし、或は大小に隨ひて取るに任せて稱量せよ」と。 職り、南手の腕上に各鐶鋤あり、左手は上に向て一天華を捧げ、右手は下に向つて緒を捻 を化生す、殊妙にして喜ぶべし、天上人間能く跡るものなし。天の衣服を著け、瓔珞身を **醯首羅天王を畫く、三面六臂にして顔貌奇特、端正にして畏るべし。其の髪際より一天女 伖鑾天女は魔酷肖羅天の化生せるところであつて、諸鑾の祈願を納れたまふ天女である。** 附記して置かう。 大和秋篠寺に安置されたる天女像は、今いふ處の像法に依つたものではないこと その像容をいはど、『依藝天女念誦法』にいふところは、次のやうである。「先づ魔

で監護選王名に就い

傳

へてゐる。

## 第三十節 乾 闥 婆 王

否または特否行とい 乾闥婆王は、 姓名を乾陽婆(fandharva)又は具には、梅檀乾園婆王と稱し、譯 ひ、癲鰯迦等の十五鬼を縛して、胎兒や小兒を守護する神王だと言ひ

像容もある。 官 持す、左右に摩利支天、訶利帝母を安じ、十五鬼神園繞す」といへる説と合致 著け師子短を著け、分組身黒赤、左に如意珠を持し、右に三古の鉾を執り、 1 12 等に捐ぐる圖であつて、 形像 1 この 用ふる曼荼羅 如くに 十五鬼の頭 二臂像であつて、 二臂像で、 して甲胄を著、 (『十卷抄』第十說) を買 の開像これである。蓋しこれは『見帰動』に it 身相赤肉色、 るものを持ち、 甲胄を被、 右上 その特物を異にしてゐる。 に右足を垂れて坐しながら、 右手に簫笛、 獅子冠を戴き、 十五鬼神等がその周 左手に資劍を持つもの○播無礙程記記 左手に そり 間に居するもの、 1/11 一は『十卷抄』 左手に戦、 意實、 一种植 機間婆鬼神王、甲胄を 右手に三鮎 右手にて膝を押す や三阿娑納 十五鬼の頭 即ち童子經 してわる 绅 0 鈴 ジ、実 沙 (1) な

魔雑は野狐の如 よれば、 十五鬼神 淵酬迦は共 へく、 こみにこの形像に就いて述べんに、その一般的説明は 牟致迦は獼猴の如く、 の形牛の 如く、 彌伽王は師子の 魔致迦は羅刹女の如く、 如く、 騫陀は鳩摩羅天の如く、 「護諸童子陀羅尼經」に 閣願迦は馬の 111 阿波 االله



置安寺篠秋 良奈 像天藝伎





置安寺福興 良奈

像王嵏闥乾



妙見菩薩名に就 4.

尼は鳥の如く、 て居り、 彌尼は婦女の如く、梨婆堪は狗の如く、當多那は豬の如く、曼多難提は猫兒の如く、 日常小兒に著きて、驚怖せしめつ」あるものだというてゐる。 捷吒婆尼は雉 の如く、 日住曼荼は種狐の如く、 藍婆は蛇の如き形體をな

舍究

## 第三十一節 似 儿 苦 薩

星妙見菩薩等とも名けてゐるが、 妙見菩薩は梵名を蘇涅哩瑟吒(Sudrusi)といひ、これをまた尊星王、北辰菩薩、 何れにしても北極星をいうたのである。此の尊はそ 北辰



と傳へられてゐる。 が出來、 睛最も清澄なるが故に、隨つて能く物を視ること 善悪を記錄したまふを以て能とせらる」

( 203 )-

の眼

特殊なるものし二三を除き、 であり他は四臂像である。 ることを知ることが出來る。 形像 これが説明をなす典籍を通覧するとき、 即ちその一は二臂像 大略二様の形像があ

一階像 天衣瓔珞を以てその身を莊嚴し、 は一見神 まづ二臂像 鈔 所 131 0 からいうて見るならば、そ 一尊星王帆一 五色の の説で 霊の あつ

佛

億 闸

記

置き、 る 1 1 ふ奪容ありというてゐるのである。 に結跏 「靈巌寺に等身の木像あり云云」というて、左手に如意資珠、右手は興願印を作したま 杖の末端を承けてるたまふ像容で、蓮華座に坐してゐられるものがあり、一十卷抄』 阿娑縛抄』に説け 趺坐したまひ、 右手は説法即になし、 るものは、 金色であつて、右手に資被を執り、左手は跏趺 もり であ せる上に :30

幾に、紙と筆とを持てる小天女の立像を蜚き添へてゐるのは、彼の記事と異る點である。 (『十卷抄号阿婆縛抄』圖)、左右第一手を以て日輪を持ち、左右の次手は説法印を結べるもの してゐる形像がそれであるというてゐる。但し『十卷抄』阿娑縛抄』には、更に菩薩 一一阿娑縛抄上等に掲載せられてゐる。 左第一手紙、 その他、 に立ち、右足を引きあげてゐたまふ右邊に、夜叉形の使者が硯を持ちながら黒雲中より出現 あるほか あるというてゐる。(『何娑納抄』説 、他の左右二手に錫杖と鉾とを持つもの「覺禪鈔」説、黄色の身であつて雲に葉じ、 この種の異像として、龍の背に立ち、五色の雲に乗じ、左右の掌なる山 その一は『覺禪鈔』所引の北辰別行法によれるもので、その關像は「十卷抄」 次手輪、 一手筆、 第二手月輪、 右第一手筆、次手太刀を持ち、 左第一手紀籍、 即ち彼の記に 「赤白肉色に 第二手目輪を持ち、馳驅する青龍 頭上九頭 して眉を剪め然も慈怒す」 の龍が蟠居せる像容もあり 上に日月 0 のた

この尊像に俗形束帶形、童子形、童女形などもあるが、此等は儒家などに嗣れ

多照。

なし、 斗曼荼羅や 消 存星(西北)、 るうちに見出さる」ものである。 の諸星であつて、その形像に就 頭髪赤色であり、 『佛像图彙』 四、文曲星(北方)、五、廉真星(東北)、六、武曲星(東方)、七、破軍星 因みに七星の名を列擧すれば、一、貪狼星(西南)、二、巨文星(西)、三、 第三に顯はれ 天冠 一瓔珞を装身具とせるも 6

7

いへばご見神鈔』

所引の尊星王軌では、

夜叉形を

東 献

0

なりとい

ひ二十卷

抄上

7

### 第三十二節 金 剛 カ 士

き笏を持ち、

道服を纏へる形像なのである。

たる圖像にありては、

七星みな同

一形像で、 に出

冠 2

を製 る北

かて。 企剛力士の

名に就

實相 を開 置す 法守護をその 剛 士となったもので、 てゐるが、 金剛 密迹 17 るにあ 0 73 門を開 力士は、 0 力言 たり、 それによれば、往昔は國王の子であつたが、 士 金剛 5 任とせらる」ものである。『大寶積經』 梵名を助 て眞如 金剛 0 い もとは一人であつた。 あ カリ つしか二驅となし、 り、 0 土というてゐるが、 以闍羅波域 理 に通達することを表現するのであり、 П を閉ぢたるが力 (Vajrapāņi) 然るに護法 手に金剛杵 を金剛像、 上と名けらる といひ、譯 や を執持 他を力士像というてゐる。 『正法念處經』 佛法守護の願を發し、遂に 善神として、これを伽藍の門に安 7 70 て金剛手叉は執 のであつて、 П 大威猛の勢を示 を閉づるは、 にその本因縁を説 口 金剛、 を開 悪趣 卽 金剛力 密迹金 は 0 口 (205)-

佛 俊 解 話

を閉塞して、我等が身口意の三業で起すところの罪惡を遮閉する意を示してゐるのであつ 世間にこれを呼んで、相向守護、 又は二王というてゐるのが卽ちこの尊像である。

二〇六

懐しみを感ぜずしては仰ぎ見ることが出來ない。 造品中にも見え、 於てまさに執杖薬叉を作すべし」とあるより見れば、 極を發揮せる二王の像も、その起原が既に印度古代に存することを思ふとき、 これには別に異像がない。 また記事としては 一根本說 而して作像に至つては、 一切有部毘奈耶維事二 現在寺門の兩側に、 印度の古彫刻や健駄羅 第十七に 務 骨 隆 ["] ある種 男性美 14 地方

## 深 沙 大



傳 电 だとも、 よれば、玄奘三歳渡天の際に感得 深沙菩薩とも がこの神であるといひ、 に別に、 深沙大將は、 てねるのである。 親音の 典據がない。傳ふるところに いうてゐるのであつて、經 また深沙神、 化りだとも、 毘沙門天の化身 孤 深沙大理、 にない

この像容は何れも鬼形の二階像





置安寺福興 良奈

像上力二剛金





置安院剛金 都京 像將大沙深



名僧 僧慎

捧持し、 てるものを畫いてゐる。 二手を以て鉾を捧げたるものがある様に説 る像容や、 であるが、一十卷抄』 『十卷抄』を見ると、 磐石上に立てる像と、頸に七髑髏を繋け、左手は掌を舒べて、右手に三鈷戟を持 二手を以て や「覺禪鈔」 白飯を盛れ 今揚ぐるところは『覺禪鈔』によれる圖像である。 左手 に青蛇を持ち、 に見ゆるところでは多少の相違 る鉢を捧げたるものや、 いてある。然るに『覺禪鈔』では、二手獨肪 右手は屈げて、 大忿怒形で、 右の乳前 がある。 頭に八蛇が に於て掌を揚ぐ 居

鈴

を

1)

## 第三十四節 僧愼 爾耶藥叉大將

譯 る護法善神の稱である。 北方毘沙門天王の八大將の一であつて、或は鬼子母神の子といひ、また夫と言は 爾耶藥叉大將の梵名は僧愼爾耶 (Samcinjnāya) 叉は半只迦、半支迦といひ、 密神 る 7

-(207)

執る」といひ、一十卷抄」にありては、「尊形像、 寺本は、 形像「金光明最勝王經」第八の僧愼爾耶藥叉大將品には 左手 は腰に於て掌を擧ぐ云云」といひて、 右手は鉾を持ち、 左手は胸 「高さ四五尺にして手 に當てム三瓣寶を持ち、 左手は寶珠 を持つ。 ic 쇍 元興 織を

には三鈷戟を持てる圖像を掲げてゐる。 概説を試みようと思ふ。 己上、 に於ける、重なる尊形の解説をなし終つたから、

佛 像 解

說

0

二〇七

これから浄土變相と曼荼羅

## 第 六章 變 相 部

## 第 節 變相と曼茶 羅

變相の意義。

淨土曼茶羅といふやうになり、何時しかその區別を忘れたかの如き有様になつてしまつた。 圖、地獄圖、世界圖でも、諸種の畫像はみな變相と名づけてよいのである。然るに中 T.17 來真言宗が傳 い意味でいふならば、畫像とでもいうた方が善いかも知れない。 の説 故に、單に淨土の變相のみでなく、釋迦一代の教化を圖に顯はした佛傳圖でも、 變相とは如何いふ意味を含んでゐる言葉であらうか、 明に入らうと思ふ。こて變相といふは、また變、變現、變像ともいうて、 ~ らる」と同時に、眞言曼茶羅が盛んに流布せられた爲めに、 まづ此れが定義を決めてから、 浮土變和をも また本生 これを順 細

作者自身の考案に任せた點が多いのである。然るに曼荼羅になつて見ると、湛だ窮屈なも 寶樹、 經論等に説いた淨土の相や又は釋尊傳の或る部分を、その儘畫いたもので、 であつて、そのうちに顯はれたまふ佛菩薩等の各尊が一絲亂れず列坐したまひ、且つ變和 となつてしまひ、すべて真言の儀軌の作法に隨ひ、一定の位置に一定の像を配列するの 總じて、變和と曼荼羅とは全然その內容も圖樣も異つて居るのであつて、變和といへば 日月鳥獸等、 背景となるものは總てこれ を加 へて居り、 然もその構圖や色彩などは 實殿樓閣資林

これは圖そのもの」性質から見ても、甚だ穩當を缺いた言ひかたである。

よう。 全然畫師 の如き寶樹等の背景は勿論ないのみか、 の自由に任せないものである。 已下、浄土の變相に就いてその二三を紹介して見 これを畫くに當つても一々阿闍梨の指示に 隨

## 節 淨 士 經 相

第

盧舍那淨土變、 るのである。 淨土變机 彌勒、 (即ち浮土圖) 親音 靈山淨土變、彌陀淨土變、藥師淨土變、 の何れかであるに隨ひ、 の種類 に就 いて言へば、 その畫き顯す淨土の瑞相に差違を生する。 その中心となる佛が、大日、釋迦、彌陀、 兜率淨土變、補陀落淨土變等とな 即ち

(209)-

10 である。 ありて右 盧舍那淨 の如 工變 き髪相が畫かれた様に見えてわるが、 とは、盧舎那佛の淨土たる蓮華藏世界の瑞 現存するものなきは逃だ遺憾の 机である。 古い記錄には、 極み 上古

前 111 まうた處の山 羅煩吒 Grdhrakuta) のことであつて、 IC 仙] 靈山淨土變 多資佛 縱廣二百五 0 全身舎利を收めた 名である。 十山旬であつた。 釋迦は嘗て此山 七寶の塔が出現 その時に當りて釋迦は娑婆を變じて清淨となし、 に於 釋迦が此の山にありて、法華經等の諸經を說きた て法華經を說き給へる時であった。その時、佛 して空中に住まつたが、 その高さ質に五 百

佛 悠 伴

訟

1 例 た後、 12 例 霔 客 の意を知りて多寶塔の扉を開き入り給ふや、多寶佛 迦 146 19 0) 來 方角 集し 分身を迎 科 [[] のであつた。 迦 0 たま ['U によつて浮め 付; 百 0 3 來り ため 萬億那山 んために これは『法華經一第十一見實塔品 給ふを待ち給うた。 1 八 方に於て更に二百 られたる関 陀の國土に諸佛 八方に於て更に二百萬億那山陀の 土であ やが が充滿したまふに至つた。 0 萬 たの 億 て諸佛 那 T 111 ある。 に說くところであるが、此 はために半坐を分ちて釋迦 は悉 他の國 < 來集 國 を變じて、 土を清浄ならしめ、 して八 是に於て、 清淨 方に 시 なら 釋迦 の時既 しめ を迎へ入 た ま 更に諸 は U. 10 a Ki

--0 7 0 火襲ひ來りて大千世界を焼盡する時 る 莊厳せり、 その 村 逸品の一である。 和狀を示 身 るに 憂 0 曼陀羅 消 怖 過ぎずして、 土 計 佛 る」もの して目 資樹華果多くして、 0 は涅槃に入り給うたとは とい 苦惱、是の如き悉く充滿せりと見る」といひ、この靈鷲山 薬を雨らして、 く「我が此土は安穏にして天人常 であつて、 ふの 質は である。 久遠劫來より 我國 佛及び大衆に散ず、 衆生 この にありては山城勸修寺に秘藏する補像が ありとも、 靈山 0 63 熙 遊樂する所なり、諸天天鼓をうちて常に衆の伎樂 净 土說法 そは 此の土 10 あ 楽 我が浄土毀れざるに、 1) 生 の相を圖 に充満 のみ安穏なる世界であ て説法 0 ため せり、園林諸 書 L 10 たま 假 to りに 8 ^ る側 0 入涅槃の から こそ釋迦 の堂閣種 然も衆 で 所 るとい あ この利に 11/1 る。 相 车 を示 次 は焼け虚 ひ THE STATE OF 尼 1 被 屋 III 验 に助 加 す 河 外 ナ 8



藏所寺谷長 良奈

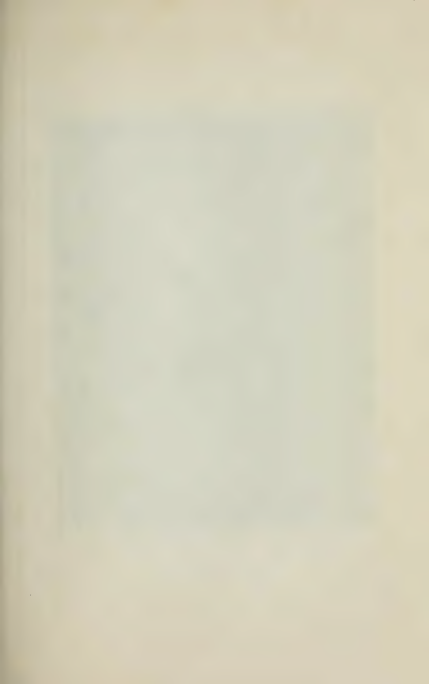
圖相說華法





藏所寺修勸 都京

(像繍) 圖法說佛尼车迦釋



猶

ほし

寶とし

一變相

は、

天武

天皇の

ため

に僧道

明 から

造顯し

た

らい

0

佛

像 解

設

から 左 の二尊 て ないものである。 奈良東大 ある。 右 あつて、十方の諸佛 10 が並 一菩薩 寺 2 礼 44 0 法華堂 は から L 給給 勸 あ て大和長谷寺にある浄土 1) ^ るもの 蓮 寺 12 上. 安置 が來集 0 総 10 相 4 から 世 とは多 跏 あり、 5 したまひ、 丛 12 7 小 る また今はボ 趣 その to 地 8 を異にしてゐるが、 間 中より 0 で 10 数名の菩薩が恭敬の相を示してゐたまふ圖 ス 百寶蓮臺に 出現 ]-> 0 せる三重 博物館 坐したまふ釋尊を中心として、 同じく靈山淨土變の 0 に陳列されてあるが、 多賓塔内に、 多寶、 IC 8 彩 相 違 迦

## 節 彌 陀 淨 士 泛

第

等 を極め は カン 淨 彌陀 と思 ムる意味 上に関する髪相 土三部經たる。無量壽經 た記述 0 à. 浄土とは からでもあらうか に驚くのであるが、 極樂淨 を說く前 1: のことであつて、 にご親無量壽 了親無量壽經了阿 淨土變の多くは觀無量壽經 そのうちにでも 經」一部の組織を略述 そこに在 彌陀 『觀無量壽經』は最も委曲を盡してゐる。 す佛 經」を披讀する者は、誰でもその詳 身 によつて畫かれてある。 0 威 して、 容、 淨土 0 莊 の資に供 に就 今 い 此 約 7 -(211)-

近 く者 3 器 一親無量 咖 中に在 高 世 し時、 1 は、 王 何 が説 含城頻婆娑羅 しつ 7 あ る Ŧ. カン の太子 とい たる阿 ば、 さるづ 图 世が、 序 說 として釋 惡友調 達 尊 0 から 致 E に従 舍 城 CA 0

連に命じて虚空中より來らしめ、釋尊復たその後を追うて夫人の前に現じたまうた。是に於 婆と月光の二臣にさいへられて志を果さず、遂に深宮に幽閉することい ねる 20 せて、釋尊に自からの苦悶を訴へ、願くは日連と阿難の二尊者を遣して我がために説 は憂愁のあまり、窶れが目に立つやうになつて來た。彼女は遙かなる耆闍 あ **禮拜し、目連を來らしめて八鴉戒を授けさせ給へと、念じたのである。日連は直ちに釋尊** の命を受けて王所に來り、八齋戒を授け、 づき之をするめた。大王は之を食し漿を飲み、水を以て口を漱き遙かに耆闍 支ふるために、 んことをねがひ、 て章提希まづ悪因緣を問ふ(厭苦緣)。次に章提希は、世尊に向つて、かくる憂惱なき處を説 て父王を七重 、欣滯緣)。釋尊は、ために三福の業を教へ、散善顯行緣)。こゝにこの經の序分は終りを告げて たまへと懇願するのであつた。耆闍崛山 つた(禁父絲)。然るに阿闍 に種々の淨土を顯現せしめ、夫人をして見せしめ給ふ。夫人は乃ち極樂世界に往 へ給へ、我まさに往生せんと欲ふ旨を述ぶるや、世尊は自毫より大光明を放ち、その の座敷牢に幽閉 酥蜜を麨に交へて身に塗り、瓔珞中に消桃の娘を盛つて、 これが爲めに正しき 思惟と正受とを教へたまはん ことを請 世この事を知るや大いに怒りて母を提 し群臣の出入を禁じた。然るに夫人たる章提 富樓那尊者また到りて王のために説法するので に在せる釋尊は、夫人の訴を知り直ちに へ殺害せんとしたが L 密か 三輪口 た(禁母終 希は父王の 山崎 ひ奉つた。 に大王 に想ひを走 に向 阿難 )。夫人 生世 つって に近 विशे 1 11 主

說

絛 土圖である。 教へられたのである。 來た。世尊は、阿彌陀佛の浮土たる極樂世界を觀する方便として、先づ十三種の觀法を說 『觀無量壽經』との梗概であるが、 想觀、 次に愈と此經の中心となるべき十六親(即ち定善十三觀、散善三觀)を說きたまふ時が 釋尊自から三散善觀を説き給ひ、 眞身觀、 觀音觀、 即ち日想觀、 勢至觀、 これを企みに圖畫し顯したのが、 普想觀、 水想觀、 こ」に夫人は廓然大悟し無生忍の證を得た。 地想觀、 雑想觀の十三定善觀と、 寶樹觀、寶池觀、 次に述べんとする諸淨 章提希 寶樓觀、 0 門門 華座 ひなくし 己上は

有 指の頭を抑すに擬し、 指と大指とを相捻じ、 畫にしたものは、 あられる。 つて、この三尊を繞つて三十餘の菩薩達が供華を捧げ、又は合掌 らる 百賓莊嚴の蓮臺上に結跏趺 、當麻禪林寺の浄土變 本尊か 空中には天華、 變相 その後方、 ら言へば左脇に觀音、 力 最も 支那に 左右には資樹、 餘の三指を竪て、轉法輪印の勢をしてゐたまふ。 右手は胸に當てゝ掌を外に向け、頭指と大指と相捻じて、左手の小 天樂器が雨つてゐる。限を轉じて下方即ち佛の前 調つた形式 も西域 俗に當麻曼荼羅と呼んでゐるのである。 |坐したまひ、左手は胸に當て、掌を内に向け小指を竪て 10 右 脇 のものである。 も盛んに行は 寶幢、 に勢至が同じく蓮臺 寶殿, 礼 即ち圖の中央内陣を見ると、 たが、 寶樓閣があつて無量 我が國 J. に半跏坐し では當廳寺法 して佛 觀無量壽經 の説法 Mij 7 面を見れば、 の聖 3 して国 衆が に耳 たま 如 阿彌陀 0 作だ 往來し を傾 に向 à. 部 けて であ 1000 と傳 を圖 0 如 來 た 7 (213

6 0 中には蓮華があり蓮葉があつて、 見える。 華中には化生したばかりの往生人が座を占めて ねるの

は經 0 在すより、 順序を以て散善觀の儘が圖 更 の中心をなす十六親法のうち前十三親を書き、 に三方の緣たる外陣には、 自 カン 5 宮中 1 至 i) 書され 7 向 親經 つて左側には てある。 部を説きたまふまでの縁起を書 一經 下部には、向つて右方より、 の序説 の内容を順し、 治して 佛が耆闍崛山 [ii] つて行 三是 JL III 1

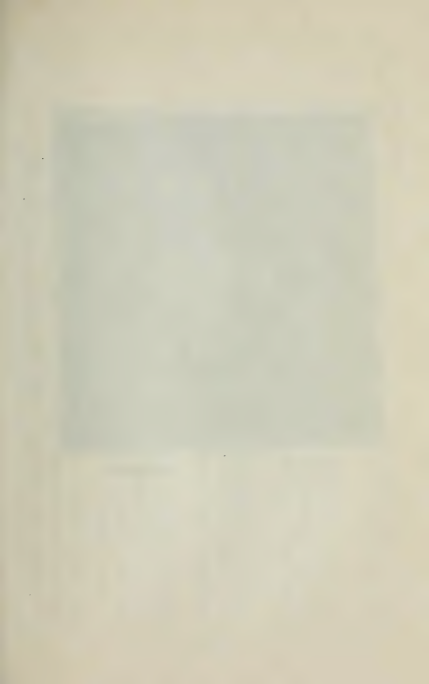
行か 1 來歷を最も詳く物語つてわる。 、の如き狀態を續けてゐるうちに、突然死 ら同學の 友で あつたが、 智光曼荼羅といふものであつて『日本往生極樂記』にはこの曼荼羅 老境に それ 入つて によると、 から んでしまつた。 は頼光 元興寺の僧で は黒人 として語らず、 あつた智光と観光は 恰も喪 心 小 せる 日子 V)

H 程度のものではなかつた。佛は更に右手を擧げてそこに一小浄土を現じたまらたので、漸 合つて喜 4 たくも かる の死後、 せら を視することを勸 あつた。 れ んだが、は 急遽佛前 然し心にかいることは、彼が何處に行つたか、 無二の友であつた智光は、彼のととを忘れ類ねて、追福の營みを怠りなく動 すると或夜、 からずも共處は、彼 め給うたが、 に詣で 打 夢のうちで遂 生淨土 微 妙 カン 廣 日常 0 大なな 方便を問 願 に賴光に る莊嚴 水 して 15 は彼彼 志 止まなか 遭ふことが出來た。二人は手を収 0 たっ 0 凡眼 地獄か極樂か、 佛 つた極樂淨 を以 は彼 ては 10 佛 上であ 0) 相 能く親じうる そのほどが 切 と消 ることを -1: 1) 细



藏所寺明光 川奈神

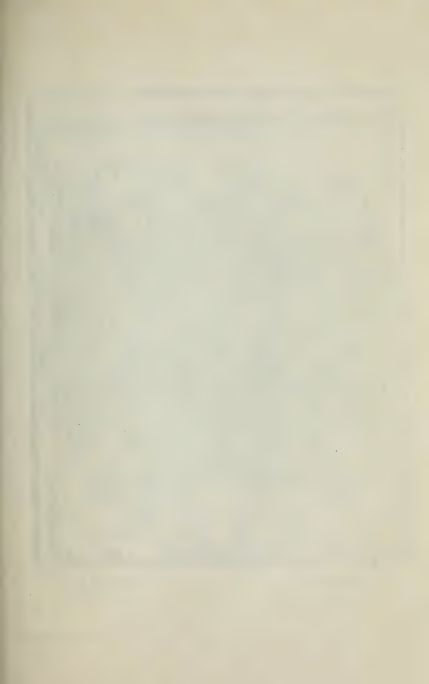
圖羅荼曼麻當





載所諧合羅荼曼光智

圖羅茶曼光智



3

に量智

**基壽光** き經曼

首 < V 5 35 に 7 145 3 書 心ゆくまでその る T. を招じて、 0 6 あ る。 微 夢 妙 11 感 0 得 相 を觀 0 儘を する ることが 書 世 L H め、 來 逐 たっ 10 夢 幅 カン 0 5 淨 覺 1: 的 て 力 我 111 10 米 カン たのであると 0 た彼

は

能 に遇うて焼けてしまつた。 T 行の 浄土變は同 寺 0 今残つてゐるも 極樂坊 に保存され 0 てあつたの は數度の 轉 寫を經 15 惜し たも la 0 かな資德 であ 0 初 火

薩 2 方言 居 力言 まふのでき 沙 に結跏趺 て舞 1) は さて翻 ことはは 親音でき を知ることが出 あつて、 く掌を開 左手 つてゐる。その外、 また前 つて、 414 極業依報の 鞘 1) を胸にあてム資珠 るつ したま T. 方なる舞臺 17 てる き しか 所謂る智光曼荼羅 何 來 るの れが勢至であるか ^ る阿 たま そし 莊 例 彌陀 殿とし ひ D 右脇 宮殿 は て、 その 力 を持ち、 佛 この がまし I 人 あ 0 左右 具 菩薩は右手を擧げ左手は仲べ、 0 i) 0 樓閣 さかっ は 歌 間様を述 三尊を繞つ 116 右手を伸べ左足を垂れてゐたまふのであるが、 1) 舞 10 その特徴とするも か 0 は觀音、 菩薩 がご i) 雨手 に説 ~ て十 て見よう。 寶 力 は合掌 居 参 く極樂のさまが、 地、 七菩薩 至 1) 寶樹 0 せら 一苦薩 まづ から が恭敬 0 A から る あ は 图 사 な カジ 1) 1 合掌 樣 6) 间 右足を垂下し、 0 結 音樂を 10 じく 6 r|II 周 め あ 小され 遍 心 L 寶蓮 0 或 IE, る 12 は 池 奏 力: は 供遊 華臺 直ち た 百 IC 4 內 寶 15 左脇 連華 を捧 に辨 0 0 IC ちなる 人 4/4 蓮 連集 何 亭 13 げ 别 0 0 W. 苦 寸 えし た T 上

-(215)-

とよ 1) 3 0 結 構 に於ては彼 0 法 如 の作 たる、 觀經曼茶羅 に及ば 3 头 子 から 影 少小江 41

解 5

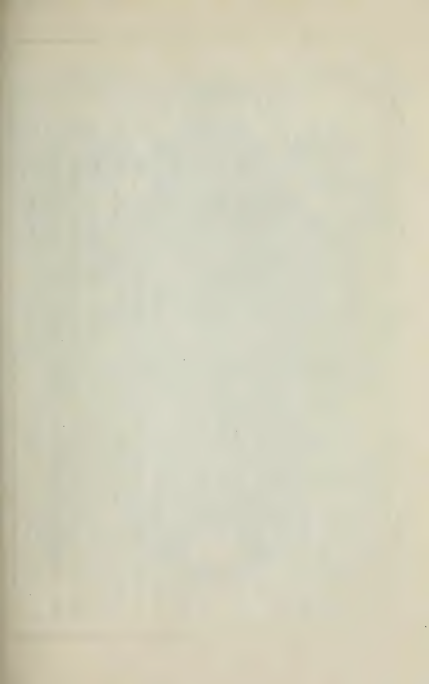
樂國士 を出す」等と説いてゐるのが、この圖と合致してゐるのである。 飾せり。池の中の蓮華、大さ車輪のごとし(中略) 彼國には常に種々奇妙なる羅色の鳥あり、 玻 經所說の浮土和を見れば、一極樂國 心なるに對し、これは大無量壽經や阿彌陀經をその根本としてゐるやうな點がないでもな 學合成 かくいへばとて、此は智光感得の浮土圖たることを否定するのではない。たど阿彌陀 孔雀、鸚鵡、舎利、迦陵頻伽、共命の鳥なり、との諸の衆島、晝夜六時に和雅の音 には せりつ 七寶の池ありて八功徳水その中に充滿す(中略)四邊に階道あ うへに機関あり、また金銀、瑠璃、玻瓈、硨磲、赤珠、瑪瑙をもてこれを厳 一土には七重の欄梢、七重の羅網、七重の行樹あり(中略)極 i) 金銀、 環境、

相 あ 0 方に於て『觀無量壽經』の十六觀法を忠實に表現せる法如の作に比べて、これは外緣に十六 置、諸聖衆の形相、資池、賓地、賓樹、賓閣等は略・當廳曼荼羅に類似してゐるが、外緣 『觀無量壽經』の説に依 といふことは、 たり 蓮華を書き、その蓮中に十六觀の各に關する一偈四句の偈頌を書いたことは、この變相の なども製作せられた事から考へて見ると、或はその當時、 大特徴と言はねばならぬ。然してかいる形式は清海自からの創意に出でたものか如何か かい 清海淨土變 盛 h 多少そこに著へる餘地があらうと思ふ。 に十六觀に關する偈頭を作れ 俗に清海曼荼羅といひ、同じく極樂淨土の和を畫けるもので、且つ りながら、その圖樣に新たなる工夫を凝せるものである。 るのみならず、 といふのは、既に宋代に元照、遊式 この種の藍本が支那から傳來 またこれに聯剧 して浮土の 三: () === の位



載所誘合羅荼曼海淸

圖羅茶曼海清



と稱して、 極樂寺に秘襲されてゐるから、ついて見るべしである。已上の三は世に浄土の三曼荼羅 鬼まれ、 浮土變相のうちでも有名なるものである。 5 圖 の原本は、既に残つて居らず、 た

「模寫の

うちで

最も古い

ものが、

奈良

唐時代 廧 言答 像 然これ等も極楽淨土變の部に属して善い意味合ひのものであり、 0 次に壁畫の結構をいへば、中央には寶蓮華上に結跏趺坐したまふ阿彌陀如來がましまし、 のやうなものも、 く作る能はざれば、但々一佛二菩薩を作るも亦た得」というてゐるのを以てしても、當 みを書き、 四、法隆寺金堂壁畫 薩の像を省 .の初期頃より流行したものらしく、一西方要決一のうちにも「西方彌陀像變を作るに、 他の浮土變相に見るやうな、 いた、 同じく彌陀浄土變として認めらるべきものであらうと思ふ。 一寸と見ては三尊像の如くでもあるが、からした浮土變相は支那の これは極樂淨土の儀相の中、 寶地、 寶樹、 特に彌陀如來が觀法したまふところ 寶樓閣の依報の莊嚴、及び諸聖衆、 また彼 の御物の爾陀鎖鍱

-(217)-

右手は胸に當て人掌を外に向け、大指と頭指と相捻じて、左手の頭指の頭を押す勢を作し 給助趺坐 である。 は伸べ右手は少しく擧げて屈してゐられるが、 而 したまひ、左手は胸に當てゝ掌を内に向け、頭指を竪てゝ大指と中指とを相捻じ、 のであつて、通途にこれ して俳の 左方に侍立 したまふ菩薩 を轉法輪印と稱し、 は天衣を著け、 彌陀如來說 その冠中に化佛がましますより見 環釧瓔珞をも 法 に際 し作したまふ印 て共 0 身を莊嚴

相

あ て、 今、彌陀淨土變を述べ終つたから、序ながら記して置かう。 敬合掌の相をなしてゐるのが見られる。これが璧畫全體として顯してあるすべてのもので **佛が倚りたまふ寶床の上端左右の後方にも、天童とも思はるゝ像が各一人つゞ跪坐し、恭** 12 一莖の蓮華を持つて居たまふほか、佛の頭上にかゝれる寶天蓋の左右遙かに數人の菩薩と、 同じく天衣を著、瓔珞を飾具とし、左手は少しく擧げ屈して掌を聞き、 循ほ、 これは明 阿彌陀淨土變に附隨 かに観世音菩薩であり、 して、 また佛の右側に侍立したまふは大勢至菩薩であ 行者を迎へたまふ様を圖 にせる迎接緩相がある。 右手は仲べて

佛 である。故に阿彌陀佛の信仰が勃興するにつれて聖衆來迎圖が畫かれ、同時に後世に誇るべ き逸品も残された所以であつて、所謂來迎曼茶羅と呼んでゐるものが即ち是れに外ならぬ。 īm が理衆と共に來り迎へたまふことが記してあることに依つて、かくる構圖が出現 して、 この繪の如く、 これは 『無量壽經』や『觀無量壽經』などに、念佛行者の臨終に際し、阿彌陀 聖衆來迎を中心として畫かれるやうになつた根源は、 當腐 したの

聖衆來迎圖の起原

新

0

下方に、

親經

0

九品往生を繪畫化

人と定めて善い

ば、

ながち僧

部が創始者であるともい

へないのである。

からした穿鑿は

この位に止ど

ら見れ

法隆寺にある、光明皇后の御臨終佛と傳へらる」ものに、三尊來迎闡があることか

か、或はこれを惠心僧都であるやうにいうてゐるが、然し彼の大和

したのに端を發してゐるやうであるが、

その

創

和意か者

次に來迎圖の重もなるものを擧げ來つて、これが説明を加へて見よう。

め



藤 所 寺 隆 法 良奈

圖框變土淨陀彌



勢至 奏でつく、彩雲に乗じつ」も、 0 は、 左手は伸べ垂れて、また大指と頭指と相捻じてゐられる。佛前、 ば、紀伊 8 である。 は結跏趺 ので、 如き來迎圖を二十五菩薩來迎圖というてゐるのである。 一菩薩 行者を迎 =+ の金剛峯寺に藏するもので、惠心の作だと傳へてゐるものがある。 然も、 -{!!-が在 坐したまふ阿彌陀佛が在し、右手は擧げて大指と頭指と相捻じ安慰印 五 川には 菩薩 す へて乗ぜしめ その聖衆の數は、必ずしも二十五 0 であ 來迎圖 5 の種 る。 0 而 多くの る金蓮臺を捧げたまふ觀世音と、 大凡二十五菩薩來迎圖 して此等三尊 念佛行者を來迎したまふ様を畫 が流 有 0 してゐるの 元 右 と後 は、 の數にぴつたり合つてゐないが、 である 臨終佛とし 方には、 佛の かい -1-け るも 向つて右即ち佛の左側に 就 右側には合掌 ては廣く一般 有餘 tfi 有名 のが、 0 聖 中央蓮臺座上に なもの この 樂 の相を示 心に行 から したまふ大 各樂器 を撃 普通 は 0 槪 ぐれ 力し 2 た

強)、 彌陀佛を念じ、彼の淨 (第)、 F (露鼓 12 猶 列 21大威德王、 13金藏(琴)、山山海慧(箜篌)、15光明王(琵琶)、15華嚴王(銈)、17衆寶王 擧せられてある。 19日照王(擊鼓)、 二十五菩薩 6法自在、7師子孔(腰鼓)、 25無邊身(香) の名は、『往生要集』第五に、惠心僧都 土に往生せんことを願ふ者は、二十五菩薩の擁護を蒙ることを述 20王珠王(棒形)、 即ち 1觀世音(紫臺) これであつて, s 陀羅尼、 g1定自在王(大鼓)、 2大勢至(合掌) 割註 9 虚空藏、 の持物は惠心の作なる二十 10德藏(笙)、 22大自 から 8 樂王 『十往生經』 在王(花幢)、 (幢幡) 11法藏( 4藥上(玉 を引 (笛)、 (鏡)、15月光 25白象王(賽 用 五菩薩迎接 12金剛藏 幡) 5普 3: Baj E

佛像解說

佛 俊 所

讀 の指定に隨うて私に附記 て置 6 たのである。たにその迎接讚なるものを掲げて見よう。

親音紫臺を寄する時 我性

勢至の

金剛合掌に

の進あらはれ

33

住行 不 老不 面 死 儿 7 0 訴 翻 をたる

法自 六情根 作 0 0 罪滅 歌 舞 0 足

-1-

方界の色を見る

恒順衆生

と指し覆

27

普賢大士は幡盗

藥上菩薩 藥王菩薩

0 の幢幡

E

の幡

11

陀羅 filli -J-孔書 尼菩薩 陸 0 0 舞 腰 臺 1 0

手

入于妙覺とぞ遊 等覺一轉とぞ上る

下化

衆生

20

上永菩提

之指 と踏み

かごす 青 3:

八

不共

の摩

德藏 資藏菩薩 **影響薩** 0 の笙 省 五の音 0 当 は

光明 金剛藏 金藏菩薩 Ŧ 0 0 距 琴 0 の音 筝 THE PARTY 0 0 5 は 接 2

111

海悪の

空後

0)

経は

1

3: 3 75 23

虚空藏

0

舞

0

磨

[IU] ["4 三十七品 三解脱門 寂靜真如 गा 十二字門 吸 月度 0 あ 0 理を調 らは 养 風 清 を拡 かか 清 渡 12

轉法 輸も 近づきぬ



凝所毒素剛金 山縣和

岡迎來隨當五十二



る彌陀像

が中央に

あつて、兩手は胸

に當て」掌を外に向

大指と頭指とを相捻じてわら

この種の圖像を藏してゐる。

まづ全體の構圖を言へば、

造か け、

> 峽 林

より半身を現じたまへ

山城禪 に山

寺には國寶として、

準農 0 维拉

衆寶王の鐃をもち

月光王 П IK の撃場 D 2 鼓にて 1)

三昧 3 (1) 福 形多

定自在王の太 鼓は

大威 白象 德 FE 王 0 一菩薩 寶幢は 0

大自在王の

花幢

無邊身の香はまた に山越の彌陀と稱するものであつて、

二、三尊來迎圖

俗

法界唯心聲澄みて 實界を讚嘆す

心月輪を響か

7

[11] 平等大會と打ち鳴 + 界十 土不二とか 如を歌 部 き合す 7

等 畢竟空に指し 小の説法圓 義天に翻 してか 聳 1) 7 克

曼珠 供養界蘊滿ちにけ 1)

れる。 文 には大勢至菩薩 駆したものである。 天王や神明ら その前 方 カジ い [ii] 像 同 つて右に 循ほ、 じく體を少 が見えてゐるが、 は觀 この外に山域金戒光明寺にこの種の來迎圖があるが、 世 しく俯して合掌してゐたまふ。 音菩薩が少しく體を俯 此等は等 、念佛の行者を擁護せらる、善天善神 丽手 III に金蓮豪を して更にその前 捧持 これ 方には 法.

1111

佛 像 停

設

圖全

成光明寺の来る

迎

佛衆生 法 80 來 掲げた二十五菩薩來迎圖にありては、來迎し給ふことを表現せるに止れるに對 0 h 陀 三尊俱 ものであつて、 が終を重 迎を蒙るべきは、 如來の つ」ある時代にあつたものとして差支へなからうと思ふ。 然が念佛 15 如く呼び習はされてをり、現に京都の知恩院に藏せられてゐるものである。而して前に 攝取 阿彌陀如來二十五菩薩來迎圖 に 者の 。遙か山上より牛身を顯したまへるもので、手印相は三尊共に同じであつて、たゞ騙 礼 御手に絲を結 不拾 一行の法幢を押し立て」天下に臨まれた時代か、 相 行者の手に持たしめて、來迎引接したまふ想をなさしめたもの」やうであ 同じく二十五菩薩來迎圖でありながら、迅雲に乗じたまふところか の經意を示さんとしてゐるのである。 を 書 殏 面 に念佛の行者に限れる特權である意味を、最 ばれた跡がある。これは思ふに臨終來迎の本尊として、その御手よ に繰し、 これ に彌陀佛の白毫より 俗稱迅雲の彌陀叉は早來迎の圖など」いはれ 放にこの 放てる光明 若くはその信仰の高潮期 [61] 0 出現 を蒙 も強く印 は、 らしめて、以 確 象づけんがた カン に彼 これ らい て
わ
る に達 て念 0 理

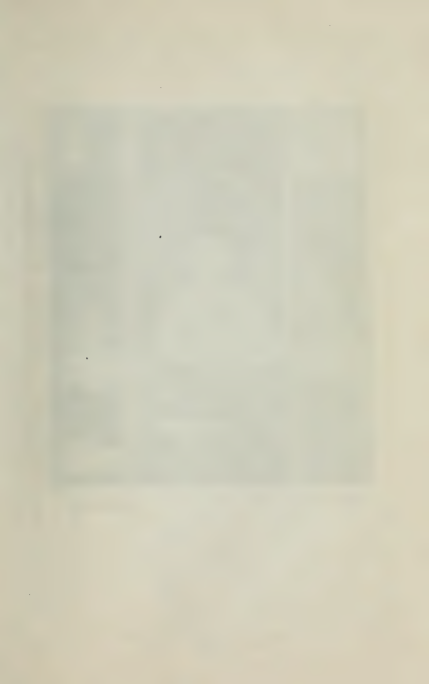
## 第四節藥師淨土質

消 上の り、五濁愛欲等がなく、白銀琉璃を地となし、宮殿樓閣は悉く七寶を以て莊嚴せること、 北殿 の浮土即ち東方淨瑠璃世界の に就 いては、彌陀の浄土の如くその詳細を説いた經典はなく、單 勝相 を圖畫 せるもの が薬師浄土變で ある。 に國 Mi 上が清浄で てその



藏所寺明光戒金 都京

圖陀彌の越山





藏所院恩知 都京

圖迎來薩菩五十二陀彌阿





置安寺隆法 良奈

圖相變土淨帥藥



とは 恰も 供 我 國 せらる」唯 1 四 諸 古 方無量壽佛 0 日节 記 代 録の IT 一の浄土變は、 於 1-の国 T 樂師 に明か 土と異るところがないと記せる以上に 0 信 に残つてゐるところであるが、 大和法隆寺の壁畫として残れるもの」みである。 仰熱が高まりつ」あつた時代、 惜 洪 知ることが出 b の浄 かな、 ·Ĺ. 一變が造 現 派な 時吾 河 人 世 0 5 0 前 而 12 たこ 1 L 提 7

濫が かと思ふ。 薩であり、 名については、 の左 \$ 薬師佛がましまし、 0 ま) 行 を持ち、右手は擧げて掌を外に向け、大指と中指(?)とを相捻じたまふ 1) 及び各後方、 その圖 その 其の蓋の左右に各一飛天が居つて、供養の相をなしてゐる。 に願れた諸 その詳細を知る由もないが、佛の左右 他の六人の天神像は、 前方には各二菩薩、 その雨足は各蓮華を以て之を承け、左手は伸べて膝に安じ、 尊の様を言うてみよう。 恐くは十二神將の一部を描き出したのではなからう 聲聞、 まづ中央に、資床の上に倚坐したまへる 三天神が侍 に侍立したまへるは日光、 V. せる外、 佛 然も此等諸 0 のであ 1: 寶形 月光二菩 つて、 10 尊像 は 寶 樣 佛 天 0

(223)

## 第五節 彌勒淨土變

嚴 ば、現 の淨土があらう筈がないのである。然らば今この菩薩は何處を居所とせられ給 は未 在はやがて佛たるべき補處の菩薩として兜率天に在し、四十九重の摩尼寶殿 だ成佛 し給 はぬ菩薩であつて、其處に他 の佛のやうに、既に成就された百寶莊 ふやと問 10 あり

像解說

佛

軀、 彌 釋迦 ととと L カン 一颗信 がら諸 7 る がほの は、 0 力言 佛の教化に洩れたる衆生を化益し、 训 弱 は 故 仰 彌勒佛 児えてゐる。 なっ 火 勒菩薩が 0 10 天を教化し、五十六億七千萬歲を經たる後に閻浮提に下生し、三會の說法に於て、 盛なり 爐 强 勒 たのであ \_\_ 具(花臺あり) 0 軀 淨 fill L 土とい 時 時代には、 それは天平二年造立興福 る。 L 菩薩像六軀 か列列 mi へども、そはもとより浄土ならざる兜率天宮を指すのであつて、 を奉安した様にいうてゐるが、 してこの弱勒浄土變も、 佛 兜率上生を願求するものが多くなり、<br /> と呼ばれ (內二 體は金色)、 而る後に成佛したまふのであるといふのである。 る様になり、 寺五重塔々本の四佛浄土中、 羅漢像四 奈良朝にあつて既に造類せら 遂に彌勒淨土變まで造顯 今は 軀 天人形 たび法隆寺の 随つて信仰 十二軀、 北方爾勒浮土 泥塑 神 せら 1) =1-12 對 1) た形 胖 形

の闘相 子 二天神 0 ひ、左手は垂 10 前 像 和 2 に住 方階 0 か カン あ 名 る 右 建 F 樣 1 たまふ外、 を 0 足を垂れ を記 6 れて膝上 11: を 8 轉 す 7 ねる ぜ て侍坐 ならば、中央なる彌勒は佛形にて袈裟を著け、莊厳 左右 h に安じ、右手は擧げて掌を外に向け、大指と中指とを相捻じ、 0 力 1 ١ には菩薩と相並んで脇侍の二菩薩が倚坐し、 みである。 in 子上に乗り坐したまへ 更にその 各左右前方には二金剛 る一 菩薩と、 力士 が近 その左右に二體 の臺上 洪 つて 0 居 左右前 に俗 り、 4/4 また佛 方に 0) 坐即 說法 たま

に強

が浮土變

四四 + 2 0 13 カン 兜率 の内院、または四十九院の圖といへるものがあつて、兜率天宮の 相 を闘

世

九兜

院。內院

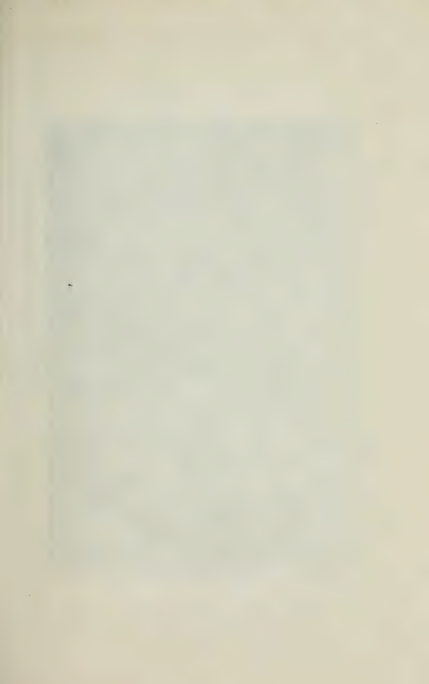
及

U

は

藏所寺縣社 具余

岡相變土淨勒彌



-(125)-

佛像解

19

#### 茶 羅 0 意 義

具足圓滿して缺けたることなき有樣を輸へて、彼の車が戳輻賴を具足して初 當つて、まづ土を封じて平かならしめて壇としたのであるから、から譯するのが本當であ る。 すやうだといふのである。 曼茶羅 また輪圓 而して、壇とい (Mandala) とは、 一具足といふ時は、十界の依正二報はいふまでもなく、あらゆる 第 ふのは平坦といふ義であつて、印度の古い風習では、 節 これ梵語であつて、 このうち、後義は重もに密教で使用する語であつて、 曼 舊譯では壇、 新譯では輪側具足というてゐ 天尊等を祀 一切諸 8

るに

岩 に諸佛諸菩薩を布列したものを曼荼羅といふのであつて、 狭義の意味でいふ曼荼羅に就いていある。 し廣義で曼荼羅といふものを説明すれば、大日如來の 森羅萬象、 みな悉く曼荼羅ならざるはないのであるが、狭義でこれをいふならば、 祕 密の徳が顯る」ところ、 これより述べんとするもの

廣き意味で

17

ふのと、

狹

い意味でいふのとの區別

がある。

見ると、 然らば 共處にまた新たなる興味を感じない譯にはいかない。 」る 曼荼羅は、 何時の 頃から流布 し初めたのであらうか、 山來、 曼荼羅は眞言密教獨 この [11] 題を追

時代。解の流布は

かせし

には

て川 これ

輪をな 社 悉く

羅を用 準ぜる一形式に を告げると同 たかと言へば、 0 和違 mi して印度に初めて密教が興起した際、如何にして修法が行はれ、曼荼羅が安置せられ ふることしなつたのであつて、彼の大壇に敷曼荼羅を奉安するのは、 力 露 時 過ぎないのである。 地 に野 まづ法の如く露地に擅を築き、曼荼羅をその都度地上に畫き、 10 あ 壊されたやうであるが、支那、及び日本 つて修法も 行 ない關係 上 自然屋内に に傳來 木壇 を立 して から て、 印度の古俗に 盛 は、 修法 書 世 風 が終り る 士 曼茶 氣候

茶羅が製作せられたのは して 支那 10 あつても、 いふまでもないが、 會昌 0 法難 の以前 までは、修法 轉して日本に密教が傳 の本尊として、種 5 32 × 就中 0 例 像 弘法 や曼

ることが出來るのである。 べて祈禱に山らざるものなき狀態となり、眞言密教の全盛期を現出するに至つ 大師の如き傑僧の 從つて、それ等修法の本尊として、種々の曼荼羅が造顯せられ、 111 現が彌や増しに斯教の傳播を促した焦めに、 川寺は 今猶ほ遺品の多くを見 天下萬般 たっ 1) 事は 1

### 二節曼茶羅の種類

第

都部の曼荼羅ともいふのである、例へば、金剛界、胎藏界の曼荼羅の如きは是れである。 きものであり、これを一門の曼荼維又は別尊の曼荼羅といふのである。 尊とせる、 他 を中尊として、普ねく三部五部の諸尊を集め、建立せる曼荼羅でこれを普門の曼荼羅 0 0 諮尊を布列した曼荼羅についていへば、大凡二種類に分れてゐる。その一は、大日如 \_ 2 は、 金輪曼茶羅、阿彌陀曼茶羅、 主尊とし 大日如來 て建立 の別徳として顯現したまひ、その眷属として各々一門の徳を主る諸尊 せるものであつて、阿閦、 觀音曼茶羅、 普賢延命曼荼羅、 阿彌陀、觀音、 普賢乃至焰 焰魔天曼茶羅の如 魔等を主 外色

大 而して、斯くの如く二種の曼荼羅を建立する場合、各に通じて四種の様がある。即ち、 三、法、 羯の曼荼羅に外ならない。

形 像を讃き列ねた極彩色の曼荼羅である。二、三昧耶曼荼羅とは、諸尊の三昧耶形、 大曼茶雞 とい ふは、 十界の有情の形相を五色を以て彩畫せるものであつて、 諸等の 即ち

具を指 書 頭を傾けたまふ如き、諸の威儀、取捨居中行等をいふのである。『祕藏記』の上では木像、 II, てわるものである。四、羯響曼荼羅とは、諸佛菩薩、金剛明王天等が、手を揚げ足を申べ、 0 計菩薩、 その本誓を標榜すべき物たる、塔、 農像の上 かわりにその位置に書き列ねて大曼荼羅にかへたもので、また之を領子曼荼羅ともいう て、諸尊 して三昧耶曼といひ、その種子を指して法曼、 着くは に就いて四曼ありというてゐるが、 の形像 III E のかわりに布列し、 諸天等の内談三摩地 連派、 建立せる曼荼羅である。三、法曼荼羅とは、 金剛杵、劍、輪等又は二手に結びたまふ印製を の功徳を顯す梵字(又は種子といふ) 、一繪像の全體をさして大曼といひ、 その威儀の姿をして羯磨曼というて た、 所特の器 評例 形像

荼羅に就いてその結構を述べ、本書中になせる説明を、 曼茶羅の如きは、後代殆んど見ることが出來ない特殊の一樣式である。已下、主要なる曼 るが、最も多く世間に行はる」ものは大曼荼羅であつて、 この外、座位の曼荼羅といび、諸尊の坐したまふ蓮華、月輪等を列位してゐるものもあ 一層明かならしめようと思ふ。 種子曼荼羅これに次ぎ、三昧耶

わ

る。

# 第三節 金剛界曼茶羅

て、 これ 具には金剛界九會曼荼羅と稱するのであるが、また西曼荼羅、果曼荼羅なる名稱もあ は大日如來を主尊として、所有る五部の諸尊を集育して建立せるものく調ひであつ を以 の成立

生部、

北方不空成就佛を羯磨部

の部主とし、

各四親近の菩薩をその眷属とするのである。

を佛

部

0 部

主とし、

己下,

東方阿閦佛を金剛部、

西方阿

爾陀佛

を蓮華部、

南

方寶生

例

羅 る 0 とし 灌頂を授くる時、 て並び稱 せらる」ものである。 本尊として奉安するものであつて、 胎藏界曼荼羅と共 に 根本 曼茶

L 合せて一千四 佛 通 體 IC 之を現 千三 百六十一尊となるのであるが、是等の諸尊を五部に分ちて、 一十六、 圖曼荼羅というてゐるが、 菩薩二百 九十七、 忿怒 今、 明王四、 東密に用ひつ」 執金剛 liri 外金剛 あ るも のは 部 1[1 Ti 央毘盧遮那 二十、 儿 命よ す 1) 成 ~ 佛 1/-

| PG 5 | 6    | 到 7         |
|------|------|-------------|
| ED   | R[I] | 趣           |
| 會    | 介    | 會           |
| 供 4  | 翔 1  | 序 S         |
| 養    | NºE  | 三地          |
|      | 會    | 俞           |
| 微3   | ≡ 2  | 降 9         |
| 細    | 账    | 三世          |
|      | 期    | 三<br>味<br>W |
| 會    | 會    | 耶會          |

九會の位置を闘示すれば次のやうである。(注意本曼荼羅は上を西方と立てるのである)。 る金 力 その くの 剛曼茶羅 今これを詳 加 H 10 收 は 儿會より 8 しく説明す て居 力 る な 成立 だらう る尊 るこ 像

カン 5 次下、 高 雄 曼荼羅を カン り來りて、 これ が説 明を試 みようと思ふ。

とは、

やが

て活

约

0 形

像を知

3

大いに役立つことである

羯磨會であつて、これはまた根本會とも成身會とも名けられ、 揭 磨會 前 10 4 5 つたやうに、 九會を以 て、 建立 せられ たろ その中には 金剛界曼 一千六十一體 1 1 此 は 0

PG

金剛築、

北

金剛

给 0

四擇菩薩

が在

目.

つ院内

に遍ねく賢劫の

干佛

が在す。

次にそ

0

外院

IT

は

東北方より始めて南に向ひて、

次第に那羅延天、

拘摩羅天、金剛撰天、梵天、

大月輪を把持

したまふのである。次に第二院の四維、

に金剛燈、

東北

に金剛塗香の外四供養菩薩、

同じく四方のうち、

東に金剛

鉤、南に金剛素、 に金剛華、

東南

に金剛香、

西南

10

西

北

12

金剛歌、

東北

10

金剛

舞

四供養菩薩があり、

10

地神、 金剛

西南

に水神、東南に火神、西北

に風 の内、

風神の凹

大神が在して、

各兩 輸外の

手を舒べて、

0

四維なる、

東北 III

憲は 10 後(西)に金剛語の 言 (西)に金剛幢、 金剛 **| 寶波羅蜜、後方(西)に法波羅蜜、左方(北)に羯磨波羅蜜の四菩薩があり、東方月輪の中** 算 智拳 ひて、 、左(南 阿閦如來で、 がましますのである。 学 に向つて、四方に次での如 46 1) [1] [14] 方大日如來に向つて、 を結びたまへる大日如來が在 )に金剛愛、後(東)に 菩薩 方に次での如く前(南)に金剛業、 後(南)に金剛笑の凹菩薩があり、西方月輪の中臺は阿彌陀如來で、東方大 西方大日如來に向つて、其の四方順次に前(西)に金剛薩埵、 四菩薩があり、 がましますのである。 即ち大圓輪中に五解脱輪があるが、 金剛喜の四菩薩が在す。 北方月輪の 四方に次第して前(北) く前(東)に金剛法、右(南)に金剛利、左(北)に金剛因、 かくて大圓輪內 し、その前方(東)に金剛波羅蜜、 中臺には不空成就如來が在て、南方大日如來 右(西)に金剛護、 の四 また南方月輪の に金剛寶、 維なる、 その中央なる月輪の中 左(東)に金剛牙、 右(東) 東南 中臺は寶生如來で 向 1 12 金剛嬉、 つて右 金剛光、 右(北)に金 後北 西南

0 0 の諸尊を合算すれば、 り北方に向ひて、次第に羅刹天、風天、金剛衣天、火天、毘沙門天、西北方より東方に向 帝釋天、東南方より西方に向ひて、次第に日天、月天、金剛食天、慧星天、熒惑天、西南方よ 四親近なる十六大菩薩、 四大神、 次第に金剛面天、琰靡天、金剛調伏天、毘那夜迦天、水天があらせられる。今これ 第二院の賢劫の 實にその數量に於て千六十一尊に上るのであるが、 內四供養菩薩、 千佛、外院の二十天を除き、 外四供養菩薩、 残りの 四攝菩薩をば、 五佛、 四波羅蜜 金剛 この 一智薩、 界の三十七 1 1 內院 [JU] 1 1

を国 賢劫の十六尊の二十四尊、外院に二十天を安じて建立せられてゐる。但しこの 羅蜜菩薩、十六大菩薩、內門供養菩薩の二十九尊、第二院には外門供養菩薩、 挪 尊と名け奉 の處には五股 二、三昧耶會 書 し奉らず、 るのである。 を畫く如きである。 唯だ三 この會中には七十三尊が在すのであつて、類別すれば内院に五佛、 林 耶形 のみを書いてある。例へば大日如來の場所には塔、 何には尊 四排菩薩 金剛薩 形

南に向 香象菩薩と二、 器障菩薩 三十七尊は第一の成身會の如くである。而して第二院の賢劫十六尊をいへば、東北方より 三、微細會 Ch と川、 東北隅の塗香菩薩 大精進菩薩。 除憂暗菩薩の これはまた羯磨會ともいひ、そのうちに七十三尊在すのであるが、この中、 四菩薩 金剛索菩薩の次に三、 の次に一、慈氏菩薩と二、不空見菩薩、 が在 東南隅より西 金剛幢菩薩と四、 に向 ひ金剛 智幢菩薩の 香菩薩に 鉤潜降 0 =50 次に三、除 四菩薩が U 7

薩の次に り、 四 0 から 在すので、 無盡意菩薩と二、文殊菩薩、 供養會 りである。 西南隅より北に向ひ、金剛華菩薩の次に一、無量光菩薩と二、賢護菩薩。 網明菩薩と四、月光菩薩の四菩薩。 合計十六算もあるのであり、 この會中にも亦た七十三尊が在すことは、 狩 ほ此 の會の諸尊に 金剛鈴菩薩の次に三、金剛藏菩薩と四、普賢菩薩の四 あり ては何 次に外院の二十天に至つては、 れもみな金剛杵形 西北隅より東に向ひ金剛燈菩薩の次 前の微細 0 舎と異りはない。 1. 12 畫 これまた羯磨 力 れてある。 金剛 苦

法、 拳印を結びて坐したまひ、 五 東 四印會 左(北)に金剛 北に羯磨 0 この會には總計十三尊が在すのであつて、中央月輪の中央に大日如來が智 四波羅蜜菩薩と、 業菩薩が在 尊前(東)に金剛薩埵菩薩、 輪外の四維即ち東南 大圓輪內 の四維、 右(南)に虚空藏菩薩、後(西)に觀音 即ち東南に金剛、 に嬉い 西南に量、 西南 西 に實、 北に歌、 西 東北 北

-(233)-

諸尊は何れも皆蓮上に三昧耶を載せたるを捧持したまふのである。

會 薩

に舞

、内凹供養菩薩)の三昧耶形が安置せられてゐる。

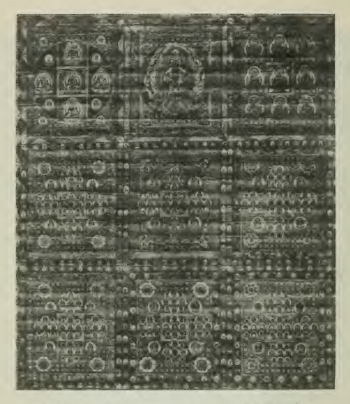
時 十七尊 右(南)に計 七、 春菩薩、西南に時雨菩薩、 が在すのである。 理趣會 一印會 里乞羅金剛、 これは薩埵會若くは十七尊會と名けるものであつて、敷ふれば會中に次の こ」には、たゞ智等印を結びたまへる大日如來の尊形を見奉るのみである。 即ち內院の中央なる金剛薩埵菩薩を廻りて、前(東)に意生金剛、 後(西)に愛樂金剛、 西北に時秋菩薩、東北に時冬菩薩の外四供養菩薩が在 左(北)に意氣金剛。 その [14] 維の たる東南に 院

91-[14] 0 內 0 東 [11] 方即 南 [11] 供 12 次養菩薩 は意生 ち 東に が住 一金剛 色菩薩、 在 女、 L た 西南 南に聲菩薩、 ま 3 に計里吉羅金剛女、 のであ る。 西に香菩薩、 西北に愛樂金剛女、 北に味菩薩の四攝菩薩 東北に意氣金剛女 が在し、 その

नेग 32 に軍 二十天は 目 は [14] 九 を細別してみると、 八 みな一手を挙に 「波羅蜜菩薩は蓮上各の三昧耶形を載 一茶利、 一臂の 東方阿閦佛の四親近の一人たる金剛薩埵菩薩 降三世三昧耶會 降三世會 形 四北 小 貌を示 しも に大威徳、 したまふ して胸 この會に 一會と異 この會中 に當て腕を交ふる降三世大印に住したま 東北 1) のが目に は かい 七十七尊がましまし、 10 な 10 不 しつ 0 つく。 在す諸 動 川の 0 せたるを持ちたまふのであるが、 114 四維 尊を数ふれば、 大明王を安置 その外、 たる東南 のみは、降三世明王の忿怒形たる三面 內外八供四攝の十二供養菩薩や外院 內院 111 してある。 に降三世、 これも亦た七十三尊である。 -央月輪 ふの (又は金剛夜叉)、 1/1 である。 大日如 [14] 佛 來は智 ---六 然しこの 学 西南 [:]]

0 三昧 耶 形 を以 て、 金剛界の三十七尊に 會を成してゐるのであ 加ふるに賢劫の十六尊、二十天であつて、各尊 る。 5

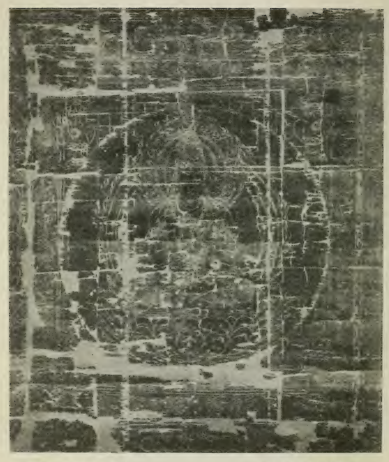
弘 雄 Will I 現 護寺の 大師 存 を重ねた爲めに、 曼茶羅 の筆寫に 5 茶雞 の種 カン 10 h 屈 ムるも 剝落せる個所も多く、殆んど見る能はざるまでに破損 せね 金剛界曼荼羅とし ば のと傳 なるまい。 られ、 これ て、 己に製作年時 は 有名なるもの 金銀泥 兩界曼荼羅 より千有餘年 を列 勢す 0 12 \_ れば、 であつて、天長年中 を經た上に、 先づ指を山 した所が少 數度 城高 < 0



藏所寺島子 良奈

圖羅茶曼大界剛金





藏所寺護神 都京

像尊中の羅荼曼雄高



を見 仁 ない 各尊の種子を以てすることは、既に曼荼羅の種類を明せる下で述べて置いた如くであるが、 高雄曼荼羅 から請來したと寺傳にはいうてゐるが、もとより信を措くべくもない、 0 との外に、 子島寺に金銀泥繪兩界曼荼羅がある。 .和寺に祕襲するからであつて、これまた不 0 ることが出來るのは、長元二年に鎌意阿 は、 已上述べ來つたやうな、九會の大曼荼羅を製作出來ない時は、 中央の羯磨會のみを以て建立した曼荼羅があるのである。その現圖は、東京上 に次いで、古き時代に製作せられしものであることは、疑ふことが出來ない。 止むを得ない。 根本曼荼羅が斯の如き壯態なるにも拘らず、今その原圖の これは俗に子島曼荼羅と稱し、 圏梨が摸寫せるものを、 幸中の幸といはねばなるま 更に彫版 これ しか 弘法大師が五 50 この に換ふるに、 し前に述べた て、 かいに 台山 大和 京都 構

降三 この曼荼羅である。 世 内 西南 外八供養菩薩、 來たものである。即ち中央大圓輪内の五佛を初として、 に軍茶利、 西北に大威德、東北 四攝菩薩、 賢劫十六尊、 に不動 四大尊、二十天、 の四明王像を安じて、建立せるものが 外院の 四波羅蜜菩薩、 四隅即ち 東南に 十六 大

野寛永寺に藏するところであつて、古來、金剛界八十一尊曼荼羅、若くは金剛界成身會曼

-(235)-

# 第四節 胎藏界曼茶羅

これは、 大日如來を主尊とし、所有る三部の諸尊を集會して建立したものであつて、 具

3000 17 この には大 また共 意味で因曼荼羅とも理曼荼羅とも名け、また東方を發因の位とするので東曼荼羅と名 の一として、 のであつて、 悲胎蔵生曼荼羅といひ、また此 0 理性 灌頂 重要なる位置を占むるものである。 の清淨無垢なるを蓮華に喩へるといふ意味で、 に際し奉安せられ、 の曼荼羅は衆生本具の理性を顯したものであるから、 金剛界曼茶羅 と共に密教に於け これを蓮華曼荼羅ともい る根本兩部 大曼

四尊を安じ建立 炳現せるも て普通 のを圖 に流行するものは現圖曼荼羅と稱 したもの 畫に뗋 であ L たものと傳 る。 へ、東密に於て弘く用ふるものは、 し、善無畏三歳が祈請 せし 十三大院四 により、 虚然に ľ



右は三重に置き、四大護院 び四大護院で、 院(八章)、外金剛部 院(九尊)、文殊院(二十五尊)、蘇悉地 院(九尊)、蓮華都院(三十七尊)、地藏 八尊)、金剛手院(三十三尊)、除蓋障 九尊)、特明院(五尊)、虚容藏院(二 (九尊)、遍知院(七尊)、釋迦院(三十 その十三院とは、 前後は四 中臺八葉院、 Ti 五餘 V) 7> 步 及 . 1-

院 院 11 華部院を蓮華部、 3 旣 金 學 闘することを省略 迦 に胎蔵 院 に摂め 界曼荼羅の大要を誌して見たのであるが、 文殊院、 金剛手院を金剛 且. 持明 してゐる。 一つ外 院 金 過部院 温 **空**藏院、 部の基本とし、 丽 して此等の諸 0 ['L] 方 蘇悉地 0 天衆を三部 院 との三部 尊を三部 を佛 その細部 部 0 に に他を配属せし に分ち、 護法 地 殿院 とする 中臺

を連挙部

除盗障

的

るの

ėII

温

八集院

を佛

滩

である。 すること」した。 ることも、 亦た 挿入せる現圖、 一層興味を覺えしめることだと思ふから、 高尾曼荼羅と對比して、その要を知つていた 煩なるを脈は に互つて、 のである。 すい 各尊 いきた 0 1 に披陳 列 位

音楽、 以 陀如來、 大日如來を安じ、 て上位とし、 北北 中臺八葉院 北に天鼓音如 IT 顯勒菩薩 中臺八葉院には九尊が在すのであ それより八葉の四方なる、 本曼茶羅は 來, が在す その四維たる東南 0 であ 十三大院のうち四 る。 東に寶幢如來、 に普賢菩薩、 るつ 大護院を除 まづ中臺に法界定印 西南に文殊菩薩、 南に開敷華王 いっ たち ので、 一如來、 を結 洪 0 西北に親 西に たま H 在 3

(237)

即ち南 智印 遍知院 後樓 (圖向って左)より北方に向 頻 螺迦浆、 東方(上方)第 大勇猛菩薩、 Ti. 遍 71 大安樂不空菩薩とれである 知院 次第 は 736 10 七但 た佛 心院 胝 佛母、 とも名け、七尊 佛 例 形 がまします 迦那迦葉、 -[1] 如 來

明院 西方(下方)第一重持明院は亦た五大院、若くは持明使者壇とも U. Ti. 尊 力

儒 像 得 記

岩菩薩、 图 のであつて、 曼德迦菩薩、 1 降三世菩薩 (圖向 0 て右)より である 南に向 U. 次での如く 無動館、 聖三世菩薩、

者である。 明書薩 向 羂索菩薩並びに使者、 尊菩薩、 華軍茶利、 三十七尊が三列に安じ奉られてある。即ち中臺八葉院に近接せる第一列下(西方)より上に 七菩薩門 つて、 四 训 蓮華部院 馬頭明王菩薩、大明白身菩薩、 71 他 大 IT 毘倶胝菩薩並びに奉教使者、 が 菩薩並びに三使者、大隨求菩薩、 使者量 見え、 變菩薩並びに使者、水吉祥菩薩並びに使者塗香菩薩同 これをまた蓮華手院亦は觀音院といび、部主たる親自在菩薩を初 供養、 豐財菩薩並びに使者、自身觀世音菩薩、被葉衣菩薩の七菩薩と丘 第二列 加 意輪菩薩並 下より寂留明菩薩、 多羅菩薩、並びに使者、觀自在菩薩並びに使 び 大勢至菩薩並びに使者、 に使者實供養、耶輸陀羅菩薩並 合して七菩薩と七使者。 大吉祥菩薩並びに蓮華部使女、 連菲部發生菩薩、 じく焼香苦薩、 第三列下より びに連挙部 大古前 がとし、 行し 使者、 仁 白處 | | | | | | | 使 -人: 7

持金剛鋒菩薩並 る金 12 五、 る第一行よりい 金剛 院 金剛手持金剛菩薩並びに金剛使者、 tile. 語院 部院 びに金剛鉤女菩薩、 を初 南方第 へば、下方より上に向 て三十三 重 なる金剛部院は、 尊 部主金剛薩埵菩薩並びに使者大力金剛菩薩、 があり、 金剛使女、 ひて、次での如 三行 また金剛手院著くは薩 IC 列 金剛鉤女菩薩、發生金剛部菩薩の七 46 世 られ く忽怒月顯菩薩、 7 ある。 地院 即ち とい 金剛 1 1 U. 11 同金剛 华 書 院、 八葉院 部 1: TE ナーノシ

便 持金剛利菩薩、 びに金剛使者、 菩薩と五使者。 者金 闸 拳菩薩、 金剛 鎭菩薩並びに金剛童子、虚 等妙 第二行 金剛牢持金剛菩薩、 擇悅持金剛菩薩並 企剛 の下より 習情遊 びに らへ 金剛 ば住無戲 虚室無垢特金剛菩薩の七菩薩と五使者。 びに金剛使者、 王菩薩、離戲論菩薩並びに金剛使者、 空無邊超越菩薩並びに金剛拳、 前 書院、 金剛銳菩薩、 金剛 持菩薩並びに孫婆菩薩、 金剛輪持金剛菩薩 忿怒持金剛菩薩並 金剛 第三行下より 牙菩薩、 の七書 同 金剛

薩

DU

使

一名で

なり

ろう

轉輪 を見 旃延、 より 加 大目乾 IT 右)より北に向 無能 來舌 北 えし 佛 影影妃、 に向 [;::] 釋迦院 連、 は TH 釋迦 排 難 何定 陀 須菩提、 如 ひ、二列あるうち、前列に如 來悲、 佛 华 佛 尼佛 I 後左(向つて右) 拘締羅、 ひ、二列 次に東方第二重なる本院は、三十九尊がましますのである。即ち南(向 迦乘波、 如來愍、 から 說 佛 法 寶輪辟支佛、 に奉安せられ、後列 最勝 を作 舍利弗、 如來慈。 に親自在菩薩、 佛 たまふので M 後列に 輪輻 1/411 來寶、 勝佛 來喜、 辟 支佛、 には、 加 如來捨 來陳乞底、栴檀香辟支佛、多摩羅香辟 如 右に虚容藏菩薩が在 あ 來毫 るが、 白傘監佛頂 供養雲海菩薩、 如來牙菩薩、前列には如來笑、如 相 0 例 十七尊がまします。 大轉輪佛頂、 前 庄 の十七尊 方(向 智拘絺羅、 し、圖の南 つて右) が居る。 光聚佛頂、 1-方(向って左) 憂波 1116 mi 能勝、 支佛 來 離、 て川 無量聲 0 右 止 7

(239)-

0 七、 上方に二飛天あつて、 虚空藏院 7 は一 空に舞 十八尊が居 るを見ることが出來よう。 りたまひ、 0 て右方南端 それ より に金剛 北方に 城 H 一菩薩 7 て二列 古 そ

5 親自在菩薩、 精進波羅蜜、 る中、 地 向向 料組苦薩、 って右)に婆に大仙、 その北方(向って左) 二列に並び給ふ菩薩は、後列に檀波羅蜜、或波羅蜜、忍波羅蜜、 後列に願波羅蜜菩薩、 不空鈎 蘇波胡菩薩、 神波羅蜜の五波羅蜜菩薩。 和自 在菩薩、 無垢逝菩薩、中央には五佛冠を戴きたまふ虚空藏菩薩が安坐せ 方便波羅蜜菩薩、 北端 に二十七面 前列には共發意轉法輪菩薩、生念處菩薩、忿怒鉤 般若波羅蜜菩薩、 の千手千眼觀自在菩薩が在し 前列 に曼荼維菩薩、 その前左 蘇悉

菩薩、 鳥波髻室儞菩薩、奉教菩薩、文殊師利使者、 有に對 阿波羅爾多、 向つて左方北端に、 臓母監菩薩を中心にして、右(向って右)前に者耶、前に肥者耶、左前 三人が座を占めてゐたまふのである。 面 無垢光菩薩、 護門、 後に阿 後右に親自在菩薩、 東方第三重の文殊院を見れば、そこには二十五尊の御姿が拜まれる。 光網菩薩、 爾多が侍せられ、それより南に向 右に功徳天、頭上に二人の供養天が見えてゐる。 次に文殊 後左に普賢菩薩が居たまひ、 菩薩を中 同使者、 央に 鈎召使者並びに眷属 ひ、次での如く五髻文殊菩薩、月光 前左 (向つて右) これより に對 更に前 TUI に向 護門、 及び便者 U. ijij

向つて、 慈發生菩薩、 次第の如く悲愍菩薩、 南方第二重除蓋障院中には九尊像がある。即ち圖の上方(東)より下方へ 折諸熱惱菩薩、 破惡趣菩薩、 白光菩薩が在すのであ 施無畏菩薩、賢護菩薩、不思議惠菩薩、悲怒 る

〇、蘇悉地院 西方第三重蘇悉地院中に在す尊像は、 通計八章であつて、その列位は

不容金剛菩薩、不容供養菩薩、孔雀王母菩薩、一 上方に向つて次第に除蓋障菩薩、堅固深心菩薩、持地菩薩、寰手菩薩、 圖向つて右方(南)より左方に向つて、次第の如く金剛明王菩薩、金剛將菩薩、金剛 一、地藏院 北方第二重地藏院には九尊在し、その列位をいへば、 髻羅刹王菩薩、十一面觀自在菩薩である。 地藏菩薩、寶光菩 圖の下部(西)より 軍茶利、

で、

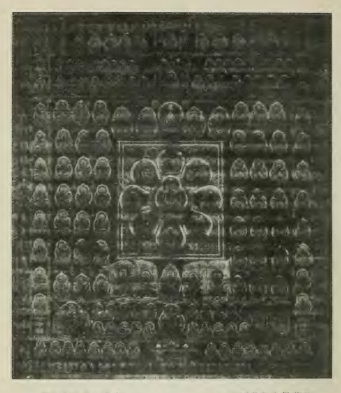
寶印手菩薩、

不容見菩薩、除一切變冥菩薩と列坐されてゐる。

帰漏、 紫、拏吉尼紫、拏吉尼、眷屬二人、成就明仙衆四人、摩尾羅阿修羅樂、使者二人、阿修羅樂、使者 大梵天王、木者、 釋處天、 喜面天、 一人、伽褸羅、伽樓羅女、鳩繋茶、鳩繋茶女、羅刹女、羅刹天が在し、次に圖の下方西南角 衆(已上四天門內)、黑暗天女、焰摩羅王、太山府君、死鬼衆(餓鬼形)、死鬼衆(人形)、二鬼衆女、鬼 义特明紫、二使者、毘盧勒又天王が在し、南門內に難陀龍王、鳥波難陀龍王、阿修羅王、阿修羅 宮、廳齃宮、二魚、羅鷹、大主、央伽羅伽、壁伽、訶悉多、間錯、自記、七曜衆、果徳、徽舎佉、藥 0 て次第に火天、 諸天龍神が在すのである。 二、外金剛部院 流星、 日天后、日天、微闇耶、帝釋天、東門に二守門天及び二守門天女、提頭賴吒天王、 常碎天、 日天、 訶詣絲仙、 器手天后、器手天、堅牢神后、堅牢神、悲想天、無所有處天、虛空天、 作者、鳥頭、 日天眷屬、 次には四方に廻れる外金剛部院であるが、 翟莹仙、 今上方の東南角より南に向ひて次第にい 婆藪大仙、火天妃が在し、圖向つて右方東南角より酉に向つ 米濕、財服、增益、不染、密牛宮、羊宮、夫韓宮、彗星、 阿底 麗仙、 毗哩瞿仙、 毘紐天, こ」には二百五算の多數 自在天 へば、まづ伊舎那天、 夜摩女、 賢机

類 爾、十二眷屬女、 毘沙門天王、 帝釋眷屬が在し、北門内には供妃羅天、供妃羅女、鳥波難陀龍王、難陀龍王 成就明仙衆、眷屬二人、摩睺羅伽衆、音樂天、歌天、摩睺羅伽天、樂天、明王女、帝釋天、 大光音天、眷屬二人、兜卒天衆、眷屬二人、他化自在天衆、眷屬二人、化他持鬘天、眷屬二人、 から 辨才天、 辰、 よ 1) (已上四天門內) 毘樓傅叉天王、水天、水天妃、水天妃眷屬、 摩利、遮文茶、摩拏啾、 が列 在し、圖 尊. 北に向ひ、次第の如く泥里帝王、 시스 鳩摩羅 七宿衆等、水天眷屬、水天、西門內には對面天、拔難陀龍王、難破天、 向つて左方なる西方端下より東に向ひては、風天、 たまひ、 成就明仙、成就明仙女、百藥、愛財、北方曜宿衆、賢鈎、百、滿者、阿濕 大 師子宮、 月天子、月天子妃、鼓天、 力 くして胎臓界曼荼羅 男天、女天、七曜、月曜、秤宮、弓宮、 **螃懒宫、太白、** 作 屬 二 人、 が建立 戰鬼、 歌天、樂天、 毘那夜迦、 せられてゐるのである。 大自在天、 眷屬四人、光音天、眷屬二人、 摩訶迦羅、伊含那妃の諸 那羅延天、毗紐天、毗紐天妃、 歌天女、風天妃、 鳥摩妃、 蝎宫、 寂 枕天女, 大光, (已上四天門內) 風天妃眷屬 帝釋 難吃龍王 in 儿 儿

勿論ありうることで、かくる形式のものが流行したことも隨つて首背しうるのである。次い 界曼荼羅の で數へ上ぐれば、原圖は損傷甚だしく、定かには尊貌を拜し得ないにしても、山城 0 胎減界曼荼羅は、 下に於ていへるが如く、各尊の種子を配して建立した種子曼茶羅 羅の種 確かに最古の圖像として、推賞せねばならぬものであり、 A 己上 は大曼茶雑 に就 h て述べたのであるが、 これ と同 があることは、 次いでは大 時に、 神護寺 金剛



藏所寺島子 良奈

置羅荼曼大界藏胎



等批判 た曼荼羅とし 尊 であるとす L を見出 1 和 .7. 書 これ 温 すの 0 0 は そ 孙 を、此 であ 阿尊 であ が占 るであ 12 で て、 るつ 來 3 の位置を全く轉換 あらう。 更に研 れに注 らうが から 茫 即ち彼にあり 然も L たも がなかつたならば、恐くは直ちに作者の誤謬から 究の步を進むべ ح 然し、 これ 12 ので は を高 念 ては開 は して、開敷華を北、 他の胎蔵 なく、 雄 泥 を以 曼茶維 きも 敷薬佛を南 て書 和 界曼荼羅など、比較して見れば、 0) 12 と比較す なることを思は かる に相違することに 礼 たも 方に、 天鼓雷音を南に ると諸 1) 天鼓 で、 尊 胎藏 ね 0 ばな 育佛 列 心づくと共に、 仇 界曼荼羅のうち、 5 を北方に配 に於て ない 7 造無され わる。 Mil 初 8 力山 -罪 世 不 た間 派さ との 今、 3 1 1 0 114 台 [n] 對 點 22 像

組織 來つたも 茶羅の一異圖とし 定むることが 大師請來の るところに 重要な資料たることを喜ぶ 次 等 E ~精査されたやうである。 10 la 350 於て、 のであ 依 ものと、 きは智 114 れば、 來 全く る。 ない -後ち入唐せる宗叡 同じ 試 認むべ [11] 證大師請 0 みに弘法 唯だこの圖像が 視することが 現圖曼茶羅 きもので、 ものである 來胎藏 大師 然し今は後 舊圖 請 で 僧正請 智證大師 薬に さり 114 今猶ほ存在して、此の種曼荼羅の研究上、 來 様である。 つても、 な カン 外 い ムる現圖曼茶雞 が胎蔵 本の存在 0 大きな相違 3 弘法 これ 0 との 大師 の圖像と共に唐より歸朝 が明 は子島曼茶羅 點を發見す 0 かでな には、 計 と比較すると、 來 せる nj 17 えの なり カン と同 5 ら 0 であ ٤, 0 諸尊 これ 相 違 3 の際 の數及 胎藏 カジ が當否を 王 かい 極めて 彭 に携 1) 智節 傳 界 30 び 县

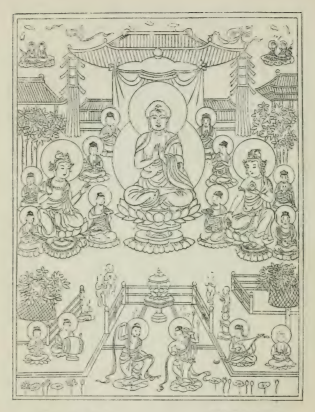
# 第五節 阿彌陀曼茶羅

るものである。それにまた數種類がある、即ち俗に五尊曼荼羅、八曼荼羅、九字曼荼羅、 生極樂、減罪生善、又は亡者のために、阿彌陀法を修するに當り、本尊として奉安せらる 九品製茶羅というてゐるものこれである。 これは阿彌陀佛をその主尊として、その他の諸尊を加へて建立した曼荼羅であつて、往

香、金剛華、金剛燈、金剛塗香を率安し建立したものをいふのである。 金剛利、 その外院に四攜菩薩たる金剛鉤、 金剛因、 金剛語の四菩薩と、四隅に内の四供養菩薩たる金剛嬉、 金剛素、金剛鎌、金剛鈴及び四供養菩薩の金剛 金剛量、金剛歌

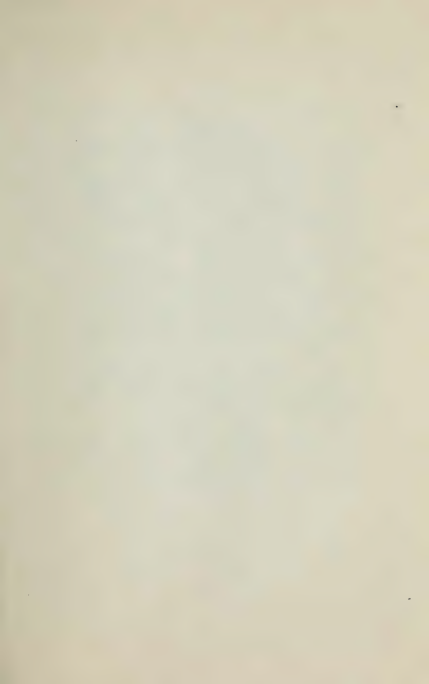
院に四攝、四供養菩薩を加へて建立したものである。 殊(五聲、左手蓮上杵)、陰蓋障(左手幢)、地蔵(左手鉢)、その四隅に内の四供養菩薩、外 り右旋して彌勒(左手蓮上瓶)、虚空藏(左手寶)、普賢(右手劍)、金剛手(右手金剛杵)、文 内院八葉蓮華の中臺に阿彌陀佛(妙觀察智印)、佛前に觀音(左手蓮)、それよ

を安じ建立したもので、その詳細は『五輪九字明秘釋』等を見れば知ることが出來る。 八佛定印、次八葉には觀音等の八大菩薩、四隅並に外院には前掲の八供、 九字曼荼羅 これは、內院八葉蓮華の中臺に觀自在菩薩(左手蓮、右手開勢)、八葉には 四郷の十二菩薩



載 所 鈔 禪 覺

圖羅茶曼陀彌阿



内 僅かに内院の九品の彌陀と、第二院の十二光佛を圖畫してあるもの」みである。 菩薩、之に內外院の八供養、四據の十二菩薩を加へて、建立したものであつたが、その全 1 111 はその存否すらも明かでなく、 院の八葉蓮華の 九品曼圣羅 の順陀を安じ、 これは 中臺 四隅に法、利、因、 I 入唐八家の一たる恵運僧都 上品上生の たい現存せるものは、一別尊雜記。所載のそれであつて、 阿彌陀佛、 語の四菩薩、第二院に十二光佛、 その八座には 0 來であると傳 上品中生より下品下生 ふるもので、 第三院に二十四 原 まで 小 は、 0

#### 六節 釋迦曼茶羅

第

を生 これは所 あ つて、 これ じたのであつて、 は、 依 圖は何れも、覺禪鈔」に出てゐるのであるが、例によつて諸 とす 釋迦牟尼佛を主尊とし、 る經典 種別にすると大凡左の凹通りになる。 の上に於て、 旣 とれに加ふるに諸尊を以てし建立した曼荼羅の謂ひで に説明を異に してゐる結果、 算の配置が異つて居る。 圖そのもの」上に差違

0 10 ・金輪があり、輪前に資池があつて、四天王がその周圍に侍立し、 左右に文殊、 一『陀羅尼集經』に説く曼荼羅であつて、中央に定印を結したまふ釋迦を安じ、座下 普賢の二菩薩が侍坐したまふものである。 池前に大般若菩薩、そ

共二 右に觀自在、 『大方廣曼殊室利經』に說く曼荼羅であつて、 左に金剛藏の二菩薩が侍坐したまひ、 1 ] 1 佛後 火に 說法和 に顛勒、 をなし給 大勢至、 曼殊 る舞 師利、

陸

は

111

れも僧形に圖

書

てあ

抽 藏 虚空庫、 除蓋障、 陀波崙、 虚室藏の八菩薩が侍坐し 7. さるへ るもの ... 然もこ 0 il K 談

1 觀自 共三 在、 = 左に執金剛、 切法莊嚴王 經に説け その [14] 方に護 る曼荼羅圖様であつて、 111: 0 [14] 大 F を配 て建立 1 1 火に説 した もの 法 相の C 釋迦を安じ、 き) ti

を配せるものこれであ 7i 方に彌勒、 其四 釋迦文机」に說 左方に普賢を安じ、 る。 け る曼荼羅 佛 前 圖 には 様で、 如 來鉢、 中央 10 例 釋迦、 後に錫杖、 制 前 有 佛 1 觀音、 右に資制、 元に文 例 活. 死 1 強 侧 螺 後

#### 第 -Li 節 大 佛 頂 曼 茶 羅

勤修 三昧 その形像に於ては殆 直ちに大佛頂とする 法界定印 5 に入 1 12 3 は 1) 大 の大日)であるから、 たま 当り、 佛 III を主尊として建立 るものだと傳 本尊として奉安せらる」ものである。 んど變つたところがない (即ち智拳印の大日)のと、一は攝 大佛 へ、然もその され 頂又は一字金輪というても、 た曼荼羅であつて、滅 本尊 0 であ 12 るつ 鸠 カニ 蓝 --し大佛 ま) 佛 31 る 生 普通拜する大日如 輸王を大佛 即ち、 الم 0 t= 3 に は 大日 守命輪 大佛 1/11 とするもの 來 来と、 かい をは 佛 を

新聞 1 肤 学し 5 の曼荼羅 て智拳 の大印に住 0 樣 を いうて見るならば、 目輪中 に居たま 11 1 1 200 JAN. 1113 111 0 0 前 1-に食輪資、 1 大佛 それ H 質 から より行旋して 讲 軍 . 1-

相上た に側

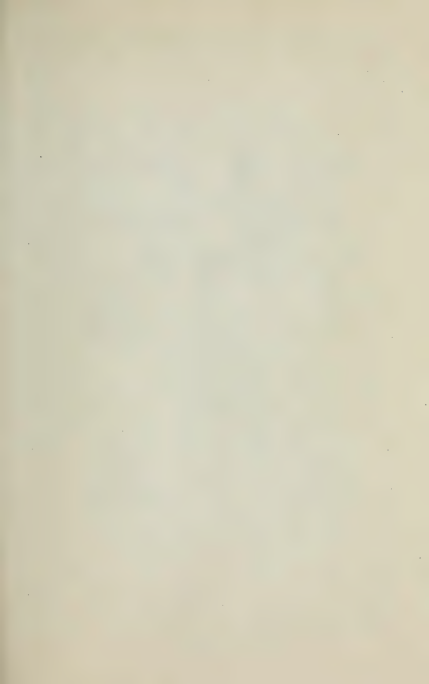
心就して。

ら岡

1.

174

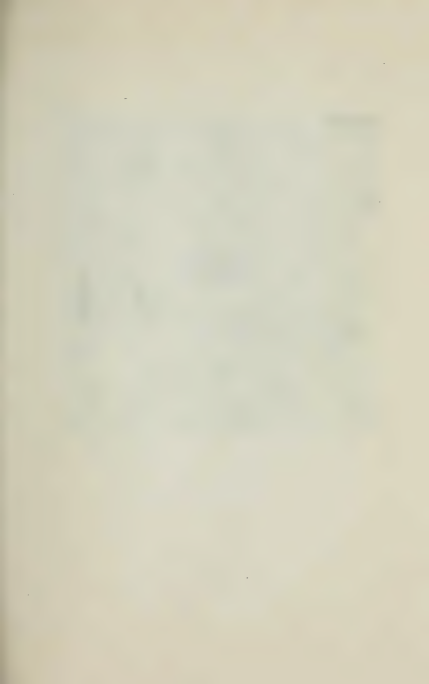






載所抄縛娑阿

圖羅茶曼法頂佛大



じて 11/3 ti 加 つて釋迦金輪尊が蓮華豪上に結跏趺坐したまひ法界定印に住し、その定印の上に金輪を安 1 意珠寶、天兵寶、象寶、馬寶、玉女寶、主藏臣寶なる七寶を繞らし、また佛の頂上 述べたやうな圖形であるが『十卷抄』 對 わられる。 7 恭敬 また、 の相を示 須彌山の下方を見れば、そこには難陀、跋難陀二龍王等が出現して、 してゐる。 普通、 や『阿娑縛抄』に載せたもの」以外に『覺禪鈔』 大佛頂曼荼羅として傳承せらるいものは多くは に當

### 第八 節 一字金輪曼茶羅

1

は納ほ

三圖を出してゐる。

け 11 字を以て眞言とするからであるが、然も金輪といふは、一は、佛頂尊は佛智の至極 當り、本尊として奉安するものである。蓋し此の尊を一字金輪といふは、梵字 切功徳中に於て最勝最尊なること、恰も輪王の大勢力を具する如くなるを示し、一は、 た 2 8 の質 寒祈 九 は である。 肉髻の 字金輪佛 歲末御修 形 法、または天災日月蝕、または法成就 頂尊を主尊としたもので、また略して金輪曼荼羅といふもの、 があり、更に其上に髪髻を存し、形ちが輪王と等しいから、 0 ため に 字金輪法を勤修するに の本なる一 力。 增福 くは名 延 ( 247

朝 髪佛形であつて法界定印を結び、 然るに この尊も二種がある、即ち釋迦金輪と大日金輪であつて、 その上に輪を安じてゐたまひ、大日金輪とは、五佛冠 釋迦金輪にあつては、

八

圖一 門字金輪 机いて。経 0

> - 1: H 一戴き行拳印 金輪を以 てす E 任したまふをい うるの であ ひ 而して普通、 修法の本尊として奉安するのは今い 3

まふ佛 輪中に 臺上 二次 に曼荼羅 に結跏 任 限 尊. が在 川直賓、 たまふ、然もその佛前を見れば金輪實があり、右旋 4/4 0 H [ すの したまひ、 天兵寶の七寶があり、 尊 を見 有 列 ろの 0 金剛 模樣 0 あ をい の資冠を戴き、 へば、 輪賓と兵賓との間に、 まづ中央に一字金輪 且 0 衆妙 0 推議 師子冠を頂 具を書け、 前 して珠寶、 かい 1 師子背上なる白 き定印 智等 玉女寶、 E IC 10 11: 馬貴、 住 1. 进 た H

であるが、 己上 は 金剛 この 外に、 IFI 統 15: 八栗蓮華を以 輪 -1: 瑜伽 て曼荼羅 切時處 1 念 棒圖 語成 2 佛 せるも 熊 則 0 0 から 說 あ 1 北 る 40 7 温作す

次 から 查、 1 この 1-1 それ 連準 果 他 10 玉女寶、 1-異圖 に結跏 111 大菩薩、 城 馬寶、 1-和寺、 跌 ては、 实 华 八薬に 象實、 し智拳印を作 大和 1 ] 1 七寶と佛 央に三層八葉の蓮華を畫き、 主藏臣實、 南法華寺などに藏するもので、 たまひ、八葉中、佛前に金輪實、 尊を安置 天兵寶、 佛眼尊(定即) が安置せられてある たも 0 中草 ある 八葉連遊 I 0 字金輪、八葉に八佛 6 ある。 V) これ 1 | 1 感に一 彼 より右旋して 0) 字金輪 行 Jiji 的

相を擧ぐ。

陸中 W たもので、 優れたる作品として天下に定評あるものである。

0

1 1

尊寺に、

奉安せらる

ムー字金輪尊

は、

この

曼茶雞

HI 1

0

尊

像を以て殊に本尊として



藏所寺淵鰐 根鳥

圖羅茶曼輸金字一



IC これ 建立 は尊勝佛 した曼荼羅であつて、 頂を主尊とし、

がして。羅

一の圖和

### 第 九 節 質 勝 曼 茶 羅

劒ならんか」の八大佛頂を安じ、大厦の下、圖に向ひて左方なる半月形に降三世尊 付出 加 独 動尊(左手に素、右手に剣)を安じ、この雨尊の中間に香爐並びに行者の座を置き、 鋤を以 するに際し、本尊として奉安するものである。而して尊勝佛頂とは、 す、これより右旋 (右手連上商伝あり (また除障佛頂ともいふのであつて、二手は掌を重ねて臍下に安じ、 來が 住したまへる尊だといひ、大佛頂と同じく形像は智拳印に住したまふ大日 して二手心に當て」印を結し、左第二 L (左手開 たも て莊戦 七師子上の白蓮華臺上に結跏趺 その曼荼羅 のであ 蓮華)、白傘監佛頂( し智拳の大印 つて、 して廣生佛頂(左手三段杵)、最勝佛頂(右手蓮上 放光佛頂「また光聚佛 0 中央 圖様を説明 (動に法界印といふ)に住したまふ。佛前 0 消災、除病、滅罪、求子又は亡者のために、 一大 その他の諸尊として八大佛頂、及び降三世、 左手蓮上白傘蓋あるを持すう、 関中に せば、 11 九の 手三戟、 し、五智の實冠を戴き、其の身 これは 頂ともいふ、 小圆 力 右第二手跋折羅)、右方なる三角 一尊勝佛 あ るが、 華臺上佛 頂修 その **勝佛頂** 瑜 伽法 1]1 頂印あるを持す)、 八幅輪 心の 進上 大日 の側 軌 (右手三股件、 小圓 は天衣、 如 鈎あるものを 中には っであ 尊勝 無重動 無量音聲佛頂 の川 の説 來が佛頂三昧 尊勝 形 瓔珞、環 法 12 尊等を加 よう を勤 また大 1 1 (四臂 歳は 發生 大 例 H 7 顶

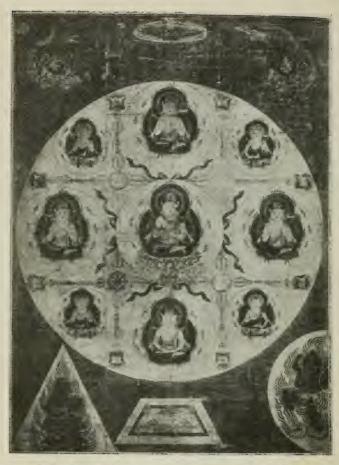
ぐ。如似せる圖相を學

の上 方に寳蓋、 その下左右に首陀尊天各三人雲に乗じて來り、 供養の相をなして

火に 玥 これ FI 大師の請來にか 眷屬、石に乾闥婆とその眷屬、四方に四天王とその眷屬を配して建立せるもの、また智證 前に螺髪形、競法和に住し、左掌に鉢を持したまへる釋迦佛を中心にし、左に天帝とその 結跏趺坐し法界定印の上に八輻輪を安じ、その周圍に八大佛頂を安じたもの 阿娑縛抄』に引く善無畏三藏譯の一卷軌に、甘露山曼茶羅というてゐるもので、山 に山 つて左 大日如 の外、『尊勝陀羅尼念誦儀軌』の説に本づいて造顯せらるいものに、内院大月輪 して之に相似たるもので、多少の異點を見出す圖像として、中央に大日如來蓮華 が尊勝曼荼羅の結構の概況である 城仁 金剛手、 IT 來在 和寺に 降三世、 文殊 いるものと傳ふる後唐院の曼荼羅とい L 秘藏 佛前に除蓋障菩薩、 の八 ti に不動 せらる」ものなることを附 大菩薩を安じ、 尊を安じたも それ 外院 のもある。 に金剛界の二十天を安じて造顯せるも より右旋して地蔵、 11 L これ つて、中央に金剛界大日如來を安じ、 て置かう。 は既に國賓のうちに數へられ、 觀自在、 彌勒、 がある。 虚空藏 0 1/1 EI 加阳 1) 1: 111

# 第十節 熾盛光曼茶羅

光とは金輪佛 12 は 熾盛光佛 頂 一等の別名であつて、佛身の毛孔より熾盛の光明を放つが故に、かくは名け 頂を主尊とし て総計 百八十五尊を以て建立せし曼荼羅 である。 ブニ



藏所寺國護 京東

圖羅茶曼勝尊



相據 に盛 就光 が 長茶羅

例

である 16 ので したまひ、 あ る。 輪寶 但し金 を現じて諸 倫 例 1= 天を教 大日 令折 金 輪と釋迦 伙 無 金輪とがある 數 0 光明 を放 が、 ち 今は た ま ふが 程 迦 故 カジ 須 名 17 た IT 成

火天、 問天、 於て、 り、 智作、 葉の蓮華を周る界道の外に、日天、月天、五星、 手軍持)金剛手の左方に親自在菩薩 華を畫き、 Lita 尊 0 さて、 多人人 次 金剛手の右方に毘倶胝菩薩 ti (Hi 输 文殊 にこ 更に 左手 方に から、 阿 南 佛冠、 外 この曼荼羅を概説すると、 師利 文殊 鈴、文殊 方に の二十八宿をめぐる輸緣上に八方天を配する。 堅 蓮華臺上 1 帝釋天、 釋迦 10 說法 十二枚 搭薩 羅刹王、 の背後に水天、金剛手の背後に持國天、四維には東北 百八葉の 金輪 魔酷首編大天の の右 相) に金輪佛頂の 左手青蓮上 の獨胡杵を置 たることは 青蓮華を置き、 方に、 西北方に風天、 を書き、 不思議 (四手、左第一手未敷蓮華、次手念珠、 佛前 智杵、 一字陀羅尼たる悖瞻吽(水)字を安き、その後に熾盛光 いふまでも (左手摩尼珠、右手施順印)を安じて、その次にこの八 十二尊を分布 き幅となし、 その圖 童子菩薩 の眞言を隔て、佛眼佛母菩薩(左五眼契、右 而してその空處には熾盛光佛頂 その中には 右手大智劍 は 十二幅 ないとこ (合掌) その ١ **蝕神、彗星、大梵天、淨居天、那羅延天、** 百八階の の大金輪があり、 佛 幅間 次に大天の外に界道を安じ、 ろで 左方に救護惠菩薩 の左方に 10 か 即ち佛 種字阿字を書き、 十二宫、 る。 金剛手菩薩 前旬 方に自在天、 に焰 右第 输 二十八宿 の中 の眞言や緣生偈 摩天、 (右手 ·F-心には薬 (右手蓮 を列 施 輪外四 東南 佛 無畏、 心 如來拳 を施 後 17. 道外に 隅に 分布 T: 0 1 を 12 次 佛 蓮 多 Ti.

-( 251

都

佛 像 解 10

書

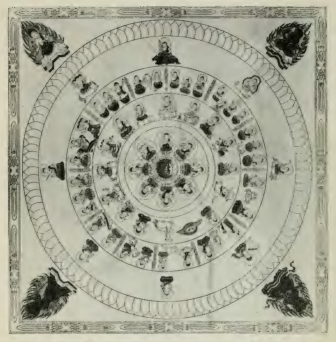
の外、懸曼荼羅としては『阿娑縛抄』に示すところでは二様がある。 は無動、降三世、無能勝、鳥瑟醬靡の四大明王を安じて建立されたものが、かいふところ のもので、これは台密家が熾盛光法の修行に際し、敷曼茶羅として用ふるものである。こ

七金山大海寺を安じ、四角に四天王を畫いたものである。 计 總持院根本曼荼羅 中央に熾盛光佛頂が須彌山上に坐したまひ、これを続らし

2 左に金剛手、また文殊の右に不思議惠、左に救護惠、金剛手の左に畏倶胝、右に舞音を安 而して佛後に印相中等と同じい螺髪の金輪等が蓮華上に坐し、佛前には佛眼尊、看に文殊、 持したまひ、坐したまへる須彌を、二頭の九頭龍が左右に続り、また日月が畫いてある。 るが、共の闘様は之を掲載してゐないから、これを見ることが出來ない。 共二 忠師持本熾盛光曼荼羅 四隅に 不動、降三世、無能勝、鳥瑟澁摩の四明王を安じ、 中心に熾盛光佛在し、五佛の實冠を戴き、蘇印中に輪を 建立されたものだというて

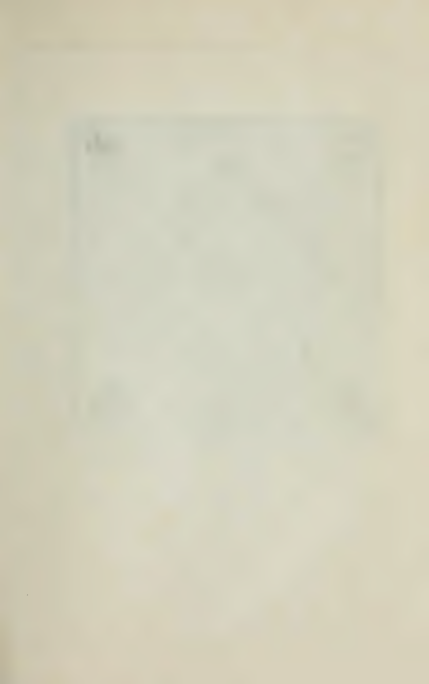
### 第十一節 法華曼茶羅

し建立 本尊として拜まる、曼荼羅をいふのである。 これに八大菩薩四聲聞、八菩薩八供養菩薩、五大明王四天王、赞釋二天五部衆を分位布列 これは、法華の會座を圖像としてあらはしたもので、隨つて釋迦、多寶の二佛を主尊とし、 したもので、息災延命、 滅罪、または順生菩提のために、法華經法を修するに際し、



載所抄縛娑阿

圖羅荼曼光盛熾



に就いて。

四門 ilij 0 門に毘沙門天王、東門の北に大梵天、 養焼香菩薩を安じ、第三院に 東に一切義 須菩提、 の蓮華 塔門は く東北 金剛 ['4] 王を置 然るに二児禪 に選手、 まづ曼荼羅 一金剛を安じて建立 0 南 に関より右旋して、順次に居たまひ、 中に八大菩薩たる蘭勒、文殊、藥王、妙音、常精進、 西に向 塔中、 に妙 舍利弗 闸門 141 成菩薩を置き、東北 つて開 東北方に 法 の結構を 鈔一を被いて見ると、延命院 緊那羅 たに坐 1) 目連の 金剛鈴 に資産 5 は鳥錫沙摩、 王 せるもので、 1, したまふは輝 てゐる。(曼荼羅 四聲聞 へは、 塔前 北に樂音乾闥婆王、 ありては東門に特國、 西に星宿王、 內院 隅角に供養薬、 1= が向き合つて座を占めてゐられる。 余 東南 これ 迦 0 南に帝釋天、 鉤 佛であり、その右なるは多實佛である。 の方位が上部を東と定 中央に が普通 方には軍荼利、 北门门 蓮外の四隅に、東北隅より右旋して磨訶 門 元泉阿 は八葉の 東南 11 に行はる 0 IT 方門 前 金剛崇菩薩を置 閣製の 育門 南門に毘樓勒义、西門に毘樓博叉、 に供養燈、 には簀月、 5 蓮華を畫き、 7 西南 無盡意、觀音、普賢が、 酒 の東に大自在天、 所傳 様式で に羅睺 方に 3) 西南 北に満 だといふ一闘がある。 7 譜 は [IP] 蓮臺上に家塔婆を置き、 修羅 第二院に來りては東門 不 かい に供養途香、 東門 動 12 月、北門の たことを知ら Ŧ. H 西に難陀龍 0 東 11 北方に降三世 IL 10 西に勇施、 得 西北に供 次での如 111/ して八葉 迦葉、 人勢、 造 これ 迦 ねば E 11 複

(253)-

佛 16 解 in the

ることは、 所謂、

前掲の曼荼羅と同様であるが、

その八葉中に安するところは胎蔵

原の

四佛

その間様は内院八葉蓮華の

中臺

資塔を安置

17

傳曼茶羅」

と称せらる」もので、

ぐ。 曼茶羅の異相を 郷に基く

[14] 肾陰 か 11: 種子であ の曼荼羅の 1) その 異聞として、 四隅及 び外院の八方に 7 に認 して置かね 四播八供の十二菩薩 ばなら ないも 0 0 衙 ム一つであ · T-を安じて居

# 第十二節 仁王曼茶羅

王經 建立するものであつて、 なるもの この 法を修するに際し、 曼荼羅は、もと「仁王護國般若波羅蜜多經」の經意によりて、五大尊等を主尊として を掲げて、 説明を加 殊に本尊として奉安せらる」もの」謂ひである。 鎭護國家とか除災轉障、 て見よう。 從凡成聖、または 公家の新 0 ため そのうち重

にあ 冠 南に金剛寶、 手 構 薩 に第 成され 其 に十二幅輪、 上 西北 右手 三院を見れば、東門に金剛 つては、 東門の北に帝釋天、南に特國天、 『仁王護國般若般羅蜜多經道場念誦儀軌』及び『建立曼荼羅軌 に剣 に箜篌、 たもので、先づ闘位をいへば東を以て上とし、 阿に 心、北 東に降三世明王(右手に杵)、南に 右手 東北 I 金剛劍、北に金剛牙、而 金剛 に劍)を安じ、そを中心として東 に羯磨金剛を安する。已上はこれ第一院の配置である。 夜叉明王(左手に鈴)、 鈞、 南門 南門の東に火天、西に增長天、西門の南に水天、北 に金剛素、 してその四隅たる東南に三股金剛杵、西南に賓 四隅には各 軍茶利明王(右手に竇)、西に大威徳明王(三 j'lj [11] (即ち明王 に金 内院の中央に二臂 個の實施を布置する。 領 の背部に 北門に金剛鈴 儀に説ける所 0 fi. 7: 股金 動明 更に第二院 0 剛朴、 を以 [14] また更 31: 排



載所抄縛娑阿

圖羅茶曼華法



六足尊 3 意によつて、五方守護の菩薩、五忿怒、五方天等を、各方位に随つて圖 するものが 共二 のである。 中央には金剛波羅蜜多菩薩、 金剛 七上 ある。 即ち東方に金剛手菩薩、普賢菩薩、降三世金剛、 述べ 廣目天王等、 虚空藏菩薩、 これは た敷曼荼羅の外に五方曼荼羅といつて、 一仁王護國般若波羅蜜多經道場念誦儀軌一 北方に金剛藥叉菩薩、 甘露軍茶利金剛、增長天等、 轉法輪菩薩、不動金剛、 推伏一 切魔怨菩薩、 西方に金剛利菩薩、 同じく仁王經法勤修 帝釋天王等これであ 持國天王等であり、南方に の五菩薩現 浮身金 書 したてまつれる 文殊師 剛 身威徳章の D 時に奉 为 開 利 天王 薩 安

け 水 書 つたらしいが、京都東寺、親智院に現存するものでは、これを一處に縮寫して而も南方だ 0 カコ が缺けてゐる。 mi ['4 12 補 THE THE -てこの五方曼荼羅は、もと弘法大師御筆になつたものは、各方各一鋪に畫か 寫せ を寫 あ るの しめられたものである。今、現にある これ カン 然るに山城、 は 22 たも 是剛 0 15 金少 醍醐三寶院に珍蔵す 加 1) 記 へて玄海 事によれば、 (元海?) 僧都 一覺神鈔一所載 る現圖を見ると、 の定海 が珍海に依屬し 僧正 かい の間は、多少諸 三井 完全に五 -1 あつ 更 方の に南 尊 た大師正 各灣 12 てあ 力 契 0

を圧します。

の異相 鈔 等 前に金剛寳、 日上掲げた圖のほか、仁王曼荼羅としての異圖が二三ある。それは『阿娑縛抄』や「毘禪 に誤脱があるやうではあるが、兎に角、三寶院所藏のものによつて模寫したのである。 に載するところで、中央五方月輪の中心に金剛滋羅鑑菩薩、 廣日天、 後に金剛夜叉の五菩薩を安じ、更に金剛賓の前に帝釋、 多聞天の四天王を安じて建立せるものその一であり、 左に命例子、 門に これが種子 持國 右に金剛利、 曼茶維は

『同娑縛抄』に出でゝゐる。第二に五佛、五菩薩、五忿怒尊に加ふるに、梵天、四天王等の

諸尊をもつて建立せるものがある。これ真然の御傳と稱せられ、種子曼茶羅の圖は

鈔』に掲げられてある。またこの外に、元杲僧都の圖と傳ふるものがあつて、その圖位は『覧

内院に金剛界の五佛と四波羅蜜菩薩、

### 詩 雨 法曼茶 羅

に見えてゐる。 利、西に大威徳、 尊を安じて建立 に五針、

育に

Ŧi.

鈷上资、

西に五針上蓮華、

北に羊石輪、

凹隅に瓶を安じ、

壇水下方に五大

南に軍茶

せるもの、並びに五大尊の一

北に金剛夜叉の五尊を安じて建立せるものであつて、圖位は。阿娑轉抄一

たる不動尊を中央にし東に降三世、

禪鈔」に出てゐるが、その樣を見れば、

尊として奉安するものである。 は二大雲輪請雨 彩 により、 これに二種類がある。 雨乞ひ のために請用經法 即ち、 を勤修するに當りて、其の本

二九六

第二院

の東



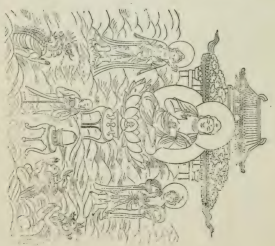
藏所寺禮觀 都京

圖羅茶曼王仁



版所鈔







相賓 に樓 いてで解 1) [3] 1) 第 - 1 -四 節 寶 樓 图 员 羅

訓 厅 ·F-1800 礼 かい ところの大曼茶雑でご・覺禪鈔一 は袈裟 手 たも 江 10 佛 就 蓮 ジ) 0) 一葉を把つて侍立した である。 難陀二龍王が、 前 また沙場羅曼茶羅と稱 () ff て見るべ 向 を把 て右 i) まづ圖様を見れば、 しであ 金剛 右手は掌を緊 海中より半身を現じて恭敬合掌の相をな 作 さるへ を持ち にはその闘を示しをり、 せらるいも る外、 たま てム外に向 海中、 佛前 ~ る金剛手菩薩と、 のであつて、 海龍王宮前 に、三千大千世界の け、 大指と中 所に釋迦 11 城常樂院 それ 指とを相捻じ説 非 祈 尼佛在 雨壇法 = }= してゐる、 に對立 な には現圖 る輪艦龍 し結跏 の説 て親自 を戦 法相 により 12 E 跌 に作し が今 坐し、 在 古菩薩 並 記: 72 び 10 12 から カン

今述 半蛇の 1 を圖 て雲上 共 書 た。 東 書 王が 寺觀智院 (1) 沙 (ini 10 共經を讀 一大 あ -5. 法には、 り、 III 敷曼茶羅とし 1 にその間 他 ["4] からから 直接 新生 したまふを中 IT を臓 の關係 三頭、瓦 7 必ずその效験顯れて、 してゐる دئ は 心に、 るも 则 ないのであるが、 -6 0 [11] 0 0 力 あ 大龍が 10 つて、 は 三七日には降雨があるとい 早害激 海 三頭 雲に乗じて飛 水 0 1 1 花なる時  $\mathcal{F}_{i}$ 则 ı İ ı 出程 --此 IC に、龍 例; 0 てゐる。 此世 111 自 を 尊. ひ郷 在 戴 在 因 E け (1) 4 半身 1 1: 形

( 257

圖は、一大寶樓閣善住秘密陀羅尼經」の説によりて書 かれたもので、堂塔供養、滅

見之、 (右手刀)、 るも 下に當つて、 を見れば池が **师蓮菲師** 金剛菩薩在 一覧神鈔」『阿娑神抄』にこれを見ることが出來る。 ので 亡者 樓閣 あ 供 子座に坐したまひ、 州 るっ 養の の聳立する空中、梵天、毘紐天等が散華供 吉浦 あり 長(三戟)、 各半跏 ため 今その 天女、 池中より生する一莖の蓮華上 15 跌 圖様を説 金剛使者天女、寶金剛 廣目 寶樓閣 坐の姿勢を以 その右邊 (劍)、 明すれ 光 法 多聞(資塔 を勤修 に四 て連華臺 ば、 先づ 面十二臂の 世 h 習前 0) 1 1 とす 1-北 四大天王 に百幅輪 に端坐したまふ。 0 養 る なる七寶莊 座下に於て餉 してねる。 金剛手菩薩、 に當り が對 がある。 1/2 そが 圖 L 0 棄尼 左邊 大寶樓 書 mi 更に眼 水 0 また金 尊 して池の四 天女、 全幅 IC IC [14] を轉じ は 剛手菩薩 1/1 T 1/3 花 -1-- | -方に 釋迦 蓝 15 安 · 您抄! 一天女が 樓閣 學等 世 持國 0 市 置 195 前

持國 女、梵天、 みに一野神 增長、 內院 0 廣目、 1[1 その 火に 鈔 多聞 には、本圖の外に各尊の種子をもて組成 ["4] 料 に飼 佛、 0 四天 右に金剛手、 椠 王 1E 天女、 四隅に 吉祥 左に資金剛、 金剛杵を安じて以 天女、 毘紐天、 第二院に花齒天女、 せる種子曼荼羅を掲げ 大自在 て曼荼羅を建立 天 第三外院 地天、 てねる。 に當つ てわる。 余剛 便 7

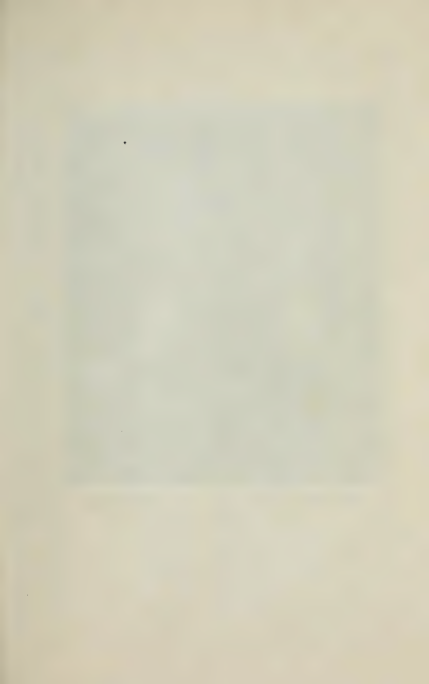
# 第十五節 菩提場曼荼羅

勤 菩提場 奉るに際して、その本尊として奉安するものをいふのであ 曼茶編とい ふはご菩提 場莊嚴陀羅尼經 によつて圖 書 3 たもので、 法を

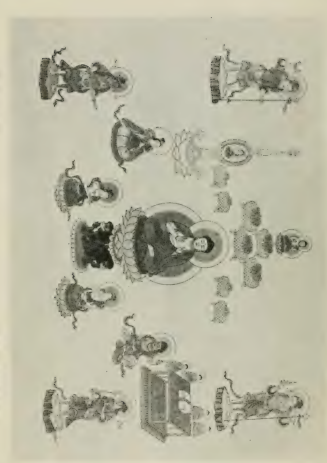


藏所院提善寶 都 京

圖羅茶曼閣樓實









つて侍立したまふほか、 に文殊菩薩在し、二手を以て鉢を捧持し、 るのであるが、 まづ圖樣を説明するに、 二手を胸にあて掌を外に向けて説法 かんいろう 中央なる寶樹の下 資樹上 12 佛 左邊を見れば金剛手菩薩が、 に 0 在すの 師子座に坐したまふ釋迦佛を見たてまつ の相に住 が見ら る」の たまひ、佛前に當つて、右邊 である。 石手に金剛杵を把

而

て文殊

一語薩

の後

方、

釋迦

佛

0 右に、

---

0

寶幢

力

南 1)

幢川

1

は

如來在

て安慰の相

ま D

(259

左に、 に仕し 廣目(左手三股戟、 りて
左手に
金剛杵を
持てる
金剛使者を
安じ、
更に
闘の
四隅に
持國(
右手刀)、
増長(
二手劍 は 『阿娑縛抄』 菩提場莊嚴陀羅尼經來を、實篋中に安じ、その周邊に四佛在し、次いで寶篋 たまひ、 その下に左手に實を捧ぐる吉祥天女あり、また金剛 に載せられてゐる。 右手索 )、多聞(左手三股戟、 右手賓塔)を安じて建立せるもので、 手菩薩 の後、 釋迦 0 その 10 佛

### 第十 六節 六 字 曼 茶 羅

mi 或 して は これは二六字神 これ 湖市 0 ため にまた製 12 呪經」 数種を學 六字 等の所説により 經 ずげ数 一法を勤修するに當つて、これが本尊として奉安するものである。 ることが出 圖畫せられたものであつて、息災又は呪 水 る 即ち 阻

の製種 はい 共 tit 央なる大月輪中、 所 調 醍 醐 寺 所 傳であつて、 中心に最勝金輪佛頂 明 111 僧 尊 都 0 (螺髮形、 曼荼羅と稱 定印 世ら J. れつい に金輪あり、所謂、釋迦 あ るものこ

を奉び、茶羅

後 M. E.

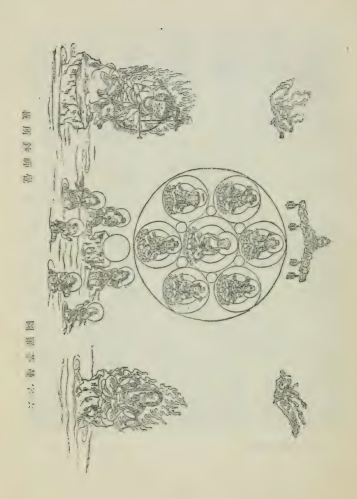
備

1 1 の左右に浮居天來りて供養せるを見ることが出 各觀音を安じ、大月輪の左に不動明王、右に大威德明王があり、その爾明 金輪これである)、尊前 費山を選りて六天龍が合掌恭敬の相をなしてゐる外、 に正觀音、それより右旋して干手、 派る。 馬頭、 大月輪の上方に實蓋があり、 -1iii j 准账、 F. 111 101 意情 な る海 V

脈, 例 頂 循 馬頭の観音の種 0 種子 これ に類 L てその した種子曼荼羅が二、覺禪鈔」に載つてゐる。 子が布置し 直前 に正親音の てある。 柯 子があり、 右旋して干手、 即ち大川 如意輸、 前 中の中央に - | ilij 金輪 准

茶組は 于 共二次 71: 次の周 等の 「髪神鈔」に掲載 水 吉浦、 圓中に、多羅、 十二支神、 に擧ぐべきは、四重の大圓曼荼羅を畫き、主尊とする樂觀音を內圓の中心に安 不容羂索、 实 せられてゐる。 の外圓內に帝釋等の十二天を配して建立せるもの、 毘倶脈、 豐財、 勢至、 白身、 被葉衣、 蓮華部發生、 白處、 寂留明、大吉祥 大明白 身の 香觀 明、大吉祥、 H こりに 次 が利 周 子曼 [] 李部

左足を以て體を支へ立つてゐるのであるが、 ち二手は結印、左第二手三戟叉、攻手月輪、 狐形を書き、 これは源運の持本なりと傳ふるもので『覺禪鈔』には、 己上述べ來つた外に、內院大圓輪中 また第二院には十二支の獣頭を安じて以て本曼荼羅を構 この輪中に星宿等の形を讃き、輪外下方に三 右第二手大刀、次手圓 に六字大明王を安じたものがある、 この圖が掲出してあるのである。 輪を持ち、右足を繋げ 成せるもの 六階のう 3







截所抄缚娑阿

圖羅荼曼殊文字八



菩薩秘密八字陀羅尼修行曼荼羅次第儀軌法』によれるものである。今、その圖様をいはど、 障のために、八字文殊法を勤修するに際し、その本尊として奉安するもので、『大聖妙吉祥 尼童子、救護慧童子、 まづ内院園輪の中央に八髻文殊菩薩を安じ、每前に請召董子がをり、それより右旋して計設 八髻になし給へるを主尊として建立したてまつれる曼荼羅であつて、天變怪異又は息災除 八字文殊曼荼羅といふは、八字文殊菩薩即ち啼阿味羅吽動哳羅の八字を真言とし、髪を 鳥波計設尼童子、光網童子、地慧幢童子、無垢光童子、不思議惠童

### 第十八節 彌勒曼茶 羅

り右旋して類形后、羅刹主(已上南方)、羅刹后、水天、水天后、風天(已上西方)、

上東方)、火天后、焰摩天(已上南方)の十六大天を安じて建立せらるくものである。

毘沙門天后、仰舍那天(已上北方)、仰舍那天后、帝釋天、帝釋天后、火天(已

尊、

外院四

方に鈎索鎌鈴の四攝菩薩、

六足の閻曼德迦明王、子の八大童子を列ね、

西北に三面四臂の無能勝明王、東北に三面八臂の馬頭明王の四念怒 輪外四角の東南(向つて右下) に八臂の降三世明王、西南に六頭六臂

四維に香華燈堂の四供養菩薩、

尊前南なる香菩薩よ

261

**風**天后、

毘沙門天、

**薦勒曼荼羅といふは『慈氏菩薩修愈譲法』の説に基づいて建立せるもの、謂ひであつて、** 

似犯

に就いて。個相側を養羅の圖相

彌勒菩薩を主 のである。 尊とし、 減罪上生のために彌勒法を勤修せんとする時の本尊として奉安する

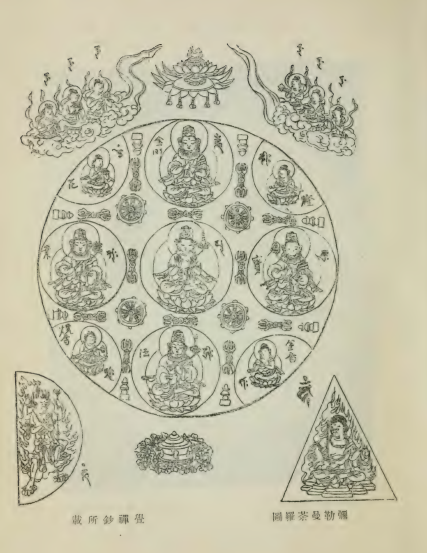
0 1'4 たる東北に金剛香菩薩、 注 カン 供養菩薩を安じ、輪外の下部中央に香爐と二寶瓶を安じ、 せられてゐるのである。 れてある。 二明王、輪外上部に一の賓蓋とその左右に五色雲に乗じて來下せる二淨居天の 法波羅蜜菩薩、 印をなしたま その圖様をいへ 猾ほ山 る彌勒菩薩を安じ、 ば、中央大圓輪の中心に、左手は蓮上に塔を載せたるを持ち、 尊右(北)に 場磨波羅蜜菩薩、 一城御室の仁和寺には、本曼荼羅の一が珍藏せられ、既に國寶として登 東南に金剛菲菩薩、 尊後(今は上部を東とす)に金剛 西南に 尊左(南)に實波羅蜜菩薩 金剛燈菩薩、 向つて右に不動、左に降三 西北に金剛塗香 波羅蜜菩薩、 を、 その 御姿 右手は説 [14] 算. NH, から 0) (1) 111: 外

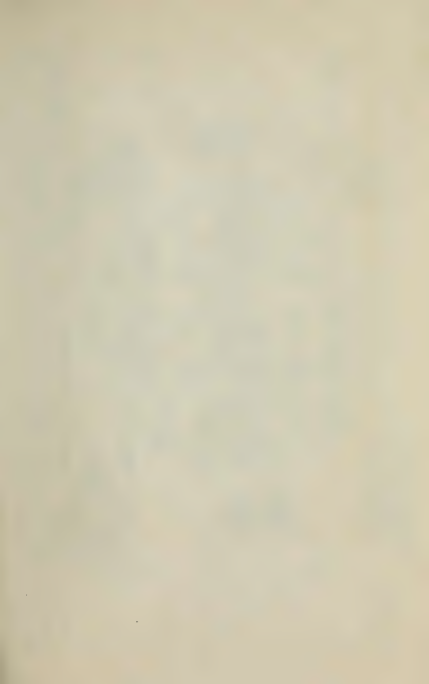
### 第十九節 五秘密曼茶一

のであつて、五秘密菩薩を安じ、延壽、減罪のために、五秘密法を勤修するに際し、 て奉安するものをいふのである。 密曼荼羅とい ふは、もと『大樂金剛薩埵修行成就儀軌』等の説によつて建立せ 本尊

V) 圖 D 右邊(向つて左) まづその闘様を に二手を以て箭を捧持せる欲金剛、 10 は び、中央に金剛薩 域在 し、左手に金剛鈴、 左邊には、 行 二手を挙に 手 ic 金 陽 村 して防に安ぜ を持

相五







藏所寺蘭麗 都京

圖羅茶曼第秘五



異圖相を擧ぐ。

る慢金剛菩薩あり、 0 1/2 後 1 あつ 7 左手を以 また菩薩の右後に雙手を以て菩薩 て摩 **羯幢を把れ** る愛金剛 が在す の身 3 を抱ける觸 V) これ -あつ 金剛 て、 と 現 同 E じく []] 城

要金剛を見れば、彼は左手を以て摩羯幢を把れるに對し、 以 全 醌 0 ことは同じいのであるが、 よう。その一は、既に説明 拖 異圖 があるの 酮 て菩薩 持 の三寶院 する 0 の身を抱くのに反 であ には 此 る 已上述べ來つたものくほか、異圖として擧げうべきものく一二を列ね で 本曼荼羅の は左手 即ち、 に弓、 菩薩 人,此 慢金剛を除 した様に、 逸品を蔵 V 右手 右前 では二手を心に當て、五鈷杵を抱いてゐる。また左後 なる欲 金剛薩捶を中心に、欲、 に箭を持 lo してゐるのであ て、 金 他の三菩薩 剛 つて居り、 に就 1) T の手法に多少 右後 此は左手を揚げ、 いふなら 慢、 の觸 觸、 金剛は、 ば、 0 差違 彼 愛の四菩薩 は 右手を舒べて 彼では雙手 を認めら 二手を以 が在 て箭 る て見 寸 1) -(263)

く右 揭前 が二列に並べ を捧持 方には薩埵 全く様式を換 る 同じく右方には二手を拳にして心に當て、慢金剛の御姿を見ることが出來 0 6 身を抱 0 3 あるこ へて、 いた觸 即ち 金剛 金剛 前 薩 が居 JIF. を前 左. られ、 方(向 にして、 つて右)に 後列左方には愛金剛が在つて二手を以て摩 その背後に、 は左手 に箭を持つた欲 欲、 慢、 爱、 金剛、 觸 0 [14] [ii] 一菩薩

摩羯幢を捧持してゐるのである。

る

像 所 語

佛

心し、 2) 10.1 相

## 第 二十節 北 1-熨 茶 羅

北 斗曼荼羅とい ふは、 また星曼荼羅とも名けられ るものであつて、大變、 除災、 延命 0

佛前に

4

1 1 るる ため ゐるのであるが、山域の常樂院には、これが本圖を秘藏してゐるのである。 上宿、その前に熒惑、それより右旋して羅熊、大白、日、北辰、月、歳星、計都 これに北斗七星を安布し、第二院に十二宮、第三院に二十八宿を安じて、全幅を構成して 心に、九曜、 まづ、その圏様を見るに、 のを圓・ に北斗法を勤修する時、 この圖 曼荼羅というてゐる。それは、 が方形なるを以て、方曼荼羅・ 十二宮、北斗七星、二十八宿等を配列し、一曼荼羅圖をなしてゐるか 内院の中央なる須彌山頂に釋迦金輪佛頂を安じ奉り、 これを懸けて本尊とするのであ いふまでもなく圓 と稱せられてゐるに對 形 る。 のうちに、 L 大和 不是 迦 0 金輪 法隆 の九曜

## 第二十一節 焰魔天曼茶 羅

共產

くは称せられてゐるのである。

るも のを 原 「天曼荼羅とは、除病延命又は息災安穩を祈るために、閻魔天法を修するに際し用 5 30 6 あ る。 3.

地大曼茶羅圖 相 今 一見洞 鈔 に載するところに就いていへば、これに二様があつて、その 一は半 [1] 1 1 1

-1-

1113 寺

頂 10

を

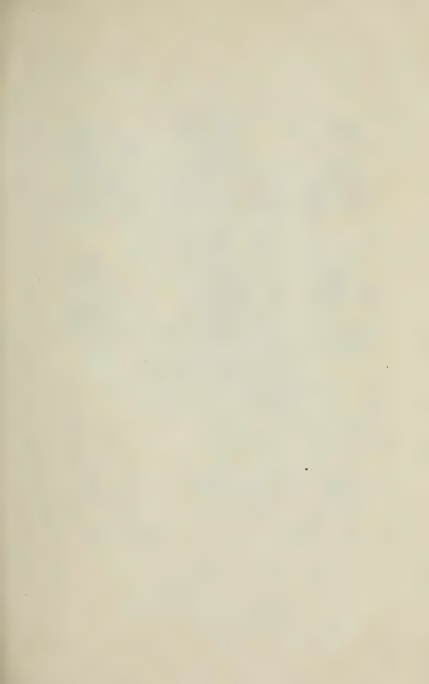


載所鈔卷十

圖羅茶曼斗北







(265)-

停 像 解

it

二六五



| 發<br>行<br>所                   | 製複計不 | 昭 和 五 年 五 月 一 日 章 荷 |
|-------------------------------|------|---------------------|
| 上野樱木町五〇 會社 東 方 書 院 雜武 東 方 書 院 | 新    | 新聞和國澤大藏經鄉說部一卷       |







前門 家 市 京 京 林書佛 房喜山 〇〇九一京東替版 一六三五石小話電

> ◎文字は正確明瞭に数字はアラビヤ数字を使ってお書き下さい。 拂 通 知 各栗米印の標は掛込人に於て記載して下さい。 40519 東京 加入着 山喜房佛書林 名 × 4 銭 + 萬 + 金 額 加 込人住所氏 × 名 受附局日附 構 老