

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





.



•

•

• •

• • •

·

. .

·

. .

•

.

•

· · · ·

.

• .

# S 🌢 ft e m

•

:

· ·

.

ì

l

.

# der Logik

.

v o u

# Dr. Hermann Ulrici.

Leipzig,

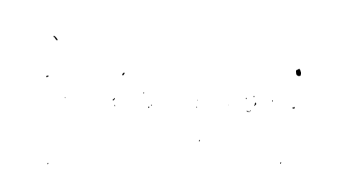
T. D. Beigel.

1852.

264. 6. 34.









264.6.31.

#### Borwort.

Ju ben unzähligen Lehrbüchern ber Logik ein neues — welch' überflüsses Unternehmen! — In ber That, wer zur Schlichtung des Streits über Wessen und Bestimmung der Logik, der die gegenwärtige wissenschaft liche Philosophie spaltet, nicht ein Schärflein beitragen und nicht wenigstens um Einen Schritt die Frage ihrer Lösung entgegenführen zu können glaubt, dürfte für den Augenblick wenig Necht und noch weniger Ausssicht haben, gehört zu werden. Ich meine den Streit zwischen der sogenannten formalen, psuchologischen und der speculativen, metaphysischen Logik, der mit dem Erscheinen von Trendelenburg's logischen Untersuchungen neu entbrannt, und seitem, wie die Philosophie überhaupt, nur aus dem Intersife der Zeit verdrängt, nicht aber ausgesochten worden ist. Welche große wissenschaftliche Bedeutung dieser Streit habe, wird Jeder wissen, der von der Wissenschaft und der Philosophie mehr als die Außenseite kennt.

Wenn ich nun glaube, ben Bunkt nachgewiesen zu haben, in welchem jene Gegensätze zwar nicht zu einer fogenannten "höheren Einheit" fich vermitteln, wohl aber insofern fich ausgleichen, als fich von ihm aus ihre relative Berechtigung und Dahrheit ergiebt, fo fann ich mich barin zwar täuschen. Aber ba ich forgfältig nach allen Seiten bin die Möglichkeit einer Selbfttäuschung erwogen habe, ohne ihr auf die Spur kommen zu kon= nen, fo habe ich bas Meinige gethan. 3ch muß es, follte fie bennoch fich eingeschlichen haben, Andern überlaffen, fie mir nachzuweisen, und hoffe von unferer in feber Beziehung fritischen Beit, bag mir ein guter Freund, fabig, mir diefen Dienft zu leiften, nicht ent= fteben werde. ' •

Daß jener Punkt nur in einer von der bisherigen Auffassung abweichenden Grundanschaunng vom Wesen der logischen Funktionen, namentlich ber Kategorisen und des Begriffs, liegen könne, wird dem Kundigen ohne mein Erinnern klar sehn. In der That steht und fällt die ganze folgende Abhandlung der Logis mit der darin entwickel= ten eigenthümlichen Auffassung von der Natur der so= gischen Denkthätigkeit überhaupt und ber Rategorieen insbesondre.

• ;

Diefe neue, meines Erachtens bie Sache forbent: be Grundanschauung war es, bie mich zur Ausarbeis tung meiner Schrift veranlaßt hat. Sie bezeichnet ben Standpunkt, den bas Ganze einnimmt. Mit ihr ift auch burch bas Band einer inneren Nothwendigfeit eine bestimmte philosophische Beltanschauung vertnupft, fo daß man jener nicht zuftimmen kann, ohne biese anzu= nehmen, - ein Umftand, der meiner Schrift bei Bielen Abbruch thun und die Opposition des Borurtheils weden wird. 3ch muß bieg bulben : - ift boch glud= licher Beise bie Bahrheit nicht von den Sympathieen und Antipathieen der übertägigen Menschen abhängig, fondern findet immer, früher ober fpater, ihre Beit ber Anerfennung.

Ueber ben Inhalt meiner Schrift kann ich sonach hier keine nähere Auskunft geben; ich müßte benn bie ganze folgende Abhandlung nochmals abschreiben. Ich bemerke daher nur noch, in Beziehung auf die Darstellung, daß ich auf alle Schönheit der Form verzichtet and mich nur bestrebt habe, so klar und beutlich als möglich zu seyn. Manchem wird baher Bieles, zumal in der Einleitung, zu breit erscheinen. Allein einerseits war es mein Bunsch, daß nicht nur die Meister der Bissenschaft, sondern auch

1

die Schüler auf meine Untersuchungen eingehen möchten; andrerseits wird man, je älter man wird, mehr und mehr inne, wie wenig man in der Philosophie zwischen den Zetlen lesen lassen darf, wie harthörig gewisse Leute sind und wie schwer sie verstehen, was irgend möglicher Weise mitzverstanden werden kann.

Halle im August 1851.

S. Ulrici.

### . **. . .** Inhaltsverzeichniß.

• • • **•** 

• · · · · · · · · · · · ·

ł

}

ł

ļ

••

| *****                                                          |       |
|----------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                | Beite |
| Einleitung                                                     | _1    |
| Die Grundvoranssezungen der Philosophie                        |       |
| Borauf beruht bie Bewigheit und Eviden; ? Bas heißt Beweifen ? | 28    |
| Denfen und Sehn - Ibeelles und reelles Sehn                    | 46    |
| Die producirende und bie unterfcheidende Deufthätigfeit        | 58    |
| Aufgabe und Begenftand ber Logif                               |       |

## Erfter Theil.

#### Das Befen ber logifchen Funttionen aberhaupt.

| Erfter Abignitt: Die logifchen Grundgefese als Gefete ber unter- |     |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| fceibenden Denfthätigfeit                                        | 82  |
| §. 1. Recapitulation ber Refultate ber Einleitung                | 82  |
| §. 2. Der Begriff bes Unterscheidens und bes Unterschiebs        | 83  |
| §. 3. Der Begriff bes Beziehens und ber Beziehung                | 91  |
| 6. 4. Das Gefet ber Identität und bes Biderfpruchs               | 93  |
| Anmert. Das Gefet bei Ariftoteles und in ber älteren formas      | 99  |
| len Logif                                                        | 00  |
|                                                                  | 99  |
| In ber neneren formalen Logit (bei Fr. Fifcher, Tweften, Dros    |     |
|                                                                  | 100 |
| In ber speculativen Logit (bei Fichte, Schelling, Degel)         |     |
| §. 5. Das Gefetz ber Caufalität                                  | 110 |
| Anmerk. Das Gesetz bei Aristoteles, Descartes, Spinoza, Leib-    |     |
| niş, Bolff                                                       | 116 |
| Bei Raut und in der neueren formalen Logif                       |     |
| Ju ber speculativen Logit — bei Fichte und Schelling             | 119 |
| Bei pegel                                                        | 121 |
| §. 6. Das angebliche Gefetz vom ausgeschloffenen Dritten         | 123 |
| Anmert. Rach ber Faffung ber ältern Logit                        |     |
| Nach Hegel                                                       |     |
| Smeiter Abfdnitt: Die logifden Rategorieen ihrem allgemeinen Bes |     |
| griffe nach als Rormen ber unterfcheidenden Deufthätigfeit       | 199 |
|                                                                  | 199 |
| 5. 7-11. Allgemeine Begriffsbestimmung ber Rategorieen als ber   |     |
| allgemeinen Beziehungs = nud Gefichtepunfte ber unterfceiden=    | 104 |
| ben Thätigfeit                                                   | 134 |
| §. 12. Als folche erweisen fie fich a) in den Thatsachen des Be- |     |
| wußtseyns                                                        | 144 |

|--|

| <b>§</b> . | 13. b) hiftorifc in ben Begriffsbestimmungen, bie fie in ben   |          |
|------------|----------------------------------------------------------------|----------|
|            | philosophischen Syftemen erhalten haben,                       | 147      |
|            | bei Aristoteles                                                | 148      |
|            | bei ben Stoifern                                               |          |
|            | bei Plotin                                                     |          |
|            | bei ben Scholaftikern und in ber ersten Periode ber nenes      |          |
|            |                                                                | 162      |
|            | ren Philosophie                                                |          |
|            | bei Kant                                                       |          |
|            | bei Fichte und Schelling                                       |          |
|            | bei herbart                                                    |          |
|            | bei Rraufe                                                     |          |
|            | bei Hegel                                                      | 178      |
|            | hei Braniß, 3. G. Fichte, R. Ph. Fischer, Beiße,               |          |
|            | Birth, Sengler, Chalybäns                                      | 187      |
|            | bei Sigwart, G. Reinhold, Lope                                 | 190      |
|            | bei Trendelenburg                                              |          |
|            | 14. Refultat ber hiftorifchen Rritif                           | 214      |
| -          | 15. Rabere Begriffsbestimmung ber Rategorieen a) als ber       |          |
| 8.         | allgemeinen Pradicamente                                       | 015      |
|            | 16. b) als ber allgemeinen Normen ber unterfcheidenben Thas    | a roj    |
| 9.         |                                                                | <b></b>  |
|            | tigfeit                                                        |          |
|            | 17. c) als metaphyfifcher Bebingungen bes Birflichen           | <u> </u> |
| <b>Ş</b> . | 18. d) als ber allgemeinen Berhältniß = und Dronungenormen,    |          |
|            | und ber allgemeinen Unterschiedsfriterien                      |          |
|            | 19. Die Kategorieen in ihrer Beziehung zum Absoluten           | 228      |
| <b>§</b> . | 20. Belche einzelne Begriffe find Rategorieen und wie find fie |          |
|            | an bebuciren?                                                  | 234      |

#### 3weiter Theil.

Debuction ber einzelnen Rategorieen nach ihrer besonbern begrifflichen Bestimmtheit.

| Erfter Abfdnitt: Die Urfategorieen                              | 237        |
|-----------------------------------------------------------------|------------|
| §. 21. Der Begriff bes Seyns                                    |            |
| §. 22. Die Einheit als Rategorie - Das Anfich = und Fürsichseyu |            |
| §. 23. Die Unterschiedenheit - Das Andersseyn und Sehn-fur-     |            |
| Andres                                                          | 249        |
| Anmert. Beziehung diefer Kategorieen auf das Absolute .         | 253        |
| §. 24. Der Raum als Rategorie                                   | <b>256</b> |
| §. 25. Begriff ber Thatigfeit, bes Thuns und ber That           | 265        |
| §. 26. Begriff ber Beranderung, bes Berbens und Dafepns         | 269        |
| Anmert. 1. Der hegeliche Begriff bes Berbens                    |            |
| Anmert. 2. Der Begriff bes Berbens in Beziehung auf             |            |
| bas Abfolute                                                    | 276        |
| §. 27. Der Zeitbegriff als Kategorie                            | 277        |
| Anmert. Der Beitbegriff in feiner Beziehung zum Abfolnten       |            |

| Sweiter     | Abfcnitt: Die abgeleiteten Rategorieen. Sei                                       |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|             | Rapitel: Die einfachen Beschaffenheitstategorieen.                                |
|             | 28. Der Begriff ber Bestimmtheit 2                                                |
|             | 29. Der Begriff ber Qualität                                                      |
| <b>X</b> .  | Anmerf. Die Qualität des Absoluten 2                                              |
| š §.        |                                                                                   |
| 3.          | Anmert. 1. Der Begriff ber Gestalt 3                                              |
| • •••       | Anmert. 2. Das Abfolute in Beziehung auf bie Quantitat 3                          |
| . 8.        |                                                                                   |
| -           | Anmert. Das Absolute in Beziehung auf biefe Rategorieen 3                         |
| . <b>Ş.</b> | 32. Begriff ber Beschaffenheit, bes Etwas, bes Dinges 3                           |
| 3 wei       | tes Rapitel: Die Berhältniß= ober Befenheitsfategorieen.                          |
| 1           | 33. Der Begriff ber Befenheit und bes Berhältniffes über-                         |
| -           | haupt                                                                             |
|             | 34. Neußeres und Juneres, Inhalt und Form 3                                       |
| ••••        | Anmert. Inhalt und Form bes Abfolnten 3                                           |
| \$.         | 35. Gauzes und Theil 3                                                            |
| • • • •     | Anmert. Das Abfolute in Diefer Beziehung 3                                        |
| Ś.          | 36. Befen und Erscheinung 3                                                       |
|             | Anmert. Befen und Erscheinung bes Abfoluten 3                                     |
|             | 37. Substanz und Modification 3                                                   |
| ••••        | Begriff ber Substanz bei Aristoteles, Descartes, Spinoza, Lode 3                  |
|             | Begriff der Substanz bei Leibnitz, Kant, Fichte, Schelling,                       |
| • •••       |                                                                                   |
|             | Aumert. Die Substanz bes Absoluten 3                                              |
| - 9.        | 38. Grund und Folge 3<br>Anmerf. Grund und Folge in Beziehung auf bas Abfolute 3  |
| 8           | 39. Urfache und Birfung, Bechfelwirfung 3                                         |
|             | Mumert, Das Absolute als Urfache 8                                                |
|             | 40a. Bermögen und Energie 3                                                       |
| •           | Anmert. Bermögen und Energje in Beziehung auf bas                                 |
|             | Abfolute                                                                          |
| Ş.          | 40b. Die Begriffe ber realen Möglichfeit, Unmöglichfeit, Birf=                    |
|             | lichfeit, Nothwendigfeit, Jufälligfeit feine Rategorieen 9                        |
| , \$        | 41. Endursache, 3wect und Mittel 4                                                |
| _           | Anmert. Das Abfolute als 3wed 4                                                   |
| Ş.          | 42. Der Begriff bes Gegeufates 4                                                  |
| Driti       | tes Rapitel: Die Ordnungsfategorieen.                                             |
| <b>A.</b>   | Der 3weck als Orbnungskategorie.                                                  |
| 6           | . 43. Begriff ber Orbnungsfategorieen überhaupt und bes                           |
| •           | 3werts als ber erften berfelben 4                                                 |
| B. D        | er Begriff als Ordnungsfategorie.                                                 |
|             | Debuftion und logifche Bebeutung bes Begriffs.                                    |
|             |                                                                                   |
| ş           | . 44. Das Allgemeine, Befondre, Einzelne — ber Begriff<br>als Kategorie überhaupt |

}

۱

•

•

|            |                                                                                                                | ette.      |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|            | Die Entstehung bes Begriffs nach ber alteren formalen Logit                                                    | 153        |
|            | Die Entftehung bes Begriffs nach Begel und Schleiermacher                                                      | 155        |
|            | Die Entstehung bes Begriffs nach herbart, Trenbelenburg 2c                                                     | 460        |
| -          | §. 45. Brablcat = und Subjeftbegriff - Gattunge = und Artbegriff                                               |            |
|            | §. 48. Die fpecififche Differeng - ber Gattungsbegriff als Drb-                                                |            |
|            | nungstategorie bes Raumes                                                                                      | 474        |
|            | Anmert. Der Begriff in feiner Anwendung auf bas 216-                                                           |            |
|            | folute                                                                                                         | 177        |
|            | §. 47. Der objettive und subjettive Begriff                                                                    |            |
| 9          | Das Urtheil als logische Kunktion.                                                                             |            |
| <b>a</b> . |                                                                                                                |            |
|            | 5. 48. Befen und Urfprung bes Urtheils                                                                         |            |
|            | §. 49. Der Begriff bes Urtheils nach Ariftoteles                                                               |            |
|            | Der Begriff bes Urtheils nach Bolff, Daag, Bachmann, herbart                                                   |            |
|            |                                                                                                                | 196        |
|            |                                                                                                                | <b>198</b> |
|            | Construction of the second | <b>199</b> |
|            |                                                                                                                | 503        |
|            |                                                                                                                | 506        |
|            | §. 50. Die Eintheilung ber Urtheile                                                                            | 508        |
| 3.         | Der Schluß als logische Funktion.                                                                              |            |
|            | §. 51. Urfprung und Befen bes Schluffes                                                                        | 527        |
|            | Urfprung und Befen bes Schluffes nach Ariftoteles                                                              | 535        |
|            | Urfprung und Befen bes Schluffes nach Rant                                                                     |            |
|            |                                                                                                                | 537        |
| •          |                                                                                                                | 539        |
|            |                                                                                                                | 541        |
|            |                                                                                                                | 542        |
|            | §. 53. Die f. g. Schluffe ber Analogie, ber Induftion und ber                                                  |            |
|            | Debuftion                                                                                                      | 563        |
| ~          |                                                                                                                |            |
| ¥.         | Die logische Ibee als Kategorie.                                                                               |            |
|            | 8 54. Das Refen ber 3bee im logifden Sinne bes Borts                                                           | 000        |

#### Einleitung.

ł

Die Logit ift zwar die erste Disciplin im System der Bhilosophie. Aber als einzelne Disciplin ist sie weder das System felbst noch tann fie die principielle Bearundung deffelben enthal. Bie vielmehr der Aft, der Zweig, das Blatt, eines Stamten. mes bedürfen, um Aft, Zweig, Blatt zu feyn, fo die verschiedenen Disciplinen des Spftems einer Biffenfchaft vom Brincipe, welche das System trägt und als Reim in fich enthält. Diefe philosophia prima, welche auch der Logit ihr Fundament legt und ihre Stellung anweift, ift nothwendig die Lehre vom Biffen : nothwendig fie und teine andere, weil das System felbit wie jede philosophische Disciplin nur ein Gewußtes darlegt, mithin das Ich habe in meinem Buche: Biffen felbft zur Borqusfekung bat. Das Grundprincip der Bhilosophie 2c. (2 Thle. Leipzig 1845-46), eine folche philosophia prima kritifch und speculativ festzustellen gesucht. Da indep einerseits die Tendenz dieses Berts verschiedentlich angesochten und migverstanden worden, und anbrerfeits nicht zu erwarten ift, daß jeder Lefer es zur Sand habe,fo erscheint es nothwendig, Die wiffenichaftlichen Prämiffen ber Logit hier Einleitungsweise nochmals zu erörtern.

Die Entwickelung der neueren Philosophie, die der erste Theil meines Buches kritisch darlegt, zeigt zur Evidenz, daß die Trägerin derselben, die deutsche Speculation von Kant bis auf Hegel, in einen einseitigen, alles Wissen aufbebenden, in sich selbst Uwahren Idealismus sich verloren hat: auch der s. g. absolute Idealismus Hegels ist, wie ich unwiderleglich nachgewiesen zu haben glaube, nur eine Modifikation des Fichteschen Subjektivismus und unterscheidet sich principiell von letzterem nur durch die willkührliche Identificirung des menschlichen Deukens mit

1

dem absoluten. Daraus ergiebt sich die für den weiteren Fortschritt unerläßliche Aufgabe, diefen einfeitigen Idealismus zu widerlegen und neben ihm den Realismus in scin Recht wieder einzusepen, d. h. das Thema Kants wiederaufzunehmen, und die Nothwendiakeit beider Faktoren zur Entstehung des menfch= lichen Biffens, ihr Berhältniß zu einander, die Möglichkeit wie die Art und Beise ihres Busammenwirkens, und damit Besen und Begriff, Berth und Bedeutung unfers Biffens zu erörtern. Dieß war der hauptzweck meines Werks, den es mit einer Anzahl andrer Erscheinungen auf dem Gebiete der philosophischen Literatur seit Hegel theilt. Das Eigenthümliche, das es, abgesehen von den gewonnenen Resultaten, für fich in Anspruch nimmt, ift zunächst die Fassung der Aufgabe felbst: es tam m. G. barauf an, ben berrichenden 3dealismus von feinem eignen Principe aus zu miderlegen, ihn von feinem eignen Principe aus zur Anerkennung des Realismus oder was dasfelbe lift, eines zweiten Factors des menschlichen Biffens, zu nöthigen.

Ich sage: von seinem eignen Principe aus, also unter Anerkennung dieses Brincipes. Denn die einfachste Reflexion ergiebt, daß das Princip des Idealismus, das Denken und die Denknothwendigkeit, der Grund und die causale Thätigkeit und somit der nothwendige und einzig mögliche Ausgangspunkt alles Bhilosophirens ift. 3ch habe dieg fritisch dargethan, indem ich gezeigt habe, wie alle Principien aller philosophischen Sufteme feit Thales und Xenophanes, feit Baco und Descartes ftillschweis gend oder ausdrücklich auf die Denknothwendigkeit, d. h. auf eine unfer Denken bestimmende, alle Gewißheit und Evidenz begründende, alle Ueberzeugung bewirkende Macht, zurüchweifen. Ich habe es speculativ dargethan durch den einfachen Nachweis, daß 1) nicht nur alles Meinen und Glauben, Erkennen und Bijfen, fondern auch alles Zweifeln, Lengnen und Bestreiten, furs jede positive wie negative Behauptung das Denken zur Borausfegung habe, mithin ohne Erforschung der natur des Denkens philosophisch werthlos fey; und daß 2) alles Wiffen, weil alle Gewißheit und Evidenz, auf dem unmittelbaren Bewußtseyn der Unmöglichfeit, Etwas anders zu denken, als es gedacht wird. alfo auf der Denknothwendigkeit, alles Zweifeln und alle Ungewißheit dagegen auf der Möglichkeit, etwas fo oder auch anders

zu denken, also auf der Denkwillkühr beruhe, alles Beweisen aber nichts andres seh und bezwecke als jene Denknothwendigkeit zum Bewußtsehn zu bringen, darzulegen, zu entwickeln. Ich habe endlich dargethan, daß eben diese Denknothwendigkeit, auf welche der Idealismus sich gründet, gerade den zweiten realistlischen Faktor des menschlichen Wissens, den der Idealismus leugnet oder ignorirt, nämlich die Thätigkeit eines reellen Seyns, nothwendig mit enthalte oder vielmehr selbst auf ihm beruhe, ja daß unser Denken überhaupt ohne diesen realistlischen Faktor gar nicht zu Stande komme, daß er also insofern zur Natur unsers Denkens selbst gehöre, weil eine selner Bedingungen sey.

Nun hat man mir zwar nicht bestritten, daß das Denken und die Denknothwendigkeit Agens und Princip alles Philosophirens sey. Wohl aber hat man eingewendet, daß dieg Brincip ein rein formelles, ohne allen Inhalt, also zum Principe eines philosophischen Systems untauglich fei. Gewiß, zum Principe eines philosophischen Systems, d. h. eines einzelnen, bestimmten Systems, ift es völlig untauglich: denn ein folches verlangt auch einen bestimmten Inhalt. Aber es tam darauf an, das Princip der Bhilosophie überhaupt, d. h. den Grund und die zeugende Rraft, den Urfprung und den Werth des menschlichen Biffens überhaupt festzustellen; es fam darauf an zu zeigen, wie das menschliche Denken überhaupt zu einem Inhalte fomme und zu einem Biffen werde; es fam darauf an, das Rriterium zu ermitteln, welches den Inhalt des Wiffens und der Wahrheit überhaupt von dem Inhalte des bloßen Meinens und Glaubens, der Einbildung und des Irrthums scheide. Rurz was ich Princip genannt, war mir nicht Princip im Sinne einer allgemeinen 3dee, aus der alles Uebrige abzuleiten, die, felbit bereits ein Gemußtes, gleichfam als Reim das ganze System (alles übrige Gewußte) in fich trüge und insofern beberrschte und bestimmte, sondern Princip im Sinne des letten Grundes und damit des ersten Anfangs - und Ausgangspunftes alles Biffens, Princip als die Thätigfeit, die das Biffen felbst erst erzeugt und damit auch als les Gewußte bedingt und bestimmt. Erft nachdem diefes wahrhaft allgemeine, fundamentale, lette Princip alles Philosophis rens festgestellt worden, konnte gezeigt werden, wie mit und aus der Feststellung Deffelben zugleich ein inhaltliches Prin-

3

1\*

cip oder principieller Inhalt unfers Biffens, nämlich ein beftimmter Begriff des Absoluten als höchster, alles Andere bestimmender und bedingender Gedanke, fich ergebe. Darauf war mein Streben gerichtet, dadurch war der Gang der Entwickelung im zweiten Theile meines Berts bestimmt. Uebrigens. weiß ich wohl, daß mit der Aufstellung eines jeden bloßen Brinrips noch wenig gewonnen ist: der Anfang ist eben nur der Anfang: erst durch Mitte und Ende, durch Ausführung und Vollendung erhält er seinen Werth. Aber darum ift er nicht fcblechthin werthlos. Man wird vielmehr nichts zur Vollendung bringen, das man nicht vom rechten Ende aufängt; und in der Bhilosophie handelt es fich nicht blog darum, den Inhalt des menschlichen Biffens zu größerer Rlarheit zu bringen, zu vertiefen und zu bereichern, fondern auch die wiffenschaftliche Form feftzustellen und auszubilden: erft durch fie erhält der Inhalt feis nen wiffenschaftlichen Werth und philosophische Be= deutung. Für sie aber ist die Grundlegung, der Ausgangspunkt der Entwickelung, die Brämiffe der Beweisführung, furz das Brincip im obigen Sinn von der höchsten Wichtigkeit. ---2Båre es mir daher auch nur gelungen, ein für allemal dargethan zu haben, daß das Deuten der lebendige Grund des Bewußtfeyns wie alles feines Inhalts, und die Denknothwendigkeit ber le= bendige Grund aller Gewißheit und Evidenz und damit alles Biffens, also auch der Grund und das Brincip alles Philoso= phirens sey, so würde ich meine Arbeit nicht für vergeblich halten.

Die nächste Aufgabe war sonach, das Wesen der Denknothwendigkeit klar und bestimmt darzulegen. Eben dieß ist zu= gleich im Allgemeinen die Aufgabe der Logik. Denn jedes f. g. Denkgesch, jede Kategorie, jeder Schluß, kurz jede logische Operation ist nur Ausdruck und Aussluß der Denknothwen= digkeit und diese ihrerseits wiederum nur Ausdruck der Natur des Denkens. Judem ich also zusammensassend, berichtigend und ergänzend hier wiederhole, was sich dort über diesen Punkt ergeben hat, werde ich nur meinem gegenwärtigen Zweck dienen.

Die Denknothwendigkeit sest das Denken voraus.\*) Diese

<sup>\*) 3</sup>ch bemerke ein = für allemal, baß ich unter Denken bie geiftige Thatigkeit überhaupt, alfo alle geiftige Thatigkeit ober ben Geift felbst als Thatigkeit, verstehe. 3ch weiß für dieses Allgemeine keinen paffende= ren Ausbruck.

Grundvorausschung ift aber zugleich teine bloge Boraussepung, weil fie unmittelbar fich felbit beweift. Denn das Denten au leugnen, zu bestreiten, zu bezweifeln ift schlechthin unmöglich, weil alles Leugnen, alles Zweifeln felbit Denten ift : mag ber absolute Idealismus von Allem abstrabiren, mag der absolute Stepticismus Alles bezweifeln, mag die freie Forfchung erft Alles untersuchen wollen, immer bleibt das Denken als das 2164 frabirende, Bezweifelude, Untersuchende am Anfang fteben, ift felbst der Anfang, die nothwendige Boraussehung, von der nicht abstrabirt, die nicht bezweifelt oder erst in Untersuchung gezogen werden fann, weil fie im Abstrahiren, im 3weifeln, im Unterfuchen, furz in jeder Form, in der fie negirt werden möge, nur fich felber affirmirt. Diese absolute, unaugreifbare Selbstgewißs beit des Denkens von seinem eignen Seyn bezeichnete bereits Destartes mit feinem Cogito ergo sum als den nothwendigen, allein möglichen Ausgangspunkt der Bhilosophie. Auf das Denten und feine Selbstgewißheit bafirt der Gründer der zweiten hauptepoche der neueren Bhilosophie feine Rritif der reinen Bermmft : denn die Bernunft tann nur fich felbit fritifiren, und die fich felbst kritistrende Vernunft ist nichts andres als das feiner felbst gemiffe Denken. Daffelbe bezeichnet Fichte mit feinem fich felbst setzenden 3dy: dieses ift nur das Denken als Grund des Bewußtfevns und alles feines Inhalts. Daffelbe endlich macht Seael zum Fundament und Ausgangspunkt feines Systems. Denn sein Postulat: Denke mit mir, Abstrahire mit mir 2c., enthält stillschweigend die Voraussehung, daß der Mensch dente. fest also das menschliche Deuken als Grund alles Biffens voraus. In der That leuchtet von felbst ein, daß die Bhilosophie mit feinem Sage, feiner f. g. Babrheit, feinem principiellen Inhalte beginnen fann, ohne eine unzulässige Borgussennng zu mochen und dem Skepticismus zur Bente zu werden. Gie fann nur mit dem beginnen, mas jede Borausfegung und jede Bebauptung, aber auch jeder Zweifel und jede Negation felbft voraussett; und das ift allein das Deufen.

Ich habe dieses Denken ausdrücklich als das menschliche Denken bezeichnet und nachgewiesen, wie die Hegelsche Speculation vornehmlich dadurch auf den abstraft idealistischen und einfeitig pantheistischen oder vielmehr anthropotheistischen Abweg gerieth, daß sie das menschliche Denken als jenes principielle Agens

aller Bhilosophie ohne weiteres zum Absoluten hypostafirte und damit zum alleinigen Grund alles Wiffens machte. 3ch habe aber ebenso ausdrücklich bemerkt, daß mit jener Bezeichnung nicht irgend ein bestimmter Begriff eingeschwärzt, auch noch tein Unterfcied des menschlichen Dentens von anderm Denten angedeutet werden folle, sondern daß damit einfach gemeint sey das Denken, wie es als Organ alles Forschens und Untersuchens, als Grund alles Wiffens und Glaubens, alles Beftreitens und Zweifelns eben im Untersuchen, Biffen, Zweifeln unmittelbar fich felber außert, alfo auch erft zu untersuchen und festzustellen hat, was es felbst fep und ob es neben ihm noch ein andres Denten gebe. Eben darum kann dieses Denken auch nicht als mein Denken bezeichnet werden, noch, wie bei Fichte, unter dem Namen des 3chs auftreten. Denn mein Denken ift nur mein Denken im Unterschiede von deinem und feinem Denten, Mein ift überhaupt nur sofern ein Dein und Sein ist: ohne ein Dein und Sein ift Mein nicht nur schlechthin undenkbar, sondern auch gar nicht vorhanden. Mein Denken fest also voraus, daß es nes ben ihm noch ein andres Denken gebe, daß dein Denken und fein Denken und somit unfer Denken sey. Mithin kann ich von meinem Denken nicht ausgehen, ohne eben damit diese Boraussegung zu machen. d. h. ohne im Grunde vom menschlichen Denken auszugehen. Man kann auch nicht fagen, wie der scharfs finnige Lope eingewendet, daß "mein Denken offenbar immer noch meines bleibe, wenn auch plöglich jede mir fremde Perfons lichkeit in der Belt vernichtet mare, " daß ich alfo des Gegenfapes von Dein und Sein nur bedürfe, ,,um mein Denten defto energischer als meines zu erkennen." Denn ift mit jener plöglichen Vernichtung implicite ausgesagt, daß doch vor ihr ein anderes Denken dagewesen sey, so bleibt nach ihr mein Denken offenbar nur darum meines, weil es in Beziehung zu diesem einst dagewesenen andern Denken steht oder gedacht wird, d. h. es bleibt nur meines im Unterschiede von diefem andern. Bill dagegen Lope fagen, daß mein Denken meines seyn und bleiben würde, wenn es auch gar kein andres Denken gebe noch je gegeben habe, so ift dies offenbar falsch und widerspricht feinen eignen Worten, in denen er ausdrücklich anerkennt : "mein Denken ift allerdings nur meines, fofern ihm das andere gegenüber steht." Eben so ist es falsch, daß ich an

Die Realität eines folchen andern Dentens nicht an glaus ben brauche, fondern deffelben nur bedürfe, um einen deutlis den Begriff von meinem Denken zu gewinnen oder mein Denten desto energischer als meines zu ertennen. Bielmehr fo gewiß ich - wie Lope zugiebt - mein Denken als meines gar nicht zu den ten vermag, ohne ein anderes Denken mitzudenken, fo gewiß kann ich das Sevn oder die Realität meines Denkens als des meinigen nicht behaupten, nicht glauben, ohne das Sevn eines andern Denkens implicite mit in behaupten und zu glauben. Denn was von meinem Denten gilt, gilt nothwendig auch von meinem Seyn oder meinem fevenden Denfen, weil es von Mein überhaupt gilt. Muthet mir aber nach Loges Anficht ", der fubjektive Sealismus, indem er mir befiehlt von dem Denken auszugehen, welches er von feinem pos lemischen Standpunkte aus das meinige nennt, gar nicht zu, daß auch ich es ichon als das meinige im Gegenfatz zu anderm faffen foll; foll ich vielmehr nach der Meinung des fubjettiven 3dealismus ,, nur von demjenigen Denken ausgehen, das mir unmittelbar im Selbstbewußtfeyn gegeben wird und das ich eben falfch bezeichnen würde, wenn ich es fchon mein in bem Sinne nennen wollte, daß ich ihm das Denten Andrer, deren Existens ich gang mit Unrecht vorausseste, gegenüberstellte." - ift dieß wirklich die Meinung des subjettiven Idealismus, nun fo meint er offenbar ganz daffelbe, was ich behauptet habe, und nur feine Ausdrudsweise ift falfch. Denn es ift flar, daß jenes unmittelbare Denten, ", das ich falfch bezeichnen murde, wenn ich es mein nennen wollte, " auch vom fubjektiven 3deas lismus nicht fo bezeichnet werden darf, d. h. daß auch der fubjeftive Idealismus ftatt vom Ich oder von meinem Denken vielmehr vom menschlichen Denten reden müßte. - Aus denselben Gründen läßt fich auch nicht, wie Lope will, von dem "3ch denke" . ausgeben. Denn es leuchtet von felbst einf, daß vom 3ch gang daffelbe gilt was vom Mein und Dein. Auch das 3ch ift nur 3ch im Unterschiede von einem Du oder Er; 3ch fann mich nicht als 3ch faffen, ohne mich von einem Andern, das ich nicht bin, also von einem Richt = ich oder einem andern 3ch. zu unterscheis den. 3ch ift außerdem im Grunde nur mein Denken: nicht das 3ch oder das "3ch dente" ift, wie Loge will, das Unmittelbare, fondern bas Denten ift es, durch welches und von welchem aus

das menschliche Bewußtsteyn und Selbstbewußtsteyn (unter Mitwirkung des reellen Seyns) sich erst bildet, der Gedanke: Ich, erst entsteht; das Selbstbewußtsteyn, mit welchem das Ich steht und fällt, sest wie ich dargethan zu haben glaube, die Thätigkeit des Denkens, durch die es sich von seinen Gedanken und von einem Andern, das es nicht ist, unterscheidet, voraus. Gesezt aber auch, das Ich oder Selbstbewußtseyn als das Sichbenkende wäre die wahre alleinige Form, in der das Denken sich gar nicht bestreite, sondern eben vom Denken aus selbst dargethan habe, — so wäre insofern Ich und Denken dasselbst darin der Selbstgewißheit des Ichs wäre nur jene Urgewißheit des Denkens und seines Sevns ausgesprochen. —

Aber was heißt Denken? was heißt Seyn? Soll der Anfang kein leerer name und damit in fich felber nichtig fepn, fo muß kraft derfelben Selbstgewißheit, mit der das Denken feines bloßen Seyns gewiß ist, auch mit dem Namen ein Sinn fich ver-Dieß ift in der That der Kall. Denn wie vom Seyn binden. des Denkens nur darum nicht abstrahirt, es nur darum nicht geleugnet und bezweifelt werden kann, weil alles Abstrahiren, Leugnen, Bezweifeln selbst Denken ift und mithin sich selbst negiren würde, wenn es das Denken negiren wollte, fo muß daffelbe von denjenigen Besensbestimmungen des Denkens gelten, ohne welche nicht nur alles Behaupten, alles Biffen, Glauben und Meinen, fondern auch alles Leugnen und Abstrahiren, alles Zweifeln und Untersuchen unmöglich wäre, - d. h. der allgemeine, an den Anfang zu stellende Begriff des Denkens darf nur diejenigen Domente enthalten, die in allen Formen oder Thätigkeitsweisen des Denkens, namentlich auch im Leugnen, 3weifeln, Unterfuchen, fich vorfinden, die alfo der abstraftefte Stepticismus wie der Idealismus, Realismus, Dogmatismus 2c. anerkennen muffen, wenn fie fich felbit nicht negiren wollen. Dieje Momente aber, wie fie unmittelbar mit dem Gevn des Dentens gesett find. fo muffen sie auch unmittelbar sich aus ihm ergeben, d. h. es muß fich darthun laffen, dag bas Denten, fofern und indem es fich felbst als sevend fast (fich feines Sevns bewußt und gemiß ift), eben damit auch gemiffer Beftimmungen feines Befens fich bewußt und gewiß wird. Dieje Grundbestimmungen find folgende :

1) das Denten ift nothwendig Thätigkeit. Dies folgt une mittelbar aus jener Gelbstgewißheit feines Geyns. Denn letstere berubt nur darauf, daß das Denten, felbft wenn es von fich felber abstrahirt, fich felber in Zweifel zieht, fich felber unterfucht, doch zugleich nur fich felber affirmirt, d. h. im Zweifeln, Abftrabiren. Unterfuchen fich felbit als Denten bethätigt: die Thätige feit des Dentens tann wiederum deshalb nicht beftritten noch bezweifelt werden, weil das Zweifeln und Bestreiten felbft Thatigleit ift. Bas Thatigkeit an fich, rein als folche, fey, läßt fich indes nicht angeben. Man kann wohl fagen, Thätigkeit fey Selbftbewegung. Allein Selbftbewegung, Bewegung überhaupt, ift nur ein andres Bort für Thätigkeit: will man beide unterscheiden, to muß man die Bewegung als räumliche Bewegung und damit als eine bestimmte einzelne Thätiakeit fassen. Diefe tann man zufolae ihrer Bestimmtheit allerdings von andrer bestimmter Thätiakeit unterscheiden und durch Angabe diefes Unterschieds definiren. Aber man hat damit nur diese bestimmte. Thatigkeit definirt, nicht Thätigkeit oder Bewegung ichlechtweg. Trendelenburg hat vielmehr unwiderleglich dargethan, daß alle Definitionen von Bewegung das zu Definirende als bereits bekannt vorausseken. Bewegung aber, rein als folche, ift felbft Thätigfeit oder beruht auf Thätigkeit. Denn fie ift nur denkbar als Bewegung eines Sichbewegenden (als Selbstbewegung) oder eis nes durch ein Andres Bewegten (als Bewegtwerden). Das Sichbewegende aber ift dieß nur durch seine Thätigkeit, das Bewegte ift dieft nur durch die Thatiakeit eines Andern. Bas von der Bewegung gilt, muß mithin auch von der Thätigkeit gelten. Die Unmöalichfeit von ihr eine Definition zu geben, liegt einerseits darin, daß fie die Grundbestimmung des Dentens, das allgemeine Befen deffelben ausmacht. Daraus folgt, daß schlechthin alle Gedanken, Anschauungen, Borftellungen, Begriffe, die Thas tigkeit des Denkens voraussetten: denn fie find die Thaten deffelben. Bas aber That fey, ließe fich nur fagen, wenn fich ans geben ließe, was Thätigkeit fey. Gollte also Thatigkeit definirt, b. b. durch irgend welche Gedanken und somit durch irgend welde Thaten der Denfthätigkeit bestimmt werden, fo würde fie nur burch Solches bestimmt, deffen eigener Begriff den Begriff der Thatigfeit vorausfest, d. h. das zu Definirende würde viels mehr als bekannt vorausgeseht. Außerdem ift alles Definiren,

alles Bestimmen felbft wiederum Thatigteit. Bare alls auch eine Beariffsbestimmung von Thätiakeit überhaupt möglich, fo wäre fie boch nur ihre eigne Gelbitbestimmung b. b. Beftimmung, die das zu Bestimmende vielmehr vorausseht. Daraus aber folat, daß die Gewinnung des Gedankens der Thätigkeit, moge man ibn als Anschauung oder als Begriff faffen, anch nur der eianen Gelbstbestimmung des Dentens, d. b. der eigenen Dentthätigkeit jedes Denkenden überlaffen werden kann. ---Andrerfeits - und das ift der zweite Grund jener Unmöglichkeit ift Thatiafeit, rein als folche, ein durchaus Ginfaches, fo einfach als Blau oder Roth. Thätigkeit zerfällt nicht in Thunund That, sondern, wenn man auch diefe Unterscheidung (die doch felbit die Thätigkeit des Unterscheidens porquesent) ohne weiteres gelten laffen wollte, fo ließe fich doch nur fagen, daß: Thatiakeit reines, schlechthin continuirliches Ueberges. ben von Ibun in Ibat sev. In der reinen Kontinnität diefer. Bewegung giebt es, trop des Unterschieds von Thun und That. durchaus teine unterscheidbare Momente; im fchlechtbin erften Domente muß vielmehr das Thun nothwendig ichon etwas gethan haben, ift also das Thun zugleich ichon That: indem ich meinen. Arm aufhebe, ift er unmittelbar| auch aufgehoben. 2her an sich liegt in der Thätigkeit rein als solcher auch noch nicht einmal jener Unterschied von Thun und That. Denn er fest die Thätigkeit des Unterscheidens voraus, mithin eine beftimmte Thätigkeit vor der Thätigkeit überhaupt, mas fich mis dersvricht. Thatigkeit rein als folche ist vielmehr nichts als. Bewegung, reine Bewegung überhaupt. Diefe aber ift durch und durch einfach, eine einfache Ur. und Grundanschauung, die: fich schlechterdings nicht in Theile oder Momente zerlegen läßt. weil fie durchaus keine hat. Es ift entschieden irrig, die Bemegung begrifflich in Beziehung zu Raum und Beit, zu dem Unterschiede zwischen Sier und Dort, Jest und Einft zu ftellen. Raum und Zeit fegen vielmehr die Bewegung voraus. Denn Die Beit ift die durch den Unterschied von Jest und Ginft hindurch gehende Bewegung der Aufeinanderfolge unterfchiedlich er Dinge und resp. Vorstellungen. Der Raum ift das allgemeine Nebeneinander der unterschiedlichen Sevenden (Dinge. Raum und Zeit, Sier und Dort, Jest oder Borftellungen). und Einft, haben mithin die unterscheidende Thatigfeit

I

zu ihrer Boraussfeyung (Bergl. unten §. 24. 27.); und diefe als Thatialeit ihrem allgemeinen Begriffe nach ift wiederum nur Bewegung, Bewegung fcblechtweg. Lestere tann teine Unterschiede, keine Momente oder Theile, alfo auch keine Beziehung au dem Unterschiede von Sier und Dort, Jest und Einft in fich tragen, weil jeder Unterschied die bestimmte Thatiakeit des Unterscheidens voraussest, und weil mithin jede den Unterschied involvirende Bewegung unterscheidende Thätigkeit seyn oder von einer solchen bestimmt sein müßte, also nicht Thätigkeit. Ift aber sonach Bewegung wie Thatiakeitüberhaupt wäre. überhaupt ein schlechthin Einfaches, welches als solches sich durch nichts Andres, sondern nur durch sich selbst bestimmen läßt, fo folgt nicht nur, daß jede Definition unmöglich ift, weil sie nur einen andern namen für dieselbe Sache geben würde, fondern auch, daß Bewegung und Thätigkeit rein als folche fich nicht unterscheiden laffen. Der Unterschied entsteht erft durch die Unterscheidung beider, fest also die besondre unterscheidende Thatigkeit voraus : erst diefe, die felbst nur eine unterschiedliche Form, eine bestimmte Beife der Thätigfeit-überhaupt ift, begrüus det die Möglichkeit, die Thätigkeit als jenes Uebergehen von Thun in That zu faffen und von der blofen Bewegung zu unterscheiden. Daraus folgt, daß, wenn Thatigkeit dieses Uebergeben ift, fie entweder felbft zugleich unterscheidende Thätigkeit feyn muß, oder eine folche vorausset burch welche das Uebergeben (fofern es den Unterschied von Thun und That involvirt) bestimmt wird. Danach läßt fich erst fagen, Thatigkeit rein als folche ohne die Unterscheidung von Thun und That fey reine Bewegung, Thätigkeit dagegen zufammen mit diefer Unterscheidung fese zwar die Bewegung voraus. zus gleich aber unterscheide fie fich als die bestimmte Beweauna jenes Uebergehens, von ihr als reiner Bewegung. Gleicher maken läßt fich nun erst fagen, wie die Thätigkeit als jenes Uebergehen des Thuns in That von der räumlichen und zeitlis den Bewegung als ebenfalls bestimmter Bewegung, als Orts. veränderung und Aufeinanderfolge der Dinge oder Borftellungen, fich unterscheide, - d. h. erst vermöge der unterscheidens den Thätigkeit läßt fich der Unterschied von Bewegung und Thäs tigkeit im engern Sinne angeben. Bie diefer Unterschied die unterscheidende Thätigkeit voraussest, fo tann endlich auch nur

nnter Boraussehung derselben von mehreren, unterschiedlichen Thatigfeiten die Rede feyn; nur vermöge ihrer ift überhandt eine Mehrheit von Thaten und Thätigkeiten denkbar. Nur traft ibrer laßt fich mithin bestimmen, worin die Thatigfeit des Dentens oder die Denkthätigkeit bestehe. - Ob Thätigkeit rein für fich oder nur zusammen mit einem Subject, einem Thätigen das sie vollzieht, denkbar sey, ob also das Denken rein als Thatigkeit zu faffen oder von feiner Thatigkeit noch ein Sevendes, das fie vollzieht, zu unterscheiden sev, ift für den nächsten Berlauf unferer Untersuchung gleichgültig. Borftellen, anschanen können wir allerdings keine Thätigkeit rein für sich ohne ein sie vollziehendes Seyn, das thätig ift. Denkbar dagegen scheint fehr wohl ein Sevendes, das ganz und gar in seiner Thätigkeit aufgeht, an sich nichts von ihr Unterschiedenes ist; denkbar ift fehr wohl eine fubstanzielle Thätigkeit, eine Substanz die ganz und gar Thätigkeit ift, und die, fofern fie zugleich un. terscheidende Thätigkeit mare, erft fich als Substanz von fich als Thatigkeit felbit unterschiede. Denkbar ift der Begriff einer folchen Thatigkeit, weil er an fich teinen Biderfpruch involvirt. Dieß genügt für unfern Zwed. \*)

\*) Loge bestreitet mir indeg auch bie erfte Grundbeftimmung bes Denfens als Thatigfeit, indem er auf den Unterschied ber Thatigfeit vom blogen Geschehen hinweift, und behauptet : "Kragen, Untersuchen, Biffen fann ich zwar allerdings als Thaten, als handlungen auffaffen, und bann wird mir bas Denken zu einem thätigen Subjette, einer in fich concentrirten, individuellen, wirfenden Macht, von beren Bewegungen und Bendungen die ganze Belt der Gedanken und die Philosophie erzeugt wird. 3ch tann jedoch ebensowohl biefes gange innere Leben als eine Reihe von Juftanden, eine Geschichte anfehen, bavon jeber Moment ben folgenden beswegen motivirt, weil ber natur meines Befens gemäß be= fimmte Borftellungen in mir andre erwerten, mit fich verfnupfen u. f. f., fo bag bas gange Schauspiel meiner paffiven Juftanbe entfteht, die ich balb Frage, balb Untersuchung, balb Biffen nenne. In biefem Falle ift Den = ten feine individuelle, producirende Dacht, fondern eine Rette von Bro= buften und fo gemiß feine Thatigfeit." 3ch gestehe, bag ich bie Spipe biefes Einwands nicht entbeden tann. Denn gunachft leuchtet von felbft ein, und wird auch von Lope im Folgenden angegeben, bag alles Gefcheben entweder felbft Thatigkeit ift ober Thatigkeit voraussest, Thatigkeit in bem von mir angegebenen gang allgemeinen Sinne. Bill man beibe unterscheiden, fo muß man bas Geschehen nicht felbft als Thatigfeit, fons bern als ein Probutt ober eine Rette von Probutten faffen. Allein biefe feten boch jedenfalls eine producirende Thatigteit voraus, und es fragt fich

2) Das Denken ist selbst nothwendig unterscheidende Thätigkeit, und zwar sich in sich selbst unterscheidend.

baber nur, wo liegt biefe in unferm Falle? Bare nun unfer ganges ine neres Leben infofern ein bloges Gefchehen, als ,, ber natur unfers Bes fens gemäß bestimmte Borftellungen in uns andre erweden, mit fichvertnups fen" sc., fo fällt allerdings bas Denten als Thatigfeit icheinbar hinweg; aber in Dahrheit nur icheinbar. Denn im Grunde wird bamit ber Thatigkeit, die ich Denken nenne, nur ein andrer Name gegeben. Df= fenbar nämlich find bte bestimmten Borftellungen, welche in uns anbre erwecken sc., boch jebenfalls thatig; fie find, fofern fie fich gegenfettig verfnupfen sc., au fammen thatig. Und worin besteht nun biefe ibre Thas tigfeit? Jubem eine Borftellung bie anbre "erwedt, " offenbar wenige ftens auch im Broduciren von Borftellungen, von Gedanten, alfo gerabe barin, worin ich zunächft bie Denfthätigfeit gesethabe; und indem eine bie anbre erwedt, wenigstens auch zugleich im Unterscheiden: beun eine fann bie andre als folde nur erweden, indem fie fich von ihr ober fie von fic unterscheidet, weil ohne Unterscheidung bas Andre nicht ein Andres mare. - Die Differenz zwischen Lope und mir besteht alfo nur barin, bag er von bestimmten Borstellungen und beren Thatigfeit ausgeht, ohne nach ihrer herfunft ober nach einer fie felbft erft producirenden Thatigteit zu fra= gen, ich bagegen vom Denten als biefer bie Borftellungen producirender Rraft. Allein ich frage : wie tonnen Borftellungen ,, in mit" fenn, ohne bag ich mich von ihnen unterfcheibe? und wie tonnen bestimmte Borftellungen in mir feyn, ohne bag ich eine von ber andern unterscheide? Bie aber ift es möglich, anzunehmen, daß biefes 3ch, welches bie Borftellungen fich vorstellt und in jenem Unterscheiden fie zum Dbjeft feiner Thatigkeit hat, ja burch beffen unterscheidende Thatigkeit die Borkellun= gen erft Borftellungen werden, an ber Probuction berfelben teinen Un: theil haben ? - 3ch frage bemnächft weiter, wie ift es möglich, utcht blog Biffen, fonbern auch Fragen und Untersuchen für bloge "paffive Buftande" bes innern Lebeus anzuschen? Mir scheint barin Gelbstbewegung auf ein bestimmtes Biel hin, Nebergehen aus Thun in That fo deutlich ausge= brudt ju fepu, bag ich mir gar feine Borterflärung von Fragen und Uns tersuchen benten tann, bie nicht ben Grundbegtiff ber Thatigfeit enthielte. 3ch muß es baber Logen überlaffen, erft eine folche Bortertlärung aufe juftellen. 3ch frage endlich: wenn nach Lopes Boransfezung bas Denten nicht Thatigkeit, fondern ,, eine Rette von Broduften," nämlich von je= nen fich erweckenden und verfnuvfenden Borftellungen ift, mas ift in biefem Falte unter bem Borte Produtt zu verftehen und was ift insbesondere bie demnach doch felbft thätige Borftellung als Produkt? 3ch meine, offens bar nichts Andres als mas mir nach bem Obigen ber Begriff der That im Unterschied vom Thun ift. Muß nun jedes Produkt doch producirt fenn, fest also bie Borstellung als Brodukt eine fie producirende Thatigkeit voraus, wie will man bieje Borftellungen producirende Thatigfeit anders bezeichnen als mit bein Ramen bes Dentens?

Auch dieß liegt unmittelbar in fener Urgewißheit des Deukens von fich felbst und feinem Seyn. Denn wie man lettere auch faffen möge, fey es als Folge der in der natur des Dentens liegenden Unmöglichkeit, von fich felbit zu abstrahiren, fich felbit zu bezweifeln oder zu leugnen, fey es als Refultat der Reflexion, nach welcher dieß Zweifeln und Abstrahiren, indem es vollzos gen wird, boch felbit nur Denten ift, fen es als Ausdruct eines unmittelbaren, wenn auch noch fo unflaren Gefühls, Bewußts fepns, Gedankens von fich felbit, - immer fest fie die fich in fich unterscheidende Thätigkeit des Denkens voraus. Denn Gewißbeit ift schlechthin unmöglich ohne ein Etwas (ein Subjett), das gemiß ist, und ohne ein davon unterschiedenes Etwas (ein Objekt), deffen jenes gewiß ift. Gewißheit fest mithin die Unterscheidung von Subjekt und Objekt voraus; und ift das Denten feiner felbst gemiß, fo tann diefe Unterscheidung nur ein Sich unterscheiden des Denkens in fich felbst als Subjett und Bie eine solche Unterscheidung möglich, denkbar Objekt sevn. fey, wie und wodurch fie zu Stande komme 2c., find Fragen ber weiteren philosophischen Untersuchung. Genug die Bhilosophie indem fie vom Denken als dem allein schlechthin Unbestreitbaren ausgeht und ausgehen muß, d. h. indem fie, zwar felbit Denken, aber zugleich freie das Denken felbst erft untersuchende Forschung, nur mit fich felbst beginnt, bestimmt damit implicite und nothwendig das Denken als fich in fich unterscheidende Tha-Und sie ift zu diefer Bestimmung schlechtbin berechtigt. tiafeit. weil alles Zweifeln, Bestreiten, Leugnen die gleiche Thätigkeit ift, indem es als 3weifeln und Beftreiten fich felbft in fich und den von ihm bestrittenen Inhalt (Gedanken) unterscheidet, b. h. weil jene Bestimmung unbestreithar und unzweifelhaft ift. Sie folgt außerdem unmittelbar aus der ersten Grundbestimmung des Denkens als Thätigkeit. Denn Thätigkeit ift, wie gezeigt, nie ohne That. Die That des Denkens aber ift der Ge-Dante, möge derfelbe durch die eigne (fchöpferische) Selbstthätigkeit des Denkens oder nur unter Mitwirkung einer andern Thätigfeit von ihm erzeugt werden. Bon That fann aber, wie gezeigt, nur die Rede seyn, sofern es eine Thun und That unterscheidende Thatigkeit giebt. Diese aber kann nicht außerhalb des Denkens, fondern muß nothwendig constitutives Moment der Denkthätigkeit felbst feyn. Sonft könnte das Denken feine Gedanken weder als

Gedanken noch als die feinigen faffen; ja es könnte überbaupt von Thaten nicht die Rede fevn, weil der Gedante der That nur durch die Unterscheidung von Thun und That feitens des Dentens möglich ift. Und der durch diefe Unterscheidung gesetzte Unterschied zwischen Thun und That, womit die That selbst erst gefest ift, tann nur Gedante werden, fofern das Deuten bie Uns terscheidung selbst vollzieht: sonst fiele der Unterschied nothwendia außerhalb des Dentens, d. h. der Gedante der That mare tein Gedanke. Indem aber das Denken fonach als Thatiakeit ans Thun in That übergeht und damit Gedanken producirt, analeich aber feine Gedanken von feinem Thun und damit fich felbit als Thatigkeit von feinem Thun und feinen Thaten unterfcheidet. ift es nothwendig fich in fich unterscheidende Thatiafeit. - Reis neswegs aber ift es blog unterscheidende Thatiakeit. Es ift ein offenbarcs Migverständniß, ja eine Gedankenlosigkeit, wenn man mir von andern Sciten den Vorwurf gemacht bat, als fen mir bas Denten nur unterscheidende Thätigfeit. Wie bier, so habe ich in dem angeführten größeren Berte ausdrücklich bebaun. tet, daß unfer Denken (wenn auch freilich, wie fich im Kolgenden ergeben wird, nur unter Mitwirfung einer andern Thätigfeit. bes reellen objektiven Sevns) feine Gedanken felbitthätig pros ducire. daß es also nicht bloß unterscheidend. sondern auch productiv thätig fep. Allerdings aber muß ich behaupten. daß die specifische Eigenthumlichteit der geistigen oder Dent. thatiakeit nicht im Broduciren bloß als folchem liegt. Denn auch die Natur producirt; und es läßt fich febr wohl eine productive Thätigkeit denken, die nicht zugleich selbst unterscheidende Thäs. tigkeit ift, und daher entweder nur Chaotisches, Unterschieds- und Dronungslofes producirt, oder die hervortretenden Unterschiede nicht felbft fest, oder boch nicht zugleich fich in fich felbft von ihren Thaten unterscheidet. Nur dasjenige Produciren, wels ches -- möge es schöpferisch (unbedingt) oder nur bedingter Beife thatig fenn - zugleich feiner natur nach fich in fich unterscheidende Thätigkeit ift und nicht blog Andres von fich, sondern auch seine eignen Produkte von einander wie von fich felbst unterscheidet, ist geistige Thatigkeit, ift Denken. Denn

ļ

3) nur eine solche sich in sich unterscheidende Produktivität ist kraft ihrer unterscheidenden Thätigkeit und unmittelbar mit der Bollziehung derselben nothwendig Bewußtsenn und

Mit andern Borten : die dritte Grunds Gelbstbewußtfevn. bestimmung des Denkens ist, kraft feiner produktiven und zugleich fich in fich unterscheidenden Thatigkeit, jenachdem diefelbe rein durch sich selbst (unbedingt) oder unter Vermittelung eines Andern (bedingt) fich vollzieht, entweder nnmittelbar Bewußtfeyn und Selbstbewußtfeyn zu feyn, oder es vermittelft der Mitwirkung eines Andern zu werden. Auch diefe Befense bestimmung des Denkens folgt direkt aus jener Urgewißheit des Deutens von fich und feinem Sevn. Denn lettere involvirt nothwendig das Bewußtfeyn, weil nothwendig ein Subjeft, bas gewiß ift, und ein Objeft, deffen jenes gewiß ift; und Subjeft und Objekt sind hier an sich dasselbe, nur in sich unterschieden: das Denken ift feiner selbst, feines Seyns gewiß, heißt, das Denken ift fich felber als sevend immanent gegenständlich, und bas heißt wiederum nur, es ist fich feines Seyns bewußt. Ru Diesem Refultat gelangt man, möge man jene Urgewißheit auf Die Ratur des Denkens zurückführen, d. h. auf die unmittelbare Rothwendigkeit, fich felbit als fevend zu faffen, oder auf das in feiner Ratur gegründete und fomit nothwendige Gelbstaefühl: denn Selbstaefühl ift eben nur die unmittelbare Form des Selbstbewußtfenns; oder möge man die Urgewißheit von der Refferion herleiten, von der Reflexion nämlich auf die Unmöglichkeit des Denkens, fich und fein Sepn zu bezweifeln oder zu bestreiten. Denn diefe Reflexion involvirt die Reflexion des Denkens auf fich felbst: das Denken ist darin fich felber immanent gegenständ= lich, indem es darin fich felbst von Seiten jener ihm inhärirenden Unmöglichkeit oder Unfähigkeit erfaßt, d. b. cs ift fich derfelben als einer Beftimmung feiner felbft bewußt. 2Bas aber hiernach vom Bezweifeln und Bestreiten des Dentens felbit gilt, das gilt nothwendig von allem Beftreiten und Bezweifeln. Denn alles Bezweifeln und Bestreiten unterscheidet nothwendig fich von dem bestrittenen Gedanten, weil es fonft fich felbft bestreiten würde; folglich ift der bestrittene Gedanke ibm immanent gegenständlich, da es ihn in sich felbst von sich wie von andern Gedanken unterscheidet. Die obige Befensbestimmung des Den= tens ift mithin unzweifelhaft und unbeftreitbar, weil alles 3weis feln und Bestreiten fle felbft bestätigt, oder weil fie Befensbestimmung des Zweifelns und Bestreitens felbst ift. - Hieraus erbellet, in wiefern Diejenigen im Rechte find, die in den mannichs

faltigsten Formen und Wendungen, bald ausdrücklich bald implin cite, das Selbftbewußtfeyn für das Aundament und, Brincip ben Ppilosophie erflärt haben. Sofern man einerseits es fich bequem gemacht und die Berochtigung zu diefer Behauptung nicht nähen dargethan hat, muß auch fie als nadte Borausfenung permorfen werden: fie ift philosophisch nur berechtigt fraft ber nachges wiesenen Unbeftreitbarteit ihres Rechts. Sofern man andrerfeits gemeint hat, auf Grund diefer Berechtigung nicht nur das Selbstbewußtfeyn, fondern auch die f. g. Thatfachen des Bewußtfeyns als eben fo viele Grundfage, Axiome, notorifche Babrheiten 2c. an die Spitze der Bhilosophie stellen zu dürfen, hat man fein Recht entschieden gemißbraucht : denn mit der Nohwendigleit, das Denten als bewußte Thätigkeit zu fassen, ift noch keineswegs die Nothwendigkeit irgend eines bestimmton Inhalts des Bewußtfenns und Selbstbewußtseyns nachgewiesen. Sofern man endlich geglaubt hat, auf Grund jener Berechtigung fich des Nachweises. worin das Befen des Bewußtfenns bestehe, wie es möglich fen. unter welchen Bedingungen und auf welche Beife es zu Stande fomme, überheben zu dürfen, hat man fich einer Aufgabe entzogen, welche die Bhilosophie von ihrem Bereiche nicht ausschliefen tann, ohne fich felbit aufzugeben: denn fie würde damit gue. gleich die nabere Erforschung der natur des Dentens auf. Läßt fich auch nicht bestreiten, daß zum Denten, zu. geben. aller geiftigen Thätigkeit Bewußtfeyn und Gelbftbewußtfeyn •gehöre, fo fragt es fich doch zugleich, ob das menschliche Denten rein durch fich felbst, durch eigne alleinige (unbedingte) Selbfte. thätigkeit und damit unmittelbar Bewußtfeyn und Selbitbewußtfepn fep, oder ob es der Mitwirfung einer andern Thatigteit (des reellen Seyns) bedürfe und somit nur mittelbar, unter Bedingungen, fich feiner felbst bewußt werde. Im lekteren Ralle müffte ber Broces Diefes Berdens, die Art und Beife . biefes Bufammenwirkens, das Befen der mitmirkenden andern Thatigkeit 2c. näher erörtert werden. Aber auch im erften Falle muffte die Thätigkeit des Denkens, deren unmittelbare That das Bewußtfeyn und Selbstbewußtfeyn wäre, nach Befen und Form. näher bestimmt worden. Erst damit würde zugleich das Befen, des Bewußtfeyns und Gelbftbewußtfeyns felbit ertannt. - Alles dieß bleibt der näheren philosophischen Erörterung vorbehalten. Sier tam es nur barauf an, die Berechtigung ju ber Grundbes

ł

÷.

ftimmung des Deutens als bewußter und selbstbewußter Thi tigfeit nachzuweifen, - eine Beftimmung, ohne welche es feinen Sinn und die Bhilosophie fein Recht hatte, die Ratur des Dentens zu erörtern, ohne welche mithin nicht nur die Logif, fondem Die Bhilosophie überhaupt unmöglich wäre. Nur darum war es zugleich nothwendig, das Befen des Bewußtfeyns und Selbfibe wußt feyns durch den Nachweis, daß cs fich auf das Denten als fich in fich unterscheidender Thätigfeit grunde, vorläufig feft Nur darum endlich ift es nothwendia, von diefer zustellen. Begriffsbestimmung aus noch fchließlich auf den Unterschied amifchen Bewußtfeyn und Selbstbewußtfeyn hinzuweifen. 3ft nämlich das Denten fich in fich unterscheidende Thätiafeit, fo unterscheidet es zunächft feine Gedanten (Thaten) von einan Aber es vermag dieß nur, fofern es fie zugleich implider. cite von fich (dem Denten) unterscheidet: erft badurch wird es feiner Gedanken fich bewußt, erft dadurch werden fie ihm ims manent gegenständlich. Im Bewußtseyn ift also die unterscheidende Thätigkeit unmittelbar und ausdrucklich auf die Gedan' fen gerichtet, und nur mittelbar und implicite werden dieje als Gedanken überhaupt, alfo nicht jeder einzelne in feiner Bestimmtheit, sondern fie alle gleichsam in Bausch und Bogen vom Denten (Subjett - 3ch) unterschieden, dem Denten gegenüber gestellt. Daraus folgt, daß im Bewußtseyn nicht das Denfen felbit, fonden nur die Gedanten nach Form und 3ns balt, Berth und Bedeutung bestimmt werden. Denn indem leg. tere nur in Baufch und Bogen vom Denten felbit unterschieden werden, erhält dieses bloß die ganz allgemeine Bestimmung, nur überhaupt ein Andres zu feyn als die Gedanken, eine bloß nes gative Bestimmung, bei der es an fich felbft durchaus unbeftimmt bleibt, während die Gedaufen, indem fie nicht nur alle zufammen vom Denken, sondern auch jeder einzelne von allen übrigen unterschieden wird, eben damit ihre concrete positis ve Bestimmtheit erhalten. Im Selbft bewußtfeyn dagegen rich tet fich umgekehrt die unterscheidende Thätigkeit unmittelbar und ausdrücklich auf das Denken felbit. Diefes wird nicht nur von den Gedanken überhaupt, sondern von jedem einzelnen in feiner Bestimmtheit unterschieden, und erfaßt damit fich felbft in feinen mannichfaltigen Unterschieden von den Gedanken (Dbjels ten) und damit in feiner eignen 2Befensbestimmtheit; nur implis

cite und mittelbar unterscheidet es zugleich die Gedanken von einander. Das Bewußtseyn ist mithin die sich in sich unterscheidende Thätigkeit des Denkens, sofern ihr unmittelbarer Gegenstand die Gedanken (Objekte) und deren Unterschied von einander ist, das Selbstbewußtseyn dagegen dieselbe Thätigkeit, sofern ihr unmittelbarer Gegenstand das Denken (Subjekt) selbst und dessen Unterschied von den Gedanken ist.

4) In allem Denkem ift das Produciren nothwendig das Prius Des Unterscheidens: die Gedanten muffen erft gefest, die Thaten erft vollzogen feyn, ehe fie von einander und vom Denten als der fie fegenden Thatigkeit unterschieden werden können. Bare die producirende Thatigkeit unmittelbar zugleich fich in fich unterscheidend, fo würde zwar das Produciren nicht ber Beit nach, doch aber nothwendig dem Begriffe nach immer als das Prius des Unterscheidens angesehen werden muffen. Bare dagegen - was eben fo wohl denkbar ift - die producirende Thatigkeit des menschlichen Denkens von der unterscheidenden dadurch unterschieden, daß jene an die Mitwirkung eines Andern (des reellen Sevns) gebunden, diefe dagegen ungebunden wäre, fo würde mit Nothwendigkeit folgen, daß das Produciren auch der Zeit nach das Brius des Unterscheidens, die Boraussepung des lettern wäre, daß also immer schon Gedanken (Empfindungen - Perceptionen) vorhanden feyn müßten, ehe vom Denfen Unterschiede gesetzt werden und das Bewußtfeyn und Selbstbewußtseyn entstehen könnten. Bon diesen dem Unterscheiden vorbergehenden Gedanken würde aber eben darum das Deuken kein 🛩 Bewußtfeyn haben, und infofern maren fle zugleich noch teine Gedanken, fondern nur werdende, entstehende Gedanken, d. h. aus bloßem Seyn in Gedachtseyn übergehend (die bloße Empfindung als Reizung des Nerven hat unmittelbar in der That nur ein physisches Seyn.) Jedenfalls leuchtet ein, daß das Denken als producirende wie als unterscheidende Thätigkeit schlechthin niemals ohne Thaten, ohne Gedanken feyn kann: denn nichts Thun ift offenbar tein Thun, nichts Denten also auch tein Mithin ift es eine willführliche, unzuläffige, ja unmögs Denken. liche Abstraftion, das Denken rein als folches, abgesehen von als lem und jedem Inhalte, in Betracht zu ziehen. Saffe ich es fo, fo faffe ich es wider feine natur als ein leeres, unthätiges, tod. tes, furz als das abstrafte bloße Seyn, das es niemals ift und

19

2 \*

۱

fenn kann. 3ch gewinne mithin eine Begriffsbestimmung, die, wenn fie auch nur das erfte, abstraftefte Moment des Begriffs fenn soll, doch durch und durch falsch ift, und von der man obne gewaltsame willführliche Ginschiehfel gar nicht weiter tommen Gehört es vielmehr zur Natur des Denkens, nie ohne fann. Gedanken, ohne einen Inhalt zu feyn, fo kann auch die Philosos phie das Denken nur zusammen mit diesem seinem unmittelbaren Inhalte, unter Voraussezung deffelben in Betracht ziehen, und es entsteht ihr damit die weitere Aufgabe, näher zu erörtern, wie diefer unmittelbare Inhalt entstehe und beschaffen feyn muffe. Die volle Löfung derselben gebort nicht bierher. Es ges nügt, auf Eine Bestimmung, die fich gang von felbst ergiebt, binzuweisen. 3ft nämlich das Denken nothwendig unterscheidende Thatigkeit, also fein Inhalt nothwendig von ihm felbft unterschieden, und ift das Denken als sich in fich unterscheidend nothwendig eine in sich unterschiedene Einheit, fo muß fein Inhalt nothwendig ein Mannichfaltiges, eine Mehrheit von Gedanken seyn. ---Auch diese Bestimmung liegt uns mittelbar in jener Urgewißheit des Denkens von fich und feis nem Sevn. Denn indem es feiner felbst und feines Sevns gewiß und damit sich bewußt ist, hat es wenigstens zwei Gedanten, den Gedanken feiner felbit und den Gedanken feines Sepns. und es tann den Gedanken feiner felbst und feines Sevns nicht haben, ohne ihn von andern Gedanken d. h. von Gedanken, die nicht es felbit und feine eignen Befensbestimmungen betreffen, au unterscheiden. In dieser Unmöglichkeit liegt jene Nothwendigfeit : hat das Denken überhaupt nur Gedanken und ift es sonach überhaupt nur Denken, sofern es unterscheidende und damit bewußte Thätigkeit ift, und fordert andrerseits alles Unterfcheis ben mindeftens ein Zwiefaches, nämlich Etwas, das unterfchieden. und ein Andres, von dem es unterschieden wird, fo leuchtet ein. daß das Denken nur Denken, bewusste Thätigkeit feyn tann, fofern sein Inhalt wenigstens aus zwei Gedanken besteht. Mit Cinem Borte: das Denken, weil und fofern es feinem Befen nach unterscheidende Thätigkeit ift, tann auch nur in Unterfchies den denten, d. h. es tann einen Gedanken nur haben, indem und sofern es ihn von einem andern unterscheidet. Dieß zu bestreiten oder zu bezweifeln ist unmöglich, weil wiederum alles 3weifeln und Bestreiten es an fich felber bestätigt. Denn indem

ţ

ich zweiste, behaupte ich nur, daß Etwas zwar so, aber eben so gut auch anders seyn oder gedacht werden könne; und indem ich Etwas bestreite, sbehaupte ich, daß es nicht so, sondern anders sey oder gedacht werden müsse, d. h. in beiden Fällen habe ich uothwendig wenigstens zwei Gedanken, die ich einander entgegenstelle (unterscheide). Und wollte ich auch im Bestreiten mich auf das bloße Leugnen Eines bestimmten Gedankens beschränken, so kann ich doch diesen Einen Gedanken zu unterscheiden. Auch jene Bestimmung ist sonach unzweiselhast und unbestreitbar. — Dasselbe endlich gilt

5) von der Bestimmung des Deukens, daß es im Stande fen (bas Bermögen befige), wenigstens fich felbft als das, was es ift, ju erkennen. Junachft ift die Philosphie überhaupt, wenn fie anch nur als freie, Ulles erft untersuchende Forfchung (Stepfis) gefasst wird, finulos, unmöglich, ohne die Boraussezung, daß fich durch das Suchen und Forschen irgend Etwas finden laffe. geset auch es ware nur das negative Refultat, daß Alles zweifelhaft, nichts zu erkennen und zu wiffen fey. Der Skeptiker von Profession glaubt dieses Resultat gefunden zu haben, und fein Philosophiren besteht daber nur in der Durchführung diefes Sages, im Rampfe gegen allen Dogmatismus, gegen jede Erkenntniß und Allein fein Zweifeln ift offenbar finnlos, wenn er Binenfchaft. auch an dem zweifeln wollte, das der Grund feines Zweifels Der Grund deffelben tann aber nur in gemiffen Gedanken, ift. Borftellungen, Begriffen liegen, die er von der Ratur unfers Denkens und der Fähigkeit deffelben zur Erkenntniß der Bahrbeit gewonnen hat und die ihm für objektive, wahre Begriffe gelten, b. h. in der vorausgesetten Ertenntniß der natur des menschlichen Denkens. Indem der reine Skepticismus behauptet, Alles fey zweifelhaft, fo behauptet er damit nur, das menschlis che Denken fey feiner natur nach 3weifeln und nichts als 3weis fein, - alfo es feiner natur nach ertannt zu haben. Und wollte er etwa, um es ungewiß zu laffen, ob das menschliche Denten fich felbft zu erkennen vermöge, auch jener Erkenntniß felbft wies Der die Gemiffheit und Objeftivität absprechen, also bezweifeln ob unfer Denten feiner natur nach Zweifeln fen, fo wurde er nicht nar fein eigenes 3weifeln bezweifeln und den Grund deffelben gerftören, fonbern er würde zugleich boch wiederum behaups

ten, das Denten als ein folches ertannt zu haben, das auch über fich felbst und feine Natur zu teiner Gewißheit kommen könne. Auch der principielle Stepticismus behauptet mithin nothwendig nicht nur jene Möglichkeit der Selbsterkenntniß des Denkens, fonbern fogar, felbst bereits das Denten feiner natur nach ertannt zu haben : er kann nicht umhin fich felbit zu widersprechen. Der. felbe Biderspruch liegt im Bestreiten unseres Sages. Sin+ dem ich beftreite, daß das Denten fich felbft zu erkennen im Stande fey, behaupte ich implicite es als ein folches erkannt zu haben, bas nicht fich felbft zu erkennen vermöge: wie könnte ich ihm fonft das bloße Vermögen der Selbsterkenutniß absprechen. - Der Say bewährt fich also wiederum als unzweifelhaft und unbeftreitbar, weil ihn alles Zweifeln und Bestreiten felbft beftätigt oder Er liegt außerdem unmittelbar in jener Urgewißs poraussekt. Diese Selbst. beit des Denkens von fich und feinem Seyn. gewißheit, möge fie als gegeben im unmittelbaren Selbftgefühl oder als Refultat der Reflegion gefafft werden, involirt, wie wir gefeben haben, das Bewußtfeyn und Gelbstbewußtfeyn: fie ift nur, weil und fofern das Denten nothwendig fich felbft erfasst, fich fühlt, fich denkt, oder wie man es sonft bezeichnen möge. In Diefem Gichs erfaffen liegt aber unmittelbar, daß das dentende Denfen die Boraussegung des gedachten Dentens, jenes das Unmittelbare, Diefes das durch jenes Bermittelte, jenes das Unabhängige, diefes das von jenem Abhängige fey. Eben diefes stets vorausgesetzte und vorauszusetzende Unmittelbare, vom Gedachtwerden (alfo von unferen Gedanken und damit von unferm lettere producirenden Denken) Unabhängige ift aber der Begriff des Seyns im engern Sinne des Borts, d. b. des Sevns an fich, des reellen Seyns. Seyn im weitern Sinne fommt allerdings auch dem Gedanken oder Gedachten zu; aber Diefes ift nicht an fich, nicht un abhängig vom Denten, fondern es ift nur im Denten, fofern und indem es gedacht wird: es ift nur, weil das Denken ift und es denkt, als That, Be-Diefes unfelbständige, durch das Denftimmtheit des Denfens. fen vermittelte, vom Gedachtwerden abhängige Sevn, das die Bestimmung hat nur im Denken als ein von ihm Gedachs tes zu feyn, ift der Begriff des ideellen Seyns im Unterschiede vom recllen. In jener Selbstgewißheit des Deutens liegt alfo unmittelbar, daß das Denken fich in fich in ein reell und ein ideell febendes unterscheidet: fein reelles Gepn ift es felbft, wie es unmittelbar ift als reine Denktbatiakeit. fein ideelles Senn dagegen ift es felbst, wie es fraft diefer Thatigfeit fich felbft erfasst oder wie es, fraft diefer Thatiateit fich felbft denkend, zugleich Denkthat, Gedanke, gedachtes Denken ift. Daß das reelle und das ideelle, das denkende und gedachte Denken, obwohl nothwendig unterschieden, doch zugleich daffelbe Denten. das Denten alfo nur in fich unterschieden ift, tann (wie gezeigt) unmöalich bestritten oder bezweifelt werden. Seißt nun Ertennen Etwas fo denken, wie es realiter ift, fo daß der Gedanke dem reellen Seyn entspricht (- was nur eine Rominal - Definition fepn foll-), fo fragt es sich allerdings noch febr, ob das menschliche Denken in allen Källen und unter allen Umftanden, möge es von fich felber denken, was es immer wolle, doch in jedem Gedanken feiner felbst eine Selbsterkenntnig gewinne. Mlein letteres zu behaupten, fällt der Bhilosophie auch gar nicht ein; fie will vielmehr erft erforschen und unterfuchen, ob das, was unfer Denken (im Selbstbewusstfeyn) von sich und feiner Natur zu wiffen meint, auch die volle Wahrheit fey, oder von welchen Bedingungen vielmehr die wahre Selbsterkenntniß des menschlichen Denkens abhänge, wie fie zu Stande tomme, und was das Kriterium ihrer Bahrheit fep. Aber fo wenig jenes fich ohne weiteres behaupten lässt, eben so wenig lässt sich bestreis ten, daß unfer Denken, eben weil es realiter und idealiter. als denkendes und gedachtes Denken nur in sich unterschieden und alfo zugleich ein und daffelbe Denten ift, im Stande fepn müffe, fich felbit zn ertennen. Denn wodurch tonnte es gebins dert feyn, fein reelles Geyn in Gedanten zu erfaffen? 2Bas fönnte fich zwischen es selbst und seine eigene Realität eindräus gen, daß es an diefe nicht beran könnte? Allerdings fann auch feine Selbsterkenntniß niemals reine 3dentität des Gedantens und des reellen Sevns fevn. Es ist vielmehr volltommen richtig, wenn Lope einwendet, daß das Denten nicht als reine Thätigkeit, fondern nur in bestimmten Beifen des Sandelns, au bestimmtem Inhalte fich erfassen tann, daß aber ein gestalteter Inhalt und eine gestaltende Thätigkeit nie identisch aussehen, das alfo, wenn das Produkt des Denkens vom Denken felbit irgend unterfchieden fep, auch gedachtes Denten nicht mit dentendem Denken identisch fevn, das Denken vielmehr fich immer nur fo

erfaßen werbe, wie es fich felbit nach Befegen feiner Thatigteit vortommen muß". Nur muß ich bestreiten, daß dieß ein Ginwand gegen meine Ansicht fey. Denn einerseits habe ich, wie Lope auch anerkennt, eben baffelbe felber ausgeführt; andrerfeits habe ich nirgend behauptet, daß gestalteter Inhalt und gestaltende Thatigkeit, Brodukt des Denkens und das Denken felbft, gedachs tes und denkendes Denken "id entifch" feven. Reine, den Unterschied ausschießende Identität bes Gedankens und des Seyns 'n offenbar in teiner Ertenntniß möglich, wo dem ideellen Sevn Dem Gedanken und damit der Erkenntnit felbit) ein Reelles negenübersteht und deffen Voraussozung ift. Eben fo unmögs lich aber ift der reine, alle (auch die in fich unterschiedene) Einbeit ausschließende Unterschied des Seyns und des Gedankens, vorausgesettt das überhaupt noch von Ertennen und Biffen die Rede feyn foll; ein folcher Unterschied würde vielmehr alle Erkenntniß, alles Biffen schlechthin vernichten oder was daffelbe ift, zum abstrattesten Idealismus d. i. zum Nihilismus führen. Bill Lope gleichwohl den letteren vertheidigen, fo fragt es fich, welche Gründe für ihn fprechen. In Bezug auf die Selbsterkenntnik des menschlichen Denkens leugne ich allen Grund Denn fo gewiß das Produft und die producirende Tha-Dazu. tigkeit, der Gedanke und bas Denken, gedachtes und denkendes Denken nicht schlechthin identisch find, so gewiß folgt daraus keineswegs, daß fte ichlechthin verschieden fenn muffen. Im Ge gentheil; das Produkt ift nur Produkt durch feinen Aufammenhang mit der es producirenden Thätigkeit; Busammenhang, Berbindung, ift aber eine Form der Einheit oder sett einen Buntt voraus, in welchem die Verbundenen Gins feyn muffen. Rebenfalls involvirt es eine reine contradictio in adjecto das schlechthin Berschiedene in irgend einen Zusammenhang bringen zu wollen, weil das schlechthin Berschiedene dies nur dadurch ift. daß es in jeder Beziehung fich gegenseitig negirt, ausschließt. 2Benn Daher auch das Denken fich immer nur fo erfassen tann, "wie es fich felbit nach Gefegen feiner Thatigkeit vor tommen muß". so folgt doch daraus keineswegs, daß es damit nicht fich felbst erfasse, "wie es ift". Denn das, als was es fich nach den Befegen feiner Thatigkeit vortommen muß, beruht doch offenbar auf feiner eignen natur: feine Thatiakeit ift es felbit, mid Die Befette feiner Thatiafeit find gleichermaßen diefe Thatiafeit

felbit, fofern fie eine nothwendige, bestimmte ift, in nothwendiger Beise so und nicht anders sith vollzicht, nothwendig diese und feine andere Produtte hervorbringt. Das, als was es fich dies fen Gefeten gemäß vortommt, ift mithin nur Broduft feiner nothwendigen, gefehlichen Thätigkeit, b. b. feiner Matur. Aft alfo das Broduft von der producirenden Thatigkeit nicht fchlechthin verschieden, fteht es vielmehr in Bufammenbang mit tenterer, fo muß auch ienes "Sich vorkommen" des Dentens mit feiner Ratur zusammenhängen, ja es gebört felbst zu feiner natur; und mithin ift durchaus nicht einzusehen, warum dieser Zusammenbang fich dem Denten ichlechthin entrieben follte, es tann vielmehr nur darauf ankommen, ihn richtig in Gedanken zu erfassen, womit dann auch die Matur des Dentens, d. h. das was es realiter ift, mit erfasst ware. Man fieht, die Frage ist einfach die: mit welchem Rechte wird dasjenige, als was das Denten nach ben Gefege feiner Ehatigteit fich vortommen muß, von dem. jenigen, was es realiter ift, abgetrennt und als ein durchaus Anderes betrachtet? oder was dasselbe ist, mit welchem Rechte wird der Gedanke in einen negativen, die Einheit ausschließenden Begenfatz gegen das Sepn gestellt ? : Meines Grachtens hat Lope das Recht dazu nicht dargethan, also auch die Möglichkeit der Selbsterkonntniß des Dentens nicht widerlegt. Indem er fie beftreitet, verfällt er wiehnehr in den oben gerügten Biderspruch: denn er behanptet implicite, das menfchliche Denken als ein folches erkannt zu haben, bas zwar fich felbst in Gedanken zu erfaffen vermäge, deffen Gelbiterfaffung aber feiner Ratur nach in jenem negativen, ausschließlichen Gegenfage'zu feinem eigenen teellen Sevn. ftebe.

Ich habe biefe allgemeinen Bestimmungen die nothwendigen Grundworaussse hangen der Philosophie genannt. Dem obwohl ste, wie gezeigt, unmittelbar stich selbst beweisen und mithin keine Borausssehungen im gewöhnlichen Sinne des Borts sind, so bleiben ste: doch infosern Boraussehungen, als jener Bewels nur darauf beruht, daß ste sich nicht bestreiten und bezweiklun lassen beruht, daß ste sich nicht bestreiten und bezweiklun lassen beruht, das ste sich nicht bestreiten und bezweimacht, bestätigt, anerkannt zu werden. Ihr Beweis ift nur ihre unleugbare Thatsächlichkeit. Bollte der Skeptiker so weit gehen, zu bestreiten, daß sein Zweiseln Denken, Thätigkeit und zwar sich in sich unterscheidende Thäthigkeit sey und also Bewusstseyn und Selbstbewusstseyn involvire, wollte er behaupten, daß er ohne Bewußtseyn zweisele und mit seinen Zweiseln und Einwendungen keinen Effekt zu machen meine, so wurde ich ihm nur antworten können, daß er damit augenfällig sich selbst vernichte, aber ich würde keines Beweises gegen ihn mächtig seyn.

Daraus ergiebt fich, daß jenes Beweisen durchaus feine zwingende Macht besitzt, was ich willig anerkenne. Nur fordere ich meinerseits das Anerkenntniß, daß dasselbe von allen Beweisen, auch von den mathematischen, gilt. Dagegen muß ich ben Vorwurf den mir Beißenborn macht, als fep mit jenen Grundvoraussehungen im Grunde Alles, ja nicht bloß Alles, sondern insbesondere auch der einfeitige Empirismus, auf den meine Lehre vom Biffen binauslaufe, mit vorausgefest, auf's Enticiedenste zurüchweisen. Freilich, indem die Philosophie das Denten und damit fich felbft vorausset, mit fich felbst beginnt; --- und das thut fie, indem fie, felbst Denken, vom Denken ausgeht und deffen Seyn und Befen erörtert, - fo fest fie zugleich Alles voraus. Denn cs tann von nichts die Rede feyn, das nicht 3nbalt des Deutens und somit vom Deuten wenigstens mit bedinat und bestimmt ware. Ist also das Denten die alleinige, nothmendige Boraussehung der Philosophie, die Voraussehung xar' eLoxi, fo ift es auch die Boraussegung von Allem, das in's Bereich der Bhilosophie fällt; der ganze mögliche Inhalt der Bbilosophie wie ihre mögliche Form ift zugleich mit vorausgesett. Und doch fest damit die Bhilosophie zugleich nichts voraus. Denn einers feits ift Alles und Nichts befanntlich daffelbe. Richts = nicht-Etwas, Alles = nicht Einzelnes (Etwas); andrerseits find jene Boraussehungen infofern keine bloßen Boraussehungen (unbewiefene Berficherungen oder Annahmen), als fie, wie gezeigt, nichts enthalten, das fich nicht felber als unbestreitbar und unzweifels haft auswiese. 2Bie mit ihnen aber sogar ein einseitiger Empis rismus mit gesettt feyn foll, gestehe ich schlechterdings nicht begreifen zu tonnen und muß daher erwarten, daß mein Gegner Diefe Behauptung, die er ohne allen Beweis hinftellt, näber bearunde. Der Empirismus fest feinem 28efen und Principe nach Sätze der Erfahrung, f. g. Thatsachen des Bewußtfeyns (der Selbstbeobachtung) oder wenigstens die Erfahrung selbst als Grund oder Bedingung unsers Denkens, Erkennens, Wiffens voraus. Wo dieß nicht geschehen, dennoch von Empirismus zu reden, führt zu einer Berwirrung der Begriffe, die der Tod nicht nur aller Berständigung, sondern alles Philosophirens überhaupt ist. —

Beit eher hatte ich den Vorwurf erwartet, daß mit jenen Grundvoraussegungen ein einseitiger Idealismus gesetzt fey. Denn in der That ift das Denken und eine die Entwickelung wie den ganzen Inhalt des Systems bedingende Denknothwendigkeit die Grundvoraussezung aller idealistischen Systeme (wie ich im 1. Theil meiner angeführten Schrift dargethan zu haben glaube). Freilich muffte ich auch diefen Borwurf zurudweifen. Denn gur Einfeitigkeit und Unwahrheit wird der Idealismus erft dann, wenn er mit jener Grundvoraussegung, fey es aus bloßem Mißverständnig derfelben oder mit flarem Bewußtfevn, die anderweitige Voraussezung verbindet, daß unfer Denken allein, felbftandig, fcopferifch allen feinen Inhalt, alle Biffenschaft und Wahrheit erzeuge. Um dieses Mißverständniß zu wis berlegen und den Idealismus von feinem eignen (philosophifc unangreifbaren) Grundprincipe aus in diejenigen Schranken zurudzuweisen, in denen er fein autes Recht bat, mar es nothwendig, näher darzuthun, warum jene Grundvorausfezung gemacht werden muffe und was mit ihr vorausgesett fey. Daffelbe forbert das eigne Besen der Bhilosophie. Bill fie (fey es als Skepticismus oder Dogmatismus, Empirismus oder Idealismus, Realismus oder Spiritualismus 2c.) von der blogen Einbildung und fubjektiven Meinung fich unterscheiden, fo muß fie fich flar bewußt feyn, warum fie dief oder jenes behaupte, warum fie zweifle, und was fie damit thue. Sie fann also auch nicht vom Denken ausgehen, ohne Rechenschaft zu geben, was fie damit fete und warum fie es fete. Und wollte fie auch fich felbit vernichten und Alles für fubjettives Meinen und Belieben et. flären, immer würde fie auch dafür Gründe und den Begriff des bloßen Meinens und Beliebens angeben muffen. Nur weil Fichte und hegel diefe nähere Explication ihres Brincips unterließen und damit der Forderungen, die fie felbst an die Bhilosophie stells ten, fich überhoben, geriethen fie in die Irrthumer, die vom einfeitigen Idealismus unabtrennbar find. Denn aus einer folchen Explication d. h. aus dem Nachweise der obigen Grundbestimmungen des Denkens und ihrer Nothwendigkeit ergiebt sich mit voller Evidenz, daß unser Denken, obwohl selbstthätig, doch nicht absolut, nicht schöpferisch thätig ist, sondern zur Erzeugung seiner Gedanken überhaupt und insbesondere seiner s.g. wahren, objektiven Gedanken der Mitwirkung eines Andern, des reellen objektiven Sedanken. Dieß näher darzuthun, wird unsere nächste Aufgabe seyn, da ohne die Lösung derselben der Inhalt der Logeit sich nicht vollständig entwickeln und verstehen läst. —

Die Berechtigung zu jenen Grundvoraussehungen, ohne welche weder von Glauben noch Ameifeln, weder von Biffen und Ertennen noch von blok subjektiver Meinung und Ueberzeugung die Rede fenn tann, diefe Grund berechtigung, auf die jede Behauptung, ihr Inhalt möge feyn welcher er wolle, nothwendig fich flügt und zurüchweift, beruht, wie fortwährend ichon angedentet worden, auf der Denknothwendigkeit. Eben fo ift die Selbstgewissheit des Dentens von seinem eigenen Seyn wie von den allgemeinen Grundbestimmungen feines Befens, diefe Urgewißheit, welche nicht nur der Gemigheit aller fubjektiven Uebergeugung, alles Glaubens und Wiffens, fondern auch der Gewißbeit, daß Dieses oder Jenes oder Alles ungewiß fev, ju Grunde liegt, nur Ausfluß und Ausdruck derfelben Denknothwendigkeit. Denn die Berechtigung jener Grundvoraussekungen ergiebt fich. wie gezeigt, aus der Unmöglichkeit, fie zu bestreiten und zu beameifeln. Diefe Ummöglichfeit ift aber nur der Refler, die uns mittelbare Folge oder der negative Ausdruck der unwiderstehlis lichen Nothwendigkeit, sie zu machen. Nur weil der entschies rdenste Steptifer, indem er zweifelt, doch denft und fein Denten als unterscheidende Thätigkeit vollzieht 2c., nur darum ift es ihm numöglich, jene Grundvoraussezungen zu bestreiten oder zu beinweifein; nur die thatfächlich unüberwindliche Nothwendigkeit, diefe Boraussehungen im Zweifeln und Beftreiten felbit zu bethätigen, swingt ihn, nachdem er zum Bewußtfeyn derselben gekammen, als Les Dbige anzuerkennen. - Es kommt mithin zupörderft darauf san, Befen und Grund diefer Dentnothwendigkeit näher feftaus ftellen.

Ift fie der Grund jener Urgewiffheit, fo folgt zunächst von sfelber, daß überhaupt alle Gewißheit nur Ausdruck und Austfing der Dentuothwendigkeit sonn lann. Und in der That ergiebt

eine einfache Reflexion, daß es fich fo verhält. 28as heißt : Dies ober Jenes ift mir gewiß? Bunachft, negativ ausgedrudt, for viel als: es ift mir unzweifelhaft, ich tann es nicht beftreiten ; oder vositiv ausgedrückt: ich muß es glauben, ich habe Gründe es anzunehmen, es fo und nicht anders zu fassen zc. Aber mas ich nicht bezweifeln oder Beftreiten tann, ift nur basjenige, das. ich nicht anders zu denken vermag, als ich es denke; denn alles Zweifeln beruht auf der Möglichkeit, Etwas ebenfowohl fo. als: auch anders denten zu tonnen, alles Bestreiten auf der Bebauptung, daß Etwas nicht fo, sondern anders gedacht werden muffe. Das Unzweifelhafte und Unbestreitbare drückt mithin die Unmögelichkeit aus, Etwas anders zu benten als es gebacht wird, und diese ift, wie gezeigt, nur der negative Ausdruck und die unmite telbare Folge der Denknothwendigkeit. Sabe ich aber Gründe. Etwas anzunehmen und es fo und nicht anders zu fassen. b. b. ift die Gewißheit teine unmittelbare, fondern durch Grunde, Dos. tive 2c. vermittelt, so sind lettere doch wieder nur die auf mein. Denfen oder in ihm wirfende Macht, die es bestimmt, Etwas fo und nicht anders (namentlich Etwas als feyend, als fo und fo feyend) zu denten, d. h. diefe mein Denten bestimmende, nothis gende Macht ist der Grund der Gewissbeit. Die unmittelbare Bewindeit ift fongch nur das unmittelbare Bewuntfenn (Geführte Etwas denken oder einen Gedanken haben zu müssen, alfo bas unmittelbare Bewußtfeyn der mein Denten bestimmenden, os an. einem Gedanken nöthigenden Denknothwendigkeit. Und die anf: Gründen ruhende Gewigheit ift daffelbe Bemußtfenn berfelben Denknothwendigkeit, aber nicht das unmittelbare, fondern das anf feinen Inhalt reflektirende, ihn in feiner Bestimmtheit erfaffende Bewuktfeyn, welches damit der bestimmten concreten. Kormen, in denen die Denknothwendiakeit fich manifestirt, fich bewußt wird und dieselben als Gründe feiner Gewißheit auszufprechen vermag. Dder was daffelbe ift, die auf Gründen rubende Gewiffheit ift die Denfnothwendigkeit selbst als Inhalt: des Bewußtfeyns, aber nicht in ihrer unmittelbaren, einfachen: Bestalt, fondern in einer vermittelten, entwichelten Form, in der fte in eine Mannichfaltigkeit denknothwendiger Momente (Gründe) anseinandergelegt erfcheint. Man untersuche das, mas fprüche wörtlich für das Gewiffeste gilt, und man wird überall finden, daß es nur Ausdruck einer eben fo unmittelbar als unwiderstehr.

Hich wirkenden Denknothwendigkeit ift. Bir fagen: Das ift fo gewiß wie 2×2=4, oder: Deffen bin ich fo gemiß wie meiner eignen Existens 2c. Borauf beruht diese Gewißbeit? Gründe lasfen fich nicht anführen, beweisen lässt fich weder das Eine noch das Andre. Offenbar ift es nur die unmittelbare Nothwendiafeit,  $2 \times 2 = 4$  und mich selbst als existirend denken zu muffen. welche mir jene unerschütterliche Gewißheit gewährt. Man unters fuche die sogenannten Gründe für irgend eine Gewissheit, für eis nen Satz der Biffenschaft oder für eine persönliche Ueberzeugung, und man wird finden, daß fie einerseits nur Gründe find, fofern fie einen denknothwendigen Gedanken zu ihrem Inhalte haben oder auf einen folchen fich ftuten, und daß fie andrerseits die Gewifiheit, um die es sich handelt, nur begründen, sofern sie zur Erzeugung eines denknothwendigen Gedankens zusammenwirken oder sofern fich mir, indem ich diese Gründe denke, ein folcher Gedanke von selbst aufdrängt. - Songch fällt der Beariff der Gewiffheit mit dem der Denknothwendigkeit insofern in Eins zusammen, als jene eben nur die zum Bewusstfeyn getoms mene Denknothwendigkeit ift. Etwas denken oder einen bestimms ten Gedanken haben zu müssen.

Aber wie es schlechthin gewiß ist, so ist es auch durchaus evident, daß das Denken ift, daß es produktive unterscheidende Thatiafeit ift u. f. w. Auch diese Evidenz beruht wiederum nur auf der Unbestreitbarkeit und Unzweifelhaftigkeit jener Grund. voraussegungen, also auf der Denknothwendigkeit, und ift ebenfalls nur die zum Bewußtfeyn gekommene Denknothwendigkeit Danach scheint es, als feyen die beiden (früher wenig= felbst. ftens) allgemein anerkannten Rriterien der Bahrheit, Gewißheit und Evidenz, Eins und Daffelbe. Und in der That fallen fie insofern in Eins zusammen, als fie beide auf der Dentnothmen-Bei näherer Betrachtung jedoch erweisen fie digkeit beruhen. fich als zwei verschiedene Formen, in denen die Denknothwendig= feit sich äußert. Int letztere nämlich eine unser Denken irgend wie bestimmende Macht, fo tann fie nur auf doppelte Art wirkfam feyn, indem fie entweder unfer Denken in Beziehung auf die Form feiner Thätigkeit bestimmt, fo daß es nur in der von ihr bestimmten (nothwendigen) 28 eife des Thuns thatig feyn tann (- dieß ift, wie fich zeigen wird, die logische Denknothwens digkeit -), oder indem fie es in Beziehung auf den Inhalt

feiner Thatigfeit, also auf die That, den Gedanten, bestimmt: ein Drittes ift undenkbar. Die lettere Urt der Birkfamkeit dere felben kann indes wiederum eine gedoppelte feyn. Die Denknothwendigkeit kann entweder unfer Denken nöthigen, nur überhaupt gemiße Gedanten zu produciren, fo daß es fie eben nur baben muß, wenn auch in ganz unbestimmter Form und obne feften bestimmten Inhalt; oder fie tann unfer Denten nöthigen, gewiffe Gedanken, indem es fie denkt, nur in einer nach Form und Inhalt durchaus festen und unveränderbaren Beftimmtheit gu Auf diesem Unterschiede beruht der Unterschied der Gedenken. mißheit und Evidenz: jene ift das Bewußtfeyn der Denfnothmendigfeit, einen Gedanken nur überhaupt haben zu müffen, die Evibenz dagegen das Bewußtfeyn der Denfnothwendigkeit, einen Gedanten in einer durchaus festen, unveränderbaren Beftimmtbeit denten zu muffen. Bir fagen fpruchwörtlich, das ift fo evis dent, wie  $2 \times 2 = 4$ . Barum ist dieß so evident? Beil, wenn ich  $2 \times 2$  denke, ich es schlechterdings nur = 4, unmöglich = 3 oder 5 denken kann; d. h. der Gedanke 2×2=4 ift fo beftimmt, so fest und unveränderbar, daß mir, wenn ich ibn dente, auch unmittelbar diefe feine unerschütterliche Bestimmtheit entgegentritt, zum Bewußtseyn kommt. Eben fo ift es evident, daß Gleiches zu Gleichem Gleiches ergiebt oder daß die drei Bintel eines Dreieds = 2 R. find, - d. h. ich bin zwar nicht genöthigt, mir ein Dreiect und das Berhältniß feiner Binkel ju denken, aber wenn ich es denke, fo tannich die 3 Winkel nur = 2R. denken: der Gedanke ift fo bestimmt, fest und unveranderbar, daß mir, indem ich ihn denke, auch diese feine Bestimmtheit unwiderstehlich fich aufdrängt. Allein es ift boch auch gewiß. daß  $2 \times 2 = 4$ , oder daß die 3 Winkel eines Dreiecks = 2 R. find. Dieß ischeint der obigen Begriffsbestimmung der Gewißheit zu widersprechen, da ich ja nicht genöthigt bin, diese Bedanken überhaupt zu haben. Der anscheinende Widerspruch löst fich indes bei näherer Betrachtung von felbst. Es ift nämlich nicht gewiß, daß 2×2 ist, sondern daß es gleich vier ist, d. b. ich bin allerdings nicht genöthigt,  $2 \times 2$  zu denken (zu rechnen), aber wenn ich es dente, fo muß ich zugleich den Gedanten haben, daß es gleich vier fey: diefer Gedante ift nothwendig, durch die Denknothwendigkeit hervorgerufen, und darum ift es mir gewiß, daß  $2 \times 2 = 4$  sey. Eben so brauche ich ein. Dreiect und bas Verhältniß feiner Binkel mir nicht zu denken und näher zu untersuchen; aber wenn ich es thue, fo muß ich den Gedanken haben, daß die drei Winkel = 2 R. seyen, und darum ist mir dieß durchaus gewiß.

In Diesen Beispielen treffen fbnach Gewißheit und Evidenz, wenn auch gemäß ihrer begrifflichen Unterschiedenheit in verschiedes ner Beziehung, zufammen. Dagegen tann es mir z. B. fchlechthin gewiß feyn, daß Gott ift, d. h. ich fann mich mittel = oder unmittelbargenöthigt finden, das Sevn Gottes anzunehmen, ohne daß mir der Gedanke, ber durch den Namen Gott bezeichnet wird, evident zu fevn braucht; ich tann im Gegentheil eine fehr unbestimmte, unflare, fchwankende Borftellung vom Befen Gottes haben, und doch von feinem Sevn fest überzeugt fevn; ja auch der Gedanke diefes Seyns tann mir fehr unflar feyn, und doch die Gewißheit desfelbigen unerschütterlich fest fteben. Wir sagen sprüchwörtlich zur Befräftigung einer Behauptung: So wahr ich lebe, d. b. es ist mir fchlechthin gewiß, daß ich lebe; und doch kann mein Begriff des 3ch, meine Borstellung von meinem eignen 28efen, wie mein Beariff des Lebens fehr unflar und unbestimmt, allo burchaus nicht evident fepn. Eben fo werden vielleicht manchem die begrifflichen Bestimmungen in den obigen Grundvoraussenungen, der Begriff des Dentens, der Begriff der produttiven, uns terscheidenden Thätigkeit 2c., nicht fehr evident erficheinen; und boch ift es vollkommen evident, daß das Denken ift, daß es produktive unterscheidende Thatigkeit ift, d. h. der Gedanke des reellen Seyns des Denkens als produktiver unterfdreidender Thatigkeit 2c. und der oben festgestellte Begriff diefes Seyns. ift ein fo beftimmter, fester, unwandelbarer, daß ich mein Denten nicht als nichtfeyend oder als gewesen oder als werdend x. zu faffen, daß ich vielmehr an jenem Gedanken durchaus nichts zu ändern vermag. In ihm also treffen Gewißbeit und Evidenz wiederum in Eins zusammen: ich muß ihn nicht nur überhaupt haben, sondern auch in dieser festen unveränderbaren Bestimmtheit denken, und es kommt nur darauf an; mir dieß auch zum Bewußtfeyn zu bringen. Man tann mithin fagen: die Gewißheit ift die subjektive Denknothwendigkeit, weil die Röthigung des Dentens felbst, einen Gedanken zu haben, zu produciren; die Evidenz dagegen ift die objektive Denknothwendigkeit, weit die im Gedanten oder gedachten Gegenftan-

t

ì

de liegende Nöthigung, ihn, wenn er gedacht wird, in dieser und keiner andern Bestimmtheit zu denken. Oder: die Evidenz betrifft den Gedanken (einen gedachten Subjektbegriff) in seiner nothwendigen Verbindung mit einem andern Gedanken (mit einer Bestimmtheit, einem Prädikatbegriffe,) die Gewißheit dagegen den Gedanken in seiner nothwendigen Verbindung mit dem Denken. Damit ist indeß, wie sich zeigen wird, nur gesagt, daß die Evidenz die Denknothwendigkeit einer Bestimmtheit des gedachten Objekts, die Gewißheit dagegen die Denknothwendigkeit des Seyns eines Objekts ausdrückt.\*)

Aus diefer Erörterung ergiebt fich zugleich der Begriff des Beweifens, diefer Grundbegriff der Philosophie, deffen nabere Bestimmung nothwendig an die Spipe jedes Systems gehört, weil ohne dieselbe die Bhilosophie über sich felbit und ibr Berfahren im Dunkeln bleibt. Denn macht fie den Anspruch, mehr als bloße Meinung und subjettives Belieben zu feyn, darf fie. um auf den Namen Wiffenschaft ein Recht zu haben, nicht von bloßen Voraussehungen ausgehen noch bloße subjektive Versiches rungen enthalten, fo muß sie ihre Behauptungen beweisen. Und darf fie als Bhilosophie, als selbstbewußte Wiffenschaft nichts thun, ohne zugleich zu wissen, was sie thut, so kann sie auch einer Crörterung des Begriffs des Beweisens fich nicht entgies 3ch fage, Diefer Begriff ergiebt fich aus dem Obigen als imben. plicite in ihm enthalten. Denn Beweisen heißt : einen Gedanken, eine Sache (ein gedachtes Objeft) gewiß und evident machen, alfo die Gewißheit oder Evidenz eines Gedankens darlegen. Bin ich einer Sache gewiß, ist sie mir evident, so ist sie mir entweder bewiesen, oder fie bedarf für mich teines Beweises: Die Gewißheit oder Evidenz eines Gedankens darlegen, heißt aber wiederum nur: die Denknothwendigkeit deffelben zum Bewußtfeyn bringen : dief ift der einfache Begriff alles Beweifens. So haben wir im Obigen bewiefen, daß die Bhilosophie nur vom Denfen ausgehen tonne, und daß fie damit die obigen Grund.

<sup>•)</sup> Ich brauche wohl nicht erst zu erinnern, daß im Sprachges brauche bie Ausbrücke Gewiß und Evident wegen ihrer nahen Berwandts schaft vielsach verwechsfelt werden. Indeß glaube ich, daß ber angegebene Unterschieb beider Begriffe auch dem Sprachgebrauche im Allgemeinen entspricht.

poraussegungen mache und zu machen genöthigt sev, d. h. wir baben die Deufnothwendigkeit dieses Ausgangspunkts und der in ihm liegenden Grundvoraussegungen den Lefern zum Bewußtfepn zu bringen gesucht. Nur deshalb haben wir zugleich die Denknothwendigkeit felbst für die principielle Bafis alles Bbilosophirens wie alles Biffens erklärt. Denn ohne fie. deren Daseyn unmittelbar in der Unbestreitbarkeit und Unzweifelhaftigkeit jener Grundvoraussehungen sich manifestirt, giebt es keine Gewißheit, keine Evidenz, keine Beweisführung, mithin kein Biffen, kein Erkennen, kein Begreifen, sondern nur das fubjektive Belieben des Meinens und Glaubens oder des 3meifelns und Fragens, weil, wie sich leicht zeigen läßt, schlechtbin alle Mittel und Bege, alle Formen und Beifen, deren fich die Wiffenschaft wie die Prazis bedient, um Etwas zu beweifen, nur den 3med haben, die Denfnothwendigkeit deffen, das bewiesen werden foll, zum Bewußtseyn zu bringen.

Die einfachste Beweisform, die im praktischen Leben täge lich zur Anwendung kommt, ist der Beweis durch Autopfie oder der Thatsachenbeweis. Er will mir durch die eigne Wahrnehmung die Gewißheit geben, daß Etwas sey (geschehen sey) oder so und so beschaffen sey 2c. Aber warum gewährt denn die eigne Wahrnehmung diese unmittelbare Gemisbeit? Nur darum, weil die Babrnehmung ein nothwendiger Gedanke ift. Denn da fie nicht von meinem Denken felbstiftandig und allein, fondern durch die auf mein Denken (vermittelft der Sinnenorgane) einwirkende oder mit ihm zusammenwirkende Thätigkeit des reellen Seyns erzeugt ift, so muß ich diejenigen Gedanken, die wir 2Bahrnehmungen nennen (und nur jene vorausgesetztermaßen durch das reelle Seyn hervorgerufenen Gedanfen nennen wir Bahrnehmungen) nicht nur überhaupt haben, fondern auch in der Bestimmtheit, die ihnen durch das mitwirkende reelle Seyn gegeben ift. Das unmittelbare Bewußtseyn (Gefühl) dieser Nothwendigkeit und ihrer Ursache ist zunächst die Gewißheit, daß ich überhaupt einen reellen Gegenstand vor mir habe; und das unmittelbare Bewußtseyn der weitern Denknothwendigkeit, die Wirkung als ihrer Ursache entsprechend denken zu müffen, involvirt die uns mittelbar fich anschließende Gewißheit, daß meine Bahrnehmung dem reellen Gegenstande, durch den fie vermittelt ift, conform, fey. Der Beweis durch Autopfie will mithin nur diefe Dent-

i

no thwendigkeit zum Bewußtseyn bringen; er thut dies in un. mittelbarer Beise, weil die Babrnehmungen unmittelbar nothwendige Gedanken find und als folche dem Bewußtfepn unmittelbar fich fund geben. (Der Beweis durch Beugen, Urfunden 2c. ift nur eine andre Form des Thatsachenbeweises, indem an die Stelle der eignen Wahrnehmung die eines andern glaubwürdigen Menschen gesetzt und als gleich berechtigt angeseben wird.) - 2) Der Beweis durch Demonstration (Construc. tion) aründet fich ebenfalls auf die Wahrnehmung; aber er bringt die Sache nicht unmittelbar zur Anschanung und kann also auch die in letterer liegende Gewißheit nicht unmittelbar bervorrufen. sondern er erzeugt fie mittelbar, indem er mehrere Aufchauungen combinirt oder auf einander bezieht, und behauptet, daß aus und mit ihnen ein neuer Gedanke nothwendig entstehe, und nicht nur überhaupt gedacht werden muffe, sondern auch in der durch die ibn vermittelnden Anschauungen gesetten Bestimmtheit zu denten Diefer Urt der Beweisführung bedient fich besonders die fep. Mathematik. Go z. B. sche ich es einem Dreiecke nicht unmittelbar an, daß seine Binkel = 2 R. find; aber nachdem der Dathematiker es mir demonstrirt, d. h. die nöthigen Sulfelinien gezogen und die dadurch entstehenden Figuren in Beziehung geset hat, wird mir jener Say vollkommen gewiß und evident, d. h. wenn ich es auch nicht unmittelbar wahrnehme, fo habe ich doch zufolge der Demonstration die klare Anschauung von jener Gleichs beit und demgemäß finde ich mich genöthigt, zu denken, daß die 3 Binkel = 2 R. find. - 3) Nahe verwandt mit dem Beweife durch Demonstration ift der f. g. IndiciensBeweis, deffen die Gerichte fich täglich bedienen. Auch er will dadurch, daß er gewiffe Thatsachen (Wahrnehmungen) combinirt oder in bestimmte Beziehung zu einander setzt, die Gewißheit der Sache, um die es fich handelt, (- fey es der Existens eines Gegenstandes oder feiner Beschaffenheit oder des Geschehenseyns einer That, eines Daraus z. B. daß N. N. am Ereigniffes 2c.) bervorrufen. Drte und zur Zeit eines begangenen Diebstahls gesehen worden, daß er im Besitze der gestohlenen Sache gewesen u. f. w., wird bewiesen, daß N. N. den Diebstahl begangen hat. Worauf Offenbar nur darauf, daß jene festites beruht der Beweis? benden Thatsachen (d. h. Alles dasjenige, das mir durch eigne oder fremde glaubwürdige Wahrnehmung bereits gewiß ift,

3 \*

i

oder das ich als sepend zu denken mich genöthigt finde) in ihe rer Combination mir den Gedanken aufnöthigen, daß R. R. der Dieb fep: Diefe Denknothwendigkeit', indem fie mir zum Bemußtfepn tommt, gewährt mir die Gewißheit, die der Beweis bervorrufen will. Auch viele Beweife der Naturmiffenschaft wie des gemeinen praktischen Lebens nind folche Indicienbeweise. Sø bernht der Beweis von der Rotation der Erde um die Sonne nur auf der Combination einer Angabl von Thatfachen, die zufammengefaßt oder vielmehr zufammenwirkend mir den Gedanfen aufnöthigen, daß trop des Anscheins des Gegentheils die Sonne nicht um die Erde, sondern diese um jene fich drehe. -4) Der logische Schluß oder der Syllogismus, d. h. die svecifich logische Form der Beweisführung, besteht, wie der Verlauf unferer logischen Untersuchungen näher zeigen wird, nur in der Anwendung des Sates der Identität (A = A) auf das Berhält= nift des Allgemeinen zum Einzelnen, b. b. feine Beweisfraft beruht auf der Denfnothwendigkeit des Sages der 3dentität, und die Gewißheit, die er gewährt (die Gewißheit z. B. daß weil alle Menschen sterblich find, auch Cajus sterblich fey), ift nur bas Bewußtfeyn der Deufnothwendiakeit, daß das, was vom 211gemeinen gilt, auch von dem unter ihm befaßten Einzelnen gelten muffe, weil eben das Allgemeine das in allem Einzelnen 3dentifche ift. 5) Auf daffelbe Berbältniß des Allgemeinen zum Ginzelnen gründet sich der Beweis (Schluß) aus der Analogie fo wie die Induction und Deduction. Der Schluß der Analogie nimmt an, daß das Gleiche (Allgemeine), welches von einer Anzahl einzelner Dinge, Fälle, Berhältniffe zc. gilt, auch von andern ähnlichen Dingen, analogen Fällen oder Berhältniffen gelten werde, daß z. B. weil die meisten Meufchen aus equiftischen Motiven zu handeln pflegen, auch Cajus Motiv ein egoiftisches fey, oder daß, weil Gifen, Rupfer, Bint zc. fich als Leiter der Eleftricität erweisen, alle Metalle diesclbe Eigenschaft befigen. Es ift flar, daß diefer Beweis nur eine hupothetische Gewißheit gewährt, die nur so lange gilt, als sie die Erfahrung nicht Denn denknothwendig ift nur, daß überhaupt widerlegt. alles Einzelne unter ein Allgemeines befaßt fey, nicht aber, daß diefes und jencs bestimmte Einzelne, wenn eines dem Andern auch noch so ähnlich schen sollte, unter dieses bestimmte Alls gemeine befaßt fey. Die Beweistraft liegt alfo bier nur in je-

ner allgemeinen Denknothwendigkeit, die Gewißheit in dem Bewußtfevn derfelben: diefe wird auf den bestimmten Kall nur bypothetisch übertragen. - 3ft beim Schluß der Analogie das Alls gemeine wie das Einzelne, um das es fich handelt, an fich bereits bekannt, so daß der Schluß nur auf das Verhältniß oder die Bufammengehörigkeit beider geht, indem er behauptet, daß dieses bestimmte Einzelne wegen feiner Analogie mit Andrem unter daffelbe bekannte Allaemeine zu fubfumiren fep, fo ift dagegen im Beweise durch Induction nur das Einzelne befannt (gewiß), das Allgemeine dagegen, unter das es befaßt fen, das Unbefannte, Ungewiffe, das der Beweis erft darlegen will. Go 3. B. tam Newton zu feiner Gravitationstheorie, indem er von der Art, wie die einzelnen irdischen Rörper fallen, auf das Allgemeine, das Gefet ichloß, welches die Bewegungen der Simmelsförper bestimmt. So crmittelte der Physiologe Beber durch Beobachtung des menschlichen Ganges in feinen Einzelnheiten und der Art, wie der Schenkelfnochen in den Suftfnochen eingefügt ift, daß das Geben und Laufen unter dem Gefete der Bendelschwingung stehe. Der Beweis durch Induction fucht mithin ju zeigen, daß die gegebenen einzelnen Dinge, Grscheinungen, Thatsachen (Babrnehmungen), die als gewiß vors ausgesetzt werden, in ihrer Combination und Beziehung auf einander mit Nothwendigkeit den Gedanken des die einzelnen Thatfachen befaffenden Allgemeinen (Begriffs oder Gefeges) bervorrus. fen, d. h. cr will die Denknothwendigkcit diefes allgemeinen Gedankens zum Bewußtseyn bringen. Seine Beweisfraft beruht. mithin a) auf der allgemeinen Denknothwendigkeit, daß alles Einszelne als solches unter ein Allgemeines befaßt seyn muffe, und b) auf der besondern aus der Combination der gegebenen ein= zelnen Wahrnehmungen hervorgehenden Denfnothwendigkeit, daß. Diefes Einzelne unter Diefes bestimmte Allgemeine zu fubfumiren fen: das Bewußtseyn diefer Denknothwendigkeit ift die Gewißs beit, die er hervorrufen will. - Der Beweis durch Deducs tion endlich geht umgekehrt vom Allgemeinen (vom Begriffe) aus: dieses und die es constituirenden Momente (den Inhalt des Begriffs) sett er als gewiß voraus, und sucht demnächst zu zeis. gen, daß diese Moniente, in bestimmte Beziehung gesett, näher betrachtet oder icharfer bestimmt, mit Nothwendigkeit den Gedanken eines nenen unter den Begriff zu befaffenden, aber nicht

unmittelbar in ihm liegenden Momentes bervorrufen. So 1. B. will der ontologische Beweis vom Daseyn Gottes aus den Domenten, die den Begriff des allerrealften (vollfommenften) Befens constituiren, darthun, daß zu diesem Begriffe das Moment des reellen Seyns Gottes gebore, b. b. er will mir zum Bewußtfeyn bringen, daß, wenn ich den Begriff des allerrealsten Befens in feinen Momenten scharf und bestimmt fasse, sich mir nothwendig der Gedanke des reellen Sevns deffelben erzeuge. Eben fo will ber f. g. physico-teleologische Beweis nur zeigen daß, wenn ich alle Momente, die im Begriffe des 3weds und einer zwedgemas fen Thatigkeit liegen, zusammenfasse, fich mir nothwendig ber Gedanke aufdränge, daß zum Begriffe der Belt als eines zwedmäßig beschaffenen, geordneten und verwalteten Bangen, auch ihr Beschaffenseyn durch einen vernünftigen felbftbemußten Beift gebore, daß alfo, wenn die Belt ein folches Ganzes fen, fie auch von einem folchen Geifte geschaffen seyn muffe. Die Deduction fcließt mithin aus dem Allgemeinen auf das Einzelne, fie leitet aus dem Begriffe ein einzelnes Moment als nothwendig in ihm mit befaßt ab; diese Denknothwendigkeit will der Beweis zum Bewußtseyn bringen, und das Bewußtseyn derselben ist die Gewißheit, die er bezweckt. ---

.

I

Welche andre Beweisarten man noch anführen oder ersinnen möge, alle, muffen wir behaupten, werden und tonnen nur den oben aufgestellten Begriff des Beweisens bestätigen. Es kann nicht anders fepn, sobald man sich nur durch nähere Untersuchung überzeugt hat, daß alle Gewißheit, fo unmittelbar gegeben fie auch scheinen möge, doch nur in dem Bewußtfeyn (Gefühle) der Denknothwendigkeit eines bestimmten Gedankens besteht, und daß das reelle Seyn unmittelbar als solches fich gar nicht beweisen läßt, sondern entweder fich felber unmittelbar fund giebt in der Nothwendigkeit, Etwas als reell feyend denten zu muffen, oder nur bewiesen werden kann vermittelst anderer nothwendiger Gedauken, die in ihrer Combination wiederum nur den Gedanken, daß Etwas reell fen, mit Nothwendigkeit hervorrufen. Alle Beweise, die angeblich vom reellen Seyn, von f.g. Thatsachen ausgehen, ftugen fich daher in Bahrheit nur auf die vorausgesette Nothwendigkeit diefes Gedantens; alle Gewißheit, daß Etwas realiter fey, so und nicht anders fey 2c., ift nur das Bewußtseyn dieser Denknothwendigkeit.

Aus dem aufgestellten Begriffe des Beweisens erledigt fich zugleich die Frage, ob und wiefern die Bhilosophie Alles beweis Bill nämlich der Beweis nur durch Entwickelung, sen fonne. nähere Bestimmung, Combination und Beziehung gewiffer nothwendiger Gedanken die Denknothwendigkeit eines andern Gedanfens zum Bewußtseyn bringen, alfo eine vermittelte Gewiß. beit hervorrufen, fo leuchtet von felbst ein, daß er von einem unmittelbar Gewiffen, das auf folche Art nicht zu beweisen und insofern ein Unbewiefenes ift, ausgeben muß, d. b. daß fich auf solche Art nicht Alles beweisen läßt. Seift dagegen Beweisen nur überhaupt die Denfnothwendigfeit eines Gedanfens zum Bewußtseyn bringen, fo ift eben fo flar, daß insofern Alles bewiesen werden tann und muß, als darnach bas unmittelbar Gewiffe einerseits noch beweisbar, andrerseits felbst ein Bewiefenes Denn fofern das unmittelbar Gemiffe auf dem blogen dunt. ift. len Gefühle der Denknothwendigkeit beruht, fann es dadurch noch bewiesen werden, daß die Denknothwendigkeit zum flaren Bewußtsenn gebracht wird. Andrerseits ift das unmittelbare Gefühl der Denknothwendigkeit irgend eines Gedankens infofern zugleich kein unmittelbares, als es mit dem Gedanken selbst erft entsteht, und mithin wie alles Entstehende vermittelt ift. 68 ift mir 3. B. zwar unmittelbar gewiß, daß ich hier ein Blatt Bapier vor mir habe; aber diefe Gewißheit beruht nur auf der Babrnehmung (dem nothwendigen Gedanken von dem reellen Seyn des Blatts Bapier und feiner Beschaffenheit), und diese ift vermittelt durch das Zusammenwirken des reellen Seyns mit meis nen Sinnorganen und in diesen mit meinem Denken: diese Bermittelung ift der Beweis, der sogenannte Beweis durch Autopfie. Scheinbar ganz unmittelbar bin ich meines eigenen Seyns gewiß; und doch ift diefe Gemißheit vermittelt, entweder auf dic. felbe Beife durch das Zusammenwirken des reellen Seyns mit meinem Denken, oder durch die Reflegion auf die Unmöglichkit, meine Griftenz zu bezweifeln. In diesem Sinne haben wir die obigen Grundvoraussegungen der Bhilosophie, obwohl ihrer das · Denken unmittelbar (im Selbstgefühle) gewiß ift, doch noch bes wiesen, indem wir die Unzweifelhaftigkeit und Unbestreitbarkeit derfelben barlegten. ---

Bie sonach allem wahren Wiffen und allem Erkennen der Bahrheit, sofern es ohne Gewißheit und resp. ohne Evidenz nicht

Biffen und Erkennen ift, die Denknothwendigkeit zu Grunde liegt, fo könnten wir leicht zeigen, daß daffelbe von allem vernünftigen Denken und Wollen (handeln) gelte. Denn es giebt offenbar nur Bernunft in der Belt, fofern es Ordnung, Gefetlichkeit, Nothwendigknit im Sevn und Gescheben (Ibun) giebt. b. h. das Vernünftige ift feinem Begriffe nach ftets auch nothwendig, mag es im Denken und Bollen (als nothwendiger Gedanke und Entschluß) oder im reellen Seyn und Beschehen (als nothwendige Criftenz oder That) sich kund geben, — obwohl keineswegs umgekehrt alles Nothwendige bloß als solches auch schon vernünftig ift. Allein der Begriff der Vernunft liegt nicht implicite in unseren obigen Grundvoraussezungen, noch läßt er fich hier genügend entwickeln. Bir schließen daber biermit diese Diaression. Das Refultat ift: wie in aller Gewißbeit und Evidenz, fo manifestirt fich auch in aller Beweisführung die Denknothwendigkeit als die wirkende Macht, welche unfer Denken entweder zu gewissen Gedanken überhaupt nöthigt oder deren Bestimmtheit necefsitirt, und welche in der Gewißheit und Evidenz unmittelbar oder vermittelft Beweiscs zum Bewußtfeyn kommt : als solche zeigt fie fich eben schon in der Denknothwendigkeit der obigen Grundvoraussegungen wie in deren Gewiß. heit und Evidenz. Damit ergiebt sich zugleich, daß die Philos fophie, moge fie das menschliche Biffen überbaupt oder auch bloß ein Gebiet deffelben in fustematischer Form darlegen, ja wollte fie auch nur die allgemeine Ungewißheit und Unwissenheit des Menschen nachweisen, immer ihrem wesentlichen Inhalte nach aus denfnothwendigen Gedanken bestehen muß. Denn das Biffen, ohne Gewißheit zu besiten, der Beweis, ohne Gewißheit zu geben, ift tein Biffen, ift tein Beweis. - Es ergiebt fich endlich zugleich eine wichtige Consequenz hinsichtlich der Frage, was denn überhaupt denknothwendig fey. Ift nämlich der Grund aller nothwendigen Gedanken, aller Gewißheit und Evidenz 2c. das Seyn unfers Denfens als bestimmt durch die Dentnothwendigkeit, fo folgt von felbst: denknothwendig ift Alles, ohne welches unfer Denten in jener Bestimmtheit unmöglich wäre, d. b. . wir muffen Alles denten und refp. als feyend denten, ohne wels ches wir unfer Denken und fein Bestimmtwerden durch die Denknothwendigkeit weder als sevend noch als das was es ift, als productive unterscheidende Thätigkeit 2c. denken könnten. Und

daraus folgt weiter: denkunmöglich ift Alles, was diefen Gedanken widerspricht.

In aller Gewißheit und Evidenz, in aller Beweisführung, in aller unferer Biffenschaft und Bernunft manifestirt fich nun aber die Denfnothwendigkeit zunächst nur als Macht über unfere Gedanken hinfichtlich der Broduction und refy. Bestimmtheit derfelben. Damit trifft fie zwar implicite und mittelbar auch die producirende unterscheidende Thätigteit unfers Dentens, aber eben nur implicite und mittelbar, nur vermittelft der nothwendigen Gedanken. Allein unfer Denken ift zugleich un. mittelbar und an fich felbst nothwendig diefe und feine ans bre Thatigfeit: es muß nicht nur überbaupt thatig fevn, Gedanken (Empfindungen, Gefühle, Berceptionen 2c.) haben, fondern dieje auch von einander wie von fich felbst unterscheiden; nur indem es dieß thut, ift oder wird es Denten (bewußte, felbftbewußte Thätigkeit). Diese Nothwendigkeit ift es, die man die Ratur unfers Denkens zu nennen pflegt : es ift die Ratur deffelben, nicht nur einen Inhalt an irgend welchen Gedanken zu haben, alfo Gedanken zu produciren, sondern auch fich in fich von feis nen Gedanken zu unterscheiden. Dies wird Jeder zugeben, wenn er auch nicht zu fagen weiß, was der Ausdruck Natur hier be-Es tommt daher darauf an, fich zum flaren Bewußtfepn deute. zu bringen, daß diese f. a. Natur unfers Denkens nur auf jener feine Thätigkeit, fein Befen felbft beftimmenden immanenten Rothwendigkeit beruht, d. h. die wefentliche Beftimmt. heit unfers Deukens ift, an der es schlechthin Richts zu ändern vermag, über die es nicht hinaus fann, und die nicht nur mit feinem Seyn und Befen untrennbar verfnüpft ift, fondern diefes Ift nun aber sonach unfer Denken feiner Ratur selbst ausmacht. nach als Thatigkeit felbit neceffitirt, ift es wefentlich die beftimmte Thätigkeit, Gedanken ju produciren und in fich ju uns terscheiden, fo wird es auch in der Urt und Beise, wie es thatig ift, durch das, was wir die Denfnothwendigkeit nennen, bestimmt seyn.

Die Art und Weise, wie das Denken seine Gedanken producirt und resp. unterscheidet, ist nun aber an sich selbst eine unterschiedene. Haben wir nämlich bisher darzuthun gesucht, daß es für unser Denken eine Denknothwendigkeit und damit nothwendige Gedanken giebt, so müssen wir nunmehr weiter be-

T

haupten, daß es ebenfowohl auch eine Dentwillführ und damit willführliche Gedanken giebt. Auch diese Behauptung läßt fich weder bezweifeln noch bestreiten. Denn der Skeptifer. indem er sie bezweifelt, ja indem er überhaupt irgend einen 3weifel hegt, behauptet damit ja, daß er fich die Sache, um die es fich handelt, fo, aber auch ganz anders denten tonne, daß fie fich als seyend, aber auch als nichtseyend oder ganz anders seyend denken laffe 2c. Eben diefe Möglichkeit aber, einen Gedanken zu haben oder auch nicht zu haben, Etwas so oder auch anders denken zu können, ift gerade Dasjenige, das als Gegentheil der Denknothwendiakeit die Denkwillführ genannt werden muß: der Steptifer behauptet in allen feinen 3meifeln nur. daß es willführlich, grundlos fey, Das, mas er bezweifelt, für gewiß und wahr zu halten, indem es vielmehr ganz anders feyn und gedacht werden könne, d. b. er behauptet das Borhandenfeyn der Denkwillführ und willführlich gebildeter Gedanken. Diefelbe Behaup. tung liegt implicite in allem Bestreiten. Denn indem ich etwas bestreite, so behaupte ich entweder, daß es fich auch anders dens ken laffe, oder daß es anders gedacht werden muffe, d. h. ich behaupte entweder unmittelbar felbst von meinem eignen Denten jene Möglichkeit, die auch der Skeptiker geltend macht, oder ich behaupte, daß mein Gegner aus Mangel an flarem Bewußtfevn über die Unmöglichkeit feiner Meinung oder die Denknothwendigkeit (Gründe) des Gegentheils derselben, fich einen willführs lichen Gedanken, ein willführliches Urtheil gebildet habe. An beiden Fällen lege ich implicite dem menschlichen Denken das Bermögen willführlicher Gedanken bei. Sonach erhellt: wie die Denknothwendigkeit nach dem Obigen im Grunde sich selber erweift, indem sie nur als Thatsache sich geltend macht oder auf einer Thatfächlichkeit beruht, die aber zugleich schlechthin unbeftreitbar und unzweifelhaft ift, weil alles Zweifeln und Bestreiten das dem Denken Nothwendige felber vollzieht und bethätigt, so erweist die Dentwillführ fich felber in der gleichen Thatsächlich. feit des Bestreitens und Zweifelns felbst: auch lettere ift unbeftreitbar und unzweifelhaft, weil das 3meifeln und Beftreiten fie unmittelbar felber bethätigt und bestätigt. --

Die Denkwillführ als die Fähigkeit (Kraft — Vermögen) uns fers Denkens, einen Gedanken zu haben oder auch nicht zu has ben, ihn so oder auch anders zu bestimmen, ihm einen beliebigen Inhalt, eine beliebige Form zu geben, ift ungezwungene unbestimmte und sinsofern freie Thätigkeit, die zwar als Thätigkeit (wenn fie nicht gehemmt, fiftirt und damit zur bloßen Rraft oder Rabiateit berabgesett wird) immer thatig feyn, Gedanten überhaupt produciren und unterscheiden muß, die aber nicht zu beftimmten Gedanken genöthigt ift. 3bre Gedanken find vielmehr von den nothwendigen gerade durch ihre beliebige Broducirbarteit und Beränderbarfeit, und daber durch den Mangel an Gewißbeit und Evidens unterschieden : nur in und fraft diefer Uns terschiedenheit find fie willführliche Gedanken. Zugleich leuchtet ein, daß die Denfwillführ, eben weil fie, wenn fie ungehemmt ift im Broduciren und Unterscheiden von Gedanken thätig fevn muß. die Natur des Dentens feineswegs alterirt : lettere bleibt diefels be, möge das Denken nothwendige oder willführliche Gedanken produciren. Die Deutthätigfeit rein als folche, das Broduciren und Unterscheiden von Gedanken, ift mithin im willführlichen Denken keine andre als im nothwendigen und umgekehrt, d. h. es erhellet zugleich, daß das willführliche und das nothwendige Denfen nur besondre Thatigfeits weisen des Dentens find, oder daß ber Unterschied beider nur in die Art und Beife fallt, wie die eine und dieselbe Denkthätigkeit fich vollzieht.

Worin besteht dieser Unterschied ? — Wir antworten zunächst: ift einerseits die f. g. natur unsers Denkens nur feine immanente ihm schlechthin unveränderbare Bestimmtheit, und ba- ` ben andrerseits die nothwendigen Gedanken ihr charakteristisches Rennzeichen darin, daß unfer Denken entweder fich ihrer Production überhaupt nicht entrieben oder sie nur in fester unveränderbarer Bestimmtheit denken tann, fo ift es eine unmittelbare Denknothwendigkeit (unmittelbar gewiß und evident), daß diefe Gedanken entweder nicht allein und selbständig von un. ferm Denken erzeugt, nicht bloß feine eignen Thaten fevn tonnen, oder daß unfer Denken fie zwar felbständig producirt, aber diefe feine producirende Thätigkeit von einem Andern abhängig, gefest, bestimmt fey, fo bestimmt daß es demgemäß Dieje nothwendigen, bestimmten Gedanken produciren muß, nur fo und nicht anders thatig feyn tann. Denn es ift ein reiner undentbarer Biderspruch, dag der vom Denten allein und uns abhängig producirte Gedanke nicht auch von ihm follte beliebig verändert werden können. Ein folcher Gedanke mare ja eben

nur das in That übergegangene felbständige, unabhängia e Thun felber; ibn als unveränderbar denken, bieße mitbin nur, das unabhängige Thun von seinen Thaten abhängig machen, mithin das unabhängige Thun, indem es als folches gedacht wird, vielmehr als nicht unabhängig denken. Es ist ferner ein unlösbarer Biderfpruch, daß ein Denten, welches zus gleich willführliche, beliebig veränderbare Gedanken hat, nicht alle seine Gedanken follte beliebig bestimmen und verändern fönnen, wenn fie doch alle allein und felbständig, in völlig unabhängiger, sich selbst bestimmender Thätigkeit von ihm producirt würden. Es ift endlich unmöglich, weil fich felbst widerfprechend, ein Denken, welches seiner nothwendigen Thätigkeit fich bewußt ift und zugleich die Gewißheit hat, diefer Nothwendigkeit fich schlechterdings nicht entziehen zu können, doch zus gleich als schlechthin selbständige und unabhängige, von keinem Andern bestimmte Thätigkeit zu fassen. Denn jene Gewißheit ift nur das Bewußtseyn der Denknothwendigkeit, kraft deren das Denken fich in feinem nothwendigen Thun als nicht unabbans gig, nicht felbständig faffen muß. Bas diefer Denknothwendigkeit widerspricht, ift mithin denkunmöglich, undenkbar. Auc die allgemeine immanente Bestimmtheit des menschlichen Dentens, die man seine Natur genannt hat, kann es mithin sich nicht felbst gegeben haben, fonst müßte es dieselbe auch ändern können, oder wenigstens das Bewußtseyn haben, daß es sich auch ans ders hätte bestimmen können. Jedenfalls ift das Bewußtseyn des Gegentheils, die Gewißheit einer unüberwindlichen Dentnothwendigkeit schlechthin unvereinbar mit einem rein sich felbst bestimmenden Denfen. ---Möge man nun annehmen, daß die nothwendigen Gedanken von unferm Denken nicht allein, oder daß sie zufolge feiner Natur d. h. zufolge einer von einem Audern ihm gegebenen Bestimmtheit, so und nicht anders producirt werden, immer fest die menschliche Denkthätigkeit, foweit fie eine nothwendige ift, ein Andres voraus, ohne deffen Wirkfamteit fie nicht zu Stande tommt. 3m ersten Falle muß angenommen werden, daß die nothwendigen Gedanken des mensch= lichen Denkens, da sie doch seine Gedanken, seine Thaten (Produkte) find und mithin nicht ohne feine Thätigkeit ibre Existenz und Bestimmtheit haben tonnen, nur durch und im Bufammenwirken deffelben mit einem Andern, von ihm Unterfchiedenen entstanden seyn können. Im zweiten Falle ist das Andre, durch welches das Denken jene ihm immanente Bestimmtheit hat, kraft deren es gerade nur so und nicht anders denken kann, entweder ein auf seine Thätigkeit fortwährend Einwirkendes (weil sie fortwährend Bestimmendes), oder es hat unser Denken ein = sür allemal so bestimmt, daß es bei der Production seiner nothwendigen Gedanken nur so und nicht anders thätig feyn kann. —

Ift fonach die Denknothwendigkeit überhaupt nichts Andres als diefe Birkfamkeit eines Andern, welche unfre Denkthatigkeit soweit sie eine nothwendige ist, bestimmt, fo fragt es sich nur noch, welcher von jenen beiden möglichen Fällen wirflich vorhanden ift? Es fragt sich also, ob nicht blog die Natur un. fers Denkens (in der es jedenfalls durch ein Andres bestimmt ift), fondern auch unfere einzelnen nothwendigen Gedanten durch ein Andres bedinat und bestimmt find? ob also lektere aus der Natur unfers Denkens abfließen und also bloß mittelbar durch die Birksamkeit eines Andern bedingt und bestimmt find. oder ob fie unmittelbar durch die Mitwirkung eines Andern producirt und bestimmt werden? Eine nähere Erwägung ergiebt. daß das Lettere angenommen werden muß. Aus der Natur unfers Denkens allein nämlich können die nothwendigen Gedanken nicht abgeleitet werden: denn sonft ware es undenkbar und unbegreiflich, wie daffelbe Denken auch willführliche uns bestimmte Gedanken haben könnte, da diefe willführliche Thatigkeit doch auch zur Natur unfers Denkens gehört. Bollte man aber sagen, letteres habe eben von Natur die doppelte Bestimmtheit, gewiffe Gedanken mit Rothwendigkeit, andre da. gegen nach Willführ zu produciren, fo ware bamit nur gefagt, daß die nothwendigen Gedanken nicht von unferm Denken allein, fondern im unmittelbaren Bufammenwirfen mit jenem Andern producirt würden. Denn mit diefer doppelten Bestimmt. heit müßte auch zugleich mit bestimmt feyn, welches die Gedanken seyen, die unser Denken mit Nothwendigkeit producirt: sonft würden diefe nothwendigen Gedanken gar nicht als nothwendige erscheinen und fich überhaupt in Nichts von den willführlichen unterscheiden. Die Birtfamkeit des Andern, von dem die Naturbestimmtheit unfers Dentens überhaupt herrührt, müßte ihm also nicht bloß jene doppelte Bestimmtheit gegeben

haben, sondern auch zugleich seine nothwendigen Gedanken felber bestimmen. Aber die Gedanken sind nur da, indem sie von unserm Denken producirt werden. Sollen mithin die Gedanken selbst durch die Wirksamkeit des Andern bestimmt werden, so kann dieß nur dadurch geschehen, daß das Andre in der Production derselben mitwirkt, d. h. durch ein Zusammenwirken desselben mit unserm Denken.

Aus diefer Erörterung ergiebt sich die Antwort auf die obige Frage nach dem Unterschied zwischen der nothwendigen und willführlichen Thätigkeit unfers Denkens. Sinsichtlich der Broduction unferer Gedanken besteht derfelbe darin, daß uns fer Denten feine nothwendigen Gedanten nur im Zufammenwirten mit einem Andern, von ihm Unterschiedenen producirt, feine willführlichen dagegen ohne ein folches Bufammenwirten fest und bestimmt. Daraus folgt zugleich weiter derjenige Unterschied. welcher hinsichtlich der unterscheidenden Thätigfeit unfers Dentens zwischen jenen feinen beiden Thatigkeitsweisen besteht. Die nothwendigen Gedanken nämlich können, weil fie durch das au ihrer Broduction mitwirkende Andre (je nachdem diefes felbft ein mehr oder weniger bestimmtes ift) zugleich bestimmt werden. auch nur gemäß diefer ihrer Bestimmtheit von unferm Denten unterschieden, hinsichtlich ihrer also nur bestimmte Unterschiede gesetzt werden, mabrend die willführlichen Gedanten, weil von unferm Denten felbst beliebig producirt, auch beliebig unterschieden. unter ihnen also ganz beliebige Unterschiede gesetzt werden fönnen.

Bas ist nun aber jenes Andre, von unserer bewußten Denkthätigkeit Unterschiedene, auf dessen unser Denken bestimmender Birksamkeit die Denknothwendigkeit wie die nothwendigen Gedanken beruhen? — Die Antwort kann zunächst nur seyn: es ist seiner ersten allgemeinsten Bestimmung nach nothwendig ein reell Seyendes oder das reelle Seyn überhaupt, dasjenige, was man das Ding an sich genannt hat. Denn es ist der Begriff des reellen Seyns, Alles dasjenige zu sein, was unabhängig von unsern Denken und somit gleichgültig dagegen, ob es von uns gedacht wird oder nicht, also

٦

nicht bloß in und für uns, sondern an sich existirt, von dem wir also auch nur wiffen können, sofern es sich felbst uns kund giebt, d. h. sofern es mittels oder unmittelbar auf unser Denken ein - oder mit ihm zusammenwirkt : nur was wir als ein Solches denken und resp. denken muffen, nennen wir ein reell Seyendes.

Es ift für die Bhilosophie von größter Bichtigkeit, den Begriff des reellen Seyns fo scharf und bestimmt als möglich zu faffen. Denn an diesem Begriffe bangt offenbar die Entscheidung der Frage, ob wir des Biffens fabig, oder zum ewigen Zweifeln und Fragen verdammt find. ,Benn ίð nun sage: reell sevend ist alles Dasjenige, das als ein folches von unferm Denten Unabhängiges unferm Bewußtfeyn erscheint, fich uns kundgiebt und von uns vorgestellt wird, fo berufe ich mich für diese Begriffsbestimmung auf die fo eben dargethane Denknothwendigkeit, daß wir gerade ein Sol. des als mitwirkende Urfache unferer nothwendigen Gedanken oder als implicite in der unser Denken bestimmenden Denknothwendigkeit mitgeset denten muffen. 3ch berufe mich auf den allgemeinen Sprachgebrauch, auf das allgemeine Bewußtfeyn, nach welchem nur ein Solches als reell sepend gefaßt und bezeichnet wird. 3ch berufe mich endlich auf den oben dargeleg. ten Begriff der Gewißheit. Denn zum reellen Geon gebort zugleich als integrirendes Moment feines Begriffs, daß wir feiner gewiß find, d. h. daß wir an feiner Unabhängigkeit von unferm Denken, an feinem Ansichseyn 2c. nicht zweifeln, - eine Gewiß. beit, die natürlich auch die nähere Bestimmung deffen, was diefes Unabhängige an fich fep, alfo das reelle So-feyn umfaffen wird, fobald es zu einer folchen näheren Bestimmung in unferm Bewußtseyn tommt. So lange wir zweifeln, ob Etwas realiter eriftirt, ob es realiter fo und fo beschaffen fen, werden wir ihm nie das Prädicat der Realität beilegen. Diese Gewißheit ift. nun aber, wie gezeigt, nichts anders als das mittel = oder unmittelbare Bewußtfeyn, es nur fo und nicht anders den ten gu fonnen. Dieje Nothwendigkeit gebort mithin zum Begriffe des reellen Seyns. Es fann daher zwar fehr Bieles realiter geben, von dem mir nichts wiffen, weil es fich uns nicht fund giebt oder weil wir uns seiner Rundgebung nicht bewußt zu werden vermögen, das alfo für uns nicht existirt; aber was für uns

realiter existirt, das muß für uns auch mit jener Denknothwendigkeit (Gewißheit) verknüpft seyn. —

Allein, -wird man einwenden, trop diefer Denknothwendigkeit ift es doch noch keineswegs gewiß, ob das, mas mir als reell fenend, als fo und fo beschaffen, den ten muffen, auch wirklich vorhanden und fo beschaffen fey: wir muffen es eben nur fo den ken, und es ist daher zwar wohl für uns ein folches; aber das raus folgt nicht, daß es auch außer und ohne uns eben dasselbe fey; und erft damit wäre es ein wahrhaft reelles Seyn. ...Benn man daher einmal den Aweifel der Beachtung werth ac funden hat, ob wir nicht mit allem unfern theoretischen Ertennen, Grundfägen, Methoden und Folgerungen ganzlich in die Fre geben, so tann die Hinweisung auf jenes faktische Nicht an-Ders - denken - können unmöglich genügen. Denn gesetzt es wäre fo (wie jener Zweifel annimmt); fo ift flar, daß uns diefer consequente Frrthum ganz vollkommen evident vorkommen würde, jo gut wie dem Wahnfinnigen feine Wahnwelt. Bit wenn des Cartefius gemuthliche Fiction richtig ware, und ein maliciofer Dämon hatte die Welt und uns funstvoll so eingerichtet, daß wir ftets das Berfehrte mit dem Bewußtfeyn volltommener Dents nothwendigkeit denken müßten? Gegen folche Zweifel fab ichon Cartefius feine theoretische Sulfe; er flüchtete zu dem Bertrauen auf die Gute Gottes, die ibn nicht Unmahrhaftes ichaffen ließe. In diesen Folgerungen irrte er vielleicht; daß er aber allen seis nen Glauben an die Wahrheit des Wiffens auf die unerschütters liche Zuversicht auf die Realität des Guten in der Welt übers haupt gründete, dies ist ein Gedanke, den ich mit ihm noch jest theile, obgleich er für unsere Zeit zu einfach, zu naiv und zu wenig speculativ flingt. " Go führt Lope (a. a. D.) den obigen Einwand gegen die Denknothwendiakeit in ihrem Verhältniß zum reellen Gevn und damit zum Biffen näber aus, und deutet zus aleich feine einne entgegenstehende Ueberzeugung an. Aber. mas zunächst die lettere betrifft, fo frage ich, was ift denn jene "unerschütterliche Buversicht auf die Realität des Guten in der Belt ?" Bas ift fie denn anders als das flare bestimmte Bewußtseyn, die Belt felbst und das Gute als real in ihr den. ten zu müssen, - also das Bewußtsevn dieser Denknothe wendigfeit, deren bestimmter Inhalt die Realität des Guten in der Welt ift? Dder könnte etwa jener maliciofe Dämon uns

und die Welt nicht auch fo eingerichtet baben, daß wir nothmendig jene Buversicht begen mußten, während doch in Wahrheit das Gute ohne alle Realität in der Welt wäre? Rönnte er es nicht bewirken, daß wir uns einen Begriff des Guten bilden und als realifirt denten mußten, der eben fo vertehrt mare, wie als les Andre, was wir mit dem Bewußtfeyn vollfommener Dentnothwendigkeit denken ? - Lope zeige alfo erft, daß jene feine "Buversicht" nichts mit der Denfnothwendigkeit zu schaffen habe und seinem eignen Einwande nicht unterliege. Bis dabin will ich ihm zwar gern einräumen, daß man den Glauben an die Bahrheit des Wiffens auch auf jene Zuversicht, die ich volltommen theile, gründen könne; muß aber behaupten, daß man damit dem Biffen nur den einzelnen den fnothwendigen Gedanten der Realität des Guten zu Grunde legt. - ein Bebante, ber, weil er eben nur ein einzelner bestimmter ift, auf die Denknothwendigkeit überhaupt als constitutives Element unfers Dentens unwiderstehlich zurüchweist. Bie vicl Bes griffe muffen nicht erft entwidelt, jur Gewißheit und Evidenz gebracht werden, ehe ich den Begriff der Realität des Guten in der Belt gewinnen tann? Und worauf will Lope die Richtigs . feit oder Babrheit diefer vorausgebenden Begriffsbeftimmungen gründen, wenn nicht wiederum auf irgend eine Zuversicht, d. h. auf eine Deuknothwendigkeit andern Inhalts ? Damit wird er aber nothwendig zurückgedrängt auf die Denknothwendigkeit überhaupt als den letten Grund aller Evidenz, aller gus versicht und Ueberzeugung! - Bas aber den Einwand felber betrifft, fo ift jene Möglichkeit, auf die er fich gründet, cine leere müßige, und im Grunde undentbare Sypothefe. Muffen wir eins mal Das für reell, für an fich wahr und vernünstig halten, was uns nach der natur unfers Dentens, gemäß einer es beftimmenden Denknothwendigkeit fo erscheint, fo können wir diefes Au-fich unmöglich durch eine willführliche Sypothefe in ein blofes Fürsuns verwandeln. Wir find vielmehr gar nicht im Stande, uns das Anofich der Realität anders zu denten, als wir es gemäß jener Denfnothwendigfeit denten muffen; jeder Bersuch diefer Art ift nothwendig vergeblich, und die Bertheidis ger jener Sypothefe würden in die größte Berlegenheit toms men, wenn fie auch nur entfernt andeuten follten, wie denn das eis gentliche An-fich der Dinge, die eigentliche Bahrheit und

Bernunft im Gegenfat zu dem, was wir dafür halten muffen, beschaffen feyn könnte. Dan bedente doch nur: muffen wir als an fich reell feyend annehmen, was die Denknothwendiakeit uns als foldes aufnöthigt, fo tonnen wir den Gedanken, daß dieß Alles doch irrig feyn dürfte, aus dem einfachen Grunde nicht fassen, weil diefes Rönnen offenbar jenem Müssen wis derspricht. Diefer Gedanke ift in der That nur Demjenigen dentbar, der von jenem Müffen fein flares, bestimmtes Bewußtfeyn hat, d. h. er hat dieselbe Quelle wie die mannichfaltigen Jrrthumer und Biderspruche, in welche unfer Denten fo leicht fich verstrickt und welche, wie ich nachgemiesen habe, theils in jeuer beftimmenden Macht des 3chs über feine Borftellungen, theils in dem häufigen Mangel an genauer Unterscheidung, an scharfer Begriffsbestimmung, und damit an Klarheit des Bewußtseyns, ihren Grund haben. Anch Cartefius wußte sich nur darum gegen jenen Einwand nicht anders als auf die angegebene Beife zu helfen, weil er zwar die Evidenz für das Rriterium der Bahrheit erkannt, fie aber nicht auf die Denknothwendigkeit zurudaeführt, d. h. weil er fich lettere nicht zum flaren Bewußtfeyn gebracht hatte. hatte er bieß gethan, so murde er auch eins gesehen haben, daß die Denknothwendigkeit ihrem Besen nach die Möglichkeit jedes Andersdenkens ausschließt, und daß diefe Möglichkeit auszuschlichen gleichermaßen im Wefen der Realität, der Wahrheit und Vernunft nur darum liegt, weil eben das Reelle, Babre und Vernünftige zugleich denknothwendig ift. Jedenfalls ift flar, daß der obige Einwand sofern er ein durchaus inhaltsleerer ist, eben damit auch ein durchaus nichtiger Gedanke ist. Denn er erhielte nur einen Inhalt, wenn eine andre Rcalität b. h. wenn feine Borausfegung dentbar wäre; ift diefe une denkhar, fo ift er sclbft ebenfalls undenkhar.

Bleibt es sonach dabei, daß das reelle Seyn feinem Wesen und Begriffe nach Dasjenige ist, welches wir als unabhängig von unserm Denken, als an sich seyend denken müssen, weil es unser Denken selbst zur Erzeugung eben dieses Gedankens veranlaßt, bestimmt, nöthigt, so leuchtet zugleich ein, daß alle Denknothwendigkeit nur auf dieser Macht und Wirksamkeit des reellen Seyns beruht, daß es also das reelle Seyn ist, von welchem sowohl die seyns beruht, als auch die einzelnen nothwendigen Gedanken durch Zusammenwirken mit un-

ferm Denten bervorgerufen werden, d. b. daß das reelle Sevnnoch abgesehen davon, was es feyn möge - die causale Bors ausfenung der natur unfers Dentens wie der einzelnen nothe wendigen Gedanten, die eben darum angleich objeftive Gedanken find, unfer Denken mithin durch das reelle Sevn b cdingt ift. Jugleich aber ift die Natur unfers Denkens, wie schon angedeutet, selbst ein reelles Seyn für unser Selbstbewußtfeyn b. h. fur unfere refleftireude, unfer Denten von allen feis nen andern Gedanken und deren Inhalte unterscheidende und das mit es felbst in seiner unterfche. denden eigenthümlichen Bestimmt. beit erfaffende Denfthätigfeit. Rraft diefer reflektirenden Denkthatiafeit fommt uns nur zum Bewußtfeyn, mas die in ibr felbst wirfende Natur unfers Dentens ift, und dieje Ratur erweift fich als das reelle Seyn und refp. Sofeyn unfers Dentens in der Nothwendigkeit, fraft deren wir unfer Denken als producirende fich in fich unterscheidende Thatigkeit 2c. faffen muffen. Diese Denknothwendigkeit, so gewiß sie nach dem Obigen auf ein reelles Gevn zurudweift, tann bier unmittelbar nur auf dem reellen Gevn unfers Denkens felbit beruhen: wir muffen unfer Denken nur darum als producirende fich in fich unterscheis dende Thatigkeit faffen, weil es dies realiter ift, und weil es in diefem feinen reellen Gevn mit unferer refleftirenden Dents thatiafeit zur Erzeugung des Gedantens feiner felbit, jener Borftellung von feiner natur zusammenwirft. Ueber lettere aber hat Die Spontaneität unsers 3chs wie unsers Denkens nur das rum teine Macht, weil diefe feine Ratur uicht von ihm felbit. fondern von einem Andern, reell Sevenden fo und nicht anders aeset ift. ---

.

Gehen wir nunmehr über zu der weiteren Frage: mas ist das reelle Seyn seiner Beschaffenheit, seiner Besenheit, feinem Begriffe nach? so leuchtet wiederum von selbst eiu, daß, sofern es nothwendig ein von unserer menschlichen bewußten Deutthätigkeit Unterschiedenes seyn muß, nur das Trilemma denkbar ist: entweder ist das Seyn ebeufalls Denken (geistiges Seyn), aber ein von unserm Deuken unterschiedenes und somit ein Denken, das ohne Voraussehung, ohne Mitwirkung eines Andern sowohl seiner Natur nach ist was es ist, als auch alle seine Gedanken frei aus und durch sich schlerzeugt, unterscheidet, bestimmt, also ein unbed in gtes, ab solutes Den-4\*

ten; - oder das reelle Sevn ift nicht Deuten, also nicht productive und zugleich fich in fich unterscheidende Thätigkeit. mits bin ohne Bewußtfeyn und Selbstbewußtfeyn, ohne 3chheit, folg. lich auch ohne moralische Freiheit 2c., kurz Das, was im Alls gemeinen als materielles, natürliches Seyn insofern mit Recht bezeichnet wird, als das erste allgemeinste Moment im Begriffe des materiellen Sevns nur fein Gegenfatz gegen das geistige bewußte Seyn ist; - oder endlich das reelle Seyn ift fowohl das Eine als das Andre, d. h. es ift ein an fich felbit unterschiedliches. Ift nun aber nur dieses Trilemma deukbar, d. h. muffen wir jenes dreitheilige Entweder-Oder denten, fo fann diese Denknothwendigkeit nach dem Obigen wiederum nur anf ber unfer Denten bestimmenden Macht des reellen Scyns felbst beruhen. In der That ift auch das reelle Seyn der Grund derselben, aber nicht unmittelbar, sondern nur mittelbar. Unmits telbar find wir bloß genöthigt, das reelle Seyn nur überhaupt als ein von unferm bewußten Denken Berschiedenes zu faffen: als ein folches giebt es fich nothwendig in unfern ersten, unmittelbarften, noch ganz unbeftimmten Berceptionen fund. (Das, was das Rind in feinen ersten Empfindungen und Babrnehmungen percipirt, ift ficherlich nicht ichon ein bestimmtes, Blau oder Roth, hart oder Beich, fondern zunächst eine chaotische Mannichfaltigfeit und damit nur überhaupt ein Andres, von ihm Berschiedenes.) Aber indem wir auf den nothwendigen Gedanken dieses Uuters fchieds reflektiren, ihn näher betrachten, drängt fich uns von felbft der weitere nothwendige Gedanke auf, das das reelle Seyn in Folge seiner Verschiedenheit von unserm bewußten Denken ents weder ein andres, unbedingtes, absolutes Denken, oder materiels les Seyn, oder beides und damit an fich felbst ein unterschied. liches feyn muffe. Der nothwendige, durch das reelle Seyn bervorgerufene Gedante jenes Unterschieds wirft mithin fraft feis ner Denknothwendigkeit, ganz eben so wie das reelle Seyn selbst, mit unferm reflektirenden Denken zufammen zur Erzeugung eines andern nothwendigen Gedantens, welcher, obwohl er nicht unmittel. bar vom reellen Seyn herrührt, doch diefelbe Gewißheit und Evidenz involvirt, weil er eben so denknothwendig ist als jeder unmittelbar vom reellen Seyn verursachte Gedante. Schon hier zeigt fich mithin der wichtige Unterschied zwischen den unmittelbar und den mittelbar nothwendigen Gedanken. Es ift ber Uns

terschied zwischen dem unmittelbaren und dem vermittelten Biffen oder zwischen der Perception (d. h. der in der Empfindung und im Gefühle unmittelbar gegebenen Gewißheit) und der Folgerung. Alles vermittelte Biffen, alles Folgern und Schließen, alles Argumentiren und somit alles Beweisen im engern Sinn des Worts beruht nur auf dem Jusammenwirten unmittelbar nothwendiger Gedanken mit unserm reflektirenden Denten, und will nichts andres als die Denknothwendigkeit der daraus entspringenden mittelbar nothwendigkeit der daraus entspringen. Wir gehen indessen Gedanken zum Bewußtseyn bringen. Wir gehen indessen genacht die nähere Grörterung dieses Punktes nicht ein: für die Einleitung zur Legit genügt es auf jenen wichtigen Unterschied ausmerksam gemacht, seinen Ursprung und seine Bedeutung nachgewiesen zu haben. Das Nähere darüber gehört in die Lehre vom Wissen (3gl. dasselbst S. 216 f.).

Rehren wir zu unserer obigen Frage zurück, so leuchtet ein, daß jene Folgerung aus dem nothwendigen Unterschiede des reels len Seyns von unferer bewußten Denfthätigfeit nur jene breis fache Möglichteit ergiebt: cs tann das Gine oder bas Andre oder beides fern, und nur das fteht feft, daß ein viertes undents bar ift, daß alfo das reelle Seyn binfichtlich feiner Beschaffenbeit unter eine jener drei Möglichfeiten fallen muß. Unter welche derfelben es wirklich falle, ift damit noch nicht gelagt. Ohnehin ift das reelle Seyn in jener Folgerung nur negativ bestimmt, indem es eben nur als unterschieden von unferm bewußten Denten, der Unterschied aber nur von feiner negativen Seite und somit es selbst nur als die (relative), Regation unfers bewußten Denkens gefaßt ift: was es positiv ley oder worin die positive Seite jenes Unterschieds bestebe, bleibt durchaus unbestimmt. Allein eben dies tann biet <sup>durch</sup> keine bloße Folgerung (Begriffsentwickelung - Argumentation 2c.) ermittelt werden, alfo nicht Gegenstand des vermittels ten, fondern nur des unmittelbaren Biffens feyn. Rönnen wir nämlich vom reellen Gevn überhaupt nur wiffen, fofern es mit unferm Denten zur Erzeugung unmittelbar nothwendiger Bedanten aufammenwirft, fo leuchtet von felbit ein, daß es nothe vendig von der Beftimmtheit eben diefer Gedanken abhängt, wie bas reelle Seyn feiner positiven Bestimmtheit nach zu denten fep. Bir tonnen zwar aus diefen Gedauten wohl weitere Folgerungen ziehen; aber wir vermögen dieß nur, sofern wir solche unmittelbar nothwendige Gedanken, in denen das reelle Seyn in feiner positiven Bestimmtheit sich uns kund giebt, bereits haben. Wie also diese unmittelbar nothwendigen Gedanken bestimmt seyn mögen, und wie darnach die wirkliche positive Bestimmtheit des reellen Seyns zu denken sey, läßt sich nicht durch Argumentation beweisen, sondern ist nothwendig unbeweisbar. Es tritt vielmehr hier wiederum eine reine Thatsächlich Leit im oben schon erörterten Sinne ein, d. h. es kommt nur darauf an, jene unmittelbar nothwendigen Gedanken ihrer Bestimmtheit nach rein so aufzunehmen, wie sie sich vorsinden, und andrerseits sich ihrer unmittelbaren Denknothwendigkeit klar bewußt zu werden.

· Rach den unmittelbar nothwendigen Gedanken und deren thatsächlicher Bestimmtheit, oder was daffelbe ift, nach den all. gemein anerkannten Thatsachen des Bewußtfeyns, - die eben nur Ausflüffe der unmittelbaren Denfnothmendigkeit find und die philosophisch nur geltend gemacht werden können, nachdem fe als folche dargethan und die Berechtigung, fich auf fie zu beru fen, erwiefen worden - ift nun bas reelle Senn zunächt eine Mannichfaltigkeit von naturgegenständen. d. b. von materiellen, förperlichen Dingen mit unterschiedlichen wufitiven Bestimmtheis Diefe find es, welche mit unferm Denten (vermittelft uns ten. ferer Sinne) zufammen die mannisfaltigen Gedanken, Bahrneb mungen, Anschauungen hervorrufen, in denen uns ihre reelle Egiftenz und Beschaffenheit fich darstellt. Diese Thatsache des Be-Bollte aber der wußtseyns wird nicht leicht Jemand bestreiten. einfeitige 3dealismus fie deunoch in Frage stellen, fo laßt fie fich von der oben gegebenen Deduction aus leicht flüßen und Gabe es nämlich keine materiellen, förperlichen befräftigen. Ditge, fo könnte das reelle Seyn, wie gezeigt, nur abso lutes, von unferm Denten unterschiedenes Denten feyn. fein das absolute Denten ift nur Denten, bewußte, felbstbewußte Thatigfeit, sofern es in feinem Sich = felbst = erfassen fich von eis nem Andern unterscheidet; fein Gid) = felbft = erfaffen (Gelbftbewußtfeyn) involvirt nothwendig diefes Unterscheiden: es tann nur fich felbst als Deuten fassen, sofern es sich von einem nicht Eben . damit denkenden, also materiellen Genn unterscheidet. Denn für das absolute aber setzt es dieses materielle Seyn. Denten, das feine Gedanten rein durch und aus fich felbft ichops

ferifch producirt, giebt es fein vom ideellen Seyn unterfchieder nes reelles Seyn, indem ja der Begriff des lekteren nur darin besteht, dasienige zu feyn, das einer geiftigen, bewußten Thatiateit gegenüber mit derfelben zur Erzengung feiner Gedanten zufammenwirft, mithin unabhängig von ihr, an fich existirt. 2Bas das absolute Denken deukt, ift mithin zugleich, und zwar für uns ein reell Sevendes, weil ein von unferm Denten eben fo Unabhängiges, an fich Sevendes als das absolute Den-Bollte man alfo annehmen, daß das von der Dentfen felbit. nothwendiafeit geforderte reelle Gevn absolutes Denten fev, daß alfo lepteres der Grund unferer nothwendigen Gedanken wie der unfer Denfen bestimmenden Denknothwendigkeit fen, fo ergiebt fich vielmehr, daß mit und von dem abfoluten Denken zugleich das Scyn materieller förperlicher Dinge gesett ift, daß also vielmehr das reelle Seyn zugleich auch ein materielles feyn muß.

Eben fo laßt fich umgekehrt leicht darthun, daß das reelle Sevn nicht blog ein materielles, natürliches fevn fann, fondern auch ein absolutes Denken realiter existiren muß, daß also die nnmittelbar nothwendigen Gedanken, in welchen das Dafeyn des Absoluten fich fund giebt, -- mögen dieselben als bloße religidse Befühle oder als Babrnehmungen obieftiver Afte einer offenbarenden Thätigkeit Gottes auftreten, - fich ebenfalls nicht in Frage stellen laffen. Denn wie der Gedante eines uns umgebenden materiellen Sevns natürlicher Dinge fich uns unmittelbar aufdrängt, eben fo unmittelbar nothwendig ift uns der Gedanke eines reellen Seyns, das nicht bloß im Zusammenwirken mit unferm Denten die einzelnen nothwendigen Gedanten erzeugt, fondern die Ratur unfers Deutens felbit bestimmt bat. Das die Ratur unfers Denkens bestimmende reelle Sevn tann aber nnmöglich ein materielles, natürliches feyn. Denn zunächft leuchtet von felbit ein, daß es, indem es die Ratur unfers Dentens bestimmt, eben damit letteres felbst zugleich fest: von woher unfer Denken feine natur bat, von da hat ce nothwendig auch feinen Urfprung, fein Dafepn, weil feine Ratur wefentlich es felbft ift. Run leuchtet aber eben fo von felbft ein, daß das reelle Gepn, welches die Natur unfers Denkens bestimmt und letteres als ein Andres, von ihm Berschiedenes sett, dieß nur zu thun vermag, fofern und indem es fich felbit von unferm Denten und deffen natur unterscheidet. Gben damit aber

unterscheidet es fich felbft von feiner That, d. b. es ift nicht nur productive, fondern zugleich fich in fich unterscheidende, alfo bewußte, selbstbewußte Thätiakeit, d. b. es ift nothwendig felbst wefentlich Denten, aber ein andres, unbedingtes, abfolutes Der unmittelbar nothwendige Gedanke eines reellen Denten. Seyns, welches die Natur unfers Denkens bestimmt, involvirt mithin unmittelbar die Gewißheit, daß dieses reelle Seyn noth. wendig geiftiger natur, also ein von unferm Denten unterschiedenes und somit unbedingtes, absolutes Denken sey. Eben fo flar aber ift, daß diefes absolute Denten fich uns als folches erst fund geben tann, oder was daffelbe ift, daß wir uns feines reellen Senns erft bewußt werden tonnen, nachdem mir unfers Denkens als Denkens, unferer geiftigen Ratur bewußt geworden find. Denn erst danach tann der nothwendige Gedanke eines andern, unbedingten, absoluten Denkens uns zum Bewußtseyn kommen, weil erst danach die Unterscheidung unfers Denkens von einem andern Denken moalich ift: fo lange wir überhaupt den Gedanken unfers geiftigen Seyns im Unterschiede vom materiellen natürlichen Seyn noch gar nicht baben, tonnen wir auch offenbar unfer geiftiges Gevn von teis nem andern unterscheiden.

Sonach ergiebt fich: das reelle Seyn ift gemäß feiner Rundgebung in unfern unmittelbar nothwendigen. Gedanken 1) Ratur d. b. eine Mannichfaltigkeit förperlicher unterschiedlich bestimmter Dinge, die im Zusammenwirken mit unserm Denken Die unmittelbar nothwendigen Gedanken ihrer felbit und damit Die Gewißheit ihrer Realität in uns hervorrufen; 2) Gott d. b. das absolute Denken, das unser Denken feiner Ratur nach beftimmt und fest, fich uns als absoluten Geift aber erft fund geben tann, nachdem wir den Dingen gegenüber zum Bewußtfeyn des Unterschieds von Geift und Natur und Damit zum Bes wußtseyn unferer felbst als geistiger Befen gefommen find. Aber 3) auch wir felbst, unfer Denken, unfer 3ch ift realiter, ges hort zum reellen Seyn. Das Refultat ist demnach: das reelle Seyn ift als ein an fich unterschiedliches zu denken : es umfaßt in fich Gott, Mensch und Natur; und es ist mithin die weitere Aufgabe der wissenschaftlichen, philosophischen Forschung, Befen und Begriff, Verhältniß und Zusammenhang jener drei Sphären des reellen Seyns näher zu bestimmen.

Diefes Ergebniß, welches in unfern unmittelbar nothwendigen Gedanken felbit unmittelbar vorliegt und in feiner Denknothwendigkeit nur zum Bewußtfeyn gebracht zu werden braucht, wird nun aber durch die Reflexion auf die Ratur unfers Denkens bestätigt. Können wir nämlich unsers Denkens als folchen, unfers geiftigen Seyns, uns nur bewußt werden, fofern und indem wir es von einem nicht geistigen materiellen Geon unterscheiden, und ift alle unfere Gemigbeit nur Ausdruck und Ausfluß der Denfnothwendigfeit, fo werden wir auch gur Gewißheit unferer felbst als geistigen Befen nur gelangen, fofern fich uns der Gedanke eines materiellen Senns in feis ner Unterschiedenheit von unferm geiftigen Seyn von felber aufdrängt. Dieft aber ift nur möglich, fofern es ein mates rielles Seyn realiter giebt, welches den Gedanken feiner felbit durch Zusammenwirken mit unferm Denken unmittelbar in uns hervorruft. Go gewiß wir also unseres Dentens, unserer selbst als geiftiger Befen find, fo gewiß werden wir des reellen Geyns materieller, natürlicher Dinge feyn. -- Daffelbe gilt in Beziehung auf das absolute Denten. 28ie wir nämlich unfers Denfens als Den tens überbaupt nur durch Unterscheidung deffelben von einem nicht denkenden materiellen Sevn uns bewunt werden tonnen, eben fo tonnen wir uns unfers Dentens als eines bedingten nur bewußt werden, fofern und indem wir es von einem andern unbedingten Denten unterscheiden. Alfo ton. nen wir auch zur Gewißheit unferes Dentens als eines beding. ten nur gelangen, sofern der Gedanke eines andern unbedingten Dentens in feiner Unterschiedenheit von dem unfrigen fich uns unmitelbar aufdrängt, fofern es alfo ein folches absolutes Dens fen realiter giebt und daffelbe den Gedanken feiner felbft durch Zusammenwirken mit unserm Denken in uns bervorruft. Dars aus folgt : fo gewiß wir unfers Dentens als eines bedingten bewußt find, fo gewiß find wir des reellen Seyns eines unbeding. ten, absoluten Dentens. Eines hängt nothwendig am Andern, und nur wenn jene Gewißheit wantend wird, tann fich diefe wieder auflöfen. Diefe Gewißheit unferes Dentens wie feiner Bedingtbeit, die in den nothwendigen Gedanten und der Dents nothwendigkeit uns zum Bewußtseyn tommt, ift nun aber nichts Andres als jene Urgewißheit, von der die Philosophie infofern nothwendig ausgeht als fie vom Denten und der Dentnothwendigkeit ausgeht. Bir haben bisher nichts andres gethan, als eben diese Urgewißheit nach Wesen und Begriff, Inhalt und Form näher zu entwickeln und zum Bewußtseyn zu bringen gesucht. Nur innerhalb dieser Entwickelung hat sich uns implicite ergeben, daß diese Urgewißheit zugleich die Gewißheit des recken Seyns der Dinge wie des absoluten Dentens involvirt.

Es ift fomit die Sache einzelner bestimmter Disciplinen des Spftems der Philosophie, das Befen der natur, des Menschen, Gottes, und ihr Berhältnik zu einander von der Erfahrung ans naber zu erforschen und begrifflich festzustellen. Die Erfabrung ift eben nur das Ganze der unmittelbar nothwendigen (objettiven) Gedanken und damit dasjenige Erkennen und Biffen, welches unmittelbar aus dem Aufammenwirken unfers Dentens mit dem reellen Gevn entspringt. (fis ift insbesondre die Sache der Anthropologie (als eines Theils der Naturphilosophie), näher darzulegen, wie im Zusammenwirken des reeflen Gepus mit unferm Denken die f. a. objektiven Gedanken, in denen wir vom reellen Seyn Runde erhalten, ju Stande fommen, also wie jenes Zusammenwirken sich vollzieht und wie überhaupt unfer Denken feine Gedanken producirt. Es ift die Sache Des Spftems felbit, das fo entstandene Biffen vom reellen Sevn durch Folgerungen nach rücks und vorwärts zu erweitern und zum Ganzen einer philosophischen Beltanschanung zusammen-Bie das Syftem, jenachdem es von der erften eranordnen. fabrungsmäßigen Erkenntnik der natürlichen Dinge ausgeht, oder aus der freilich ursprünglich ebenfalls durch Mitwirkung des reellen Sevns entstandenen 3dee des Abfoluten das Ganze der philosophischen Weltanschauung zu entwickeln sucht, fich als Reas lismus oder Idealismus gestaltet, wie aber beide Richtungen nicht nur am Ende in einander übergeben, sondern sich überhaupt gegenseitig fordern und einander zu berichtigen und zu bestätigen haben, und wie daber die Bhilosophie ihrer Ratur nach in einem fortschreitenden Wechsel realistischer und idealiftischer Systeme fich entwickelt, habe ich in meiner mehrermähnten Schrift über das Grundprincip der Philosophie näher darzulegen gesucht. Hier kommt es nur darauf an, die Stellung, welche die Logik im System einzunehmen hat, gemüß den bisherigen Erörterungen bestimmter anzugeben.

Die Logik fteht dem Biffen vom reellen Gevn überhanpt wie allen einzelnen Disciplinen des Systems insofern gegenüber, als sie, wie sich zeigen wird, nicht mit der productiven. fondern nur mit der unterfcheidenden Thätigfeit unfers Denfens zu thun bat. Fur fie ift es daber in gemiffem Sinne gleich. gültig, wie unfer Denten feine Gedanten - fepen es willfubrliche oder nothwendige — producirt, wie jenes Zusammenwirken zwischen ihm und dem reellen Seyn möglich fey und zu Stande fomme. Sie entlehnt aus der Fundamentaldisciplin, der Lehre vom Biffen überhaupt, nur den allgemeinen Gat, daß unfer Denken überhaupt productiv thätig fey und insbesondre feine nothwendigen Gedauten entweder im unmittelbaren Zusammenwirken mit dem reellen Sevn erzeuge, oder aus fo entstandenen unmittel. bar nothwendigen Gedanken folgere. Sie nimmt also die Gedanken als bereits producirt an, und hat ihrerseits nur zu ermitteln, wie und nach welchen Gesegen in und mit diefem Broduciren die unterscheidende Thatigfeit unfers Dentens tha-Sofern nun aber durch die unterscheidende Thätigkeit tia fev. erft alle Gedanken nicht nur ihre Bestimmtheit erhalten, fondern auch erft zum Bewußtseyn tommen, fo ift flar, daß der Inhalt der Logit in alles Biffen, in alle Disciplinen des Suftems binübergreift; alles Biffen ift von den logischen Funktiouen unfers Denkens bestimmt und bedingt. Infofern tritt die Logit der Lebre vom Biffen gur Seite, und wird felbit zu einem Theile des Fundaments der gesammten Biffenschaft. Diese Bedingtheit alles Biffens durch die logischen Funktionen und damit das Berhältniß der producirenden zur unterscheidenden Thätiakeit ift sonach noch in der Einleitung zur Logik näher zu erörtern.

Unser Denken ist, wie gezeigt, bedingt durch das reelle Seyn sowohl seiner Natur nach wie hinstichtlich der Production seiner nothwendigen (objektiven) Gedauken. Leptere sind mithin nothwendig die ersten, unmittelbaren Producte seiner Thätigkeit und entstehen vor den willkührlich producirten (oder reproducirten) Gedanken. Denn gehört jenes Verhältniß des Ju-

fammenwirtens mit dem reellen Geyn zum eignen Befen unfers Denkens, fo tann es überhaupt nicht feyn ohne diefes Bufammenwirten : im erften Momente feiner Griftenz ift es, weil überbaupt nur innerhalb jenes Berhältniffes exiftirend, auch neceffitirt gur (Schon das neugeborene Erzeugung nothwendiger Gedanken. Rind hat ohne Zweifel sogleich im ersten Augenblick feiner Geburt gemiffe durch die Außenwelt vermittelte Empfindungen, Berceptionen im weitern Sinne; und daß in ihnen die Seele teineswegs fich rein leidend verhalte, daß vielmehr das Jufammentreffen Des äußern Reizes, d. b. der Ginmirfung des äußern Dbjefts, mit der Aufnahme des Eindrucks seitens der Seele, d. b. mit ber Reaftion des Subjetts, ein Jufammenwirten zweier Thatigkeiten fey, deren Broduft die Empfindung ift, daß alfo icon im bloken Empfinden die Seele producirend fich verhalte, hat die Physiologie längst anerkannt, und ist neuerdings wiederum von Baits: Lehrb. der Pfychologie als Naturwiffenschaft, Braunschw. 1849, nachgewiesen worden.) An diese ersten uns mittelbaren Productionen knüpft fich aber nothwendig zugleich der erste Aufang des Bewußtseyns und Selbstbewußtseyns. Denn die Empfindung ift schlechthin nicht möglich ohne daß das empfindende Befen (die Secle), wenn auch noch fo unklar und unbestimmt, fich von dem, was es empfindet und insofern von der Empfindung felbst fich unterscheidet: ohne dies Unterscheiden würde offenbar nichts empfunden, denn es wäre nichts da, das empfände; der ganze Borgang wäre tein Empfinden, fondern etwa der Abdruck eines Gepräges auf todtes Bachs ober der Refler des Lichtes im Spicgel. Dicses Sichuuterscheiden manifestirt fich unmittelbar als jene Reaction der Seele gegen die Action des äußern Objefts, gegen die von diesem ausgehende Nervenreizung, mit der zufammen die Seele die Empfindung producirt. Wie die Reaktion durch die Action unmittelbar bervorgerufen ift, fo fällt fie zunächft auch unmittelbar mit ihr in Eins zufammen. In Diefer unmittelbaren Einheit aber ift das Sich = unterscheiden noch nicht Bewußtfeyn, fondern das erfte untlare, unbestimmte Gelbstgefühl, ber bloße Anfang des Bewußtfeyns. Bum Bewußtfeyn wird es erft, indem die Empfindungen nicht mehr blog von dem fie em. pfindenden Gelbst, sondern auch von einander unterfchies Ift nämlich das reelle Seyn in fich felbft un. den werden. terschieden, ift es insbesondre eine Mannichfaltigfeit von natürs

lichen Dingen, so wird die Seele, bineingepflanzt in diese Mannichfaltigkeit und das Berhältniß des Zusammenwirkens mit den maunichfaltigen Dingen, auch zunächft und unmittelbar eine Mannich. faltigkeit von Empfindungen auf einmal baben, die, weil fie eben auf einmal, gleichzeitig von ihr producirt werden und fich ibr aufdrängen, nothwendig eine chaotische, unbestimmte, in fich perfließende Maffe bilden werden. Die erften unmittelbaren Empfindungen wird daber auch das empfindende Selbst nicht als einzelne, fondern nur als eine folche chaotische Daffe empfinden und von fich felbst unterscheiden. Das erste unmittelbare Zusam. menmirken des reellen Gevns der natürlichen Dinge mit unferm Denken wird also keine einzelnen bestimmten Empfindungen, fonbern nur eine Gemeinempfindung, in welcher das reelle Sevn nur über haupt als folches, d. h. nur als ein Andres, vom ems pfindenden Gelbst Unterschiedenes, percipirt wird, zum Refultate. baben. Erft allmählig werden in diefer chaotischen Daffe einzels ne Empfindungen fich besonders berausbeben, fep es daß fie durch bäufige Biederholung sich markiren, oder daß das empfindende Selbft durch die Uebung feiner unterscheidenden Thätigkeit fo viel an Schärfe und Bestimmtheit des Unterscheidens gewinnt. daß es in jener Maffe die einzelnen Momente von einander zu fondern vermag. Wie dem auch fey, - denn es kommt uns hier nicht darauf an, diese psychologischen Fragen näher zu erörtern oder gar zur Entscheidung zu bringen, - genug, erft mit und in der Unterscheidung der einzelnen Empfindungen von einander wird jene unmittelbare Ginheit, in welcher Aftion und Reaction, der Aft des Empfindens und der Aft des Unterfcheidens zusammenfallen, fich auflösen, d. h. erst in und mit jener Unterscheidung wird unfer Denken als das empfindende Selbst fich den mannichfaltigen einzelnen Empfindungen fo gegenüberstellen, daß es fich felbst als die Einheit faßt (fublt), welche die mannichfaltigen Empfindungen bat und eben als Einbeit von diefer Mannichfaltigkeit nicht nur unterschieden ift, fondern felbstthätig sich unterscheidet. Denn indem die Reaction nicht mehr bloß das Sichunterscheiden des empfindenden Selbsts von der Empfindung überhaupt ift, fondern zugleich die Empfindung von andern Empfindungen unterscheidet, so unterscheidet fie fich in fich als diefer doppelte Aft. Eben damit aber löft fie felbst die unmittelbare Einheit ihrer felbst mit der Aftion auf.

Denn jenes doppelte Thun tann fich nur vollzichen, indem zugleich das Deuten (das unterscheidende Gelbit) beide Afte felber von einander unterscheidet. Eben damit aber unterscheidet und faßt (fühlt) es fich felbst nicht mehr blog als das empfindende Selbst, - welches trop feines Sich unterscheidens von der Empfindung doch mit letterer zugleich in Eins zusammenfällt. fondern als das unterscheidende Gelbit, als dasjenige, weldes die unterscheidende Thätigkeit ubt oder vielmehr felbit ift, und als folche von allem Empfinden, Bercipiren, Bahrnehmen 2c. furs von der producirenden Thatigteit unterschieden ift. Erst damit ift es Bewußtseyn, und vermag zum Selbstbewußtfeyn fich zu erheben, indem es fich nicht bloß als unterscheidende Thatiafeit überhaupt fast, fondern fraft diefer Thatiafeit fich felbst als Denken von allen einzelnen Gedanken und damit von allen Objekten und also schlechthin von allem was ift, unterscheis det und in diefem Unterscheiden zu dem bestimmten . Gedauten feines eignen Befens, feiner Beschaffenheit, feiner Natur, gelangt.

So sehen wir, fallen zwar zunächst und unmittelbar die producirende und unterscheidende Thätigkeit in der Production der ersten nothwendigen Gedanken (im Afte der bloßen Empfindung, der einfachen Berception) in Eins zusammen. Bir seben aber auch, daß felbst die ersten, unmittelbaren Empfindungen wie das erste unmittelbare Selbstgefühl nicht möglich ift, ohne daß Die unterscheidende Thätigkeit mit der producirenden als von ihr unterschiedener Thatigkeit zusammenwirkt. Erft mit und in dem Bewußtseyn treten beide auseinander, indem die unterfcheidende Thätigkeit fich von der producirenden felbit unterscheis det. Borin besteht nun dieser Unterschied ? worin das eigenthums liche Befen beider und ihr gegenseitiges Berhältniß? Der Uns terschied zweier Thätigkeiten kann zunächst und unmittelbar nur in ihren Thaten oder Produkten erkannt werden; denn nur darin zeigen sie sich als Thätigkeiten. Bas nun die producirende Denkthätigkeit betrifft, so ift zuvörderst zu bemerken, daß unser Dens ken, sofern es alle seine Gedanken durch eigne Thätigkeit (wenn auch unter Mitwirkung des reellen Seyns) producirt, also alle vermittelft diefer Thätigkeit gleichfam nur aus dem dunkeln Schooke unferer Seele ans Licht des Bewußtfeyns hervorzieht, auch alle feine Gedanken ursprünglich und vor diefem Afte fchon

ġ

Í

in fich tragen muß; mit andern Borten, daß das Produciren feis ner Gedanken tein Schaffen aus Nichts ift, fondern vielmebr eine unter Mitwirfung des reellen Seyns fich vollziehende Entwide. lung und Bewußtwerdung feines an fich fchon in ihm liegenden Inbalts. Das reine Schaffen aus Richts ift ein fich felbit pernichtender Biderspruch. Die Annahme aber des einseitigen Empirismus, wonach unfer Denten, urfprünglich fchlechthin inhalts. leer, an fich eine tabula rasa, nur durch Einwirfung des reellen Scyns zu einem Inhalt, zu Gedanken tommt, ift eine unmögliche hovothefe. Denn will der Empirismus nicht bestreiten, mas fich nicht bestreiten läßt (und was er in der That auch felbst ans nimmt), daß unfer Denken Thätigkeit fey, fo tann er unmöglich leugnen, daß diefe Thätigkeit auch jur Entstehung der erften unmittelbarften Gedanken (Empfindungen) mitwirken werde. Aus ferdem ift flar, fämen die ersten unmittelbaren Gedanken nur durch Einwirfung des reellen Seyns zu Stande und alis von auken in unfer Deuten binein, fo tonnte es diefelben nimmermehr als die seinigen faffen und weiter bearbeiten: fie maren in der That ein ihm Fremdes, Meußerliches, und feine Thatigfeit könnte daher nur darauf gehen, diese Eindringlinge wieder loszuwerden. Endlich tann der Empirismus gerade das. was er erflären will, die Borftellung von einem reellen Seyn außer uns, durch jene Sypothefe fchlechterdings nicht begreif. Denn werden die ersten unmittelbaren Gedanlich machen. fen nur durch das reelle Seyn erzeugt ohne Buthun unfers Dentens, findet alfo letteres fie nur in fich, nachdem fie fo erzeugt find, fo tann es fie auch nur als in ihm gefundene Ingredienzien faffen; unmöglich erhält es badurch eine Runde von einem reellen Seyn außer ihm, unmöglich alfo tann fich in ihm die Borstellung eines folchen Seyns erzeugen. Lettere tann offenbar nur entstehen, sofern und indem das reelle Seyn nicht durch erzeugte Gedanken, fondern im Zusammenwirken mit unferm Denten diesem felbst fich fund giebt. Die entgegengesette Annahme des einfeitigen 3dealismus, wonach unfer Denten alle feine Gedanken allein und felbständig aus und durch fich felbft producirt, ift bereits durch alle unfere bisherigen Erors terungen von dem eignen Princip des 3dealismus aus miderlegt worden. Außerdem leuchtet von felbft ein, daß der 3dealismus eben fo wenig die Borstellung eines reellen Seyns außer

uns zu erflären vermag. Die Babrbeit ift, daß, wie das Ga menforn bereits an fich Bflanze ift, nur noch unentwickelt und ungegliedert, noch ftoff - und keimartig, zugleich aber auch noch nicht Bflanze ift, fondern zur Bflanze nur unter Mitwirfung von reellen Substanzen, Rräften, Thatigfeiten außer ihm wird, fo uns fer Denten zwar ursprünglich alle feine Gedanten ftoff - und teim. artig in fich enthält, aber gleichermaßen der Mitwirkung des reellen Gevns bedarf, um diefelben aus diefem unentwickelten, chaotischen Zustande in die gegliederte Form, in den Zusammenbang und die Ordnung eines menschlichen (vernünftigen) Bewußt-Bie dieß geschehe, wie überhaupt das Denfepns zu bringen. fen producirt, bat wie bemerkt, die Antbropologie und Bipchos togie auf Grund physiologischer Forschungen und genauer Selbstbesbachtung festzustellen. 2Bir haben hier nur die bereits fers tigen Brodufte der producirenden Denfthätigfeit zu betrachten, und zu fragen, wie dieselbe rein als folche, abgefehen von dem, was die unterscheidende Denkthätigkeit an ihnen thut, beschaffen feven.

In dieser Beziehung leuchtet nun ein, daß das Produkt der producirenden Denkthätigkeit rein als das ihrige gefaßt, nichts andres feyn tann als der Gedanke feinem unmittelbaren pofis tiven Inhalte nach, das Gedachte als ein Positives, als das was es an und für fich ohne Beziehung auf ein Andres und damit noch ohne alle Negation ift. Denn eben weil die produeirende Denkthätigkeit producirt, Etwas fest, fo muß ihr Produft auch unmittelbar ein Gesetztes, ein Bositives feyn; nnd wird nur darauf gesehen, was fie rein als productiv thatig obne Mitwirfung der unterscheidenden Denfthatigfeit berporbringt, fo tann ihr Broduft wiederum nur das Gedachte fem als das, was es positiv, an und für sich ift ohne Beziehung auf ein Andres, ohne Einmischung eines Negativen. Denn alle Beziehung auf Andres, alle Negation involvirt, wie fich zeigen wird, den Unterschied und sest unterscheidende Thätigkeit voraus. Insbesondre werden demnach die Produkte des nothwendigen, mit dem reellen Sevn zusammenwirkenden Denkens, alfo die nothwendigen (objektiven) Gedanken unmittelbar ebenfalls nur dasjenige ausdruden, mas wir als die pofitive Bestimmtheit des mitwirkenden reellen Seyns faffen muffen; das in ihnen Gedachte, ganz abgesehen davon, ob es dem reellen Sevn felbst entsvrechen

moge ober nicht, -- wird ebenfalls ein Positives, ohne Regation, ohne Bezüglichkeit auf Andres feyn. Aber diefes rein Bofitive ift nothwendig undefinirbar, unbeschreiblich, unfagbar, weil es, als ununterichieden von Andrem, nothwendig ein schlechthin Ginfaches, Beziehungsloses und damit Unbestimmtes und Unbestimmbares Das Einfache, weder in fich noch von Andrem Unterschies ift. dene, läßt fich nicht definiren, weil Alles, wodurch es definirt oder bestimmt werden könnte, entweder ein Andres fevn müßte und als folches das Einfache nicht ausdrücken würde, oder nur ein Bort, ein Zeichen für die Sache seyn könnte, das als folches die Sache felbit als ichon betannt vorausfegen würde. Die ers ften einfachen Berceptionen, die ersten einfachen f. g. Qualitäten ber Dinge, wie Blau, Roth, Bart, Beich 2c., muffen daher von Jedem selbst percipirt werden, wenn ihm flar feyn foll, was ihre Namen bezeichnen; Niemand vermag es ihm zu sagen. Ja jede für fich genommen, ohne Unterscheidung von irgend einer andern, würde fich nicht nur nicht definiren laffen, sondern auch für unfer Gefühl und Bewußtfeyn felbft ein durchaus Unbestimmtes und Unbestimmbares fevn. Bare schlechthin Alles, was wir fehen, blau, fo würden wir zwar an fich noch immer die bestimmte eigenthumliche Affektion unsers Sehnerven haben, welche jenes Positive der blauen Farbe in unferer Empfindung ausdrückt und dasjenige bezeichnet, worin blau eben blau ift. Uber dieje Affettion würde für uns durchaus unbestimmt und unbestimmbar seyn, weil sie von keiner andern Affektion unsers Sehnerven sich uns Bir mürden feinen Namen dafür haben, der Blau terschiede. als bestimmte Farbe bezeichnete, sondern nur einen solchen, der es als Perception unsers Gesichts von den Perceptionen des Behörs, Geruchs 2c. unterschiede; und hatten wir statt unferer fünf Sinne nur den Einen des Gesichts, fo würden wir gar teis nen Namen für dies allgemeine Blau haben, weil es dann schlechts bin unbestimmt und unbestimmbar für uns bliebe und uns überhaupt nur zum Bewußtseyn tommen würde, fofern wir es als Objektives, Reelles - überhaupt von unferm percivirenden Gelbit unterschieden. — Bas von den ersten einfachsten Perceptionen gilt, gilt nothwendig auch von den complicirten Anschauungen und Borftellungen, in denen wir eine Mannichfaltigkeit einfacher Berceptionen als die Bestimmtheit Eines Objekts zur Einheit (Ganzheit) zusammenfaffen. Auch diese Einheit erhält ihre Be-

5

ftimmtheit für unfer Bewußtfeon wiederum nur dadurch, daß wir fie von andern Einheiten (und natürlich von uns felbst) unter. fcheiden. Mithin tann schlechthin Nichts Inhalt unfers Bemußtfeuns. Gegenstand unfers Dentens fenn, von dem nicht Dies ift der Ginn des von mir aufgestellten daffelbe gälte. Sages, daß wir nur in Unterschieden denken (den Loge nur bestreitet, weil er ihn migverstanden bat). Nachdem bereits ein Gedanke oder Objekt vermittelft der unterscheidenden Denkthätigkeit jene nothwendige Bestimmtheit für unfer Bewußts fenn erhalten hat, tonnen wir freilich in die Betrachtung deffelben für sich allein uns vertiefen, ohne es von andern Objekten zu unterscheiden. Aber diefe Betrachtung ift dann nur auf Die Bestimmtheiten gerichtet, welche das Objekt durch Unterscheidung von andern Objekten bereits für unser Bewußtsevn bat, und tann wohl bewirken, daß wir dieselben flarer und deutlicher erfaffen, nicht aber, daß wir irgend eine neue Bestimmtheit ents deden : eine folche tann uns wiederum nur dadurch zum Bewußtfeyn tommen, daß wir fie von andern Bestimmtheiten unterfcheiden. Auch die abstraktesten Begriffe, wie Seyn, Qualität, Ding 2c. tonnen nicht von uns aufgefaßt, Inhalt unfers bewußten Dentens werden, ohne daß wir fie von einander oder von andern Begriffen unterscheiden.

Sonach erhellet: die producirende Denkthätigkeit rein als folche giebt zwar allein dem Gedanken feinen pofitiven Inhalt, dem gedachten Objekte seine positive Bestimmtheit; fie insbesondre giebt uns allein positive Runde von dem reellen Seyn, das mit ihr zur Erzeugung unferer objektiven Gedanken aufam-Aber dieses Positive rein als folches, ift fur uns menwirft. nothwendig ein schlechthin Unbeftimmtes und Unbeftimmbares. Erft durch feine Unterscheidung von Andrem d. h. erft durch 3uthun der unterscheidenden Thätigkeit, erhält es diejenige Bestimmtheit, die es fabig macht, vom Bewußtfeyn aufgefaßt und von der Sprache ausgedrückt zu werden. Beide Thatigkeiten unterscheiden sich mithin dadurch von einander, daß die producirende dem Gedanken den positiven, aber in feiner Unmittelbarkeit unbestimmten Inhalt und infofern den blogen Stoff liefert, die unterscheidende dagegen diefem Stoffe erft feine Bestimmtheit und damit dem Gedanken die Form giebt, unter der er allein zum Bewußtseyn kommt \*).

Sofern nun irgend ein Positives, ein Inhalt, ein Stoff bereits da seyn muß, wenn ihm eine Bestimmtheit, eine Form gegeben werden soll, so folgt weiter, daß die unterscheidende Denkthätigkeit von der producirenden insofern abhängig ist, als sie ohne die Wirksamkeit der letzteren nichts zu unterscheiden hätte und daher unthätig seyn müßte. Es folgt aber auch, daß umgekehrt die producirende Thätigkeit von der unterscheidenden ab-

\*) Der Stoff ober bas Positive, bas wir als positive Bestimmtheit bes reellen Geuns faffen, wird uns, wie bemerkt, als Inhalt ber uns mittelbar nothwendigen Gebanten geliefert, b. h. in unfern Empfindungen und Gefühlen. Nun ift ichon oben gezeigt, daß die unterscheibende Thas tigfeit auch beim blogen Empfinden burch Unterfcheidung ber Empfindung von unferm empfindenden Selbft mitwirken muß, wenn überhaupt vom Ema pfinden bie Rebe feyn foll. Sie ift es aber auch, burch welche allein bie Empfindungen ju Bahrnehmungen und biefe ju Anschauungen erhoben were ben. Sofern nämlich in ber Empfindung, weil fie nur unter Mitwirfung eines Andern (eines reell Sependen) entficht, nothwendig auch biefes Andre als folches fich uns fund giebt, fo ift zwar ichon bie Empfindung felbft in fich unterschieden a) als bie rein fubjeftive Affeftion, die eben nur unfen afficirtes Organ felbft ift, fofern damit zugleich unfere empfindende Seele afficirt wird, und b) als bas Objeftive, bas in blefer Affeftion fich funds giebt : jene ift gleichsam wiederum ber Stoff, ber feine Form, feine Bes ftimmtheit, burch bas reelle Seyn erhält. Aber dieje unterschiedlichen Momente ber Empfindung tommen uns nicht zum Bewußtfeyn, wenn nicht unfere unterscheidende Thatigfeit fie von einander wie von unferm empfinbenben Selbft unterscheidet : erft indem fie bas Objeftive ber Empfindung von ber fubjeftiven Affettion unterscheidet, werden wir eines Dbjeftiven uns bewußt, b. h. wir nehmen Etwas wahr, wir haben eine Bahrnehe mung ober Perception im. engern Ginne. Die Dahrnehmung ift indeß noch nicht Anschanung, weil fie bas Objeftive noch nicht in feiner unters fcheidenben Bestimmtheit von andrem Dbjeftiven, fondern nur als cin Dhieftives überhaupt in feinem Unterfchiebe von bem blog Subjeftis ven ber Affettion fast. Erft indem unfere unterscheidende Denfthatigfeit weiter biefes Objeftive von anderm Objeftiven, bas wir ebenfalls wahre nehmen, unterscheidet und es bamit in feiner objeftiven Beftimmtheit fowohl andern Objeften, wie unferer Subjeftivität gegenüber faßt, wird bie Dahre Die Darftellung ber Logit wird zeigen, nehmung jur Anschauung. wie bieg Unterscheiden nur vermittelft ber logischen Rategorieen möglich ift, und wie wiederum vermittelft ihrer von ben Anschanungen aus Begriffe burch weiteres Unterfcheiden entfteben.

5 \*

bangig ift, fofern obne lettere feines ihrer Brodufte zum Bewußtfeyn tommen murde. Bird daber das Denten als die jenige Thatigfeit gefaßt, die ihrer Thaten (Gedanten) fich bewußt ift, fo leuchtet ein, daß ohne die unterscheidende Thätigkeit das Denken nicht Denken wäre. Daraus folgt indeß keinese wegs, daß die producirende Thätigkeit schlechthin Richts produciren könnte, das nicht auch vermittelst der unterscheidenden Thätigkeit zum Bewußtseyn fame; es folgt nicht, daß schlechthin Alles, was die producirende Thätigkeit unsers Denkens her vorbringt, uns vermittelft der unterscheidenden Thatigkeit auch gum Bewußtfeyn tommen müßte. Unfer Denten, fofern es von Ratur in das Berhältniß des Bufammenwirfens mit dem reellen Sevn gefest und daber von letterem zum Produciren necessitit ift, wird im Gegentheil Bieles produciren fönnen, das uns nicht aum Bewußtfeyn tommt, weil eben nur die producirende Thatigfeit, nicht aber auch die unterscheidende unmittelbar durch das reelle Seyn necessitirt ift.

Dieß ift ein weiterer wichtiger Unterschied zwischen beiden. Die unterscheidende Thätigkeit tann nicht unmittelbar durch das reelle Seyn neceffitirt feyn, weil der Gedanke erst producirt feyn muß, bevor er in fich oder von Undrem unterschieden werden tann, und weil die unterscheidende Thätigfeit gar nicht auf das reelle Seyn, fondern nur auf den Gedanten geht. Sie bat es, wie gezeigt, überhaupt nur damit zu thun, die Gedanken zum Bewußtseyn zu bringen, d. h. vom Denten (3ch) zu unter fcheiden; und nur weil diefelben, ohne zugleich von einander unterschieden zu werden, nicht diejenige Bestimmtheit haben, die fie fähig macht, in ihrer Mannichfaltigkeit vom Bewußtfeyn auf gefaßt zu werden, hat sie dieselben auch von einander zu unter fcheiden. Es leuchtet von felbit ein, daß eine Mannichfaltig. teit gar nicht als folche aufgefaßt, nicht als folche zum Bewußtfeyn gebracht werden tann, ohne daß die unterscheidende Dents thätigkeit die mehreren Gedanken nicht blog vom Denken, fondem zugleich von einander unterscheidet : nur durch ihre Unterschies denbeit find sie mehrere, mannichfaltige. Bährend also die producirende Thätigfeit mit dem reellen Seyn zufammenwirft und dadurch mit ihm in Connex tritt, hat die unterscheidende gar teine unmittelbare Berbindung mit dem reellen Seyn: indem ich Blau von Noth unterscheide, wirft mein Denken weder auf das

reelle Seyn noch mit ihm zusammen, sondern fein Gegenstand ift die Empfindung, die durch die beiden Farben (durch das Licht) im Ausammenwirken mit meinem Seborgane hervorgerufen worden; nur diese beiden Empfindungen unterscheide ich von einander. Beide find zwar bereits an fich unterschieden, d. h. jede hat ihre besondre positive Bestimmtheit, die von dem mitwirkenden reellen Sevn. fofern es felbit ein Bestimmtes, Unterfchiedliches ift, herrührt, und die unterscheidende Denkthätigkeit hat nur diesen an fich fchon gesetten Unterschied nach zuunterscheiden d. b. durch das ihr eigenthümliche Thun (des Beziehens, Bergleichens 2c.) den gesetten Unterschied zum Bewußtseyn zu bringen. In. sofern ist sie zwar mittelbar von der Wirksamkeit des reellen Seyns abhängig, aber eben nur mittelbar, nur vermittelft der unterschiedlichen positiven Bestimmtheit, welche die von der producirenden Denkthätigkeit erzeugten Gedanken durch das das bei mitwirkende reelle Seyn erhalten haben. Birft sonach die unterscheidende Thätigkeit nur innerhalb des Denkens felbit, indem fie eben nur die Gedanten von einander wie vom Denfen zu unterscheiden hat, so ift flar, daß sie nicht vom reellen Seyn uecessitirt, veranlaßt, sollicitirt seyn kann. Das Motiv ib. rer Birkfamkeit ift vielmehr die Natur des Denkens felbit. So. fern es die Naturbestimmtheit unfers Denkens ift, fich vom erften Selbstgefühle aus zum Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn zu erheben, fo liegt darin eine Nothwendigkeit für daffelbe, unterscheidend thätig zu feyn. Aber diese Nothwendigkeit liegt eben nur in ihm selbst, ist nicht, wie die Production der uns mittelbar nothwendigen Gedanken, ein Genöthigtwerden von außen durch ein Andres, fondern eine innere Rötbigung, und betrifft mithin nie den einzelnen Aft der Unterscheidung, fondern immer nur das Unterscheiden überhaupt. (3ch bin nie, genöthigt, gerade dieses Objekt von jenem andern zu unterscheis den, ich kann vielmehr unter den mannichfaltigen Objekten, unter den mannichfaltigen Perceptionen, Anschauungen, Borftellungen, Begriffen, beliebig wählen, welche ich ins Auge faffen, d. h. von andern wie von mir felbit unterscheiden und damit mir gum Bewußtseyn bringen oder in dasselbe zurückrufen will. Wohl aber bin ich genöthigt, überhaupt irgend welche Gedanten von einander wie von mir felbst zu unterscheiden, weil ich ohne dies aufhören würde, der Dinge wie meiner felbit mir bewußt zu feyn, d. h. weil das Bewußtfeyn eben nur Ausdruck und Ausfluß der unterscheidenden Denkthätigkeit ist.)

Dieses Nicht-genöthigtseyn der unterscheidenden Denkthätigkeit im einzelnen Falle, diese ihr gelaffene Möglichkeit, unter ben Objekten ihrer Wirksamkeit in jedem einzelnen Falle zu wählen und damit beliebig zu bestimmen, welche fie ins Bewußtseyn bringen und resp. zurückrusen will, ist, positiv ausgedrückt oder als Vermögen gefaßt, die s. g. Spontaneität unsers Denkens, auf der, wie sich leicht zeigen ließe, unsere Freiheit im theoretischen wie im praktischen Gebiete (unsere f. g. Gescheskreiheit, Denk-, Glaubensfreiheit, wie unsere Willensfreiheit) ihrem letzten Grunde nach ruht. Wir müssen indeh diesen Punkt, da er nicht unmittelbar in die Probleme der Logist eingreist, den Crörterungen der Psychologie und resp. Moralphilosophie überlaffen.

Von diefer Spontaneität der unterscheidenden Denkthätigfeit ift aber auch unfer Biffen und Erkennen nach Ursprung und Umfang, Zusammenhang und Ordnung, abhängig. Zunachit teuchtet von felbft ein, daß, wenn unfer Bewußtfevn, wie gezeigt, nur in und mit der unterscheidenden Denkthätigkeit zu Stande kommt, auch nur vermittelst ihrer unfer Bissen überhaupt zu Stande kommen kann. Denn wir wissen nur, was uns zum Bes wußtsebn kommt; Biffen ohne Bewußtsebn ift eine contradictio Anßerdem ift gezeigt worden, daß zwar durch uns in adjecto. fere producirende Denkthätigkeit das Positive in aller Empfindung, Perception, Wahrnehmung, unmittelbar gesetzt ist und daß in ihm allein das an fich fepende Reelle nach Existenz und Beschaffenheit ein Für = uns - Sevendes wird, daß aber diefes Positive für sich allein insofern unbestimmt und unauffaßbar ift. als es nur durch die unterscheidende Thätigkeit diejenige Bestimmtheit erhält, die es fähig macht, uns zum Bewußtsevn gebracht und mit Bewußtseyn aufgefaßt zu werden, daß also auch nur mittelft der unterscheidenden Thätigkeit die Eriftenz und Beschaffenheit des Reellen uns zum Bewußtseyn kommt. Run ift aber unfer Biffen nur Biffen, fofern es von einem reellen Seyn weiß, d. h. es ift Denten mit der (unmittelbas ren oder vermittelten) Gewißheit, daß das Gedachte kein bloß Gedachtes sey, sondern ein reelles Seyn ihm entfpreche: nur dieß nennen wir Biffen. Ob und wie eine folche Uebereinftimmung möglich seb, hat die Lehre vom Biffen, die Fundamental . Bhilosophie, näher zu erörtern. Genug wir baben im Biffen diese Gewißbeit: wir finden uns, fev es durch die Ratur unfers Dentens oder durch das mit ihm zufammenwirkende reelle Seyn, ju der Annahme genöthigt, daß der Birfung immer ihre Urfache entspreche, 'alfo auch unferm Gedanken das reelle Seyn, welches zu ihrer Produktion mitgewirkt hat: das Bewußtseyn dieser Denknothwendigkeit, das mit diesen Gedanken fich unmittelbar verknüpft, ift jene Gewißheit. Rommen nun unfere, dem reellen Gevn entsprechenden objeftiven Gedanfen uns nur zum Bewußtfeyn vermittelft der unterscheidenden Denkthätigkeit, fo folgt, daß von ihr und der Art, wie fie fich vollzieht, der ganze Inhalt unfers Biffens, weil unfers Bewußtfeyns, abhängt. Da fie nun in keinem einzelnen Falle neceffitirt, ihr Thun vielmehr insofern ein spontanes, freies ift, als es von uns abhängt, welche Gedanken wir unterscheiden und ob wir dabei mit Sorafalt und Genauigkeit, ober oberfläch. lich, nachlässig zu Berte geben wollen, fo leuchtet ein, dag in Diefe infofern felbit willführliche Thatigkeit leicht die Dentwillführ (die von unfern Tricben, Neigungen, Absichten 2c. gelentte Ginbildungstraft) eingreifen und das Refultat derfelben für unfer Bewuntlevn alteriren tann. Darauf beruht in letter Quelle aller Jrrthum, d. h. das blog vermeintliche Biffen, das in Babrheit kein Biffen ift, weil fein Juhalt dem reellen Seyn nicht entspricht. 3ch sebe z. B. in einiger Entfernung einen Menschen und halte ihn für meinen Freund &.; indem er aber naber kommt, erkenne ich, daß es mein Freund 2. nicht ift. Bodurch entstand der Irrthum? Richt durch die beschränkte Berceptionsfähigkeit meiner Sinne: denn daraus folgte nur, daß ich wegen der zu weiten Entfernung nur eine unbestimmte mensch-Auch nicht durch die Aehnlichkeit, die diefe liche Gestalt fab. Gestalt mit der meines Freundes haben mochte; denn dadurch tounte ich wohl zu der Bermuthung, daß es mein Freund feyn tonne, nicht aber zu der Ueberzeugung, daß er es wirklich fep, geführt werden. In Babrheit nur dadurch, daß in meine unterscheidende Thatigkeit, vermittelft deren ich mir die gefes bene Gestalt in der Eigenthumlichteit ihrer Umriffe, ihrer Saltung, Farbung 2c. zum Bewußtfeyn brachte, meine Einbildungs. fraft (erregt von der Achnlichteit des Fremden mit meinem Freun-

ł

de oder von dem Bunsche diesem zu begeguen, und unterstützt von der Undeutlichkeit der Wahrnehmung) sich einmischte und bewirkte, daß die Unterscheidung ungenau vollzogen wurde und ihr Refultat mit dem von der Einbildungskraft producirten Bilde meines Freundes für mein Bewußtseyn sich identificirte. dieser Fall einer f. g. Sinnentäuschung (die in der That gar nicht ftattfand), fo beruhen nicht nur alle ähnlichen Irthumer, fondern auch aller Irrthum in unfern Folgerungen, Schluffen, Beweisführungen auf demselben Grunde. Denn wie die Gewißheit und Evidenz der unmittelbaren Anschauung nur daber rührt, daß uns das reelle Seyn nöthigt, die Anschauung zu haben und resp. das Angeschaute so und nicht anders anzuschauen, so beruht, wie gezeigt, die Gewißheit aller Folgerung und Beweiss führung auf dem Zusammenwirken nothwendiger (gewisser oder evidenter) Gedanken mit unferm reflektirenden Denken: dieje Ges danken vertreten hier die Stelle des reellen Seyns der uns mittelbaren Anschanung, indem fie, wie letteres, im Zusamme wirken mit unferm reflektivenden Denken wiederum andre Gedanfen mit Nothwendigkeit erzeugen. Aber auch lettere kommen uns wiederum nur zum Bewußtfeyn vermittelft der unterscheidenden Deukthätigkeit. Mithin kommt es auch hier darauf an, ob die Unterscheidung mit Sorgfalt und Genauigkeit von uns vollzogen Auch hier wiederum wird es möglich feyn, daß die Deuls wird. willführ fich einmischt, und zwar um fo leichter, als die Richtigkeit der Folgerung zugleich von der Schärfe und Bestimmtbeit abhängt, mit der wir die erften Gedanten, die Braniffen der Folgerung, auffaffen : je unbeftimmter dieje gefaßt find, des fto unbestimmter werden auch die durch ihre Mitwirfung hervorgerufenen neuen Gedanken feyn, defto leichter alfo von der Eins bildungsfraft alterirt und mit ihren untergeschobenen Gebilden identificirt werden können. Daber ift der Irrthum im Folgem und Beweisen noch häufiger als beim Anschauen und Beobachten.

Sonach ergiebt sich, daß der Jrrthum nur vermieden werden kann, wenn mit größtmöglicher Aufmerksamkeit und Sorgfalt die unterscheidende Denkthätigkeit geübt und die Einmischung der Denkwillführ abgehalten wird. Beides steht in unserer Macht. Mithin hängt die irrthumsfreie Erkenntniß, soweit sie uns überhaupt möglich ist, und somit unser Wissen in Beziehung auf die Wahrheit seines Inhalts, durch die es allein Wissen ist, von

iener Svontaneität, welche der unterscheidenden Denkthätigfeit eigen ift, und damit von unferer Selbstbestimmung ab. Aber auch die Ausbreitung und Vertiefung, die extensive und intenfive Größe unfers Wiffens, der Bufammenhang und die Orde nung wie der Werth und die Bedeutung feines Inhalts, unterlicat infofern unferer Selbstbestimmung, als es von uns abhängt, ob wir über den Rreis des unmittelbar Gegebenen binaus meis ter forschen und worauf wir unsere Forschung richten wollen. Denn das Forschen, d. h. die Denkthätigkeit, welche auf Erweiterung unferes Biffen oder auf genauere Bestimmung feines Inhalts, Busammenhangs 2c. geht, ift teine Nothwendigkeit für uns. Bir haben wohl einen f. g. Biffenstrieb (deffen Uriprung und Befen die Bspchologie zu erörtern hat); aber eben weil er ein bloßer Trieb, feine Nöthigung für unfer Denken ift, steht er wie alle Triebe unter der Botmäßigkeit unferer Selbst-Bill das Forschen entweder nur zum Bewußtseyn bestimmung. bringen, was noch nicht in ihm enthalten, oder das bereits in ibm Enthaltene, durch genauere Betrachtung nach Form und Befen, Urfprung und Zufammenhang 2c. für das Bewußtfeyn näher bestimmen, fo hängt es nothwendig von unferer Selbstbestimmung ab, weil alles Bestimmen für unfer Bewußtfevn wie unfer Bewußtfeyn felbit auf der unterscheidenden Dentthas tiafeit berubt. Auf ihr bernht aber auch alle Ordnung, aller Bufammenhang in unferm Bewußtseyn. Denn keine Ordnung ohne Eintheilung oder Gliederung, und keine Eintheilung ohne Unter-Bir werden indes im Folgenden erst näher nachweis icheidung. fen können, wie nur dadurch, daß unfere unterscheidende Thas tigkeit nach gemiffen Berhältniß = und Ordnungstategorieen thas tig ift, Zusammenhang und Ordnung im reellen Seyn von uns ertannt und in unferm Bewußtfeyn bergestellt wird.

Hier kam es uns bloß darauf an, zu zeigen, in welchem Berhältnisse unserscheidende Denkthätigkeit zur producirenden steht und welch' große Bedeutung die erstere beanspruchen darf. Hat sie diese Bedeutung für unser Wissen, so hat sie sie auch für unser Wollen und Handeln, für die moralische Seite unsers Wesens. Denn einerseits kann nur einem bewußten Wollen und Handeln der Name des Handelns und Wollens beigelegt werden, andrerseits können die Begriffe von Gut und Böse (ihr Ursprung sey welcher er wolle), das moralische Wolle.

gefallen und Mißfallen, die moralische Werthbestimmung, ja felbft Die Gefühle der Luft und Befriedigung, der Liebe, der Achtung, Berehrung 2c., nur Brincipien, Motive, Normen unfers Bollens und Handelns feyn, fofern wir Gut und Bofe, Luft und Unluft, Berth und Unwerth, unterscheiden. Bon der Sie cherheit, Feinheit und Schärfe, mit der diese Unterscheidung nicht nur im Allgemeinen, begrifflich, fondern in jedem einzelnen Falle der moralischen Selbstbestimmung vollzogen wird, d. h. von der f. g. Bartheit unfers Gemiffens, ift nothwendig die Reinheit und Festigkeit unfers moralischen Bandels bedingt. Wir. können überhaupt nicht wollen und bandeln, ohne die Handlung vom Willen und den Willen von den bloken Trieben, Reiguns gen, Begierden, und wiederum ohne den Entschluß von der 26. ficht, die Handlung von ihrem Zwecke, den Zweck von den Mitteln zu unterscheiden : sonft wollen wir nicht, sondern folgen, wie Die Thiere, einem blogen Triebe oder Gelufte; fonft handeln wir nicht, fondern find, wie das Thier, blog Urfache eines Be fchehens. -

Benn ich nun behaupte, daß die Logik die Wiffenschaft von diesem einen wesentlichen Faktor unsers ganzen Geisteslebens, von der Thatigkeit des Unterscheidens fey, daß fie alfo nur den Begriff des Unterscheidens überhaupt, die Art und Beife, wie die unterscheidende Thätigkeit fich vollzieht, und insbesondere bie Besetze und Normen, nach denen fie thatig ift, wiffenschaftlich fest zustellen habe, so bin ich mir fehr wohl bewußt, daß dieß Bielen höchst parador klingen wird. Man hat fich zu fehr gewöhnt, bas Denten überhaupt, wenn auch nur gefaßt als die Begriffe bildende, urtheilende, schließende Thatigkeit unfers Geistes, der Logit als Sphare ihrer wiffenschaftlichen Arbeit zuzuweifen; die Unterscheidung zwischen der producirenden und unterscheidenden Denkthätigkeit ift, wenn auch keineswegs neu, doch noch nie der Logif principiell zu Grunde gelegt worden. Jener Schein des Paradogen kann nur schwinden durch ein näheres Eingehen auf die Sache felbst: er kann nicht schon hier, in der Einleitung, fondern nur durch die wiffenschaftliche Darftellung felber befeitigt

werden. In ihr wird fich zeigen, bag alle Begriffsbildung, als les Urtheilen und Schließen nur auf der unterfcheidenden Dentthatigkeit und der Anwendung ihrer Gesete beruht, daß also die alte f. g. formale Logit, fofern ihr Rern die Lehre von den Begriffen, Urtheilen und Schlüffen war, in der That nur innerhalb bes Gebiets der unterscheidenden Dentthätigkeit fich bewegte, und schon darum mangelhaft bleiben mußte, weil fie bloß einen Theil diefes Gebiets wiffenschaftlich bearbeitete. Eben fo leuchtet ein, daß das f. g. reine Denken Begels, das Denken im Elemente der Abstraktion oder das Denken an und für sich, abgesehen von allem Inhalte, alfo das Denken, das nicht feine Gedanken, fondern fich felbst rein als Denten fast, betrachtet und bestimmt, in Babrheit nur die unterscheidende Denkthätiakeit feyn tann. Denn nur bei diefer läßt fich von den Gedanken infofern absehen. als fie, obwohl immer mit Gedanken beschäftigt, doch zugleich bet diefer Beschäftigung ftets auf diefelbe Beife nach allgemeinen, fich gleichbleibenden Geschen und Normen verfährt, und somit dieses ihr Berfahren, abgesehen von den Gedanken, depen es gilt, für fich betrachtet und miffenschaftlich festgestellt werden tann. (E\$ wird fich zeigen, daß die allgemeinen Bestimmungen, die das reine Denken Hegels sich felber giebt, die logischen Rategorieen, nur Die allgemeinen Principien, Normen, Rriterien find, nach des nen die unterscheidende Denkthätigkeit verfährt, daß also auch bas f. g. reine Denfen, mit dem es nach Begel die Logif zu thun bat, in Bahrheit nichts anders als die unterscheidende Denkthätigkeit ift. Bare das Denken blog Gedanken producirende, nicht zugleich auch unterscheidende Thätigkeit, und ware lettere nicht aleichgültig gegen die Beschaffenheit und Entstehung der Gedanfen, ftets auf diefelbe Beife nach denfelben allgemeinen Gefegen und Normen thatig, so ware die Selbstbetrachtung oder Selbstbestimmung des Denkens in jener Abstraktion von allem Inhalte offenbar schlechthin unmöglich, weil Richts zu betrachten und zu bestimmen übrig bliebe.

Damit soll indeh das Hegelsche Verfahren keineswegs gerechtfertigt seyn. Es ist vielmehr ein durchaus willführliches, unhaltbares, weil Hegel das s. g. reine Denken auch nicht einmal als unterscheidende Thätigkeit ausdrücklich anerkennt, vielmehr auch von dieser Bestimmung des Denkens gleichermaßen, wie von allem Denkinhalte, abstrahiren will. Damit aber abstrabirt er in der That vom Denken felbst, und das, was ihm übrig bleibt, ift fein Denten mehr, fondern das reine undentbare, unmögliche Nichts, das schlechthin Bestimmungslofe, das weder feyn noch gedacht werden fann. Indem er dann gleichwohl dies fes schlechthin Bestimmungslofe für die erste, abstrafteste Beftim. mung des Denkens, für das Seyn, erklärt, fo entsteht weiter das widersinnige Refultat, daß die logischen Rategorieen fammts lich als Besensbestimmungen des Denkens, als Momente feines Begriffs erscheinen, daß also das Denten nicht nur das Seyn, Werden, Daseyn, sondern auch die Qualität, die Quantität, das Maak und der Grad, das Befen und die Erscheinung 2c. felbit feyn foll. Diefes Denten, das in Bahrheit offenbar nur das abstrahirende und in feiner Abstraktion fich felbst betrachtende menschliche Denken ift, wird ohne Beiteres mit dem absoluten Denken identificirt und dadurch den Rategorieen die allgemeine reale Gültigkeit vindicirt, die sie sonst nicht beanspruchen fönnten. Die Rategorieen felbst, obwohl angeblich Selbstbestimmungen des reinen Dentens, follen doch in einem immanenten Broceffe der Selbstentwickelung gleichsam fich felbft fegen oder aus fich felbst refultiren, indem jede von felbst in ibren Gegensatz (Negation) übergeht und mit ihm zu einer höheren Einheit sich vermittelt. Das diese f. g. dialeftische Selbst ent. wickelung in der That keine ift, sondern überall nur mit Hulfe der Erfahrung, mittelst allerlei willkührlichen Suppositionen und Einschiebsel zu Stande gebracht wird, daß überhaupt nach Segel die Logik, mit der Metaphysik identificirt, eine ganz unhaltbare Stellung, die Rategorieen eine falsche Fassung und Bedeutung erhalten, ift fo oft zur Evidenz dargethan und das ganze Berfahren Hegels so vielseitig und gründlich widerlegt worden, daß es für den unbefangenen Forscher keiner neuen Erörterung be-Auf den hauptpunkt, auf Segels Ansicht vom Befen darf. \*) der Rategorieen und damit der Logif felbst, werden wir ohnehin im Verlauf unferer Darftellung zurückkommen.

Diesem ganz willkührlichen, haltlosen Verfahren der f. g.

<sup>\*)</sup> Ich verweise auf die Kritiken von Bh. Fischer, Fichte, Chalybäus, Sengler, Trendelenburg und von mir felbst (Das Grundprincip der Phil. I, 675 ff. Ueber Princip und Methode der Begel'schen Philosophie. Halle 1841.).

speculativen Logik gegenüber erscheint die alte formale Logik nuchtern und besonnen. Sie laborirt indes ihrerseits an dem entgegengesetten Fehler. Babrend ihre speculative Schwester. um rein voraussezungslos aufzutreten, in das angeblich metas phonifche Brius alles Seyns und Dentens zurudgreift, eben bas mit aber nur das leere Nichts erfaßt, macht die formale Logik Boraussehungen, welche, wenn man ihr auch keineswegs das Recht, Lehrfätze aus einer Philosophia prima (der Lehre vom Biffen) zu entuchmen, beftreiten tann, boch nicht von ihr gemacht werden dürfen, weil fie bereits felbst logifche Thätigkeit enthalten, also die Logik ihr felber vorausseken. Möge sie von den Begriffen oder von den Urtheilen als dem ihr gegebenen, von ibr zu bearbeitenden Stoffe ausgeben, fie fann weder das Gine noch das Andre thun, ohne dem eben ermähnten Biderspruche zu ver-Denn weder der Begriff noch das Urtheil entsteht auf fallen. bloß pfychologischem Bege, so daß die Logik, dies psychologisch Gegebene nur aufzunehmen und demnach nur zu ermitteln hats te. welche Begriffe, welche Urtheile - gang abgesehen von der Realität ihres Inhalts - als formell wahr oder unwahr anzus feben feven, d. b. welche vor den f. g. Gefegen des Deufens fich rechtfertigen laffen, welche nicht. Der Begriff und das Urtheil entstehen vielmehr felbit nur mit Gulfe der logifchen Funftionen unfers Dentens; der Begriff ift felbit eine logifche Rategorie; und der logisch falsche Begriff, das logisch falsche Urtheil ist gar kein Begriff, gar kein Urtheil. 68 bedarf wenigstens keiner besondern Biffenschaft, um darzus thun, daß der Begriff, deffen Momente fich widersprechen (zum Beispiel der Begriff eines vieredigen Rreifes), oder das Urtheil, deffen Pradicat dem Subjette widerspricht (3. B. der Mohr ift weiß), falfch ift. Es bedarf eben fo wenig ciner befondern Biffenschaft, um die logisch wahren Begriffe, Urtheile und Schluffe von den falfchen auszusondern, und nach Umfang, Form 2c. in gewiffe Rlaffen einzuordnen. Das wiffenschaftliche wie das prattifche Intereffe fordert vielmehr vor Allem nachzuweisen, wie logisch wahre Begriffe, Urtheile, Schluffe zu Stande tom= men, und wie es trop der logischen Dentgesetze boch möglich ift, im einzelnen Falle falfche Begriffe, Urtheile und Schluffe zu bilden, - worin also das logische Verfahren bei der Bildung unserer Begriffe, Urtheile und Schluffe besteht d. h. die logis

foe Dentthätigteit felbft, die Art und Beife wie fie fic vollzieht, die Gesetze und Normen, nach denen sie thätig ift, wissenschaftlich festzustellen. Beil die formale Logik diese Untersuchung bisher vernachlässigte oder nicht tief genug erfaßte, das rum ftand sie bei vielen Denkern ichon vor dem Auftreten der speculativen Logif in einem gemiffen Mißfredit, und vermochte den Uebergriffen der lettern nur geringen Biderstand entgegenzus fezen. Darauf weisen auch alle die Gebrechen und Uebelstände zurud, die ihr nicht nur von ihren Gegnern, fondern auch von ihren Freunden gemacht worden sind. Trendelenburg bat gang Recht, wenn er die Definition, welche die formale Logik von der Wahrheit zu geben und an die Spipe ihrer Erörterungen zu stellen pfleat : "Uebereinstimmung des Gedankens mit feinem Gegenstande", für ungenügend erklärt. Denn will die formale Logik nach der Realität und Objektivität gar nicht fragen, will fie weder den Begriff der Objektivität eines Gedankens felbft noch die damit zusammenhängenden Begriffe der Gewißheit und Evidenz näher erörtern, so kann ihr jene Definition nicht die Uebereinstimmung des Gedankens mit dem reellen Seyn, sondern mit dem selbst nur gedachten Inhalte des Gedankens bezeichnen. Dann aber fagt fie nur aus, daß der Gedanke, wenn er ein wahrer fepn foll, mit feinem eignen Inhalte übereinstimmen muffe oder, was daffelbe ift, feinem eignen Inhalte nicht widersprechen durfe, d. h. die ganze Definition ift offenbar nur ein Ausfluß und Ausdruck des logischen Gesetes der Identität und des Widerspruchs, und besagt nichts anders als: 2Bahr ift, was sich nicht widerfpricht. Allein diefes logifche Gefet, fein Urfprung, feine Bedeutung und Gültigkeit, die Tragweite seiner Berechtigung und insbesondre das Recht, den Begriff der Bahrheit mit dem Begriff des Uebereinstimmenden, Biderspruchsfreien zu identificiren, muß offenbar felbit erst innerhalb der Logit erörtert und festgestellt, tann unmöglich von ihr vorausgeset und zur Basis ihrer Erörterungen gemacht werden; sonst würde sie eben ibren eignen Inhalt und damit die Logik ihr felber voraussegen. Ferner: Entstehen, wie die formale Logit will, die Begriffe nur durch Abstraktion, so find sie offenbar bloge Produkte unferer fubjeke tiven Denkthätigkeit: man kann nicht behaupten, daß irgend einem Begriffe Objektivität zukomme, wir find nicht berechtigt anzunehmen, daß es in der Natur Gattungen, Arten, Species von

1

Dingen realiter gebe. Der Umfang der Begriffe wird damit abhängig von einem fubjettiv - beliebigen Ab - und Buthun einzelner Bestimmungen, und es ift daber nicht abzusehen, wie die Logit dazu tommt, diefen Umfang zum Gegenstand weitläufiger Untersuchung und Erörterung zu machen. Sind alle unfere Begriffe nur von subjektiver Gultigkeit für uns und unfer Denken, fo gilt daffelbe auch von allen unfern Urtheilen : denn ich tann tein Urtheil fällen ohne Begriffe. Sollen daber nicht alle los gifchen Funktionen zu einem rein subjektiv willführlichen Thun berabfinken, fo muß gefragt werden, wie denn unfer Denken zu jener Thatigkeit des Abstrahirens und Begriffebildens fomme, und die formale Logik, statt dies ohne Beiteres als Thatsache bes Bewußtseyns vorauszusepen, hatte vielmehr die in der nas tur unfers Denkens liegende Berechtigung des Abstrahirens näher nachzuweisen, d. b. die logischen Funftionen des Begriffebildens und Urtheilens, wenigstens aus der eignen Ratur unfers Denfens, näher zu begründen. Hatte fie fich an diese acht lo. gifche Untersuchung gewagt, fo würde fich ihr bald ergeben haben, daß jene logischen Funktionen in der That nicht auf dem bloßen Abstrahiren beruhen. Mit diesem Ergebnig würde fie den Sauptvorwurf gegen fich felbit, den Borwurf des subjektiven Formalismus, überwunden haben. Dieser Vorwurf trifft fie mit Recht, fo lange fie, statt die logischen Funktionen in ihrer Db. jeftivität und Allgemeingültigkeit (von der das gefunde unbefangene Bewußtseyn unmittelbar überzeugt ift), d. h. als conftitus tive Faktoren in der natur unfers Denkens wie in der natur ber Dinge nachzuweisen, nur mit den Begriffen, Urtheilen, Schluf. fen als blog subjektiven Formen unfers Denkens fich beschäftigt, um deren Bahrheit und refp. Falschheit nach bloß formellen Principien (wie der Satz der Identität und des Biderspruchs) zu beurtheilen und fie danach wiederum nach bloß formellen Gefichtspunkten zu ordnen und zu classificiren. Ja geset, sie hatte es nur mit diesen thatsächlich gegebenen fubjettiven Formen ju thun, fo wurde es immer eine unerläßliche Forderung der Biffenschaft feyn, dieselben in ihrem innern, genetischen, organischen Busammenhange, furz in fystematischer Entwickelung barzulegen. Auch diefer Forderung entspricht die bisherige formale Logik gar nicht oder nur ungenügend; ja fie ift noch nicht einmal darüber mit fich einig, ob fie vom Begriffe oder vom Urtheile auszugehen habe, — ein ficheres Zeichen, daß es ihr noch immer an einem festen Fundamente fehlt. — Hinsichtlich der specielleren Einwendungen die gegen ihr Verfahren im Einzelnen zu machen find, verweise ich, um nicht zu wiederholen, was bereits vortrefflich gesagt ist, auf Trendelenburgs Logische Untersuchungen.

Aus diesen Mängeln und Gebrechen, die fowohl der fpeculativen wie der alten formalen Logik unleugbar ankleben, erflären fich die mannichfaltigen Versuche einer ganz neuen Grundlegung, einer neuen Stellung und Fassung oder doch theilweisen Umgestaltung der logifchen Wiffenschaft, welche nicht nur von Gols chen gemacht worden find, die, durch die Richte=Schelling-ov gelfche Speculation bindurchgegangen, einen Staudpunkt über derfelben zu gewinnen ftrebten, sondern auch von Solchen, die als Gegner der neueren Speculation an die formale Logik fich anlehnen zu müssen glaubten oder einen vermittelnden Weg eine zuschlagen versuchten. Unter ihnen treten die Arbeiten von Bachs mann, Fr. Fifcher, Lott, Lope, E. Reinhold, Trendelenburg auf der einen, von Braniß, Chalybäus, J. S. Fichte, Bh. Fifcher, Prantl, Sengler, Beiße, Birth u. a. auf der andern Seite besonders 3ch glaube nicht nöthig zu haben, auf diese febr behervor. achtenswerthen Bestrebungen näher einzugehen, weil ich in ihnen vielfache Sinweisungen, Reime und Borläufer meiner eignen Ansicht entdeckt zu haben mir schmeichle, und daher hoffe, daß viele der Genannten, wenigstens im Principe, meiner Auffaffung ihre Zustimmung schenken werden.

Ich brauche wohl überhaupt kaum zu bemerken, daß ich im Folgenden weder etwas unerhört Neues, noch etwas durchaus Bollkommenes zu Markte zu bringen wähne. 3ch glaube nur im Brincipe, d. h. in der Begründung der logischen Funftionen und der allgemeinen Begriffsbestimmung der Rategorieen das Rechte, welches Bielen längst vorschwebte, ausgesprochen zu haben. Im Einzelnen, namentlich in der begrifflichen Entwickelung und Fas fung der einzelnen Rategorieen, zweifle ich nicht im Mindesten, daß mein Versuch, trop aller Mühe, noch an vielen Mängeln leiden wird. Im Principe dagegen glaube ich zugleich den Punkt einer wahren Vermittelung zwischen den beiden Gegens fäßen der alten formalen und der neuern speculativen Logik getroffen zu haben. Diefer Punkt, zunächft von feiner negativen Seite gefaßt, muß eben fo weit entfernt fepn von jener speculas

tiven Identificirung der Logik und Metaphysik, wonach die Rategorieen Wesens - und Begriffsmomente des Absoluten selbst seyn sollen, als von jenem subjektiven Formalismus, wonach die logischen Funktionen bloße Formen unsers Denkens und also auch nur für unser Denken, subjektiv, gültig sind. Er muß andrerseits, positiv gesaßt, auf den Nachweis sich gründen, das durch die Kategorieen nicht nur unsere bewußte Denkthätigkeit, unser Anschauen und Vorstellen, unser Wissen, Begreisen, Urtheilen, Schließen, sondern auch alle Mannichsattigkeit, alle Bestimmtheit, Gliederung und Ordnung im reellen Seyn vermittelt, bedingt und bestimmt ist. Ich glaube beides aus Einer allgemeinen Grundidee, aus dem Begriffe des Unterscheidens, dargethan zu haben. —

Diefer Begriff des Unterscheidens ist es, von dem die Darstellung der Logik felbst, zu der wir uns jetzt wenden, auszugehen hat. i

## Erster Theil.

## Pas Wesen der logischen Funktionen überhaupt.

## Erfter Abschnitt.

## Die logischen Grundgesetze als Gesetze der unterscheidenden Denkthätigkeit.

8. 1. Die unterscheidende Thätigkeit gehört, wie gezeigt, wesentlich zur Ratur des Denkens. Das Denken ift nur Denfen, fofern und indem es feine durch die producirende Thatigfeit gesetten Gedanken von einander wie von fich (dem Denken) uns terscheidet. Die Empfindung, Wahrnehmung, Anschauung 2c. ift nur Empfindung, Bahrnehmung, fofern fie von dem empfindenben, wahrnehmenden Gelbit (Denten - Beift) unterfchieden wird; und ich habe nur Empfindungen, Bahrnehmungen zc., fofern und indem ich sie von mir, dem empfindenden, wahrnehmenden Sclbft unterscheide. Ich werde und bin mir meiner eignen Bedanken nur bewußt, sofern und indem ich durch jenes Unterscheiden ste mir immanent gegenständlich mache. Die Vorstellung als der dem Geiste immanent gegenständliche d. h. zum Bewußtseyn gekommene oder mit Bewußtseyn gedachte Gedanke ift nur möglich fraft und vermittelft der unterscheidenden Denkthatigkeit. Der Geift wird fich feiner felbft nur bewußt, indem er nicht nur die Thaten seiner producirenden und unterscheidens den Thätigkeit, fondern auch feine producirende und unterfcheis bende Thätigkeit felbst von einander und damit zugleich fich als

die Einheit beider von ihnen unterscheidet: damit werden ihm nicht nur beide in ihrem Thun und ihren Thaten immanent ges genständlich, sondern er wird zugleich selbst als die immanente Einheit in der Mannichfaltigkeit ihrer Glieder (Functionen) fich gegenständlich; diefe ihrer felbit bewußte Einheit ift das 3ch. Bir werden uns endlich des reellen, objektiven Seyns nur bewußt, indem und fofern wir in unfern Empfudungen (Gee fühlen) als denjenigen Produkten des Denkens, die unter unmite telbarer Mitwirfung des reellen Sevus zu Stande fommen, die blog fubjeftive Affection unferes Gelbit von dem Objeftiven, das fraft jener Mitwirfung fich in ihr fund giebt, unterscheiden, Mit diefer Unterscheidung wird die bloße Empfindung zur Wahrnehe mung; und mit der weitern Unterscheidung des einen Obieftiven vom andern wird die Wahrnehmung zur Aufchauung des reell Sevenden.

Dieses Resultat unferer einleitenden Erörterungen zeigt, daß bem Geifte die unterscheidende Dentthätigkeit fo nothwendig ift, daß er ohne sie nicht denken, nicht Gedanken haben, nicht zum Bewußtjepn und Selbstbewußtfepn kommen, nichts vom reels len Seyn wissen, also nicht Geist seyn würde. Diese Nothwene digkeit ist eine in seiner Thätigkeit immanente, weil eben in der Natur unsers Denkens liegende; unser Denken muß une terscheidend thätig fepn, weil die unterscheidende Thätigfeit felber feine Naturbestimmtheit ift, die es fich nicht felbst gegeben hat, fondern ihm in und mit feinem Ursprunge gegeben ift. Dar raus folgt, daß es nicht nur unwillführlich, sondern zunächft auch unbewußt feine unterscheidende Thätigkeit üben wird : denn das Bewußtseyn ift felbst nur immanente Folge derselben. (58 folat aber auch, daß lettere nicht beliebig fo oder anders vollzogen were den tann. Sie ift vielmehr nothwendig für unser Denken eine fo bestimmte Beile des Thuns, daß es nichts an ihr zu ändern vermag, fondern fie fo vollziehen muß, wie fie als feine eigue Naturbestimmtheit gesetzt ift.

Es fragt sich mithin zunächst, worin besteht diese Bestimmt, heit, d. h. worin besteht das Wesen, der Begriff des Unterscheidens?

§. 2. Da die unterscheidende Thätigkeit eine Naturbee stimmtheit unfers Deukens felbst, also nicht nur thatsächlich

6\*

für uns gegeben, fondern zugleich Bedingung, Fattor, mitwirtende Urfache aller unferer bewußten Gebanten ift, fo lagt fich ihr Begriff nicht deduciren, d. h. aus irgend einem andern Begriffe folgern, fondern nur durch Reflexion auf unfer eignes Thun indem wir unterscheiden, oder durch f. a. Gelbstbeobachtung gewinnen. Diese Beobachtung ergiebt, a) daß wir in allem Unterscheiden implicite stets wenigstens zwei Objekte (Gedanken -Em. pfindungen, Berceptionen 2c.) in und für unfer Bewußtfeyn fegen. Das schlechthin Eine, Einfache, Einfame laßt fich nicht unterfcheiden, und fomit überhaupt nicht denten, fondern ift eben darum fchlechthin undenkbar, weil, wenn wir es in Gedanken faffen wolls ten, wir es wenigstens von unferm Denten felbit unterfcheiden, uns fer Denken als ein Andres ibm gegenüber fegen müßten, damit aber nicht Eines, fondern 3weierlei fegen, oder mas daffelbe ift, das Eine nicht als schlechthin Eines und damit Unterschieds. loses, sondern als eine von einem Andern Unterschiedenes denken würden. Das schlechthin Eine, von dem wir dennoch (in der Philosophie wenigstens) zu reden pflegen, ift tein Gedanke, teine Borftellung, tein Begriff im gewöhnlichen Ginne des Borts, fondern unfer eigner mittelft der Reflexion uns zum Bewußtfeyn gefommener Aft der Abstrattion, durch den wir davon ab. fehen, daß wir das schlechthin Eine, indem wir es denten, von unferm Denten felbst unterscheiden muffen und somit in 28abrheit nicht schlechthin Eines, sondern ein von einem Andern Unterschiedenes und damit Zweierlei denken. Das schlechthin Eine, Einfache, Unterschiedslofe ift mithin nur das willführlich gebils dete Abstraftum, das dadurch entsteht, daß wir von dem, mas wirklich gedacht wird und in unferm Bewußtfevn vorbanden ift, abstrabiren. Ja selbst dieses Abstraftum vermögen wir nicht zu denken, ohne es von einem Mannichfaltigen, das entweder von und in ihm felbst befaßt ift oder ihm als ein Andres gegenüber fteht, ju unterscheiden, d. h. ohne den Gedanten des Mannichfaltigen, Unterschiedlichen zugleich mit zu denken: nur dadurch erhält der Gedanke der Einheit diejenige Bestimmtheit, die ihn fähig macht mit Bewußtseyn von uns gedacht zu werden. Båre nur schlechthin Eines, gabe es kein Mannichfaltiges, oder was hier daffelbe ift, hatten wir nicht den Gedanken des Mannichfaltigen, so würden wir von dieser Einheit so wenig ein Bewußtfenn haben, als wir Blau als Blau faffen tonnten, wenn fchlechte

hin Alles was wir sehen, blau wäre. Das schlechthin Eine ruht mithin auf einem zwiefachen Akte willführlicher Abstraktion: auch jenen Gedanken des Mannichfaltigen, den wir nothwendig mitdenken, entfernen wir willführlich aus unserm Bewußtseyn, um den Gedanken des schlechthin Einen allein in demselben zu sixren — was insofern nur schlechthin Einen allein in demselben zu sixren von dem Gedanken des Mannichsaltigen absehen müssen, damit aber in Wahrheit letzteren fortwährend mitdenken. — Welche Billführ, diesem willführlich gebildeten Abstraktum Realität und Objeftivität beizumeffen oder es für das Absolute, wenn auch nur seiner ersten einsachten Bestimmung nach, zu erklären!

b) In allem Unterscheiden feten wir nun aber nur bas. burch Zweierlei, mehrere Objette, daß wir Eines als nicht das Andre, Jedes als die Regation des Andern faffen oder bestimmen. Dieses Bestimmen und jence Seten ift Ein und der-Rehmen wir an, wir hatten mehrere Objekte gur felbe Aft. Anschauung vor uns. Das Eine sey blau, das andre roth, das dritte gelb 2c.; und es fey uns noch völlig unbefannt, mas Blau, Roth. Gelb fev. Indem nun das blaue Ding in unfern Gefotsfreis fommt, reizt es unfere Sebnerven auf eine bestimmte Beife, wir haben eine bestimmte Empfindung, die Empfindung Indem das rothe in unfern Gesichtstreis tritt. des Blanen. haben wir eine andre Empfindung, die des Rothen. Aber mir: würden gar nicht bemerken, daß dieß eine andre Empfinduna fep. daß wir zwei Empfindungen haben, wenn wir nicht beide als Empfindungen überhaupt von unferm empfindenden Selbit und zugleich beide von einander unterschieden. Bas thun wir damit? Indem ich Blau und Roth unterscheide, Blau als nicht = Roth und Roth als nicht = Blau: fasse ich eben bien ift ihr Unterschied, daß das Eine von beiden Blau und nicht Roth, das Andre Roth und nicht Blau ift. Der Unterschied besteht alfo zunächst in diesem Nichtfeyn des Einen im oder am Andern; der Unterschied involvirt nothwendig die Aber diese Negation ift nicht reine, absolute, sondern Negation. nur relative Regation: das Nichtfeyn des Einen ift nicht Richts, nicht Richtfeyn an fich, fondern nur Richtfeyn im oder An fich ist Jedes vielmehr ein Seyn, Objekt am Andern. (fep es ein bloß ideelles, oder ein reelles) und insofern Daffelbe was das Andre. Nur in Beziehung auf das Andre ift jedes zualeich ein Nichtfevn. Aus diefer Relativität der im Unterscheis Den gesetten Regation folgt, daß es überhaupt nur relative Das schlechthin Unterschies Unterschiede geben kann. bene, die reine abfolute Unterschiedenheit ift eben fo undenkbar als das schlechthin Eine oder die rei. ne absolute 3dentität. Denn folechthin oder in jeder Beziehung Unterschiedenes mußte fich ichlechthin negiren: mare alfo bas Gine ein (ideelles oder reelles) Seyn, fo mußte bas Andre nicht feyn (als Nichtfeyn gefaßt werden), und wäre das Eine ein Gedachtes, fo mußte das Andre nicht - Gedachtes fenn. Aber ein Nichtsevendes (Nichts) fann auch von keinem Andern unterschieden feyn, und ein Richtgedachtes tann auch von teinem Undern als unterschieden gedacht werden. In der Einen Beziehung wenigstens muffen die Unterschiedenen identisch (gleich) fenn, daß sie gedacht, Gedauken, Objekte oder Inhalt des Denkens find : das Nichtgedachte, Undenkbare, ift auch ununterscheidbar Der Begriff des Unterschieds fordert mitnnd umgekehrt. hin felbst, daß das Unterschiedene relativ (in irgend einer Beziehung) identisch sev, d. b. aller Unterschied ist nothwendig nur ein relativer. Daraus folgt wiederum umgekehrt die Relativis tät der Negation im Unterschiede. Ohne die Bezichung des Einen der Unterschiedenen zum Andern wäre in der That die Negation gar nicht vorhanden. Sie betrifft gar nicht das Sevn oder Objekt an fich, sondern nur die Bestimmung deffelben, wonach es zugleich ein Bezogenfeyn auf ein Andres ift. Sind Die beiden Objekte realiter unterschieden oder (was hier stets für uns daffelbe ift) werden fie als reelle Objekte und reas liter unterschieden gedacht, so muß auch dieses Bezogenseyn auf einander als reelle Bestimmung ihres reellen Sevus gedacht werden. Damit wird zugleich die in diefem Bezogenseyn liegende wechselseitige Regation zu einem Momente ihres reellen Seyns, also zu einem reellen Momente, d. h. das relative Nichtseyn, welches im Begriff des Unterschieds liegt und ohne welches Unterschiedenheit schlechthin unmöglich (undenfbar) ware, wird nicht selbst zum Seyn oder identisch mit dem Seyn was eine contradictio in adjecto wäre — sondern ist dasjenige Moment am Seyn, worin und wodurch es feine Bestimmtheit Das relative Nichtscyn ist nämlich infofern Eins mit hat. der Bestimmtheit des Sevenden, von dem es prädicirt wird, als

Bestimmtheit und Unterschiedenheit fich gegenseitig fordernde, untrennbare Begriffe find. Bestimmtheit obne Unterschiedenbeit ift eben so unmöglich als Unterschiedenheit ohne Bestimmt. beit: Die Bestimmtheit eines Objekts involvirt feine Unterschiedenheit von andern Objekten und feine Unterschiedenheit involvirt feine Bestimmtheit. Der Gat omnis determinatio est negatio ift daher zwar richtig, aber nur in dem Sinne, der fich aus obiger Erörterung ergiebt. Die Bestimmtheit ift nämlich feis neswegs an fich Regation, noch ift fie reine abfolute Regation. An fich iftfie viel mehr Bostition, und nur infofern (beziehungsweise) involvirt fie eine relative Regation, als fie den Unterschied und damit das in ihm gesetzte relative Nichtfeyn involvirt. Dich wird fogleich flarer werden, wenn wir das dritte Moment im Begriffe des Unterscheidens und des Unterfchieds näher dargelegt haben werden.

c) In aller Unterschiedenheit nämlich ift jedes der unterschiedenen Objekte eben als unterschieden vom andern nicht blog die relative Negation des andern, sondern gerade darin, worin es nicht das andre ift, ift jedes zugleich positiv es felbst. Mit andern Worten, in allem Unterscheiden feten wir nicht bloß ein relatives Nichtfeyn, sondern faffen gerade diefes Nichtfeyn in andrer Beziehungezugleich als ein Bosttives, als ein Gevn. Indem wir Roth und Blau unterscheiden, fo faffen wir allerdings zunächst Roth in Beziehung auf Blau und damit negativ als Aber bei diefer Beziehung in welcher Roth nur nicht = Blau. als nicht = Blau erscheint, bleiben wir nicht ftehen, fondern wir beziehen auch umgekehrt Blau auf Roth: Jedes von beiden fteht als unterschieden in Beziehung zum Andern. ies Des ift ein Bezogenes auf das Andre. Indem alfo Roth auf Blau, zugleich aber Blau auf Roth bezogen ift, fo ift eben damit Roth zugleich auf fich felbft bezogen. Bir gehen als fo in unferm Beziehen' des Rothen auf Blaues zugleich von Blau auf Roth zurud; und in diefer Rückbeziehung faffen wir nothwendig Roth als Roth, d. h. wir fassen dasselbe, was wir relativ als nicht-Blau gefaßt, zugleich positiv als Roth. Eben fo verfahren wir mit Blau, indem mir es von Roth auf fich felbft zurüchbezieben. Diefes Positive involvirt zwar selbst die relative Negation, fofern es in Beziehung auf ein Andres biefes Andre nicht ift, alfo Nichtsebn des andern ift; aber an fich ift es leine Regation, fein Richtfeyn, fondern ein Seyn, jedoch nicht Sevn fcblechtweg, fondern bestimmtes Sevn, bestimmt eben badurch, daß es zugleich ein Bezogenseyn auf Andres und in Diefem Bezogenfeyn ein relatives Nichtfeyn ift. Die Bestimmt beit, die in allem Unterscheiden, mit jedem Unterschiede geset wird, ift sonach ihrem Begriffe nach das Seyn (das Dbjett) feb ber. fofern es zugleich ein Bezogenseyn auf Andres und darin das relative Nichtseyn eines Andern ift. Da nichts von uns ge bacht werden fann, ohne daß wir es von irgend einem Andern unterscheiden, fo ift ein Seyn oder Objekt ohne alle Bestimmt, beit, das schlechthin Bestimmungslose, undenkbar; für uns tann es ein folches nicht geben. 2Bas wir Unbestimmt nennen, bezeichnet entweder nur unfere Ungewißheit darüber, welche Be stimmtheit wir einem Objekte (sey es Ding oder Ereigniß, 3" ftand, Berhältniß 2c.) beilegen follen, fo daß der Inhalt unfers Denkens nicht das Unbestimmte ift, fondern die verschiedenen, gleich möglichen Bestimmtheiten; oder es bezeichnet nur einen geringern Grad der Klarheit und Deutlichkeit unferer Borftellung. Denn verschiedene Grade der Bestimmtheit find von dem Begriffe berselben an fich keineswegs ausgeschloffen: der böchste Grad ift die oben erörterte Evidenz, eine folche Bestimmtheit des Gedach, ten, daß wir es, wenn wir es denten, unveränderbar nur fo und nicht anders zu denken vermögen; der niedrigste Grad ift die eben erwähnte Ungewißheit, das Schwanken zwischen mehreren, gleich möglichen Beftimmtheiten (3. B. wenn wir einen entferns ten Gegenstand feben und nicht erkennen tonnen, ob es ein Thier oder ein Stein, ein Rloy 2c. ift). Uber bis zur reinen Bes stimmungslosigkeit kann die Unbestimmtheit nie herabsinken. Das schlechthin Bestimmungslofe ist wiederum nur ein Abstraftum, von dem nur die Philosophie redet, aber, wenn fie weiß was fie redet, damit nur den willführlichen Aft der Abstraftion be-Gelbst zeichnet, durch den sie von aller Bestimmtheit absieht. Diefes Abstraftum ift wiederum nur dentbar, fofern das ichlecht. hin Bestimmungslofe von einem Andern, also Bestimmten, un. terschieden wird, d. h. fofern die reine Bestimmungslofigfeit felbst als Bestimmtheit gefaßt wird. Diese contradictio in adjecto beweift zur Evidenz, daß in jenem Abstrahiren nicht ein Gedanke als Refultat deffelben, fondern in Bahrheit nur der Aft des Abstrahirens felber gedacht wird, daß es mithin

Die Bestimmtheit (das Positive), die in allem Unterscheiden, mit jedem Unterschiede gesetzt wird, ift demfelben begrifflich fo nothwendig, daß ohne diefes Moment tein Unterscheiden, tein Unterschied vorhanden ift. Segen wir den Begriff des Unterschieds nur in das relative Nichtfeyn, b. h. nur darin, daß das Eine der Objekte nicht das Andre ift, fo haben wir in der That keinen Unterschied. Denn indem jedes von beiden blog nicht das Andre (ohne positive Bestimmtheit an ihm selbst) ift, fo ift jedes eben nur ein Andres, nur ein relatives Richtfeyn, b. h. jedes ift dasselbe was das Andre, beide find identisch: es ift in Bahrheit nicht 3meierlei, fondern Einerlei, feine Unterschiedenheit, sondern 3dentität vorhanden. 2Biffen wir von eis nem Objekte nur, daß es nicht dieses oder jenes Andre ift, fo wiffen wir in Bahrheit nichts von ihm; ja ein folches Objekt ift, ftreng genommen d. h. bloß als Negation eines Andern, undenkbar: nicht.Blau, rein als solches als bloße Regation von Blau, ift in der That gang daffelbe, mas das reine undentbare Nichts; wir vermögen es nur zu denken indem wir une willführlich supponiren, daß nicht - Blau entweder roth oder gelb oder grün 2c. fey, d. h. in diefem Entweder . Dder besteht der Inhalt unfers Denkens, ohne welchen letteres gar keinen Inhalt batte und damit nicht Denten wäre. Eben fo denten wir das reine Richts nicht als schlechthinnige, bloße Negation, fondern in ihm vielmehr alles Bositive, von dem wir wiffen, nur als aufgeboben, als nicht vorhanden : nicht das reine Nichts, fondern diefes Positive, von dem wir abstrahiren, ift der Inhalt unsers Dentens, b. b. wir denken in Babrheit nur den Aft dieses Abstrahirens.

Ift es so, segen wir in allem Unterscheiden mit jedem Unterschiede nothwendig eine Bestimmtheit des Unterschiedenen und damit ein Positives, so fragt es sich: woher daun der bloß negative, contradictorische Gegensatz, von dem wir doch alle Tage reden? Er stammt zunächst einsach daher, daß er in jedem Unterschiede als Moment desselben implicite mitgesetzt ist, indem jeder Unterschied das relative Nichtseyn des Einen in Beziehung zum andern enthält. Roth ist nicht-Blau, und Blau nicht-Roth; indem ich also Roth und Blau unterscheide, sege ich zugleich Roth gegen nicht-Roth, d. h. einen negativen, contradictorifchen Gegenfan. Aber als bloges Doment des Unferfchicds mare der negative Gegenfatz ohne alle Selbstiftandigkeit, fönnte alfo nicht neben dem Unterschiede, als ein von letzterem Berschiedenes auftreten. Bu biefer Selbstftandigkeit kommt er erft hadurch, daß wir entweder von der pofitiven Bestimmtheit, bie ebenfalls im Unterschiede mitgesett ift, abstrahiren und nur bas relative Nichtfeyn des Einen gegen das Andre festhalten, oder daß wir im Unterscheiden bei diefem relativen Nichtseyn ftehen bleiben muffen, weil wir die positive Bestimmtheit eines ber beiden Objefte nicht zu erkennen vermögen. (Bermögen wir es bei beiden nicht, fo ift das Unterscheiden überhanpt unmöge lich : denn dann wäre jedes nur das Michtfeyn des Andern, ein Andres, also beide daffelbe.) Wenn ich beim Unterscheiden das von abstrahire, daß Blau nicht bloß nicht - Roth, fondern zugleich positiv Blau ist, wenn ich es nur als nicht - Roth fasse, so fepe ich damit den rein negativen Gegenfatz von Roth und Richt-Roth. Und wenn ich wegen zu weiter Entfernung eines Objefts nicht zu unterscheiden vermag, ob es blau oder grau oder dunkelgrün ic. ift, fondern nur fo viel erkenne (unterscheide), daß es nicht roth oder aclb ift, so muß ich mich beanugen zu fagen: es ift nicht roth, nicht gelb, d. b. ich fete den rein negativen Gegenfat eines nicht : Rothen gegen ein Rothes, eines nicht = Gelben gegen ein Gelbes. Der negative, contradictorische Gegensatz ift mithin nichts andres als der unvollständige Unterschied. Nur als soldher ist er denkbar und hat seine relative Berechtis gung, d. h. er ift überhaupt nur denkbar, fofern wir die positive Bestimmtheit, von der wir beim Unterscheiden abstrahiren oder die wir nicht zu erkennen vermögen, ftillschweigend suppliren. Kür sich allein ohne diefe Graänzung oder Voraussehung ift er schlechthin undenkbar: so gewiß es nichts geben kann, das bloß nicht=roth wäre ohne blau oder gelb oder grün 2c. 3n fevn, so gewiß wir wenigstens nicht= Noth rein als solches nicht zu denken vermögen, so gewiß sind wir auch nicht im Stande den Gegenfatz von Roth und nicht=Roth zu denken. Denn es wäre der Gegenfatz eines Gedachten gegen ein Nicht-Gedachs tes, Undenkbares, d. h. das zweite Glied des Gegenfages ware gar nicht vorhanden, mithin kein Gegensatz da. — Aber, wird man einwenden, Gegenfäge wie Leben und Tod, Gut und Bofe 2c., find doch nicht bloß unvollständige Unterschiede, sondern in

ber That negative, contradictorifde Gegenfäße, die nicht nur dents bar, sondern realiter vorhanden find. Allerdings haben wir uns gewöhnt, diese und ähnliche Unterschiede als contradictorische Begenfäge zu faffen, weil fie fich gegenfeitig fordern, d. bi weil wir Leben, Gut, zc. nicht ju denten vermögen, ohne es ges rade von Tod, Böfe 2c. zu unterscheiden, während wir z. B. Roth nicht gerade von Blau zu unterscheiden brauchen, fondern eben fo wohl von Gelb oder Grun zc. unterscheiden fonnen. **Ant** Folge deffen glauben wir gleichsam genug gethan zu haben, wenn wir bei folchen fich gegenfeitig fordernden Unterfchieden jes des der Unterschiedenen nur als die Negation des andern bes zeichnen, d. h. wir bleiben bei dem relativen Nichtfeyn fteben, ohne zu der positiven Bestimmtheit der Unterschiedenen fortzus achen. Sich wechselscitig fordernde Unterschiede find nun, wie fich im Folgenden zeigen wird, in der That wirkliche Gegen. fate (wir werden feben, daß es der Begriff des Gegenfages ift, eine besondre Art des Unterschieds zu feyn, und daß diefe Besonderheit eben auf jenem wechsclseitigen Sich- fordern beruht); aber keineswegs find fie rein negative, contradictorische Gegenfähre. Tod ift in Babrheit keineswegs blog nicht-Leben; beide find vielmehr nur unterschiedene Kormen des Dafevne, nud was wir tod (unorganisch) nennen ift feineswegs blog das durch, daß es nicht lebendig ift, fondern zugleich an ihm felbft, positiv bestimmt. Eben fo ift Boje feineswegs blog nicht-Gut, fondern beide find unterschiedene Formen des moralischen Bers haltens, von denen jede außerdem, daß fie die relative Regation der andern ift, zugleich an fich felbst ihre positive Bestimmtheit hat: ohne lettere wäre das Bofe fo gewiß undenkbar als nicht Roth rein als folches. ----

§. 3. Bird fonach in allem Unterscheiden nicht bloß Zweis erlei (Eines und ein Andres), fondern das Eine als das relative Nichtfeyn des Andern, dieses relative Nichtfeyn aber zugleich als das positive Selbstfeyn eines jeden und damit Jedes als ein beftimmtes Seyn (Objekt) gesetzt, so wird demgemäß in allem Unterscheiden ganz daffelbe zweimal, nur das eine Mal positiv, das andre Mal negativ gesetzt. Indem ich Roth und Blau unterscheide, faffe ich Roth als nicht-Blau und Blau als nicht-Roth, zugleich aber Roth als Roth und Blau als Blau. Damit

aber fepe ich in der That gang Daffelbe (Roth) an ihm felbft pofitiv als feyend (als Roth), zugleich aber am Blauen negativ als nicht-fevend, oder ich fete gang daffelbe negativ als nichtfenn eines Andern (als Nicht . Blau . fenn) und zugleich pofitiv als Seyn feiner felbst, als an ihm felbst bestimmtes Seyn (Roth-Diefes Doppeltfegen, diefes Boniren und Negiren als fevn). Ein Aft des Dentens gefaßt, heißt eben Unterscheiden, darin besteht die unterscheidende Thatiakeit ihrem Begriffe nach. Der Unterschied ift das Produkt oder Refultat derselben das burch fie gesette Gine und Selbige, bas (als Bezogenfeyn auf Andres) relatives Nichtfeyn, zugleich aber (als Zurückbezogenfeyn von Anderm auf sich felbst) positives Bestimmtseyn ist. Damit zeigt fich zugleich, daß alles Unterscheiden nothwendig ein Sondern und Verknüpfen in Einem Afte ift. Denn fofern im Unterscheiden Eines und ein Andres, Jedes an ihm felbst pofitiv, zugleich aber gegen das Andre negativ gesetzt wird, fo find damit die Unterschiedenen gesondert: jede Sonderung beruht auf gegenseitiger Negation, auf Unterschiedenheit. Sofern es aber Eins und Daffelbe ift, das als positiv und zus gleich als negativ gesetzt wird, find durch diefe Identität die Unterschiedenen zugleich verknüpft. Das Sondern und Verknüps fen ift indeß nur die unmittelbare immanente Folge des Regis rens und Bonirens, worin das Unterscheiden felbst besteht; es ift damit keineswegs gefagt, daß alles Unterschiedene auch auper einander (getrennt) feyn muffe, obwohl, wie von felbit erhellt, auch das Außereinander der Dinge ihre Unterschiedenheit poraussetzt und involvirt. Das Unterscheiden involvirt nur ein Sondern, das zugleich ein Verknüpfen, und ein Verknüpfen, das zugleich ein Sondern ist, und eben darum hat es unmittelbar mit dem Außereinander der Dinge wie mit deffen Gegentheil gar nichts zu schaffen. Das Sondern und Verknüpfen als Ein Aft ift vielmehr nichts anders als das Beziehen, das in allem Unterscheiden liegt. 3ch beziehe Dieses auf Jenes heißt: ich verknüpfe in Gedanken das Eine mit dem Andern, aber nicht gur Einheit, fondern indem ich zugleich Jedes für fich, dem Andern gegenüber fasse, d. h. indem ich zugleich jedes vom Anbern fondere. Und dieses bezieht fich auf Jenes beißt : Beide find zwar gesondert, aber gehören zugleich zu einander, find in irgend einem Bunkte verfnüpft.

Beziehen und Unterscheiden sind insofern identisch, als das Beziehen zugleich ein Unterscheiden und das Unterscheiden zugleich ein Beziehen ist. Beide sind aber zugleich verschieden. Denn das Beziehen sest voraus, daß bereits Zweierlei und insofern ein Gesondertes vorhanden sey: dieses verknüpft es nur, indem es dasselbe zugleich auseinanderhält (als Gesondertes faßt). Das Unterscheiden dagegen setzt selbst erst jenes Zweierlei, aber zugleich das Eine in Beziehung zum Andern, weil Jedes als die Negation des Andern, d. h. dieses Setzen ist zugleich ein Beziehen, ein Sondern und Verknüpfen in Einem Atte. —

Aus der dargelegten Natur der unterscheidenden 8. 4. Thätigkeit, die wir in Gedanken nicht anders faffen können als mie mir fie felbit vollzieben müffen, und die daber, mie fie bier bestimmt ift, nothwendig in allem Denten diefelbe fepn muß. muffen fich die logischen Dentgesetze ableiten laffen. Denn ift unfere Behauptung richtig, daß die Logit nur die Biffenfcaft von der unterscheidenden Deutthätigfeit fey, fo tonnen auch die logischen Gesetze nur Gesetze eben diefer Thatigkeit feyn. Und ift Gefetz feinem Begriffe nach nur der allgemeine Ausdruck (bie Formel) der bestimmten Art und Beise, in der eine Rraft nothwendig und allgemein fich äußert, eine Thätigkeit nothwenbig und allgemein thatig ift, brudt alfo bas Gefet nur aus, mas in und mit der Ausübung einer Thätigkeit nothwendig und allgemein geschieht, \*) fo muffen auch die logischen Gesete im Begriffe der logischen Thatigkeit implicite enthalten feyn, also auch aus Diefem Begriffe fich ableiten laffen. Diefes Ableiten ift bier fein Folgern oder Deduciren, fondern will nur die im und mit Begriffe zugleich mit bestimmte Urt und Beife, in der die unterschet. dende Thätigkeit nothwendig und allgemein fich vollzieht, darlegen und auf einen allgemeinen Ausdrud, in eine Formel bringen.

In allem Unterscheiden wird nothwendig, wie gezeigt, gang

<sup>\*)</sup> Im moralifchen Gebiete tritt an die Stelle blefes Müffens bas Sollen, d. h. eine Nothwendigfeit, die in gegenfählicher Beziehung zur Billführ fteht, alfo feine absolute, unumschränfte, sondern eine relative, beschränfte ift, beren Gesch mithin nicht schlechthin unübertretbar, fondern übertretbar ift. Es lenchtet von selbst ein, daß biese Modification ben obis gen Begriff bes Gesehes nicht alterirt. Es solgt nur, daß es gut wäre, wenn ber Sprachgebrauch für Gesch im physischen und Gesch im moraliichen Sinne zwei verschiedene Borter hätte.

Daffelbe zugleich negativ (als nichtsevend) zugleich vofitiv (als fevend) gesetzt, oder jedes der Unterschiedenen wird als relatives Richtfeyn des Andern, zugleich aber als positives Sepn (val. unten §. 21. 22.) gefaßt. In allem Unterscheiden muß ich mite bin jenes Nichtleyn gleich diefem Seyn denten, und ba jenes Daffelbe ift was dicfes, indem daffelbe Objeft in feinem Seyn als relatives Nichtseyn des Andern gedacht wird, fo bin ich in allem Unterscheiden genöthigt, jedes der Unterschiedenen als fich felber gleich zu denten. Indem ich Roth als nicht - Blau, aber in feinem Nicht-Blau-feyn durch jene Rückbeziehung zugleich als Roth fasse, fese ich Roth = nicht . Blau und als nicht . Blau = Roth, mithin Roth = Roth. 3ch muß dieß thun in allem Unterscheiden, weil es im Befen des Unterscheidens liegt und ich muß unterscheiden, weil das Unterscheiden zur Naturbestimmtheit meines Denkens gehort, über die ich keine Macht habe. Der Sats: A=A, oder: Jedes Ding (Objekt) tft fich felber gleich zu denken, ift mithin ein Gefetz der unterscheidenden Denkthätigkeit, weil er nur die Formel, der allgemeine Ausdruck ift für die bestimmte Urt und Beise, in welcher die unterscheidende Thätigkeit nothwendig und allgemein fich vollzieht, für einen Aft, der in allem Unterscheiden nothwendig vorkommt. \*)

\*) Auch für bas absolute Deufen ift biefes Gesets nothwendig gultig, b. h. wir finden uns genöthigt, es als gultig für baffelbe zu benten. Denn ba es nur Denten ift und genannt werden fann, fofern es zugleich unterscheidende Thatigfeit ift, und ba wir lettere begrifflich nicht andere faffen tonnen als wie wir fie felbit vollziehen muffen, fo muß auch bas abfolute Denten in allem Unterscheiden jedes Objeft als fich felber gleich benfen. Das Gefetz gilt fonach fchlechthin. Da aber von einer burch ein Anbres gesetten Maturbestimmtheit bes absoluten Denfens nicht bie Rebe feyn fann, fo gilt bas Gesetz für baffelbe nur barum, weil und fofern es baffelbe als Gefet felbft gefest hat, ober mas baffelbe ift, weil und fofern es fich felbft als Denten faßt und bestimmt. Denn eben bamit unterscheidet es feine Gebanten von einander wie von fich und in diefem Unterscheiden faßt es jedes Gedachte als fich felber gleich. Diefes Thun aber wird nothwendig zum Gefete, weil zur Naturbestimmtheit, fur jebes anbre vom Abfoluten gefeste und bestimmte Denfen. Denn ein folches Denfen ware nicht Denten, wenn es nicht als eine Thatigfeit geset und bestimmt ware, bie ihre Thaten von einander wie von fich felbft unterfcheidet und bamit fich ihrer bewußt wirb. Gben bamit aber ift es als eine Thatigfeit bestimmt, welche ihrer eignen Bestimmtheit (Natur) gemäß nothwendig bas Befes ber Identität befolgt.

Dieses Gesey ift unter dem Namen des Satzes der 3d ene tität allgemein bekannt und bis in die neuste Zeit (bis auf Hegel) als logisches Grundgesetz anerkannt worden. Trotz des Widerspruchs seitens der speculativen Logik (worüber weiter unten) müffen auch wir es im obigen Sinne als wirkliches Denkgesch anerkennen.

Dem Sate der Identität tritt unmittelbar der f. g. Sat Des Biderfpruchs zur Seite. Jedes Gefet nämlich läßt fich feinem Begriffe nach in gedoppelter Form fassen. Denn da cs nur der allgemeine Ausdruck der bestimmten Urt und Beise ift, in der eine Thätigkeit (Rraft) nothwendig sich vollzieht, und da jede Nothwendigkeit ihrem Begriffe nach die Unmöglichkeit des Gegentheils involvirt, fo kann jedes Gesetz positiv als Ausdruck der Nothwendigkeit, aber auch negativ als Ausdruck In der Deuts der Unmöglichkeit des Gegentheils gefaßt werden. nothwendigkeit liegt unmittelbar, daß Alles, was unfer Denken, burch fie bestimmt, denten. muß, nur diefer Bestimmung gemäß, nur fo und nicht anders gedacht werden fann, daß alfo das Gegentheil des Denknothwendigen undenkbar ift. Der Begriff der Unmöglichkeit aber fällt durchans in Eins zusammen mit dem Beariffe der Undenkbarkeit: überall wo wir fagen: dies ift uns möglich, dieß tann nicht feyn, meinen wir in Wahrheit nur: Dieß ift als sevend undenkbar, es kann nicht als sevend gedacht Beruht die Denknothwendigkeit, wie gezeigt, auf dem werden. reellen Seyn als der bestimmenden Macht unfers Denkens, fo fann der Gedanke des Unmöglichen niemals durch das reelle Sepn unmittelbar hervorgerufen feyn. Unmöglichkeit giebt es mitbin nur für ein der Denknothweudigkeit unterworfenes Denken, nur innerhalb eines folchen Dentens, nicht innerhalb des reellen Seyns, - d. h. das Unmögliche ift das Undenkbare. Darin liegt die Berechtigung und der Grund der Gewißheit, mit der wir das Undenkbare auch für realiter unmöglich halten; wir thun das mit nichts andres als daß wir Undenkbarfeit und Uumöglichkeit identificiren, und duzu find wir genöthigt durch den Begriff des Denfnothwendigen und den Grund aller Denfnothwendigkeit felbit. Bugleich leuchtet ein, daß wir vom Undentbaren gar tein Bewußtfenn, feinen Begriff haben würden, wenn nicht eine Denfnothwens digkeit für unfer Denken, und neben ihr zugleich icne von uns nachgewiefene Dentwillführ und Spontaneität beftände. Rur indem

wir über das Denknothwendige restektiren und vermöge der Denkwillführ den Berfuch machen, es anders es als gedacht wird, zu denken, gewinnen wir das Bewußtseyn und weiter den Begriff des Undenkbaren, Unmöglichen.

Demgemäß läßt fich das f. g. Gefetz der Identität auch negativ ausdruden als Gefet der Unmöglichkeit des Gegentheils. Ruf A = A oder jedes Ding als fich felber gleich gedacht werden, fo liegt darin unmittelbar, daß A nicht = A oder A == nicht - A undenkbar ift, oder daß es unmöglich ift, A und nicht -A als identisch zu denken. A = non A ift ein Biderspruch nur darum, weil es das Gegentheil deffen ift, was gemäß der Ratur des Denkens und damit gemäß den Geseten des Deukens gedacht werden muß : widersprechend ift nur, mas diesen Gefe. Mithin ift wohl zu unterscheiden zwischen Dem, ten widerspricht. was diesen Gesehen widerstreitet, und Dem, was mit fich felbst in Biderstreit ift. Bir find teinesweas berechtigt. Alles. was im letteren Sinne fich widerfpricht, für unmöglich oder uns denkbar zu erklären. Giebt es Unterschiedliches, so ift es sebr wohl denkbar, daß es zu unterschiedlichen Einheiten verbunden fevn kann. Eben so ist es febr wohl denkbar, daß das Unters schiedliche und also auch diese Momente der verschiedenen Einheiten innerhalb derfelben thätig seyn können. Dann ift es aber auch wohl dentbar, daß diese Momente, fofern jeder die relative Regation des andern ift, innerhalb der fie befaffenden Einheit ihre Negativität aftiv gegen einander richten, fich gegenseitig beftreiten können, d. h. daß eine folche Einheit in Biderstreit mit fich gerathen tann. Der Sag: "Bas fich widerspricht ift falich d. h. den Denkgesepen entgegen," kann mithin nur als logisches Agiom gelten, wenn damit gemeint ift, daß Gedanken, Dbjette, welche im Berhältniß von A und non + A zu einander ftehen, b. h. welche fich schlechthin negiren, nicht als Eins gedacht werden können. Eine solche Einheit ist schon darum undenkbar, weil non + A rein als solches (als schlechthin negativer Gegensatz) an fich selbst, wie gezeigt, undenkbar ift. Der reine schlechthin negative Gegensatz oder mas dasselbe ift, der abfolute Unterschied ist aber wiederum undentbar, weil er der natur ber unterscheidenden Dentthätigkeit, die nur relative Unterschiede fegen tann, und somit den Gefegen des Dentens wider. ftreitet. Infofern ift der absvlute Unterschied unmittelbar an fich

-1

felbst ein Widerspruch. Aber auch die absolute Identität ist, wie gezeigt, undenkbar; auch sie ist unmittelbar an sich selbst ein Widerspruch, weil sie als das schlechthin Ununterschledene auch den Unterschied des Gedankens vom Denken und damit das Denken selbst auscheben, also Gedachtes ohne Denken sein würde, d. h. weil in ihr Denken und nicht-Denken als Eins gesetzt wäre. Der Satz: A = A, weit entfernt, den Begriff der reellen, absoluten Ivelmehr aus, indem er im Gegentheil behauptet, daß jedes Unterschiedene, eben indem es von Andrem unterschieden wird, als sich selber gleich gedacht werden muß; und diese Bleichheit mit sich sit nicht die leere Wiederholung (Verdoppelung) schlecht hin Desselbigen, sondern die Gleichsetung von A als relativer Negation eines Andern mit sich selbst als positivem Bestimmtseyn.

Der Satz, daß A = non A undenkbar und somit Anicht = non A zu denten fev. tann demnach mit Recht der Sat des 28 i. derfpruchs genannt werden, fobald nur festgehalten wird, dagA = non A blog darum ein Biderspruch ift, weil es dem Dentgesete, wonach jedes Ding als sich felber aleich zu denken ist, widerforicht. Eben darum aber ift der Gat des Biderspruchs tein neues, besondres Denkgesetz, sondern nur die Rehrseite des Sapes der Identität. Beide Gate forechen nur Einen und denfelben in allem Unterscheiden nothwendig und allgemein zu vollziehenden Aft aus : ber Gay der Identität behauptet pofitiv, daß ich jedes Ding als fich felber aleich denten muffe, um es von Andrem unterscheiden und damit überhaupt denten zu tönnen, daß alfo A = A gedacht werden muffe, weil A überhaupt nur gedacht werden tann indem es von Andrem unterschieden wird; ber Gat des Biderspruchs dageaen negativ, bag A = non A nicht gedacht werden tonne, weil A als identisch geseht mit feinem reinen Gegentheile (dem fcblechthin negativen Gegenfage) mit allem Andern identisch ware, mitbin von nichts Andrem unterschieden und somit überhaupt nicht aedacht werden tonnte. Diese nur formelle Differenz beider Gane erscheint sogar in der Formel derfelben felbst ausgedrückt. Denn aus der Gleichung A nicht = nicht . A, tann ich unbeschadet ihres Berths (Inhalts) die beiden Negationen ftreichen; dann aber bleibt nur A=A, d. h. die negative Formel ift an fich daffelbe was die positive. Wir werden daber in Bufunft das bier bar-

7

gethane logische Grundgesetz immer als den Gatz der Identität und des Biberspruchs bezeichnen.

Daß dieß Gesetz zunächst, an fich, nur ein Gesetz des Den tens, ein logisches Gesetz ift, leuchtet nach dem Obigen von felbft ein: nur als folches, aus der Matur des Dentens baben wir es dargethan. Dennoch übertragen wir es allgemein, un willführlich und unmittelbar auf das reelle Geyn, und be baupten mit derfelben Gewißheit, daß A nicht gleich non A fepn tonne, daß jedes Ding fich felbst gleich fey. Ein folches all gemeines, unwillführliches Thun deutet in der Regel auf eine Rothwendigkeit hin, die uns nur nicht zum Bewußtseyn getom, men. Es fragt fich daber, mit welchem Rechte thun wir dief? wo liegt die Berechtigung und Gewißheit d. h. die Nothwendigfeit jener Behauptung? — Auf dem reellen Sevn felbft, un mittelbar, kann fie nicht beruhen, d. h. das reelle Seyn felbft fann uns nicht unmittelbar den Gedanken aufnöthigen, daß jedes Ding fich felber gleich fey, und also A nicht = non A feyn tonne. Denn im reellen Seyn ift jedes Ding nur einmal vorhanden: 6 tann nicht zwei fich gleiche Dinge geben, weil fie als folche nicht von einander zu unterscheiden, alfo nicht zweie wären; und doch mußte jedes Ding, wenn es realiter fich felber gleich feun und von uns als fich felber gleich mahrgenommen (d. h. der Ge-Danke Diefer Gleichheit durch Mitwirfung des Dinges felbit in unferm Denten erzeugt) werden follte, nothwendig zweimal vor Bahrnehmen also können wir es nicht, daß banden fevn. A = A fey, eben so wenig als daß A nicht = non A sevn könne. Die Gewißheit jenes Gedankens kann mithin nur eine vermittelle fepn, d. b. auf einer Folgerung beruhen, die wir unwillführlich und unbewußt machen. Und fo ift es in der That. Muffen wir nam. lich die Dinge nicht bloß als reell sevend, sondern auch als reell unterschieden denten, - und das muffen wir, wei wir ihre unterschiedliche Bestimmtheit wahrnehmen d. b. unter fchiedliche Empfindungen (Berceptionen) von ihnen haben, oder was daffelbe ift, weil wir unfere nothwendigen Gedanken nich beliebig unterscheiden können, fondern bestimmte Unterfchiede nnter ihnen seten muffen, !-- fo muffen wir, wie ichon bemertt, auch ihr Bezogen feyn auf einander und damit ihr m latives Nichtseyn gegen einander als ein reelles denken, d. h. wir müffen jedes Ding als realiter nicht bas Andre und die

jes sein relatives, aber nichtsdestoweniger reelles Nichtsehn zugleich als sein reelles Bestimmtseyn denken. Eben damit aber denken wir jedes Ding als realiter sich selbst gleich, und weil wir es so denken müßsen, so liegt darin unmittelbar, daß wir es nicht als realiter sich selber ungleich d. h. als nicht es selbst (als non A) denken können. Die Berechtigung jener Uebertragung ergiebt sich sonach aus dem Begriffe des Unterscheidens und der Unterschiedenheit: wir können das Unterscheiden und damit das Unterschieden sehn (Geschtstehen müssen. Aus dieser Rothwendigleit folgt die andre, daß wir, sofern es ein reelles Unterschiedenkeyn giebt, auch jedes reell Unterschiedene als realiter sich selber gleich denken müssen. Und weil wir es so denken müssen, ist es uns aemiss (evident), daß es so ist.

Anmerkung 1. Der Satz bes Widerspruchs als logisches Dentgesetz ift fo alt als die Logit felbit. Bereits Blato gebraucht ihn vielfach als ftartften Grund der Falschheit einer Behauptung zur Widerlegung andrer Philosopheme; und schon Ariftoteles ftellt ihn unter der Formel, daß unmöglich daffelbe zugleich feyn und nicht feyn und mithin unmöglich Demfelbigen Daffelbe und in derfelben Hinsicht zugleich zutommen und nicht jutommen tonne, ausdrücklich als logisches Princip auf. -Seit= dem ift er von der formalen Logif ftets und überall als logis sches Grundgesetz anerkannt worden. Auch der Satz der Identität, obwohl in der antiken Philosophie als ausgesprochenes logisches Gesetz nicht nachweisbar, ift verhältnißmäßig alt. Man nimmt an, daß ihn schon Antonius Andreas nach bem Borgange der Skotisten unter der Formel: Ens est ens auf. gestellt habe; nur ift zweifelhaft, ob er in diefem Sate bereits ein logisches Grundgeset ertannte. Als folches stellte ibn indes jedenfalls bereits Polz unter der Formel: idem sibimet ipsi est idem auf, und die formale Logit hat ihm feitdem diefen Rang ftets bewahrt. Auch erfannte bereits Poly, daß er mit dem Saye des Biderspruchs im Grunde identisch fey. Rant, Riefewetter, Jos. Beck, Herbart, Loge stimmten ihm das rin bei, die Meisten dagegen (Baumgarten, Jakob, Maaß, Lieftrunt, Hofbauer, Frics, Krug, Sigwart, Bachmann, Dros bijd, Strümpell) leugneten es. Auch stritt und streitet man noch über die Frage, ob beide Sage deducirbar oder als uns beweisbare Axiome unmittelbar anzunehmen sepen. Endlich ift man auch nicht ganz einig darüber, in welcher Formel fie ju faffen und welcher Sinn ihnen beizulegen fey.

Die Frage nach der Deducirbarteit der logischen Gesete

7\*

ift durch die obige Erörterung entschieden. 3ft der Say der Identitat und des Biderfpruchs ein Gefetz Der unterscheiden den Denkthätigkeit und somit bei der Bildung aller unserer Gedanken, Begriffe, Urtheile mitwirkfam, fo ift er in sofen nicht deducirbar, als er aus keinem andern Sape, Gesege, Bo griffe, Urtheile bergeleitet werden tann; infofern dagegen de ducirbar, als er in der Natur des Denkens selbst nachgewiefen werden muß. Auch ift im Obigen dargethan, daß und inwie fern der Satz der Identität mit dem des Biderspruchs iden tisch sey. In welcher Formel beide am besten auszudrücken feyen, tann als offene Frage behandelt werden : ift der Ginn einmal richtig ertannt, fo wird die angemeffenste Formel fich von felbit einstellen; jedenfalls tann ber Streit darüber nur die Faffung betreffen. Es scheint daher unnöthig, die ver schiedenen Formeln, in welche die beiden Gäge von der for malen Logit bisher gefaßt find, aufzugahlen und zu fritifiren. Nicht diese formelle Differez war der Mangel, an dem die for male Logit hinfichtlich ihrer Grundgefege litt, fondern die Bedeutung und die Art und Beise, in der sie dieselben aufstellte. Obwohl sie nämlich durchgängig behauptete, der Satz der Identität sev ein Denk gesetz, so unterließ sie doch oder vermochte nicht nachzuweisen, daß und inwiefern er ein Geset feb, d. b. inwiefern wir genothigt feyen, ihm gemäß zu denten. Sie stellte ihn in ähnlicher Art bin wie die Mathematik ihre f. g. Axiome: er war ihr eben nur ein gegebener, vorgefun, bener, unmittelbar evidenter Sat; und wo fie ihn zu deduct ren suchte, leitete fie ihn aus Sagen (Urtheilen oder Begriffen) ab, die durch ihn selbst erst zu Stande gekommen. Gegen dies fes Berfahren konnte mit Recht eingewendet werden : der Sat A = A fey eine leere, finnlose Tautologie; wenn A gesett fey, fo fey es freilich (als A) gesetzt und wenn man daffelbe Dh jett zweimal denke, fo verftehe es fich freilich von felbit, daß bieß Gedoppelte fich gleich fey, benn es fey ja eben nur zweis mal daffelbe gefest; aber welchen Sinn, welchen 3med habe es, Gesettes als Gesettes zu denten oder jedes Objett in Or danten zu wiederholen und fich felber gegenüberzusegen? wo liege die Nothwendigkeit, die Vernunft dieses Thuns ? Sieraul hatte die alte formale Logit teine Antwort.

In neuerer Zeit hat man diesem Mangel abzuhelsen gesucht. So behauptet Fr. Fischer: unter den Grundgesen des Denkens seven die Grundverhältnisse zu verstehen, auf welche sich alle inneren und wesentlichen Berhältnisse der Erkenntnißgegenstände, mit deren Entwickelung und Erzeugung sich das Denken besaßt, reduciren. Man könne diese Grundverhältnisse Geste nennen, weil sie als Maßstäbe zur Erkennung, Entwickelung und Erzeugung sämmtlicher Gedankenver-

baltniffe dienen, in diefer Anwendung aber gleich Raturgefepen mit unbewußter Nothwendigkeit fich geltend machen. Gol-der Grund verhältniffe gebe es zwei, das Verhältniß der Identität und das Berhältniß der Causalität. In ähnlidem Sinne faßte und entwickelte bereits vor Rischer A. Schopenhauer den Satz vom zureichenden Grunde. Allein ein Grundverhältniß mit dem namen eines Gesetes zu bezeichs nen, ift offenbar ein Mißbrauch dieses Namens. Es ift durch. aus nicht einzusehen, wie wir genöthigt seyn können, A=A gemäß dem Besetze der Identität zu denten, wenn damit nur ein Gedankenverhältniß ausgedrückt feyn foll; und eben fo we-nig, wie gewiffe Verhältniffe als "Maßstabe" zur Erkennung, Beurtheilung, Erzeugung aller übrigen dienen und in diefer Anwendung gleich Naturgeseten mit unbewußter Rothwendigfeit fich geltend machen tonnen. Aebnlichen Einwürfen unterliegt die Auffaffung von Drobifch, die im Befentlichen mit der von Twesten übereinkommt. Er hehandelt den Say der Identität und den Satz des Biderspruchs in der Lehre von. den Urtheilen, weil fie ihm felbst Urtheile find. "Das einfachste unmittelbar bejahende Urtheil ift: A ift A; das einfachste ebenso unmittelbar flare verneinende: A ift nicht non A." Gr: steres beiße der Satz der Einerleiheit, letteres der Satz des Biderspruchs; auf diefen beiden logischen Grundfagen beruhe bie Gültigkeit aller andern bejahenden oder verneinenden Ur-Allein so wenig die Dentgesetze bloße Gedankenvertheile. hältniffe feyn können, fo wenig kann ein Princip, ein "Grundfats ", auf dem " die Gultigfeit " andrer Urtheile beruhen foll, felbst ein bloßes Urtheil seyn, gesetzt auch, daß er fich in die Form eines Urtheils faffen ließe. Die ganze Ansicht wider-spricht zuvörderst der Definition, die Drobisch felbst vom Urtheil aufstellt, wonach es der logische Ausdruck des Berhält. niffes gegebener Begriffe binfichtlich ihrer Bertnupfungsfähigs feit feyn foll. Danach druckt bas Urtheil, A ift A, nur das Berhältniß des Begriffs A zu fich felber hinfichtlich feiner Berfnupfungsfähigkeit mit fich felber aus. Aber wie ein Begriff zu fich felber ein Berhältniß haben, mit fich felber verfnüpft werden könne, ift nicht wohl einzusehen: im Begriffe des Verhältniffes liegt es vielmehr, daß nur unterschiedene Dbjette (Begriffe) Glieder eines Berhältniffes fevn können. Eben fo wenig ist einzusehen, wie darauf, daß A und A der Berfnupfung fahig, also das Urtheil A ift A, logisch möglich ift, Die Gültigkeit andrer bejabender Urtheile beruhen tonne: daraus, daß A mit fich felber verknupfbar ift, tann doch uns möglich folgen, daß A und B verknüpfbar find; es müßte viels mehr zuvor festgestellt seyn, daß und inwiefern A und B Eis nes seven; ift dieß aber festgestellt, fo find A und B bereits verknüpft und von ihrer Verknüpfungsfähigkeit tann nicht mehr

die Rede seon. Jedenfalls bleibt unbeareiflich, wie wir, ab. gefehen von aller togischen Gültigfeit der Urtheile überhaupt, genöthigt feyn tönnen, jedes Objett als sich felber gleich zu denten, wie wir genöthigt seyn können zu denken, daß Gleiches zu Gleichem Gleiches ergebe zc. Aus der bloßen Fähigfeit, A = A zu benten, fann unmöglich die Roth, wendigkeit, es fo zu denken, abgeleitet werden. Ein Prin-cip, das nicht in fich felbst gewiß und evident d. i. denknoth-wendig ist, ift überhaupt tein Princip; die principielle Bültigkeit des Urtheils A ift A, ift mithin zu leugnen, fo lans ge nicht dargelegt worden, daß A = A gedacht werden mulit. Eben diefe principielle gesetliche Thätigteit fehlt dem Sage in der Bedeutung, die ihm Ch. S. 28 eiffe (in Fichtes Beiticht. 1839) giebt. nach ihm besteht der Sinn des Sages der 3den, tität und des Widerspruchs darin, daß das Bernunftbewußt, feyn und damit das menschliche Denten im Unterschiede vom thierischen Borstellen das Gleiche, wenn auch an verschiedenen Orten, in verschiedenen Zeiten und Berbindungen vorfommend, doch als Gleiches, das Unterschiedene als Unterschiedenes faßt, während dem thierischen Vorstellen im psychologijchen Berlaufe der Empfindungen und Berceptionen das Unterschie dene immer wieder in Ununterschiedenheit zerfließt, das Gleiche durch die Verschiedenheit des Orts, der Zeit und der Berbin dungen, in denen es auftritt, ein Ungleiches wird. Allein fo richtig diese Bemerfung fenn mag, fo ift damit doch nur eine Thatfache ausgesprochen: unfer Denten fast in der That das Unterschiedene als Unterschiedenes, das Gleiche als Bleiches; aber es fragt fich, warum und wiefern es dieß thun muß. - Lope, wie er überhaupt die Logit von der Metaphyfit und diefe wiederum von der Ethit abhängig macht, 10 giebt er auch dem Gape der Identität und des Biderspruche einen ethischen Sinn und erklärt den Geseges. Charafter des felben, jene Nothwendigkeit, aus ethischen Brincipien. Rach ihm kann der Satz in doppelter Bedeutung gefaßt werden, entweder als Ausdruck der (metaphyfischen) Ratur der Dinge, ,, denen es gehört, innerlich eine fich nie verlierende noch auf gebende Festigkeit und Sichfelbstgleichheit zu befigen, ohne die alle Wahrheit und alles Intereffe des Erkennens aufhörm würde," oder als Ausdruck der Natur des denkenden Ichs, das, "weil es felbst um feiner wefentlichen (ethischen) Bestimmung willen das in fich Treue und Unwandelbare feyn foll, auch m feinem Denken das Objekt nur in der nämlichen form der Allein die Ratur der Sichselbstgleichheit erfassen tann." Dinge hat unmittelbar mit dem Denken und feinen Befeten nichts zu schaffen; den Dingen möge jene Festigkeit und Sich felbstigleichheit oder das Gegentheil zukommen, das Denken würde immer das Feste als Festes, das Wandelbare als Ban

delbares, — turz Jedes als sich selbst gleich denken muffen. Und jenes ethische "Sollen" ist eben nur Sollen, kein logisches Müssen; Jeder aber, er möge dieses Sollen anerkennen oder ihm in feiner Freiheit sich entziehen wollen, vermag ein Dreiect schlechterdings nur als Dreieck, nicht aber als Biered zu denken. —

Auch erschwerte fich die formale Logit die Sache oft noch dadurch, daß fie aus dem logischen Gebiete des Denkens ohne weiteres in das (reelle) Sevn binübersprang und behauptete: jedes Ding fey fich felbst gleich. Dieg vermochte fie natürlich noch weniger darzuthun, als den Say, jedes Objekt muffe fich scher gleich gedacht werden. — In gleicher Art verfuhr fie mit dem Sape des Widerspruchs, den sie meist an die Spipe ftellte. Rur hatte fie bier infofern leichteres Spiel, als die Unmöglichkeit, A = non A zu denken, unmittelbar sich tund giebt. Allein follte der Satz ebenfalls ein Gefetz (nach der Analogie der f. g. Probibitiv - Gesete) sevn, so fehlte wiederum der Nachweis des Grundes, warum es logifch verboten, unwöglich fey, A = non A zu denken. Jedenfalls erschien der Say: A nicht = non A, 'nach der Art, wie ihn die formale Logit aufstellte, eben fo leer und bedeutungslos als der Sat: A=A. Für die Erkenntniß des reellen Seyns waren beide ohne alle positive Bedeutung. Denn damit, daß ich ein Ding als sich selber gleich denke, weiß ich offenbar noch gar nichts von dem Dinge; und eben fo wenig habe ich ertannt, was es fey, wenn ich weiß, daß es mit feinem reinen Gegentheil nicht identisch seyn könne. Freilich wurden beide Sage von den älteren Logikern meist nur für negative Kriterien der Bahrheit erklärt: fie follten nur beweisen, daß falfch fep, sowohl was nicht als sich selber gleich, als auch was als identifc mit feinem reinen Gegentheile gedacht werde. Allein gu einem folchen Rriterium ift in der That nur der Satz des 2016 derspruchs tauglich. Der Satz der Identität dagegen gilt schlechthin für alles Denkbare: auch das (im obigen Sinne) Bidersprechende würde, wenn es überhaupt denkbar wäre, als fich felber gleich (als widersprechend) zu denken feyn. 200 also einmal durch Einmischung der Dentwillführ oder aus Unflarheit und Gedankenlosigkeit Falsches, Widersinniges gedacht wird, da kann der Satz der Identität nicht helfen. Der 298is derspruch im obigen Sinne ist dagegen allerdings ein untrüg. liches Zeichen eines falschen, confusen, gedankenlofen Denkens, weil er überhanpt nur dadurch möglich ift, daß bereits fertige Begriffe entweder ohne flares Bewußtfeyn über ihren Inhalt oder in falfcher Bedeutung oder auch durch Berschiebung und Berwechselung ihres Sinnes, von der Dentwillführ verbunden werden. Eben darum aber kommt der reine Biderfpruch uns mittelbar gar nicht vor: kein Mensch redet von einem vieredis

gen Triangel oder von einem Dreied das tein Dreied ift; der Gedanke ift fchlechthin unmöglich. Daraus folgt aber, das der Say des Biderspruchs unmittelbar wenig zu brauchen ift. Selbst bei der Biderlegung widersprechender Behauptungen tommt es vor Allem darauf an, das confuse Denten über feine unklaren, verwechselten, gedankenlos verbundenen Begriffe auf. gutlaren; ift dieß geschehen, fo bedarf cs nicht weiter des Sapes des Widerspruchs, um den Frrthum darzuthun, weil bas Denten feiner natur nach Biderfprechendes nicht zu den Jedenfalls ift der Satz des Widerspruchs nur ten vermag. brauchbar, um den Irrthum widersprechender Gedankenver, bindungen aufzudecten, mithin nicht fowohl negatives Rrites rium der Bahrheit, als vielmehr nur Rriterium einer ber ftimmten Art von Jrrthumern. Jenes wäre er nur, weun aller Jrrthum, alles Falfche in fich widersprechend, ein Biderspruch im obigen Sinne feyn mußte. Da dieß nicht ber Fall ift, fo tann ich das Wahre unmöglich daran erten, nen, daß es sich nicht widerspricht; denn auch das Irrige, das Falsche, braucht fich nicht zu widersprechen.

Einige Neuere laffen daber die Beziehung auf die Bahrheit mit Recht fallen. Fr. Fifcher fest die Wichtigkeit und Bedeutung des Gefetes der Identität und Richtidentität vornehmlich in feine unifaffende Unwendung, indem es das Pincip aller Entwickelung (Analyse) des in gegebenen Babr nehmungen, Borftellungen und Begriffen implicite liegenden Insbesondere fep es das Princip der Ausein-Inhalts fey. anderlegung des Ganzen in feine Theile vermoae des unmits telbar aus ihm folgenden Grundfages : .,, das Ganze ift gleich feinen Theilen." Eben fo fep es das Princip der Beschrei-bung eines Gegenstandes vermöge des wiederum unmittel bar aus ihm abfliegenden Grundfages : ", der Gegenstand ift gleich feinen verschiedenen Seiten und Eigenschaften." Desgleis den Princip der Definition des Begriffs vermöge des eben. falls aus ihm folgenden Grundfages : "Der Begriff ift gleich feinen fämmtlichen Mertmalen." Allein auch damit ift nichts ge-Denn eine nabere Ueberlegung ergiebt gur Evidens, wonnen. daß die angeführten "Grundsäte" in der That nicht aus dem Gesete der Identität, fondern aus dem Begriff des Ganzen, aus dem Begriffe des Gegenstandes oder Dinges, Aus dem Ges und aus dem Begriffe des Begriffs folgen. fese der Identität würde nur folgen, daß bas Ganze als fich felber gleich, alfo als Ganzes, u. f. w. zu denten fey. Dens felben Fehler begeht u. U. bereits Sigmart, indem auch er den Sat, daß der Begriff gleich den in ihm vereinigten Mert. malen fey, auf das Gesetz der Identität zurudfährt. Er fins det die logische Bedeutung des letteren dariu, daß es Princip der bejahenden Thefis und der bejahenden Synthefis, aber

ł

auch Gefetz fet, wodurch Die bejahende Thefis und Sonthefis bestimmt fey, daß alfo in ihm der Begriff und das Gefes der Beziehung und Uebereinstimmung liege. Aber wie fann durch den Sats: A = A (oder wie Sigwart explicitt: "A gefest ift gesett, muß gedacht werden als gesett; A und A ftim. men mit einander überein "), die bejahende Thefis und Synthefis "bestimmt" fevn? wie tann diefer Gat überbaupt "Princip" der bejahenden Thefis und Synthefis fenn ? Das Erste läßt Sigwart ganz unerläutert; das 3weite erläutert er dahin : fo gewiß das Gefet der Identität Gefetz des menfchlichen Denkens sey, so gewiß gebe es im menschlichen Denken und für daffelbe eine bejahende Thefts und Synthests. Allein diese Erläuterung erläutert nichts: denn fie zeigt nicht, wie dus Gefey Princip der bejahenden Thefts und Synthefis fen tonne, fondern behauptet nur, daß, wenn diefes Gefet als Gefetz Des menschlichen Deutens anertannt fey, eben bamit auch anerkannt sey, daß es eine bejahende Thesis und Syn-thesis im menschlichen Denken und für daffelbe gebe. Jeden-falls ift es unzulässig, Gesetz und Begriff der Bejahung (Uebereinstimmung) ohne Beiteres zu identificiren. Daffelbe ift ju sagen gegen Sigwarts Erklärung des Gefetzes des 28is derspruchs, wonach dasselbe der Gegensatz des Gesetzes der Identität, Princip der verneinden Thefis und Sonthefis 2c., fevn soll.

Bährend sonach die alte formale Logit dem Saye der Identität und des Widerspruchs eine Bedeutung vindicirte, die er nicht beauspruchen kann, ließ sie diejenige Bedeutung, die ihm wirklich zukommt und von größter Bichtigkeit für uns fer Erkennen und Wiffen ist, gänzlich unbeachtet. Sie entging ihr, weil sie beide Sätze nur als gegebene f. g. Thatsachen des Bewußtseyns anfnahm, ohne sie in der Natur des Den-Beide Sape, möge tens (des Bewußtfeyns) nachzuweisen. man sie für Formen Eines und deffelben Gesetzes oder für verschiedene Gesete erflären, haben aber ihre Bedeutung zunächft nur in der Natur und für die Natur unfers Dentens. Bie fie in letterer gegründet find, fo druden fie, wie gezeigt, nur eine bestimmte nothwendige Thätigkeitsweife unfers Dentens in der Form eines Gesets aus. Diese Thätigkeitsweise giebt fich in ihnen fund; wie sie aus der Natur unsers Denkens folgen, fo läßt fich aus ihnen auf lettere zurückschließen; fie find mithin zugleich Medien, um die natur unfers Denkens zu erkennen. Sie dienen aber auch zur Erkenntniß der Ratur der Dinge. Denn ift die Ratur der Dinge, das An = ftch des reellen Seyns, nur Dasjenige, als was wir die Dinge ihrem Befen und Begriffe nach denten müffen, und muffen wir die Dinge als realiter unterschieden-denken, fo folgt, daß die Dinge auch realiter auf einander fich beziehen, realiter fich negatis gegeneinander verhalten und in diefer relativen Regativität ihre Bestimmtheit haben, d. h. daß jedes Ding eben nur in und fraft seiner Unterschiedenheit von andren ist, was es ist, jedes also im Unterschiede vom andern es selbst und nur es selbst (A=A), jedes als es selbst nicht das andre ist (A micht=non A). So wenig damit erkannt ist, was die Dinge find, so ist doch die vielleicht wichtigere Einsicht gewonnen, wodurch die Dinge sind, was ste sind. Jedes ist eben nur was es ist frast seiner Unterschiedenbeit vom andern; und damit ergiebt sich nicht nur der Begriff der relativen Negativität als des allgemeinen Mediums, wodurch und worin Alles was ist seine Best immtheit hat (ist, was es ist), sondern zugleich, wie sich alsbald näher zeigen wird, die Nothwendigkeit einer unterscheidenden Densthätigteit, durch welche die Unterschiede der Dinge und damit die Dinge schift gest sind. --

Anmerk. 2. Die speculative Philosophie benutte anfänglich, in Fichte und Schelling, den Satz der Identität und des Biderspruchs nur, um mittelft deffelben ihren Begriff des Absoluten zum Bewußtseyn ju bringen und refp. zu begründen. Fichte, welchem urfprünglich diefer Begriff mit Den, was er das "absolute" 3ch nannte, in Eins zusammenfiel, be hauptete, daß dieses 3ch, d. h. das Sich-felbst = Sezeude, bas zugleich ein Andres, ein Richt-Ich, fich entgegenfest, als Grund alles Biffens (Bewußtfeyns) gedacht und implicite 'anerfannt werde, sobald man überhaupt irgend einen Gay dente, insbesondre sobald man auch nur den Say A = A zugebe. Denn obwohl A = A nur aussage: wenn A fep, so fep A, oder wenn A gesett fey, so fep es gesett, so fey damit doch ausgesprochen, daß der Jufammenhang (die Copula - die Gleichheit) zwischen A. Subjekt und A. Prädicat schlechthin und ohne allen Grund im Ich und vom Ich geseht werde. Daraus aber folge, daß im Ich etwas sen, welches sich stets gleich), stets Ein und Daffelbe bleibe, daß also im 3ch ein Mit - sich - Identisches sen, daß die Identität mit sich eine Be-stimmung des Ich sev. Jener Zusammenhang zwischen A und A sev also = dem Saze: Ich bin Ich oder Ich bin; und da diefer Zusammenhang schlechthin und ohne weiteren Grund vom 3ch felber gesetzt werde, fo fen auch diefe 3dentität des 3ch mit fich nothwendig vom 3ch felbft fchlechtbin gefest, b. h. Id) fest fich felbit als 3ch. Aus diefem Sich - fegen folge erst, daß A = A geset werden muffe. — In ähnlicher Art erweist Fichte, daß, wenn man den Satz: A nicht = non A, zugebe, man eben damit annehme, daß das 3ch schlechthin und ohne weiteren Grund sich selber ein Andres (ein nicht-3ch) entgegensege, - die zweite "Thathandlung", durch die m

ibrem Aufammenhang mit der erften bas 3ch eben 3ch, Bewußtfeyn und Gelbitbewußtfeyn moglich fey (Richtes Gammtl. 28. I, 92 ff.). — Es ift längst und vielfach dargethan, daß diefe Deductionen mancherlei Sprünge und unberechtigte folgerungen enthalten. Ramentlich leuchtet von felbit ein, daß der Satz A = A weder an fich noch im gemeinen Bewußtseyn die von Fichte angenommene Bedeutung hat. Er kann diese Bedeutung nicht haben. Denn in dem Sape : "Benn A ift, so ist A", ist das erste Glied, das Seyn des A, die Bedin-gung des zweiten. Uber das zweite ist ganz dasselbe, was das erfte, ebenfalls das Seyn des A. Das Seyn ware also die Bedingung des Seyns, was offenbar widersinnig ift, da die Bedingung nothwendig von dem Bedingten muß unterichieden feyn und refy. werden tonnen, wenn überhaupt von Bedingung und Bedingtem die Rede feyn foll. Sieht man aber von der Form ab, auf das, was Fichte eigentlich meinte, fo spricht fich in jener Deduction offenbar die richtige Erfennt. niß aus, Daß das 3ch (das Denken - die Intelligenz) nur 36, Bewußtfeyn, Gelbftbewußtfenn ift, fofern es fich in fich und von einem Andern unterscheidet, daß alfo diefes Unterscheiden die "Thathandlung" (Grundthatigfeit) ift, welche dem Bewußtfeyn und Selbstbewußtfeyn zu Grunde liegt, und daß in und mit der unterscheidenden Dentthätigkeit zugleich der Sat ber Identität wie des Biderspruchs gesetht ift, das alfo jene auch Diefen logischen Gesehen zu Grunde liegt.

Bei Schelling dagegen tritt diefe Erfenntniß schon zurud. Er behauptet, der Satz A = A fer die einzige Wahrheit, die an fich, ohne alle Beziehung auf die Beit gefest, das höchfte Befet für das Genn der Bernunft, und da außer ihr nichts sey, für alles Geyn sey. Es werde damit weder gesagt, daß A überhaupt, noch daß es als Subjeft oder als Pradicat fey, fondern das einzige Seyn, das durch jenen Sat gefest werde, fey das der Identität felbst, schlechthin gesetzt, also unabhängig von Subjeft und Prädicat. Der Say A = A fey der einzige unbedingt gewisse: unmittelbar mit ihm sey aber die absolute Identität gesetht; also sey auch letstere schlechthin, und so gewiß als der Say A = A. Sie könne nicht gedacht werden als durch diesen Say, aber sie werde durch denselben als fepend gesett: fie fey alfo dadurch, daß sie gedacht werde. Ihr Seyn sey eine ewige Bahrheit und fie felbit Eins mit der Bernunft, u. f. w. (3tf. f. fpecul. Physik. 11, 2, 4 f.) Hier zeigt fich bereits jenes Berwechseln und Berschieben der Begriffe, welches Schelling und Begel in die Bhilosophie eingeführt haben. Obwohl der Gay A=A als Gefetz bezeichnet wird, fo wird er doch im Grunde vielmehr als Ansdruck des Begriffs der 3dentität gefaßt, Gefet und Beariff allo obne weiteres identificirt oder der Begethane logische Grundgesetz immer als den Satz der Identität und des Biderspruchs bezeichnen.

Daf dief Gefetz zunächst, an fich, nur ein Gesetz des Den fens, ein logifches Gefet ift, leuchtet nach dem Dbigen von felbst ein: nur als folches, aus der Matur des Dentens haben wir es dargethan. Dennoch übertragen wir es allgemein, um willführlich und unmittelbar auf das reelle Seyn, und be baupten mit derfelben Gewißheit, daß A nicht gleich non A fepn tonne, daß jedes Ding fich felbst gleich fep. Ein folches all gemeines, unwillführliches Thun deutet in der Regel auf eine Nothwendigkeit bin, die uns nur nicht zum Bewußtseyn getom, men. Es fragt fich daher, mit welchem Rechte thun wir dief? wo liegt die Berechtigung und Gewißheit d. b. die Nothwendigfeit jener Behauptung? - Auf dem reellen Seyn felbst, un mittelbar, fann fie nicht beruhen, d. h. das reelle Seyn felbft fann uns nicht unmittelbar den Gedanfen aufnöthigen, daß jedes Ding fich felber gleich sey, und also A nicht = non A seyn tonut. Denn im reellen Seyn ift jedes Ding nur einmal vorhanden: 6 kann nicht zwei sich gleiche Dinge geben, weil sie als folche nicht von einander zu unterscheiden, alfo nicht zweie wären; und dech mußte jedes Ding, wenn es realiter fich felber gleich feyn und von uns als fich felber gleich mahrgenommen (d. h. der 0% danke diefer Gleichbeit durch Mitwirfung des Dinges felbit in unferm Denten erzeugt) werden follte, nothwendig zweimal vor Bahrnehmen also können wir es nicht, duß handen sevn. A == A fey, eben so wenig als daß A nicht == non A feyn tonne. Die Gewißheit jenes Gedankens fann mithin nur eine vermittelle fenn, d. h. auf einer Folgerung beruhen, die wir unwillführlich und unbewußt machen. Und fo ift es in der That. Muffen wir nam lich die Dinge nicht bloß als reell sevend, sondern and als reell unterschieden denken, - und das müffen wir, weil wir ihre unterschiedliche Bestimmtheit wahrnehmen d. b. unter fchiedliche Empfindungen (Perceptionen) von ihnen haben, oder was daffelbe ift, weil wir unfere nothwendigen Gedanken nicht beliebig unterscheiden können, fondern bestimmte Unterschiede nnter ihnen segen muffen, !-- fo muffen wir, wie ichon bemerkt, auch ihr Bezogen seyn auf einander und damit ihr relatives Nichtseyn gegen einander als ein reelles denken, d. b. wir muffen jedes Ding als realiter nicht das Andre und die

fes fein relatives, aber nichtsdeftoweniger reelles Nichtfeyn gugleich als fein reelles Bestimmtseyn denken. Eben damit aber denken wir jedes Ding als realiter sich selbst gleich, und weil wir es so denken müssen, so liegt darin unmittelbar, daß wir es nicht als realiter sich selber ungleich d. h. als nicht es selbst (als non A) denken können. Die Berechtigung jener Uebertragung ergiebt sich sonach aus dem Begriffe des Unterscheidens und der Unterschiedenheit: wir können das Unterscheiden nur so fassen, wie wir es selbst vollziehen müssen. Aus dieser Nothwendigkeit folgt die andre, daß wir, sofern es ein reelles Unterschiebenseyn giebt, auch jedes reell Unterschiedene als realiter sich selbs ber aleich denken müssen. Und weil wir es so denken müssen.

ift es uns gewiß (evident), daß es so ist.

Anmerkung 1. Der Satz des Widerspruchs als logisches Dentgesetz ift fo alt als die Logit felbit. Bereits Blato gebraucht ihn vielfach als ftärtften Grund der Falfchheit einer Behauptung zur Widerlegung andrer Philosopheme; und schon Uristoteles stellt ihn unter der Formel, daß unmöglich dasselbe zugleich feyn und nicht feyn und mithin unmöglich Demfelbigen Daffelbe und in derselben Hinficht zugleich zukommen und nicht zukommen könne, ausdrücklich als logisches Brincip auf. Seit-dem ift er von der formalen Logik stets und überall als logifches Grundgesets anerfannt worden. Auch der Sat der 3dentität, obwohl in der antiken Philosophie als ausgesprochenes logisches Gesetz nicht nachweisbar, ist verhältnismäßig alt. Man nimmt an, daß ihn schon Antonius Andreas nach dem Borgange der Stotisten unter der Formel: Ens est ens aufgestellt habe; nur ift zweifelhaft, ob er in diefem Sate bereits ein logisches Grundgesch ertannte. Als folches stellte ihn in-des jedenfalls bereits Polz unter der Formel: idem sibimet ipsi est idem auf, und die formale Logit hat ihm feitdem diefen Rang stets bewahrt. Anch erkannte bereits Polz, daß er mit dem Sage des Widerspruchs im Grunde identisch sey. Rant, Riefewetter, Jof. Bed, Berbart, Loge flimmteu ihm barin bei, die Meisten dagegen (Baumgarten, Jatob, Maaß, Tieftrunt, Hofbauer, Fries, Krug, Sigwart, Bachmann, Dro-bisch, Strünwell) leugneten es. Auch stritt und streitet man noch über die Frage, ob beide Sage deducirbar oder als unbeweisbare Axiome unmittelbar anzunehmen feyen. Endlich ift man auch nicht ganz einig darüber, in welcher Formel fie zu faffen und welcher Sinn ihnen beizulegen fey.

Die Frage nach der Deducirbarkeit der logischen Gesepe

7\*

ift durch bie obige Erörterung entschieden. 3ft ber Gat ber Identitat und des Biderfpruchs ein Gefetz Der unterfcheiden Den Denkthätigkeit und fomit bei der Bildung aller unferer Gedanken, Begriffe, Urtheile mitwirkfam, fo ift er in sofem nicht deducirbar, als er aus teinem andern Gape, Befege, Be griffe, Urtheile hergeleitet werden tann; insofern dagegen de Ducirbar, als er in der Natur des Dentens felbft nachgewiefen werden muß. Auch ift im Obigen dargethan, daß und inwie fern der Satz der Identität mit dem des Widerspruchs iden, tifch fey. In welcher Formel beide am besten auszudruden feyen, kann als offene Frage behandelt werden: ift der Sinn einmal richtig ertannt, fo wird die angemeffenste Formel fich von felbst einstellen; jedenfalls tann der Streit darüber nur Die Faffung betreffen. Es scheint daber unnöthig, die ver fchiedenen Formeln, in welche die beiden Sage von der for malen Logit bisher gefaßt find, aufzuzählen und zu fritifiren. Richt diefe formelle Differez war der Mangel, an dem die for-male Logit hinsichtlich ihrer Grundgesetse litt, sondern die Bedeutung und die Art und Beise, in der fie dieselben aufstellte. Obwohl sie nämlich durchgängig behauptete, der Say der Identität fey ein Dent gefes, fo unterließ fie doch oder ver-mochte nicht nachzuweifen, daß und inwiefern er ein Gefes [ev, b. b. inwiefern wir genothigt fepen, ihm gemäß zu denten. Sie stellte ibn in ähnlicher Art bin wie die Mathematif ihre f. g. Agiome: er war ihr eben nur ein gegebener, vorgefundener, unmittelbar evidenter Say; und wo fie ihn zu deduciren suchte, leitete fie ihn aus Sagen (Urtheilen oder Begriffen) ab, die durch ihn felbst erft zu Stande gekommen. Gegen dies fes Verfahren konnte mit Recht eingewendet werden : der Sat A = A fey eine leere, finnlose Tautologie; wenn A gesetst fev, fo fey es freilich (als A) gesetzt und wenn man dasselbe Dbjekt zweimal denke, fo verstehe es sich freilich von selbst, das dieß Gedoppelte sich gleich sev, denn es sev ja eben nur zweis mal dasselbe gesett; aber welchen Sinn, welchen 3wed habe es, Gesettes als Gesettes zu denken oder jedes Objekt in Ge danken zu wiederholen und fich felber gegenüberzusepen? wo liege die Nothwendigkeit, die Vernunft dieses Thuns? Hierauf hatte die alte formale Logit keine Antwort.

In neuerer Zeit hat man diefem Mangel abzuhelfen gefucht. So behauptet Fr. Fisch er: unter den Grundgespen des Denkens feyen die Grund verhältniffe zu verstehen, auf welche sich alle inneren und wesentlichen Berhältniffe der Erkenntnißgegenstände, mit deren Entwickelung und Erzeugung sich das Denken besaßt, reduciren. Man könne diese Grundverhältniffe Geses nennen, weil sie als Maßstäbe zur Erkennung, Entwickelung und Erzeugung fämmtlicher Gedankenver-

bältniffe dienen, in dieser Anwendung aber gleich Raturgesepen mit unbewußter Nothwendigkeit sich geltend machen. Sols der Grund verhältnisse gebe es zwei, das Verhältnis der Identität und das Verhältnis der Causalität. In ähnlidem Ginne faßte und entwidelte bereits vor Rifcher A. Schopenhauer den Say vom zureichenden Grunde. Allein ein Grundverhältniß mit dem Ramen eines Gefeges zu bezeichnen, ift offenbar ein Mißbrauch dieses Namens. Es ift durchaus nicht einzusehen, wie wir genöthigt feyn tonnen, A - A gemäß dem Gesethe der Identität zu denken, wenn damit nur ein Gedankenverhältniß ausgedrückt feyn foll; und eben fo wes nig, wie gewisse Berhältniffe als "Maßstäbe" zur Erkennung, Beurtheilung, Erzeugung aller übrigen dienen und in diefer Anwendung gleich Naturgesethen mit unbewußter Rothwendig. teit fich geltend machen tonnen. Aehnlichen Einwürfen unterliegt die Auffaffung von Drobifch, die im Befentlichen mit der von Iweften übereintommt. Er bebandelt den Gan ber Identität und den Satz des Biderspruchs in der Lehre von den Urtheilen, weil fie ihm felbst Urtheile find. "Das einfachfte unmittelbar bejabende Urtheil ift: A ift A; das einfachfte ebenfo unmittelbar flare verneinende: A ift nicht non A." Er. steres heiße der Satz der Einerleiheit, letteres der Satz des Biderspruchs; auf diesen beiden logischen Grundsätzen beruhe die Gültigfeit aller andern bejahenden oder verneinenden Urtheile. Allein so wenig die Denkgesetze bloge Gedankenverbaltniffe feyn können, so wenig kann ein Princip, ein "Grund-fag", auf dem "die Gültigkeit" andrer Urtheile beruhen foll, felbft ein bloßes Urtheil feyn, gesetzt auch, daß er fich in die Form eines Urtheils fassen ließe. Die ganze Ansicht wider-spricht zuvörderst der Definition, die Drobisch felbst vom Urtheil aufstellt, wonach es der logische Ausdruck des Berhältniffes gegebener Begriffe hinsichtlich ihrer Verknüpfungsfähigs feit feyn foll. Danach brückt das Urtheil, A ift A, nur das Berhältniß des Begriffs A zu fich felber hinfichtlich feiner Berfnupfungsfähigkeit mit fich felber aus. Aber wie ein Begriff zu fich felber ein Berhältniß haben, mit fich felber verfnüpft werden könne, ist nicht wohl einzusehen: im Begriffe des Berhältniffes liegt es vielmehr, daß nur unterschiedene Dbjefte (Begriffe) Glieder eines Berhältniffes feyn tonnen. Eben fo wenig ist einzusehen, wie darauf, daß A und A der Bers knüpfung fähig, also das Urtheil A ist A, logisch möglich ist, die Gültigkeit andrer bejahender Urtheile beruhen könne: daraus, daß A mit sich felber verknüpsbar ist, kann doch uns möglich folgen, daß A und B verknüpsbar sind; es müßte viels mehr zuvor festgestellt seyn, daß und inwiesern A und B Eines seven; ist dieß aber festgestellt, so sind A und B bereits verknüpft und von ihrer Berknüpfungsfähigkeit kann nicht mehr

Die Rede feyn. Jedenfalls bleibt unbegreiflich, wie wir, abgeschen von aller logischen Gultigfeit der Urtheile überhaupt, genöthigt seyn können, jedes Objekt als fich felber gleich ju denten, wie wir genothigt feyn tonnen zu denten, daß Gleiches zu Gleichem Gleiches ergebe 2c. Aus der bloßen Fähigkeit, A = A zu denken, kann unmöglich die Noth-Gin Brinwendigkeit, es fo zu denken, abgeleitet werden. cip, das nicht in fich felbst gewiß und evident d. i. dentnoth-wendig ift, ift überhaupt tein Princip; die principielle Bültigkeit des Urtheils A ift A, ift mithin zu leugnen, fo lange nicht dargelegt worden, daß A = A gedacht werden mulfe. Eben diefe principielle gesetzliche Thätigkeit fehlt dem Sate in ber Bedeutung, die ihm Ch. S. 2Beiffe (in Fichtes Beiticht. nach ihm besteht der Ginn des Sakes der 3dens 1839) aiebt. tität und des Widerspruchs darin, daß das Bernunftbewußt, feyn und damit das menschliche Denten im Unterschiede vom thierischen Borftellen das Gleiche, wenn auch an verschiedenen Orten, in verschiedenen Zeiten und Verbindungen vorkommend, doch als Gleiches, das Unterschiedene als Unterschiedenes faßt, während dem thierischen Borftellen im pfychologischen Verlaufe der Empfindungen und Berceptionen das Unterschiedene immer wieder in Ununterschiedenheit zerfließt, das Gleiche durch die Berschiedenheit des Orts, der Zeit und der Berbindungen, in denen es auftritt, ein Ungleiches wird. Allein fo richtig diefe Bemerfung feyn mag, fo ift damit doch nur eine Thatfache ausgesprochen: unfer Deuten faßt in der That das Unterschiedene als Unterschiedenes, das Gleiche als Gleiches; aber es fragt fich, warum und wiefern es dieß thun muß. - Lope, wie er überhaupt die Logit von der Metaphyfit und diefe wiederum von der Ethit abhängig macht, fo giebt er auch dem Sage der Identität und des Widerspruche einen ethischen Sinn und erflärt den Gefeges - Charafter Des Na¢) felben, jene Nothwendigkeit, aus ethischen Brincipien. ihm tann der Sat in doppelter Bedeutung gefaßt werden, entweder als Ausdruck der (metaphyfifchen) Ratur der Dinge, ", denen es gehört, innerlich eine fich nie verlierende noch auf gebende Festigkeit und Sichselbstgleichheit zu befigen, ohne die alle Bahrheit und alles Intereffe des Erkennens aufhören würde," oder als Ausdruck der Natur des denkenden 3ch8, bas, "meil es felbst um feiner wefentlichen (ethifchen) Bestimmung willen das in fich Treue und Unwandelbare feyn foll, auch in feinem Denten das Objett nur in der nämlichen Form ber Allein die Natur ber Sichfelbstgleichheit erfassen tann. " Dinge hat unmittelbar mit dem Denken und feinen Befegen nichts zu schaffen; den Dingen möge jene Festigkeit und Sch felbftgleichheit oder das Gegentheil zukommen, das Denten würde immer das Fefte als Feftes, das Wandelbare als Bell

delbares, — turz Jedes als sich selbst gleich denken muffen. Und jenes ethische "Sollen" ist eben nur Sollen, kein logisches Müssen; Jeder aber, er möge dieses Sollen anerkennen oder ihm in feiner Freiheit sich entziehen wollen, vermag ein Dreieck schlechterdings nur als Dreieck, nicht aber als Biereck zu denken. —

Auch erschwerte fich die formale Logik die Sache oft noch dadurch, daß fie aus dem logischen Gebiete des Denkens ohne weiteres in das (reelle) Seyn hinübersprang und behauptete: jedes Ding sey sich selbst gleich. Dies vermochte sie natürlich noch weniger darzuthun, als den Satz, jedes Objekt muffe sich selber gleich gedacht werden. — In gleicher Art verfuhr sie mit dem Satze des Widerspruchs, den sie meist an die Spipe ftellte. Nur hatte fie bier infofern leichteres Spiel, als die Unmöglichfeit, A = nonA zu denken, unmittelbar sich Allein follte der Say ebenfalls ein Gefet (nach tund giebt. der Analogie der f. g. Prohibitiv . Gefete) feyn, fo fehlte wiederum der Nachweis des Grundes, warum es logisch verbeten, unmöglich sey, A = non A zu denken. Jedenfalls erschien der Sat: A nicht = non A, 'nach der Art, wie ihn die formale Logit aufstellte, eben fo leer und bedeutungslos als der Say: A=A. Für die Erkenntniß des reellen Seyns waren beide ohne alle positive Bedeutung. Denn damit, daß ich ein Ding als sich selber gleich denke, weiß ich offenbar noch gar nichts von dem Dinge; und eben fo wenig habe ich ertannt. was es fey, wenn ich weiß, daß es mit feinem reinen Gegentheil nicht identisch seyn tonne. Freilich wurden beide Sage von den älteren Logikern meift nur für negative Rriterien der Babrheit erklärt: fie follten nur beweisen, daß falich fen, sowohl was nicht als sich felber gleich, als auch was als identisch mit seinem reinen Gegentheile gedacht werde. Allein zu einem folchen Kriterium ift in der That nur der Satz des 28i. derspruchs tauglich. Der Satz der Identität dagegen gilt schlechthin für alles Denkbare: auch das (im obigen Sinne) Bidersprechende würde, wenn es überhaupt deutbar wäre, als fich selber gleich (als widersprechend) zu denken seyn. 2Bo also einmal durch Einmischung der Denfwillführ oder aus Unflarheit und Gedankenlosigkeit Falfches, Widersinniges gedacht wird, da kann der Satz der Identität nicht helfen. Der 298is derspruch im obigen Sinne ift dagegen allerdings ein untrügs liches Zeichen eines falfchen, confusen, gedankenlosen Denkens, weil er überhanpt nur dadurch möglich ift, daß bereits fertige Begriffe entweder ohne flares Bewußtseyn über ihren Inhalt oder in falfcher Bedeutung oder auch durch Berschiebung und Berwechselnng ihres Sinnes, von der Dentwillführ verbunden werden. Eben darum aber kommt der reine Biderfpruch uns mittelbar gar nicht vor: kein Mensch redet von einem vierectis

gen Triangel oder von einem Dreied das tein Dreied ift; ber Gedanke ift schlechthin unmöglich. Daraus folgt aber, daß der Satz des Biderspruchs unmittelbar wenig zu brauchen ift. Selbst bei der Widerlegung widersprechender Behauptungen fommt es vor Allem darauf an, das confuse Denten über feine unklaren, verwechselten, gedautenlos verbundenen Begriffe aufzuklären; ift dieß geschehen, so bedarf es nicht weiter des Sates des Widerspruchs, um den Irrthum darzuthun, weil bas Denken feiner natur nach Bidersprechendes nicht zu den-Jedenfalls ift der Satz des Widerspruchs nur ken vermag. brauchbar, um den Irrthum widersprechender Gedankenverbindungen aufzudecten, mithin nicht fowohl negatives Rrites rium der Bahrheit, als vielmehr nur Kriterium einer beftimmten Art von Srrthumern. Jenes wäre er nur, wenn aller Jrrthum, alles Falfche in fich widersprechend, ein Biderspruch im obigen Sinne seyn müßte. Da dieß nicht der Fall ift, so kann ich das Wahre unmöglich daran erkens nen, daß es fich nicht widerspricht; denn auch das Irrige, das Falfche, braucht fich nicht zu widersprechen.

Einige Neuere laffen daber die Beziehung auf die Babrheit mit Recht fallen. Fr. Fifch er fest die Bichtigkeit und Bebeutung des Gesetzes der Identität und Richtidentität vors nehmlich in feine unifaffende Unwendung, indem es das Bincip aller Entwidelung (Analyfe) des in gegebenen Babrs nehmungen, Borftellungen und Begriffen implicite liegenden Inhalts fev. Insbesondere fey es das Brincip der Auseinanderlegung des Ganzen in feine Theile vermöge des unmittelbar aus ihm folgenden Grundfages :..., das Ganze ift gleich feinen Theilen." Eben fo fey es das Brincip der Befdreis bung eines Gegenstandes vermöge des wiederum unmittels bar aus ihm abfließenden Grundsates: "der Gegenstand ift gleich feinen verschiedenen Seiten und Eigenschaften." Desgleis den Princip der Definition des Begriffs vermöge des eben falls aus ihm folgenden Grundfages : "Der Begriff ift gleich feinen fämmtlichen Mertmalen." Allein auch Damit ift nichts ges wonnen. Denn eine nähere Ueberlegung ergiebt zur Evidens, daß die angeführten "Grundfäte" in der That nicht aus dem Gesetze der Identität, sondern aus dem Begriff des Bangen, aus dem Begriffe des Gegenstandes oder Dinges, und aus dem Begriffe des Begriffs folgen. Aus dem Ger fese der Identität wurde nur folgen, daß das Ganze als fich felber gleich, alfo als Ganzes, u. f. m. zu denten fep. Denfelben Fehler begeht u. 2. bereits Gigwart, indem auch er den Sat, daß der Begriff gleich den in ihm vereinigten Mert-malen fey, auf das Gesetz der Identität zuruchfährt. Er fin-det die logische Bedeutung des letzteren darin, daß es Princip der bejahenden Thefis und der bejahenden Synthefis, aber

auch Gefetz fey, wodurch die bejahende Thefis und Sonthefis bestimmt fey, daß alfo in ihm der Begriff und das Gefet der Beziehung und Uebereinstimmung liege. Aber wie fann durch den Gay: A = A (oder wie Gigwart explicitt: "A gefest ift gefest, muß gedacht werden als gefest; A und A ftim. men mit einander überein "), die bejahende Thefis und Synthefis "beft im mt" feyn? wie tann diefer Say überhaupt "Brincip" der bejahenden Thefis und Synthefis fenn? Das Erste läßt Sigwart ganz unerläutert; das 3weite erläutert er dahin : fo gewiß das Gefet der Identität Gefetz des menfchlichen Denkens fey, fo gewiß gebe es im menschlichen Denken und für dasselbe eine bejahende Thesis und Synthesis. Allein Diese Erläuterung erläutert nichts : denn fie zeigt nicht, wie bas Gefetz Brincip der bejahenden Thefts und Synthefis feyn tonne, fondern behauptet nur, daß, wenn diefes Gefet als Gefetz des menschlichen Dentens anertannt fen, eben bamit auch anerkannt fey, daß es eine bejahende Thefis und Syn-thefis im menschlichen Denken und für daffelbe gebe. Jeden-falls ift es unzulässig, Gesetz und Begriff der Bejahung (Uebereinstimmung) ohne Beiteres zu identificiren. Daffelbe ift zu fagen gegen Sigwarts Erklärung des Gefetzes des 28iderspruchs, wonach daffelbe der Gegenfatz des Gefetes der Identität, Brincip der verneinden Thefis und Synthefis 2c., fevn foll.

Bährend sonach die alte formale Logit dem Sate der Adentität und des Biderfpruchs eine Bedeutung vindicirte, Die er nicht beauspruchen kann, ließ sie diejenige Bedeutung, Die ihm wirklich zukommt und von größter Bichtigkeit für unfer Ertennen und Biffen ift, ganzlich unbeachtet. Gie entging ihr, weil sie beide Sape nur als gegebene f. g. Thatfachen Des Bewußtfeyns anfnahm, ohne fie in der natur des Denfens (des Bewußtfeyns) nachzuweisen. Beide Gage, möge man sie für Formen Eines und deffelben Gefetes oder für verschiedene Gesetze erklären, haben aber ihre Bedeutung zu-nächst nur in der Natur und für die Natur unsers Denkens. Bie fie in letterer gegründet find, fo bruden fie, wie gezeigt, nur eine bestimmte nothwendige Thätigkeitsweise unsers Denfens in der Form eines Gesets aus. Diese Thätigkeitsweise giebt fich in ihnen fund; wie sie aus der Natur unsers Denkens folgen, so läßt sich aus ihnen auf letztere zuruckschließen; sie find mithin zugleich Medien, um die Ratur unfers Dentens zu ertennen. Sie dienen aber auch zur Ertenntniß der Ratur der Dinge. Denn ift die Ratur der Dinge, das An - ftch des reellen Seyns, nur Dasjenige, als was wir die Dinge ihrem Befen und Begriffe nach denten muffen, und muffen wir die Dinge als realiter unterschieden-denken, fo folgt, daß die Dinge auch realiter auf einander fich beziehen, realiter fich

negativ gegeneingnder verhalten und in diefer relativen Regativität ihre Bestimmtheit baben, b. b. daß jedes Ding eben nur in und fraft feiner Unterschiedenheit von andren ift, was es ift, jedes also im Unterschiede vom andern es felbft und nur es felbit (A=A), jedes als es felbit nicht das andre ift (A nicht = non A). So wenig damit ertannt ift, was die Dinge find, so ift doch die vielleicht wichtigere Einsticht gewonnen, wodurch die Dinge find, was fie find. Jedes ift eben nur mas es ift fraft feiner Unterschiedenbeit vom andern; und damit ergiebt fich nicht nur der Begriff der relativen Negativität als des allgemeinen Mediums, wodurch und worin Alles was ift feine Bestimmtheit bat (ift, mas es ift), sondern zugleich, wie fich alsbald näher zeigen wird, Die Nothwendigkeit einer unterscheidenden Denkthätigkeit, durch welche die Unterschiede der Dinge und damit die Dinge selbst gesetfind. ---

Unmerk. 2. Die speculative Philosophie, benutte anfänglich, in Fichte und Schelling, den Satz der Idemität und des Biderfpruchs nur, um mittelft deffelben ibren Begriff des Absoluten zum Bewußtseyn ju bringen und refp. zu begründen. Fichte, welchem ursprünglich diefer Begriff mit Dem, was er bas "abfolute" 3ch nannte, in Eins zufammenfiel, be hauptete, daß dieses 3ch, d. h. das Sich - felbit - Segende, das zugleich ein Andres, ein Richt=3ch, fich entgegenfest, als Grund alles Biffens (Bewußtscyns) gedacht und implicite an. erfannt werde, sobald man überhaupt irgend einen Gay dente, insbesondre sobald man auch nur den Say A = A zugebe. Denn obwohl A = A nur ausfage: wenn A fey, fo fey A, oder wenn A gefest fey, fo fey es gefest, fo fey damit doch ausgesprochen, daß der Jufammenhang (die Copula - die Gleichheit) zwischen A. Subjekt und A. Prädicat schlechthin und ohne allen Grund im Ich und vom Ich geseht werde. Daraus aber folge, daß im Ich etwas sen, welches sich stets gleich, stets Ein und Daffelbe bleibe, daß also im 3ch ein Mit = fich = Identisches fen, daß die Identität mit fich eine Bestimmung des 3ch fey. Jener Jusammenhang zwischen A und A fey also = dem Saye: 3ch bin 3ch oder 3ch bin; und da dieser Jusammenhang schlechthin und ohne weiteren Grund vom 3ch felber gefest werde, fo fen auch diefe 3dentität des 3ch mit fich nothwendig vom 3ch felbst schlechthin gesetzt, d. b. Ich fest sich felbst als Ich. Aus diesem Sich stepen folge erst, daß A = A gesetz werden muffe. — In ähnlicher Art erweist Fichte, daß, wenn man den Satz: A nicht == non A, zugebe, man eben damit annehme, daß das 3ch schlechthin und ohne weiteren Grund fich felber ein Andres (ein micht-3ch) entgegensete, - die zweite "Thathandlung", durch die in

ihrem Zusammenhang mit der ersten das 3ch eben 3ch, Bewußtfeyn und Gelbitbewußtfeyn möglich fen (Richtes Gammtl. 28. I. 92 ff.). - Es ift langft und vielfach dargethan, daß diese Deductionen mancherlei Sprünge und unberechtigte Folgerungen enthalten. namentlich leuchtet von felbit ein, daß der Satz A = A weder an sich noch im gemeinen Bewußtsehn die von Fichte angenommene Bedeutung hat. Er kann diese Bedeutung nicht haben. Denn in dem Saye: "Wenn A ift, fo ift A", ift das erste Glied, das Seyn des A, die Bedingung des zweiten. Aber das zweite ist ganz daffelbe, was das erfte, ebenfalls das Genn des A. Das Gevn ware also die Bedingung des Seyns, was offenbar widerfinnig ift, da die Bedingung nothwendig von dem Bedingten muß unterschieden feyn und resp. werden können, wenn überhanpt von Bedingung und Bedingtem die Rede feyn foll. Sieht man aber von der Form ab, auf das, was Fichte eigentlich meinte, fo fpricht fich in jener Deduction offenbar die richtige Ertennt. nik aus, daß das Ich (das Denken — die Intelligenz) nur 3ch, Bewußtfeyn, Selbstbewußtfeyn ift, fofern es fich in fich und von einem Andern unterscheidet, daß alfo diefes Unterscheiden die "Thathandlung" (Grundthätigfeit) ift, welche dem Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn zu Grunde liegt, und daß in und mit der unterscheidenden Denkthätigkeit zugleich der Say der Identität wie des Biderspruchs gesett ift, daß also jene auch Diefen logischen Befegen zu Grunde liegt.

Bei Schelling dagegen tritt diefe Erkenntniß schon zurud. Er behauptet, der Say A = A fer die einzige Wahrheit, die an fich, ohne alle Beziehung auf die Zeit gefest, das höchfte Gefetz für das Geyn der Bernunft, und da außer ihr nichts fep, für alles Geyn fey. Es werde damit weder gesagt, daß A überhaupt, noch baß es als Subjeft oder als Pradicat fey, sondern das einzige Seyn, das durch jenen Say gesetzt werde, fey das der Identität selbst, schlechthin gesetzt, also unabhängig von Subjett und Prädicat. Der Sat A = A fey ber einzige unbedingt gewiffe: unmittelbar mit ihm fey aber die absolute Identität gefest; also fey auch letstere schlechthin, und fo gewiß als der Say A = A. Sie könne nicht gedacht werden als durch diesen Say, aber sie werde durch denfelben als feyend gesetst: fie fey alfo dadurch, daß fie gedacht werde. 3hr Seyn sey eine ewige Bahrheit und fie felbit Gins mit der Bernunft, u. f. w. (3tf. f. fpecul. Physit. II, 2, 4 f.) Hier zeigt fich bereits jenes Berwechseln und Berfchieben der Begriffe, welches Schelling und Segel in die Philosophie eingeführt haben. Obwohl der Say A=A als Gesetz bezeichnet wird, fo wird er doch im Grunde vielmehr als Ansdruck des Begriffs der 3dentität gefaßt, Gefes und Begriff allo obne weiteres identificirt oder der Be-

griff des Gesetzes mit dem des Begriffs verwechselt. Bon der Thätigkeit, deren nothwendiges bestimmtes Thun der Say A-A gesetlich ausdrückt, ift nicht weiter die Rede. Er wird zwar das höchste Gefetz für das Seyn der Vernunft genannt; aber die Vernunft wird nicht als Thätigkeit gefaßt, die nach Diefem Gefete thatig ift, fondern auch fie wiederum ohne weis teres mit dem Begriffe der Ideutität und dadurch mit ihrem Gesethe felbst identificirt, d. h. die Begriffe : Geseth und Thatigkeit, Bernunft und Identität, werden fo verschoben, daß sie identisch erscheinen. Daffelbe eudlich geschieht mit den Begriffen des Sevns und Denkens. Dowohl der Satz der 3dentität nicht ausfage, daß A fey, fo foll doch durch ihn die Identität als seyend gesetzt seyn, d. h. obwohl A selbst nicht ift, so ist doch die Identität mit sich, die ihm in jenem Sape beigelegt wird, — also ein seyendes Brädicat eines nicht sevenden Subjetts! Danach ift es denn freilich nicht ju verwundern, wenn gefolgert wird, die abfolute 3dentitat fep dadurch, daß fie gedacht werde; nur ift nicht einzusehen, mas rum nicht auch daffelbe von A gelten foll!

Bei Segel endlich begegnen wir zwar einem großen, bewundernswerthen Scharffinn, aber leider ebenfalls im Dienfte jener Bermischung und Berschiebung der Begriffe, durch wels che dieselben in dialektischen Fluß gebracht werden. Hegel bes ftreitet den Satz der Identität und des Biderspruchs als logisches Gesetz. Er behauptet, "daß dieser Satz, wie er nur die abstratte Identität im Gegensatz gegen den Unterschied als Bahres ausdrücken folle, tein Dentgefets, fondern viel-mehr das Gegentheil davon fey." Diese Behauptung beweist et, indem er zunächst bemerkt, daß der Gay A = A nichts weiter als der Ausdruck der leeren Tautologie fey. Diefe leere 3dentität, die man der Berschiedenheit entgegensetze und für sich als etwas Bahres nehme, widerlege sich felbst. Denn indem man fortwährend behaupte, die 3dentität fep nicht die Berschiedenheit, sondern die Identität und die Berschiedenheit fepen verschieden, so fage man ja eben damit, dag die Iden-Denn man fage, die Identität tität ein Berschiedenes sey. fev verschieden von der Berfchiedenheit; und indem dieß als die Natur der Identität zugegeben werden muffe, fo liege darin, daß die Identität nicht äußerlich, sondern an ihr felbst bieg fey, verschieden zu feyn. Daffelbe ergebe fich, wenn man fich so ausdrücke: die Identität fen wesentlich Identität als Trennung von der Berschiedenheit. Denn eben damit spreche man aus, daß sie darin bestehe, Trennung als solche zu seyn, oder in der Trennung wefentlich, d. i. nichts für fich, sondern Moment der Trennung zu feyn. Halte man an der unbewegs ten Identität, die ihren Gegensatz an der Verschiedenheit habe, fest, so mache man fie damit zu einer einseitigen Bestimmtheit,

die als folche teine Babrheit habe. Beebe aber zugegeben, daß der Satz der Identität nur eine einseitige Bestunntheit ausdrude, daß er nur die formelle, eine abstrafte, unvollständige Bahrheit enthalte, fo liege barin unmittelbar, daß die Bahrheit nur in der Einheit der Identität mit der Berschiedenheit vollftändig fen (28. IV, 32 ff.). - Bei einiger Ueberlegung wird Jeder finden, daß diese Argumente, gesegt auch, fie fepen volltommen richtig, den Gat der Identität und des Biderspruchs als logisches Dentgesetz gar nicht treffen, weil fie gegen ihn nicht als Ausdruck eines Gefeges, fondern eines Begriffs (was er gar nicht ift noch fenn will) gerichtet find. Hegel befämpft gar nicht den Say: daß A=A oder jedes Objekt als fich felber gleich (als es felbit, als diefes bestimmte, unterschiedene Objekt) zu denkeu fey, fons bern dag A = A als Bezeichnung des Begriffs der abstrakten Identität etwas Babres bezeichne, indem er zeigt daß der Begriff der abstratten Identitat nur im Unterfchiede bom Begriffe der Verschiedenheit gedacht werden könne, alfo die reine schlechthinnige Identität, die allen Unterschied und alle Unterscheidung ausschließende Unterschiedslosigkeit, undentbar fep. (Eben dieß haben wir felbst oben bargethan, gerade daraus aber das Gefetz der Identität als Gefetz der unterscheidenden Denkthätigkeit nachgewiesen.) Begel verwechselt mithin ebenfalls Gefetz und Begriff der Identität. Auch wir vertheidigen teineswegs die alte formale Logit, wenn fie, bas Dentgesetzte ber 3dentität auf das reelle Seyn übertragend, an dem Sage: A ist A, eine f. g. 28 ahrheit oder anch nur ein Kriterium der Wahrheit zu besitzen meint. Auch wir muffen behaupten, daß die 3dentität, soweit überhaupt von ihr die Rede seyn kann (d. h. in dem Sinne, in welchem sie überhaupt nur denkbar ift) nur gedacht werden taun, indem fie von der Unterschiedenheit unterschieden wird. Daraus folgt freilich, daß fie felbit in fofern ein Unterfchiedenes ift als fie eben von einem Andern unterschieden wird, also in Beziehung auf ein Andres; keineswegs aber, wie Hegel folgert, daß fie an sich also ohne diese Beziehung, verschieden und damit daffelbe mas die Berschiedenheit fev. Rann fie vielmehr überhaupt nur gedacht werden, fofern fie von der Berschiedenheit unterschieden wird, fo tann fie auch nur als an fich nicht = Berschiedenheit gedacht werden. Begel verkennt die natur des Unterscheidens. In als lem Unterscheiden wird ein Ansfich, ein Positives aes fest, das aber seine Bestimmtheit nur erhält durch seyn Bezogenseyn auf ein Andres als relatives Nichtseyn eines Andern. Segel verwechselt jenes Un - fich mit diefem relativen Richtseyn. Beides ift zwar infofern Daffelbe, als es daffelbe Objekt ift, welches barin, worin es positiv es felbit ift,

angleich relatives Richtlevn des Andern ift; beides ift aber teineswegs an fich einerlei, fo wenig als Roth, darum weil es zugleich nicht. Gelb ift, mit nicht. Gelb einerlei ift, fo daß nicht-Gelb auch feinerfeits nothwendig Roth feyn mußte, da es boch vielmehr eben fo gut Blau oder Grün feyn tann. Auf einem ähnlichen Migverständniffe beruht Begels Einwand, daß der Sag A = A durch die alltägliche Erfahrung wider-Rönne nämlich A in keiner 2Beise ein non = A · leat werde. fenn, fo fen der reale Biderspruch in den Dingen, phyfifche und moralische Krankheit, ja jede Veränderung schlechthin un-Denn ware dem A stets dasjenige fremd, was irmöglich. gend non . A, fein Gegentheil, fen, fo bliebe es ftets in Ein-tracht mit fich felbst und könne nie in Conflikt mit fich gera-"then; und ware A von den disjunktiven Gliedern einer Gattung schlechthin nur Eines, so bliebe es, was es ift, ohne fich zu verändern. Allein der Gay: A = A und nicht = non A, behauptet gar nicht, daß non A dem A ftets freud fev noch daß A von den disjunktiven Gliedern einer Gattung fchlechthin nur Eines fey; er bestreitet gar nicht, daß A irgendwie ein non = A werden oder mit non = A fich verbinden ton= Er läßt beides vielmehr völlig dahingestellt, behauptet ne. aber nichtsdestoweniger fortwährend, daß wenn A als verbuns den mit non = A oder als übergehend (werdend) zu non = A ge= dacht werde, es nicht zugleich als nicht verbunden mit non-· A oder als nicht übergehend in non A gedacht werden könne: er behauptet also: (A + non A) = (A + non A) und nicht gleich nicht = (A + non A), was ganz dasselbe ift mit: A = A und nicht = non A. Der Satz ift in feinem wahren oben dars gelegten Sinne auch teine Tautologie. Deun er wiederholt nicht zweimal Eins und dasselbe, sondern fagt aus, daß A in feinem positiven Un = fich und A in feinem relativen nichtfeyn eines Andern als identisch, und eben damit A in seiner Be-ftimmtheit als dieses und kein andres Objekt zu denken sev. In diefem Sinne wird der Satz gegen alle dialeftische Rünfte feinen Rang als logisches Grundgeset ohne Mube behaupten.

§. 5. Der Satz der Identität und des Widerspruchs ift Gesetz für die unterscheidende Denkthätigkeit, sofern sie ein Gedachtes (Objekt) von andrem Gedachten, also sofern fie die durch das Denken (selbständig oder unter Mitwirkung des reellen Seyns) producirten Gedanken von einander unterscheidet. Er gilt schlechthin für alles Gedachte: was auch immer gedacht werde, muß, weil es nur gedacht werden kann indem es von einem Andern unterschieden wird, unter das Gesetz des Satzes der Identität und des Widerspruchs fallen. Sofern also Ich im

Selbsbewuchtfebu mein Denten felber dente und es bamit als Gedachtes immanent gegenständlich vor mir habe, fo gilt auch von ihm der Say der Identität und des Biderspruchs. Aber Ich tann weder diefes gedachte Deuten noch überhaupt irgend ein Obielt denten, ohne es zugleich von meinem es bentenden Denten an unterscheiden: das Denten tann überbaupt nur Bedanten haben, sofern es diefelben nicht blog von einander, sondern augleich von fich felbit, dem Denten, unterfcheidet, wie in der Einleitung dargethan worden. In allem Unterscheiden ber Gedanken wird mithin nothwendig zugleich jedes Gedachte als Gedachtes vom Denken als Denken unterschieden. In die fem Unterscheiden wird das Denten, welches das Gedachte deutt. nicht als ein Gedachtes oder Objekt gefaßt; es wird ja chen von dem Gedachten als folchem (alfo von allem Gedachten) un= terschieden und also infofern (relativ) als ein nicht= Gedachtes gefaßt, d. b. es wird in jenem Unterscheiden allem Bedachten, Objektiven als die es denkende, subjektive Thätigkeit gegenübergestellt. In der Reflexion des 3chs auf fein Thun wird ibm zwar diefes Gegenüberstellen von Denten und Gedachtem felbst immanent gegenständlich, eben damit aber das denfende fubjeftive Denten boch ein Gedachtes, mas fich zu widerfprechen icheint. Allein der anscheinende Biderspruch loft fich eins fach, wenn man ermägt, daß, indem jener Aft der Unterscheis dung des Dentens vom Gedachten vermittelft der Reflexion zum Bewußtseyn gebracht, also selbst zum Gedanken oder Dbe jeft des reflettirenden Denkens wird, damit das Denken, wels ches in ihm allem Gedachten als ein nicht - Gedachtes gegenübergestellt worden, nur implicite, als Moment jenes Aftes zu einem Gedachten wird, eben barum aber feine Bestimmung, vom Gedachten als folchem unterschieden zu feyn, nicht verliert: denn es wird damit nur fo gedacht, wie cs in jenem Afte gescht ift; b. b. als ein vom Gedanken Unterschiedenes. Außerdem leuchs tet ein, daß jener Aft nur gedacht und zum Bewußtsevn ges bracht werden kann, indem er wiederum von dem ihn vollzichens ben reflektirenden Denken unterschieden wird. Eben damit aber tritt dem gedachten Afte und dem in ihm gedachten Denten nothwendig wiederum das ihn denkende Denken als Denken; als subjektive Thätigkeit gegenüber, d. h. es wird in der Reflexion des 3chs auf jenem Aft doch wiederum das den Aft

Die Rede sevn. Jedenfalls bleibt unbegreiflich, wie wir, ab. gefehen von aller logifchen Gültigfeit der Urtheile überhaupt, genöthigt seyn können, jedes Objett als sich selber gleich zu denten, wie wir genöthigt seyn können zu denken, daß Gleiches zu Gleichem Gleiches ergebe 2c. Aus der bloßen Fähigkeit, A = A zu denken, fann unmöglich die Roth: wendigkeit, es fo zu denken, abgeleitet werden. Ein Prin-cip, das nicht in fich felbst gewiß und evident d. i. denknoth-wendig ist, ist überhaupt kein Princip; die principielle Bültigkeit des Urtheils A ift A, ift mithin zu leugnen, fo lange nicht dargelegt worden, daß A = A gedacht werden mulle. Eben diese principielle gesetzliche Thätigkeit fehlt dem Sate m der Bedeutung, die ihm Ch. S. 28 eiffe (in Richtes Beiticht. 1839) giebt. Nach ihm besteht der Ginn des Sages der 3den. tität und des Widerspruchs darin, daß das Bernunftbewußtfeyn und damit das menschliche Denken im Unterschiede vom thierischen Borstellen das Gleiche, wenn auch an verschiedenen Orten, in verschiedenen Zeiten und Verbindungen vorsommend, doch als Gleiches, das Unterschiedene als Unterschiedenes faßt, während dem thierischen Vorstellen im psychologischen Verlaufe der Empfindungen und Verceptionen das Unterichie dene immer wieder in Ununterschiedenheit zerfließt, das Gleiche durch die Verschiedenheit des Orts, der Zeit und der Verbin dungen, in denen es auftritt, ein Ungleiches wird. Allein fo richtig diefe Bemerfung feyn mag, fo ift damit doch nur eine Thatfache ausgesprochen: unfer Deuten faßt in der That das Unterschiedene als Unterschiedenes, das Gleiche als Glei ches; aber es fragt fich, warum und wiefern es dieß thun Loge, wie er überhaupt die Logit von der Metamuß. --phyfit und diefe wiederum von der Ethit abhängig macht, fo giebt er auch dem Gape der Identität und des Biderspruchs einen ethischen Sinn und erklart den Gesetzes- Charafter Des, felben, jene Nothwendigkeit, aus ethischen Principien. nach ihm tann der Say in doppelter Bedeutung gefaßt werden, entweder als Ausdruck der (metaphysischen) Ratur der Dinge, ", denen es gehört, innerlich eine fich nie verlierende noch auf gebende Festigkeit und Sichfelbstgleichheit zu befigen, ohne die alle Bahrheit und alles Intereffe des Ertennens aufhorm würde," oder als Ausdruck der Ratur des denkenden 3chs, bas, "weil es felbst um feiner wefentlichen (ethischen) Bestimmung willen das in fich Trene und Unwandelbare feyn foll, auch m feinem Denten das Objett nur in der nämlichen Form ber Allein die Matur der Sichfelbstgleichheit erfassen fann. " Dinge hat unmittelbar mit dem Denken und feinen Befehen nichts zu schaffen; den Dingen möge jene Festigkeit und Gid felbstgleichheit oder das Gegentheil zukommen, das Denken würde immer das Fefte als Feftes, das Wandelbare als Ban

delbares, — kurz Jedes als sich selbst gleich denken muffen. Und jenes ethische "Gollen" ist eben nur Sollen, kein logisches Müssen; Jeder aber, er möge dieses Sollen anerkennen oder ihm in seiner Freiheit sich entziehen wollen, vermag ein Dreieck schlechterdings nur als Dreieck, nicht aber als Viereck zu denken. —

Auch erschwerte fich die formale Logit die Sache oft noch dadurch, daß fie aus dem logischen Gebiete des Denkens ohne weiteres in das (reelle) Seyn hinübersprang und behauptete: jedes Ding fey fich felbit gleich. Dieg vermochte fie natürlich noch weniger darzuthun, als den Say, jedes Objekt muffe fich sclber gleich gedacht werden. — In gleicher Art verfuhr fie mit dem Satze des Widerspruchs, den sie meist an die Spipe stellte. Nur hatte fie bier infofern leichteres Spiel, als die Unmöglichkeit, A = non A zu denken, unmittelbar sich tund giebt. Allein follte der Satz ebenfalls ein Gefetz (nach der Analogie der f. g. Prohibitiv - Gefetze) feyn, fo fehlte miederum der Nachweis des Grundes, warum es logifch verbeten, unmöglich fey, A = non A zu denten. Jedenfalls erschien der Gap: A nicht = non A, 'nach der Urt, wie ihn die formale Logit aufstellte, eben fo leer und bedeutungslos als der Gag: A = A. Für die Erkenntniß des reellen Seyns waren beide ohne alle positive Bedeutung. Denn damit, daß ich ein Ding als sich felber gleich denke, weiß ich offenbar noch gar nichts von dem Dinge; und eben fo wenig habe ich ertannt, was es fey, wenn ich weiß, daß es mit feinem reinen Gegentheil nicht identisch seyn könne. Freilich wurden beide Sätze von den älteren Logikern meist nur für negative Rriterien der Bahrheit erklärt: fie sollten nur beweisen, daß falsch fen, fowohl was nicht als sich felber gleich, als auch was als identifc mit feinem reinen Gegentheile gedacht werde. Allein zu einem folchen Kriterium ift in der That nur der Satz des 2Biderspruchs tauglich. Der Say der Identität dagegen gilt schlechthin für alles Denkbare: auch das (im obigen Sinne) Widersprechende würde, wenn es überhaupt denkbar wäre, als fich felber gleich (als widersprechend) zu denken feyn. 290 alfo einmal durch Einmischung der Dentwillführ oder aus Un-flarheit und Gedankenlosigkeit Falfches, Widerfinniges gedacht wird, da tann der Satz der Identität nicht belfen. Der 28is derfpruch im obigen Sinne ift dagegen allerdings ein untrug. liches Zeichen eines falschen, confusen, gedankenlosen Denkens, weil er überhaupt nur dadurch möglich ist, daß bereits fertige Begriffe entweder ohne flares Bewußtseyn über ihren Inhalt oder in falfcher Bedeutung oder auch durch Berschiebung und Berwechselung ihres Sinnes, von der Denkwillführ verbunden werden. Gben darum aber tommt der reine Biderfpruch uns mittelbar gar nicht vor: kein Mensch redet von einem vieredis

gen Triangel oder von einem Dreied das tein Dreied ift; der Gedanke ift fchlechthin unmöglich. Daraus folgt aber, daß der San des Biderspruchs unmittelbar wenig zu brauchen ift. Selbst bei der Widerlegung widersprechender Behauptungen fommt es vor Allem darauf an, das confuse Denten über feine unklaren, verwechselten, gedankenlos verbundenen Begriffe aufzuklären; ift dieß geschehen, fo bedarf es nicht weiter des Sates des Widerspruchs, um den Frrthum darzuthun, weil das Denken feiner Natur nach Widersprechendes uicht zu den-Jedenfalls ift der Satz des Widerspruchs nur ten vermag. brauchbar, um den Irrthum widersprechender Gedankenverbindungen aufzudecken, mithin nicht sowohl negatives Rrites rium der 2Babrheit, als vielmehr nur Kriterium einer beftimmten Art von Frrthumern. Jenes wäre er nur, wenn aller Irrthum, alles Falsche in fich widersprechend, ein Biderspruch im obigen Sinne seyn müßte. Da dieß nicht der Fall ift, fo tann ich das Wahre unmöglich daran ertennen, daß es fich nicht widerspricht; denn auch das grrige, das Falsche, braucht sich nicht zu widersprechen.

Einige Neuere laffen daher die Beziehung auf die Babrheit mit Recht fallen. Fr. Fisch er fest die Wichtigkeit und Bebentung des Gesetzes der Identität und Richtidentität vornehmlich in feine umfaffende Unwendung, indem es das Pincip aller Entwickelung (Analyfe) des in gegebenen Babrs nehmungen, Borftellungen und Begriffen implicite liegenden Inhalts fey. Insbesondere fey es das Brincip der Auseinanderlegung des Ganzen in feine Theile vermöge des unmus telbar aus ihm folgenden Grundsages : ... das Ganze ift gleich feinen Theilen." Eben fo fey es das Princip der Beforeis bung eines Gegenstandes vermöge des wiederum unmuttels bar aus ihm abfließenden Grundsates: "der Gegenstand ift gleich feinen verschiedenen Seiten und Eigenschaften." Desgleis chen Princip der Definition des Begriffs vermöge des ebens falls aus ihm folgenden Grundfates: "Der Begriff ift gleich feinen fämmtlichen Mertmalen." Allein auch damit ift nichts ge Denn eine nähere Ueberlegung ergiebt zur Evidenz, wonnen. daß die angeführten "Grundsäte" in der That nicht aus dem Gesete der Identität, sondern aus dem Begriff des Ganzen, aus dem Begriffe des Gegenstandes oder Dinges, und aus dem Begriffe des Begriffs folgen. Aus dem Gefese der Identität wurde nur folgen, daß das Ganze als fich felber gleich, alfo als Ganzes, u. f. w. zu denken fep. Dens felben Fehler begeht u. 2. bereits Gigwart, indem auch er den Say, daß der Begriff gleich den in ihm vereinigten Mert. malen fen, auf das Gesetz der Identität zurückfährt. Er fin-det die logische Bedeutung des letzteren darin, daß es Princip der bejahenden Thefis und der bejahenden Synthefis, aber

auch Befet fev; wodurch Die bejahende Thefis und Sonthefis bestimmt fey, daß also in ihm der Begriff und das Gefes der Beziehung und Uebereinstimmung liege. Aber wie fann durch den Sats: A = A (oder wie Sigwart explicitt: "A gefest ift gefest, muß gedacht werden als gefest; A und A ftimmen mit einander überein "), die bejahende Thefis und Syn-thefis "best im mt" feyn? wie tann diefer Gas überhaupt "Brincip" der bejahenden Thefis und Synthefis feyn? Das Erste läßt Sigwart ganz unerläutert; das Zweite erläutert er dahin: fo gewiß das Gefet der Identität Gefet des menfch-lichen Dentens fen, fo gewiß gebe es im menschlichen Denten und für daffelbe eine bejabende Thefts und Synthefis. Allein diese Erläuterung erläutert nichts : denn fie zeigt nicht, wie bas Gefeg Brincip der bejahenden Thefis und Synthefis feyn tonne, fondern behauptet nur, daß, wenn diefes Gefet als Gefetz des menschlichen Deutens anertannt fen, eben damit auch auerkannt fey, daß es eine bejahende Thefis und Syn-thefis im menschlichen Denken und für dasselbe gebe. Jeden-falls ift es unzulässig, Gesetz und Begriff der Bejahung (Uebereinstimmung) ohne Beiteres zu identificiren. Daffelbe ift zu fagen gegen Sigwarts Erflärung bes Gefezes des 28iderspruchs, wonach daffelbe der Gegensatz des Gesetzes der Identität, Princip der verneinden Thefis und Synthesis 2c., fepn foll.

Babrend sonach die alte formale Logit dem Sate der Sdentität und des Biderspruchs eine Bedeutung vindicirte, Die er nicht beauspruchen tann, ließ fie Diejenige Bedeutung, die ihm wirklich zukommt und von größter Bichtigkeit für uns fer Erkennen und Biffen ift, ganzlich unbeachtet. Gie entging ihr, weil fie beide Sape nur als gegebene f. g. Thatfachen des Bewußtseyns aufnahm, ohne fie in der natur des Dentens (des Bewußtfeyns) nachzuweisen. Beide Gage, möge man fie für Formen Eines und deffelben Gesets oder für verschiedene Gesete erklären, haben aber ihre Bedeutung zu-nächst nur in der Natur und für die Natur unsers Denkens. Bie fie in letterer gegründet find, fo druden fie, wie gezeigt, nur eine bestimmte nothwendige Thätigkeitsweise unfers Dentens in der Form eines Gesetzes aus. Diese Thatigkeitsweife giebt fich in ihnen fund; wie fie aus der Natur unsers Denkens følgen, so läßt fich aus ihnen auf lettere zurückschließen; sie find mithin zugleich Medien, um die Natur unsers Deukens zu erkennen. Gie dienen aber auch zur Erkenntniß der Ras tur der Dinge. Denn ist die Ratur der Dinge, das An = sich des reellen Seyns, nur Dasjenige, als was wir die Dinge ihrem Befen und Begriffe nach denten müffen, und muffen wir die Dinge als realiter unterschieden-denken, fo folgt, daß die Dinge auch realiter auf einander fich beziehen, realiter fich

negatis gegeneinander verhalten und in dieser relativen Regativität ihre Bestimmtheit haben, d. h. daß jedes Ding eben nur in und traft seiner Unterschiedenheit von andren ist, was es ist, jedes also im Unterschiede vom andern es selbst und nur es selbst (A=A), jedes als es selbst nicht das andre ist (A nicht = non A). So wenig damit erkannt ist, was die Dinge sind, so ist doch die vielleicht wichtigere Einsicht gewonnen, wodurch die Dinge sind, was ste sind. Jedes ist eben nur was es ist frast seiner Unterschiedenbeit vom andern; und damit ergiebt sich nicht nur der Begriff der relativen Regativität als des allgemeinen Mediums, wodurch und worin Alles was ist seine Best im mtheit hat (ist, was es ist), sondern zugleich, wie sich alsbald näher zeigen wird, die Nothwendigkeit einer unterscheidenden Denkthätigkeit, durch welche die Unterschiede der Dinge und damit die Dinge schift gescht in d. --

Unmert. 2. Die fpeculative Philosophie benutte anfänglich, in Fichte und Schelling, den Satz der Identität und des Biderfpruchs nur, um mittelft deffelben ibren Begriff des Absoluten zum Bewußtfeyn ju bringen und refp. zu begründen. Fichte, welchem urfprünglich diefer Begriff mit Dem, was er das "abfolute" 3ch nannte, in Eins zufammenfiel, behauptete, daß diefes 3ch, d. h. das Gich-felbit - Segende, das zugleich ein Andres, ein Nicht-Ich, fich entgegensest, als Grund alles Biffens (Bewußtfeyns) gedacht und implicite anerkannt werde, sobald man überhaupt irgend einen Say denke, insbesondre sobald man auch nur den Say A = A zugebe. Denn obwohl A = A nur ausfage: wenn A fey, fo fey A, oder wenn A gefest fey, fo fey es gefest, fo fey damit doch ausgesprochen, daß der Bufammenhang (die Copula - die Gleichheit) zwischen A. Subjett und A. Pradicat ichlechthin und ohne allen Grund im Ich und vom Ich gefeht werde. Daraus aber folge, daß im Ich etwas fey, welches sich stets gleich, stets Ein und Daffelbe bleibe, daß also im Ich ein Mit = fich = Identisches fey, daß die Identität mit fich eine Bestimmung des Ich sey. Jener Zusammenhang zwischen A und A sey also = dem Saye: Ich bin Ich oder Ich bin; und da dieser Jusammenhang schlechthin und ohne weiteren Grund vom 3ch felber gefest werde, fo fey auch diefe 3dentität des 3ch mit fich nothwendig vom 3ch felbst schlechthin gesetzt, b. b. entgegensete, - die zweite "Thathandlung", durch die in

ihrem Busammenhang mit der erften bas 3ch eben 3ch, Bewußtfeyn und Gelbstbewußtfeyn möglich fey (Richtes Gammtl. 28. I. 92 ff.). - Es ift längst und vielfach dargethan, daß diefe Deductionen mancherlei Sprünge und unberechtigte Rolgerungen enthalten. namentlich leuchtet von felbit ein, daß der Satz A = A weder an fich noch im gemeinen Bewußtsehn die von Fichte angenommene Bedeutung hat. Er kann diefe Bedeutung nicht haben. Denn in dem Sage : "Benn A ift, fo ift A", ift das erste Glied, das Seyn des A, die Bedin-gung des zweiten. Aber das zweite ift ganz dasselbe, was das erfte, ebenfalls das Seyn des A. Das Seyn ware also die Bedingung des Seyns, was offenbar widersinnig ift, da die Bedingung nothwendig von dem Bedingten muß unterichieden feyn und refp. werden können, wenn überhaupt von Bedingung und Bedingtem die Rede fevn foll. Sieht man aber von der Form ab, auf das, was Richte eigentlich meinte, 10 fpricht fich in jener Deduction offenbar die richtige Erfenntniß aus, daß das 3ch (das Denken — die Intelligenz) nur 36, Bewußtleyn, Selbfibewußtleyn ift, fofern es fich in fich und von einem Andern unterscheidet, daß also dieses Unterscheiden die "Thathandlung" (Grundthatigfeit) ift, welche dem Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn zu Grunde liegt, und daß in und mit der unterscheidenden Denkthätigkeit zugleich der Say der Identität wie des Biderspruchs geset ift, das alfo jene auch diefen logifchen Gefegen zu Grunde liegt.

Bei Schelling dagegen tritt diefe Ertenntniß ichon zurud. Er behauptet, der Say A = A fep die einzige Babrheit, die an fich, ohne alle Beziehung auf die Zeit gesett, das höchste Gefet für das Geyn der Bernunst, und da außer ihr nichts fey, für alles Seyn fey. Es werde damit weder gesagt, daß A überhaupt, noch daß es als Subjeft oder als Pradicat fey, sondern das einzige Seyn, das durch jenen Sat gesetzt werde, sey das der Identität felbst, schlechthin gesett, also unabhängig von Subjett und Prädicat. Der Say A = A fey der einzige unbedingt gewisse: unmittelbar mit ihm fey aber die abfolute Identität gefest; also fey auch lesstere schlechthin, und so gewiß als der Say A = A. Sie könne nicht gebacht werden als durch diesen Say, aber sie werde durch denselben als feyend gesett: sie fey also dadurch, daß fie gedacht werde. Ihr Senn fey eine ewige Bahrheit und fie felbit Gins mit der Bernunft, u. f. w. (3tf. f. fpecul. Physit. 11, 2, 4 f.) Hier zeigt fich bereits jenes Verwechseln und Verschieben der Begriffe, welches Schelling und Segel in die Bhilosophie eingeführt haben. Obwohl der Say A=A als Gefetz bezeichnet wird, fo wird er doch im Grunde vielmehr als Ansdruck des Begriffs der 3dentität gefaßt, Gefet und Begriff also ohne weiteres identificirt oder der Begriff des Gesetses mit dem des Begriffs verwechselt. Bon der Thätigkeit, deren nothwendiges bestimmtes Thun der Say A—A gesehlich ausdrückt, ist nicht weiter die Rede. Er wird zwar das höchste Gesetz für das Seyn der Vernunst genannt; ader die Vernunst wird nicht als Thätigkeit gesaßt, die nach diesem Gesetz thätig ist, sondern auch sie wiederum ohne weiteres mit dem Begriffe der Identität und dadurch mit ihrem Gesetz selbst identificirt, d. h. die Begriffe : Gesetz und Idätigkeit, Vernunst und Identität, werden so verschoben, daß sie identisch erscheinen. Dasselbe endlich geschieht mit den Begriffen des Seyns und Denkens. Obwohl der Say der Identität nicht aussage, daß A sey, so soll doch durch ihn die Identität als sey en d gesetzt seyn, d. h. obwohl A selbst nicht ist, so ist doch die Identität mit sich, die ihm in jenem Saze beigelegt wird, — also ein seynedes Prädicat eines nicht seyenden Subjekts! Danach ist es denn freilich nicht zu verwundern, wenn gesolgert wird, die absolute Identität se rum nicht auch dasselbe von A gelten soll!

Bei Hegel endlich begegnen wir zwar einem großen, bewundernswerthen Scharffinn, aber leider ebenfalls im Dienfte jener Vermischung und Verschiebung der Begriffe, durch wels che diefelben in dialektischen fluß gebracht werden. Hegel be-ftreitet den Say der Identität und des Widerspruchs als logisches Gesetz. Er behauptet, "daß dieser Satz, wie er nur die abstrafte Identität im Gegensatz gegen den Unterschied als Wahres ausdrücken folle, kein Denkgesetz, sondern viele mehr das Gegentheil davon sey." Diese Behauptung beweist er, indem er zunächst bemerkt, daß der Say A = A nichts weiter als der Ausdruck der leeren Tautologie fep. Diese leere 3dentität, die man der Berschiedenheit entgegensetze und für fich als etwas Babres nehme, widerlege fich felbit. Denn indem man fortwährend behaupte, die Identität fey nicht die Berschiedenheit, sondern die Identität und die Berschiedenheit fepen verschieden, so fage man ja eben damit, daß die Identität ein Berschiedenes fey. Denn man fage, die Identität fey verschieden von der Berschiedenheit; und indem dies als die Natur der Identität zugegeben werden muffe, fo liege darin, daß die Identität nicht äußerlich, sondern an ihr felbft dieß fey, verschieden zu feyn. Daffelbe ergebe fich, wenn man fich so ausdrücke: die Identität fey wesentlich Identität als Trennung von der Berschiedenheit. Denn eben damit fpreche man aus, daß sie darin bestehe, Trennung als solche zu seyn, oder in der Trennung wesentlich, d. i. nichts für fich, sondern Moment der Trennung zu feyn. Halte man an der unbewegs ten Identität, die ihren Gegensatz an der Berschiedenheit habe, fest, fo mache man fie damit zu einer einfeitigen Bestimmtheit,

bie als solche teine Babrheit babe. Betbe aber zugegeben. das der Sat der Identität nur eine einseitige Bestimmtheit ausdrude, daß er nur die formelle, eine abstrafte, unvollständige Bahrheit enthalte, fo liege darin unmittelbar, daß die Babrheit nur in der Einheit der Identität mit der Berschiedenheit vollständig fen (2B. IV, 32 ff.). — Bei einiger lle-berlegung wird Jeder finden, daß diese Argumente, gesetzt auch, sie seven vollkommen richtig, den Satz der Identität und des Biderspruchs als logisches Dentgeseth gar nicht treffen, weil fie gegen ihn nicht als Ausdruck eines Gefetes, fondern eines Begriffs (was er gar nicht ift noch feyn will) gerichtet find. Hegel bekämpft gar nicht den Sag: daß A=A oder jedes Objekt als fich felber gleich (als es felbit, als diefes bestimmte, unterschiedene Objett) zu denteu fey, fon-bern daß A = A als Bezeichnung des Begriffs der abstratten Identität etwas Bahres bezeichne, indem er zeigt daß der Begriff der abstratten Identität nur im Unterfchiede vom Begriffe der Verschiedenheit gedacht werden könne, also bie reine schlechthinnige Identität, die allen Unterschied und alle Unterschiedung ausschließende Unterschiedslofigkeit, undenkbar fep. (Eben dieß haben wir felbst oben dargethan, gerade daraus aber das Gefetz der Identität als Gefetz der unter-scheidenden Denkthätigkeit nachgewiesen.) Hegel verwechselt mithin ebenfalls Gesetz und Begriff der Identität. Auch wir vertheidigen teineswegs die alte formale Logit, wenn fie, bas Dentgesetz der Identität auf das reelle Seyn übertragend, an dem Saye: A ist A, eine f. g. Wahrheit oder auch nur ein Kriterium der Wahrheit zu besigen meint. And wir müssen behaupten, daß die Identität, soweit überhaupt von ihr Die Rede feyn tann (d. h. in dem Ginne, in welchem fie uberhaupt nur denkbar ift) nur gedacht werden tann, indem fie von der Unterschiedenheit unterschieden wird. Daraus folgt freilich, daß fie felbst in fo fern ein Unterschiedenes ift als fie eben von einem Andern unterschieden wird, alfo in Beziehung auf ein Andres; keineswegs aber, wie Begel folgert, daß sie an sich also ohne diese Beziehung, verschieden und damit daffelbe was die Berschiedenheit fey. Rann fie vielmehr überhaupt nur gedacht werden, fofern fie von der Berschiedenheit unterschieden wird, fo tann fie auch als an fich nicht - Verschiedenheit gedacht werden. nur Hegel verkennt die Natur des Unterscheidens. In. als lem Unterscheiden wird ein An . fich, ein Positives gefest, das aber feine Bestimmtheit nur erhält durch fenn Bezogenseyn auf ein Andres als relatives nichtfevn eines Anbern. Segel verwechselt jenes Ansich mit diefem relativen Richtfeyn. Beides ift zwar infofern Daffelbe, als es da f. felbe Objett ift, welches darin, worin es positiv es felbft ift,

,

angleich relatives Richtsevn des Andern ift; deides ift aber feineswegs an fich einerlei, fo wenig als Roth, darum weil es zugleich nicht. Gelb.ift, mit nicht. Gelb einerlei ift, fo daß nicht - Gelb auch feinerfeits nothwendig Roth feyn mußte, da es doch vielmehr eben fo gut Blau oder Grun feyn tann. Auf einem ähnlichen Migverständniffe beruht Gegels Einwand. daß der Say A = A durch die alltägliche Erfahrung wider-Rönne nämlich A in keiner Weise ein non = A leat werde. fenn, fo fen der reale Biderspruch in den Dingen, phyfifche und moralische Krankheit, ja jede Beränderung schlechthin uns Denn ware dem A ftets dasjenige fremd, was irmöglich. gend non . A, fein Gegentheil, fen, fo bliebe es ftets in Ein-tracht mit sich felbst und könne nie in Conflikt mit sich gerathen; und ware A von den disjunktiven Gliedern einer Gattung schlechthin nur Eines, so bliebe es, was es ist, ohne fich zu verändern. Allein der Gay: A = A und nicht = non A, behauptet gar nicht, daß non A dem A stets freud sey noch daß A von den disjunktiven Gliedern einer Gattung fchlechtbin nur Eines fev; er bestreitet gar nicht, daß A irgendwie ein non = A werden oder mit non = A sich verbinden ton= Er läßt beides vielmehr völlig dahingestellt, behauptet ne. aber nichtsdestoweniger fortwährend, daß wenn A als verbunden mit non = A oder als übergehend (werdend) zu non = A ge= dacht werde, es nicht zugleich als nicht verbunden mit non-· A oder als nicht übergehend in non A gedacht werden tonne: er behauptet also: (A + non A) = (A + non A) und nicht gleich nicht = (A + non A), was ganz dassche ift mit: A = A und nicht = non A. Der Satz ift in feinem wahren oben dargelegten Sinne auch keine Lautologie. Denn er wiederholt nicht zweimal Eins und daffelbe, fondern fagt aus, daß A in feinem positiven An sfich und A in fcinem relativen Michtfeyn eines Andern als identisch, und eben damit A in seiner Be-ftimmtheit als dieses und kein andres Objekt zu denken sev. : In diesem Sinne wird der Satz gegen alle dialeftische Rünfte feinen Rang als logisches Grundgesetz ohne Mühe behaupten.

§. 5. Der Satz der Identität und des Widerspruchs ift Gesetz für die unterscheidende Denkthätigkeit, sofern sie ein Gebachtes (Objekt) von andrem Gedachten, also sofern sie die durch das Denken (selbständig oder unter Mitwirkung des reellen Seyns) producirten Gedanken von einander unterscheidet. Er gilt schlechthin für alles Gedachte: was auch immer gedacht werde, muß, weil es nur gedacht werden kann indem es von einem Andern unterschieden wird, unter das Gesetz des Satzes der Identität und des Widerspruchs fallen. Sofern also Ich im

Selbsbewußtfein mein Denten felber dente und es bamit als Gedachtes immanent gegenständlich vor mir habe, fo gilt auch von ihm der Satz der Identität und des Widerspruchs. Aber Ich tann weder diefes gedachte Denten noch überhaupt irgend ein Dbjeft denten, ohne es zugleich von meinem es dentenden Denten an unterscheiden: das Denten tann überhanpt nur Gebanten haben, fofern es diefelben nicht blog von einander, fondern zugleich von fich felbft, dem Denten, unterscheidet, wie in der Einleitung dargethan worden. In allem Unterscheiden der Gedanken wird mithin nothwendig zugleich jedes Gedachte als Gedachtes vom Denken als Denken unterschieden. In die fem Unterscheiden wird das Denken, welches das Gedachte denkt. nicht als ein Gedachtes oder Objekt gefaßt; es wird ja eben von dem Gedachten als folchem (alfo von allem Gedachten) uns terschieden und also insofern (relativ) als ein nicht= (Bedachtes gefaßt, d. b. es wird in jenen Unterscheiden allem Bedachten, Objektiven als die es denkende, subjektive Thätigkeit gegenübergestellt. In der Reflexion des Ichs auf fein Thun wird ihm zwar diefes Gegenüberstellen von Denken und Gedachtem felbst immanent gegenständlich, eben damit aber das denfende fubjeftive Denten boch ein Gedachtes, mas fich zu widerfprechen fcheint. Allein der anscheinende Biderspruch löft fich einfach, wenn man ermägt, daß, indem jener Aft der Unterfcheis dung des Dentens vom Gedachten vermittelft der Reflexion zum Bewußtfeyn gebracht, alfo felbit zum Gedanten oder Dbjeft des reflettirenden Denkens wird, damit das Denken, welches in ihm allem Gedachten als ein nicht - Gedachtes gegenübergestellt worden, nur implicite, als Moment jenes Aftes zu einem Gedachten wird, eben barum aber feine Beftimmung, vom Gedachten als folchem unterschieden zu feyn, nicht verliert: denn es wird damit nur fo gedacht, wie es in jenem Alte gescht ift; b. h. als ein vom Gedanken Unterschiedenes. Außerdem louchs tet ein, daß jener Aft nur gedacht und zum Bewußtseyn ges bracht werden fann, indem er wiederum von dem ihn vollzichens den reflektirenden Denken unterschieden wird. Eben damit aber tritt bem gedachten Afte und dem in ihm gedachten Denten nothwendig wiederum das ihn denkende Denken als Denken; als subjektive Thätigkeit gegenüber, d. h. es wird in der Reflexion des 3chs auf jenem Aft doch wiederum das den Aft

den ken de Denken als ein Richtgedachtes gefaßt, indem es von dem gedachten Akte und damit von dem in ihm gedachten Denken unterschieden wird: die Reflezion ist felbst nichts Andres als dieses Unterschieden und Gegenüberstellen. Es ergiedt sich sonach nur, was bereits in der Einleitung bemerkt worden ist, daß die unterschieden ist, indem sie das Unterschiedene zugleich von sich (der unterschiedenden Thätigkeit) unterschiedene zugleich von sich (der unterschiedenden Thätigkeit) unterschiedene zuständlich und damit ein Gedachtes; aber zugleich tritt sie diesen Thun (diesem Gedachten) als die es vollziehende Thätigkeit gegenüber. Mit jedem neuen Akte der Reflezion geschieht dasselbe, d. h. es bleibt fortwährend dabei, das bas Gedachte als solches vom Denken als solchem wird.

In Diesem Unterscheiden des Dentens vom Gedachten wird dem entwickelten Begriffe des Unterscheidens gemäß zunächft das Denken in Beziehung zum Gedachten als nicht=Gedachtes und eben so das Gedachte in Beziehung zum Denken als nicht = Denten gesett, d. h. es wird zunächft jedes von beiden Bugleich als das relative Nichtseyn des andern gefaßt. aber wird, wiederum dem Begriffe des Unterscheidens gemäß, jedes von beiden nothwendig als ein folches gesett, das pofitiv an ihm felbst ein Gevn (Etwas) ift und eben in die fem positiven Anssich und traft deffelben nicht das andre ift: erft damit erhält jedes feine Bestimmtheit. Run ift aber das Denten feinem positiven Ansich nach producirende fich in fich von ihren Brodukten unterscheidende Thatiakeit, das Gedachte feinem pofitiven An - fich nach Produkt diefer Thatigkeit (gleiche gültig, ob es von ihr allein oder im Zusammenwirken mit einem Andern producirt ift). Beil jedes von beiden dieß realiter ift, fo tann es (wie ebenfalls gezeigt) auch in jenem Unterscheiden nicht anders gefaßt werden. Danach ergiebt fich: die unterfceidende Dentthätigkeit muß, indem fie das Gedachte von fich, dem Denken, unterscheidet, letzteres als fich in fich von seinen Produkten unterscheidende Thätigkeit, das Gedachte dagegen Daher ift es eine als das Produkt diefer Thätigkeit fassen. f. g. Thatfache des Bewußtfeyns, d. h. es drängt fich jedem Bewußtseyn von selbst auf, das Denken als Thätigkeit, die Gedanken als deffen Thaten zu faffen. Eben damit aber brängt sich jedem Bewußtschn der f. g. Satz der Causalität auf, d. h. jedes Bewußtsehn sindet sich genöthigt anzunehmen, daß alles Gedachte, sofern es gedacht wird, die Thätigkeit des Denkens zu seiner Voraussehung habe, durch die es überhaupt nur ist, und ist was es ist.

Diefer Gat ift ein logifches Grundgefet. Denn fofern überbaupt fchlechtbin nichts gedacht werden tann, ohne es als Bedachtes vom Denken als Denken zu unterscheiden, und sofern in diesem Unterscheiden das Denken als jene Thätigkeit, das Gedachte als That derfelben nothwendig gefast wird, fo ift der Sas der Caufalität nur der allgemeine Ausdruck für die bestimmte Art und Beife, in der die unterscheidende Thatigkeit nothwendig und allgemein fich vollzicht, indem fie das Gedachte vom Denken um Die einfachste, angemeffenste Raffung des Gefeges terscheidet. würde demnach feyn: Alles Gedachte hat nothwendig an der Denkthatigkeit feine Urfache. Bir fagen Urfache, und zieben es vor, den Say nicht, wie vielfach beliebt worden, Gesetz vom jureichenden Grunde, fondern Gefetz der Caufalität zu nennen. Denn wir meinen, daß es dem Sprachgebranche gemäß fey, mit dem Namen des Grundes diejenige Thätigkeit zu bezeichnen, welche in ihre Thaten fich aufhebt (aufgebt), indem fie in diefelben als in ihr eignes Andersfeyn übergeht, welche alfo nichts außer ihren Thaten, nichts für fich, weil eben nur Uebergehen aus Thun in That, nur Produciren und damit nur in ihren Thaten immanent ift; daß dagegen derselbe Sprachgebrauch diejenige Thätigkeit, welche nicht bloß in ibren Thaten immanent, sondern zugleich ihnen relativ selbständig gegenüber tritt oder fteben bleibt, eine Urfache nennt. (Go ift das Samenforn, das fich felbst zur Bflanze entwickelt, nach dies fer feiner Thatigkeit Grund der Bflanze; der Mensch dagegen, der eine handlung vollzicht, Urfache, Urheber derfelben.) nach diesem Sprachgebrauche ist das Denken nothwendig als Ursache Denn es ift nur Deuten (geis feiner Gedanken zu bezeichnen. fige bewußte Thätigkeit), fofern es nicht bloß feine Gedanken producirt, sondern zugleich sie von einander wie von sich selbst unterscheidet, alfo nicht in feine Gedanken schlechthin aufs und übergeht, sondern ihnen relativ felbständig gegenübertritt, Mithin nicht bloß in seinen Gedanken immanent, nicht bloß tar sie, sondern zugleich in sich und für sich ist.

8

Bird fonach alles Gedachte, fofern und indem es gedacht wird, nothwendig von dem Denten als feiner Urfache unter fcbieden, fo wird damit zugleich das Gebachte als ein Unterfoiedenes von der es unterfdeidenden Dentthätigfeit un terschieden. Denn das Denken, fofern es das Gedachte als Bedachtes von fich felbit unterscheidet, ift eben felbit unterideidende Denkthätigkeit. Go gewiß alfo dem Gesetze der Caufolität gemäß das Denken das Gedachte als fein Brodukt wn fich als der producirenden Ursache unterscheiden muß, 🖗 gewiß muß die unterscheidende Dentthätigkeit in Beziehung Denn auf die von ihr gesetten Unterschiede daffelbe thun. bas Denten ift nur producirendes Den ten, fofern es zugleich un terscheidend thätig ift; was von den gesetten Brodukten gilt, muß mithin auch von dem zugleich gesetten Unterschieden gelten. 2004 ferdem lieat es unmittelbar in der Ratur der Sache, daß die unterscheidende Thatigfeit nur Unterschiedenes fegen tann, indem fie es zugleich von sich unterscheidet, weil ibr Segen (Ibun) eben Untericheiden ift. Das logifche Gefen ber Caufalität tann baber auch fo ausgedruckt werden : alles Unterschiedene muß an der unterscheidenden Denkthätigkeit seine Ur fache baben.

Das Gesetz der Caufalität gilt zunächst und unmittelbar wiederum nur für das Denten und das Gedachte; es ift zunächst und unmittelbar nur ein logisches Gesetz. Allein auch diefes Be fet wird im und vom gemeinen Bewustfevn unwillführlich auf bas reelle Seyn übertragen : es gilt als ein allgemein aner tannter Say, daß Alles was ift, feine Urfache, feinen Grund haben muffe. Fragen wir nach dem Grunde diefer Uebertragung, fo kann derselbe nicht in der Erfahrung gefunden werden. Denn erfahrungsmäßig steht vielmehr fest, daß wir nur in äußerst we nigen Fällen eine wirkende Urfache als folche oder das Berhält, nik von Urlache und Wirfung mabrzunehmen vermögen, das wir daffelbe allermeift vielmehr nur erschließen, d. b. auf Grund je nes Sapes folgern, alfo denfelben als richtig, als gewiß voraus fegen. Dennoch ift das gemeine Bewußtfeyn zu jener Uebertragung wohl berechtigt, sobald es den Say der Causalität nur in dem Sinne faßt, in welchem er allein zu fassen ift. In der That nämlich müssen wir auch das reelle Seyn, sofern es ein realiter Unterschiedenes ift (- und als folches muffen wir

es, wie gezeigt, denken), als ein Gesetes, als Brodukt, That, Birtung einer unterscheidenden Thatiafeit faffen. Denn wäre das Unterschiedene als folches ein Unmittelbares. Uranfängliches, Unentstandenes (Unproducirtes), fo müßte auch das relative Nichtseyn, als welches das Unterschiedene nur Unterschiedenes ift, ebenfalls ein Unmittelbares, Uranfängliches feyn. Dief aber ift ein offenbarer Biderspruch. Denn das relative Richtfeyn ift nur, fofern ein Undres ift, bat mithin ein Andres zur Voraussezung, ift also nicht uraufänglich, sondern hat nothwendig an dem Andern, das feine Boraussegung ift, feinen Anfang, d. h. ift nothwendig ein Entstandenes, Gesetes: und ba dieß Gefeste eben Unterschiedenes ift, fo tann es auch nur von einer unterscheidenden Thätigkeit gesetht feyn. Außerdem ift das Unterschiedene nur Unterschiedencs, fofern es zugleich Bezogenseyn auf Andres ift. Die relative Regation, ohne die der Untericied nicht Unterschied ift, fällt nur in dieses Bezogenfenn und ift nur darum eine relative. Dies Bezogenseyn des Unterschiedenen auf einander sett aber nothwendig eine Thätigkeit voraus, durch welche Eines auf das Andre bezogen mird oder in Beziehung und damit negativ gegen Andres gesett ift. Beil also Unterschiedenes als folches überhaupt nur gedacht werden fann, fofern und indem Jedes als bezogen auf ein Andres gedacht wird, und weil somit auch das Reelle nur als realiter Unterschiedenes von uns gedacht werden fann, fofern wir zugleich auch das Bezogenfeyn und damit das relative Richtfeyn deffelben als ein reelles denken, dieses aber nicht als ein Unmittelbas res, Uranfängliches, Unentstandenes gefaßt werden tann, --darum können wir das Rcelle als realiter unterschieden nur denten, sofern und indem wir zugleich eine reelle Thätigkeit denken, durch welche es unterschieden worden oder als Unterschiedenes geset ift. Bir find mithin genothigt und eben das mit berechtigt, den Say der Caufalität auch auf das reelle Seyn anzuwenden. Rur darf der Satz, ftreng genommen, nicht lauten : Alles was ift, muß eine Urfache haben, fondern : alles Unterschiedene (Mannichfaltige, Einzelne) muß als gesett durch . eine unterscheidende Thätigkeit gedacht werden. Denn die unterscheidende Thätig feit, welche das reelle Unterschiedene als soldes fest und fich von ihm unterscheidet, und welcher das Prädie cat des teellen Seyns unmöglich abgesprochen werden tann, ift

8\*

uothwendig ohne Urfache ihres Sehus, vielmehr gerade als das unmittelbare, uranfängliche, unentstandene reelle Seyn zu denken. Und zugleich ist sie insofern als sich selbst fetzend (als causa sui) zu fassen, als sie, indem sie sich von dem durch sie geseten Unterschiedenen unterscheidet, eben damit sich selbst erst als ein Unterschiedenes setzt. Es wird sich späterhin näher zeigen, daß diese 'reelle unterscheidende Thätigkeit, diese Ursache des unterschiedlichen reellen Seyn 8 ebenfalls nur als Deufthätigkeit gedacht werden kann. —

Bereits Blato und Ariftoteles wende Anmerk. 1. ten den Satz der Gaufalität an, jedoch nicht als logifdes Grundgesets, sondern als Postulat der Bernunft, nichts ohne Grund anzunehmen. Aber auch schon fie übertrugen nicht nur diefes Vernunftgesets ohne Beiteres auf das reelle Seyn, fondern verwechselten den Grund, warum wir Etwas für gewiß, für objeftiv feyend, für mahr halten, alfo den f. g. Er tenntnißgrund, mit der Urfache oder der Thätigkeit, durch die das Gedachte, der Inhalt des Bewußtseyns, melcher Art es auch fey, und refp. das reell Seyende gefest, bewirft ift. Go fast Ariftoteles (indem er vergißt, mas er Analyt. Poster. I, 13 zur Unterscheidung jener beiden Begriffe angeführt hat) das, was er diria, dicion nennt, bald als Grund bald als Urfache, und beide wiederum bald als Raterie, bald als Form (causa formalis), bald als Rraft (Be wegung) schlechtweg, bald als Motiv oder 3weck. Bei den Späteren war, wie aus Ciceros Schriften hervorgeht, der Say Nihil fieri sine causa ein ausgemachtes Axiom der Phy fit, und man ftritt nur über deffen Unwendbarteit auf die Ges danken, — ob nämlich auch die willkührlichen (voluntarii) Gedanken eine Ursache haben müßten. In gleichem Sinne und in gleicher Berwechselung der ratio cognoscendi und der causa efficiens faßten und behandelten ihn die Scholastifer und die neueren Philosophen bis auf Leibnitz: selbst Descars tes und Spinoza sind von jener Verwechselung nicht frei ju fprechen.

Erst Leibnitz stellt den Satz unter dem Namen: Principe de la raison determinante, principium rationis determinantis, als logisches Grundprincip auf. Judem er ihn ausdrüdlich als principium rationis determinantis bezeichnet und ihn in die Formel faßt: nihil sine ratione determinante oder: que jamais riens n'arrive sans qu'il y ait une cause ou du moins une raison déterminante, zeigt er auch hier den tiefen genialen Blick, der ihm in philosophischen Dingen wie

in allen andern wiffenschaftlichen Fragen auszeichnete. Denn alles Determiniren involvirt, wie gezeigt, ein Unterscheiden, und Unterfcheiden ift feinem vollen Begriffe nach Determini. Leibnit deutet also wenigstens an, daß der Sat der ren. Caufalität zunächft und unmittelbar nur Gefetz unferer unterscheidenden Denkthätigkeit fey, und, auf das reelle Seyn übertragen, nur den Sinn haben fonne, daß alles Unterschiedene, Bestimmte, eine Urfache haben muffe, durch die es fo und nicht anders bestimmt fey. Leibnig verfolgte und entwickelte indeß den Begriff des Determinirens nicht näher; er führte das Brincip nicht ausdrücklich auf die natur und den Begriff des Unterscheidens zurnick. Er begnügte fich auf den Unterschied der ratio cognoscendi und der causa esticiens aufmerksam zu Seine Rachfolger, ftatt feine Andeutungen näher aus. machen. zuführen, ließen gerade dasjenige, worin der Werth und die Eigenthümlichfeit derfelben bestand, fallen. Sie nahmen zwar das Leibnitiche Princip unbefehen an, aber ftatt des Ausdrucks ratio determinans gebrauchten fie den von Leibnit nur beifate weife hinzugefügten, weit unbeftimmteren Ausdruck ratio sufticiens, und wendeten nun den Satz vom "zureichenden Grunde" ohne Beiteres fowohl auf das Erkennen wie auf das reelle Seyn, d. h. fowohl im Sinne der ratio cognoscendi wie der causa efficiens (ratio essendi), an. Go erflärt 28 olff: nihil est sine ratione sufficiente, cur potius sit, quam non sit, h. c. si aliquid esse ponitur, ponendum etiam est aliquid, unde intelligitur, cur idem potius sit quam non sit; er une terscheidet dann zwar ratio und causa, indem er bemerkt: per rationem sufficientem intelligimus id, unde intelligitur, cur aliquid sit; causa est principium, a quo existentia s. actualitas entis alterius dependet; da ihm aber principium wiederum nur dasjenige ift, quod in se continet rationem (sufficientem) alterius, fo hebt er damit den behaupteten Unterschied offenbar wieder auf, so daß es nicht zu verwundern ift, wenn er in ben Beispielen, die den Begriff der causa erläutern follen, ibn fortwährend felbst mit dem Begriffe der ratio sufficiens verwechselt.

ł

Die Gegner Bolffs (Daries und A.) beftritten zwar die principielle Geltung des Satzes vom zureichenden Grunde in der Bolffschen Bedeutung und Anwendung. Aber da sie zur Auschellung der Sache selbst nichts beizubringen wußten, und da selbst Rant deu "Grundsatz des Causalverhältnisse" in der Kritik der reinen Vernunft unter die apriorischen Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung (als Grund der objektiven Erkenntniß der Erscheinungen hinsichtlich des Verhältnisses derselben in der Reihenfolge der Zeit) aufnahm, und in der Logit anerkannte, daß durch den Satz des zureichenden Grun. des die logische Wirklichkeit einer (Frfenntnig bestimmt werde, \*) fo ließ man fich nicht irren, fondern nahm den Sat als Grundfatz aller Erkenntniß bald unter diefer, bald unter jener Formel in alle Lehrbücher der formalen Logit auf. Nur da= rüber ftritt man, ob er als allgemeines Dentgesch in oder vor der Lehre von den Begriffen, oder als Brinciv des Urtheilens in der Lehre von den Urtheilen feine Stelle finden muffe. Stie≠ fewetter, Schulz, Sigwart, Bachmann, J. Bect u. A. entschies den sich für die erste Position; Hoffbauer, Maaß, Tieftrunt, Fries, u. A. für die zweite. A. Schopenhauer (Die viers fache Burzel des Sates v. zureich. Gr. 2. Ausg. S. 26) bemerkt richtig, daß der Satz seine Burzel habe in der Natur unfers Bewußtfevns (Dentens), vermöge welcher nichts für fich Bestchendes und Unabhängiges, nichts Einzelnes, Abgeriffenes, Objett für uns werden tonne. Denn bieje Unmöglichteit beruht eben darauf, daß wir nur unterscheidend, nur in Unterfchieden zu denten vermögen, nur durch Unterscheidung uns Etwas zum Bewußtsevn kommt. Indem er fic aber auf die angeb-liche Thatsache zurucksührt, daß alle unsere Borstellungen uns tereinander in einer gesetzmäßigen und a priori bestimmbaren Verbindung stehen, und behauptet, daß der Sat vom zureis chenden Grunde in feiner Allgemeinheit nur Diefe Berbindung ausdrudte, fo lenkt er vom richtigen Bege wieder ab. Eben fo Fr. Fischer, wenn er in ähnlichem Sinne den Gap: "folgere nichts ohne zureichende Gründe, " als Ausdruct des Grundverhältniffes der Caufalität und als "Regel für die Entwickelung der Caufalitätsverhältniffe " überhaupt faßt. Bas oben bei der Erörterung des Satzes der Identität gegen diefe ganze Aufichtsweise gesagt worden, gilt auch bier: Gedankenverhältniffe (Vorstellungsverbindungen) find keine Denkgesete, gefest auch fie wären a priori bestimmbar. Außerdem ift es nur ein verhüllter Widerspruch, wenn Fischer - freilich feis ner Grundansicht ganz gemäß — bemerft: das Grundgefet des zureichenden Grundes fey "schon dem Ausdrucke nach wer niger ein Gesetz als eine Regel für die Entwickelung der Caufalitätsverhältniffe. " Danach durfte es auch nicht unter die logischen Grundgesche mit aufgenommen werden. Ends lich begehen Schopenhauer und Fischer denselben Fehler, an welchem hier die alte formale Logit durchweg trankt, indem sie einen angeblichen Grundsatz des Erkennens zu einem logis fchen Besche des Doutens macht, oder umgefehrt, aus einem

•) Bergl. Ueber eine Entbertung 2c. 2. Aufi. S. 15. Hier bemerkt Kant ausdrücklich: "Jeder Say muß einen Grund haben, ift das logische (formale) Princip der Erfenntniß, welches dem Satze des Widers fpruchs nicht beigesellt, fondern untergeordnet ift." Logischen Dentgesehre ein Ertenntnisprincip machen will. Bare der vielbesprochene Satz in der That ein Grundfan der Ertenntniß, fo gehörte er ficherlich nicht in die Loait. Denn diefe hat es, wie bisher noch allgemein anerkannt worden ift, nur mit den allgemeinen Dentgesehen zu thun, d. b. mit den Gesegen, die schlechthin allem Denten gemeinfam find, möge es Erkennen, Biffen, Begreifen 2c. oder bloges Bhantafiren, subjektives Glauben, Bermuthen, Reflektiren 2c. feyn, d. h. möge fein Inhalt in f. g. objektiven oder in rein subjektiven Gedanken bestehen, mit Gesegen also, welche für alle Thätigkeitsweifen des Denkens gelten, weil fie die Ratur deffelben überhaupt ausdrücken. Das Erkennen ficht natürlich ebenfalls unter diefen Gefegen, aber nur, weil und fofern es Deuten, nicht weil und fofern es Ertennen ift. Die besonbern Brincipien oder Gefete des Ertennens gehören in die Lebre vom Biffen oder die Ertenntnißtheorie, von welcher die Logik, wie bemerkt, insofern ein Theil ift, als fie jene allgemeinen, das Ertennen mit befaffenden Gefete der logischen (unterscheidenden) Thätigfeit unfers Dentens vom Grundprincipe alles Biffens aus entwidelt. Bermochte man also den f. g. Satz vom zureichenden Grunde nicht als allgemeines Denkgesets auszuweisen, so durfte man ihn auch nicht in die Logit aufnehmen. Daß man es im Widerspruche mit dem eignen Begriffe vom Wefen und 3wed der Logit dennoch that, beweist nur, daß man ein dunkles Gefühl, eine Ahnung von der wahren Bedeutung des Sapes hatte, ohne doch diefelbe deutlich darlegen zu fönnen.

Unmert. 2. Die speculative Philosophie hat auch bier mehr verwirrt als aufgeflärt. Fichte leitet den "logischen Satz des Grundes" ab aus der dritten, der Form nach bedingten "Thathandlung" des Ichs, durch die sowohl Ich wie Richt - Ich im und vom Ich felbst als einschränkbar und damit theilbar gesetzt werden. Damit fepen die entgegengesetten 3ch und Richt-3ch durch den Begriff der Theilbarkeit vereinigt und fo die Einheit des Bewußtfeyns trop der Entgegen. fesung gewahrt. Werde nun von dem bestimmten Ochalte, dem Ich und nicht - 3ch, abstrahirt und die bloße Form der Bereinigung Entgegengesetter durch den Begriff der Theil. barkeit übrig gelaffen, fo habe man den logischen Say, den man bisher den Satz des Grundes nannte: A zum Theil = nicht A, und umgetehrt. Denn damit fey gefagt, daß jedes Entgegengesette feinem Entgegengesetten in Einem Merfmale X gleich, und jedes Gleiche feinem Gleichen in Einem Mert. male X entgegengesetzt fey. Ein folches Mertmal aber beiße der Grund, im erten Falle der Beziehungs -, im zweiten der Unterscheidungs - Grund. Denn Entgegengesette gleichseten

ober vergleichen nenne man begleben; Gleichgeschte entgegenfeten beiße fie unterscheiden (28. 1, 100 f). Man fieht, dag auch hier wieder Fichten ein richtiger Gedanke vorschwebte. Wenn es auch offenbar gang willführlich ift, jenes Eine Mertmal, worin Entgegengefestes fich gleich und Gleiches entgegengefest fey, für den Grund ber Begiehung und refp. Unterscheidung zu erflären; wenn auch Das, was Fichte Beziehen und Unterfcheiden neunt, weil es Entgegengesehtes und reip. Gleiches vorausset, eben damit vielmehr das Unterscheiden und die unterscheidende Thätigkeit felbst bereits voraussest (- wie denn in der That die zweite wie die erste Thathand, lung des Fichteschen 3chs nur auf der unterscheidenden Dentthätigkeit beruht); so geht doch eben so offenbar die Tendenz der obigen Deduction dabin, den Sat des Grundes auf die unterscheidende Thätigfeit des Dentens (3chs) zurudzuführen. Dieß konnte freilich nicht gelingen, weil der Ausgangspuntt der gauzen Entwickelung von vorn herein verfehlt war. Deun das Ich, dessen Thathandlung Fichte darlegen will, als fix und fertiges Subjeft feines Thuns voraussegen, heißt die Ratur Des Ichs verkennen. 3ch ift nur 3ch, fofern es mit Bewußtfeyn und refp. Selbstbewußtseyn thatig ift; das Bewußtjeyn aber entsteht, wenn auch mit Nothwendigkeit unmittelbar und immanent, durch die (unterscheidend producirende) Thätigkeit Des Denkens; folglich entsteht auch das 3ch nur in und mit dieser Thätigkeit und ist, wie gezeigt, nur die Selbsterfassung des Denkens von sich als der von allen seinen Thaten und Thätigkeitsweisen unterschiedenen Einheit derselben. Wird von vorn herein die Wirfung ftatt der Urfache, die Folge ftatt des Grundes geset, so ift chen nicht auf den Grund zu kommen, und Verwirrung unvermeidlich. -

Schelling unterscheidet zwar gelegentlich (z. B. in den Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie §. 184 u. sonst) zwischen Grund und Ursache und redet befanntlich von einem Grunde oder "Ungrunde" in Gott, der, sofern Gott als Gott aus ihm sich erst hervorringe, von Gott selbst zu unterscheiden sey; aber er läßt sich weder auf eine Entwickelung jener Begriffe als logischer Begriffe noch auf die Frage nach dem löglichen Gese dieses Namens ein. Dem Geiste seiner Philosophie gemäß müssen ihm auch hier Begriff und Gesez in Eins zusammenfallen. Seine Schüler (Klein, Buchner) sind uneinig darüber, ob ein Gesch des Grundes anzuerkennen, ja ob überhaupt Grund und Begründetes in der wahren speculativen Betrachtung zu unterscheiden sey. Die "erste Logik," Bardilis siesen Zich weißen und eine Begriff und Geseztracht bleiben. Ich bemerke nur, daß auch er, ganz im Geste der nachsichteschen Speculation, Gesen und Begrüff identificirt.

Diefelbe Begriffsverwechfelung findet fich bei gegel. Er bemerkt ausdrücklich : "Der Grund ift wie die andern Reflexionsbestimmungen in einem Sape ausgedrückt worden: 21. les hat feinen zureichenden Grund. Dieg beißt im Allgemeis nen nichts Andres, als was ift, ift nicht als fependes Unmittelbares, sondern als Gesetes zu betrachten; es ift nicht bei dem unmittelbaren Daseyn oder bei der Bestimmtheit überhaupt fteben zu bleiben, foudern davon zurückzugehen in feinen Grund, in welcher Reflegion es als Aufgehobenes und in feinem Ans und Fürsichseyn ift. In dem Sate des Grundes wird alfo die Wefentlichkeit der Reflexion in fich gegen das bloke Seyn ausgesprochen" (28. VI, 76). Das will fagen: der Gat des Grundes drudt nur den Begriff des Befens aus, fofern es wesentlich Reflexion in fich gegen das bloße Seyn ift; und nur weil, was ift, feinem Begriffe nach tein sevendes Unmittelbares, sondern ein Gesettes ift, muß auch das Deuten nicht bei dem unmittelbaren Daseyn stehen bleiben, fondern davon zurückgehen in feinen Grund: nur diefe im Begriff e liegende Nothwendigteit für das (begreifende) Denfen ift durch den Satz des Grundes ansgesprochen. Durch den Begriff alfo ift das Gefetz bedingt und bestimmt und drückt eben deshalb nur den Begriff in der Form eines Gapes ans. Allein so richtig es ist, daß, wenn Begriff und Natur des Denkens identificirt werden, durch den Begriff unferes Denkens der Say der Caufalität bedingt und bestimmt ift, fo gewiß ist doch jene Identification felbst falich. Der Begriff als ein vom Denten Gedachtes tann nicht mit dem Denken felbst in Eins zusammenfallen, ift viels mehr nothwondig von der Natur des ihn denkenden Denkens bedingt und bestimmt. Nur dadurch, daß wir durch die Natur unfers Denkeus uns genöthigt finden, Gedanken und Deuken zu unterscheiden und dieses als das Prius von jenen, jene als bedingt und bestimmt durch dieses zu fassen, oder was dasselbe ift, nur dadurch, daß ich mich genöthigt finde mein Bort, mein Thun und Laffen, meine Borftellung 2c. von mir felbft gu unterscheiden und als von meiner Thätigkeit ausgegangen, bedingt und bestimmt zu fassen, tommt mir das Caufalitätsverhältnif zum Bewußtfeyn, gewinne ich zunächft den blogen Ge-danten Deffen, was wir Grund und refp. Urfache nennen \*).

<sup>\*)</sup> Diefer Gebanke ift, wie Bais richtig bemerkt, feinem pfycholos gifchen Urfprunge nach ohne Zweifel zuallererft ein bloßes Gefühl, bas Mustelgefühl nämlich, bas wir bei jeber förperlichen Anftrengung haben. Indem wir biefes Gefühl von andern Sefühlen unterscheiden, wird es zur Borsteilung ber Anftrengung, welche zur Erreichung eines Erfolgs nothwens big ift, ohne welche bas Eintreten beffelben nicht gebacht werden kunn.

Das Gefetz ift alfo ber Bater des Begriffs, weil ber nothmendigen, objektiven Gedanken überhaupt; das Berhältniß umkehτ. ren, heißt die Sache auf den Ropf ftellen. Es ift einer der Grundirrthumer des Segelschen Systems, die Begriffe zu bypostafiren und zu felbständigen Thatigkeiten zu machen, die fich segen und aufheben, in einander übergehen, fich vermit, teln 2c., oder was daffelbe ift, das Denken mit feinen be-grifflichen Bestimmungen fo völlig zu identificiren, daß letztere eben damit jene hypoftatische Selbständigkeit erhalten. Auch was das Denken feinem eignen Begriffe nach ift, das ift es nur, fofern und indem es fich felbst (feine natur) in Gedans fen erfaßt und von der Natur andrer Dinge gemäß der Rates aorie des Begriffs unterscheidet. Nach Begel foll freilich der Beariff rein als folcher die allgemeine Form der Dentthätigfeit feyn, fraft welcher das Denten fich in fich felbft dirimitt, ans feiner Einheit (Allgemeinheit) in Gegenfählichkeit (Befons derheit als die Regation der Allgemeinheit) übergeht, und diefe zur Einzelheit aufhebend, in letterer als der Negation der Regation feiner Allgemeinheit mit diefer fich zufammenschließt oder zu fich felbst zurücktehrt. Aber abgesehen davon, daß diese angeblich allgemeine Denkform von Begel nirgends als Form oder allgemeine Thätigfeitsweise des Dentens darges than ift und in der That am wirklichen Denken fich nicht nach. weisen läßt, fo ift es offenbar bochft willführlich, jenes Sich. dirimiren, Uebergeben 2c., ganz gegen den Sprachgebrauch mit dem Namen des Begriffs zu bezeichnen und fo den Begriff mit der Thätigkeit des Denkens ihrer Form nach zu identiffe ciren, dann aber doch auch wieder gemäß dem Sprachgebrauch den Begriff als Gedachtes zu faffen und vom Begriffe des Abfoluten, der Natur, des Menschen ze. als dem Inhalte des wahren (philosophischen) Wiffens zu reden. Durch Diese Zweis deutigkeit gelingt es freilich, dem Schüler manche Refultate plaufibel zu machen, die sonst unerreichbar wären; zugleich aber verbreitet fich unvermeidlich eine Berwirrung und Unflarheit über das Ganze, die den schärfer denkenden felbständigen Forscher nothwendig aus dem Segelschen System heraustreibt. Anmerk. 3. Das Gefetz der Caufalität gilt, wie von

felbst einleuchtet, auch vom absoluten Denken, weil und fofern es Denken ift, d. h. wir find genöthigt anzunehmen, daß auch das absolute Denken eben als Denken feine Gedanken von

Dieß ift ohne Zweifel bie erste Form in ber wir ben Gebanten ber Urfache faffen, und von ber aus wir erst zum Begriff berselben gelangen; aber auch jene Borstellung würden wir nicht haben, wenn wir nicht genöthigt wären ben Erfolg von der Anstrengung nicht nur zu unterscheiden, sondern auch jenen als bedingt und bestimmt von biefer zu faffen. sich als Thaten, Wirkungen, Produkte von der fie fetsenden Thätigkeit unterscheidet. Weil es aber für das absolute Denken kein reelles Seyn im oben erörterten Sinne giebt und weil das absolute Denken keine von einem Andern ausgehende Maturbestimmtheit hat, so gilt für dasselbe der Satz der Caufalität nur darum, weil und sofern es selbst ihn als Gefetz, gefetzt hat, oder was dasselbe ift, weil und sofern es sich jelbst als Denken fast und bestimmt. Eben damit unterscheidet es sich selbst als Thätigkeit von seinen Gedanken als seinen Thaten, und diese Unterscheiden wird nothwendig zum Gefetze, weil zur Naturbestimmtheit, für jedes andre vom Absoluten gesette und bestimmte Denken, sofern und indem es als Denken aesets wird.

i.

§. 6. Drücken die beiden logischen Gesetze, fowohl das ber Identität und des Widerspruchs wie das der Caufalität, nur die bestimmte Art und Beise aus, in welcher die unterscheidende Denkthätigkeit nothwendig und allgemein fich vollzieht, fo erhels let zugleich, daß diese Art und Weise eine zwiefache und mithin in sich unterschiedene ift, daß es also einen Unterschied giebt zwis fchen der Art und Beife, in der die unterscheidende Thätigkeit die Gedanken von einander, und der Art und Beife, in ber fie die Gedanken vom Denken unterscheidet. Diefer Unterschied besteht, wie fich aus dem Obigen ergiebt, darin: beim Unterscheiden der Gedanken von einander genugt cs. jedes Bedachte (Dbjeft) auf ein andres und von biesem andern auf fich felbft zurud zu beziehen, d. h. jedes als relatives Richtfeyn des andern und in diefem Nichtfeyn als es felbst (als fich felber aleich) zu faffen : eben damit erhält jedes feine Bestimmtheit, b. b. damit ift der Unterschied des Gedachten vom Gedachten pollitändig gefest. Beim Unterscheiden des Gedachten vom Denfen dagegen genügt dieß nicht. Denn obwohl auch bei diefem Unterscheiden das Denken als relatives Nichtfeyn des Gedachten und in diesem Nichtseyn als es felbst gefaßt werden muß, fo erhält doch dadurch das Denken noch nicht feine eigenthumliche (pofitive) Bestimmtheit, weil damit noch tein vollftandiger Unterschied gesetzt ift. Denn der Unterschied, daß damit das Denken als relatives Nichtseyn des Gedachten und fomit als ein relativ Richt-Gedachtes gefaßt wird, ift insofern zugleich wiederaufgehoben, als das Denten, indem es chen vom Gedachten unterfoieden wird, doch zugleich felbst ein Gedachtes ift. Mit-

bin tann es durch die Bestimmung, ein relativ Nicht- Gedactes zu feyn, feine Bestimmtheit nicht erhalten, weil alle Bestimmtheit die Negation involvirt, hier aber die Negation zugleich auf Sein Unterschied von allem Gedachten und bas aeboben ift. mit seine Bestimmtheit liegt vielmehr darin, daß es, indem es (im Unterscheiden vom Gedachten) felbst als ein Gedachtes gefaßt wird, zugleich wiederum diesem Gedachten als ein von ihm Unterschiedenes und damit als ein nicht= Gedachtes noth wendig gegenübertritt, weil es als Denten mit der unterscheidenden Denkthätigkeit felbit identisch ift, und somit nur uns terschieden wird, indem es felbst fich vom Gedachten unter Beim Unterscheiden des Denkens vom Gedachten fcheidet. much sonach das Denken nicht blok als das relative Nichtsem des Gedachten und in diesem Nichtseyn als es selbst, als mit fich identisch, sondern es muß zugleich als identisch mit der une terscheidenden Denkthätigkeit felbst gefaßt werden, weil es nur Denken und vom Gedachten unterschieden ift, fofern und indem es fich felbst vom Gedachten unterscheidet und es damit als Gedachtes sest. Nur indem es sich als durch diese Bestimmung von allem Gedachten unterschieden faßt. d. b. nur fofern es fich als die Urfache alles Gedachten (Unterschiedenen) faßt, ift der vollständige, die positive Bestimmtheit involvirende Unterschied zwischen ihm und dem Gedachten geset. In der Art und Beise, wie das Denken die Unterscheidung seiner selbst vom Go dachten vollzieht, tritt mithin ein Moment hinzu, das in der Unterscheidung des Gedachten vom Gedachten nicht liegt, und durch das jene Art und Beife erft ihre besondre Bestimmtheit erhält. Dieses Moment ift die in jenem Unterscheiden implicite liegende und nothwendig zu vollziehende Identification des Einen der ju unterscheidende Objekte, des Denkens, mit der unterscheidenden Thätiafeit selbst, wodurch dieses Objekt zugleich die Bestimmung der subjektiven Thätigkeit, das andre (das Gedachte) die Bestimmung der That, des blogen Objekts im Unterschiede vom Subjeft, erhält. ---

Damit ergiebt sich zugleich, daß und warum es nicht mehr als die dargelegten beiden logischen Grundgesetze geben kann. Die unterscheidende Thätigkeit besteht eben nur in dem zweisa chen Thun a) dem Unterscheiden des Gedachten vom Gedachten, und b) des Gedachten vom Denken. Drückt also das wgische Geseg nur die bestimmte Art und Weise aus, in welcher die logische Denkthätigkeit ihrer Ratur nach und darum nothwendig und allgemein sich vollzieht, drückt es also nur aus, was implicite in dem Thun der unterscheidenden Thätigkeit nothwendig und allgemein geschicht, so kann es auch nur zwei logische Geseze geben. Das dies die beiden von uns dargelegten und keine andern sind, muß aus ihrer Darlegung selbst erhellen.

Man hat zwar vielfältig versucht, noch andre Sätze als logische Grundgesetze geltend zu machen. Sie find indeß immer wieder verschwunden, weil sich bald ergab, daß sie entweder nur Folgen, Specificationen, Anwendungen der beiden obigen, oder überhaupt keine logischen Gesetze waren, so daß im Allgemeinen außer jenen beiden nur noch der f. g. Satz vom ausgeschloffenen Dritten (principium exclusi medii s. tertii lnter duo contradictoria) in den Lehrbüchern der Logis sich erhalten hat.

Allein auch er fand bier und da Widerspruch und mit Recht. Denn auch diefer Satz ift in der That unr eine Rolae und Anwendung des Sates der Identität und des Biderspruchs. Bu= nachft ift die Formel, in die er gewöhnlich gefaßt wird: Jedem Subjefte eines Urtheils (jedem Gedachten oder Denkbaren) nun unter zwei widersprechenden Bradicaten Gines zufommen, falfc oder doch ungenau. So gewiß ich urtheilen (denten) muß, daß jeder Mensch entweder frant oder gesund fen, fo gewiß tann ich daffelbe nicht von einem Steine oder Tifche ze. ausfagen: ihm fann vielmehr weder das Brädicat gesund noch das Brädicat frank zukommen. Die Formel muß mithin lauten : jedem Subjekte eines Urtheils tann von zwei einander widersprechenden Prädicaten, die ihm möglicher Beife beigelegt werden föns nen, nur Eines von beiden zutommen, Eins von beiden aber muß ihm beigelegt werden, d. h. der Say ift überhaupt nur gültig und anwendbar bei folchen Subjeftbegriffen, von denen bereits anderweitig betannt und gewiß ift, daß ihnen zwei entgegengesette Bras dicate zukommen können. Er ift ferner nur gültig, wenn und fos fern die beiden Bradlcate ichlechthin negative Gegenfäge (Bider. fpruche) find, also fich schlecht hin ausschließen. 3ch kann nicht fagen : A ift nothwendig entweder fchwarz oder weiß: denn A fann auch weder schwarz noch weiß, sondern gelb, roth feyn; ich tann vielmehr nur sagen: A ift entweder schwarz oder nicht schwarz. Auch wo die beiden Brädicate in positiver Form auftreten (3. 9.

gefund - frant, wahr - falfch), ift der Say nur gultig unter der Boraussepung, daß beide als rein negative Gegenfäge, alfo wie A und non A, sich gegenüberstehen; ift dieß, wie bei den meisten von ihnen, nicht der Fall, fo fann von der Anwendung bes Ganes teine Rede fevn. Gonach erhellet zunächft, daß der Sat, insoweit er negativ ift und verbietet, demselben identischen Subjette zwei fich widersprechende Pradicate beizulegen, in der That nur eine Folge des logischen Gesetzes der Identität und des Biderspruchs ift. Denn wenn ich behaupte: A kann nicht zugleich als gefund und frank, fondern nur entweder als gefund oder als frank gedacht werden, fo beruht die Richtigkeit, die Gewißheit und Evidenz, furz die Denknothwendigkeit der Bchauptung nur darauf, daß ich nicht im Stande bin, A zugleich als gesund und nicht gesund zu denken; das aber kann ich nur darum nicht, weil ich nicht A = non A zu denken vermag. A ift gefund, heißt logisch nur soviel als A = Gesund; ware also zu= gleich A = nicht gefund, fo ware gefund = nichtgefund, d. h. A = non A.

Daraus folgt indeg nur, daß von zwei contradictorischen Brädicatbestimmungen demfelben Subjefte nur Gine von beiden beigelegt werden darf, aber noch nicht, daß ihm eine von beiden beigelegt werden muß, d. h. es folgt nur, was auch von den f. a. conträren Prädicatbegriffen gilt: auch von ihnen tann immer nur Einer einem und demfelben Subjette beigelegt 3ch tann z. B. demselben Subjette nicht zugleich das werden. Prädicat Roth und das Prädicat Gelb beilegen, während ich boch fehr wohl daffelbe Subjeft als roth und zugleich als groß oder hart oder glatt denken kann. Der Grund davon liegt ebenfalls im Gesethe der Identität und des Widersvruchs, zugleich aber im Begriffe der Rategorieen und ihrer nothwendigen Anwendung bei allem Unterscheiden, kann mithin bier noch nicht vollständig dargelegt werden. Erst im Folgenden wird sich zeigen, warum ich Roth unmittelbar nur von Gelb, Blau, Grün, furz von andern Farben, nicht aber von Groß, Bart, Glatt unter-Rur jest muffen wir uns mit der Thatfache bescheiden kann. guugen, daß wir Roth nur von Gelb, Blau zc. unterscheiden können, um es überhaupt als Roth zu fassen, d. h. daß wir nur durch die Unterscheidung des Rothen vom Gelben 2c. zu der Anschauung von Noth gelangen, und somit zugleich Roth als

nicht - Gelb, Gelb als nicht - Roth faffen müffen. Daraus aber folgt, daß wir demfelben Subjekte nicht zugleich das Prädikat Roth und das Prädikat Gelb beilegen können und dürfen. Denn eben damit würden wir Ein und dasschle Subjekt als roth und zugleich nicht-roth, also Roth = nicht - Roth, A = non A se gen. Keineswegs aber muß einem Subjekt entweder das Prädicat Roth oder das Prädicat Gelb beigelegt werden; es kann vielmehr eben sowohl als grün oder blau gedacht werden. —

Barum nun gilt daffelbe nicht auch von den contradic. torifchen Bradicatbegriffen ? warum muß hier einer von beiden dem Subjette beigelegt werden? Einfach darum, weil der contradictorische Unterschied oder der rein ucgative Gegenfag nur aus zwei und nicht mehreren Gliedern bestehen tann. - Indem ich den contradiftorischen Unterschied setze, fasse ich, wie gezeigt das Eine der Unterschiedenen nur als die reine Negation eines Andern, ohne positive Bestimmtheit an ihm felbst, fo daß mein Denken an ihm felbst gar keinen Inhalt bat, fondern das Gedachte nur in dem negativ gesetten Inhalte des Andern Mithin kann ich es überhaupt nur denken, indem ich besteht. es auf Dieses Andre, deffen Negation es ift, beziehe: ich kann es auf nichts Andres außerdem beziehen, von nichts Andrem angerdem unterscheiden, weil es eben felbst nichts als die Regation des bestimmten Andern ift, von dem es unterschieden wird, b. b. der contradiftorische Unterschied tann nur zwischen zwei Objekten gesetzt werden. Benn ich also irgend ein Objekt nicht durch den positiven, sondern nur durch den rein negativen, contradiftorischen Unterschied als unterschieden von Andrem fege, fo muß ich demfelben Eine von den beiden contradittorischen Uns terfcbieds - (Brädicat-) Bestimmungen nothwendig beilegen. Denn legte ich ihm keine von beiden bei, fo murde ich - da der cons tradiftorische Unterschied nur zweie enthält -- es gar nicht uns terscheiden, es also überbaupt nicht deuten. Jene Rothwen-Digkeit beruht mithin im Grunde auf der natur des Unterscheis dens felbst, darauf nämlich, daß in allem Unterscheiden, also in allem Denken, nothwendig ein Unterschied gesetzt werden muß; eben damit aber auf dem Gesetze der Identität und des Biderwruds. Denn letteres fagt zugleich aus, daß A als A und nicht als non A, also auch Etwas, das ich unterscheide, eben das mit als unterschieden, d. h. Unterschiedenes als Unterschiedenes,

gefaßt werden muß. Demnach aber muß der Satz vom ausgeschlossenen Dritten, streng genommen, lanten: In allem Unterscheiden Unterschiedenen (Objekte) von zwei contradiktorischen Unterschiedenen und eine beigelegt werden, und nur Eine von beiden kann ihm beigelegt werdent; ein Drittes ist unmöglich (undenkbar). Diese Fassung ist indeß mit der obigen insofern identisch, als alles Urtheilen, wie sich später zeigen wird, ein Unterschieden involvirt, und jedes Prädicat seinem Begriffe nach eine Unterschiedebestimmung, d. h. Dasjenige ist, worin ich ein Objekt als unterschieden von Andrem setze.

Unmert. Die eigenthümliche Fassung, welche Bachmann bem Sape giebt, um ihn als logisches Grundgesetzu retten, ift offenbar unzulaffig. Der wahre Ginn deffelben foll feyn : "wenn Du etwas zu denken suchit, fo mußt Du Dich für das Seyen oder Aufheben entscheiden, entweder fagen : A fey, oder A fey nicht." Man tonne daher die Formel brauchen: "Reine Bejahung und Berneinung, Segen und Aufheben, erschöpfen die Bestimmbar feit eines Dentobjetts, schließen sich aber zugleich einander aus, da sie auf entgegengesetzen Thatigkeiten des Geistes beruhen." Junächst ift der Ginn diefes "wahren Ginnes" febr unflar. 20as foll es heißen, "etwas zu denten fuch en ?" und wie ift dabei eine "Entfcheidung für das Gegen oder Aufheben" möglich? Auch das aufgehobene oder als nicht feyend gedachte A ift boch immer ein Gedachtes, fo aut wie das gefetzte oder als seyend gedachte A. Db etwas sey oder nicht fen, hat für die Logik, die es nur mit dem Denken zu thun bat, unmittelbar gar keine Bedeutung. Allerdings kann ich Daffelbe nicht zugleich als sevend und nichtsevend deuten, aber eben p wenig als roth und nicht roth. Es fragt fich mithin, worin diefe Unmöglichkeit für das Denken liegt? Diffenbar nicht darin, daß Segen und Aufheben die "Bestimmbarkeit" eines Dentobjets erschöpfen und fich zugleich gegenfeitig "aus. schließen". Denn wie kann dadurch, daß ein Deukobjekt nur erst überhaupt gesetzt, noch gar nicht bestimmt ist, die Bestimm. barteit deffelben erschöpft feyn? und warum fchließen fich Se pen und Aufheben gegenfeitig aus? Bcil fie "entgegengesete Thätigkeiten des Geiftes" find? Aber daß und was rum Entgegengesetes fich nothwendig ausschließe, wäre gerade erft naher nachzuweisen gemefen, wenn der mahre Ginn des Sapes vom ansgeschloffenen Dritten dargelegt werden follte. Außerdem schließen fich Segen und Aufheben in der That nicht aus. Indem ich A als roth von B als gelb unterscheide, fese ich A als rothsevend, nur indem ich es zugleich als nicht gelb faffe, d. h. indem ich zugleich fein Gelbfevn aufbebe (negire), alles Unterscheiden ift ein Jugleich don Segen und Auf. beben. Rur Daffelbe zugleich als gesetzt und nicht gesetzt ju faffen oder Daffelbe zugleich zu fegen und aufzuhchen, ift unmöglich; aber nicht darum, weil Gegen und Aufbeben fich gegenseitig ausschließen, foudern im Gegentheil weil fie in allem Unterscheiden zufammen fepn muffen, weil als les Unterscheiden ein Sepen und Aufheben ift. Burde alfo Dasselbe zugleich geset und nicht-gescht, also das Segen felbst zugleich aufgehoben, oder würde umgekehrt Daffelbe zugleich aufgehoben und gesett, also das Aufheben selbst zus gleich aufgehoben, so fände in der That kein Segen, kein Aufheben statt, dann aber auch kein Unterscheiden, kein Den-Benn Sigwart meint, der Say des ausgeschloften. fenen Dritten habe feine logische Bedeutung darin, daß er die Sphäre der qualitativen Denkformen beschliefe oder begränze und zwar in Beziehung auf Thesis und Synthesis, indem er bestimme, daß die in den Gesegen der 3dentität und des 2Bis derfpruchs gegebenen und als einander ausschließend bereits gesetzten Formen (der bejahenden und der verneinenden Thefis und Synthefis) die einzig möglichen feyen, daß es alfo außer der bejahenden und der verneinenden Thefis und Synthefis feine dritte Denkform gebe und fomit, wenn überhaupt gedacht werden solle, in der einen oder andern dies fer Formen gedacht werden muffe, fo begeht er denfelben Febler. 3ch kann im Gegentheil A nicht segen, bejahen, ohne es von B zu unterscheiden d. i. ohne es zugleich als nicht B zu faffen, also ohne zugleich B zu verneinen. — Die Kantisch-Riesewettersche Formel: "jedem lo-

gifchen Gegenstande muß von zwei einander widersprechenden Merkmalen nothwendig Eins zukommen, " ift schon barum falfch, weil ihm, wie gezeigt, in den meisten Fallen von zwei beliebigen contradiftorischen Merkmalen feines von beiden wird beigelegt werden tonnen. Daffelbe gilt von Rrugs Formel: unter (contradiftorifc) entgegengesetten Bestimmungen eines Dinges darfft du nur Eine fegen, und wenn diefe gefest ift, mußt du die andre aufheben. Auch fie ift nur richtig unter der Voraussezung, daß die beiden contradiftorischen Bestimmungen dem Dinge überhaupt möglicher Beife zutommen tons nen ober Mertmale find, die in der f. g. Sphare feines Bes griffs liegen. Jacob und Maas haben richtig ertannt, das ber Satz des ausgeschloffenen Dritten blog eine Rolae des Satzes der Identität und des Biderspruchs ift; nur fehlen die richtigen Gründe für ihre Behauptung, weil die richtige Einficht in die Natur des Sates der Identität und des 28is derspruchs wie in die natur der logischen Funktionen überbaupt. Tieftrunt betrachtet den Say als eine nothwendige

9

ober vergleichen nenne man begleben; Gleichgeschte entgegenfeten beiße sie unterscheiden (28. 1, 100 f). Man nebt. daß auch hier wieder Fichten ein richtiger Gedanke vorschwebte. Wenn es auch offenbar gang willführlich ift, jenes Eine Mertmal, worin Entgegengefestes fich gleich und Gleiches entgegengefest fey, für den Grund der Begiehung und refp. Unter scheidung zu erflären; wenn auch Das, was Fichte Bezichen und Unterscheiden neunt, weil es Entgegengesettes und rep. Gleiches voraussest, eben damit vielmehr das Unterscheiden und die unterscheidende Thätigkeit felbst bereits vorausjest (- wie denn in der That die zweite wie die erste Thathand, lung des Fichteschen 3chs nur auf der unterscheidenden Dents thätigkeit beruht); so geht doch eben so offenbar die Tendenz ber obigen Deduction Dahin, den Satz des Grundes auf die unterfcheidende Thatigfeit des Dentens (3chs) zurudzuführen. Dieß konnte freilich nicht gelingen, weil der Ausgangspunkt der gauzen Entwickelung von vorn herein verfehlt war. Denn das Ich, deffen Thathandlung Fichte darlegen will, als fix und fertiges Subjeft feines Thuns voraussegen, heißt die Ratur Des Ichs verkennen. 3ch ift nur 3ch, fofern es mit Bewußtfenn und refp. Selbstbewußtfenn thätig ift; das Bewußtfenn aber entsteht, wenn auch mit Rothwendigkeit unmittelbar und immanent, durch die (unterscheidend producirende) Thätigkeit Des Denkens; folglich entsteht auch das 3ch nur in und mit Diefer Thätigkeit und ift, wie gezeigt, nur die Selbsterfaffung des Denkens von fich als der von allen feinen Thaten und Thätigkeitsweisen unterschiedenen Einheit derselben. Bird von vorn herein die Wirfung statt der Urfache, die Folge statt des Grundes gesett, fo ift eben nicht auf den Grund zu fommen, und Verwirrung unvermeidlich. -

Schelling unterscheidet zwar gelegentlich (z. B. in den Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie §. 184 u. sonft) zwischen Grund und Ursache und redet befanntlich von einem Grunde oder "Ungrunde" in Gott, der, sofern Gott als Gott aus ihm sich erst hervorringe, von Gott selbst zu unter scheiden sev; aber er läßt sich weder auf eine Entwickelung jener Begriffe als logischer Begriffe noch auf die Frage nach dem logischen Gesche dieses Namens ein. Dem Geiste seiner Philosophie gemäß müssen ihm anch hier Begriff und Geset in Eins zusammensallen. Seine Schüler (Rtein, Buchner) sind uneinig darüber, ob ein Geset des Grundes anzuerkennen, ja ob überhaupt Grund und Begründetes in der wahren speculativen Betrachtung zu unterscheiden sey. Die "erste Logit," Bardili's speculative Mißgeburt, tann füglich außer Betracht bleiben. Ich bemerke nur, daß auch er, ganz im Gesste der nachschufteschen Speculation, Geset und Begriff identificit.

Diefelbe Begriffsverwechfelung findet fich bei gegel. Er bemerkt ausdrücklich : "Der Grund ift wie die andern Reflexionsbeftimmungen in einem Sape ausgedrudt worden: 21. les hat feinen gureichenden Grund. Dieg beißt im Allgemeis nen nichts Andres, als was ift, ift nicht als feyendes Unmittelbares, fondern als Gefestes zu betrachten; es ift nicht bei dem unmittelbaren Dafeyn oder bei der Bestimmtheit überhaupt ftehen zu bleiben, foudern davon zurückzugeben in feinen Grund, in welcher Reflexion es als Aufgehobenes und in feinem An - und Fürsichseyn ift. In dem Sate des Gruns des wird also die Wefentlichkeit der Reflexion in sich gegen das bloße Seyn ausgesprochen " (28. VI, 76). Das will sagen: der Sat des Grundes drudt nur den Begriff des Befens aus, fofern es wesentlich Reflexion in fich gegen das bloße Seyn ift; und nur weil, was ift, feinem Begriffe nach tein fevendes Unmittelbares, fondern ein Gefetztes ift, muß auch das Denken nicht bei dem unmittelbaren Daseyn ftchen bleiben, fondern davon zurückgehen in feinen Grund: nur diefe im Begriff e liegende Nothwendigkeit für das (begreifende) Denfen ift durch den Sat des Grundes ansgesprochen. Durch den Begriff alfo ift das Gefetz bedingt und bestimmt und drückt eben deshalb nur den Begriff in der Form eines Sapes ans. Allein fo richtig es ift, daß, wenn Begriff und Natur des Denkens identificirt werden, durch den Begriff unseres Denkens der Satz der Caujalität bedingt und bestimmt ist, fo gewiß ist doch jene Identification selbst falsch. Der Begriff als ein vom Denken Gedachtes kann nicht mit dem Denken felbst in Eins zufammenfallen, ift viels mehr nothwendig von der natur des ihn denkenden Denkens bedingt und bestimmt. nur dadurch, daß wir durch die natur unfers Dentens uns genöthigt finden, Gedanten und Denten zu unterscheiden und dieses als das Brius von jenen, jene als bedingt und bestimmt durch dieses zu fassen, oder was dasselbe ift, nur dadurch, daß ich mich genöthigt finde mein Wort, mein Thun und Laffen, meine Borftellung 2c. von mir felbit gu unterscheiden und als von meiner Thätigkeit ausgegangen, bedingt und bestimmt zu faffen, tommt mir das Caufalitätsverhältnich zum Bewußtseyn, gewinne ich zunächst den bloßen Ge-danken Deffen, was wir Grund und resp. Ursache nennen \*).

<sup>\*)</sup> Diefer Gebanke ift, wie Bait richtig bemerkt, feinem pfucholos gifchen Urfprunge nach ohne Zweifel zuallererft ein bloßes Gefühl, bas Mustelgefühl nämlich, bas wir bei jeber törperlichen Anftrengung haben. Indem wir diefes Gefühl von andern Gefühlen unterscheiden, wird es zur Borstellung ber Anftrengung, welche zur Erreichung eines Erfolgs nothwens big ift, ohne welche das Eintreten beffelben nicht gebacht werden kann,

Das Gefen ift also ber Bater des Begriffs, weil ber nothwendigen, objektiven Gedanken überhaupt; das Berhältnig umkehren, heißt die Sache auf den Ropf ftellen. Es ift einer ber Grundirrthumer des Begelfchen Syftems, die Begriffe zu bypostafiren und zu felbständigen Thätigkeiten zu machen, die fich fegen und aufheben, in einander übergeben, fich vermits teln 2c., oder was daffelbe ift, das Denken mit feinen be-grifflichen Bestimmungen fo völlig zu identificiren, daß letztere eben damit jene hypostatische Selbständigkeit erhalten. Auch was das Denten feinem eignen Begriffe nach ift, das ift es nur, fofern und indem es fich felbst (feine Natur) in Gedanten erfast und von der Natur andrer Dinge gemäß der Rategorie des Begriffs unterscheidet. Rach Degel foll freilich der Begriff rein als folcher die allgemeine Form der Denkthätigfeit feyn, fraft welcher das Denten fich in fich felbft dirimirt, aus feiner Einheit (Allgemeinheit) in Gegenfählichkeit (Befonderheit als die Negation der Allgemeinheit) übergeht, und dieje zur Einzelheit aufhebend, in letterer als der Negation der Regation feiner Allgemeinheit mit diefer fich zusammenschließt oder zu fich felbst zurudtehrt. Aber abgesehen davon, daß diese angeblich allgemeine Deutform von Hegel nirgends als Form oder allgemeine Thatigfeits weife des Dentens darges than ift und in der That am wirflichen Denten fich nicht nach. weisen läßt, fo ift es offenbar höchft willführlich, jenes Sich. dirimiren, Uebergehen 2c., ganz gegen den Sprachgebrauch mit dem Namen des Begriffs zu bezeichnen und fo den Begriff mit der Thätigkcit des Denkens ihrer Form nach zu identifis ciren, dann aber doch auch wieder gemäß dem Sprachgebrauch den Begriff als Gedachtes zu faffen und vom Begriffe des Absoluten, der Natur, des Menschen ze. als dem Inhalte des wahren (philosophischen) Biffens zu reden. Durch Diefe Zweideutigkeit gelingt es freilich, dem Schüler manche Resultate plaufibel zu machen, die fonst unerreichbar waren; zugleich aber verbreitet fich unvermeidlich eine Berwirrung und Unflarheit über das Ganze, die den schärfer denkenden selbständigen Forscher nothwendig aus dem Begelschen System beraustreibt.

Anmert. 3. Das Gesetz der Causalität gilt, wie von felbst einleuchtet, auch vom absoluten Denken, weil und sofern es Denten ist, d. h. wir sind genöthigt anzunehmen, daß auch das absolute Denken eben als Denken seine Gedanken von

Dieß ift ohne Zweifel bie erste Form in ber wir ben Gebanken ber Urfache faffen, und von ber aus wir erst zum Begriff berfelben gelangen; aber anch jene Borstellung würden wir nicht haben, wenn wir nicht genöthigt wären ben Erfolg von der Anstreugung nicht nur zu unterscheiden, sonbern anch jenen als bedingt und bestimmt von dieser an fassen.

٤,

sich als Thaten, Birkungen, Produkte von der sie segenden Thätigkeit unterscheidet. Weil es aber für das absolute Denken kein reelles Seyn im oben erörterten Sinne giebt und weil das absolute Denken keine von einem Andern ausgehende Naturbestimmtheit hat, so gilt für dasselbe der Satz der Caufalität nur darum, weil und sofern es selbst ihn als Gesetz gesetzt hat, oder was dasselbe ist, weil und sofern es sich jelbst als Denken sast und bestimmt. Eben damit unterscheidet es sich selbst als Thätigkeit von seinen Gedanken als seinen Thaten, und diese Unterscheiden wird nothwendig zum Gesetz, weil zur Naturbestimmtheit, für jedes andre vom Absoluten gesetze und bestimmte Denken, sofern und indem es als Denken geste wird.

§. 6. Drücken die beiden logischen Gesete, fowohl bas ber Identität und des Biderspruchs wie das der Causalität, nur die bestimmte Art und Beife aus, in welcher die unterscheidende Denkthätigkeit nothwendig und allgemein fich vollzieht, so erhels let zugleich, daß diefe Art und Beife eine zwiefache und mithin in fich unterschiedene ift, daß es also einen Unterschied giebt amis ichen der Urt und Beise, in der die unterscheidende Thätigkeit die Gedanken von einander, und der Art und Beife, in der fie die Gedanken vom Denten unterscheidet. Diefer Unters schied besteht, wie fich aus dem Obigen ergiebt, darin: beim Unterscheiden der Gedanken von einander genugt cs, jedes Gedachte (Dbjeft) auf ein andres und von diefem andern auf fich felbst zurud zu beziehen, d. h. jedes als relatives Richtfeyn des andern und in diefem Richtfeyn als es felbft (als fich felber aleich) zu faffen : eben damit erhalt jedes feine Bestimmtheit. b. b. damit ift der Unterschied des Gedachten vom Gedachten vollitändig gefest. Beim Unterscheiden des Gedachten vom Denfen dagegen genügt dieß nicht. Denn obwohl auch bei diefem Unterscheiden das Denken als relatives Nichtseyn des Gedachten und in diefem Richtfeyn als es felbst gefaßt werden muß, fo erhält doch dadurch das Denken noch nicht seine eigenthumliche (positive) Bestimmtheit, weil damit noch tein vollständiger Unterschied gesetzt ift. Denn der Unterschied, daß damit das Denken als relatives Richtfeyn des Gedachten und somit als ein relativ Richt-Gedachtes gefaßt wird, ift infofern zugleich wiederaufgehoben, als das Denken, indem es eben vom Gedachten unterfchieden wird, doch zugleich felbit ein Gedachtes ift. Mit-

bin tann es burch die Bestimmung, ein relativ Nicht-Gedachtes zu feyn, feine Bestimmtheit nicht erhalten, weil alle Bestimmtbeit die Negation involvirt, hier aber die Negation zugleich aufgehoben ift. Sein Unterschied von allem Gedachten und das mit feine Bestimmtheit liegt vielmehr darin, daß es, indem es (im Unterscheiden vom Gedachten) selbst als ein Gedachtes gefaßt wird, zugleich wiederum diefem Gedachten als ein von ihm Unterschiedenes und damit als ein nicht= Gedachtes noth wendig gegenübertritt, weil es als Denten mit der unterscheidenden Denkthätigkeit felbit identisch ift, und fomit nur un terschieden wird, indem es felbst fich vom Gedachten unter fcheidet. Beim Unterscheiden des Denkens vom Gedachten muß sonach das Denken nicht bloß als das relative Nichtsem des Gedachten und in diefem Nichtfeyn als es felbst, als mit fich identisch, sondern es muß zugleich als identisch mit der uns terscheidenden Denkthätigkeit felbit gefaßt werden, weil es nur Denken und vom Gedachten unterschieden ift, fofern und indem es sich selbst vom Gedachten unterscheidet und es damit als Gedachtes fest. Nur indem es sich als durch die je Bestimmung von allem Gedachten unterschieden faßt, d. h. nur fofem es fich als die Urfache alles Gedachten (Unterschiedenen) faßt, ift der vollständige, die positive Bestimmtheit involvirende Unter schied zwischen ihm und dem Gedachten gesett. In der Art und Beife, wie das Denken die Unterscheidung feiner felbst vom Ge dachten vollzieht, tritt mithin ein Moment hinzu, das in der Unterscheidung des Gedachten vom Gedachten nicht liegt, und durch das jene Urt und Beife erft ihre besondre Bestimmtheit erhält. Dieses Moment ift die in jenem Unterscheiden implicite liegende und nothwendig zu vollziehende Identification des Einen der ju unterscheidende Objekte, des Denkens, mit der unterscheidenden Thätigkeit selbst, wodurch dieses Objekt zugleich die Bestimmung der subjektiven Thätigkeit, das andre (das Gedachte) die Beftimmung der That, des bloßen Objekts im Unterschiede vom Subjekt, erhält. ---

Damit ergiebt sich zugleich, daß und warum es nicht mehr als die dargelegten beiden logischen Grundgesetze geben kann. Die unterscheidende Thätigkeit besteht eben nur in dem zweisa chen Thun a) dem Unterscheiden des Gedachten vom Gedachten, und b) des Gedachten vom Denken. Drückt also das wgische Gesetz nur die bestimmte Art und Weise aus, in welcher die logische Denkthätigkeit ihrer Ratur nach und darum nothwendig und allgemein sich vollzieht, drückt es also nur aus, was implie cite in dem Thun der unterscheidenden Thätigkeit nothwendig und allgemein geschicht, so kann es auch nur zwei logische Gesetze geben. Das dies die beiden von uns dargelegten und keine andern sind, muß aus ihrer Darlegung selbst erhellen.

Man hat zwar vielfältig versucht, noch andre Sätze als logische Grundgesetze geltend zu machen. Sie sind indes immer wieder verschwunden, weil sich bald ergab, daß sie entweder nur Folgen, Specificationen, Anwendungen der beiden obigen, oder überhaupt keine logischen Gesetze waren, so daß im Allgemeinen außer jenen beiden nur noch der s. g. Satz vom ausgeschlossenen Dritten (principium exclusi medii s. tertii lnter duo contradictoria) in den Lehrbüchern der Logis sich erhalten hat.

Allein auch er fand bier und da Biderfpruch und mit Recht. Denn auch diefer Say ift in der That unr eine Folge und Ans wendung des Sakes der Identität und des Widerspruchs. Rus nächft ift die Formel, in die er gewöhnlich gefaßt wird: Jedem Subiefte eines Urtheils (jedem Gedachten oder Denfbaren) muß unter zwei widersprechenden Bradicaten Gines zufommen, falfc oder doch ungenau. Go gewiß ich urtheilen (denten) muß, daß jeder Denfch entweder frant oder gefund fey, fo gewiß tann ich daffelbe nicht von einem Steine oder Lifche ze. ausfagen: ihm fann vielmehr weder das Brädicat gesund noch das Brädicat frank zukommen. Die Formel muß mithin lauten : jedem Gubjette eines Urtheils fann von zwei einander widersprechenden Brädicaten, die ihm möglicher Beife beigelegt werden fönnen, nur Eines von beiden zutommen, Gins von beiden aber muß ihm beigelegt werden, d. h. der Sat ift überhaupt nur gültig und anwendbar bei folchen Subjeftbegriffen, von denen bereits anderweitig befannt und gewiß ift, daß ihnen zwei entgegengesette Bradicate zutommen tonnen. Er ift ferner nur gultig, wenn und for fern Die beiden Bradlcate fchlechthin negative Gegenfage (Bider. wrüche) find, alfo fich schlecht hin ausschließen. 3ch fann nicht fagen : A ift nothwendig entweder fchwarz oder weiß: denn A fann auch weder fchwarz noch weiß, fondern gelb, roth feyn; ich fann vielmehr nur fagen: A ift entweder schwarz oder nicht ichwarz. Auch wo die beiden Bradicate in positiver Form auftreten (z. B.

gefund - frant, wahr - falfch), ift der Gat nur gultig unter der Boraussehung, daß beide als rein negative Gegenfäke, allo wie A und non A, fich gegenüberstehen; ift dieß, wie bei den meisten von ihnen, nicht der Fall, so kann von der Unwendung bes Sakes teine Rede fevn. Sonach erhellet zunächit, daß der Sak. insoweit er negativ ift und verbietet, demselben identischen Subjekte zwei fich widersprechende Bradicate beizulegen, iu der That nur eine Folge des logischen Gesetzes der Identität und des Bidersvruchs ist. Denn wenn ich bebaupte: A fann nicht zugleich als gefund und frank, fondern nur entweder als gefund oder als frank gedacht werden, fo beruht die Richtigkeit, die Gewißheit und Evidenz, furz die Denknothwendigkeit der Bo bauptung nur darauf, daß ich nicht im Stande bin, A zugleich als gefund und nicht gefund zu denken; das aber fann ich nur darum nicht, weil ich nicht A = non A zu denken vermag. A ift gefund, beißt logisch nur foviel als A = Gesund; mare alfo jus gleich A = nicht gesund, fo ware gesund = nichtgesund, d. h. A = non A.

Daraus folgt indes nur, daß von zwei contradictorischen Brädicatbestimmungen demfelben Subjefte nur Eine von beiden beigelegt werden darf, aber noch nicht, daß ihm eine von beiden beigelegt werden muß, d. b. es folgt nur, mas auch von den f. q. conträren Brädicatbegriffen gilt: auch von ihnen tann immer nur Einer einem und demfelben Subjette beigelegt 3ch tann 3. B. demfelben Subjette nicht zugleich das werden. Brädicat Roth und das Prädicat Gelb beilegen, während ich doch febr wohl daffelbe Subjeft als roth und zugleich als groß oder hart oder glatt denten fann. Der Grund davon liegt ebenfalls im Gefete der Identität und des Biderspruchs, zugleich aber im Bcgriffe der Rategorieen und ihrer nothwendigen Anwendung bei allem Unterscheiden, fann mithin bier noch nicht volle ftändig dargelegt werden. Erst im Folgenden wird fich zeigen, warum ich Roth unmittelbar nur von Gelb, Blau, Grün, furg von andern Farben, nicht aber von Groß, hart, Glatt unterscheiden fann. Für jest muffen wir uns mit der Thatfache begnügen, daß wir Roth nur von Gelb, Blau 2c. unterscheiden können, um es überhaupt als Roth zu faffen, d. h. daß wir nur durch die Unterscheidung des Rothen vom Gelben 2c. au der Anschauung von Roth gelangen, und somit zugleich Roth als

nicht • Gelb, Gelb als nicht • Noth faffen müffen. Daraus aber folgt, daß wir demfelben Subjekte nicht zugleich das Prädikat Roth und das Prädikat Gelb beilegen können und dürfen. Denn eben damit würden wir Ein und daffelbe Subjekt als roth und zugleich nicht-roth, also Roth = nicht - Roth, A = non A segen. Keineswegs aber muß einem Subjekt entweder das Prädicat Roth oder das Prädicat Gelb beigelegt werden; es kann vielmehr eben sowohl als grün oder blau gedacht werden. —

Warum nun gilt dasselbe nicht auch von den contradic. torifcen Brädicatbegriffen ? warum muß hier einer von beiden dem Subjekte beigelegt werden ? Einfach darum, weil der contradictorische Unterschied oder der rein negative Gegensatz nur aus zwei und nicht mehreren Gliedern bestehen kann. - 3ndem ich den contradiktorischen Unterschied setze, fasse ich, wie gezeigt bas Eine ber Unterschiedenen nur als die reine Reaation eines Andern, ohne positive Bestimmtheit an ihm felbst, fo daß mein Denken an ihm selbst gar keinen Inhalt hat, sondern bas Gedachte nur in dem negativ gefesten Inhalte des Andern Mithin fann ich es überhaupt nur denken, indem ich beftebt. es auf diefes Andre, deffen Negation es int, beziehe: ich tann es auf nichts Andres außerdem beziehen, von nichts Andrem angerdem unterscheiden, weil es eben felbit nichts als die Res gation des bestimmten Andern ift, von dem es unterschieden wird, d. h. der contradiftorische Unterschied tann nur zwischen zwei Objekten gesetzt werden. , Benn ich also irgend ein Objekt nicht durch den positiven, fondern nur durch den rein negativen, cous tradiftorischen Unterschied als unterschieden von Andrem fese, fo muß ich demfelben Gine von den beiden contradiftorischen Uns terfchieds = (Brädicat=) Bestimmungen nothwendig beilegen. Denn legte ich ihm keine von beiden bei, fo würde ich - ba der contradiftorische Unterschied nur zweie enthält - es gar nicht uns terscheiden, es also überhaupt nicht denken. Jene Nothwendigkeit beruht mithin im Grunde auf der Natur des Unterscheis dens felbst, darauf nämlich, daß in allem Unterscheiden, also in allem Denten, nothwendig ein Unterschied gesetzt werden muß; eben damit aber auf dem Gesetze der Identität und des Bider-Denn legteres fagt zugleich aus, daß A als A und pruchs. nicht als non A, also auch Etwas, das ich unterscheide, eben das mit als unterschieden, d. h. Unterschiedenes als Unterschiedenes,

gefaßt werden nuß. Demnach aber muß der Say vom ausgeschlossenen Dritten, streng genommen, lauten: In allem Unterschlossenen Unterschiedenen (Objekte) von zwei contradiktorischen Unterschiedenen unterschieden beigelegt werden, und nur Eine von beiden kann ihm beigelegt werbent; ein Drittes ist unmöglich (undenkbar). Diese Fassung ist indeh mit der obigen insofern identisch, als alles Urtheilen, wie sich später zeigen wird, ein Unterschieden involvirt, und jedes Prädicat seinem Begriffe nach eine Unterschiedebestimmung, d. h. Dasjenige ist, worin ich ein Objekt als unterschieden von Anbrem sehe.

Anmert. Die eigenthümliche Fassung, welche Bachmann bem Sage giebt, um ihn als logisches Grundgeset zu retten, ift offenbar unzuläffig. Der wahre Ginn deffelben foll feyn : "wenn Du etwas zu denten fuchft, fo mußt Du Dich für das Cegen oder Aufheben entscheiden, entweder fagen : A fey, oder A fep nicht." Man tonne daher die Formel brauchen : "Reine Bejahung und Berneinung, Seyen und Aufheben, erschöpfen die Bestimmbarfeit eines Denkobjetts, schließen fich aber zugleich einander aus, da fie auf entgegengesetten Thatigkeiten Des Geiftes be-Bunachft ift der Sinn diefes "wahren Sinnes" febr ruben." unflar. Bas foll es heißen, "etwas zu denten fuchen ?" und wie ist dabei eine "Entscheidnung für das Seten oder Auf-heben" möglich? Auch das aufgehobene oder als nicht sevend gedachte A ift doch immer ein Gedachtes, fo gut wie das gefeste oder als sevend gedachte A. Db etwas sc v oder nicht feb, hat für die Logik, die es nur mit dem Denken zu thun hat, unmittelbar gar feine Bedentung. Allerdings tann ich Daffelbe nicht zugleich als sevend und nichtsevend denkeu, aber eben jo wenig als roth und nicht roth. Es fragt fich mithin, worin diese Unmöglichkeit für das Denken liegt? Offenbar nicht darin, daß Segen und Aufheben die "Beftimmbarfeit" eines Dentobjets erschöpfen und fich zugleich gegenfeitig ,,ansfcbließen". Denn wie tann dadurch, daß ein Deutobjeft nur erst überhaupt gesetzt, noch gar nicht bestimmt ift, die Bestimmbarteit deffelben erichopft feyn? und warum ichließen fich Sepen und Aufheben gegenseitig aus? 2Bcil sie "entgegengefeste Thatigkeiten bes Beiftes" find? Uber das und mas rum Entgegengesettes sich nothwendig ansschließe, wäre gerade erst naber nachzuweisen gewesen, wenn ber mabre Ginn Des Sapes vom ansgeschloffenen Dritten dargelegt werden follte. Außerdem schließen fich Setzen und Aufheben in der That nicht aus. Indem ich A als roth von B als gelb unterscheide, fege ich A als rothsevend, nur indem ich es zugleich als nicht

gelb faffe, d. h. indem ich zugleich fein Gelbfeyn aufhebe (negire), alles Unterfcheiden ift ein Bugleich bon Segen und Auf. heben. Rur Daffelbe zugleich als gefest und nicht - gefest ju faffen oder Daffelbe zugleich zu fegen und aufzuheben. ift unmöglich; aber nicht darum, weil Gegen und Aufbeben fich gegenseitig ausschließen, fondern im Gegentheil weil fie in allem Unterscheiden zufammen fenn muffen, weil als les Unterscheiden ein Segen und Aufheben ift. Burde alfo Dasseleich zugleich gesetzt und nicht-gescht, also das Segen selbst zugleich aufgehoben, oder würde umgekehrt Dasselbe zu-gleich aufgehoben und gesetzt, also das Auscheben selbst zu-gleich aufgehoben, so fände in der That kein Segen, kein Ausseben statt, dann aber auch kein Unterscheiden, kein Denten. - Benn Sigwart meint, der Satz des ausgeschlofs fenen Dritten habe feine logische Bedeutung darin, daß er die Sybäre der qualitativen Denkformen beschließe oder begränze und zwar in Beziehung auf Thefis und Synthefis, indem er bestimme, daß die in den Gefegen der Identitat und des 28is berfpruchs gegebenen und als einander ausschließend bereits gefetten Formen (der bejabenden und der verneinenden Thefis und Synthefis) die einzig möglichen feyen, daß es alfo außer der bejahenden und der verneinenden Thefis und Synthefis keine dritte Denkform gebe und somit, wenn überhaupt gedacht werden folle, in der einen oder andern diefer Formen gedacht werden muffe, fo begeht er denfelben Reb-3ch tann im Gegentheil A nicht fegen, bejaben, ohne ler. es von B zu unterscheiden d. t. ohne es zugleich als nicht - B zu faffen, also ohne zugleich B zu verneinen. -

Die Kantisch-Riesewettersche Formel: "jedem logischen Gegenstande muß von zwei einander widersprechenden Merkmalen nothwendig Eins zukommen, "ift schon darum falsch, weil ihm, wie gezeigt, in den meisten Fällen von zwei beliebigen contradiktorischen Merkmalen keines von beiden wird beigelegt werden können. Dasselbe gilt von Krugs Formel: unter (contradiktorisch) entgegengesetzen Bestimmungen eines Dinges darsst du nur Eine sezen, und wenn diese gesetz ist, mußt du die andre auscheben. Auch sie ist nur richtig unter der Boraussezung, daß die beiden contradistorischen Bestimnen oder Merkmale sind, die in der s. g. Sphäre seines Begriffs liegen. Jacob und Maaß haben richtig erkannt, daß der Satz bes ausgeschlossenen Dritten bloß eine Folge des Satzes der Identität und des Widerspruchs ist; nur sehlen die richtigen Gründe für ihre Behauptung, weil die richtige Einsticht in die Ratur des Satzes der Identität und des Wiberspruchs wie in die Natur der logischen Funktionen überbaupt. Lieftrunk betrachtet den Satz als eine nothwendige

9

Folge des disjunktiven Urtheils, deffen Begriff er nur niher entwidele; und an ihn schließt fich Drobifch an, wenn er behauptet: zu den beiden Grundfägen der Identität und des Biderspruchs komme noch der dritte: " von je zwei beliebigen Begriffen A und B gelte immer eins der beiden Urtheile: A ift B, oder A ift nicht B; " d. h. wenn er ihn ohne weiteres zur Formel des disjunktiven Urtheils macht. Auch bier gilt, was schon oben gegen die gleiche Auffassung des Gejeges Der Identität und des Biderspruchs erinnert wurde: ein Un theil ift als folches noch feineswegs ein Grundfay, fondern 6 muß erft nachgewiesen werden, daß und wiefern es-ein Grund. fat (Gesetz) sev. Fr. Fischer bemerkt mit Recht, daß das vermeintliche Denfaesetz des ausgeschloffenen Dritten in feiner gewöhnlichen Fassung auf ganzlichem Migverständniß des contradiftorischen Gegensates beruhe, indem unter non A, allo 3. B. unter nichtflug, unbeftimmter 2Beife alles Mögliche au-Ber A, alles Andre außer klug, nicht aber, wie der contrabiftorische Gegensatz fordre, bestimmt die Regation, das Gegentheil der Position verstanden werde. Das Gefetz mußte also wenigstens dahin eingeschränkt worden, daß einem Duge von denjenigen Merfmalen, wodurch es bestimmbar ift, d. b. in deren Gattungssphäre es gehört, entweder das Merkmal felbit oder fein contradittorisches Gegentheil zufommen muffe. Wenn aber Rifcher das Gesetz auch in diefer Beschräntung für falsch erklärt und es mit der Bemerkung abfertigt: es se so weit entfernt ein ächtes Denkgesetz zu seyn, daß es vielmehr nur der Bornirtheit des Urtheils angehöre, wenn z. B. die Menschen in fluge oder nicht fluge, in gute oder nicht gute ,, eingetheilt." wurden, so begeht er felbst den Fehler der Begriffsverwechselung. Denn fo bornirt jene "Eintheilung" fem mag, wenn man damit zwei feste, bestimmt geschiedene Rlaf fen gewonnen zu haben meint, so gewiß ist es doch, daß, wenn ich A als flug bezeichne, d. h. ihn von B als nicht flug un terscheide, ich unmöglich A zugleich als nicht flug bezeich nen tann, daß vielmehr, wenn ich A nur durch den negativen, contradictorischen Unterschied des Rlugen und nichtflugen von Andern unterscheide, ich ihm nur Eines der beiden Bradicate beilegen kann, Eines aber ihm beilegen muß, weil ich fonft überhaupt nicht unterscheiden oder A als unterschieden denten Freilich ift der contradiftorische Unterschied ein schlech, würde. tes, höchft unbestimmtes Eintheilungsprincip, weil er, wie gezeigt, eben nur der unvollständige Unterschied in. Aber es handelt fich hier nicht um Eintheilen und Einthets lungsnormen, sondern um die Ratur des contradiktorischen Unterschieds und des Unterscheidens (des logischen Denkens) über haupt; und für das Unterscheiden durch den contradit torifchen Unterschied gilt fo gewiß der Ses vom ausgeschlof. fenen Dritten als er nur eine Folge des Satzes der 3dentität und des Widerspruchs ist. —

Hegel endlich erkennt den Satz insofern an, als pamit gesagt sey, daß Alles ein Entgegengesettes sey, und als seine Nothwendigkeit darauf beruhe, daß die Identität in Berschies denheit und diese in Entgegensehung übergehe. Dieß sey indes nicht der gewöhnliche Ginn des Sages, vielmehr folle er nach der gemeinen Meinung aussagen, daß es nicht Etwas gebe, welches weder A noch nicht = A fey, daß es tein Drittes gebe, welches gegen den Gegenfap gleichgültig ware. Allein in diesem Ginue sen der Sat falfch. Denn in der That gebe es in dem Sate felbit das Dritte, das gleichgultig gegen ben Begenfat fey. Nämlich A felbit fey darin vorhanden, und dieses sey weder + A noch - A, aber eben sowohl auch + A als — A. "Das Etwas, das entweder + A oder Nicht - A feyn sollte, ist hiermit auf + A sowohl als Richt = A bezogen; und wieder, indem es auf A bezogen ift, foll es nicht auf Richt = A bezogen feyn, fowie nicht auf A, indem es auf Richt = A bezogen ift. Das Etwas felbst ift also das Dritte, welches ausgeschlossen feyn follte. Indem die entgegengesche ten Bistimmungen im Etwas eben so fehr geset als in diesem Sepen aufgehoben find, fo ist das Dritte, das hier die Gestalt eines todten Etwas hat, tiefer genommen, die Einheit der Reflexion, in welche als in den Grund der Entgegensepung zurudgeht." Segel benutt fonach den Gat des ausgeschlof. fenen Dritten nur, um durch ihn darzuthun, daß jedes Etwas im Grunde die (contradiftorische) Entgegensetzung felbit ent. halte, die Einheit widersprechender Bestimmungen, alfo zus gleich die Negation feiner felbst und damit an fich felbst mis dersprechend sey. Der Fehler der Begelschen Deduction ift ins des leicht nachzuweisen. Der Satz des ausgeschloffenen Dritten leugnet nämlich gar nicht, daß das hegelsche Etwas, d. h. Etwas rein als solches, sowohl als A wie auch als nicht=A gedacht werden könne, daß alfo das Etwas felbft an fich das gegen + A und — A gleichgültige Dritte fey. Denn das bloße abstrafte Etwas ist an fich das fategorisch Alls gemeine, Unbestimmte, mit welchem alle unterschiedenen, bestimmten Etwas insofern Eins find, als jedes eben Etwas ist, welches also von teinem andern Etwas unterschieden und somit als Etwas völlig unbestimmt ift. Der Say leugnet vielmehr nur, daß irgend ein beliebiges einzelnes Etwas, d. h. ein Etwas, welches von andern Etwas unterschieden und eben damit bestimmt wird, zugleich als + A und - A gefaßt oder bestimmt werden tonne. Dieg ift fo gewiß, fo schlechthin nothwendig, daß teine Deduction, und wenn fie noch fo geschickt die Begriffe verwirrte, dagegen auftommen kann. Freilich ift damit zugleich gefagt, daß

9\*

jedes Etwas, sofern es von einem andern unterschieden wind, eben damit als an ihm selbst negativ gesetzt werde oder an ihm selbst Negation sey, aber nicht die Negation seiner selbst, sondern die (relative) Negation des andern, von dem es unterschieden wird, mithin keineswegs als "an sich selbst widersprechend." Der Frrthum Hegels liegt hier, wie vielsach, darin, daß er das kategorisch Allgemeine mit dem concret Allgemeinen oder den Begriff als Unterscheidungskategorie mit dem Begriffe als Erkenntnisobjekte verwechselt. Der wichtige Unterschied zwischen beiden Begriffen wird sich indes erst im Folgenden, in der Lehn von den Kategorieen, näher bestimmen lassen. —

## 3weiter Abschnitt.

## Die logischen Kategorieen ihrem allgemeinen Begriffe nach als Normen der unterscheidenden Denkthätigkeit.

Indem die unterscheidende Denkthätigkeit den bar-§. 7. gelegten Gesethen gemäß sich vollzieht, so ift das Resultat zus nächst nur dieß, daß überhaupt ein Unterschied gesetzt und damit Etwas (ein Gedanke) gedacht wird. Dabei aber kann die unterscheidende Thätigkeit nicht stehen bleiben. Da, wie gezeigt (§. 2.), die absolute Unterschiedenheit eben so undenkbar ift als die abfolute Identität, da vielmehr alle Denkobjekte nur relativ unterschieden seyn können, so muß die unterscheidende Denkthätigkeit, indem fie Unterschiede fest, zugleich implicite beftimmen, in welcher Beziehung die Objette unterschieden, in welcher Beziehung dagegen gleich fepen, oder worin ihre Une terschiedenheit und refp. ihre Gleichheit bestehe. Denn würden die Objekte nur als unterschieden überhaupt geset, fo wurden fie eben damit als blog unterschieden gesett: ihre relative Identität (Gleichheit), die ihre Unterschiedenheit beschräuft und auf eine oder die andre Beziehung reducirt, ware eben damit, daß diese Beziehung nicht mit gesetzt wäre, ausgeschloffen. Der bloße reine Unterschied, in dem keine relative Identität mit gefest ift, der also alle Identität ausschließt, ift aber der absolute Unterschied, undenkbar. Dasselbe gilt hinsichtlich der Identität d. h. im Falle daß die Objekte nur als identisch überhaupt gesetzt würden ohne die Bestimmung, in welcher Beziehung fie So gewiß nun die absolute Unterschiedenheit wie aleich feven. Die absolute Identität undentbar find, fo gewiß ift ein Unterscheiben und damit ein Denken, deffen Resultat die absolute Unterschiedenheit wäre, unmöglich. Bielmehr folgt von felbst: ift alle Unterschiedenheit dem Befen und Begriffe des Unterscheidens

wie des Unterschieds gemäß nur eine relative, so fordert es eben diese begriffliche Relativität, daß sie in jedem Unterschiede mitgesetzt, also in jedem Unterschiede auch die Beziehung, frast deren er ein relativer und damit denkbar (gedacht) ist, mit gu dacht werde.

Geschähe dieß nicht, so würde ferner der Unterschied ein fcblechthin unbestimmter feyn. Denn nur dadurch tann er be ftimmt werden, daß zugleich mitgesetst wird, worin die durch ihn gesette Unterschiedenheit der Objekte bestehe. Der schlechthin unbestimmte Unterschied wäre aber der schlechthin allgemeine, ab. ftrafte, alle Identität ausschließende. Denn beftunde neben und mit ihm zugleich die relative Identität der durch ihn unterschiedenen Objette, fo würde er an diefer 3dentität feine Beschränfung (Negation) und damit feine Bestimmtheit baben. Der ichlecht bin unbestimmte Unterschied ware also wiederum dasselbe, mas der undenkbare absolute Unterschied. Diefer ist aber nichts ans bres als die bloke, reine gegenseitige Negation des Einen go gen das Andre, der schlechthin negative Gegenfaß, in weldem Jedes der Entgegengesetten nichts als die Negation des Undern ift. Ein Unterscheiden, welches nicht implicite bestimmte, worin der Unterschied bestehe, würde mithin ftatt des Unter wieds vielmehr nur den rein negativen Gegenfatz setten. Eben damit aber wäre es vielmehr kein Unterscheiden. Denn obne jene Bestimmung Des Worin (der Beziehung) murde nur gefest, daß A nicht B und B nicht A fey, d. h. es würde nur das nes gative Moment im Unterschiede, eben damit aber in Bahrheit nichts gesett: denn das bloße nicht=A und nicht=B ift, wie go zeigt, rein als folches daffelbe was das reine Nichts.

Setze ich aber zugleich das positive Moment, welches zu jedem (vollstäudigen) Unterschiede eben so nothwendig gehört als das negative, etwa daß A rund, B ectig sey, so setze ich eben damit implicite die Beziehung, in welcher sie unterschieden find. Denn ich bestimme damit zugleich, worin ihre Unterschieden denheit bestehe, nämlich in dem Unterschiede des Runden und Ectigen. Dieser Unterschied ist beiden Objekten gemein: das Runde ist durch ihn eben so fehr vom Ectigen, als das Ectige durch ihn vom Runden unterschieden; das Runde ist durch ihn eben rund, das Ectige ectig. Ex ist also derjenige beiden gemeinsame Bunkt, in welchem jedes positiv es selbst und zu gleich nicht das Andre ist, d. h. er verknüpft beide, indem er fie zugleich sondert. Eben dieß aber ist, wie gezeigt (§. 3.), der Begriff der Beziehung. Jeder bestimmte (vollständige) Unterschied enthält mithin an sich selbst schon die Beziehung, worin die durch ihn unterschiedenen Objekte unterschieden sind; und es kommt nur darauf an, diese Beziehung herauszuheben und für sich sestzustellen.

Diefe Beziehung, fofern die Objekte eben in ihr unterschies den find, ift nun aber icon damit als Dasjenige bezeichnet, in welchem die Objefte als unterschiedene befaßt find, welches alfo die Unterschiede als Unterschiede unter fich begreift, fie mithin keinesweges aufhebt, fo daß fie nur Momente einet Einheit würden, fondern im Gegentheil besteben laft, - als fo nur das fie Umfaffende ift, in welchem ihre Summe Gis ne Gesammtheit (Totalität) ift. Die Beziehung 3. B. in wels cher A als Rund von B als Ectiq unterschieden ift, muß nothe wendig beide Bestimmtheiten, das Runde wie das Edige, und fonnit Unterschiedliches (Mannichfaltiges) unter fich begreifen, um. Ein folches Umfaffendes, welches unterschiedliche Dents faffen. objefte, unbeschadet ihrer Unterschiedlichkeit, unter fich begreift, nennen wir ein Allgemeines. Indem wir A als rund. B als edig bestimmen, unterscheiden wir implicite beide in Beziehung auf ibre Gestalt: die Gestalt ift das Allgemeine, welches das Runde wie das Edige unter fich befaßt. - Die fich dieß aus dem Begriffe des positiven vollftändigen Unterschieds ergeben hat, fo folgt daffelbe aus der natur des Unterscheidens felbit, fofern ibr gemäß nur relative Unterschiede gesett werden können. Sind nämlich Rund und Edig nicht abfolut, fondern nur relativ uns terschieden, fo folgt, daß jedes nicht die absolute, fondern nur die relative Megation des Andern ift, d. b. daß trop und in ihrer gegenseitigen Negativität an jedem von beiden Etwas beftehen bleibt, welches nicht mit negirt wird, in welchem sie alfo nicht verschieden, sondern identisch find, das also auch das in , ibnen Eine, Identische, ihnen Gemeinsame ift. In der That ift Rund als Rund, als unterschieden von Edig, doch zugleich infofern identifc mit Edig, als jedes von beiden eine (beftimmte) Begränzung eines Objefts an fich und gegen Undres, d. h. eine bestimmte Bestalt ift. Diejes Gemeinfame, 3dentische, verfnupft beide mit einander, begreift das Runde wie das Edige unter fich,

ŧ

ift das beide unbeschadet ihrer Unterschiedenheit Umfassenbe, b. h. ein Allgemeines. — Der Begriff des Allgemeinen läßt sich erst im Folgenden (vgl. §. 44 f.) deduciren. Hier fam es uns nur darauf an, die Bezichung, welche in allem Unterscheiden mit gefest wird, als ein Allgemeines im gewöhnlichen gangbaren Sinne des Worts vorläufig nachzuweisen.

Kaffen wir diefe Erörterung zusammen, fo ift das Ergeb. niß: weil alle Unterschiedenheit nur eine relative ift, so muß im Unterscheiden mit dem Unterschiede zugleich die Beziehung, in welcher die Objekte durch ihn unterschieden werden, implicite mitgesett merden, oder mas daffelbe ift: vollftandige, positive, bestimmte Unterschiede können überhaupt nur gesetzt werden, for fern und indem die Objekte in bestimmten Beziehungen un terschieden werden. Und ba das Unterscheiden seinem Begriffe nach ein Seten von relativen Unterschieden ift, fo ift das Unterscheiden felbst unmöglich, wenn nicht zugleich folche Beziehungen mit gefest werden ober bereits geset find : es ift die Ratur der unterscheidenden Dentthätigkeit felbft, die das Seten oder Be festseyn derselben involvirt. Jede dieser Beziehungen ist nothwendig insofern ein Allgmeines, ein Begriff, als fie die un terschiedlichen Bestimmtheiten, die mit den ihr gemäß aufeinander bezogenen und unterschiedenen Objekten gesetzt werden, wie das Allgemeine das Einzelne unter fich befaßt. Es muß also folche allgemeine Beziehungen geben, in welchen die reellen Dinge, sofern eine Mannichfaltigkeit derselben und mannichfaltige Unterschiede unter ihnen realiter existiren, unterschieden sind, und in welchen unfere Gedanken (Perceptionen, Wahrnehmungen, Ans schauungen 2c.) von uns unterschieden werden muffen, um (Es ift zwar nicht uns überhaupt gedacht werden zu fönnen. denkbar, daß alle Dinge nur in Beziehung auf ihre Gestalt unterschieden, in jeder andern Beziehung dagegen gleich wären. Dann würde es allerdings nur diefe Eine Beziehung ihrer Unterfchie denheit geben und wir würden von den Dingen nichts weiter Sind wiffen, als daß fie rund, vieredig, dreiectig 2c. seven. aber die Dinge nicht blog in Beziehung auf ihre Gestalt, fons dern auch in Beziehung auf ihre Farbe und sonstige Qualität, auf ihre Größe, auf Grad und Maag, auf Befen und Erscheinung 2c. unterschieden, d. h. giebt es eine Mannichfaltig' Leit von Unterschieden unter den Dingen, so giebt es nothwendig auch mehrere solcher Beziehungen). Sie werden indeß nur implicite mitgesett, d. h. sie werden nicht unmittelbar an den zu unterscheidenden Objekten selbst gesett, — unmittelbar werden an letteren vielmehr nur die unterschiedlichen Bestimmtheiten gesett, welche von jeder solchen Beziehung umfaßt sind; aber weil diese Bestimmtheiten nur gesett werden können, sofern und indem die Objekte in einer bestimmten Beziehung unterschieden werden, so ist die Beziehung einerseits die Boraussetung für das Setzen bestimmter Unterschiede, andrerseits wird sie in letteren mittelbar, durch das Setzen derselben, mitgesett, weil sie das ihnen allen Gemeinsame ist: eben darum aber ist sie nicht in der einzelnen Bestimmtheit als solcher, sondern als das ihnen allen Gemeinsame nur in ihrer Gesammt beit mitgesett.

§. 8. Sofern die unterscheidende Denkthätigkeit die Objekte im Unterscheiden nicht zugleich producirt, sondern bereits producirte, an sich ichon unterschiedene Objekte vor sich hat, sie also nur nachsunterscheidet, oder nur in's Bewußtseyn bringt, in welchen Beziehungen diese Objekte unterschieden und resp. gleich feyen, fo ift das Unterscheiden ein Bergleichen. 3wei Dinge vergleichen, beißt nur, für das Bewußtfeyn feitstellen, in welchen Beziehungen fie unterschieden, in welchen dagegen gleich feven. Gleichheit ift die relative Identität (wohl zu unterscheiden von der Einheit), d. h. wir bezeichnen mit dem Borte, daß zwei oder mehrere Objekte, obwohl ichon als mehrere nothwendig zugleich unterschieden (ungleich), in irgend einer Beziehung zugleich identisch feyen. Ein folches Feststellen ift indes nur möglich, nachdem in und mit der Ausübung der unterscheidenden Thätigkeit irgend welche jener allgemeinen Beziehungen bereits gesett, in Gedanken gefaßt, für fich herausgehoben find. Das Rind, das eben erft zu unterscheiden anfängt, also erft zu denken, zum Bewußtseyn fich zu erheben beginnt, indem es die mannichfaltigen Empfindungen von einander und von fich felbft unterscheidet, vergleicht noch nicht. In und mit diesem ersten Unterscheiden bilden fich vielmehr erft in feinem Denten, wenn auch ihm felber unbewußt, implicite, die erften, einfachften, auferlichsten jener allgemeinen Beziehungen, in welchen feine Berceptionen (die Objette) unterschieden und resp. gleich find. Eben damit bilden fich erft die allgemeinen Gesichts - oder Bergleichungspunkte für die vergleichende Thätigkeit, und erst nach dem dieselben sich gebildet haben, ist ein Bergleichen möglich. Jür eine unterscheidende Denkthätigkeit, welche, wie die menschliche, an sich schon unterschiedene Objekte (bestimmte Empfindungen, Perceptionen, Wahrnehmungen) nach zuunterscheiden hat, sind sonach jene allgemeinen Beziehungen zugleich die allgemeinen Gesichts- oder Vergleichungspunkte, welche sie, bewußt oder undewußt, beim Vergleichen anwenden nuch, um die Objekte vergleichen zu können, um sich bewußt zu werden, worin ke unterschieden und resp. gleich find.

(Das absolute Denken vergleicht nicht. Denn indem es im Unterscheiden die Objekte selbst zugleich producirt und im Produciren unterscheidet, hat es für fein Bewußtfeyn auch ichon implicite die allgemeinen Beziehungen geset, ohne welche dieses producirende Unterscheiden unmöglich wäre; das Segen und Anwenden derfelben ift Ein Aft, jenes nur dem Gedanken nach das In jenem Einen Afte ift mithin für das Brius von diefem. absolute Bewußtseyn zugleich mit gesetzt und bestimmt, worin die Objekte unterschieden und resp. gleich find. Aehnlich verfah ren wir im Broduciren unferer willführlichen Gedanten, un. ferer Phantaflegebilde. Diefe tonnen wir ebenfalls nur produeiren, indem wir fie unter Anwendung jener allgemeinen Begies hungen als relativ unterschieden und relativ identisch fegen, d. h. indem wir zugleich bestimmen, worin sie unterschieden und resp. aleich fevn follen. Unfere nothwendigen objektiven Gedans ten dagegen find, wie in der Einleitung dargethan worden, bereits an fich unterschieden, fie haben bereits unterschiedliche Bestimmtheit, weil und fofern fie unter Mitwirkung des reellen Seyns erzeugt find, dieses aber ein mannichfaltiges, unterschiede tich bestimmtes ift. Gie alfo, feyen fie noch bloge Empfinduns gen oder bereits Bahrnehmungen, Anschauungen 2c., haben wir demgemäß nur nachzuunterscheiden. Wir thun dieß zunächst in der angegebenen Beise, in welcher das Rind anfänglich feine unterscheidende Thätigkeit ausübt. Uber auf diefe Beije tommt es uns noch nicht zum Bewußtfeyn, worin die Objekte unter schieden und resp. gleich find; wir gewinnen nur das unbestimmte Bewußtfeyn, daß sie unterschieden find. Erst nachdem in und mit der Ansübung der unterscheidenden Thätigteit jene allgemeis nen Beziehungen in unferm Denten fich gebildet haben, find wit durch Anwendung derselben im Stande, uns dieses Borin jum Bewuchtfeyn zu bringen, 5. h. wir muffen vergleichen, um zu erfahren, worin die Dinge unterschieden und resp. gleich find.)

Um nun aber vergleichen, um bestimmte Unterfchiede für bas Bewußtfeyn fegen zu tonnen, muß die unterscheidende Thatigfeit Die Bestimmtheiten der Objekte unter jene allgemeinen Beziehungen, die fie als Gefichts - oder Beraleichungspunfte anwendet, fubfumiren: eben darin besteht die Anwendung Derfelben. Indem ich mehrere Objekte in Begiehung auf ibte Gestalt, Rarbe oder Qualität 2c. unterscheide, befasse ich dies felben unter das Eine und Ullaenwine ber Gestalt, Farbe, Quas tität; und die Thätigkeit, welche ein Manuichfaltiges unter eine es begreifende Allgemeinheit ftellt, beißt Subsumiren. 60 demig ich nun überhaupt teine Unterschiede fegen tann, ohne jene allgemeinen Beziehungen aller Unterschiedenheit und Gleichbeit gefest zu haben, fo gewiß alfo burch Diefe allgemeinen Beziehuns gen alle Unterschiedenhett überhaupt bedingt ift, weil ohne fie Die Unterschiede feine telativen, vollftandigen, bestimmten und fomit überhaupt feine Unterschiede maren, fo gewiß tann ich nichts fubfumiren, ohne das Allgemeine, unter das ich es fubfumis ren muß, in Gedanten (fen es bewußt oder unbewunt) bereits zu haben. Mithin find jene allgemeinen Beziehungen nothwendig das ideelle Brius, die nothwendige Borausfegung alles Unterscheidens überhaupt, jene allgemeinen Bergleichungspuntte das ideelle Brins und die nothwendige Voraussehung alles Bergleichens, und damit des Erfennens und Biffens, weil der Auffaffung aller Bestimmtheit des Gependen wie des Gedachten.

§. 9. Sofern nun demnach die vergleichende wie die uns terscheidende Thätigkeit ohne solche allgemeine Begriffe, welche die nothwendigen Beziehungen aller Unterschiedenheit und Gleichheit ausdrücken, sich selbst nicht zu vollziehen vermag, so gehört die Bildung und Anwendung dieser Begriffe zu den nothwendig en Funktionen der unterscheidenden Thätigkeit überhaupt, weil zu den Bedingungen, unter denen sie allein thätig zu seyn, Unterschiede zu sehen vermag. Ihre Bildung und Anwendung ift mithin eine logische Funktion, weil eben ein nothwendiges Thun der unterscheidenden Thätigkeit, ein in der Natur des Deus kens begründetes Moment. Die Logik hat daher ihre Bildung und Anwendung näher zu erörtern.

Diefe Begriffe haben nun aber das Eigenthumliche, das fie bereits vorhanden feyn muffen, ehe Unterschiede geset und zum Bewußtseyn gebracht werden können, ebe also irgend welche Gedanken in ihrer Bestimmtheit (Unterschiedenheit) mit Bewußtfepn aufgefaßt werden können. Gie find außerdem, wie gezeigt, nicht an den einzelnen reellen Dingen unmittelbar, sondern nur in einer Mehrheit (Gefammtheit) derfelben mittelbar und implicite Sie können mithin nicht im gewöhnlichen Bege ausaedrückt. der Gedanken-Produktion entstehen, d. h. fie können weder (wie unfere einzelnen nothwendigen Gedanten, unfere gegebenen Ber ceptionen, Anschauungen 2c.) aus dem Busammenwirten der eins zelnen reellen Objekte mit unferm Denken hervorgehen, noch auch von unferm willführlichen Denten durch beliebige Aenderung, Umgestaltung, Combination unferer Vorstellungen gebildet werden. Denn da auch unfer willführliches Denken keine absolute, ichopferifche Thätigkeit ift, fo ift zur Broduction willführlicher Gedans ten erforderlich, daß wir irgend welche bestimmte Borstellungen bereits haben; lettere können wir aber nur baben vermittelft der Anwendung jener Begriffe, um deren Entstehung es fich bans Genug, es leuchtet ein, daß fofern die Bildung und Ans delt. wendung diefer Begriffe unmittelbar in der Ratur unfers uns terscheidenden Denkens liegt, dieselben auch nur unmittelbar aus der Ratur unfers Denkens entivringen können. Andrerfeits fann unser Denken, da es nicht causa sui im angegebenen Sinne sons dern durch Andres gesetzt, bedingt, bestimmt ift, diese feine Beftimmtheit felbst nur haben, fofern es gemäß jenen allgemeinen Begriffen von andren Objekten unterschieden ift. Denn auf folcher Unterscheidung beruht alle Bestimmtheit. Wie also jene Begriffe nothwendig in der Gesammtheit der mittelft ihrer unter. schiedenen Objette implicite ausgedrückt erscheinen, fo find dies felben nothwendig auch in unferm mittelft ihrer bestimmten Denten ausgedrückt, d. h. fie find nothwendig Momente feiner Ras turbeftimmtheit.

Solche Begriffe, welche, felbst Momente der Naturbestimmt, heit unfers Denkens, von letzterem nothwendig und unmittelbar gemäß feiner eignen Natur producirt werden müffen, kömen wir

infofern angeborene Begriffe nennen, als fie eben mit und in der Thatiateit unfers Dentens als nothwendige Afte Derfelben gesetst find. Damit ift inden, wie fich nach dem Obigen von felbit versteht, teineswegs gefagt, daß fie in unferm Denten wie in einem Raften fix und fertig bereit liegen, fo daß es fie nur berauszunehmen und anzuwenden brauchte. Bielmehr. werden fie von unferm Denten felbst gebildet, find Alte feiner Thatiafeit, aber fie werden gleichsam inftinktiv, weil eben zufolge ber feine Thätigkeit bestimmenden eignen Ratur unfers Dentens. und fomit unmittelbar und unbewußt in und mit der erften Ausübung unferer unterscheidenden Denkthätigkeit gebildet. Sie tommen uns deshalb auch nicht unmittelbar mit ihrer Entftebung zum Bewuftlepn. Unmittelbar bewußt merden wir uns vielmehr nur der vermittelft ihrer gesetten Unterschiede der Objette. Denn nur diese setzt unfere unterscheidende Dentthatigkeit, indem fie fich zugleich von ihnen unterfcheidet. wähe rend fie jene Begriffe nur als Mittel zu diesem Segen bildet und anwendet, ohne fie von fich felbst und von dem mittelft ibrer Geseten zu unterscheiden, also ohne fich ihrer bewußt an werden. Unfer Denten muß daber auf fein Unterscheiden aus. brudtich reflettiren, d. h. fein Thun von fich felbit als der es vollziehenden Thatigkeit wiederum unterscheiden, um jener Beariffe als folcher fich bewußt zu werden. Daraus folgt, daß Diefelben nicht nur gebildet, fondern lange Zeit, lebenslang, auch angewendet werden tonnen, ohne daß bas Denten ein Bewußtfeyn davon zu haben braucht. Das gemeine, unphilosophische Denken operirt in der That täglich und stündlich mit ihnen. obne fich deffen bewußt zu febn.

§. 10. Obwohl nun sonach diese Begriffe unmittelbar, unwillführlich und eben darum unbewußt von uuserm Denken in und mit der Ausübung seiner unterscheidenden Thätigkeit gesest und angewendet werden, so sind sie doch keineswegs bloß subjektiver ideeller Natur. Nachdem sie in der angegebenen Weise durch Restegion auf das Thun nuserer unterscheidenden Denkthätigkeit uns zum Bewußtseyn gekommen sind, zeigt sich vielmehr, daß sie zugleich von objektiver reeller Gultigkeit sind. Denn sind die reellen Dinge durch bestimmte Umterschiede realiter unterschieden oder was dasselbe ift, haben wir einzelne nothwendige, objettive Gedanten (Berceptionen, Babu nehmungen, Anschauungen), die an fich fchon bestimmt von eine ander unterschieden find, fo tounen, wie bemerkt, dieje bestimme ten Unterschiede nur mitteht Anwendung jener allgemeinen Be griffe gesetzt feyn. Damit aber ift, wie ebenfalls ichon beneft, nothwendig jeder diefer Begriffe in der Gesammtheit der mittelft feiner bestimmt unterschiedenen reellen Dinge ausgedrückt, abge bildet; folglich, wenn auch mir mittelbar, vermittelft der durch ibn gesetten bestimmten Unterfchiede, zugleich objektivitt und realisirt. Sind Diefe Begriffe die allgemeinen Beniehungen, in denen die reellen Dinge, fofern fie überhanpt realiger unter fchieden find, nothwendig unterschieden febn muffen., fo tentitt in der That von felbst ein, das sie in diefer reellen objektiven Unterschiedenheit der Dinge impficite ebenfalls Obiektivität und Realität haben, daß ihnen, menn diese Unterschiedenbeit als eine reelle, objettive gefaßt wird, ebenfalls mittelbare, weil in lebe terer implicite enthaltene, Objektivität und Realität beigelegt werden muß. Gie tönnen daher auch auf diefelbe Art und Belie. in welcher die Gattungs- und Arthegriffe der Dinge, unfers 1. 8concreten Allgemeinbegriffe, entstehen, zum Bewußtfem 90 bracht werden; und wir werden diese Art und Beije im folgetden Theile, in der Lehre vom Begriffe, naber darlegen. Uber fie können auf diefe Art nur nachgebildet, nur ins Bewuß!" feun gebracht werden, weil fie, wie gezeigt, in und von unferm Deuten immer ichon unwillführlich, unbemußt gefest fepn muffen, ehe wir überhaupt bestimmte Unterschiede fegen und uns zum Bemußtfeyn bringen tonnen, ehe alfo jene reelle Unterschiedenheit der Dinge für uns existirt, ehe mithin durch deren Bermittehung Gattungs = und Artbegriffe von unferm Denten gebildet werden fönnen.

Eben darum find fie von den lettern wohl 3\* unterscheiden. Gie find an sich nur logische Begeffie, weil fie eben keine unmittelbare, sondern nur mittelbare Objeltivität und Mealität insofern haben, als das reelle Seyn ihnen gemäß realiter unterschieden und damit sethst togisch befimmt und geordnet ist. Sie find an sich nur ideeller Natur, weil sie das Prins, die nothwendige Borausschung diefer bestimmten reellen Unterschiedenheit, und mithin nicht an fich felbst reell find, sondern nur in der mittelst ihrer gesehen, fie ausdrückenden Realität ber einzelnen Unterfchiede reell und Gie find endlich an fich nur formeller Art, obieftip werden. weil fie wiederum unmittelbar feinen reellen und objeftiven, von der Form unterschiedlichen Inhalt haben, sondern an fich nur bie Beziehungen ausbrücken, in welchen die Dinge, wenn es überhaupt eine Mannichfaltiakeit des Sevns geben foll, nothwendig unterschieden und resp. gleich find, also an fich nur bie Art und Beife (Form) der Unterschiedenheit und refp. Gleiche heit der Dinge bezeichnen. So, als an fich bloß logifche, ideels und formell-allgemeine Begriffe, tonnen fie abstratt allgemeine genannt werden, sobald damit nur nicht gesagt feyn foll, daß fie auf dem Bege der Abstraktion entsteben, fondern nur ihr Uns terschied gegen die concret allgemeinen Begriffe bezeichnet werden soll. Bon letteren, den Gattungs - und Artbegriffen, wird fich im Folgenden zeigen, daß das, was fie bezeichnen, alfo bie Battungen und Arten der Dinge, an fich eben fo reell und obs jektiv ift, als die Mannichfaltigkeit der unter ihnen befaßten Erem. Eben darum haben fie an fich und unmittelbar einen plare. ganz bestimmten, reellen, objektiven Inhalt. Sie find daher an fich nicht logischer Ratur, folglich auch nicht als abstraft allgemeine zu bezeichnen, wie fie denn auch unferm Denten weder angeboren (im obigen Ginne) find, noch in ihm durch Abstrattion entstehen, fondern auf gang ähnlichem Wege wie unsere einzelnen Babrnehmungen und Anschauungen fich bilden. Der Begriff felbft, rein als folcher, alfo nicht der Begriff von irgend Etwas, fondern der Begriff für fich allein (der Begriff als bloge Form), ift zwar, wie wir feben werden, ebenfalls eine jener alls gemeinen Beziehungen, in benen die Dinge unterschieden und refp. gleich find; aber eben als folder, als logischer Begriff unterscheidet er fich auch auf diefelbe Beife, wie alle jene logis ichen Begriffe, von den Gattungs - und Artbegriffen, und lettere theilen mit ihm nur darum den aleichen Ramen des Begriffs. weil fie nur vermittelft feiner gesett find und er daher in ihnen ausgedrückt, objektivirt und realifirt erscheint.

§. 11. Diefe lagischen Begriffe, deren Ratur, Entstehung und Anwendung wir zunächst nur im Allgemeinen darzulegen gesucht haben, und im Folgenden näher bestimmen werden, find nun nichts Andres, als was feit Aristoteles mit dem Ramen der Rategorieen bezeichnet worden ift. Domobl unfere obige Begriffsbestimmung derfelben von Dem, mas bisber unter bem Ausdruck Rategorieen verstanden worden, anscheinend weit abweicht, fo glauben wir bennoch gerechten Aufpruch zu baben, uns deffelben namens bedienen zu dürfen. Bir werden Diefen Anspruch begründen, indem wir zuvörderst barthun, bas in unferm Denten die f. g. Rategorieen allgemein, täglich und kündlich gerade in dem Sinne und zu dem 3wede angewendet werden, welchen wir zum entscheidenden hauptmomente unferer Begriffsbestimmung gemacht haben. Bir werden demnächt un fere Anficht baburch rechtfertigen, daß mir in einer furgen Ueberfict nachweisen, wie die mannichfaltigen Bestimmungen, welche feit Aristoteles bis auf pegel und Trendelenburg den Rategorien gegeben worden, richtig verstanden, Momente und Confeguenzen unferer Begriffsbestimmung, in ihr enthalten find und auf fte fich zurückführen laffen.

§. 12. Bas den ersten Bunkt betrifft, fo tonnen wir binsichtlich feiner, ber natur der Sache nach, nur auf die f. g. Thatsachen des Bewußtfeyns uns berufen, d. b. mir muffen je ben Denkenden auffordern, auf seine eigene Denkthätigkeit zu w flektiren und zuzusehen, was dieselbe mit den f. g. Rategorieen tbut. Indes ift es noch streitig, welche und wie viele Begriffe als logische, kategorische, anzusehen seven. Nehmen wir daber zweie, über die tein Streit stattfindet. Die Begriffe der Quas lität und Quantität find nicht nur seit Aristoteles in allen Zeiten und von allen Systemen als Rategorieen anerkannt, sons dern finden zugleich auch die häufigste, allgemeinste Anwendung. Bie tommen wir nun zu diesen Begriffen ? und was find fie uns, was thun wir mit ihnen? Bunachft ift flar: mit Bewußtfeyn bildeten wir fie nicht. Denn iudem wir mit Sulfe der Erinnerung auf unfere frühere Denkthätigkeit reflektiren, finden wir, daß wir dieselben hatten und gebrauchten, ehe wir wußten, daß wir fie batten, daß fie Begriffe feven und mas überhaupt ein Be-Billführlich bildeten wir fie ebenfalls nicht. ariff sev. Denn vermöge derfelben Reflexion finden wir, daß fie unferm Denfen nothwendig find, weil wir nichts Bestimmtes zu denten vermögen, ohne es als ein qualitativ- oder quantitativ-Bestimmtes au denken, ohne also die Begriffe des Qualitativen und Quantitativen zu baben. Aber auch auf dem Bege, auf welchem unfere einzelnen nothwendigen, objeftiven Gedanten, unfere Babrnehmungen, entstehen, tonnen jone Begriffe nicht entstanden fepn. Denn diefelbe Reflexion ergiebt als Thatfache des Bewußtfepns einerfeits, daß mir auch nichts Bestimmtes mahrnehmen ton. nen obne es als ein qualitativ - oder quantitativ - Beftimmtes zu faffen; andrerfeits, daß für unfere Babrnehmung immer nur eine gelne bestimmte Eigenschaften, einzelne bestimmte Größen. nicht aber die Qualität und die Quantität als folche erscheinen. Eben so wenig endlich können fie vermittelst der f. g. Abstraktion gebildet fenn. Denn dieselbe Reflexion ergiebt miederum, das wir diefe angeblichen Abstrakta immer ichon haben und implicite mit benten, indem wir die concreten Gedanten oder die Bestimmt. beiten der Obiefte denten, von denen jene erft zu abstrabiren maren. weil wir eben nichts Concretes zu denken vermögen, ohne es als ein qualitativ - oder quantitativ - Bestimmtes zu denten. Daraus erhellet, daß wir uns die Rategorieen auf dem Wege der 216. ftraktion höchstens zum Bewußtfeyn bringen oder mit Bewußtfepn nach bilden und als besondre, von andren unterschiedene Beariffe uns vorstellig machen tonnen; daß fie aber auf diefem Bege nicht ursprünglich entstehen können. - Die Thatfachen des Bewußtfeyns bestätigen alfo den oben dargeleg. ten Urfprung der Rategorieen, wonach fie unmittelbar aus der Ratur unfers Dentens bervorgeben.

Und was thun wir mit den Begriffen der Qualität und Quantität? was find uns diese Rategorieen? Reflektiren wir auf unfere Denkthätigkeit, fo finden wir, daß wir dieselben befandig anwenden, indem wir Das, was wir wahrnehmen, anichauen, vorstellen, in Beziehung auf Qualität und refp. Quantität unterscheiden. Bei Objeften, die uns bereits genügend bekannt find, bei Borftellungen, die wir nur wieder. bolen (reproduciren), vollziehen wir zwar diesen Aft des Unterscheidens nicht; aber nur darum, weil wir ihn früher bereits vollzogen haben und bei der Reproduktion oder wiederholten Babrnehmung deffelben Objekts auch das Resultat der früher vollzogenen Unterscheidung unmittelbar reproduciren. Benn uns aber ein Gegenstand, ben wir noch nicht tennen, vortommt, fo faffen wir ibn nur als bestimmten Gegenstand und nehmen ibn überhaupt nur wahr, fofern und indem wir ihn in Beziehung

10

auf Qualität und resp. Quantität von andern Gegenständen um Bir müffen dieß thun, wir tonnen nicht anders: terscheiden. wir nehmen fonst nichts von dem Gegenstande mabr, wir werden uns feiner gar nicht bewußt. Selbst da, wo wir ein Dbjeft nur unbeftimmt, undeutlich wahrnehmen, indem wir (megen ber Befchränftheit unfers Berceptions - und refp. Unterfcheidungs, vermögens) die bestimmten Eigenschaften, die bestimmte Broke deffelben nicht zu ertennen vermögen, muffen wir es boch auch in Beziehung auf Qualität und Quantität von andern Objekten m terscheiden, um es eben als ein qualitativ - oder quantitativ - Um bestimmtes zu fassen d. b. um auch nur jene relativ unbestimmte Bahrnehmung zu haben. Selbst der Sprachgebrauch bestätigt dief. Bir fagen : "ich tann es (etwa wegen zu großer Entfev nung) nicht unterscheiden, von welcher Gestalt, Farbe, Grife 2c. jener Gegenstand ift;" oder: "jest tann ich es genau un terscheiden; der Gestalt, der Größe nach ift es ein Pferd." Damit ift ausgesprochen, dag alles Muffaffen, Babrnehmen, Er tennen, nicht nur ein Unterscheiden involvirt, fondern wefentlich dadurch bedingt ift, und daß dies Unterscheiden, indem es fic vollzieht, fich der Rategorieen der Qualität, Quantität 2c. bedient.

Reflektiren wir nun aber wiederum auf diefes Unterscheiden der Gegenstände nach Qualität und Quantität, fo findet fich wei ter, daß wir die Eigenschaften eines jeden nur von den Ei genschaften der übrigen, die Größe eines jeden nur von der Größe der andern zu unterscheiden vermögen. Gefekt wir bitten drei uns noch unbekannte Gegenstände por uns: der ente fey roth und fünf Auß lang, der zweite gelb und vier Ruß lang, der dritte blau und drei Fuß lang. Indem wir dieselben wahr nehmen, unterscheiden wir fie von einander, und wir nehmen ft nur wahr, indem wir fie unterscheiden. Aber wir tonnen nicht beliebig die Farbe des Einen von der Größe des Andern oder umgefchrt unterscheiden, wir tonnen vielmebr nur Roth von Belb oder Blau, die Länge des Ginen nur von der Länge des Andern unterscheiden: mir fühlen unmittelbar, daß es fcblechthin unmöglich ift, zwischen Roth und vier Fuß Länge einen Unter fchied an fegen, obwohl doch beide teineswegs einerlei find. Bit. finden uns also unmittelbar genöthigt, die qualitativen und quantitativen Bestimmtheiten auseinanderzuhalten, beide nur untereinander zu veraleichen oder Eigenschaft nur auf Eigenschaft. Größe nu

auf Größe zu beziehen, d. h. die verschiedenen Eigenschaften der Objekte unter den allgemeinen Begriff (Beziehungspunkt) der Qualität, die verschiedenen Größen unter den allgemeinen Begriff der Quantität zu subsumiren. Nur indem wir so eine Größe mit andern Größen vergleichen, erfahren wir, worin die Bestimmtheit dieser Größen bestehe; und nur indem wir Roth von Blau, Gelb 2c. unterscheiden, erhalten wir eine bestimmte Wahrnehmung dessen, was Roth, Gelb ist. Die Thatsache ist unlengbar: wir thun nicht nur so, sondern wir können auch nicht anders.

Sonach steht thatsächlich fest, daß uns die Rategorieen die allgemeinen Beziehungen sind, in denen unserer Ersahrung gemäß die Dinge unterschieden und resp. gleich erscheinen, und daß wir die Rategorieen gebrauchen als die allgemeinen Gesichts- und Bergleichungspunkte, unter die wir die Dinge nach ihren mannichfaltigen Bestimmtheiten subsumiren, um sie vergleichen, bestimmen und uns bewußt werden zu können, worin sie unterschieden und resp. gleich sind.

Die Philosophie hat solche Thatsachen auf ihre letzten Gründe zurückzuführen und damit ihre Nothwendigkeit nachzuweisen, ihre Allgemeinheit zu erklären. Wir haben dich im Obigen versucht, indem wir sie aus der Natur des Denkens als unterscheichender Thätigkeit, aus dem Begriffe des Unterscheidens und der Unterscheichenheit herleiteten. Schen wir nun zu, in welcher Art die verschiedennen philosophischen Systeme bisher dieselben Thatsachen erklärt, d. h. den Begriff der Rategorieen bestimmt haben, so wird sich zeigen, daß diese Bestimmungen, trog ihrer auschenben Differenz, unsere Erklärung überall bestätigen.

§. 13. Es kann nicht unsere Absicht seyn, hier eine vollständige Geschichte der Rategorieenlehre einzuschalten. Dieß würde nicht nur ungehörig seyn, — denn das Geschichtliche rein als solches gehört nicht in ein System der Logik, sondern auch überflüssig, da die Aufgabe, soweit sie eine rein historische ist, bereits von Trendelenburg mit gewohnter Gelehrsamkeit und Urtheilsschärfe gelöst ist (Geschichte der Rategorieenlehre. Zwei Abhandlungen von A. Trendelenburg. Berlin 1846). Gestügt auf seine Arbeit, haben wir vielunehr nur diejenigen Momente des geschichtlichen Entwickelungsganges herauszuheben, in denen eine neue bedeutsame Auffassung des Wesens der Ra-

10\*

tegoriesn hervortritt, ein neuer Rnotenvunkt der Entwidelung fich ansett. Denn im Intereffe unferer Aufgabe liegt nur, die verschiedenen Auffassungen auf möglichtt flare Begriffsbestimmum gen zu bringen und damit die den mannichfaltigen Anfichten ju Grunde liegenden allgemeinen Grundanschauungen nachzuweisen: Daraus wird fich von felbit ergeben, in welchem Berhältniffe die felben zu unferer eignen Begriffsbestimmung steben. Wir hoffen damit zugleich die Arbeit Trendelenburgs nach der theoretischen Seite hin zu ergänzen. Er nämlich hält durchweg den hiftori ichen Standpunkt fest, und demgemäß hat er zwar überall flar und gründlich dargelegt, welche Begriffe als Rategorieen in den perschiedenen philosophischen Systemen auftreten, in welchen 3m fammenhang fie unter einander, in welches Berhältniß zum Ganzen des Spftems gefest erscheinen, und insbesondre in welcher Art fie deducirt werden. Uber die jedem Syfteme eigenthum, liche, alle einzelnen Rategorieen umfaffende, deren Zufammenhang, Berhältniß und Deduction bedingende allgemeine Grund, anschauug, Das, was die Rategorieen überhaupt dem fie behandelnden Bhilosophen bedeuteten, hat er nirgend näher dargethan, hier und da nur leife angedeutet. Das aber ift es gerade, worauf es uns ankommt.

Aristoteles gilt als Bater der Logik; mit Recht weil erm ber That der Erste war, der eigentlich logische Untersuchun gen anstellte. Denn was vor ihm die Eleaten, Plato und die Dialeftifer ber Sofratischen Schule geleistet batten, waren nur Anfänge, in denen die Logik noch nicht rein als Logik auftrat, weil fie noch nicht ihren eigentlichen Gegenstand, die nothwen bige Thätigkeits weise des Denkens rein als folche erfaßt hatte, fondern noch Juhalt und Form ungetrennt oder die Form nur in Beziehung auf den Erkenntniginhalt betrachtete. Aritte teles dagegen machte zuerst die Begriffsbildung, das Urtheil, der Schluft als nothwendige Thätiakeitsweisen (Formen) des Dentens zum Gegenstande seiner Forschung. Bei dieser Gelegenheit fam er auch auf die Rategorieen. Bon ihm rührt der Name her; er ftellte zuerft eine Tafel derfelben auf; bei ihm zuerft finden wir, wenn auch nirgend eine ausdrückliche Begriffsbestimmung, doch eine bestimmte eigenthumliche Grundanschauung vom Befen der Rategorieen, welche ichon in dem gewählten namen und mittelbar in Allem, was er von ihnen lehrt, sich ausspricht. -

Grammatische Betrachtungen nämlich waren es, von denen er, wie Trendelenburg vortrefflich gezeigt hat, ursprünglich aus. ging. Der grammatische Say, die Verfnüpfung von Subjett, Copula und Pradicat, war ihm, weil fie in Folge der Einmifchung logifcher Funktionen unmittelbar und unwillführlich zum Urtheil fich gestaltet und infofern nicht bloß eine grammatifche, fondern zugleich eine logische Form ift, der Grundtupus, die allgemeine Form aller unferer Erkenntniß, d. h. das Grammatische war ihm zugleich Ausdruck des Logischen und umgekehrt. In. dem er nun darauf reflektirte, daß der ganze Inhalt unferer Biffenschaft von den Dingen aus lauter Sätzen als eben fo vielen Urtheilen bestehe, fand er, daß alle unfere Gedanten, Anichauungen, Borftellungen, Begriffe, in zwei große Rlaffen fich eintheilen ließen, nämlich in folche, welche im Sate die Stelle des Subjefts, und in folde, welche die Stelle des Bradicats ihrer Natur nach einnehmen. Bollte er fo theilen, fo mußte er diese beiden Rlaffen ftreng fondern. Als Subjekt im eigentlichen Sinne konnte er daher nur Dasjenige gelten laffen, was feiner Natur nach nie von einem Andern prädicirt werden tann, also das Selbständige, das etwas für fich ift, das ein bestimmtes, in fich abgeschloffenes Seyn und Befen bat. Ein Solches ift aber nur das einzelne Ding, - diefer Tifch, Alle einzelnen, für fich fependen diefe Feder, diefer Mensch. Dinge waren ihm also die möglichen Subjekte aller möglicher Urtheile und traten ihm als folche logifch unter Ginen Begriff zusammen, den er mit dem namen odola oder auch wohl to te elvae bezeichnete und der unter dem Begriffe des Prädicats ftebenden zweiten Rlaffe gegenüberstellte. Nun zeigte fich ihm aber weiter, daß das Subjett rein als folches, weil eben ein für fich fevendes, in fich abgeschloffenes Sevn, begrifflich Gines fev. daß Dagegen Dasjenige, was die Stelle des Brädicats einnehmen fönne und alfo überhaupt von irgend einem Subjette prädicabel fey, eine an fich unbeschräntbare Bielheit von Bahrnehmungen, Borftellungen, Begriffen umfaffe, indem jedem cinzelnen Subjette eine große Mannichfaltigkeit von Prädicaten beigelegt werden tonne, daß alfo dieß Brädicable begrifflich Dannich faltiges Ariftoteles untersuchte demgemäß, ob fich dicfe Mannichfalfev. tigteit nicht auf gemiffe Gattungen und Arten zurudführen ober unter gemiffe allgemeine Beftimmungen (Begriffe) zufammenfaffen

und damit in bestimmte Rlaffen, Ordnungen, Reihen eintheilen lasse. Als Resultat dieser Untersuchung ergab fich ihm, daß neun besondre Urten von Bradicaten zu unterscheiden feven, indem alle möglichen Brädicate entweder ein novór oder noiór oder πρός τι oder ein ποιείν, πάσχειν, κείσθαι, έχειν oder ein nov oder nore ausdrückten. Dies nun find die neun eigents lichen Rategorieen oder Prädicamente (Brädicabilien) des Aristoteles: sie find die Gattungsbegriffe aller dentbaren, logisch möglichen Prädicate, die als solche dem logischen Begriffe des Subjekts, der ovoia, gegenüberstehen, zugleich aber au letterem, wie das Prädicat aum Subjekte, geboren und mit ibm zusammen die zehn ursprünglichen Aristotelischen Rategorieen bilden. (Ob die fünf f. g. Post - Prädicamente später von ihm felbst oder von seinen Schülern binzugefügt und ob alfo zehn ober fünfzehn Aristotelische Rategorieen anzunehmen fepen, tonnen wir hier dahingestellt feyn lassen.) ----

Allein diese grammatisch = logische Ansicht leidet an einem augenfälligen Uebelftande, der einem Denter wie Ariftoteles nicht entgehen konnte. Die einzelnen Dinge (Subjekte) erscheinen nämlich ebenfalls nach Gattungen und Arten unterschieden, und Dieje Gattungen oder Gattungsbegriffe können grammatifc und logisch nicht nur die Stelle des Subjekts, sondern eben sowohl auch die des Prädikats einnehmen, 3. B. dieses Mineral ift ein Metall, Cajus ift ein Mensch. Gleichwohl find fie feine blopen Bradifatbegriffe, wie Gelb, Bart, Lebendig 2c.; denn fie druden gerade das Befen, die ouoia, der unter ihnen befagten Einzels Uriftoteles fab fich daher genöthigt, zwischen einer dinge aus. adoia nowin, der primaren, eigentlichen odoia, und einer odoia devrepa, der secundären, uneigentlichen ovoia, zu unterschei den: jene befaßte ihm die einzelnen concreten Dinge, diese die Gattungen oder Gattungsbegriffe derfelben. Damit aber war die principielle Eintheilung aller unferer Anschauungen. Borftel-- lungen, Begriffe in jene zwei großen Rlaffen, und damit der leitende Gesichtspunkt der ganzen Ansicht im Grunde aufgehoben: die odoia deurega trat als ein zweideutiges Mittelding zwischen beide Klassen hinein und vermischte ihre Gränzen. -Ein ans drer Uebelstand war eben fo augenfällig. Auch dasjenige nam. lich, was feiner Natur nach nur Prädikat ift, kann doch im Sape ebenfalls die Stelle des Subjetts erhalten; t. B. Gelb ift eine Farbe. Ueber diese Inconvenieuz mochte indes Axistoteles hinwegsehen, indem er daran sesthielt, daß Gelb doch immer an sich ein bloßer Prädikatbegriff oder Prädikabile bleibe, und daher vielleicht annahm, daß eine solche Versezung des Prädikatbegriffs an die Stelle des Subjektbegriffs eine nur sprachliche Form sey, gleichsam eine Licenz oder Fiktion, die sich die Sprache erlaube, um die Prädicatbegriffe näher bestimmen zu können.

Awei andre Uebelstände areifen indes fo tief in den innerften Rern der Ariftotelischen Auficht ein, daß fie fich durch feine Busapbestimmung beseitigen noch aus dem bloßen Bedürfniß. der Sprache erklären laffen. Bunachft nämlich leuchtet ein, daß die Rategorie der ovoia, des Etwas - feyns, des 2Befens, der Substanz, in Babrbeit feine Rategorie im Uriftotelischen Sinne des Borts ift. Denn wie Ariftoteles den Brariff faßt, ift ovoia offenbar tein Braditatbegriff, fondern eben der Gubjettbegriff, das allen Subjetten Gemeinfame (Allgemeine), fraft beffen fie die Stelle des Subjetts im Sage einnehmen und einnehmen muf. fen, alfo nichts Braditables oder Adjettivisches, das fich einem Begenstande beilegen ließe, sondern immer der Gegenstand, die Sache felbst, - turg jedenfalls etwas Andres, als jene Gattungsbegriffe der möglichen Brädikate, auf die allein der name Rategorieen in Aristoteles' Sinne past. Und doch wird Jeder anerkennen, daß Befen, Dingheit, Substanz unentbebrliche Rategorieen find. - Der zweite Uebelftand betrifft den Ursprung. der Rategorieen und ihre Stellung zur Natur der Dinge wiezur Ratur unsers Dentens. Rach der Aristotelischen, grammatifch - logischen Auficht fteben die Rategorieen, fofern fie aus den bereits fertigen, alle Erkenntniß in fich schließenden Urtheilen erft refultiren, als willführliche, von der subjektiven Reflexion gebildete Abstrafta ganz gleichgültig neben dem Broceffe des menschlichen Dentens und Ertennens wie neben dem Broceffe des Schaffens und Bildens der natur; fie haben weder für die Ratur unfers Deutens noch für die natur der Dinge und deren Erkenntniß, weder einen subjektiven noch objektiven Berth. 658 erscheint vielmehr ganz zufällig, daß die Bielheit der möglichen Brädifate der Dinge fich unter fo und fo viele Gattungsbegriffe fubsumiren laffe. Damit verlieren die Rategorieen ihre logis Denn es ift nicht abzusehen, wozu es der sche Bedeutung. Rategorieen bedarf; auch ohne diesclben murden wir Gate bil-

den und Urtheile fällen und damit die uns moaliche Ertennts niß der Dinge gewinnen. Die Rategorieen find mithin weder ihrer Entstehung noch Anwendung nach nothwendig, fie find we ber Mittel noch Brodnite der nothwendigen Thatiakeitsweife un. fers Dentens, haben überhaupt an letterer teinen Theil, geboren folalich nicht in die Logik. Gerade das Logische an ihnen, ihre Unentbehrlichkeit zur Bildung bestimmter Gedanten überhaupt wie insbesondre zur Bildung von Begriffen, Urtheilen und Schlüffen, ift nicht nachgemiesen. - Eben fo wenig ift die metw phyfifche Frage beantwortet: wie kommen die Dinge dazu, jedes eine bestimmte Qualität, Quantität 2c., an fich wie für uns fer Bewußtfeyn zu haben, ohne doch die Qualität, die Quantität 2c. felbit au fepn oder au baben? Soll diefe Frage eror tert werden, fo wird die Antwort, auch von Aristoteles' Standpunkt aus, nicht wohl anders lauten können als: dadurch, daß fie nach Qualität, nach Quantität zc. unterschieden find und von uns unterschieden werden.

Bleichwohl trägt die Aristotelische Ansicht einen unverwüß lichen Rern der Babrheit in fich. Die Rategorieen find, eben als die allgemeinen Unterschiedsbezichungen und Bergleichungs punkte, womit sie, wie fich zeigen wird, zugleich die allgemeinen Unterscheidungs = Normen und Unterschieds = Kriterien find, in der That zugleich die allgemeinen Brädikamente. Nur ift dieß nicht die Grundbeftimmung ihres Wefens, fondern nur eine immanente Consequenz derselben, ein Moment ihres Begriffs. Es ift das her nicht zu verwundern, daß Aristoteles' Lehre durch die Jahr bunderte bindurch bis in die neueste Reit von Einfluß und resp. Geltung geblieben ift. Sogleich bei den Stoifern zeigt fich dieß, obwohl ihre Auffaffung auscheinend von dem gerade entgegengesetten Gesichtspunkte ausging. Bährend Ariftoteles in feiner grammatisch . logischen Betrachtungsweife zunächt nur une fere Gedanken und deren Berbindung im Sage in's Auge faßte, also einen mehr subjektiven, idealistischen Standpuntt einnahm, scheinen die Stoiker, - foweit fich über ihre Ratego. ricenlehre bei dem Buftande unferer Quellen urtheilen läßt, von der Betrachtung der natur der Dinge, von der objeftiven Erkenntniß des reellen Seyns ausgegangen, alfo von einer mehr objeftiven, realistischen Grundanschauung geleitet worden zu feyn. Judem fie fich die Frage vorlegten : Bas find die Dinge, mas

ift das Sevende überhaupt, fanden fle: Alles ift zunächt Et. mas. ri: felbit mas als nichtfepend gedacht oder bezeichnet wird, ift doch immer ein Etwas mit der Bestimmung der Nichteriften voder des blogen Gedachtfevns. Unter dem zi ift mitbin ichlechthin Alles befaßt; es ift das allgemeinfte "Gefchlecht," der allgemeinfte, hochfte Gattungsbegriff. Aber Alles was ift und gedacht wird, ift nicht bloß Etwas. Dieß Etwasseyn hat vielmebr zugleich nabere Bestimmungen, es befaßt allgemeine Bestimmtheiten unter fich, welche den Dingen zufommen ober welche die Dinge felbst eben damit find, daß fie Etwas find. Das ri. bas allgemeinste Geschlecht, "theilt" fich daber in meb. rere Untergeschlechter, die von gleicher Allgemeinheit, von gros perer Bestimmtheit find. Jedes Ding ift Etwas, aber zugleich etwas Substanzielles (Materielles), ein onoxeiueror, und rein als foldes noch ohne Eigenschaft, ohne Form (bloge Botens der Form). Das erfte jener Untergeschlechter find daber ben Stoie fern die onoxeiusva: \*) unter ihm find alle Dinge, fofern jes des etwas Substanzielles ift, wie die Exemplare unter ibrem (Battungsbeariffe, befaßt; zugleich aber ift -- fo muffen wir nach dem Folgenden annehmen - nur vermöge oder in Folge deffelben jedes Ding etwas Substanzielles. Das zweite Untergeschlecht bezeichnen fie mit dem Ramen der noia. Jedes Ding nämlich ift nicht bloß Etwas, nicht bloß etwas Substanzielles, fondern auch ein fubstanzielles noidr, ein Quale, aber ein fubftangielles Quale (Uly noia), d. b. nicht blog ein mit allerlei äußern, accidentellen (zufälligen) Gigenschaften behaftetes, fon-. bern ein feinem Geyn und Befen nach Bestimmtes. Beil in Diefe Befensbestimmtheit die Stoiter den Begriff des macon festen, war ihnen eine Qualität wie Leuxór, die Aristoteles als Beispiel des motor anzuführen pflegt, fein motor, fondern ein bloffes nich ezor. Bei diefem Geschlechte tritt aber zugleich.

<sup>\*)</sup> Plotin greift die Stoifer an, daß fie den Plural gebrauchen: es. wäre richtiger gewesen, nicht Substrate, Materien, sondern das Substrat, die Materie zu sagen. Der Blural scheint aber insofern gerechtsfertigt, als die Stoifer eben von der Betrachtung ausgingen, daß jedes Ding als ri zugleich ein unaeluevor set, ganz abgeschen davon, ob dieß unoxeluevor in allen Dingen dasselbe, die Eine gleiche Substanz (Materie), oder Berschiedenes set.

deutlich bervor, daß ihnen die Rategorieen feine blog rubenden Begriffe, fondern zugleich thätige Brincipien waren. Denn es wird von ihm mehrfach ausdrücklich bemerkt, daß es die 21ten bilde (eldonoceiv); es werden unter ihm zugleich die Loyoc Evolor begriffen, d. b. die Brincipien (bestimmenden Begriffe). welche das Etwas zu dem bilden, was es feiner Befenheit, feiner Substanz ("27) nach ift. Das nocor war allo den Stoifern, nach Trendelenburgs treffendem Ausdrucke, die in der un fprünglichen Differenz des Befens liegende, und damit alle andern Eigenschaften bedingende und beberrschende Grundeigen, fchaft. Das Geschlecht der noia (die Rategorie) befaßt mitbin nicht nur alle Etwas, fofern febes ein noiór ift, wie der Gattungsbegriff die Exemplare unter fich, fondern ift ihnen jugleich Dasjenige, wodurch oder weshalb das substanzielle Gtwas ein *noiór* ift.

Daffelbe gilt von den beiden folgenden Geschlechtern. Bei ihrer Betrachtung der Natur der Dinge fanden nämlich die Stoifer weiter, daß das Etwas nicht bloß überhaupt Etwas, nicht bloß ein substanzielles Etwas, nicht bloß ein zugleich wesentlich bestimmtes Etwas fey, fondern auch fich irgend wie verhalte, sich irgend wie befinde, irgend wie beschaffen sey, furz daß es ein rwis ezov fep. Mit diefem Ausdrucke bezeichneten fie im Gegenfatz zu den durch die notórys bedingten nothwendigen, conftanten Gigenschaften die sonstigen Beschaffenheiten des Etwas, beren Eigenthumlichteit es ift, daß von ihnen dem Etwas zwar nothwendig irgend welche, aber feine bestimmte zufommen muß. (Jedes Etwas muß z. B. entweder ruhen oder fich bewe gen, und wenn es fich bewegt, entweder geben oder laufen oder tanzen oder fliegen 2c.; es muß ihm irgend eine folche Beftimmt, heit zukommen, aber es bleibt unbestimmt, zufällig, welche; es muß sich also überhaupt nur "irgend wie verhalten.") Das Geschlecht der nicht excorra umfaßte demnach fämmtliche Arifto telische Rategorieen mit Ausnahme der odoia, der noiórns, und des moos re. \*) Aus letterem machten die Stoifer ibr viertes

<sup>•)</sup> Nach Simplicius ware bas ποσόν ganz von den Stoifern übtr: gangen; nach Plotin dagegen war es ebenfalls unter bem πως έχον bei griffen, — ohne Zweifel weil die Stoifer meinten, daß zwar jedem Etwas irgend eine Quantität zufommen muffe, aber unbestimmt, welche.

Untergeschlecht mit seinen beiden Arten. Jedes Etwas, fanden fie, ift nicht bloß überhaupt Etwas, nicht blog ein substanzielles Etwas und als solches ein wesentlich bestimmtes und irgend wie fich verhaltendes. fondern als alles Dien auch ein fich zu Andrem irgend wie Berhaltendes oder auf Andres irgend wie Bezogenes. Und Dieses fein Berhalten ift entweder in feiner eignen Befensbestimmtheit, darin daß es ein nocor ift, begründet, und deshalb ein nothwendiges, bestimmtes, bleibendes; oder es ift ein zufälliges, unbestimmtes, wechselndes, weil darauf berna bend, daß das Etwas ein nüg ezor ist. (Daß z. B. dem Menschen Diefes Ding fuß, jenes bitter ichmedt, beruht auf der notorne des Menschen und des Dinges oder vielmehr auf dem Berbältnik der moiorne des Menschen zu der des Dinges, ift mithin nothwendig und immer fo; Rechts und Links, Nehnlich. und Unahnlich, Bater und Sohn 2c. find dagegen Berhältnigbes ftimmungen der Dinge, welche wechseln, aufbören, nicht fern fönnen, ohne daß darum das Ding felbst wechfelt, fich verändert oder aufhört zu feyn.) Das erste Sich-verhalten zu Anderm nanne ten die Stoiler to noos ti, das zweite to noos ti nws exon. Das vierte Geschlecht, das diese beiden Arten unter fich begriff. das fie aber nach der zweiten Art noos ti nus Exorta nguna ten, theilte fich ihnen mithin auf ähnliche Beise in zwei Uuterarten, mie das bodite allgemeinste Geschlecht des ti in die erörterten vier Untergeschlechter.

Dürfen wir von dem dritten und vierten dieser Geschlechter ebenfalls annehmen, daß sie den Stoisern nicht bloß die ruhenden Gattungsbegriffe der unter ihnen besaßten einzelnen Dingeund ihrer Bestimmtheiten waren, sondern daß sie dieselben wie das zweite Geschlecht zugleich als thätige Principien saßten, vermöge deren jedes Etwas ein rws szov und ein ross ri rws szov sei, dürfen wir Das, was nach unsern Quellen allerdings nur von dem Geschlecht der rosa ausdrücklich gesagt ist, auf alle übrigen Geschlechter übertragen, so ergiebt sich als allgemeine Grundanschauung der Stoiser: die Rategorieen waren ihnen die allgemeinsten Bestimmungen der Dinge, aber in dem doppelten Sinne als Bestimmtheiten, die Allem was ist, prädicativ zukommen, und zugleich als die bestimmenden Principien (Begriffe  $- \lambda oyoe)$  die Alles was ist, zu dem machen, was es ist. Daraus erklärt sich zunächk, warum die Stoiser die Rategorieen nicht sowohl mit ihrem Ariftotelischen Ramen, fondern mit ben Ausdrucke rà yevezwirara bezeichneten. Denn fie waren ihnen danach nicht blog die allgemeinsten Prädicamente der Dinge. fondern das Allgemeinste im Gevn und Befen derfelben, das Gevn felbit nach feinen allgemeinsten Bestimmungen. Sie maren ihnen insofern felbst Realitäten, reelle Botenzen, als fie ebm bas allgemeine, gleiche, bestimmungslofe Sepn, das zi, einerfeits überbaupt bestimmen, andrerfeits in gemiffe Urten Differen giren und es damit zu dem machen, was es ift, zu einem Bo ftimmten, Unterschiedenen, von dem fich etwas ausfagen laft. Es erklärt fich zugleich, wie die Stoifer dazu tamen, ihre vin Beschlechter unter das eine ti, als das bochfte allgemeinfte ju befaffen. Jene vier waren ihnen eben nur die naberen Beftims mungen des ri, mithin concreter als das ri, also ju ihm fich ver baltend wie die Arten zu ihrer Gattung : jedes vroxeiueror, ju Des noiór 2c. ift ein ti, aber nicht umgekehrt; das ti rein als folches ist noch kein vπoxeiueror, kein ποιόr 2c. Im Grunde gilt diefe Art der Unterordnung auch von den vier Geschlechtem Jedes folgende ist immer concreter als das unter einander. porbergehende und fest das vorhergehende voraus : jedes noiór, jedes nuc szor 2c. ift nothwendig ein unoxeiueror, aber das *<u><u>ö</u>πoxeiµevov</u> rein als solches noch kein πolov; und eben dat* rum kann jedes moide nur ein moide seyn, sofern es ein únoxeiuevov ist, d. h. das zweite Geschlecht fest das erfte voraus.

Simplicius wirft den Stoifern vor, daß ihre Geschlechter ans Erstem und Zweitem, d. h. aus Borhandenem und neu finzutretendem zufammengesett würden. Allein Diefe Bufammen. settung folgt unmittelbar aus der Grundanschauung selbst. Sind die Rategorieen nur die allgemeinen Bestimmungen des Sevus, die das bloß Seyende, das ri, zu einem bestimmten Etwas von irgend welcher Substanz, mit irgend welchen wesentlichen Eigenfchaften zc. machen, fo tonnen diefe Bestimmungen fich nur da durch von einander unterscheiden, daß die eine concreter als die andre oder jede folgende um ein Moment reicher als die vorher gehende ift, mithin zu dem Borbandenen ein Neucs binzutritt und mit ihm fich verknüpft. Indes deutet fener Borwurf den Mangel der ganzen Ansicht richtig an. Es bleibt nach ihr durch aus unbegreiflich, wo das Neue, das jedes folgende Geschlecht

zu dem Vorhandenen binzufügt, herkommt, und wie es, mit dem porbergebenden zur Einheit verfnüpft, und doch zugleich von demfelben unterschieden fevn foll. Man fieht nicht ein, wie die Ge ichlechter, obwohl fie boch das Allgemeinfte fenn follen, zugleich in Beziehung auf ihre Allgemeinheit von einander verschieden fepn können. Es bleibt wenigstens durchaus unklar, ob es nach ber Meinung der Stoifer ein unoxeineror geben tonne, das nicht zugleich ein noiór, ein nich Exor 20. fey, oder ob jedes brozeillevor zugleich ein noiór 20. febn muffe. Eben fo une flar und unerflärlich ift es, wie die Geschlechter die allgemeinsten Bestimmtheiten der Dinge und zugleich die bestimmenden Brincipien feyn tonnen, die jedes Ding zu dem machen mas es ift. Sind insbesondre jene Loyoe eruloe ichopferische, bildende Botenzen, die in dem reellen Sevn immanent wirken, oder bloke Brincipien, Normen, Begriffe, nach denen die bildende Macht thatig ift? und wie verhalten fich diefe Loyoe zu der ULn, welche fie formen oder in der fie die specifischen Artunterschiede fegen ? Rurz bas Berhältniß zwischen Denten und Geyn, zwischen der Rategorie als Begriff und der Rategorie als reeller, objektiver Bestimmung erscheint eben so unbestimmt, wie das Verhältniß Des Allgemeinen zum Einzelnen, des Abstraften zum Concreten, auf welchem die ganze Ansicht beruht. Endlich fehlt auch der Rachweis, wodurch und wiefern die yevenwarara logifche Bedeutung haben, in welcher Beziehung fie zur natur unfers Denfens, zur nothwendigen Thätigfeitsweife deffelben fteben.

Nur fo viel erhellet mit genügender Gewißheit, daß die Anficht der Stoifer gleichsam die Mitte hielt zwischen der Ariftotelischen und der neuplatonischen. Sofern ihnen die yevenwiraza die allgemeinsten Bestimmtheiten waren, die Allem was ift, pradicativ zufommen, - denn jedes Sevende ift cin ti, ein vnoneineror, ein moior 2c. - waren fie im Befentlichen Daffelbe, mas die Aristotelischen Rategorieen: der Einfluß der letteren auf die Stoische Lebre ift unvertennbar. Sofern dagegen die verexwizara zugleich bestimmende Brincipien des Sevenden, reelle Botenzen waren, baben fie offenbar zugleich eine metapbpfis fche Bedeutung; und damit treten fie in Beziehung zur Lehre Seine Grundanschauung, die indes feine eignen Plotins. Schüler und Nachfolger fallen ließen, fo daß fie nur die feinige blieb, ift eine wesentlich metaphyfische. Er behält awar im Alls

gemeinen die Aristotelischen Rategorieen bei, und darin zeigt fic feine Abhängigkeit von Aristoteles; aber er faßt sie zum Theil anbers, fügt neue bingu, und führt fie auf die metaphyfifchen Grund. lagen feines Suftems zurndt. Gemäß diefen Grundlagen, monach fich ihm die intelligible Belt von der finnlichen schied, unterscheidet er Rategorieen des Intelligibeln und Rategorieen des Sinnlichen. Bie die Stoifer fich fragten, was ift bas Sevende, fo scheint er von der Frage ausgegangen zu feyn: was ift das Seyn an fich, das Befen des Seyns, das Seyn felbst, abs gefeben von den mannichfaltigen Bestimmungen, die dem einzelnen Sevenden in feiner Berfchiedenheit zulommen, aber eben barum nicht dem Seyn felbst zutommen tonnen. 314 nachst mußte er diefes Seyn nothwendig der Sphare des Intellie giblen zuweisen : denn im Sinnlichen erscheint eben nur einzelnes Sevendes. Demnächst fand et: das Sevn an fich ift Gines, eine Einheit und Ganzbeit, zu der alles Andre nur wie Theile oder Momente (oroczeia) sich verhält. Diese Einheit ist die erste, die Grundbestimmung des Seyns felbst, die eben darum nicht Bradifat, nicht irgend einem Etwas beigelegt, noch auch ein Allge meines, ein Geschlecht oder Gattungsbegriff ift, unter dem Mannichfaltiges befaßt ware. Aber bas Gevn fofern cs der Sphatt des Intelligibeln angehört, ift Leben: wie die Seele an fich ebenfalls einfach, doch in fich felbit Unterschiede fest und Leben nicht empfängt, fondern wesentlich ift, fo ift das Seyn als folches & ben, und damit Bewegung (xirnois) und Ruhe (oraois): Bewegung, weil es Leben ift, Rube, weil die Bewegung "die Ratur des Seyenden nicht aus fich heraushebt. " Diefe drei Begriffe, das Seyn in feiner Einheit, Bewegung und Rube, find nicht nur jeder für fich Eines, fondern bilden auch zusammen eine Einheit: denn das Eine Sevn ift es, das als Leben zugleich Bewegung und Rube ift. Und doch find fie auch verschieden: benn das Seyn als Leben unterscheidet fich in fich und nur daburch ift es Bewegung und Ruhe. Das Seyn ift mithin ju gleich Daffelbige und Anderes: 3dentität und Andersfeyn, radrorys und eregorns, gehören daher ebeufalls zu den Grund' bestimmungen deffelben.

So ergeben sich nach Plotin fünf Begriffe, die er für die ursprünglichen, für die ersten Geschlechter (πρωτα γένη) also sür die Urclategorieen, alle übrigen für später, für abgeleitet oder ab folgend erflart. Gie waren ihm in ihrer Einheit das Befen. die ovoia rein als folche. Denn er fügt ausdrudlich bingn : bas Sevn fev nicht erft fepend und dann bewegt, noch erft fepend und dann in Rube, und eben fo wenig feven das Selbige und Andre später, sondern das Eine fey felbft Bieles und als Bieles Andres. als Eines aber das Selbige; alle fünf seven mithin zugleich, gleich urfprunglich Gines, und als Gins bas Befen. Que gleich gebt aus mehreren Neußerungen bervor, daß ihm das Befen, das Seyn an fich, im Grunde das (absolute) Denten war. Er bemerkt ausdrücklich: das Seyn als Eines liege den Ideen immanent zu Grunde (eroncápzec), wie der Bunkt der Linie; er bezeichnet die Bewegung des Seyns als vonoig, was Trendelenburg mit "Gedanten" überfest, mas aber mohl eber die The tigteit des vous, das Denten felbit als Gedankenbildend, beden ten burfte; denn Blotin unterscheidet einerseits von der vonous die 3dee, welche in Ruhe, weil Granze fep, und nennt andrerfeits den Beritand die Bewegung der Idee. Jedenfalls ftanden ibm danach die fünf ersten Geschlechter in unmittelbarer immanenter Beziehung zum Denken, was ichon daraus folgt, daß fie ibm die Urfategorieen des Intelligiblen waren. Nur war ihm bas Denten, wie es icheint, nicht bloß Thätigteit, Gedantenpro-Duction, sondern felbit zugleich Idee, d. b. es trug zugleich in fich das ruhende Urbild (Princip) seines Thuns. ---

Bie ihm nun nach feiner Beltanschauung das Sinnliche überhaupt nur (unvolltommenes) Abbild und refp. Abfolge des Intelligibeln ift, fo follen dann nach feinem Blane den fünf Ur. geschlechtern des Intelligibeln fünf Rategorieen des Sinnlichen entsprechen und von jenen fich ableiten. Allein wie im gangen Syfteme die Berbindung zwischen beiden Sphären überhaupt febr unflar und ungenügend erscheint, fo wollen die Rategorieen des Sinnlichen ju den Urgeschlechtern des Intelligibeln weder recht paffen noch fich aus ihnen ergeben. Bie ihm das Sevn als Eines felbit zugleich Bieles und damit Andres war, fo follten dabin ging ohne Zweifel feine Grundanschauung, - die Urgefchlechter des Intelligibeln, die ja an fich ebenfalls Eins und in ihrer Ginheit das Befen find, in dem Bielen (Ginnlichen) fic ausdrücken, manifestiren und damit felbst die Rategorieen des Sinnlichen bilden, aber, weil im Bielen ausgebrudt, nicht in ibrer urwrünglichen Form, fondern in der Form des Andersy

feyns (ber Ereporns) erscheinen. Rur gelingt es ihm nicht, Diefe Grundanschauung philosophisch zu erweisen; ja er hält fie nicht einmal überall fest. Die erste Rategorie des Sinnlichen, Die odoia (Substanz - Befen), die ihm die Materie, die Form und das aus beiden Gemischte (uixtor 25 augoir) unter fich befast und bald das Eine bald das Andre bedeutet, entspricht awar fo ziemlich dem erften Geschlechte des Intelligibeln, dem Sepn. Auch ift es der Grundanschauung gang gemäß, daß fie als Rategorie des Bielen nicht eine reine Einheit ift, fondern in jene drei Momente zerfällt. Und eben fo confequent ift es, wenn von der Materie (527).gesagt wird, fie fey fein Geschlecht, feine Rategorie, weil sie keine Unterschiede habe, sondern allen Subftanzen oder Befen gemeinfam fey, es mußte denn Jemand ihre Unterschiede darin finden wollen. daß fie bald die Form des Reu ers, bald die Form der Luft habe. Nur tritt damit foaleich der Uebelftand ein, daß danach die odoia felbst im Grunde ebenfalls feine Rategorie ift, sondern nur die substanzielle Form als erftes Geschlecht oder Urfategorie stehen bleibt. Die zweite Rategorie des Sinnlichen zeigt ichon gar teine unmittelbare Beziehung mehr zu den Geschlechtern des Intelligibeln. Seiner Grundanschaus ung gemäß bezeichnet fie Blotin als ra neal ravra d. b. ra περί την ύλην και το είδος και το μικτον \$5 αμφοίν. Θα umfaßt ihm also die näheren Bestimmungen der odoia, in abm licher Art wie den Stoifern ihre vier Geschlechter die nabern Be ftimmungen des vi waren. Diefe nähern Bestimmungen find ibm a) die Bradicate der odoia, fofern fie eine auf Andres bezogene ift, also das, was in ihrer Relation ihr felbst, wesentlich, zufommt, mithin das noos re der odoia als folder, 3. B. ihr Urfaches feyn, Elements seyn (oroczecov edvac); b) die bloßen Acciden zen der odoia, die ouusesnxora. Lettere zerfallen ihm wie derum in zwei Unterarten: sie sind entweder Accidenzen (Modi ficationen) an den ovoial felbst, wie das Quantum und das Quale; oder sie sind Accidenzen der odoiae in ihrer Relation, also am noos re, wie Raum und Zeit, oder vielmehr wie das 3m - Raume - und 3n - der - Zeit - Seyn der ovolat. c) Die Thatiakeiten und Leiden der odoiae als Bewegungen derfelben. Und endlich d) die ragazolovInpara, d. h. Das, was aus den vorangehenden Bestimmungen folgt, wie der Raum als Folge bes Zusammenseyns ber ouvial, Die Zeit als Folge ber Bemes

gung derfelben. \*) Doch erscheint es zweiselhaft, ob die beiden letten Bestimmungen nicht vielmehr wiederum bloße Unterarten der ovµβεβηχότα seyn sollen, so daß die *èrseynµara zad sasy* und die παφαχολου3ήµara nur nähere Bestimmungen des Bev haltens der adoia wären, die ihr, sofern sie in ihrer Relativität eine accidentell bestimmte ift, zukommen.

Wie dem auch fey, es ergeben fich immer fünf Geschlechter oder Rategorieen des Sinnlichen, von denen das erste die odola felbst ausdrückt, die vier folgenden mit ihren Unterarten die naheren Bestimmungen der odoia bezeichnen, die also in ähnlichem Berhältniffe zu einander ftehen, wie die fünf Geschlechter des Intelligibeln (- denn auch von diefen können die vier letten als nabere Bestimmungen des ersten, des Sevns felbit, angefe Aber, mit Ausnahme der ovoia, entsprechen ben werden). fie den Geschlechtern des Intelligibeln nicht, noch ergeben fie fich aus ihnen. Plotin bemerkt zwar gelegentlich, daß die Zahl in ber Mifchung von Bewegung und Rube entstehe, die Größe aber felbst eine Bewegung oder aus der Bewegung sey, indem die xivyois in's Unendliche fortgehe, die orcois aber im Aufhalten (Errozh) des Fortgangs die Eins (uováda) bervorbringe. Er behauptet ferner, das Quale folge dem Befen und letteres werde nicht aus den Qualitäten ergänzt, sondern die noia seven vielmehr das zur Bollftändigkeit des Befens Gebörige (ra ris ovoias oupalyowrixa). Aber diefe Bemerkungen fteben innerhalb der Lehre von den Geschlechtern des Intelligibeln, und es wird von ihnen bei der Darlegung der Rategorieen des Sinn-Sie zeugen daber nur für die lichen kein Gebrauch gemacht. allgemeine Grundanschaunng Plotins und insbesondre für feine Absicht, den Ratcgorieen des Sinnlichen durch Berknüpfung mit den rein metaphysischen Geschlechtern des Intelligibeln ebenfalls eine metaphyfische Bedeutung zu geben. Lettere haben fie indes auch schon darum, weil einerseits, nach Blotins ausdrücklicher Erklärung, die finnliche ovoia (Substanz) bas Seyn nicht von der Materie, sondern von der intelligibeln ovola hat und im Grunde keine wahre odoia, sondern nur ein Schatten der wah-

11

<sup>•) 3</sup>ch weiche hier in mancher Beziehung von Trendelenburgs Darftellung ab, indem ich glaube, daß er die Hauptstelle VI, 3, 3 p. 1133, die allerdings unflar genug ift, nicht ganz richtig aufgefaßt haben durfte.

ren, eine Mischung von Qualitäten und Materie ift, andrerseits aber, wie gezeigt, die übrigen Geschlechter des Sinnlichen um die uäheren Bestimmungen des ersten Grund - oder Urgeschlechts, der odoia, find.

Durch diese Verpflanzung der Rategorieen in das Gebiet der Metaphysik hat, wie Trendelenburg treffend bemerkt, die flare logische Aufgabe, die scharfe Eintheilung und die fichtte Unterordnung entschieden gelitten. Ja die logische Aufgabe würde ganz beseitigt erscheinen, wenn Blotin feine metaphyfijde Grundanschauung ftreng festgehalten und fie nicht zualeich in die Aristotelische und Stoische Ansicht binübergespielt hatte. 201 gifche Bedeutung haben feine Geschlechter nur, fofern fie jugleich die allgemeinen Bestimmungen : des intelligibeln wahren, und refp. des finnlichen Schatten . Befens, das beißt fofern fte Pradicamente find. Betrachtet man fie rein metaphyfic und faßt demgemäß die intelligible odoia als das Eine, bewegte und ruhende, felbige und andre Seyn, die finnliche ovoia als das von diefem ausgebende, aus Materie und Qualitäten gemischte und in der oben angegebenen Beise tateaorisch bestimmte Seyn, fo ift nicht wohl einzusehen, wie fie "Geschlechter", d. b. Gattungsbegriffe oder überhaupt ein Allgemeines feyn können, wo runter Unterschiedliches, Einzelnes (diagoopai) befaßt wäre. 6 ift nicht nur nirgend nachgewiefen, wie die intelligible ovoia in die finnliche übergehen oder in die Mannichfaltigkeit des finn lich Sevenden fich entfalten tonne, fondern auch nicht einmal wit die finnliche ovoia eine Bielbeit finnlicher Befen feyn und be fassen könne. Wäre dieß aber auch nachgewiesen, so würden noch immer die f. g. Geschlechter feine logische Bedeutung erhalten. Denn es fehlt vor Allem der Nachweis, warum und inwiejen diefelben in der nothwendigen Thätigkeitsweise unfers Denkens einen Blatz behaupten. Ja ihre Verbindung mit der logischen Seite des Geistes erscheint von der metaphysischen Grundanschauf ung Plotins aus geradezu unbegreiflich, da fich nirgend ein Grund bliden läßt, warum unfer Denten genöthigt feyn follte, das Biele, Mannichfaltige, Einzelne, das ihm in der finnlichen Belt entge gentritt, unter gemiffe allgemeine Bestimmungen zu befaffen und diese als die Begriffsmomente der finnlichen ovoia oder gar als bloße Schattenbilder der Befensbestimmungen des Intelligibela anzusehen. — Dennoch ift es ein Verdieuft Plotins, die metas

phyfische Seite der Kategorieen so entschieden hervorgehoben zu haben: denn sie haben eine solche gerade als logische Funktionen. Es ist damit wiederum ein neues Moment der Bahrheit geltend gemacht, nur in einer einseitigen und sozusagen excentrischen Weise, indem der Mittelpunkt fehlt, in welchem es seine Begründung und begriffliche Bestimmung findet.

In der patriftischen und fcolastischen Bhilosophie berricht die Aristotelische Grundanschauung entschieden por. Selbst in des Raimundus Lullius combinatorischer Ars magna, obwohl fie auf einen ganz andren 3wed abzielt und die Rategorieen als die Grundelemente aller denkbaren Begriffsverbindun. gen wie die einzelnen Baufteine zur Aufführung jedes möglichen Gedankenbaues verwenden will, zeigt fich doch der Einfluß des Ariftoteles sogleich an den ersten drei "Rreifen" (Rlaffen), dem circulas subjectorum (Subjettbegriffe), dem circulus praedicatorum absolutorum und dem circulus praedicatorum respectivorum (absolute und relative Bradicatbeariffe), in welche er jene Grundelemente einordnet. Daß die Rominalisten alle allgemeinen Begriffe für bloße conventionell festgestellte namen zur Bezeichnung einer Anzahl einzelner Dinge erklärten, änderte nichts in der Auffassung der Rategorieen noch der logischen Funttionen überbaupt.

In dem Rampfe gegen die Scholastif, der im funfzehnten Jahrhunderte ausbrach, wurde zwar auch der vermeintliche Schutsberr derfelben, Ariftoteles, und feine Ratcgorieenlehre beftritten; aber man wußte an deren Stelle entweder gar nichts Andres, oder doch keine neue Grundanschauung zu segen. So suchte Laurentins Balla die zehn Aristotelischen Rategorieen auf Drei (substantia, qualitas, actio) zurückzuführen. Betrus Ras mus wollte fie nach dem Borgange des Lud. Bives ganzlich aus ber Logik verbannt und fatt ihrer eine Angabl topischer Begriffe aufgenommen wiffen. Delanchthon, deffen Logit in Deutschland bis in's 17. Jahrhundert hinein des größten Unfehens genok, tehrte zu der von scholastischem Schwulft gereinigten Rates gorieenlehre des Aristoteles zurud und weicht nur in Einzelheis ten hier und da ab, indem er g. B. Unterabtheilungen macht, die fich bei Aristoteles nicht finden. Ib. Campanella set zwar an die Stelle der Aristotelischen Rategorieen zehn zum Theil andre Begriffe (substantia, quantitas, forma, vis, operatio, 11 \*

actio, passio, similitudo, dissimilitudo, circumstantia); aber die Grundanschannng behält er bei, indem auch ihm die Rategorien die allgemeinen ... Bräditamente" ber Dinge find. Es fam 21 keinem wirklichen Fortschritt. Indes ward doch bis zur Zeit, da Baco und Descartes fich Babn zu brechen anfingen, die Rato aorieenlehre stets mehr oder minder weitläufig in den Lehrbu chern der Logit behandelt. Go von Jungius, der in feiner Logica Hamburgensis die Aristotelischen Kategorieen auf funf reducirte, indem er noieiv und naoreiv in Eine Rategorie au fammenzog und die vier letten verwarf, weil fie bloße, mit 3w fälligem vermischte Compositionen seven. So von Barth. Rel termann (deffen Logit wenigstens fünf Ausgaben erlebte), ber die Aristotelischen Rategorieen vollständig aufnahm und nur einen Unterschied machte zwischen den sechs ersten und den vier letten, indem er jene als die primären oder eigentlichen, diese als die fecundären, schlechteren betrachtet.

Im Beginn der neuern Philosophie dagegen wurden die Rategorieen von Baco, Descartes, Spinoza gar nicht, von Lode nur nach ihrer psychologischen Seite berückschritten. Im achtzehn ten Jahrhundert (bis auf Kant) erscheinen sie ganz abhanden gekommen; selbst Leibniz berührt sie nur obeuhin, bloß um gegen Locke auf Aristoteles zurückzuweisen. So begegnen wir dem einer neuen eigenthümlichen Auffassung erst wieder bei dem Stilfter der neueren Speculation.

Kant leitet die Kategorieen aus den verschiedenen Arten der Urtheile oder den "logischen Funktionen in allen möglichen Urtheilen" ab, und gründet letztere wiederum auf die spontane Thätigkeit unsers Erkenntnisvermögens, durch welche es dem Mannichfaltigen der Anschauung und der durch die Einbildungsfraft vollzogenen Synthesis desselben "Einheit giebt." Unser Denken überhaupt ist ihm nichts andres als "Vorstellungen in Einem Bewußtseyn vereinigen." Diese Einheit des Selbstbewußtseyns oder wie er sie nennt, "die synthetische Einheit der Apperception", das "Ich denke, das alle meine Vorstellungen ung begleiten können," liefert ihm den apriorischen Begriff der Einheit, vermittelst dessen allein eine Synthese von Vorstellungen möglich feb, und ist ihm also das apriorische, ursprüngliche, allen möglichen Synthesen vorhergehende, ihre Voraussezung bildende Princip. "Alle Urtheile sind nun aber Funktionen der Einheit unter unfern Borstellungen, indem statt einer unmittelbaren Borftellung eine bobere, die diese und mehrere unter fich begreift. zur Ertenntniß des Gegenstandes gebraucht wird; " alles Urtheis len ist daher im Grunde nichts andres als "die Art, gegebene Erkenntniffe zur objektiven Einheit der Apperception zu bringen." Betrachten wir unter Diefem Gesichtspunfte die Urtheile näher, fo findet fich, daß es unter ihnen verschiedene Arten giebt oder mas daffelbe ift, verschiedene Funktionen der Urtheilstraft, verschiedene Beifen jener Thätigfeit, burch welche der Verstand im Urtheilen (das urtheilende Erkenntnißvermögen) das Mannichfaltige der Wahrnehmung zur objektiven Einheit der Apperception bringt. So auf die mannichfaltigen im Bewußtseyn thatsächlich gegebenen Urtheile reflektirend, unterscheis det Rant zwölf verschiedene Arten von Urtheilen: die allgemeis nen, besonderen und einzelnen; die bejahenden, verneinenden, unendlichen; die kategorischen, hypothetischen, disjunktiven; und die problematischen, affertorischen und apodittischen Urtheile. Bermittelft derselben Reflexion findet er dann weiter, daß fich diefe zwölf wiederum unter vier "Titel" bringen, in vier Klaffen oder Gattungen einordnen laffen, indem alle Urtheile nach Quantität. Qualität, Relation und Modalität von einander verschieden seven und je drei von jenen zwölf Urten immer (Die den bestimmten Modus diefer Verschiedenheit ausdrücken. brei Arten der allgemeinen, besondern und einzelnen Urtheile 3. B. bezeichnen die bestimmte Urt und Beife, in welcher die Urtheile hinsichtlich ihrer Quantität von einander unterschies den find; u. s. w.)

Durch diese zwölf Arten von Urtheilen, svfern fie Funktionen des urtheilenden Verstandes sind, ist nach Rant "der Verstand völlig erschöpft, sein Vermögen gänzlich ausgemessen." In jeder derselben ist nun aber einer der ursprünglichen "Stammbegriffe des Verstandes" oder der "reinen Verstandsbegriffe" immanent wirkfam: er ist es, der die Art des Urtheils zu dem macht, was sie ist, und das Eigenthümliche der in jeder Art zum Vorschein kommenden Einheit ausdrückt, indem er eben den verschiedenen Vorstellungen in einem Urtheile erst Einheit giebt. Diese reinen Verstandesbegriffe sind die Rategorieen. Folglich muß es gerade so viel Rategorieen geben, als es Arten der Urtheile giebt; beide fordern und entsprechen sich gegenseitig. Die zwölf Kategorieen ordnen sich mithin auch von selbst unter jene vier "Titel", und es ergeben sich demgemäß a) drei Kategoriem der Quantität: Einheit, Bielheit, Allheit; b) dreie der Qualität: Realität, Negation, Limitation; c) drei der Relation: Substanz und Accidenz, Ursache und Wirkung, Wechselwirkung; und d) dreie der Modalität: Möglichkeit und Unmöglichkeit, Daseyn und Richtseyn, Rothwendigkeit und Zufälligkeit.

Seben wir ab von diefem offenbar ungenügenden Berfuche, die Rategoriech in den f. g. Arten der Urtheile nachzuweisen und damit zu deduciren; feben wir ab davon, daß Rant diefe zwölf Urten und ihre vier Titel nur gang empirisch als angeblich fich vorfindende aufnimmt, ohne fie in der logischen Thätigkeit unfers Denkens oder auch nur in der f. a. Spontaneität unfers Erkennt, nisvermögens zu begründen; laffen wir außer Betracht, daß er feine reinen Berftandesbegriffe hinterber erft noch vermittelft des f. a. Schemas mit dem Maunichfaltigen der empirischen Babr nehmung zusammenbringen muß; suchen wir uns vielmehr nur möglichft flar zu machen, von welcher Grundanschauung Rant geleitet ward, fo muffen wir uns zuvörderst die Principien und Grundzüge der Kantischen Erkenntniktbeorie vergegenwärtigen. Nach Rant wird uns der objektive Inhalt unfers Bewußt feyns, der Stoff deffen, mas wir unfere Erkenntnig von den Dinaen nennen, durch die Sinne zugeführt. Allein diefer Stoff. besteht an fich, unmittelbar, in einem Chaos, in einer "Rhapsodie" mannichfaltiger Empfindungen und Berceptionen. Erft unfer Denken, unser "Erkenntnisvermögen" bringt Form, Jusammen bana, Ordnung in dieses Chaos. Demnach ist nur der Stoff unserer Erkenntniß von außen vermittelt, die Form dagegen "spontane" That, subjektive Buthat unfers Erkenntnigver-So ift es zunächst die Einbildungstraft, welche gang mögens. im Allgemeinen jene mannichfaltigen Berceptionen mannichfaltig verknüpft. "Die Synthefis überhaupt ift die bloße Birfung dieser blinden obwohl unentbehrlichen Funktion der Seele," unfer spontanes Erkenntnißvermögen also insofern zunächst Einbildungstraft. Allein die blinde, willführliche, ungeregelte Berfnüpfung der einzelnen Berceptionen murde wiederum nur eine bloße "Rhapsodie" mannichfaltiger Syn thefen ergeben. Sol Zusammenhang, Ordnung in das Synthestren und den zu synthesirenden Stoff fommen, fo muß es gewisse allgemeine

Berfnupfungs . Formen ober Toven geben, nach denen unfer Ertenntnigvermögen feiner natur nach verfahrt und zu verfahren bat. die also a priori im ihm "bereit liegen" und fein Thun bestimmen. Solche Formen giebt es nun in der That. und zwar am ei verschiedene Arten. Rämlich 1) die Formen der reinen Anfchauung d. b. diefenigen a priori bereitliegenden Berfnue pfungsformen, in welche unfer Erkenntnikvermögen, fofern es nicht nur überhaupt fonthefirt (Einbildungstraft ift), fondern anschaut (Anschauungsvermögen ift), die mannichfaltigen Berceptionen wie in Rächer oder Rubriten einreiht. Diefe Formen find der Raum und die Zeit, welche Rant deshalb auch "reine Anschauungen" nennt. Vermittelst ihrer werden die vielen einzels nen Anschauungen, d. h. die Dinge, in ein bestimmtes Rebenund refp. Nachseinander gestellt und damit in einen (wenn auch äußerlichen) Zusammenhang gebracht; und nur vermittelst ihrer vermögen wir bestimmte Anschauungen zu haben, weil wir nichts anschauen können, ohne es im Raume und in der Beit anzufchauen. - 2) Die Formen des Berftandes, d. b. diejenigen a priori in unferm Erkenntnigvermögen bereit liegenden Berfnüpfungstypen, ohne welche bas Berfteben unmöglich wäre, welche unfer Ertenntnigvermögen fofern es Berftand ift, behufs der Ord. nung des mannichfaltigen Stoffes anwendet und in deren Anwendung es eben Berftand ift. Dief find iene ... Stamm- oder reinen Berftandesbegriffe," für welche Rant die Rategorieen erflärt.

Sie unterscheiden sich von den reinen Anschauungen bes Raums und der Zeit dadurch, daß sie reine Begriffe find, welche die mannichfaltigen einzelnen Anschauungen nicht bloß aneinanderreihen, sondern ihnen "Einheit geben," indem sie sie gleichsam umschließen, unter sich befassen, in sich begreisen, welche also den gegebenen Stoff nicht bloß versnüpfen, sondern zugleich auch scheiden, indem sie ihn unter verschiedenen Einheiten gleichsam vertheilen. Während nämlich durch die Formen der reinen Anschauung die Dinge nur äußerlich zusammengestügt, durch die Form des Raums gleichsam in einen unendlichen nach allen Seiten hin ausgedehnten Rahmen eingesaßt und nach dessen in einen bestimmten Rhythmus der Auseinanberfolge zusammengestellt werden, werden durch die reinen Verstandesbegriffe innerhalb der Zeit und des Raums gleichsam

gewiffe Rreife gezogen, gewiffe Bezirke (Berbaltutiffe, Orbnungen) abgegränzt, in welche die mannichfaltigen Perceptionen, Anfchauungen, Dinge, durch den Berftand vertheilt, eingeordnet, jur Einheit zusammengefaßt und von andern geschieden werden. Diefe Begriffe, die, zum Bewußtseyn gebracht, nur "in der Botftellung der (durch fie felbit erst bergestellten) nothwendigen funthetischen Ginheit bestehen," die aber an fich Funktionen des Ber Randes find, bethätigen fich eben darum in den Urtheiten. 3a alles Urtheilen ift durch fie erst möglich, fofern Urtheilen nur beißt "gegebene Erkenntniffe zur Einheit der Apperception bringen", und fofern fie es find, welche den verschiedenen Borftellungen in einem Urtheile diefe "Einbeit geben." 2Bie fie fonach in allen Urtheilen immanent wirkfam find, so verursachen und be ftimmen fle auch die zwölf verschiedenen Arten der Urtheile, aus denen fie Rant herleitet, sowie die vier "Titel" oder Klassen, in welche diefe Arten wiederum fich einordnen. - b. b. es giebt vier allgemeine oder Ur-kategorien (Quantität, Qualität, Re lation und Modalität), und zwölf besondere Rategorieen, welche zu je brei und drei unter jenen vieren befaßt find. -

Nach dem Allen leuchtet nicht nur die logische Bedeutung der Rategorieen, sondern auch ihre große Bichtigkeit für unser Erlennen und Biffen von selbst ein. Sie find die unentbehrlichen Mittel (Aunktionen) unfers Erkenntnißvermögens zur Erzeugung deffen was erft Erkenntnig im eigentlichen Sinne beißen tann. Denn obwohl wir ,, ohne die reine Synthefis der Einbildungs. fraft überall gar keine Erkenntniß haben würden," fo giebt doch fte "für fich allein noch keine Erkenntniß." Bielmehr hat der Verstand erft noch die Synthefis der Einbildnnastraft auf jete "reinen Begriffe zu bringen;" erft dieje Funftion des Ber standes, d. h. die Anwendung der Rategorieen, ift es. "wodurch er uns allererst die Erkenntniß in eigentlicher Bedeutung ver fchafft," weil dadurch erst Einheit und Zusammenhang in unset Borftellungen fommt. Haben wir Rant richtig verstanden, fo würde es z. B. die Rategorie der Einheit (die erste unter den Rategorieen der Quantität) seyn, vermittelst deren allein wir jo des Ding als Ding, weil als Einheit erkennen, d. b. vermittelf dieses reinen Verstandesbegriffs faffen wir die mannichfaltigen Empfindungen, in denen unmittelbar unsere Kenntnig von dem einzelnen Dinge und damit das Ding felbit für uns (als Er

fcbeimmg) besteht, zur Einheit zufammen; er alfo bewirkt, daß wir die mannichfaltigen Perceptionen, a. B. weiß, glatt, vieredig, biegfam, dunn 2c., nicht als ein Mannichfaltiges, Bieles, fondern vielmehr als Gin einzelnes Ding, als einen Bogen Papier, uns vorstellen. Eben fo faßt der Berftand vermittelft der Rategorie der "Bielheit" - 3. B. in dem Urtheile: viele Menschen find gelehrt - ein Mannichfaltiges unter Einen Gesichtspunkt zufammen : er ordnet diejenigen verschiedenen Menschen, die gelehrt find, in das logische Fach der Bielheit ein und stellt ib. nen ein andres Mannichfaltiges (die ungelehrten Menschen) ebenfalls als Bielheit gegenüber, alfo Bielheit gegen Bielheit wie zwei geschlossene Rreise. Und vermittelst der Rategorie der Allheit - 3. B. in dem Urtheile : alle Menfchen find fterblich faßt der Berstand die Mannichfaltigkeit der Menschen, indem er fe unter die logische Rubrif der Allheit stellt, unmittelbar felbft als Einheit; denn die Allheit ift nach Rant , nichts andres als die Biclheit als Einheit betrachtet". Aus diefen Beispielen erfieht man zugleich, wie Rant es meint, wenn er behauptet: "diefelbe Kunktion, welche der blogen Synthesis verschiedener Borftellungen in einer Anfchauung Einheit giebt, die giebt auch den verschiedenen Borftellungen in einem Urtheile Einheit. " ---

Betrachten wir nun diefe Rantische Ansicht mit fritischem Auge, fo muffen wir zunächst behaupten, daß es unmittelbar wes der die Rategorieen noch die sie mit der Anschauung vermittelnden f. g. Schemata find, die unfern verschiedenen Borftellungen jene Einheit geben. Es ift nicht die Rategorie der Quantität mit ibrem Schema, der Bahl, nicht die Rategorie der Einheit oder Einzelheit, vermittelft deren ich diefen Bogen Bapier als Gin Ding vorstelle, noch ift es die Rategorie der Wechschwirtung, durch Die ich etwa die Borftellung gewinne, daß die Glieder meines Rörpers Theile eines Gangen feyen. Dieje Ginheit, dieje Gangbeit ift vielmehr in der Wahrnehmung gegeben, braucht alfo. nicht erft durch einen reinen Berftandesbegriff hergestellt zu werden (womit fie eben nur ein fubjektiv = Gemachtes ware). Aber diefe Bahrnehmung gewinnen wir für unfer Bewußtfeyn allerdings nur vermittelft der Rategorieen: die gegebene wahrgenommene Ginheit oder Ganzheit eines Dinges fommt mir nur das durch zum Bewußtfeyn, daß ich daffelbe in Beziehung auf Ginbeit und Ganzbeit von andern Dingen unterscheide. Eben

fo wenig ist es die Rategorie der Bielheit noch die Rategorie ber Allheit, durch welche die verschiedenen Borftellungen in den Urtheilen: viele Menschen find gelehrt, und: alle Menfchen find fterblich, Einheit erhalten. Gondern es ift der Begriff: Gelehrt, Sterblich, und fein Berhältniß zu dem Bes griffe: Menich, wodurch jene Einheit gegeben ift. Gben fo verhält es sich mit den übrigen Rategorieen. Aber allerdings gewinnen wir wiederum in unferm Bewußtfepn jene wie alle (concreten) Begriffe nur vermittelft der Rategorieen, insbo fondere vermittelst der Rategorie des Begriffs felbit, wie fich im Folgenden näher zeigen wird. - Bir muffen fonach beftreis ten, daß die Stellung und Bedeutung, die Rant den Rategorieen giebt, die richtige ift. Wir muffen behaupten, daß die Rantische "Erflärung" ber Rategorieen, wonach fie "Begriffe find von einem Gegenstande überhaupt, dadurch deffen Anschauung, in Anfehung einer der logischen Funktionen zu urtheilen, als bestimmt angesehen wird, " eben so unflar als einseitig ist. Denn einer feits ift nicht einzusehen, wie durch Begriffe von einem Begenftande überhaupt die Anschanung desselben Gegenstandes foll bestimmt werden können, noch wie folche Begriffe ... von einem Gegenstande überhaupt" möglich find. Andrerseits muffen wir bestreiten, daß die Rategoricen bloße Formen, Kächer, Rubriku find, in welche der Verstand den rhapsodischen Stoff unferer Bahrnehmung, die blinden Synthesen unserer Einbildungstraft einordnet, um überhaupt urtheilen zu können oder was nach Rant daffelbe ift, um den verschiedenen Borftellungen in einem Urtheile Die Einheit zu geben, ohne die es fein Urtheil mare. Und aleichermaßen müffen wir bestreiten, daß die Rategorieen zu der Ur theil bildenden Funktion des Berstandes in einer ausschließ lichen oder auch nur näheren Beziehung fteben als zu der Die Wahrnehmungen, Anschauungen, Borftellungen, Begriffe bil denden Thätigkeit unseres Denkens. Eben darum muffen wir behaupten, daß die Rategorieen nicht bloß in den logischen Funktionen des Urtheilens sich abbilden, also auch nicht bloß aus ihnen abzuleiten find, sondern daß fie, wie sie allen unsern be wußten Empfindungen, Anschauungen zc., furz der Gefammtheit unferer Gedanken als Bedingungen ihrer Entstehung zu Grunde liegen, fo auch nur vermittelft einer Darlegung der Genefis uns ferer Gedanken und des Bewußtfeyns felbft deducirt werden ton-

Bir muffen demgemäß weiter ber Rantischen Trennung des nen. Anfchauungsvermögens von der Berftandesfunktion bezüglich der Rategorieen alle Berechtigung absprechen, und darum den nur wegen diefer Trennung eingeführten "Schematismus der reinen Berftandesbegriffe" fur überfluffig halten. Und ba diese Trennung fich zurudbezieht auf die fundamentale Absondes runa der in den Sinnen fich darstellenden Receptivität von der als Einbildungsfraft, Anschauungsvermögen, Berftand (und Bernunft) fich darftellenden Spontaneität unfers Ertenntnik. vermögens, oder was daffelbe ift, des durch jene gelieferten Stoffes von der durch diefe hervorgebrachten Form unferer Erkenntniß, fo können wir auch diese Absonderung nicht gelten laffen. (Unfere finnlichen Empfindungen und Berceptionen find. vielmehr, wie gezeigt, weil unter Mitwirkung des an fich tategorifc unterschiedenen und bestimmten reellen Seyns entstanden, ebenfalls ichon an fich kategorisch unterschieden und bestimmt, und wir bringen uns Diefe ihre Bestimmtheit nur zum Bewußtfeyn, indem wir fie von einander vermittelft der Rategorieen nach uns terscheiden.) Diefe Absonderung beruht aber wiederum nur auf der Boraussehung Rants, daß uns unfer Berceptionsvermögen nichts von dem "Dinge an sich" und dessen objektiver Befchaffenheit, fondern nur eine chaotifche Maffe rein fubjettis per Empfindungen zuführe. Allein diese Behauptung muffen wir für eine bloße, unerwiesene Boraussepung erflären, die an fich nicht mehr Berechtigung hat als die gerade entgegengesette Unnahme, daß der Begriff die Sache felbit, Denten und Genn identisch fep. Und demgemäß muffen wir endlich auch die Auficht Rants, daß die Rategorieen nur von subjektiver Gültigkeit, nur Formen der Spontaneität unfers Erfenntnigvermögens, nur in unferm Berftande a priori bereit liegende Begriffe feyen, als eine unbegründete Vorausseyung zurüchweisen. -

Nichtsdestoweniger trägt auch Rants Ansicht vom Befen der Kategorieen — abgesehen also von der Deduction derselben wie von der Stellung und Bestimmung, die ihnen Kant giebt — einen Kern der Wahrheit in sich, der nur von den ihn verhüllenden Schalen der Kantischen Erkenntnißtheorie befreit zu werden braucht. Allerdings nämlich sind die Kategorieen nicht bloß die allgemeinen Prädisamente der Dinge oder die Grundbestimmungen des Scyns und Wesens überhaupt; allerdings sind

fe es zugleich, vermittelft deren nicht nur aller Inhalt unfers Bewußtfepns feine Bestimmtheit erhält und baber unfere Anschanungen, Vorstellungen, Begriffe überhaupt jerft zu Stande kommen, sondern vermittelst deren auch, wie sich im Folgenden näher zeigen wird, die Mannichfaltigkeit unferer Borftellungen erft Einheit, Bufammenhang, Ordnung erhält, fo daß nur durch fie unfer Bewußtfepn ein menschliches, verständiges, vernünftiges ist. Diese Bedeutung der Rategorieen hat Rant richtig ertannt, und nur die Art und Beife, wie fie zu jenem Behufe wirken und angewendet werden, ift ihm entgangen, weil er fich durch die principiellen Vorausfehungen feiner Erkenntniktheorie, durch jene Trennungen und Absonderungen, den Bugang dazu versverrt batte. Und doch ift klar, daß selbst unter Die Rategorieen nach Rantischer Fassung, also unter die Rategorieen als Formen, Facher, Rubriten, unfere Borftellungen (Die Dinae als Erscheinungen) fich nicht einordnen laffen, ohne daß wir fie gemäß den Rategorieen von einander unterfcheiden. - daß also Rants eigene Ansicht die unfrige voraussent, aut die unfrige zurückgeht.

Richte (in der Grundlage der gesammten Biffenschaftslebre) und Schelling (im Transfcendentalen 3dealismus) un. terscheiden fich anscheinend nur dadurch von Rant, daß fie zwi= fchen den reinen Formen der Anschauung und den reinen Berftandesbeariffen keinen bestimmten Unterschied machen, beide vielmehr unter den Begriff der Rategoricen befaffen und als die allgemeinen Bestimmungen des Verhältniffes zwischen dem (empirischen) 3ch und dem Nicht ich aus der Thätigkeit des reinen (absoluten) 3chs bervorgeben lassen. Die Begriffsbestimmung, die logische Bedeutung der Rategorieen scheint im Allgemeinen dieselbe zu bleiben: sie find die aus der Natur des reinen 3chs als reiner Thätigkeit entspringenden allgemeinen Formen und resp. Funktionen des reinen Ichs, welche das Mannichfaltige des Richt - ichs mit der Einheit des Selbstbewußtseyns vermitteln, in denen also implicite das Mannichfaltige des Nicht - ichs felbst zur Einheit zusammengefaßt wird. Bei näherer Betrach. tung zeigt fich indeß eine wesentliche Abweichung von Rants An-Denn durch die Rategorieen, sofern fie die Grundversict. bältniffe des Achs und Nicht - ichs bestimmen, werden zugleich Ich und Nicht sich felbit bestimmt, und damit erscheinen die Ras

tegorieen als die ursprünglichen, allgemeinen Grundbestimmungen nicht nur des (empirischen, wirklichen) 3chs fondern auch bes Nichtichs, mithin nicht nur des Subjeftiven, fondern auch des Objeftie ven. Diefe Abweichung ift Folge jener Entgegensepung von 3ch und Richt-ich, durch welche, fofern fie principielle .. Thathandlung" des reinen 3chs ift, das Subjettive und Objektive (das empirische 3ch und Nicht - ich) unter die Botmäßigkeit des reinen 365 gestellt, ju Gegenfägen innerhalb des reinen 3chs, an blogen Momenten feiner fich in fich unterscheidenden Einheit berabgesetzt werden. Damit tritt die Richte - Schellingsche Anficht in nahe verwandtschaftliche Beziehung zu der Grundanschamung ber Stoifer. Denn für die begriffliche Raffung des Befens der Rategorieen macht es keinen Unterschied, ob das Objektive (nach Anficht der Stoiter) ein felbständiges, vom 3ch unabhängiges reelles Seyn, oder (nach Richte) bloges immanentes Moment des reinen Ichs ift. Die Rategorieen find dort wie bier die allgemeinen Grundbestimmungen des Sependen überhaupt, des fubjeftiven wie des objektiven.

Aber die Richtes Schellingsche Ansicht trifft dann auch ders felbe Vorwurf, den wir der Stoischen machen mußten. Die eis gentlich logische Bedeutung der Rategorieen ift nirgend nachs gewiefen. Denn wenn auch die Rategorieen aus der Bechfelbeziehung zwischen 3ch und Nicht - ich, aus der Vermittelung beider, deren Nothwendigkeit in der Einheit des Bewußtfeyns gegründet ift, mit Nothwendigkeit fich ergeben als die Grundbeftimmungen diefer Bechfelbeziehung, die unmittelbar in und mit ihr gesett find (- weshalb bei Richte und Schelling die Relation felbst die erste, die Urstategorie ift ---), wenn wir alfo auch die Deduction der Rategorieen, trop ihrer augenfälligen Mängel, gelten laffen wollten; fo ift boch nicht wohl einzufeben, was denn unfer wirkliches Denken (das empirische, wirkliche 3ch), das fich nur innerhalb jener Wechfelbeziehung bewegt, mit den Rategorieen zu schaffen habe; es ift nicht einzusehen, wie diefe Grundbestimmungen des empirischen 3chs zugleich logische Funttionen feiner Denkthätigkeit feyn, ju logischem Gebrauche von ihm verwendet werden, bei der Bildung und Bestimmung uns ferer concreten Gedanken, unferer Begriffe, Urtheile, Schluffe loaisch mitwirken können. Sie erscheinen überhaupt nicht als Momente der nothwendigen Thätigkeitsweise unfers wirklichen

Denkens, fondern nur als Momente jener transfrendentalen Grunds bedingungen, unter denen unfer wirkliches Denken in feiner Thatigkeit überhaupt möglich ift. Nur weil diese Grundbedinauns gen unter der Firma des reinen, absoluten 3chs in unfer Denten felbft verlegt werden, erhalten die Rateaorieen icheinbar zugleich die obige, der Rantischen Auffassung sich annähernde Bes Aber in Babrheit nur scheinbar. Denn in Babrheit deutuna. ift jene Verlegung ein speculativer Machtspruch; in Babrbeit ift Das reine absolute 3ch und feine 3dentität mit dem empirischen eine contradictio in adjecto, eine idealistische Fiction; in Bahrheit also bleiben die Rategorieen jenseit des empirischen 3chs, jenseit unfers wirklichen Denkens, im Gebiete jener transfeendentafen Grundbedingungen eingeschlossen. Insofern spielt die Richte. Schellingsche Anficht bereits in die metaphyfifche Sphäre binüber, in welcher Segel den Rategorieen ihren Blat anweift.

Ebe wir zu Hegel uns wenden, haben wir vorerst noch Serbart's und Rrause's Anficht mit wenigen Borten zu gedenten. Das Serbart die Rategorieen von der vivchologischen Seite fast, laßt fich fchon aus der gangen Gestalt feines Systems von vornherein vermuthen. In der That deducirt er fie nur in der Bsychologie, und in den aus feiner Schule bervorgegangenen Lehrbüchern der Logik finden fie keinen Blat. Er deducirt fie als die Produkte des Processes, durch welchen die Erfahrung nach den Gesetzen des psychologischen Mechanismus zu Stande fommt: indem fich die mannichfaltigen Borftellungen reproduciren, bilden fich gemäß den Gesegen der Mechanif und Statif, die dabei wirken, zuvörderst die f. g. individuellen, sodann die allgemeinen Begriffe, endlich die Rategorieen. Sie find ihm daher zunächst überhaupt nur Zeugnisse der den psychologischen Mechanismus der Reproduktion beberrschenden Gesete. weil nothwendige Refultate derfelben. Aber fie haben eben deshalb Die mannichfaltigen Einzel » Borftellungen, unfere einzelnen Empfindungen, Wahrnehmungen, Anschauungen zu ihrer Borausfegung. Sie haben keinen Einfluß auf deren Bildung und Beftimmung, wirken also nicht als Gesetze, Normen oder leitende Brincipien, sondern unterscheiden fich von den Einzel- Borftellungen nur auf dieselbe Beise wie alle Begriffe. Denn fie find felbst an fich nichts andres als die allgemeinsten Begriffe, die von den individuellen und den beschränft allgemeinen, concreten

Begriffen (wie Pflanze, Thier) nur durch ihre größere Allgemeinheit unterschieden find, sonft aber teine andre Bedeutung oder höhere Dignität haben. namentlich fehlt ihnen nicht nur alle Beziehung zum reellen Seyn, sondern selbst diejenige Objektivis tat, welche unfere nothwendigen oder nach herbarts Ausdrude gegebenen Einzelvorstellungen (unfere Empfindungen, Bahrneb. mungen), fofern fie als "Gelbsterhaltungen" der Geele in Folge der Einwirfung des Reellen entstehen, beanspruchen tonnen. Denn fofern fie ihrerseits, wie alle Begriffe, nur dadurch fich bilden daß bei der Reproduktion gemäß jenen Gefegen die Maffe des Gleichartigen, welches in einer Menge von ähnlichen Einzel-Borftellungen fich findet, in der Totalvorstellung ein entschiedes nes Uebergewicht über das Ungleichartige gewinnt und damit als eine besondre, felbständige Borftellung vor das Bewußtfeyn tritt. find fie offenbar nur Erzeugniffe unfers Dentens und feines Dechanismus. Wie bei Rant haben daher die Rategorieen nur fubjeftive Gültigkeit. Bie bei Rant haben fie die Bedeutung. daß fie, als jene allgemeinsten Begriffe die Maffe unferer einzels nen Borftellungen unter fich befaffend, letteren Ginbeit geben, also die allgemeinen Formen find, in welche unfer zufammenfafe fendes Deuten die einzelnen Borftellungen, nachdem fie producirt find, einordnet und damit in Zusammenhang fest. Aber weil fie erst zufolge der Reproduktion der einzelnen Borstellungen ente ftehen und weder auf die Broduftion nach Reproduktion derfcle ben von Einfluß find, fo verlieren fie die logische Bedeutung, die sie bei Rant als nothwendige Funktionen des urtheilenden Berftandes, als a priori in unserm Erkenntnigvermögen bereit liegende Formen haben, und behalten nur einen psychologischen Werth. Mit Recht bemerkt daher Lope, daß die Berbartichen Begriffe, jene Affociationen von (gleichartigen) Merkmalen, in Bahrheit teine Begriffe im logischen Sinne des Borts, fondern eben nur haufen von Mertmalen, die herbartichen Berbinduns gen von Begriffen teine Urtheile, fondern Successionen von Borstellungen in ihrer psychologischen Reihenabwickelung, die Berbartichen Bufammenftellungen von Urtheilen teine Schluffe, fondern aufeinanderfolgende innere Bahrnehmungen find, die eine neue dritte Babrnehmung oder die Erinnerung derschen bervor-Jedenfalls haben die Rategorieen, wenn fie auch hinterrufen. drein vom Berftande gebraucht werden, um unter ihnen die mannichfaltigen individuellen Vorstellungen zur Einheit zusammenfassen, nichts vor den concret allgemeinen Begriffen (Pflanze, Thier 2c.) voraus. Jenes Zusammenfassen ist nicht Wirkung der Kategorieen, sie sind nicht Funktionen unserer zusammenfassenen, ordnenden Denkthätigkeit, sie üben keinen Einfluß auf sie, sondem find nur die durch den Mechanismus der Reproduktion ihrzugeführten leeren Formen oder Rubriken, unter die sie Einzelvorstellungen vertheilt. Ja es bleibt sogar zweiselhaft, ob unser Denken dieses Bertheilen und Zusammenfassen vollziehen muß, oder ob es ein freies, beliebiges Thun ist.

. .

Obwohl nun auch herbarts Ausicht einen Rern der Bahr heit enthält, - denn die Rategorieen find in der That zugleich Die allgemeinsten Begriffe und fofern fie dieß find, entstehen fie für unfer Bewußtfeyn auch auf diefelbe Beife, wie alle unfere Begriffe, - fo leuchtet doch ein, daß die Art, wie er fte entstehen läßt, und die Stellung und Bedeutung, die er ihnen demgemäß giebt, fich weder logisch noch selhst psychologisch recht fertigen läßt. Die Rategorieen können nicht erft in Folge der Reproduktion der Einzel = Borftellungen fich erzeugen, fondem muffen nothwendig vor den Einzel- Borftellungen, wenn auch unbewußt, in unferm Denten vorhanden feyn, weil, wie gezeigt, unsere einzelnen Vorstellungen ihre Bestimmtheit für unser Be wußtseyn erft durch die Rategorieen erhalten und eben deshalb nur durch die Rategorieen uns überhanpt zum Bewußtfeyn fommen.

Rraufe's Anficht fallt im Befentlichen mit der Segelichen Nach Krause find die Rategorieen die "Grund. zusammen. wesenheiten" oder Grundeigenschaften des Absoluten (Gottes), welche aber, da Gott die Welt ,, in und unter fich begreift," auch alles Weltliche auf endliche Beise an sich hat, und welche daher, sofern fie vom menschlichen Geiste an Gott unterschieden und damit "geschaut" werden, zugleich die Grundgedanken find, in denen Gott und Alles was ift erkannt wird. Auf die Frage, was ift Gott an fich? foll die Antwort lauten : Gott ift Gott, Besen ift Besen. Indem wir nun aber Gott als Gott, Besen als Wesen "schauen," so unterscheiden wir an Gott feine Gottheit, an Wefen seine Wesenheit (essentia), d. h. den Inde griff alles Deffen, was Gott ift. An der Befenheit unterscheiden wir wiederum die Einheit derfelben, und an der Einheit

die Selbstheit (Substantialität) und die Ganzbeit (Quan-Lettere fegen aber einander voraus und find fic. tität). tia verbunden: fo bildon fie eine neue Rategorie, die "Bereinheit." Und da Gottes Einheit in diese Unterschiede der Selbstheit, Ganzbeit und deren Bereinheit feineswegs fich auf. bebt; fondern vor und über ihnen bestehen bleibt, fo tritt fie ibnen als eine neue Rategorie, die "Ureinheit" gegenüber. Sonach fubsumiren fich unter die primare Rategorie Der Befenbeit vier oder wenn man will, fünf fecundäre Rategoricen: 28cfeneinheit, Besenureinheit, Selbstheit und Ganzbeit, und Be-An der Besenheit unterscheiden wir aber fenvereinbeit. -wiederum weiter das Bie oder die Form derfelben von dem Bas oder dem Inhalt. Damit ergiebt sich die Rategorie der "Formheit," welche, da fie eben nur die Form der Befenheit ift, nach den vier Momenten der legteren ebenfalls in vier oder fünf secundäre Rategorieen, Formeinheit, Formureinbeit u. f. w., fich unterscheidet. Formheit und Wefenheit, ob. wohl im Denken unterscheidbar, find in Gott stetig verbunden, und in ihrer Verbundenheit bilden fle die "Seynheit" (existentia) Gottes, die dritte Grundfategorie, welche, wie fie 28cfenheit und Form vereint, fo auch die untergeordneten Beftim. mungen der letteren beiden verbindet, und daber wiederum vier oder resp. fünf secundäre Rategorieen unter fich befaßt. Sofern nun fonach das göttliche Befen gemäß diefen kategorischen Beftimmungen in fich unterschieden ist und damit eine "Gegenheit" in Gott hervortritt, so sollen endlich noch die drei Rategorieen ber "einheitlichen, gegenheitlichen und vereinheits lichen Sayung" (Thefis, Antithefis und Synthefis) als Grund. wesenheiten an Gott zu unterscheiden seyn.

An der Art und Weise, wie Krause diese feine 15 (18) Rategorieen deducirt oder vielmehr nicht deducirt, indem er nur einfach behauptet: wir unterscheiden an Gott seine Wesenheit und an der Wesenheit die Einheit, Selbstheit u. s. w., zeigt sich zur Evidenz, was ihm eigentlich die Kategorieen seyn sollten. Allerdings nämlich unterscheiden wir die Dinge nach Wesenheit und Formheit, Selbstheit, Gauzheit u. s. w., und eben damit unterscheiden wir zugleich an den Dingen ihr Wefen und ihre Form, ihre Substanz, ihre Quantität und Qualität 2c. Nur indem wir sie sogenäß den Kategorieen in sich

12

Э

wie von einander unterscheiden, erhalten wir Anschauungen, Borftellungen, Begriffe von ihnen. Mithin follten für Rraufe Die Rategoriern auch nur Die allgemeinen Beziehungen, Rriterien, Rormen der Unterscheidung der Dinge feyn. Statt deffen bupos ftafirt er fie zu "Grundwesenheiten" bes Absoluten, die angeblich nicht einmal näher bestimmt, nach Sinn und Bedeutuna er flärt, sondern nur "geschaut" oder an der "Grundschauung" Gottes unterschieden werden können. Allein wie die an fich lev ren, formellen Begriffe der Besenheit, Formheit, Sepubeit 2c. Grund wefenbeiten des Abfoluten, reelle Eigenicaf ten Gottes fepn können, ift durchaus nicht einzufeben. 3ft denn damit, daß ich Gott Besenheit, Formbeit, Seynheit beilege, irgend Etwas von Gott ausgesagt? Alles dieß kommt ja auch allen übrigen Dingen, wenn auch angeblich auf ,,endliche Beije," zu; und es fragt fich daber vielmehr, worin denn diefe endliche Beife von der unendlichen, und noch mehr, worin das Beim Bottes wefentlich vom Befen der Belt, des Menfchen u., fich unterscheide. Erst mit der Angabe diefes Unterschieds wäre Gott eine Bestimmtheit, eine Eigenschaft beigelegt. Die Anhänger Krause's leugnen freilich, daß jene s. g. Grundwefen beiten leere, bloß formelle Begriffe feyen. Sie behaupten an ihnen "Schluffel zur Enthüllung göttlicher Geheimniffe," einen Compak für das unermekliche Gedankenmeer" zu haben. Ab lein worin besteht denn der Inhalt derfelben? worin besteht das Besen der Besenheit, das Selbst der Selbstheit, die Form der Darauf fehlt bis jest die Antwort, und muß Formbeit 2c.? feblen. Denn es leuchtet ein, daß, da Besenheit nicht nur Gott, sondern allen Dingen zukommt, und zwar so, daß nicht nur Gott und die Dinge, sondern auch die Dinge unter cinander verschied oner Besenheit find, mit dem Begriffe der Be fenheit nichts andres ausgedrückt feyn kann als die allgemeine Art und Beise (Form), wie Alles, was Befen ift, von M lem, was bloß Erscheinung oder unwesentlich ift, fich unterfcheidet, d. h. daß der logische Begriff der Befenheit ein for meller ift. Dder will man etwa behaupten, daß ein Stein und ein Mensch sich nicht wesentlich, sondern bloß der Form nach unterscheiden ?

Rrause trifft, wie gefagt, im Allgemeinen mit Hegel zu sammen. Auch bei Hegel begegnen wir derselben Hypostafirung

der logischen Rategorieen. Gie find nach ihm zunächtt ... die reinen Denkbestimmungen, " die "Totalität der Bestimmungen und Befete, Die das reine, allgemeine, abfolute Denten fich felber giebt." Das reine Denken bestimmt fich felbst als das reine Seyn, Werden, Daseyn, als die Qualität, Quantität, als das Maaß, das Befen und die Erscheinung u. f. w. Das reine Denken ift alfo felbst das logische Seyn, Berden, Dafeyn 2c. Aber das reine Denken in der Totalität (Einheit) dieser feiner ewigen Selbstbestimmtheiten als "die logische Idee" oder als der in feiner Objektivität fich felbst als Subjekt Dbjekt erfassen. de "Begriff" ift das Absolute, Gott selbst, "wie er in feinem ewigen Befen vor der Erschaffung der Natur und des endlichen Geistes ift, " - alfo Gott in feiner Grundwesenheit als die metaphysische Voraussezung der Natur und des Geistes oder viels mehr als das begriffliche Brius feiner Selbsterplication zu Ratur und Beift. Denn die logische 3dee ift es, die "fich felbit frei als Natur entläßt" und aus der Natur zu fich "zurnattehrt," in welcher Rückkehr erst Gott als absoluter Geist ist: es ift "dis eigene Thätigkeit der logischen 3dee, sich zur Natur und zum Geiste weiter zu bestimmen und zu entfalten." Darum find dann aber die Rategorieen nicht blog die reinen Dentbestimmungen, fondern auch "die reinen Befenheiten der Dinge;" und die Naturphilosophie und die Philosophie des Geistes "find gleichfam nur eine angewandte Logit, denn diefe ift die belebende Das "Intereffe der übrigen Biffenschaften Seele derselben. " ift dann nur, die logischen Formen in den Gestalten der Natur und des Geiftes zu ertennen, Gestalten, die nur eine besonbre Ausdrucksweise ber Formen des reinen Dentens find." Oder wie Segel an einer andern Stelle fich ausdrückt: "die logische Idee ift die absolute und alle Babrheit," welche durch die Philosophie der Natur und des Geistes nur die "Bedeutung erhält, die im concreten Inhalt als in ihrer Birtlichkeit bewährte Allgemeinheit zu feyn." Das Bahre läßt fich daher zwar auch wohl in der Erfahrung und in der Reflegion erkennen; benn die 3dce ift nichts bloß Jenseitiges, sondern bewährt fich im concreten Inhalte der Erfahrung als fein Allgemeines, feine "Wahrheit." Aber in der Erfahrung wie in der-Reflexion ift das Babre nicht "in feiner eigentlichen Form" vorhanden. Diese Form, "die absolute Form, in der die Bahrheit-

12 \*

erscheint wie sie an und für sich ist, " ist die "reine Form des Denkens, " jene beiden andern sind nur "endliche Formen." Die Logik, "das System der reinen Bernunst, das Reich des reinen Gedankens, " ist daher allein "die Wahrheit wie sie ohne Hülle an und für sich ist." Denn das Logische ist "ein System von Denkbestimmungen, in denen der Gegensatz des Objektiven in seiner gewöhnlichen Bedeutung und damit der Gegensatz zwischen dem Inhalt und dem Begriffe hinwegsällt; " die Wahrheit aber ist "die Uebereinstimmung eines Inhalts mit sich selbs, mit seinem Begriffe, " oder "die Uebereinstimmung der Realität und des Begriffs. " —

Seben wir ab, von der febr ungenügenden Urt und Beife, in der hegel mit hulfe feiner dialektischen Methode die einzele nen Rategorieen a priori deducirt, - eine Deduction, die von uns und Anderen, namentlich von Trendelenburg einer ausführ lichen Kritif unterworfen worden ift, -- feben wir felbft davon ab, daß hegel in Bahrheit nur durch einen Machtspruch das ab ftrahirende, von feinem bisherigen Glauben und Biffen, von allem feinen Inhalte absehende, und damit zum Philosophiren fich an schickende menschliche Denken ohne Beiteres mit dem absolu ten identificirt, daß alfo die Rategorieen im Grunde nur die reinen Bestimmtheiten, die das abstrakte menschliche Denken in feiner Selbstbetrachtung fich giebt, mithin rein fubjettiver Natur find; faffen wir vielmehr nur Hegels Grundanschauung in's Auge und fuchen fie auf einen möglichft flaren und einfachen Ausdrud ju bringen; fo muffen wir vor Allem festhalten, daß nach Begel das reine, felbitlofe, abfolute Denten das begriffliche metaphy fifche Brius der Natur und des Geiftes ift, daß die lor gifche 3dee durch eigene Thätigkeit fich zur natur und zum Geiste weiter bestimmt, daß sie selbst nur die Total=Ginheit der Rategorieen, lettere ihre Momente find, und daß demgemäß die Rategorieen nicht nur die (noch abstrakten) Definitionen des Abfoluten, in denen es feiner reinen 3dee nach fich felbft er faßt, sondern auch die ewigen Befenheiten der Dinge find, bie in den concreten Gestalten der Natur und des Geiftes nur in besonderer Beise sich ausdrücken. Danach ift es offenbar das logische Seyn, das logische Wesen, der logische Be griff, der als das id eelle metaphyfifche Brius dem reellen concreten Seyn der natur und des Geiftes begrifflich vorhergehend, jum reellen Seyn in natur und Geift (Beltgefchichte = Gottes Geschichte) fich felbst besondert und vereinzelt. Œ\$ ift die Rategorie des Seyns, die Rategorie des Befens, bie Rategorie des Begriffs, die 3dee als Rategorie der Rategorieen, welche fich felbst entlassend und damit fich dirie mirend, specificirend, individualifirend, das reelle concrete Seyn, die mannichfaltigen Wesen, die mannichsaltigen reellen Battungen, Arten und Exemplare der Ratur fest, dieje aber zum Geifte aufhebt, und in deffen Selbstentwickelung zum ab. foluten Biffen zu fich zurudtehrt. Demgemäß verhalt fich einerfeits das reelle (mannichfaltige) Seyn und Befen zum logischen, die concrete Anschauung zum logischen Begriffe, nur wie bas Besondre und Einzelne zu feinem Allgemeinen; andrerfeits aber muß zugleich Alles, mas ift, die Form des Begriffs haben; denn es ift ja der Begriff als logische 3dee, das reine absolute Eine und Allgemeine, welches zur Ratur und zum Geifte fich fortbestimmt, eben damit aber nur fich felbst in der Form der Besonderheit und Einzelbeit fest, oder wie Begel fich ausdrudt, in dem concreten Inhalte der Natur und des Geiftes als in feiner Birklichkeit fich bewährt. Rury, find ,, die Geftale ten der Natur und des Geistes nur die besondern Ausdrucks. weisen der Formen des reinen Denkens" d. h. der Rategorieen, fo find es die Rategorieen, die felbst in die Mannichfaltigkeit des wirklichen concreten Geyns fich entfalten, und dieß geschieht auf dem Wege und in der Form des Begriffs und begründet damit das Berhältniß des Allgemeinen zum Besondern und Einzelnen als ein schlechthin allges meines, weil die Rategorieen felbft Begriffe und zugleich Demente der Rategorie des Begriffs, der logischen 3dee find. -Dief ift in nuce die Segeliche Grundanschauung, von der aus alle oben angeführten Behauptungen ihr volles Berftändniß erbalten.

Aber ist diese Grundanschanung nicht selbst eine bloke Behauptung? Erwiesen ist sie nicht, weil, wie bemerkt, nicht nur die ihr zu Grunde liegende Identificirung des abstrahirenden menschlichen Denkens mit dem absoluten ein bloker Machtspruch, und der Versuch, die einzelnen Kategorieen a priori aus der Selbstbestimmung des reinen Denkens dialektisch zu entwickeln, offenbar mißlungen ist, sondern auch weil eben so offenbar das

. .

angebliche "Sichentlaffen der logischen 3dee als Ratur" eine bloge fpeculative Fiction, eine völlig unbewiefene, unbegründete, wille führliche Behauptung ift. Allein die Segeliche Grundanschanung ift nicht einmal denkbar. Bie das reine logische Sevn, diejes "fclechthin einfache, unbestimmte Unmittelbare - Nichts," fc zu dem reellen, unendlich mannichfaltig bestimmten und vermitteb ten Seyn der Natur und des Geistes foll , weiter bestimmen" können, oder wie das logische Wefen, ", das in fich gegangene reine Seyn, das Seyn als Scheinen in fich felbst," zur Mannich faltigkeit der reellen, concreten, in ihrer Bestimmtheit so wesentlich verschiedenen Wesen der Natur und Geschichte sich soll "entfalten" tonnen, oder wie der logische Begriff, die "Schentität und damit die Wahrheit des Seyns und des 2Befens," in die relle Mannichfaltigkeit der begrifflich so verschiedenen Gattungen, Arten und Exemplare der Dinge fich foll "dirimiren, fpecificiren, ep pliciren" können, - furz wie die logische 3dee, die "absolute Einheit des (logischen) Begriffs und der (logischen) Objeb tivität," fich als Ratur aus fich entlaffen und durch diefes bloft Sich - entlaffen die unendlich verschiedene Mannichfaltigkeit der reellen concreten Dinge foll entstehen können, ift fchlechterdings nicht einzusehen. Daß ein concreter Begriff 3. B. der Gats tungsbegriff der Pflanze, durch hinzutretende nähere Beftim mungen oder Modificationen in eine Mannichfaltigkeit von Arten, Familien und Exemplaren gegliedert, specificirt und individualisit werden könne, ift allenfalls wohl deutbar zu machen. Dak aber der logisch - allgemeine, fate gorische Begriff, der Begriff rem als folcher, fich felbst zu der unendlich verschiedenen Mannich faltigkeit der reellen concreten Wefen und Gattungen der Dinge fortbestimmen und entfalten könne, ist durchaus undenkbar. Ge fest der logische Begriff dirimirte fich in fich felbit, fo wurde zwar damit Befondres gegen Befondres fich gegenübertreten, es würden Urten entstehen; aber doch offenbar nur logifche Urten, nur der Begriff der Art, teineswegs aber bestimmte Arten (Gattungen) der Dinge, feineswegs bestimmte Bflangen . oder Thierarten. Und gesetzt, die logische Idee könnte sich felber entlassen und damit sich äußerlich werden, — obwohl eine Emanation, in welcher das Emanirende sich selber emanirt, of fenbar widerfinnig ift, - fo ift ja die entlaffene, entäußerte lo gifche 3dee boch immer nur die logifche 3dee; das reine Deu-

ten. Das als absolute 3dee fich felber entläßt, ift und bleibt boch in feiner Entlassenbeit immer nur reines Denten. 2Rie Das durch, daß die logische 3dee fich selber entäußert und außerlich wird, bie reelle Meußerlichkeit ber naturlichen Dinge gegen einander, das Reben . und Rach . einander derfelben (Raum und Beit), entstehen tonnen, ift fcblechterdings unbegreiflich. Das Sich-außerlich-werden der logischen 3dee ift ja offenbar noch feineswegs ein Ausseinandersgehen oder Außereinans ber-feyn ihrer Momente; fie tritt damit vielmehr als die Eine baische Idee nur fich felber in diefer Einbeit gegenüber. Befest aber es entstände bamit zugleich ein Angerecinander in ibr felbft, fo wären es doch wiederum nur die Momente der logifchen 3dee, die logifchen, reinen Begriffe, die Ratego. rieen, welche in dicfes Außer einander übergeben murden : denn fie allein bilden die Momente der logischen 3dee. Und gesett endlich, das Undenkbare wäre denkbar gemacht, oder geschähe trop feiner Undeutbarkeit, wie tonnte cs gescheben ohne die un. terscheidende Thatiafeit? Das schlechtbin Allaemeine des logifchen Begriffs, das in das Besondre, in die mannichfaltigen Gattungen und Urten ber Dinge fich dirimirt, und das Besondre bas zum Einzelnen fich aufbebt, mas ift es anders als ein Seken von Unterschieden im Allgemeinen, ein Bufammenfaffen derfelben zur Einheit, - ein Unterscheiden, das nur fofern es nach Dag. agbe der Rategorieen verfährt, bestimmte Unterschiede, Berhältniffe, Zusammenhang und Ordnung zu segen vermag? -

Hogels Ansicht geht mithin auf die unfrige zurück, involvirt und bestätigt sie, stellt sie aber unter eine Auffassung des Absoluten, welche nicht nur alle jene Schwierigkeiten hervorruft, sondern auch das ganze Thun der logischen Idee höchst unlogisch erscheinen läßt. Denn welchen Grund, welchen Sinn und Zweck kann es haben, daß die logische Idee sich zur Natur und zum Geiste weiter bestimmt? Ist — wie Hogel von seiner Ansicht aus ganz consequent behauptet, — die logische Idee schon für sich allein die absolute und alle Wahrheit, die Wahrheit an und für sich, die reine Vernunst, so ist es ja schlechthin überstüfsig, daß die logische Idee sich erst noch zur Natur und zum Geiste entfalte, um schließlich doch nur zu sich zurüczusehren. Daß sie damit erst zum Wissen ihrer selbst komme, ist offenbar eine bloße Ilusion. Denn die Gestalten der Natur und doc Beiftes find ja nur ,,eine besondre Ausdrudsweise der Rormen des reinen Dentens," b. b. in natur und Geschichte bruden fic diefe Formen nicht als das, was fie an und für sich find, nicht in ihrer reinen, eigenthumlichen, fondern in andrer, ber fondrer Gestalt aus. So gewiß die logische Idee die Babrheit "ohne Sulle, an und für fich" ift, fo gewiß ift die Ratur und Geschichte nur die Gülle diefer Wahrheit. In ihnen also, ge rade fofern fie Natur und Geschichte find, tann die logifche 3det Dieg tonnte vielmehr nur geschehen, sich nicht wiedersinden. wenn und fofern das Besondre der Ausdrucksweise, die Gulle, Eben damit aber würden Ratur und Ge abgestreift murde. fchichte felber abgestreift. Ja das Sich entlaffen als natur ift nicht nur überflüffig, fondern wird zum völlig unvernünftigen Gebahren, wenn, wie Segel felbst behauptet, ", die Dhnmacht ber natur es mit fich bringt, die logischen Formen nicht rein darzustellen, — die Begriffsbestimmungen nur abstrakt zu erhale ten und die Ausführung des Besondern äußerer Bestimmbarkeit auszusegen," wenn ,, das Leben als natürliche 3dee der Unver nunft der Meußerlichkeit bingegeben ift, " furz wenn die logifde Idee als Natur zu ohnmächtig ift, um logisch vernünftig zu sepn! Diese Behauptung, die Hegeln offenbar abgenöthigt worden durch bie augenfällige Thatfache, daß fein logifcher Begriff nicht durch weg die Gestalten der Natur bestimmt noch in ihnen sich aus brudt, vernichtet unleugbar seine ganze Ansicht. Denn fie ges fteht nicht nur ein, daß die Thatsachen diefer Anficht widerspru chen, sondern auch daß die Natur nicht blos die sich äußerlich gewordene logische Idee ift, also auch die Rategorieen nicht die reinen Befenheiten der Dinge find, die in den Gestalten bu Natur und des Geistes nur auf besondre Beise fich ausdrücken. Wäre dieß der Fall, wie könnte dann die Natur zu ohnmächtig feyn, um die logischen Formen rein darzustellen und festzuhalten, wie könnte das Leben als natürliche 3dee der Unvernunst der Aeußerlichkeit bingegeben feyn!

Aber nicht nur das metaphyfische Verhältniß der 3der zur Wirklichkeit, der metaphyfische Uebergang von der einen zur andern, auf dem Hegels ganze Ansicht ruht, ist unerwiesen und undenkbar, sondern auch die logische Stellung der Kato gorieen erscheint durch diese Hypostasstrung derselben zu metaphy sischen Potenzen dergestalt verdunkelt und verkehrt, daß es zweifelhaft wird, ob überhaupt noch von einer folchen die Rede fevn Freilich ift flar, daß, wenn die Rategorieen als die reitönne. nen Befenheiten der Dinge in den concreten Gestalten der natur und des Geiftes auf befondre Beife fich ausdrücken, fie auch uns in biefen Gestalten entgegentreten muffen : wir muffen fie in dene felben - wenn auch nicht unmittelbar, fondern nur mittelft dens fender Betrachtung — wahrnehmen. Aber Babrnehmen ift an fich teine logifche Funktion. Es fragt fich vielmehr: was thut unfer Denten feiner Ratur nach, in feiner nothwendigen Thatigleitsweise mit den Rategorieen ? in welcher Beziehung fteben fie zur Ratur unfers zu Dentens und damit zu Dem. was fich als Den knothwendigkeit kundgiebt? Auf diefe Frage, durch deren Erörterung allein die logische Stellung der Rategorieen bestimmt werden könnte, erhalten wir bei Begel feine Antwort. Sollen wie für das absolute, fo auch für unfer fub. jeftives Denten die Rategorieen die reinen Bestimmtheiten feiner felbst seyn, die es sich felbst giebt? Sollen sie als die reis nen allgemeinen Wesenheiten auch in meinem Denten zu der Mannichfaltigkeit meiner einzelnen concreten Gedanken fich fortbestimmen und entfalten? Dder sind die Rategorieen nur die reinen Befenheiten der Dinge, und foll unfer Denten nur mittelst der Betrachtung der Dinge zur Erkenntniß derfelben ge-Und wenn dieß, auf welchem Bege fommt unfer lanaen? Denken zu dieser Erkenntniß ? wie werden die Rategorieen überbaupt zu seinen Gedanken? Da sie sich nicht unmittelbar wahrnehmen oder anschauen laffen, alfo nicht aus der Erfahrung im eigentlichen Sinne entspringen tonnen, so ift diese Frage volltommen gerechtfertigt. Aber auch hiernber erhalten wir teine bestimmte Antwort; es bleibt zweifelhaft, ob es nach Begel auf dem Bege der Abstraktion, oder auf dem Bege der blogen Reflexion über unfern unmittelbar empirischen Gedankeninhalt, auf dem Bege der Einleitung in die Encyflopädie, oder auf dem Bege der Bhanomenologie geschehen foll.

Hegels Einleitung nämlich zur Encyflopädie führt uns zwar wohl auf den Standpukt des f. g. reinen Denkens, d. h. jener völligen Abstraktion von allem vorhandenen Inhalte unsers Denkens; und nachdem dieß reine Denken ohne Weiteres mit dem absoluten identificirt worden ist, entwickelt sich im dialektischen Processe Dearge Mannichfaltigkeit der Kategorieen. Aber

es wird nicht gefagt, ob bieje Entwickelung unfer Denten aud infofern betrifft, als es für fich fepende, fubjettive Thatia feit ift, oder nur insofern, als es an fich mit dem absoluten iden tijch ift. 3m erften Falle wurde in unferm Denten ein Brock por fich geben, von dem wir nicht nur gar tein Bewußtfeyn bab ten, fondern der auch unferm Bewußtfeyn, unferer Selbftbeobach tung, unferer flar vorliegenden täglichen Anwendung der Rato gorieen entschieden widerspricht. 3m zweiten Kalle würden wir erst zum Bewußtscyn und zur Erkenntnig der Rategorieen tom men, nachdem wir uns zum absoluten Biffen, zur Erteminik deffen, mas die "Babrheit" unfers Denkens ift, zum Bewußtiem feiner Identität mit dem absoluten, erhoben haben. Damit wif fen wir dann zwar wohl, was die Kategorieen an fich, objetiw find, nämlich die reinen Besenheiten der Dinge 2c.: aber wir wiffen durchaus nicht, was sie in unserm und für unser Denten find, was unser Denken mit ihnen thut, ob und wiefern sie ju feiner nothwendigen Thätigkeitsweise gehören. d. b. wir miffen nichts von ihrer logifchen Bedeutung, fondern tennen nur ihre metaphyfifche Natur. Daffelbe gilt von der Phänomenologie. Sie sucht, nur von einem andern Ausgangspunkte und in andrer Beije, auf dem Bege der Reflexion, daffelbe Biel ju er reichen, darzuthun nämlich, wie das gemeine, finnliche, empirische Bewußtseyn, indem es auf seinen Inhalt reflektirt und ihn m feiner Bahrheit zu erfassen sucht, in Folge der dialektischen Ru tur des Inhalts wie der Reflexion felber nothwendig durch eine Mannichfaltigkeit von Entwickelungsstufen bindurch zu der Einficht fich erhebt, daß es in Bahrheit mit dem abfoluten Biffen identisch oder daß seine wie alle Wahrheit das Wissen des 2b. foluten und dieses zugleich das absolute Biffen fev. Damit er giebt fich dann im Systeme der Logit, die das absolute Biffen rein als folches, im Elemente des reinen Denkens betrachtet, wei ter, daß bie Rategorieen die reinen allgemeinen Bestimmtheiten find, die das reine Denken (Biffen) fich felber giebt. Und die Encyklopädie endlich zeigt, wie das reine Denken, die logische Idee, fich zur Natur und zum Geiste fortbestimmt. Sonach aber lernen wir auch auf diesem Wege nur die metaphyfische Ratur der Rategorieen, nicht aber ihre logische Bedeutung kennen. In Hegels Identificirung der Logik und Metaphysik ist die Logik gänzlich untergegangen, und nur die Metaphyfif steben geblieben.

Gleichwohl liegt auch ber Krause - Segelichen Anficht eine wichtige Babrbeit au Grunde, die wir bereits bei Blotin anertannt haben, und es ift insbesondre das Berdienst hegels, dicfe Babrbeit mit aller Energie geltend gemacht. - den Rategorieen nämlich die ihnen auch zukommende metaybyfifche und damit erst eine wahrhaft reelle, objektive Geltung vindicirt, und Kants einseltigen subjektivistischen Dualismus durchbrochen zu haben. Die Rategorieen find allerdings nicht bloß Begriffe, Formen, Bestimmungen unfers Deutens, fondern - wie fich zeigen wird — auch des absoluten Denfens und eben damit bes reellen Seyns, nicht blog logischer, fondern auch metas phyfifcher, nicht blog fubjeftiver, fondern auch objeftiver Ratur. Sie gehen durch beide Sphären hindurch und find die hauptbindeglieder zwischen beiden, burch bie cs allein möglich ift, daß die Bestimmtheit des uns objeftiv gegenüberstehenden Seyns mit der Bestimmtheit unfers Dentens d. i. mit unfern einzelnen bewußten Wahrnehmungen und Anschauungen, fo wie der Bufams menhang und die Ordnung des Seyns mit der Ordnung und dem Zusammenhang unfers Denkens d. i. mit unfern Begriffen und Ideen, congruiren. Ja es wird fich fogar zeigen, daß in gewissem Sinne auch das Absolute, Gott felbit, durch die Rategorieen bestimmt wird. Nur find fie nicht Momente ber 3dee Gottes, nicht Bestimmtheiten feincs 28cfens, alfo auch felbit fcine metaphyfifchen Befenheiten, fondern fie find auch in Gott logischer natur, die logischen Urgedanken des absoluten Denkens, von ihm frei producirt als die allgemeinen emis gen Grundbegriffe, die zwar nicht felbst in die concrete Mannichfaltigkeit des reellen Sevns wie das Allaemeine in das Befondre und Einzelne fich entfalten, wohl aber die apriorischen, dem reellen Seyn der Dinge vorhergehenden Medien, Funftionen, Normen find, nach denen und vermittelft derer Alles was ift, natürliches wie Geiftiges, und fomit das gottliche 2Befen felbft feine Beftimmtheit durch die fcopferische Thatigteit des göttlichen Denkens erhält.

Sinsichtlich der Erörterungen, welche Braniß, J. H. Fichte, R. Ph. Fischer, Beiße, Birth, Sengler, Chalybäus u. A. über das Wefen der Rategorieen in verschiedenen Schriften niedergelegt haben, können wir uns aus dem in der Einleitung angeführten Grunde fürzer fassen. Reiner der Ge-

nannten hat die Logit besonders bearbeitet; alle fnüpfen infofen an pegels Fassung des Begriffs der Rategorieen an, als fie von der metaphyfischen Natur derfelben ausgehen, treten aber zugleich gegen Hegels Auficht in entschiedene Opposition. Mit tiefer, acht speculativer Einficht ertennen fie das Grundgebrechen des begeb fchen Systems in jener hypostafirung des logischen Begriffs jum absoluten weltschöpferischen Princip, in jener 3dentificirung ber logischen 3dee mit der 3dee Gottes. Mit fritischer Scharfe bas ben fie querft diefes Grundgebrechen aufgedectt, und ihre produl tive Rraft mit entschiedenem Erfolge daran gesetzt, um das bie gelfche System unter Beibehaltung feines speculativen Brincips der an fich feyenden, metaphyfischen Einheit des Dentens und bes Seyns, auf feine mahre Bafis, auf die 3dee Gottes, bis absoluten, felbstbewußten, personlichen Beistes, als des Grundes jener Einheit zurud - und eben damit über fich hinauszuführen. Sie behaupten daher mit Begel die mataphysifche Bedeutung der Rategorieen, ihre nicht bloß fubjektive, fonbern eben fo fchr objektive, reale Geltung; aber fie leugnen ihn materiale Natur, ihre Substantialität: fie leugnen, daß fie die reinen Befenheiten der Dinge feven, daß der bloße logische Begriff, die logische Idee, fich zur Natur und zum Geifte forthe stimmen könne. Die Rategorieen sind ihnen vielmehr nur for meller Natur. Gie find ihnen die (von der Ontologie) in Begriffe gefaßten Momente der "wefentlichen Form" des von abfoluten Beifte geschaffenen Seyns, einer Form, die in diefem Schaffen, in und mit dem Geschöpfe implicite geset wird, ihm wefentlich ift, weil fie aus dem Begriffe des Schaffens und des Geschöpfs unmittelbar folgt, "Momente" diefer Form, die eben darum in ihrer Entwickelung auch als bloße Momente der wesent lichen Einheit der Form fich erweisen, fo daß lettere in und mit diefer Entwidelung als ", die allfeitige aus allen ihren Domenten zur wesentlichen Einheit in fich zurückgegangene Form" fich darftellt, und eben damit in ihr das geschaffene Seyn felbt "zum Universum oder zur Welt fich bestimmt;" - fie find ih nen "die Form en des Birflichen, dasjenige, welches, ohne an fich felbst zu feyn, dennoch in allem Sevenden das schlechthu Nothwendige und Gemeingültige ift, indem alles concret Bich liche (Gott als das Sich - verwirflichende wie das Rreatürliche als das Verwirklichte) in diefe ewigen Formen unendlich fich ein-

bildet; dieselben aber auch in allem an Denkenden wie für bas Denten felbst als das schlechthin Nothwendige, weil dasjenige, von dem schlechthin nicht abstrahirt werden tann, fich ausweisen, also das jedem endlichen Denken schlechthin vorausgehende (apriorifche) Grundbestimmende alles Dentens;" - fie find ihnen die "Grundformen bes Sevns und des Dentens, die gligemeinen, nothwendigen Gefete und Verhältnisbestimmungen des Seyns;" - die "abstrakten Allgemeinbegriffe, melche, ohne für fich felbit ein abgesondertes Dafeyn oder Befteben au baben, die schlechthin nothwendige, nicht nichtseyn und nicht andersseyn könnende Form und Gesegmäßigkeit, die immanenten Formen alles Dasependen, Besenhaften und Birtlichen find, in ihrer Totalität dem natürlichen Bewußtsevn das fich von selbst Verstehende und eben darum ihm unbewußt bleis bende, der Bhilosophie dagegen das negativ (formell) Absolute. zu unterscheiden von dem positiv (real) Absoluten, das als das schlechthin freie, wahrhaft Birkliche und Befenhafte in jenen Formen fich als deren absoluten Inhalt frei verwirklicht;" - die "Formen, die in allem Seyn find, aber das Seyn nicht bilden, vielmehr die Formen eines Etwas (des Absoluten), welches feinerseits das Schaffende seiner Formen ift, also zwar die an und für fich fependen Bestimmungen der göttlichen Senade, aber nur als die ewigen Formen ihrer Selbstunterscheidung in fich und die Belt und damit der xoopog vonrog, das göttliche Intellektualreich, welches weit entfernt, blog abstrahirt zu feyn von dem Einzelnen, vielmehr felbst alles Biffen bedingt, an und für fich aber ewig ift; " - die ,, allgemeinften abstratteften Beftim. mungen der natur Gottes und der Belt," die "Denkformen," die zugleich die ,, abstraften Grundformen der Birklichkeit" find, die aber mit der Birklichkeit felbst vom "Befen" (Gott) gefest werden, und als bloße Formen einerfeits an fich felbst von den "realen metaphyfischen Ideen," deren Formen fie find, abhängen, andrerseits der Erkenntniß dieser 3deen vermittelst der Erfahrung und der Speculation bedürfen, um zu einem wirklichen, obs jeftiven Inhalte zu kommen und zur Erkenntnig der Wahrheit zu dienen. -

Hiermit war im Allgemeinen der Punkt getroffen, auf welchem das hegelsche System vom rechten Bege abgeglitten war, und von welchem es daher mit Erfolg besämpft werden konnte.

Die Rategorieen find, wie fich näher zeigen wird, in der That nur formelle Begriffe; fie find in der That wesentlich das, als was fie von den genannten Philosophen angesehen werden. Aber eben darum fragt es fich, worin diese Formen, die doch nicht wohl ein fchlechthin Borgefundenes, felbft dem Abfoluten Borausgegebenes feyn tonnen, ihre Rothwendigkeit haben ? Es fragt fich, wie fie überhaupt zu einem Inhalte oder der Inhalt ju ihnen kommt? wie fie gleichermaßen fowohl die Formen des abfoluten als auch des endlichen, bedingten Seyns, und gleicher maßen des Seyns als des Denkens feyn tonnen ? welche Anwendung fie finden im Seyn und Denten, im schöpferischen Bildungsprocesse der Natur wie des Geistes, in der absoluten Selbsthij tigkeit Gottes wie im menschlichen Denken und Exfennen? Soll insbesondere über der metaphyfischen, objektiven Geltung der Ra tegorieen ihre logische wie ihre subjektive Bedeutung für un fer Denten nicht verloren geben, fo muß nachgemiefen wer ben, inwiefern fie als die allgemeinen Formen des Gepus ju aleich die Medien der logischen Denkthätigkeit (des absoluten wie mifers menschlichen Denkens) oder umgekehrt als dieje Media zugleich jene Formen feyn können. Sowohl die Antwort, welche die genannten Denker auf jene Fragen theils explicite theils im, plicite geben, als insbesondre diefer Nachweis führt, wie mit scheint, unwiderstehlich zu den oben dargelegten und im Folgen den weiter zu entwickelnden Refultaten. Je ucher diese Refultate sonach der Ansicht der genannten Denker stehen, je leichter fie fich in die von ihnen dargelegte Weltanschauung als Motive und Glieder derfelben einfügen laffen, defto ficherer glaube ich mich der hoffnung hingeben zu durfen, daß dieselben sich ihre Buftimmung erwerben werden.

Daffelbe gilt von Sigwart, E. Reinhold und &. Loze. Obwohl auf dem Boden der alten formalen Logif flu hend, habeu sie doch die Wichtigkeit der Kategorieen, die Nothwendigkeit sie in den Kreis der formalen Logis zu ziehen, erkamt, und geben wenigstens Andeutungen über das Wefen derselben. Nach Sigwart entsprechen sie dem Bedürfnisse einer "Verfnüpfung der Gedanken, welche, befreit von der Subjektivität, den Charaster objektiver Wahrheit habe;" die Wahrnehmungen und Begriffe werden "nach den nothwendigen Kategorieen" und somit vermittelst derselben verknüpft und nur dadurch erhält die

Bertnüpfung jenen Charafter objektiver Babrbeit. - Die Ro. teaorieen find ibm daber das die Bertnüpfung der Gedanten mit Rothwendigfeit "Bestimmende". Schon aus den bisher von uns nachaewiesenen hauptmomenten im Begriff der Rategorieen ergiebt fich, daß in der That nur vermittelft ihrer eine nothmen. bige Bertnüpfung unferer Gedanten zu Stande tommt. Sind bie Rategorieen die allgemeinen Beziehungs - und Bergleichungs. punkte, unter die wir die Objekte (unsere Babrnehmungen 2c.). fubsumiren muffen, um uns ihrer als bestimmter Objekte bewußt ju werden, fo leuchtet von felbst ein, daß vermittelft der Rates gorieen unfere Gedanken zugleich in bestimmte, nothwendige Berbindungen gebracht werden. Noch deutlicher wird sich dieß aus dem Folgenden ergeben, nachdem fich gezeigt haben wird, das nur vermittelft der Berbältnißs und Ordnungstategorieen Aufammenhang und Ordnung in unfer Bewußtfeyn tommen. Bei Gigwart fehlt nur der nachweis, wie und wodurch die Rategorieen die Berknupfung unferer Gedanten "bestimmen," in welchem 3ufammenbange ibre Birkfamkeit mit unferm Denten und feinen Gedanken, mit dem reellen Seyn und den einzelnen Dingen ftebe. .

Roch naber tritt G. Reinhold unferer Auffaffung ber Rategoricen. Er bezeichnet die logischen Begriffe als die "nothe wendigen Ordnungsnormen, nach denen wir den mannichfaltigen Gedankenstoff in Racher vertheilen und das Gigenthumliche jedes Faches in einer einzigen Einzelvorstellung festhalten; " und zugleich find fie ihm die "nothwendigen Bildungsnormen, nach des ren Anleitung wir in vielen Sällen die Borftellungen individueller Objekte uns entwerfen muffen." Er bezeichnet namentlich die "Bradicabilien" oder allgemeinen Pradicatbegriffe als die "los gifchen Drdnungsnormen des Concreten, vermittelft welcher in unserm Denten die Dentfächer, die logischen Gattungen und Arten fich bilden." Er fpricht von allgemeinen "Charafteren und Berhältniffen des Seyns, welche den in der Sinneswahrnehmung und im Selbstbewußtsepu hervortretenden Erscheinungen des Individuellen zum Grunde liegen." Die Rategorieen find auch ihm nicht blog von subjektiver, sondern eben fo febr von objektiver, reeller Gultigkeit. Denn auch die natur ,, erzeugt, gestaltet und ordnet das Individuelle und Bandelbare nach Bildungs- und Ordnungsnormen, von denen einige allgemein, andere nur für gewiffe Claffen derfelben bestimmend find, " und unfer Erkennen ,, entipricht dem Gem der Dinge, die Formen deffelben bilden fich bei feiner Entwide lung gemäß den Charakteren der Birklichkeit." In der That find bie Rategorieen, wie fich alsbald zeigen wird, eben als jene allgemeinen Beziehungs - und Bergleichungspunkte zugleich die allgemeinen Normen, nach denen die unterscheidende Thatig feit verfährt und verfahren muß; und insbesondre ift die Rates gorie des Begriffs die Ordnungs-Norm, vermittelst deren Zusam, menhang, Ordnung und Einheit in den mannichfaltigen Inhalt unfers Bewußtfeyns tommt. Und was von unferm Deuten und Bewußtfeyn gilt, das gilt auch von der natur, da auch das reelle, objektive Seyn, fo gewiß es ein unterschiedliches ift, nur gemäß den Rategorieen unterschieden seyn fann. Mur vermiffen wir auch bet Reinhold den näheren Rachweis, wie jo ne "nothwendigen Ordnungs . und Bildungsnormen" in um ferm Denken zur Anwendung kommen, in welcher Art und in welchem Sinne jene allgemeinen " Charaftere der Birflich feit" bem Individuellen "zum Grunde liegen," wie und wo durch die Ordnungs. und Bildungsnormen der Natur mit der nen unfers Denkens, die Charaktere der Birklichkeit mit den Formen unfers Erkennens fich vermitteln. Der Bunkt diefer all' unfer Erkennen bedingenden Bermittelung liegt, wie wir glauben, nirgend anders als im Befen der unterscheidenden Thätigfeit, welche als Eine und dieselbe auf dieselbe Weise in unferm Den ten wie in der natur thätig ift, indem fie dort wie hier nach denfelben ewigen Gesehen und Normen ihre Unterschiede fest und damit dort wie hier den gleichen Busammenhang, die gleiche Ordnung und Einheit in die Mannichfaltigkeit der Dinge und Gedanken bringt. -

S. Loße ftimmt schon darin mit uns überein, daß er aus drücklich von der Logik fordert, "den Ursprung ihrer Gesche ju erklären, den Werth und die Bedeutung derselben vor dem wifsenschaftlichen Geiste zu rechtfertigen, und nachzuweisen, wohrt die logischen Formen des Denkens stammen und wie sie schutz Erkenntniß verhalten." Er bemerkt ganz in unserm Sinne, daß man sehr mit Unrecht "die Erzeugung der einfachen Elemente des Denkens und ihre elementarsten Combinationen der Psychologie überlassen, daß man dadurch den eigentlichen Inhalt der Los-

git vertannt und geschmälert, und den Beg zu einer in fich organischen Ableitung der logischen Kormen fich verschloffen babe." Das Eigenthumliche feiner Anficht besteht darin, daß er die lo. gischen Formen zwar aus dem subjektiven Geiste berleitet, aber nicht als ., ein Ergebniß schlechtbin vorhandener Seelenfräfte, fondern als ein Erzeugniß, eine That, deren Nothwendigkeit darin liegt, daß nur durch fie der Geift feine eth ifche Natur verwirklis chen, feine wahre Bestimmung erreichen tann," - fie alfo auf einen Grund zurudführt , "dem feine Nothwendigkeit um feines unbedingten Werths willen zufommt." Bie die Metaphyfit, fo foll auch die Logit ihren Anfang in der Ethit haben und zwar burch das Mittelalied der Metaphyfik felbit. Inden follen Die logischen Formen doch zugleich real, objektiv sevn, nicht in bem Sinne, als waren fie zugleich Momente im Befen der Din-. ge, wohl aber insofern, ,, als sie von solchen Momenten abhängen, indem in der Natur der Dinge Motive liegen, welche das Befen des erkennenden Geistes nöthigen, in feinen fubjektiven Bewegungen gerade dieje Gestalten der Auffaffung und Berfnupfuna des Gegenständlichen hervorzubringen." Demgemäß verlangt er ausdrücklich, daß das logische Denken von dem, mas nur pfvchologischer Gedankenverlauf oder ein noch nicht vom Logos der Bernunft durchdrungenes Denken ift, abgeschieden werde. Der Unterschied aber des logischen vom psychologischen besteht nach ihm "in einer fortmährend ausgeübten Rritit, die im logischen Denken der vernünftige Geist dem ihm zugeführten finnlichen Borftellungsmaterial angedeihen läßt."

In dieser Unterscheidung erkennen wir unsern Unterschied zwischen der unterscheidenden und der bloß producirenden Denkthätigkeit wieder. Denn alle Kritik beruht auf einem Unterscheiden und ist selbst ein Unterscheiden; und Loge nennt die logische Thätigkeit nur darum ein Kritistren des Vorstellungsmaterials, weil sie ihm sogleich eine Jurücksührung der bloß psychologischen Verknüpfungen der Vorstellungen auf ihre metaphysischen Gründe und damit indirekt eine Bestimmung des (ethischen) Werths derselben involvirt. Aber auch alle Werthvestimmung ist ein Untercheiden. Sie unterscheidet die Dinge eben nach ihrem Werthe, sach einem entweder in ihren selbst liegenden oder willführlich anenommenen Maasstade, der in ihrem Berhältnisse zu einem Zwecke, Interesse

13 ·

Berhältniffe zur Erreichung des Zweds von höherer oder geringerer Bedeutung erscheinen, wird ihr Berth bober oder gerin-Daffelbe gilt von dem Berfnupfen unferer Borger angeschlagen. ftellungen nach metaphyfischen Gründen. Denn wenn wir in logifchen Urtheile unfere gegebenen Borftellungen nicht willfubr lich auseinanderreißen, um fie nach metaphyfischen Gründen neu ju verfnüpfen, wenn wir uns im logischen Urtheile vielmehr der metaphyfifchen Gründe der gegebenen Verfnüpfung der Borftellungen nur "bewußt werden" und dieß Bewußtseyn gerade das & gifche an jedem Urtheil feyn foll, fo fest dies voraus, das un fere Borstellungen und ihre Objekte bereits an fich felbit nach metaphyfifchen Gründen verfnupft find, und es fragt fich, worin besteht und wie vollzieht fich die Thätigkeit, welche dieje Ber fnüpfungen zu Stande bringt und welche danach als die logi fche Thätigkeit bezeichnet werden nuß. Die Beantwortung die fer Frage wird, wie wir glauben, nothwendig zu dem Refultate führen, daß es nur die gemäß den Rategorieen fich vollziehende unterscheidende Thätigkeit fep, von der jene logischen Ber fnupfungen berrühren. Denn alles Berfnupfen fest ein Unter fcheiden und Unterschiedenseyn des ju Berknupfenden voraus; und soll die Berknüpfung nicht willführlich, beliebig, soll sie vielmehr nach "Gründen" geschehen, fo-muß das zu Berfnupfende vorher fo unterschieden und bestimmt feyn, daß eine folche nach Gründen fich vollziehende Verknüpfung deffelben möglich ift, d.h. es muß nach denfelben Gründen unterichieden fevn. nach de nen es verfnupft werden fall. Die Gründe aber, welche bie unterscheidende Thätigkeit in ihrem Thun leiten und bestimmen, welche also die Normen find, nach denen fie fich vollzieht, fud uns eben die Rategorieen. Auch darin ftimmt Loke mit uns über ein: auch er bezeichnet jene metaphyfischen Gründe als "Ru tegorieen;" aber als "metaphyfifche" Rategorieen. Git find ihm die ,, im menschlichen Geiste liegenden Boraussehungen über die Natur und den Zusammenhang der Dinge," also (eben so, wie uns) a priori in unserm Denken immanent. Sie 💷 es aber auch zugleich, die ", den Geift nöthigen, jene Rritil de finnlichen Borftellungsmaterials vorzunehmen, um an letterem eben diefe feine Voraussehungen zu ihrem Rechte- zu bringen." Von ihnen unterscheidet Lope die logischen Formen, Begm Urtheil, Schluß. Gie find ,, die Berfahrungsmeifen durch welche

ъ.

der Geist (in Folge jener Nöthigung) den an sich nur in mechanischer Verkettung gegebenen Inhalt der Sinnlichkeit zwingt, sich jenen feinen absoluten Voraussezungen zu unterwerfen." Nichtsdestoweniger besaßt er unter seinen metaphysischen Rategorieen im Allgemeinen dieselben Begriffe, die Kant u. A. als Rategorieen bezeichneten, und die man seitdem der Logist vindieirt hat. Sie sind ihm nur darum metaphysische, vom Logischen zu scheidende Begriffe, weil sie eben die "nothwendigen Vorausfezungen des Geistes über die Natur des Objektiven," also von realer, objektiver Gültigkeit für unser Bewußtseyn sind, während die logischen Formen nur Formen, nur von sormeller Gültigkeit sind.

Allein diefe Scheidung der Rategorieen von den logischen Formen ift unhaltbar. Denn find die Rategoricen jene nothe wendigen Boraussehungen, fo find fie einerseits eben damit die allgemeinen Bestimmungen, die wir dem reellen objektiven Sevn beizulegen nach der Ratur unfers Dentens geno. thiat find, die wir ihm aber nicht beilegen tonnen, ohne es augleich ihnen gemäß zu unterscheiden. Bie könnte ich ir. gend einem Dinge Qualität, Quantität 2c. beilegen, ohne es als ein qualitativ = und quantitativ = Bestimmtes, und damit als ein von Andern qualitativ = und quantitativ=Unterschiedenes zu faffen. Die Qualität, die Quantität überhaupt, d. b. Die Rategorie felbit, fommt ja unmittelbar keinem Dinge zu. fondern nur fofern und weil es ein qualitativ = Bestimmtes (Unterschiedenes) ift, kommt ihm mittelbar, implicite, Qualität überhaupt zu. Dieses Unterscheiden gemäß den Rategorieen ift aber eine logifche Funktion. Andrerscits find die Rategorieen als jene allgemeinen Bestimmungen des Objeftiven nicht minder bloß formeller Natur als die logischen Formen des Begriffs. Urtheils und Schlusses. Denn die Qualität als solche, die Rategorie der Qualität, drückt, wie schon gelegentlich bemerkt worden, nichts andres aus als die gleiche, allgemeine Urt und 29 eife (Form), wie alles qualitativ-Bestimmte von allem quantitativ . 2c. Bestimmten fich unterscheidet. Außerdem follen nach Lope felbst die Rategorieen zugleich unfern Beift "nöthigen," logifch thatig zu feyn und jene Rritit an dem funlichen Borftellungsmaterial auszuüben, durch welche letteres den Rategorieen "unterworfen" wird. Sie werden alfo vom logischen Den-

13\*

ten auf das Borstellungsmaterial angewendet; letteres wird ihe nen gemäß fritisch bearbeitet. Aber Diefe fritische Bearbeitung involvirt und ift nothwendig ein Unterscheiden, ein Be ftimmen und Berfnüpfen vermittelst Unterfcheidung. Und fragen wir weiter, wie die Rategorieen unfer Denten ,, nothigen" tine nen diese fritische Arbeit vorzunehmen, so wird die Autwort wie derum nur lauten können : nur dadurch, daß fie in unferm mit terscheidenden Denken als die allgemeinen Rormen feines Unter scheidens, Bestimmens und Verknüpfens immanent wirksam sind; immanent wirksam, weil es eben zufolge feiner Ratur nur ihnen gemäß thätig feyn tann. Mithin werden die Rategorieen, weil im logischen Denken wirksam, mindestens auch als logische Funktionen anerkannt werden müssen, womit sie ja ihrer metas vbofischen Bedeutung keineswegs beraubt werden. Sollen en lich die Rategorieen nicht bloß subjektive Voraussezungen unfers Denkens über die Natur des Objektiven seyn, denen lettens realiter nicht entspricht oder zu entsprechen braucht, - womit fie in Bahrheit ohne alle reale, objeftive Bedeutung waren und alles Erkennen und Biffen in den subjektiven 3dealismus fichtes fich auflösen würde, - foll den Rategorieen und unferer durch fie bedingten Erkenntniß gerade um ihres letten et bisch en Gruns des und Zweds willen, mit dem doch Taufchung und Luge nicht wohl vereinbar ift, eine wirklich objektive Bedeutung bleiben, turz soll nicht bloß unser Denken, sondern auch die Natur und jenes "Füreinanderseyn" beider nach demfelben (ethischen) 3medt von der höchsten Zweckfegenden Urfache bestimmt und gebildt fepn, so muß nothwendig untersucht werden, wie und wiefern and die Natur und die recllen Dinge unter die Rategorieen befaßt, ihnen gemäß bestimmt seyn können. Auch diefe Untersuchung wird, wie wir glauben, nothwendig dazu führen, die Rategorien als die Normen der unterscheidenden Thätigkeit des schöpferischen göttlichen Dentens zu faffen. Auch wir legen zwar den 3med des menschlichen Daseyns, Erkennens und handelns wie den 3weck jenes Fürseinandersfeyns der Natur und Menschheit in die Ethit. Aber der Zwed fest feinem Begriffe nach ein Denten, ein bewußtes geiftiges Thun voraus, das ihn fest und feine Verwirklichung vollzieht oder leitet. Indem angenommen wird, daß jener 3med das Befen der natur und Menschheit, insbefondre das menschliche Erkennen und damit das Denken als

Mittel des Erkennens bestimme, fo ift implicite ausgesprochen, daß von dem ihn fegenden Denken auch zugleich die Dinge nach der Rategorie des Zwecks und des Mittels unterschieden seven. Denn nur fraft und zufolge dieser Unterscheidung tonnen fle nach einem bestimmten Zwecke, durch eine bestimmte Endursache gebildet seyn. Die Anwendung der Rategorie des Zweds schließt aber die der übrigen Rategorieen nicht aus, son-Nur fofern Natur und Geift, Die reellen Dinge wie dern ein. unsere Gedanken zugleich nach Qualität und Quantität. Wesen und Erscheinung, Urfache und Birkung zc. unterschieden und befimmt werden, können fie zweckgemäß gebildet, vertnupft, für einauder zufammengeordnet werden. Denn maren fie in allen jenen Beziehungen unbestimmt und fomit ohne alle Bestimmtheit, fo könnten fie weder einem bestimmten 3wede dienen noch ihn erfüllen. Dies gemäß den Rategorieen fich vollziehende Unter. icheiden (Bestimmen), Verfnüpfen und Ordnen ift aber nicht nur felbst wesentlich logische Thätigkeit, sondern in und mit ihm find zugleich auch die logischen Formen des Begriffs, Urtheils und Schluffes, wie fich zeigen wird, unmittelbar gesett. -

Bas endlich Trendelenburgs Anficht betrifft, so musfen wir auch von ihr behaupten, daß fie, bei udberer Betrachs tung, auf die unfrige als auf ihren eigentlichen Rern und Grund zurüchweift. Trendelenburg steht gegen Rant auf der Seite Segels, indem er einerseits die Mängel der formalen Logik, audrerfeits die eben so reelle als ideelle, objektive als subjektive Geltung der Rateaorieen auerkennt. Er tritt aber zugleich in ents schiedene Opposition gegen Hegel, indem er nicht nur die dialets tifche Methode, fondern auch den Inhalt der Begelfchen Logit 36m gründet fich jene über bas Sevn und Deuten befämpft. gleichmäßig fich erstredende Geltung der Rategoricen nicht auf die vorausgesetzte Identität von Genn und Denten, nicht auf jene das reelle Seyn der natur und des Beiftes fegende Selbitentfaltung der absoluten Idee, sondern auf Das, mas er bald als Bewegung fchlechtweg, bald als "fchaffende," als "geftaltende," als " conftruftive" Bewegung bezeichnet. Diese ift es. welche, dem Seyn und dem Denken gemeinfam, in beiden Sphären wefentlich Gine und diefelbe, über beide ,, übergreift," beide Belten "beherricht," und somit das beide verbindende und vermittelnde Medium bildet. Gie ift es, welche fraft diefer ihrer

Stellung in ihrem Fortschritte, ihrem Gange und Rbuthmus bie Rateaorieen nicht nur unmittelbar erzengt, fondern ihnen auch jene für Seyn und Denken gleiche Geltung fichert. Zwar find die realen Rategoricen von den f. g. modalen zu unterscheiden: jene find die Grundbegriffe des Seyns, "unter welche wir die Dinge faffen, weil fie ihr Befen find," welche alfo das Sepn bestime men (gestalten) würden, auch wenn es nicht gedacht oder erfannt würde; diese dagegen die Grundbegriffe des Denkens, welche "erft im Afte des Erfennens entstehen, indem fie deffen Be ziebungen und Stufen bezeichnen." Jene, z. B. Substanz, Quantum, bezeichnen daher die Dinge unmittelbar, diese dage gen, z. B. Erscheinung, Mögliches, werden nur mittelbar von den Dingen ausgesagt, indem fie immer einen Bezug des Ertem nens zu den Dingen mitbegreifen. Aber ", ba es kein Denten geben tann ohne das gegenüberstehende Seyn, an dem es arbeitet, fo werden die Grundbegriffe des Denkens zugleich Grundbegriffe der Dinge, inwiefern diefe gedacht werden und daran das Denken reift." Entspringen sonach die modalen Rategoriem aus einer Einsicht in den Vorgang des Erfennens, der in die Dinge eindringt, so muß dieser Vorgang und mit ihm die Bil dung der reellen Rategorieen, die zu feinem Befen gehören, den modalen vorangehen.

Demgemäß beginnt Trendelenburg mit der Ableitung der realen Rategoricen. Sie durchlaufen nach ihm vier Bildungs oder Entwickelungsstufen, indem ihr Besen und ihre Bedeutung fich stufenweise näher bestimmt, erweitert, erhöht. Die erste der felben ift die mathematische. Zunächst nämlich bilden sch die realen Rategorieen im Geiste "durch die in ihm frei gewor bene Bewegung, die der Ursprung der mathematischen Belt ift." Denn indem die constructive Bewegung, die allgemeine Bedingung des Denkens, unmittelbar Raum und Zeit, Figur und Rahl aus fich hervorbringt, ist fie in fich produktiv; und da fe eine geiftige That ift, welche nicht von der Erfahrung abhängt, fondern vielmehr diefe erft möglich macht, indem fie das Princip aller Anschauung und Auffassung ift, fo find ihre Produtte, in Begriffe gefaßt, nothwendig "allgemeine Grundbegriffe," d. b. Rategorieen. Die erste derfelben ift die Caufalität. Sieliegt unmitelbar in der conftruftiven Bewegung, fofern fie Raum und Beit, Figur und Babl producirt; und giebt es ohne dieje Be

wegung kein Denken, fo liegt in ihr die Caufalität mit ihrer allgemeinen Berechtigung, wenn fie auch zunächft nur als Urfache ber mathematischen Belt auftritt. Durch diefelbe conftrut. tive Bewegung fest und schließt fich in der Rigur und Babl que gleich ein relativ felbständiges Ganzes ab, und ein folches enthält in fich den Grundbeariff der Gubitang. Das Berfahren oder die handlungs weife des Broducirens ergiebt ferner Das, was im weitesten Sinne die Rategorie der die Materie befaffenden Form heißt. Indem diefe die Substanzen determinirt und zu eigenthumlichen Bewegungen bindet, fo daß an denfelben Caufalität haftet, wird durch dieß Grundverhältniß die Qua. lität im weitesten Sinne erzeugt. Unmittelbar aus ber ftetis gen conftruttiven Bewegung folgt das Quantum, und aus dem aleichartigen Ursprung aller Quanta die Megbarteit derfels ben, das Daaß. Inhärens und Bechfelwirfung endlich ergeben fich, inwicfern die Qualitäten theils von der Substana befaßt werden, theils zusammen die Substanz in ihrer Meußerung bilden. ---

So entstehen zunächst die realen Rategorieen im Geifte, a priori, in und mit der conftruftiven Bewegung als der Bedingung des Dentens, in und mit der Erzeugung der mathematifchen Belt; und die Mathematif, deren Gegenstände, ein Erzeugniß des Geiftes, in teiner Erfahrung gegeben find, ift mit ihrer wiffenschaftlichen Bedeutung zugleich ein Beleg für diefe apriorischen Rategorieen und deren Ableitung. Uber nach Trendelenburgs. Grundausicht liegt die construktive Bewegung eben fo als "eine Grundthätigfeit" den Dingen zu Grunde. "Bie fie im Denten construttiv wirft, fo ift fie in der Materie das Erzeugende: fo weit wir Borftellungen von der Materie haben, haben wir fie nur durch die Bewegungen, in denen fie fich außert; Die Sinne, deren Objekt die Materie ift, empfinden nichts als specificirte Bewegungen. Darum haben die zunächst im Geifte erzeutgten Rategorieen unmittelbar "Unwendung in den Dingen." Damit ergiebt fich die zweite Stufe, die Trendelenburg mit feinem besondren namen bezeichnet, die man aber füglich die phyfifche nennen tonnte. Die Rategorieen erhalten materielle Bedeutung, indem fie nunmehr ,,im Materiellen erfüllt werden." Jene erste Grundlage bleibt; aber es tritt ein eigenthumliches Element hingu, das durch die Sinne gegeben wird, das "Residuum eines Substrats," eines "Sevenden," das nicht erst durch die Bewegung entsteht, sondern "das sich bewegt," während im mathematischen Gebiete die selbstthätig erzeugende Bewegung des Denkens allein wirkte. Durch dieses neue Element wird das geschlossene Gauze, das auf der ersten Stufe in der teeren Figur und Jahl erschien, auf der zweiten zur "materiellen Substanz;" die auf der ersten durch die Form bestimmten Qualitäten werden auf der zweiten zu gebundenen Kräften u. s. w.

Auf diefen beiden ersten Stufen erscheint die die Rategorieen erzeugende Thatigkeit des Denkens wie des Seyns nur als eine natürliche, phyfifche, indem vom Bewußtfepu gang lich abgesehen ift. 2Bo diefe "nackte (unbewußte) Bewegung" herrscht, da kann nur von blinder Urfächlichkeit die Rede jem: das Erscheinende, Sevende liegt dem Gedanken als ein Prins vor, das er fich wie ein Fremdes nur anzueignen hat. Allem "fchon aus der bewußten Richtung der conftruftiven Bewegung im Mathematischen entspringt bereits mehr als blind wirfende Caufalitat; es wird durch diefelbe auf dem Gebiete der menschlichen Thatigkeit der erste Begriff des 3weds möglich und in der Natur erkennbar." Mit ihm ändert fich jenes Ber hältniß, nach welchem das Sevende das Prins des Gedaulens war. 200 wir, wie im Organischen, den 3wed verwirklicht vorfinden, ift vielmehr das Seyn von einem zu Grunde liegenden Gedanken, von einem Bezuge auf das im Gedanken vorgebildete Ganze beftimmt, das Seyn ift nicht mehr dem Gedanken fremd, sondern selbst im vorangegangenen Denken gegründet. Wird nut diefes ',, Grundverhältnig" den Rategorieen ,, eingebildet, " 6 erheben fie fich damit zu einer höheren Stufe, die man die ov ganifche nennen tann. 3hre Bedeutung wird damit eine au dre, höhere: die wirkende Urfache, vom Zwecke bestimmt, wird zum Mittel; die Substanz, deren Baue der leitende Gedante zu Grunde liegt, wird in verschiedener Ubstufung zur Maschine oder zum Organismus u. f. m. Die phyfifchen Rategoriet verwandeln fich in organische. ---

Durch diese dritte Stufe ist endlich die vierte, die ethische Stufe der realen Rategorieen, zugleich schon vorgebildet. Sie un terscheidet sich nur dadurch von der dritten, daß auf ihr, nicht wie in der Natur, der Zweck des Gauzen blind verwirklicht wird, son dern erfannt und mit freiem Bewußtseyn ausgesührt wird. Alle fittlichen Begriffe ruhen auf dem Zwecke, der als göttliche Beftimmung dem Menschenleben zu Grunde liegt, aber auf dem in Erkenntniß und Gesinnung aufgenommenen Zwecke. Was dem göttlichen Zwecke gemäß ist oder ihm widerspricht, wird durch den Charakter der Gesinnung und Freiheit zum Guten oder Böfen. Das Gute ist daher auch nur an dem unbedingten Zwecke zu messen, und ein großer Theil der f. g. Lugenden sind eben nur ethische Kategorieen, die aus den organischen Kategorieen durch die hinzutretende Erkenntniß und Gesinnung hervorgehen. So z. B. wird das lebendige persönliche Maaß, in welchem die Anschauung des Mathematischen nicht aufgegeben ist, zu jener owogoodvr, die wir mit Besonnenbeit zu übersehen pstegen.

Neben den realen Rategorieen bilden fich nach Trendelenburg die modalen. Bie der Geift überhaupt ertennen tonne, ift damit schon angedeutet, daß gezeigt wurde, wie die construt. tive Bewegung durch das Seyn und Denken als die Eine, beide Sphären beherrschende Grundthätigfeit hindurchgeht, und wie eben darum die realen Rategorieen sowohl auf objektive als subjektive Gültigkeit Anspruch haben. Dieje bisher entwickelten Grundbegrif. fe trafen indes lediglich die Sache in ihrer inneren natur: felbit der bestimmende Zweck wie die Urfache in der erzeugenden Bewegung wirften als ibr eigenthumliches Bert nur das Befen der Sache. Wenn nun aber "das Denken an der Erkenntniß arbeitet, so muffen sich neue Grundbegriffe bilden, die diese That in ihren Momenten bezeichnen." Diese modalen Rategorieen fönnen ihr Maag nur am denkenden Erkennen haben, und ihr Wefen wird man erst dann einfehen, wenn man den Borgang bes Erfennens, fofern er "Rothwendigfeit erzeugt," über-Die Nothwendigkeit ist die Rategorie, von der aus die blidt. übrigen erst ihr rechtes Licht erhalten; sie ist "das Maaß der modalen Rategorieen." Die bloß negative Bestimmung, wonach das Nothwendige das nicht nicht = zu = Denkende oder dasjenige, was sich nicht anders verhalten könne, das Unmögliche des Gegentheils, seyn soll, giebt indes nicht das Ursprüngliche des Bes. griffs. In der Nothwendigkeit "leistet vielmehr der subjektive Geift dem Objektiven eine eigenthumliche Anerkennung; indem er aus fich in den fremden Gegenstand hinaustritt, durchdringt er ihn dergestalt mit dem Gedanken, daß der Gedanke dem Gegenftande und der Gegenstand dem Gedanten feine Freiheit läßt. "

Jene Anerkennung und diefe Durchdringung (Aufhebung der Freiheit) bilden die positiven Bestimmungen des Begriffs der Danach aber läßt fich lettere nur durch die Nothwendiakcit. Gemeinschaft begreifen, in welcher Denken und Seyn fteben, also nur durch die Bewegung als die Eine dem Denken und Seyn gemeinfame, beide beherrschende Grundthätigkeit. Die Rothwendigkeit, obwohl eine That des Denkens, "webt doch ihr ftrenges Band nur ans realen Elementen, " und weit entfernt, nur subjettiv zu seyn, ift sie vielmehr "eine eigenthümliche Doppelbildung, in welcher das Sevn mit dem Denken verschmilzt." Denn fie ift einerseits das Denken, sofern es erkennend das Ganze der Bedingungen eines Seyns, Berdens, Geschehms, begreift; fie ift andrerseits das Seyn, fofern es ein folches Gau zes von Bedingungen für ein andres Sevn. Berden, Geschehen ift. Der Nothwendigkeit tritt zunächft die Möglichkeit gegen-Bahrend der Begriff der Nothwendigkeit fich bildet, über. wenn alle Bedingungen erfannt find und demnach die Sache aus dem ganzen Grunde verstanden wird , fo daß das Denten das Seyn völlig durchdringt, ergiebt sich der Begriff der Möglich feit, wenn nur eine oder ein Theil der Bedingungen erfannt ift, aber das am ganzen Grunde Reblende im Gedanken ergänzt wird. Damit ift zugleich auf zwei neue Momente in der Ibat des Ertennens, zwei neue modale Grundbegriffe, hingewiesen. Indem das Denken die Dinge auffaßt, treten fie ihm zunächt als Ericheinung in doppeltem Sinne entgegen. als Ericheinung für den Erkennenden, und als Erscheinung des thativ gen Grundes, jenes in Bezug auf den Geift, diefes in Bo zug auf die Sache. Aber der Grund ift nicht blos das Sem, sofern es thatig ist und damit erscheint, sondern er bezeichnet zugleich "den Bezug des Seyns auf das begreifende Denten, wie die Erscheinung den Bezug des Seyns auf die auffaffende 200 schauung." Er bezeichnet nicht blos die noch verborgene (reale) Urfache, deren Wirfung die den Sinn treffende Erscheinung ift, fondern auch eben diefe Wirfung, fofern fie als Erscheinung ben festen Punkt für die Erkenntnig ihrer noch verborgenen Urfache bildet und damit zum Erkenntnigarunde wird. Es ift eine schöpferische That des erfennenden Geistes, aus den Spuren der Ursache, die fich in der Birfung zeigen, den Grund zu erras then, und aus dem gefundenen Grunde die Erscheinung zu ents

werfen. Trifft dief Entwerfen mit dem Birten ber Urlache fo zusammen, daß es dem Grunde der Sache nachschafft, fo wird es unm Beareifen, - ein Borgang, "zu welchem der Ertenntnikarund Impuls und Biel ift." Bollendet ift die Ertenntniß erft im Begreifen, d. h. wenn fie nicht mehr auf dem Wege von außen nach innen, sondern aus dem Grunde der Sache und das mit von innen nach außen geschießt. Aber wie die mirfende Ursache in eine Mehrheit von Bedingungen fich zerlegt, so auch der Grund, die allgemein gesetzte Urfache, in eine Bielheit von Romenten: er kann keine bloße Einheit sevn, weil sonst die Folge (die Sache) nicht in ihm liegen und zugleich aus ihm als etwas Reues, Andres hervorgeben tonnte. Dem Grunde der Sache dentend nachschaffen, beißt alfo, alle Bedinanngen, in die fich die Urfache zerlegt, alle Momente des Grundes ertennen und somit aus dem ganzen Grunde die Sache versteben. Eben damit durchdringt das Denten das Gevn vollftändig: und geschiebt dieß, fo ergiebt fich, wie gezeigt der Begriff der Nothwendigs teit; geschicht es nicht vollftandig, wird aber das Fehlende im Gedanken erganzt, fo ergiebt fich der Begriff der Möglichkeit. So hängen diefe modalen hauptkategoricen mit den Rategorieen der Erscheinung und des Grundes zusammen. - Die Unmöglich teit fest die Nothwendigkeit voraus, ihr Begriff tann nur ans dem der Nothmendigkeit bergeleitet werden. Denn fie ... rubt auf einer verneinenden, den Gedanten begränzenden, bindenden Rothwendigkeit;" fie ift felbst nur eine Berneinung, welche aus der Rückwirfung der (bereits erfannten) Nothwendigfeit auf den Gedanken entspringt. Das Unmögliche ift nämlich offenbar nur Gedanke. Diefer Gedanke aber entsteht, wenn einem noch werdenden auf die Darstellung oder Bestimmung des Seyns erst ausgehenden Gedanken ein bereits gewordener, fefter Gedanke, der nicht nur als das Abbild des Wirklichen überhaupt, sondern auch als das Abbild des ganzen Grundes deffelben und damit des Nothwendigen fich weiß, entgegentritt und widerspricht. Rur bie (erkannte) Nothwendiakeit macht den ihr widersprechenden Gedanken zum Gedanken der Unmöglichkeit. Bie fie fonach zu ber Unmöglichkeit unmittelbar, fo fteht fie mittelbar auch gur Birklichkeit in Beziehung. Das Mittelglied bildet der Begriff der innern Möglichkeit. Diefe ift eben nichts andres als Die Möglichkeit des Birflichen felbit. Babrend die Möglichkeit

fchlechtweg (bie äußere Möglichteit) bem Gedanten in ber Eraan zung der zum Grunde der Sache fehlenden Bedingungen freien Spielraum gewährt, ja, wenn von den fehlenden Bedingungen und von Allem, was Biderstand leiften könnte, abgeschen wird, ibn völlig frei schalten läßt, reißt fich die innere Möglichkeit nicht vom Birklichen los, fondern ,, will es vielmehr in feinem Berden verstehen," indem fie fragt, wie etwas möglich fey. Aber fie ift noch ganz im Gedanten beschloffen und infofern ein rein modaler Begriff, indem fie erst ibre Berwirklichung erwar-Die Erfüllung diefer Erwartung ift die Birflichfeit. tet. Sobald die Bedingungen, welche die innere Möglichfeit einer Sache fordert, da find und immer mehr nach Einem Bunkte fic hindrängen, sobald die Möglichkeit reif ift, bricht mit dem Erscheinen der letten Bedingung, die noch fehlte, nämlich der die übrigen Bedingungen fammelnden, richtenden, bewegenden Kraft, die Birklichkeit bervor. - Das Bufällige endlich ift bas un. terschiedliche, in dem Nothwendigen (Allgemeinen) nicht mitbefaßte, doch aber mit ihm in Berührung tretende Einzelne. Dieß äußerlich zur Nothwendigkeit Sinzulommende bezeichnet die Sprache als Zufall. --

Betrachten wir nun zunächst das Princip, das diefer ganzen Ausscht zu Grunde liegt, so scheint uns dasselbe an einer gewiffen Unflarbeit und Unbestimmtheit zu leiden. Um den Gegenfatz von Denten und Seyn zu vermitteln, will Trendelenburg, Da das Bermittelnde feine ruhende Eigenschaft feyn tonne, "eine dem Seyn und Denten gemeinsame Thatigteit suchen." Eine folche findet er in der Bewegung. Danach ift die Bewegung als die besondre, bestimmte Thatigkeit, welche Denken und Sevn vermittelt, mithin als eine Art der Thatiakeit unter ben Beariff ber Thätigkeit überhaupt gestellt: die Thätigkeit ift das Allgemeine, die Bewegung das Besondre. Nachdem er aber die Bewegung als das im Denten und Gevn Gemeinfame naber nachgewiesen, wird ihm unter der hand die Bewegung zum Allge meinen, das "jeder Thätigkeit zu Grunde licgt," die Thätigkeit Allein diefe Stellung der beiden Begriffe also zum Besondern. ändert zugleich die Stellung des Princips; ihr Schwanken macht das Princip selbst schwankend. Denn Denken wie Seyn find nach Trendelenburg felbst wesentlich Thätigkeit, Gedachtes wie Sependes beruhen auf Thätigkeit, find alfo, wenn die Bewegung

das Allgemeine, der Grund jeder Thätigkeit ift, in ihr wesents lich identisch, und die Bewegung kann nicht mehr als das ihre Begenfählichkeit Bermittelnde betrachtet, fondern es mußte von ihr ans dargethan werden, wie die besonderen Thätigkeiten des Sepus und des Denkens aus ihr als ihrem Grunde hervorgehen. Der anfänglich vorausgesetzte Gegensatz von Sevn und Denten muß, nachdem der Grund des Seyns und Denkens und damit fein Grund gefunden, nach Trendelenburgs eigner Forderung auch aus seinem Grunde bergeleitet werden, wenn es zu einer vollen flaten Erkenntniß kommen foll. Eine folche herleitung fehlt In der ganzen Abbandlung werden vielmehr Bemeaanzlich. gung und Thätigkeit wie völlig identische Begriffe und gleichbedeutende Ausdrücke gebraucht. Ja auch die Bewegung in der Ratur (im Seyn) und im Denten wird mit der Bewegung Des Seyns, mit der Thätigkeit des Denkens als identisch betrachtet. Es soll Eine und dieselbe Bewegung seyn, welche in der Natur als bloße Ortsveränderung der Dinge, im Denken als bloße Beränderung der Stellung der Vorstellungen innerhalb des intelligibeln Raumes auftritt, und welche als Bewegung des Seyns und Dentens, als ,, conftruttive, " als ,, fchaffende" Bewegung, die "Bildnerin des Dasepns," die Schöpferin der Bestalten" ift, aus der "die Dinge entftchen, " durch die uns "die ganze Geometrie, die ganze äußere Welt innerlich entsteht," die aus fich Figur und Bahl, Beit und Raum felbit ,, erzeugt. " 3ft die Bewegung jenes Allgemeine, das jeder Thatigkeit ju Grunde liegt, fo find freilich alle diese Bewegungen und Thätigs feiten infofern identisch, als fie befondre Arten der Bewegung Aber dieß hindert nicht, daß die Raumveränüberhaupt find. dernde und refp. Raumerfüllende (ausdehnende), alfo die räum. liche Bewegung, und die ichaffende, bildende, gestaltende, constructive Bewegung febr verfchiedene Bewegungen feven: Pferd und Schlange, Rifch und Rafer find Thiere, aber nichts. destoweniger febr verschiedene Thiere. Es fragt fich also noch, ob alle jene Bewegungen fo ohne Beiteres für identisch gelten Trendelenburg gesteht zwar felbst zu, daß die dem Denfönnen. ten angehörende Bewegung mit der Bewegung in der Natur "nicht in der Beife diefelbe fen, daß der Bunkt in der Bewegung des Denkens den entsprechenden Bunkt in der Bewegung der Natur äußerlich decke :" er fügt aber unmittelbar hinzu: "Dennoch muß

ten auf das Vorstellungsmaterial angewendet; letteres wird ihe nen gemäß kritisch bearbeitet. Aber diefe fritische Bearbeit tung involvirt und ift nothwendig ein Unterfdeiden, ein Bo ftimmen und Berfnüpfen vermittelft Unterscheidung. Und fragen wir weiter, wie die Rategorieen unfer Denten ,, nothigen" ton. nen diefe fritische Arbeit vorzunehmen, fo wird die Antwort wie derum nur lauten können : nur dadurch, daß fie in unferm mie terscheidenden Denten als die allgemeinen Normen feines Unter scheidens, Bestimmens und Verknüpfens immanent wirkfam sind; immanent wirkfam, weil es eben zufolge feiner Ratur nur ihnen gemäß thätig feyn tann. Mithin werden die Rategorieen, weil im logischen Denken wirksam, mindestens auch als logische Funttionen anertannt werden muffen, womit fie ja ihrer metas phyfischen Bedeutung keineswegs beraubt werden. Sollen end lich die Rategorieen nicht bloß subjektive Boraussezungen unfers Denkens über die Natur des Objektiven feyn, denen lettens realiter nicht entspricht oder zu entsprechen braucht, - womit fie in Bahrheit ohne alle reale, objeftive Bedeutung waren und alles Erkennen und Biffen in den subjektiven Idealismus Fichtes fich auflösen würde, - foll den Rategorieen und unferer burch fie bedingten Erkenntniß gerade um ihres letten et bischen Grundes und Zweds willen, mit dem doch Taufchung und Luge nicht wohl vereinbar ift, eine wirklich objektive Bedeutung bleiben, furz soll nicht bloß unser Denken, sondern auch die Natur und jenes "Füreinanderfeyn" beider nach demfelben (ethischen) Zwedt von der höchsten Zwecksehenden Urfache bestimmt und gebildt feyn, fo muß nothwendig untersucht werden, wie und wiefern auch die Natur und die recllen Dinge unter die Kategorieen befaßt, ihnen gemäß bestimmt seyn können. Auch diefe Untersuchung wird, wie wir glauben, nothwendig dazu führen, die Rategorieen als die Normen der unterscheidenden Thätigkeit des schöpferijchen göttlichen Denkens zu faffen. Auch wir legen zwar ben 3med des menschlichen Dafeyns, Erkennens und handelns wie den 3weck jenes Fürseinandersfeyns der Natur und Menschheit in die Ethik. Aber der Zweck fest feinem Begriffe nach ein Denten, ein bewußtes geiftiges Thun voraus, das ihn fest und feine Verwirklichung vollzieht oder leitet. Indem angenommen wird, daß jener 3med das Befen der natur und Menschheit, insbefondre das menschliche Erkennen und damit das Denken als

Mittel des Ertennens bestimme, fo ift implicite ausgesprochen. daß von dem ihn setzenden Denken auch zugleich die Dinge nach der Rategorie des Zweds und des Mittels unterfchie-Den fepen. Denn nur fraft und zufolge biefer Unterscheidung tonnen fie nach einem bestimmten Zwede, burch eine bestimmte Endursache gebildet sevn. Die Anwendung der Rategorie des Rweds fchließt aber die der übrigen Rategorieen nicht aus, fonbern ein. Nur fofern Natur und Geift, die reellen Dinge wie unfere Gedanken zugleich nach Qualität und Quantität, Befen und Erscheinung, Urfache und Birfung zc. unterschieden und beftimmt werden, tonnen fie zweckgemäß gebildet, verfnupft, für einander zufammengeordnet werden. Denn wären fie in allen jenen Beziehungen unbestimmt und fomit ohne alle Bestimmtheit. fo tonnten fie weder einem bestimmten 3wede dienen noch ihn erfüllen. Dieß gemäß den Rategorieen fich vollziehende Unter. fcheiden (Beftimmen), Berfnüpfen und Ordnen ift aber nicht nur felbit wefentlich logifche Thätigkeit, fondern in und mit ihm find zugleich auch die logischen Formen des Begriffs, Urtheils und Schluffes, wie fich zeigen wird, unmittelbar gefett. -

Bas endlich Trendelenburgs Anficht betrifft, fo muf. fen wir auch von ihr behaupten, daß fie, bei uaberer Betrach. tung, auf die unfrige als auf ihren eigentlichen Rern und Grund zurudweift. Trendelenburg fteht gegen Rant auf der Seite Deaels, indem er einerfeits die Mängel der formalen Logit, andrerfeits die eben jo reelle als ideelle, objektive als subjektive Gel. tung der Rategorieen auerkennt. Er tritt aber zugleich in ents schiedene Opposition gegen Begel, indem er nicht nur die dialet. tifche Methode, fondern auch den Inhalt der Segelichen Logit 3hm gründet fich jene über bas Geyn und Deuten bekämpft. gleichmäßig fich erstredende Geltung der Rategorieen nicht auf die vorausgesetzte Identität von Senn und Denten, nicht auf jene bas reelle Seyn der natur und des Geiftes fegende Gelbitentfaltung der absoluten Idee, sondern auf Das, was er bald als Bewegung ichlechtweg, bald als "ichaffende," als "geftaltende," als ,, conftruftive" Bewegung bezeichnet. Diefe ift es, welche, dem Seyn und dem Denten gemeinfam, in beiden Sphären wefentlich Eine und diefelbe, über beide ,, übergreift," beide 2Belten "beherrscht," und somit das beide verbindende und vermittelnde Medium bildet. Gie ift es, welche fraft diefer ihrer

Stellung in ihrem Fortschritte, ihrem Gange und Rhythmus de Rategorieen nicht nur unmittelbar erzengt, fondern ihnen auch jene für Seyn und Denken gleiche Geltung fichert. Zwar find die realen Rategorieen von den f. g. modalen zu unterscheiden: jene find die Grundbegriffe des Seyns, "unter welche wir die Dinge faffen, weil fie ihr Befen find," welche alfo das Seyn bestime men (gestalten) würden, auch wenn es nicht gedacht oder erfannt würde; diese dagegen die Grundbegriffe des Denkens, welcht "erft im Afte des Erfennens entstehen, indem fie deffen Bo ziehungen und Stufen bezeichnen." Jene, z. B. Substanz, Quantum, bezeichnen daber die Dinge unmittelbar, diese dage gen, z. B. Erscheinung, Mögliches, werden nur mittelbar von den Dingen ausgesagt, indem fie immer einen Bezug des Erten nens zu den Dingen mitbegreifen. Aber "da es tein Denten geben tann ohne das gegenüberstehende Seyn, an dem es arbeitet, so werden die Grundbegriffe des Denkens zugleich Grundbegriffe der Dinge, inwiefern diefe gedacht werden und daran das Denken reift." Entspringen sonach die modalen Rategoriem aus einer Einsicht in den Vorgang des Erkennens, der in die Dinge eindringt, fo muß diefer Borgang und mit ihm die Bildung der reellen Rategorieen, die zu feinem 2Befen gehören, den modalen vorangehen.

Demgemäß beginnt Treudelenburg mit der Ableitung der Sie durchlaufen nach ihm vier Bildungs realen Rateaorieen. oder Entwickelungsstufen, indem ihr Besen und ihre Bedeutung fich stufenweise näher bestimmt, erweitert, erhöht. Die erste der felben ift die mathematische. Bunächst nämlich bilden fic Die realen Rategorieen im Beifte ,, durch die in ihm frei gewor dene Bewegung, die der Ursprung der mathematischen Belt ift." Denn indem die constructive Bewegung, die allgemeine Bedingung des Denkens, unmittelbar Raum und Beit, Figur und Bahl aus fich hervorbringt, ift fie in fich produktiv; und da fie eine geistige That ift, welche nicht von der Erfahrung abhängt, fondern vielmehr diese erst möglich macht, indem fie das Prince aller Anschauung und Auffaffung ift, fo find ihre Brodutte, in Begriffe gefaßt, nothwendig "allgemeine Grundbeariffe," d. h. Rategorieen. Die erste derfelben ist die Caufalität. Sieliegt unmitelbar in der conftruftiven Bewegung, fofern fie Raum und Beit, Figur und Bahl producirt; und giebt es ohne diese Be-

wegung kein Denken, fo liegt in ihr die Caufalität mit ihrer allgemeinen Berechtigung, wenn fie auch zunächft nur als Ur. fache ber mathematischen Belt auftritt. Durch diefelbe conftrut. tive Bewegung fest und fchließt fich in der Figur und Babl que gleich ein relativ felbständiges Ganzes ab, und ein folches enthält in fich den Grundbegriff der Substanz. Das Berfahren oder die handlungsweise des Broducirens ergiebt ferner Das, was im weitesten Sinne die Rategorie der die Materie befassenden Form heißt. Indem diese die Substanzen determinirt und zu eigenthumlichen Bewegungen bindet, fo daß an denfelben Caufalität baftet, wird durch dieg Grundverhältniß die Qua. lität im weitesten Sinne erzeugt. Unmittelbar aus der ftetis gen construktiven Bewegung folgt das Quantum, und aus dem gleichartigen Ursprung aller Quanta die De fbarfeit berfelben, das Maaß. Inhärenz und Bechfelwirfung endlich ergeben fich, inwicfern die Qualitäten theils von der Substanz befaßt werden, theils zusammen die Substanz in ihrer Aeußerung bilden. -

So entstehen zunächst die reglen Rategorieen im Geifte, a priori, in und mit der constructiven Bewegung als der Bedingung des Denkens, in und mit der Erzeugung der mathemas tijchen Belt; und die Mathematif, deren Gegenstände, ein Grzeugniß des Geistes, in feiner Erfahrung gegeben find, ift mit ihrer wiffenschaftlichen Bedeutung zugleich ein Beleg für diefe apriorischen Rategorieen und deren Ableitung. Aber nach Trendelenburgs. Grundansicht liegt die construktive Bewegung eben so als "eine Grundthätigfeit" den Dingen zu Grunde. "Bie fie im Denken constructiv wirkt, so ist sie in der Materie das Erzeugende: fo weit wir Vorstellungen von der Materie haben, has ben wir fie nur durch die Bewegungen, in denen fie fich äußert; die Sinne, deren Objekt die Materie ist, empfinden nichts als specificirte Bewegungen. Darum haben die zunächst im Geifte erzengten Rategorieen unmittelbar "Unwendung in den Dingen." Damit ergiebt fich die zweite Stufe, die Trendelenburg mit teinem besondren namen bezeichnet, die man aber füglich die phyfifche nennen tonnte. Die Rategorieen erhalten materielle Bedeutung, indem fte nunmehr ,,im Materiellen erfüllt werden." Jene erste Grundlage bleibt; aber es tritt ein eigenthümlis des Element bingu, das durch bie Ginne gegeben wird, das "Refiduum eines Substrats," eines "Sevenden," das nicht erst durch die Bewegung entsteht, sondern "das sich bewegt," während im mathematischen Gebiete die selbstthätig erzeugende Bewegung des Denkens allein wirkte. Durch dieses neue Element wird das geschlossene Ganze, das auf der ersten Stufe in der keeren Figur und Jahl erschien, auf der zweiten zur "materiellen Substanz;" die auf der ersten durch die Form bestimmten Qualitäten werden auf der zweiten zu gebundenen Kräften u. f. w.

Auf diesen beiden ersten Stufen erscheint die die Rategorieen erzeugende Thatiafeit des Denkens wie des Seyns nur als eine natürliche, phyfifche, indem vom Bewußtfeyn gange lich abgesehen ift. 2Bo diefe "nackte (unbewußte) Bewegung" berrscht, da kann nur von blinder Urfächlichkeit die Rede seyn: das Erscheinende, Sevende liegt dem Gedanken als ein Prius vor, das er sich wie ein Fremdes nur anzueignen hat. Allein "schon aus der bewußten Richtung der constructiven Bewegung im Mathematischen entspringt bereits mehr als blind wirfende Caufalität; es wird durch diefelbe auf dem Gebiete der menschlichen Thätigkeit der erste Begriff des 3weds möglich und in der Natur erkennbar." Mit ihm ändert fich jenes Berbältniß, nach welchem das Sevende das Brius des Gedankens war. 200 wir, wie im Organischen, den 3med verwirklicht vorfinden, ift vielmehr das Seyn von einem zu Grunde liegenden Gedanken, von einem Bezuge auf das im Gedanken vorgebildete Ganze bestimmt, das Seyn ift nicht mehr dem Gedauken fremd, sondern selbst im vorangegangenen Denken gegründet. Wird nun dieses ', Grundverhältniß" den Rategorieen "eingebildet," fo erheben fie fich damit zu einer höheren Stufe, die man die organische nennen tann. Ihre Bedeutung wird damit eine andre, höhere: die wirkende Urfache, vom Zwecke bestimmt, mird zum Mittel; die Substanz, deren Baue der leitende Gedante zu Grunde liegt, wird in verschiedener Abstufung zur Maschine oder zum Organismus u. f. w. Die physischen Rategorieen verwandeln sich in organische. --

Durch diese dritte Stufe ist endlich die vierte, die ethische Stufe der realen Rategorieen, zugleich schon vorgebildet. Sie unterscheidet sich nur dadurch von der dritten, daß auf ihr, nicht wie in der Natur, der Zweck des Gauzen blind verwirklicht wird, sondern erkannt und mit freiem Bewußtseyn ausgesührt wird. Alle fittlichen Begriffe ruchen auf dem Zwecke, der als göttliche Beftimmung dem Menschenleben zu Grunde liegt, aber auf dem in Erkenntniß und Gesinnung aufgenommenen Zwecke. Was dem göttlichen Zwecke gemäß ist oder ihm widerspricht, wird durch den Charakter der Gesinnung und Freiheit zum Guten oder Böfen. Das Gute ist daher auch nur an dem unbedingten Zwecke zu messen, und ein großer Theil der f. g. Tugenden sind eben nur ethische Rategorieen, die aus den organischen Kategorieen durch die hinzutretende Erkenntnis und Gesinnung hervorgehen. So z. B. wird das lebendige persönliche Maaß, in welchem die Anschauung des Mathematischen nicht aufgegeben ist, zu jener owopogivn, die wir mit Besonnenbeit zu übersehen pflegen.

Neben den realen Rategorieen bilden fich nach Trendelen. burg die modalen. Bie der Geift überhaupt erkennen tonne, ift damit icon angedeutet, daß gezeigt wurde, wie die construitive Bewegung durch das Seyn und Denken als die Eine, beide Sphären beherrichende Grundthätigkeit hindurchgeht, und wie eben darum die realen Rategorieen fowohl auf objektive als subjektive Gultigkeit Anspruch baben. Dieje bisber entwickelten Grundbegriffe trafen indes lediglich die Sache in ihrer inneren Ratur: felbit der bestimmende 3wect wie die Urfache in der erzeugenden Bewegung wirkten als ihr eigenthumliches Bert nur das Befen ber Sache. Benn nun aber ", das Denten an der Erteuntnis arbeitet, fo muffen fich neue Grundbegriffe bilden, die diese That in ihren Momenten bezeichnen." Diese modalen Rategorieen fönnen ihr Maag nur am denkenden Erkennen haben, und ihr Wefen wird man erst dann einfeben, wenn man den Borgang Des Ertennens, fofern er "Rothwendigteit erzeugt," über-Die Nothmendigkeit ift die Rategorie, von der aus die blidt. übrigen erst ihr rechtes Licht erhalten; fie ift "das Maaf der modalen Rategorieen." Die bloß negative Bestimmung, wonach das Nothwendige das nicht nicht = zu = Denkende oder dasjenige, was fich nicht anders verhalten tonne, das Unmögliche des Gegentheils, feyn foll, giebt indes nicht das Ursprüngliche des Beariffs. In der Nothwendigkeit "leistet vielmehr der subjektive Beift dem Objektiven eine eigenthumliche Anerkennung; indem er aus fich in den fremden Gegenstand hinaustritt, durchdringt er ihn dergestalt mit dem Gedanten, daß der Gedante dem Gegenftande und der Gegenstand dem Gedanken feine Freiheit läßt."

Jene Anerkennung und diefe Durchdringung (Aufhebung Der Freiheit) bilden die positiven Bestimmungen des Begriffs der Rothwendiakeit. Danach aber läßt fich lettere nur durch die Gemeinschaft begreifen, in welcher Denken und Seyn fteben, also nur durch die Bewegung als die Eine dem Denken und Seyn gemeinfame, beide beherrschende Grundthätigkeit. Die Rothwendigkeit, obwohl eine That des Denkens, "webt doch ihr ftrenges Band nur aus realen Elementen, " und weit entfernt, nur subjettiv zu fevn, ift fie vielmehr ,, eine eigenthumliche Doppelbildung, in welcher das Seyn mit dem Denken verschmilzt." Denn fie ift einerseits das Denken, sofern es erkennend das Ganze der Bedingungen eines Seyns, Berdens, Geschehens, begreift; fie ift andrerseits das Gevn, fofern es ein folches Ganzes von Bedingungen für ein andres Seyn, Berden, Geschehen ift. Der Nothwendigkeit tritt zunächft die Möglichteit gegenüber. Bährend der Begriff der Nothwendigkeit fich bildet, wenn alle Bedingungen erfannt find und demnach die Sache aus dem ganzen Grunde verstanden wird , fo daß das Denken das Seyn völlig durchdringt, ergiebt sich der Begriff der Möglichfeit, wenn nur eine oder ein Theil der Bedingungen erfannt ift, aber das am ganzen Grunde Fehlende im Gedanken ergänzt wird. Damit ift zugleich auf zwei neue Momente in der That des Erkennens, zwei neue modale Grundbegriffe, hingewiesen. Indem das Deuten die Dinge auffaßt, treten fie ihm zunächft als Erscheinung in dovpeltem Sinne entgegen, als Erscheinung für den Erkennenden, und als Erscheinung des thatigen Grundes, jenes in Bezug auf den Geift, diefes in Bo zug auf die Sache. Aber der Grund ift nicht blos das Sevn, fofern es thatig ist und damit erscheint, sondern er bezeichnet zugleich "den Bezug des Seyns auf das begreifende Denken, wie die Erscheinung den Bezug des Sevns auf die auffassende Anschanung." Er bezeichnet nicht blos die noch verborgene (reale) Urfache, deren Wirfung die den Ginn treffende Erscheinung ift, fondern auch eben diefe Birfung, fofern fie als Erscheinung ben festen Punkt für die Erkenntnig ihrer noch verborgenen Urfache bildet und damit zum Ertenntniggrunde wird. Es ift eine schöpferische That des erkennenden Geistes, aus den Spuren der Urfache, die fich in der Birkung zeigen, den Grund zu errathen, und aus dem gefundenen Grunde die Erscheinung zu ents

werfen. Trifft Dieß Entwerfen mit dem Birten der Urfache fo zusammen, daß es dem Grunde der Sache nachschafft, fo wird es zum Begreifen, - ein Borgang, "zu welchem der Ertenntnikarund Impuls und Riel ift." Bollendet ift die Erkenntnik erft im Begreifen, d. b. wenn fie nicht mehr auf dem Bege von außen nach innen, fondern aus dem Grunde der Sache und das mit von innen nach außen geschießt. Aber wie die mirfende Urfache in eine Mehrheit von Bedingungen fich gerlegt, fo auch der Grund, die allgemein gesette Urfache, in eine Bielbeit von Romenten : er fann keine bloße Einheit seyn, weil sonst die Folge (die Sache) nicht in ihm liegen und zugleich aus ihm als etwas Reues, Andres hervorgeben tonnte. Dem Grunde ber Sache denkend nachschaffen, beißt alfo, alle Bedingungen, in die fich die Urfache zerlegt, alle Momente des Grundes ertennen und fomit aus dem gangen Grunde bie Sache verstehen. Eben das mit durchdringt das Denken das Seyn vollständig: und geschieht dieft, fo ergicht fich, wie gezeigt der Begriff der Nothwendigs teit; geschieht es nicht vollständig, wird aber das Fehlende im Gedanken ergänzt, fo ergiebt fich der Begriff der Möglichkeit. So hängen diefe modalen hauptfategoricen mit den Rategorieen der Erscheinung und des Grundes zusammen. - Die Unmögs lichteit fest die Nothwendigfeit voraus, ihr Begriff fann nur ans dem der Nothmendiakeit bergeleitet werden. Denn fie ... rubt auf einer verneinenden, den Gedanten begränzenden, bindenden Rothwendigfeit;" fie ift felbft nur eine Berneinung, welche aus der Rückwirfung der (bereits erfannten) Nothwendigfeit auf den Gedanken entipringt. Das Unmögliche ift nämlich offenbar nur Gedanke. Diefer Gedanke aber entsteht, wenn einem noch werdenden auf die Darftellung oder Bestimmung des Seyns erft ausgehenden Gedanken ein bereits gewordener, fefter Gedanke. der nicht nur als das Abbild des Birflichen überhaupt, fondern auch als das Abbild des ganzen Grundes deffelben und damit Des Nothwendigen fich weiß, entgegentritt und widerspricht. Rur Die (ertannte) Nothwendiakeit macht den ihr widersvrechenden Gedanken zum Gedanken der Unmöglichkeit. Bie fie fonach zu der Unmöglichkeit unmittelbar, so steht sie mittelbar auch zur Birflichkeit in Beziehung. Das Mittelglied bildet der Beariff ber innern Möglichkeit. Dieje ift eben nichts andres als Die Möglichkeit des Birflichen felbft. 2Babrend die Möglichkeit

fcblechtweg (bie äußere Möalichteit) bem Gedauten in ber Eraan zung der zum Grunde der Sache fehlenden Bedingungen freien Spielraum gewährt, ja, wenn von den fehlenden Bedingunam und von Allem, mas Biderstand leiften tonnte, abgesehen wird, ihn völlig frei schalten läßt, reißt fich die innere Möglichtat nicht vom Birklichen los, fondern ,, will es vielmehr in feinem Berden verstehen," indem fie fragt, wie etwas möglich fep. Aber fie ift noch gang im Gedanten beschloffen und infofern ein rein modaler Begriff, indem fie erst ihre Berwirklichung erwan Die Erfüllung diefer Erwartung ist die Birklichteit. tet. Sobald die Bedingungen, welche die innere Möglichkeit einer Sache fordert, da find und immer mehr nach Einem Bunkte fich hindrängen, sobald die Möglichkeit reif ift, bricht mit dem Er scheinen der letzten Bedingung, die noch fehlte, nämlich der die übrigen Bedingungen fammelnden, richtenden, bewegenden Rraft, die Birklichkeit hervor. - Das Bufällige endlich ift bas uns terschiedliche, in dem Nothwendigen (Allgemeinen) nicht mitbe faßte, doch aber mit ihm in Berührung tretende Einzelne. Dieß äußerlich zur Nothwendigkeit Sinzufommende bezeichnet bie Sprache als Zufall. ---

Betrachten wir nun zunächst das Princip, das diefer gans zen Ansicht zu Grunde liegt, so scheint uns dasselbe an einer go miffen Unflarheit und Unbestimmtheit zu leiden. Um den Ges genfatz von Denken und Seyn zu vermitteln, will Trendelenburg, da das Vermittelnde teine ruhende Eigenschaft feyn tonne, "eine dem Seyn und Denken gemeinsame Thätigkeit suchen." Eine folche findet er in der Bewegung. Danach ift die Bewegung als die besondre, bestimmte Thatigkeit, welche Denken und Sem vermittelt, mithin als eine Art der Thätigkeit unter den Begriff ber Thätigkeit überhaupt gestellt: die Thätigkeit ift das Allge meine, die Bewegung das Besondre. Nachdem er aber die Bo wegung als das im Denten und Seyn Gemeinsame näher nach gewiesen, wird ihm unter der hand die Beweauna zum Allge meinen, das "jeder Thätigkeit zu Grunde licat," die Thätigkeit alfo zum Besondern. Allein diese Stellung der beiden Begriffe ändert zugleich die Stellung des Princips; ihr Schwanken macht Denn Denken wie Seyn find das Brincip selbst schwankend. nach Trendelenburg felbst wesentlich Thätigkeit, Gedachtes wie Sependes beruhen auf Thätigkeit, find alfo, wenn die Bewegung

das Allgemeine, der Grund jeder Thatigkeit ift, in ihr wesentlich identisch. und die Bewegung tann nicht mehr als das ibre Gegenläglichteit Bermittelnde betrachtet, fondern es mußte von ihr ans dargethan werden, wie die besonderen Thätigkeiten des Seyns und des Denkens aus ihr als ihrem Grunde hervorgehen. Der anfänglich vorausgesetzte Gegensatz von Sevn und Denken muß, nachdem der Grund des Genns und Dentens und damit fein Grund gefunden, nach Trendelenburgs eigner Forderung auch aus feinem Grunde hergeleitet werden, wenn es zu einer vollen flaren Erkenntnis kommen foll. Eine folche Herleitung fehlt In der ganzen Abhandlung werden vielmehr Beweaanzlich. gung und Thätigkeit wie völlig identische Begriffe und gleichbedeutende Ausdrude gebraucht. Ja auch die Bewegung in der Ratur (im Seyn) und im Denten wird mit der Bewegung des Seyns, mit der Thätigkeit des Denkens als identisch betrachtet. Es foll Eine und diefelbe Bewegung feyn, welche in der Natur als bloße Ortsveränderung der Dinge, im Denken als bloke Beränderung der Stellung der Borftellungen innerhalb des intelligibeln Raumes auftritt, und welche als Bewegung des Seyns und Dentens, als ,, conftruttive ," als ,, ichaffende" Bewegung, die "Bildnerin des Daseyns," die Schöpferin der Gestalten " ift, aus ber "die Dinge entstchen, " durch die uns "die ganze Geometrie, die ganze außere Belt innerlich entsteht," bie aus fich Figur und Babl, Beit und Raum felbft ,, erzeugt. " 3ft Die Bewegung jenes Allgemeine, das jeder Thatigkeit ju Grunde liegt, fo find freilich alle diese Bewegungen und Thätigs feiten infofern identisch, als fie besondre Urten der Bewegung überhaupt find. Aber dieß hindert nicht, daß die Raumverändernde und refp. Raumerfüllende (ausdehnende), alfo die räum. liche Bewegung, und die schaffende, bildende, gestaltende, constructive Bewegung febr verschiedene Bewegungen feven: Bferd und Schlange, Fisch und Rafer find Thiere, aber nichts. deftoweniger fchr verschiedene Thiere. Es fragt fich alfo noch, ob alle jene Bewegungen fo ohne Beiteres für identisch gelten Trendelenburg gesteht zwar felbst zu, daß die dem Denfönnen. ten angehörende Bewegung mit der Bewegung in der Ratur "nicht in der Beife diefelbe fey, daß der Bunkt in der Bewegung Des Dentens ben entsprechenden Bunft in der Bewegung der Natur ängerlich dede;" er fügt aber unmittelbar hinzu: "Dennoch muß es Ibas Denken felbit ober die ihm angehörende Bewegung?] ein Gegenbild derfelben Bewegung fevn; denn wie tame fie fonft zum Bewußtfeyn ?" Unter bem "Gegenbilde derfelben Bemegung" verbirgt fich die Burücknahme des zugestandenen Unterfcbieds, die Berfenfung deffelben in die behauptete Identität. lind in der That, würde mit jenem Zugeständniß Ernft gemacht, fo wäre das ganze Brincip gefährdet. Denn danach maren die dem Denken und die der natur angeborende Bewegung zwei verschie dene Bewegungen, und cs mußte erft noch nachgewiesen werden, was das ihnen beiden Gemeinfame fen. Es mußte gleichermas fen erst nachgewicfen werden, mie die Refultate diefer beiden verschiedenen Bewegungen fich doch fo mefentlich gleichen tonnen wie die Erkenntniß dem erkannten Gegenstande. Dak beide doch Bewegungen überhaupt, besondere Arten der Ginen allgemeinen Bewcgung, also im Allgemeinen identisch find, er flärt diese Gleichheit nicht. Die Eiche und der Apfelbaum find Bäume, besondre Arten der Baumgattung; und doch ftimmen ihre Früchte (die Brodukte ihres Bachsthums, ihrer Thatiakeit - Bewegung) keineswegs in dem Maage überein, daß der Apfel als Abbild der Cichel gelten könnte: eine Erkenntniß, die von ihe rem Gegenstande foweit verschieden mare mie der Apfel von der Eichel, würde Riemand eine Erkenntniß nennen. Die Schwicrigfeit bleibt; fie ift durch den Begriff ,, des Gegenbildes derfelben Bewegung" nicht gehoben. Denn es ift flar, daß die Bewegung im Raume und die den Raum erst erzeugende Bewegung, die Bewegung der vorhandenen Dinge und die Bewegung, aus der die Dinge erst entstehen, die Bewegung der Borftellungen im intelligibeln Raume und die diefen Raum und die Vorstellungen selbst erst producirende Bewegung, nicht nur nicht identisch, sondern auch die eine nicht einmal das Gegenbid der andern ift. Dieß leuchtet ichon darum von felbit ein, weil die den Raum erzeugende Bewegung nothwendig das Prius und die Boraussehung aller Bewegung im Raume, wie die Die Dinge und resp. Auschauungen erzeugende Bewegung die nothwendige Voraussehung der Bewegung der Dinge und Auschauungen ift. Und wollte man fich auch dabei beruhigen, daß, obwohl jene Bemegungen verschiedene seven, doch die Bewegung der Anschauungen im intelligibeln Raume bas Gegenbild der Bewegung der Dinge im reellen Raume, und die den intelligibeln Raum wie die Anschauungen selbst erzeugende Bewegung des Dentens das Gegenbild ber den reellen Raum und die Dinge erzen genden Bemegung des Ge,yns fey, fo mußte doch, weil eben die eine nur das Gegenbild der andern, alfo nicht schlechthin identisch mit der andern ift, auch bei diefen Bewegungen das ihnen beiden Gemeinfame noch erft nachgewiefen werden. Der Unterschied beider, der fich unter dem Ausdrucke des Gegenbildes verbirgt, macht fich um fo mehr geltend, je mehr er vertuscht, und beide in Eins verschmolzen merden. Benn Trendelenburg die Bewegung als die "Grundthas tigkeit" des Seyns wie des Denkens bezeichnet, wenn er alfo bas beiden Gemeinfame fo tief legt, daß er es in der Einen, "beide Belten beherrichenden," über beide "übergreifenden" Grundthätigteit findet, fo muß es um fo mehr auffallen, wie dennoch eine fo entschiedene Differenz zwischen Denten und Seyn, Beift und Ratur bestehen tann. 3ft die Bewegung bie "Grundthätigfeit," die "Seele" des Denfens, alfo die wefent. liche Thätigkeit, durch die das Denken eben Denken ift, fo muß fie nothwendig auch als der Grund des Bewußtfeyns und Selbftbewußtseyns angesehen werden. Dieselbe Bewegung ift die Grundthätigkeit der Natur, beherricht die außere Belt. Aber bier erzeugt fie tein Bewußtsevn und Sclbitbewußtfepn: die Ratur, mit Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn begabt, wäre nicht mehr Ratur, fondern wefentlich Daffelbige mit dem Geifte; Seyn und Deuten waren, ftatt zu vermittelnde Gegenfage, vielmehr an fich identisch. Bird die Unterschiedenheit beider behauptet. fo muß auch die Unterschiedenheit der Bewegung, die beiden ju Grunde licat, zugegeben werden. Dann aber tann diefelbe Bewegung nicht als das beiden Gemeinsame angesehen werden; dann fragt fich vielmehr mit verstärfter Dringlichfeit, worin dies beiden Gemeinfame bestche? - Seben wir zu.

Die räumliche Bewegung, im reellen wie intelligibeln Raume, ift nur räumliche Bewegung, Ortsveränderung, sofern ein Hier und ein Dort, ein Dahin und Dorthin, unterschied en werden, also nur in Folge oder zusammen mit einer unterschiedenden, Unterschiede setzenden Thätigkeit. Die räumliche Bewegung ist nur Raumerfüllung, Ausdehnung, sofern sie zugleich unterschied lich begränzt wird: die unterschiedslose unbegränzte Ausdehnung ist weder denkbar noch in der Ersahrung (im Seyn) gegeben. Dasselbe gilt von der Bewegung in der Zeit: nur in und mit der Unterscheidung eines Jest, eines Borber und Nachher ift fie eine zeitliche. Ferner. Die Bew egung, die den Ranm felbit erst erzeugt, vermag dieß nur, fofern fie zugleich unterscheidende Bewegung (Thatigkeit) ift. Denn der intelligible Raum, d. h. der im Denken gebildete Raum der Gedanken (ber also nicht mit dem Gedanken des Raumes, mit dem vorges ftellten Raum zu verwechseln ift), entsteht nur, indem das Denfen bestimmte Borftellungen producirt, d. h. Gedachtes von Gedachtem (Dbjefte überhaupt) unterscheidet: eben damit ents ftebt ein Reben - einander von Vorstellungen, welches, nach bier und Dort, nach Richtungen unterschieden, für ein Abbild des te ellen, natürlichen Raumes gelten fann. Und gleichermaßen ents steht der reelle natürliche Raum nur, fofern die Natur zu einem Rebeneinander unterschiedlicher veränderlicher, beweglicher Dinge fich gestaltet, b. h. in und mit dem Entstehen der Dinge felbit, die als unterschiedliche nicht bloß aus einer nur schaffenden und bildenden, fondern nur aus einer zugleich unterfcheidenden Thätigkeit hervorgeben können: nur ein folches Nebeneinander, das damit nothwendig selbst nach Richtungen unterschieden ift und mit der Bewegung der Dinge fich bewegt (verändert), ift der wirkliche natürliche Raum. Dasselbe gilt von der die Beit erzeugenden Bewegung. Sey fie eine Bewegung des Dentens oder des Senns, die (intelligible wie reelle) Zeit entsteht aus ihr nur, fofern und indem Unterfchiede in ihr geset werden: nur die Unterschiede des Jest, des Borber und Rade her machen die durch fie hindurchgehende Bewegung zur Beit oder Zeitbewegung.

Bon der räumlichen und zeitlichen wie von der Raum und Zeit erzeugenden Bewegung unterscheidet sich offenbar die "schaffende, constructive, bildende und gestaltende" Bewegung, aus der im Seyn "die Dinge," im Denken "die ganze Geometrie und überhaupt die äußere Welt innerlich uns entstehen." Aber auch von dieser Bewegung gilt dassellenburg jenes "Entstehen der Berlauf beschränkt zwar Trendelenburg jenes "Entstehen der Dinge aus der Bewegung" auf die Erzeugung der Form derfelben. Denn neben der Bewegung läßt er, wie bemerkt, "das Ressonnt eines Substrats," ein "Seyendes, das sich bewegt," stehen; beide, Seyn und Bewegung bilden eine Einheit, in welcher die Bewegung das Seyende nur "gestaltet, bildet." Aber nm fo leichter ift der Rachweis, das diese Form erzeugende Bewegung nur möglich ift, fofern fie felbit zugleich unter fcheis dende Thätigkeit ift oder von einer folchen bestimmt, geleitet Rach Trendelenburg felbit ift die Korm ... das Begränzende wird. und Bestimmende. Umfaffende und zugleich Theilende." der Stoff "das Begränzte und Bestimmte," natürlich fo, daß die Form nicht bloß äußerlich die Gegenstände umfährt, fondern von innen wird. also aus dem Besen unmittelbar hervorwächft. Danach ist die gestaltende, Formerzeugende Bewegung wesentlich begränzende und bestimmende, umfaffende und zugleich theilende Thätigkeit. Eben damit aber ift gesagt, daß diese Bewegung zugleich felbft unterscheidende Thätiafeit fev oder mit einer folchen zufammens Denn ichon das bloke Scheiden des Stoffes ift nur ein wirke. Scheiden, fofern es zugleich ein räumliches Unterfcheiden ift: fonft wäre nichts Geschiedenes vorhanden. Das Bearänzen ift nur Begränzen, fofern unterschiedliche Gränzen gefest werden: fonft wäre wiederum nichts Begränztes geseht. Und eben fo ift das Bestimmen nur Bestimmen, es wird nur Bestimmtes gesett, fos fern das Sevende fo gesetst wird, daß es zugleich relatives Nichtfeyn eines andern ift, d. h. fofern Sevendes von Sevendem uns terschieden wird: alle Bestimmtheit ift relative Negation, d. h. involvirt den Unterschied. Trendelenburg behauptet dieß felbit, indem er ausdrücklich zeigt, wie die Bewegung nur dadurch begränzend, bestimmend, Formerzeugend zu wirken, nur dadurch die einfachfte mathematische Figur hervorzubringen vermöge, daß eine "Gegenbewegung hinzutrete und mitwirke." Bewegung und Gegenbewegung find unterschiedene Bewegungen, segen also eine fie unterscheidende Thätigkeit voraus. Schon das bloße Begränzen, das äußerlichste Gestalten und Bestimmen ift mithin nach Trendelenburg felbst ohne unterscheidende Thätigkeit unmöge

nach Treudelendurg selbst ohne unterscheidende Shätigteit unmöglich. Daß daffelbe von der Bewegung des Denkens gilt, durch welche uns die ganze Geometrie, Figur und Jahl wie überhaupt die äußere Welt innerlich entsteht, leuchtet von selbst ein. Denn auch diese Bewegung ist nothwendig ein Begränzen, Bestimmen, Umfassen und Theilen. Was endlich die Bewegung als "Princip der Auschauung" wie "der Auffassung" überhaupt betrifft, so beruht zunächst jede Auschauung ebenfalls auf einem Begränzen und Bestimmen, mithin auf unterscheidender Thätigkeit. Aber nicht bloß auf einem Segen von (unterschiedlichen) Gränzen und

14

Bestimmtheiten, d. b. auf dem Unterscheiden des Angeschanten von andrem Angeschauten, fondern zugleich auf einem Untersche den des Angeschauten vom Anschauenden (Subjekte). Obne ein Anschauendes, das fie anschaut, ift die Anschauung teine Anschauung; mithin ift fie überhaupt nicht obne jene Unterscheidung. Mit derfelben dagegen ift das Angeschaute zugleich ein Aufgefat tes, d. h. mit derfelben, aber auch nur mit derschen, ift ju gleich die Auffassung gesett: auch das Auffassen ift nur möglich, fofern es zugleich ein Unterscheiden des Aufgefaßten von dem es Auffaffenden (Subjette) ift. Die Bewegung (Thatigkeit), aus der die Anschauung und Auffaffung hervorgehen, wirkt mubin ebenfalls nur zusammen mit der unterscheidenden Thätigkeit. Die Auffaffung geschieht mit Bewußtfeyn, wenn das Unterfcheiden ein felbstthätiges Sichsinssichs Unterscheiden ift, d. h. eine unterscheidende Thätigkeit, in welcher bas Unterscheidende nicht nur die Anschauungen von einander und von sich, dem An schauenden, sondern auch fich felbst als Unterscheidendes von ich als Anschauendem wie von allem Unterschiedlichen unterscheidet. Darauf beruht, wie die Einleitung gezeigt hat, das Bewußtjem und Selbstbewußtfeyn. Eine folche fich in fich unterscheidende Thatigkeit kommt bem Denken, bem Geifte eigenthumlich ju, eben weil und sofern er Bewußtseyn, Selbstbewußtseyn ift. Das Produciren dagegen gehört auch der Natur an. Indes fann ihr auch unterscheidende Thätigkeit rein als folche beigelegt werden; die Erfahrung, die denkende Betrachtung weisen darauf bin; und nur, fofern fich zeigen ließe, daß alles Seten bestimmter Unier schiede eine unterscheidende Thätigkeit vorausseye, welche gemäß den Rategorieen und damit nach Begriffen, denen fein reelles, fondern nur ein ideelles Gepn zufommt, verfährt, wurde fich ergeben, daß die in der Natur waltende unterscheidende Thatigkeit keine bloße Raturthätigkeit feyn könne, fondern auf einer geiftigen, die Natur bestimmenden und durchdringenden 260' tigkeit beruhen muffe. Bir laffen diefe Frage vorläufig dabin' gestellt feyn. Möge der Natur unterscheidende Thätigkeit beige legt werden; — jedenfalls kann ihr kein selbstthätiges Sich'in' fich = Unterscheiden zukommen. Denn damit ware fie nicht mehr Natur, fondern wefentlich daffelbe was der Geift. --

Sonach ergiebt fich: die mannichfaltigen Bewegungen oder Thätigkeiten im Seyn und im Denken wie des Seyns und des

Dentens, in denen Trendelenburg die Bewegung felbit als bas ibnen Gemeinfame findet, find vielmehr gerade als Bewegungen verschieden, und das schlechthin Allgemeine, die reine bloge Bewegung, tann das Vermittelnde zwischen den verschiedenen Arten nicht feyn, weil das, was aus diefer Bermittelung erflärt merden foll, die Uebereinstimmung der Erfenntnig mit ihrem Gegenftande, nicht daraus erhellet. Alle jene Bewegungen find und wirken aber nur Das, mas Trendelenburg von ihnen aussaat. aufammen mit der unterscheidenden Thatiafeit. Gie alfo ift das ihnen allen Gemeinfame. Sie auch vermittelt die Gleichheit des Resultats, die Uebereinstimmung des denkenden Erkennens mit dem fevenden Gegenstande, weil, fo verschieden auch fonst die Thätigkeit des Sevns und des Denkens fevn möge, boch nur vermittelst ihrer im Seyn wie im Denten fowohl Raum und Zeit felbst, als auch die Bewegungen im Raum und in der Reit, sowohl die Anschauungen wie die Dinge in ihrer Bestimmte beit (Bildung — Gestalt), zu Stande kommen. Sie endlich icheibet aber auch Denken und Gevn, Geift und Ratur, fofern fie im Denten ein felbitthätiges Sich - in - fich - Unterscheiden und bas mit Bewußtfeyn und Selbstbewußtfeyn ift, im Seyn dagegen nur ein Unterscheiden überhaupt, von dem es noch zweifelhaft bleibt, ob es als bloke Naturthätigkeit gefaßt werden darf. -- Sonach aber fließt Trendelenburgs Anficht, bei näherer Betrachtung, in ibrem Grunde und Brincipe mit der unfrigen zufammen.

Rein Bunder daher, daß fie auch im Refultate, in der Faffung des Befens der Rategorieen, mit der unfrigen im Allgemeinen zusammentrifft, mährend die Deduction wiederum wesentlich abweicht, und, auf das schwankende, unbestimmte Princip der Bewegung gegründet, auch im Refultate ichwankend und unbeftimmt erscheint. Weder in den logischen Untersuchungen noch in der Geschichte der Rategorieen finden wir eine nähere Erörterung deffen, mas unter einer Rategorie zu verstehen fey. Trende. lenburg läßt es bei ganz allgemeinen, beiläufig hervortretenden Bezeichnungen bewenden, gleich als verftunde es fich von felbft, was man fich unter jenem namen zu denken habe. Dieje Bezeichnungen aber find nicht bloß formell verschieden, fondern vas riiren auch dem Sinne nach. Go bezeichnet er die Rategorieen zunächft als ",die wiedertehrenden Beftimmungen, unter welche wie unter höhere Machte im Concreten wie im Abstratten

14\*

all unfer Denken fallt ;" bald darauf als "die nothwendigen Go fichtspuntte des Dentens," als die "Begriffe, welche aus ber Bewegung entstehen, und unter welche, weil die Bewegung alles Berden bedingt, Alles fällt." Bie alle Begriffe im Den fen (Bewußtfeyn) "durch Beobachtung von Etwas, was ift oder geschieht," und naher dadurch fich bilden, daß "die Beobachtung Dasjenige festhält, was am Seyn und Geschehen bedeutsam wie derkehrt," fo ,, erheben fich auch die Rategorieen, die urfprüng lichen und durchgehenden Begriffe, aus der Beobachtung der nu fprünglichen und durchgehenden That" (der Bewegung). Dem gemäß nennt er fie "die Urbegriffe, die, weil die Bewegung, das Gegenbild der räumlichen, die erste und schöpferische That unfers Deutens ift, zunächst aus diefer ursprünglichen That ber vorgehen," die aber, weil die Bewegung eben fo auch das Gem beherricht, nicht bloß die "Grundbegriffe des Dentens," fondem auch ... die Grundbegriffe des Gevns" find, fomit ... lette Begriffe, unter welche wir die Dinge faffen, weil fie ihr 2Befen find." Er nennt fie aber auch "die allgemeinen Formen der Begriffe, inwiefern dem Denten wie dem Seyn gleichermaßen die Bemegung zum Grunde liegt." Er fagt: "wir feben die Rategoricen als Begriffe von Grundverhältniffen durch die confruttive Bewegung werden, und fie find felbst nichts als diese fizie ten Grundverhältniffe, - in fich flar, weil fie, vorausgeset, daß die construftive Bewegung die Grundthätigfeit des Dentens ift, in jeder Acuperung des Denkens enthalten find." Er fugt endlich hinzu: die Rategorieen, weil aus der Bewegung, der er ften That des endlichen Denkens und endlichen Sevns, bervor gehend, "tonnen uns nur für das Endliche gelten. Bit haben kein Recht, Raum und Zeit, Quantität und Qualität, Substanz und Accidenz, Birtung und Bechselwirfung, wie fie aus der erzeugenden Bewegung hervorfloffen, jenfeits diejes ende lichen Gebiets auszudehnen." Bir gesteheu, daß uns diefe verschiedenen Erklärungen unvereinbar erscheinen; wenigstens hätte ihre Verknüpfung zu Einem Begriffe dargethan werden muffen. Sind die Rategoricen die Urbegriffe nicht nur des Denkens som dern auch des Sepns, ja find fie das Befen der Dinge felbit, wie tonnen fie dann zugleich Formen von Begriffen beißen? Und foll unter fie nicht nur all unfer Denken, fondern auch "als les Werden" fallen, fo fragt es sich, wie die Natur und ihre

Thätigkeit Begriffen unterthan feyn tonne, denen doch wie allen Begriffen unmittelbar und an sich selbst kein reelles, sondern nur ein ideelles Seyn zutommen, durch die alfo die Thatigteit der Ratur nur "bedingt" feyn tann, wenn fie felbit zugleich Dent. thatigkeit ift oder von einer folchen geleitet, beherricht wird? Bie tonnen überhaupt Begriffe das Befen der Dinge feyn, ohne daß die Dinge zugleich zu Gedanken erhoben werden und damit aufhören nur Dinge zu feyn? Bie aber ftimmt das zu bem Ausgangspunkte der ganzen Untersuchung, zu dem Gegenfape von Seyn und Denken, welcher Vermittelung forderte und in der Bewegung fand? Und find fie das 28 efen der Dinge felbit. fo ift wiederum nicht ohne Beiteres einzuschen, wie fic Grund. ver hältniffe oder Begriffe von Grundverhältniffen feyn fole len: cs batte näber erörtert werden muffen, wiefern bas Befen der Dinge und ihre Grundverhältniffe in Eins zufammenfallen. Jedenfalls bleibt es unklar, wie das "Grundverhältniß," wels des dem 3wede zu Grunde liegt und den Gedanken als bas Brius des durch ihn bestimmten Gevns befaßt, "den Rategorieen eingebildet werden, und damit diefe zu einer höheren Stufe fich erheben können." Denn damit wird eine Rategorie der anbern eingebildet, eine durch die andre erhoben, - ein Borgang, ber nicht fo ohne Beiteres verftändlich erscheint. Endlich durfte auch die Beschränfung der Gültigkeit der Rategorieen auf das endliche Seyn und Denken fich von Trendelenburgs eignet Grundanschauung aus leicht anfechten laffen. Bird Eruft gemacht mit jenem Ausspruche, wonach die Bewegung als die "Grunde thatigfeit" des Seyns wie des Denfens beide Belten "beherricht," über beide ,, übergreift, " fo ift danach offenbar die Bewegung felbit das Absolute, wenn auch nur erst nach feiner einfachsten, allgemeinsten Bestimmung. Die Bewegung erzeugt die Kategorieen, die "Bestimmungen," unter die all unfer Denten fällt, durch Die alles Berden bedingt ift. Bermittelft ihrer also bestimmt, bildet, gestaltet die Bewegung das Seyn wie das Denken, die Dinge wie die Gedanken. Nun ift fie aber zugleich in allem Berden und Denken immanent: Werden wie Denken ift felbst Bewegung, Thätigkeit; fie ift das dem Seyn und Denken Gemeinfame; fie licgt "jeder Thatigkeit zum Grunde." Mithin muß fie auch felbit unter diefelben Bestimmungen fallen, unter die alles Berden, alles Denken fällt. Denn fie ift cs, die Raum und Zeit, Quantität und Qualität 2c. nicht nur seht, sondern auch in ihnen immanent wirkt und nur durch ihre Immanenz fie als Raum und Zeit 2c. erhält, die also selbst als Raum und Zeit, Qualität und Quantität 2c. sich äußert, — d. h. die Rategorieen gelten auch für das Absolute.

Dennoch hat Trendelenburg, wie es von einem fo gründ. lichen, unbefangenen, scharffichtigen Forscher nicht anders zu erwarten ift, das Richtige vor Augen gehabt. Die Rategorieen find in der That Das, als was er fie bezeichnet. Aber fie find es nicht als Erzeugnisse der Bewegung, fondern, wie die Bewegung nur constructiv, schaffend und gestaltend wirkt zusammen mit der unterscheidenden Thatiafeit, fo find fie es nur als die allgemeinen Beziehungs- und Gesichtspunkte, die allgemeinen Normen, Rriterien, Unterschieds=Bestimmungen, nach denen die unterscheidende Thätigkeit verfährt, um Unterschiede fegen ju tonnen. Eine jener Bezeichnungen indes muffen wir zurudweis Die Behauptung, die Kategorieen seven das 2Besen der fen. Dinge felbit, oder wie Rraufe und Begel fagen würden, die Grund. wesenheiten der Dinge, stimmt so wenig mit Trendelenburgs eige nen Brämiffen überein, daß wir fie für ein fremdartiges, vielleicht nur durch eine Ungenauigkeit des Ausdrucks beigemischtes Element halten muffen. Denn jener "Reft eines Substrats," jenes "Seyende," das sich bewegt oder bewegt wird, ist nach Trende lenburg felbst kein Erzeugniß der Bewegung; die Bewegung beftimmt, gestaltet, formt es nur. Mithin können auch die aus diefer formenden Bewegung hervorgehenden Begriffe nur for melle Begriffe feyn. Rum Befen der Dinge gehört jenes Sepende, jenes Substrat nothwendig mit. - Dag nach unferer Anficht die Rategorieen eine andre Stellung zum Absoluten erbalten, indem fie nicht bloß auf das endliche Sevn und Denfen eingeschränkt bleiben, - diefen Bunkt der Differenz laffen wir vorläufig unerörtert; er wird im Kolgenden von felbit zur Entscheidung kommen. ---

§. 14. Fassen wir zusammen, was im Verlauf diefer hiftorisch-kritischen Ucbersicht vereinzelt hervorgetreten ist.

Die verschiedenen Ansichten vom Wesen der Rategorieen, die wir kennen gelernt haben, lassen sich unter vier Klassen oder Rubriken einordnen, jenachdem sie die Rategorieen in die Logik,

ober in die Metaphyfit, oder auch in die Bfychologie ftellen, oder ben Bersuch machen, das logische und metaphyfische Element derfelben in der fundamentalen Einheit des Begriffs zu verlnüpfen. Diefe Berfuche erscheinen mehr oder minder ungenügend, indem meist das logische Element von dem metaphysischen absorbirt wird. Reine jener Ansichten vermochte bie Rategorieen in allen drei Beziehungen zu voller Geltung zu bringen und in ihrer metaphysischen die logische, in der logischen ihre psychologische Bedeutung (für die Entstehung des Bewußtfeyns wie der bestimmten Bahrnehmungen, Anschauungen 2c.) nachzuweifen. Bir haben aber auch gesehen, wie alle die verschiedenen Anfichten mittel = oder unmittelbar auf die unfrige zurückgeben, die unfrige voraussehen ober involviren. Dies ift infofern erflärlich als nach der unfrigen allein in der logischen Geltung der Rate. gorieen zugleich auch die metaphyfische und in beiden die psychologifche Bedeutung derfelben bervortritt. Eben barum konnten wir in allen einen Rern der Babrbeit anerkennen. **(58 formt** iett darauf an, die mannichfaltigen Momente, die damit vorläufig in den Begriff der Rategorieen von uns aufgenommen worden find, aus ihrer oben dargelegten allgemeinen Bestimmung ab. zuleiten und damit als nothwendige Momente des Begriffs aus. brudlich nachzuweisen.

§. 15. Bir haben die Rategorieen aus der Natur der unterscheidenden Thätigkeit, aus dem Begriffe des Unterschieds bergeleitet, und fie demgemäß für die an fich rein logischen, fcblechthin allgemeinen, ideellen und formellen Begriffe erflärt, welche die allgemeinen Beziehungen der Unterschiedenheit und refp. Gleichheit der (feyenden wie gedachten) Dbjette ausdruden, welche also ihren Inhalt, ihre Bestimmtheit an eben diefen Beziehungen haben, in denen, wenn es ein unterschiedliches Geyn giebt, die Dinge nothwendig unterschieden und resp. gleich find, in benen, wenn es ein unterscheidendes Denten giebt, alles Ge-Dachte nothwendig als unterschieden und refp. gleich gefaßt wer-Eben damit haben wir sie für die nothwendigen ideden muß. ellen Borausjegungen nicht nur aller Unterschiedenbeit (alles uns terfchiedlichen reellen wie idcellen Gepus) fondern auch des Thuns ber unterscheidenden Thatigkeit felbit erklart, weil ohne fie einerfeits ein unterschiedliches Sevn undentbar ift, andrerseits obne fie es eben so unmöglich ist, Unterschiede zu setzen, wahrzunetsmen und aufzufassen. Für dieses Auffassen, d. h. für die nachunterscheidende, vergleichende Thätigkeit unsers Denkens, welche gegebene Unterschiede in und für das Bewußtseyn setzt, find die Rategorieen die allgemeinen nothwendigen Gesichts - oder Bergleichunspunkte, ohne welche wiederum das nach - unterscheidende Denken sich nicht zu vollziehen vermag.

Sind fie dieß, fo find fie eben damit zunächft auch Das. als was Ariftoteles fie bezeichnet, die allgemeinen Bradica. mente der Dinge, und zwar nicht bloß in unserm Denken oder für unfere Borstellungen (Wahrnehmungen — Anschauungen) sone dern auch im reellen Gevn. Denn es leuchtet ein, daß Dasjenige, worin ein Ding vom andern unterschieden oder dem andern gleich ift, jedem auch felbst zukommen muß, weil wie wir gesehen haben, eben darin, worin jedes vom andern unterfchieden ift, zugleich feine pofitive Bestimmtheit besteht. Dieß gilt gleichermaßen von den reellen Dingen wie von bloß gedach. ten Objetten. Drücken alfo die Rategorieen die allgemeinen Beziehungen aus, in denen die Dinge unterschieden und resp. gleich find, mithin das Borin ihrer Unterschiedenheit und Gleichheit, fo folgt von felbit, daß fie auch die allgemeinen Begriffe deffen find, was jedem Dinge zukommen muß, wenn es überhaupt ein Ding, von Andrem unterschieden, irgend wie bestimmt feyn foll. Sind z. B. Eifen und holz in qualitativer Beziehung, der Qualität nach, un. terschieden, fo ift damit jedes ein qualitativ bestimmtes, ein Quale, es tommen ihm einzelne bestimmte Qualitäten zu; eben damit aber kömmt ihm nothwendig mittelbar und implicite auch das in den einzelnen Qualitäten als Qualitäten Identische, Gine, Gemeinsame zu, d. h. das Qualitative überhaupt als Dasjenige. wor rin alle qualitativen Bestimmtheiten von allen quantitativen und fonstigen Bestimmtheiten unterfchieden find : eben dieß aber ift der tategorische Begriff der Qualität. Es folgt aber auch , daß die Rategorieen nicht bloß — wie Aristoteles von feiner grammatifo. logischen Anficht aus annahm - die allgemeinen Begriffe aller möglichen Prädicate find. Denn fie drücken nicht bloß dass jenige aus, worin die einzelnen Beftimmtheiten der Dinge, fondern auch Dasjenige, worin die Dinge felbft ihrem Befen nach von einander unterschieden oder mit einander identisch find, was ihnen alfo nicht bloß adjettivifch oder accidentell, fondern

fubstantivisch, abstanziell, zukommen muß. Nur daburd, das die Dinae nicht blog in ihren einzelnen Bestimmtheiten, fondern wefents lich unterschieden find, find fie (unterschiedliche) Dinge und haben fie (unterschiedliche) Bradicate. Und nur darum, weil die Rategorieen die allgemeinen Beziehungen oder das Borin aller Unterschiedenheit und Gleichheit ber Dinge ausdrücken, find fie que gleich die allgemeinen Prädicamente. Jedem Dinge fommt 2. B. zwar nothwendig Qualität zu; aber nicht deshalb, weil die Qualität ein allgemeines Bradicament ift, fondern vielmehr, weil jedes Ding als folches nothwendig ein qualitativ Bestimmtes b. b. der Qualität nach von anderen unterschiedenes ift. Die Qualität ift also wohl allgemeines Bradicament, aber nicht an fich oder ihrem Grundbegriffe nach, fondern nur als Aus. druct einer bestimmten Beziehung, in der nothwendig alle Dinge unterschieden oder resp. gleich find. Bare das Brädicabilische Die Grundbestimmung des Begriffs, fo murde nur folgen. daß allen Dingen Qualität überhaupt beizulegen fev, nicht aber, daß iches Ding eine bestimmte Qualität baben muffe. Gerade Dief aber ift die Einsicht, auf die es ankommt, die einen logischen und metaphyfifchen 2Berth bat.

§. 16. Sind die Rategorieen, als was wir fie erwiesen baben. fo find fie ferner zugleich - nach der ftoischen Anficht - Die allgemeinen Bestimmungen alles Sevenden, und zwar im aktivischen wie im passivischen Sinne des Worts. Sie üben zunächst aftivisch eine bestimmende Macht über das Sevende aus. meil und fofern es nothwendig ihnen gemäß bestimmt wird. Denn tann die unterscheidende Thätigkeit, wie gezeigt, nur Unterschiedliches fegen, fofern und indem fie zugleich die Beziehung bestimmt, in welcher fie es unterscheidet, fo tann fie fich felbst nur vollzieben, fofern und indem fie die Rategorieen anwendet. Gie tann fie aber nur anwenden als die immanenten Normen. nach denen fie felbit thatig ift. Denn fie fann vollftandige beftimmte Unterschiede nur fegen, fofern fie gemäß jenen allgemeis nen Beziehungen das zu Unterscheidende unterscheidet, d. h. fofern fie ihnen gemäß thätig ift. Und da fie fonach ihnen gemäß thatig feyn muß, weil fie fonft gar nicht unterscheiden könnte, fo ift ihr Thun nothwendig durch jene allgemeinen Beziehungen geleitet, bestimmt, - d. h. die Rategorieen find die Rormen, nach benen die unterscheidende Thatigkeit fich vollzieft, nach benen fte bie Unterschiede und damit das zu Unterscheidende felbst be-Indem fie aber fonach die allgemeinen Unterschiedsbeftimmt. ftimmungen find und alles Sevende, sofern es ein unterschiedlides ift, ibnen gemäß bestimmt ift, fo find fie zugleich - wenn auch nur mittelbar, vermittelft der fie anwendenden unterichei. benden Thätigkeit - das die Dinge felbst Bestimmende. Dies ailt wiederum gleichermaßen für das reelle Seyn, wie für unfer Denten und feine Borftellungen, Anfchauungen, Babrneb munaen. Bir tonnen im Denken weder Unterschiede feten (m. terschiedliche Gedanken produciren), noch unfere bereits an fich unterschiedenen Berceptionen als folche fassen, ohne gemäß den Rategorieen das zu Unterscheidende zu unterscheiden, das schon Unterschiedene nachzuunterscheiden. Es tann im Seyn weder Unterschiede geben noch Unterschiedliches entstehen, ohne daß es gemäß den Kategorieen unterschieden ift ober im Entstehen (burch eine es beberrichende untericheidende Thatiafeit) ihnen gemäß un. terschieden und bestimmt wird.

Eben darum aber sind die Rategorieen auch die allgemeinen Bestimmungen der Dinge im passivischen Sinne des Worts, die allgemeinen Bestimmtheiten alles Sevenden, — womit die stofche Ansicht in die Aristotelische wieder einlenkt. Denn ist das Bestimmte nothwendig Ausdruck Desjenigen, nach welchem es bestimmt ist, so drücken sich die Rategorieen eben damit, das ihnen gemäß das Sevende bestimmt wird, auch in letzterem aus. Alles, was nach der Rategorie der Qualität von Andrem unterschieden wird, erhält damit nothwendig qualitative Bestimmtheit; und sofern es eine solche hat, kommt ihm Qualität zu. Ju allem qualitativ Bestimmten ist mithin die Qualität die jedem gleichermaßen zusommende, allgemeine Bestimmtheit, Dasjenige, welches, weil es jedem zusommt, auch in jedem ausgedrückt und von jedem zu prädiciren ist, — das allgemeine Brädicament.

Aber wiederum find die Rategorieen diefe allgemeinen, altivischen wie pafswischen Bestimmungen des Seyenden nicht unmittelbar, nicht principiell oder ihrer Grundbestimmung nach. Sie sind nicht felbst thätige, un mittelbar bestimmende Potenzen wie die Lóyoc Evoloc der Stoiler: deun sonst müßte z. B. die Rategorie der Qualität erst noch sich in sich unterscheiden, um das Seyende als ein qualitativ Unterschiedenes seten zu können; auch wäre nicht einzusehen, wie die mannichfaltigen Rategorieen so zusammenwirken könnten, daß die von ihnen gesetzen Bestimmtheiten des Sevenden nicht ein gleichgültiges, zusammenhangsloses Nebeneinander, sondern Ein harmonisches Ganzes bildeten. Sie sind vielmehr nur die Normen, nach denen die Eine unterscheidende Thätigkeit (im Seyn wie im Denken) versährt und das zu Unterscheidende bestimmt, — d. h. nicht unmittelbar, sondern nur als diese Normen, als die Begriffe der allgemeinen Beziehungen aller Unterschiedenheit und resp. Bleichheit, sind sie implicite zugleich das Bestimmende der Dinge.

§. 17. Sonach aber haben die Rategorieen zugleich eine metaphyfifche Bedeutung, die ihnen zuerst Blotin entschieden Bie man auch die Biffenschaft der Metaphofit vindicirt bat. faffen moge, fie wird immer nur Metaphyfit beißen tonnen, fofern fie die nothwendigen Boraussegungen, die allgemeinen Be-Dingungen des unmittelbar gegebenen Seyns (der Ratur und Des Geistes), also das, was begrifflich das Brius des f. g. Birt. lichen bildet, zum Gegenstande ihrer Forschung macht. Die Rategoricen gehören zu diesen Boraussegungen. Denn ift bas gegebene Seyn ein mannichfaltiges, unterschiedliches, ift cs insbefondre ein beständiges Berden, Entstehen und Bergeben mannich. faltiger Dinge, fo daß das Unterschiedliche eben als folches felbst entsteht; und find es die Rategorieen, ohne welche die unterscheidende Thätigkeit nicht thätig feyn und mithin nichts Unterfchiedliches entstehen tann, welche also vorhanden fevn muffen, wenn es Untericiedliches im Gevn wie im Denten geben foll; fo find fie offenbar allgemeine Bedingungen des Birflichen. So gewiß fich das Werden und Dasevn unterschiedlicher Dinge nicht leugnen lagt, fo gewiß tann den Rategorieen diefe metaphyfifche Dignität nicht abgesprochen werden. Aber weil fie nur Die allgemeinen Beziehungen ausdrücken, in denen alles Unterfoiedliche nothwendig unterschieden und resp. gleich ift, und nach Denen alles zu Unterscheidende nothwendig unterschieden werden muß, um als ein Unterschiedliches gesetzt werden zu können, furz weil fie nur die Normen find, nach denen die unterscheidende Thatiafeit verfährt, fo ift die metaphyfifche Grund bedingung alles Birklichen die unterscheidende Thatigteit felbft. Die Rategorieen find nicht ohne fie, sondern nur durch fie, nur das durch daß fie fich ihrer als jener Normen bedient. Bedingungen Des Birklichen: nur in diefer Anwendung, welche die unterfcheidende Thätigkeit von ihnen macht, haben fie ihr Seyn und Be-Folglich können fie nicht als an und für fich feyend, fonfteben. dern nur als Erzeugniffe der unterscheidenden Thätigkeit angese Legtere alfo ift gleichsam primär und principiell ben werden. metaphysischer Natur, die Rategorieen nur fecundär und abge Sofern fie aber nothwendig von der unterleiteter Beife. scheidenden Thätigkeit geset und angewandt werden muffen, weil fie ohne fie nicht thatig feyn konnte, geben fie aus dem 28 efen der unterscheidenden Thätigkeit felbft hervor. Eben das mit erhellet, daß lettere ihrem Besen nach nothwendig Dent. thatigkeit ift, wie wir fogleich naber barthun werden.

Infofern hatte Blotin Recht, wenn er das metaphyfifche Brius bes gegebenen Seyns als intelligibles (geistiges) Seyn bezeichnete. Als folches muß es gedacht werden : dazu nöthigt, wie fich zeigen wird, der Begriff der Rategorieen, der Begriff des Unterschieds, der Begriff des wirklichen Geyns. Er hat dagegen Unrecht, wenn er, vom intelligibeln Seyn ausgehend, die Rategorieen als deffen wefentliche Qualitäten oder unmit. telbar fepende 28 efen 8-Bestimmtheiten fast, und von ihnen die des Wirklichen ableiten will. Von diefer Auffassung aus ift es zwar consequent, die Rategorieen des metaphysischen intelligibeln Seyns von denen des phyfischen, reellen zu unterscheiden. Denn hätte jenes dieselben Besensbestimmtheiten wie dieses, fo wäre es offenbar kein andres, metaphysisches, sondern wesentlich daffelbe, was dieses. Aber mit jener Auffaffung und Diefer Unterscheidung verlieren die Rategorieen ihre logische und metaphyfische Digni. tät, d. h. fie hören auf Rategorieen zu feyn. Denn entweder fallen fie damit begrifflich in eins zufammen mit den einzelnen, gegebenen, concreten Bestimmtheiten des Sevenden, oder fie werden zu willführlichen Gebilden der menfchlichen Abstraftion, au jenen Allgemeinbegriffen, die nur dadurch entstehen und bestehen, daß unser reflektirendes Denken 3. B. bei den gegebenen, concreten, mannichfaltigen Qualitäten der Dinge von deren Unterschieden und damit von aller Bestimmtheit derfelben soweit abstrabirt, bis ihm das Qualitative ohne alle Bestimmtheit, die f. g. reine Qualität, übrig bleibt. Bie folchen Begriffen irgend web

che Gültigkeit, und insbesondre wie ihnen logische und metaphyfische Geltung zukommen kann, ist durchaus nicht einzusehen. Außerdem könnten die Kategorieen solche abstrakt allgemeine Qualitäts oder Prädikatbegriffe nur für die mannich faltigen reellen, weltlichen Dinge seyn; für das Eine ewige intelligible Seyn dagegen müßten sie nothwendig die concreten, es vom reellen Seyn unterscheidenden Qualitäten bilden, d. h. der Begriff der Kategorieen wäre dort ein wesentlich andrer als hier.

§. 18. Rant machte deugemäß mit Recht die formelle Natur der Rategorieen geltend. Sie find in der That nur for-Denn ift alles Sevende in Beziehung auf melle Beariffe. Qualität, Quantität 2c. unterschieden und fommt somit allen Dingen gleichermaßen Qualität, Quantität 2c. gu, fo fann dies Eine, Gleiche, Allgemeine, d. h. die Qualität als Rate. gorie, offenbar nichts Inhaltliches, Stoffliches fenn: als folches tann nur das vermittelft der Rategorie der Qualität qualitativ bestimmte Sevende bezeichnet werden. Die Rategorie kann an diesem Substanziellen nur als die gleiche, allges meine Art und Beife fich darftellen, in welcher alle einzels nen, concreten, vermittelft ihrer gesetten und bestimmten aug. litativen Unterschiede von allen quantitativen 2c. fich uns terscheiden. Eben fo bezeichnet auch die Befenheit oder Substanzialität felbst, als Rategorie, nur die gleiche allgemeine Art und Bcife, wie alles Befentliche von dem blog Erscheinenden. Unmesentlichen, alles Substantielle vom bloß Accidentellen, von den bloßen Modificationen 2c. sich unterscheidet. Sind die Dinge wesentlich unterschieden, so kann der allgemeine Begriff der Befenheit nichts andres bezeichnen, weil das in den unterfchiedlichen Befen als folchen Identische, allen Gemeine, nur dasjenige feyn tann, worin fie alle als Befen von Allem, mas nicht Befen ift, fich unterscheiden. Ferner. Sind die Ras tegorieen die allgemeinen Unterschiedsbestimmungen, vermitelft deren alles Unterschiedliche feine Bestimmtheit erhält, ohne die es nicht Unterschiedliches wäre, fo können fie wiederum nichts Inbaltliches, Stoffliches feyn. Denn das Substanzielle wird ja vermittelft ihrer nur bestimmt, ift alfo nothwendig ein von ihnen Berschiedenes. Es erhält zwar vermittelft der Rategorie der

ł

Substanzialität auch feine sub stanzielle Bestimmtheit; aber eben deshalb leuchtet um so deutlicher ein, daß die Rategorie der Substanzialität nicht selbst etwas Substanzielles seyn kann. Sind endlich die Rategorieen die allgemeinen Normen für das Thun der unterscheidenden Thätigkeit, so ergiebt sich wiederum, daß sie nur die Art und Weise ausdrücken können, nach welcher die unterscheidende Thätigkeit zu versahren hat, um mannichsaltige, bestimmte, vollständige Unterschiede und damit ein Unterschiedliches sehen zu können.

Infofern hat Rant Recht, wenn er die Kategorieen schlechtweg als Formen bezeichnet: fie find es für das Seyn wie für das Denken. Aber er hat Unrecht, wenn er diese Formen wie Rächer oder Bezirke betrachtet, in welche die Dinge (als Erscheinungen) von unferm Verstande vertheilt, zufammengefaßt, eingeordnet werden. Diefe rein mechanische Ansichtsweise widerlegt Allerdings find die Rategorieen die Medien, vermitfic felbst. telft deren allein in der Mannichfaltigkeit unferer Bahrnehmungen, Anschauungen, Borstellungen, wie in der Mannichfaltigteit ber Dinge bestimmte Verhältniffe, Busammenhang und Ordnung entstehen, auf denen alfo alle Synthese, aller Zusammenhang, alle Ordnung im Denken wie im Seyn beruht. Dieß zuerft erfannt und geltend gemacht zu haben; ift, wie bemerkt, das große Berdienst Rants; darin liegt der bedeutende Fortschritt, den die Rategorieenlehre, die Logik, die Erkenntnißtheorie feinem Genius zu danken hat. Aber zunächst find die Rategorieen nicht blok fubjeftive Medien unfers Erfenntnigvermögens; fie vermitteln nicht bloß den Zusammenhang und die Ordnung unfrer Gedanten, sondern auch der Dinge. Dieß muß Rant felbst zugeben, sobald er dabei beharrt, daß es "Dinge an fich, " also eine Mannichfaltigkeit von reell Scyendem giebt, und bag es die Dinge find, "die unsere Sinne rühren und theils von felbit Borftellungen bewirken, theils unfere Berftandesthätigkeit in Bo wegung bringen," die uns also den Stoff unferer Ertenntnis, jene angebliche "Rhapsodie," jene chaotische Masse von Eindriden, Empfindungen, Berceptionen, zuführen. Denn danach giebt es, weil eine Mehrheit von Dingen und mannichfaltige von ib nen bewirfte Borftellungen, nothwendig unter fciedliche Dinge, die als folche auch bestimmte find; die ferner, da fie unfere Sinne rühren und Borftellungen bewirten, nicht ftarr und todt,

sondern nothwendig wirksam, thatig find, und die, da fie uns den Stoff der Empfindungen in Maffe zuführen, auch nothwendig beifammen find, zusammen wirken. Das Beisammen unterschiedlicher, bestimmter Dinge, muß aber nothwendig felbst ein bestimmtes fepn. Denn wäre es ein völlig unbestimmtes, schwankendes, flussiges, so würde es nothwendig die Bestimmtheit jedes einzelnen Dinges auflösen. (Ein völlig unbestimmtes Beisammen bestimmter Dinge ift eine contradictio in adjecto, indem eben dadurch, daß ein bestimmtes Ding mit einem andern bestimmten beisammen ift, eo ipso auch ihr Beisammen ein bestimmtes, weil nothwendig von dem Bejsammen zweier oder mehrerer andrer Dinge unferschieden ift. Somit ergiebt fich zugleich, daß, fo gewiß die Dinge unterschiedliche, bestimmte find, fo gewiß auch ihr Beisammen ein unterschiedliches feyn muß. Ein unterschiedliches Beisammen manniche faltiger wirksamer Dinge ist aber nothwendig ein Complex unterschiedlicher Berhältniffe, in denen die Dinge zu einanber fteben, wie fich bei der Erörterung dieses Begriffs ergeben wird. Eben damit aber fteben fie auch in Zusammenhang mit einander. Und foll diefer Zusammenhang und somit die Bestimmtheit der Berbältniffe wie die Bestimmtheit der Dinge felbst Bestand haben, fo tann er tein chaotisches, fcwantendes, fluf. figes Miteinander feyn, - denn mit einem folchen ift die Bestümmtheit der Verhältniffe wie der Dinge selbst schlechthin un. verträglich, --- fondern er muß nothwendig ein geordneter, d. h. nach irgend einem Brincipe bestimmt, unter die Gerrschaft von Gesetzen und Regeln gestellt feyn. Bas von den Dinaen gilt, das gilt offenbar auch von unfern Gedanten, fofern fie une terschiedliche find.

So gewiß es demnach unterschiedliche Dinge und Vorstellungen giebt, so gewiß giebt es Verhältnisse, Zusammenhang und Ordnung unter ihnen. Und so gewiß es Ordnung, Zusammenhang, Verhältnisse giebt, so gewiß sind diese im Seyn wie im Denken wiederum nur vermittelst der Kategorieen geset und bestimmt. Zunächst leuchtet ein, daß, wie die Bestimmtheit der Dinge und Vorstellungen Verhältnisse derselben, Zusammenhang und Ordnung involvirt, so umgekehrt Ordnung, Zusamsenhang und Verhältnisse der Dinge ihre Bestimmtheit voraussegen. Denn ohne Bestimmtheit ist jede Begränzung, jede

Scheidung unmöglich, weil jede Granze eine Bestimmtheit des durch fie Begränzten ift. Flöffen also die Dinge und Borftels lungen, weil völlig unbestimmt, chaotisch in und durch einander, fo bildeten fie eben nur ein trübes Chaos, einen wüften Traum: Verhältnißmäßigkeit, Jusammenhang, Ordnung wären unmöglich. Rolalich find die Rategoricen schon insofern, als sie die Bedingungen aller Bestimmtheit der Dinge und Borftellungen find, au gfeich auch die Bedingungen aller Verhältniffe, aller Synthefis und Ordnung. Mit der Bestimmtheit der Dinge und Borftellungen ift nun aber, wie gezeigt, nothwendig auch ihr Beifammen und, fofern fie wirkfam find, ihr Berhalten ju einander ge-Aber die vielen, unterschiedlichen Dinge und Borftelluns fest. gen können nur in unterschiedlichen Berhältniffen fteben. Diese wiederum können ihre Unterschiedenheit nur vermittelst der Rategorieen erhalten. Es muß alfo Berhältnik-Rategorieen geben. b. h. allgemeine Normen, nach denen die unterscheidende Thatigkeit Die Berhältniffe der mannichfaltigen Dinge und refp. Borftellungen bestimmt, Begriffe der allgemeinen Beziehungen, in denen die mannichfaltigen Verhältniffe unterschieden oder resp. gleich find. Soll endlich ein Mannichfaltiges von unterschiedlicher Bestimmtheit geordnet werden, fo fann dies nur dadurch gefcheben, daß es nach irgend einem Principe geschieden und refp. aufammengestellt, eingetheilt, gegliedert wird: denn eben darin besteht der Begriff der Ordnung. Alles Ordnen involvirt mithin ein Unterscheiden: ich tann die Dinge nicht nach einem Principe gufammenstellen, ohne sie nach eben diesem Brincipe von einander zu unterscheiden. Das Princip ist daher für die ordnende Thätige keit dasselbe, was die Rategorieen für die unterscheidende Thatigkeit, Norm ihres Thuns. In der That ift jedes Ordnungsprincip entweder felbit eine Rategorie, oder fommt nur mittelft der Rategorieen zu Stande, wie sich im Folgenden (§ 43. f.) zeigen wird. Wir berufen uns hier vorläufig auf die Erfahrung: fie bestätigt es durchgängig, daß Ordnung und ordnende Thätigkeit nur mittelst der Rategorieen möglich ift. Denn wir fönnen zwar die Dinge nach febr mannichfaltigen Brincipien oder Gesichtspunkten eintheilen, 3. B. nach ihrem Umfange, oder nach ihrer Farbe, Dichtigkeit, specifischen Schwere 2c. Aber eben das mit ordnen wir sie einerseits implicite gemäß den allgemeinen logischen Rategorieen der Quantität und Qualität; andrerseits

haben wir die Begriffe, Umfang, Farbe, Dichtigkeit 2c. nur mits telft Anwendung der Rategoricen. 3ch ordne meine Möbel nach meiner Bequemlichteit, meine Bucher nach den verschiedenen Bif. fenschaften; aber eben damit ordne ich jene nach einem beftimm. ten 3wede, diefe nach ihrem Inhalte; und 3wed, Inhalt find Rategorieen. Der Maler ordnet feine Figuren nach den Regeln der Runft, der Gruppirung; aber eben damit nach einem 3wecke, den er im Auge hat: er will den Eindruck der harmonie, ber Schönheit im Beschauer bervorbringen. Gewöhnlich betrachten wir die Dinge als in höchfter Inftang nach Gattungen; Arten und Exemplaren geordnet; aber jede Gattung b. h. das All. gemeine des Befens, das im Besondern und Einzelnen, in den Arten und Exemplaren fich ausdrudt, ift ein Begriff, und der Begriff ift eine Rategorie. Genug, ift alles Ordnen nur vermits telft Unterfcheidung möglich, wenn auch diefe ordnende Une terscheidung nicht bloß Einzelnes von Einzelnem, fondern eine Rehrheit von Dingen von einer andern Mehrheit unterscheidet. fo ift auch alles Ordnen nur vermittelft der Rategorieen möglich; und giebt es eine bestimmte unwandelbare Ordnung der Dinge, eine Beltordnung, die trop alles Wechfels und in allem Wechfel beharrt, in die alles Entstehende eintritt, weil es nur ihr aemaß entsteht, fich entwickelt und vollendet, in der alles Seyende feinen bestimmten Blay hat, weil es ihr gemäß felbst beftimmt ift, fo giebt es nothwendig auch bestimmte allgemeine Ordnungs - Rategorieen, allgemeine Normen, nach denen die unterscheidende Thätigkeit nothwendig verfährt, fofern fie nicht bloß unterfcheidend, fondern auch ordnend thatig ift.

Aus diefer Erörterung erhellet zugleich, wiefern Sigwarts und E. Reinholds oben dargelegte Ansichten die Wahrheit treffen. Die Kategorieen sind es in der That, die, wie Sigwart will, die Verlnüpfung der Gedanken mit Nothwendigkeit bestimmen, ihr den Charakter objektiver Wahrheit geben. Sie sind, wie Reinhold sich ausdrückt, die "allgemeinen Charaktere der Wirklichkeit," weil eben die allgemeinen "Bildungs- und Ordnungsnormen" im Seyn wie im Denken. Denn sofern vermittelst ihrer und ihnen gemäß alles Einzelne sein Verhäumtheit, sein Verhältniß, seine Stellung erhält, also ihnen gemäß gebildet und geordnet wird, drücken sie gleichsam Allem ihr Gepräge, ihren Charakter anf: indem sie im Allem, was ihnen gemäß be-

15

ftimmt ist, zugleich selbst ausgedrückt erscheinen, erscheinen sie als die allgemeinen Charaktere alles Wirklichen im Seyn wie im. Denken. —

Aber auch Lope's Auficht schließt fich bier an. Indem wir gemäß den Rategorieen unfere gegebenen (empirischen) Borftellungen bestimmen, verfnupfen, ordnen, üben wir allerdings gualeich eine "Rritik" an unserm psychologisch-entstandenen Borftellungsmaterial aus, und die Rategorieen find die allgemeinen Rriterien, nach denen wir dabei verfahren. Denn alles Rritifiren ift und involvirt, wie gezeigt; selbst ein Unterscheiden. Rur diejenige unterscheidende Thätigkeit, welche ursprüngliche Unterschiede fchöpferisch fest, find fie die allgemeinen Normen, nach denen fie ichafft und wirkt. Daffelbe find fie zwar auch fur uns fere nachsunterscheidende, vergleichende Thätigfeit, d. b. für unfer Denten, fofern es unfere gegebenen, durch die Mitwirkung der unterschiedlichen reellen Dinge gesetten und bamit unterschiedlich bestimmten Berceptionen, also ein bereits an fich Unterschiedenes unterscheidet, um es als folches aufzufaffen, fich zum Bewuchtfepn zu bringen. Aber in diefem bereits an fich Unterschiedenen erscheinen jene Normen, nach benen es urfprünglich als ein Unterschiedliches gefest wurde, --- nach denen die reellen, zur Erzeugung unferer Berceptionen mitwirfenden Dinge und dadurch mittelbar unfere Berceptionen felbit bestimmt find, - implicite ausgedrückt. Nach diefen Ausdrücken muß unfer nachunterscheidendes Deuten fich richten, es muß ihnen gemäß seine Unterscheidungsnormen fich bilden oder die ibnen entsprechenden anwenden, um das bereits an fich Unterschiedene unterscheiden zu tonnen. Damit werden fie für daffelbe zu den allgemeinen Rriterien aller Unterschiedenheit und refp. Denn ein Rriterium ift ein Unterscheidungszeichen, Gleichheit. ein Merkmal, alfo dasjenige, worin ein Ding von anderen fich unterscheidet; ein allgemeines Kriterium also ein Unterscheidungszeichen aller Dinge, dasjenige, worin alle Dinge fich von einander unterscheiden. Mithin ift ein allgemeines Kriterium nothwendig eine Rategorie, und die Rategorieen find allgemeine Ein Rriterium ift aber auch ein Ertennungegeis Rriterien. chen, ein Merkmal, an dem wir ein Ding als das, was es ift, Beide Bestimmungen fallen infofern in Eins zufam. erfennen. men, als wir eben nur durch Unterscheidung wahrnehmen, et-

tennen, was die Dinge find. Also find die Rategorieen auch die allgemeinen Ertennungszeichen für unfer nachuntericheidendes Denten. Jenes Rritifiren, das wir vermittelft der Rategorieen an unserm gegebenen Borstellungsmaterial ausüben, ift sonach nicht bloß ein Unterscheiden, sondern involvirt zugleich ein Auffassen des Gegebenen gemäß den Rategoricen, ein Erkennen deffelben an ihnen als den allgemeinen Rriterien, ein Bewußtwerden der nothwendigen Bestimmtheit der Dinge und damit der nothwene Digen Berhältniffe, der nothwendigen Berfnupfung und Ordnung Eben damit involvirt es zugleich ein Ausscheiden des derfelben. Bufälligen, Subjektiven in unseren unmittelbaren Borstellungen von dem Nothwendigen, Objeftiven, ein Berfnupfen des unmittelbar Unverfnüpften, ein Ordnen des unmittelbar Ungeordneten, - womit es erst ein Rritifiren im eigentlichen Ginne beiken fann.

Aber diescs Rritifiren ist nach Loge noch mehr. Es foll zugleich ein Burudfubren der "blog pfpchologischen Bertnupfungen " unferer Borftellungen auf ihre "metaphyfifchen Grunde" fepn. Auch dieß ift in der That alles Unterscheiden, fofern und indem es gemäß den Rategorieen sich vollzieht. Denn lettere find, wie gezeigt, die metaphyfifchen Boraussegungen und Bedingungen alles unterschiedlichen Seyns, aller Bestimmtheit, wie aller bestimmten Synthese, aller Ordnung im Seyn wie im Den-Sofern wir alfo die blog pfychologischen, gegebenen Berfen. fnüpfungen unferer Borftellungen gemäß den Rategorieen beftime men und ordnen oder als ihnen gemäß bestimmt und geordnet faffen, und fofern wir uns bewußt werden, was wir damit thun, fo erfennen wir zugleich, daß wir damit jene Berfnupfungen auf ibre metaphyfischen Gründe (Boraussetzungen) zurückführen, und resp. daß die Berknüpfungen der reellen Dinge auf metavbufis ichen Gründen beruhen. Jenes Kritifiren endlich foll nach Lope in feiner metaphyfifchen zugleich auch (mittelbar) eine ethifche Bedeutung haben. Auch dieß enthält eine Wahrheit, wenn auch wiederum nicht in Lokes eigenthumlichem Sinne. Denn obwohl wir bestreiten muffen, daß wir uns die Rategorieen ursprünglich und unmittelbar gemäß unferen ethischen Brincipien oder von unferm sittlichen Bewußtfeyn aus bilden, obwohl wir behaupten. müffen, daß der Ursprung der Kategorieen in der unterscheidens den, auffaffenden Thätigkeit unfers Denkens, alfo nicht im Be-

15 \*

biete des wollenden, sondern des erkennenden Geistes liegt, fo leuchtet doch ein, daß Zusammenhang und Ordnung unferer Gebanten wie ber reellen Dinge Die unerläßliche Bedingung alles Bollens und Handelns ift, daß also die Rategorieen, sofern fie die Bedingungen aller Ordnung find, auch eine ethische Bedeus tung baben. Rachdem wir zur Erkenntniß des ethischen Gruns des und Zweckes unfers ganzen Dafeyns gelangt find, nachdem und fofern wir die Ginficht gewonnen, daß auch unfer Ertennen und Biffen diefem Zwecke diene, fo werden wir zwar damit auch die Erkenntniß erlangt haben, daß auch die Rategorieen demfelben Zwecke gemäß gebildet find und somit eine un mittelbar ethische Bedeutung baben. Uber Dief Resultat, weil eine Erkenntniß, tann nur vermittelft der Rategorieen gewonnen, mithin nicht der Ableitung und Begriffsbestimmung derselben zu Grunde gelegt werden; es zeigt fich vielmehr gerade an die fem Resultate, daß die Rategorieen wesentlich dem erkennenden Geiste angehören.

Bie febr Begel Recht hatte, gegen Rant und feis 8. 19. ne unmittelbaren Rachfolger die reelle, objektive, metaphyfifche Bedcutung der Rategorieen geltend zu machen, haben wir bereits im Obigen (§. 16. 17.) näher dargethan. Aber auch noch in einer andern Beziehung liegt der Segelschen Ansicht eine tiefe bedeutungsvolle Wahrheit zu Grunde. Nach Segel ift ein logifches Denken - das Absolute als logische Idee, - die nothwendige begriffliche Borausfegung, das metaphyfifche Brius der Ratur und des Geiftes, alfo der f. g. Birflichteit, und-nur fofern Alles was ist, Ausdruck der ewigen Logik des absoluten Denkens ift, nur insofern ift Vernunft, Zusammenhang und Orde nung in der Belt. Diefe große Bahrheit zuerst erkannt und, wenn auch nicht in der rechten Form und Fassung entwickelt, doch mit aller Entschiedenheit einer eben fo tief = wie scharffinnis gen Speculation geltend gemacht zu haben, ift das unsterbliche Berdienst Begels. Bir glauben diefe Bahrheit von unfern Pramiffen aus nicht nur erst begründen, fondern ihr auch diejenige Faffung geben zu können, durch welche fie von den ihr beigemijch. ten falfchen Elementen, wie von der Einfeitigkeit und Ueber treibung der panlogistischen und pantheistischen Auffaffung begels befreit wird.

Aft es nämlich als feststehend anzusehen, daß es reell une terfcbiedene Dinge realiter giebt, und ift es uns gelungen nachs zuweifen, daß die Rategorieen die allgemeinen Normen find, nach benen alle unterscheidende Thätigkeit nothwendig verfährt, das fie Die allgemeinen Medien find, vermittelft beren allein Unterschiede und somit überhaupt unterschiedliche Dinge als folche gee fest werden tonnen, daß fie alfo die allgemeinen Bedingungen des Entstehens unterschiedlicher Dinge und zwar nicht nur ihrer Bestimmtheit, fondern auch ihrer Berhältniffe, ihrer Bertnüpfung und Ordnung find; tann es endlich teinem Zweifel unterliegen, daß die Unterschiedenheit, Bestimmtheit, Berbindung und Drb. nung der Dinge mit den Dingen felbst entsteht, ja daß das Un. terschiedliche, Mannichfaltige, Einzelne als folches nicht von Ewigs feit ber feyn tann, fondern nothwendig entiteben muß (§. 5); fo folgt daraus unmittelbar, daß dem unterschiedlichent reellen Genn, nothwendig eine unterscheidende, die Unterschiede und damit die unterschiedlichen Dinge als folche fes nende Thätigkeit zu Grunde liegt; - es folgt aber auch meiter, daß diefe Thätigfeit nothwendig Dentthätigfeit ift. Denn Die Rategoricen find, wie gezeigt, nicht unmittelbar, nicht in Demfelben Sinne reeller natur wie die reellen Dinge. Gie find vielmehr an fich ideeller natur, und werden nur vermit. telft der durch sie und ihnen gemäß bestimmten Dinge reell, indem sie an letteren ausgedrückt erscheinen. Sind sie die Boraussesungen des unterschiedlichen reellen Seyns, fo tonnen fie, menn ihnen überhaupt ein Seyn zufommt, an fich fein reelles, fondern nur ein ideelles Seyn haben. Die Rategorieen find alfo nothwendig an fich Gedanten. Schon baraus folgt, daß die ibnen gemäß und vermittelst ihrer fich vollziehende Thätigkeit nothwendig Denfthätigkeit feyn muß. Aber auch an sich felbft fann eine folche Thatigkeit nur als Denkthätigkeit gefaßt wer-Denn fie kann nur vermittelst der Rategorieen Unterschiede Den. fegen; fie tann das zu Unterscheidende nur ihnen gemäß unterfcheiden; die Rategorieen leiten, bestimmen ihr Thun. Bollte man auch annehmen, daß dieselben ihr (in ähnlicher Art wie uns ferem Denken) ursprünglich immanent, nicht erft von ihr felbst gefest, fondern unmittelbare Momente ihrer Ratur feyen, daß fie alfo weder der Rategorieen noch ihrer felbst ursprünglich fich bewußt fep, fondern bewußtlos ihnen gemäß verfahre, fo mußte fie doch

nothwendig in und mit der Anwendung der Rategorieen zum Be-Denn fie kann nur Unterschiede fegen, d. b. wußtseyn kommen. nur unterschiedliche Thaten thun, indem fie dieselben - gemäß den Rategorieen - von einander unterscheidet. Eben damit aber ift ein Unterschied gefest zwischen diefen unterfchiede lichen, mannichfaltigen Thaten und ihr felbst, der Einen unterscheidenden Thätigkeit. Diefer Unterschied wird ihr immanent gegenständlich, weil er eben in ihrem eignen Thun unmittelbar gesetht ift. Sie wird mithin an ihm nothwendig ihrer Thaten und ihrer felbst fich bewußt, d. h. fie fommt vermöge ihres eignen Thuns, also durch fich felbst zum Bewußtfepn. Allein die Rategorieen können in Bahrheit nicht als ursprüngs lich immanente Momente der eignen Natur, nicht als Naturbestimmtheiten jener schlechthin ersten, abfoluten, alles uns terschiedliche Seyn erft segenden, an fich febst aber voraussegungs. losen Thatiakeit betrachtet werden. Denn abgesehen davon, das diese uranfängliche, voraussezungslose Thätigkeit überhaupt keine Natur bestimmtheit im oben erörterten Sinne (G. 41 ff.) haben tann, fondern alle Bestimmtheit sich felbst gegeben haben muß, find ja die Rategorieen an fich felbst unterschiedliche, mannichfaltige. Als folche können fie nicht von Ewigkeit her (ur. anfänglich) fenn, sondern muffen von der unterscheidenden Thatigkeit gesetzt seyn, aber freilich unmittelbar eben damit, daß sie als unterscheidende Thätigkeit thätig ift, weil fie eben nur ihnen gemäß thätig feyn tann. Infofern, als diefe Normen ihres Thuns, find sie zwar nicht die wesentlichen Qualitäten des 26. foluten felbst, wahl aber gehören fie mit unter die Bestimmun. gen, welche die absolute unterscheidende Thätigkeit uranfänglich fich felbst, weil ihrem Thun giebt. Aber andrerseits kann fie dieselben nur fegen, indem fie zugleich fich felbit von ihnen als ihren Thaten immanent unterscheidet. Schon in diesem erften, uranfänglichen Thun ist und wird sie mithin ihrer Thaten und damit ihrer sclbst fich bewußt. Denn eben damit unterscheidet fie fich in fich als das Segende von dem durch fie Gefesten, als das Sichbestimmende von ihren eignen Bestimmungen, d. b. fle ift fich in ihren Bestimmungen immanent gegenständlich, also uranfänglich in und durch fich felbft Bewußtfeyn und Selbsthe wußtfeyn.

Allein eine bloß unterscheidende Thätigkeit ift für fich als

lein undentbar. Sollen Unterschiede gesetzt werden, fo muß ein zu Unterscheidendes (Dbiekt) bereits vorhanden fevn oder im und mit dem Unterscheiden zugleich mit gesetzt werden. Es ift baber falfch, wenn Begel dem reinen abfoluten Denten nur die Rolle zutheilt, die unterschiedlichen Rategorieen als feine eignen reinen Befensbestimmtheiten zu fegen, alfo fich in fich zu unterfcheiden (au dirimiren) und die Unterschiede aur Einheit au permitteln, wenn er mithin das absolute Denten nur als logische, unterscheidende Thatiakeit faßt. Denn abgesehen davon, daß eis nerfeits ein bestimmtes Befen nur denkbar ift im Unterschiede von andern Befen, alfo Befensbestimmtheit nur durch Unterscheidung von Wefen und Befen vermittelit der Rategorie ber Befenheit gesetst werden tann, daß andrerseits auch ein Gichin-fich-Unterscheiden (Dirimiren), ein Gich-felbit-beftimmen nur möglich ift, fofern es gemäß den Rategorieen und vermittelft derfelben geschieht, also die Rategoricen vorausset; fo ift ein folches Denten, das fich in fich unterscheidet, schlechthin undentbar, wenn es nicht implicite, als Bedingung feines Sichin = fich = Unterscheidens, fich felbit als die unterscheidende Thatig= feit (als Subjeft des Unterscheidens) von sich als dem Gegenftande feines Thuns, als dem Objekte, in welchem Unterschiede aefest und welches chen damit als ein in fich Unterschiedenes bestimmt wird, unterscheidet. Aber Dicfes Gich . von . fich . Un. terscheiden ift vielmehr bas Segen eines Audern, welches zwar nicht ein folechthin Andres ift, - denn der abfolute Unterschied ift unmöglich, - doch aber nothwendig bie Bestim. mung des Andersfeyns hat, weil es eben ein von dem unterscheidenden Denken Unterschiedenes, ein von ihm Gefestes, und zwar als Objekt feiner unterscheidenden Thätigfeit gefest ift. Rury diefes Objett erweift fich feiner ganzen Beftimmung nach als das Gedachte: es ist das Gedachte rein als folches, das Gedachte überhaupt. Denn es ift eben die unmittelbare Bestimmung des Gedachten, ein vom Denken Unterschiedenes, von ihm Gesettes, also Produkt des Denkens zu . feyn und im Gesetztwerden nicht blog von dem es fegenden Denfen als Objekt deffelben, sondern zugleich in fich unterschieden und damit in eine Mannichfaltigkeit von Gedanken entfaltet zu werden. Das absolute Denken kann mithin gar nicht als blog unterscheidende Thätigkeit gefaßt werden; felbst wenn es fo ge-

faßt wird, zeigt fich bei näherer Betrachtung vielmehr, das es nothwendig zugleich producirende Thatigkeit ift. Beide Thatigkeiten fordern fich gegenseitig: das Gedankenvroducien ift eben fo unmöglich ohne das Unterscheiden als diefes ohne je Rur weil hegel dieß verfannte, oder mas daffelbe ift, nes. weil er die Kategorieen nicht als die vom absoluten Denten selbt gesetten Unterscheidungsnormen und Unterschiedsbestimmungen, fondern als die Wefensbestimmtheiten des Absoluten faßte, gerieth er in den einfeitigen Banlogismus und Bantheismus (Anthropotheismus), der das Grundgebrechen feines Systems ift. Ebm damit verfiel er zugleich dem verzweifelten Dilemma, entweder beim Absoluten als bloß logischer Idee stehen zu bleiben, oder von ihm aus einen Uebergang zur Natur und zum Geiste zu er finden. Das Erste widerspricht der Thatsache des reellen, welte lichen Daseyns; das Zweite ist unmöglich. Denn es giebt feinen Uebergang vom rein Logischen zum reellen, substanziellen Seyn, weil das Logische als solches, an fich, ein nur Ideelles, Formelles ift. Daber das Gezwungene, Widersprechende, Um haltbare jener Bestimmungen, durch welche Segel und seine Schie ler diefen Uebergang gleichsam zu forciren suchten.

Bie sonach die unterscheidende Thätigkeit nicht ohne die Unwendung der Rategorieen sich vollziehen kann, so sind die Au tegorieen ihrerseits unanwendbar ohne ein zu Unterscheidendes (Objekt), das ihnen gemäß unterschieden werden foll. Diek ift für das absolute Denken einerseits das von ihm Gedachte, das vermittelft der Rategorieen in fich unterschieden und damit als eine Mannichfaltigkeit von Gedanken (gedachten Objekten) bestimmt wird, andrerseits aber zugleich es felbst, das absolute Denten. Denn indem es das Gedachte, producirend und unterscheidend, sett und es damit gemäß den Rategorieen als ein von ihm selbs Unterschiedenes bestimmt, unterscheidet es eo ipso zugleich sich felbft von dem Gedachten, und in und fraft diefer Unterfcheidung bestimmt es sich selbst gegenüber dem Gedachten. Auch dieß geschieht nothwendig gemäß den Rategorieen, und nur im dem das Absolute ihnen gemäß das Gedachte von fich und da mit fich von dem Gedachten unterscheidet, giebt es fich felbit die jenige Bestimmtheit, die allein als Befensbestimmtheit des Abfoluten bezeichnet werden kann, weil sie eben im Unterschiede von einem andern Scyn und Wesch geset ift.

Wir sehen sonach: das logische Denken, das dem reellen Sevn der mannichfaltigen Dinge nothwendig a priori zu Grunde lieat, ift das absolute Denten in feiner unterscheidenden Thatigs feit, als welche es nicht nur diefes von ihm gedachte (producirte) Sevn gemäß den Rategorieen als eine Mannichfaltigkeit von Dingen fest und deren Verhältniffe und Ordnung bestimmt, fonbern auch im Sichunterscheiden von ihm fich felbit bestimmt und in diefer feiner Selbstbestimmtheit fich immanent gegenständlich ift, - als welche es alfo in und durch fich felbit Bewuntfepn und Selbstbewußtseyn ift. Die Rategorieen find die von ibm aefenten allgemeinen Momente feiner unterscheidenden Thätigteit, bie allgemeinen Unterschiedsbestimmungen, nach denen und vermittelft deren alle Unterschiedenheit im abfoluten Denten felbft (fofern es fich in fich unterscheidet) wie im reellen Gevn (fofern es ein unterschiedliches ift) wie endlich beider von einander gefest wird. Eben darum find fie zwar die nothwendigen Borgus. fetzungen alles unterschiedlichen Seyns, haben aber ihrerfeits das zu unterscheidende reelle Seyn (das absolute wie das weltliche) zur Boraussegung ihrer Unwendung, in und mit welcher fie erft Die ihnen zukommende Realität und Objektivität insofern gewinnen, als fie in dem ihnen gemäß unterschiedenen rellen Sepn ausgedrückt erscheinen.

Somit erhellet zugleich, wie sehr Braniß, Fichte, Fischer und die oben genannten Denker in ihrem Rechte waren, wenn sie gegen Hegel die nur formelle Natur der Kategorieen behaupteten und von diesen ewigen Formen aller Wirklichkeit den Inhalt derselben, das Seyende, Wesenhafte, Wirkliche selbst, nuterschieden wissen wollten. Es erhellet aber auch, daß diese Formen nicht als für sich bestehende, von Ewigkeit vorhandene allgemeine Umrisse, Wodelle oder Typen zu denken sind, in welche der Inhalt wie in sertige Gesässe eingebildet wird, daß sie vielmehr die allgemeinen Formen alles Wirklichen nur darum genannt werden können, weil sie die allgemeinen Normen und Unterschiedsbestimmungen sind, nach denen und vermittelst deren Alles was ist seitn mtheit durch das absolute Denken erhält, die also auch die allgemeinen Kormen aller Gestaltung, Bildung, Formirung sind.

Es erhellet endlich inwiefern auch die verschiedenen Ausdrücke, mit denen Trendelenburg das Wefen der Rategorieen bezeichnet, die Babrheit treffen. Denn wenn er fle als bie nothwendigen Gesichtspunkte des Denkens, als die wiederkehrenden Bestimmungen, unter welche wie unter höhere Mächte all unfer Denten fällt, als die Ur . und Grundbegriffe des Seyns wie des Denfens, als lette Begriffe, unter die alles befaßt ift, endlich als die allgemeinen Form . und Berhältniß . Begriffe bezeichnet, fo leuchtet ein, daß er ihnen damit nur Bestimmungen giebt, die wir fo eben als wefentliche Momente im Begriff der Rategorien nachgewiesen haben. Ja in gewiffem Sinne hat er fogar Recht, wenn er leugnet, daß die Rategorieen jenseit des endlichen Bebiets, für das fie zunächst gelten, auf das Unendliche, Abfolute auszudehnen seyen. Ueberträgt man fie nämlich, wie oft genug geschehen, in dem Ginne auf das Abfolute, daß damit gejagt feyn soll, Raum und Zeit, Qualität und Quantität, Substanz und Accidenz, Wirfung und Bechfelwirfung fey vom Absoluten ganz eben so wie vom Endlichen zu prädiciren, fo ift dief entschieden falsch. Das Absolute ift vielmehr in Bezichung auf Raum und Zeit, Qualität und Quantität 2c. durch eigne Selbstbestimmung vom Endlichen unterschieden. Darum kommt ihm Raum und Zeit, Qualität und Quantität 2c. nicht in demfelben Sinne, nicht in derschen Beije wie dem Endlichen zu, sondern feine Bestimmtheit in Beziehung auf Raum und Beit, Quantität und Qualität 2c., ist nothwendig eine and re als die des Endlichen, wie wir im Folgenden näher zeigen werden. Aber auch nur gegen diese falsche Anwendung der Rategorieen, die auf einer falfchen Auffaffung ihres Befens beruht, bat Trender lenburgs Auficht ihre Berechtigung. Sollen fie dagegen auch m ihrer wahren Bedeutung als die allgemeinen Unterscheidungsnot men und Unterschiedskriterien nicht anwendbar auf das Absolute fepn, sollen wir also letteres vom Endlichen, Bedingten, Relativen gar nicht unterscheiden dürfen, mas nur vermittelft der Rategorieen geschehen kann, so wird das Absolute nothwendig em fclechthin Unbeftimmbares, ein - für uns wenigstens - fclecht, hin Bestimmungsloses, eben damit aber ein schlechthin Undensbares, das weder Objekt des Biffens noch auch nur des Glau. bens, weil überhaupt nicht Juhalt unfers Bewußtseyns feyn fam, - d. h. es kann von ihm gar nicht die Rede seyn.

§. 20. Sind die Rategorieen die allgemeinen Unter

scheidungsnormen, die alt gemeinen Unterfchiedsbestimmungen und refp. Unterfchieds-Rriterien, unter Die fchlechthin Alles fällt, fofern es ein Unterschiedenes, Bestimmtes ift, fo ift eben damit ausgesprochen, daß als Rategorieen im eigentlichen Sinne. als logifche Rategorieen nur Diejenigen gelten tonnen, welche den Charafter allumfaffender Allgemeinheit tragen. Bir fönnen freilich jeden beliebigen Begriff zur Unterscheidungs - und Ordnungsnorm der unter ihm befaßten einzelnen Objekte machen, aber auch nur für das unter ihm befaßte Einzelne, d. h. nur foweit fein f. g. Umfang reicht. Go tonnen wir 3. B. alle ficht. baren Dinge nach ihrer Karbe unterscheiden und resp. zusammenstellen. Aber die Farbe ist so wenig eine logische Rategorie als etwa die specifische Schwere, nach der die Raturwiffenschaften bie Dinge zu unterscheiden pflegen. Denn nach jener laffen fich nur die sichtbaren Dinge, nach dieser nur die ponderabeln unterscheis den. Mechanismus, Chemismus, Drganismus, die Segel als Romente der logischen 3dee behandelt, find aus demfelben Grunde keine Rategorieen und mithin von der Logik auszuschließen.

Belches find nun aber die Unterscheidungsnormen und Unterschiedstriterien, denen jene allumfaffende Allgemeinheit zufommt ? welche Begriffe haben auf die Dignität logischer Rategorieen An-Offenbar nur diefenigen, obne welche die unterichei. fvruch? dende Thätigkeit bestimmte Unterschiede überhaupt weder fegen noch auffaffen fann, welche alfo nothwendig in allem Sevenden wie in allem Gedachten, fofern es ein Bestimmtes, Unterschiedenes oder Unterfcheidbares ift, ausgedrückt erscheinen. Demaemäß ton. nen diese Begriffe auf einem doppelten Bege gefunden und bestimmt Man tann mit Ariftoteles empirisch zu Berte geben, werden. und zu ermitteln suchen, was Dasjenige fey, bas allem Seyenben und Gedachten gleichmäßig zufommt, alfo in allem Bestimm. ten, Unterschiedenen, von dem wir Runde haben, als Bestimmung Man tann aber auch im Sinne der neueren Spefich vorfindet. culation vom Begriffe des Unterscheidens und des Unterschieds ausgehen, und aus ihm die Rategorieen abzuleiten suchen. Denn find fie Diejenigen Normen, welche die unterscheidende Thatigfeit nothwendig leiten und bestimmen, alfo infofern zu deren natur gehören, als fie ohne diefelben nicht thatig feyn tann, fo muffen fie, wie ichon bemerkt, in unferm unterscheidenden Denken a priori immanent feyn oder wie Rant fich ausdrückt, a priori bereit lics gen. Dann müffen sie aber auch aus der Naturbestimmtheit, aus der nothwendigen Thätigkeitsweise unserscheidenden Denkens sich ableiten lassen. Der Begriff des Unterscheidende, der uns in der Naturbestimmtheit unsers Denkens gegeben ist, würde somit, wie für die Darlegung des allgemeinen Besens und Begriffs der Kategorieen, so auch für die Deduction und be griffliche Bestimmung der einzelnen Kategorieen die Basis und zugleich den Hebel der Entwickelung abgeben.

Unfere bisherige Behandlung der Logik, unfere Prämiffen wie die Consequenz des Verfahrens fordern von uns, daß wir den zweiten Weg einschlagen, obwohl wir damit den ersten keineswegs verwerfen. Wir behalten uns im Gegentheil ausdrücklich vor, nicht nur überall zu fragen, ob auch die von uns entwickelten kategorischen Begriffe an dem empirisch Gegebenen als allgemeine Unterschiedsbestimmungen und Unterschiedskriterien sich bewähren, sondern auch die Ersahrung zur näheren begrifflichen Bestämmung der einzelnen von uns deducirten Kategorieen überall zu Rathe zu ziehen.

## 3weiter Theil.

: .

## **Peduction** der einzelnen Kategorieen nach ihrer <sup>·</sup> besondern begrifflichen Pestimmtheit.

Erfter Abschnitt.

Die Urfategorieen.

§. 21. Die unterscheidende Thatigkeit muß, um thatig fepn zu können, einen Stoff oder Gegenstand ihres Thuns baben. Für unfere unterscheidende Dentthätigteit ift diefer Stoff zunächft die Mannichfaltigkeit der von unferm Denken producirten Gedanten (Empfindungen, Berceptionen 2c.); bemnachft bie gu Diefer Production mitwirtenden reellen Dinge, fofern wir fie wieberum von unfern Anschauungen und Borftellungen unterscheiden; endlich unfer Denten (3ch) felbft, fofern wir es von unfern Bedanken und diese von ihm unterscheiden. Obwohl nun alle Ge-Danken nur dadurch Gedanken werden und find, daß fie, indem fie producirt werden, zugleich von einander wie vom Deuken felbst unterschieden werden, obwohl das Produciren ohne das Unterscheiden eben fo unmöglich ift als dieses ohne jenes, fo ift Doch das producirende Thun der Denkthätigkeit ein andres als ihr unterscheidendes Thun; und der Unterschied zwischen beiden besteht zunächst eben darin, daß die producirende Thätigteit dass jenige hervorbringt und resp. selbst ist, an welchem die unterscheidende Thätigkeit Unterschiede sest und von welchem sie fich

felbst unterscheidet. Denten wir uns diesen Stoff als das ent zu Unterscheidende, an fich Unterschiedslofe, abstrahiren wir also von aller Beftimmtheit, weil von aller Unterschiedenheit, und feben davon ab, daß wir dieß schlechthin Unterschiedslose doch nur an denken vermögen, indem wir es als Gedanken von unferm Denten unterscheiden, fo erhalten wir den Begriff des f. g. rei nen Seyns, des fchlechthin Einfachen, Unbestimmten, Unmittel baren. Denn diefes Unterschiedslofe ift nicht producirende Thie tigkeit, da diese nur produciren kann, sofern ihre Brodukte von . ibr felbit wie von einander unterschieden werden, also nicht obne Unterscheidung und Unterschiedenheit bestehen kann; auch nicht bas Denken schlechtweg (das f. g. reine Denken), da dieses ohne Gedanken und ohne den Unterschied von ihnen nicht Denken in; auch nicht der unmittelbare Stoff unferer unterscheidenden Thie tigkeit, da derselbe immer schon an sich unterschieden ist, che ibn unfer Denten nach-unterscheidet. Es fann vielmehr nur rein ner gativ als das schlechthin Unterschiedslose bezeichnet werden. 216 folches ift es das schlechthin Einfache; denn ohne Unterscheidung und Unterschiedenheit ift eben Alles völlig einerlei; als solches ift es das fchlechthin Unbestimmte, weil alle Bestimmtheit Unterschiedenheit involvirt und voraussett; als solches endlich ift es bas fchlechthin Unmittelbare, weil es durch nichts Andres ver mittelt seyn tann: denn sonft wäre es von diesem Andern unter schieden, also nicht schlechthin unterschiedslos. Meint man aber mit diefen Ausdrücken etwas Andres bezeichnet zu haben als jenen Stoff der unterscheidenden Thätigkeit, sofern wir ihn als bas erft zu Unterscheidende uns den fen, und alfo davon abftra hiren, daß er in Wahrheit nur ift als unterschieden oder indem et unterschieden wird, meint man damit den Begriff des wirklichen Seyns oder auch nur ein Moment dieses Begriffs angegeben zu ha ben, fo ift man in einem verderblichen, folgenschweren Babne bejan gen. Jener abstrakte Gedanke des reinen Seyns ift zunächt überhaupt tein Begriff. Denn er ift teineswegs das Allgemeine, das die ganze Mannichfaltigkeit des einzelnen Sevenden unter fich befaßte, in allem Sevenden das Eine und Identische wart. Jedes Sepende ift vielmehr nicht ununterschieden, folglich auch nicht schlechthin unbestimmt und unmittelbar: es ist im Gegentheil nur Sevendes in feiner feyenden. Unterschiedenheit. von 211 derm, in feiner sependen Bestimmtheit als Dieses und kein Au-

Eben so wenig ift jener abstrakte Gedante eine Rategos dres. Denn weder die Dinge noch unfere Gedanken find in Bee rie. ziehung auf Einfachheit, Unbestimmtheit und Unmittelbarkeit unterschieden; das Seyn in jenem abstrakten Sinne ift mithin me der eine Unterscheidungsnorm noch ein Unterschiedstriterium ders felben. Eben fo wenig tann es ihnen als allgemeines Bradicament beigelegt werden. Denn bas Seyn, das in Babrheit jedem Sevenden zutommt, ift nicht jenes ichlechthin Ginfache, Unbestimmte, Unmittelbare: Einfachbeit, Unbestimmtheit, Unmittele barkeit fann vielmehr von keinem Gevenden prädicirt werden. Ja felbit als ,, reine Befenheit" im Sinne Begels, der querft das reine Seyn unter die Rategorieen aufgenommen hat, tann lekteres nicht betrachtet werden. Denn das reine Seyn, das als "reine Befenheit, " als das schlechthin "Allgemeine, " in das Besondre überginge und im Einzelnen zu fich zurücktehrte. das also fich in fich unterschiede und damit das mannichfaltige einzelne Sevende feste, borte eben damit auf, Seyn zu fepn: das schlechthin Ununterschiedene, Unbestimmte ist nicht mehr es felbit, sobald es sich in sich unterscheidet oder in sich unterschies den und bestimmt wird. Bom Gevn des einzelnen Gevenden im Begelschen Sinne tonnte mithin nicht die Rede sevn: denn es wäre der reine Biderspruch eines schlechthin Unbestimmten, das doch bestimmt ift.

Nun ist aber dieses Unterschiedenwerden nicht die eigne Thätigkeit oder Bewegung des Seyns als solchen, sondern es sindet nur statt indem die unterscheidende Thätigkeit das Seyn (den Stoff) unterscheidet; und nur sofern letztere selbst zum Seyn gehört oder unter den Begriff des Seyns sällt, kann es als die eigne Thätigkeit des Seyns betrachtet werden. Die unterscheidende Thätigkeit ift nun zwar allerdings Eins mit dem Seyn, aber nur insofern als sie sich felbst Stoff oder Gegenstand ihres Thuns ist, indem sie sich selbst sowohl von der producirenden Thätigkeit und deren Thun wie von ihren eignen Thaten unterscheidet und damit selbst als Seyendes anderen Seyenden gegenübertritt. Jugleich aber ist sie insofern unterschieden vom Seyn, als letzteres eben der gesammte Stoff ist, den sie zu unterschiedene Einheit. Beide bilden mithin eine concrete in sich unterschiedene Einheit.

Damit aber ift nur gefagt, daß zunächst für das absolute Denken das Seyn nichts Andres ift als die Eine ursprüngliche Thatiakeit des absoluten Denkens felbit fofern dieselbe nothwendig ebensofehr producirende als unterscheidende Thätigteit und somit felbst concrete in sich unterschiedene Einbeit ift. Denn ber Stoff der unterscheidenden Thätigkeit des Absoluten ift eis nerfeits fie felbit, fofern fie fich von der producirenden Thatigs feit und deren Produkten wie von ihren eignen Thaten unter. fcheidet, andrerseits die producirende Thätiakeit und deren Probutte, fofern fie jene von diesen und diese von einander unter-Aber die producirende Thätiakeit kann nicht produciren, fceidet. ohne zugleich unterscheidende Thätigkeit zu feyn: denn das Probuft ift nur Brodukt im Unterschiede von der producirenden Thas tigkeit. Und die unterscheidende Thätigkeit kann nicht unterscheis ben, ohne zugleich producirende Thätigkeit zu feyn: denn ohne an letterer und ihrem Thun einen Stoff zu haben, an dem fie Unterschiede fest und von dem sie sich selbst unterscheidet, tann fte fich felbst nicht vollziehen. Jede ist mithin ohne die andre unmöglich, undenkbar, d. b. beide find in Babrheit nur Eine Thatigkeit, die aber nur thatig feyn, nur fich außern kann, fofern fie als producirendes und unterscheidendes Thun fich vollzieht, die also in ihrer Aeußerung nothwendig sich in sich unterfcheidet und damit als in fich unterschiedene Einheit fich manis Diefes Sich = in = fich = Unterscheiden ift aber nothwendig feftirt. Thun der unterscheidenden Thätigkeit, d. h. indem die Eine urfprüngliche Thätigkeit des absoluten Denkens thätig ift, bestebt thr Thun nothwendig darin, daß in ihr die unterscheidende Thatigkeit fich von der producirenden unterscheidet und lettere mit ihren Produkten zum Stoffe ihrer Thatigkeit macht.

Insofern ist für das absolute Denken das Seyn ein von

von tener feiner urfprünglichen Thatigfeit Gefehtes, ihre That. Denn Stoff (Seyn) wird es nur dadurch, daß diefe Ibätiakeit thätia ist. in That übergeht. Dieses Uebergehen ist indes felbit ibr erstes urfprunglichstes Thun, und es ift nur die Folge oder Wirfung diefes Thuns, daß die unterscheidende Thatigkeit, indem fie fich von der producirenden unterscheidet, leutere und deren Produfte zum Stoffe ihres Unterscheidens macht. Das Seyn als diefer Stoff geht mithin nur als Folge oder Birtung aus jenem ersten ursprünglichen Thun bervor, d. b. das Sevn ift die That dieses Thuns und insofern das von der Einen ur. fprünglichen Thätigkeit Gesete. Undrerseits aber ift das Sevn das absolute Denten insofern felbst, als es nicht nur die producirende Thatigkeit deffelben mit ihren Produkten im Unterschiede von der unterscheidenden Thätigkeit ift, fondern auch die unterscheidende Thätigkeit felbst umfaßt, indem diefe eben damit, daß fie von der producirenden und deren Produkten fich unterscheidet, sich selbst zum Stoffe ihres Thuns macht. Kolalich ift das Seyn als Stoff der absoluten Deukthätigkeit ichon an fich felbit unterschieden. Man kann es in diesem Unterschiede als objektives und subjektives Seyn bezeichnen. Denn sofern es die producirende Thätigkeit und deren Thun ift und somit durch jenen Aft der Einen ursprünglichen Thätigkeit des Absoluten als Stoff der unterscheidenden Thätigkeit gesetst wird, ift es für lets. tere ein Gegebenes. Db jektives. Sofern dagegen die unterscheldende Thatigkeit einerseits Gins mit der producirenden, an-Drerfeits von letterer fich unterscheidet, also felber Stoff ihres Thuns und fomit felbit Senn ift, ift letteres fur fie ein Gubiektives, weil eben das Seyn ihrer felbst. -

Für unser Denken spaltet sich dieser Unterschied nothwendig weiter in den Unterschied des ideellen und reellen Seyns. Auch für unser Denken ist zunächst das subjektive Seyn das Seyn seiner selbst als unterscheidender Thätigkeit, das objektive der gegebene Stoff, den unsere unterscheidende Deukthätigkeit an der producirenden und deren Produkten hat. Aber einerseits werden diese Produkte ursprünglich von unserer Denkthätigkeit nicht selbständig und allein (schöpferisch), sondern nur unter Mitwirfung eines andern Seyns erzeugt, das als mitwirkend im Akte Der Produktion und in den Produkten selbst sich uns fund giebt. Dies andre, von aussern Denken und dessen Gedanken unabhän-

÷

gige, ihm felbftandig gegenüberstehende Seyn unterscheidet uns fere Denfthätigkeit von unferen Gedanken, und damit wird es für fte zum reellen, unfere Gedanke zum ideellen Geon. Andrerseits ift unfer eignes Denten, fofern es für unfere unterscheidende Thätiakeit Stoff, aber an fich (feiner Natur nach) fcon bestimmter Stoff ift. mithin auch nur gemäß diefer Beftimmtheit, durch Rach unterscheiden, von ihr unterschieden, auf. gefäßt und zum Bewußtfeyn gebracht werden tann, fur unfer Bewußtsepn ebenfalls reelles Sevn. Denn indem es gemäß feiner Beftimmtheit aufgefaßt wird, wirft es zu diefer Auf. faffung in ähnlicher Art mit wie das objektive reelle Seyn zur Broduftion unferer Verceptionen und Babrnehmungen der Dinge. So als reell, subjektives Sevn wird es aber wiederum durch unfer unterscheidendes Denten von unferer Auffassung, in der es uns zum Bewußtfeyn tommt, unterschieden, und damit tritt diefe als ideell - subjeftives Gevn ibm gegenüber.

Ift sonach das Seyn begrifflich schon an sich selbst unterschieden, so folgt, daß auch alles Seyende in Beziehung auf das Seyn, das ihm zukommt, unterschieden seyn muß, indem ihm entweder subjektives oder objektives, und für uns entweder ideelloder-reell subjektives, ideell- oder reell-objektives Seyn zukommt. In so fern, aber auch nur insofern, ist der Begriff des Seyns, als des Stoffes der unterschiedenden Thätigkeit, zugleich Rategorie. Denn indem die unterschiedende Thätigkeit diesen Stoff unterschiedet und damit Seyendes neben Seyendem setzt, so kann sie, weil der Stoff an sich selbst schon unterschieden ist, auch das Seyende nur als subjektiv- oder objektiv-, ideell- oder reell-Seyendes sehen, d. h. sie muß es als unterschieden gerade in Beziehung auf das, was jedes als Seyendes ist, seyen, gemäß dem Begriffe des Seyns unterschieden. —

§. 22. Das Seyn als der Stoff der unterscheidenden Thätigkeit ist nur, indem es von ihr unterschieden und damit als Geyendes gesetzt wird. Die unterscheidende Thätigkeit kann aber ihrem Besen nach Unterschiede am Seyn und damit Seyendes nur segen, indem sie zugleich das Seyende als Seyendes, also gerade in seinem Seyn, von andrem Seyenden unterscheidet und damit jedes als relativ Richtseyendes segt. Nur sofern das

Sepende als Sevendes zugleich relativ Richtsevendes ift oder fofern es als Seyendes mit fich felbst als relativ nicht. feyendem identisch gesetzt wird, ift und wird es unterschies den. Darin besteht das Unterscheiden feinem Befen und Beariffe nach: fo vollzieht es fich gemäß dem Gefege der 3dentität und des Widerspruchs. Eben damit aber wird jedes Seyende als Eines oder als eine Einheit, weil eben als mit fich identisch gesetst: feine Einheit ift nur fein Seon felbit, fofern es angleich relatives Nichtfeyn ift, und umgefehrt fein relatives Nicht. fenn fofern es zugleich Seyn ift. Nur darum ift es eine Einheit. weil es in fich felbst diefe beiden Momente zur Einheit zufammenfakt. Eben darum aber ift diefe feine einfache Identität, feine Einerleiheit. Denn fein Seyn ift, wie fchon gezeigt, feineswegs schlechthin daffelbe mit feinem relativen Richtfeyn. Gein Genn ift nur in Beziehung auf Andres relatives Nichtfenn. b. b. es ift nur Eins mit feinem relativen Richtfeyn, fofern es auf Undres bezogen, von Andrem unterschieden ift. Un fich ift es Gevn, Gefestes und refp. Gegebenes, Stoff der unterfchei-Denden Thatiafeit, alfo Pofitives, und als foldes ift es vom relativen Nichtseyn unterschieden. Jene Ginheit ift mithin eine Einheit relativ identischer, aber zugleich relativ unterschies Dener Momente. Sie trägt mithin felbst den Unterschied in fich. ift alfo in fich unterschiedene (concrete) Einbeit.

Jedes Seyende ift eine folche Einheit. Eben barum aber ift jedes als Eines, in feiner Einheit, von jedem andern Gevenden als Einem zugleich unterschieden. Denn als Sevendes, das in feinem positiven Seyn relativ identisch ift mit feinem relativen Nichtseyn, ift es Gines; und als daffelbe Geyende. Eine, deffen Seyn zugleich relatives Nichtfeyn von Andrem ift, ift es nicht andres Sevendes, b. h. unterschieden von audrem Einen. Folglich find alle Sevende als folche nothwendig unterschiedliche Einheiten. Die unterscheidende Thätigkeit muß mithin, indem fie Unterschiede am Seyn fest, nicht nur jedes Gevende als eine Einheit fegen, fondern auch eben fo nothmendig jedes Seyende als Einheit von jedem andern Seven-Den als Einheit unterscheiden, weil fie eben fonft nicht uns terfchiedene Sevende (Einheiten) und mithin überhaupt nicht Sevende wären. Gie kann fie aber nur als unterschiedene Ginbeiten fegen, indem fie fie in Beziehung auf Einheit über-

**16**\*

haupt als das ihnen allen zukommende Allgemeine unterschei, det, d. h. die Einheit überhaupt, rein als solche, ist die nothwendige allgemeine Beziehung, in welcher die Sevenden, indem sie als unterschiedene Einheiten gesetzt werden, unterschieden werden müffen, also das allgemeine Worin der Unterschiedenheit und resp. Gleichheit derselben. Sie ist eben damit die allgemeine Unterschiedungsnorm, nach welcher die unterschiedende Thätiglät, indem sie das Seyn überhaupt unterschiedet und somit unter schiedliche Sevende als eben so viele unterschiedliche Einheitm seht, nothwendig versährt. Der Begriff der Einheit ist mithin eben so nothwendig eine Kategorie als der Begriff des Seyns.

Die Erfahrung bestätigt dieß volltommen. Bir tonnen fchlechthin nichts unterscheiden, ohne es gunachft (bewußt obr unbewußt) als ein Sependes zu faffen, d. h. ohne es in Begin hung auf das Seyn, nach der Rategorie des Seyns, ju unter Schon bas allererste Unterscheiden des Rindes, bis fcbeiden. Unterscheiden feiner Empfindungen, involvirt nothwendig als en ften Aft der unterscheidenden Thätigkeit die Unterscheidung der Empfindungen von dem Empfindenden: denn eben damit werden fie erst Empfindungen, die von einander unterschieden werden Diefe Unterscheidung aber fest einen Unterschied a fönnen. Denn die Empfindungen wie das Empfindente dem Sevn. (Selbst) sind beide gleichermaßen Seyn. Indem alfo jene von Diesem unterschieden werden, wird das Seyn in fich unterschieden: die Empfindung wird als objektives Scyn, das empfindende Selbst als subjettives Seyn gesetzt. Dieß geschieht beim Ande freilich ohne Bewußtseyn: die unterscheidende Denkthätigkeit 🖡 ihrer Natur nach ganz von felbst thätig und bewirkt erst in ib rem Thun das Bewußtseyn; aber indem fie thatig ift, vollzicht fie nothwendig jenen Aft und zwar als nothwendig ersten M ihres Thuns. Das Rind hat nur Empfindungen, sofern fie a fc felbst fcon von feinem empfindenden Gelbst unterfcieden find, und es kann seine Empfindungen als den unmittelbaren Stoff feiner unterscheidenden Thätigkeit nur unterscheiden, sofern & diefelben von feinem empfindenden Selbst, von dem sie an 📫 fchon unterschieden find, nach-unterscheidet. Eben damit werden fie erft zum Stoff feiner unterscheidenden Thatigkeit: denn fein empfindendes Selbit ift zugleich das unterfcheidende (dentende)

Selbst und umgekehrt. Indem es fodann weiter die Empfindunaen von einander unterscheidet, fast oder fest es fie zunachft als zwei oder mehrere, b. b. es fcheidet fie. Aber dies Scheiden besteht nur darin, daß es die eine als nicht die andre faßt. Eben damit aber fest es (wenn auch wiederum völlig unbewußt) jede als ein Sependes, das in feinem Seyn zugleich relatives Richtseyn der andern ift, und fomit jede als eine Einbeit, also alle als unterschiedliche Einbeiten. Die Empfindungen können weder von ihrer subjektiven Seite als angenehme oder unangenehme zc., noch von ihrer objektiven Seite als Empfindungen des Sellen, Dunklen, Glatten, Rauben 2c. unterfchieden werden, ohne daß fie als zwei oder mehrere und damit als Einheiten gefaßt werden. Eben so wenig tann ich zwei Dinge nach Qualität oder Quantität unterscheiden, ohne sie als zwei Dinge zu faffen. Indem ich fie als zwei Dinge faffe, habe ich fie aber bereits unterschieden. Denn die beiden Dinge als zwei faffen, heißt nur, jedes als Einheit vom andern als Einbeit unterscheiden. Dieser Aft, obwohl mit dem Akte der Unterscheidnug beider nach Qualität und Quantität unmittelbar verbunden, ift doch dem Gedanken nach insofern die Boraussenung des letteren, als die unterscheidende Thatiakeit nothwendig den Stoff erft fch eiden oder ichon Gefchiedenes (3weierlei) vor sich haben muß, um weitere Unterschiede an ihm fepen zu können. Ift also dieses Scheiden, wie gezeigt, felbit icon ein Unterscheiden, nämlich Unterscheiden nach der Rategos rie ber Einheit, fo ift es in allem Unterscheiden derjenige Aft, der jeder anderweitigen Unterscheidung (nach Qualität, Quantität 2c.) implicite zu Grunde liegt oder mit jeder auderweitigen Unterscheidung als deren Bedingung (Boraussehung) implicite mitvollzogen wird. ---

Was ist nun die Einheit als Rategorie, der logische Begriff der Einheit? Da, wie gezeigt, die Einheit als reine, abfolute Identität oder Indifferenz (Einerleiheit) schlechthin undenkbar ist, so ist damit diejenige Fassung des Begriffs, in welcher er der neueren Schelling-högelschen Speculation zu Grunde liegt, bereits zurückgewiesen (Bgl. oben S. 84 f.). Wolkte man dagegen einwenden daß, wenn auch die abfolute Identität, die All-Icentität, undenkbar sey, doch ein Einsaches, Identioder der f. g. einfachen Substanzen (Moleculen) der neueren Ras turmiffenschaft fich fehr wohl denten laffe, fo wurde man damit nur beweisen, daß man unsere obige Erörterung nicht verstan-Auch ein schlechthin Einfaches ift in der That uns den babe. Denn es tann nur ein (einzelnes) Ginfaches febn im denkbar. Unterschiede von Andrem. Ift es aber von Andrem unterfchie den, fo ift es eben damit eine Einheit, die in fich unterschieden ift, weil fie die Einheit feines Sevns mit feinem relativen Richt feyn ift. Bon 3dentität im Sinne reiner Einfachheit oder Ei nerleiheit kann mithin nie und nirgend die Rede sevn. 218 3den tität im Unterschiede von der Einheit kann vielmehr - auch nach dem gemeinen Bewußtfeyn und Sprachgebrauche - nur Diejenige Unterschiedslofigkeit bezeichnet werden, die entsteht, wenn der Unterschied zwischen zwei concreten Einheiten (Seien den) fich aufhebt oder als aufgehoben gedacht wird, fo daß jede mit der andern oder beide mit einer dritten concreten Einheit identisch, Eines und Daffelbe werden. (So 3. B. ift A mit A identisch, wenn ich davon abstrahire, daß ich daffelbige Anicht doppelt denken kann, ohne beide im intelligibeln Raum meiner Borftellungen außereinander zu halten, wenn ich alfo diefen räums lichen Unterschied als aufgehoben faffe. So find zwei Dreicke congruent, identisch, fich gegenseitig deckend, wenn fie diesebe Größe ihrer Linien und Binkel haben und ich wiederum davon abstrahire, daß ich fle als zwei nur denten tann, fofern ich ft räumlich (im intelligiblen Raume) unterscheide. So find \$1 drogen und Orygen nicht nur von einander, fondern auch von Baffer unterschieden; nachdem fie aber chemisch geeinigt worden, ift ihr Unterschied vom Baffer aufgehoben, fle find daffelbig, was Baffer. Von der Identität in diefem Sinne ift wiederm noch die Gleichheit zu unterscheiden: sie ist, wie schon be merkt, da vorhauden, wo zwei concrete Einheiten nicht völlig fondern nur in irgend einer Beziebung mit einander oder mit einem Dritten identisch gedacht werden, wo alfo z. B. zwei Dinge verschiedene Größe, aber Eine und dieselbe Qualität haben.

Die Einheit ist mithin die Voraussetzung der Identität wie der Gleichheit. Unter ihr versteht Jeder, der egatt spricht, nur ein Seyendes oder Gedachtes, das den Unterschied in sich trägt, d. h. sie ist das zwei oder mehrere, relativ identische und zugleich relativ unterschiedene Momente (feven fie bloge Beftimmtheiten oder felbit Sevende. Etwas) in fich Bee fassende. Das ift fie zunächst dem gemeinen Bewußtfeyn und Sprachaebrauche nach: nur da redet man von Einheit, wo Unterschiedenes dergestalt zusammen, in oder mit einander ift, daß es als Ein Sevendes von andrem Sevenden unterschieden wird. Das ift fie aber auch ihrem logischen Begriffe nach. Denn als Derjenige Begriff, dem gemäß und vermittelft deffen jedes Geyende als Eines gesetzt und von andrem als Einem unterschieden wird, fomit als Das, was allem Seyenden, fofern es Eines ift, alfo allem Onen als folchem zutommt, ift fie das in allem Einen Eine und 3dentische, es bestimmende Allgemeine. Das ift aber in allem Sependen fein positives Seyn als relativ identisch mit feinem relativen Richtfeyn, d. h. als relativ identisch mit einem zugleich von ihm Unterschiedenen : eben darin und nur darin befteht die feyende Sich - felber - Gleichheit oder 3dentität jedes Sevenden mit fich (§. 4.). Diefe Einheit ift es gerade, die man als die f. g. reine Identität bezeichnet hat. hatte man fich flar gemacht, was man damit ausfagt, fo würde man erkannt haben, daß gerade fie nothwendig ichon den Unterschied in fich träat.

It sonach die Einheit ihrem kategorischen Begriffe nach bas in allen Einheiten Eine und 3dentische, fie bestimmende 211gemeine, und besteht dieß Allgemeine darin, daß jedes Eine in feinem positiven Seyn relativ identisch ift mit feinem relativen Richtseyn, fo fällt der Begriff der Einheit - zwar nicht mit dem Begriffe des Seyns, wohl aber - mit dem Begriffe des Seyenden insofern zufammen, als das in allem Einen Identische zugleich auch das in allem Sevenden Identische Denn jedes Sevende ift nur Sevendes, weil und foift. fern es in feinem positiven Seyn zugleich relatives Richtfeyn von Andrem ift. Der Begriff der Einheit ift aber zugleich vom Beariff des Sevenden unterschieden. Denn alles Sevende, weil es eben nur das durch die unterscheidende Thatigfeit bereits unterschiedene Seyn ift, ift zugleich feinem Begriffe nach Stoff der unterscheidenden Thätigkeit. Diefen Stoff tann lestere nur unterscheiden, indem fie ihn zunächst gemäß der Rategorie der Einheit unterscheidet. Eben damit erhält jedes Sevende Die Bestimmtheit, eine Einheit zu feyn. Denn

mit jedem Unterschiede wird eine Bestimmtheit gesetzt, Unterschie den ist Bestimmen. Einheit und Sevendes sind mithin begrifflich ganz so unterschieden wie die Bestimmtheit und der Stoff, dessen Bestimmtheit sie ist. Eben darum aber sind sie begrifflich auch ganz so untrennbar Eins wie der Stoff und seine Bestimmtheit. Denn der Stoff ist nur unterschiedlicher Stoff, das Sepende als solches ist nur Gevendes, sofern das Seyn unterschieden und du mit unterschiedlich Sevendes gesetzt wird. Eben damit aber wind jedes Sevende als Eines gesetzt wird. Eben damit aber wind jedes Sevende als Eines gesetzt und von andrem unterschieden. Das Sevende ist mithin nur Sevendes, in und mit seiner Be ftimmtheit, Eines zu seyn. Einheit und Sevendes Vilden sonach begrifflich wiederum eine in sich unterschiedene Einheit, ein Juund Miteinander relativ identischer und zugleich relativ unter schiedener Momente (Begriffe).

So als relativ identisch mit dem Sevenden ift die Em heit das Ansfichsfeyn oder das Selbstfeyn des Sependen, d. h. sie ist das Sevende selbst, sofern es mit sich identisch, alle auf sich bezogen ist oder sich auf sich felbst bezieht, und rep. u diefer Beziehung auf fich gedacht, alfo von feiner Unterschieden heit und damit von seiner Beziehung zu Andrem abgesehen wird. Bas jedes Seyende an fich felbst ift, das ift es als auf fich bo zogen oder für fich betrachtet; und was es in dieser Islirung von Andrem ift, das ift es an fich felbit. Selbit . oder Anfic feyn und Identität mit fich im angegebenen Sinne find nur zwei Und wiederum if verschiedene Bezeichnungen deffelben Begriffs. das Anfichseyn daffelbe mit dem unmittelbaren Fürfichfeyn je Denn als auf fich Bezogenes oder fich auf fic des Seyenden. Beziehendes ift jedes Sepende zugleich für fich; in feinem An fichseyn gedacht, wird es zugleich für fich gedacht, weil es un an fich ift und an fich gedacht werden tann, fofern es als Eines, mit-fich= 3dentisches, fich zugleich negativ verhält gegen feine eigne Beziehung auf Andres. Eben diefe Megativität gegen feine cigne Beziehung auf Andres ift fein unmittelbares Furfichlen, unmittelbar, weil eo ipso damit gesett, daß das Sevende als Und diese Regativität beruht Seyendes, Eines, gefett wird. wiederum nur darauf, daß jedes Seyende als folches in fich m' terschieden ift, nämlich in sich als Eines, Aufssich Bezogenes, und in fich als Unterschiedenes und damit auf = Andres = Bezoge 'nes, also darauf, daß jedes Sevende nur darum mit fich iden tifch, also anch nur darum auf sich bezogen und resp. beziehbar, furz nur darum ein An sich s Sevendes ist, weil und sofern sein relatives Richtseyn (sein Unterschiedenseyn von Andrem) immanentes Moment seiner selbst und seiner Einheit ist. —

§. 23. Darans folgt, daß das Fürsich - und Ausichseyn jedes Seyenden nur ein relatives ist. Es giebt kein ausschließliches Ausich - und Fürsichseyn, d. h., kein Seyendes bezieht sich bloß und rein auf sich. Denn jedes Seyende ist nur Seyendes in seiner Unterschiedenheit von andrem Seyenden und damit in seiner Bezichung auf Andres. Ja es ist nur an sich und resp. für sich und kann nur als an sich und sür sich seyend gedacht werden, weil und sofern es von Andrem unterschieden ist. Denn nur trast dieser sciner Unterschiedenheit von allem Andren ist es zugleich ein relativ Isolirtes (Einziges), und nur kraft dieser

Jedes Seyende ist mithin als Seyendes wie als. Eines auf Andres bezogen. Und zwar wird es nicht etwa durch eine von ihm verschiedene Thätigkeit auf Andres bezogen, so daß die Beziehung nur in diese ficle, sondern indem es als Seyendes, Eines gesetzt wird, ist es zugleich als ein auf Andres Bezogenes gesetzt, d. h. sein Bezogenseyn auf Andres gehört ebeu so nothwendig zu ihm selbst als Sey en dem wie sein Bezogenseyn auf sich selbst, wie sein Fürsich- und Anstchseyn.

Damit aber ift nur gesagt, daß wie die Einheit, fo auch bie Unterschiedenheit begrifflich eine Rategorie ift, und daß wie die Einheit ihrem kategorischen Begriffe nach mit dem Anfich - und Fürfichseyn des Sevenden, fo der Unterschied mit dem Andersseyn und SeynsfürsAndres relativ identisch ift. Denn zuvörderst ift jedes Sevende nur auf Andres bezogen oder bezieht fich auf Andres, weil und fofern es von Andrem unterschieden ift oder fich von Andrem unterscheidet. Die Be ziehung auf Andres hat begrifflich den Begriff des Unterschieds zur Boraussepung. Run können aber durch einen einzigen, Einen und felbigen Unterschied nur zwei Seyende unterfchieden feyn, weil nur durch Unterscheiden das Seyn geschieden wird, alfo auch nur fo viel Scheidungen gesetzt werden tonnen, als Unterschiede gesetzt werden. Bare z. B. A zwei Fuß, B drei Ruß lang, und wäre dieß ber einzige Unterschied im All (im Seyn), fo tonnte es auch nur diefe beiden Sevenden ge-Denn C. D. E ...., waren nur C. D. E ...., fofern fie ben. unterschieden wären; gabe es aber nur jenen Einen Unterfchied, wären fie also durch denfelben Einen Unterschied, wie A und B, unterschieden, fo würden fie mit A und B fo gewiß in völlige Einerleiheit zusammenfallen, fo gewiß zwei congruente Dreicke nur zwei find, fo lange ich fie im intelligibeln Raum meiner Go danken auseinanderhalte, d. h. räumlich unterscheide, dagegen fo fort aufhören zwei zu seyn und schlechthin in Eins zusammen geben, sobald ich diesen räumlichen Unterschied aufhebe. Sol es also viele unterschiedene d. h. unterschiedlich unterschie dene, mannichfaltige Sevende geben oder giebt es derm, fo muß das Seyn durch mannich faltige Unterschiede unterschie den feyn: die unterscheidende Thatigkeit muß mannichfaltige Unterschiede fegen. Aber fie fann nur mannichfaltige Unterschiede fegen, indem fie dieselben in Beziehung auf den Unterfchied überhaupt von einander unterscheidet, d. h. der Um terschied überhaupt, die Unterschied enheit schlechtweg, ü Die nothwendige allgemeine Bezichung, in welcher die Unter fchiede und resp. die Sevenden, indem fie als mannichfaltige ge fest werden, unterschieden werden muffen, also das allgemeine Borin ihrer mannichfaltigen Unterschiedenheit. Er ift eben da mit dasjenige, das allem Mannichfaltigen zukommt, in allem das Eine und Identische ift. Er ift endlich die allgemeine Rorm der unterscheidenden Thätigkeit, nach welcher lettere, indem fie das Seyn in mannichfaltig Sevendes unterscheidet, nothwendig ver fährt, weil fie nur Mannichfaltiges fegen tann, indem fie unter fchiedliche Unterschiede fest, also es in Beziehung auf Unterfchie denheit unterscheidet, d. h. der Unterschied überhaupt, seinem for malen allgemeinen Begriffe nach, ift nothwendig Rategorie.

Die Unterschiedenheit rein als solche, das in allem Unterschiedenen Eine und Identische, besteht aber, wie gezeigt, darin, daß jedes Unterschiedene (Seyende) als solches relatives Nichtseyn ist, d. h. in Beziehung auf dasjenige, von dem es unterschieden ist, also in Beziehung auf Andres steht und in dieser Beziehung Nichtseyn ist. Der Unterschied überhaupt involvirt mithin die Beziehung der Unterschiedenen auf einander, und ist andrerseits selbst relatives Nichtseyn, weil eben das Nichtfeyn der Unterschiedenen in ihrer Beziehung auf einander. Aber

er ift, wie ebenfalls ichon dargethan worden, nur relatives Richtfeyn, also teineswegs Nichtfeyn schlechthin, fondern vielmehr Richtfeyn, das relativ zugleich Geyn ift. Bie jedes Unterschiedene als solches nothwendig bezogen auf Andres und in diefer Beziehung nichtseyendes ift, eben fo nothwendig ift jedes Unterschiedene als Unterschiedenes zugleich Sevendes, weil es nur als Unterschiedenes gesetzt wird, indem das Seyn geschieden und damit unterschiedlich Gevendes gesett wird. Der Unterschied überhaupt ift mithin Richtfeyn am Seyn, in Einheit mit dem Seyn, jedoch mit der ausdrücklichen Bestimmung, daß das Nichtseyn keineswegs (wie Begel will) an fich zugleich Seyn noch das Seyn an fich Nichtscyn sey, sondern daß das Bindemittel (die Einheit) zwischen beiden nur in der Begiehung, in der Relativität besteht, welche zum Momente des Seyns wird und es zum Bezogenseyn macht, indem das Seyn von ber unterscheidenden Thätigkeit unterschieden und damit unterschiedlich Sependes wird. Insofern ist also der Unterschied felbst eine Einheit: denn als das relative Nichtlevn ift er Nichtlevn, Das relativ zugleich Gevn ift. d. h. das relative Nichtfeyn ift felbst Einheit von Seyn und Richtfeyn. Damit ist indeß nur gesagt, was oben deducirt wurde, daß jedes Unterschiedene als folches zugleich Eines, eine Einheit fen: alfo muß auch Die Unterschiedenbeit felbit eine Einheit feyn. Eben fo nothmendig aber ift die Unterschiedenheit von der Einheit begrifflich un. Denn die Einheit als Rategorie, der Begriff terschieden. Der Einheit, ift, wie gezeigt, die Ginheit des positiven (ftofflichen) Seyns jedes Sependen mit feinem relativen Richtfeyn oder das diese beiden relativ identischen und zugleich relativ unterschies denen Momente Befassende. Der Unterschied dagegen ift begriff. lich das relative Nichsevn jedes Sevenden, mithin Moment der Einheit, welches nur infofern felbst wieder eine Einheit ift, als das relative Nichtseyn eben jene in seiner Relativität liegende Einheit von Seyn und Nichtfeyn ift. Kolglich find die Einheit und der Unterschied dadurch unterschieden, daß die Einheit das relative Nichtfeyn, welches der Unterschied ift, felbst befaßt, der Unterschied dagegen an fich nur das relative Nichtfeyn und nur als folches zugleich relative Einheit von Sevn und Nichts feyn d. b. mit der Einheit relativ Gins, Moment derfelben ift.

Sonach ift der Unterschied überhaupt zwar ebenfalls eine

Einheit, aber eine von der Einheit zugleich unterschiedene Einheit, d. b. Unterschiedenheit und Einheit, weil fie fic acaenfeitig fordern, weil fie nur zusammen, in Beziehung auf einander, seyn und gedacht werden können, find selbst relativ identijd und relativ unterschieden. Der Unterschied sofern er an fich das relative Nichtseyn jedes unterschiedenen und nur in dieser Relativität des Nichtfeyns, worin er felbst besteht, zugleich die Einheit von Seyn und Nichtseyn ist, involvirt die Einheit. Und Die Einheit, fofern fie die Einheit der relativ unterschiedenen Romente des positiven Seyns und relativen Nichtseyns jedes Einen ift, involvirt ihrerseits den Unterschied. Einheit und Unterschied bedingen sich gegenseitig. Denn die Einheit ist nur, fo fern das Seyn unterschieden wird, alfo fofern der Unterichied ist; und der Unterschied, das relative Nichtfeyn der Sevenden, ift nur fofern jedes Sevende Gines (in fich geschloffen) ift und damit allen übrigen gegenübersteht, alfo fofern die Einheit Das was fich gegenseitig involvirt, bedingt, voraussest, it ift. aber trop feiner Unterschiedenheit nothwendig zugleich relativ identisch.

Der Unterschied überhaupt ist aber auch noch in einem Trägt näme andern Sinne relativ - identisch mit der Einbeit. lich alles Sepende in feiner Positivität als von der unterscheidenden Thätigkeit unterschiedener Stoff den Unterschied an sich, fo ist auch der Unterschied ganz eben so, wie die Einheit, eine allgemeine Bestimmtheit alles Sevenden, welche mit dem Sevenden (als Stoffe) ganz eben fo eine in fich unterschiedene Einheit bildet, wie die Einheit als Bestimmtheit des Sependen. Denn das Sevende ist wiederum nur Sevendes, unterschiedener Stoff, in und mit feiner Unterschiedenheit. Unterschiedenheit aber ift Bestimmtheit, mit jedem Unterschiede wird eine Bestimmt Mithin beit gesett: so viel Unterschiede, soviel Bestimmtheiten. ift der Unterschied, obwohl eine andre Bestimmtheit als die Einheit, doch als Bestimmtheit überhaupt dasselbe, was die Ein-Denn während die Er ift eine andre Bestimmtheit. beit. Einheit als Bestimmtheit des Sevenden das Selbst = oder An fich seyn jedes Seyenden ift, ift die Unterschiedenheit als Be ftimmtheit deffelben vielmehr begrifflich das Andersfeyn. 3e des Seyende ift als unterschieden von Andrem unmittels bar nicht auf fich, fondern auf Andres bezogen, felbft ein Andersseyendes, ein Andres als die Andern. Jedem Seyenden kommt demnach mit der Unterschiedenheit als Bestimmtheit das Andersseyn zu, d. h. letzteres ist begrifflich das in allem Seyenden Eine und Identische, Allgemeine, das darin besteht, daß jedes Seyende den Unterschied als Bestimmtheit an sich trägt. Eben damit ist zugleich jedes Seyende für das andre. Denn ein Andres, ein Unterschiedenes, ist es nur in seinem Bezogenseyn auf Andres. Das auf Andres Bezogene ist aber nicht schlechthin und rein, sür sich, sondern sür das Andre, auf das es bezogen ist oder sich bezicht: alle Seyenden sind kraft ihrer Unterschiedenheit von einander zugleich für einander. Die Unterschiedenheit als Andersseyn ist mithin begrifflich zugleich Seyn = für - Andres oder Füreinander seven der Seyenden.

Restumiren wir, so haben wir mit der Begriffsbestimmung der Einheit und der Unterschiedenheit als Rategorieen zugleich die Rategorieen des Ansich - oder Selbstsens und des Andersseyns oder Seyns-für-Andres gewonnen. Diese Begriffe bewähren sich als Rategorieen auch in der Erfahrung. Denn alles Seyende (sey es objektiv - oder subjektiv -, reell - oder ideell -Seyendes) ist nach Einheit und Unterschiedenheit, Selbstseyn und Andersseyn, Ansichseyn und Seyn sür Andres unterschieden, und wird nothwendig von uns nach Einheit und Unterschiedenheit 2c. unterschieden, um überhaupt aufgefaßt werden zu können.

Anmerk. Judem wir Unterschiedenheit, Andersseyn und Seyn = für = Andres für Kategoricen erklären, scheint es, als müßten wir entweder die Anwendung dieser Kategorieen auf das Absolute und dessen Auffassung leugnen, oder die Idee des Absolute, als unvereinbar mit diesen Kategorieen und also mit den Bedingungen aller Auffassung und Gedankenbildung, gänzlich fallen lassen. Denn das Absolute, gemäß jenen Rategorieen aufgefaßt und damit als ein von Andrem Unterschiedenes, für = Andres = Seyendes, also Relatives, nicht = Absolutes bestimmt, scheint eine contradictio in adjecto und somit undenkbar zu seyn. Dieß scheint indeß nur so. Gewiß dagegen ist, daß das Absolute in der That schlechthin undenkbar wäre, wenn es seinem Wesen nach von nichts Andrem unterschieden schute Identität oder Indists Andrem unterschiebare absolute Identität oder Indissens (Einerleiheit). Es hilft nichts, das Absolute mit Gegel als in sich unterschieden zu saffen. Denn damit denkt man nur die Unterschieden zu saffen. Denn damit denkt man nur die Unterschieden

oder Momente im Absoluten als unterschieden, nicht aber das Absolute selbst, welches nach Hegels Auffassung immer nur die absolute 3dentität feiner Momente und mithin als diefe Identität von letteren nicht zu unterscheiden, also ununter scheidbar (undenkbar) ift. Dder was daffelbe ift, man unterfcheidet damit nur das Abfolute als Ganzes (als Einheit) von feinen Theilen, nicht aber als Ganzes von einem andem Ganzen; damit aber fast man das Ubsolute nicht als beftimmtes Ganzes, sondern als Ganzes bleibt es völlig unbestimmt und unbestimmbar, weil von keinem andern Ganzen unterschieden und unterscheidbar, b. h. als Ganzes ift es schlechthin undeutbar. Allein das Absolute ift feinesweas ununterscheidbar. Es ift vielmehr nothwendig zuvörderft nach der Rategorie des Scyns, als Seyendes, von allem andem Sevenden dadurch unterschieden, daß cs, indem es durch feine unterscheidende Denkthätigkeit fich als Sevendes von andrem Seyenden unterscheidet, eben damit alles andre Sevende als folches sest, daß es also als Sevendes das Sezende, alles Andre das Geschte ift. Denn alles Seyende ift zunächst nur dadurch, daß das Absolute als absolutes Denten felbit das Geyn (der absolute Stoff feiner unterscheidenden Thatiafeit) Rur indem die unterscheidende Denfthätigkeit des Absoift. luten Diefes Seyn und damit fich felbit von der producirenden Denkthätigkeit wie diese von ihren Produkten und weiter die Produkte von einander wie das in ihnen Gedachte vom Gedanken unterscheidet, entsteht unterschiedlich Sevendes. Denn eben damit fest und faßt die unterscheidende Denfthätigkeit sich selbst als subjektivs Sevendes, die producirende Denfthätigkeit und deren Produkte als objektiv. Sevendes, und weiter diese wie ihre eignen Produkte als gesettes Seyendes, das producirende wie ihre eigne Thatigkeit als fegendes Sevendes. Damit unterscheidet fie indeg das 26. folute als das Scyn nur in sich selbst; es ist die Selbst unterscheidung des Absoluten in sich, welche in und mit der Vollziehung jener Einen ursprünglichen Thätigkeit, die das Abfolute felbft ift, fich vollzieht und fomit feineswegs die Einheit des Absoluten aufhebt, sondern vielmehr dieselbe als Einheit set, indem eben damit das Absolute als in sich unterschiedene (nämlich als producirende und unterscheidende) That tigkeit und somit als in sich unterschiedene Einheit sich fest. Die unterscheidende Thatigfeit ift felbit Moment diefer Ein, beit, kann also auch nur innerhalb derselben fich vollziehen, indem sie nur innerhalb derselben sich felbst von der producirens den Thätigkeit unterscheidet und damit nicht nur die lettere mit deren Produkten fondern auch fich felber als Stoff ihres Thuns, als Seyn fest. Indem fie nun aber dieses Seon unterscheidet und damit unterschiedlich Sevendes sett, unters

scheidet fle bie Sevenden nothwendig zugleich nach den Rategorieen der Einheit und des Unterschieds. Denn indem fie fich felbst als unterscheidende Thätigkeit von der producirenden Thatigkeit unterscheidet, fest fie fich felbit als Sevendes und damit als eine Einheit und die producirende Thätigkeit als ein andres Seyendes und eine andre Einheit. Daffelbe geschieht, indem fie fich felbit von ihren eignen Thaten und Die producirende Thatigkeit von deren Producten wie die Produfte wiederum von einander unterscheidet. Unterschiedene Sevende, unterschiedene Einheiten tann fie aber, wie gezeigt, nur fegen, indem fie die Sevenden nach Einheit und Unterfchiedenheit, und damit nach Selbstfeyn und Andersfeyn, Seyn. an = fich und Seyn = für = Andres unterscheidet. Schon für das Sich - in - fich - Unterfcheiden des Absoluten gelten mithin nothwendig die Rategorieen der Unterschiedenheit, des Andersseyns und Sevns - für . Andres.

Aber das Absolute unterscheidet sich nicht nur nothwendia in fich felbst, sondern eben jo nothwendig von einem Andern, das es nicht selbst ist und das es eben damit denkt und setzt, indem es fich von ihm unterscheidet. Denn das Absolute ift nur, was es ift, absolutes Denken, und kann von uns nur als absolutes Denten gefaßt werden, fofern es fich felbit als folches faßt, d. h. fofern es Bewußtfeyn und Selbftbewußtfeyn ift. Selbstbewußtfeyn aber ift, für uns wenigstens, undentbar ohne jene Selbstunterscheidung von einem Andern. Das Abfolute, weil und fofern es Selbstbewußtfeyn ift, unterscheidet mithin nothwendig den Gedanken feiner felbst von feinen ans dern Gedanken, in denen es ein Andres als es felbst denkt. Indem nun demgemäß das Absolute sich als in sich unterschies Dene Einheit feiner felbit von diefem Andern unterscheidet, wens det es nothwendig wiederum nicht nur die Rategorieen der Einheit, des Selbit - und Anfichseyns, fondern auch die Rategorieen der Unterschiedenheit, des Andersseyns und Seyns - für -Andres an. Denn da es in fich unterschiedene Einheit ift. fest es nothwendig mannichfaltige Unterschiede zwischen fich und dem Andern. Und indem es das Andre als solches sest, fest es zugleich fich felbit als ein Andres als das Andre, mitbin fich felbit als ein Anderssevendes. Und eben damit endlich fest es fich in Beziehung zu dem Andern, als ein für-Andres-Sependes. Aber dieß Andre, auf das es fich bezicht, ift als uns terschieden vom Absoluten, nothwendig nicht absolut, also nicht unbedingt, nicht unabhängig und felbständig, fondern an fich das schlechthin Abhängige, Unfelbständige, Relative, weil es eben nur als gefest vom Abfoluten, alfo überhaupt nur ift, fofern und indem das Abfolute ift. Es ift mithin an fich nur Beziehung oder Bezogenseyn auf das Absolute. Sit aber dieß das Anfich des vom Absoluten Unterschiedenen

į

ŗ

;

ł

÷

ł

eben als Unterschiedenen, als Andern, fo leuchtet von felbe ein, daß das Absolute, indem es auf dieß Andre fich bezieht, eben damit zugleich auf fich felbst sich bezieht. Das Absolute unterscheidet fich mithin gerade nach der Rategorie bes Seyns - für - Andres (der Unterschiedenheit) badurch von bem Andren, daß es in feinem Seyn für das Andre zugleich für fich ift, daß alfo gerade in feiner Relativität feine 260% lutheit, in feinem Andersfeyn fein abfolutes Selbitfenn, in feinem Seyn = für = Andres fein abfolutes An = und für fich Seyn fich manifestirt. Das Andre (Weltliche) dagegen ift gerade umgekehrt in feinem An-fich-feyn nur für das Abfolute, und fomit in feinem Seyn fur-Andres nicht zugleich für fich. Es ift vielmehr nur, was es ift, nämlich ein Andres als das 2b. folute, fofern es ein nur Relatives, auf das Abfolute Bezoge nes ift. In diefem Bezogensenn also besteht gerade fein Gebitfeyn, das, was es, zufolge feiner Unterschiedenheit vom 2b. foluten, an fich ist, also auch Das, was es für sich felbst betrachtet (abgeschen vom Absoluten) ist. Folglich ist es, sur fich felbit betrachtet, tein Für-fich-Sevendes, fondern für das Absolute, während das Absolute nicht nur in feinem Selbitfeyn, fondern auch in feinem Seyn = fur = Andres, also absolut für sich ist.

§. 24. Sind die Sevenden nach Einheit und Unterschie denheit, Selbstfeyn und Andersseyn, Seyn-an-sich und Seyn-für-Andres unterschieden, fo folgt, daß fie zugleich dem Raume nach unterschieden find. Denn jedes Sevende als foldes ift nicht ein schlechthin Selbstfependes, das nur fich auf sich bezöge, nur für fich mare, fondern als Gelbitfevendes ift to zugleich für Andres, anf Andres bezogen, weil es überhaupt nur Sependes ift, fofern es von anderm Sependen unterschieden ift. Somit ift jedes nur ein Selbstfependes, sofern die Andem als Selbstfeyende find. Eben damit ist jedes Sevende als Selbstfeyendes nur neben den andern. Denn die Brävosition Reben brudt aus, daß das Sepende, dem fie vorgesetzt wird, zwar Eines, für fich und infofern relativ felbständig, aber nicht für fich all ein, fondern mit anderen unmittelbar zusammen ift, ohne doch mit ihnen Eins oder geeinigt zu seyn (womit es aufhören würde ein Selbstfeyendes zu feyn). Das allgemeine Nebeneinauder der Sependen ift begrifflich der Raum.

Der Raum ist nicht, wie Kant will, eine reine Anschaumg, sondern ein Begriff. Denn er befaßt mannichsaltige Räume uns ter sich, indem jedes Seyende nothwendig dadurch vom andem unterschiedon ift, daß es neben andern Gevenden als bas Andre fich befindet. Mithin nimmt jedes Sevende einen anbern, unterschiedenen und somit bestimmten Raum, einen Ort. ein. b. b. es giebt unterschiedliche, einzelne Ranme; und das in ihnen allen Eine und Identische, ihnen allen Gemeine, alfo ber Begriff des Raums, ift das Reben - Anderm - Sevn überbaupt, mithin, da jedes Sevende zugleich ein Andres ift, das Reben - einander - Sevu. Damit ergicht fich zugleich, daß der Begriff des Raumes nothwendig eine Rategorie ift. Denn unterfchiedliche Räume können als unterschiedliche nur gesetzt und refy. aufgefaßt werden, fofern die Sevenden durch die untere fcideude Thatiafeit in Beziehung auf den Raum von einander unterschieden werden. Der Raum überbaupt ift mitbin der den gesetten einzelnen Räumen vorauszusehende allgemeis ne Bezichungs - und refp. Bergleichungspunkt der unterscheis denden Thätigkcit, mithin auch die Norm nach der fie verfährt, mittelft deren fie einzelne Raume fest und eben damit, daß fie fie von einander unterscheidet, bestimmt. 2Bie also jede Ratego. rie. fo ift auch der Begriff des Raums zugleich das die eins zelnen Räume mittelbar bestimmende Allgemeine.

Der f. g. reine Raum, d. h. der Raum, abgesehen vom Seyn und allem Seyenden, als "eine unendliche gegebene Größe" oder als leere gräuzenlose Ausdehnung oder gar als "schlechthin Leeres" gesaßt, ist allerdings kein Begriff, aber anch keine Anschauung, sondern eine Fiktion, eine Illuston, ein Etwas, das man sich vorzuskellen wähnt, aber in Wahrheit nicht vorstellt. Denn das schlechthin Leere, das angeblich gedacht werben muß, wenn auch von allem Seyn und Seyenden abstrahirt wird, ist eben so undenkbar wie das reine schlechthinnige Nichts, weil es offenbar scloßt nichts andres als das reine Richts ist. (Bgl. meine Schrift "üb. Princ. u. Methode der Hegelschen Philos." Halle 1841. S. 85 f.) Und die unendliche extensive Gröse \*) oder was dasselbe ist, die gränzenlose Ausdehnung als gegeben, als seyend, also als vin unendliches Ausgedehntsen gedacht, ist nichts Audres gls das sogenamte reine unter-

•) Bird ber Raum als eine "unendliche gegebene Größe" vorges ftellt, wie Kunt will, fo fann diefe Größe offenbar unr als erteufive Größe gedacht werden. schiedslofe (abstrafte) Gevn felbit, bas wiederum nichts ift als die reine unterschiedslofe abfolute Identität (Einerleiheit), mithin eben so undenkbar als lettere. Soll das angeblich gränzenloje Ausgedehntseyn gedacht werden, fo muß das Denken es nothwendig als Gedachtes von fich (dem Denken) unterscheiden. Da mit aber faßt es nothwendig das Gedachte und fich felbit als unterschiedlich Sevendes und damit als Rebeneinanderfeyendes, mithin das unbearänzte Ausgedehntseyn weder als unbegränzt noch als das alles Sevende befaffende, fondern vielmehr als ein Reben - Andrem - Sevendes, folglich nicht als das, als was es vermeintlich gedacht wird. Also ift der Gedanke des reinen Raums undenkbar, weil er als das, als was er in Worten bezeichnet oder vermeintlich gedacht wird, in Babrheit nicht gedacht wird und nicht gedacht werden kann. Und doch kann der reine Raum nur als Gedanke existiren: daß er realiter existire, hat we nigstens noch Niemand behauptet und kann Niemand behaupten, weil es eine augenfällige Abfurdität ift. Er ift in der That eine bloße Abstraftion, die es aber zu keinem Resultate bringt, d. b. der Inhalt des Gedankens ift das abstrahirende Denken felbit und resp. das, wovon es abstrahirt. Denn angeblich fommen wir zum Gedanken des reinen Raums badurch, daß wir jedes Seyende als ein Ausgedehntes fassen, aber zugleich von der beftimmten Ausdehnung jedes Sevenden und damit vom Sevens den felbst absehen, womit wir angeblich die reine, leere, nach allen Dimensionen unbegränzte Ausdehnung übrig behalten. Aber au nächst dreht man fich mit diefen Worten im Rreife berum. Dem die bestimmte Ausdehnung eines Seyenden wird wiederum nur definirt als bestimmte Maumerfüllung, set also den Begriff des Jedenfalls bleibt mit der Ausführung jener 26, Raums voraus. straktion nicht der Gedanke der reinen unbegränzten Ausdehnung übrig, sondern indem von der bestimmten Ausdehnung jedes Set enden abstrahirt wird, wird von der Ausdehnung überhaupt abprahirt, so daß in der That nur das abstrahirende Denken selber Denn die Ausdehnung ift nur Ausdehnung und übrig bleibt. als Ausdehnung dentbar, fofern Gevendes ift und gedacht wird, das fich ausdehnt oder ausgedehnt ift, weil fie eben nur det Umfang oder die Umgränzung des Sevenden ift, - fofern diefelbe alfo zugleich vom Sevenden felbft unterschieden und von ihm er füllt gedacht wird. Nun können wir zwar von diefem Erfülltfeyn abstrahiren. Aber indem wir dieß thun, verschwindet der: Begriff der Ausdehnung und wir behalten nur den Gedanten der leeren Umgränzung übrig, die als solche offenbar ebensowenig der reine gränzenlose Naum ist als Kants unendliche gegebene "Größe." Beide, die leere Umgränzung als bloßer Umfang wie die angeblich unendliche Größe, fallen vielmehr unter den Begriff der Quantität, und diese mit dem Raume zu identificiren, ist eine augenfällige Begriffsverwechselung. —

Soll im Begriffe des reinen Raums das Moment der Un-. begränztheit und der Ausdehnung stehen bleiben, so kann er nur gefaßt werden als Bewegung der Ausdehnung, d. h. als reine, unbestimmte, unbegränzte Bewegung, als Bewegung obnebestimmte Richtung. Diefe tann zwar in ihrer Unbestimmtbeit als nach allen Richtungen bin fich erstrettende (ausdehnende), Bewegung bezeichnet werden; eben damit aber involvirt fie den. Biderfpruch, daß überhaupt Richtungen gedacht werden, die nur. dentbar find, fofern der Raum nicht als jene Bewegung, fondern als bas allgemeine Rebeneinander der Sependen, welches unters fcbiedliche Räume (Orte) unter fich befaßt, gedacht wird. Denn die Richtung ift nur Bewegung von einem Bunfte (Drte) zu einem andern Bunfte im Raume, moge fie wirflich vollzogen oder nur als. möglich gedacht werden: unterschiedliche (mehrere - alle). Richs tungen find mithin nur unterschiedliche Bewegungen zwischen uns terschiedlichen Bunkten im Raume. Bollte man daber auch die reine Ausdehnung als unbegränzte, nach allen Richtungen gebende Bewegung faffen, fo wurde fie doch wiederum nicht der. Begriff Des Ramns feyn, fondern diefen Begriff vorausfegen. Aufferdent ift eine folche Bewegung nicht Eine, fich felber aleiche. mterfchiedslofe, fondern in Bahrheit die Mannichfaltigfeit aller unterfcriedlichen Bewegungen, deren fo viele möglich find, als es Sevende (und damit Derter im Raume) giebt. Endlich ift die Bewegung in's Brangenlofe oben fo undentbar als das Gran-Dieg ift eine allgemein anertannte Thatfache: zenlose selbst. jeder, der auf fein Denten reflettirt, wird finden, daß er, indem er das Granzenloje zu denten versucht, in der That nur ein begranztes Sevendes dentt ; aber zugleich die Granzen deffelben nach allen Seiten bin immer weiter ausdehnt, immer weiter auss. einanderrücht, bis fie fo weit entfernt find, daß er fie gleichfam ;

17\*

mit dem inneren Blicke nicht mehr erreichen kann. Richtsdeftoweniger muß er die Gränzen als Zielpunkte des Blick immer festhalten, sie verschwinden keineswegs, und die Bewegung geht mithin weder in's Gränzenlose noch ist sie felbst gränzenlos, sondern eben nur jenes beständige Hinausschlieben der Gränzen, wobet aber die Gränzen bleiben. Versuchen wir die Gränzen wirklich wegzudenken, so werden wir augenblicklich inne, das wir damit aufhören würden zu denken, d. h. daß der Gedanke des Gränzenlosen unmöglich ist. Der Grund davon liegt wiedenm darin, daß wir der Ratur des Denkens nach nur in Unterschie den, nur Unterschiedenes zu denken vermögen, das Unterschiedene aber als solches, wie wir im Folgenden zeigen werden, nothwendig ein Begränztes ist.

Segel faßt den Raum richtig als das allgemeine Rebeneinander der Sevenden. Aber er beschränkt den Begriff falic lich auf die Sphäre der Natur, auf das materielle Genn. Hiergegen hat Rant Recht, wenn er behauptet, das wir schlechthin nichts zu denken vermögen ohne es im Raume zu denten, d. h. daß auch alles Gedachte, alle unfere Gedanken wie unser Denken selbst im Raume find und nur als im Raume feyend gedacht werden tonnen. Deun indem wir die Sep enden als unterschieden faffen, faffen wir fie, wie gezeigt, noth wendig als neben einanderseyende, und mithin jedes als Do ment oder Glied des allgemeinen Nebeneinander. d. h., jede als im Raume fevend. Sevendes ift aber nicht nur jedes Ding, fondern auch jeder Gedanke und unfer Denken felbit, fofen es ein von Andrem Unterschiedenes ift. Mithin muffen wir auch unfer Denken und unfere Gedanken wie alles Gedachte, indem wir es denken (unterscheiden), als im Roum fepend denka. Sofern wir dann aber unfer Denten und unfere Gedanten wir derum von den reellen Dingen unterscheiden, unterscheiden wir allerdings zugleich das Nebeneinander der Dinge von dem Re beneinander unferer Gedanten und unfers Dentens, und for mit einen reellen und einen ideellen oder intelligibeln Raum. Aber dieser Unterschied trifft gar nicht den formal allgemeinen Begriff des Raumes. Der reelle wie der ideelt Raum ift vielmehr nur Raum, fofern jener wie diefer das allgemeine Nebeneinander von Sevenden ift, d. h. der Begriff ift in beiden derfelbe: ob die Sevenden reelf oder ideel Sevende, Dinge oder Gedanken find, ist für den Begriff gang gleichgültig.

Trendelenburg läßt den Raum, den ideellen wie den teellen, durch die Bewegung entstehen. Allein ift der Raum in Babrheit nur als das allgemeine Nebeneinander der Sevenden zu faffen, fo bat er offenbar teine unmittelbare Beziehung gur Bewegung im eigentlichen Ginne. Die räumliche Bewegung, Die Ortsveränderung, muß freilich im Raume vor fich geben; aber ob es Bewegung im Raume, räumliche Anziehung, räumliche Abstogung 2c. giebt, hängt gar nicht vom Begriffe des Raums, fondern vom Begriffe der Sevenden (Dinge oder Gedanten) ab. Wenn der Mathematiker fagt: "denke dir zwei Bunkte und ziehe zwischen ihnen eine gerade Linie" 2c., fo fest er zunächst voraus, daß ich mir einen leeren Raum dente. Diefe Borausfesung widerspricht nicht unfrer Bebauptung. Denn ein leerer Raum ift teineswegs der abstrafte gränzenlofe Raum, fondern eine Umgränzung, von deren Erfülltfeyn durch Sevendes ich abstrabire; ber Gedanke eines leeren Raums ift alfo felbit nur ein Gedanke neben andern Gedanken, also felbit nur im intelligibeln Raume meines Dentens. Der Mathematifer fest ferner voraus, daß mein Denten Bewegung ift und darum das Riehen einer Linie in dem gedachten leeren Raum fich zu denken vermag. Denn Dief Riehen ift nur ein Buntt, der als bewegt oder fich bewegend gedacht wird, und ein folcher Bunft tann nur gedacht merben, indem das Denken ihn felbst zugleich bewegt: das Ziehen Der Linie in dem gedachten leeren Raume ift nur die vom Denfen vollzogene Bewegung des vorgestellten Bunttes oder, was Daffelbe ift, der Borftellung des Bunktes. 3ft dieg Alles moglich, fo ift das Boftulat des Mathematifers volltommen ausführ-Aber ob es möglich fen, hängt offenbar nicht vom Bebar. griff des intelligibeln Raums, fondern von der natur des Denfens und seiner Thätigkeit ab. Dasselbe gilt eben so offenbar auch vom reellen Raume, d. h. auch die Bewegung im reellen Raume tann nur stattfinden, fofern die Dinge ihrer Ratur nach beweglich find, fey es daß fie alle fich felbit und refp. einander bewegen oder daß einige von andern bewegt werden. Sind alle Sevenden (Dinge wie Gedanten) in Bewegung, fo folgt allerdings, baf ber Raum felber in Bewegung ift. Denn der Raum als das allgemeine Rebeneinander der Sependen, befaßt eben fo viele einzelne

Raume in fich. als cs Sevende giebt. Baren alfo alle Sependen in Bewegung, fo würde eine allgemeine Ortsveränderung statt finden: alle Oerter würden andre. Damit aber würde der Raum als die Totalität der Oerter felber in sich verändert, und da die Veränderung Bewegung ift, fo wäre der Raum in sich felbft in Bewegung. Nun find aber in der That alle Seyende bewegt und refp. fich bewegend, weil, wie fich fogleich zeigen wird, alle Seyende als solche unterschiedlich thätig sind, Thätigkeit aber, als vollzogen im Raume, nothwendig als Ortsveränderung oder räumliche Bewegung fich äußert, da Thätigkeit rein als siche und Bewegung rein als folche wie oben gezeigt worden, in Eins zusammenfallen. Infofern also fteht der Raum aller. dings in Beziehung zur Bewegnng, teineswegs aber entsteht er burch die Bewegung.

Aus jener Beziehung des Raums zur Bewegung ergiebt fich indes allein, daß und warum der Raum oder richtiger ausgedrückt, die räumliche Bewegung, nur drei Dimenfionen haben tann. Um dieß darzulegen, muffen wir uns zunächft über den Begriff der Dimension verständigen. Giebt es im Raume 80 wegung, fo tann fie fo viele unterfchiedene Richtungen haben als es Derter oder Bunkte (Sevende) im Raume giebt. Denn die Richtung ift, wie bemerkt, die Bewegung von Ginem Bunkte aus zu Einem andern hin. Eben damit ift fie bestimmte Bewe gung, bestimmt durch den Bunft, auf den fie bingebt; und als folche zugleich nothwendig unveränderbar dieselbe, fo tige Bewegung: denn die veränderbare Bewegung, die dahm und dorthin geht, ift als folche entweder überhaupt keine be ftimmte oder eine durch mehr als Einen Bunft bestimmte Bu weauna. Jede Richtung ift mithin nothwendig eine gerade Linic. Gicht es nun viele unterschiedliche Richtungen, fo muß es eine Bezichung oder Beziehungen geben, worin fie unter schieden find. Dieses Borin ihrer Unterschiedenheit ift begriffic die Dimension. Die Dimension ift felbst nur Richtung, aber eine allgemeine Richtung, die als folche eine Mehrheit (Mannichfaltigkeit) von Richtungen unter sich befaßt, weil sie das in ihnen Eine und Identische, ihnen allen Gemeine ift, durch welces fie alle auf diefelbe gleiche Beise von einer Mehrheit ander rer Richtungen unterschieden find. Go z. B. tonnen wir uns eine große Anzahl von Linien denten, welche eine Flache in den

verfchiedenften Binkeln fchneiden; infofern find fle felbft uns ter einander verschieden; zugleich aber find fie barin alle gleich, daß fie fammtlich die Flache fchn eiden: dieß ihnen allen Gemeine, relativ Identische, ift die Dimension, die ihnen zufommt und fie alle unter fich befaßt. Dag es nun nothwendig drei Dimenstonen, nicht mehr und nicht weniger, giebt, d. h. daß alle möglichen Richtungen nothwendig in drei solchen all. gemeinen Beziehungen von einander unterfchieden find, liegt das rin, daß jede Richtung als folche nothwendig begränzt ift: benn fie ift nur Richtung als Bewegung von einem Buntte nach einem andern Bunkte bin. Sind fie aber alle begränzt, fo bilden fie zufammengenommen nothwendig eine All-Begränzung, eine Begränzung in allen Richtungen. Eine folche Allbegränzung, entstanden durch die Bewegung innerhalb aller Granz. puntte der verschiedenen Richtungen, ift aber Das, was man eis nen mathematischen Rörver nennt. Allein der mathematische Rörper entsteht auch schon durch die Bewegung innerhalb der Gränzen von nur drei verschiedenen Richtungen. Denn er ents ftebt, wenn ich mir eine Bewegung dente, welche zunächft von einem Bunkte zu einem andern geht, womit eine gerade Linie gegeben ift, welche demnächst diefe gegebene Linie als Ein Gauzes nach einem Buntte außer ihr fortbewegt, womit eine Fläche fich bildet, und welche endlich wiederum diefe Alache felbit nach einem Bunfte außer ihr hindewegt, - womit der mathematische Entsteht sonach jene Allbegränzung auch Rörper gegeben ift. burch eine Bewegung nach nur drei verschiedenen Richtungen bin. fo folgt von felbst, daß alle übrigen Richtungen, die innerhalb der Allbegränzung möglich find und in ihrer Totalität lettere felbft bilden, unter jene drei Richtungen fich wie das Einzelne unter fein Allgemeines muffen fubfumiren laffen, b. b. daß jene 3 Richtungen Dimenstonen find, und daß es, weil unter fie alle übrigen Richtungen fich subsumiren laffen, nur drei unterschiedene Dimensionen geben fann. ---

Aus unserer Auffaffung des Raumbegriffs erhellet eudlich, in welchem Sinne Trendelenburg andrerseits Recht hat, wenn er behauptet, daß der ideelle wie reelle Raum die Bewegung voraussetze. Er setzt allerdings die Bewegung voraus, weil das Nebeneinander der Seyenden ihre Unterschiedenheit und damit die Thätigkeit des Unterscheidens voraussetzt, diese aber Bewe-

anng im allgemeinen Sinne des Borts ift. Unfer Go dante diefes allgemeinen Rebeneinander involvirt angerdem noch insofern die Bewegung, als unsere unterscheidende Denkthätigkeit wie die Ratur unfers Dentens überhanpt, eine beschränfte, weil burch die Mitwirfung des reellen Geyns bedingt ift. Sie wir mag daher nicht alle Sevende auf Einmal von einander, noch auch nur viele von vielen, fondern zunächft nur Eines bot einem Andern und weiter eine beschränfte Mehrbeit von einer audern zu unterscheiden, d. h. unfer Denten ift feiner Ratur nach ein discurfives. Indem es alfo die Sevenden in ihrem allgemeis nen Nebeneinander notbwendig als unterschiedene und in ihrr Unterschiedenbeit zur Einbeit des allacmeinen Rebeneinander am fammen faßt, fo kann cs dieß nur dadurch, daß es zugleich ihr Mannichfaltiakeit durchläuft oder im Unterscheiden von Emen Sevenden zum andern fortgebt. All' unfer Busammenfaffen von Unterschiedenen zur Einheit involvirt ein folches Durchlaufen der Mannichfaltigkeit, wie die Einheit die Mannichfaltiakeit im polvirt. ---

Indem wir den formal allgemeinen Begriff Anmerf. bes Raums für eine Rategorie erflären, fo drängt fich wiede rum von felbst die Frage auf, ob diefe Rategorie auch auf das Abfolute anwendbar fey. Bir nuffen von unfern Brai-miffen aus die Frage bejahen. Denn das Absolute kann nur als Abfolutes gedacht werden und ift mithin (für uns) nur Absolutes, sofern es von Anderm, das als solches nicht abso lut ist, unterschieden ist und wird. Eben damit aber ift es Sevendes neben andrem Sevenden, alfo anch zugleich gedacht als Glied des allgemeinen Nebeneinander der Sevenden, d. h. als im Raume fevend. Jugleich aber ift es in Bezichung auf den Raum, also nach der Rategorie des Raums, von allem Andren (2Beltlichen) unterschieden. Denn das Andre ift nur, sofern das Absolute sich von ihm unterscheidet und es damit sest; es ist nur als vom Absoluten Gedachtes, das Die Bestimmtheit hat, nicht Absolutes, schlechthin Relatives ju fevn. Infofern ift der Raum felbit vom Absoluten erft das mit geset, daß es Sich von jenem Andrem unterscheidet. Damit setzt zwar das Absolute zugleich sich selbst in den Raum, indem es fich als Seyendes neben andrem Sevenden fest. 3w gleich aber ift der Raum umgefchrt im Absoluten geset, und also das Absolute das den Raum in fich Tragende, Befassende. Denn indem das absolute Denken fich von feinen Gedauten und dem in ihnen Gedachten unterscheidet, tritt zwar das Go

Dachte ihm gegenüber, aber nicht aus dem abfolnten Denten beraus, fondern wird ihm zugleich mit bem Gedanten nur immanent gegenständlich. Indem das Absolute fich als Sen. endes von gudrem Sevenden unterscheidet, besteht der damit von ihm gesetzte Unterschied zugleich darin, daß alles andre Sevende nur neben Andrem und mithin im Raume ift, das Absolute dagegen als Sependes, in feinem Schoft - und Anfichfenn, in welchem es eben das abfolute Denten ift, alles Andersfeyende und damit fich felbst als Andersfeyendes immanent vor fich bat, alfo in fich befaßt, alfo auch den Ranm als das allgemeine Rebeneinander der unterschiedenen Sevenden in fich trägt. Daffelbe folgt daraus, daß das Abfolute, indem es fich von Anderm unterscheidet und damit fich auf Andres bezicht, doch zugleich, wie schon gezeigt, implicite nur auf fich felbit fich bezieht. Denn der Raum als das allgemeine Nebeneinander der Sependen ift, wie gezeigt, nur barum nothwendig, weil jedes Sevende als folches in feinem Selbstficyn zugleich auf die andern bezogen, alfo nur mit den andern zusammen ift. Bezicht alfo das Absolute in feiner Beziehung auf Andres zugleich sich auf sich felbst, so ist es auch in feinem Neben - Anderm - sevn zugleich nur neben sich felbit, - das heißt die räumliche Unterschiedenheit und das mit der Raum felbst fällt in das Absolute. Sonach ergiebt fich, daß das Absolute in Beziehung auf den Raum (tategorisch) badurch von allem Andern unterschieden ift, daß es zwar cis nerseits, sofern es ein Andres als die Andern ift, felbst im Raume ist, andrerseits aber, sofern es Sich als ein folches Undres und die Andern felbft nur durch seine Selbst unterscheidung von ihnen fest, zugleich den Raum in fich befaßt, und infofern unräumlich, weil an feinem bestimmten Raume (Orte) ist.

§. 25. Das Seyn als der allgemeine Stoff der unterscheidenden Thätigkeit ist, wie gezeigt, für das absolute wie für das menschliche Denken einerscits die producirende Denkthätigkeit und deren Thun, andrerseits die unterscheidende Denkthätigkeit sclickt, sofern sie sich von der producirenden und deren Produkten wie von ihren eignen Thaten unterscheidet (§. 21). Dieser Stoff wird für das absolute Denken eben damit zum Stoffe, daß es als die Eine ursprüngliche Denkthätigkeit, indem es thätig ist, sich als producirende und als unterscheidende Thätigkeit seht, indem damit die unterscheidende Thätigkeit son der producirenden unterscheidende Thätigkeit sich von der producirenden unterscheidet. Mit diesem Unterschied ist aber das Seyn nicht nur, wie gezeigt, eo ipso schon in ein subjektiDes und objektives unterschieden, fondern auch ein Unterschied zwischen der unterscheidenden und producirenden Thätigkeit gesett. Diefer Unterschied besteht darin, daß die producirende Thätigkeit nur Produkte bervorbringen tann, fofern diefelben burch die unterscheidende Thätiafcit von einander wie von der fie producirenden Thatiateit felbst unterschieden werden, die uns terscheidende Thätigkeit dagegen ihrerseits nur thätig fenn kann, fofern sie an der producirenden Thatiakeit und deren zu unterscheidenden Brodukten einen Stoff ihres Thuns hat. Indem also die unterscheichende Thätigkeit jenen Unterschied zwischen ihr und der producirenden fest, unterscheidet fie Thätigteit von Thätigkeit, und eben damit nothwendig das Thun beider von ihren Thaten. Denn nur in der Art, wie beide Thatig feiten sich vollziehen, also in ihrem Thun und ihren Tha ten, besteht der Unterschied zwischen beiden.

Auch unfer Denten fann, wie gezeigt, feine Gedanten nur unterscheiden, indem es fie implicite als Gedanken von fich felbft (dem Denken) unterscheidet, d. h. indem es fie implicite, wenn auch unbewußt, als feine Thaten von fich als Thätigkeit und eben damit wiederum implicite fich als unterscheidende Thatigkeit von sich als producirender Thätigkeit unterscheidet. Auch für unfer Denken find mithin feine Gedanken überhamt nur vorhanden, sofern es sich in sich als unterscheidende Thätig keit von der producirenden unterscheidet. Damit unterscheidet es ebenfalls Thätigkeit von Thätigkeit und das Thun beider von ihren Thaten. Und wenn es dann weiter zur Unterscheidung der reellen Dinge, die zur Erzeugung feiner Gedanken mitmirten, und damit zur Auffaffung des reellen Seyns als folden fortgeht, so vermag es auch diese Unterscheidung nur dadurch ju vollziehen, daß es wiedernm implicite, wenn auch unbewußt, die reellen Dinge als mitwirkende Thätigkeiten von feinen Empfindungen und Perceptionen als deren Thaten unterscheidet. Es vermag endlich gemäß dem logischen Gesete der Caufalität auch die reellen Dinge felbst als realiter unterschiedene nur ju faffen, indem es fie implicite zugleich als Thaten einer fie un terscheidenden reellen Thätigkeit faßt. Mithin vermag unfer Denken das Seyn überhaupt nur als unterschiedlich Seyendes zu faffen oder was daffelbe ift, Seyendes von Sevendem nur ju unterscheiden, fofern es zugleich implicite (wenn auch anfänglich unbewußt) die Sependen als Thätig feiten fast und bamit weiter das Thun derselben von ihren Thaten unterscheidet. Das reell Sevende ift ichon darum nothwendig Thatigkeit, weil wir Runde von ihm haben oder weil wir es als reell deuten, d. b. weil es auf unfere Sinne irgend wie einwirkt, mit unferm Denten zur Erzeugung der Berceptionen zusammenwirkt. Aber auch uns fere Gedanten, obwohl Thaten unfers Dentens, find nothmen-Dia zugleich Thatigkeiten, weil jede That, wie fich fogleich zeigen wird, ihrem Begriffe nach an fich zugleich Thatigkeit ift. 216 folche bewähren fich unfere Gedanten auch in der Erfahrung: wir haben Borftellungen, die, fobald fie in unfer Bewußtfepn treten. uns im innerften Selbst aufs Tieffte bewegen, aufregen, erfchuts Bas von diefen gilt, muß, wenn es der Begriff fordert, tern. von allen angenommen werden, gesetzt auch daß wir von vielen teine Einwirfung auf unfer Denten (3ch) verspüren.

Sonach ergiebt fich, daß in und mit dem Seken von unterschiedlich Sependem, die Sependen nothwendig zugleich als Thatigkeiten von einander und damit ihr Thun von ihren Thaten unterschieden werden. Eben damit aber werden fie nach Thun und That unterschieden. Denn Thätigkeiten können nur unterfchieden feyn, fofern ihr Thun und ihre Thaten unterschieden find oder als unterschieden gescht (aufgefaßt) werden, weil jede Thätiakeit überhaupt nur Thätigkeit ift als Uebergehen von Thun in That, d. h. fofern durch die unterscheidende Thätigkeit Thun und That unterschieden werden (Bgl. oben S. 11.). Soll fie alfo von einer andern Thatigkeit unterschieden werden, fo tann dieß nnr in Beziehung auf ihr Thun und ihre Thaten geschehen. Mithin find für die Unterscheidung der Thätigkeiten von einander Thun und That die allgemeinen Beziehungs- und refp. Bergleichungspunkte, in denen Thätigkeiten auf einander bezogen werden muffen, um als unterschiedene gefest und refp. aufgefaßt werden zu tonnen, alfo bas allgemeine 28 orin ihrer Unterschiedenheit, alfo auch die allgemeinen Normen, nach wels chen die unterscheidende Thätigkeit verfahren muß, um Thatigfeit von Thatigkeit unterscheiden zu können, - fie find Ras tegorieen.

Unfere nachste Aufgabe würde demnach seyn, diese kategorischen Begriffe naher zu erörtern. Bir haben indeß schon in der Einleitung (a. D.) von ihnen gehandelt, und dargethan, daß fciedslofe (abstrafte) Geon felbit, das wiederum nichts ift als Die reine unterschiedslofe abfolute 3dentität (Einerleiheit), mithin eben so undenkbar als lettere. Soll das anachlich gränzenlofe Ausgedehntfeyn gedacht werden, fo muß das Denten es nothwendig als Gedachtes von fich (dem Denten) unterscheiden. Du mit aber faßt es nothwendig das Gedachte und fich felbft als unterschiedlich Sevendes und damit als Nebeneinanderseyendes, mithin das unbegränzte Ausgedchntseyn weder als unbegränzt noch als das alles Sevende befassende, fondern vielmehr als ein Reben - Andrem - Sevendes, folglich nicht als das, als mas es vermeintlich gedacht wird. Alfo ift der Gedante des reinen Raums undenkbar, weil er als das, als was er in Borten bezeichnet oder vermeintlich gedacht wird, in Bahrheit nicht gedacht wird und nicht gedacht werden fann. Und doch fann der reine Raum nur als Gedanke existiren: daß er realiter existire, hat we nigstens noch Niemand bebauptet und fann Niemand bebaupten, weil es eine augenfällige Absurdität ift. Er ift in der That eine bloße Abstraftion, die es aber zu feinem Resultate bringt, d. h. der Inhalt des Gedankens ist das abstrahirende Denken selbst und resp. das, wovon es abstrahirt. Denn angeblich kommen wir zum Gedanken des reinen Raums dadurch, daß wir jedes Sepende als ein Ausgedebntes faffen, aber zugleich von der be ftimmten Ausdehnung jedes Sevenden und damit vom Sevenden felbst absehen, womit wir angeblich die reine, leere, nach allen Dimenstonen unbegränzte Ausdehnung übrig behalten. Uber 314 nächst drebt man fich mit diesen Borten im Rreise berum. Dem die bestimmte Ausdehnung eines Sependen wird wiederum nur definirt als bestimmte Raumerfüllung, fest also den Begriff des Raums voraus. Jedenfalls bleibt mit der Ausführung jener 206 straktion nicht der Gedanke der reinen unbegränzten Ausdehnung übrig, sondern indem von der bestimmten Ausdehnung jedes Sep enden abstrahirt wird, wird von der Ausdehnung überhaupt ab prahirt, so daß in der That nur das abstrahirende Denken felber übrig bleibt. Denn die Ausdehnung ift nur Ausdehnung und als Ausdehnung denkbar, fofern Sevendes ift und gedacht wird, das fich ausdehnt oder ansgedehnt ift, weil fie eben nur der Umfang oder die Umgränzung des Sevenden ift. - fofern diefelbe also zugleich vom Sevenden felbst unterschieden und von ihm ers füllt gedacht wird. nun tonnen wir zwar von diefem Erfülltfeyn abstrahiren. Aber indem wir dieß thun, verschwindet der Begriff der Ausdehnung und wir behalten nur den Gedanken der leeren Umgränzung übrig, die als solche offenbar ebensowenig der reine gränzenlose Raum ist als Rants unendliche gegebene "Größe." Beide, die leere Umgränzung als bloßer Umfang wie die angeblich unendliche Größe, fallen vielmehr unter den Begriff der Quantität, und diese mit dem Raume zu identificiren, ist eine augenfällige Begriffsverwechselung. —

Soll im Beariffe des reinen Raums das Moment der Un-. begränztheit und der Ausdehnung ftehen bleiben, fo tann er nur gefaßt werden als Bewegung der Ausdehnung, d. b. als reine, unbestimmte, unbegränzte Bewegung, als Bewegung obn ebestimmte Richtung. Diese kann zwar in ihrer Unbestimmtbeit als nach allen Richtungen bin fich erstreckende (ausdehnende). Bewegung bezeichnet werden; eben damit aber involvirt fie den. Biderfpruch, daß überhaupt Richtungen gedacht werden, die nur. dentbar find, fofern der Raum nicht als jene Bewegung, fondern als bas allgemeine Rebeneinander der Sependen, welches unterfch jedlich e Räume (Orte) unter fich befaßt, gedacht wird. Denn die Richtung ift nur Bewegung von einem Buntte (Orte) zu einem : andern Bunfte im Raume, möge fie wirflich vollzogen oder nur als. möglich gedacht werden: unterschiedliche (mehrere - alle) Richtungen find mithin nur unterschiedliche Bewegungen zwischen uns terschiedlichen Bunften im Raume. Bollte man daber auch die reine Ausdehnung als unbegränzte, nach allen Richtungen acbende Bewegung faffen, fo wurde fie doch wiederum nicht der. Begriff Des Raums feyn, fondern Diefen Begriff vorausfegen. Aufferdem ift eine folche Bewegung nicht Eine, fich felber gleiche, unterfciedelofe, fondern in Bahrheit die Mannichfaltigfeit aller unterfchiedlichen Bewegungen, deren fo viele möglich find, als es Sevende (und damit Derter im Raume) giebt. Endlich ift die Bewegung in's Bränzenlofe eben fo undentbar als das Gran-Dief ift eine allgemein anerkannte Thatfache: zenlose selbst. jeder, der auf fein Denten reflettirt, wird finden, daß er, indem er das Granzenlofe zu deuten versucht, in der That nur ein be-, granztes Sevendes dentt, aber zugleich die Granzen deffelben nach allen Seiten bin immer weiter ausdehnt, immer weiter auss, einanderrücht, bis fie fo weit entfernt find, daß er fie gleichfam .

mit dem inneren Blicke nicht mehr erreichen kann. Richtsdeftoweniger muß er die Gränzen als Zielpunkte des Blicks immer sefthalten, sie verschwinden keineswegs, und die Bewegung geht mithin weder in's Gränzenlose noch ist sie felbst gränzenlos, sondern eben nur jenes beständige Hinausschlieben der Gränzen, wobet aber die Gränzen bleiben. Versuchen wir die Gränzen wirklich wegzudenken, so werden wir augenblicklich inne, das wir damit aufhören würden zu denken, d. h. daß der Gedanke des Gränzenlosen unmöglich ist. Der Grund davon liegt wiedenum darin, daß wir der Ratur des Denkens nach nur in Unterschie den, nur Unterschiedenes zu denken vermögen, das Unterschiedene aber als solches, wie wir im Folgenden zeigen werden, nothwendig ein Begränztes ist.

Hegel faßt den Raum richtig als das allgemeine Rebeneinander der Sevenden. Aber er beschräuft den Begriff falich lich auf die Sphäre ber natur, auf das materielle Genn Hiergegen hat Rant Recht, wenn er behauptet, das mit schlechthin nichts zu denken vermögen ohne es im Ranme au denten, d. h. daß auch alles Gebachte, alle unfere Gedanfen wie unser Den ken felbit im Raume find und nur als im Raume fevend gedacht werden können. Deun indem wir die Sependen als unterschieden faffen, faffen wir fie, wie gezeigt, noth wendig als neben einanderseyende, und mithin jedes als Ro ment oder Glied des allgemeinen Nebeneinander, b. h., jedes als im Raume sevend. Sevendes ift aber nicht nur jedes Ding, fondern auch jeder Gedanke und unfer Denken felbit, fofen es ein von Andrem Unterschiedenes ift. Mithin muffen wir auch unfer Denten und unfere Gedanken wie alles Gedachte, indem wir es denten (unterscheiden), als im Raum fevend denten. Sofern wir dann aber unfer Denten und unfere Gedanten wie derum von den reellen Dingen unterscheiden, unterscheiden wir allerdinas zugleich das Nebeneinander der Dinge von dem Ro beneinander unferer Gedanten und unfers Dentens, und for mit einen reellen und einen ideellen oder intelligibeln Aber diefer Unterschied trifft gar nicht den formal Raum. allgemeinen Begriff des Raumes. Der reelle mie der ideelt Raum ift vielmehr nur Raum, sofern jener wie dieser das allgemeine Rebeneinander von Sependen ift, b. b. ber Begrif ift in beiden derfelbe: ob die Gevenden reelf oder ideel Sevende, Dinge ober Gebanken find, ift für den Begriff gang gleichgültig.

Trendelenburg läßt den Raum, den idecllen wie den reellen, durch die Bewegung entstehen. Allein ift der Raum in Bahrheit nur als das allgemeine Nebeneinander der Sevenden zu faffen, fo hat er offenbar teine unmittelbare Beziehung zur Bewegung im eigentlichen Ginne. Die räumliche Bewegung, Die Orteveränderung, muß freilich im Raume vor fich geben; aber ob es Bewegung im Raume, räumliche Anziehung, räumliche Abstogung 2c. giebt, hängt gar nicht vom Begriffe des Raums, fondern vom Begriffe der Sevenden (Dinge oder Gedanten) ab. Benn der Mathematifer fagt: ",dente dir zwei Buntte und ziebe zwischen ihnen eine gerade Linie" 2c., fo fest er zunächst voraus, daß ich mir einen leeren Raum dente. Diefe Borausfegung widerspricht nicht unfrer Bebauptung. Denn ein leerer Raum ift teineswegs der abstrafte gränzenlofe Raum, fondern eine Umgränzung, von deren Erfülltfeyn durch Seyendes ich abstrahire ; Der Gedanke eines leeren Raums ift alfo felbit nur ein Gedanke neben andern Gedanken, also felbit nur im intelligibeln Raume meines Dentens. Der Mathematiter fest ferner voraus, daß mein Denken Bewegung ift und darum das Ziehen einer Linie in dem gedachten lecren Raum fich zu denken vermag. Denn Dief Riehen ift nur ein Puntt, der als bewegt oder fich bewegend gedacht wird, und ein folcher Bunft tann nur gedacht wer-Den, indem das Deuten ihn felbst zugleich bewegt : das Ziehen ber Linie in dem gedachten leeren Raume ift nur die vom Deufen vollzogene Bewegung des vorgestellten Bunttes oder, was Daffelbe ift, der Borftellung des Bunttes. 3ft dieg Alles moglich, fo ift das Boftulat des Mathematifers vollfommen ausführ-Aber ob es möglich fey, bangt offenbar nicht vom Bebar. griff des intelligibeln Raums, fondern von der Natur des Denfens und feiner Thatigfeit ab. Daffelbe gilt eben fo offenbar auch vom reellen Raume, d. h. auch die Bewegung im reellen, Raume tann nur ftattfinden, fofern die Dinge ihrer Ratur nach beweglich find, fey es daß fie alle fich felbit und refp. einander bewegen ober daß einige von andern bewegt werden. Sind alle Gevenden (Dinge wie Gedanten) in Bewegung, fo folgt allerdings, baß der Raum felber in Bewegung ift. Denn der Raum als das allgemeine Rebeneinander der Schenden, befaßt eben fo viele einzelne

Räume in sich, als es Sevende giebt. Baren alfo alle Sev enden in Bewegung, fo würde eine allgemeine Ortsperänderung statt finden: alle Derter würden andre. Damit aber würde der Raum als die Totalität der Derter felber in sich verändert, und da die Beränderung Bewegung ift, fo wäre der Raum in fich felbfin Nun find aber in der That alle Sevende bewegt Bewegung. und refp. fich bewegend, weil, wie fich fogleich zeigen wird, alle Sevende als folche unterschiedlich thätig find, Thätigkeit aber, als vollzogen im Raume, nothwendig als Ortsveränderung oder räumliche Bewegung sich äußert, da Thätigkeit rein als solche und Bewegung rein als folche wie oben gezeigt worden, in Infofern also steht der Raum aller Eins zufammenfallen. dings in Beziehung zur Bewegnug, feineswegs aber entficht er burch die Bewegung.

Aus jener Bezichung des Raums zur Bewegung ergiebt fich indeß allein, daß und warum der Raum oder richtiger aus gedrudt, die räumliche Bewegung, nur drei Dimenfionen haben tann. Um dieß darzulegen, muffen wir uns zunächft über den Begriff der Dimension verständigen. Giebt es im Raume Bo wegung, fo tann fie fo viele unterfchiedene Richtungen haben als es Derter oder Bunkte (Sevende) im Raume giebt. Dem die Richtung ift, wie bemerkt, die Bewegung von Ginem Bunkte aus zu Einem andern hin. Eben damit ift fie bestimmte Beme gung, bestimmt durch den Bunkt, auf den fie hingeht; und als folche zugleich nothwendig unveränderbar diefelbe, fte tige Bewegung: denn die veränderbare Bewegung, die dahim nud dorthin geht, ift als folche entweder überhaupt keine be ftimmte oder eine durch mehr als Einen Bunkt bestimmte Be wegung. Jede Richtung ist mithin nothwendig eine gerade Giebt cs nun viele unterschiedliche Richtungen, fo muß Linie. es eine Beziehung oder Beziehungen geben, worin fie unter schieden find. Dieses Borin ihrer Unterschiedenheit ift begriffic die Dimenston. Die Dimenston ift felbst nur Richtung, aber eine allgemeine Richtung, die als folche eine Dehrheit (Mannichfaltigkeit) von Richtungen unter fich befaßt, weil fie das u ihnen Eine und Identische, ihnen allen Gemeine ift, durch welches sie alle auf diefelbe gleiche Beise von einer Mehrheit ande rer Richtungen unterschieden find. Go z. B. können wir uns eine große Anzahl von Linien denken, welche eine Fläche in den

verfchiedenften Binkeln fchneiden; infofern find fle felbit uns ter einander verschieden; zugleich aber find fie barin alle gleich. daß fie fämmtlich die Fläche fchn eiden: dieß ihnen allen Bemeine, relativ Identische, ift die Dimension, die ihnen zufommt und fie alle unter fich befaßt. Daß es nun nothwendig drei Dimenstonen, nicht mehr und nicht weniger, giebt, d. b. bag alle möglichen Richtungen nothwendig in drei folchen all. gemeinen Beziehungen von einander unterschieden find, liegt darin, daß jede Richtung als folche nothwendig begränzt ift: benn fie ift nur Richtung als Bewegung von einem Buntte nach einem audern Bunkte bin. Sind fie aber alle bearanzt, fo bilden fie zusammengenommen nothwendig eine All-Begränzung, eine Begränzung in allen Richtungen. Eine folche Allbegränzung, entstanden durch die Bewegung innerhalb aller Granz. punkte ber verschiedenen Richtungen, ift aber Das, was man einen matbematischen Rörver nennt. Allein der mathematische Körper entsteht auch schon durch die Beweaung innerhalb der Gränzen von nur drei verschiedenen Richtungen. Denn er ents ftebt, wenn ich mir eine Bewegung dente, welche zunächst von einem Bunkte zu einem andern geht, womit eine gerade Linie acgeben ift, welche demnächst diefe gegebene Linie als Ein Ganzes nach einem Bunkte außer ihr fortbewegt, womit eine Alache fich bildet, und welche endlich wiederum diefe Fläche felbst nach einem Bunkte außer ihr hindewegt, - womit der mathematische Entsteht sonach jene Allbegränzung auch Körver gegeben ift. burch eine Bewegung nach nur drei verschiedenen Richtungen bin. fo folgt von felbst, daß alle übrigen Richtungen, die innerhalb der Allbegränzung möglich find und in ihrer Totalität lettere fclbit bilden, unter jene drei Richtungen fich wie das Einzelne unter fein Allgemeines muffen fubfumiren laffen, d. b. daß jene 3 Richtungen Dimensionen find, und daß es, weil unter fie alle übrigen Richtungen fich subsumiren laffen, nur drei unterschiedene Dimensionen geben fann. ---

Aus unserer Auffaffung des Raumbegriffs erhellet endlich, in welchem Sinne Trendelenburg andrerseits Recht hat, wenn er behauptet, daß der ideelle wie reelle Raum die Bewegung voraussete. Er set allerdings die Bewegung voraus, weil das Nebeneinander der Seyenden ihre Unterschiedenheit und damit die Thätigkeit des Unterscheidens vorausset, diese aber Beweanna im allaemeinen Sinne bes Borts ift. Unfer Ge Danke diefes allgemeinen Nebeneinander involvirt anßerdem noch infofern die Bewegung, als unfere unterscheidende Dentthätigleit wie die Ratur unfers Dentens überhanpt, eine beschränfte, weil burch die Mitwirfung des reellen Geyns bedingt ift. Sie vermag daher nicht alle Sevende auf Einmal von einander, noch auch nur viele von vielen, fondern zunächft nur Eines wu einem Andern und weiter eine beschränfte Mehrbeit von einer au dern zu unterscheiden, d. h. unfer Denten ift feiner Ratur nach ein discurfives. Indem es also die Sevenden in ihrem allgemeinen Nebeneinander nothwendig als unterschiedene und in ihrr Unterschiedenheit zur Einheit des allgemeinen Rebeneinander 3m fammen faßt, fo fann es dieg nur dadurch, daß es zugleich ihre Mannichfaltiakeit durchläuft oder im Unterscheiden von Emm Sevenden zum andern fortgeht. All' unfer Bufammenfaffen von Unterschiedenen zur Einheit involvirt ein folches Durchlaufen der Mannichfaltigkeit, wie die Einheit die Mannichfaltigkeit im polvirt. ----

Anmert. Indem wir den formal allgemeinen Begriff des Raums für eine Rategorie erflären, fo drängt fich wiede rum von felbst die Frage auf, ob diefe Rategorie auch auf das Abfolute anwendbar fey. Wir müffen von unfern Prä-miffen aus die Frage bejahen. Denn das Abfolute kann mur als Abfolutes gedacht werden und ift mithin (für uns) nut Abfolutes, fofern es von Andern, das als folches nicht abjo lut ift, unterschieden ift und wird. Eben damit aber ift is Sevendes neben andrem Sevenden, alfo anch zugleich gedacht als Glied des allgemeinen Rebeneinander der Sevenden, d. 4. als im Raume fevend. Zugleich aber ift es in Bezichung auf den Raum, aljo nach der Rategorie des Raums, von allem Andren (Weltlichen) unterschieden. Denn das Andre ift nur, sofern das Absolute sich von ihm unterscheidet und es damit sest; es ist nur als vom Absoluten Gedachtes, das die Bestimmtheit hat, nicht Absolutes, schlechthin Relatives ju feyn. Jusofern ist der Raum selbst vom Absoluten erst du mit gesetzt, daß es Sich von jenem Andrem unterscheidet. Damit fest zwar das Abfolute zugleich fich felbst in den Raum, indem es fich als Seyendes neben andrem Seyenden fest. 34 gleich aber ift der Raum umgefchrt im Abfoluten gejest, und alfo das Absolute das den Raum in fich Tragende, Befassende. Denn indem das absolute Denken sich von scinen Gedanken und dem in ihnen Gedachten unterscheidet, tritt zwar das Go Dachte ihm gegenüber, aber nicht aus dem abfoluten Denten beraus, fondern wird ihm zugleich mit dem Gedauten nur immanent gegenständlich. Indem das Absolute fich als Seyendes von andrem Seyenden unterscheidet, besteht der damit von ihm gesette Unterschied zugleich darin, daß alles andre Sevende nur neben Andrem und mithin im Raume ift, das Absolute dagegen als Sevendes, in feinem Schbit - und Anfichfeyn, in welchem es eben das absolute Denten ift, alles Undersfeyende und damit fich felbst als Andersfeyendes immanent vor sich hat, alfo in fich befaßt, alfo auch den Raum als das allgemeine Rebencinander der unterschiedenen Sevenden in fich trägt. Daffelbe folgt daraus, daß das Abfolute, indem es fich von Anderm unterscheidet und damit fich auf Andres bezicht, doch zugleich, wie ichon gezeigt, implicite nur auf fich felbit fich bezieht. Denn der Raum als das allgemeine Nebeneinander der Sependen ift, wie gezeigt, nur Darum nothwendig, weil jedes Seyende als folches in feinem Selbstfeyn zugleich auf die andern bezogen, also nur mit den andern zusammen ift. Bezieht also das Absolute in feiner Beziehung auf Andres zugleich sich auf sich felbst, so ist es auch in seinem Neben - Anderm - sonn zugleich nur neben sich felbst, - das heißt die räumliche Unterschiedenheit und das mit der Raum felbst fällt in das Ubfolute. Sonach ergiebt fich, daß das Abfolute in Beziehung auf den Raum (fategorifch) badurch von allem Andern unterschieden ift, daß es zwar eis nerseits, sofern es ein Andres als die Andern ist, felbst im Raume ist, andrerseits aber, sofern es Sich als ein solches Andres und die Andern selbst nur durch seine Selbst unterscheidung von ihnen fest, zugleich den Raum in fich befaßt, und infofern unräumlich, weil an teinem bestimmten Raume (Orte) ist.

§. 25. Das Seyn als der allgemeine Stoff der unterscheidenden Thätigkeit ist, wie gezeigt, für das absolute wie für das menschliche Denken einerseits die producirende Denkthätigkeit und deren Thun, andrerseits die unterscheidende Denkthätigkeit selbst, sofern sie sich von der producirenden und deren Produkten wie von ihren eignen Thaten unterscheidet (§. 21). Dieser Stoff wird für das absolute Denken eben damit zum Stoffe, daß es als die Eine ursprüngliche Denkthätigkeit, indem es thätig ist, sich als producirende und als unterscheidende Thätigkeit setz, indem damit die unterscheidende Thätigkeit son der producirenden unterscheidet. Mit diesem Unterschied ist aber das Seyn nicht nur, wie gezeigt, eo ipso schon in ein subjektiDes und objektives unterschieden, fondern auch ein Unterschied zwischen der unterscheidenden und producirenden Thätigkeit gesett. Diefer Unterschied besteht darin, daß die producirende Thätigkeit nur Produkte bervorbringen tann, fofern diefelben burch die unterscheidende Thätigkeit von einander wie von der fie producirenden Thatiateit felbit unterschieden werden, die uns terscheidende Thätigkeit dagegen ihrerseits nur thätig feyn kann, fofern fie an der producirenden Thatigkeit und deren zu unterscheidenden Brodukten einen Stoff ihres Thuns hat. Indem also die unterscheidende Thätigkeit jenen Unterschied zwischen ihr und der producirenden fest, unterscheidet fie Thätigteit von Thätiakeit, und eben damit nothwendig das Thun beider von ihren Thaten. Denn nur in der Art, wie beide Thatiakeiten sich vollziehen, also in ihrem Thun und ihren Thas ten, besteht der Unterschied zwischen beiden.

Auch unfer Denten tann, wie gezeigt, feine Gedanten nur unterscheiden, indem es fie implicite als Gedanken von fich felbft (dem Denken) unterscheidet, d. h. indem es sie implicite, wenn auch unbewußt, als seine Thaten von fich als Thätiakeit und eben damit wiederum implicite fich als unterscheidende Ibatigkeit von fich als producirender Thätigkeit unterscheidet. Auch für unser Denken find mithin feine Gedanken überhaupt nur vorhanden, fofern es fich in fich als unterscheidende Thatias keit von der producirenden unterscheidet. Damit unterscheidet es ebenfalls Thätigkeit von Thätigkeit und das Thun beider von Und wenn es dann weiter zur Unterscheidung ibren Thaten. der reellen Dinge, die zur Erzeugung feiner Gedanken mitwirten, und damit zur Auffaffung des reellen Seyns als folchen fortgeht, fo vermag es auch diese Unterscheidung nur dadurch ju vollziehen, daß es wiedernm implicite, wenn auch unbewußt, die reellen Dinge als mitwirkende Thätigkeiten von feinen Empfindungen und Perceptionen als deren Thaten unterscheidet. Es vermag endlich gemäß dem logischen Gesete der Caufalität auch die reellen Dinge felbit als realiter unterschiedene nur ju faffen, indem es fle implicite zugleich als Thaten einer fie unterscheidenden reellen Thätigteit faßt. Mithin vermag unfer Denken das Seyn überhaupt nur als unterschiedlich Seyendes zu faffen oder was daffelbe ift, Sependes von Sevendem nur zu unterscheiden, fofern es zugleich implicite (wenn auch anfänglich

unbewußt) die Sevenden als Thätig feiten fast und damit meis ter das Thun derselben von ihren Thaten unterscheidet. Das reell Sevende ift icon darum nothwendig Thatigkeit, weil wir Runde von ihm baben oder weil wir es als reell deuten, d. b. weil es auf unfere Sinne irgend wie einwirkt, mit unferm Denten zur Erzeugung der Berceptionen zusammenwirft. Aber auch une fere Gedanken, obwohl Thaten unfers Denkens, find nothmendig zugleich Thätigkeiten, weil jede That, wie fich fogleich zeigen wird, ihrem Begriffe nach an fich zugleich Thätigkeit ift. 2118 folche bewähren fich unfere Gedanten auch in der Erfahrung: wir haben Borftellungen, die, sobald fie in unfer Bewuftfepn treten. uns im innerften Gelbit auf's Tieffte bewegen, aufregen, erfcuttern. Bas von diefen gilt, muß, wenn cs der Begriff fordert, von allen angenommen werden, gefest auch daß wir von vielen teine Einwirkung auf unfer Denken (3ch) verspüren.

Sonach ergiebt fich, daß in und mit dem Seken von uns terschiedlich Sevendem, die Sevenden nothwendig zugleich als Thätigkeiten von einander und damit ihr Thun von ihren Thaten unterschieden werden. Eben damit aber werden fie nach Thun und That unterschieden. Denn Thätiakeiten können nur unterschieden feyn, sofern ihr Thun und ihre Thaten unterschieden find oder als unterschieden gesetht (aufgefaßt) werden, weil jede Thatigkeit überhaupt nur Thätigkeit ift als Uebergeben von Thun in That, d. h. sofern durch die unterscheidende Thätigkeit Thun und That unterschieden werden (Bgl. oben S. 11.). Soll sie also von einer andern Thätigkeit unterschieden werden, fo fann dieß nur in Beziehung auf ihr Thun und ihre Thaten geschehen. Mithin find für die Unterscheidung der Thätigkeiten von einander Thun und That die allgemeinen Beziehungs- und refp. Bergleichungspunkte, in denen Thätigkeiten auf einander bezogen werden muffen, um als unterschiedene gesetzt und refp. aufgefaßt werden zu tonnen, alfo das allgemeine Borin ihrer Unterschiedenheit, alfo auch die allgemeinen Normen, nach welchen die unterscheidende Thätigkeit verfahren muß, um Thätigs feit von Thätigkeit unterscheiden zu können, - fie find Rategorieen.

Unfere nachste Aufgabe wurde demnach scyn, diese kategorischen Begriffe naher zu erörtern. Wir haben indeß schon in der Einleitung (a. D.) von ihnen gehandelt, und dargethan, daß

Thun und That begrifflich felbit ichon die unterfcheidende Thätigkeit voraussegen, indem ohne den Unterschied beider von einem Uebergeben des Thuns in That nicht die Rede feun tonne. mithin ohne ihn die Thätiakeit nicht diescs Uebergeben, fonden daffelbe mas die reine Bewegung febn würde. 2Bo tommt nun aber diefer Unterschied ber, wie tann ihn die unterscheidende Thatigkeit fegen ? Bir antworten : diefer Unterschied ift ichm eben damit gesetzt, daß die unterscheidende Thatigfeit das Sem überhaupt unterscheidet und unterschiedlich Sevendes fest. Dem sinerfeits unterfcheidet fie damit zugleich gemäß dem Befest ber Canfalität fich felbst von den durch fie geseten Unter fchieden und damit von dem unterschiedlich . Sevenden überhaupt, d. h. fie unterscheidet fich als Thätigkeit von ihrer That; und indem fie damit fich felbft zum Stoffe ihres Unterscheidens macht, felbst zum Seyn wird, tritt fie zugleich felbst als Seyendes andrem Gevenden gegenüber. Aber als Stoff, als Sevn bit fie nicht auf Thätigkeit zu feyn; auch als Seyendes, andrem Sependen gegenüber, bleibt fie Thätigkeit. Indem fie allo fich von ihrer That unterscheidet, wird nothwendig die That, weil eben von ihr (der Thätigkeit) unterschieden, als relative Unthätigkeit gesetst: denn das Unterschiedene ift das relative Richtfeyn deffen, von dem es unterschieden ift; - d. h. indem die unterscheidende Thätigkeit fich von ihrer That unterscheidet und damit als Seyendes andrem Seyenden gegenübertritt, m. terscheidet fie fich als positive Thatigkeit von relativer Unthatig Audrerseit ift jedes Gevende, fofern es ein von andren feit. Unterfchiedenes ift, damit zugleich in fich felbft unterfchieden: jedes ift, wie gezeigt, die in fich unterschiedene Einheit feines p" fitiven Seyns und relativen Nichtseyns, jedes ift ein positiv Sch endes und zugleich relativ Richtfependes. 3ft alfo jedes St ende als folches Thätigkeit, fo ift es auch als Thätigkeit in fich unterschieden. An die Stelle des Ausdrucks: Sem und Sependes, der, - ganz abgesehen davon, ob das Seyn Thatig feit, Bewegung feb oder nicht, - nur den Stoff der unter fcheidenden Thätigkeit bezeichnet, tritt nunmehr, nachdem fich er geben daß das Seyn und alles Sevende Thatigkeit ift, der And druck Thätigkeit. Das Sevende als Thätigkeit ift mithin in fic unterschieden und zwar als positive Thätiakeit (Seyn) und rela. tive Unthätigkeit (Richtfeyn). Aber wie bas Nichtfeyn jedes Set

enden nur telatives Nichtseyn, nur Nichtseyn, in Bezies hung auf Andres, an sich Seyn ist, so ist auch die relative Uns thätigkeit nur beziehungsweise Unthätigkeit, an sich Thäs tigkeit. Die positive Thätigkeit ist der Begriff des Thuns, die relative Unthätigkeit (Passivität) der Begriff der That. Daß jede That nur relative Unthätigkeit, an sich Thätigkeit ist, bestätigt auch die Erfahrung, indem wir überall sehen, daß jedes Etwas, jedes Ding, jeder Gedanke, obwohl That (Folge — Wirfung — Produkt) eines Andern, nur beziehungsweise unthätig, an sich dagegen thätig ist: selbst der Stein, der auf einem andern unbeweglich ruht, übt einen Druck und damtt Thätigkeit aus.

§. 26. Sonach muffen wir behaupten : in jedem Seyens den, fofern cs als folches Thatigkeit ift, ift fein Thun daffelbe was fein positives Seyn, aber fein positives Seyn als Aufang ber That die das Sevende felbst ist; feine That dagegen daf. felbe, was fein relatives Nichtfeyn, aber als Biel oder Ende des Thuns, das das Sevende felbst ift. Denn das Thun, sofern es noch nicht That und doch zugleich als Uebergehen in That auch ichon That ift, ift die That in ihrem Anfang, der Anfang der That; und die That wiederum als das in relative Unthätigkeit, also in sein relatives Nichtseyn übergegangene Thun ift bas Ende des Thuns: der Anfang ift begrifflich eben jene Eine beit von Schn und Nochnichtfeyn, das Ende das in relatives Richtfeyn (Andersfeyn) übergehende und refp. übergegangene Sepn. 3ft alfo jedes Sevende Thatigteit, Thatigteit aber daffelbe mas Bewegung, und somit jedes Sevende Bewegung in fich, \*) bie nur Uebergehen des Thuns in That feyn tann, fo ift es eben Damit Uebergeben feines positiven Geyns in relatives Richtfeyn. Relatives Richtseyn aber ift jedes Sevende nur in und fraft feis ner Unterschiedenheit von Andrem, und diese feine Unterschiedenbeit als feine Bestimmtheit ift fein Andersfeyn. Mithin ift jos Des Gevende als Thatigkeit Uebergeben feines positiven Gemis in Andersfeyn. Eben damit wird es ju dem, was bisher fein Une

\*) Denn bie reine Bewegung, bie Selbftbewegung, ift nicht raum= liche Bewegung: lettere ift vielmehr, wie gezeigt, erft eine Folge ber Thatigkeit als reiner Selbftbewegung. terschied von Andrem war, d. h. es wird felbst andres. Dem indem sein positives Seyn in Andersseyn übergeht, wird and sein Selbst- oder Anstchseyn anders, weil es nothwendig ebenfalls in Andersseyn übergeht und damit zum bloßen Momente des letztern wird, während bisher gerade umgekehrt das Ansichseyn des Seyenden sein relatives Nichtseyn und resp. Andersseyn zu seinem Momente hatte.

Daraus ergiebt fich zunächft ein logisch höchft wichtiges Bir haben gefeben, daß Einheit und Unterschiedenbeit Resultat. felbst Rategorieen, daß also die Sependen unterschiedliche Einhit ten und unterschiedlich Unterschiedene (Mannichfaltige) find. It nun alle Thätigkeit als Uebergeben von Thun in That nach dem Obigen ein Uebergehen von Seyn in Audersfeyn, fo folgt, daß wo das Sevende als Einheit oder die Einheit als folge thätig ift, fie eben damit in Andersseyn übergeht, somit aber zum Romente der Unterschiedlichkeit wird, in Unterschiedlichkeit fich auf hebt, das Sevende also unterschiedliches wird. Denn das Andersfenn der Einheit ift die Unterschiedlichkeit. Und wo umgeteht Die Seyenden als Unterschiedliches ober die Unterschiedlich feit als solche thätig ift, gehen fie in Einheit über, werden au Momenten der Einheit, also Eins. Denn das Andersiom der Unterschiedlichkeit ift die Einheit. Rurz wie Einheit und Unterschiedlichkeit ichon begrifflich, tategorisch, zu einander geboren, keine ohne die andere und jede Moment der andern ift, fo gehen die mittelft ihrer gesetzten Einheit und Unterschiedlichkeit der Sependen in und fraft der Thätigkeit der letztern in cim ander über.

Es ergiebt fich ferner: Thätigkeit als Uebergehen von Ihm in That, von positivem Seyn in Andersseyn, ist begrifsich das selbe was Beränderung, Anderswerdendes, Sich-verändens bes; das Andersseyn, in das es übergeht, ist seine Beränderung Mber nur sofern es als Sependes felbst bloß Thätigkeit ist, d. h. fofern einerseits sein Seyn und seine Thätigkeit unterschiedelos Eins sind, und andrerseits seine Thätigkeit bloße Thätigkeit ist, ist jenes Uebergehen bloße Beränderung. Denn nur insofern geht im Thun die Thätigkeit felber in That, das positive Seyn felber in Audersseyn über. Ist dagegen das Seyende nicht bloße Thätigkeit, sondern entweder selbst angleich unterschies

dende Thatigkeit, Die fich von ihrem Ihnn und ihren Thaten unterscheidet, oder von einer unterscheidenden Thätigkeit bergefalt bestimmt, daß sie von ihrem Thun und ihrer That unteridieden wird, fo ift jenes Uebergeben tein bloges Andersmerden, sondern das Werden eines Andern, Werden im engem eigentlichen Sinne (Entstehen und resp. Berges Denn eben damit, daß die Thätigkeit, indem fie aus ben). Thun in That übergeht, zugleich von der That und damit von ibrem Thun sich unterscheidet oder als unterschieden gesett (gedacht) wird, bleibt sie, indem sie die That fest, zugleich der That unterschiedlich gegenüber; ihre That tritt damit als ein von ihr unterschiedenes Neues, das bisher noch nicht da war, in's Daseyn. Daffelbe findet statt, wenn unterschiedliche Sevende dadurch, daß fie fich veräudern, zu concreter Einheit zusammengehen, was nothwendig geschicht, wo durch ihr Anderswerden die Unterschiedenheit, die bisher zwischen ihnen bestand, sich aufhebt und damit zum bloken (immanenten) Momente ihrer Einheit wird. Die concrete in fich unterschiedene Einheit, die damit entsteht, ift ihren unterschiedlichen Momenten gegenüber ebenfalls ein Neues. das bisber nicht da war, sondern durch jenes Anderswerden der Sevenden erst in's Dasevn tritt \*). Dasevendes aber ift jedes. Sevende, fofern es durch ein Berden vermittelt, ein Bewore denes ift, d. h. Dafeyn ift begrifflich durch Berden vermittels tes Senn, Gewordenseyn.

Sonach erhellet: find Thun und That die kategorischen Begriffe, nach denen das Seyn als Thätigkeit, die Seyenden, als Thätige nothwendig unterschieden find und resp. unterschies den werden nüssen, so sind eben damit auch Berändern und Beränderung, Berden und Daseyn Kategorieen. Die Ersahrungbestätigt dieß vollkommen. Indem wir ein Seyendes, sey es Ding oder Gedanke, als thätig fassen, unterscheiden wir nothwendig nicht nur sein Thun von dem, was es shut, sondern auch es

<sup>\*)</sup> Hybrogen und Orygen verbinden fich zu Baffer, b. h. fie gehen in Anderssjehn über und in diefem Anderswerden hebt sich der Unterschied, der zwischen ihnen bestand, auf. Eben damit gehen sie zu concreter, in sich unterschiedener Einheit zusammen, die als folche ein Neues ift, das vor dem Anderswerden der beiden Elemente nicht eriftirte. Ob und welche Sehende in ihrem Anderswerden fo zu concreter Einheit zufammengeben, hängt natürlich von der Beschaffenheit der Sehenden ab.

felbit nach Thun und That von andrem Sevenden (Ibatiam); nnd eben damit faffen wir die That entweder als bloke Beränderung oder als ein Gewordenes, Neues, das Thun euts weder als blokes Verändern oder als Werden, aus dem ein Gewordenes, Reues hervorgeht, — d. h. wir unterscheiden das Sepende zugleich nach Berändern und Beränderung, nach Ber den und Daseyn. Rur scheint es dem Sprachgebrauch zu wie dersprechen, jede Thatigkeit (3. B. des Reftbauenden Bogels, bes Handwerfers, des Rünftlers) als ein Werden, und umgefcht jedes Berden (3. B. des Tages, der Bolten 2c.) als Thatigleit au bezeichnen. Das gemeine Bewußtfeyn betrachtet das Berden mehr als ein Geschehen. Aber jedem Geschehen liegt doch noth wendig Thatigkeit (Bewegung) zu Grunde. Die Schwierigkeit, dem Sprachgebrauche und dem in ihm fich manifestirenden Ge meinbewußtfehn zu genügen, liegt nur barin, daß wir tein Bot haben, welches das der Bewegung, dem Berden und Berändern, dem Geschehen, dem Sandeln und Bollen 2c. Gemeinsame, 11. gemeine, ausdrückte. Bir haben zur Bezeichnung deffelben bu Ausdruck Thätigkeit gewählt und glauben damit dem Sprachgt' brauche noch am wenigsten Gewalt angethan zu haben. Denn wenn wir den Tischler oder Schmidt fragen: was wird Das, was du da arbeitest, und wir erhalten die Antwort: es wird ein Tifch, ein Sufeifen, fo bestätigt der gemeine Sprachgebrand, daß jede (auch die felbstbewußte) Thatigkeit, die etwas neues im obigen Sinne hervorbringt, ein Berden involvire, wenn auch wiederum verschiedene Arten des Berdens, verschiedent Formen des Thuns zu unterscheiden find, -- ein Unterschied, bei wir keineswegs leugnen, fondern im Folgenden näher erörtem Hier tam es uns zunächft nur darauf an, den schlechtim werden. allgemeinen Begriff des Thuns und der That, der Beränderung, bes Berbens und damit die Urfategorie, die allen weiteren une terschiedsbestimmungen der Thätigkeit (nach Grund, Urfache, Gub stanz, 3wed 2c.) zu Grunde liegt, festzustellen.

Anmerk. 1. Die Begriffe des Werdens und der Ber änderung haben, feitdem man versucht hat, sie zu fiziren, vie Berwirrung angerichtet. Hogel hat sie zuerst, soviel ich weik, unter die Rategorieen aufgenommen. Er meinte, mit hülfe feiner dialektischen Methode den Begriff des Werdens unmittelbar vom reinen Seyn aus, mit Umgehung des Begriffs der

Thatigfeit und tefp. der (reinen) Bewegung, gewinnen ju tonnen. Rach ihm foll das reine Seyn, fofern es fich als Daf. felbe was das reine Richts und doch zugleich als ein von legerem - wenn auch ,, unfagbar" - Unterschiedenes ausweife. eben damit in Nichts "nicht sowohl übergehen, als übergegans gen fepn", und eben so umgekehrt das Richts in Seyn. Wir wollen die völlig unhaltbare und vielfach widerlegte Deduttion der angeblichen Identität von Seyn und Nichts, dieses todt geborene Rind der dialeftischen Speculation, nicht noch einmal zu Grabe bringen. 2Bir bemerken nur, daß unter Degels reinem Nichts offenbar die Negation oder das relative Richtfenn fich verbirgt, welches überall gescht wird, wo die unterfcheidende Thätigkeit wirkfam ift: uur als Produkt der letteren, d. b. als Bezeichnung des Unterschieds überhaupt. also als relatives Nichtseyn, hat das "reine" Nichts (das nicht zu verwechfeln ift mit dem Nichts des gemeinen Sprachgebrauchs d. b. mit der Regation des einzelnen, beftimten Etwas) einen Sinn. Bäre aber auch jene Deduktion Segels volltommen gultig, fo leuchtet boch zur Evidenz ein, daß das reine Seyn, das in Richts, wie das reine Richts, das in Seyn übergeht, nothwendig Thatigfeit, Bewegung felbft ift oder in Thätigfeit, in Bewegung geset werden muß; fonft tann vom Ucbergehen des Seyns felbft und des Nichts felbst unmöglich die Rede seyn. In der That ist unmittel-bar von selbst klar, daß Werden — wie man auch immer den Begriff fassen möge — Thätigkeit, Bewegung involvirt und voraussett. Indeffen haben auch Andre, die von der Begelschen Dialektik nichts wiffen wollen, doch gemeint, daß man ohne den Gegensatz von Richts und Seyn im Segelschen Sinne, nicht zum Begriffe des Werdens gelangen tonne. Gie berufen fich dabei, wie Segel, auf die Erfahrung oder vielmeht auf den Sprachgebrauch und das gemeine Bewußtfeyn. 2Bit fagen: es wird Tag, es wird Nacht 2c., und wollen damit ausdrücken: es fey Tag und zugleich noch nicht Tag. Alfo, fcließt man, fey Werden die Einheit von Seyn und nichtseyn als Uebergeben des Einen zum andern. Aber diefer Schluß übersieht ein einziges fleines Bort, Das Bortchen ,, noch ": ber Tag wird, heißt, cs ift Tag und zugleich noch nicht Lag. Eben fo ift der hervorbrechende Reim, der ein Baum wird, fchon ein Baum und zugleich noch tein Baum. Dieg Bortchen, in die Definition aufgenommen, verändert den Sinn derfelben fehr wesentlich. Denn das Noch = nicht = fenn des Tages bedeutet keineswegs, daß der Tag schlechthin nicht ift, sondern daß er nur Beziehungsweise nicht ift, näms lich in Beziehung auf die Zeit, auf den gegenwärtigen Aus genblict. Das Noch-nicht-seyn, das im allem Werden liegt, ift mithin keineswegs reines Nichts, sondern relatives Richts

18

feyn, das Nichtfeyn, das mit dem Unterschiede geseht ift. – Das Werden des Tages ist das Uebergehen der Nacht in ihr relatives Nichtseyn, das ihr selbst darum zusommt (inhärirt), weil sie nicht Tag, ein Andres als der Tag ist: indem sie aber in ihr eignes relatives Nichtseyn, in das Andersseyn ihrer selbst übergeht, geht sie in Tag über: denn das relative Nichtseyn der Nacht ist der Tag. Ueberall, wohin wir blicken, zeigt sich nicht nur das bloße Anderswerden, sow dern auch das Werden im engern Sinne als dieses Uebergehen von positivem Seyn (Selbstifteyn) in Anders und Nichts in Seyn. Ein reines schlechthinniges Nichts, die reine Regation des Seyns selbst, giebt es nicht nur nicht, sondern es ist und bleibt schlechthin underskar. ") —

\*) Lope macht mir bier ben Borwurf ber Inconsequenz, indem # bemerft, bag, wenn ich behaupte, unfer Denfen vermöge nur in Unterfoieben ju benten, baraus folgen wurde, bag wir auch bas Sepu un im Unterfchiebe vom Nichts benten fonnten, alfo neben bem Gebanten bes Seyns auch ben bes Nichts haben mußten. Die bisherige Erörterung bis Begriffs bes Seyns wird bereits die Grundlofigfeit diefes Borwurfs bat gethan haben. Danach ift bas Seyn rein als folches nur ber Stoff in unterscheidenden Denfthätigfeit, basjenige, was durch bie unterfcheibenbe Denfthätigfeit unterschieden wird, mag es nun Gebachtes, ideelles Sen, ober reelles Seyn feyn. Gben bamit aber wird bas Seyn auch von ber unterscheidenden Dentthätigteit felbst unterschieden; biefes Sidem tericheiden ber letteren von ihrem Stoffe ift ber Urfprung bes Bedan: fens bes Seyns felbit. Es wird nur gebacht und vermag nur gebacht ju werden, indem es fo von ber unterscheidenden Denfthätigkeit und damit vom Denten unterschieden wird : ohn e biefen Unterschied ift bas Seyn ichlicht bin undentbar. Und umgefehrt besteht ber Unterschied zwischen Senn und Denfen nur barin, daß jenes ber Stoff fur bie unterscheidende Thatigkit, bas Denfen bagegen bieje unterscheidenbe Thatigteit felbft ift. Jeber ant bre Unterschied ift undentbar ober involvirt ben angegebenen als Bar aussegung. Denn worin er auch bestehen möge, indem er burch bie unin: fceibenbe Denfthätigfeit geset, gebacht wird, wird bamit bas Seyn als bas von ihr felbft Unterschiedene und mithin als bas, mas fie von fich unterscheidet, alfo als Stoff ihres Unterscheidens gedacht. Bas bas Senn al fich fey, ohne vom Denken gedacht (unterschieden) zu werden, fann natur lich gar nicht in Frage fommen, ba es finnlos ift, nach bem ju fragen, von bem gar nicht bie Rebe fenn tann, ober mas baffelbe ift, weil es ein finulofer Biberfpruch (bloge Rebe ohne Sinn und Gedanten) ift, von ti nem Nichtgebachten zu reben. Freilich wird bamit, bag Seyn und Den ten unterfchieden werben, bas Seyn nur in fich, in Seyenbes unit fcieden. Denn bas Denfen, indem es vom Seyn unterschieden wird, if bamit felbst Stoff ber unterscheidenden Thätigkeit, also Seyn. Aber bu

An nun aber alles Werden ein Uebergeben von Selbfifevn in Andersseyn, so leuchtet zugleich ein, daß das Werden im engern Sinne und das bloße Anderswerden infofern begrifflich daffelbe find, als jedes Uebergehen in Andersseyn ift. Wir. haben wiederum tein besondres Bort, welches diefes in beis den Eine und Identische, Allgemeine, speciell ansdrückte; wir können es nur als Werden im allgemeinen Sinne bezeich. nen. Damit ift aber keineswegs gesagt, daß beide gar nicht unterschieden waren : es ift eben fo falfch, fie nur für Eins und daffelbe, als fie nur für verschieden zu erflären. Ber. den im engern Sinne fest nothwendig eine unterscheidende Thatigkeit voraus, welche das Gewordene, die That, von dem wodurch oder woraus es wird, alfo von dem Thun, das in That übergeht, und damit von der Thätigkeit, deren That das Gewordene ift, unterscheidet. Berden ift tein bloßes Uebergehen von Thun in That, sondern zugleich Unterscheis dung der That vom Thun und zwar fo, daß diefe Unterfcheis dung im Uebergehen felbst fich vollzieht und daher im Uebergegangense vn (im Gewordensevn) fich als vollzogen darstellt. So tonnen wir von einem Berden der Bflanze nur fprechen, fofern wir das Samenkorn, aus dem fie wird, von der Pflanze, die da wird, d. h. die Thätigkeit von der That, unterscheis den: ohne diefe Unterscheidung ist das Werden der Bflanze vielmehr ein bloßes Sichverändern des Samenkorns. Eben fo ift das Entstehen des Tages und das Bergehen der Nacht nur ein Werden, sofern wir die Nacht, aus welcher der Tag wird, von dem Tage, der da wird, unterscheiden: faffen wir die Nacht nur als einen geringern, den Tag als einen höheren Grad der Selligkeit, - was fie in Bahrheit nur find, indem die Erde in Folge ihrer Rotation um fich felbft nur anders beleuchtet wird, - fo ift das Werden des Tages nur ein Sichverändern der Helligkeit. Aus diesem Beispiele er-ficht man zugleich, daß es vielfach nur von unserer Auffassung d. h. von unferer Unterscheidung abhängt, ob ein Werden als Werden im engern Sinne oder als bloße Veränderung zu

18\*

mit ift uur gesagt, was oben ausbrücklich behauptet wurde, daß bas Seyn überhaupt nur ift nub gebacht werben kann, fofern und iudem es unterschieden, als unterschied Seyendes geset und gebacht wird. Daraus folgt dann weiter, daß das Seyn nur gedacht werden kann als positives Seyn und relatives Nichtseyn (Andersseyn), weil eben jedes Seyende als solches positiv seyend und zugleich relativ nicht seyend ist, b. wird das Seyn als unterschieden gedacht, so ist diesen unters fchied keineswegs zu bezeichnen als der Unterschied von Seyn und Richts, fondern von positivem Seyn und relativem Nichtseyn, von Seyn und Ans bersseyn.

bezeichnen ift. Letztere ist begrifflich das Uebergehen von Thun in That, von Selbstjevn in Auderssevn, ohne daß beide in diesem Uebergehen sich unterscheiden oder unterschieden werden, weil eben das Thun und damit die Thätigkeit selbst in That, das positive Seyn und damit das Seyende selbst in Anderssevn über • und somit zugleich im Anderssevn völlig aufgeht, so daß es fortan nur im Anderssevn im manent ist, also mit dem Anderssevn eine Einheit bildet, ohne ihm zugleich unterschiedlich gegenüberzutreten. So z. B. ist es eine bloße Beränderung, wenn die Blüthe zur Frucht, der Jüngling zum Manne wird: denn die Thätigkeit (Entwicklung), durch welche die Beränderung hervorgerusen wird, geht gauz und gar in der Beränderung auf.

Unmerk. 2. Das die Rategorieen des Thuns und der That auch auf das Absolute Anwendung finden, leuchtet von felbst ein. Das Absolute ist in Beziehung auf Thun und That dadurch von dem Bedingten, Relativen (Weltlichen) unterfchieden, daß fein Thun schlechthin freie, felbftandige, fchopferische Thätigkeit ift, alles Beltliche Dagegen in feinem Thun von Auderm bedingt ift, ohne welches es nicht thatig fenn tann. Die That des Absoluten ift daber nur feine That, die That jedes weltlichen Sevenden dagegen zugleich die That (Mitwirfung) eines Andern. Auch das Absolute wird zwar anders, indem seine Thätigkeit aus Thun in That übergeht; aber es verändert damit nicht fich, fondern nur feine Thatigkeit, weil es (als absolutes Denken) zugleich sich von feinem Thun und feinen Thaten unterscheidet und damit in absoluter Identität mit fich feinen ihm immanent gegenständlichen Thaten gegenübertritt. Dadurch unterscheidet es fich in Beziehung auf Berändern und Veränderung vom Weltlichen, welches, weil felbst nur ein (durch das Absolute) Berdendes und Gewordenes, auch in feinem Berden felbst anders wird, fich verändert, Auch das Werden kommt dem Absoluten ju, weil es nur ift was es ift, durch feine eigne producirende und zugleich unterscheidende Denkthätigkeit. Aber das Absolute wird, was es ift, nur durch seine eigne Selbst thatigkeit, indem es zugleich fich in fich felbit, fich in feinem positie ven Seyn von feinem eignen Andersfeyn (Gewordenfem) unterfcheidet, - ein Werden im Sich unterfcheiden, welches der Grund feines Selbstbewußtseyns ift. Das Berden bes Beltlichen ift dagegen nur Werden durch die Thätigkeit eines Andern: das Beltliche wird nicht durch fich felbst, sondern es wird (entsteht) durch das Absolute, und feine eigne Thatigkeit, soweit fie ein Werden ift und ein Gewordenes (Reues) fest, ift bedingt durch die Mitwirkung andrer Thatigkeiten.

§. 27. Sind die Seyenden als Thätige nothwendig nach

Ibun und That, Berden und Dafeyn, Beraudern und Beranberung unterschieden; fo find fie eben bamit der Beit nach nn» terschieden, - d. h. in und mit jenen Rategorieen ift zugleich auch der Begriff der Zeit als Rategorie gefest. Gind nämlich alle Sevende thatig und geben fomit aus Thun in That übet, fo ift damit nothwendig das Thun das Prins ber That, das Berändern das Bvius der Beränderung, das Berden das Brius bes Gewordensevns: es ift mit dem Unterschiede zwischen Thun und That nothwendig ein Unterfchied des Brins und Bofferius, des Borber und Machber gefest. Run geht aber bas Thun in That und die That (well nur relative Unthätigkeit, an fich Thatiakeit) wiederum in Thun über; eben fo das Berändern, das 2Ber-Kolalich aebt auch das Borher in nachber über und bas ben. Nachber wird wiederum ein Borber für ein andres Nachher: der Unterschied beider hebt fich beständig auf und erzengt fich im Aufgehobenwerden beständig wieder. Die Bewegung des Uebergehens von Thun und That, alfo die Thätigteit ift es. fraft beren fich jenes continuirliche Segen und Aufhoben eines Borber und Nachher vollzieht; fie ift es, die durch den Unterschied beider continuirlich hindurchgeht, indem fie ihn beftändig fest und aufbebt. Bird nun davon abgesehen, was die Thätigkeit thut, was vorher und was nachher gefest wird; wird fie nur als Thatigfeit - überhaupt, alfo nur als Bewegung jenes Ucberaebens von Thun in That und That in Thun und damit des Bechfels von Borher und nachher gefaßt, - oder was baffelbe ift, wird von der Unterschiedenheit der Sependen abgefes ben, wird nur das Moment in ihnen festgehalten, daß fie fanmts lich als Thatigkeiten von Thun in That übergeben und fomit in jener Bewegung des Uebergehens von Borber in Rachber und Nachher in Borher begriffen find, fo entsteht der Begriff der Zeit. Das Vorher, welches rein als folches, abgefehren von jenem 2Bas, in Nachher übergeht, ift die Bergangenheit die zut Butunft wird; das Rachher, welches, rein als folches gefaßt. zum Borher fich aufhebt, ift die Julunft, die zur Bergangenbeit wird; ber Uebergangspunkt zwischen beiden, d. b. der Binnft ber Bewegung, in welchem Borher und Rachher in Eins zufam. menfallen, ift die Gegenwart.

Die Zeit kann sonach als das allgemeine Vor- und Nacheinander der Seyenden bezeichnet werden. Damit aber ift lei-

neswegs gesagt, daß fie nothwendig das Vergeben der Seven-- den im Sinne des Nicht - mehr - Sevns involvire. Ob lettere vergänglich seven oder nicht, hängt vielmehr lediglich von ihrer Beschaffenheit (Bestimmtheit) ab. Ift die Zeit rein als folde unmittelbar mit der Thätigkeit überhaupt geset, indem das Thun Sevendes vor der That, die That Sevendes nach dem Thun, und folglich mit der Thätigkeit unmittelbar ein in fich überge bendes Bor. und Nacheinander von Sevenden gegeben ift; und wird das Thun, das in That übergeht, damit nicht vernichtet, bleibt es vielmehr in der That immanent bestehen, indem das Thun nur Anderswerden, Beränderung, die That nur Biel. und Endpunkt diefer Beränderung ift, fo leuchtet ein, daß dieß Uebergehen an sich kein Vergehen ist. Die Seyenden als unterschiedlich thätige und somit als eine Mannichfaltigkeit von Thun und Thaten bilden damit zwar nothwendig ein Bor- und Nacheinander, eine Zeitfolge, aber fie vergehen nicht als Sepende; - das Seyn als folches ift vielmehr chen fo nothwendig unvergänglich, als das Nichts unmöglich, undenkbar. Das Bergehen der Seyenden wenn es stattfindet, kann nur die Ausbebung ihrer (wesentlichen) Bestimmtheit, das Uebergeben der letteren in andre Bestimmtheit seyn. Die Erfahrung bestätigt dieß volltommen : alles Vergeben ift, näher betrachtet, teine Vernichtung des Sevenden, fondern nur Aufhebung feiner bisherigen (mefents lichen) Bestimmtheit, Uebergeben derselben in andre Bestimmtheit. Sofern diefer Aufbebung alle weltlichen Dinge unterworfen find, erscheint die Zeit allerdings als die durch den Unterschied des Entstehens und Vergehens continuirlich hindurchgehende Bewo gung und das Vorher derfelben hat deshalb den namen ber Bergangenheit erhalten. Aber diefe Bergängkichkeit liegt im Begriffe der weltlichen Dinge, nicht im logisch = metaphyfischen Begriffe der Beit. Für diesen und damit für den Begriff des Emis gen ift es von Wichtigkeit, fich zu überzeugen, daß auch ohne jene Vergänglichkeit, ohne ein weltliches (natürliches) Senn, in der Unvergänglichkeit des Geiftes und der Ideen die Reit nothwendig besteht und bestehen bleibt.

Nur darum ist die Zeit begrifflich zugleich eine Rategorie. So gewiß die Seyenden als unterschiedliche Thätigkeiten in der Bewegung des Uebergehens von Thun in That und damit von Vorher in Nachher begriffen sind, so gewiß sind sie nach Vor-

her und Nachher, alfo in Beziehung auf die Reit unterschieden. Denn das Eine ift damit das Brius des Andern. Diefes das Bofterius von jenem, zugleich aber das Prius eines britten 2c., jedes mithin bas Brius und Bofterins eines Un. bern als bas andre. Bie alfo jedes neben andrem Sevenben als das andre sich befindet und damit räumlich vom andern unterfchieden ift, fo muß icdes vor und refv. nach andrem Gev. enden als das andre, jedes das Prius und refp. Posterius von andern Sevenden als das andre, und fomit zeitlich vom an-Durch diefe Unterschiedenbeit erbalt bren unterschieden fevn. jedes feine zeitliche Bestimmtheit, d. h. es erhält eine bestimmte Stellung zwischen bestimmten andren Sevenden, die ihm vorher. geben, und wieder andren, die ihm nachfolgen, alfo gwijchen eis nem beftimmten Borher und Rachher, zwischen bestimmter Bergangenheit und Butunft. Dieje' Stellung ift feine Gegenwart, feine Stellung in der Beit. Uber das Seyende tann eine beftimmte, d. h. von andren unterschiedene Beitstellung nur haben durch feinen Unterschied von andren Sevenden in Beziehung auf die Zeit überhaupt. Bie fich ein Ort vom andern nur unterfcheiden läßt, fofern die Sevenden in Beziehung auf den Raum überhaupt, nach der Kategorie des Raumes, unterfchieden werden, fo laßt fich eine Beit von der andern nur unterscheiden, indem die Sevenden in Beziehung auf die Beit überhaupt unterschieden werden. \*) Die Zeit überhaupt, das formal allgemeine Bors und Rach einander der Sevenden, ift mithin der allgemeine Beziehunge und refp. Gesichtspunkt, unter welchen die Seyenden subsumirt (nach welchem fie verglichen) werden muffen, wenn zeitliche Unterschiede zwischen ihnen geset und ihre Stellungen in der Zeit ihnen angewiesen werden follen. Die Beit überhaupt, der reine (logifch = metaphyfifche) Begriff der-

<sup>\*)</sup> Unfere irdische Zeit wird freilich nach Jahren, Monaten 3c. ges messen. Aber die Jahre ergeben keine Zeitunterschiede: die Ros iation der Erde um die Sonne ift vielmehr eine Bewegung, eine Beränberung im Raume, und Eine Rotation ist der andern schlechtbin gleich. Zeitunterschiede entstehen nur, wenn auf Werden und Beränberung ber Dinge, also auf die Bewegung, welche Thätigkeit ist und als folche von Thun in That, von Borber in Nachher übergeht, geschen und bie Dinge in Beziehung auf ihr Bors und Nacheinanderschun in ber oben angegebenen Art unterschieden werden.

selben, ift also die Norm der unterscheidenden Thätigkeit für ihr Setzen zeitlicher Unterschiede, das allgemeine Worin der Unterschiedenheit und resp. Gleichheit der Seyeuden als zeitlich=Seyender, das allgemeine Prädicament derselben als solcher, — also Kategorie.

Da es diefelben Sevenden find, welche im Raume neben einander, in der Beit nacheinander find, fo fteben Raum und Beit in unmittelbarer Beziehung zu einander. Der Raum, in Bewegung als Uebergeben des hier in Dort (des einen Orts in den andern), wird unmittelbar zur Zeit; und die Zeit, in Ruhe als der Uce bergangspunkt, auf wolchem Vorher und Rachher in Eins zu. fammenfallen, d. h. als Gegenwart, wird zum Raume. Die Begenwart, in welcher kein Vorher und Rachher existirt, weil in ihr der Unterschied beider zur Einheit zusammengeht, ift das bloße Nebeneinander der Sevenden; und die räumliche Bemes gung, die Ortsveränderung als die Thätigkeit der Sependen, durch bie ihr bestimmtes Neben = Andren = Seyn ein andres wird, ift Uebergehen von Thun in That und somit von Vorher in Nachher, alfo Beit. Daraus erflärt es fich von felbit, wie eine bestimmte, gemeffene Strede des Raumes, 3. B. die Strede, welche die Erde in ihrer Rotation um die Sonne zurücklegt, zum Maaße der Beit, und umgetehrt ein beftimmter, gemeffener Beits abschnitt, z. B. zwei Stunden (eine Meile), zum Maaße bes Raumes dienen tann. Denn die gemeffene Strede des Raums, die nur gemeffen ift und werden tann durch die Bewegung von ihrem Ausgangs - zu ihrem Endpunkte, ift so ipso zugleich ein bestimmter Beitabschnitt; und umgefehrt ift ein gemeffener Beitabschnitt, d. h. die zwifchen einem bestimmten Borher und Nachher verlaufende Zeit als Bewegung daffelbe, was die räumliche Bewegung zwischen zwei bestimmten Buntten, alfo was eine gemeffene Raumstrede. (28 as als Maag der raumlichen und zeitlichen Bewegung, b. h. als das ihre Geschwindigfeit Bestimmende, angenommen werde, ift dem freien Ermeffen überlaffen. Statt nach Jahren, d. h. nach einer bestimmten räum. lichen Bewegung, zu meffen, tounte man z. B. auch nach Sommern und Wintern, d. h. nach der bestimmten wiederfehrenden Beränderung in der natur und damit nuch einem eigentlichen Beitabschnitte meffen. Aber das Maaß ist nur zweckmäßig gewählt, wenn es eine durchaus gleichmäßige und fich gleich bleibende Bewegung zwischen zwei unveränderlich bestimmten Punkten ift. Eine solche ist die Rotation der Erde um die Some, des Mondes um die Erde, der Erde um sich selbst, während Sommer und Winter, wie überhaupt die Thätigkeit, das Werden und Sichverändern der Dinge, in ihrem Anfangs- und Eudpunkte wie in ihrem Verlaufe unbestimmt, veränderlich erscheinen. Darum sind jene räumlichen Bewegungen, Jahr, Monat, Tag, als die allgemeinen Maaße des Raumes und der Zeit allgemein angenommen worden.)

Gleichwohl gehen Ranm und Zeit fo wenig in einander über, — was Hegel darzuthun vergeblich fich abmüht, — daß fie vielmehr au fich durchaus geschieden und verschieden find. Nur weil es Diefelben Sependen find, die in ihrem Rebeneinander den Raum, in ihrem Bor+ und Racheinander die Beit bilden, oder was daffelbe ift, weil die Gevenden nicht blog bem Seyn nach, fondern auch dem Thun (dem Berben und Dafeyn) nach unterschieden find und Thun im Raume nothwendig räumliche Bewegung ift, nur darum berühren fich Beit und Raum d. h. fie fteben in Ginem Buntte in Berbindung. Aber nur in dem Ginen Punkte der Bewegung. Nur er ift das ihnen beiden Gemeinsame, fofern nicht nur jede einzelne Orteveränderung Bewegung, sondern auch der Raum in der allgemeinen Thätigkeit aller Sependen in Bewegung, die Zeit aber überhaupt nichts andres als die durch den Unterschied des Borber und Rachber bindurchgebende Bewegung ist. Räumliche und zeitliche Bowes gung fteben daber zwar unter dem höheren, allgemeinen Beariff der Bewegung , überhaupt und find infofern Eins, als dies fer Begriff das in ihnen Eine und Identische bezeichnet; aber barum find Raum und Beit felbst feineswegs Eins, noch geben fle in einander über. Das Nebeneinanden der Sependen wird vielmehr nie und nirgend zum Vor- und Nacheinander derfelben; nur jede Veranderung ihres Nebeneinander (jede räumliche . Bewegung) ift zugleich eine Beränderung ihres Bor. und Rach. einander (eine zeitliche Bemegung). Und der Unterfchied zwis fchen Raum und Zeit hebt fich in diefem ihnen gemeinsamen Puntte der Bewegung teineswegs auf, fondern fie treffen in ihm nur zusammen und auf einander, fo daß fie fich in Folge Deffen gegenseitig bestimmen. Die räumliche Bestimmtheit jedes Sependen ift nothwendig abhängig von feiner zeitlichen Bestimmtheit (Zeitstellung), und diese von jener. Denn der Ort jedes Sehenden ist nothwendig bedingt und bestimmt durch das andre Sehende, das als Thätigkeit ihm vorhergeht und dessen That es ist; und die Zeitstellung eines jeden ist ihrerseits durch das jenige Andre, neben welchem es entsteht und zum Dasem kommt, bedingt und bestimmt, weil dieses Andre als Thätiges bei seiner Entstehung nothwendig (hemmend oder sördernd, ver zögernd oder beschleunigend) mitwirkt. Darum ist die Bestimmung (Unterscheidung) der Sehenden nach der Kategorie des Raums keine völlig bestimmte ohne die Unterscheidung derselben nach der Kategorie der Zeit, und umgekehrt. —

Anmert. Go falfch es ift, den Begriff der Zeit mit dem der Vergänglichkeit im obigen Ginne zu verschmelzen, eben fo falfc ift es, die Begriffe des Entstehens und Bergehens als untrennbare Correlata zu faffen. "Bas entsteht, muß auch vergehen," ift ein Say, der weder durch den Begriff noch durch die Erfahrung gerechtfertigt wird. Die Erfahrung, wie schon bemerkt, zeigt vielmehr, daß alles Bergehen nur eine Aufhebung der (wesentlichen) Bestimmtheit des Seyenden, eine Auflöfung feiner bestimmten, concreten, mannichfaltig Sependes umfaffenden Einheit, feineswegs ein Bergeben des Gependen felbst ift. Das Sepende tann vielmehr, wie ge zeigt, nicht vergehen; auch als thätig ift es nur im Anderse werden begriffen und diefes ift nur ein Uebergeben in andre Bestimmtheit. Gleichwohl ift das Sevende als folches noth wendig ein Entstandenes. Denn es wird und existirt nur als That der unterscheidenden Thätigkeit, die von ihrer That 3114 gleich fich felbst unterscheidet. Mithin ift es falfch, daß alles Entstandene als folches auch vergehen muß. Es tann vich mehr nur vergeben, und auch dieß nur fofern das Bergeben fein Uebergehen in nichts (Nichtfeyn), tein Berschwinden oder Mut hören des Seyenden, fondern nur ein Anderswerden feiner wesentlichen Bestimmtheit, ein Uebergehen in andre (höhere) Formen des Daseyns ist, durch welches das Sevende zwar wesentlich anders wird, aber eben darum keineswegs aufbet zu existiren. Es ist die Sache der Metaphysik und rep. m. Naturphilosophie, dieses Anderswerden und die Formen (Bil Es ift die Sache der Metaphysif und refp. der bungsstufen), die es durchläuft, näher darzulegen. Die Lo. git hat ihrerfeits nur den reinen, tategorifchen Begriff De Werdens, des Entstehens und den damit zusammenhängenden Begriff der Zeit festzustellen.

Aus diefer Feststellung ergiebt sich zugleich, daß, wie die Rategorie des Werdens, so die Kategorie der Zeit auch auf das Absolute unbeschadet seines Wesens und Begriffs Anweu-

dung findet. Das Absolute als das abfolute Denken unterscheidet fich zunächst nothwendig in fich felbit als Denten von feinen Gedanken. Eben damit unterscheidet es fich in fic nach Thun und That und somit nach Vorber und Rache her: sein absolutes Thun ist das Prins seiner Gedanken, diese das Posterius von jenem, und da fein Thun als solches in feine Thaten übergeht, lettere aber felbit wiederum thatig find. fo geht auch das Vorher in Nachher und dieses wiederum in Borher über, d. h. das Abfolute als abfolute Denkthätiakeit trägt in fich felbit den Broceg der Zeit. Uber eben als ab. folute Dentthätigkeit unterscheidet es zugleich fich nicht nur von feinen Thaten, fondern eben damit auch von feinem Thun und deffen Uebergeben in That, mithin fich in fich als ein Nicht-Beitliches von feiner eignen ihm immanenten Beitlichkeit, d. h. das Absolute, eben weil und fofern es den Proceg der Zeit in fich trägt, ift nicht felbit in der Zeit, fondern vielmehr außer und über ihr. Allein das Absolute unterscheidet fich zugleich, wie gezeigt, von einem Andern, das es nicht ift, vom Relativen, Beltlichen, und eben damit producirt es den Gedanken diefes Andern und fest daffelbe als ein von ihm Unterschiedenes. So aber fest es zugleich fich als ein Seyendes einem andern Seyenden gegenüber, und zwar fich als das Vorherseyende, das Andre als das Rache bersevende, mithin sich als Glied in dem allgemeinen Bor. und Nacheinander der Seyenden. Insofern ift das Absolute allerdings zugleich in der Beit. Bugleich aber unterfchei. det es fich der Zeit nach von allem Andern dadurch, daß es eben das absolute Prius nicht nur alles Andern, fondern der Zeit felbst ift, indem lettere als das Bor- und nacheinander unterschiedlich Sepender vom Abfoluten damit erft gefest wird, daß es die unterschiedlich Sevenden felbit fest. Rraft diefer Unterschiedenheit als diefes absolute Brius ift es zugleich nicht in der Zeit, ift es, dem Weltlichen gegenüber, vielmehr das Ewige, weil es einerseits keinen Anfang hat, fondern felbst der absolute Anfang ift, und andrerseits als das von allem Zeitlichen Unterschiedene nicht dem Werden und der Beränderung verfallen, sondern das schlechthin sich felbst Gleichbleibende, Unveränderliche, über alles Berden und Berändern Erhabene, weil es felbst erst Segende, ift. Soll der Begriff des Absoluten nicht immer wieder zurücksinken in jene nur vermeintlich gedachte, in Wahrheit undenkbare absolute Identität, so ist überall festzuhalten, daß das Absolute als folches, als absolutes Denken, sich nicht nur in sich felbst, fondern auch von einem Andern, das es nicht ift, aber auch zugleich von allen durch es felbft gefesten Un. terschieden sich unterscheidet. Rraft und in dieser unter. scheidenden Thätigkeit, die zugleich fich von allem Unterschied. feyn, das Nichtfeyn, das mit dem Unterschiede gesetzt ik. – Das Werben des Tages ist das Uebergehen der Nacht in ihr relatives Nichtseyn, das ihr selbst darum zusommt (indarirt), weil sie nicht Tag, ein Andres als der Tag ist: indem sie aber in ihr eignes relatives Nichtseyn, in das Andersseyn ihrer selbst übergeht, geht sie in Tag über: denn das relative Nichtseyn der Nacht ist der Tag. Ueberall, wohin wir bliden, zeigt sich nicht nur das bloße Anderswerden, sow dern auch das Werden im engern Sinne als dieses Ueberge hen von positivem Seyn (Schlisseyn) in Anders sieh, nir gend als ein Uebergehen von Seyn in Nichts und Nichts in Seyn. Ein reines schliechthinniges Nichts, die reine Regation des Seyns selbst, giebt es nicht nur nicht, sondem es ist und bleibt schlechthin undensbar. \*) —

\*) Lope macht mir hier ben Borwurf ber Inconsequenz, indem tr bemerft, baß, wenn ich behaupte, unfer Denfen vermöge nur in Unterfoieben ju benten, baraus folgen murbe, bag wir auch bas Sept m im Unterfchiebe vom Nichts benten fonnten, alfo neben bem Gebanten bis Senns auch ben bes Nichts haben mußten. Die bisherige Erörterung be Begriffs bes Seyns wird bereits bie Grundlofigteit blefes Bormurfs bat: gethan haben. Danach ift bas Sehn rein als folches nur ber Stoff itt unterscheidenden Deutthätigfeit, basjenige, mas burch bie unterfcheidende Denfthätigfeit unterschieden wird, mag es nun Gebachtes, ideelles 6mi, ober reelles Seyn feyn. Eben bamit aber wird bas Seyn auch von ber untericheidenden Deufthätigteit felbft unterichieden; biefes Gid:m terfcheiden ber letteren von ihrem Stoffe ift ber Urfprung bes Betan fens bes Seyns felbft. Es wird nur gedacht und vermag nur gedacht j werben, indem es fo von ber unterscheidenden Denfthätigfeit und bamit von Denten unterfchieden wird : ohn e biefen Unterfchied ift bas Seyn folicht hin undenkbar. Und umgekehrt besteht ber Unterschied zwischen Seyn und Denfen nur barin, daß jenes ber Stoff fur bie unterscheidende Thatigkit, bas Denfen bagegen bieje unterfcheidenbe Thatigfeit felbit ift. Jeber ant bre Unterschied ift undentbar ober involvirt ben angegebenen als Ber aussehnung. Denn worin er auch bestehen möge, indem er burch bie unter fcheibenbe Denfthätigfeit geset, gebacht wird, wird bamit bas Seyn als bis von ihr felbft Unterschiedene und mithin als bas, mas fie von fich unter scheidet, alfo als Stoff ihres Unterscheidens gebacht. Bas bas Sepa 41 fich fen, ohne vom Denten gebacht (unterschieden) zu werben, fann natur lich gar nicht in Frage fommen, ba es finnlos ift, nach bem ju fragen, von bem gar nicht bie Rebe feyn tann, ober mas baffelbe ift, weil es ein finnlofer Biberfpruch (bloge Rebe ohne Sinn und Gebanfen) ift, von the nem Richtgebachten ju reben. Freilich wird bamit, bag Seyn und Denten unterfchieden werden, bas Seyn nur in fich, in Sevenbes unier fcieden. Denn bas Denten, indem es vom Seyn upterfcieden wird, if bamit felbft Stoff ber unterscheidenden Thatigkeit, alfo Seyn. Aber bu

It nun aber alles Werden ein Uebergeben von Selbfifeon in Andersfepn, fo leuchtet zugleich ein, daß bas Werden im engern Sinne und das bloße Anderswerden infofern begrifflich daffelbe find, als jedes Uebergehen in Andersfeyn ift. 28ir haben wiederum kein besondres Wort, welches diefes in beis den Eine und Identische, Allgemeine, speciell ausdrückte; wir können es nur als Werden im allgemeinen Sinne bezeichs nen. Damit ift aber keineswegs gesagt, daß beide gar nicht untericieden waren: es ift eben fo falfch, fie nur fur Eins und dasselbe, als fie nur für verschieden zu erklären. Ber≠ den im engern Sinne set nothwendig eine unterscheidende Thatigkeit voraus, welche das Gewordene, die That, von dem wodurch oder woraus es wird, also von dem Thun, das in That übergeht, und damit von der Thätigkeit, deren That das Gewordene ift, unterscheidet. Berden ift tein bloßes Uebergehen von Thun in That, sondern zugleich Unterscheis dung der That vom Thun und zwar fo, daß diefe Unterscheis dung im Uebergehen selbst fich vollzieht und daher im Uebergegangenfenn (im Gewordenfeyn) fich als vollzogen darftellt. So tonnen wir von einem Berden der Pflanze nur fprechen, fofern wir das Gamenforn, aus dem fie wird, von der Pflanze, die da wird, d. h. die Thätigkeit von der That, unterscheis den: ohne diese Unterscheidung ist das Werden der Pflanze vielmehr ein bloßes Sichverändern des Samenkorns. Eben fo ift das Entstehen des Tages und das Bergehen der nacht nur ein Werden, sofern wir die Nacht, aus welcher der Tag wird, von dem Tage, der da wird, unterscheiden: faffen wir die Nacht nur als einen geringern, den Tag als einen höheren Grad der Helligkeit, - mas fie in Bahrheit nur find, indem die Erde in Folge ihrer Rotation um sich selbst nur anders beleuchtet wird, - fo ift das Werden des Tages nur ein Sichverändern der Helligkeit. Aus diesem Beispiele er-ficht man zugleich, daß es vielfach nur von unserer Auffassung d. h. von unferer Unterscheidung abhängt, ob ein 2Berden als Berden im engern Sinne oder als bloge Beränderung ju

18\*

mit ift nur gesagt, was oben ausbrücklich behauptet wurde, daß das Seyn überhaupt nur ift und gedacht werden kann, sofern und indem es unterschieden, als unterschiedlich Seyendes geseht und gedacht wird. Daraus folgt dann weiter, daß das Seyn nur gedacht werden kann als positives Seyn und relatives Richtseyn (Andersseyn), weil eben jedes Seyende als solches positiv seyend und zugleich relativ nicht seyend ift, b. h. wird das Seyn als unterschieden gedacht, so ist dieser Unters schied keineswegs zu bezeichnen als der Unterschied von Seyn und Richts, sondern von positivem Seyn und relativem Richtseyn, von Seyn und Ans bersseyn.

bezeichnen ift. Letztere ist begrifflich das Uebergehen von Thun in That, von Selbstjevn in Auderssevu, ohne daß beide in diesem Uebergehen sich unterscheiden oder unterschieden werden, weil eben das Thun und damit die Thätigkeit selbst in Anderslevn über - und somit zugleich im Anderssevn völlig aufgeht, so daß es fortan nur im Anderssevn im man ent ist, also mit dem Anderssevn eine Ein heit bildet, ohne ihm zugleich unterschiedlich gegenüberzutreten. So z. B. ist es eine blose Beränderung, wenn die Blüthe zur Frucht, der Jüngling zum Manne wird: denn die Thätigkeit (Entwicklung), durch welche die Beränderung hervorgerusen wird, geht gauz und gar in der Beränderung auf.

Anmerk. 2. Das die Rategorieen des Thuns und der That auch auf das Absolute Anwendung finden, leuchtet von fclbst ein. Das Absolute ist in Beziehung auf Thun und That dadurch von dem Bedingten, Relativen (Beltlichen) unterschieden, daß fein Thun schlechthin freie, felbständige, schöpferische Thätigkeit ift, alles Weltliche dagegen in feinem Thun von Anderm bedingt ift, ohne welches es nicht thatig feyn tann. Die That des Absoluten ift daher nur feine That, die That jedes weltlichen Sevenden dagegen zugleich die That (Mitwirfung) eines Andern. Auch das Abfolute wird zwar anders, indem feine Thätigkeit aus Thun in That übergebt; aber es verändert damit nicht fich, fondern nur feine Thatigkeit, weil es (als absolutes Denken) zugleich fich von seinem Thun und feinen Thaten unterscheidet und damit in absoluter Identität mit fich feinen ihm immanent gegenständlichen Thaten gegenübertritt. Dadurch unterscheidet es fich in Beziehung auf Berändern und Beränderung vom Beltlichen, welches, weil felbst nur ein (durch das Absolute) Berdendes und Gewordenes, auch in feinem Werden felbst anders wird, fich verändert, Auch das Werden tommt dem Absoluten zu, weil es nur ift was es ift, durch feine eigne producirende und zugleich unterscheidende Denkthätigkeit. Aber das Absolute wird, was es ift, nur durch feine eigne Selbft thatigfeit, indem es zugleich fich in fich felbft, fich in feinem positiven Seyn von feinem eignen Andersseyn (Gewordenseyn) unterscheidet, - ein Berden im Gich = unterscheiden, welches der Grund feines Selbstbewußtfeyns ift. Das Berden des Beltlichen ift dagegen nur Werden durch die Thätigkeit eines Andern: das Weltliche wird nicht durch fich felbst, fondern es wird (entsteht) durch das Absolute, und feine eigne Thatigkeit, foweit fie ein Berden ift und ein Gewordenes (neues) fest, ift bedingt durch die Mitwirkung andrer Thätiakeiten.

§. 27. Sind die Seyenden als Thätige nothwendig nach

Thun und That, Berden und Dafebn, Beräudern und Beräuberung unterschieden; fo find fie eben bamit ber Beit nach nu» terschieden, - b. h. in und mit jenen Rategorieen ift zugleich auch der Begriff der Zeit als Rategorie gefest. Sind nanilich alle Sevende thatig und geben somit aus Thun in That übet, fo ift damit nothwendig das Thun das Brins ber That, das Berändern das Prius ber Beränderung, das Berden bas Brius Des Gewordenseyns: es ift mit dem Unterschiede zwischen Thun und That nothwendig ein Unterschied des Brins und Bofferius, des Borber und Rachber geseht. Run gebt aber bas Thun in That und die That (weil nur relative Unthätigkeit, an fich Thatiakeit) wiederum in Thun über; eben fo das Berändern, das 2Berden. Folglich geht auch das Borher in Nachber über und das nachber wird wiederum ein Vorber für ein andres Nachber: der Unterschied beider hebt sich beständig auf und erzeugt fich im Aufgehobenwerden beständig wieder. Die Bewegung des Uebergehens von Thun und That, alfo die Thätigkeit ift es. kraft beren fich jenes continuirliche Segen und Aufheben eines Borber und Nachher vollzieht; fie ift es, die durch den Unterschied beider continuirlich hindurchgeht, indem fie ihn beständig fest und aufhebt. Bird nun davon abgefehen, mas die Thätigkeit thut, was vorher und was nachher geset wird; wird fie nut als Thatiafeit - überhaupt, also nur als Bewcaung jenes Hebergebens von Thun in That und That in Thun und damit des Bechfels von Borher und Nachher gefaßt, - oder was daffelbe ift, wird von der Unterschiedenheit der Sependen abgefeben, wird nur das Moment in ihnen festgehalten, daß fle fanuntlich als Thätigkeiten von Thun in That übergeben und somit in jener Bewegung des Uebergehens von Vorber in Rachber und Rachber in Borber begriffen find, fo entsteht der Begriff ber Reit. Das Borber, welches rein als folches, abgefehen von jenem Bas, in Nachher übergeht, ift die Bergangenheit die zut Butunft wird; das Rachher, welches, rein als folches aefaßt. zum Borber fich aufhebt, ift die Jutunft, die zur Bergangenheit wird; der Uebergangspunkt zwischen beiden, d. h. der Bnuft ber Bewegung, in welchem Borber und Rachher in Eins zufam. menfallen, ift die Gegenwart.

Die Zeit kann sonach als das allgemeine Vor- und Racheinander der Seyenden bezeichnet werden. Damit aber ift lei-

neswegs gesagt, daß fie nothwendig das Bergehen der Sevenden im Ginne des Nicht = mehr = Seyns involvire. Db lettere pergänglich fepen oder nicht, hängt vielmehr lediglich von ihrer Beschaffenheit (Bestimmtheit) ab. 3st die Zeit rein als folche unmittelbar mit der Thätigkeit überhaupt gesett, indem das Thun Sevendes vor der That, die That Sevendes nach dem Thun, und folglich mit der Thätigkeit unmittelbar ein in fich überge bendes Bors und Nacheinander von Sevenden gegeben ift; und wird das Thun, das in That übergeht, damit nicht vernichtet, bleibt es vielmehr in der That immanent bestehen, indem das Thun nur Anderswerden, Beränderung, die That nur Riel. und Endpunkt diefer Beränderung ift, fo leuchtet ein, daß dieß Uebergehen an sich kein Vergehen ist. Die Seyenden als uns terschiedlich thätige und somit als eine Mannichfaltigkeit von Thun und Thaten bilden damit zwar nothwendia ein Bor- und Nacheinander, eine Zeitfolge, aber fie vergehen nicht als Sepende; — das Seyn als folches ift vielmehr eben fo nothwendig unvergänglich, als das Nichts unmöglich, undenkbar. Das Bergeben der Sevenden wenn es stattfindet, tann nur die Aufbebung ihrer (wefentlichen) Bestimmtheit, das Uebergeben der lets teren in andre Bestimmtheit feyn. Die Erfahrung bestätigt dieß volltommen : alles Bergeben ift, näher betrachtet, feine Bernichtung des Sevenden, fondern nur Aufhebung feiner bisberigen (mefentlichen) Bestimmtheit, Uebergehen derfelben in andre Bestimmtheit. Sofern diefer Aufbebung alle weltlichen Dinge unterworfen find, erscheint die Zeit allerdings als die durch den Unterschied des Entstehens und Vergehens continuirlich hindurchgehende Bewe gung und das Vorher derselben hat deshalb den Namen ber Vergangenheit erhalten. Aber diefe Vergängtichkeit liegt im Begriffe der weltlichen Dinge, nicht im logisch = metaphyfifchen Begriffe der Beit. Für diefen und damit für den Begriff des Emis gen ift es von Wichtigkeit, fich zu überzeugen, daß auch ohne jene Bergänglichkeit, ohne ein weltliches (natürliches) Senn, in ber Unvergänglichteit des Geiftes und der 3deen die Zeit nothwendig besteht und bestehen bleibt.

Nur darum ist die Zeit begrifflich zugleich eine Rategorie. So gewiß die Seyenden als unterschiedliche Thätigkeiten in der Bewegung des Uebergehens von Thun in That und damit von Vorher in Nachher begriffen sind, so gewiß sind sie nach Vor-

her und Nachher, alfo in Beziehung auf die Reit unterschieden. Denn das Eine ift damit das Brius des Andern. Diefes bas Bofterius von jenem, zugleich aber das Brius eines britten 2c., jedes mithin das Brius und Bofterius eines Un. bern als das andre. Bie alfo jedes neben andrem Sevenben als das andre sich befindet und damit räumlich vom andern unterfcieden ift, fo muß jedes vor und refp. nach andrem Gev. enden als das andre, jedes das Prius und refp. Pofterius von andern Sevenden als das andre, und somit zeitlich vom an-Durch diefe Unterschiedenheit erhält dren unterschieden febn. fedes feine zeitliche Bestimmtheit, b. h. es erhält eine bestimmte Stellung zwischen bestimmten andren Sevenden, die ihm vorber. geben, und wieder andren, die ihm nachfolgen, alfo zwischen einem beftimmten Borher und Rachher, zwischen bestimmter Beraangenheit und Butunft. Diefe' Stellung ift feine Gegenwart, feine Stellung in der Beit. Aber das Sevende tann eine beftimmte, b. b. von andren unterschiedene Reitstellung nur haben durch feinen Unterschied von andren Sevenden in Beziehung auf die Beit überhaupt. Wie fich ein Ort vom andern nur unterscheiden läßt, fofern die Seyenden in Beziehung auf den Raum überhanpt, nach der Kategorie des Raumes, unterfchieden werden, fo laßt fich eine Beit von der andern nur unterfcheiden, indem die Sevenden in Beziehung auf die Beit überhaupt unterschieden werden. \*) Die Zeit überhaupt, das formal allgemeine Bor= und Rach = einander der Seyenden, ift mithin der allgemeine Beziehungs - und refp. Gesichtspunkt, unter welchen die Seyenden subsumirt (nach welchem fie verglichen) werben muffen, wenn zeitliche Unterschiede zwischen ihnen geset und ihre Stellungen in der Zeit ihnen angewiefen werden follen. Die Beit überhaupt, der reine (logifch - metaphyfifche) Begriff ber-

<sup>\*)</sup> Unfere irdische Zeit wird freilich nach Jahren, Mouaten 3c. gemessen. Aber die Jahre ergeben keine Zeitunterschiede: die Roiation der Erde um die Sonne ift vielmehr eine Bewegung, eine Beränberung im Raume, und Eine Rotation ist der andern schlechthin gleich. Zeitunterschiede entstehen nur, wenn auf Werden und Beränberung der Dinge, also auf die Bewegung, welche Thätigkeit ist und als folche von Thun in That, von Vorher in Nachher übergeht, geschen und bie Dinge in Beziehung auf ihr Vor- und Nacheinanderseyn in der oben angegebenen Art unterschieden werden.

selben, ift also die Norm der unterscheidenden Thätigkeit für ihr Setzen zeitlicher Unterschiede, das allgemeine Worin der Unterschiedenheit und resp. Gleichheit der Seyenden als zeitlich-Seyender, das allgemeine Prädicament derselben als solcher, — also Kategorie.

Da es diefelben Sevenden find, welche im Raume neben einender, in der Zeit nacheinander find, fo fteben Raum und Zeit in unmittelbarer Beziehung zu einander. Der Raum, in Bewegung als Uebergeben des Sier in Dort (des einen Orts in den andern), wird unmittelbar zur Zeit; und die Zeit, in Ruhe als der Uce bergangspunkt, auf wolchem Vorber und Rachber in Eins zu. fammenfallen, d. h. als Gegenwart, wird zum Raume. Die Gegenwart, in welcher kein Vorher und Nachher existirt, weil in ihr der Unterschied beider zur Einheit zusammengeht, ift das bloße Nebeneinander der Sependen; und die räumliche Bewes gung, die Ortsveränderung als die Thätigkeit der Sevenden, burch die ihr bestimmtes Reben = Andren = Sevn ein andres wird. if Uebergehen von Thun in That und somit von Borber in Nachher, alfo Zeit. Daraus erflärt es fich von felbst, wie eine bestimmte, gemeffene Strede des Raumes, 3. B. die Strede, welche die Erde in ihrer Rotation um die Sonne zurücklegt, zum Maaße der Beit, und umgetehrt ein bestimmter, gemeffener Beits abschnitt, z. B. zwei Stunden (eine Meile), zum Maaße des Raumes dienen fann. Denn die gemessen werte des Raums, die nur gemeffen ift und werden tann durch die Bewegung von ihrem Ausgangs - zu ihrem Endpunkte, ift eo ipso zugleich ein bestimmter Zeitabschnitt; und umgefehrt ift ein gemeffener Zeitabschnitt, d. h. die zwischen einem bestimmten Borber und Nachher verlaufende Zeit als Bewegung daffelbe, was die räumliche Bewegung zwischen zwei bestimmten Bunkten, also was eine gemeffene Raumftrede. (28 as als Maag der räumlichen und zeitlichen Bewegung, d. h. als das ihre Geschwindigkeit Bestimmende, angenommen werde, ift dem freien Ermeffen überlassen. Statt nach Jahren, d. h. nach einer bestimmten räums lichen Bewegung, zu meffen, tonnte man z. B. auch nach Sommern und Bintern, d. h. nach der bestimmten wiedertehrenden Beränderung in der natur und damit nach einem eigentlichen Beitabschnitte meffen. Aber bas Daaß ift nur zwechnäßig gewählt, wenn es eine durchaus gleichmäßige und fich gleich bleibende Bewegung zwischen zwei unveränderlich bestimmten Pundten ift. Eine solche ist die Rotation der Erde um die Some, des Mondes um die Erde, der Erde um sich selbst, während Sontmer und Winter, wie überhaupt die Thätigkeit, das Werden und Sichverändern der Dinge, in ihrem Anfangs- und Eudpunkte wie in ihrem Berlause undestimmt, veränderlich erscheinen. Das rum sind jene ränmlichen Bewegungen, Jahr, Monat, Tag, als die allgemeinen Maaße des Raumes und der Zeit allgemein ans genommen worden.)

Gleichwohl gehen Ranm und Zeit so wenig in einander über, — was hegel darzuthun vergeblich fich abmüht, - das fie vielmehr au fich durchaus geschieden und verschieden find. Nur weil es diefelben Sevenden find, die in ihrem Rebeneinander den Raum, in ihrem Bor . und Racheinander die Zeit bilden, oder was daffelbe ift, weil die Seyenden nicht bloß dem Seyn nach, fondern auch dem Thun (dem Berden und Dafeyn) nach unterschieden find und Thun im Raume nothwendig räumliche Bewegung ift, nur darum berühren fich Beit und Raum d. h. fie fteben in Ginem Buntte in Berbindung. Aber nur in dem Ginen Buntte der Bewegung. Nur er ift bas ihnen beiden Gemeinfame, fofern nicht nur jede einzelne Ortsveränderung Bewegung, fondern auch der Raum in der allgemeinen Thätigkeit aller Seyenden in Bewegung, die Zeit aber fiberhaupt nichts andres als die durch den Unterschied des Borher und Rachher hindurchgebende Bewegung ift. Räumliche und zeitliche Bewes gung fteben daher zwar unter dem höheren, allgemeinen Begriff der Bewegung nüberhaupt und find infofern Eins, als dies for Begriff das in ihnen Eine und Identische bezeichnet; aber Darum find Raum und Beit felbit feineswegs Eins, noch geben fle in einander über. Das Nebeneinanden der Sevenden wird vielmehr nie und nirgend zum Bor- und Racheinander derfelben; nur jede Beränderung ihres Nebeneinander (jede räumliche . Bewegung) ift zugleich eine Beränderung ihres Bor - und Nacheinander (eine zeitliche Bemegung). Und der Unterschied zwis schen Raum und Zeit bebt fich in diefem ihnen gemeinsamen Bunkte der Bewegung teineswegs auf, fondern fie treffen in ihm nur zusammen und auf einander, fo daß fie fich in Folge deffen gegenseitig bestimmen. Die räumliche Bestimmtheit jedes Sependen, ift nothwendig abhängig von feiner zeitlichen Bestimmtheit (Zeitstellung), und diese von jener. Denn der Ort jedes Sehenden ist nothwendig bedingt und bestimmt durch das andre Sehende, das als Thätigkeit ihm vorhergeht und dessen That es ist; und die Zeitstellung eines jeden ist ihrerseits durch dasjenige Andre, neben welchem es entsteht und zum Dasen kommt, bedingt und bestimmt, weil dieses Andre als Thätiges bei seiner Entstehung nothwendig (hemmend oder sördernd, verzögernd oder beschleunigend) mitwirkt. Darum ist die Bestimmung (Unterscheidung) der Seyenden nach der Kategorie des Raums keine völlig bestimmte ohne die Unterscheidung derselben nach der Kategorie der Zeit, und umgesehrt. —

Anmert. Go falfch es ift, den Begriff der Zeit mit dem der Bergänglichkeit im obigen Ginne zu verschmelzen, eben fo falfch ist es, die Begriffe des Entstehens und Vergehens als untrennbare Correlata zu fassen. "Bas entsteht, muß auch vergehen," ist ein Say, der weder durch den Begriff noch durch die Erfahrung gerechtfertigt wird. Die Ersahrung, wie schon bemerkt, zeigt vielmehr, daß alles Vergehen nur eine Aussehen ger (wesentlichen) Bestimmtheit des Gevenden, eine Auflöfung feiner bestimmten, concreten, mannichfaltig Seyendes umfaffenden Einheit, feineswegs ein Bergeben des Gey. enden felbst ift. Das Sevende fann vielmehr, wie gezeigt, nicht vergehen; auch als thatig ift es nur im Anders. werden begriffen und dieses ift nur ein Uebergehen in andre Bestimmtheit. Gleichwohl ift das Sevende als folches noth. wendig ein Entstandenes. Denn es wird und existirt nur als That der unterscheidenden Thätigkeit, die von ihrer That zugleich fich felbit unterscheidet. Mithin ift es falich, daß alles Entstandene als folches auch vergehen muß. Es tann vielmehr nur vergehen, und auch dieg nur fofern das Bergeben fein Uebergehen in Richts (Richtseyn), tein Berschwinden oder Aufhören des Sebenden, sondern nur ein Anderswerden seiner wesentlichen Bestimmtheit, ein Uebergehen in andre (höhere) Formen des Daseyns ist, durch welches das Schende zwar wesentlich anders wird, aber eben darum teineswegs aufhört Es ift die Sache der Metaphysif und refp. der zu existiren. Naturphilosophie, diefes Anderswerden und die Formen (Bildungsstufen), die es durchläuft, näher darzulegen. Die Logit hat ihrerseits nur den reinen, tategorischen Begriff des Werdens, des Entstehens und den damit zusammenhängenden Begriff der Beit festzustellen.

Aus diefer Feststellung ergiebt sich zugleich, daß, wie die Rategorie des Werdens, so die Kategorie der Zeit auch auf das Absolute unbeschadet seines Wesens und Begriffs Anwen-

dung findet. Das Absolute als das abfolute Denken unterscheidet fich zunächst nothwendig in sich felbst als Denten von feinen Gedanken. Eben damit unterscheidet es fich in fich nach Thun und That und somit nach Vorher und Rach. ber: sein absolutes Thun ift das Prins feiner Gedanken, diefe das Posterius von jenem, und da fein Thun als folches in feine Thaten übergeht, lettere aber felbit wiederum thatig find. fo geht auch das Borher in Rachher und diefes wiederum in Borher über, d. h. das Absolute als absolute Denkthätigkeit trägt in fich felbst den Broces der Beit. Uber eben als abs folute Dentthätigteit unterscheidet es zugleich fich nicht nur von feinen Thaten, foudern eben damit auch von feinem Thun und deffen Uebergeben in That, mithin fich in fic als ein Nicht-Beitliches von feiner eignen ihm immanenten Beitlichkeit, b. h. das Absolute, eben weil und fofern es den Proces der Zeit in sich trägt, ift nicht felbst in der Zeit, fondern vielmehr außer und über ihr. Allein das Absolute unterscheidet fich zugleich, wie gezeigt, von einem Andern, das es nicht ift, vom Relativen, Beltlichen, und eben damit producirt es den Gedanten diefes Undern und fest daffelbe als ein von ihm Unterschiedenes. So aber fest es zugleich fich als ein Sevendes einem andern Sevenden gegenüber, und zwar sich als das Vorherseyende, das Andre als das Rach-herseyende, mithin sich als Glied in dem allgemeinen Vorund Nacheinander der Seyenden. Insofern ift das Absolute allerdings zugleich in der Zeit. Zugleich aber unterschei. Det es fich der Zeit nach von allem Andern dadurch, daß es eben das absolute Brius nicht nur alles Andern, fondern der Zeit felbst ift, indem lettere als das Bor- und nacheinander unterschiedlich Sevender vom Absoluten damit erft gefest wird, daß es die unterschiedlich Sevenden felbst fest. Rraft diefer Unterschiedenheit als dieses absolute Brius ift es zugleich nicht in der Zeit, ift es, dem Weltlichen gegenüber, vielmehr das Ewige, weil es einerseits keinen Anfang hat, fondern felbst der absolute Anfang ist, und andrerseits als das von allem Zeitlichen Unterschiedene nicht dem Werden und der Beränderung verfallen, sondern das schlechthin sich felbst Gleichbleibende, Unveränderliche, über alles Werden und Berändern Erhabene, weil es felbit erft Segende, ift. Soll der Begriff des Absoluten nicht immer wieder zurückfinken in jene nur vermeintlich gedachte, in Wahrheit undentbare absolute Identität, fo ift überall festzuhalten, daß das Absolute als folches, als absolutes Denten, sich nicht nur in sich felbst, fondern auch von einem Andern, das es nicht ist, aber auch zugleich von allen durch es felbst gesetzen Unterschieden sich unterscheidet. Rraft und in dieser unterscheidenden Thatigkeit, die zugleich fich von allem Unterschied. lichen, Mannichfaltigen unterscheidet, ift es absoluter Geist, Gelbstbewußtseyn, Ich; traft ihrer aber ift es zugleich von allem Gevenden unterschieden, weil alles Sevende als solches, als Unterschiedenes, erst durch die unterscheidende Thätigkeit des Absoluten gesetzt ist. Allerdings wird es eben dadurch, daß es sich von allem Sevenden unterscheidet, selbst ein Sevendes neben und refp. vor andrem Sevenden. Aber damit hebt sich jener Unterschied keineswegs auf: indem es sich selbst als Sevendes setzt, bleibt es vielmehr zugleich das alles Sevende erst Segende und als solches von allem Sevenden Unterschiedene. Eben darin besteht sozusagen seine specifische Eigenthümlichseit, die Abfolntheit des Absoluten, in der es einerseits raum = und zeit los (unendlich, ewig), andrerseits zugleich nach Raum und Zeit von allem Andren unterschieden ist. —

# 3weiter Abschnitt,

#### Die abgeleiteten Kategorieen.

### Erftes Capitel.

Die einfachen Befcaffenheits : Rategorieen.

§. 28. Die bisber entwidelten und begrifflich festgestells ten Rategorieen find als die unmittelbaren oder Ur-Rates aorieen zu bezeichnen, weil sie in und mit dem Unterscheiden des Sevns in Sevendes, dem ichlechtbin erften, urfprünglichen Afte der unterscheidenden Thätigfeit, unmittelbar gesetzt und angewens det werden. Gie find aber auch infofern bie erften, urfprunge lichen, als fie die Boraussegung find für die Anwendung aller andern: lettere tonnen nur angewendet werden, indem und fofern implicite jene angewendet werden oder vielmehr (wenn auch uns bewußt) icon augewendet find. Denn nach den übrigen Rategorieen der Qualität, Quantität 2c., tonnen die Sevenden nut unterschieden werden, indem und sofern inplicite jedes Sevende zunächft als ein obieftives von der unterscheidenden Thätigkeit (dem denkenden, empfindenden Gelbit) als dem fubjettiv Sevens den unterschieden wird; indem ferner jedes zugleich als eine Eins beit (Eines) gefaßt, alfo nach der Rategorie der Einheit und das mit des Anfich . und Fürfichsevns vom andern unterschieden wird. Eben damit aber wird jedes als ein vom Andren Unterschiedes nes, als ein Andres als das Andre gefaßt, d. h. die Sepen-Den werden als unterschiedlich Unterschiedene gesetz und das tons nen fie wiederum nur, fofern fie nach der Rategorie der Unterschies denheit und damit bes Andersfeyns und Seyns-für-Andres uns terschieden werden. Gleichermaßen laffen fich die Sependen nur als thätig faffen und als Thätigkeiten gemäß den übrigen Rateapricen von einander unterfcheiden, indem und fofern fie implie

cite nach der Rategorie des Thuns und der That und damit des Berdens (Anderswerdens) und Dafepns untericieden werden. Bie ich ein Sevendes nur qualitativ bestimmen, d. h. nach der Rategorie der Qualität von andrem unterscheiden kann, indem und fofern ich es als Eines, mit fich identisch zc. faffe, eben fo tann ich eine Thätigkeit 'nur qualitativ beftimmen, fofern und indem ich sie implicite nach Thun und That von andern Thätige feiten unterscheide. Man tann allerdings sagen, daß im Grunde nur die Rategorieen des Seyns, der Einheit und Unterschieden. beit, des Thuns und der That die alleinigen Urfategorieen feyen, indem ichon die Rategorieen des Anfich = und Fürsichseyns, bes Andersfevns und Gevns-far-Andres, des Berdens und Dafevns, des Raums und der Zeit, nur Anwendung finden, indem und sofern die Sevenden nach jenen fünf Rategorieen unter-Allein da die erwähnten Rategorieen nicht nur schieden werden. begrifflich unmittelbar aus jenen fünfen hervorgehen (abfolgen). sondern auch in und mit letteren zugleich angewendet werden müffen, so haben wir geglaubt, sie fämmtlich in demselben Abfcmitt unter dem gemeinsamen Titel der Urfategorieen abhandeln zu Jedenfalls gehören fle insofern zusammen, als von ib. müssen. nen die abgeleiteten Rategorieen - zu deren begrifflicher Beftimmung wir uns jest wenden - auf dieselbe gleiche Beije fic unterscheiden, dadurch nämlich, daß sie erst gesetzt und angewendet werden können, nachdem bereits das Seyn gemäß den Urkategorieen unterschieden und damit unterschiedlich (mannichsale tig) Sevendes gesetzt ist.

Mit jedem Unterschiede nämlich wird, wie gezeigt, eine Bestimmtheit gesett: die Bestimmtheit ist nichts Andres als der gemäß und vermitttelst einer Kategorie durch die unterschieidende Thätigkeit gesetzte Unterschied. Wir fagen z. B. die Naturwiffenschaft hat dieses Mineral, dessen Natur disher etwa noch zweiselhaft war, als ein Metall bestimmt, d. h. sie hat ermittelt, daß dieß Mineral durch dieselben wesentlichen Unterschiede wie jedes Metall von allen andern Mineralien unterschieden sev. Oder: das Gesetz bestimmt, daß der Mord eines Menschen mit dem Tode bestraft werde, d. h. das Gesetz unterschiedet hinsichtlich der Strafe das Berbrechen des Mordes von andern Berbrechen. Oder: dieser Mann hat einen sehr bestimmten Charalter, Shalfpeare's Dichtungen tragen ein sehr bestimmtes Gepräge,

d. h. diefer Charafter, diefe Dichtungen find von andern besone ders flar und deutlich unterschieden oder besonders leicht zu un. terscheiden. Bir sprechen freilich auch von bestimmten und unbes Allein felbit dieses der obigen Definis ftimmten Unterschieden. tion anscheinend widerwrechende Beisviel bestätigt fie nur. Denn der unbestimmte Unterschied ift entweder nur der unklare, uns dentliche Unterschied, d. h. objettiv bestimmt und nur fubjettiv für unfer beschränktes Babrnehmungs - und Ertenntnigvermögen unbestimmt, womit aber nur gesagt ift, daß für uns diefer Unterschied mit andern Unterschieden (Bestimmtheiten) in Eins zus fammen fließe und insoweit also kein Unterschied sey. Dder er ift ein objektivs, reellsunbestimmter, wie etwa der Unterschied zwischen einem aufsteigenden dichten Nebel und einer leichten Aber ein folcher Unterschied ift wiederum nur ein fich Bolfe. aufhebender, indem der aufsteigende Rebel felbst zur Bolte wird, - d. h. der unbestimmte Unterschied ift, foweit er unbestimmt. ift , fein Unterschied , das Uubestimmte also das Ununterschiedene. Spinoza's berühmter Sat: omnis determinatio est negatio, ift mithin infofern richtig, als jede Bestimmtheit nothwendig eine Regation involvirt. Denn der Unterschied überhaupt (fategorifch) ift begrifflich das relative Nichtfeyn des Seyenden, der gefeste Unterschied mithin das an einem Seyenden gesette relative Nichtseyn. Aber der Satz ift andrerseits insofern falsche als die Bestimmtheit keineswegs bloge Regation ift. Go gewiß zunächst der Unterschied überhaupt, wie gezeigt, die Einheit von Seyn und relativem Richtfeyn, d. h. Andersscyn ift, fo gewiß ift der gesethte Unterschied ichon als Unterschied überhaupt nicht Nichtfeyn folechthin, fondern nur relatives Richtfeyn. Demnächst aber ift der gesette Unterschied einerseits zwar dass felbe, mas der Unterschied überhaupt, also relatives Richts fepn, andrerfeits aber zugleich nur Unterschied - überhaupt, weil von andern Unterschieden unterfchieden. Mithin ift die Beftimmtheit zugleich relatives Nichtseyn eines relativen Nichtfepns, alfo Regation der Negation, das heißt Affirmation. Roth und Blau find Bestimmtheiten; Roth, von Blau unterfchies. den, ift allerdings nicht-Blau, also relatives Nichtfeyn; aber auch Gelb ift nicht-Blau und doch keineswegs = Roth. Roth ift daher nicht blog nicht. Blau, fondern vielmehr zugleich nicht nicht.Blau und infofern ein Affirmatives, Roth. Daffelbe gilt,

von jeder Bestimmtheit. Denn ift die Bestimmtheit das gemäh und vermittelft einer Rategorie an einem (einzelnen) Sevenden au feste relative Richtfeyn, fo ift fle nicht relatives Richtfeyn über baupt, sondern das relative Richtsevn desienigen Sevenden, deffen Bestimmtheit fie ift. Als folches ift fie nothwendig wn dem relativen Richtfeyn jedes andern Gevenden unterfoir Den. Denn mittelft jeder Rategorie werden unterfcbiedlicht, mannichfaltige Unterschiede, also auch unterschiedliche Bo ftimmtheiten gesett. Rur in und fraft diefer Unterschiedenheit ift die Bestimmtheit Bestimmtheit. Ift aber fonach jeder gesete Unterschied von allen andern gefesten Unterschieden untericie Den, fo folgt nicht nur, daß die Bestimmtheit als der gefeste Unterschied zugleich eine Affirmation und infofern politiv if, fondern anch daß jeder gesete Unterschied zugleich ein bestimm ter Unterschied ift: gerade in feiner Unterschiedenheit von allen au dern gesetzten Unterschieden besteht feine Bestimmtheit, da lettere eben nur der Unterschied eines Unterschieds von andern Unter fcbieden ift.

Sind demgemäß die mannichfaltigen Bestimmtheiten m Bestimmtheiten, fofern fie von einander unterschieden find und werden, so muß es auch besondre Rategorieen achen, nach denen und vermittelft deren fie als unterschiedene gefest und refp. aufgefaßt werden. Diese Rategorieen find als die mittelbaren oder abgeleiteten zu bezeichnen. Denn durch die Ut kategorieen wird das Sevn überhaupt erst als unterschiedlicht, alfo das Sevende, selbst als folches gesett, durch die abgeleite ten Rategorieen werden die Bestimmtheiten des Sependen gesett. So gewiß also die Bestimmtheiten erst geseht werden können, for fern die Sevenden bereits gefest find, fo gewiß tonnen die ab. geleiteten Rategorieen nur geseht und angewendet werden, sofern die Urfategorieen (implicite wenigstens) bereits geset und angt Aber auch begrifflich find lettere die Boraus wendet sind. fetzung von jenen, weil, wie fich sogleich zeigen wird, die abge leiteten Rategorieen nur aus und mittelft der begrifflichen Bo stimmung der Urkategorieen ihre begriffliche Bestimmtheit em pfangen tönnen.

§. 29. Indem die Sependen als folche unterfchieden und damit, wie gezeigt, als Einheiten, als an fich und für fich

fepende gesetzt, zugleich aber auch gemäß der Kategorie des Anfich- und Fürsichseyns von einander unterschieden werden, so find die so gesetzten Unterschiede Bestimmtheiten, welche die Seyenden als Ansich- und Fürsichseynede gegen einander erhalten. Jedes Seyende, nach der Rategorie des Ansichseyns vom andern unterschieden, ist selbst an sich ein andres als die andern, und darin, worin sein Ansichseyn vom Ansichseyn der andern unterschieden ist, besteht seine an sich seyende Bestimmtheit, die Bestimmtheit, die ihm für sich betrachtet, in seiner Beziehung auf sich zukommt. Die Bestimmtheit seines Ausschievns ist aber seine qualitative Bestimmtheit, alle am Ansichseyn der Seyenden geseten Unterschiede, durch welche die Seyenden als Ausichseyende unterschieden werden, sind qualitativer Ratur.

Dieje Bestimmung des Begriffs der Qualität ift dem gemeinen Bewußtseyn und Sprachgebrauche durchaus gemäß. 2Bir bezeichnen nur diejenigen Bestimmtheiten eines Dinges als feine Qualitäten, die ihm in feiner Beziehung auf fich, in feinem Ansichseyn zukommen, und die daher wohl quantitativ sich verändern, nicht aber felbst andre werden können, ohne daß das Ding als folches ein andres wird. Umgekehrt ist jedes Seyende das, was es an fich ift, nur durch feine Qualitat, durch die Beftimmts beit feines Anfichsevns. Sein Anfichsevn ift aber feyn positis ves Sevn, fein Sepn in Beziehung auf fich, abgesehen von feis ner Beziehung auf Andres oder feiner Unterschiedenheit von Ans Darum wird jede Qualität vom gemeinen Bewußtseyn drem. mit Recht als eine positive Bestimmtheit bezeichnet (im Uns terschiede von der Quantität als negativer Bestimmtheit). Sede. Qualität involvirt zwar als Bestimmtheit eine Negation, weil das Ansichseyn eines Sevenden nur ein bestimmtes ift im Unterschiede von andrem Ansichseyn; aber als Bestimmtheit des Aufichseyns eines Sevenden ift fie nothwendig für es felbft positiv, weil es nur an sich ift in feiner Bezogenheit auf sich, alfo abgesehen von der Regation, die in feiner Unterschiedens heit von Andrem liegt. Die Qualität endlich ift insofern zus aleich das Seyende felbst; als Seyendes mit einer Bestimmtheit Qualität ift: jedes Sevende ift als folches ein Quale. Denn das Ansichseyn jedes Sevenden ift nur fein Ausichseyn fraft der Bestimmtheit (Qualität), durch die es vom Anfichsevn Andrer unterschieden ift; und jedes Gevende ift nur Gevendes, sofern ihm bestimmtes Ansichseyn zukommt. Die Qualität und das Seyn jedes Seyenden sind mithin, obwohl begrifslich (kategorisch) unterschieden, realiter untrennbar Eins. Daher nimmt das go meine Bewußtseyn nicht mit Unrecht die Qualitäten eines Dinges ohne Weiteres für das Ding selbst; und nur der Umstand, daß jedem Seyenden eine Vielheit von Qualitäten zukommt, weil es in seinem Ausichseyn von einer Vielheit andrer unter schieden ist, veranlaßt das gemeine Bewußtseyn zugleich das Ding selbst als Träger der vielen Qualitäten von letzteren zu unter schieden, — eine Unterschiedung, deren Berechtigung und Bedeutung indeß erst beim Begriffe des Wessens und der Substanz erörtert werden kann.

Da alle Seyende nur Seyende find, fofern fie in ihrem Anfich . und Fürsichseyn von einander unterschieden find d. b. for fern fie unterschiedliche qualitative Bestimmtheiten haben, fo ift die Qualität begrifflich nothwendig eine Rategorie. Die Sependen tonnen nur unterschiedliche Qualität haben, ft tonnen nur als qualitativ unterschiedene (bestimmte) geset und refp. gefaßt werden, fofern und indem fie in Beziehung auf Qualität von einander unterschieden werden: die Qualität suber baupt ift mithin ein allgemeiner Beziehungs und Gesichtspuntt, ein allgemeines 2Borin der Unterschiedenheit und refp. Gleichheit aller Sevenden. Gleichermaßen tann die unterscheidende Thatig feit nur unterschiedliche Unterschiede am Ansichsevn der Sem enden, alfo qualitative Beftimmtheiten fegen, fofern und indem fie Diefelben gemäß dem Begriffe der Qualität fest und vermittelft feiner von allen nicht-qualitativen Bestimmtheiten untericht det: der Begriff der Qualität ift also Norm der unterscheiden ben Thätigkeit. Und endlich fommt jedem Sevenden, fofern es ein qualitativ Bestimmtes ift, nothwendig Qualität zu: die Qualität ift mithin nach ihrem formal allgemeinen Beariffe auch alle gemeines Prädicament.

Anmerk. Daß das Absolute nur denkbar ift, sofern es nach der Kategorie der Qualität von Andrem unterschieden und ihm damit irgend welche an sich seyende Bestimmtheit beige legt wird, leuchtet von selbst ein: denn sonst wäre es das schlechthin Unbestimmte, Ununterschiedene und Ununterschiedbare, — also undenkbar. Seine Ur= und Grundqualität ist feine andre als seine Absolutheit: alle sonstigen s. g. Eigenschaften

Gottes find nur Momente, Specificationen, Manifestationen Diefer Urqualität, in denen lettere in ihrer Beziehung zu dem mannichfaltig Andrem, Beltlichen, von welchem bas Abfolute unterschieden ift, fich darftellt und resp. aufgefaßt wird. (So 3. B. ift Gott nur der absolut-Eine im Unterschiede von der Vielheit der weltlichen Dinge, der absoluts oder All-Wiffende im Unterschied von dem beschräuften Biffen des creatürlichen Geistes u. f. w.) Jene Urqualität aber wird unmittelbar bamit gesett, daß das Absolute fich von einem Andern, das es nicht ift, vom Relativen, Beltlichen unterscheidet: der das mit gesette Unterschied ift die Bestimmtheit seiner felbst als Auch in dieser Bestimmtheit liegt nothwendig Des Absoluten. Die Negation, die alle Bestimmtheit begrifflich involvirt: das Absolute als folches, an fich, ist nicht Relatives, nicht Welt-liches; nur in und fraft dieser Negation, weil nur in und Fraft feiner Unterschiedenheit vom Weltlichen, ift es das 216folute. Die Regation alfo, weit entfernt feine Abfolutheit aufzuheben, ift vielmehr dem Begriffe derfelben ichlechthin noth. wendig. Gie ift aber auch keineswegs bloge Regation, feineswegs Schranke oder Gränze, die das Absolute am Beltlichen hatte, womit es allerdings aufhörte, abfolut zu feyn. Die Absolutheit als Bestimmtheit, als Negation, involvirt viels mehr zugleich die Regation des Nichtabsoluten, des 2Beltlichen, und ift damit zugleich Negation der Negation, Affirmation. So gewiß das Absolute, wie gezeigt, in feiner Beziehung auf Das Weltliche keineswegs felbst zum Relativen wird, sondern Darin nur sich auf sich bezieht, so gewiß wird es in seiner Regativität gegen das Beltliche nicht durch letteres negirt, fon-Dern affirmirt darin nur fich felbft. Denn das Beltliche, weil eben an fich nur Relatives, nur auf das Absolute Bezogenes, ift als thätig, als thätige Beziehung auf das Absolute, nothwendig das Streben und die Bewegung über fich hinaus zum Abfoluten hin : diefe Bewegung ift es an fich, wefentlich; fte ift die Thätigkeit, in der fein Seyn aufgeht, in der es felbst als Relatives besteht. Eben damit aber ift fie zugleich die Aufhebung feiner felbst. Denn indem es über sich felbst hin-aus zum Ubsoluten sich hinbewegt, geht es über die in Folge Des Unterschieds zwischen ihm und dem Absoluten gesette Scheidung (Gränze) hinaus und wird Eins mit dem Absoluten : die Thätigkeit, welche wesentlich eine solche Bewegung ift, ift in ihren Uebergehen von Thun in That nothwendig ein Uebergeben von Unterschiedenheit in Einigung. Das Relative als folches, als vom Absoluten Unterschiedenes, ift mithin zugleich an fich das fich felbst und damit feine Unterschiedenbeit Aufhebende, zur Einigung mit dem Absoluten Uebergehende. Als folches ift es vom Abfoluten felbst geseht. Folglich ift Das Absolute, indem es als absoluten Geift fich faffend, als

19\*

felbftbewußt fich vom Beltlichen unterfcheidet und bamit bas Beltliche fest, zugleich implicite das diefen Unterschied Aufbebende, - d. h. die Bestimmtheit feiner felbft, abfolut ju feyn, involvirt zugleich die Regation des von ihm Unterfchie Denen, Nichtabsoluten, ift mithin teine bloge Regation, fondern zugleich Selbstaffirmation. Eben dadurch unterscheidet fich bas Absolute nach der Rategorie der Qualität von allem Andem. Eben daraus aber folgt, daß das Beltliche und Göttliche nicht schlechthin getrennt wie Dießseit und Jenseit fich gegenüber fteben, daß vielmehr das Beltliche, weil eben im Einswerden mit dem Göttlichen begriffen und nur in und fraft diefer Einigung bestehend, vom Göttlichen durchdrungen und umfangen, Ausdruck und Offenbarung des Göttlichen ift. Denn jene Einigung ift die fcopferische Thatigteit und That Bottes felbit, in der er fich nach feiner gottlichen Befenheit als ben Geift und bie Liebe, als felbftbewußtes und zugleich Das Andre mit fich einigendes Selbst bethätigt; ja das Beltliche, foweit cs bereits mit dem Göttlichen Eins geworden ift, if felbst Göttliches. Nur ift diefe Einigung teine pantheistische Identität, in der das Weltliche an fich und urfprünglich felbft gottlicher Ratur, jedes Einzelne an fich nur Glied der gottlichen Befenheit, aufgehobenes Moment in der absoluten All-Einheit des Göttlichen ift. Das Beltliche ift vielmehr nicht an fich, nicht ursprünglich und unmittelbar göttlich, sondern wur göttlich werdend; und das Göttliche erscheint daber nicht unmittelbar rein als folches in der Belt, fondern nur als 3med, als Idee und Ideal des Weltlichen, als die Endursache, die der Grund der weltlichen Existenz, das Motiv des weltlichen Werdens, das Ziel der weltlichen Entwickelung ist: die Emigung mit dem Göttlichen ift die immanente Bestimmung des Beltlichen, die als folche fortwährend fich realifirt, aber eben darum in der Welt als 28 elt nicht vollzogen, nicht er füllt erscheint. -

§. 30. Judem die Seyenden als folche von einander un terschieden werden, werden sie indeß nicht nur als Einheiten, als Ansich- und Fürsichseyende, sondern zugleich auch als man nich faltige (unterschiedlich- unterschiedene), als Anders- und für-Andres- Seyende gesett (§. 23). Die so gesetten Unter schiede sind die Bestimmtheiten, welche die Seyenden als mannichsaltige, als Anders- und für-Andres-Seyende erhalten, welche aber zugleich Bestimmtheiten der Seyenden selbst sind, sosen sie Anders- und Für-Andres-Seyende sind, sosen sien uchsaltige, als Buders- und für-Andres-Seyende und Bestimmtheiten uchsaltige, als Bestimmtheiten der Seyenden selbst sind, sosen sie Anders- und Für-Andres-Seyende sind. Aber als Bestimmtheiten ten ihres Anders- und Für-Andres-Seyens sind sie zugleich von den Bestimmtheiten ihres Ansich- und Fürschseyns unterschieden: lettere find, wie gezeigt, die qualitativen, jene die quantitae tiven Bestimmtheiten der Gevenden.

ł

1

ł

•

ł

1

i

Ł

:

ſ

Bundchft nämlich find die Sevenden nur Anders. und Rar. Andre - Seyende in ihrem relativen Richtfeyn (ihrer Regatis Jene Bestimmtheiten find mithin Bevitat) gegen einander. ftimmtheiten ihres relativen Nichtfeyns, Unterfchiede, durch welche das relative Richtfeyn des Einen (fein Andersfeyn) von dem bes Andern unterschieden ift. Infofern find fie im Unterschiede von den qualitativen Bestimmtheiten fammtlich ihrem Begriffe nach negativer Art, weil eben Bestimmtheiten der Regativis tat der Sependen gegeneinander (jede Quantitätsbestimmung in eine negative, weil zugleich eine Begränzung des durch fie Beftimmten). Damit ferner, daß bas Undersfeyn der Sevenden ein beftimmtes wird, werden die Sependen erft von einander gesondert. Denn damit ift jedes Sevende nicht mehr bloß ein Andres überhaupt und infofern daffelbe, mas alle Undern, fondern ein von allen Andern unterschiedenes Andre. 61 als unterschieden vom Andersfeyn aller Andern ift fein Anders. feyn das relative nichtfeyn des Andersfeyns der Andern, d. b. jedes Seyende verhalt fich in feinem Andersfepn, in welchem es gerade in Beziehung ju allen Andern fteht, jugleich negativ gegen alle Andren. In diefer Regativität find alle Ans dern von ihm ausgeschloffen, d. b. fraft diefer Regativität ine nerhalb ihrer Bezüglichkeit auf einander find bie Sevenden überhaupt von einander gesondert. Der Begriff ber Sonderung befagt teineswegs, daß fie ichlechthin getrennt, gar feine Beziehung zu einander, schlechthin nichts mit einander gemein haben, sondern fofern fie von einander gesondert find, fo liegt darin unmittelbar, daß fle zugleich mit einander, in Beziehung zu einander, in Berührung unter einander find. Die folgt außerdem daraus, daß fie als von einander gesondert nothe wendig zugleich begränzt durch einander find: ihre Sonder rung involvirt ihre Begränzung und diefe jene.

Rach dem gemeinen Bewußtseyn und der Art feiner Definitionen ist die Gränze begrifflich das Ende des Einen und der Anfang eines Andern, oder auch der Puuft, die Linie, in welcher das Eine endet und ein Andres anfängt. Freilich ist dabei außer Acht gelassen, daß die Ausdrücke "Ende, Anfang," den Begriff der Gränze voraussehen, daß also im Grunde idem per idem definirt wird. Gleichwohl deutet jene Begriffsbeftims mung richtig an, daß die Gränze begrifflich ein Nichtfeyn, eine Regation ausdrückt, welche zwei unterschiedenen Gevenden ges meinfam ift und daber als Negation beide fondert, als ibnen gemeinsam aber zugleich beide vertnupft. Dieß ift in ber That der formal allgemeine (fategorifche) Begriff der Granze. Eine folche fondernde und zugleich verbindende Regation ist aber eben mit jeder Bestimmtheit des Anders fevns der Sevenden uns mittelbar gesetht. Denn in feinem Andersfeyn ift, wie gezeigt, jedes Sevende zugleich für die Andern, indem das Andersfeyn auf der Unterschiedenheit der Sevenden beruht und mithin nothwendig das in letterer liegende Bezogensevn derfelben auf einander involvirt. Die Bestimmtheit ihres Andersfeyns ift mithin zugleich Bestimmtheit ihres Füreinander - Seyns. In und mit derselben aber wird das Füreinanderfeyn der Sevenden zugleich zum relativen Nichtfeyn eines jeden gegen die Andern, d. h. die Bestimmtheit involvirt eine Negation, durch die fie, weil jedes in feinem Seyn für die Andern ein andres ift als die Andern, von einander gesondert werden. Aber zugleich fest fie als Bestimmtheit ihres Füreinanderseyns die Sevenden in bestimmte Vcrbindung, indem fie eben in ihrem Füreinandersevn nothwendig mit einander, zusammen, untrennbar find, weil jedes nur als bezogen auf das Andre ift, was es ift. Das Begränzte ift nur, fofern bas es Begränzende ift; aber auch letteres ift nur, fofern bas von ihm Begränzte ift: jedes ift bas Andre begränzend und von ihm begränzt. Beide find mithin nur mit und für einander. Zugleich aber hat jedes am Andern feine Regation: in der Einen und felbigen Gränze ift jedes ein Richtfevendes, weil nicht das Andre; die Granze bezeichnet also das Nichtscyn, sofern es in Eins zusammenfällt und somit beiden gemeinsam int. Uber es fällt nur in Eins zusammen und kann ihnen nur gemeinsam seyn, weil und sofern beide nur mit und für einander find, - d. h. die Gränze ist nicht bloß relatives Nichtsevn überbaupt, also nicht daffelbe mit dem reinen (tategorischen) Unterschiede, folglich auch nicht schon unmittelbar mit letterem gesett, sondern fie ift das relative Nichtfeyn der Sevenden als Füreinander feyender, also auch nur mit der Unterscheidung ihres Füreinanderseyns gefest, folglich der gesethte Unterschied (die Bestimmtheit) ihres füreinandersevus.

Sofern sonach alle Sevenden, ihre Qualität möge feyn welche fie wolle, fraft der Unterschiedenbeit (Bestimmtheit) ibres Anders - und Rüreinander - Seyns begränzte find und zwar iedes anders begränzt als das andre, fo find fie damit in Beziehung auf ihre Begränztheit unterschieden. Aber fie nach ib. rer Begränztheit rein als folcher unterscheiden, beißt, fie nach Größe oder Quantität unterscheiden. Als Hauptmoment im Begriffe der Größe wird gewöhnlich ihre reine Aeußerlichkeit bezeichnet, b. b. die Gleichgültigteit des Sevenden (Dinges) gegen feine eique quantitative Bestimmtheit, fraft deren feine Größe verändert werden tann, ohne daß das Sevende felbst ein andres an werden braucht. Dieß ist allerdings ein wesentliches Rriterium des Begriffs der Größe rein als folcher. Aber es fommt ihm nur zu, fofern die Größe als reine Begränztheit eis nes Sevenden gefaßt wird, d. h. fofern fie die Bestimmtheit feines Anders feyns und Geyns - für - Andre ift. Denn infofern betrifft fie nicht das Sevende felbft in feinem Annich = und Rurfichseyn, fondern nur fein Bezogenseyn auf Andres; infofern allo ift fie ihm felbst äußerlich, gleichgültig, und tann demgemäß fich ändern, während seine Qualität dieselbe bleibt. Daraus folgt daß die Größe begrifflich, rein als folche, beliebig verändert. also beliebig und insofern in's Unendliche vermehrt und vermindert werden tann. d. b. in's Unendliche vermehrbar und verminderhar ift, daß aber eine wirklich unendliche, end. oder gränzen lofe Größe ebenso ichlechthin un dentbar als das Gränzenlose überhaupt, weil eine reine contradictio in adjecto ift \*). ---

<sup>\*)</sup> Allerdings fpricht die Mathematif nicht nur von unendlicher Grös fe, fondern rechnet fogar mit ihnen. Aber ihre unendlichen Größen find feineswegs schlechthin end: oder gränzen los. Dieß geht schon baraus hervor, daß sie von unendlichen Größen im Plural redet: benn viele un= endliche Größen tann es offenbar nicht geben, da sie als viele, unterschie= bene, sich nothwendig gegenseitig begränzen müssen. Die unendlichen Grös sien der Mathematif sind vielmehr nur solche, die im Unterschieb von den endlichen, beliebig verminder= wie vermehrbaren, also nach beiden Seiten hin veränderbaren Größen, ihrerseits als nach der einen oder ander n Seite hin unveränderbar angeschen werben, über die also entweder (wie bei den unendlich fleinen Größen) nach der Seite der Berminderbarteit oder (wie bei den unendlich größen) nach der Seite der Berminderbarteit an= genommener Maaßen "nicht hinausgegangen werden fann." Solche Größen sind natürlich sehr wohl dent- oder annehmbar.

Man tritt dem Begriffe der Größe näher, indem man fie els den Umfang eines Dinges definirt. Aber was ist der Umsang als solcher? Offenbar nichts andres als die Begränztheit eines Sependen rein als solch e, d. h. abgesehen von seiner Qualität wie von den es begränzenden andern Sependen und damit von der Unterschieden heit der Gränzen, die zusammen seines Dinges nicht messen, ohne ihn nach Länge, Breite, Söhe zu unterschieden. Allein dieß hat gerade darin seinen Grund, daß die Begränztheit und damit die Größe jedes Seyenden zunächft

a) feine räumliche Begränztheit ift, und dieß beruht wiederum darauf, daß alle Begränztheit überbaupt Bestimmtheit des Füreinanderseyns der Gevenden ift. Denn eben damit. dag die Sependen in ihrem Für. und Miteinanderseyn zugleich von einander gesondert find oder einander begränzen, find fie analeich nothwendig neben einander : ihr Nebeneinander ift eben, wie gezeigt, nur ihr gesondertes Mit = und Füreinanderseyn, -d. b. der Raum involvirt die Begränztheit der Seyenden und umgekehrt ihre Begränztheit den Raum. Die räumliche Größe ift die quantitative Bestimmtheit des Raumes, den ein Ding einnimmt, alfo des als leer gebachten Raumes, der von dem Dinge ausgefüllt wird. Somit aber ift fle nur die Begränztheit des Dinges rein als folche, d. h. abgesehen von feiner Qualität und damit von dem Dinge felbit, also als leere Begränztheit gefaßt und nur in Beziehung gefest zu den Dimenfionen des Ranmes, ju denen alle Begränztheit, fofern fie das Nebeneinander der Dinge involvirt, in unmittelbarer Beziehung fteht. Die räumliche Größe ift mithin unmittelbar daffelbe, was die Begranztheit rein als folche oder die Größe überhaupt. Sie ift infofern die ursprüngliche, Urs und Grundgröße, als fie die Begrängts heit des Seyenden bloß als Seyenden ift. Dieje Unmittelbarkeit und Ursprünglichkeit zeigt fich näher darin, daß wir jede anbre Größe, die Zeitgröße wie die extensive und intensive Größe, die Größe der Geschwindigkeit, der Schwere, der sogenannten Rräfte 2c. nur nach und mittelft der Raumgröße zu mefe fen vermögen, daß alfo nur von der Bestimmtheit der räumlichen Größe aus flare, sichere Bestimmungen der andern von ihr zu unterscheidenden Größen fich geminnen laffen.

Größe-überhaupt führt dann weiter unmittelbar zu dem der continuirlichen Groke. Beil jedes Gevende als folches eine Einheit ift, fo ift nothwendig auch feine Begränztheit, obwohl infofern eine Mannichsaltigkeit von Gränzen, als es von manmichfaltig andern Sevenden begränzt ift, doch ebenfalls eine Ginbeit. ein ununterbrochener Bufammenhang der mannichfalti. gen Gränzen. Die Begränztheit rein als folche, alfo die Größe. abgesehen von der Unterschiedenheit der Gränzen gegeneinander. als ununterbrochener, ftetiger Jufammenhang ihrer Theile ge-Bird fie als Begränztheit faßt, ift die continuirliche Größe. des an fich leeren Raumes, den das Sepende einnimmt, gedacht, alfo als raumliche Größe im gewöhnlichen Sinne, fo ift fie auch nach innen oder in Beziehung' auf das, mas fie begränzt, continuirlic. Denn der leere Raum, weil eben leer, alfo in fich ununterschieden ift nothwendig eine stetige, ununterbrochene Einerleiheit, also eben fo continuirlich als feine Begränzung.

Aber iede continuirliche Größe, weil jedes Sevende überhaupt, ift quantitativ von andern unterschieden, und somit ein Quantum, eine bestimmte, von andern unterfchiedene Größe. Als folche ift jedes Sevende ein quantitativ Eines. Denn als folche ift es nach feiner Quantität als mit fich identifch, auf fich felbst bezogen gesetzt und zugleich als quantitative (begränzte) Einheit von allen andern gesondert. 3edes Quantum ift eine solche Einheit; jedes Sevende bloß als quantitative Einheit gefaßt ift dasselbe mas alle andern: fein Unterschied von den andern, weil nur ein quantitativer, ift ihm äußerlich, Folglich ift ihm auch feine Sonderung von den aleichaültia. andern gleichgültig : es tann unbeschadet feiner quantitativen Beftimmtheit mit andern zufammengefaßt werden. So als das in allen Quantis Identische, Allgemeine, welches jedes Quantum ift und als welches jedes unbeschadet feiner Bestimmt. beit mit allen übrigen verbunden werden tann, ift die quantitative Einheit die Babl. Die Babl an fich ift die Eins: alle andern Rablen entstehen aus der Eins und find nur gablen durch die Eins. Aber Eins ift eben schlechthin jedes Quantum. Mit. bin umfaßt die Bahl augleich die Bielheit aller Quanta. Daffelbe ergiebt fich, wenn wir die Babl als hervorgegangen aus der Thatigkeit des Bablens faffen. Beil jedes Quantum als quantitative Einheit identisch mit allen andern und gleichgultig gegen seine Sonderung vor den andern ift, so tann ich jedes mit iedem andern verbinden und beide als Ein Quantum faffen: fle flud Eins, weil jedes eine quantitative Einheit und gleichgultig gegen fein Gesondertseyn ift; fie find aber zugleich nicht Eins, weil jedes eine bestimmte, von der andern unterfchic. Ein folches Berknüpfen quantitativer Einbeidene Größe ift. ten, die doch zugleich innerhalb ihrer Bertnüpfung unterfchieden find und bleiben, beißt Bablen. Die quantitative Einheit, fofern fie mit andern verfnupft, gezählt wird, ift die Eins als Babl; fie ift die Babl an fich, weil eben nur in und mit dem Bertnupfen der Einer, mit dem Bablen, die übrigen Bablen entiteben. Ift also jedes Quantum eine quantitative Einheit, mithin 3ahl und zählbar, fo können alle Quanta zu einer Einheit verlnupft gedacht werden, in der fie eben fo febr zufammengefaßt als wegen ihrer Unterschiedenheit gesondert find, und Die Rahl umfaßt alle Quanta, weil fie eben nur dicfe ihre Einbeit oder Einbarkeit trop und unbeschadet ihrer Unterschiedenheit (Sonderung) ausdrückt. Als eine folche Einheit aber ift die Broße discrete Größe; die Babl alfo bezeichmt die Quan. tität in ihrer Discretion, d. h. die begriffliche Eigenthumlichteit der Quantität, in Quanta unterschieden und doch zugleich die alle Quanta unbeschadet ihrer Unterschiedenheit umfaffende Eins beit zu fevn.

b) Wie jedes Sepende bloß als Sependes, so ist jedes auch als Thätigkeit, als werdend und sich verändernd, nothwendig begränzt. Denn auch als Thätigkeiten sind die Sependen von einander unterschieden, mithin jede Thätigkeit eine andre und für die andern. Der gesetzte Unterschied (die Bestimmtheit) des Für-einander-Seyns von Thätigkeiten ist demgemäß nothwendig ebenfalls Begränztheit der Thätigkeiten durcheinander: die Bäume wachsen nicht in den Himmel, weil ihre Kraft nicht bloß an sich selbst beschränkt ist (wovon im folgenden s), sondern weil ihr andere Kräfte widerschen, entgegenwirken, d. h. sie begränzen. Die Gränze ist auch hier die zweien Thätigkeiten gemeinsame, sie sonder und zugleich verfnüpfende Regation, das Ende der Einen und der Ansang der andern: die bewegende Krast des Windes endet, wo der Widerstand (die Schwerkrast) des zu bewegenden Körpers beginnt und umgekehrt,

d. b. beide Rrafe begränzen fich gegenseitig (und nur darum bedingen und bestimmen fie fich zugleich, wie fich weiter zeigen hat fonach jede unterschiedene, bestimmte Thätigfeit ihre wird). Gränzen, fo folgt von felbft, daß fie als Uebergeben von Thun in That, von Seyn in Andersfeyn, als Bewegung, zwischen biefen Granzen verläuft; ihre Granzen. find zugleich die Granzen Dieses Berlaufs. nun find aber die Seyenden, wie gezeigt. als Thätigkeiten, als werdend und fich verändernd zugleich noth. wendig nacheinander fepend, jedes nothwendig in der Zeit und selbst ein Reitliches. Die Begränztheit jenes Berlaufs ift mithin zugleich ihre zeitlich e Begränztheit, jedes Thätige, Berdende und Sich - andernde ein zeitlich Begränztes. Die Seymden nach ihrer zeitlichen Begranztheit rein als folcher unterscheiden, beißt aber wiederum nur, fie nach ihrer zeitlichen Größe unterscheiden. Damit erhält jedes eine bestimmte Beitaroke, d. h. eine Dauer: es dauert fo lange als jener Berlauf feiner Thatigteit zwischen ihren Grangen Beit erfordert, und er erfordert Zeit, weil er felbft ein zeitlicher, ein nacheinander von Thun und That, Seyn und Andersseyn ift. Die bestimmte Reitgröße eines Sevenden (Thatigen) ift zunächft Beit - über. haupt, weil Bewegung des nacheinander von Thun und That. Seon und Andersfeon; fie ift feine Dauer, weil fie der beftimmte Zeitverlauf ift, während deffen das Seyende fo lange es noch nicht ein andres geworden, in derjenigen Bestimmtheit fortbesteht, die ihm an sich zukommt, dessen Ende dagegenizugleich bas Ende diefer feiner Bestimmtheit und damit des Scyenden felbst, weil fein Uebergegangenseyn in Anders feyn ift.

(Eine bestimmte Zeitgröße pflegen wir auch einen Zeitraum zu nennen. Diese anscheinend sonderbare Zusammenstellung rechtsertigt sich dadurch, daß wir die Dauer eines Dinges, eines Werdens, einer Veränderung, einer Begebenheit 2c. nur mit Sicherheit messen d. h. mit andern vergleichen und damit ihre Bestimmtheit uns zum Bewußtseyn bringen können, wenn wir sie mit Hülfe der Bewegung zur räumlich en Größe in Beziehung sehen. Der Grund dafür ist bereits oben angegeben; und die Möglichkeit, eine Zeitgröße durch eine räumliche zu meffen liegt in dem ebenfalls schon geführten Nachweise, daß jede räumliche Bewegung, weil eine Beränderung (des Orts) zugleich zeitlicher Natur ist. Wird die Strecke des Raums, welche die Bewegung durchläuft, gemeffen, so ift damit zugleich die Zeit, welche die Beränderung des Orts, das Uebergehen von Gierseyn in Dortseyn (von Seyn in Andersseyn), ersordert oder vielmehr selcht ist, gemeffen, somit aber ein Zeitmaaß gewonnen, mittelst deffen jede andre Zeitgröße, jedes andre Uebergehen von Seyn in Andersseyn, wenn es auch keine bloße Ortsveränderung ist, bestimmt werden kann. Eine so gemeffene Zeitgröße bezeichnet aber zugleich eine bestimmte Raumgröße, d. h. einen bestimmten begränzten Raum: die Zeitgröße eines Jahres z. B. den bestimmten Raum, der durch die Bewegung der Erde um die Sonne begränzt ist. Insofern ist ein Jahr in der That nicht bloß eine Zeit, sondern zugleich ein Raum, also ein Zeitraum.)

Die Reitgröße ift continuirliche Größe, fofern fie Begränztheit der continuirlichen Bewegung des Uebergebens von Thun in That, von Seyn in Andersfeyn, alfo diefe zwischen ihren Gränzen verlaufende continuirliche Bewegung felbst ift. Sie ift discrete Größe, sofern jedes Zeitquantum als solches, d. h. als bestimmte, von andern unterschiedene Größe, in demfelben Sinne wie jedes Naumquantum eine quantitative Einheit, als folche aber nicht nur dasselbe, was jedes andre, sondern auch gegen feinen Unterschied und damit gegen feine Sonderung von ben andern gleichgültig ift, also unbeschadet feiner quantitativen Bestimmtheit mit andern zusammengefaßt. - d. b. gezählt wer-Die Babl dient daber auch zur Bezeichnung der den fann. Reitaröße in ihrer Discretion. Wir rechnen daber nach Ta- • gen, Monaten, Jahren, nach Sommern und Bintern, nach Menschengltern 2c.

c) Die räumliche Größe als bloße Begränztheit des Raumes abgeschen von dem Seyenden, das ihn erfüllt, also als Begränztheit eines leeren Raumes gefaßt, ift zugleich die Begränztheit der Bewegung, welche diesen Raum durchläuft und refp. erfüllt. So als Begränztheit einer räumlichen Bewegung oder als Begränztheit eines Seyenden, das sich in sich bewegend seine Raumgränzen durch (innere) Bewegung aussfüllt, ist sie die eztensive Größe, die Größe der Ausdehnung eines Seyenden. Beide Ausdrücke bezeichnen wesentlich dasselbe. Denn die ränmliche Bewegung als begränzt und doch zugleich als Bewegung gefaßt, wird nothwendig gedacht als sich vollziehend zwisich en ihren Gränzen, aber so, daß sie selbst dieses Awischen ift, alfo ihre Umgränzung erfüllt. Eben daffelbe gilt von einem Sependen, welches als thätig und damit fich bewegend, zugleich aber als räumlich begränzt und somit von bestimmten Gränzen umschloffen gedacht wird: eben damit erfüllt es feine räumliche Umaränzung mit feiner Bewegung und diefe Raumerfüllung ift feine Ausdehnung. Es fragt fich nur, wie ein Sependes als Thätigkeit außer der ihm zukommenden Zeitgröße, die ihm bisber allein zu - und nachgewiesen ist, auch eine räumliche Begränzung, eine bestimmte Raumgröße haben tonne? 28ir antworten: wird das Aufich- und Kürfichsevn der Sependen als Thätigfeit gedacht, - und fo muß es gedacht werden, so gewiß jedes Sevende felbst ein Thätiges ift. - so tann diefe Thätigteit nur gefaßt werden als thätige Beziehung des Seyenden auf-fich-felbit, mithin als eine Selbit Bemeaung des Sevenden, welche von den andern Sevenden, alfo von feinem eignen Andersfeyn oder relativen Nichtfeyn und somit von feiner Begräuzung aus, auf es felbit und fein pofitives Gelbitfepn bingebt. Sonach aber ift das Unfich - und Fürfichsepn des Sevenden als Thätigkeit daffelbe, mas die f. g. Contraktions. fraft. Bird dagegen das Unders. und Füreinander. Gevn der Sependen als Thätigkeit und somit als thätige Beziehung eines jeden auf die Audern, mithin als Sclbftbewegung des Sependen, welche von ihm felbit und feinem positiven Gelbitfeyn gu den Andern und damit zu feinem eignen Andersfeyn, alfo zu feis ner Begränztheit bingeht, gefaßt, fo ift damit der Begriff Der f. g. Expansionstraft gegeben. Und ift das Seyende zufolge feines unterschiedenen Auders - und Für = Andre - Sevns bestimmt und damit begränzt, fo folgt von felbit, daß auch jene expandis rende Selbstbewegung, die es in fich vollzieht und felbst ift, eine begränzte fey. Die Begränztheit derfelben aber ift feine Mus. dehnung, und rein als Begränztheit gefaßt, abgesehen von feiner Qualität 2c., feine extensive Größe. Denn die erpandirende Bewegung ift - wenn der Raum als leere Begränztbeit gefast wird - nothwendig den Raum erfüllende Bc. wegung, und die Erfüllung der leeren Raumgränzen ift die Ausdebnung.

Die Begränztheit der Ausdehnung, die extensive Größe eis nes Seyenden, ist demnach nothwendig abhängig von der Größe feiner Expansionskraft. Denn je größer die letztere, desto mehr.

wird es die ervandirende Thatiakeit (bie Biderstandstraft) ber andern Sevenden neben ihm überwinden, defto weiter alfo feine Gränzen ausdehnen, indem ja die andern Sevenden es nur begrängen, fofern fie in ihrem Anders - und Sur - Andres - Seyn ebenfalls expansiv thatig find. Mithin ift auch umgekehrt die Größe der Ervanstonstraft eines Sevenden durch die Größe feiner Ausdehnung und fomit des f. g. leeren Raumes, den es einnimmt, bestimmt und bestimmbar (alfo räumlich meßbar): denn je größer oder fleiner die Ausdehnung, defto größer oder fleiner die expansive Thatiafeit. Sonach aber ift jedes extensive Quantum, d. h. jede bestimmte, von andern `unterschiedene extensive Größe, zugleich nothwendig ein intensives Quantum, d. h. zugleich Bestimmtheit der Größe der Ervansions fraft des Sevenden. Denn von intensiver Größe tann nach dem Sprachgebrauche nur bei Rräften und refp. Thätigkeiten die Rede fevn: nur ihnen wird intenfive Größe beigelegt. Aber jeder Thätigkeit als Bewegung im Raume, womit fie zugleich einen Raum erfüllt, kommt nothwendig auch extensive Größe zu. 2Ber durch unterscheiden sich also intensive und ertensive Größe? -Die intenfive Große ift die Größe jeder Rraft im engern Sinne des Borts, d. h. jeder Thatigkeit, fofern fie als das Brius ihres Uebergebens in That, als noch nicht in That übergehend, also als un thatig und un bewegt und somit als ein bloßes Sependes gedacht wird. Die extensive Größe einer Thatiakcit ist dagegen die Größe derselben als Thätigkeit im engern Sinne, also als übergehend in That, als Bewegung fofern sie zualeich Bewegung im Raume ist und somit einen Raum erfüllt. Die extensive Größe einer Thätigkeit ift mithin von ihrer intensiven Größe abhängig: denn fie tann fich nur fo weit ausdehnen, als ihre Ausdehnungsfraft reicht. Ans. drerseits aber ift die intensive Größe einer Rraft nur nach der ertenfiven Größe ihrer Thätiakeit, nach der Ausdehnung ihrer Birksamkeit und dem Umfang ihrer Birkungen beftimmbar. Denn einerseits ift fie nur in ihrer Birkfamkeit fur Andres und giebt fich Andrem fund, d. h. nur als Thatiafeit ift fie uns erkennbar; als Thätigkeit ift fie aber auch Bewegung im Raume und damit Ausdehnung; folglich ift auch nur durch die Größe der Ausdehnung ihrer Birtfamfeit ihre intensive Größe erkennbar und bestimmbar. Undrerseits gebt die intensive

Größe nothwendig in extensive über, fo wie die Rraft in Thatigkeit übergeht, d. b. die intenfive Größe äußert fich als erten. five, sowie Rraft 'als Thatiakeit (in ihren Thaten) fich außert. Demnach aber ift nothwendig jede Rraft, ihre qualitative Beftimmtheit fey welche fie wolle, fobald fie in Thätigkeit übergebt, zugleich expansive Thätigkeit, d. h. jede Rraft ift, wenn auch feineswegs bloße Erpanfionsfraft, doch auch Ervanfionsfraft. und nach der Größe ihrer Expansionsfraft bestimmt sich ihre intensive Größe. Benn z. B. die intenfive Größe der produttiven Thätigkeit eines Dichters nach dem Umfang und der Mannichfaltigkeit feiner 2Berte geschätzt wird, fo ift damit implicite ausgesprochen, daß diefe produktive Thätigkeit zugleich eine erpausive fev, nämlich über einen bestimmten Umfana, eine bestimmte Auzahl von 2Berten fich ausdehne: nur als erpansive Rraft ift fie nach dem Umfange und der 3ahl der 2Berte meßbar. Selbst von der intensiven Gröke der Contraftionsfraft eines Gevenden wie überhaupt jeder auf Einen Bunkt concentrirten Rraft fann nur die Rede seyn, sofern sie als die umgekehrte Expansions. fraft betrachtet wird, d. h. als eine Rraft, deren Größe nicht in der Beite, fondern vielmehr in der Enge des Umfangs oder Des leeren Raumes, den fic als Selbstbewegung erfüllt, fich manifestirt, alfo der Expansionsfraft gegenüber im umgefehrten Berbaltnift zur ertenfiven Größe ftebt.

Die extensive und mithin auch die intensive Größe ist eine continuirliche, wenn die Bewegung oder Thätigkeit eine continnirliche ist, eine discrete oder Zahlgröße, wenn die Thätigkeit eine in sich unterschiedene, unterbrochene, discrete ist, also felbst wiederum Gränzen (Quanta) in sich trägt.

Jede extensive Größe ist aber zugleich eine räumliche Größe, sofern sie zugleich die begränzte Ausdehnung eines Gevenden und somit die Begränztheit des Raumes ist, den das Gevende erfüllt. Jede intensive Größe dagegen, sofern sie die Größe einer Kraft ist, aber nur mit dem Uebergehen derselben in Thätigkeit und damit als Größe einer Expansionsfraft sich äußert, also Größe einer Bewegung (Thätigkeit) ist, erweist fich damit als eine Zeitgröße. Allein auch die räumliche eztensive Größe ist insofern eine Beitgröße als sie Begränztheit der expansiven Bewegung ist, nur Begränztheit rein als solche, d. h. als ruhiges Begränztseyn gedacht, in welchem die Bewe-

gung verläuft ober welches fie ausfullt. Und umgekehrt ift bie intensive Größe insofern zugleich Raumgröße, als fie ihn Bestimmtheit an dem Umfange der Ausdehnung bat, über web chen eine Thatigkeit fich erstrecht, alfo zugleich extensive Große ift. Beide die intensive wie die ertensive Groke, tommen uns in ihrer vollen Bestimmtheit nur zum Bewußtfeyn, fofern wir fte meffen. Rönnen wir nun, wie gezeigt, die Beitgröße um mit Sulfe der Raumgröße meffen, womit jede bestimmte Zeitgröße zum bestimmten Zeitraume wird, fo tonnen wir die intensive Größe mittelft eines bestimmten als Maaßstab angenommenm Reitraums wiederum nur meffen, indem wir fie zugleich als er tenfive räumliche Größe fassen. Die Rraft, die als Thatigteit oder Bewegung in dem bestimmten Zeitraum einen größem um fang von Ausdehnung gewinnt oder über einen grökeren Raum fich erstredt, ift nothwendig intensiv größer als eine andre. Ebm bamit aber ift fie nothwendig eine gefchwindere als die an dre. Geschwindigkeit bezeichnet nur die intensive Größe e ner Bewegung als gemeffen durch die größere oder geringere Ausdehnung (Raumgröße), die fie im Bergleich zu einer andem während eines bestimmten Zeitraums erfüllt oder durchläuft. Die langfamere (intensiv fleinere) Bewegung wird demgemiß in einem längeren Zeitraum eine fleinere, die fchnellere (intenfiv guis Bere) in einem fürzern eine größere Ausdehnung gewinnen, jene in längerer Beit einen fleineren, diefe in fürzerer einen größeren Raum durchlaufen. Babrend bei der extensiven Größe die lingere Beit bem größeren Raume entspricht, fo bag ein Sevendes extensiv um fo größer ift, je größer Beit und Raum find, die th erfüllt, fteben fonach bei der intenfiven Große Raum und 3eit im umgekehrten Verhältniß: das Sevende ift feiner Rraft nuch um fo größer, je größer der Raum und je fleiner die Zeit, bie es als Thätigkeit (Bewegung) zur Erfüllung des Raumes bedarf. Diese Umkehrung des Berhältniffes weist bereits auf eine Beziv hung der Quantität zur Qualität hin, welche im Folgenden na ber zu erörtern feyn wird.

Anmert. 1. Die räumliche Größe steht gemäß der obi gen Erörterung in unmittelbarer begrifslicher Beziehung jur Figur oder Gestalt. Diefelbe räumliche Begränztheit, welche rein als solche d. h. als bloßer Umfang des Raumes, als in ihrer Gleichgültigteit gegen die Unterschiedenheit und Gliederung der mannichfaltigen Gränzen, aus denen sie besteht, die räumliche extensive Größe ist, ist in der bestimmten Unterschiedenheit und Gliederung ihrer mannichfaltigen zusammenhängenden Gränzen gesaßt, die Figur. Daraus erhellet, daß und warum jede mathematische Figur zugleich eine Größe ist und als Größe behandelt werden fann.

Beil ferner jede continuirliche Größe rein als Größe zugleich potentia eine discrete ist, indem sie unbeschadet ihrer Bestimmtheit als in sich unterschieden (getheilt) und damit als eine Einheit unterschiedlicher Quanta gesaßt werden kann, und weil andrerseits jede bestimmte continuirliche Größe eine quantitative Einheit ist, also unbeschadet ihrer Bestimmtheit mit andern Quantis zusammengesaßt, gezählt werden kann, so erhellet von selbst die begrissiche Möglichseit, eine continuirliche Größe, z. B. eine Linie, wie eine Jahl zu behandeln und etwa mit sich selbst zu multipliciren. —

Rann sonach nicht nur jede continuirliche Größe als eine discrete gefaßt werden, fondern find auch Continuität und Discretion Bestimmungen aller Arten der Quantität, der Raumwie der Zeitgröße, der extensiven wie der intensiven Größe. und ift die discrete Größe stets eine Einheit, welche eine quantitative Unterschiedenheit (Mannichfaltigkeit) in fich befaßt, fo erhellet endlich zugleich, warum der Zahl eine fo große Bedeutsamkeit (z. B. von den Pythagoraern) beigelegt worden ift und in der That beigelegt werden muß. Denn die Babl als bestimmte discrete Größe, also als bestimmte quantitative Einheit mannichfaltiger Quanta, faßt eine Mehrheit zu einem Ganzen zusammen, geht also stets auf ein Ganzes, und dieses ift, wie sich zeigen wird, feinem Begriffe nach ftets Auss druck des Wesens der Dinge. "Wenn wir, bemerkt daher Trendelenburg mit Recht, an dem Pentagon fünf Seiten, in dem Sonnenspftem eilf (21) Planeten zählen, so gehört die Zahl keiner einzelnen Seite, keinem einzelnen Planeten, son-dern dem Gauzen an, inwiefern es sich aus allen Theilen zufammennimmt; und weil in den Dingen die zählbaren Seiten von der Kraft und Richtung des Ursprungs abhängen, so berührt die gahl das Wesen sehr nahe. Daber wächst in den empirischen Wiffenschaften bis in die Erkenntniß des freien Menschenlebens hinein die Bichtigkeit der Bahlenverhältniffe, um aus denselben entweder wie aus ersten Bunkten die erzeus gende Bewegung (Thätigkeit) zu entwerfen oder das innere Wefen zu deuten." Deum omnia mensura et numero fecisse, ift in der That mehr als eine bedeutungsvolle Sentenz, es ift eine tiefe Wahrheit.

Anmerk. 2. Die Frage, ob die Kategorie der Quantität auch auf das Absolute anwendbar sey, können wir nach unfern Prämissen wiederum nur bejahen. Das Absolute, sofern

es von dem Relativen, Endlichen, Beltlichen fich unterfcheidet und unterschieden ist, wird damit nothwendig vom Relativen begränzt, und feine Begränztheit rein als folche ist feine Größe. Gleichwohl hört es damit teineswegs auf, abfolut, unendlich im wahren Sinne des Worts zu feyn. Denn ift das Relative feinem 2Befen und Begriffe nach nur Relatives, fofern es fich zur Einigung mit dem Abfoluten und damit der Unterschied zwischen ihm und letterem sich aufbebt, so ist auch die Begränztheit, die das Absolute am Relativen hat, nur eine fich aufhebende: fo gewiß das Absolute in feiner Beziehung auf das Relative fich zugleich nur auf fich felbit bezieht, fo gewiß ift feine Begränztheit durch bas Relative zugleich nur Begränztheit durch sich felbst, Moment sciner Einheit, in der es bas Relative als mit ihm geeinigt befaßt. Das Abfolute ift mithin zwar nicht das undenkbare Gränzenlofe, die bloße Regation aller Granze, wohl aber ift es wahrhaft, pofitiv uns endlich, weil es fonach teine Granze an irgend einem Andern hat, fondern felbst die absolute Granze, das absolute non plus ultra ift. Andrerseits ift es, indem es sich vom Relativen unterscheidet und damit diefes felbst fest, das alle Begränztheit und alle Größe Segende und Bestimmende. Alle Größe, alle Begränztheit ift mithin von ihm abhängig, es felbst also das über alle Größe und Begränztheit Erhabene, das absolut Große. Dieß ist das zweite Momeut im Begriffe der wahren, positiven Unendlichkeit. Eben durch diefe feine Unendlichkeit ist es von allem Weltlichen, in Beziehung auf Quantität, kategorisch unterschieden. Denn das Weltliche, das an feiner Relativität keineswegs eine bloß negative, fondern eine positive Bestimmung hat, behält, weil es eben nur durch Aufhebung, also durch Negation feiner felbit, mit dem 26. foluten geeinigt wird, immer ein Richtseyn an fich, bleibt also an sich begränzt.

§. 31. Ift die Qualität begrifflich die Bestimmtheit des Ansichseyns des Sependen, d. h. der an seinem Ansichseyn gesetzte Unterschied, durch den es vom Ansichseyn Andrer unterschieden ist, so wird mit jeder Qualität ein relatives Richtseyn am Ansichseyn der Seyenden gesetzt. Dieses relative Richtseyn am Ansichseyn muß aber nothwendig wiederum bestimmt, unterschieden werden und seyn: es muß ein andres seyn am Ansichseyn des Einen Seyenden als am Ansichseyn des Andern. Der am relativen Richtseyn gesetzte Unterschied ist aber, wie gezeigt, der quantitative Unterschied, Begränztheit rein als solche, Größe. Mit jeder Qualität wird mithin nothwendig zugleich das Ansichseyn des Seyenden begränzt, das Sevende als ein an sich Begränztes gesetzt. Die Gränze, die ein Seys endes nicht am Andern, sondern an sich selbst hat, nennen wir seine Schranke.

Sft aber sonach das Ansichseyn des Seyenden eben in und wegen seiner Bestimmtheit (Qualität) ein begränztes und hat somit jedes Seyende an sich selbst eine bestimmte, von andern unterschiedene Größe, so hat jedes eben damit sein bestimmtes Maaß. Denn mit diesem Ausdruck bezeichnet der Sprachgebrauch die Größe, die Etwas nicht in seiner Bezichung zu Andrem, sondern an sich selbst hat. Das Maaß jedes Seyenden als die Begränztheit seines Ansichsens wird nun aber eben damit gesetzt, daß das Ansichsen vom Ansichseyn des Andern unterschieden wird, d. h. das Maaß jedes Seyenden wird in und mit seiner qualitativen Bestimmtheit gesetzt. Folglich muß es ein andres seyn, wenn und wo die qualitative Bestimmtheit eine andre ist, d. h. das Maaß ist bedingt, abhängig von der qualitativen Bestimmtheit, es ist die durch die Qualität bedingte Quantität.

Ungekehrt aber ist auch jede Qualität ihrerseits quantitas tiv bestimmt, also die Qualität durch die Quantität bedingt. Denn indem die Sevenden in Bezichung auf ihr Ansichseyn unterschieden und damit als Ansichsepende bestimmt werden, wird jedes nur als Quale überhaupt, werden alle nur als folche gesett, denen Qualitäten überhaupt zukommen. Sollen die Qualitäten bestimmt werden, die Sevenden bestimmte Qualitäten erhalten, fo tann dieg nur dadurch geschehen, daß fie gemäß und mittelst der Rategorie der Qualität von einander unterschieden werden. Mit diefer Unterscheidung wird nothwendig an jeder Qualität ein relatives Nichtseyn gesetzt. Lek= teres aber muß wiederum vom relativen Nichtseyn einer andern Qualität unterschieden sehn und werden, und der gesete Un= terschied eines relativen Nichtseyns ist der gnantitative Unterschied. Jede bestimmte Qualität hat als solche mithin 3n= gleich eine bestimmte Größe. Die Größe einer Qualität als folder, die qualitative Größe, heißt nach gemeinem Sprachgebrauch Grad. Ift nun aber die Qualität nur eine bestimmte, sofern se zugleich eine bestimmte Größe hat, ist also die Bestimmtheit ihrer Größe zugleich Bestimmtheit der Qualität selber, so nuß die qualitative Bestimmtheit sich ändern, wenn und wo ihre Größe

20\*

fich ändert, b. h. der Grad tft begrifflich die die Bestimmtheit der Qualität bedingende Quantität.

Die Begriffe des Maaßes und des Grades ergeben fich fonach einfach aus der logischen Nothwendigkeit einerfeits, das Unstchlepn der Sevenden nicht nur überhaupt zu unterscheiden und bamit jedes nicht nur als ein bestimmtes Aufichsependes (als ein Quale) überhaupt zu fegen, fondern wenn es zur reelten Bestimmtheit des Ansichsevns tommen foll, auch das mit feis ner Bestimmtheit an ihm gesethte relative Nichtfeyn zu bestimmen (von andrem folden nichtfevn zu unterscheiden), b. b. das Ansichsfevn zugleich auch quantitativ zu bestimmen; andrerfeits aus der gleichen logischen Nothwendigkeit, die Sependen als Qualia nicht nur überhaupt nach der Rategorie der Qualis tät zu unterscheiden und damit ibre Qualitäten zu bestimmen, fondern - wenn es zu voller Bestimmtheit der letteren tommen foll - wiederum zugleich das in und mit der Bestimmtheit einer Qualität an ihr gesetzte relative Richtseyn und damit die Qualitäten zugleich quantitativ zu bestimmen. Die Rategorieen, vermittelst deren dieß geschieht, find die formal allgemeinen Beariffe des Maakes und des Grades.

Sie stehen zwar, wie alle Rategorieen, in Beziehung zu einander, find aber, wiederum wie alle Rategoricen, durchaus felbititandige, fefte Begriffe. Wenn daber Begel, um ben Begriff des Maages zu gewinnen, die Quantität, in welche er erft die Qualität hat umschlagen lassen, wiederum in die Qualität aurudichlagen läßt, fo ift bas wohl feiner dialettifchen Methode, nicht aber der Natur der Sache gemäß. Jeder Unbefangene wird nicht nur das Gezwungene der Deduktion, sondern auch die falfche Unwendung der Thatfachen, durch welche die Beftätigung des Refultats in der Birflichkeit dargethan werden foll, leicht erkennen. Wenn Begel 3. B., um von der Quantität aus den Uebergang zum Maaße zu gewinnen, bas quantitative Berhältniß als eine Bestimmung bezeichnet, in welcher das Quantito tive bereits zugleich qualitativ erscheine, weil das Berhältnis in feinem Exponenten als ein bestimmtes unveränderbares fich darstelle, die Unveränderbarkeit aber dem Begriffe der Quan tität widerspreche, nur Moment des Begriffs der Qualität sen, fo vergißt er, daß der Begriff des Verhältniffes an fich gar nichts mit der Quantität zu thun hat, daß das Berbältniß viels

mehr nur auch ein quantitatives seyn kann, auch Quanta in Berbältniß zu einander stehen oder gesetkt werden können, das es also nicht im Beariffe des Quantitativen, sondern im Begriffe des Berhältniffes liegt, wenn der Exponent als Ausdruck desselben invariabel ift. Auch das Freundschaftsverhältniß ift ein bestimmtes, invariables, durch den Begriff der Freundschaft fizirt; und doch können die Seiten deffelben, die in Freundschaft verbundenen Menschen, fehr verschiedene feyn, alfo beliebig wechseln: wird darum das Freundschaftsverhältniß zu einem quantitativen? Go gewiß bier die beiden Seiten des Berhältniffes blog darum, weil fie variabel find, teineswegs ju Quantitäten werden, fo gewiß tann bas Berhältniß, wo es zwis fchen Quantitäten stattfindet, diefe weder zu Qualitäten machen noch selbst ein qualitatives werden. Auch in der natur zeigt fich nirgend ein Umschlagen der Quantität in die Qualität, fo weuig als diefer in jene, nirgend eine Quantität, die als folche qualitativ würde. Benn hegel das Baffer, fofern es mit der Henderung seiner Temperatur nicht blok mehr oder weniger warm wird, sondern durch bie Buftande der Barte, der tropfbaren und ber elaftifchen Rluffigfeit bindurchgebt, als Beispiel dafür anführt, fo überficht er, daß nicht die veränderte Quantität des Baffers, fondern der veränderte Grad der 28 ärme, also einer Qualität des Baffers jene verschiedenen Austände berbeiführt, daß also bier gar nicht die Quantität qualitativ wird, fondern vielmehr nur mit der (quantitativen) Aenderung des Grades der Barme auch eine quas litative Aenderung eintritt, welche im Gefrieren und refp. Ber-Dampfen des Baffers fich fund giebt. Indem der Grad der Bärme fich ändert, wird die Bärme auch qualitativ anders, d. h. fie wird felbst eine andre Qualität, wie sich an ihren verfchiedenen Birtungen zeigt. Mit demfelben Rechte, mit welchem wir Barte und Beiche, Dichtigkeit und Lockerheit 2c., obwohl fie nur dem Grade nach verschieden find, doch als verschiedene Qualitäten betrachten und bezeichnen, mit welchem wir von Rälte fprechen, wenn das Thermometer unter Rull, von Barme, wenn es über Rull fteht, mit demfelben Rechte können wir 19 Grad Bärme als eine andre, von 18 Grad verschiedene Qualität betrachten. Jedenfalls ift damit, daß das Baffer auf dem Gefrierpuntte Gis, auf dem Siedepuntte Dampf mird, nur bewiefen, baf fur bas Baffer wenigstens die 2Barme auf dem Ge-

friervnnfte eine andre Qualität ift als die 2Bärme auf dem Siedepunkte. Das Beispiel beweift mithin gar nichts für den Segelschen Begriff Des Maages als der concreten Einheit von Quantität und Qualität. Das Gleiche gilt von den chemischen Proportionen, welche er nach Berthollet's und Berzelius' Theos rie zu aleichem Zwede berbeizicht. Benn die chemischen Stoffe nur in bestimmten Broportionen ihres Gewichts eine chemische Verbindung mit einander eingehen, so beweist dieß nicht, daß Die Quantität hier qualitativ geworden, sondern vielmehr daß, weil jeder Stoff (in feinem Anfichfevn zugleich quantitativ beftimmt) an fich eine bestimmte Größe, ein bestimmtes Daag überbaupt bat, eben darum auch das Maaß, in welchem er mit ans dern Stoffen fich zu völliger Gattigung zu durchdringen vermag, ein bestimmtes feyn muß, und daß, weil die Sevenden nach ibrem Maage überhaupt verschieden find, jeder Stoff mit verschie denen Stoffen auch in verschiedenem Daage fich verbinden wird. Rurz die Natur zeigt überall nur eine Einwirfung der Quantität auf die Qualität und umgekehrt, ein gegenseitiges Sichbeftimmen beider oder vielmehr ein Mit. und Durchseinander-Bestimmtseon. was fich einfach daraus erflärt, daß, wie gezeigt, die Sevenden in ihrem Anfichscyn (qualitativ) nur bestimmt werden tonuen, fofern und indem fie zugleich quantitativ bestimmt werden, und daß wiederum den einzelnen Qualitäten als folchen volle Bestimmtheit nur zukommen kann, sofern und indem sie zugleich eine quantitative Bestimmtbeit baben.

Diese kritische Erörterung rechtsertigt zum Theil schon unsere Begriffsbestimmungen vor den Thatsachen der Natur wie vor dem Sprachgebrauche. Wir bemerken deshalb in dieser Bezichung nur noch, daß, was zunächst den Begriff des Maaßes betrifft, schon in den sprüchwörtlichen Nedensarten: Jedes Ding hat sein Maaß, — Alles mit Maaßen 2c., unsere obige Begriffsbestimmung sich abspiegelt. Denn damit ist nur die dem gemeinen Bewußtseyn sestlichende allgemeingültige Wahrheit ausgesprochen, daß jede Sache, jede Begebenheit, Handlung, Neigung, Begierde 2c., surz jedes Sechende in seiner qualitativen Bestimmtheit zugleich eine bestimmte Größe hat, über die es nicht himaus kann, ohne an sich selbst ein andres zu werden, — weshalb z. B. die Bäume nicht in den Himmel wachsen, der Löwe nicht die Größe des Elephanten erreicht, und die Begierde, die ihr

Raaß überschreitet, in ihrer Befriedigung nicht Genuß, sondern Um häufigsten bezeichnet in der currenten Schmerz gewährt. Rede des gemeinen Lebens der Ausdruck Maaß diejenige Größe, welche zum Meffen andrer, zum Maagftabe dient: Ruß, Bfund, Quart find Maake. Gerade bier aber scheint der Sprachachrauch unferer Begriffsbestimmung zu widersprechen : Ruß, Bfund, Quart find bloke Quanta, auscheinend ohne alle Beziehung zur Qualität. Allein zum Maaßstab tann an fich jedes beliebige Quantum gebraucht werden, eine Länge von 5 Boll fo gut als von 12 Roll. Nur die außere Zweckmäßigfeit ift der Grund, warum gerade diefes oder jenes Quantum als Maakstab allgemein angenommen worden. Maak im Sinne von Maakstab ist mitbin ein durch die 3wedmäßigkeit bedingtes oder bestimmtes Quantum; die Zweckmäßigkeit aber gehört zu den Qualitäten der Dinge; folglich ift der Maaßstab eine durch eine Qualität bedingte Größe. Die Sophisten nannten den Menschen das Maaß aller Dinge. Bie sie den Satz verstanden, daß nämlich Das einzelne Subjeft mit. feinen individuellen Meinungen, Reigungen, Gelüften 2c. die alles meffende (bestimmende) Größe fey, war der Ausspruch falsch, ein Sophisma - Richtig verstanden, hat er den guten Sinn, daß der Mensch nach feiner allgemeinen objektiven Ratur, nach feiner in und mit feinem Ausichseyn (28efen) bestimmten phyfischen und geistigen Größe, Rraft und Rabigkeit, den besten Maggitab (Ervonenten) aller Größenverhältniffe. aller extensiven und intensiven Größe, Rraft und Fähigkeit der irdischen Dinge, deren Spipe er ist, abgebe. Das μέτρον äpioror, die überall fich aufdrängende Thatfache, daß die Dinge trok ber größten Mannichfaltigkeit ihrer Maage, doch nach Maag und Gewicht in der innigsten harmonie zu einander stehen, ift daber ein viel würdigerer Gegenstand der Bewunderung als die f. g. Unendlichkeit der Quantität, die unendliche Rahl, die une endliche Ausdehnung.

Mit dem Ausdrucke Grad bezeichnet der Sprachgebrauch durchgängig die Größe einer Qualität. Wir sprechen nicht nur von Graden der Wärme, sondern auch der Dehnbarkeit, der Härte, der specifischen Schwere, ja von Graden der Leidenschaftslichkeit, der Habsucht, des Ehrgeizes 2c.; und wenn die Erds oberfläche nach Graden- der Länge und Breite eingetheilt wird, so foll dadurch nicht die Größe ihres Umfangs, sondern die

Lage jedes ihrer Theile bestimmt werden; die Lage des Theils eines Ganzen aber gehört insofern zu den Qualitäten, als burch fe bas Berhältniß des Theils zum Ganzen und damit zu andern Dingen, hier namentlich die Stellung zur Soune, die Beschaffenheit des Rlimas 2c. bedingt ift. Mit der Aenderung des Grades der Qualität ändert sich die Qualität und damit das Ding selbst. Das Gold hat einen bestimmten Grad der Debnbarkeit, ein bestimmtes Gewicht der specifischen Schwere: es tonnte und würde nicht mehr Gold feyn, wenn diefer Grad fich anderte. Das Baffer hat einen bestimmten Grad der Barme, der, obwohl er variiren kann, doch insofern fixirt ift, als er den Gefrier - und den Siedepunkt nicht überschreiten darf: andert fich diefe Bestimmtheit, fo hort das Baffer auf eine Ruf figkeit zu sevn und wird Eis oder Dampf. Beil die Barme eine mittheilbare Qualität, vielleicht ein Stoff ift, fo hängt der Grad von Barme, deffen ein Ding fabig ift obne fich qualitativ zu ändern, von dem Maage ab, in welchem es fich mit Bärme zu durchdringen vermag. Jedenfalls ift die Bärme eine thatige, wirtfame Qualität; und die Größe des Biderftands, den ein Gegenstand einer auf ihn einwirkenden (ihn zu ändern suchenden) Thatiakeit entgegensegen tann, hangt wiederum von dem Maage ab, das ihm als thatigen Dinge eigen ift. Wird dieses Maag überschritten, so hort der Widerstand, Die Möalichkeit des Dinges fich in feiner Qualität zu erhalten, unmittelbar auf, und in dem Augenblicke, da das Maag überfchritten ift, tritt nothwendig unmittelbar und damit plog. lich die qualitative Aenderung des Dinges ein. Bie daher das Baffer plöglich in Dampf sich auflöst oder zu Eis sich krustalli. firt, wie bei einem bestimmten Grade der Barme jedes Metall plöglich fluffig wird, aus jeder Holzart plöglich die Flamme auf. schlägt, so werden bei einem bestimmten Grade des Druckes go wiffe Gafe plöglich tropfbar fluffig und hören auf Gafe zu fenn. Diese Thatsachen find wiederum keineswegs Beispiele des Umschlagens des bloß quantitativen in das qualificirende Quantum, fondern beweisen vielmehr, daß einerseits jedes Ding auch als Thatigkeit, also and in feiner Biderstands - oder Selbsterbaltungsfraft, ein bestimmtes Maaß hat, und daß andverseits mit der Menderung des bestimmten jedem Dinge eigenthumlichen Grades der Qualität auch die Qualität selbst fich ändert.

Anmert. Das die Rategorieen des Maases und Grades auch auf das Absolute, weil und fofern es in feinem Ansichseyn wie in feinen Qualitäten bestimmt, vom Weltlichen unterschieden ift, Anwendung finden muffen, leuchtet von felbit Der Maaß - und Gradunterschied des Abfoluten von alein. lem Weltlichen besteht wiederum darin, daß das Absolute. weil es felbst das alle Größe und mithin auch alle Schranke und alles Maag Segende und Bestimmende ift, zwar auch an fich beschränkt, in feinem Unfichfeyn auch quantitativ bestimmt. also von bestimmtem Maaße, aber zugleich nur durch fich felbst gemeffen, also nur fein eignes Daaß, und fomit zus gleich über alle Beschräntung, über alles Daag erhaben ift, während die weltlichen Dinge vielmehr durch ein Andres ihre Schranke, ihr bestimmtes Maag erhalten, mithin nicht ihr eignes Maaß, fondern durch Andres und an Andrem Das Absolute als das alle Schranke und gemeffen find. alles Maaß Bestimmende ift eben felbst das absolute Maaß aller Dinge, und fofern es fonach durch nichts Andres gemeffen und ermeffen wird, hat es tein Maag, sondern ift das Ungemeffene und Unermegliche. Daffelbe gilt von dem Gras de feiner Qualitäten. Sofern fie überhaupt bestimmte find, find sie nothwendig auch dem Grade nach bestimmte, dem Grade nach von allen weltlichen Qualitäten unterschieden. Aber diefer Unterschied besteht gerade wiederum darin, daß fic, weil vom Absoluten felbst gesetzt und ihrem Grade nach beftimmt, in Diefer Bestimmtheit teine Beschräntung des Abfo-Inten durch Andres involviren, sondern nur die Selbstbeschräukung des Absoluten ausdrücken, d. h. nur die unbeschräufte Macht des Absoluten über seine Qualitäten und deren Größe bezeichnen, mithin selbst an ihren bestimmten Grad weder gcbunden noch durch ihn beschränkt, fondern der Ueberschreitung deffelben stets fabig und insofern felbst unbeschränkt, absolut find, - während die weltlichen Qualitäten, weil ihrem Gras de nach durch ein Andres bestimmt, in diefer Bestimmtheit nicht nur an fich felbst beschränkt find, sondern auch eine Beschränkung der weltlichen Dinge, deren Qualitäten sie find, involviren. Das Absolute wäre 3. B. nicht absolut, wenn es nicht auch feiner absoluten Macht mächtig wäre und dieselbe nicht nach feinem Willen zu beschränken ver-möchte. Die Allmacht ift nur darum Allmacht, weil sie an den bestimmten Grad, in welchem sie sich thätig erweist, nicht gebunden, also nicht an ihr felbst beschränkt, sondern nur durch die freie Selbstbestimmung des Absoluten beftimmt ift, alfo in Folge diefer Selbstbestimmung über jeden hestimmten Grad hinaus erhöht, verändert werden tann, wos mit natürlich auch ihre Wirksamkeit und insofern fie felbit eine andre wird. Daffelbe gilt von allen Qualitäten des Absoluten.

§. 32. Ein nach Qualität und Quantität, Maaß und Grad bestimmtes. Sevendes neunen wir ein Etwas. Die Bestimmtheiten, d. h. die qualitativen und quantitativen, Maaßund Gradunterschiede jedes Etwas, sind nothwendig maunichfaltige, weil jedes von maunichfaltigen andern Etwas unterschieden wird und ist. Den Inbegriff oder die Gesammtheit seiner mannichfaltigen Bestimmtheiten als solcher nennen wir die Beschaffenheit eines Etwas. Die Rategorieen der Qualität und Quantität, des Maaßes und Grades sind mithin Beschaffenheitsstategorieen, weil mittelst ihrer die Beschaffenheit jedes Etwas bestimmt wird.

Aber die Sevenden als bloge Etwas haben tein Da. Denn als bloße Etwas find fie bloße Thätigteiten, feyn. b. h. fie gehen von Thun in That, von Seyn in Andersfevn über, und find somit im Werden als Anderswerden beariffen. Erft nachdem fie von Thun in That und damit in relative Unthätigkeit übergegangen, d. h. fofern fie nicht mehr bloße Thätiakeiten, fondern Thaten geworden find, find fie gewor-Jenes ihr Anderswerden ift nun aber bene, dasevende. nothwendig ein mannichfaltiges, unterschiedliches Bufammenge ben der Etwas zu mannichfaltigen Einheiten. Denn indem Die Unterschiedenen in der Beziehung, in welcher fie unterfchies ben find, in Andersfeyn übergeben, hebt nothwendig ihre Unters schiedenheit und damit ihre Gesondertheit fich auf, d. b. fie perbinden fich zu einer Einheit, in welcher ihre bisherige, fie fonbernde Unterschiedenheit zum blogen immanenten Momente mird. Ihr Anderswerden aber ift felbst ein unterschiedliches. Denn einerseits ift es bedingt durch ihre unterschiedliche Beschaffenheit, andrerseits find fie felbst nach Thun und That und folglich auch nach ihrem Uebergeben von Seyn in Andersfeyn gegen einander unterschieden. Folglich geben die Etwas als bloße Thatigkeiten in ihrem Anderswerden zu unterschiedlichen, bestimmten Einbeiten zusammen. In ihrer Einheit find die Etwas nicht mehr getrennt, außer einander, sondern immanent verbunden, in einander, weil in ihr ihre Unterschiedenheit selbst fortan nur eine immanente ift. Für diese Einheit rein als folche ift es, wie

٦

von felbit einleuchtet, gleichgultig, ob zwei oder mehrere Etwas durch eigne Thatigkeit in Anderssevn über - und gur Einbeit que fammengeben, oder ob dies Ueber+ und Rufammengeben durch die Thätigkeit eines dritten Etwas, welches die Unterschiedenheit und Gesondertheit jener von einander wie von fich aufbebt und fie fo mit fich einiget (fich affimilirt), vermittelt ift. Ja es ift flar, daß dieselbe Einheit entsteht, wenn ein einzelnes Etwas als unterscheidende Thätigkeit fich in fich felbft unterscheidet und damit fich felbit als Einheit unterschiedlicher Momente Denn auch diese Momente find unterschiedlich bestimmte fest. Sevende, alfo Etwas, und unterscheiden fich von den zur Einheit erst zusammengehenden Etwas nur dadurch, daß fie urfprünglich nicht getrennt von einander, fondern als Unterschiede des fich in fich unterscheidenden Etwas von Anfang an in der Einheit deffelben befaßt, nicht außer einander, fondern in einander find; auch diefer Unterschied ift in Bezichung auf die Einheit rein als folche offenbar gleichaultig. Eine folche Einheit, die in einem Ineinander an fich unterschiedlicher Etwas besteht, nennen wir ein Ding; die Etwas, die in ihr geeinigt worden oder fich geeinigt haben, find die Elemente und refp. Dos mente, aus denen das Ding bestebt.

Chemische Substanzen, wie Sudrogen, Drugen, Stidstoff, find nach dem gemeinen Sprachgebrauche nicht Dinge, wohl aber Etwas: Etwas ift alles und jedes Sevende, Ding dagegen nur dasjenige, dem ein relativ felbständiges Dafeyn Andrem gegenüber zutommt. Gind die chemischen Substanzen ihrem Begriffe nach die f. g. einfachen Stoffe (Elemente), aus denen die mannichfaltigen Dinge bestehen, fo folgt von felbit, daß als chemische Subftanz im engern eigentlichen Sinne nur dasjenige Etwas angefeben werden kann, das nicht für fich, in relativ felbständiger Existenz, sondern nur als Element eines Dinges in chemischer Einheit mit andern Elementen vorkömmt: die Chemie wird diejenigen Stoffe, die ihr zwar noch für einfache gelten, weil fie bisher noch nicht im Stande ist sie weiter zu zerlegen, die aber in gesonderter, relativ felbständiger Existens vortommen und beftes ben tonnen, nur als porläufig einfache Substanzen betrachten Dürfen; fie wird prasumiren muffen, daß fie in Babrheit feine cinfachen Stoffe find und daß ihr nur noch die Mittel fehlen, ibre Auflösung zu bewirken. Bird einmal anerkannt, daß das

Erfte, Urfprüngliche, Stoffliche in der Natur, das Element oder das bloße einfache Etwas, tein todtes Seyn, fondern dynami. fcher natur, Bermögen, Rraft, Thätigkeit ift, fo wird eben damit implicite anertaunt, daß ein folches, wenn es nicht zugleich fic unterscheidende Thatigfeit ift, nicht in felbständigem Dafeyn Andrem gegenüber, fondern eben nur als Element in chemischer Einheit mit andern Elementen vortommen tann, und feiner natur nach zu folcher unfelbständigen Exiftenz bestimmt ift. Denn als bloke einfache Thatiafeit ift es - wenn auch etwa an die Mitwirfung andrer gebunden und infofern bloßes Bermögen — an fich nothwendig im Uebergeben von Thun in That. von Sevn in Anderssevn beariffen. Als bloke Thatiakeit geben mithin die einfachen Etwas nothwendig zu unterschiedlichen Einbeiten, ju Dingen zusammen, d. b. fie tonnen nur innerhalb folder Einheiten, als Elemente, vorkommen, und nur durch eine reagirende Thatigkeit gleichsam gezwungen werden, ihre Ginigung aufzugeben. Auch im letteren Kalle aber werden fie, fobald fie von diesem Zwange befreit find, sofort wieder mit andern Glementen fich verbinden. Es folgt aber zugleich, daß nur an fich unterschiedene Etwas zu folchen Einheiten zufammengeben werden, weil nur bei folchen bas Anderswerden zugleich Aufbebung ihres Unterschieds, Uebergehen der Unterschiedenheit in Einheit ift. Darin findet der Satz der Chemie, daß nur das Ungleiche fich verbindet, das Gleiche fich abstößt, seine logische Begründung.

Anmerk. 1. Nicht nur die Dinge, sondern schon die einsachen Etwas, die Elemente der Natur, haben troy ihrer Einheit und resp. Einsachheit nothwendig mannichfaltige Bestimmtheiten. Hierin, in dem "gegebenen Begriffe des Einen Dinges mit vielen Merkmalen oder Eigenschaften," sindet herbart einen logischen Widerspruch, der "weggeschafft" werden müsse, wenn von Erkenntniß und Wissen die Rede schun folle. Der Widerspruch ist indeß gar nicht vorhanden, braucht also auch nicht weggeschafft zu werden. Denn zunächst trägt die Einheit, wie gezeigt, schon ihrem logischen, kategorischen Begriffe nach den Unterschied in sich, steht also mit dem Unterschiede, dem Principe der Mannichsaltigkeit, nicht im Wisderspruch. Demnächst sind die Dinge keine logischen Einheiten, sondern Einheiten an sich unterschiedener Elemente, deren Unterschiedenheit zum immanenten Momente ihrer Einheit geworden und deren Aussereinauder damit in ein (retatives) Inein-

48.0

ander übergegangen ift: die Dinge find mithin nicht einmal einfach, geschweige denn abstratte Einheiten, die alle Unterschiedenheit ausschlöffen. Und endlich find auch die einfachen Etwas teineswegs solche extlusive Einheiten; ihre Einheit ift vielmehr nur darum zugleich Einfachbeit, weil fie feine zufam. mengesette, gewordene, sondern eine ursprüngliche, und da-mit die Boraussehung der gewordenen Einheit ist. Diese ur-fprünglichen Einheiten schließen die Unterschiedenheit nicht aus, fondern tragen vielmehr den Unterschied so fest und unausbeb. bar in sich, daß fie aufhören würden zu feyn, wenn der Uns terschied aus ihnen entfernt würde: nur darum find fie unauflösbare, einfache Einheiten. Die Einheit ohne den immanenten Unterschied ift schlechtbin undenkbar, tann also vom Denken nicht die Wegschaffung der in fich unterschiedenen Einheit for-dern. Uber auch das Sevende im herbartschen Sinne, das Reale, Positive, "beffen Setzung nicht zurückgenommen wers ben fann," folließt teineswegs die Mannichfaltigkeit der Bestimmtheiten aus. Denn diese kommen ihm nicht zu, weil und fofern es ein folches Positives ift, fondern weil und fofern es von mannichfaltigen andern Seyenden unterschieden ift. also nicht weil es ein Sependes, sondern weil es ein relativ Nicht fevendes ift; und das relative Nichtfeyn, das Uns dersseyn jedes Seyenden, muß nothwendig an sich selbst so mannichfaltig seyn als es mannichfaltige andre Seyende giebt. So gewiß perbart von mehreren Sevenden redet, fo gewiß widerspricht er fich felbit, wenn er fie fur schlechthin Einfache. Unterschiedslofe erflärt.

Anmert. 2. Auch das Absolute ift zwar Etwas, sofern es ein nach Qualität und Quantität, Maaß und Grad bestimmtes Sevendes ist. Aber weil es als Thätiakeit nicht bloßes Uebergehen von Thun in That, von Seyn in Anderssevn, weil es vielmehr Denkthätigkeit, also unterscheidende, fich in fich von feinen Thaten unterscheidende Thätigkeit ift, fo kann von ihm nicht gelten, was von den natürlichen Etwas als bloßen Thätigkeiten gilt. Das Absolute wird in seiner Thäs tigkeit nicht felbst ein Andres, fondern bleibt feinen Thaten burch Selbst unterscheidung von ihnen felbständig gegenüberfteben. Das Absolute schließt sich mithin nicht mit andern Etwas zur Einheit zusammen, es wird kein Ding im Sinne einer folchen Einheit; sondern die Dingheit kommt ihm nur zu, weil es fich in fich felbst unterscheidet und somit eine Eins beit immanent unterschiedener Momente feiner felbst ift. Daf. felbe gilt vom menschlichen Geiste, sofern er wesentlich Dentthätigkeit ift.

# 3weites Kapitel.

### Die Berhältnig: ober Befenheits. Rategorieen.

Jedes Ding, weil nach feiner Beschaffenheit von §. 33. allen andern unterschieden und aus mannichfaltigen immanent unterschiedenen Elementen und Momenten bestehend, bat nothwens dig an fich felbst mannichfaltige Unterschiede, ift nothwendig Bugleich aber ift an fich felbst mannichfach unterschieden. es in dieser feiner Unterschiedlichkeit eine Einheit. Denn eis nerfeits ift es wegen feiner Unterschiedenheit von allen andern mit fich identisch, auf sich bezogen (§. 4.); andrerseits bilden die mannichfaltigen Elemente, aus denen es besteht, eine Eins heit, in der ihre Unterschiedenheit nur innerlich, immanent fortbestebt. Folglich ift jedes Ding nicht bloß als Seyendes, fondern gerade als Ding, als ein mannichfaltig Bestimmtes und aus mannichfaltigen Elementen Bestehendes, eine Ein-Diese Einheit, die co fonach gerade in und wegen der manbeit. nichfaltigen Unterschiedenheit feiner Bestimmtheiten und Elemente ift und die mithin nur in dem Zusammen, dem 3us und Miteins ander feiner unterschiedlichen Momente besteht, nennen wir die Befenheit des Dinges.

Da, wie gezeigt, die mannichfaltigen einfachen Etwas als Thätigkeiten, gemäß ihrer mannichfaltigen Unterschiedenheit, nothwendig in unterschiedliche Einheiten zusammengehen oder durch ihre Andres mit sich einigende (afsimilirende und resp. sich in sich selbst unterschiedende) Thätigkeit sich selbst als unterschiedliche Einheiten bilden und sezen, sofern also nothwendig mannichfaltige Dinge entstehen, so müssen lehtere auch in Beziehung auf ihre Wessenheit unterschieden sezier, unterschie den werden, um als mannichsaltige, bestimmte Dinge gesetz und aufgesaßt (erkannt) werden zu können. Sie in Beziehung auf ihre Wessenheit, unter dem allgemeinen Gesichtspunkte und gemäß dem formal allgemeinen Begriffe der Wesenheit, unterschieden,

heißt aber, sie nach der Kategorie der Befenheit unterscheiden. Denn eben damit wird der Begriff der Wesenheit zur Norm der unterscheidenden, wie zum Kriterium der auffalsenden (vergleichenden, nach unterscheidenden) Thätigkeit, zum allgemeinen Worin der Unterschiedenheit und resp. Gleichheit der Dinge, zum allgemeinen Prädifament.

Der Begriff der Befenheit ift nun aber ein Berhältnig. beariff. die Befensbestimmtheit zugleich Bestimmtheit eines Berhältniffes. Denn jene Einheit, die jedem Dinge zukommt und Die in dem Ju . und Miteinander feiner mannichfaltigen Do. mente besteht, ift nothwendig durch diefe Mannichfaltigkeit bedingt und bestimmt. Bir betrachten überall die Befenheit eines Dinaes als bestimmt durch die 3abl (Proportion) und Beschaffenbeit der Elemente, aus denen es besteht, durch den Grad und das Daag feiner qualitativen und quantitativen Bestimmtheiten (au denen natürlich auch feine Thätigkeitsweise, feine Birfungen 2c. aeboren). Ja was wir als die bestimmte Befenheit eines Dinaes ausdrücklich bezeichnen, ift durchweg nichts andres als der Inbegriff derjenigen Bestimmtheiten, die wir als dem Dinge wes fentlich erachten, d. h. wir machen die Rategorie der Wefenbeit zugleich zur Unterscheidungsnorm der Bestimmtheiten ber Aft nun die Befenheit eines Dinges jene in der Man-Dinge. nichfaltigkeit feiner Momente immanente Ginbeit, fo find ibm nothwendig alle diejenigen Bestimmtheiten wesentlich, ohne welche Diefe Einheit und damit das Ding felbst nicht bestehen tann, mit beren Reblen oder Anderswerden die Einheit anders wird, d. b. fich aufhebt; denn das Anderswerden der Einheit als folcher ift Uebergeben in Unterschiedlichkeit, in Mannichfaltigkeit, d. b. Auf. lofung der Einheit. So ift verdampftes Baffer noch immer mefentlich Baffer, ein tauber, blinder Mensch noch immer wesents lich Mensch; aber in hydrogen und Drygen zersettes Baffer ift fein Baffer, ein todter Menfch, ein abgestorbener Baum tein Mensch, tein Baum. Belche einzelne Bestimmtheiten den einzelnen Dingen wesentlich feyen, haben die empirischen Biffenschafe ten und andre Disciplinen der Philosophie festzustellen. Das es aber wesentliche und unwesentliche Bestimmtheiten der Dinge giebt, beruht einfach darauf, daß einerseits die Dinge chen in Beziehung auf ihre Befenheit (tategorifch) unterschieden find und demgemäß dem Einen wesentlich ift, was dem andern unwesente

lich und umgekehrt, und daß andrerfeits die Befenheit bearifilic nur die concrete, in fich unterschiedene Einheit, teineswegs aber die 3d entität der manuichfaltigen Elemente des Dinges noch anch felbst mit ihnen identisch ift, daß vielmehr nicht nur die Momente von einander unterschieden bleiben, sondern auch ein Unterschied derselben von der Einheit als Befenbeit immanent bestehen bleibt, -- woraus folgt, daß jedes Moment insofern felbst eine unwesentliche Seite bat, als es eben ein von der Wefenheit unterschiedenes ift, also auch innerhalb diefer Unterschiedenheit (Unwefentlichkeit) anders bestimmt fem und werden, fich ändern tann, ohne daß davon die Wesenheit betroffen wird. Nur das Zusammenbleiben der Elemente und Diejenigen Bestimmtheiten derfelben, durch die ihr Rufammen bebingt ift, find dem Dinge wesentlich; benn feine Befenheit ift die Einheit derselben. Bie sonach die Einheit durch die Mannichfaltigkeit der Elemente und ihrer wesentlichen Bestimmtheiten bedingt und bestimmt ift, fo ift umgekehrt die Mannichfaltigkeit jener nothwendig durch die Einheit bestimmt und bedingt. Denn fie besteht nur in und fraft der Einheit: nur soweit und fo lange die mannichfaltigen Elemente von der fie einenden Thätigkeit in Einheit zusammengehalten werden, besteht das Ding mit feinen ibm inbarirenden wesentlichen Bestimmtheiten. Loft die Einbeit fich auf oder ändert fich die einende Thätigkeit, fo werden nothwendig auch die mannichfaltigen Elemente und Bestimmtheiten anders.

Bas nun aber sich gegenseitig bedingt und bestimmt, sieht in Verhältniß zu einander. Der Ausdruck Verhältniß besagt nach allgemeinem Sprachgebrauche nichts andres, als daß zwei oder mehrere Objekte (irgend welche Seyende) eine solche Bezichung zu einander haben, daß sie sich gegenseitig bestimmen und bedingen oder durch einander bestimmt und bedingt sind. Die mathematische Proportion, z. B. 2:4=6:12, sept zwei Verhältnisse als gleich, d. h. sie drückt aus, daß die gegenseitige Bestimmtheit der beiden Quanta, 2 und 4, wonach 2 die Hälfte von 4 und 4 das Doppelte von 2 ist, dieselbe sey wie die ge genseitige Bestimmtheit zweier andern Quanta 6 und 12. Natürlich lönnen die Faktoren solcher gleichen Berhältnisse sich ändern oder beliebig geändert werden, ohne daß die Gleichheit (der Quotient) sich ändert. Die geometrischen Verhältnisse (der Winfel und Linien eines Dreiecks, der Ratheten und der Swoothenuse 2c) wie die Verhältnisse des gemeinen Lebens, der Chegatten, Freunde, Staatsbürger, Amts- und Bermögensverhältniffe, Berbaltnif von Runft und Biffenschaft, von Verstand und Vernunft 2c., bezeichnen überall nur ein gegenscitiges Bestimmt- und Bedingtseyn ihrer Faftoren. Das Verhältniß ift ein bestimmtes, foweit dief gegenseitige Sichbedingen und Bestimmen bestimmt ift. d. b. foweit die Kaftoren felbit bestimmte find. Denn eis nerfeits ift durch ihre Bestimmtheit nothwendig zugleich ihre Bcziebung zu einander und ihr gegenscitiges Sichbestimmen mit beftimmt; andrerseits kann letteres nur ein völlig bestimmtes sevn, fofern feine Faktoren völlig bestimmte find. (Es giebt unzählige Berhältniffe, die für unfer Biffen und Bewußtfcon febr unbeftimmt find, weil ihre Faktoren entweder nur fehr unvollkommen uns befannt, also für uns unbestimmt, oder in beständiger Berändernug begriffen, also an fich unbestimmt find). Nun erhält und bat aber jedes Ding feine volle Bestimmtheit nur mit und in der Bestimmtheit feiner 28 efenheit, d. b. in und mit feis ner Unterscheidung von andern Dingen gemäß der Rategorie der In und mit diefer Unterscheidung wird mithin nicht Besenbeit. nur die Besenheit jedes Dinges und damit das Berbaltniß feiner Einheit zur Mannichfaltigkeit feiner Momente, fondern auch fein Berhältniß zu allen and ern Dingen bestimmt.

Aus diefer Erörterung erhellet zugleich, mit welchem Rechte Begel das Befen als "In-fich-Seyn," "Scheinen in fich, Reflexion in fich" definirt. Sofern die Einheit des Dinges in der Mannichfaltigkeit feiner Momente und die Mannichfaltigkeit in der Einheit immanent ift, und sofern die gesammte Mannichfals tigkeit feiner wesentlichen Bestimmtheiten eben fo febr das Ding felbft ift als die Einheit, der die Bestimmtheiten inhariren, fo tann man jene gegenseitige Immanens allerdings ein "In-fich-Sepn" des Dinges nennen. Nur nicht in dem Sinne, welchen Segel damit verbindet, wonach das Infichseyn zugleich absolute Selbständigkeit, Unvergänglichkeit 2c. ausdrückt, fo daß Befenbeit nur dem Absoluten, allen andern Dingen nur als Momenten des Abfoluten zukommt und der Begriff des Befens zugleich eine Definition des Absoluten ift. Diesem Irrthum liegt nicht nur eine Berwechselung des logischen Begriffs der Befenheit mit bem reellen Befen des Abfoluten, fondern auch eine falfche gaf-

21

fung des Begriffs felbit zu Ornnde. Jedem Dinge tommt nothmendig eine bestimmte Befenbeit au; - foust ließe fich vom Befen der Dinge, von wesentlichen Unterschieden 2c. gar nicht reden; - und diese bestimmte 2Befenheit ift so wenig schlechthin felbständig, unvergänglich, als das Ding felbst. Benn diefer Baum, Diefcs Thier, Diefer Menfch ftirbt, vergeht, fo vergeht auch fein Wefen oder was daffelbe ift, wird ein andres Befen mit andern wefentlichen Bestimmtheiten : cs ift ein einfeitiger Spiritualismus, nur dem Geifte (und refv. den Begriffen) 280 fenheit beignlegen, und es widerspricht dem allgemeinen Sprachgebrauche, den Ausdruck Befen nur in dem Segelichen abfoluten Sinne zu nehmen. Eine Reflexion in fich ift dagegen allerdings mit jener gegenseitigen Immanenz der Einheit des Dinges und Mannichfaltigkeit feiner wefentlichen Momente gegeben. Der Denn indem beide Seiten (Faktoren) der 2Besenheit fich gegenfeitig bestimmen und in einander immanent find, fo ift die Mannichfaltigkeit der Momente eben fo febr Refler, Ausdruck, Abfpieaelung der Ginheit, - die ja nur ihre Einheit ift, - als umgefehrt die Einheit Refler der Mannichfaltigfeit. Die ja nur ihre Unterschiedenheit in fich ift, d. b. die Besenheit reflektirt fich in sich. ---

Aus der obigen Erörterung ergiebt sich aber auch, daß die Besenheit und der Begriff eines Diuges nicht ichlechthin Gins und daffelbe find, obwohl beide Begriffe häufig verwechselt werden. Bestimmte Besenheit fommt jedem einzelnen Dinge objektiv und realiter zu oder ift vielmehr das reelle objektive Ding felber, ganz abgesehen davon, ob und wiefern es in Beziehung zu andern Dingen steht. Der Begriff eines Dinges dagegen ist ents weder nur feine in Gedanken gefaßte, vorgestellte, ertannte 28efenheit, oder er ift, wie sich zeigen wird, der Inbegriff derjenis gen wesentlichen Unterschiede, welche dem Dinge mit einer Mehrbeit andrer Dinge insofern gemeinsam find, als durch sie diefe Mebrbeit. veralichen mit einer andern Mehrheit von Dingen, auf dieselbe, gleiche Beise von letterer unterschieden ift. Der Begriff im ersten Sinne fällt allerdings insofern mit der Befenheit des Dinges zusammen als er eben nur die Borftellung derselben ift; zugleich aber ift er von ihr gerade eben so unterschieden wie die Vorstellung von ihrem Inhalte und dem reellen Objekte, das sie vorstellt.

Endlich folgt ans der obigen Begriffsstimmung von 28cfenheit und Verhältniß, daß, wenn es mehrere Rategorieen giebt, durch welche die Dinge als Wesen unterschieden und bestimmt werden, diese Rategorieen zugleich fämmtlich Verhältnißfategor rieen seyn müssen, d. h. Rategorieen, durch welche die Verhältnisse der Dinge in sich und zu einander unterschieden und beftimmt werden.

Dağ dem Absoluten Besenheit zufommt, fann Anmerf. nicht bestritten werden, wenn vom Absoluten überhaupt die Rede feyn foll. Aber das Absolute ist feineswegs die Wefenheit oder das Wefen schlechthin. Es unterscheidet sich viel-mehr (kategorisch) von allen andern Wefen dadurch, daß feine Befenheit in und fraft feiner Selb ft unterscheidung und Selb ftunterschiedenheit in fich besteht. Seine 2Befenheit ift daber allerdings ein abfolutes Auf = fich = Beruhen und eben dadurch von der Wefenheit aller andern Dinge unterschieden. Geine Befenheit (Einheit) besteht in einer Mannichfaltigkeit von Beftimmtheiten, die ihm nicht durch Mitwirfung irgend einer ans bren Thätigkeit zukommen, fondern die es sich felbst durch eigne Selbstbestimmung gegeben hat und bie zugleich nur Ausfluffe feiner Abfolutheit als feiner Ur - und Grundbeftimmtheit find. Seine Befenheit entsteht nicht aus dem Zusammengeben mannichfaltiger Elemente zur Einheit, fondern ihr Entftchen ift ihr Bestehen in der ewigen Unterscheidung feiner fclbst in sich felbst von fich felbst, durch die es fich als eine (trinitarische) Mehrs beit von Momenten fest und bestimmt, von denen jedes das Absolute felbit, weil eben nur Moment feiner Unterscheidung in sich felbst von sich felbst ift (vergl. Princip der Philof. II, 303 f. 314 f.). Daffelbe gilt vom menschlichen Geifte; auch feine Wefenheit befteht in der Selbstunterscheidung in fich, fraft deren er fich als Einheit feiner mannichfaltigen Mos mente und Bestimmtheiten fest und faßt. Nur daß feine Selbstunterscheidung nicht absolute, fondern (durch die Empfindung, Wahrnehmung und somit durch die Mitwirkung anderer Dinge oder Thätigkeiten) bedingte Selbstthätigkeit ift.

§. 34. Indem die Dinge nach der Kategorie der Wesenheit unterschieden und damit als Wesen gescht und bestimmt werden, find und werden sie nothwendig zugleich nach Innerem und Aeußerem unterschieden. Die mannichfaltigen Elemente, die zur Einheit des Dinges zusammengegangen oder durch eine bestimmte Thätigkeit zusammengesaßt, als Eins gesetzt worden, find damit nicht schlechthin Eins und identisch geworden; —

21\*

eine folechthinnige Einheit, abfolute 3dentität giebt es, wie gezeigt, überhaupt nicht; -- fie find vielmehr nur relativ Gins geworden, indem durch ihr Uebergeben aus Geon in Andersiebn nur ihre Berfchiedenheit, die ihre Begränztheit gegen einander, ibr Gefondert . und refv. Getrenntfevn involvirte, aufgeboben und zum immanenten Momente der Einheit geworden ift. Ju diefer Einbeit find und bleiben fie relativ unterschieden. Kolalich ift auch ihr Gesondertseyn, ihr Außereinander, nicht fcblechthin aufgehoben, nicht vernichtet, fondern nur zum Momente ihrer Einheit geworden: wie fie nur relativ Eins und fomit nur relatip in einander find, fo find und bleiben fie in ihrer Einheit zualeich relativ außer einander. 3br relatives Jueinander ift das Innere des Dinges, ihr relatives Außereinander fein Neuferes. Sind und werden alfo die Dinge nach ihrer Befenheit unterschieden, so werden und find fie nothwendig zugleich nach ihrem Inneren und Menferen unterschieden; fo gewiß jedem Dinge eine unterschiedene, bestimmte Befenheit zufommt, fo gemiß ift das 311 und Außereinander feiner Elemente und Momente von dem aller andern Dinge unterschieden. Denn seine Besenheit ift eben felbst nur das Jueinander feiner wesentlichen Momente als die Einheit, welche die Mannichfaltigkeit derfelben und damit ihr Außereinander immanent umfaßt; fic ist aber eben fo febr die Mannichfaltigkeit derfelben als die Bielheit, welche die Einheit in fich trägt. Sofern demnach alle Dinge als Befen nach Innerm und Aeußerm nothwendig unterschieden find, fo find die Begriffe des Innern und Aeußern in ihrer reinen formellen Allgemeinheit die allgemeinen Unterscheidungenormen, Unterschiedefriterien, Brädicamente aller Dinge, d. h. fie find logischer Ratur, Rategoricen.

Es versteht sich von felbst, daß, wie innerhalb der Befenheit die Einheit und Mannichfaltigkeit der wesentlichen Momente des Dinges, so auch Inneres und Aeußeres in immanentem Berhältniß zu einander stehen, und somit Verhältnißbegriffe sind: das Aeußere des Dinges ist eben so sehr durch sein Inneres als dieses durch jenes bedingt und bestimmt.

Das Innere steht begrifflich in unmittelbarer Beziehung zur Qualität: es ist das bestimmte An - und für - sich - seyn des Dinges als Wefens. Das Aeußere dagegen steht in unmittelbarer Beziehung zur Quantität: es ist das bestimmte Für-Andres-seyn des Dinges und damit die Begränztheit desselben als Befens. Denn im Incinander sciner wescntlichen Momente, in seiner Einheit, ist das Ding in sich, auf sich bezogen, mithin das, was es wesentlich an sich und für sich ist. Im Außereinander seiner wesentlichen Momente, die als relativ außer einander zugleich relativ neben einander sind, erfüllt es nicht nur selbst einen Raum, sondern ist auch räumlich neben andern Dingen und schon damit für andre. In sein Acußeres fällt mithin seine Begränztheit und Beschränktheit, Größe und Gestalt, in der es zugleich durch andre Dinge (Thätigkeiten — Einwirkungen) bedingt und bestimmt ist: alle Einwirkung von außen trifft unmittelbar nur das Aeußere des Dinges und nur mittelbar (implicite) das Innere.

Berden durch folche Einwirkung nur unwesentliche Bestimmtheiten des Dinges verändert, so berührt die Aenderung sein Inneres gar nicht; seine Wesenheit bleibt dieselbe und nur sein Aeußeres wird anders. Das Aeußere in dieser Bestimmtheit und Bedingtheit durch andre Dinge gesaßt, abgesehen von seiner Bedingtheit und Bestimmtheit durch das Innere, kann das Aeußere im en gern Sinne oder die Aeußerlichkeit des Dinges genannt werden; nur in Beziehung auf letztere hat der Satz eine relative Wahrheit, daß es für die Erkenntniß des Wessens auf das Aeußere nicht ankomme.

Bird dagegen umgekehrt das Aeußere, abgesehen von feiner Beziehung zu andern Dingen, ausschließlich oder vorzugsweife in feiner Bestimmtheit und Bedingtheit durch das Junere gefaßt, - was überall da der vorwaltende, entscheidende Gefichtspunft ift, wo Juneres und Leußeres nicht bloß ein acaenfeitiges Bedingt- und Bestimmtfeyn, fondern (wie bei den organifchen, lebendigen, geiftigen Befen), ein thatiges Sichbeftimmen und Bedingen ift und wo demgemäß jede Einwirfung andrer Dinge auf das Meußere zugleich eine die Einwirkung modificirende Gegenwirtung des Junern hervorruft, - fo ift nach Anleitung des Sprachgebrauchs das Neußere als die Form, das Innere als der Inhalt zu bezeichnen. Die Form im weiteren Ginne ift das durch das Innere Bestimmte gefammte Neußere des Dinges, die Form im engern Sinne die durch das Innere bestimmte Gestalt. Demgemäß tann auch der Inhalt im weiteren Sinne als das durch das gefammte Neußere bestimmte Innere von dem Inhalte im engern Sinne, dem durch die Form als Gestalt (die gestaltende Form) bestimmten Innern, nuterschieden werden.

Bis zur Zeit der neueren Speculation galt ziemlich allgemein der Sat, daß wir von den Dingen bochftens ihr Meußeres an erfennen vermöchten. "In's Innere der Ratur dringt fein geschaffener Geist." fang der Dichter und fprachen ihm Bbiloiophen und Naturforscher nach. Rants unnabbares, unertennbares, "Ding an fich" ift im Grunde nur dieß unbefannte X des Innern, das Anfich des Dinges als Befens, das zwar ,,unfere Sinne rühren und Borftellungen bewirten," aber mertwürdiger Beife in diesen Aeußerungen seiner Thätigkeit nicht sich felber äußern, fondern nur unfer Erkenntnigvermögen zu Meußerungen veranlaffen soll. Danach wären Inneres und Leußeres, für uns wenigstens, schlechthin getrennt. Seit hegel dagegen ift es gewöhnlich geworden, Inneres und Aeußeres als identisch anzufeben. Die Identität foll zwar eine concrete, in fich unterschiedene Einheit, aber ihr Unterschied nur ein aufgehobener feyn. Allein diefer aufgehobene Unterschied, obwohl angeblich als immanentes Moment der Einheit immer noch vorbanden, ift in Bahrheit nicht vorbanden. Denn Segel weiß nicht anzugeben oder giebt we nigstens nirgend an, worin denn der aufgehobene Unterfchied bestehe, worin also Inneres und Aeußeres in ihrer Einheit noch von einander unterschieden feven. Bie foaleich am Anfange feis ner Philosophie der Urunterschied zwischen Seyn und Richts, weil ein unmittelbar fich aufhebender, nach Begels ausdrücklicher Erflärung "unsagbar" ift, fo erscheinen alle aufgehobenen Unterschiede bei ihm unfagbar oder doch ungesagt. nach ihm fallen in der That Inneres und Acuferes schlechthin in Eins zufammen. Beide entgegengesette Unsichten find gleich einseitig und falfd). Acuferes und Inneres fiehen fich nicht getrennt gegenüber: fonft waren fie nicht Neußeres und Inneres, fondern Reu-Beres gegen Meußeres. Bas schlechthin fich äußerlich wäre, könnte nicht nur nicht in Verbindung, sondern nicht einmal in Bezichung und Berührung fteben. Unfer Bahrnehmungs - und Erkenntnißvermögen ift daher den Dingen nicht schlechthin äußerlich, sondern steht ichon an sich in Beziehung zum Innern derfelben. Bare letteres unferem Erfenntnigvermögen schlechtbin nnerreichbar, fo könnte von Neußerem und Innerem gar nicht die Rede seyn; wir würden diese Begriffe, diese Ramen gar nicht

Der Ausspruch des Dichters hat mithin nur einen befiten. Sinn, wenn er bloß sagen will: unmittelbar in's Innere der Natur dringt tein geschaffener Geist. Denn so gewiß wir und die Natur nicht in einander, sondern außer einander, nicht getrennt, wohl aber gesondert find, fo gewiß können wir das Innere als folches nie unmittelbar, fondern nur im Neußern und vermittelft des Neußern (durch Anfchauungen, welche von der Bahrnehmung felbst ausgehen und berrorgerufen werden, durch Schluffe und Folgerungen vom Aeußern auf das es bestimmende und von ihm bestimmte Innere, durch experimentirende Einwirtung auf das Neußere 2c.) erkennen. Schon daraus ergiebt fich, daß Inneres und Acufieres nicht, wie Segel will, identisch, ihr Unterschied fein bloß aufgehobener ift. Gie find zwar Momente der Einheit des Dinges, der Wesenheit, aber Momente, deren Unterschied von einander nicht aufgehoben ift, fondern die innerhalb jener Einheit unterschieden find und bleiben. 3hr Unterschied besteht eben darin, daß das Innere das relative Ineinander der Elemente und refp. wesentlichen Momente des Dinges innerhalb feis ner Einheit, das Neußere das relative Außereinander derfelben innerhalb derfelben Einheit ift: lettere ift ja nur die zum relas tiven Ineinanderfeyn zufammengegangene, eben damit aber relas tiv außer einander bleibende Mannichfaltigkeit derfelben. Leu. Berlich 3. B. ift Baffer diefe beftimmte Rluffateit von diefem bestimmten Grade der Durchsichtigkeit, Refiftenz, Cobarenz, fpecififcher Schwere 2c., d. b. die Unterschiedlichteit feiner wefentlichen Bestimmtheiten, die auf der Bestimmtheit und der Unterschiedlichkeit und damit auf dem relativen Außereinander feiner Elemente beruht; innerlich ift es das relative Ineinander von Hydrogen und Drygen, d. h. das relative Jueinander feiner Aeußerlich ift die Bflanze Glemente und ihrer Bestimmtheiten. von allen andern Dingen durch diefe bestimmten Merkmale der Bestalt, Größe, Farbe 2c. unterschieden; in der Gesammtheit derfelben besteht für uns ihr AenBercs. Innerlich dagegen ift fie das relative Ineinander der Elemente und foustigen Stoffe, welche die Bflauze durch den Broces des 2Bachsthums, ber Bellenbildung 2c., durch den fie als Pflanze entfteht und besteht, fich affimilirt (ergreift und zur Einheit zusammenfaßt). Sier bereits ift das Junere nothwendig als Inhalt, das Acufere als Form zu faffen, da fich beide gegenseitig thatig bestimmen und bedingen. Aber auch beim Baffer, beim Mineral ift das Innere wesentlich Inhalt, sobald es dynamisch gesaßt wird als das Refultat der Bewegung der sichdurchdringenden Elemente, durch welche das Ding geworden, was es ist, und welche nicht schlechthin aufgehoben, sondern nur (durch gegenwirkende Kräfte) sistirt ist. Aehnlich verhält es sich mit dem Kunstwerk. Aeußerlich ist das Kunstwert diese gesärbte Leinwand, dieser Stein von dieser bestimmten Gestalt 2c. Aber innerlich, dynamisch, ist es die versinnlichte Idee des Künstlers, die Einheit, die sein Inhalt ist, weil sie das mannichsaltige Aeußere durchweg bestimmt und bedingt, gestaltet, gesornt hat.

Anmerk. Das Abfolute unterscheidet fich in Beziehung auf Acuferes und Inneres dadurch von allen andern Dingen, daß fein Neußeres nur das relative Außereinander feiner Selbst bestimmtheiten, seiner durch Gelbst unterscheidung ge-sesten und bestimmten Momente seiner selbst, sein Inneres das relative Ineinander derselben ist. Sein Aeußeres ist daher nur Aeußerung feiner selbst, feiner unterscheidenden, schenden, bestimmenden Sclbstthätigkeit, es ist absolute Form; fein In-neres der absolute Inhalt feiner Form. Aleußerlich steht es zwar in Beziehung zu den weltlichen Dingen, die es von fich unterscheidet; aber diese Beziehung auf Andres ift wie gezeigt, zugleich nur feine Beziehung auf sich sclbst, seine Begräuztheit burch Andres zugleich nur seine Selbstbegränzung, jede Ein-wirtung von außen zugleich mittel - oder unmittelbar sein eignes Bollen und Thun. Eben darum wird es in feinem Meupern zugleich nur fich selber äußerlich. Daffelbe gilt beding. ter Beise vom menschlichen Geiste. Indem er (als Geist) sich auf Andres außer ihm bezieht, bezieht er sich zugleich auf sich felbst, weil das Andre nur für ihn ist als seine Wahrnehmung und Vorstellung, diefe aber zugleich Produkt feiner eignen un-terscheidenden Thätigkeit ist. Aus demfelben Grunde ist feine Begränztheit durch Andres zugleich feine Selbstbegränzung. Und wo der Mensch als geistiges Wesen (mit Bewußtfeyn) handelt, find alle Einwirfungen von außen, alle Motive feines Entschluffes zugleich Momente feiner Selbstbestimmung, weil eben nur durch feine unterscheidende (vorstellende) Thatige keit für ihn gescht und von ihm als Motive gefaßt. Nur ift diese seibstbestimmung und Selbstbegränzung bedingt durch das Daseyn des Andern, das er nicht felbst gesetzt und bestimmt hat, das vielmehr in objektiver, für ihn gegebener Bestimmtheit ihm gegenübersteht und auf ihn einwirkt, mithin nur relative Selbstbestimmung und Selbstbegränzung, zugleich auch Bestimmtheit und Begränztheit durch Andres.

\$. 35. Die Einheit (Wefenheit) des Dinges, fofern fie nicht blog im Innern, fondern auch im Neukern den Bufammenhang feiner Elemente und Bestimmtheiten, feiner Schranken und Gränzen, und damit die Einheit feiner Ausdehnung, feiner Geftalt und Form involvirt, ift das Ding als ein Ganzes. Die mannichfaltigen Elemente deffelben, fofern mit deren Einigung das Ding entsteht, fofern fie alfo vom Dinge felbit unterfchieden find und zwar eine Einheit bilden, zugleich aber relativ außereinander und somit in ihrer Einheit zugleich relativ gesondert bleiben, find die Theile, aus denen das Ding als Ganzes beftebt. Sind und werden die Dinae in Beziehung auf Besenheit. auf Inneres und Aeußeres unterschieden, fo werden und find fie fonach nothwendig zugleich in Beziehung auf Ganzes und Theil (oder wie man philosophisch bezeichnender fagen follte, auf Ganze beit und Theilheit) unterschieden, d. b. die allgemeinen formalen Begriffe des Ganzen und des Theils find Rategorieen, allgemeine Unterscheidungsnormen, Unterschiedsfriterien und Brädicamente der Dinge.

Nach dem gemeinen Bewußtfeyn und Sprachgebrauche ift der Theil ein folches Sevendes, das nicht gesondert, für fich, fondern in Berbindung, in einem wenn auch nur äußerlichen Bufammenhang der Gränzen und der Gestalt mit andrem Sevenden besteht; das Ganze die Mehrheit solcher Seyenden in ihrer Berbindung, ihrem Zusammenhang. Danach besteht das Gauze nur in und aus den Theilen, und, fofern es wird und geworden ift, entsteht es in, mit und vermittelst ber Berbindung der Theile; aber auch die Theile entstehen und bestehen ihrerseits nur in und mit dem Ganzen. Belcher Art die Berbindung felbst fey, tit für diefen Begriff des Ganzen und des Theils gleichgültig. Die Berbindung ift eine chemische, wenn die Theile einfache ches mische Substanzen im obigen Sinn des Borts das heißt einfache Etwas find, die ihrer Natur nach nicht für fich, sondern nur in gegenseitiger Durchdringung bestehen, aber tünftlich getrennt werden tonnen (und refy. werden muffen, wenn fie für fich bestehen follen). Sie ift eine mechanische, wenn die Theile nicht einfache Elemente, sondern Dingel, also an fich gesondert, für fich sevend, und nur durch Druck und Stoß oder durch ihre Anziehungstraft, Schwere 2c. äußerlich fo zusammengefügt find, daß fie in Beziehung auf Begränzung und Gestalt eine Einheit fung bes Begriffs felbit zu Grunde. Jedem Dinge tommt nothwendig eine bestimmte Befenheit au; - foust ließe fich vom Befen der Dinge, von wesentlichen Unterschieden zc. gar nicht reden; - und diefe bestimmte 2Befenheit ift fo wenig fcblechthin felbständig, mverganglich, als das Ding felbit. 2Benn diefer Baum, Diefes Thier, Diefer Menfch ftirbt, vergeht, fo vergeht auch fein Befen oder was daffelbe ift, wird ein andres Befen mit andern wescntlichen Bestimmtheiten: cs ift ein einfeitiger Spiritualismus, nur dem Geifte (und refp. den Begriffen) 280 fenheit beizulegen, und es widerspricht dem allgemeinen Sprachgebrauche, den Ausdruck Befen nur in dem Segelichen abfoluten Sinne zu nehmen. Gine Reflexion in fich ift dagegen allerdings mit jener gegenseitigen Immanenz der Einheit des Dinges und Mannichfaltigkeit feiner wefentlichen Momente gegeben. der Denn indem beide Seiten (Faktoren) der 2Besenheit fich gegenfeitig bestimmen und in einander immanent find, fo ift die Dannichfaltigkeit der Momente eben fo fehr Reflex, Ausdruck, Abfpieaelung der Einheit, - die ja nur ihre Einheit ift, - als umgefehrt die Einheit Refler der Mannichfaltigkeit, die ig nur ihre Unterschiedenheit in fich ift, d. b. die Besenheit reflektirt fich in sich. ---

Aus der obigen Erörterung ergiebt sich aber auch, daß die Besenheit und der Begriff eines Diuges nicht schlechthin Eins und daffelbe find, obwohl beide Begriffe häufig verwechselt werden. Bestimmte Besenheit kommt jedem einzelnen Dinge objektiv und realiter zu oder ift vielmehr das reelle objektive Ding felber, ganz abgesehen davon, ob und wiefern es in Beziehung zu andern Dingen steht. Der Begriff eines Dinges dagegen ift entweder nur feine in Gedanken gefaßte, vorgestellte, erkannte 28efenheit, oder er ift, wie fich zeigen wird, der Inbegriff derjenis gen wesentlichen Unterschiede, welche dem Dinge mit einer Mehrheit andrer Dinge insofern gemeinsam find, als durch sie diese Dehrheit, verglichen mit einer andern Mehrheit von Dingen, auf dieselbe, gleiche Beise von letterer unterschieden ift. Der Begriff im ersten Sinne fällt allerdings insofern mit der Befenheit des Dinges zusammen als er eben nur die Borftellung derselben ift; zugleich aber ist er von ihr gerade eben so unterschieden wie die Vorstellung von ihrem Inhalte und dem reellen Objekte, das sie vorstellt.

Endlich folgt ans der obigen Begriffsstimmung von Wefenheit und Verhältniß, daß, wenn es mehrere Rategorieen giebt, durch welche die Dinge als Wesen unterschieden und bestimmt werden, diese Rategorieen zugleich fämmtlich Verhältnißkategor rieen seyn müssen, d. h. Kategorieen, durch welche die Verhältnisse der Dinge in sich und zu einander unterschieden und beftimmt werden.

Anmert. Daß dem Absoluten Besenheit zufommt, kann nicht bestritten werden, wenn vom Absoluten überhaupt die Rede feyn foll. Aber das Absolute ist keineswegs die Wefenbeit oder das Wefen schlechthin. Es unterscheidet fich vielmehr (fategorifch) von allen andern Wefen dadurch, daß feine Befenheit in und fraft feiner Selb ft unterscheidung und Selb ftunterschiedenheit in fich besteht. Geine 2Befenheit ift daber allerdings ein abfolutes Auf = fich = Beruhen und eben badurch von der Besenheit aller andern Dinge unterschieden. Seine Befenheit (Einheit) besteht in einer Mannichfaltigkeit von Bestimmtheiten, die ihm nicht durch Mitwirfung irgend einer ans dren Thätigkeit zukommen, fondern die es sich felbst durch eigne Selbstbestimmung gegeben hat und die zugleich nur Ausflüsse feiner Abfolutheit als feiner Ur = und Grundbestimmtheit find. Seine Wefenheit entsteht nicht aus dem Bufammengeben mannichfaltiger Elemente zur Einheit, fondern ihr Entstehen ift ihr Bestehen in der ewigen Unterscheidung feiner felbst in fich felbst von fich felbst, durch die es fich als eine (trinitarische) Debrbeit von Momenten fest und bestimmt, von denen jedes das Absolute felbst, weil eben nur Moment feiner Unterscheidung in sich felbst von sich felbst ist (vergl. Princip der Philos. II, 303 f. 314 f.). Dasselbe gilt vom meuschlichen Geiste; auch feine Wefenheit besteht in der Selbstunterscheidung in sich, fraft deren er sich als Einheit seiner mannichsaltigen Mo-mente und Bestimmtheiten setzt und faßt. Nur daß seine mente und Bestimmtheiten sest und faßt. Nur daß seine Selbstunterscheidung nicht absolute, sondern (durch die Empfindung, Bahrnehmung und somit durch die Mitwirfung anderer Dinge oder Thatigkeiten) bedingte Selbittbatigkeit ift.

§. 34. Indem die Dinge nach der Kategorie der Wefenheit unterschieden und damit als Wesen gesetzt und bestimmt werden, sind und werden sie nothwendig zugleich nach Innerem und Aeußerem unterschieden. Die mannichfaltigen Elemente, die zur Einheit des Dinges zusammengegangen oder durch eine bestimmte Thätigkeit zusammengesaßt, als Eins gesetzt worden, find damit nicht schlechthin Eins und identisch geworden; —

21 \*

eine ichlicchthinnige Einheit, abfolute 3dentität giebt es, wie gezeigt, überhaupt nicht; - fie find vielmehr nur relativ Eins geworden, indem durch ihr Uebergehen aus Geyn in Andersfeyn nur ihre Berschiedenheit, Die ihre Begränztheit gegen einander, ibr Gefondert - und refp. Getrenntfeyn involvirte, aufgehoben und zum immanenten Momente der Einheit geworden ift. Ju diefer Einheit find und bleiben fie relativ unterschieden. Kolalich ift auch ihr Gesondertseyn, ihr Außereinander, nicht fchlechthin aufgehoben, nicht vernichtet, fondern nur zum Momente ibrer Einheit geworden: wie fie nur relativ Eins und fomit nur relatip in einander find, fo find und bleiben fie in ihrer Einbeit zugleich relativ außer einander. 3hr relatives Jueinander ift bas Junere des Dinges, ihr relatives Außereinander fein Aeußeres. Sind und werden also die Dinge nach ihrer Befenheit unterfchieden, fo werden und find fie nothwendig zugleich nach ihrem Inneren und Meußeren unterschieden; fo gewiß jedem Dinge eine unterschiedene, bestimmte Befenheit zufommt, fo gewiß ift bas In. und Außereinander feiner Elemente und Momente von dem aller andern Dinge unterschieden. Denn feine Befenheit ift eben felbit nur das Ineinander feiner wefentlichen Momente als die Einheit, welche die Mannichfaltigkeit derfelben und damit ihr Außereinander immanent umfaßt; sic ift aber eben so fehr die Mannichfaltiakeit derfelben als die Biclheit, welche die Einheit in fic trägt. Sofern dennach alle Dinge als Befen nach Innerm und Neußerm nothwendig unterschieden find, fo find die Begriffe Des Innern und Neußern in ihrer reinen formellen Allgemeinbeit die allgemeinen Unterscheidungsnormen, Unterschiedsfriterien. Bradicamente aller Dinge, b. h. fie find logischer Ratur, Rategorieen.

Es versteht sich von selbst, daß, wie innerhalb der Besenheit die Einheit und Mannichfaltigkeit der wesentlichen Momente des Dinges, so auch Inneres und Aenßeres in immanentem Verhältniß zu einander stehen, und somit Verhältnißbegriffe sind: das Aeußere des Dinges ist eben so sehr durch sein Inneres als dieses durch jenes bedingt und bestimmt.

Das Innere steht begrifslich in unmittelbarer Beziehung zur Qualität: es ist das bestimmte An - und für - sich - seyn des Dinges als Befens. Das Aeußere dagegen steht in unmittelbarer Beziehung zur Quantität: es ist das bestimmte Für-Andres-seyn des Dinges und damit die Begränztheit desselben als Befens. Denn im Incinander sciner wescntlichen Momente, in seiner Einheit, sit das Ding in sich, auf sich bezogen, mithin das, was es wesentlich an sich und für sich ist. Im Außereinander seiner wesentlichen Momente, die als relativ außer einander zugleich relativ neben einander sind, erfüllt es nicht nur selbst einen Naum, sondern ist auch räumlich neben andern Dingen und schon damit für andre. In sein Acußeres sällt mithin seine Begränztheit und Beschränktheit, Größe und Gestalt, in der es zugleich durch andre Dinge (Thätigkeiten — Einwirkungen) bedingt und bestimmt ist: alle Einwirkung von außen trifft unmittelbar nur das Aeußere des Dinges und nur mittelbar (implicite) das Junere.

Berden durch folche Einwirfung nur unwesentliche Bestimmtheiten des Dinges verändert, so berührt die Aenderung sein Inneres gar nicht; seine Wesenheit bleibt dieselbe und nur sein Aeußeres wird anders. Das Aeußere in dieser Bestimmtheit und Bedingtheit durch andre Dinge gesaßt, abgeschen von seiner Bedingtheit und Bestimmtheit durch das Innere, fann das Aeußere im en gern Sinne oder die Aeußerlichteit des Dinges genannt werden; nur in Beziehung auf letztere hat der Satz eine relative Wahrheit, daß es für die Erkenntniß des Wessens auf das Aeußere nicht ankomme.

Bird dagegen umgekehrt das Aeußere, abgesehen von feiner Beziehung zu andern Dingen, ausschließlich oder vorzugsweife in feiner Bestimmtheit und Bedingtheit durch das Innere gefast, - was überall da der vorwaltende, entscheidende Gefichtspunft ift, wo Juneres und Meußeres nicht bloß ein gegenfeitiges Bedingt- und Bestimmtfeyn, fondern (wie bei den organischen, lebendigen, geiftigen Befen), ein thatiges Sichbeftimmen und Bedingen ift und wo demgemäß jede Einwirfung andrer Dinge auf das Leußere zugleich eine die Einwirfung modificirende Gegenwirfung des Innern hervorruft, - fo ift nach Anleitung des Sprachgebrauchs das Neußere als die Form, das Innere als der Inhalt zu bezeichnen. Die Form im weiteren Ginne ift das durch bas Innere Bestimmte gesammte Neußere des Dinges, die Form im engern Ginne die durch Das Innere bestimmte Gestalt. Demgemäß tann auch der Inhalt im weiteren Ginne als das durch das gesammte Neußere bestimmte Innere von dem Inhalte im engern Sinne, dem durch die Form als Gestalt (die gestaltende Form) bestimmten Innem, nnterschieden werden.

Bis zur Zeit der neueren Speculation galt ziemlich allaes mein der Gat, daß wir von den Dingen hochstens ibr Meußeres au erkennen vermöchten. "In's Innere der Ratur bringt tein geschaffener Geist," fang der Dichter und sprachen ihm Philoso vben und Naturforicher nach. Rants unnabbares, unerkennbares, "Ding an fich" ift im Grunde nur dies unbefannte X des Innern, bas Anfich des Dinges als Befens, das zwar "unfere Sinne rühren und Vorstellungen bewirten," aber mertwürdiger Beife in diefen Meußerungen feiner Thatigkeit nicht fich felber äußern, fondern nur unfer Erkenntnigvermögen zu Meußerungen veranlaffen foll. Danach wären Inneres und Aeußeres, für nns wenigstens, schlechthin getrennt. Seit hegel dagegen ift es gewöhnlich geworden, Inneres und Aeußeres als identisch anzus feben. Die Identität foll zwar eine concrete, in fich unterschiedene Einheit, aber ihr Unterschied nur ein aufgehobener seyn. Allein diefer aufgehobene Unterschied, obwohl angeblich als immanentes Moment der Einheit immer noch vorkanden, ift in Bahrheit nicht vorhanden. Denn Hegel weiß nicht anzugeben oder giebt wenigstens nirgend an, worin denn der aufgehobene Unterschied bestehe, worin also Inneres und Aeußeres in ihrer Einheit noch von einander unterschieden feyen. Bie fogleich am Anfange feis ner Bhilosophie der Urunterschied zwischen Seyn und Richts, weil ein unmittelbar fich aufhebender, nach Begels ausdrücklicher Erflärung "unsagbar" ist, so erscheinen alle aufgehobenen Unterschiede bei ihm unfagbar oder doch ungesagt. nach ihm fallen in der That Inneres und Acuferes schlechthin in Eins zusammen. Beide entgegengesette Unsichten find gleich einseitig und falfdy. Aeußeres und Inneres fiehen fich nicht getrennt gegenüber: sonft wären fie nicht Neußeres und Inneres, sondern Aeu-Beres acaen Aeufteres. Bas schlechthin fich äußerlich wäre, könnte nicht nur nicht in Verbindung, sondern nicht einmal in Beziehung und Berührung fteben. Unfer Babrnehmungs und Erkenntnigvermögen ift daher den Dingen nicht fchlechthin äußerlich, sondern steht schon an sich in Beziehung zum Innern derselben. Bare letteres unferem Erfenntnigvermögen schlechtbin un. erreichbar, fo könnte von Neußerem und Innerem gar nicht die Rede seyn; wir würden diese Begriffe, diese Ramen gar nicht

j

Der Ausspruch des Dichters hat mithin nur einen befiten. Sinn, wenn er bloß fagen will: unmittelbar in's Innere der natur dringt tein geschaffener Geift. Denn fo gewiß wir und die Ratur nicht in einander, sondern außer einander, nicht getrennt, wohl aber gesondert find, fo gewiß können wir das Junere als folches nie unmittelbar, fondern nur im Neußern und vermittelft bes Neußern (durch Anschauungen, welche von der Bahrnehmung felbft ausgeben und berrorgerufen werden, burch Schluffe und Folgerungen vom Aeußern auf das es bestimmende und von ihm bestimmte Innere, durch erverimentirende Einwirfung auf das Neußere 2c.) ertennen. Schon daraus ergiebt fich, daß Inneres und Meußeres nicht, wie Segel will, identisch, ihr Unterschied fein bloß aufgehobener ift. Gie find zwar Momente der Einheit Des Dinges, der Wefenheit, aber Momente, deren Unterschied von einander nicht aufgehoben ift, fondern die innerhalb jener Einheit unterschieden find und bleiben. 3hr Unterschied besteht eben darin, daß das Innere das relative Ineinauder der Elemente und refp. wefentlichen Momente des Dinges innerhalb feis ner Einheit, das Ueußere das relative Außereinander derfelben innerhalb derfelben Einheit ift: lettere ift ja nur die zum relas tiven Ineinanderseyn zusammengegangene, eben bamit aber relativ außer einander bleibende Mannichfaltigkeit derfelben. Meu-Berlich 3. B. ift Baffer diefe beftimmte Fluffigteit von diefem bestimmten Grade der Durchfichtigkeit, Refiftenz, Cobarenz, fpecififcher Schwere 2c., d. h. die Unterschiedlichteit feiner wefentlichen Bestimmtheiten, die auf der Bestimmtheit und ber Unterschiedlichkeit und damit auf dem relativen Außereinander feiner Elemente beruht; innerlich ift es das relative Ineinander von Hydrogen und Dzygen, d. h. das relative Jueinander feiner Neußerlich ift die Bflanze Elemente und ihrer Bestimmtheiten. von allen andern Dingen durch diefe bestimmten Merkmale der Bestalt, Größe, Farbe 2c. unterschieden; in der Gefamuntheit Derfelben besteht für uns ihr Meußeres. Innerlich dagegen ift fie das relative Jueinander der Elemente und souftigen Stoffe, welche die Pflauze durch den Broces des 2Bachsthums, der Bellenbildung 2c., durch den fie als Bflanze entsteht und besteht, fich affimilirt (ergreift und zur Einheit zusammenfaßt). Hier bereits ift das Junere nothwendig als Inhalt, das Acufere als Form zu faffen, da fich beide gegenscitig thatig bestimmen und bedingen. Aber auch beim Baffer, beim Mineral ist das Innere wefentlich Inhalt, sobald es dyn am isch gesaßt wird als das Resultat der Bewegung der sichdurchdringenden Elemente, durch welche das Ding geworden, was es ist, und welche nicht schlechthin aufgehoben, sondern nur (durch gegenwirkende Kräfte) sistirt ist. Achnlich verhält es sich mit dem Aunstwert. Aeußerlich ist das Aunstwert diese gesärbte Leinwand, dieser Stein von dieser bestimmten Gestalt 2c. Aber innerlich, dynamisch, ist es die versinnlichte Idee des Künstlers, die Einheit, die sein Inhalt ist, weil sie das mannichfaltige Aeußere durchweg bestimmt und bedingt, gestaltet, gesornt bat.

Anmerk. Das Absolute unterscheidet sich in Beziehung auf Neußeres und Inneres badurch von allen andern Dingen, daß fein Neußeres nur das relative Außereinander feiner Selbst bestimmtheiten, feiner durch Gelbst unterscheidung ge-festen und bestimmten Momente feiner felbst, fein Inneres das relative Ineinander derfelben ift. Sein Neußercs ift daber nur Aeußerung feiner felbst, feiner unterscheidenden, schenden, bestimmenden Selbstthätigkeit, es ist absolute Form; fein In-neres der absolute Inhalt feiner Form. Aeußerlich steht es zwar in Beziehung zu den weltlichen Dingen, die es von fich unterscheidet; aber dieje Beziehung auf Andres ift wie gezeigt, zugleich nur feine Beziehung auf fich felbst, seine Begränztheit burch Undres zugleich nur seine Selbstbegränzung, jede Einwirfung von außen zugleich mittel . oder unmittelbar fein eig. nes Bollen und Thun. Gben darum wird es in feinem Aeufern zugleich nur fich selber äußerlich. Daffelbe gilt beding-ter Beise vom menschlichen Geiste. Indem er (als Geist) sich auf Andres außer ihm bezieht, bezieht er sich zugleich auf sich felbst, weil das Andre nur für ihn ist als seine Bahrnehmung und Vorstellung, diefe aber zugleich Produkt feiner eignen uns terscheidenden Thätigkeit ist. Aus demselben Grunde ist feine Begränztheit durch Andres zugleich seine Selbstbegränzung. Und wo der Mensch als geistiges Wesen (mit Bewußt-feyn) handelt, sind alle Einwirkungen von außen, alle Motive feines Entschluffes zugleich Momente feiner Selbstbestimmung, weil eben nur durch feine unterscheidende (vorstellende) Thatige keit für ihn gesetzt und von ihm als Motive gefaßt. Nur ift diese feine Selbstbestimmung und Selbstbegränzung bedingt durch das Daseyn des Andern, das er nicht felbst gesetzt und bestimmt hat, das vielmehr in objektiver, für ihn gegebener Bestimmtheit ihm gegenübersteht und auf ihn einwirft, mithin nur relative Selbstbestimmung und Selbstbegränzung, zugleich auch Bestimmtheit und Begränztheit durch Andres.

8. 35. Die Einheit (Wefenheit) des Dinges, fofern fie nicht bloß im Innern, fondern auch im Acukern den Bufammenhang feiner Elemente und Bestimmtheiten, feiner Schranken und Gränzen, und damit die Einheit feiner Ausdebnung, feiner Bestalt und Form involvirt, ift das Ding als ein Ganzes. Die mannichfaltigen Elemente deffelben, fofern mit deren Einigung Das Ding entsteht, fofern fie alfo vom Dinge felbit unterfchieden find und zwar eine Einheit bilden, zugleich aber relativ außereinander und somit in ihrer Einheit zugleich relativ gesondert bleiben, find die Theile, aus denen das Ding als Ganzes beftebt. Sind und werden die Dinge in Beziehung auf Besenheit, auf Inneres und Aeußeres unterschieden, fo werden und find fie fonach nothwendig zugleich in Beziehung auf Ganzes und Theil (oder wie man philosophisch bezeichnender fagen follte, auf Bange beit und Theilheit) unterschieden, b. b. die allgemeinen formalen Begriffe des Ganzen und des Theils find Rategorieen, allgemeine Unterscheidungsnormen, Unterschiedsfriterien und Brabicamente der Dinge.

Rach dem gemeinen Bewußtfeyn und Sprachgebrauche ift der Theil ein folches Sevendes, das nicht gesondert, für fich, fondern in Berbindung, in einem wenn auch nur äußerlichen Bufammenhang der Gränzen und der Gestalt mit andrem Sevenden besteht; das Ganze die Mehrheit folcher Sevenden in ihrer Berbindung, ihrem Zufammenhang. Danach besteht das Ganze nur in und aus den Theilen, und, fofern es wird und geworden ift, entsteht es in, mit und vermittelst der Berbindung der Theile; aber auch die Theile entstehen und bestehen ihrerseits nur in und mit dem Ganzen. Belcher Art die Berbindung felbst fev, tit für diefen Begriff des Ganzen und des Theils gleichgültig. Die Berbindung ift eine chemische, wenn die Theile einfache chemifche Substanzen im obigen Sinn des Borts das beißt einfache Etwas find, die ihrer Natur nach nicht für fich, sondern nur in gegenscitiger Durchdringung bestehen, aber fünftlich getrennt werden tonnen (und refy. werden muffen, wenn fie fur fich bestehen follen). Sie ift eine mechanische, wenn die Theile nicht einfache Elemente, sondern Dingel, also an fich gesondert, für fich fevend, und nur durch Drud und Stoß oder durch ihre Anziehungstraft, Schwere 2c. außerlich fo zusammengefügt find, daß fie in Beziehung auf Begränzung und Gestalt eine Einheit

bilden. Sie ift eine organische, wenn die Ebeile durch Eine immanente, in mannichfaltige Kunktionen unterschiedene Thätigkeit zufammengebracht, zusammengehalten, bestimmt und bedingt, und fomit zugleich Acuferungen jener Thatigfeit und ibrer unterfchiebenen Funktionen find; oder wie Lope will, wenn die Theile burch eine eigenthümliche Combinationsweise (Ernährung, 2Bachsthum und Zengung), in welcher die allgemeinen Birfungsmittel bes Beltlaufs verfnühft fich finden und eine wesentliche 3dee fich ausspricht, entsteben und besteben. Sie ist eine geistige, wenn die Theile nur die einfachen Funktionen, Momente und Produkte einer fich in fich und von Andrem felbstthätig unterscheidenden Thatigkeit find. Auch ba endlich ift ein Ganzes vorhanden, wo die Theile relativ selbständige, für fich sevende Dinge, aber nicht blok mechanisch, sondern dadurch mit einander verbunden find. daß fle fich alle in ihrer gefammten Thätigkeit (— und ihre Thatigkeit ift ihr Scyn —) gegenseitig bedingen und beftimmen, teines alfo ohne die andern bestehen tann, jedes viels mehr von allen übrigen abhängig ist und somit, jedem einzelnen gegenüber, alle übrigen immer das bedingende und bestimmende Ganze bilden, zu welchem das einzelne als Theil gebort. bezeichnen wir ein folches Ganzes zum Unterschied von der Gange beit die jedes einzelne Ding für fich bildet, mit dem namen der Totalität.

Bon diesen unterschiedlichen Gangen ift indeg eine rein mechanische Verbindung im Grunde tein Ganzes. Wenn ich Baffer zu Baffer, Sand auf Sand schütte oder zwei Stude Eisen zusammenschweiße, fo ift das Ganze, das damit entsteht, an fich daffelbe, was die Theile; nur die Quantität hat fich ge-Die bloße Quantität ift aber dem Ganzen wie den ändert. Theilen gleichgültig. Die Theile waren ebenfalls ein Ganzes, che sie verbunden wurden, und bleiben daffelbe, was fie waren, nachdem fie verbunden worden; gleichermaßen bleibt Alles beim Alten, wenn fie wieder getrennt werden. Es entsteht alfo durch thre Verbindung und resp. Trennung nichts andres, als was vor berfelben vorhanden war, - mas dem Begriffe Des Bangen und des Theils widerspricht. Ein von feinen Theilen nur quantitativ unterschiedenes Ding ift in Bahrheit nicht als Ding, fondern nur als Quantum ein Ganzes: nur von einem Quart Baffer find die zwei Röffel die Theile; vom Baffer felbit dages

gen find Hydrogen und Orygen die Theile, aus denen es besteht und durch deren Berbindung es entsteht. Bon der rein mechanischen Berbindung ift indeß dicjenige wohl zu unterscheiden, die zwar auch auf mechanische Beise, aber zu einem bestimmten 3wede, alfo von einer 3medfegenden und realifirenden Thätiafeit hervorgebracht wird. Wenn der Mathematifer ein Dreied sicht, fo verbindet er zwar die drei Linien mechanisch, aber zu dem bestimmten 3wede, die mathematische Riaur eines Dreieds zu bilden; eben so verbindet der Baumeister die Theile eines haufes auf mechanische Beife, aber der 3med der Berbindung ift das berzustellende Haus. Da die Theile für fich den Amed nicht erfüllen, fo ift jeder Theil nicht bloß quantitativ, fondern an fich etwas Andres als das Ganze: durch die zweckmäßige Thatigfeit, durch die fie verbunden werden, ift das Ganze von den Theilen wie der 3med von den Mitteln unterschieden; das rum bort mit der Trennung der Theile nicht nur das Ganze. fondern auch jedes Stud auf ju feyn, mas es mar. Solche mechanische Verbindungen find mithin Gauze im vollen, mahren Sinne Des Borts, aber nur darum, weil bier die mechanische Berbindung infofern zugleich eine organische ift, als zufolge ihrer Rweckmäßigfeit jeder Theil zugleich Mittel und damit Ausdruck des Thuns der Einen den Zwed fegenden und realifirenden Thatigkeit ift.

Hört fonach überall das Ganze auf zu schn, was es ist, sobald seine Theile sich trennen oder wesentlich sich ändern, und gilt dasselbe von den Theilen, sobald das Ganze zerstört oder wesentlich verändert wird, so leuchtet ein, daß das Ganze und die Theile in Verhältniß zu einander stehen, gegenseitig durch einander bestimmt und bedingt sind. Nur da, wo dieß der Fall ist, sind diese Begriffe anwendbar, d. h. sie sind ihrer Natur nach Verhältnißbegriffe, allgemeine Normen und resp. Kriterien für die Unterscheidung des Sichverhaltens der Dinge überhaupt. Nur so gesaßt haben sie einen Sinn und Zwed.

Anmerk. Die Theilbarkeit eines Dinges, d. h. die Möglichkeit, seine Theile zu trennen und damit es schlit als Ganzes zu zerstören, beruht im Allgemeinen darauf, daß es nicht ein schlechthin Einiges, Einfaches, sondern ein Ju-sich-Unterschiedenes ist. Das schlechthin Einfache ist nothwendig schlechthin untheilbar. Denu mit jeder Theilung wird ein Unterschied gesetzt; wo es also unmöglich ist. Unterschiede zu sezen, ist auch das Theilen unmöglich. Aber nicht jedes in

fich Unterschiedene ift als folches auch theilbar. Bielmebr ift nur da, wo au fich von einander unterschiedene Theile (Ele mente) zur Einheit des Gauzen verbunden find, eine Trennung der Theile möglich, weil nur folche Theile (von Natur oder vermöge künftlicher Mittel) abgesondert von einander, für sich Die chemischen Elemente, obwohl ficherlich besteben fonnen. noch in fich unterschieden, find daher gerade als Elemente, d. h. traft ihrer begrifflichen Bestimmtheit, die einfachen Stoffe au feyn, aus denen die (matericllen) Dinge bestehen, nothwendig untheilbar. Eben so ift der Geist schlechthin untheils Denn er ift nicht durch die Verbindung an fich ichon bar. unterschiedener Theile oder Clemente entstanden, fondern feine Theile find nur die unterschiedenen Funktionen, Momente und Brodufte feiner fich in fich felbft unterscheidenden Thatigleit, ber Dentthätigteit, die er zugleich wefentlich felbft ift. Gind jos nach nicht alle Dinge theilbar und fnüpft man doch die Begriffe des Ganzen und des Theils an den Begriff der Theilbarkeit, so hören sie auf, logische, schlechthin allgemeine Begriffe zu fevn und können nicht unter die Rategorieen aufgenommen werden.

Damit erhellet zugleich, daß und wiefern auch dem Absoluten das Brädicat der Gauzheit zukommt. Das Absolute if ein Ganzes, weil es als Geift fich in fich nicht nur von Au drem, fondern auch von fich felbst unterfcheidet; die einfachen Funttionen, Momente und Brodufte diefer feiner unterfcheiden den Thatigfeit, die es zugleich wesentlich selbst ift, find jeine Theile. Es unterscheidet fich in Beziehung auf Ganzes und Theil von allen andern Wesen dadurch, daß jene unterschei-dende Thätigkeit abfolute, unbedingte, durch nichts Andres vermittelte oder bestimmte Selbsthätigkeit ift, daß es alfo als Ganzes nur in Berhältniß zu feinen Theilen und mithin nicht in Beziehung zu irgend einem Andern, fondern nur zu fich felbst steht, mithin absolutes Ganzes, nicht zugleich Theil er nes andern größeren Gangen ift. Alle andere Befen find nur relative Ganze. Denn fie find zugleich Theile der Belt und refp. des Absoluten felbit: der Belt, fofern alle geschaffenen Dinge nicht nur gegenseitig durch einander bedingt und be ftimmt find, sondern auch ein Jusammen, ein 3n - und Miteinander bilden, durch das sie eben so fehr bedingt und be stimmt sind, als es seinerseits von ihnen bedingt und bestimmt ist; des Absoluten, sofern die Welt und alle Dinge nur find in und traft jener Selbstunterscheidung des Absoluten, durch die es, fich felbft erfaffend, von dem Undren, das es nicht ift, fich unterscheidet und eben damit dieg Andre dentt, fest und bestimmt, infofern fie alfo Gedanken des Absoluten find. Auch der menschliche Geift, obwohl Ganzes in und mil. telft feiner fich in fich unterscheidenden Gelbstthätigkeit, ift doch in diefer feiner Denkthätigkeit durch die Mitwirkung andrer Dinge (durch die Empfindung, Perception) bedingt und bestimmt, steht mithin in Verhältniß zu Andrem, ist Theil der Welt und resp. des Absoluten. —

**§. 36**. Nur im relativen Außcreinander. und Gesondert. fenn ihrer Elemente und resp. Theile, also nur in ihrem Aeufern, ihrer Form und Theilheit find die Dinge unmittelbar für einander; nur in ihrem Acugern, in ihrer Form und Theilbeit tonnen fie als Thätigkeiten unmittelbar auf einander mir-Denn nur in ihr Aeußeres, ihre Form und Theilheit fällt fen. ibre gegenseitige Begränztheit durch einander; nur alfo äußerlich, formell, theilweife tonnen fie fich unmittelbar berühren. Diefes unmittelbare Für= Undres. Seyn, welches zugleich das eigne Leupere, die eigne Form und Theilheit des Dinges ift, in welchem es aber zugleich unmittelbar auf Andres einwirft und damit fein Daseyn fund giebt, ift die Erscheinung des Dinges. Sein Anfich - und Fürsichseyn dagegen als fein Inneres, fein Inhalt und feine Gauzbeit, fofern es darin unmittelbar nur für fich und blog mittelbar für Undres ift, ift das Befen des Dinges (im Unterschied von der Besenheit, welche beide Seiten, Inneres und Aeußeres 2c., als Momente der Einheit des Dinges um. faßt). Sind und werden die Dinge nach der Rategorie der 28e. fenheit unterschieden, fo werden und find fie damit zugleich nothwendig in Beziehung auf Befen und Erscheinung unterschieden. Denn sie sind in ihrer unterschiedlichen Wesenheit nothwendig zugleich unterschiedlich für sich wie für einander, also unterschied. liche Befen und Erscheinungen. Der Begriff von Befen und Erscheinung ift mithin ein allgemeiner Beziehungs - oder Gesichtspuntt der Unterscheidung und Unterschiedenheit der Dinge, allgemeine Norm der unterscheidenden Thätigkeit, allgemeines Unterschiedsfriterium und Prädifament der Dinge, - Rategoric.

Die Erscheinung ist nicht, wie man gemeint hat, bloßes Für - Andres - Seyn. Alle Seyende sind vielmehr, wie gezeigt, schon damit für einander, daß sie von einander unterschieden sind; auch die Theile Eines und desselsen Dinges, sein Juncres und Neußeres, Inhalt und Form, Ganzes und Theil sind für einander. Aber damit erscheinen sie noch nicht. Das Für - Andres - Seyn ist vielmehr nur Erscheinung, sofern einerseits in ihm mittelbar das Besen erscheint, und sofern andrerseits in ihm das Ding als Thätigkeit sein Daseyn kund gtebt. Das Besen erscheint mittelbar im Acußern, in der Form und Theilheit, weil Theilheit, Form und Acußeres durch das Ganze, den Inhalt und das Innere bedingt und bestimmt sind. Eben damit äußert sich das Weißern selbst im Acußern, in der Form und Theilheit: das Neußere ist zugleich sein Acußeres, die Form seine Form, die Theile seine Theile. Sofern in und mittelst der Erscheinung das Wesen sür Andres ist, kann man sie den Rester des Wesens neunen. Denn der Rester ist das Ausschiefen als Seyn-sur-slict sie Farbe ist der Rester des Lichts, sofern in ihr das Licht als leuchtende, das Sehen vermittelnde Potenz sich fund giebt.

Wefen und Erscheinung find eben fo wenig trennbar, aber auch eben fo wenig Eins und daffelbe, als Inucres und Meufer res, Inhalt und Form, Ganzes und Theil. Sofern die Er fcheinung durch das Welen und umgekehrt das Welen durch die Erscheinung bestimmt, also das Befen in der Erscheinung reflets tirt, für Andres ift, liegt es nicht hinter, sondern in der Ev scheinung. Dennoch bat die entgegengeschte Behauptung eine wenn auch beschränfte Berechtigung und Bahrheit. Sofem nämlich in das Neußere und damit in die Erscheinung eines Dinges auch die un wefentlichen Beftimmtheiten deffelben fallen, die fich ändern oder fehlen tonnen, ohne daß die Befenheit des Dinges als folche fich andert, fofern alfo auch folche Bestimmthei ten, die nicht durch das Innere, den Inhalt und die Ganzbeit des Dinges bedingt und bestimmt find. doch zu feiner Erscheis nung, weil zu scinem Sevn sfür . Andres gebören, infofern licht allerdings das Wefen des Dinges für das Andre, dem es er scheint, zugleich hinter der Erscheinung. Denn diefe Bestimmtbeiten bilden aleichfam eine Umbullung des Befens, Die erft abgelöft, von der abstrahirt werden muß, wenn das 2Befen erfaßt (Dem Golde z. B. ift es ganz unwesentlich, in werden soll. ber Gestalt einer Munge ju curfiren; wird auf diefe Gestalt ge feben, fo wird nichts vom Befen des Goldes ertannt : fie ift ihm rein äußerlich, das Wefen liegt binter diefer bloßen Aeußerlichfeit der Erscheinung.)

Damit erhellt zugleich, wie falsch und einseitig es ift, Bo fen und Erscheinung zu identificiren oder ihren Unterschied nur als einen "aufgehobenen" zu fassen, — womit er in Bahrheit

"verschwunden", "mfagbar", für uns wenigstens nicht vorbanden ift. Bare es fo, fo mußte auch das Befen unmittelbar ericheinen. Dem widerspricht aber die Thatfache, daß wir nicht nur nicht das Juncre und den Juhalt, sondern auch nicht einmal das Ganze eines Dinges als die Einheit feiner Gestalt un. mittelbar wahrnehmen. Bir faffen viclmehr jedes Ding, 3. B. diefen Tifch, Dicfen Baum, erft als ein Ganzes in der Borftels lung, nachdem wir mit dem Blide oder der hand feine Umriffe, feine Linien, Bintel, Alachen 2c. in ihrem Aufammenbange durch. laufen, d. h. nachdem wir nach einander die Theile feiner Gestalt wahrgenommen haben. Mit der Bollendung Diefer Babrnehmung schauen wir allerdings unmittelbar die unterschiedenen Theile als Ein Ganzes, als Die Geftalt des Ginen Dinges, weil wir uns unmittelbar bewußt find, daß jenes Durchlaufen ein continuirliches, ununterbrochenes war, daß alfo die Theile in Continuität, in Aufammenhang fteben; aber diefer Borftellung des Gauzen geht immer nothwendig die 2Bahrnehmung der Theile Es ift a priori flar, daß die Dinge nur außerlich und voraus. theilweife fich unmittelbar berühren und auf einander einwirken Denn find die Dinge mannichfaltige, unterschiedliche, fönnen. in gegenscitiger Begränztheit neben einander, fo muß entweder jedes Ding von mehreren unterschiedlichen Dingen, alfo von jedem einzelnen nur theilweife begränzt feyn, oder dasjenige, welches fie alle begränzte, mußte mannichfaltig getheilt feyn, weil cs die mannichfaltigen Gränzen der mannichfaltigen Dinge bildete: nur ein Theil der Rugel wird von dem Boden berührt, auf dem fie liegt, und nicht das Ganze der Luft, die alle Dinge auf der Oberfläche der Erde umgiebt, fondern nur Theile der Luft berühren jedes einzelne Ding und werden von ihm berührt. Daraus folgt, daß, wenn zum Begriffe der Erscheinung das Seyn - für - Andres als nothwendiges Moment gehört, die Dinge nur in ihrem Meußern, ihrer Form und Theilbeit einander erfcbeinen tonnen.

Bon der Erscheinung im weiteren Sinne, deren Begriff im Obigen angegeben worden, ist die Erscheinung im engern Sinne, d. h. dasjenige, was ein Ding nicht überhaupt für Andres, sondern für dasjenige Andre ist, dem es erscheint, zu unterscheiden. Wir behaupten wohl: keine Erscheinung ohne Etwas, das erscheint, und ohne ein Audres, dem sie erscheint. Aber wir be-

handten eben fo bestimmt, das dem Steine nichts erscheine, obs wohl er felbit Erscheinung fey. Sierin licgt die Berschiedenheit des Sprachgebrauchs offen zu Tage. Eben so bedeutet uns "die erscheinende Belt" nur die Totalität der Dinge, wie sie von uns wahrgenommen, angeschaut, vorgestellt wird. 28ird die Erscheinung in diesem Sinne genommen und zugleich vorausgefest, daß die Wahrnehmung unabhängig von der Mitwirkung des wahrgenommenen Objekts, nur That und refp. Thätigkeit des wahnehmenden Subjetts sey, so folgt freilich, daß die Erscheinung nichts mit dem Befen des Dinges, dem Rantischen "Dinge an sich," zu schaffen habe, daß sie also bløße Erscheinung, d. h. nichts andres ift, als was vom gemeinen Bewußtseyn und Sprachgebrauche Schein und reiv. grrthum (der Auffassung) genannt wird. Denn der bloße Schein ift dasjenige, was das erscheinende Objekt nicht ob. jeftiv, sondern — sey es in Folge der besondern Beschaffenbeit des Dinges selbst oder des percipirenden Subjekts .- nur für die Auffassung des Subjekts ift, dem es erscheint. Daffelbe ift der Jrrthum, sobald die blog subjektive Auffassung nicht durch die Beschaffenheit des Subjekts oder des erscheinenden Objekts felbst veranlaßt ift, sondern durch die Einmischung der Dentwillführ (Einbildungsfraft) in die unterscheidende Denkthätigkeit, von der alle Auffaffung ausgeht. Allein ob alle Erscheinung für uns bloßer, wenn auch nothwendiger, auf der menschlichen Natur felbst beruhender Schein fey, hängt von der Richtigkeit jener Boraussehung ab, deren Falschheit wir dargethan zu haben glauben. Nur so viel ift gewiß, daß das, was die Dinge für unfer Bewußtseyn, in unserer Auffaffung find, nicht schlechthin identisch ist mit dem, was sie an sich in ihrem Seyn=für=An= dres find, daß alfo ihr FürsunssGevn von ihrem Fürs Anders. Seyn überhaupt, die Erscheinung im engern (subjettiven) Sinne von der Erscheinung im weitern (objektiven) Sinne zu unterscheiden ift. Denn unfere Empfindung, in der fich uns die Dinge fund geben, und noch mehr unsere Auffaffung, in der ihr Daseyn und ihre Beschaffenheit uns zum Bewußtseyn tommen, ift, wenn auch durch die Einwirfung der Dinge felbst bestimmt, doch zugleich auch durch die Thätigkeit (Reaktion) unserer Sinnenorgaue und resp. durch die unterscheidende Thätigkeit unsers Denkens, also durch die besondre Beschaffenheit unsers Wesens vermittelt. Sie ist das Refultat beider Faktoren, und so gewiß die Beschaffenheit unsers Wesens nicht schlechthin identisch ist mit der Beschaffenheit der erscheinenden Dinge, so gewiß können die Dinge in ihrem Seynfür-Andres überhaupt nicht schlechthin dasselbe seyn, was sie in ihrem Seyn-sür-uns, in unserer Perception sind. Es ist eben so falsch und einseitig, diesen Unterschied zum negativen Gegensaße (Widerspruch) zuzuspissen, als ihn zum bloßen aufgehobenen Momente der Identität abzustumpfen. Nur insofern ist er für uns ohne Bedeutung, als wir über die in unserer Natur begründete, ihr angemeksene Auffalfung der erscheinenden Dinge trots aller künstlichen Hülfsmittel schlechterdings nicht hinauskönnen, und somit das Moment des Scheins, das in der Erscheinung der Dinge für uns liegt, von der Erscheinung selbst nicht abzusondern vermögen.

Unter dem Befen der Dinge versteht das gemeine Bewußtfenn das Junere, den Inhalt und das Ganze, fofern dadurch die Erscheinung des Dinges bedingt und bestimmt ift. Nur läßt man gewöhnlich außer Acht, daß umgekehrt die Erscheinung im allgemeinen objektiven Sinne des Worts auch ihrerseits das Befen bedingt und bestimmt. Man fagt wohl: das Befen des Menschen sey seine Geistigkeit, Bernünftigkeit, Freiheit, Sittlich-Wollte man damit behaupten, die Leiblichkeit gehöre nicht feit. zur Befenheit des Menschen, fein Befen fey nicht zugleich durch feine Leiblichkeit bedingt und bestimmt, fo ware der Satz offenbar falfch, wie die Thatfachen der täglichen Erfahrung beweifen. Es kann vielmehr nur gemeint feyn, daß die Leiblichkeit des Menschen die Erscheinung feines Befens im obigen Sinne fey, daß also auch der Mensch nicht mehr Mensch bleibe, sondern ein andres Befen werde, wenn feine Leiblichkeit zerftört wird oder mefentlich fich ändert (womit indes keineswegs ausgeschloffen ift, Das trot einer folchen Zerftörung oder Uenderung der Geift des Denschen fubstanziell fortdaure und unverändert bleibe. Bergl. 3, 37.). Nur darum, weil das Befen der Dinge zugleich durch bre Erscheinung bedingt und bestimmt ift, ift es möglich, auf as Befen eines Dinges von außen einzuwirken, es wesentlich in andern, zu zerftören 2c.; nur darum find die Dinge auch in Beziehung auf ihr Wefen von einander abhängig, durch einaner bedingt und bestimmt.

22

Anmert. hinfichtlich der Rategorieen des Befens und der Erscheinung gilt vom Absoluten dasselbe, mas binfictlich der übrigen bisher erörterten 2Besenheitsfategorieen. Das Abfolute ift nicht nur Befen, fondern es erscheint auch, es ift in feinem Neußern, feiner Form und Theilheit zugleich and Es erscheint zunächst mittelbar in der Belt. für Andres. Denn fofern die 2Belt das vom Abfoluten gefette Undre, von ibm Unterschiedene ift, fo giebt fich zugleich in ihrem Seyn und Befen, in ihrer Erscheinung, nicht nur fund, was das Absolnte nicht ift, fondern es manifestirt fich darin das Abfolute and pofitiv als absoluten Beift, indem einerseits das, was fich felbft. thatig von einem Andern unterscheidet, nothwendig Denftha-tigteit, Bewußtseyn, geistiger natur ift, andrerseits in der Birfung auch die ichöpferische Urfache fich tund gicht. Und fofern das Absolute die Welt nicht bloß von fich unterscheidet. fondern zugleich auch mit sich einigt, also nicht bloß der eine Fattor Dicfer werdenden Ginigung, fondern die einigende Macht felbst ist, so manifestirt es sich in ihr auch als die Ursache alles Fortschritts und Busammenhangs, aller harmonie und Ord-nung (Bernunst) in der Welt. Es ist die hauptaufgabe der Metaubufit darzuthun (und es ift deutgemäß auch vielfach bereits dargethan worden, zuletzt von J. H. Fichte in seiner specula-tiven Theologie), daß die Welt nach Wesen und Erscheinung das Absolute als schöpferischen absoluten Geist nothwendig voraussehe. Nur hängt diefer Nachweis von der Erkenntniß der Welt ab, welche wie alle menschliche Biffenschaft im Werden und in der Entwickelung begriffen ist; er kann mithin nicht eher vollendet feyn, als bis der Proces der menschlichen Grtenntnig vollendet ift; er wird vielmehr auf jeder neuen Entwickelungsstufe von neuem anzutreten feyn. - 2ber das 2b. folute manifestirt sich auch unmittelbar, wenn auch - als Beift - nur dem creatürlichen (menschlichen) Geifte. Denn der creatürliche Geift tann fich nicht als bedingten Geift faffen, ohne fich vom unbedingten absoluten Beifte zu unterscheiden; und er tann diese Unterscheidung nicht vollziehen, ohne eine Berception vom Sevn und Befen des absoluten Geiftes zu haben. Hat er also jeues Bewußtscyn seiner Bedingtheit, fo sest dies nothwendig eine ihm zu Theil gewordene, wenn auch ihm felbst unbewußt vollzogene, unmittelbare Rundgebung des Abjoluten als des absoluten Beiftes voraus. Auf ihr berubt das unmittelbare Gefühl der "schlechthinnigen Abhangigkeit," welches Schleiermacher mit Recht für den Grund aller Religion und Religiosität erflärte. -

Das Absolute ist jedoch in Beziehung auf Wesen und Erscheinung zugleich auch von allen andern Dingen unterschieden. Denn in seiner Beziehung auf Andres bezieht es, wie gezeigt, zugleich sich auf sich; in seinem Seyn+sür+Andres ist es mithin zugleich für sich. Andrerseits ist sein Neußeres, feine Form und Theilheit nur Resultat seiner absoluten Selbstthätigseit, durch die es sich in sich selbst und von Andrem unterscheidet. Indem es also in seinem Ausgern, in seiner Form und Theilheit für Andres ist, erscheint es zugleich sich selbst siene Erscheinung ist absolute Selbstmaniscitation, durch nichts Andres bedingt und bestimmt, Erscheinung des Wesens und nur des Wessens, — in analoger Art wie beim ächten Annstwerf das Aleußere durchweg vom Junern bedingt und bestimmt, nur Erscheinung der Idee son solle. Alle andern Dinge sind dagegen in ihrem Seyn - für Andres zugleich nothwendig durch Andres bedingt und bestimmt. Ihre Erscheinung ist mithin niemals und in keinem Momente reine, bloße Erscheinung ihres eignen Wessen, sollten zugleich der Einwirfung (Aleußerung) andrer Dinge, also zugleich Erscheinung eines Andern ; und nur sofern diese ihre Bedingtheit und Bestimmtheit durch Andres, dieser ibr Unterschied vom Absoluten, zu ihrer allgemeinen Wessen und wessen und Bestimmtheit durch Andres diese ihre Unterschied vom Absoluten, zu ihrer allgemeinen Wessen in ihrem allgemeinen logischen Begriffe der Erschein ung nicht im Wessensen logischen Begriffe der Erschein

§. 37. Die Thätigkeit der Elemente, durch welche sie aus Unterschiedenheit und Gesondertheit zur Einheit zusammengehen, und refp. die Selbstthätigfeit des Etwas, durch welche es fich in fich unterscheidet und damit fich felbst als eine Einheit unterschied. licher Momente fest, ift das Prins des Dinges felbst und also auch des Junern und Neußern, des Inhalts und der Form 2c. Sie ist mithin vom Dinge selbst wie von seinem Innern und Acußern 2c. unterschieden. Zugleich aber ift fie unmittelbar Eins mit ihm. Denn sie geht unmittelbar in ihre That, in die Einbeit der unterschiedlichen Momente, die das Ding felbit ift, über; indem sie fich vollzieht, in und mit ihrem Thun, ift unmittelbar zugleich das Ding felbst mit feiner Beschaffenheit, feinem Inneren und Neußeren, Inhalt und Form 2c. gesetzt. Gie geht au-Berdem in ihrer That auf, besteht nicht für sich ihrer That gegenüber, sondern nur immanent in ihrer That, erscheint mithin auch nicht für fich als Thätigkeit, sondern nur in ihrer That als That. \*) Eine folche in ihre That aufgehende, in ihr immanente.

22\*

<sup>•)</sup> Bon ber fich in fich unterschelbenden Thätigfeit, burch welche ber Geift unmittelbar eine Einheit unterschiedlicher Momente ift, muß wie früher erinnert worden, diejenige Thätigfeit, burch welche er feine Momente von fich unterscheidet, durch welche er also ihnen immanent gegenübertritt

nicht als Thätigkeit felbit erscheinende Thätigkeit nennen wir eine Rraft (und unterscheiden fie vom bloßen Bermögen). Diese Rraft, durch welche das Ding entsteht und besteht, indem sie seine mannichfaltigen Momente nicht nur zur Einheit verbindet, sondern auch in Einheit zusammenhält, ist die Substanz des Dinges.

Sie substirt dem Dinge, indem fie die Boraussepung feines Daseyns wie aller feiner Bestimmtheiten, feines Innern und Neußern zc. ift. Das Innere und Acufere, Inhalt und Form, Ganzbeit und Theilheit, Befen und Erscheinung sind nur ihre Modificationen. Denn fle find nur die That, in welche jene Thätigkeit übergegangen, in welcher fie immanent ift, und welche ihrerseits nur in und mit und fraft jener Thatigkeit besteht. Sie find daber zwar das Anderssevn der Substanz. - Denn jene Thätigkeit ift aus Thun in That und damit in Andersseyn übergegangen; — aber sie sind zugleich nur ihr eignes Andersfevn, - denn die Thätigkeit ift mit der That, in die fie übergegangen und in der sie aufgegangen ist, zugleich unmittelbar Eins. Eben dieß aber ift nach gemeinem Sprachgebrauch der Begriff der Modification. Mit dem Ueber- und Aufgeben der Substanz in ihren Modificationen ift fie indes als Thatigteit teineswegs aufgehoben, fo daß fie an fich Unthätigkeit geworden wäre; fie bleibt vielmehr Thätigkeit schon darum, weil fte die unterschiedenen Elemente nicht bloß einigt, sondern auch zusammenhält. Sie ist mithin fortwährende Thätigkeit und jedes Thun des Dinges ift durch fie bedingt und bestimmt; nur weil sie in ihrer That immanent ist, kann sie nicht unmittels bar, sondern nur in und mittelst ihrer That (im und am Dinge) als Thätigkeit: erscheinen: fie ift nicht äußerliche, fondern innerliche Thätigkeit.

und Bewußtsen und Selbstbewußtsen ift, unterschieden werden. Beibe vollziehen sich zwar zugleich und zusammen und find insofern nur Momenie Eines Aftis; der Geist kann sich nicht in sich unterschieden, ohne zugleich, wenn auch noch so unbestimmt und unflar, seine Momente von sich zu unz terscheiden: benn nur badurch sind sie seine Momente von sich zu unz terscheiden: benn nur badurch sind sie seine Momente, nur dadurch also ist er in sich unterschieden. Nichtsbestoweniger ist jene Thätigkeit, in welcher er eine Einheit unterschiedlicher Momente unmittelbar ift, von berjeznigen Thätigkeit, in welcher er als eine folche Einheit sich selbst faßt und weiß, an sich eben so unterschieden wie bas reelle Seyn vom ideellen ober wie bas Seyn vom Wissen, das Ding an sich von ber Borstellung.

Sofern die Dinge in ihrem Kurschander-Sepn, in ihrer Erscheinung, auf einander einwirken, fich gegenseitig bestimmen und damit ihre Erscheinung andern, fo wird zwar die Erscheis nung eines Dinges in Folge solcher Einwirkung anders; aber iene Thätiakeit, durch welche das Ding entsteht und besteht, anbert fich damit nicht. Denn als innerliche Thatigkeit wird fie durch die andernde Einwirkung andrer Dinge gar nicht betroffen; jede Menderung von außen trifft vielmehr nur die Erscheinung, alfo nur die Modification der Substanz, nicht die Substanz felbit. Die Substanz bleibt mithin im Bechsel der Erscheinung. Dafe felbe gilt von dem Dinge, das dadurch Ding ift, daß es durch eigne Thatigkeit Andres mit fich einigt (fich affimilirt) oder fich in fich felbst unterscheidet und damit fich als Ding fest. An dieser Ehatigkeit fann es Andres und wieder Andres mit fich eis nigen, fich in fich felbst anders und wieder anders unterscheiden, - womit nothwendig fein Aeußeres, weil fein Innercs fich anbert, - die einigende und refp. fich in fich unterscheidende Thatigkeit rein als solche wird von dieser Berändernng nicht betrof. fen: die Substanz bleibt im Bechsel der Erscheinung. -

Sind und werden die Dinge nach der Kategorie der Befenheit unterschieden, so müssen sie auch in Beziehung auf Substanz und Modification unterschieden werden. Denn da sie nur in und traft jener Thätigkeit sind, was sie sind, so können sie auch nur unterschiedliche Dinge seyn, sofern jene Thätigkeit eine unterschiedliche ist. Der allgemeine formale Begriff der Substanz und Modification ist mithin wiederum ein allgemeiner Gesichtsund Beziehungspunkt der Unterschiedenheit und resp. Gleichheit der Dinge, allgemeine Norm der unterschiedenden Thätigkeit, allgemeines Unterschiedskriterium und Prädicament, — Rategorie.

Der Begriff der Substanz ist einer der wichtigsten und schwierigsten im Gebiete der Philosophie. Die obigen Bestimmungen werden daher vielfältigen Widerspruch sinden. Um so nothwendiger wird es seyn, ihnen einige Erläuterungen solgen zu lassen. Was zunächst das gemeine Bewußtseyn, das praktische Leben und die s. g. erakten und historischen Wissenschaften vetrifft, so spielt in ihnen begreislicher Weise der Begriff der Subtanz keine große Nolle. Indeh bildet er sich doch auch für das zemeine Bewußtseyn, wenn es darauf reslektirt, daß den manlichfaltigen Bestimmtheiten, Momenten, Theilen, die wir an einem Dinge wahrnehmen und in denen das Ding unmüttelbar für uns besteht, die aber mannichfach sich ändern, doch Etwas zu Grunde liegen muß, an dem der Wechsel und die Aenderung sich vollzieht, und das sich gleich bleibt, so lange das Ding als dasselbe Eine Ding besteht. Dieses unwahrnehmbare, unbekannte X, welches das gemeine Bewußtseyn als den Träger der mannichfaltigen Bestimmtheiten des Dinges und als den Grund seiner Einheit faßt, ist ihm die Substanze. Für das gemeine Bewußtseyn existiren mitchin so viele Substanzen als es Dinge giebt.

Die Chemie corrigirte diese Auffassung. Sie meinte ente deckt zu haben, daß jenes & die Gesammtheit (Summe) der eine fachen Stoffe fey, aus denen das Ding bestehe; und nannte die felben deshalb Substanzen. Allein der Grund der sich gleich bleibenden Einheit des Dinges fann offenbar nicht eine Mannich faltigkeit von einfachen, verschiedenen Etwas feyn: denn eine folche Mannichfaltigkeit bildet an sich keine Einheit, keine Sich felbft-Gleichheit. Richt sie, sondern vielmehr die chemische Ber bindung der Elemente, ihr Juseinander, ju dem fie zufammenge gangen, und in dem fie nicht mehr find, was fie vorher warm, alfo die Thätigkeit, durch die fie zur Einheit verbunden und in Einheit zusammengehalten werden, ift der Grund jener Einheit. Nicht hydrogen und Oxygen, sondern ihre chemische Berbiw dung, d. h. die ihnen eigenthumliche Thätigfeit, durch welche ft fich in gegenseitiger Durchdringung einigen und in Einheit m fammen bleiben, ift die Substanz des Baffers. Dicfe Thatigitit besteht fort, möge das Waffer ruhig oder bewegt feyn, in Dunt fich auflösen oder zu Eis gefrieren: ja fic besteht fort, sebh wenn bas Baffer zerfest, in Sydrogen und Drugen durch im fere Einwirfung aufgeloft wird. Denn beide Elemente fonut nur funftlich, durch eine ftarfere Gegenwirfung, aus einander g" halten werden: sobald die sie trennende Dacht wegfällt oder überwunden ift, einigen fie fich unmittelbar wieder zu Baffa: fene ihre eigenthümliche Thätigkeit wird mithin nur momentan zum blogen Bermögen, d. i. zu einer durch eine ftärfere Begat wirfung gebundenen und damit der Aeußerung unfähigen Thatig teit, herabgesett. Eben so ift die Substanz der Bflanze nicht die Mannichfaltigkeit der einfachen Stoffe, aus denen die Pflange chemisch besteht; — diese find nicht einmal die Elemente der Pflanze als folcher, fondern des Holzes, d. h. der todten Pflanze

ī

die teine Pflanze mehr ift; - die vegetabilische Substanz tann vielmehr nur gefaßt werden als die Thatigfeit bes Bachsthums, burch welche zunächst bas Samenforn andre Stoffe mit fich einiat. fie fich (mechanisch und chemisch) affimilirt und damit zur Bflanze aufwächst, fich als Bflanze in bestimmter Form entfaltet. fich gegen fremdartige Einwirfungen erhält u. f. m. Diefe Thatiafeit bleibt wefentlich diefelbe, obwohl die Bflanze andre und wieder andre Stoffe fich affimilirt und refp. von fich ausstößt, obwohl fie Blätter und Früchte treibt, um fie fallen zu laffen und wieder andre zu treiben; fie bleibt dicfelbe, wenn auch die Bflanze durch äußere Einwirfung verfrüppelt, oder verstümmelt, oder in einer andern, als ihrer natürlichen Form fich zu entfalten genöthigt wird. Daffelbe gilt vom thierischen Organismus. Bei der Substanz des Geistes endlich kann von einer Mannichfaltiakeit einfacher chemischer Stoffe gar nicht die Rede seyn. Sie besteht vielmehr in jener fich in fich unterscheidenden Thatigkeit, durch welche der Geift als eine Einheit mannichfaltiger Momente fich felbst fest. Sie bleibt dieselbe, wenn sie auch ans dre und wieder andre Unterschiede setzt und rosp. die gesetzten ändert oder aufhebt, sie bleibt dieselbe im Wechsel der Empfin-Dungen, Berceptionen, Borftellungen, in deren Mannichfaltigkeit ibre Neußerung, ihre Erscheinung besteht. Auf ihr beruht jene "Einheit der Apperception, " das "3ch dente", das nach Rant alle unfere Borftellungen begleitet, d. h. die fich gleichbleibende Einheit Des Gelbitbewußtfeyns. - Ja die einfachen chemischen Elemente felbst können nur in und fraft ihrer Substantialität unterschiedliche Bestimmtheiten haben, d. h. auch jedem von ihnen kommt eine von feinen Bestimmtheiten noch zu unterscheisbende Substanz ju. Denn unterschiedliche Bestimmtheiten tann es nur haben, fofern es - trop feiner Einfachheit - doch noch in fich unterschieden ift, und dieß tann es nur feyn, fofern feine Unterfchiede durch eine Thätigkeit in fo unauflöslicher Einheit aufammengehalten werden, daß es eben als einfaches Element, unzerfegbar erfcheint.

Das gemeine Bewußtfeyn hat, wie in der Regel, so auch hier im Allgemeinen wohl das Nechte getroffen und es nur oberflächlich, einseitig und ungenau aufgefaßt. Die Substanz ist in der That der Träger der mannichfaltigen Bestimmtheiten des Dinges, der Grund seiner sich gleichbleibenden Einheit. Aber fie ift kein ruhendes Seyn, sondern wesentlich Thätigkeit. Sie ist ferner in der That nicht wahrnehmbar, sie erscheint nicht unmittelbar, sondern nur in und mittelst ihrer Modificationen; aber darum ist sie nicht ein unbekanntes, jenseit der Erscheinung lie gendes und somit nur vorgestelltes X; sie erscheint vielmehr selbst mittelbar in der Erscheinung und giebt sich daher auch in und mittelst der Wahrnehmung kund, d. h. bewirkt mittelst der Bahr nehmung — wenn auch oft nur auf fünstlichem Wege — eine Anschauung und Vorstellung ihrer selbst. Es giebt endlich in der That so viele Substanzen als Dinge; aber von diesen mannichsaltigen reellen Substanzen ist der Eine Begriff der Substanz, dem gemäß und mittelst dessen sie ihre Bestimmtheit haben, zu unterscheiden.

Dennoch gründete die Philosophie anfänglich ihre Begriffs bestimmung der Substanz nur auf die einfeitige, oberflächliche 2014 faffung des gemeinen Bewußtseyns. Bei Ariftoteles vertritt ben Begriff der Substanz die ovoia (πρώτη), d. b. der Be griff alles Deffen, was im Sage (Urtheile) nur die Stelle des Subjekts einnehmen, niemals von einem Andern prädicirt wer Darunter subsumirte er, wie gezeigt, Die einzelnen, den kann. individuellen Dinge, fofern jedes eine Bielheit von Bradiaten hat, also der Träger seiner Prädicate, die Einheit ist, welcher die Prädicate als seine Bestimmtheiten (Accidenzen - Attribute-Rodificationen) inbariren. Descartes begriff unter Substan aleichermaßen Alles, mas Träger von Accidenzen fey. Er bo trachtete daber alle Dinge als Substanzen, die Qualitäten ber felben als deren Modificationen (modi), und bezeichnete unter letteren diejenige als Attribut, welche feine andre gur Bov aussehung habe, alfo durch fich felbst subfiftire, und daber dem Dinge immer und unter allen Umftänden zukommen müsse, so lange es überhaupt bestehe. Diefen Begriff hielten die Cartefiana im Befentlichen fest. Ist danach die Substanz nichts als du völlig unbeftimmbare Etwas, welchem die Accidenzen inhärirm, fo hat Lode freilich Recht, wenn er diefe Borftellung für eine fehr undeutliche, nichts fagende erklärt und vom Gebrauch der felben in der Philosophie nichts wissen will. Nur verfällt a feinem eignen Ladel, wenn er fie an einer andern Stelle (II, 12, 6) doch selbst ganz im Sinne des gemeinen Bewußtjepus au wendet, indem er auf sie eine ganze Gattung unferer f. g. com

plezen Borstellungen gründet. Damit erkennt er unwillkührlich an, daß weder die Philosophie noch das gemeine Bewußtseyn ihrer entrathen können; und wenn er zugleich behauptet, daß wir die Vorstellung von Substanz weder durch äußere noch innere Wahrnehmung haben noch haben können (I, 4, 18), so räumt er implicite ein, daß seine Theorie von dem Ursprung aller unserer Vorstellungen aus äußerer oder innerer Wahrnehmung unhaltbar sey.

Bährend nach Locke Substanz nur eine unbestimmte Borftellung ift, die wir mit andern bestimmten verbinden und fo complere Borftellungen (wie "Blei, Mensch") bilden; während er Dahin gestellt feyn lagt, ob diefer Borftellung etwas Reelles euts fpreche, aber, wenn dieß der Fall wäre, consequenter Beife mit Descartes behaupten müßte, daß es eine Bielbeit von Substanzen gebe; ift nach Spinoza die Substanz nur Eine und das allein Wirkliche, alle Realität nur in ihr und durch sie. Per. substantiam intelligo id, quod in se est et per se concipitur; diese Definition verbunden mit dem Axiom: omnia quae sunt. vel in se, vel in alio sunt, ift die Grundlage feines gangen Gy-Sie ift aber offenbar eine Berschmelzung der Begriffe stems. Substanz und Urfache. Denn das, quod in se est, fällt nach Spinoza zusammen mit der causa sui, und das, quod in alio. est, per quod etiam concipitur, ist ihm die Modification (Affeftion) der Substanz und fällt zufammen mit der Birtung, welche ibm nur dadurch von der Urfache unterschieden ift, daß ihre Ertenntniß (cognitio) von der Erkenntniß der Ursache abhängt. Dennoch hat Spinoza nirgend dargethan, daß es nur Eine Substanz geben könne. Denn er beweist überall nur, daß zwei oder mehrere Substanzen Gines und deffelben Attributs unmög. lich (undenkbar) seven, woraus offenbar nicht folgt, daß es nicht mehrere Substanzen von verschiedenen Attributen geben Die Einheit der Substanz gewinnt er erst durch feine fönne. Definition vom Besen Gottes: per Deum intelligo ens absolute. infinitum, h. e. substantiam constantem infinitis attributis, quorum unumquodque aeternam et infinitam essentiam exprimit. Ift Gott eine folche Substanz von unendlichen Attributen, fo daß es tein Attribut geben kann, das ihm nicht zukäme, fo kann es freilich außer Gott keine Substanz geben. Aber daß Gott fo gedacht werden muffe, hat Spinoza fo wenig dargethan, als er begreifs

lich gemacht hat, wie überhaupt Eine Substanz mehrere Aitribute und Affektionen haben könne. Ja es ift ein reiner Biderwruch, wenn er die Substanz definirt als dasjenige, mas in fich fep und durch fich aufgefaßt werde, und doch angleich behauptet, jedes Sepende muffe unter irgend einem Attribute aufgefaßt werden. Daraus folgt zunächst, daß die Substanz nicht durch fich, sondern nur durch oder mittelst eines Attributs, und weiter daß eine Substanz mit mehreren Attributen aar nicht als Eine anfacfaßt werden kann. Denn woran giebt fich zu ertennen, daß die mehreren Attribute nur Einer Substanz angebören, wenn doch die Substanz nicht felbst, fondern nur unter irgend einem Attribute aufgefaßt werden tann? - Die Biderfprüche und Unbegreiflichkeiten, denen wir bei Spinoza begegnen \*), beruhen im Befentlichen darauf, daß ihm die Substanz bloßes Scyn, nicht Thätigkeit ift. Selbst die causa sui ift ihm nicht Thätigkeit, sondern das, cujus essentia involvit existentiam, sive id, cujus natura non potest concipi nisi existens. Das Eine, alleinige, schlechthin ununterschiedene Seon tann aber unmöglich mehrere unterschiedliche Bestimmtheiten, meder als Attribute noch als Affektionen oder Modificationen haben, noch auch im Wechsel der Erscheinung Eins und daffelbe bleiben. Denn follen die Attribute und Modificationen dem Ginen Seyn felbst zufommen und felber feyn, fo fteht mit ib. nen die unterschiedslose Einheit der Substanz im reinen undent. baren Biderspruchc. Sollen fie aber, wie Spinozas Attribute, nur dasjenige feyn, was der (menschliche) Berftand von der Substanz auffaßt, so find fie leerer, wesenloser Schein, keine Attribute und Modificationen der Substanz, sondern bloge Borftellungen des Berftandes, die er ichopferisch, felbständig, unabhangig von der Substanz producirt, halt und trägt, und fomit legterer felbst frei und unabhängig, als eine andre Substanz gegenübertritt. Außerdem begeht Spinoza denselben Fehler, dem die Speculation fo oft verfällt. Abgesehen von der Richtigkeit feiner Begriffsbestimmung, ist seine Definition nur der allgemeine formale, logische Begriff der Substanz, dasjenige, worin die Dinge in Beziehung auf ihre Substantialität unterschieden

<sup>\*)</sup> Sie find vielfach zur Evidenz nachgewiefen. Bergl. Grundprin= rip d. Philof. I, 44 f. Erbmann: Bermifchte Auffähe. S. 147 f.

und demgemäß besondere, unterschiedliche Substanzen find. das aber eben darum ihnen allen zufommt und in ihnen das Eine und Diefen bloß formalen, logischen Begriff hypostafirt Identische ift. Spinoza und identificirt ihn mit dem reellen Seyn und Wefen des Absoluten, und to wird letteres die Eine und identische une endliche Substanz, zu der alle Dinge als bloke Modificationen fich verhalten. Db damit Birflichkeit und Erfahrung übereinftimmen, ja ob ein folches Berhältniß auch nur deutbar fev. fümmert ihn nicht. Und boch leuchtet ein, daß, wenn die Dinge nur die Modificationen des Absoluten als der Substanz mas ren, das Absolute in der That nicht deutbar wäre. Denn so gewiß ich schlechterdings nichts denfen tann, ohne es von irgend einem Andern, das es nicht ift, zu unterscheiden, fo gewiß muß ich das Abfolute, um es als abfolute Substang deuten zu tons nen, nothwendig von andern Substanzen unterscheiden, d. b. ich vermag es nicht als die Eine und alleinige Substanz zu deuten: die schlechthin Eine und alleinige, also schlechthin unterschiedslofe, unbestimmte Substanz ift eben fo undenkbar als das fcblechtbin Unbestimmte überhaupt.

3m entschiedenen Gegenfatz gegen Spinoza behauptet Leib. nit nicht nur die Bielheit der Substanzen, fondern auch, daß nur das Thätige, die ursprünglich lebendige Kraft (vis activa), die nicht in einer naben, ber äußern Anregung bedürftigen Möglichfeit des Handelns bestehe, sondern einen Aftus, eine Eutelechie in fich enthalte, den Namen der Substanz verdiene. Bas nicht thätig. fey, fonne unmöglich Substanz beißen, da es alles Grundes der Subfiftenz entbehre; ja ce laffe fich leicht zeigen, daß das schlecht. bin Unthätige auch gar nicht existire (Opp. philos. ed. Erdmann, p. 122. 125. 617. 111.) Seine Monaden find ihm folche originale. Durchaus fvontane Gelbstthätigkeiten, jede derfelben eine Substanz, eine einfache immaterielle Einheit, untheilbar und ohne Theile, jede das ganze Universum vorstellend, jede eine Belt für fich, ihre Borftellungen als Afte ihrer Sclbitthatigkeit ihre Modifica. Aber indem er mit diesen Bestimmungen jede Monade. tionen. für ein schlechthin felbständiges, unbedingtes, an sich in teiner. Beziehung zu Andrem ftebendes Befen erflärt, und demnach un. ter Substanz nicht blog die Thätigkeit versteht, die dem Dasevn Des einzelnen Dinges, deffen Substanz fie ift, substirt, fon-Dern eine Thätigkeit, die schlechthin in und durch fich fub.

Aftirt, indem er also im Begriff der Substanz fenes per se esse Spinozas ftehen läßt, geräth er nicht nur mit seinen eignen Grundanschauungen (von Gott als der schöpferischen Urmonas, von der prastabitirten Harmonie, von der Unterschiedenbeit der Monaden in nackte, empfindende und bewußte 2c.) in Biders fpruch, fondern er vermag auch weder die Bielheit der Subfanzen nachzuweisen, noch das Dasevn der erscheinenden, mate riellen Körperwelt, das Bewußtseyn der Abhängigkeit unserer finnlichen Empfindungen, Babrnehmungen, Anschauungen von ber Mitwirfung äußerer Gegenstände, zu erklären. Schlechtbin felbständige, unbedingte, svontane Thätigkeiten, deren Thun nur im Vorstellen besteht, find nothwendig an fich einander völlig gleich: es ift nicht einzusehen, worin ihr Unterschied bestehen, woher ihre Unterschiedenbeit rühren foll. Selbst wenn fie, wie Leibnit will, beschränkt wären, fo könnte doch jede nur fich felbst ihre Schranke fegen, und eine folche Schranke ware ei nerfeits zugleich teine Schranke, andrerseits ware nicht zu be greifen, wie fie fich unterschiedlich beschränken könnten, da jede der andern an fich völlig gleich ift. Sie follen durch den Grad der Klarbeit und Deutlichkeit ihrer Borftellungen unterschieden fepn; aber was könnte eine Monade veraulassen, unflare, vers worrene Borftellungen zu erzengen, was könnte fie bindern. lauter evidente Borftellungen zu produciren, und warum follte bie eine flare, die andre unflare Borftellungen, die eine bloge Bor stellungen, die andre dagegen auch Empfindungen, und eine dritte Bewußtfeyn und Selbstbewußtfeyn haben, da fie an fich einander völlig gleich, völlig spontan und selbständig thätig find? Leibnitz bemerkt zwar wiederholentlich: ohne die Beschränkung, ohne die Verworrenheit der Vorstellungen, ohne das Princip der Paffivität würde jede Monade Gott feyn, und ohne die innere Berschiedenheit der Monaden würde es keine Individuen geben. Aber daraus folgt nur, daß, fo lange diefe Ber fciedenheit, diefe Baffivität, Berworrenheit, Befchranttheit nicht nachgewiesen ist, auch nur Eine Substanz (Gott) angenommen werden kann. — Die Monaden ferner follen schlechthin immateriell und unräumlich feyn, es foll unter ihnen ,, weder Rabe noch Ferne geben; " und doch follen fie neben einander, ja gruppenweife sogar zusammen, in Berbindung mit einander, die eine als herrin über die andere bestehen, und eben dadurch die Er

scheinungen der Körperwelt veraulassen. Aber wis ift ein Rebeneinander, ein Zusammen schlechthin unräumlicher, selbstittändiger, an fich in keiner Beziehung der Rabe und Ferne ftebender Besen möglich? wo ift die Thatigkeit oder Kraft, die fie zusame. men bringt und hält? wie alfo tonnen fie als zufammen, als "Aggregate" (Rörper), zur Erscheinung kommen, da doch in Babrheit nichts da ist, das in dieser Erscheinung erschiene? (Beral. Grundprincip d. Philos. I, 70 ff.). - Man sieht, der Kehler liegt darin, daß Leibnitz, obwohl er gegen Spinozas per se esse und per se concipi polemisirt, doch felbst den Begriff der causa: sui mit dem der Substanz verschmelzt und somit zwei Begriffe identificirt, die an sich keineswegs in Eins zusammenfallen. Das Absolute als die absolute Substanz ist allerdings infofern zugleich causa sui, als es absolute fich in fich unterscheidende Selbstthas tigkeit ift, somit fich felbit als eine Mannichfaltigkeit von Domenten fest und zugleich diefe Momente in fich zur Einheit zus fammenfaßt und zusammenhält. Aber es ift causa sui nicht weil es Substanz, sondern weil es absolut ift. 3m Begriffe der. Substanz liegt an sich nur, daß sie das Substirende fey, welches, dem Daseyn, der Beschaffenheit, dem Innern und Meußern 2c. eines Dinges zu Grunde liegt, und welches, wie gezeigt, zunächft die die mannichfaltigen Elemente (Momente) einende und zusame baltende Thätigkeit ift. Unmittelbar ift es diefe Thätigkeit, durch welche das Ding als Ding, als eine Einheit unterschiedlicher Momente und Bestimmtheiten, entsteht und besteht. Aber diefe Thätiakeit braucht keinesweas absolute Selbstthätiakeit zu sevn. fie kann vielmehr fehr wohl von einer andern Thätigkeit geset, bedingt und bestimmt feyn. (Jene dem Hydrogen und Drygen eigenthumliche Thätigkeit, fich zu Baffer zu einigen, wodurch 2Baffer unmittelbar entsteht und besteht, braucht keineswegs ihre eigne Selbstbestimmung noch reine Selbstthätigkeit zu feyn.) Eben fo. wenig gehört es zum Begriffe ber Substanz als Thatigkeit, daß. ibr Thun im Borftellen bestehe. Die Bestimmung der Leibnige: schen Monaden als vorstellender Selbstthätigkeiten involvirt viels mehr eine zweite ungehörige Bermifchung zweier feineswegs identischer Begriffe. Nicht jede Substanz ift als folche fich in fichfelbst und von Andrem unterscheidende Thätigkeit; nicht jedes fubstanzielle Ding ift ein pfpchisches, geiftiges Befen. Die Dinge, find vielmehr in Beziehung auf ihre Substanzialität (tategorisch):

I

dadurch unterschieden, daß ihre mannichfaltigen Momente md Elemente auf unterschiedliche 2Beije, zu chemischen oder organifchen oder geiftigen Einbeiten, zufammengefast und zufammengebalten erscheinen. Alle Substangen für porftellende Selbitthatigfeiten erflären, heißt den Unterschied zwischen Ratur und Beift Die unvermeidliche Confeguens ift ber einscitigfte leuanen. Endlich begebt auch Leibnik Idealismus und Spiritualismus. den Kchler, daß er den logischen Begriff der Substanz nicht von dem reellen Seyn unterscheidet. Seine bloß formale Definition von Substanz ist ihm schlechthin daffelbe, was jede Substanz realiter ift; der logische Begriff hat nach ihm feine andre Beftimmung als das reelle Befen der Sache felbit auszudruden. Darum tann es dann consequenter Beise auch feine substanzielle Berichiedenbeit unter den reellen Substanzen geben.

Bei Rant finden wir die gerade entgegengesette Anficht. 36m ift der allgemeine formale Begriff der Substanz nur Rategorie, nur ein Stammbegriff unfers Berftandes im oben au geführten Sinne des Worts; ob die Dinge an fich nur Einer und derfelben Substanz oder unterschiedliche Substanzen feven, ob bei ihnen überhaupt von Substanz und Modification (Accideng) die Rede seyn fönne, wissen wir nicht, da wir überhaupt vom Dinge an fich nichts wiffen. Aber an den Dingen als Erscheinungen (in ihrem Seyn für uns) muffen wir nach der Ratur unfers Verstandes Substanz und Modification unter scheiden. Denn wir könnten ohne diese Unterscheidung kein fategorisches Urtheil fällen und somit überhaupt nicht urtheilen, da die Subjekte der fategorischen Urtheile stets Substanzen bezeichnen (wenn auch zuweilen bloß logische Substanzen, d. b. folche, die eigentlich Accidenzen find, aber durch Abstraftion als Substanzen gedacht werden, z. B. die Brennbarkeit bat Grade u.). Aus den kategorischen Urtheilen ergiebt sich deutgemäß nach Rant auch der allgemeine Begriff der Substanz als der ihnen zu Grunde liegende, unferm Berftande eingeborene (apriorische) Stammber griff, durch den fie allein möglich find. Danach verstehen wir unter Substanz das Daseyn eines Gegenstandes, fofern es für uns die Nothwendigkeit involvirt, daß ihm ein Subjekt zu Grunde liegt, welches felbst kein Prädicat von irgend einem Dinge sem tann, sondern für fich besteht (subsistirt), und welches als Subftrat des Wechsels der Bestimmungen (Accidenzen) des Dinges

immer daffelbe bleibt. Die Subsistenz ift demnach das Daseyn ber Substanz, die Inhärenz das Dasevn der Accidenzen, das Accidens felbit aber nur die Art, wie die Substanz egiftirt. -Ran sieht, Rant adoptirt im Besentlichen den Begriff der Subfang, wie er im gemeinen Bewußtfein fich findet, und verbindet damit nur die Aristotelische Bestimmung der odoia nowen, das pe niemals Prädicat im Urtheil seyn könne. Er verfällt aber auch dem schon gernaten Mangel dieses Begriffs. 3bm wie dem gemeinen Bewußtseyn ift die Substanz teine Thätiakeit, keine Rraft, sondern ein bloßes, ruhendes Sevn. Er polemisirt aus. drudlich gegen die Behauptung, Rrafte feyen Substanzen oder die Substanz sey eine Kraft. Dieser Say soll angeblich allen ontologischen Begriffen widerstreiten und für die Metaphysik febr nachtheilig seyn, indem der Spinozismus seine unmittelbare Confequenz sey (- eine Consequenz, die sich indes offenbar nur ers giebt, wenn man den Fehler begebt. Thätigkeit, Rraft, ohne weis teres mit absoluter Gelbft thatigkeit, causa sui, ju identificiren). Bleichwohl kann er selbst nicht umbin, die Substanz als Rraft au faffen; fie foll nur teine Rraft feyn, fondern eine Rraft bar ben. Die Substanz nämlich sey unmittelbar nur das, was den Grund der Birklichkeit der Accidenzen enthalte; sie habe aber zugleich eine Rraft, fofern fie zugleich den Brund der Mög. tichteit der Accidenzen enthalte und lettere durch fie wirflich Allein Diefer Unterschied ift offenbar eine Spigfindig. werden. Denn so gewiß die Möglichkeit der Accidenzen die Borfeit. aussegung ihrer Birklichkeit ift und die Accidenzen durch die Substanz als Rraft wirklich werden, fo gewiß ift die Substanz als Rraft der Grund der Birklichkeit der Accidenzen, d. b. die Substanz ift im Grunde nut als Rraft Substanz. -

Andrerseits geht indeß Rant zugleich über den Substanzbegriff des gemeinen Bewußtseyns hinaus. Denn die reelle Substanz, d. h. dasjenige was wir an den erscheinenden Dingen als Substanz fassen und demgemäß als ein existirendes reelles und nicht bloß von uns gedachtes (logisches) Subjekt von Prädicaten betrachten, ist ihm etwas schlechthin Beständiges, Dauerndes, in der Zeit Beharrliches. Das s. g. "Schema" der Substanz ist die Beharrliches was scalen in der Zeit, das Reale, welches, wie die Zeit schlöst unwandelbar und bleibend ist, so in der Zeit beständig fortdauert, immer gewesen ist und seyn wird. Damit wird ihm die Substanz zur Materie, die zwar angeblich Theile baben foll, welche ben einzelnen Dingen fubstanziell ju Grunde liegen, fo daß es boch eine Bielbeit von Substanien gebe, die aber in Wahrheit nur Eine, unwandelbar fich gleich Denn jede Theilung ift Unterscheidung bleibende sevn tann. oder setzt Unterscheidung voraus. Nun kann aber die Materie nicht fich in fich felbst unterscheidende Thätigkeit feyn, - bem damit würde fie aufhören Materie zu fepn', und zur geiftigen Substanz werden; - eben so wenig tann fle von einem Andem unterschieden (getheilt) werden, - benn baraus würde folgen, daß die Theile nicht immer gewesen, also teine Substangen Jedenfalls können die Theile zum Ganzen der Rawären. terie nur wie die Accidenzen zu ihrer Substanz fich verhalten. Denn die Theile bestehen nicht für fich, sondern nur im Gam zen; ste find nicht Subjekte, die von keinem Andern pradie cirt werden können, sondern werden vielmehr nothwendig vom Ganzen prädicirt; sie bleiben nicht nothwendig und unwandelbar Dieselben, sondern können wechseln und fich andern, ohne das das rum das Ganze aufhört, Ganzes zu sevn. Folalich kann nach Rant's eigner Begriffsbestimmung nicht den Theilen, fondern nur dem Ganzen der Materie der Name der Substanz zufommen; die angeblichen Theile können nur für ihre Accidenzen erklart Giebt es aber sonach nur Eine Substanz, so muffen werden. auch alle erscheinenden (eriftirenden) Dinge als deren Modifica tionen angesehen werden; und ift die Eine Substanz die Rraft, burch welche ihre Accidenzen wirklich werden, fo ift fie das 26 folute, das der erscheinenden Welt zu Grunde liegt. Rants Theorie führt zum Spinozismus zurück; wir wenigstens - abgesehen freilich davon, was die Dinge an sich seyn mögen könnten keine andre Beltanschauung haben.

Rein Bunder daher, daß die neuere Speculation sich wir derum zum Substanzbegriffe Spinoza's hinwendete. Fichte in der zweiten Gestalt seines Systems, Schelling, Hegel stimmen darin überein, daß es nur Ein substanzielles Seyn — das Absolute — giebt. Fichte bleibt bei dem Begriffe der Substanz als bloßen Seyns stehen. Schelling kommt erst spät, in der Abhandlung über die Freiheit, von dieser Begriffsbestimmung los und hat den hier aufgestellten neuen Substanzbegriff. Gottes als des absoluten Wollens, nicht suftematisch entwidelt.

So ift es nur hegel, der fich wahrhaft über den Spinoalsmus erhebt. Sein ganges Syftem ruht auf dem Begriffe der Substanz. Diefe aber ift ihm nicht bloßes Seyn, fondern fich in fich unterscheidende (dirimirende) und ihre Momente wiederum gur absoluten 3dentität aufhebende Thätigkeit, und damit angeblich abfolute Subjektivität, abfoluter Geift. Allein zuvörderft haben wir wiederholentlich dargethan, daß von Geift, von Selbstbewußtfeyu und Ichheit nur da die Rede feyn tann, mo die fich in fich unterscheidende Thätigkeit zugleich von einem Andern, das fie nicht ift, fich unterscheidet. Bir muffen daher hegels Anspruch, den Substanzbegriff zum Begriffe der absoluten Subjektivität, des absoluten Geistes erhoben zu haben, für unbegründet erklären. Bare er aber begründet, so würden alle natürlichen Dinge entweder substanziell daffelbe, was der Geift, oder schlechthin unsubstanziell feyn: der Substanzbegriff mare einfeitig auf den Begriff des Geis Aber daß nur der Geist und zwar nur der Eine ftes beschränkt. abfolute Beift Substanz fen, oder mas daffelbe ift, daß der Substanz als folcher nothwendig das Brädicat der Absolutheit und Einheit zutomme, hat Hegel nirgend dargethan. 3m Gegentheil: ift das Absolute nothwendig in jeder Beziehung, alfo auch als Substanz abfolut, und tonnen wir den Gedanken des Abfoluten gar nicht haben, ohne es von einem Andern, nicht. Abfoluten zu unterscheiden, fo tonnen wir das Abfolute auch nicht als Substanz denken, ohne es als absolute Substanz von andern Substanzen zu unterscheiden. Umgefehrt tonnen wir den Gedanfen der Substanz (als eines rcell Sependen) gar nicht haben, ohne fie als die Substanz von irgend Etwas, von irgend einem Dinge, deffen Modificationen fie zu Grunde liegt, zu faffen. -Babe es freilich nur Ein Ding (Befen), das Abfolute, fo gabe es natürlich auch nur Eine Substanz. Aber ein einziges alleiniges Ding, Ein Befen im ftrengen Sinne des Borts, ift fchlechtbin undentbar; wir tonnen vielmehr schlechthin tein Ding denten, ohne es von andern Dingen zu unterscheiden; folglich können wir auch nicht Gine Gubstanz denten, fondern muffen fie von andern Substanzen unterfcheiden, alfo mehrere Substanzen denten d. h. es tann nicht bloß Eine Substanz geben, und eben fo wenig tann Substanz und Absolutheit in Eins zusammenfallen. Nur der alle gemeine formale, logifche Begriff ber Substanz ift Einer

und berfelbige. Aber er ift nichts an und für fich Reelles, fondern nur das in allen den mannichfaltigen reellen Substanten Eine und Identische, das allgemeine Borin ihrer Unterschieden. beit und refp. Gleichheit, welches allen gleichermaßen zufommen muß, weil fie eben darin alle von einander, zugleich aber auch von Allem, was bloge Modification, Accidenz, Erscheinung ift, Dieg verfennt Begel. Es ift gerade bas unterschieden find. nowtor Wevdog feiner Bhilosophic, den formalen logischen Be griff zu hypostafiren und für die allein wahre, absolute Realität auszugeben, - ein Migverständnig ber logischen Natur des Bo griffs wie des Wesens der Logik felbst, in das zwar auch An dre vor ihm gefallen find, das aber noch nie mit folcher Enn, gie, Gedankenschärfe und dialeftischer Gewandtheit wie von be gel zu einem vollständigen philosophischen Spftem ausgebreitt worden ist.

Bas endlich Serbart betrifft, fo ftellt er wiederum den gerade entgegengesetten Begriff der Substanz in die Mitte für nes Suftems. Seine Lebre von dem wabrhaft Realen ichlicht fich an die Leibnitssche Monadologie an; nur bedient er sich nicht des Ausdrucks Monade oder Substanz, fondern neunt das, was Leibnitz darunter versteht, das Seyende oder Reale. Dies ift ihm begrifflich dasjenige, das wir denken muffen als das der gegebenen Erscheinung zu Grunde Liegende (weil, wenn nichts ift, auch nichts scheinen tann), also der Gedanke desjenigen, das wir unmittelbar fegen muffen und deffen Segung fich als eine folche erweist, die weder aufgehoben noch, einmal gesett, zurück genommen werden tann. Damit foll indes nicht dasjenige, was da scheint als ein Solches, wie cs scheint, für real erklärt sem. Das 28 as des Seyenden, die Qualität, ift vielmehr unbefannt; nur daß es ift, wiffen wir oder muffen wir denten. Unfer Begriff des Sependen besteht alfo aus Befanntem und Unbefanntem, dem Seyn und der Qualität. Allein, fährt Berbart fort, das Befannte, der Begriff des Seyns als jener absoluten, unaufhebbaren und unwiderruflichen Setzung, fordert, daß das Seyende ohne alle Regation und Relation, also seine Qualität als eine ganzlich por sitive, mithin als schlechthin einfach gedacht werde. Denn eine Regation seyen, heißt soviel als ein Gesetes aufheben: ein ganz negatives Ding kann mithin nicht sevn. Es heißt aber auch noch ferner, bas Gefeste relativ bestimmen: benn non A laffe fich,

nicht denken ohne A vorauszusegen; non A leide mithin ebenfalls teine abfolute Bofition. Lettere fcbließe mithin alle Reaation und Relation schlechthin aus; eben damit aber auch alle Mannichfaltigkeit oder Mehrfachheit im Sevenden und deffen Qua-Denn gesetzt, lettere fey mehrfach, fo enthielte fie zum lität. mindeften zwei Bestimmungen, A und B; und zugleich ware pot ausgefest, daß diefe zwei fich fcblechterdings nicht auf Eine (wels che sonft die wahre Qualität fenn wurde) zurudfuhren ließen. Demnach aber wäre A ungenügend ohne B und B ungenügend ohne A: der doppelte Fehler der Relation und Negation liege mithin am Tage. Aus demfelben Grunde ift nach herbart die Qualität des wahrhaft Realen allen Begriffen der Quantität schlechthin unzugänglich. Denn wäre die Qualität deffelben (das 23a8) ein Quantum, fo ließen fich Theile darin unterscheiden; Theile aber feven relativ; folglich tonne fie teine Theile haben, da die absolute Sezung alle Relation ausschließe. Aber damit fey feineswegs ausgeschloffen, daß es nicht vieles Seyende geben tonne. Db und wie Bieles fey, bleibe vielmehr durch den Begriff des Geyns gang unbestimmt. Rur im Gependen tonne es feine Bielheit geben; aber Bielheit im Sevenden fey nicht Bielheit des Seyenden : jene fey verboten, diese erlaubt. Es fönne alfo viele Sevende geben, jedes mit feiner besondern, von andern unterschiedenen einfachen Qualität; und wir muffen annehmen, daß es viele Sevende giebt, weil die Menge des Scheinenden (der erscheinenden Dinge) eine gleiche Menge Antriebe, Etwas, bas da scheint, zu fegen hervorrufe.

Rach herbart giebt es also eine unendliche Bielheit von Seyenden, jedes als ein schlechthin einfaches Quale von allen andern unterschieden; darin stimmt er mit Leibniz überein. Aber er leugnet, daß das Reale sich äußern könne, denn damit wäre es außer sich gesetz; eben so wenig könne es sich in der Erscheinung offenbaren, denn damit würde es eine ihm fremde Gestalt annehmen; das Reale könne also auch nicht irgend ein vom Seyn verschiedenes Geschehen hervorbringen, denn damit würde es von sich selbst abweichen. In allen diesen so viel gebrauchten Ausdrücken liege ein Widerspruch, der im Seyenden nicht liegen könne. Herbart leugnet also, daß das wahrhaft Reale Thätigkeit sey; er leugnet überhaupt, daß es realiter ein Geschehen, Thun und Leiden, Beränderung, Ursache und Wirtung gebe.

23\*

Selbst die f. g. "Selbsterhaltungen," die er wohl dein Realen und namentlich der Geele (als die Vorstellungen derfelben) zuforeibt, find tein wirkliches Geschehen, das im Gebiete ber Sependen vorginge, - wo vielmehr "fchlechthin nichts geschieht," - fondern bezeichnen nur dasjenige Geschehen, das wir um der Exscheinung willen als wirklich ansehen müssen; sie find eine i.g. "zufällige Anficht," ju der uns die Erscheinung nöthigt, um den Biderspruch, der in ihr liegt, zu lösen. In der Erscheinung nämlich. um beretwillen wir allein auch ein real Sependes fegen mußten, finden wir allerdings ein Geschehen, eine Beränderung, Thun und Leiden, Urfache und Wirfung; oder was daffelbe ift, gegeben ift uns der Begriff der Beränderung und damit der Urfache und Birfung. Aber Diefer Begriff enthält einen Biderfpruch, der einerfeits in dem real Sevenden nicht liegen tann, und den andrerfeits auch unfer Denten, wenn er ihm durch Reflexion zum Bewußtsehn getommen, nicht ertragen tann, fondern wegzuschaf. fen suchen muß. Dieses Amt bat nach herbart die Bhilosophie, insbesondere die Metaphysik, die nur dadurch entsteht, daß das Denten ber Biderspruche in den gegebenen Begriffen inne wird und fich zur "Begichaffung" derfelben gedrungen fühlt. Go wird der gegebene Begriff der Veränderung zu einem Probleme, Das die Bhilosophie zu löfen hat; eben so der Begriff der 3nbarens oder des Einen Dinges mit mehreren Mertmalen.

Bei der Löfung diefer Probleme kommt gerbart erst auf den Beariff der Substanz. Er entsteht ihm einerseits Dadurch, daß das Denten fich des Widerspruchs bewußt wird, den die Vorstellung des Einen Dinges mit vielen Merkmalen enthält: damit nämlich werde das Ding, das als Eines ohne Widerspruch die vielen Merkmale weder haben noch aus ihnen bestehen könne. als dasjenige Unbefannte gefaßt, welches dergestalt gesetzt werde. daß seine Settung die Stelle aller der absoluten Positionen vertrete, die ursprünglich den einzelnen empfundenen Mertmalen gufamen. Andrerseits führe der Biderspruch, der im gegebenen Begriffe der Beränderung des Einen Dinges liege, zu der weiteren Annahme, daß die Substanz das unbekannte Eine fev. welches im Bechfel der Merkmale (der erscheinenden Accidenzen) fich unwandelbar gleich bleibe. Aber beide Beftimmungen, fowohl die Einheit der Substanz mit ihren vielen disparaten Accidengen wie die Unwandelbarkeit der Substanz im Bechsel ihrer

Sonach ift nach Herbart der Begriff der Substanz teines. wegs identisch mit dem des reell Sevenden. Das Reale ift ibm vielmehr nicht Substanz: denn es hat weder mannichfaltige Ace cidenzen (Merkmale), da es ein schlechthin einfaches Quale ift. noch bleibt es im Wechsel der Erscheinung sich gleich, da es Bas er mit dem Ausdrucke Subüberhaupt nicht erscheint. ftanz bezeichnet, ift vielmehr ein bloßer Begriff, eine Borftellung, die auf die angegebene Beise, mittelbar veranlaßt durch die Er. scheinung, in unserm Denten entsteht. Nichtsdestoweniger leuchtet von felbst ein, daß herbarts Substanzbegriff in unmittelbarer Beziehung zu feinem Begriffe des Realen fteht. Denn die Grscheinung oder der mannichfaltige Schein nöthigt uns ja allein, ein Sependes, das da scheint, in Gedanken zu fegen, und diefe unaufhebbare, unwiderufliche Sehung ift der Begriff des real Sevenden. Dieselbe Erscheinung, der gegebene Begriff des Dinges mit vielen Merkmalen, nothigt uns nun aber, das Ding als Substanz zu fassen. Mithin muß man fragen, warum nicht auch die Substanz auf den Namen der Realität Anspruch haben foll. Beil, erwidert herbart, der Substanzbegriff noch einen Biderspruch enthält, der im real Sevenden unmöglich liegen fann. Allein in diefer Behauptung tritt nur der erste von den vielen Widersprüchen hervor, in die Serbart überall sich verwickelt. Bunachst hat er nirgend dargethan, warum im real Sependen schlechterdings tein Biderspruch foll liegen ton. nen, da er doch in unserm Denken, fo lange es nicht reflet. tirt, liegt und fortbestcht. Denn daß das real Sevende als ein schechthin einfaches Quale gefaßt werden muffe, - womit allerdings der Widerspruch ausgeschloffen wäre, - hat er in Bahrheit nicht bewiefen, vielmehr nur durch eine Berwechse. lung der Begriffe, durch eine perasaois eis allo yévos, den Schein eines Beweises erschlichen. Denn die absolute, unaufs bebbare und unwiderrufliche Bosition, das alleinige Rriterium Des real Seyenden, ift nach Gerbart felbit nur der Aft unfers Dentens, durch den wir, von der Erscheinung genöthigt, ein Et. was fegen, das da scheint. Dieß fo gesette Etwas ift uns das real Sevende. Die Qualität deffelben ift nach herbart felbit un. bekannt, es besteht ans Bekanntem und Unbekanntem, Seyn und

Folglich find Seyn und Qualität nicht folechthin idens Qualität. Dann aber tann auch aus dem Gevn nichts für die Quas tisc. lität gefolgert werden. Db die Qualität des durch absolute Pofition gesetten Etwas als einfach oder mehrfach zu benten fen, tann daraus, dag ich das Etwas nur überhaupt fegen muß und feine Sekung nicht aufbeben und zurücknehmen tann, auf feine Beife entschieden werden. Benn herbart behauptet: non A vertrage keine absolute Segung, weil cs fich nicht denken laffe, obne A vorauszusepen, folglich schließe die absolute Position alle Regation und Relation aus, fo beruht diefe Deduction auf einer augenfälligen Begriffsverwechselung. Die absolute Segung ift ja keineswegs Setzung eines Absoluten; fie will vielmehr nur fagen, daß Etwas schlechthin, unaufhebbar und unwiderruflich von unferm Denten gesetst werden muffe. gande fich alfo lets teres um des Scheins willen genothigt, ein Etwas absolnt ju fegen, das zu einem Andern in Beziehung ftehe, ein Andres vorausfege, an fich oder durch Andres beschränkt wäre, fo mußte es auch ein folches Etwas als real sevend fassen. Bir em∗ pfinden den Unterschied der Dinge: wir empfinden den Schmerz der blendenden Gonne, das Bohlgefühl des fanften Mondenlichts; folglich muffen wir nach gerbart felbft, um ber Empfindung d. h. der Erscheinung willen auch ein Etwas fepen, das da scheint, d. h. das an sich unterschieden ift. Ohnehin ift eine "Bielheit" der Sevenden ohne beren Unterschiedenheit schlechthin undenkbar. Jeder Unterschied aber ins volvirt eine Relation und Negation; folglich tann das real Sepende nicht schlechthin positiv, ohne alle Regation und Relation Diefen Einwand weift gerbart mit der Bemertung gurud, sevn. daß die negative Bezüglichkeit nur für unfer zufammenfaffendes, vergleichendes Denten eriftire, nicht das Sevende felbit betreffe. Run ift es zwar richtig, daß wir uns des Unterschieds der Dinge (der Empfindungen - Berceptionen) nur bewußt werden mittelft unferer nach = unterscheidenden, vergleichenden, zufammenfafe Aber daraus folgt nicht, daß wir den fenden Denfthätigkeit. Unterschied nicht unmittelbar empfinden; im Gegentheil uns fere Empfindungen (Sinnenreizungen) find unterschieden und wir empfinden ihren Unterschied unmittelbar im Gefühle des Schmerzes und der Luft. Außerdem ift ja das real Sepende nur das Etwas, das wir um des Scheins millen absolut fegen,

als feyend den ken muffen. Run können wir es aber nicht als Bieles seyend denken, ohne es als unterschieden seyend zu denken. Folglich fällt der Unterschied nicht bloß in unser vergleichendes und zusammenfassendes Denken, sondern betrifft das Seyende selbst.

Allein durch Herbarts ganze Theorie geht der feltsame 28is berspruch hindurch, daß das Gevende, obwohl es doch nur ein von unferm Denten absolut Gesetes feyn foll, doch fortwährend unferm Denken bestimmt entgegengesetst wird. Dazu tommt ber sweite durchgängige Biderspruch, daß unfer Denken in den gegebenen Begriffen des gemeinen Bewußtfeyns überall Biderfprüche enthält, und doch feiner natur nach dieselben nicht foll ertragen können, sondern nachdem es sich ihrer durch die Resserion bewußt geworden, zu ihrer Begichaffung fich gedrungen fühlen foll. 3ft benn das gemeine, unreflektirte, unphilosophische Denten tein Denken oder ein unnatürliches Denken ? Noch feltfamer endlich ift es, daß das reflektirende, philosophische Denken bei der Begschaffung der Bidersprüche, bei der Lösung der Probleme der Inhärenz, der Beränderung 2c. felbft wieder in eine Menge von Bidersprüchen verfällt, \*) --- ja daß herbart selbst erklärt: es gebe Begriffe, Sulfsbegriffe, deren das philosophische Denten zur Wegschaffung jener Biderspruche bedurfe, die nicht nut felbst widersprechend seven, sondern auch mit ihren Bidersprus chen behaftet bleiben müßten; bier ichade der Bideripruch nichts, ba diefe Begriffe nicht real feyen, fondern nur zu Durchgängen für das Denken dienen. Danach also kann auch das reflektirende philosophische Denten den Biderspruch febr wohl ertragen, und es ift fcblechterdings nicht einzuseben, warum es fich gedrungen fühlen foll, gerade nur aus den "gegebenen" Begriffen die Biderfpruche wegzuschaffen. ---

ŗ

;

t

Bie sonach die behauptete schlechthin einfache Qualität des real Seyenden überall zu Bidersprüchen führt, eben so seyt die angebliche Unthätigkeit desselben, die Ausschließung alles Geschehens vom Gebiete des realen Seyns, die Theorie mit sich selbst in unlösbaren Zwiespalt. Herbart giebt zunächt selbst zu, daß das Problem der Beränderung durch seine Methode "der Be-

\*) 3ch glaube bieß zur Evidenz dargethan zu haben. G. Grundprinc. b. Phil. I, 501 ff. giebungen und zufälligen Anfichten " fich nicht löfen laffe, wenn man nicht annehme, daß etwas geschehe, das weder in Einem realen Befen noch in der blogen Bielheit derfelben, fondern in ibrem Busammen feinen Grund babe. Obwohl nun die rea len Befen schlechthin einfach, von unterschiedener Qualität, reas liter ohne alle Beziehung zu einander, also an fich nicht zusams men find, fo follen fie doch fabig feyn, "angefeben" zu werden als entsprechend diefer oder jener Zusammensepung. Allein da im Gebiete der realen Befen "fcblechthin nichts geschieht," fo fann auch in einer folchen angenommenen Zusammensehung der felben unmöglich etwas geschehen. Berbart ruft daher wiederum Die zufälligen Ansichten zu Hülfe. "Faffen wir zwei 29efen A und B zusammen, so ergeben ihre einfachen Qualitäten eine bloße Summe, nichts weiter. Aber ihre zufälligen Anfichten laffen fich als solche betrachten, die in einander greifen. Es sev  $A = \alpha + \beta + \gamma$ , und  $B = m + n - \gamma$ ; so find beide zusammen  $=\alpha + \beta + m + n$ . Denn  $+ \gamma$  und  $- \gamma$  heben sich gegenseitig auf. Es wäre alfo durch ihr Zusammen eine Veräuderung geges ben, die vorher in ihrer Vereinzelung nicht vorhanden war." Aber die zufällige Ansicht nimmt bier etwas an, was sie nach herbart felbit schlechterdings nicht annehmen darf und tann. Denn da A feinem Begriffe nach schlechthin einfach ift, so wider spricht ihm offenbar die zufällige Anficht, die es  $= \alpha + \beta + \gamma$  sett. Die zufällige Anficht foll aber nach herbart felbft nur eine "Trans formation" des Begriffs seyn: sie soll den Gegenstand "zwar anders als durch feinen ursprünglichen allgemeinen Begriff, immer aber der Wahrheit gemäß, mithin auf eine Beise, die dem Begriffe gleich gelte, in treuer Uebersepung aber in einem ans dern Ausdrucke vorstellen." Mithin darf fie dem Beariffe des Gegenstandes nie widersprechen, womit sie offenbar nicht der Bahrheit gemäß, sondern wider die Wahrheit wäre. Eben so fteht die zufällige Anficht, A und B feven in den Bestimmungen +y und-y entgegengesetter Qualität, im entschiedenen Biderspruch gegen den Begriff der Einheit der Substanz oder des Dinges, wie fie die Probleme der Veränderung und der Inbärenz fordern. Und endlich ift die zufällige Auficht, welche Qualitäten wie bloße Quantitäten fich entgegengesetzt feyn und einander aufheben läßt, wiedernm ein Widerspruch gegen gerbarts eigne Begriffsbestimmung der Qualität, die nach ibm

schlechthin constant, immer dieselbe, sich nicht einmal mit and bern mischen oder vermitteln, geschweige denn aufgehoben werden kann.

Diesen letteren Einwand giebt herbart selbst zu. Er räumt ein : damit, daß die realen Befen als qualitativ entgegengefest und als zusammen fepend angesehen wurden, fey noch nichts gewonnen. Denn ihr Entgegengesetes hebe fich in der That nicht auf: "fie befteben vielmehr in der Lage, in der fie fich befinden, wider einander, ihr Zustand ist Widerstand; ----Störung (Abanderung der Qualität des Einen Realen durch das andre) follte erfolgen, aber Gelbfterhaltung hebt die Sto. rung auf dergestalt, daß fie gar nicht eintritt." "Das wirkliche Geschehen, fährt herbart fort, "das nur nicht in bas Gebiet des Sevenden zu fegen ift, wo fcblechthin nichts geschieht, ift fonach nichts andres, als ein Bestehen wider eine Regation. Da nun die Regation in dem Verhältniß der Qualitäten zweier Besen liegt, so geschieht stets zweierlei zugleich: A erhält sich als A, und B als B. Jede von Diefen Selbsterhaltungen denten wir durch doppelte Negation, die unstreitig der Affirmation gleich gilt. Diefe doppelte Regation ift aber unendlich vieler Unterschiede fabig" 2c. - Bunachft ift bier wiederum der Begriff "Biderftand" offenbar nur durch eine Begriffsverwechfelung eingeschmuggelt. Denn besteben swider seinander und Ginander. 28 id erftehen ift teineswegs daffelbe. Jenes ift ein Buftand ber Rube, ber Unthätigkeit, diefes dagegen fest Bewegung oder Thätigkeit des Einen gegen das Andre voraus, welche zwar teine Birtung hat - denn die Störung, die erfolgen follte wird abgewiesen und erfolgt nicht, -- welche aber doch immer ein Thun des Einen gegen ein Andres außer ihm, und fomit eine Aeußerung involvirt. Gleichwohl foll jede Thätigkeit, jede Meußerung dem Begriffe des real Sevenden entschieden midersprechen. Die zufällige Ausicht fteht also wiederum im offenbaren Biderspruche mit dem Begriffe des Gegenstandes, den fie anficht. Gefest aber auch, daß die realen Befen als einander widerstehend, sich ftörend und felbsterhaltend, angesehen werden tonnten, fo geschieht ja, wenn die Störung nur erfolgen follte. in der That aber nicht erfolgt, in Bahrheit fchlechthin nichts, es bleibt vielmehr Alles bei'm Alten: es ift fchlechthin unmöglich, daß aus einem folchen Jufammen der realen Wefen irgend

eine Beränderung hervorgehen oder als hervorgehend angesehen werden kann.

Bur völlig finnlofen Begriffsverwirrung aber wird die ganze Anficht, wenn wir bedenken, daß nach herbart auch alle uns fere Vorstellungen nur als Gelbsterhaltungen der Geele anzufeben find. Danach entsteht folgender Sachverhalt: Alle miere Borstellungen find Selbsterbaltungen. Aber diese Gelbsterbaltungen gehen nicht realiter, im Gebiete des real Sependen, vor fich, und find mithin felbst nicht realiter; vielmehr ift jenes Einanderwiderstehen der realen Befen und fomit die Mannichfaltigfeit der versuchten Störungen und erfolgenden Selbsterhaltungen, alfo der Borstellungen, nur eine zufällige Anficht, zu der wir durch die gegebenen Begriffe (der Beränderung 2c.) genöthigt wer-Folglich haben wir nicht realiter Borftellungen, fondern den. feben es nur fo an, als hatten wir Borftellungen. Allein diese Ansicht ist nicht nur felbst eine Borstellung, fondern wird auch nur durch die gegebenen Begriffe veranlaßt. Diese sind ebenfalls Borftellungen. Alfo muffen wir doch bereits Borftellungen haben, bevor wir zu der zufälligen Anficht, als hätten wir Borftellungen, gelangen tönnen, bevor also die Borftellung, auf der eigentlich unfere Vorstellungen beruben, fich bildet! -

In folche Confusion geräth nothwendig jede Theorie, wels de dem Substanzbegriffe alle Realität abspricht und das real Sevende für ein ichlechthin einfaches und positives Quale erflart. Denn damit ift nicht nur alles menschliche Wiffen und Ertennen aufgehoben, - nach Serbart wiffen wir in der That schlechtbin nichts von den Dingen, da überhaupt tein Ding, tein Sevendes mit mehreren Bestimmtheiten, feine Substanz mit mannichs faltigen Accidenzen, realiter existirt; mas wir vom real Sevenden wiffen ift nur, daß es ein schlechthin einfaches positives Quale sey, ein Biffen, das dem völligen Richtwiffen gleichkommt; - mit jener Theorie ist vielmehr auch die Grundthatsache des Bewußtfeyns, die Mannichfaltigkeit unferer Borftellungen, ja das Vorstellen felbst schlechthin unverträglich. Die Secle als ein schlechthin einfaches vositives Quale kann realiter schlechthin keine Vorstellung haben, da sie entweder als schlechthin einfach mit ihrer Vorstellung identisch, also selbst bloge Borstellung fern müßte, oder als von ihrer Vorstellung und somit in fich unterschieden nicht schlechthin einfach fepn tonnte. Diefes unbaltbare.

fich selbst widersprechende Refultat ift nun aber nur die Kolae eines logischen Frrthums. Serbart begeht von Anfang an den Fehler, daß er den Unterschied mit dem Biderspruch, die Einheit mit der Identität identificirt, oder mas daffelbe ift, daß er die Relativität des Unterschieds und der Einheit verfennt. 3bm fteben Einheit und Unterschiedenheit begrifflich schlechtbin aetrennt, einander widersprechend gegenüber. Nur darum ift ihm das Ding mit mehreren Mertmalen, die Substanz mit mehreren Accidenzen ein widersprechender Begriff. Uber diefe Un. ficht ift, wie gezeigt, logisch unhaltbar. Einheit und Unterfchiebenheit ftehen begrifflich (fategorisch) in Beziehung zu einander: nur in ihrer gegenseitigen Relativität, in der jede die andre fordert und zum immanenten Momente hat, find fie, was fie find. Traat aber die Einbeit die Unterschiedenbeit in fich, fo wird fie in ihrer Neußerung auch als Unterschiedenheit fich au-Bern (erscheinen); dasselbe gilt von der Unterschiedenheit, welche die Einheit in fich trägt. Folglich ift die Substanz mit den mehreren Accidenzen fo wenig ein Biderspruch, als die Mehrheit der Mertmale an dem Ginen Dinge. Der Biderspruch entsteht erft, wenn ich von der Relativität der Einheit und Unterschiedenheit willführlich abstrahire und fo thue, als könnte ich die eine ohne die andre denken, wenn ich alfo willführlich die eine der andern negativ entgegenfege, oder (wie Gegel) eben fo willführlich die rebative Einheit beider als Identität faffe. Im erften Kalle fcbließt die Mannichfaltigkeit der Mert. male die Einheit des Dinges aus und das Ding kann nicht Eines feyn. Im zweiten Falle ift die Mannichfaltigfeit der Mert. male mit der Einheit des Dinges identisch und das Ding tann nur Eines feyn ohne Mannichfaltigkeit, weil nur Ein Identifcbes vorhanden ift.

Anmerk. 1. Daß auch das Absolute Substanz sey, braucht nach den vorstehenden Erörterungen nicht noch besomders dargethan zu werden. Eben so ist bereits bemerkt worden, worin es in Beziehung auf den Substanzbegriff (kategorisch) von allen andern Dingen sich unterscheidet. Sein Unterschied besteht darin, daß es als Substanz nothwendig ab s solute Substanz ist, d. h. Sebstthätigkeit, die schlechthin durch sich selbst in eine Mannichfaltigkeit von Momenten sich in sich unterscheidet und damit als Einheit mannichfaltiger Momente sich selbst segt\_und zusammenhält. Dadurch unters scheidet sich das Absolute nicht nur von allen andern Belen, fondern auch vom menschlichen Geiste, der zwar auch geistige Substanz, sich in sich und von Andrem unterscheidende Selbsthätigkeit ist, aber nur bedingter Beise, als hervorgehend aus Andrem, und im Jusammenwirken mit Andrem. —

Das substanzielle Ding ist nicht mehr als Anmert. 2. bloßes Ding, fondern beffer als Cache zu bezeichnen. Dem nur damit, daß es substanziell ift oder als substanziell betrach tet wird, ift es etwas, um das es fich handeln fann; und wo es fich um etwas handelt, da ift es immer das Substanzielle, auf das es ankommt, von dem alles Uebrige abhängt. Damit erhält zugleich der oben (§. 33.) berührte Unterschied des Befentlichen und Unwesentlichen feine nabere beariffliche Be Befentlich ift nur das Substanzielle, die Gub. stimmtheit. ftanz des Dinges und dasjenige, was mit ihr als Thätigfeit nothwendig gefest ift; unwefeutlich dagegen ift Alles was ich andern tann, ohne daß feine Substanz und das Substanzielle an ihm fich ändert. Dieg ift das objettiv 2Befentliche und refp. Unwefentliche. Bas mir fubjeftiv als ein folches gelten mag, hängt natürlich von meiner Auffassung und Schähung der Sache, von meinen Absichten und Intereffen ab. Bon die fem subjettiv Besentlichen tann bier nicht die Rede fenn.

**§.** 38. Mit dem Begriffe der Substanz und der Modifie cation ift zugleich der Begriff des Grundes und der Folge ge geben. Denn ift die Substanz die Thatigkeit, welche die Borande fepung der Existens des Dinges ift, aber in diefer Existens als ihrer Modification, als ihrer That, aufgeht, mit ihr unmittelbar Eins und in ihr nur immanent ift, fo ift fie eben damit in der Form des Grundes, als Grundthätigkeit wirkfam, und ihr That, die Existenz des Dinges, ift ihre Folge. Jede Subfami ift mithin nothwendig Grund einer Folge, jede Modification und damit die Existenz jedes Dinges Folge eines Grundes. Aber feineswegs ift umgekehrt jeder Grund Substanz und jede golge Modification. Denn Substanz ift nur Diejenige Thätigkeit, wel che die Elemente eines Dinges zur Einheit des Dinges felbt verbindet und zusammenhält, oder welche fich in fich unterscheit bend fich felbft als eine Einheit mannichfaltiger Momente (als en Ding) fest und erhält. Grund dagegen ift jede beliebige Thie tigkeit, welche in ihrer That fo aufgeht, daß fie als unmittelbar mit ihr Eins und immanent in ihr erscheint, mag sie als Thi tigkeit in ihr fortbestehen (wie die Substana) oder in ihr enden.

,

Jede Thätigkeit, die in ihrer That nicht bloß aufgebt, fondern auch endet, ist mithin bloker Grund einer Folge, unterfchieden von der Substanz und ihrer Modification. Golder Thatiafeiten muß es aber viele, unterschiedliche geben. Denn jes bes Ding ift nicht bloß als Substanz, sondern nothwendig auch als Ding thätig. Dieß folgt unmittelbar daraus, daß jedes Ding That ift, der seine Substanz als Thätigkeit immanent zu Grunde liegt. Denn eben damit trägt es diefe Thätigkeit in fich, und nur ihr gegenüber, in Beziehung auf fie, ift es That b. i. relative Unthätigkeit, an fich ift es Thätigkeit. Undrerseits liegt es im Begriffe der Thätigkeit bloß als folcher, unmittelbar in ihre That überzugehen. Ift also jedes Ding als solches that tig, fo ift es eben damit nothwendig der Gruud mannichfaltis ger Folgen. Denn fo gewiß es unterschiedliche Bestimmtheiten hat, fo gewiß muß es auch unterschiedlich bestimmte Thätigkeit oder was dasselbe ift, in unterschiedlicher Bestimmtheit thatig, also Grund unterschiedlicher Folgen feyn. Demnach aber muffen Die Dinge nothwendig an fich felbst wie von einander nach Grund und Folge unterschieden sevn und werden. Der allgemeine formale Begriff des Grundes und der Folge ift nothwendig ein allgemeiner Beziehungs - und Gefichtsvuntt ihrer Unterschieden. beit und resp. Gleichheit, allgemeine Norm der unterscheidenden Thätigkeit, allgemeines Unterschiedskriterium und Brädicament der Dinge, - Rategorie.

Bir haben zunächst den aufgestellten Begriff gegenüber dem Sprachgebrauch zu rechtfertigen. Das gemeine Bewußtfepn unterscheidet zwar nicht immer genau zwischen Grund und Urfache, es verwechfelt oft genug beide Musdrude, - was fich einfach daraus erklärt, daß beide Begriffe, wie fich zeis gen wird, fehr nahe verwandt find, und es im einzelnen Falle oft fehr zweifelhaft erscheint, ob etwas Grund oder Urfache Dennoch glauben wir, daß im Allgemeinen auch der fev. Sprachgebrauch genügende Data zur Unterscheidung und nas boxen Bestimmung beider an die Hand giebt. Bir sagen: ich hatte mehrere Gründe zu diefer handlung, oder: diefe Besauptung hat ihren guten Grund, oder: der Grund der Straf. refete ift die Berhutung der Berbrechen, der Grund des Dun. rens und Pflugens die Beförderung des Bachsthums der BFlangen ac. In Diefen Fällen wird Riemand, ber corrett gu

fprechen gewohnt ift, fich des Borts Urlache bedienen. Rarum nicht? Offenbar weil es bier unzweifelhaft ift, daß die Thatige feit, die als Grund bezeichnet wird, ihrer That nicht unterfoich lich gegenüber tritt oder gegenüber ftehen bleibt, fondern fo in ibr aufgebt, daß fie unmittelbar mit ibr Eins und nur immanent Denn die Gründe meiner handlung find jus in ibr erscheint. nächst die Motive meines Entschlusses. Aber die Motive find nur infofern Motive, als fie den Entschluß bervorgerufen haben, und der Entschluß ist der Aft meines Billens, durch welchen ich die Motive erst zu Motiven mache: folalich find die Motive gar nicht Motive obne den Eutschluß, fle fteben ihm nicht unterfcieds lich gegenüber, sondern sind — zwar nicht iden tisch, aber unmittelbar Eins mit ihm, nur immanent in ihm. Der Entfoluß ist dann der eigentliche unmittelbare Grund meiner hand. lung; aber nachdem die Handlung vollführt ift, besteht er gat nicht mehr als Entschluß, sondern ift in die Handlung über, m ibr aufgegangen, nur das immanente Moment in ihr, durch das fie meine freie handlung ift. Daffelbe gilt von den Motiven: nachdem die Handlung geschehen, find fie nur noch immanent u ibr als dasjenige Moment, wonach fich der subjektive moralijde Berth der Handlung bestimmt. Der Grund, warum ich irgend eine Behauptung ausspreche, ift zunächst nur der 3med, meine Gedanken, meine Ueberzeugung mitzutheilen. Das Aussprechen ift das Mittel zu diefem Zwede. Aber mit der Unwendung des Mittels, nachdem ich meine Ueberzeugung ausgesprochen habt, ift der 3med erfüllt; er hört auf 3med zu feyn, und fteht dem Mittel, durch das er realifirt worden, nicht unterschiedlich ge genüber, sondern wird unmittelbar Eins mit ibm. Eben fo hebt fich auch das Mittel als folches mit dem realifirten 3mede auf es ift nicht mehr Mittel, sondern mit dem Zwecke in der That oder Sache, in der er real geworden, zur Einheit zusammen Jene ift die Folge, in welcher Rwed und Die aegangen. tel als Grund aufgehoben, nur immanent find. Mllein da Say: diefe Behauptung bat ihren guten Grund, will nicht blog fagen, daß ich fie ausgesprochen, um meine Gedanken mitzuthei Icn, sondern daß ihr Inhalt, die Richtigfeit oder Bahrheit des Gesagten wohl begründet sey. Damit ist inden wiederum un gemeint, daß ich gute Gründe habe, von der Bahrheit des Gefagten überzeugt zu feyn. Ueberzeugung aber ift subjettive Ge

wißheit, und diefe besteht wie gezeigt, in dem unmittelbaren Bed wußtsevn der Nothwendigkeit, etwas als fevend oder fo und fo fepend denten zu muffen. Grund der fubjettiven Gewißheit ift mithin nur dasjenige, was diefe Nothwendigkeit zum Bewußts Ein folcher Grund aber fann nicht außerhalb bes fevn bringt. Bewußtfeyns, ihm unterschiedlich gegenüber ftehen; sonft könnte gar nicht von ihm die Rede feyn; ich muß ihn felbst im Bes wußtfeyn haben, wenn ich einer Sache gewiß feyn foll. Der Grund meiner Ueberzeugung ift mithin nothwendig in ihr immanent, unmittelbar Eins mit ihr. - In den beiden letten der angeführten Beispiele ist der Grund wiederum ein 3wedt; von ihnen gilt also das Obengesagte. Nur ift die Verhütung der Berbrechen ein perennirender 3wedt, und deshalb bleiben auch feine Mittel, die Strafgesete, fortdauernd befteben. Aber zus gleich find fie nur Mittel, fofern der 3wed durch fie erfullt wird, d. b. fofern fie mit dem 3wede felbit fortwährend in die Erfüls lung deffelben, die Folge, fich aufheben.

Bir sagen ferner: der Grund des Regnens ift die Anfammlung der Bafferdünfte zu Bolfen, ihr (dadurch und durch Die größere Rälte der oberen Luftschichten bewirftes) Tropfbarwerden und die Schwere des Baffers, welche größer ift als die Dder: der Grund des Falles der Rörper ift ihre der Luft. Schwere; der Grund des Rrieges zwischen Deutschland und Danemart war der Streit über die Rechte Schleswig . Solfteins 2c. In diefen Fällen durfte das gemeine Bewußtfeyn leicht den Ausdruck Urfache ftatt Grund mahlen, weil es zweifelhaft icheinen fann, ob nicht bier das Begründende dem Begründeten unterschiedlich gegenüberstehen bleibt. Dennoch ware es falich. Ur. fache zu fagen. Denn bei näherer Betrachtung zeigt fich, daß iene Umftände, die zusammen den Grund des Regnens bilden, unmittelbar zugleich in das Daseyn des Regens übergeben; nur foweit fie das thun, nur fofern und foweit die zusammengehäuften tropfbar gewordenen Bafferdünfte fich in Regen auflöfen und damit als Bolten verschwinden, find fie der Grund des Regnens. Eben fo ift die Schwere der Rörper, die Anziehungstraft, welche die große Maffe des Erdförpers auf fleinere Rörper aus. übt und welche diefelben beständig zum Erdcentrum hintreibt, nicht etwas für fich, das dem Fallen der Rörper unterschiedlich gegenüberftande, fondern fle ift unmittelbar Gins mit bem Rallen,

felbit aleichfam ein beständiges Rallen, indem auch da, wo (we gen der Biderstandstraft anderer Rörper) äußerlich tein gallen eintritt, boch die Rörper fortwährend zum Mittelpuntte der Ede bingezogen werden. Eben fo endlich ift der Streit über zuftan-Dige Rechte zwar an fich nicht Krieg, aber indem er der Grund Des Rrieges geworden, ift er felber in Rrieg übergegangen, ficht feiner Folge nicht mehr unterschiedlich gegenüber, fondern ift Eins mit ihr, nur immanent in ihr. - Dagegen tonnen wir offenbar nicht fagen: der Bildhauer ift der Grund der Entstehung Der Grund derselben ift vielmehr die Arbeit der Statue. des Bildhauers, welche unmittelbar in das Daseyn der Statue übergebt und sich aufbebt. Bollen wir ausdrücken, das der Bildhauer die Statue gemacht habe, fo muffen wir fagen: der Bildbauer ift der Urheber d. i. die Urfache der Statue, Dieje fein Produtt, fein Machwert, d. i. feine Birfung. Denn der Bildhauer unterscheidet fich von feinem Thun und deffen Folge wie von feinem Entschlusse zu arbeiten und dem 3med deffelben; er bleibt mithin der Folge feiner Thätigkeit wie diefer felber unterschiedlich gegenüberstehen, und eben darum ift er nicht Grund, fondern Urfache oder Urheber.

Der Grund, obwohl sonach in der Folge aufgehend und mit ihr Eins, ift jedoch teineswegs id entifch mit ihr. Grund und Folge find und bleiben vielmehr unterschieden wie Thatigs keit und That. Indem die Thätigkeit in That übergeht, wird fie nicht vernichtet, sondern nur an ihr felbst anders. Benn fie nicht fubstanzieller natur ift, fo endet fie zwar in der That; aber lettere ift bloß ihr eignes Andersfeyn, in welchem fic, nur in anderer Form, fortbesteht. (Auch die Arbeit des Bild, hauers bleibt in der menschlichen Form, die er dem Steine ge geben, bestehen.) Die Thätigkeit wird in diesem Falle zwar gut That und ift nichts außer der That; aber diese ift nicht dal felbe, was die Thätigkeit, sondern vielmehr ihr Andersseyn, also unterschieden von der Thätigkeit. Mit dem Ueberge hen der Thätigkeit in That wird auch der Unterschied beider nicht vernichtet, sondern nur zum immanenten Momente der That: er ift nicht mehr ein Unterschied zwischen der Thätigkeit und der That, sondern ein In-sich = unterschiedenseyn der That. 🕫 lange nämlich die Thätigkeit noch nicht in That übergegangen, fondern bloß als Thatigkeit gedacht wird, ift fie nicht bloß und

terschieden von der That sondern steht ihr begrifflich gegen. Nur diefes Gegenüber bebt fich auf, indem fie in That über. übergeht, d. h. der Unterschied, der vorher beide begrifflich fonderte und infofern ein ängerlicher mar, wird mit dem Uebergange der Thätigkeit in That, ju einem inneren, und damit die That, in der er immanent ift, zu einer in sich unterschiedenen Einheit. Den Unterschied zwischen Grund und Folge mit Segel zur Identität aufheben, ift wiederum eben fo falfch, als ihn mit herbart zum negativen Gegenfatz (Biderspruch) zu verschärfen. Im ersten Falle giebt es in Bahrheit feinen Grund und feine Folge, das Bahrhaft= Seyende ift nur die angebliche Identität (das Eine Absolute), in der, wie Segel fagt, ihr Unterschied zu Grunde gegan-Im zweiten Kalle ift das Uebergeben des Grundes in die aen. Folge ein Biderspruch, den das Denten wegzuschaffen suchen muß; fie find zwar gegebene Begriffe oder in folchen Begriffen enthalten, aber das Denten fann diefe Beariffe nicht dulden und muß ihnen alle Realität absprechen. Schwindct uns aber die Realität von Grund und Folge, so schwinden uns die Dinge felbst und mit ihnen alle Realität.

In der That nämlich können wir die Dinge als folche nur denken, fofern wir jedes als Grund mannichfaltiger Folgen faffen. Denn fie wären nicht Dinge, sondern bloße selbstgemachte Borftellungen unscres Denkens, wenn fie nicht realiter existirten; und wir könnten sie nicht als egistirend denken, wenn sie nicht ibr von unferm Denken unabhängiges d. i. reelles Seyn uns fund gaben, alfo zur Erzeugung unferer Bahrnehmungen mitwirt. Sie find mithin nur Dinge für uns, fofern fie - Thatiateis ten. ten find, und fie find nur mannichfaltige Dinge, fofern fie mannichfaltig von einander unterschieden, alfo Thätiakeiten mit uns terschiedlichen Bestimmtheiten find. Uls folche aber muffen fie auch in unterschiedlicher Bestimmtheit thatig feyn, und somit in unterschiedliche Thaten übergeben, alfo mannichfaltige Folgen has Sofern nun in Diefem Uebergeben das Ding felbft in ben. unterschiedliche bestimmte Thaten, und fomit an fich felbst in beftimmtes Andersfeyn übergeht, zugleich aber fubstanziell dafs felbe Gine Ding bleibt, infofern verändert fich das Ding felbit, Die Folge feiner Thatigfeit ift eine bloge Beranderung. Ift Diefe Thatigkeit zugleich ein Einwirken auf Andres oder ein Bufammenwirken mit Andrem, fo ift die That nicht blog eine Ber-

24

änderung des Dinges für sich, sondern zugleich Beränderung eines Andern. Geht dagegen mit der Thätigkeit seine Substanz als solche in Andersseyn über, so ist die Folge keine bloße Beränderung, sondern das Ding vergeht, es wird (entsteht) ein we sentlich anders Ding.

Diefes Uebergeben der Substanz in Andersfeyn, in andre fubstanzielle Bestimmtheit, ift, wo es vortommt, wiederum nur ein Uebergeben des Grundes in die Folge. Denn es ist an fich ebenfalls nur eine Beränderung, aber eine Beränderung der Substanz des Dinges. Diefe wird damit nicht vernichtet, fonbern erhält nur eine andre Bestimmtheit, wird eine andre Gubftanz. Indem die Pflanze vergeht, wird fie nicht substanziell nichts, fondern die bisherige, die geologischen Stoffe in begetabilifc organifcher Beife einende und zufammenhaltende Thatigleit wird damit nur eine andre, die Elemente und Stoffe in chemischer oder mechanischer Beife einende Thatigfeit, d.b. Und giebt die vegetabilische Substanz wird zur geologischen. es eine generatio aequivoca im Pflanzen - oder Thierreiche, fo tann fie nut gefaßt werden als das umgefehrte Uebergeben der geologischen Substanz in vegetabilische oder beider in animalijde Substanz. Gben darum aber tann das Bergehen der Dinge nur da eintreten, wo die Elemente, welche substanziell zur Einheit des Dinges verbunden werden, der fie einenden Thätigkeit relativ felbständig gegenüberstehen und daher auch auf andre Beife, burch eine andre fubstanzielle Thätigteit verbunden werden ton-Es ift dagegen schlechthin undenkbar, wo die Substanz nen. eine geiftige, d. h. eine fich in fich unterscheidende, und damit fich selbst als eine Einheit unterschiedlicher Momente segende Thätiakeit ist. hier können die Momente weder von der Einheit fich trennen noch auf eine andre substanzielle Beise oder durch irgend eine andre substanzielle Thätigkeit verbunden werden, weil fie eben nur find in und fraft der Einen fie unterscheidenden und damit segenden Thätigkeit, weil sie also dieser gegenüber schlech terdings nicht für sich noch in andrer Verbindung, sondern nur in und mit dieser Thätigkeit existiren können. Die geiftige Gubftanz tann mithin teine andre werden; die geiftigen Befen find trop aller Beränderung an und in ihnen, nothwendig unver gänglich.

Sofern nun aber sonach das Vergehen und Entstehen der

Dinge nur eine Beränderung ihrer Substanzen ist, und andrerfeits der Grund des Daseyns und damit der Thätigkeit jedes Dinges wie aller Beränderung seiner selbst und andrer Dinge wiederum nur seine Substanzialität der Dinge: von ihrer substanziellen Bestimmtheit hängt alles Entstehen und Bergehen, alle Beränderung ab. Bon ihr hängt aber auch schlechthin alles Geschehen im ganzen Umkreise des Daseyns ab. Denn durch sie ist, wie wir sogleich sehen werden, nothwendig auch alle ursächlich e Wirtsamteit der Dinge auf und gegen einander bestimmt und bedinat.

Anmerk. Daß auch das Absolute als absolute geistige Substanz Grund feines Daseyns, Grund feines Innern und Meußern, feiner Ganzheit und Theilheit 2c., Grund aller feiner Bestimmtheiten ift, indem es als abfolute fich in fich un. terscheidende Selbstthätigkeit fich felbst als Einheit mannichfale tiger Momente und damit als ein Befen fest und beftimmt, leuchtet von felbst ein. Eben fo flar ift, daß es auch in feinem Daseyn als abfolutes und damit bestimmtes, weil von allen andern Wesen unterschiedenes Wesen, absolute Thätigkeit bleibt. Zugleich aber unterschiedet es sich wiederum in Beziehung auf Grund und Folge von allen andern Dingen. Die weltlichen Wefen nämlich muffen sich ändern. Denn sie sind, wie ge-zeigt, ihrem Begriffe nach im Werden, im ftufenweisen Ueber-gehen zur Geistigkeit, zur Einigung mit dem Absoluten begriffen. Gie find außerdem durch einander bedingt und bestimmt, mithin als Thätigkeiten, wie sich zeigen wird, auf einander einwirkend und damit sich gegenseitig ändernd. Auch der menschliche Geist, obwohl er als unterscheidende Denkthätigkeit fich von feinen Gedanken unterscheidet und infofern nicht bloß Grund, sondern Ursache derfelben, ja in Bezichung auf ihre äußerliche Realisirung (durch Handeln) relativ freie Ursache ist, ist doch ebenfalls der Veränderung unterworfen. Denn einerfeits ift er nur gewordener, ans dem Berden fortwährend bervorgehender Geift und trägt mithin eine Thätigkeit in fich, Die ohne feine Selbstunterscheidung und Selbstbestimmung, ohne fein Biffen (Bewußtfeyn) und Bollen, in und an ihm felbit in Thaten übergeht. Andrerseits ift er nicht absolute Sclbstthäs tigkeit, sondern (fogleich in feinen ersten Gedanken - Empfin-Dungen, Berceptionen) von der Mitwirfung der andern Dinge bedingt und bestimmt; lettere wirken mithin auf ihn ein, und er wird nothwendig ein andrer, je nachdem diese Einwirfung ein andre ift.

24\*

Auf das Absolute dagegen können die weltlichen Befen nicht ändernd einwirken. Denn fie find als das, was fie find, alfo auch in aller ihrer Thätigkeit vom Absoluten felbft gesetz und bestimmt; folglich ift ihre Einwirfung auf das Absolute nur eine Selbstbestimmung und Selbstbestimmtheit des legteren felbst, die es von Anfang an, in und mit der Schöpfung der weltlie Aber auch an fich felbst ans chen Dinge sich felber gegeben. dert fich das Absolute nicht. Denn als absoluter Grund und abfolute Folge ift es absolute Selbstthätigkeit und absolute Selbst that. Mithin wird es in feinem Uebergeben von Thätigfeit in That nicht ein andres als es war, sondern fest damit nur fich felbft als That, als concrete, in fich uns terschiedene Einheit feiner Selbstbestimmung und Selbstbe-Oder was daffelbe ift, das Abfolute ift in der ftimmtheit. Beife des Grundes nur thatig, fofern es abfolute Gubft ang ift, es ift nur substanzielle Grundthätigkeit. Nachdem es durch lettere als das Eine abfolute Befen fich felbit gefest und bestimmt hat, ift es nicht mehr in der Beife des Grundes, fondern der Urfache thatig. Somit aber ift es zwar als Grund feines eignen Dafeyns wie aller feiner Bestimmtheiten, keineswegs aber, als Grund des Daseyns der welt-lichen Dinge, als Beltgrund zu fassen. Der Welt gegenüber ift es vielmehr, wie wir fogleich darthun werden, trans. eunte Urfache oder Urheber. Nur fo viel ift richtig, daß es in dem Afte, in welchem es sich felbst in absolut freier Selbstthätigkeit als abfolntes Befen fest und bestimmt, auch zugleich fich von dem Weltlichen unterscheidet und damit in gleich freier Selbstthätigkeit die 2Belt fest, daß alfo fein abfolutes Grundseyn feiner selbst zugleich sein Urfacheseyn der Welt ist. Aber es ist eine offenbare Begriffsverwechselung, diese beiden Bestimmungen, die allerdings Momente, aber une terschiedene Momente Eines Aktes sind, zu identificiren: fie sind und bleiben eben so nothwendig unterschieden als die Begriffe von Grund und Urfache felber.

§. 39. In der Erörterung des Begriffs von Grund und Folge haben wir zugleich den Begriff der Ursache und Wirkung angegeben: jener läßt sich nicht wohl mit völliger Bestimmtheit aufstellen, ohne ihn von diesem zu unterscheiden. Es kommt das her jest nur noch darauf an nachzuweisen, daß der allgemeine formale Begriff von Ursache und Wirkung ebenfalls eine Kategorie sey.

Sst nun Ursache begrifflich jede Thätigkeit, welche in ihrer That nicht schlechthin aufgeht, fondern ihr zugleich unterschiedlich gegenüber stehen bleibt, und ist Wirkung begrifflich jede That

einer folchen Thatigkeit, fo leuchtet zunächft von felbft ein, das jedes geiftige Befen, fofern es nicht bloge (produktive), fondern auch fich in fich unterscheidende Thätigkeit ift und infofern zwar in Thaten übergeht, aber zugleich von feinen Thaten fich unterfceidet, in der Form von Urfache und Birtung thätig ift. Aber auch alle übrigen Befen find nothwendig in urfachlicher Beife Denn einerseits bleibt jedes Ding, indem es an fich tbåtia. felbst Grund mannichfaltiger Folgen ift und damit fich verändert, boch zugleich - fo lange feine Substanz fich nicht ändert - fub. ftanziell das Eine und felbige Ding, und ift mithin in diefer Identität von der Gefammtheit feiner Beränderungen unterfchieden. Diefer Unterschied ist zwar nur ein immanenter: die Beränderungen des Dinges find zugleich fein eignes Underswerden und Andersseyn, es ift mit ihnen unmittelbar Eins, - d. h. jedes Ding ift die in sich unterschiedene Einbeit feiner fubstanziellen Identität und feiner accidentellen (die Substana nicht betreffenden) Beränderungen. Aber als diese Einheit ift es nicht blok Grund, fondern zugleich Urfache feiner Beränderungen, weil zualeich in feiner fubstanziellen 3dentität von ihnen unterschieden. Damit indeß ift cs nur f. g. causa immanens oder, wie man beffer fagen tonnte, Grundursache. Denn es ift daffelbe Eine Ding, welches als Grund in feinen mannichfaltigen Thaten aufgebt, und welches zugleich als Substanz oder Sache von feinen Thaten unterschieden ift: es ift mithin zugleich Grund und Ur-Die Begriffe der immanenten Urfache und des Grundes sache. fallen mithin infoweit zufammen, als der Grund überall zur immanenten Urfache wird, wo ein substanzielles Ding felbst und nicht bloß feine Thätigkeit als Grund mannichfaltiger Kolgen aefaßt wird.

Schon die immanente Ursache kann indeß zur trans. eunten werden, wo die That eines substanziellen Dinges von ihrer Thätigkeit, sey es durch diese selbst oder durch eine andre Thätigkeit, unterschieden und gesondert wird und damit ihrer Thätigkeit unterschiedlich, getrennt, gegenübertritt. Andrerseits ist nothwendig überall transeunte Ursächlichkeit, wo die Thätigkeit eines substanziellen Dinges nach außen, auf andre Dinge gerichtet ist, oder wo mehrere, unterschiedliche Thätigkeiten substanzieller Dinge zusammentreffen und so gemeinschaftlich eine That hervorbringen. Denn dieß Zusammentreffen ift als foldes felbst Thatiakeit, ein thatiges gusammensen, weil zwei oder mehrere Thatiakeiten gar nicht anders als thatig zufammen feyn können. 2Benn alfo auch jede derfelben nur auf ihre eigene bestimmte That gerichtet, im Uebergehen zu dieser That beariffen fepn follte, fo muß doch aus ihrem Busammentreffen eine besondre That bervorgeben. Diefe aber ift nothwendig Birfung, nicht bloße Folge. Denn sie ist nicht blog überhaupt, nicht bloß immanent von der fie hervorbringenden Thätigkeit un terschieden. fondern tritt ihr als ein Andres, Besondres, Neues gegenüber, das nicht schon in ihr enthalten war. Die folat unmittelbar daraus, daß zwei verschiedene Thätiakeiten 314 sammentreffen und die That hervorbringen. Denn demnach ift lettere als die Gesammtthat beider zwar nothwendig durch die Beschaffenheit beider bedingt und bestimmt, und wird daber auch diese Beschaffenheit einer jeden an fich tragen. Aber weil die Beschaffenheit einer jeden eine andre ift und weil nur aus ibs rem Busammentreffen die Wirfung hervorgeht, fo wird letter als bedingt durch die Berfchiedenheit beider, auch nothwent dig ein von beiden Verschiedenes. Neues feyn, das weder in jo der einzelnen noch in beiden zusammen ohne ihr Aufeinander treffen enthalten war. Nun find aber die Dinge, fofern fie eine ander begränzen, berühren und durch einander bedingt und be ftimmt find, nothwendig auch zusammen, auf und gegen einander thatig. Denn dieses Bestimmtscon, fofern fie Thatiafeiten find, involvirt nothwendig ein aftives gegenfeitiges Bestimmt, werden. Darans folgt, daß jedes Ding als mannichfaltig be stimmte Thatiakeit nicht bloß an sich sclost aus Thun in Thaten übergeht, fondern auch mit andern Dingen zusammen, auf und gegen andre Dinge, mannichfaltig thatig ift, daß alfo jedes Ding nicht nur Grund mannichfaltiger Folgen, nicht bloß immanente, fondern auch transeunte Urfache mannichfaltiger Birkungen ift. Selbst ichon als bloger Grund feiner eignen Beränderungen ift jedes Ding durch die Thätigkeit der andern Dinge bedingt und bestimmt, und infofern jede Folge eine Wirfung.

Sind nun fonach alle Dinge nothwendig ursächlich this tig, und sind sie doch zugleich unterschiedlich bestimmte Dinge, so müssen sie auch nach ihrer ursächlichen Thätigkeit unterschieden seyn und werden, — der allgemeine formale Begriff von Ursache und Wirkung ift nothwendig eine Kategorie, ein allgemeiner Gesichts - und Beziehungspunkt der Unterschiedenheit und refp. Gleichheit der Dinge, eine allgemeine Norm der unterscheidenden Thätigkeit, ein allgemeines Unterschiedskriterium und Prädicament der Dinge.

Das unsere Bestimmung Dieses Begriffs dem Sprachaebrauche im Allgemeinen entspricht, haben wir bereits im porigen §. dargethan. Den Unterschied zwischen der causa immanens und transiens, der zugleich den Unterschied von Grund und Ursache mit betrifft, werden am besten ein Baar Beisviele erläutern und vor dem gemeinen Bewußtseyn rechtfertigen. Der Grund des Aliekens des Baffers ift feine Alufftateit und Schwerfraft, die Bewegung des Kliekens die bloke Folge, in welcher ber Grund immanent aufgebt. Sofern dagegen das 2Baffer substanziell durch diese Bewegung nicht verändert wird, also in feiner substanziellen Identität von ihr unterschieden, und doch zugleich fraft feiner fubstanziellen Bestimmtheit der Grund diefer Bewegung ift, ift es die immanente Urfache des Fließens. Benn aber endlich darauf gesehen wird, daß die Bewegung Des Fliekens zugleich durch die größere oder geringere Abschuffig. feit des Bodens (d. i. durch die geringere Biderstaudsfraft, die der abschuffigere Boden der Schwerfraft des Baffers entgegenfest) bedingt und bestimmt wird, find die Abschüffigkeit des Bodens und die Beschaffenheit des Baffers zusammen die trans. eunte Urfache der bestimmten Bewegung des Kließens. Denn Diefe bestimmte Bewegung mit ihrem bestimmten Grade ber Befchwindigkeit ift weder im Baffer für fich noch in der Abschüffige feit des Bodens für fich, fondern nur durch ihr Busammensenn gesett. Eben fo ift die Thätigfeit, durch welche das Samenforn zum Baume aufmachit, für fich der bloge Grund, der in feiner Folge, der Criftenz des Baumes, immanent aufgebt. Sie ift auch der Grund der Zweige, Blätter, Blüthen, welche der . Banm treibt. Bird fic aber als die bestimmte Substanz gefaßt, burch welche jede Bflanze und also auch diefer Baum bestimmte. von andern unterschiedene Bflanze ift und als folche fich erhält, fo ift fie in ihrer fich gleichbleibenden Identität von den Beranberungen, burch welche das Samenforn zum Baume wird, uns terschieden, und doch zugleich der Grund derselben, d. b. fie ift die immanente Ursache der Umwandlung des Samenforns zum Baume. Gleichermaßen ift der Baum, als fubstanzielles

Befen, in feiner fubstanziellen Identität, unterschieden von feinen Beränderungen und infofern die immanente Urfache der Zweige, Blätter, Bluthen und Früchte, die er immer von neuem treibt. deren Bechfel und Aenderung aber feine Substanz nicht andern. Dagegen wird er zur transeunten Urfache der Frucht, sobald lettere, fey es durch feine oder ihre oder irgend eine Thatigfeit, von ihm fich trennt: denn eben damit tritt fie nicht nur dem Baume, sondern auch der Thätigkeit, durch die fie entstan-Aber auch der Baum felber, den, unterschiedlich gegenüber. fein Werden und Dafepn, ift die Wirtung einer transeunten Urfache, fobald darauf gefehen wird, daß das Bachsthum des Samenforns und der daraus hervorgebende Baum nicht blok durch die eigne substanzielle Thätigkeit, sondern zugleich durch andre mitwirfende Thätigfeiten, ber Barme, des Lichtes, der Luft, der Feuchtigkeit 2c., bedingt und bestimmt ift: fie bilden aufammen die transeunte Urfache der Existens diefes bestimmten Baumes.

Derselbe Unterschied zwischen Grund, immanenter und trans. eunter Urfache zeigt fich am Denken (Beifte). Unfer Denken ift zunächft bloßer Grund feiner Gedanken, fofern und refp. fo lange lettere noch bloke Empfindungen find. Denn die Empfindungen find an fich bloke Affektionen (Modificationen) des producirenden Denkens, Thaten, in welchen es immanent aufgest. Das Denken ift aber zugleich urfächliche Thätigkeit, sofern es seine Empfindungen (wenn auch anfänglich noch so unflar und unbestimmt) von fich felbit unterfdeidet und ihnen da mit innerlich gegenübertritt. Go ift es indeß nur immanente Denn als produktive Thätigkeit bleibt cs immer Grund Urfache. feiner Gedanken, und nur fofern es zugleich unterscheidende Ihu tigkeit ift und diese substanziell dieselbe bleibt, wenn fie auch andre und wieder andre Unterschiede fest, tritt es zugleich in fubstanzieller Identität allen feinen unterschiedlich bestimmten, fic ändernden, wechselnden Gedanken immanent gegenüber. 3m transeunten Urfache wird es erft, fofern und indem es feinen Gedanken Objektivität beimißt. Denn damit unterscheidet es das in ihnen Gedachte, das Objektive, nicht nur von sich felbst als ein ihm Fremdes, nicht zu feinem Selbst Geböriges, fondem auch von feinem Gedanken, deffen Gegenstand cs ift, wie von fei ner Thätigkeit, deren That es ift. Auch letterer tritt das

gedachte Objektive eben damit, daß es vom Gedanken unterschies den wird, als ein Gesondertes, Besondres und fomit als Birfung gegenüber. Unfer Denken wird aber auch dadurch zur transeunten Ursache, daß es seinen subjektiven, von ihm selbst frei gebildeten und bestimmten Gedanken durch Bollen und Sandeln Objektivität und Realität verleiht. Bollen und Handeln find feine zunächst auf feine Leiblichkeit und mittelft ibrer auf andre Dinge einwirkende Thätigkeit. Durch diese Thätigkeit verändert, eint und trennt unfer Geist die reellen Dinge dergeftalt, daß fie feinen Gedanten, Begehrungen, Intereffen und Zweden entfprechen, und dieselben in objektiver, reeller 2163 bildlichkeit darstellen. Bugleich aber bleibt nicht nur er felbst diesen reellen Abbildern seiner Gedanken unterschiedlich gegens über ftehen, sondern auch feine Thätigkeit des Wollens und Handelns tritt ihren Thaten unterschiedlich gegenüber, indem fie nach Bollendung jeder einzelnen sich von ihr ablöst und andern Thaten fortgebt. Mithin ift er nicht Grund, 3U fondern transeunte Urfache (Urheber) feiner handlungen und Berte.

Den Begriff der Ursache scharf und klar zu fassen, ift das rum fo fcwierig, weil er mit den Begriffen des Grundes und der Substanz im engsten Zusammenhange steht und doch zugleich von ihnen bestimmt unterschieden werden muß. Grund kann jede Thatigkeit feyn und jede bloge Thatigkeit ift nur Grund. Ur. fache dagegen tann nur ein substanzielles Ding (eine Sache) feyn, sofern es als solches zugleich thätig ift. Denn nur ein fubstanzielles Ding ift in feiner fubstanziellen Identität von feis ner Thätigkeit und deren Thaten (Folgen) zugleich unterschieden und damit immanente Urfache; und nur ein substanzielles Ding fann transeunte Urfache feyn, weil nur die Thätigkeit eines folchen von ihren eignen Thaten - fey es durch das Ding felbst oder durch eine andre Thätigkeit - unterschieden wers den und ihnen unterschiedlich gegenübertreten kann. Gleich= wohl ift andrerseits jede Thatigkeit eines substanziellen Dinges, auch als transeunte Urfache, infofern Grund, als fie nothe wendig in ihre That übergeht. Das fie nicht auch völlig in ihr aufgeht, fondern ihr zugleich unterfchiedlich gegenübertritt, beruht darauf, daß fie als Thatigleit eines fubstanziellen Dinges zugleich Moment (Beftimmtheit - Modification) feiner Subftang ift, alfo von ihr in Einheit mit den übrigen Momenten zufammengehalten und bamit von dem völligen Aufgeben in ihrer That zurudgehalten, fomit aber gleichfam genöthigt wird, von ihrer That fich zu sondern. Auch bat jede als transeunte Urfache wirkende Thätigkeit in ihrer Bestimmtheit ihr festes Riel an ihrer damit zugleich bestimmten That. hat fie bich erreicht, fo ist die That vollendet und fie kann an ihr nichts wei ter thun. Aber damit geht fie felbft als Thatiakeit nicht in die fer Einen That auf, sondern als Moment der Substanz tritt fte in lettere zurndt, womit sie zugleich von ihrer vollendeten That fich scheidet, um möglicher Beise in neuen gleichen Thaten ich zu äußern. Endlich erfährt wie gezeigt, jede Einwirfung eine fubstanziellen Dinges auf ein andres nothwendig zugleich eine Rückwirkung von der Thätigkeit des letteren, wodurch die Einwirkung als That geändert und von ihrer Thätigkeit gesonder wird. -

Der zuletzt erwähnte Umstand führt von selbst auf den Begriff der Bechfelwirfung. Sofern die substanziellen Dinge auf und gegen einander thatig find, und fomit jede Birfung zugleich bedingt und bestimmt ist durch die Rückwirkung (Realtion) des andern Dinges ift jede Birtung als folde angleich Ur fache, indem fie zugleich eine besondre Birfung bervorruft, Die nicht unmittelbar von ihrer Urfache, fondern von ihr felbft ausgehend, ihre eigne Ursache betrifft. Denn die Rudwirfung, die sie erfährt, ist nicht blog die That des andern Dinges, fondern eben fo fehr von der Ein wirfung auf daffelbe alfo von der Birtung bervorgerufen und durch deren Beschaffenheit be dingt. Die Wirfung ift mithin ebenfalls Urfache der Rudwiv fung und damit der Beränderung, welche die urfächliche Thatig feit, von der fie ausgeht, durch die Rückwirfung erfährt. Benn eine Rugel in einem bestimmten Binkel auf eine andre trifft, fo bewirkt das Zusammentreffen, daß die zweite Rugel sich in dem bestimmten Binkel fortbewegt. Aber eben diese Birkung bewint zugleich, daß auch die erste Rugel die Richtung ihrer Bewegung ändert und in einem bestimmten Winkel von ihr abweicht. Diefe Thatfache ift ein eben fo einfaches als flares Beisviel einer Bech felwirkung. Gie ift unmittelbar bervorgerufen durch die 264 tigkeit der beiden Rugeln auf und gegen einander, nämlich durch die Bewegung der ersten und durch die Refistenz - oder Repub fionstraft der zweiten. Letztere bewirkt keineswegs allein die Abweichung der ersten Rugel von ihrer Bahn; sie wirkt vielmehr nur dazu mit. Denn die Abweichung würde nicht erfolgen, wenn die erste Rugel sich nicht auf die zweite hinbewegte: die Wirkung dieser Bewegung ist das Jusammentreffen beider, und diese Birkung ist zugleich die Ursache der veränderten Bewegung der ersten Rugel, also einer Beränderung ihrer eignen Ursache. Eben dies aber ist der Begriff der Wechslewirkung, daß sie als Wirkung, in Beziehung auf ihre eigne Ursache, zugleich Ursache ist; dadurch unterscheidet sie sich von der einsachen Wirkung.

Der Begriff der Wechselwirkung ist zwar ebenfalls eine Rategorie. Denn fo gewiß die Dinge nicht bloß an ihnen felbit, fondern auch auf und gegen einander thatig find, fo gewiß fteben fie im Berhältniß der Bechfelwirfung an einander; und ift jedes wefentlich vom andern unterschieden, fo muß es auch in Beziehung auf dieses Verhältniß, also in Beziehung auf den all. gemeinen formalen Begriff der Bechfelwirfung, von dem andern unterschieden feyn und unterschieden werden. Aber der Begriff der Bechfelmirfung ift teine felbständige, für fich geltende Rategorie, fondern fteht unter dem Begriffe der Urfache und Birfung. Denn nicht jede urfächliche Thätigfeit ift in ihrer 2Birfung zugleich Bechselwirfung. Benn eine geworfene Rugel in ihrer Bewegung immer langfamer wird und endlich ftille fteht, fo ift dieß zwar die Birfung mehrerer Thatigfeiten, nämlich der Schwerfraft der Rugel und der Resistenzkraft des Bodens, auf dem fie rollt: diese beiden Kräfte wirken der Kraft der Bemes gung entgegen, und fegen fie zufolge ihrer größeren Stärke alle gemach zum bloßen Vermögen berab. Aber das Stillestehen ber Rugel ift darum teine Bechfelwirtung. Denn es verändert zwar die Bewegung und verwandelt fie in Rube; aber damit ändert es nicht feine Urfache, weil die Ruhe nicht die Birfung der Bewegung, fondern vielmehr jener beiden ihr ent. Lettere und somit die Ursache acaenwirkenden Rrafte ift. Des Stillstehens werden durch ihre Birfung nicht verändert: die Schwertraft der Rugel wie die Refiftenzfraft des Bodens bleiben unverändert diefelben. Ebenfo ift die Frucht, die der Baum treibt, eine Birfung mehrerer Thatigteiten, die gegenseitig auf einander wirken und fomit in Wechfelwirfung fteben. Aber die Frucht als Birkung diefer wechfelwirkenden Thätigkeiten ift nicht

felbit wieder eine Bechfelwirfung : ihr Berden und Dafenn iht teine verändernde Rudwirfung aus weder auf die Triebtraft bes Baums noch auf die Thätigfeit des Lichts. der Barme 2c. Batt Die Birtung einer Bechfelwirtung, alfo die Beränderung, welche Die Urfache durch ihre eigne Birtung erfährt, ftets felbit wieder eine neue Bechsclwirfung, also wiederum eine Beränderung ihrer Urfache, fo würde es schlechthin niemals zu einer Birfung tom Es ware vielmehr eine unendliche Reihe von blogen Ber men. änderungen der Urfachen gegeben. Eben damit aber borten ich tere auf, Urfachen zu feyn, da fie ihren Birtungen nicht unter schiedlich gegenüberständen, oder mas daffelbe ift, da ihre Biv fungen als bloße Beränderungen der Ursachen vielmehr kim Birfungen, sondern nur Folgen wären. Es gabe überhaupt teine Urfache und Wirkung, weder eine immanente noch eine trans Denn auch die immanente Urfache mare feine Urfache, eunte. wenn ihre Birkung nur Veränderung ihrer Thätigkeit, also nur Uebergehen ihrer selbst in Andersseyn wäre. Daraus aber würde folgen, daß entweder die Dinge als solche nicht thätig waren, oder daß es überhaupt feine Dinge gabe.

Bon Dingen zu reden, und fie doch zu blogen Momenten eines f. g. unendlichen Proceffes von Urfachen und Birfungen, d. h. zu verschwindenden Bunkten einer end = und raftlosen, com tinuirlichen Bewegung von in einander übergebenden Berände rungen (etwa des f. g. Absoluten) zu machen, ist eine augenfül-Die Dinge in ihrer transeunten lige contradictio in adjecto. Caufalthätigkeit bilden zwar eine Reibefolge von Urfachen und Birfungen; aber dicfe Reihefolge ift weder nothwendig endlos, noch ist sie eine continuirliche Bewegung ohne alle Ruhepunkte. Jede Birfung in ihrer Sonderung von der Urfache unterbricht pielmehr die Bewegung und bildet damit einen Rubepunkt, einen Einschnitt, von dem aus die Bewcgung (die caufale Thätigkeit) von neuem beginnt. Ein jeder folcher Bunkt ift mithin zugleich das Ende des Processes, von dem aus er wieder anfängt. Satte ber Proces zugleich einen Zweck, fo wurde diefer der Bunkt fem, in welchem die ganze Caufalthätigkeit wie der Grund in feint Folge fich aufhöbe. Db er einen Zweck habe, ift allerdings aus dem Begriffe der Urfache und Wirfung nicht zu entscheiden noch zu erweisen; eben so wenig aber das Gegentheil.

Anmert. Auch das Abfolute ift, wie ichon gezeigt, llu

sache. Es ist in seiner substanziellen Identität gegenüber seinen eignen Bestimmtheiten, Gedanken, Thaten, immanente Ursache. Es ist gegenüber der Welt transeunte Ursache. Denn es schafft die Welt nur, indem es, sich selbst (im Selbstbewußtseyn) erfassend, sich vom Weltlichen als dem Andern, das es nicht ist, unterscheidet. Eben damit aber unterscheidet der absolute Geist zugleich die Welt als das von ihm gedachte Objektive nicht nur von sich selbst als dem absoluten Wesen, sondern auch von seiner produktiv unterscheidenden Denkthätigkeit wie von seinem Gedanken, durch welche und in welchem er sie denkt (setz): er stellt sie sowohl sich selber als auch seiner ursächlichen Thätigkeit, deren Wirkung sie ist, gesondert gegenüber, — ganz eben so wie unser Denken mit dem von ihm gedachten Objektiven versährt.

Damit ift indeß keineswegs eine Trennung Gottes von der Belt, ein Jenseit und Diegseit, eine abstratte Transscendenz, alfo keineswegs dasjenige gegeben, mas allein den namen Dualismus im philosophijch verwerflichen Sinn des Worts verdient. Denn das gedachte Objektive, obwohl von dem Gedanken, in welchem es gedacht wird, unterschieden, bleibt immer der Gegenstand deffelben, in ihm immanent. Es tritt nicht dem Bedanken, fondern nur dem göttlichen Denken und Befen (dem göttlichen 3ch) gesondert gegenüber. Und dich geschieht eben Dadurch, daß das Objeftive nicht nur vom Denken, sondern auch vom Gedanken, deffen Gegenstand es ift, unterschieden wird. Denn damit ift ein doppelter Unterschied zwischen dem Objektiven und dem Denken gesetzt. Das Denken uns terichcidet fich nicht nur von dem Gedanken, sondern auch wiederum den Gedanken von dem in ihm gedachten Objektiven. Diefer lettere Unterschied und damit der Gedanke felbst tritt mithin zwischen das Denken und das gedachte Objektive. Eben damit aber treten sich beide gegenüber. Denn ein Gegenüber ist überall nur da, wo zwei Dinge nicht schlechthin neben einander bestehen, fo daß fie dicfelbe Eine Granze acmein haben, fondern wo ein drittes Andres zwischen ihnen fich (3wei Steine, dicht neben - oder aufeinander, liegen befindet. fich nicht gegenüber.) Das Gegenüber des Dentens und des ge-Dachten Objeftiven ift indeß teine äußerlich räumliche Trennung. Der Gedauke, obwohl fich das Denken von ihm unterscheidet, bleibt doch im Denken (weil es nur sich in sich unterscheidet) nicht minder immanent als das Objektive in dem Gedanken, durch Den es gedacht wird. Jenes Gegenüber ift nur eine immanente Sonderung, die unmittelbar darin liegt, daß das ge-Dachte Objektive als ein vom Subjekt Unterschiedenes, zum fubjeftiven Befen, zum 3ch an fich nicht Gehöriges, gefest und bestimmt wird. Damit ift es feiner Beftimmtheit nach ein vom-Subjeft und damit vom Denten Gesondertes, Besondres, während es dem Seyn nach im Denken immanent if und bleibt. Außerdem ist, wie ebenfalls schon dargethan, der Unterschied des Weltlichen (Relativen) vom Absoluten an sich seider involvirend. Von einer Trennung Gottes und der Belt in ein hüben und Drüben kann mithin eben so wenig die Rede seyn als von einer Identität beider, in welcher das Weltliche nur Moment der eignen Weschweit des Absoluten selbst wäre. -

Fällt fonach das Absolute ebenfalls unter den allgemeinen formalen Begriff der Urfache und Birtung, fo untericheidet is fich zugleich andrerfeits in Beziehung auf Diefen Begriff (fate gorifch) von allen andern Dingen. Denn das Absolute ift nothwendig absolute Urfache, feine Birkung absolute Birfung b. b. es ift als urfachliche Birffamfeit fchlechthin felbftftändig, nur durch und von fich felbft thatig, burch teine andre Thätigkeit bedingt oder bestimmt; eben darum also auch die Wirkung nur von dieser ihrer Urfache abhängig. 3edes weltliche Ding dagegen ift in feiner urfächlichen Birkfamleit nicht nur durch das Abfolnte, fondern auch durch die mit und refp. gegenwirkende Thätigkeit anderer Dinge bedingt und be stimmt, also auch seine Wirkung zugleich von andern Dingen abhängig. Ift das Absolute absolute Urfache, fo folgt, dif das Beltliche, obwohl cs nur das von ihm gedachte an dre, Objektive, im oben angegebenen Sinn ift, doch zugleich realiter exiftirt. Denn fraft der abfolnten Gelbfithatigkeit des absoluten Geistes find alle feine Gedanken fchlechthin wit ihm felbst producirt, gesetzt und bestimmt: das absolute Der ten hat teinen Gedanken, der durch die Mitwirfung irgend et Somit giebt es für nes andern Sevenden entstanden wäre. das Absolute kein reelles Seyn im Unterschiede von einem bloß ideellen: diefer Unterschied existirt nur für das creature liche, bedingte Denken. Gerade deshalb aber ift das vom absoluten Denken Gedachte, eben damit daß es gedacht, unter schieden, bestimmt wird, zugleich ein reell Sependes, weil th für uufer Denken realiter eriftirt, ihm also diejenige Reali-tät zukommt, von der überhaupt nur die Rede feyn fam (Bergl. Grundprincip d. Bhilof. II, 307 ff.).

Richtsdeftoweniger steht auch das Absolute in Wechselmir fung mit der Welt und den weltlichen Dingen. Denn indem es sie sich selber gesondert gegenüber, zugleich aber als unter schiedliche Thätigkeiten sest und bestimmt, so ist eben du mit auch eine Ein = und resp. Rückwirkung der weltlichen Dinge auf die Thätigkeit des Absoluten gesett. Jugleich aber un terscheidet sich das Absolute in Beziehung auf den Begriff der Wechselwirkung von allen weltlichen Dingen dadurch, daß jede Rückwirkung der letzteren auf die Thätigkeit des Absoluten zu gleich nur deffen eigene Wirtung, Selbstbestimmung und Selbst

bestimmtheit ist. Denn sofern es die weltlichen Dinge als uns terschiedliche Thätigkeiten fest und bestimmt, fo hat es damit auch alle Birtungen, Gin + und Rückwirtungen derfelben, alfo auch die Beranderungen, die feine eigne urfachliche Thatigkeit dadurch erfährt, felbft gesetzt und bestimmt, d. h. diefe Beranderungen find Bestimmungen, die es von Anfang an eben das mit, daß es fich von der Belt unterscheidet und die weltlis chen Dinge schafft, fich felber giebt. Die gottliche Beltregie. rung, fofern fte eine beständige Bechfelwirfung zwischen der Thatigkeit Gottes und den Zuftänden, Thaten und Schickfalen Der weltlichen Befen involvirt, bewirft mithin feine Berände-rung im göttlichen Gedanten, im göttlichen Thun, fondern nimmt ihren Verlauf auf Grund der uranfänglichen, ewigen Selbstbestimmungen und Selbstbestimmtheiten Gottes. Auch die Katcgorie der Wechselwirkung findet fonach auf das Abso-lute Anwendung, — d. h. das Absolute setzt und gebraucht fie felber, um in Beziehung auf Bechfelwirkung nicht nur Die weltlichen Dinge von einander, sondern auch fich von den weltlichen Dingen zu unterscheiden. \*)

§. 40<sup>a.</sup> Wo eine bestimmte Wirfung nur durch das 3ufammentreffen (Auf- und Gegeneinander-Birken) mehrerer beftimmter ursächlicher Thätigkeiten hervorgerufen wird, kann fie nur entstehen, wenn und sofern diese Thätigkeiten zusammen-

<sup>\*)</sup> Dieg widerfpricht feineswegs ber menfchlichen Billensfreiheit und begründet mithin feineswegs einen einfeitigen Determinismus. Denn fo gewiß bem creaturlichen Geifte eben als Geifte, wenn anch nicht abfolute, boch relative, bedingte und beschräufte Billensfreiheit, Selbubestimmung und Selbstenticheldung zufommen muß, fo gewiß ift auch bas menschliche Bollen und Thun eben als relativ freie Urfachlichfeit vom Abfoluten felbft gesetst und bestimmt. Eben bamit aber auch alle bie relativ freien Birlungen und Rudwirfungen, bie von einer folchen Urfachlichkeit möglis der Deife ausgehen tonnen. Für welchen von ben jedesmal möglichen Entichluffen ber Denich fich auch enticheiden möge, immer ift fein Thun infofern vom Abfoluten gefest und bestimmt, als feine Billensfreiheit felbft mit allen ihren möglichen Birfungen von ihm gejest und bestimmt ift. nur welche von ben möglichen Birfungen er realifiren will, hängt von ihm ab, ift aber auch nur für ihn, nicht fur bas Abfolute von Ginfluß. Denn lesteres, indem es bie menfchliche Billensfreiheit fest, bestimmt eben bamit auch von Anfang feine eigne Thatigfeit gemäß biefer Billensfreis beit, alfo auch gemäß berjenigen Birfung, welche es auch fep, bie ber freie Bille bes Menschen realifirt. Dieje Realifirung begegnet mithin nur einer von Anfang an gesethten Selbstbestimmung bes Abfoluten, bewirkt alfo in ber Thatigfeit beffelben feine Renberung, bie nicht feine eigne urs aufängliche That ware.

treffen. Go lange eine derfelben fehlt oder von den ubrigen actrennt ift, find die andern in Beziehung auf die bestimmte Bir fung nothwendig unthätig, unwirffam. Daffelbe tritt ein, mo bestimmte Thatigkeiten dergestalt zusammenwirken, daß fie ibr Uebergeben in That, ihre bestimmte Folge oder Birfung, gegenfeitig bindern, negiren, wo alfo bestimmte Thatigkeiten gerade in dem Bunkte anfeinandertreffen, in welchem jede fraft ihm Unterschiedenheit von der andern die Regation der andern ift. Auch in diefem Falle ift die Eine derfelben und, wenn beide das gleiche Maag der Stärke haben, auch die andre nothwen-Dig unthätig, unwirtfam: ihre Unwirtfamteit ift eben die Bir fung ibres Busammentreffens und tann mithin nur aufbören, wem Die Trennung beider eintritt. Daffelbe endlich findet ftatt, mo, wie bei den geiftigen Wesen fraft ihrer Willensfreiheit, nicht bluß Die Birkung einer bestimmten Thatigkeit von der Mitwirkung andrer abhängt, fondern die Thätigkeit felbst unter der Botmäßigkeit einer andern steht, also nur in That übergeben tann, wenn fle von diefer andern dazu bestimmt oder freigelaf fen wird.

Eine folche bedingte Thätigkeit, die fich nur äußert und die bestimmte Wirfung bervorbringt, wenn die Bedingung eintritt, also ohne das Eintreten derfelben auch ohne Birtjam feit und fomit unthätig ift, nennen wir ein bloßes Bermögen. Beht das Vermögen mit dem Eintreten der Bedingung in Birf. famteit über, fo wird es zur Energie, d. h. zu einer ufich lichen Thätigkeit, deren Birkfamkeit nicht nur von dem Maafe bes Bermögens, sondern auch von der Stärke der fie entbinden den Bedingung abhäugt. nun find aber die Thätigkeiten der Dinge infofern bloße Vermögen, als fie entweder überhaupt durch die Gegenwart und resp. Abwesenheit der Thätigkeit andre Dinge bedingt find, oder doch (wie bei den geiftigen 2Besen) m Folalic ter der Botmäßigkeit einer andern Thätigkeit fteben. find die Dinge, fo gemiß fie in ihrer Thatiafeit überhaupt unter fchieden find, fo gewiß auch nach Bermögen und Energie unter schieden, d. h. die allgemeinen formalen Begriffe von Vermögen und Energie find nothwendig Rategorieen.

Der Begriff des Bermögens wird häufig mit dem der Kraft verwechselt, weil beide sehr nahe verwandt sind. Dem auch die Kraft ist der Erscheinung nach Unthätigkeit, weil nur innerliche, in den Dingen immanente, also nicht erscheinende Thätigkeit. (Die Schwerkraft 3. B. ist in allen Körpern fortwährend thätig, aber sie erscheint nicht als thätig, so lange ein Körper ruhig auf seiner Stelle bleibt.) Gleichwohl ist die Kraft kein bloßes Vermögen. Denn sie ist eben nur äußerliche, erscheinende Unthätigkeit, innerlich Thätigkeit. Das Vermögen dagegen ist in Beziehung auf eine bestimmte That auch innerlich Unthätigkeit, weil durch andre Thätigkeiten bedingt und somit nur in That übergehend, wenn die Bedingung eintritt.

Der Begriff der Bedingung fällt wiederum feinerfeits mit bem bes Grundes infofern zufammen, als fie eine Thatigkeit ift, Die unmittelbar in ihrer That aufgeht: mit dem Eintreten b. i. mit der Birkfamkeit der Bedingung, hort fie felbst unmittelbar auf, Bedingung zu feyn und ift nur noch in derjenigen Birkfamfeit und resp. Birkung immanent vorhanden, deren Bedingung fie war. Aber fie unterscheidet fich begrifflich vom Grunde das durch, daß sie von ihrer Folge selbst bestimmt ift. Denn die Bedingung wirkt nicht für fich allein, sondern nur zusammen mit derjenigen Thatigkeit, deren Bedingung fie ift. So fprechen wir von dem Bermögen des Ragenfells, Eleftricität zu entwickeln. weil es fie nur entwickelt, wenn es gestrichen mird. Mit dem Eintreten der Bedingung geht einerseits das Vermögen in Birf. famteit über und bebt fich andrerseits die Bedingung als folche auf: das Bermögen ift nicht mehr Bermögen und die Bedingung nicht mehr Bedingung, fondern mitmirtende Urfache ber Entwickelung der Glektricität, also nur noch vorhanden in der Birtfamteit und refp. Wirfung, deren Bedingung fie war. Eben fo sagen wir: das Samenforn hat das Bermögen zur Bflanze zu werden oder ift potentia Bflanze, weil cs nur Bflanze wird, wenn Barme, Luft, Feuchtigkeit 2c. mitmirken: fehlt eine diefer Bedingungen, fo find die übrigen unwirkfam, alfo in Beziehung auf die bestimmte That, um die co fich handelt, Unthatigfeiten; tritt die Bedingung ein, fo hebt fie fich als Bedingung auf und wird zur mitmirkenden Thatigkeit der Birkung, deren Bedingung fie mar. Wenn wir von verschiedenen Bermögen unfers Geiftes, vom Empfindungs ., Borftellungs ., Billens . Bermögen 2c. fprechen, fo hat diefe Rede nur einen Sinn, fobald wir zugleich augedeutet haben wollen, daß unfere geiftige Thas tigfeit, deren Birfung bie Empfindung, die Borftellung, der Bil-

25

lensaft zc. ift, nicht eine unbedingte, schöpferische, sondern von andern Thätigkeiten bedingt sey. Da nun in der That unser Empfindungen und Perceptionen, die erften Grundelemente aller unferer Gedanten (- ohne welche wir überhaupt teine Borkel lungen baben würden und felbst unfere Einbildungstraft ihre willführlichen Vorstellungen nicht zu bilden vermöchte -), wur unter Mitwirkung des reellen objektiven Gevus entstehen, fo ift unfer Denken insofern überhaupt nur bedingte Thatigkit, nur Vermögen und resp. Energie. Sonach aber hat die neuer bings vielbestrittene Unterscheidung mehrerer Geistesvermögen ibren guten Grund. Denn es bilden sich nothwendig unter schiedliche Thatigkeits weisen des Einen Denkens und Bei ftes, theils in Folge der Unterschiedenbeit der mit - und gegen wirkenden Thätigkeiten der Dinge, theils in Folge der Grunds thatigkeit des Denkens, fich in fich felbit zu unterscheiden. Rein unbefaugener Beobachter der Thatfachen tann leugnen, das die bloße Empfindung noch teine Babrnehmung und die bloße em fache Bahrnehmung noch tein Urtheil ift, daß vielmehr das Ur theil von der bloßen Anschauung und diese von der Empfindung wie wiederum der Billensentschluß von beiden unterschieden ift. Dann aber folgt unvermeidlich, daß auch die Thätigkeitsweijen, durch welche die Empfindung, die Anschauung, Urtheil und Gab fchluß entstehen, von einander unterschieden sevn muffen. Diefe unterschiedlichen Thätigkeitsweisen find aber infofern wiederum nur Vermögen, als sie entweder von der Mitwirkung andre Thätigkeiten bedingt find, oder unter der Botmagigkeit ber menschlichen Gelbstbeftimmung (Billensfreiheit) fteben. Rein Empfindungs -, mein Berceptionsvermögen kann nur Empfin dungen, Perceptionen hervorbringen unter Mit - oder Gegenwir tung irgend eines reellen, objektiven Daseyns \*). Deine Ur theilstraft fann nur urtheilen, wenn ihr unter Mitwirkung einer

•) Das Bedürfniß ber Nahrung wird zwar, wenn bie Rahrus fehlt, unmittelbar zur Empfindung bes Hungers und refv. zur Begiens nach Nahrung. Nichtsbestoweniger hefigen wir bloß bas Bermögen, hun ger zu empfinden und Nahrung zu begehren. Deun die Empfindung ub die Begierde entsteht nur, wenn die Nahrung fehlt, b. h. wenn das Effizu dem das Bedürfniß hintreibt, durch irgend eine gegenwirfende Thäligfeit verhindert wird. In ähnlicher Art hat ber Ziegelstein nur das Bermögen, vom Dache herabzufallen : er fällt wirklich, nicht burch bie positise

٦

andern Thätigkeit ein Gegenstand der Beurtheilung gegeben wird und wenn ich urtheilen will. Und mein Billensvermös gen tann nur Billensafte produciren, wenn bas von ihm fich unterscheidende 3ch mit ihm zusammenwirft und einen Entschluß bervorruft. Dieje meuschliche Selbstbestimmung ift aber infofern felbit wieder eine bedingte, weil fie nur Selbit enticheidung, und damit abhängig ift von der Existens und Beschaffenheit der Empfindungen, Befühle, Borftellungen, zwischen denen fie fich entscheidet. Diese wirken nothwendig auf die entscheidende Thas tiafeit des 3chs ein und mit ihr zusammen, fo daß es ohne fie zu gar feiner Entscheidung fommen tann. (Indes bort fie das rum keineswegs auf relativ freie Entscheidung zu feyn, weil fte eben Entscheidung zwischen den verschiedenen mitwirkenden Borftellungen felbit ift, also auch zugleich über den Erfolg der Birkfamkeit derselben als verschiedener Motive entscheidet. Nur in den Fällen, in welchen eine diefer Borftellungen zur Entscheis bung nicht blog mitwirft, sondern die entscheidende Thätigkeit Des 3che übermaltiat und fomit den Billensaft erzwingt, wäre allerdings die Billensfreiheit und damit die Burechnungsfähigkeit in Beziehung auf den bestimmten Billensaft aufgebo-Solche Fälle werden befanntlich der bisherigen Erfahrung ben. gemäß von der Rechtswiffenschaft und Pfychologie statuirt.)

Mit dem Begriff des Vermögens ist zugleich auch der Begriff der Energie gegeben. Letztere ist nichts andres als die Wirksamkeit, in welche das Vermögen mit dem Eintreten der Bedingung übergeht, welche also so lange in dem Vermögen immanent, latent ist, bis die Bedingung eintritt. Sie ist mithin nach Oualität und Quantität, nach Maaß und Grad, von der Beschaffenheit des Vermögens, aber zugleich auch von der das Vermögen entbindenden, in Wirksamkeit segenden Thätigkeit der Bedingung abhängig. So sagen wir: A ist ein sohr energischer Mensch, d. h. er bestigt nicht nur ein hohes Maaß geistigen Ver-

Mitwirfung einer aubern Thätigkeit, fondern wenn die gegenwirkende Refiftengtraft der Latte, die ihn hält, aufhört oder nachläßt; er bleibt liegen, wenn und fo lauge diese Gegenwirfung gegen die Schwerfraft dauert. Das Bedürfniß nach Nahrung ift in analoger Beise eine immanente Bes wegung, eine Triebfraft zum Effen, wie die Schwere eine Triebfraft zum Mittelpunkte der Erbe.

mögens, sondern auch die dieß Vermögen erst entbindende, in Birksamkeit sehende, leitende und beherrschende Willenstraft des Ichs ist ihrem Maaße nach größer als bei andern Menschen.

Anmerk. Aber auch die Thätigkeit des Absoluten, sofem sie als transeunte Ursache wirkt, fällt unter den allgemeinen formalen Begriff des Bermögens und der Energie. Dem feine ursprüngliche Thatkraft geht nur in Wirksamkeit über, wenn und sofern das Absolute sich selbst dazu bestimmt, ik mithin bedingt durch die Selbst bestimmung des Absoluten. Somit aber unterscheidet sich zugleich das Absolute in Beziehung auf Bermögen und Energie von allen andern Dingen wiederum dadurch, daß jede so bedingte Thätigkeit dessen ab solutes Bermögen und ab solute Energie ist, weil eben nicht durch die Thätigkeit irgend eines andern Dinges, sondern nur durch seine selbstbestimmung bedingt, mithin allen andern Dingen und Thätigkeiten gegenüber unbedingt.

Nur die sich selbst bestimmende Thätiakeit des Absoluten ift kein bloßes Vermögen, fondern an und für fich reine, unbedingte Thätigkeit. Denn fie ift weder durch die Thätig keit eines audern Dinges noch durch eine andre Thätigkeit des Absoluten bedingt, sondern vielmehr ihrerseits die absolute Bedingung aller übrigen Thätigkeiten des Absoluten selbst wie der von ihm gesetzten und bestimmten Dinge. Eben darum ist sie absolut freie Thätigkeit, und in dieser absoluten Freiheit sowohl der absolute Grund des Dasevns des Absoluten wie die absolute Urfache des Daseyns der 2Belt. Dem die absolute fich felbst bestimmende Thatigkeit ift zugleich die absolute fich in sich und von Andrem unterscheidende Thatigs feit: Selbstbestimmung ift nothwendig Selbstunterscheidung und Selbstunterscheidung zugleich Selbstbestimmung. Also it fie eben fo fehr die fubstanzielle Thatigkeit, durch welche das Absolute sich felbst als absolutes Befen fest und bestimmt (§. 38.), als die urfächliche Thätigkeit, durch welche es das Undre (Beltliche), von dem es fich unterfcheidet, fest und be Aber dich urfächliche Segen und Bestimmen tritt nur ftinumt. ein, fofern das Absolute fich felbit vom Beltlichen unterscheidet, ift also nach Form und Inhalt bedingt durch die Selbstunterscheidung und Selbstbestimmung des Absoluten. Somit aber ift lettere keine bloge Selbstentscheidung zwischen zwei oder mehreren Vorstellungen, die fich zur Realisirung Darbieten. Denn die Gedanken des Abfoluten haben, wie ge zeigt, unmittelbar an ihnen felbst Realität, und find außerdem nur Folgen und refp. Wirfungen feiner absoluten Selbstbestimmung und Selbstunterscheidung. Gie ist vielmehr wahr hafte Selbst best immung, deren Thun unmittelbar das Sem

deffen involvirt, was sie thut. Dadurch unterscheidet sie sich von der menschlichen Selbstbestimmung und Willensfreiheit. Diese ist nur darum eine bloß relative, weil unser Denken zwar ebenfalls sich in sich und von Andrem unterscheidet, aber die Unterschiede nicht schöpferisch sehrt, sondern die (durch Mitwirkung des reellen Seyns — in der Empfindung und Berception) an ihm gesetten Unterschiede nur nach- unterscheidet und nur die Macht besitzt, die damit entstehenden Vorstellungen umzugestalten, zu trennen und anders zu verknüpfen, und sorstellungen zu bilden. Daraus folgt, daß schon die unterscheidende Thätigkeit unsers Denkens, durch die seines Beanten entstehen und ihm zum Bewußtseyn kommen, nicht unbedingt thätig ist, sowie daß unsere Vorstellungen als solche nicht unmittelbar Realität haben, daß es vielmehr noch eines besondern Entschlusses des Ichs, einer Entscheidung darüber bebarf, ob und welche Vorstellung es handelnd realissen will.

§. 40 b. Das Vorhandenseyn einer oder mehrerer folcher Thatigkeiten, welche infofern bloge Vermögen find als fie gur Urfache nur werden und die bestimmte Birfung, um die es fich handelt, nur hervorbringen fönnen, wenn die Bedingung eintritt, ift die f. g. reale Möglichkeit; das Gegentheil, alfo das Unvermögen der Thätigkeiten zur Urfache zu werden, oder was daffelbe ift, das Unvermögen der Bedingung, einzutreten (die Aufhebung der Bedingung), ift die f. g. reale Unmöglich. Ift nicht bloß die Bedingung aufgehoben, fondern find feit. auch die Vermögen, welche in Birtfamteit treten muffen, wenn Die bestimmte Birfung hervorgehen foll, gar nicht vorhanden, fo kann von einer realen Unmöglichkeit der Sache nicht die Rede seyn. Denn in diesem Kalle hat die Sache, um die es fich handelt, gar keine Beziehung zur Realität; sie schwebt fo zu sagen in der Luft, sie ist eine bloße Einbildung, ein Produft unfers willführlichen, von der Reglität absehenden Dentens. -

Tritt dagegen die Bedingung ein, so geht die reale Möglichkeit in Birklichkeit über, d. h. die Vermögen treten in Wirksamkeit und bringen die bestimmte Wirkung hervor: die Sache, die bis dahin nur möglich war, wird und ist nun wirklich. Der Begriff der Wirklichkeit in die fem Sinne ist mithin nicht für sich allein, sondern nur in Beziehung auf den Begriff der Möglichkeit denkbar: die Wirklichkeit in diesem Sinne ist felbst nur die durch das Uebergehen der Vermögen in Wirksamkeit aufgehobene Möglichkeit. Für sie ist es mithin ganz gleichgültig, ob die wirklich gewordene Sache ein objektives reelles, oder ein bloß ideelles subjektives Dasevn (ein bloßer Gedanke oder gedachtes Objekt) sev; zu ihr gehört vielmehr Alles, was durch Uebergehen der Vermögen in Wirksamkeit entstanden ist. Die Gesammtheit des so Entstandenen macht die Wirklichkeit in diesem Sinne aus.

Tritt die Bedingung ein oder sind alle Thätigkeiten, die gur hervorbringung der bestimmten Birtung erforderlich find und von denen also jede die Bedingung der übrigen ift, beifam-Denn die Wirfung men. fo muß die Sache wirklich werden. ift in und mit der urfächlichen Thätigkeit unmittelbar gesett: mit ber Ursache ift also nothwendig auch die Birkung vorhanden, weil jene gar nicht Urfache ware, wenn fie feine Wirfung hatte. Diese s. g. reale Nothwendigkeit beruht mithin nur auf dem Verhältniffe von Urfache und Wirfung. Der Beariff ders felben drudt nur eine Bestimmung dieses Berhältniffes aus, nach welcher mit dem einen Gliede deffelben auch zugleich das andre Realiter fällt daher die Nothwendigkeit mit der aeset ift. Birflichkeit in Eins zusammen : realiter ift nur die Thatsache porhanden. daß mit dem Eintreten der Bedingung die Bermögen in Birffamfeit übergeben und die Sache hervorbringen, daß also mit der Ursache auch die Wirfung gegeben ift. Rur indem wir denkend auf jeue Bestimmung des Verhältniffes von Urfache und Wirfung, und somit darauf reflektiren, daß die Ursache schlechterdings nicht ohne die Wirfung feyn fann, nur dadurch wird die Wirfung zugleich nothwendig und ein Unterschied zwischen Wirklichkeit und Nothwendiakeit geset. Denn damit wird die Nothwendigkeit zum Grunde der Birflichkeit, dieje aur Folge jener, zur Folge nämlich der durch das Uebergehen ber Bermögen in urfächliche Thätigkeit nothwendig aufgebo. benen Möglichkeit. Darum ist das Nothwendige zugleich wirklich und das Wirfliche nothwendig. Eben darum aber ift der Beariff der realen Nothwendiakeit ebenfalls nicht für fich allein, sondern nur in Beziehung auf den Begriff der Wirklichkeit und realen Möglichkeit denkbar.

Dem Begriffe der Nothwendigkeit tritt endlich noch der Begriff der Zufälligkeit gegenüber. Die reale Möglichkeit fest begrifflich voraus, daß die Bedingung eintreten, aber auch

nicht eintreten tann, ober bag bie Bedingungen gur Berwirklidung der Sache zusammen treffen, aber auch getrennt bleiben Und in der That find ja die Dinge (Thätigkeiten) tonnen. nicht nur fraft ihrer Unterschiedenheit nach Raum und Zeit uns terschiedlich beisammen und unterschiedlich getrennt, fondern fraft der Bewegung im Raum und in der Beit können auch einzelne, die bisher getrennt waren, zufammentreffen, ebensowohl aber auch getrennt bleiben. Andrerseits können aber auch die Thätige teiten, welche zusammen die bestimmte Birkung bervorbringen und fomit die Bedingungen der Berwirklichung der Sache find, durch eine bestimmte Urfache zusammen gebracht werden, fo daß fie zusammentreffen müssen. In Diesem Kalle ift eine bops pelte Nothwendigkeit vorhanden. Denn damit ift nicht nur die Birkung (das Birklichwerden der Sache) nothwendig, weit ihre Urfache vorhanden ift, sondern auch diese Urfache (das Bus sammentreffen der Bedingungen) ift ebenfalls nothwendig, weil felbst wieder die Wirfung einer bestimmten Urfache. Bon dieser doppelt nothwendigen Wirfung unterscheidet fich die einfach nothwendige. Erstere ift nicht nur als Birkung, sondern in Beziehung auf ihre Urfache nothwendig; auch lettere dagegen ift nur als Birkung nothwendig, in Beziehung auf ihre Urfache dagegen zufällig, weil die Bedingungen ihrer Berwirklichung ebensowohl getrennt bleiben als zusammentreffen tonnten, ibr Busammentreffen also an fich nur möglich war. Der begriffliche Unterschied der Nothwendigkeit und Bufälligkeit betrifft mithin nicht das Birflich feyn, fondern nur das Birflichwerden der Dinge: zufällig ift Dasjenige, was aus dem ans geführten Grunde nicht wirklich zu werden brauchte; nothwendig, Das Gegentheil. Folglich ift der Begriff der Bufälligkeit wiederum nicht für fich allein, fondern nur in Bezichung auf den . Begriff der Nothwendigkeit denkbar: die Bufälligkeit ift begrifflich

felbst nur die einfache Rothwendigkeit im Unterschiede von jener doppelten, — abgesehen davon, ob dieser Unterschied bloß von und in unserm Denken gesetzt oder objektiv und realiter vors handen ist.

Die angegebenen Begriffe ber realen Möglichkeit, Unmögs lichkeit, Birklichkeit, Nothwendigkeit und Jufälligkeit, sind nicht nur fehr verschieden gefaßt, sondern vielsach gänzlich mißverstanden worden. Junächst wird häufig der Begriff der realen

Möglichkeit, von dem, wie gezeigt, die ganze Reibe abhängig ift, mit dem der abstratten Möalichteit oder der blonen Denkbarkeit verwechselt. Denkbar ift ichlechthin Alles und Sedes, das fich felbst nicht widerspricht, oder was daffelbe ift, Deffen Gedachtwerden teinen Biderspruch gegen die allgemeinen Das Bermögen, das diefer Möglichkeit Denkaesehe involvirt. au Grunde liegt und den Gedanken bervorbringen fann, wenn Die Bedingung eintritt, d. h. wenn ich will, ift das Bermögen unfers Dentens, fich willtührliche Gedanten zu bilden, aljo Die f. a. Einbildungstraft und refp. Bhantafie (Bgl. oben S. 42. f.). Diefes Bermögen ift allerdings realiter vorhanden, und infofern ift die Möglichkeit, uns willführliche Gedanken zu bilden, ebenfalls eine reale. Aber die fo gebildeten Gedanken fteben in teis ner unmittelbaren Beziehung zur objektiven Realität der Dinae: fte baben tein roclles objeftives, fondern nur ein ideelles fubieltives Dasevn in und mit unserm Deuten. Das Denkbare oder ideell Mögliche ift mithin als folches noch keineswegs auch reell möglich: alles reell Mögliche ift zwar nothwendig auch denkbar, aber keineswegs alles Denkbare auch reell möglich. Denn die reale Möglichkeit einer Sache ift nicht icon damit vorhanden. daß die Sache nur fich felber nicht widerspricht. Bielmehr leuch. tet von felbst ein, daß, wenn überhaupt von einer realen Moglichkeit die Rede seyn soll, irgend Etwas auch schon realiter vorhanden feyn muß, in welchem die Möglichkeit der Sache lieat. d. b. welches das Bermögen befist, die Sache hervorzubringen, wenn die Bedingung eintritt. Bur realen Möglichs feit gehört mithin, daß einerseits die Bermögen, welche, wenn Die Bedingung eintritt, in Birtfamkeit übergeben und die Sache hervorbringen, realiter vorhanden seven, und daß andrerseits . auch die Bedingung das Bermögen besite, einzutreten oder ihr reelles Eintreten wenigstens dentbar fep.

Eben so häusig wird die reale Unmöglichkeit mit- der abftrakten oder der bloßen Undenkbarkeit verwechselt. Undenkbar ist das Gegentheil des Denkbaren, also nur Dasjenige, das einen Widerspruch gegen die Denkgesetze involvirt. Dieses Denkunmögliche ist für uns allerdings auch realiter unmöglich, weil von einem reellen Seyn, das nicht gedacht werden kann, auch schlechthin nicht die Rede seyn kann. Aber wie alles bloß Denkbare noch keineswegs auch realiter möglich ist, so ist umgekehrt alles realiter Unmögliche keineswegs auch undenkbar. Beide Begriffe decken sich nicht. Denn realiter unmöglich ist nicht bloß das Sichwidersprechende, sondern anch jede Sache, welche nicht nur sehr wohl denkbar ist, sondern insofern sogar auf dem Boden der Realität steht, als die Vermögen zu ihrer Verwirklichung realiter vorhanden sind, die aber dennoch nicht zur Wirklichkeit kommen kann, weil die Vedingung (um irgend welcher sindernisse willen) nicht einzutreten vermag, gesetzt auch, daß deren Eintreten durchaus keinen Widerspruch involvirte, also ebenfalls denkbar wäre. Realiter z. B. ist es unmöglich, daß ein Stein vom Dache fällt, so lange die Latte, die ihn hält, Widerstand leistet; undenkbar dagegen ist weder das Nachgeben der Latte noch das Fallen des Steins.

Unter der Birklichkeit wird häufig die Gegenwart in der Beit, die Gesammtheit der gerade jest in diesem Momente der Gegenwart bestehenden Dinge, Umstände und Berhältniffe, Thas ten und Ereignisse 2c., verstanden. Wird das Wort in diesem beschräuften Sinne genommen, so gehört der Begriff gar nicht bierher, fondern in die Erörterung bes Beitbegriffs : benn er fällt mit dem Begriffe der Gegenwart zusammen. Noch häufiger ift die Vermischung der Begriffe Birklichkeit und Realität. Gie ift infofern natürlich, als das Wort realitas, obwohl von res abgeleitet und also eigentlich im Sinne von Dinglichkeit, Sachlichfeit zu nehmen, nur gebildet worden ift, um fowohl den Begriff des reellen Seyns im engern Sinne, als auch unfern oben ans gegebenen Begriff der Birflichfeit lateinisch auszudrücken. Rur · die Bhilosophie ift indes die ftrenge Sonderung beider Begriffe durchaus nothwendig. Real ift nur das, was unabhängig vom menfchlichen Deuten und Gedanken, gleichgültig gegen fein Gedachtwerden, also uuserm Denken und Gedanken gegenüber ein An-fich-Sependes, Selbständiges ift, im Unterschiede vom ideellen Seyn, vom Gedanken und Gedachten, das als folches nur in und Birklich dagegen ift Alles, mit unferm Denten ift und besteht. was mit dem Eintreten der Bedingung, durch das Uebergeben der Bermögen in Birksamkeit und die damit erfolgende Aufhes bung ber realen Möglichkeit, als Birkung jener Birkfamkeit ents ftebt. Das Reale kann mithin real wirklich, aber auch blog real möglich, ja fogar real unmöglich feyn, fobald nur die Sache um Die es fich handelt, ihrem Befen und Begriffe nach der Sphare

des reellen Sevns angebort, d. b. sobald die Bermögen, welche fie, wenn die Bedingung einträte, verwirklichen murden, regliter vorhanden find: an ihnen hat das real Mögliche wie Unmögliche feine Realität, obschon es, wie sich zeigen wird, zugleich ein 3de elles ift. Das Birfliche dagegen tann niemals ein blog Moaliches oder gar Unmögliches feyn; - mit der Wirklichfeit det Sache ift vielmehr ihre Möglichkeit und refp. Unmöglichkeit aufgehoben; - wohl aber tann es fowohl der Sphare des reellen wie des ideellen Sevns angebören. Auch unfere willführlichsten Einbildungen find wirklich, fofern fle mit dem Eintreten der Bo bingung durch das Uebergeben unferes Einbildungsvermögens in Birksamkeit, entstanden find. Bum Beariffe der Zeit fteben beide Beariffe in feiner unmittelbaren Beziehung: der Unterschied der Bergangenheit, Gegenwart und Zufunft macht keinen Unter fchied in der Realität und Wirklichkeit. Bielmehr kann nicht nur das Reale, fondern auch das Wirkliche sowohl ein Gegenwärtiges, aber auch eben fo wohl ein Bergangenes und Bufunftiges feme Nur liegt in Beziehung auf das zufünftig Birkliche die Bermech felung mit dem blog Möglichen febr nabe, woraus fich die er wähnte Vermischung der Begriffe Birflichkeit und Gegenwart er Das real Mögliche, fofern es wirklich werden tann, wird flärt. (besonders wenn fein Wirklichwerden wahrscheinlich ift) leicht als ein Noch-nicht=Birfliches gefaßt, indenseaußer Acht gelaffen wird, daß es auch nicht wirflich werden fann. Damit aber wird es identisch mit dem zufünftig Birklichen. Denn auch dieses ift als jufünftig noch nicht wirklich, unterscheidet fich aber vom blok Möglichen dadurch, daß es nicht auch nicht wirklich werden fann, fondern nothwendig wirflich wird. Nur wenn man das Mos ment der Nothwendigfeit in den Begriff mitbefaßt, tann von einer zukünftigen Wirklichkeit im Unterschiede von bloßer Möalickleit die Rede fenn. (Benn wir z. B. fagen : Morgen ift auch wie der ein Tag, so bezeichnen wir diesen folgenden, noch nicht wirk lichen Tag nicht als ein bloß Mögliches, sondern als ein zufünstig Wirkliches, indem wir annehmen, daß morgen ein Tag nicht blok feyn kann, fondern feyn muß. Db wir mit der Annahme einer folchen Nothwendigkeit im einzelnen Kalle Recht oder Unrecht bas ben, hängt nicht von den Begriffen der Birflichkeit und Möglich feit, sondern von der natur der Dinge und unserer Erfenntniß derfelben ab. Bon jenen Begriffen aus erhellet nur fo viel jut Evidenz, daß ein zukunftig Wirkliches als folches nicht ein bloß Mögliches feyn kann, weil es eben damit nicht Wirkliches, also auch nicht zukunftig Wirkliches wäre.)

Mit dem Begriffe des zufünftig Birflichen ift bereits der fcwierigste Buntt im Beariffe der realen Nothwendigteit berührt. Es drängt fich die Frage auf: wie kann, wenn die Dinge als Thätigkeiten durch einander bedingt, also nur bedingte Thäs tigkeiten, bloße Bermögen, und somit alle ihre Birkungen nur realiter möglich find, überhaupt von der realen Rothwendigs feit einer Sache die Rede seyn? Freilich leuchtet ein, daß wenn Die Bedingung eintritt, die Wirfung erfolgen muß; dieß liegt, wie bemerkt, unmittelbar im Verhältniß von Urfache und Bir-Aber diese Nothwendigkeit ift nnr eine bedingte und funa. damit eine einseitige: fie ift andrerseits zugleich teine Rothwendiakeit. Tritt nämlich die Bedingung, alfo der Grund des Uebergehens der Vermögen in Wirksamkeit, ein, so ift allerdings die Folge, das hervorgehen der bestimmten Wirfung, nothwens dia. Aber diese Rothwendiakeit betrifft nur die Kolge, nicht auch den Grund, also nur Ein Glied des ganzen Berhältniffes; nach der Seite des Grundes bin ift feine Nothwendigkeit vor+ handen oder wenigstens über ihr Vorhandensevn nichts entschieden. Trate die Bedingung gar nicht ein, so gabe es überhaupt gar " keine reale Nothwendigkeit. Es fragt sich also zunächst, ob die Bedingung, von der zugleich das Vorhandenseyn der realen Noths wendigteit abhängt, überhaupt eintreten fann, und demnachft, ob sie nur eintreten kann oder auch eintreten muß?

Die Bejahung der ersten Frage folgt von selbst daraus, daß die Dinge Thätigkeiten und im Raume neben einander find. Das raus scheint zugleich die Antwort auf die zweite Frage sich zu ergeben. Denn da die Dinge nothwendig im Raume beijams men find, so scheinen sie auch nothwendig zusammenwirken zu Allein jene Nothwendigkeit ift nur eine formell allgemüffen. meine. Jedes Ding ift allerdings im Raume unmittelbar neben und damit zusammen mit irgend welchen andern Dingen: aber daraus folgt nicht, daß gerade diese und diese bestimms ten Dinge, deren Zusammenwirken zur Verwirklichung einer bes ftimmten Sache erforderlich ift, beisammen find. Nur solche Birkungen, welche schlechthin alle Dinge (wenn auch in unterfchiedlicher Art und Weise) gegenseitig auf und mit einander aus-

üben, nur alfo fchlechthin allgemeine Birtungen, würden mit Rothwendigkeit aus dem Beisammensevn der Dinge im Raume Aber ob es folche Birkungen giebt, bangt nicht vom folgen. allgemeinen Begriffe des Raums, des Dinges, der Birtung, fondern von der natür der Dinge und resp. unserer Erkenntnik berfelben ab. Jedenfalls wäre immer nur eine bestimmte Urt von Birtungen nothwendig, die reale Nothwendigkeit nach du Seite des Grundes bin also nur eine partielle. Für die eins gelnen bestimmten Birtungen, für welche bas Bufammenseyn und refp. Busammentreffen bestimmter Thatigteiten erforder lich ift, tann es nach der Seite des Grundes bin nur da eine reale Nothwendigkeit geben, wo ihr Busammentreffen felbft wie derum auf einer bestimmten Urfache beruht, die fie zufammenbringt, fo daß fie zusammenwirken muffen. Db es folche Urfachen giebt, und ob dieselben wiederum ibrerfeits bloke Birfungen und refp. Folgen andrer Thätigkeiten find, alfo mit Nothwendigkeit wirken, oder aber sey es in absoluter, sey es in relativer Selbständigkeit und also mit Freiheit thätig find, bangt wieder um nicht von den bier zu erörternden allgemeinen Begriffen, fondern von der Natur der Dinge und refp. unferer Erkenntnig der felben ab.

Babe es überall und für alles reelle Beschehen soldt Urfachen, fo leuchtet ein, daß auch nach der Seite des Grundes hin alles reelle Geschehen nothwendig wäre und von eis nem Infall nicht die Rede fevn könnte. Birken dagegen folcht Ursachen nur in einzelnen Fällen, mabrend in andern das Bufammentreffen der Bermögen auf teiner bestimmten Urfache beruht, fo ift eben fo einlenchtend, daß in diefen Källen die Birfung jufällig, weil nach der Seite des Grundes bin nicht nothwendig Benn 3. B. A erschlagen wird, weil er fich gerade in dem ift. Thurme befand, als diefer vom Blip getroffen ward und eins ftürzte, so ist der Tod A's insofern nothwendig, als er die Birfung jener zusammentreffenden Umstände (Thätigkeiten) ift. Gleichwohl nennen wir das Freigniß mit Recht einen Zufall und bleiben bei diefer Bezeichnung, wenn wir auch wiffen, daß die Anwesenheit A's im Thurme ihren guten Grund (etwa an einem dringenden Geschäfte oder der Erfüllung einer Amtspflicht 2c.) hatte, und daß die Entladung des Blipes fo wie fein Einschlas gen in den Thurm und der Einsturz des letteren nach physilas

lischen und statischen Gesetzen erfolgen mußte. Denn danach hatte zwar jeder dieser Umstände, für sich genommen, seinen beson dern bestimmten Grund, und war also, für sich genommen, nothwendig; aber das Zusammentreffen aller dieser Umstände in demselben Zeitmomente, ihr Zusammentreffen als solches, hatte keinen für uns erkennbaren Grund. Die Wirkung war also wohl nothwendig, weil ihre Ursache vorhanden war; aber die Ursache selbst war nicht nothwendig, weil ihrerseits (für uns wenigstens) ohne Grund und Ursache. Es war mithin nur eine einfache, nicht eine doppelte, auch den Grund umsaffende Nothwendiafeit, und darum ein Zusall vorbanden.

1

Ob in dem erwähnten Beispiele und in allen ähnlichen Fals len wir nur den Grund des Busammentreffens aller Umftande nicht zu erkennen vermögen, oder ob in Wahrheit, regliter tein Grund dafür vorhanden ift, läßt fich wiederum nicht von den bier zu erörternden allgemeinen Begriffen aus entscheiden, fondern hängt von der Natur der Dinge und unsers Erkenntnißvermögens ab. Mit dem allgemeinen Begriffe des Dinges als bedingter Thätigkeit verträgt fich sowohl die eine als die andre Alternative. Denn danach tann zwar icdes Ding gemäß feiner besondern Beschaffenheit nur thätig feyn, wenn und fofern beftimmte andre Dinae mitwirken, und infofern hat feine Birkfamkeit nothwendig ihren Grund an dem Mitwirken der andern Dinge (an dem Eintreten der Bedingung). Eben darum aber ift die Birkfamkeit keines Dinges an und für fich nothwendig, fondern tann eben sowohl auch nicht nothwendig sevn, jenachdem ihr Grund (das Eintreten der Bedingung) nothwendig oder nicht nothwendig ift. Im Befen der bedingten Thätigkeit als folcher licgt nicht die Rothwendigkeit des Eintretens ihrer Bedingung; im Gegentheil: läge diese Rothwendigkeit darin, so würde fie ibren Grund im Befen der bedingten Thätigfeit haben, d. b. legtere wäre im Grunde nicht bedingt, sondern unbedingt. Denn fie hatte damit den Grund ihres Uebergehens in Birkfamkeit in fich felbit, mare also binfichtlich ihrer Birklamkeit nicht von eis ner andern Thätigkeit abhängig. Jedenfalls leuchtet ein, daß wenn es in der Belt Befen giebt, denen eine wenn auch befchränkte, relative Freiheit des Thuns zukommt, nicht alles und jedes reale Gescheben auch feinem Grunde nach nothmendia sevn kann. Denn die Freiheit des Ihuns beruht auf einer

Selbstentscheidung des Handeluden, die, wenn auch felbst wiedes rum bedinat (motivirt), doch nicht nothwendig fo ausfallen muß wie fie ausfällt, weil fie, wie bemertt, zugleich die Entscheidung über die Motive der Entscheidung involvirt. Ueberall also, wo eine solche Selbstentscheidung als der mitwirkende Faktor eines reglen Geschehens auftritt, ift nach der Seite des Grundes bin feine reale Nothwendiakeit des Erfolas vorbanden, weil das 3ufammentreffen der Thätigkeiten nicht nothwendig war. (Benn ich 3. B. durch freien Entschluß nach einem hause gebe, von dem bei meiner Anfunft ein Biegel berabfallt und mich vermundet, fo tann das Busammentreffen beider Umptände als folches feinen Grund haben, weil, wenn irgend eine andre Thätiafeit mich mit dem berabfallenden Biegel zusammengebracht batte, mein Entichlug tein freier gemefen mare. Ber bie Billensfreiheit ftatuirt. muß diefes Aufammentreffen nothwendig einen Bufall nennen.)

Eben so schwierig als eine flare Darlegung der Beariffe von Nothwendigfeit und Bufalligfeit ift die Entscheidung der Frage, ob die f. g. reale Nothwendigkeit nicht im Grunde eine bloße Denfnothwendigfeit fen, ob es alfo überhaupt eine reale Nothwendigkeit gebe ? 3bre Beantwortung wird erst die Erdeterung der bier behandelten Begriffe zum Abschluß bringen. Sie fällt in Eins zusammen mit der Ftage: läßt fich die f. g. regle Nothwendigkeit von der Denknothwendigkeit unterscheiden und worin besteht ihr Unterschied ? - Die Denknothwendigkeit beruht, wie gezeigt, auf der Natur unfers Denkens und ift im Grunde nur ein andrer Name dafür. Denn zufolge der Befensbestimmtheit unfers Dentens ung es folche Gedanken, die durch die Mitwirkung des reellen Seyns entstehen, nothwendig haben (produciren), und muß es feine Gedauken von einander und fich von ihnen gemäß den logischen Geseten und Normen uns Gleichermaßen, scheint es, fann auch nur Diejenige terfcheiden. Rothwendigkeit, welche auf der natur der reellen Dinge und ihrer Thätigkeit beruht, eine reale beißen. Allein foll von einer folchen Nothwendigkeit die Rede feyn tonnen, fo muß fie auch fur uns exiftiren, uns ertennbar feyn. nun ertennen (verciviren) wir zwar die Thatigkeit der Dinge \*), aber nur au-

•) Bgl. Grundprincip der Philof. Ihl. II. (Die Lehre vom Biffen) S. 155 ff. perlich und in ihrer Aeußerlichkeit, also nur als räumliche und refp. zeitliche Bewegung. Denn wir tonnen, wie gezeigt, uns mittelbar überhaupt nur das Neußere ertennen, das Innere nur mittelbar, sofern es im Neußern fich ausdrückt. Folglich erkens nen wir auch die Zusammengebörigkeit einer bestimmten Thätige keit und That nur daran, daß die That äußerlich auf die Thätigkeit folgt, d. h. wir erkennen unmittelbar nur die Bewegung Des Aufeinanderfolgens, die Zusammengehörigkeit beider dagegen nur mittelbar in oder an diefer Bewegung. Säufig vermögen wir auch lettere - wegen ihrer (bas Maag unfer percipirenden oder unterscheidenden Thätigkeit überschreitenden) zu großen Langs famteit oder Schnelligkeit — nicht unmittelbar zu erkennen. In folchen Källen (i. B. beim Bachfen der Frucht am Baum oder bei der Bewegung der Erde um fich felbst und um die Sonne) beruht unfere Ertenntnip jener Bufammengebörigteit nur auf eis ner Folgerung, oft auf einer ganzen Neihe von Folgerungen. Sonach aber vermögen wir unmittelbar nicht zu erkennen, daß Dieje bestimmte That nothwendig mit diefer Thatigkeit gefest ift. Denn jene Aufeinanderfolge tann auch eine bloße Folge der Zeit, fie muß nicht nothwendig die Folge von Urfache und Birkung seyn. Das unmittelbare Gesetzteyn der reellen That mit ihrer Thätigkeit murden wir unmittelbar nur ertennen, wenn wir unmittelbar das innere Uebergeben der Thätigkeit in That und (bei ber Birfung) die innere Sonderung jener von diefer an erkennen vermöchten. Dies aber vermögen wir nur ba, wo wir felbit bentend und wollend thatig find. nur bei diefer fubjektiven ideellen Thatigkeit schwindet der für unfer Ertennen fo bedeutungsvolle Unterschied des Innern und Neu-Bern, weil bei ihr das zu erkennende Dbjeft an fich Gins ift mit dem erkennenden Subjeft und nur durch letteres felbst von ihm unterschieden wird. Nur bei ihr vermögen wir durch Reflegion oder Selbstbeobachtung (die wiederum nur auf immanenter Selbstunterscheidung beruht) das mit dem Eintreten der Bedingung erfolgende Uebergeben unfers Billensvermögens in Birtfamteit, unferer Billensthätigkeit in einen bestimmten Billensaft, ja auch bas Uebergeben unferer willführlichen, die gegebenen Borftellungen umbildenden und anders verfnupfenden Denfthätigkeit in ihre Thaten, wenn auch undeutlich zu erkennen. Etwas Nehnliches findet statt bei unfrer leiblichen Thätigkeit, durch die wir eis

ł

l

ſ

nen Entschluß ausfähren, einen Gedanken, Bunsch, Zweck realis firen: auch hier nehmen wir unmittelbar wahr, wie das in Gedanken Projektirte durch unsere Arbeit an dem reellen Stoffe, dem Gedankengebilde gemäß, zur Erscheinung kommt, und haben, wie schon bemerkt, an dem Muskelgefühl der Austrengung eine unmittelbare Berception causaler Thätigkeit.

Aber gesetzt auch, wir vermöchten in gleicher Weise das reelle objektive Geschehen zu erkennen, immer würden wir noch nicht von einer realen Nothwendigkeit fprechen können. Denn damit würden wir zwar erkennen, daß die That unmittels bar mit der Thätigkeit geset wird, wir würden über das Bufammengehören beider teinen Zweifel haben; aber daß fie nothwendig zusammengehören, daß mit der Thatigteit not bwen-Dig die That gesettt ift, würden wir damit keineswegs erkennen. Diese Nothwendigkeit liegt an fich nicht im realen Zusammengehören beider und alfo auch nicht in der Erkenntniß deffelben. fondern einzig und allein im allgemeinen Begriffe des Thuns. Nur weil die allgemeinen formalen Begriffe von Thun und That, Grund und Folge, Urfache und Birkung, Rategorieen find, nach denen wir die Dinge als Thätigkeiten unterscheiden musfen, und nur weil diefe Begriffe ihrer apriorischen Bestimmtheit nach fo beschaffen find, daß der Eine immer nur zusammen mit dem andern angewendet und refp. gedacht werden tann, nur darum müffen wir denken, daß mit dem realen Borhaus denseyn einer bestimmten Thätigkeit auch eine bestimmte That, und umgekehrt, realiter vorhanden seyn müsse, nur darum fühlen wir uns gedrungen, überall wo sich uns eine reale Thatigkeit kundgiebt, auch nach ihrer That und umgekehrt zu forschen. Darum aber find wir zugleich berechtigt, dieselbe Nothwendigkeit auch in das reelle objektive Geschehen als eine selbst reale zu verlegen, d. h. zu behaupten, daß, abgesehen von der Denknothwendigkeit, auch die reale Thätigkeit nicht ohne die That und umgekehrt seyn könne, daß beide auch realiter nothwendig zusammengehören. Denn find die Begriffe von Thun und That Rategorieen, so kann es auch realiter keine Thatigkeit geben, die nicht nach der Rategorie von Thun und That unterschieden und damit erst als Thätigkeit gesetzt ware. Dann aber kann es auch realiter keine Thätiakeit geben ohne eine

That, von der sie als Thätigkeit unterschieden und die zugleich als ihre That mit ihr zusammengehört.

Demnach ergiebt sich: der Begriff der realen Nothwendigfeit besteht aus einem reellen und einem ideellen Faktor: der reelle Faktor ist das reelle Vorhandenseyn einer Thätigkeit (sep sie Grund oder Ursache), die sich uns kund giebt; der ideelle Faktor ist der durch dieß reelle Seyn und die Denknothwendigkeit hervorgerusene Gedauke, das mit der vorhandenen bestimmten Thätigkeit (und resp. mit dem Uebergehen des Vermögens in Birksamkeit) auch eine bestimmte That realiter vorhanden seyn müsse.

Aber auch die übrigen Begriffe, der realen Möglichkeit, Unmöglichkeit, Birklichkeit und Bufälligkeit, find aus denfelben beiden Fattoren zufammengefest. Bon der Bufälligkeit verftebt fich dieß nach dem Obigen von felbst; denn fle ift, wie gezeigt; nur die einfache, einfeitige, bloß die Folge umfaffende reale Roth-Bei ber realen Möglichkeit find nur die Bermögen, wendiakeit. Die, wenn die Bedingung eintritt, in Birtfamteit übergeben, realiter vorhanden; die Gache dagegen, der bas Pradicat ber Möglichkeit zukommt, ift nur die von uns gedachte Birkung, Das gedachte reale Ding, welches wir, weil die Bermögen realiter vorhanden find, als ein folches, das mit dem Eintreten der Bedingung wirflich wird, denten muffen. Das regle Dafevn ber Bermögen ift der reelle Faltor des Begriffs; der Gedanke der Sache, der durch daffelbe und durch die Denknothwendig. feit hervorgerufen wird, der ideelle Faktor. Eben fo ist bei Der realen Unmöglichkeit die Sache, der dieß Prädicat beigelegt wird, nur von uns gedacht; realiter vorhanden find nur die Bermögen, aber zufammen mit dem Unvermögen des Eintritts Im Begriffe der Birklichkeit dagegen drebt Der Bedingung. fich das Berhältniß um. Sier ift der reelle Faftor das reelle Dafeyn der wirklich gewordenen Sache, der ideelle Faktor die mit dem Eintreten der Bedingung in Birtfamteit übergegangenen Bermögen, die eben damit als bloge Bermögen aufgehoben, realiter nicht mehr vorhanden find, fondern von unferm Denten nur als Voraussezung der wirklich gewordenen Sache mit diefer vertnupft, alfo nur hinzugedacht werden.

Die Begriffe der realen Möglichkeit, Unmöglichkeit, Wirt-Sichkeit, Rothwendigkeit und Zufälligkeit find sonach die allgemeinen Gesichtspunkte, unter die wir die Thatigkeiten der Dinge aufolge ber Unterscheidung derfelben nach Bermögen und Energie zusammenfassen, oder mas daffelbe ift, nach denen wir die gemäß den Rategoricen des Vermögens und der Energie gefetten Unterschiede von neuem unterscheiden. Bir unterscheiden zunächst nämlich alle Thätigkeiten, die bloße Bermögen find, als folche von alle denen, die in Birkfamkeit übergegans gen find. Bir unterscheiden aber auch weiter jene von eins ander nach den (uns befannten) unterschiedlichen Birfungen, die fie haben können, sofern die Bedingung eintreten kann, und alfo nicht haben können, fofern die-Bedingung nicht eintreten fann. Sene, beren Bedingungen eintreten können, bilden die Sphäre der realen Möglichkeit, diese, deren Bedingungen nicht eintreten tonnen, die Sphare der realen Unmöglichkeit; die Birfungen jener fallen unter den Begriff des reell Möglichen, die Eben Birtungen diefer unter den Begriff des reell Unmöglichen. damit aber unterscheiden wir die Vermögen nur nach den Momenten, die in dem allgemeinen Berhältnisbegriffe von Bermogen und Energie felbit liegen. Denn dicsem Beariffe gemäß bleibt jedes Bermögen so lange bloßes Bermögen, bis die Bedingung eintritt, und vermag also nicht wirksam zu werden, wenn die Bedingung nicht einzutreten vermag. Und dem Begriffe der Energie gemäß tritt mit ihr zugleich die Wirkung (die Birklichkent der Sache) ein, und muß eintreten, weil die Energie urfächliche Thätigkeit ift. Seder diefer Momente im begriffliden Verhältniffe von Vermögen und Energie wird, weil Doment eines Berhältnißbegriffs, felbst wiederum in die Form des Beariffs von uns gefaßt, und unter die fo entstandenen Begriffe werden die Dinge als Birfungen bedingter Thatiafeiten fubsumirt. —

Die Begriffe der realen Möglichkeit, Unmöglichkeit 2c. find mithin die allgemeinen Denkbestimmungen des begrifflichen Verhältniffes von Bermögen und Energie, oder die allgemeinen Fornnen, welche dieses Verhältniß annimmt, jenachdem es von dem einen oder andern der in ihm liegenden Begriffsmomente bestimmt wird, und welche somit realiter vorkommen müssen, jenachdem das eine oder andre bestimmende Moment realiter eintritt. Jü das Verhältniß durch dasjenige Begriffsmoment bestimmt, dem gemäß jedes Vermögen bloßes Vermögen bleibt, bis scine Bedingung eintritt, so ist, so lange die Bedingung eintreten kann, aber nicht eingetreten ist, eine reale Möglichkeit vorhanden. Ist es dagegen durch dasjenige Begriffsmoment bestimmt; wonach jedes Vermögen nicht in Energie übergehen kann, wenn seine Bedingung nicht einzutreten vermag, so ist eine reale Unmöglichkeit vorhanden. Und ist es durch dasjenige Begriffsmoment bestimmt, wonach mit dem Eintreten der Bedingung die Vermögen in Energie übergehen und damit zu ursächlichen Thätigkeiten werden, so ist die Wirklichkeit (der Sache) gegeben. Sofern es endlich im letzteren Falle zugleich durch dasjenige Begriffsmoment bestimmt ist, wonach mit der ursächlichen Thätigkeit nothwendig die Wirklung gescht ist, so ist mit der Wirklichkeit zugleich die Rothwendigkeit (als einfache und resp. doppelte) gegeben.

Sonach aber find die in Rede stehenden Begriffe, welche erft Rant unter dem Namen der Rategorieen der ... Modalität" in die Logit einführte, teine Rategorieen. Denn fie find nicht allgemeine formale Begriffe, nach denen alle Dinge unmittelbar unterschieden find und werden, fondern nur Begriffe, unter mela che die Dinge zusammengefaßt werden, fofern und nachdem fle gemäß den Rategorieen des Bermögens und der Energie uns terschieden find. Sie find mithin nicht allgemeine Unterscheidunasnormen und Unterschiedsfriterien für die Dinge felbst. fondern nur für die gemäß den Rategorieen des Bermögens und der Energie gesetten Unterschiede der Dinge. Sofern die Dinge als Thätigkeiten nach Bermögen und Energie unterschies den find, werden fie weiter von uns in mögliche, unmögliche, wirkliche 2c. unterschieden, und find darnach entweder möglie de oder unmögliche oder wirkliche, und als wirkliche entwes der nothwendige oder zufällige. Alfo find nicht alle Dinge mögliche, nicht alle unmögliche, wirkliche zc. Folglich find bie Begriffe der realen Möglichkeit, Unmöglichkeit 2c. anch keine alle gemeinen Brädicamente.

Ferner erhalten die Dinge dadurch, daß sie auf diese Beis se unterschieden werden, gar keine dingliche Bestimmtheit. Die Unterschieden wirden, gar keine dingliche Bestimmtheit. Die Unterschieden und Einegen und Einege, sondern nur das reale Verhältnis von Vermögen und Energie. Jedes Ding bleibt als Ding schlechthin dasselbe, mag es real möglich, unmöglich oder wirklich, nothwendig oder zufällig seyn. In der Sphäre des reellen Sepus giebt es überhaupt keine möglichen, unmöglich

26\*

den, wirklichen ac. Dinge fondern blog mannichfaltige bedingte Thätigkeiten und damit mannichfaltige Bermögen, die in Energie übergeben tonnen und refv. wirflich übergeben. nur unfer Denten unterscheidet auf Grund dieses real Vorhandenen die Dinge in mögliche, unmögliche 2c., weil diefe Unterschiedsbestimmuns gen als bestimmende Momente im Berhältniffe von Vermögen und Energie liegen. Die Unterscheidung betrifft daher zwar das reelle Seyn, weil das reale Verhältniß von Vermögen mb Energie, aber nicht die reellen Dinge als folche. Ja fie be trifft felbit die als möglich, unmöglich 2c. von uns gedachten Dinge nicht in ihrer dinglichen Bestimmtheit, sondern nur in ihrer Bezichung zu real vorhandenen Vermögen und refp. Uner gieen, - eine Beziehung, die eine fo mannichfaltige, unterfoie liche feyn kann, als es unterschiedliche bestimmende Momente in Verhältniß von Vermögen und Energie giebt. Folalich können nach Rants eigner Begriffsbestimmung die Begriffe der Möglich feit, Unmöglichkeit 2c., nicht für Rategorieen gelten. Denn be treffen diese begrifflichen Unterschiede weder die realen Dinge noch unfere Anschauungen und Vorstellungen von Dingen, f können fie anch letteren keine "Einheit geben," — worin nach Rant die Bestimmung der Kategorieen besteht. Die Borstellun gen der mannichfaltigen Dinge, die ich für möglich halte und fomit unter den Begriff der Möglichkeit subsumire, werden du burch weder unter einander noch mit andern verknüpft : es fönnt vielmehr die disparatesten Dinge feyn, und fie bleiben, was ft find, ob sie als möglich oder unmöglich angefehen werden. 34 theile damit zwar meine objektiven Borftellungen in gemiffe Rreffe oder Rlaffen ein: die Vorstellungen der real möglichen Dinge treten als eine Gesammtheit den Vorstellungen der unmöglichen Dinge als einer andern Gesammtheit gegenüber u. s. w. Allen abgesehen davon, daß diese Eintheilung gar nicht alle meine Vorstellungen umfaßt, — denn meine rein imaginativen Borkeb lungen, die Gebilde des Dichters 2c. haben mit der realen Möglichkeit oder Unmöglichkeit gar nichts zu schaffen, - abgo sehen davon, daß die Begriffe der realen Möglichkeit, Unmög lichkeit 2c., keine allgemeinen Busammenfaffungs - oder Ber bindungsformen find, so betrifft die Eintheilung gar nicht die vorgestellten Dinge und die Borstellungen felber: - dieje blet ben schlechthin diefelben, mögen fie real Mögliches oder Un

mögliches vorstellen, können also auch nicht nach Möglichkeit, Unmöglichkeit 2c. eingetheilt werden, — sie betrifft vielmehr nur die Bez iehung derfelben zu dem realen Verhältniß von Vermögen und Energic. Folglich können jene Begriffe auch nicht unsern Vorst ellungen als solchen, sondern nur den Beziehungen verselben zu diesem Verhältnisse Einheit geben. Ebenso endlich steht hegel im Widerspruch mit sich selber, wenn er bei seiner begrifflichen Fassung der Kategorieen sie unter letztere mit aufnimmt. Denn sie können offenbar in keiner Weise als "reine Wesenheiten der Dinge," noch als "Bestimmungen und Gesete, die das reine Denken sich selbst giebt, " betrachtet werden. —

Richtsdeftoweniger haben sie einen wohlbegründeten Anspruch in der Logik erörtert zu werden. Denn sind sie auch selbst keine Kategorieen, so sind sie doch, wie gezeigt, die im kategorischen Berhältnißbegriffe von Vermögen und Energie liegenden Momente, nach denen dieß Verhältniß sich bestimmt, also die allgemeinen Bestimmungen und resp. Formen deffelben, ohne deren begrissiche Feststellung dieß Verhältniß selbst nicht erörtert und die kategorischen Begriffe von Vermögen und Energie nicht zu voller Klarheit und Deutlichkeit erhoben werden können.

Der Begriff der Bufälligkeit in feiner obis Anmert. gen Fassung und die Annahme, daß es ein zufälliges Ge-schehen realiter geben könne, scheint der Idee des Absolu-ten zu widersprechen. Das Absolute als die absolute Urfache der Welt fcheint alles freie Thun der weltlichen 2Befen auszuschließen. Denn danach ift das Beltliche das vom Abfoluten nur Gesette und Bestimmte, alfo, scheint es, auch alle Thätigkeit der weltlichen Dinge vom Absoluten fo bestimmt, daß nur geschehen tann, was diefer Bestimmtheit gemäß ift und aus ihr folgt, daß also auch alles weltliche Gefchehen, alles Zusammentreffen der Dinge als bestimmter Bermögen an der urfächlichen Thätigkeit des Absoluten feine Ur-fache und damit Nothwendigkeit hat. Allein das Absolute ift nur als abfolnter Geift Urfache der Belt, und demnach ift zwar das Beltliche das nur Gefetzte und Bestimmte, aber es fragt fich zugleich, als mas es bom Abfoluten gefest und bestimmt ift. Run ift es aber nicht bloß als das von ihm Unterschiedene, sondern dieje Unterschiedenheit zugleich als an ihr felbst sich aufhebende gesetzt und bestimmt, das Welt-liche mithin zugleich das mit dem Absoluten Eins werdende. Diefes Werden geht nothwendig in Daseyn über, und die sich aufbebende Bestimmtheit des Beltlichen als des Materiellen,

Natürlichen ist eben so nothwendig ein Uebergehen des Materiellen in Geiftigfeit, ein Broces der Bergeiftigung des Dateriellen :. nur in den damit entstehenden weltlich geistigen Be fen tann das Einswerden des 2Beltlichen mit dem absoluten Geiste zum Dafen'n kommen. Sonach aber ist vom 2b. foluten felbst zugleich die Existenz weltlich geistiger Belen, eben damit aber auch die (wenngleich bedingte, relative) Selbs bestimmung. oder Billensfreiheit geset, ohne welche ein geb ftiges Befen als folches undentbar ift. Dies widerspricht dem Beariffe des Abfoluten als der abfoluten Urfache der Belt p wenig, daß es vielmehr, wie foeben gezeigt, aus diefem Be griffe nothwendig folgt. Denn das Abfolute ift nur Ur. fache der Welt, fofern es fich von der Welt unterfdeis . det und ihr unterfchiedlich gegenübertritt, alfo fofern es Dens ten, Geift ift. Go gewiß cs daber geiftige 2Befen in der Belt giebt, fo gewiß fann nicht alles weltliche Geschehen auch feinem Grunde nach nothwendig feyn, fo gewiß muß es vielmehr ein freics Thun und damit ein zufälliges Beschehen geben: denn Selbstbewußtfeyn, Geift, beruht auf Selbstunter. scheidung und damit auf Selbstbestimmung, ift ohne diefe ichledt hin undenkbar. Und so gewiß es ein freies Thun in der Belt giebt, so gewiß kann die das Weltliche setzende und bestim-mende Thatigkeit des Absoluten nur ursächliche, sich von ihrer Birfung unterscheidende, also ebenfalls nur fich felbft beftim mende, freie, geistige Thätigkeit seyn. So gewiß endlich umgekehrt das Absolute die absolute Ursache der Welt, abse-luter Geist ift, so gewiß muß es geistige Welen und ein freies Thun in der Belt geben. Berden Dieje Begriffe nur fur und bestimmt gefaßt, fo fordern fie fich gegenscitig mit unabweislicher Nothwendiakeit.

§. 41. Können bedingte Thätigkeiten (Bermögen) nur in Wirksamkeit übergehen, wenn die Bedingung eintritt d. h. wem alle zur Hervordringung der Wirkung erforderlichen Vermögen zusammentreffen, so ift, wie gezeigt, das Eintreten der Bedingung, der un mittelbare Grund ihres Uebergehens in Wirksamkeit und damit der mittelbare Grund der Hervordringung der Birkung. Wo das Eintreten der Bedingung durch eine andre Thätigkeit bewirkt wird oder die Vermögen selbst von einer am dern Thätigkeit so gesetzt und bestimmt sind, daß sie von selbs zusammentreffen, da ist diese andre Thätigkeit die mittelbare Ursache des Uebergehens der Vermögen in Wirksamfeit und damit der Hervordringung der Wirkung. Ist nun für eine sollt Thätigkeit bie mit der Wirksamfeit der Vermögen gegebene Wir

fung der Grund ihres Thuns, fo ift fie damit als End-Urfache thatia. Denn die Birfung, welche erft durch diefes Thun mittelbar realifirt wird, und boch zugleich ber Grund beffelben und damit das Prins ihrer eignen Realifirung ift, bestimmt das Thun nicht nur qualitativ und quantitativ, fondern giebt ihm auch die bestimmte Richtung auf die Realisirung ihrer felbst, ift also nicht nur Grund, fondern auch Biel des Thuns jener Tha-Eine folche Birkung aber, welche infofern noch gar nicht tiakeit. eriftirt, als fie erst mit dem Eintreten der Bedingung bervorgerufen wird, und boch zugleich der Grund biefes Eintretens, weil der Grund und bas Biel für das Bufammenbringen. Segen und Bestimmen der Vermögen ift, ift begrifflich der 3 w ed. Die Bermögen, die aus diefem Grunde und zu diefem Biele que fammengebracht und refp. fo gesetzt und bestimmt werden, daß fie ben 3wed realifiren, find die Mittel.

Der 3med ift ein immanenter, wenn bie Mittel an fich, wefentlich, innerlich, fo von der Endurfache bestimmt find, daß fie von felbit zur Realifirung des Zweds zusammentreffen und wirken, also den 3med nicht nur relativ felbstthätig realisiren, fondern ihn als Grund ihrer Birtfamkeit in fich tragen, fo daß lettere und damit die Realisirung des 3wecks nur die Folge diefcs Grundes ift, in welche der Grund und damit die Birtfamfeit der Mittel und damit die Mittel felbit übergeben, wenn alfo der Zweck den Mitteln nicht gesondert, unterschiedlich gegens überfteht, sondern ihr eigner 3weck ift, furz wenn die Mittel und der 3wect eine concrete nur in fich unterschiedene Einheit Im entgegengesetten Falle ift der 3weck ein trauss bilden. eunter, äußerlicher. Eben fo fann bie Endurfache eine immanente oder transennte feyn. Ift sie eine immanente, d. h. in den Mitteln, in der Bedingung und refp. den Bermögen immanent wirksam, so daß lettere in Folge dieser immanenten Thätigkeit zur Hervorbringung der Birkung zufammentreffen und den 3wed realifiren, fo ift der 3med auch in Bezug auf die Endursache ein immanenter. Denn in diefem Kalle tritt der 3wed, indem er realifirt wird, der Endursache nicht unterschieds lich gegenüber, fondern bildet mit ihr, wie die Wirfung mit der immanenten Urfache, nur eine in fich unterschiedene Einbeit. Ift dagegen die Endurfache eine transeunte, d. h. eine von der Bedingung und den Bermögen, alfo von den Mitteln unter.

nen Entschuß ausführen, einen Gedanken, Bunsch, 3wed realis firen: auch hier nehmen wir unmittelbar wahr, wie das in Gedanken Projektirte durch unsere Arbeit an dem reellen Stoffe, dem Gedankengebilde gemäß, zur Erscheinung kommt, und haben, wie schon bemerkt, an dem Muskelgefühl der Anstrengung eine unmittelbare Berception causaler Thätigkeit.

Aber gefetzt auch, wir vermöchten in gleicher Beife das reelle objektive Geschehen zu erkennen, immer murden wir noch nicht von einer realen Rothwendigteit fprechen tonnen. Denn damit würden wir zwar erkennen, daß die That unmittels bar mit der Thätigkeit geset wird, wir würden über das 31 fammengeboren beider teinen Ameifel haben; aber daß fie nothwendig zufammengehören, daß mit der Thatigteit nothwen dig die That gesett ift, würden wir damit keineswegs erkennen. Diese Nothwendiakeit lieat an fich nicht im realen Zusammengehören beider und also auch nicht in der Erkenntniß deffelben, fondern einzig und allein im allgemeinen Begriffe des Thuns. Nur weil die allgemeinen formalen Begriffe von Thun und That, Grund und Folge, Urfache und Birkung, Rategorieen find, nach denen wir die Dinge als Thätigkeiten unterscheiden mus fen, und nur weil diese Begriffe ihrer apriorischen Bestimmtheit nach fo beschaffen find, daß der Gine immer nur zusammen mit dem andern angewendet und refp. gedacht werden tann, nur darum müffen wir denken, daß mit dem realen Borhans denseyn einer bestimmten Thätigkeit auch eine bestimmte That, und umgekehrt, realiter vorhanden seyn müffe, nur darum fühlen wir uns gedrungen, überall wo sich uns eine reale Thatigkeit kundgiebt, auch nach ihrer That und umgekehrt zu forschen. Darum aber find wir zugleich berechtigt, dieselbe Nothwendig keit auch in das reelle objektive Geschehen als eine felbst realc zu verlegen, d. h. zu behaupten, daß, abgesehen von der Deuts nothwendigkeit, auch die reale Thätigkeit nicht ohne die That und umgekehrt feyn könne, daß beide auch realiter noth wendig zusammengehören. Denn find die Begriffe von Thun und That Rategorieen, so kann es auch realiter keine Thatigkeit geben, die nicht nach der Kategorie von Thun und That unterschieden und damit erst als Thätiakeit geset wäre. Dann aber kann es auch realiter keine Thätigkeit geben ohne eine

That, von der sie als Thätigkeit unterschieden und die zugleich als ihre That mit ihr zusammengehört.

Demnach ergiebt sich: der Begriff der realen Nothwendigfeit besteht aus einem reellen und einem ideellen Faktor: der reelle Faktor ist das reelle Vorhandenseyn einer Thätigkeit (sev sie Grund oder Ursache), die sich uns kund giebt; der ideelle Faktor ist der durch dieß reelle Seyn und die Denknothwendigkeit hervorgerussene Gedanke, das mit der vorhandenen bestimmten Thätigkeit (und resp. mit dem Uebergehen des Vermögens in Birtsamkeit) auch eine bestimmte That realiter vorhanden seyn müsse.

Aber auch die übrigen Begriffe, der realen Möglichkeit, Unmöglichkeit, Birklichkeit und Jufälligkeit, find aus denfelben beiden Faktoren zufammengesett. Bon der Bufälligkeit verfteht fich dieß nach dem Obigen von felbit; denn fle ift, wie gezeigt, nur die einfache, einfeitige, bloß die Folge umfaffende reale Rothwendigfeit. Bei ber realen Möglichfeit find nur die Bermögen. Die, wenn die Bedingung eintritt, in Birtfamkeit übergeben, realiter vorhanden; die Sache dagegen, der das Brädicat ber Möglichfeit zufommt, ift nur die von uns gedachte Birfuna. das gebachte reale Ding, welches wir, weil die Bermögen realiter vorhanden find, als ein folches, das mit dem Eintreten der Bedingung wirklich wird, denten muffen. Das regle Dafevn ber Bermögen ift ber reelle Faltor des Begriffs; der Gedante ber Sache, der durch daffelbe und durch die Denfnothwendiafeit hervorgerufen wird; der ideelle Faktor. Eben fo ift bei ber realen Unmöglichkeit die Sache, ber dieß Prädicat beigelegt wird, nur von uns gedacht; realiter vorhanden find nur die Bermögen, aber zufammen mit dem Unvermögen des Eintritts Im Begriffe der Wirklichkeit dagegen drebt der Bedingung. fich das Berhältniß um. hier ift der reelle Faftor das reelle Dafeyn der wirklich gewordenen Sache, der ideelle Faktor die mit dem Eintreten ber Bedingung in Birtfamteit , übergeganges nen Bermögen, die eben damit als bloße Bermögen aufgehoben, realiter nicht mehr vorhanden find, fondern von unferm Denken nur als Boraussehung der wirklich gewordenen Sache mit diefer vertnüpft, alfo nur hinzugedacht werden.

Die Begriffe der realen Möglichkeit, Unmöglichkeit, Birklichkeit, Rothwendigkeit und Jufälligkeit find sonach die allgemeinen Gesichtspunkte, unter die wir die Thatiakeiten der Dinge aufolge der Unterscheidung derselben nach Bermögen und Enerale zusammenfassen, oder was daffelbe ift, nach denen wir die gemäß den Rategoricen des Vermögens und der Eneraie gefetten Unterschiede von neuem unterscheiden. Bir unterscheiden zunächst nämlich alle Thätigkeiten, die bloße Bermögen find, als folche von alle denen, die in Birkfamkeit übergegangen find. Wir unterscheiden aber auch weiter jene von eins ander nach den (uns befannten) unterfchiedlichen Birfungen, die fie haben können, fofern die Bedingung eintreten fann, und also nicht haben können, fofern die Bedingung nicht eintreten gene, beren Bedingungen eintreten können, bilden die fann. Sphäre der realen Möglichkeit, diefe, deren Bedingungen nicht eintreten tonnen, die Sphäre der realen Unmöglichkeit ; Die Birfungen iener fallen unter den Begriff des reell Möglichen, die Birfungen diefer unter den Beariff des reell Unmöglichen. Eben damit aber unterscheiden wir die Bermögen nur nach den Romenten, die in dem allgemeinen Berhältnisbegriffe von Bermö. aen und Eneraie felbit liegen. Denn Diefem Begriffe gemäß bleibt jedes Bermögen fo lange blopes Bermögen, bis die Bedingung eintritt, und vermag alfo nicht wirkfam zu werden, wenn die Bedingung nicht einzutreten vermag. Und dem Begriffe ber Energie gemäß tritt mit ihr zugleich die Wirkung (die Birflichfeit der Gache) ein, und muß eintreten, weil die Eners gie ursächliche Thätigkeit ift. Jeder diefer Momente im begrifflichen Berhältniffe von Bermögen und Energie wird, weil Doment eines Berhältnißbegriffs, felbit wiederum in die Form des Begriffs von uns gefaßt, und unter die fo entstandenen Begriffe werden die Dinge als Birfungen bedingter Thätigfeiten fubfumirt. ---

Die Begriffe der realen Möglichkeit, Unmöglichkeit 2c. sud mithin die allgemeinen Denkbestimmungen des begrifflichen Verhältnisse von Vermögen und Energie, oder die allgemeinen Formen, welche dieses Verhältniß annimmt, jenachdem es von dem einen oder andern der in ihm liegenden Begriffsmomente bestimmt wird, und welche somit realiter vorkommen müssen, jenachdem das eine oder andre bestimmende Moment realiter eintritt. Jü das Berhältniß durch dasjenige Vegriffsmoment bestimmt, dem gemäß jedes Vermögen bloßes Vermögen bleibt, bis seine Bebingung eintritt, so ist, so lange die Bedingung eintreten kann, aber nicht eingetreten ist, eine reale Möglichkeit vorhanden. Ist es dagegen durch dasjenige Begriffsmoment bestimmt; wonach jedes Vermögen nicht in Energie übergehen kann, wenn seine Bedingung nicht einzutreten vermag, so ist eine reale Unmöglichkeit vorhanden. Und ist es durch dasjenige Begriffsmoment bestimmt, wonach mit dem Eintreten der Bedingung die Vermögen in Energie übergehen und damit zu ursächlichen Thätigkeiten werden, so ist die Wirklichkeit (der Sache) gegeben. Sofern es endlich im letzteren Falle zugleich durch dasjenige Begriffsmoment bestimmt ist, wonach mit der ursächlichen Thätigkeit nothwendig die Wirkung gescht ist, so ist mit der Wirklichkeit zugleich die Rothwendigkeit (als einfache und resp. doppelte) gegeben.

Sonach aber find die in Rede stehenden Begriffe, welche erst Kant unter dem Namen der Rategorieen der "Modalität" in die Logik einführte, keine Rategorieen. Denn fie find nicht allgemeine formale Begriffe, nach denen alle Dinge unmittelbar unterschieden find und werden, fondern nur Begriffe, unter wels che die Dinge zusammengefaßt werden, fofern und nachdem fle gemäß den Rategorieen des Bermögens und der Energie uns terschieden find. Sie find mithin nicht allgemeine Unterscheidungsnormen und Unterschiedsfriterien für die Dinge felbit. fondern nur für die gemäß den Rategorieen des Bermögens und der Energie gesetten Unterschiede der Dinge. Sofern die Dinge als Thätigkeiten nach Vermögen und Energie unterschies den find, werden fie weiter von uns in mögliche, unmögliche, wirkliche zc. unterschieden, und find darnach entweder möglie de oder unmögliche oder wirkliche, und als wirkliche entweder nothmendige oder zufällige. Alfo find nicht alle Dinge mögliche, nicht alle unmögliche, wirkliche zc. Folglich find die Begriffe der realen Möglichkeit, Unmöglichkeit 2c. auch teine alle aemeinen Bradicamente.

Ferner erhalten die Dinge dadurch, daß sie auf diese Beis se unterschieden werden, gar keine dingliche Bestimmtheit. Die Unterschiedung trifft die Dinge nicht als Dinge, sondern nur das reale Berhältniß von Vermögen und Energie. Jedes Ding bleibt als Ding schlechthin dasselbe, mag es real möglich, unmöglich oder wirklich, nothwendig oder zufällig seyn. In der Sphäre des reellen Seyns giebt es überhaupt keine möglichen, unmöglich

26\*

den, wirklichen ac. Dinge fondern blog mannichfaltige bedingte Thätigkeiten und damit mannichfaltige Bermögen, die in Energie übergehen können und refp. wirklich übergehen. Nur unfer Den ten unterscheidet auf Grund dieses real Borhandenen die Dinge in mögliche, unmögliche 2c., weil diefe Unterschiedsbestimmuns gen als bestimmende Momente im Berhältniffe von Vermögen Die Unterscheidung betrifft daber zwar und Energie liegen. bas reelle Gevn, weil das reale Verhältniß von Vermögen mb Energie, aber nicht die reellen Dinge als solche. Ra fie bo trifft felbft die als möglich, unmöglich zc. von uns gedachten Dinge nicht in ihrer binglichen Bestimmtheit, fondern nur in ihrer Bezichung zu real vorhandenen Vermögen und resp. Gnergieen, - eine Beziehung, die eine fo mannichfaltige, unterfcied liche feyn tann, als es unterschiedliche bestimmende Momente in Verhältnik von Vermögen und Eneraie giebt. Folalich können nach Rants eigner Begriffsbestimmung die Begriffe der Möglich feit, Unmöglichkeit 2c., nicht für Rategorieen gelten. Denn be treffen diese bearifflichen Unterschiede weder die realen Dinge noch unsere Anschauungen und Vorstellungen von Dingen, 🎙 können fie auch letteren keine "Einheit geben," --- worin nach Rant die Bestimmung der Rategorieen besteht. Die Vorftellun gen der mannichfaltigen Dinge, die ich für möglich halte und fomit unter den Begriff der Möglichkeit subsumire, werden das burch weder unter einander noch mit andern verknüpft : es tönnt vielmehr die disparatesten Dinge feyn, und fie bleiben, was ft find, ob sie als möglich oder unmöglich angesehen werden. 34 theile damit zwar meine objektiven Borftellungen in gewiffe Rreft oder Rlaffen ein: die Borftellungen der real möglichen Dinge treten als eine Gefammtheit den Borftellungen der unmöglichen Allein Dinge als einer andern Gesammtheit gegenüber u. f. w. abgesehen davon, daß diese Eintheilung gar nicht alle meine Vorstellungen umfaßt, — denn meine rein imaginativen Borke lungen, die Gebilde des Dichters 2c. haben mit der realen Möglichkeit oder Unmöglichkeit gar nichts zu schaffen, — abg" feben davon, daß die Begriffe der realen Möglichkeit, Unmög lichkeit 2c., keine allgemeinen Jusammenfaffungs oder Ber bindungsformen find, so betrifft die Eintheilung gar nicht die vorgestellten Dinge und die Vorstellungen felber: - diese blei ben schlechthin diefelben, mögen fie real Mögliches oder un

mögliches vorstellen, können also auch nicht nach Möglichkeit, Unmöglichkeit 2c. eingetheilt werden, — sie betrifft vielmehr nur die Beziehung derselben zu dem realen Verhältniß von Vermögen und Energie. Folglich können jene Begriffe auch nicht unsern Vorstellungen als solchen, sondern nur den Beziehungen derselben zu diesem Verhältnisse Einheit geben. Ebenso endlich steht Hegel im Widerspruch mit sich selber, wenn er bei seiner begrifflichen Fassung der Rategorieen sie unter letztere mit aufnimmt. Denn sie können offenbar in keiner Weise als , reine Wefenheiten der Dinge, " noch als "Bestimmungen und Gesete, die das reine Denken sich selbst giebt, " betrachtet werden. —

Richtsdeftoweniger haben sie einen wohlbegründeten Anspruch in der Logik erörtert zn werden. Denn sind sie auch selbst keine Kategorieen, so sind sie doch, wie gezeigt, die im kategorischen Berhältnißbegriffe von Bermögen und Energie liegenden Momente, nach denen dieß Berhältniß sich bestimmt, also die allgemeinen Bestimmungen und resp. Formen deffelben, ohne deren begrifsliche Feststellung dieß Berhältniß selbst nicht erörtert und die kategorischen Begriffe von Bermögen und Energie nicht zu voller Klarheit und Deutlichkeit erhoben werden können.

Anmerk. Der Begriff der Jufälligkeit in feiner obigen Fassung und die Annahme, daß es ein zufälliges Geschehen realiter geben könne, scheint der Idee des Absoluten zu widersprechen. Das Absolute als die absolute Ursache der Welt scheint alles freie Thun der weltlichen Wefen auszuschließen. Denn danach ist das Weltliche das vom Absoluten nur Gesche und Bestimmte, also, scheint es, auch alle Khätigkeit der weltlichen Dinge vom Absoluten so bestimmt, daß nur geschehen kann, was dieser Bestimmtheit gemäß ist und aus ihr solgt, daß also auch alles weltliche Geschehen, alles Zusammentreffen der Dinge als bestimmter Vermögen an der ursächlichen Thätigkeit des Absoluten so sowar das Weltliche das nur Gesche und Bestimmte, absolute ist nur als absoluter Geist Ursache der Welt, und demnach ist zwar das Weltliche das nur Gesche und Bestimmte, aber es fragt sich zugleich, als was es vom Absoluten gesett und bestimmt ist. Nun ist es aber nicht bloß als das von ihm Unterschiedene, sondern dies und bestimmt, das Weltliche mithin zugleich das mit dem Absoluten. Eins werdende. Dieses Werden geht nothwendig in Daseyn über, und die sich aussehende Bestwendig in Daseyn über, und die sich aussehende Bestwendig in Daseyn über, und die sich

Ratürlichen ift eben so nothwendig ein Uebergeben des Rateriellen in Geiftigfeit, ein Brocef der Bergeistigung des Ma teriellen :. nur in den damit entstehenden weltlich geistigen Be fen tann das Einswerden des 2Beltlichen mit dem abfoluten Geifte zum Dafevn fommen. Sonach aber ift vom 26. foluten felbit zugleich die Existenz weltlich geistiger Belen, eben damit aber auch die (wenngleich bedingte, relative) Selbh bestimmung oder Billensfreiheit gefest, ohne welche ein geb ftiges Befen als folches undentbar ift. Dieg widerspricht dem Begriffe des Abfoluten als der abfoluten Urfache der Belt fo wenig, daß es vielmehr, wie foeben gezeigt, aus diefem Be griffe nothwendig folgt. Denn das Abfolute ift nur Urs fache der Belt, fofern es fich von der Belt unterideis · det und ihr unterschiedlich gegenübertritt, alfo fofern es Dens fen, Geift ift. Go gemiß es daber geiftige Befen in der Belt giebt, fo gewiß fann nicht alles weltliche Geschehen auch feinem Grunde nach nothwendig feyn, fo gewiß muß es viels mehr ein freics Thun und damit ein zufälliges Geschehen ge ben: denn Selbstbewußtfenn, Geift, beruht auf Selbstunters scheidung und damit auf Selbftbestimmung, ift ohne diefe ichledt hin undenkbar. Und fo gewiß es ein freies Thun in der Bell giebt, so gewiß kann die das Weltliche segende und bestim mende Thätigkeit des Ubsoluten nur ursächliche, sich von ihrer Wirkung unterscheidende, also ebenfalls nur sich selbst bestim mende, freie, geistige Thätigkeit seyn. So gewiß endlich umgekehrt das Absolute die absolute Ursache der Welt, abso-luter Geist ift, so gewiß muß es geistige Wesen und ein freies Thun in der Belt geben. Berden diefe Begriffe nur flat und bestimmt gefaßt, fo fordern fie fich gegenscitig mit unab weislicher Nothwendigkeit.

§. 41. Können bedingte Thätigkeiten (Vermögen) nur in Wirksamkeit übergehen, wenn die Bedingung eintritt d. h. wenn alle zur Hervordringung der Wirkung erforderlichen Vermögen zusammentreffen, so ift, wie gezeigt, das Eintreten der Bedingung, der un mittelbare Grund ihres Uebergehens in Wirksamkeit und damit der mittelbare Grund der Hervordringung der Birkung. Wo das Eintreten der Bedingung durch eine andre Thätigkeit bewirkt wird oder die Vermögen sethst von einer andern Thätigkeit so gesetzt und bestämmt sind, daß sie von selbs zusammentreffen, da ist diese andre Thätigkeit die mittelbart Ursache des Uebergehens der Vermögen in Wirksamfeit und damit der Hervordringung der Wirkung. Ist nun für eine solche Thätigkeit die mit der Wirksamfeit der Vermögen gegebene Bir fung der Grund ihres Thuns, fo ift fie bamit als End-Ur. Denn die Wirfung, welche erft durch diefes Thun fache thâtia. mittelbar realifirt wird, und boch zugleich ber Grund deffelben und damit das Prins ihrer eignen Reglifirung ift. bestimmt das Thun nicht nur qualitativ und quantitativ, sondern giebt ihm auch die bestimmte Richtung auf die Realifirung ihrer felbst, ift also nicht nur Grund, sondern auch Biel des Thuns iener Thatigkeit. Eine folche Birkung aber, welche infofern noch gar nicht eriftirt, als fie erft mit dem Eintreten der Bedingung bervorgerufen wird, und doch zugleich ber Grund diefes Eintretens, weil der Grund und bas Biel für das Busammenbringen, Segen und Bestimmen der Bermögen ift, ift begrifflich der 3 m ed. Die Bermögen, die aus diefem Grunde und zu diefem Biele zu. fammengebracht und refp. fo gesetzt und bestimmt werden, daß fie den 3wed realifiren, find die Mittel.

Der 3wed ift ein immanenter, wenn die Mittel an fich, wesentlich, innerlich, so von der Endursache bestimmt find, daß fie von felbst zur Realifirung des Zweats zufammentreffen und wirken, alfo den 3med nicht nur relativ felbstthätig realisiren, fondern ihn als Grund ihrer Birkfamkeit in fich tragen, fo daß lettere und damit die Realifirung des 3wedts nur die Folge diefes Grundes ift, in welche der Grund und damit die Birtfamteit der Mittel und damit die Mittel felbft übergeben, wenn alfo der 3wedt den Mitteln nicht gesondert, unterschiedlich gegenübersteht, sondern ihr eigner Zweck ift, furz wenn die Mittel und der 3wed eine concrete nur in fich unterschiedene Einheit Im entgegengesetten Falle ift der 3wedt ein trauss bilden. cunter, äußerlicher. Eben fo fann die Endurfache eine immanente oder transennte sevn. Ift fie eine immanente, d. b. in den Mitteln, in der Bedingung und refy. den Bermögen immanent wirtsam, so daß lettere in Folge dieser immanenten Thätigkeit zur Hervorbringung der Wirfung zusammentreffen und den 3weck realifiren, fo ift der 3weck auch in Bezug auf die Endursache ein immanenter. Denn in diesem Falle tritt der 3wed, indem er realifirt wird, der Endursache nicht unterschied. lich gegenüber, fondern bildet mit ihr, wie die Wirfung mit der immanenten Urfache, nur eine in fich unterschiedene Einheit. Ift dagegen die Endurfache eine transeunte, d. h. eine von der Bedingung und den Bermögen, alfo von den Mitteln unter.

schlich eine Thätigkeit, möge sie als folche die Mittel nur au herlich zusammenbringen und handhaben oder sie an sich selbst so segen und bestimmen, daß sie den Zweck von selbst realisiren, so ist auch der Zweck in Bezug auf die Endursache ein transeunter. Denn wie die Endursache von den Mitteln unterschieden, eine andre Thätigkeit als die Bedingung und die Bermögen ist, so ist sie nothwendig auch von dem durch die Mittel realisirten Zwecke unterschieden und tritt diesem wie die transeunte Ursache ihrer Wirkung unterschiedlich gegenüber. Der in Bezug auf die Endursache transeunte Zweck fann indes in Bezug auf die Mittel ein immanenter sevn.

Aber nur dem realisirten Zwecke kann die transennte Endursache unterschiedlich gegenübertreten. Go lange der 3med noch nicht realisirt ist, sondern als der Grund ihres Thuns die Thatigteit der Endurfache bestimmt. leitet, beherricht, und fomit felbst eine Thatigkeit ift, bildet er mit der Endurfache, moge fie eine immanente oder transeunte feyn, nothwendig eine in fich unterschiedene Einheit. Denn sofern er bas Thun der Endur fache als folder bestimmt, tann er nicht eine besondere, von ift verschiedene Thätigkeit fevn: fonst ware die Endurfache nicht. End urfache, fondern blokes Mittel. Er fann aber auch nicht iden tifch mit ihr fenn. Denn er ift nicht die Endurfache felbit, fons dern von ihr gesetst, also nothwendig von ihr wie die Birtung von ihrer Urfache unterschieden. Bare er aber auch felbstthi tig wirksam, d. h. sich felbst realisirend und insofern zugleich felbst Endursache, fo mußte er doch nothwendig fich in fich als Urfache und Wirfung, Endurfache und 3wedt, unterscheiden, und Die Sache bleibt dieselbe. Nun muß aber, fo gewiß die Urfact Die Wirfung fest, fo gewiß auch die Endursache den 3med felbit thatig fegen: denn der 3wcd ift ihre Birtung, die fie durch die Mittel hervorbringt. Indem fie ihn aber als ihre Birfung fest, fest fie ihn nothwendig auch als Grund und Riel ihres Thuns: denn nur als der ihr Thun und damit die Mittel bestimmende und richtende Grund ift er 3weck.

Somit aber ergiebt sich, daß jede endursächliche Thätig' keit, indem sie selbst den Zweck sett, nothwendig auch selbst thätig sich in sich als Thätigkeit und Grund ihres Thuns, als Endursache und Zweck, unterscheidet, daß sie producirende und zugleich sich in sich unterscheidende Thätigkeit ist. Gine sol-

de aber ift, wie gezeigt, ihrem Besen und Begriffe nach gei. ftige Thätigkeit, jede endurfachliche Thatigkeit mithin nothmen. dig Dentthätigkeit, der 3med urfprünglich Gedante, der von der Endursache durch die Mittel realisirt wird. Dasselbe folgt aus dem Begriffe des Aweds. Denn der Awed, fo lange er noch nicht realisirt, sondern - in feiner Ursprünglichkeit - nur Grund und Biel für das Thun der Endurfache ift, hat tein re. elles objektives Seyn: benn er ift weder an fich noch für fich noch für Andres, sondern nur in der Endursache immanent, nur Moment ihrer in fich unterschiedenen Ginheit (ihres Sich . in = fich = Unterfcheidens). Gleichwohl muß ihm ein Seyn zus kommen : benn er ift thatig, indem er als Grund und Riel das Thun der Endursache bestimmt. Folglich kann er nur ein ideelles, subjektives Seyn haben, d. h. er ift nothwendig Gedante. Ueberall alfo, wo ein zweckmäßiges Thun realiter vorbanden ift und 3wede ausgeführt werden, ift nothwendig ein Gedanke ursprünglich das Brius und der Grund des reellen Gefchehens. Und umgekehrt, überall wo geiftige, denkende 2Befen handeln und alfo ein Gedanke objektivirt und realtfirt wird, ift nothwendig ein, (wenn auch unvollfommenes und in den Mitteln fehlgreifendes, doch immer) zwedmäßiges, weil von einem 3mede geleitetes Thun vorhanden. Denn ber Gedante, der erft objettis virt und realisirt werden foll, ist nothwendig das ideelle Brius feiner Realifirung, der Grund und das Ziel des Handelns, folg. lich 3wed.

Gabe es also nur geistige Wesen in der Welt, so müßten sie alle nach ihrer endursächlichen Thätigkeit, und damit alles reelle Geschehen nach Zweck und Mittel unterschieden seyn. Ob es dagegen in der Natur Zwecke und ein zweckmäßiges Geschehen geben könne, scheint mehr als zweiselhaft zu seyn. Zunächst leuchtet ein, daß die natürlichen Dinge als solche, also auch die Gesammtheit derselben, die Natur, nicht selbst Zwecke segen, nicht selbst zweckmäßig th ätig seyn können: denn damit hörte das natürliche Ding auf ein solches zu seyn und wäre vielmehr geistiges, denkendes Wesen. Daraus solgt nun zwar noch nicht, daß es nicht in der Natur ein zweckmäßiges Gesch ehen geben könne, d. h. daß nicht die Thätigkeiten und Thaten der natürlichen Dinge durch eine andre endursächliche (geistige) Thätigkeit und deren Zwecke bestimmt seyn und somit selbst zweckgemäß erfolgen könnten. Allein daß es ein folches Gesche hen realiter gebe, wird insofern immer dem Zweifel ausgescht bleiben, als wir den Zweck, eben weil er an sich Gedanke ift, nicht un mittelbar empirisch, durch sinnliche Perception wahrnehmen können. Er läßt sich vielmehr nur wie das Innere im Neusern, das Wesen in der Erscheinung 2c., mittelbar wahrnehmen, d. h. wir können zu dem Gedanken eines zwecknäßigen Geschehens in der Natur nur kommen, sofern in dem unmittelbar Wahrgenommenen sich das Zweckgemäße wie das Innere im Leugern ausdrückt und also die unmittelbare Wahrnehmung den Gedanken des Zweckmäßigen involvirt, so daß wir ihn mittelst ihrer baben, produciren müssen.

Auf diefe mittelbare Beise nehmen mir nun in der That überall ein folches Beschehen mabr. Bunachft im Gingelnen. Denn wir bemerken z. B. am Organismus der Bflanzen, des Thiers, wie die Organe auf das Genaufte und Angemeffenfte präformirt find und gebildet werden für Aunftionen, die fie noch nicht verrichten können : wie die Reimzelle des Gies die Draant der Bewegung formt, noch ebe eine Bewegung ftattfinden fam, wie im Fotus die Lungen zum Einathmen der Luft entstehen, noch che die Luft fic berühren fann, wie die Nerven des Auges und Ohrs für die Reizungen der Nether = und Schallwellen ge bildet werden, noch che fie diefen Reizungen ausgesett find. Bir bemerken, daß alle diese Organe fo construirt werden, wie 68 die gesetzmäßige Wirffamkeit und Bewegung der äußern Ratur, potenzen (der Luft, des Lichts 2c.) fordert, daß alfo die bildende Thätigkeit auf eine vollkommene harmonie des Ginen mit dem Andern hinarbeitet. Bir bemerten, wie der Hamfter die Rab rung, die er im Winter verzehrt, sich zusammenträgt, noch ebe ber Winter ba ift, wie der Bogel fein Reft bant, noch ebe die Zeit des Eierlegens und Brütens gekommen, u. f. w. Bas wir unmittelbar wahrnehmen, ift freilich nur das Daseyn und refp. Entstehen der Lungen vor der Geburt, das Einathmen der Luft nach der Geburt 2c. Aber diefe Wahrnehmung in volvirt den Gedanken, daß bie Lungen zum 3wede des Uthmens entstehen, alfo den Gedanken eines zwedgemäßen Gefchehens; wir bilden uns denfelben nicht willführlich, fondern er entsteht, wie man ju fagen pflegt, von selbst, d. h. unfer Denken producirt ihn noth wendig, weil er in jener Bahrnehmung implicite liegt oder weil

ihn Diefelbe mit uuferm Denten zufammen in abnlicher Art erzeugt, wie unfere unmittelbaren Babrnehmungen durch das reelle Gevn im Bufammenwirten mit unferm Denten bervorgerufen werden. -Bir bemerken aber auch im Gangen, wie überall in der Ratur die mannichfaltigsten Thätigkeiten fich begegnen, in einander greifen und auf einander thätig find. Den Gedanken diefes Bufammenwirkens tonnen wir nicht denten, ohne zugleich denten gu muffen, daß alle natürlichen Thätigkeiten fo beschaffen und beftimmt find, daß ihr Auf. und Gegeneinanderwirten das Gange ber Natur und damit ihr eignes Bestehen nicht hindre und zerftore. Denn die Natur ift eben damit nothwendig ein Ganzes, eine Totalität, daß alle einzelnen natürlichen Dinge gegenseitig burch eins ander bedingt und bestimmt find (f. §. 35.). Somit aber faffen wir das Bestehen des Ganzen der Natur nothwendig als 3med, die Bestimmungen der einzelnen Thätigkeiten als Mittel zur Realifirung deffelben. Denn damit denten wir das Besteben des Ganzen als den Grund, aus welchem, und als das Biel, für welches die einzelnen Thatigkeiten fo und nicht anders bestimmt find, fo daß fie nur fo und nicht anders thätig feyn und auf einander wirken können. Dann aber ift das Ganze das bestimmende Brius der Bestimmt. beit und damit des Daseyns der einzelnen Thätigkeiten, somit aber zugleich das Prius feiner eignen Realifirung und Realität. Denn es fommt nur zur Realität in und mit der Existenz der einzels nen Thätigfeiten und ihrer Bestimmtheiten, weil es felbit nur Die Totalität der einzelnen bestimmten Thätigkeiten ift. Kola= lich ift die Bestimmung der letteren, fofern fie dem Besteben des Ganzen, bem 3wecke gemäß erfolgt, alfo bie zwedgemäße Beftimmtheit und damit das zweckgemäße Aufeinanderwirten ber einzelnen Thatiafeiten, bas Mittel zur Realifirung des 3weds. Sonach ergiebt fich: das Bestehen des Ganzen ift jedem Einzelnen gegenüber 3med, das Einzelne Mittel. Jugleich aber ift eben bamit auch das Bestehen jedes Einzelnen 3med; denn da Das Ganze nur die Totalität des Einzelnen, fein Beftehen mitbin vom Bestehen des Einzelnen bedingt ift, fo hat das Bestehen Des Ganzen, alfo das Ganze in feinem Zwedleyn, zugleich nothwendig das Bestehen des Einzelnen zum 3wed. Der allgemeis ne 3wed ift mithin zugleich der 3med jedes Einzelnen.

Aber auch der Begriff des Naturgefetes involvirt nothwendig den Zweckbegriff. Denn wenn durch die geseymäßige Birklamkeit der Raturkräfte und natürlichen Dinge nicht irgend Etwas (wenn auch etwa nur die Möglichkeit des Fortbestehens Des Ganzen, Festigkeit, Regelmäßigkeit, Ordnung 2c.) erreicht merben foll, mas obne fie nicht au permirflichen ift, fo hat die Befenlichteit in der natur teinen Grund und Giun; fie ware schlechthin zufällig; es könnte ebensowohl völlige Gesetzlofigleit berrichen. Aber eine aufällige Gefeglichkeit ift eine contradictio in adjecto. Das 2Bort Gefetz bezeichnet begrifflich nicht nur eine bestimmte, in allen unter ihm befaßten einzelnen Fällen stets identifche Gleichmäßigkeit, fondern auch eine Rothwendigkeit de Geschebens, und zwar nicht nur nach der Seite der Folge hin (- benn damit wäre tein Gefetz, fondern nur eine Mehruch gleicher Urfachen vorhanden ---), fondern auch nach der Seite des Grundes: nur die ratio logis macht das Gefet zum Gu fesc, wie fie den Ginn (die Auslegung) deffelben bestimmt. Der Grund der naturgesete tann aber nur ein 3 wed fevn, weil er als das Brius derfelben zugleich das Brius der Natur felbst ift, also kein reelles natürliches, sondern nur ein ideelles Seyn bu ben tann, und weil er zugleich mit den Raturgefegen alles Go fchehen und Berden, alle Thätigkeit und Beränderung in der Ratur bestimmt und bedingt. (Das Gesetz der Schwere z. B. it nicht blog darum ein Gefet, weil es die torperlichen Dinge ftets in gang bestimmten Graden der Geschwindigkeit fallen macht, fon bern weil durch daffelbe, trop ber relativ freien Beweglichteit der Dinge, das Aufammenbleiben der zum Gangen eines Belttörpers bestimmten Dinge und somit das Fortbestehen des Ganzen wie bes Einzelnen erreicht wird : diefer 3med ift der Grund des Go fetes der Schwere.)

Nach unsern metaphysischen Prämissen endlich ist die Natur, obwohl als Gauzes den einzelnen Dingen gegenüber selber Zweck, doch nicht um ihrer selbst willen da. Alles materielle, natürliche Seyn hat vielmehr seinem Wesen und Begriffe nach die Bestimmung, in geistiges Seyn überzugehen. Die Natur ist mithin nur der perennirende Proces dieser Bergeistigung und das hervorgehen des ethischen Reichs der creatürlichen Geister das Ziel jenes Uebergehens. Dieses Ziel ist aber zugleich der Grund des Daseyns der Natur. Denn das materielle natürliche Seyn kann als solches nicht für sich, sondern nur in der Einigung mit dem Absoluten bestehen: dies liegt in seiner begrifflichen Wesen heit, also in seiner Substanz, und diese ist wiederum dem allgemeinen Substanzbegriffe gemäß der Grund seiner Existenz. Die Einigung mit dem Absoluten fordert aber, weil das Absolute Geist ist, die Bergeistigung des materiellen natürlichen Seyns. Folglich ist letztere, die nur durch das Daseyn der Natur und ihr Uebergehen in geistiges Seyn erreicht wird, zugleich der Grund ihres Daseyns und das Ziel ihres Uebergehens, also der (immanente) Zweck der Natur. —

Doch lassen wir alle metaphysischen Prämissen. Hier genügt es, daß wir behaupten können: so gewiß die Natur ein Ganzes ist und so gewiß in ihr Alles nach bestimmten Gesegen geschieht, so gewiß ist auch alles Geschehen in der Natur ein zweckgemäßes. Dann aber sind nothwendig alle Dinge als Thätigkeiten in Beziehung auf 3weck und Mittel unterschieden. Der allgemeine formale Begriff des 3wecks und Mittels ist mithin ein allgemeiner Beziehungs- und Gesichtspunkt ihrer Unterschiedenheit, eine allgemeine Norm der unterscheidenden Thätigkeit, ein allgemeines Unterschiedskriterium und Brädicament der Dinge, also Kategorie.

Bird der Zweckbegriff als Rategorie anerkannt, fo bedingt er nothwendig die ganze Beltanschanung. nach den übrigen bisher behandelten Rategorieen war es noch immer möglich, als les Sepn und Geschehen in der Welt als ein blon natürliches. Mit dem Eintreten des Zweches materielles zu betrachten. griffs ift dieg nicht mehr möglich: er schließt allen einseitigen Materialismus und Realismus, allen Atheismus und Bantheismus schlechthin aus; er fordert als Grundlage der Weltanfchaus ung durchaus den wahren, dem Realismus nicht entgegengesetsten, fondern ihn anerkennenden und mit ihm geeinigten 3dealiss Diefer leugnet keineswegs das Dafeyn eines wahrhaft mus. Realen; er beweist vielmehr felbst, daß es ein folches nothwen-Dig geben muffe und daß es zur Erzeugung unferer objektiven Gedanken, unfers Ertennens und Biffens mitwirke. Bie er feis nen Namen von dem Worte 3dee hat, fo behauptet er nur, daß ein Ideelles, ein Denken und Gedanke und somit das Absolute als felbstbewußter an und für fich feyender Geift die abfolute Boraussehung ber Belt fev. Diese Bebauptung tann nicht mehr bestritten werden, fobald der Zwedbegriff als bestimmendes Beincip anerkannt ift. Denn damit ift anerkannt, das alle Dinae

als Thätigkeiten (alfo auch als werdend, fich entwidelnd, fich bo wegend. fich gegenfeitig bedingend und bestimmend 2c.) nach 2med und Mittel unterschieden find, jedes also ein besondrer, von anbern unterschiedener 3wed ift und einen folchen 3wed bat, im bes aber auch Mittel ift für einen 3medt, b. b. daß jedes einzelne Ding nach feiner Entstehung, feinem Dafeyn und Bestehen, feiner Beschaffenheit und Besenheit 2c., infofern einen Zwed bat, als es ein fo und fo bestimmtes werden und feyn muß, wenn ber 3wed des Ganzen, der allgemeine 3wed, erreicht werden foll, daß aber in dem allgemeinen Zwecke jedes zugleich feinen eignen 3med, feine eigne wahre 2Befenheit und Birklichfeit erreicht, und mithin nicht bloß einen 3wed bat und Mittel ift, fondern für fich felbit 3wed ift. Als ein folches aber tann we der das einzelne natürliche Ding noch die Natur überbaupt fich felbit gesetzt oder bestimmt haben. Denn damit mare fie zwedfegende Endurfache, alfo nicht natur, fondern geiftiges Bejen. Selbst der creatürliche Beist tann feinen 3weck und fich als Awed nicht ichopferisch felbit fegen. Denn als werdender, aus der Natur bervorgehender und refp. bervorgegangener Geift ift er der Zweck der natur und hat seinen Zweck in seiner sittlie den Bestimmung, aus der zugleich feine Einigung mit dem 216e wluten bervorgebt. Er tann (und foll) nur diesen ibm gesets ten 3wed durch freien Entschluß zum 3wed feines Senns und Thuns, und damit fich selbst zur Endursache erheben, die den gegebenen Aweck als ihren Aweck realisirt. Die lette Endur fache, welche alle Dinge nach Zweck und Mittel unterscheidet und damit jedem feinen Zweck wie jedes als Zweck und rep. Mittel bestimmt, ift nothwendig absoluter Beift, weil eben 3med fepende und bestimmende Endurfache.

Jit dieß das unvermeidliche Refultat, das ans der Ancikenntniß des Zweckbegriffs folgt, so erklärt es sich von selbst, warum alle materialistischen und realistischen Richtungen der Philosophie wie der Naturwissenschaft sich stets auf das Entschiedenste dagegen aufgelehnt haben. Man giebt zwar wohl allgemein zu, daß der Mensch sich Zwecke sehe und nach Zwecken handle; das eigne Bewußtseyn zwingt einem Jeden dieß Zugeständniß ab und Keiner mag sich so tief erniedrigen, daß er behandtet, er lebe und handle völlig zwecklos. Aber die Naturdie Welt, — diese große Gauze, von dem der Mensch mit sei-

nem zweckmäßigen Sandeln überall bedinat und beftimmt ift: --fo tief zu erniedrigen, trägt man tein Bedenken: bier foll es fcblechthin teinen 3med, tein zwechnäßiges Gefcheben, feine zwed gemäße Thätigkeit geben. Man erkennt also wohl transeunte (vorübergehende) 3wede in der Belt an: - denn der Mensch ift für seine einzelnen handlungen nothwendig transeunte Urfache, alfo- auch transeunte Endursache, und feine Mittel find bloke (ängerliche) Mittel, die dem 3wecke gesondert gegenüberstehen, weil er nicht ichopferifch wirken', das Befen der Dinge nicht ändern fann; - aber man leugnet allen und jeden immanenten (daueruden) 3med. In der natur nämlich fann es nur immanente 3wecke geben, weil, wie gezeigt, kein natürliches Ding als folches zweckseyend, alfo auch nicht transeunte Endurfache au fenn vermag, eben fo wenig aber bloßes äußerliches, dem Awecke gesondert gegenüberstehendes Mittel fenn fann. Denn Damit würde es zum blogen todten, an fich felbit unthätigen - Suftrumente, borte mithin auf natürliches Ding zu feyn; das, wie gezeigt, seinem Wesen und Begriffe nach an fich thätig. wenn auch nur bedingte, relative Thatigkeit ift. Jedes natürs liche Ding, das zweckgemäß thätig ift, trägt mithin nothwendig den Zweck als den bestimmenden Grund feiner Thätigkeit und Birffamkeit in fich felbit oder was daffelbe ift, in jedes zweits gemäß thätige natürliche Ding muß mit feinem Entsteben, mit feb ner Beschaffenheit und Besenheit der von ihm zu realifirende Rwed fo gesett fenn, daß es mit ihm als der Bestimmung und (Srfüllung feines eignen Befens in concrete Einheit gufammens fällt, mit feiner Realifirung zugleich fein eignes Befen realifirt. Leugnet man alfo die immanenten 3wedte, fo fcugnet man alle Awecke in der Natur. Allein man bedenkt nicht, daß man damit auch die transeunten 3wecte des menschlichen Sandelns leugnet. Denn lettere wären ichlechthin unausführbar, wenn die natürlis chen Dinge, die der Mensch als Mittel gebraucht, nicht wesentlich fo beschaffen waren, daß fie feinen 3weden als Mittel Dienen, da ja der Mensch die Besenheit der Dinge schlechthin nicht ändern, also auch die Dinge nicht zu Mitteln seiner Zwede machen tann, wenn sie nicht wesentlich dazu gesetzt und bestimmt find. Sind sie aber an sich dazu bestimmt, so ift damit implis cite ausgesprochen, daß die Möglichfeit eines zwertgemäßen menfchtichen handelus der immanente Awed (wenn auch nur Nebenzweck) ihrer Bestimmtheit sey. Denn wären fie nur zufällig so bestimmt, könnten also auch anders beschaffen seyn, so wäre damit gesagt, daß der Mensch auch möglicher Weise ein Zweet seizendes, aber nicht Zweet realissirendes Wesen seyn könne, — eine offenbare contradictio in adjecto, da der Zweet, der nicht realisirt wird und werden kann, kein Zweet ist. (Ich kann unmöglich den Zweet haben, nach dem Monde zu springen oder einen vierestigen Triangel zu construiren, — es sey denn, daß ich verrückt wäre.)

Der Zwedbegriff als Rategorie äußert nicht nur feine Bir tung auf Form und Inhalt der ganzen Weltanschauung, sondem auch auf jede einzelne der übrigen Rategorieen. Sind die Dinge nach 3wed und Mittel unterschieden, fo muß zunächst auch das Bufammentreffen derfelben als Bermögen zur Servorbringung einer Birfung ein zwedgemäßes feyn. Dem scheint nun aber foaleich die oben ftatuirte Möglichkeit eines zufälligen Geschehens zu widersprechen. Denn wäre die bestimmte Birkung, die durch das zufällige Zusammentreffen der Bermögen hervorgebracht wird, ber 3wed und damit der Grund ihres Bufammentreffens, fo watt letteres nicht ohne Grund und refp. Urfache, alfo nicht zufällig, fondern nothwendig. Allein reale Zufälligkeit ift, wie gezeigt, nur anzunehmen, wenn und wo ein (relativ) freies Thun, eine Selbstbestimmung geistiger Befen, einen der Faktoren bildet, web de zur hervorbringung einer bestimmten Birtung thätig find. Sener Biderspruch ware mithin gelöft, wenn das freie Thun nicht als Mittel zur Realifrung eines bestimmten einzelnen Aweds, fondern vielmehr als 3wed ober wenigstens als Mittel zur Realifirung des höheren, allgem einen 3weds, für den jede einzelne Birfung nur Mittel ift, betrachtet werden mußte. Denn dann wäre die Möglichkeit des zufälligen Geschehens, weit entfernt den großen Bufammenhang von 3weden und Mitteln zu durchbrechen, vielmehr felbft Mittel zur Realifirung des all gemeinen 3weds, da von ihr, fofern fie nit dem freien Thun implicite geset ift, baffelbe gelten muß, was von jenem gilt. Dit audern Borten: daraus, daß der Zwedbegriff die Dinge als bedingte Thätigfeiten und damit ihr Bufammentreffen zur her vorbringung einer Wirtung beherrscht, folgt nur, daß dieses 3m fammentreffen, möge es ein nothwendiges ober zufälliges fem, ftets ein zweitgemäßes febu muß, und mithin tritt tein Biber

fpruch ein, wenn auch das zufällige Zusammentreffen in Beziehung auf die bestimmte unmittelbare Wirkung, die daraus hervorgeht, nicht durch den Zweet hervorgerufen ist, sobald es nur in andrer Beziehung (auf den höchsten allgemeinen Zweet) als ein zweckgemäßes betrachtet werden muß.

Sind ferner alle Ursachen und Birfungen, alle Gründe und Folgen in der Welt durch den Zweckbegriff bestimmt, so entsteht nicht eine finnlose, nach vorwärts und rückwärts unendliche Reihe von Ursachen und Wirfungen, der s. g. progressus und regressus in infinitum sondern die Gesammtheit der Ursachen und Birfungen hat an dem Gedanken des Zwecks ihren bestimmenden Aufangs- und Ausgangspunkt, in der Realistrung des Zwecks ihr bestimmtes Ziel und Ende, bildet mithin, von der Einheit des Zwecks durchdrungen und umfaßt, trotz der relativen Seldständigkeit des Einzelnen, eine Totalität, ein Ganzes, von welchem jedes einzelne Glied, weil es in der Realistrung des allgemeinen Zwecks zugleich seinen eignen Zweck erreicht, eben so sehr Zweck als Mittel ift.

Die Substanz, durch einen ihr eignen immanenten 3wed bestimmt, wird zum Organismus. Denn damit erhält die fubstanzielle Thatigfeit einen Grund und ein Biel ihres Thuns, und ift mithin nicht durch ihr bloßes Uebergehen in That, sondern nur in der Erreichung dieses Biels vollendet. Das Biel aber ift fein vorübergehendes, fondern besteht fo lange, als fie felbft bestcht, weil es eben als immanenter 3wed ihr Thun und das mit fie felbst bedingt und bestimmt. Die fubstanzielle Thätigteit wird mithin felbst eine perennirende, welche die unterschiedlichen Elemente und Momente, die Theile des Gangen, die fie in Einbeit verfnüpft und zufammenhält, fortwährend fo bildet und beftimmt, daß sie als unterschiedene Mittel zur Realisirung des 3wects dienen, daß fie alfo die unterschiedenen Funftionen, die zur Erreichung des 3wedts erforderlich find, verrichten und in Diefer Thätigfeit fortmährend vom Zwede beherricht werden. Eben Darin aber besteht der Begriff des Organismus. Die f. g. uns organischen Rörper (Erden, Steine, Metalle 2c.) find nur die einzelnen, für fich genommenen Theile ber geologischen natur. Aber fie bestehen in Bahrheit nicht für fich, fie find in ihret Einzelheit feine fubstanziellen Dinge. Denn fie werden nicht durch eine eigne, besondere substanzielle Thätigkeit gebildet, fondern ente

27

fteben und bestehen nur durch die fubstanzielle Thätigfeit der gen logifchen natur, - im Unterschiede von den Bflangen und Thieren, Die aus dem Samentorn, aus dem Gie und damit aus einer eignen (wenn auch bedingten) substanziellen Thätigkeit bervorgeben und fraft einer folchen fortbestehen. Die unorganischen Dinge find mithin nur Theile des Erdförpers, Theile im engern eigentlichen Sinne. Der Erdförver aber als ein Ganges ift ficher, lich ein Organismus, wenn auch vom niedrigften, unvollfommenfen Grade organischer Bildung. Denn er ift nicht nur fortwährend in substanzieller Thätigkeit, durch die er die mannichfaltigen Ele mente zur Einheit verbindet und zusammenhält wie feine einzel nen Theile bildet, erhält und verändert, fondern er ift auch awedgemäß thatig, indem er einerfeits alles Einzelne fo bestimmt, bağ jedes zum Besteben des Ganzen und damit feiner felbft mit wirft, andrerseits fich felbit als Ganzes fo gestaltet, daß es jun Entstehen und Bestehen der boberen Organismen (der Bflangen und Thiere) und weiter der geiftigen Befen (Menschen) mitwirtt. Rur weil der Erdförper auf der niedrichten Stufe organischer Bildung fteht, tonnen feine einzelnen Theile, ohne daß fie damit unmittelbar aufhören ju feyn mas fie find, von ihm getrennt und insofern als unorganisch bezeichnet werden. Denn der nie brigere Grad organischer Bildung involvirt zugleich ein geringerts Maak substanzieller Einbeit des Ganzen und feiner Theile: je loderer diese Berbindung, defto unvollfommener der Organismus. (Daber können felbst noch von den nächst höheren Organismen, von der Bflanze, gewiffe Theile getrennt werden, ohne damit unmittelbar ihre organische Substanzialität, ihre vegetabilische Lebendigkeit zu verlieren : in die Erde gepflanzt, machfen fie vielmehr als felbständige vegetabilische Organismen fort.) Sonach aber giebt es in Bahrheit nur organische Bildung, nur Organis men in der Natur, was wiederum umgetehrt für die Herrichaft des Zwedbegriffs in ihr fpricht.

Mit der Substanz der Dinge ist nothwendig zugleich des Besen und die Erscheinung, das Ganze und der Theil, das 3<sup>nv</sup> nere und Aeußere (Inhalt und Form) derselben vom Zwedbegrifft bestimmt. Ist insbesondre ein bloß mechanisch zusammengefügt<sup>154</sup> Ganzes einem Zwecke gemäß gebildet oder zu einem bestimmten Zwecke zusammengefügt, so wird es eben damit zur Maschine: jeder Stuhl, jedes Meffer, jeder Bleistift 2c. ist dem allgemein nen Begriffe nach so gut eine Maschine als eine Mühle oder eine Locomotive. —

Aber auch in die Sphäre der einfachen Beschaffenheitstates gorieen erstreckt sich die bestimmende Kraft des Zweckbegriffs. Ist jedes Seyende nicht bloß nach Grad und Maaß, nach Quantität und Qualität, sondern in seiner Beschaffenheit zugleich zweckgemäß bestimmt, so ist es nicht mehr ein Quale, das zufällig diese bestimmte Quantität, dieses bestimmte Maaß von Größe erhalten hat, noch ein Quantum, dem zufällig diese bestimmte Qualität und dieser bestimmte Grad derselben inhärirt, sondern seine Qualität entspricht seiner Quantität, der Grad jener dem Maaße dieser: beide bilden gleichsam ein Ganzes, weil beide von der Einheit des Zwecks durchdrungen, bedingt und bestimmt find.

In gleicher Beife endlich greift der 3weckbegriff auch in Die Sphäre der Urkategorieen ein. Denn ift das Sevende nicht bloß nach Einheit und Unterschiedenheit (Scon und Andersfenn) unterschieden, fondern als ein fo Unterschiedenes zugleich zwedgemäß bestimmt, fo wird jede bestimmte Einheit wie jeder bestimmte Unterschied zugleich zum Momente einer böheren Eine beit, der Einheit des Zwecks nämlich. Und ift jedes Sevende nicht nur nach Thätigkeit und That, Berden und Daseyn unterschieden, sondern als so unterschieden zugleich zweckgemäß beftimmt, fo ift es damit nicht bloß ein Thätiges, Berdendes und Dasevendes, sondern als Mittel zu einem 3wed, der zugleich fein eigner 3wed ift, ein Sich = Entwidelndes, das in der Realifirung Des Zweds erft wird, was es werden foll, erft feine eigne volle Birflichteit, weil feinen eignen 3wed erreicht. Denn Entwickes Inng im weitern Sinne ift begrifflich alles Berden mit einem beftimmten immanenten Biele. \*) (Das Biel ift zunächst das Ueberund Bufammengehen der Berdenden als einfacher Etwas in fubftanzielle Dinge, welche dann weiter zu immer böhern Organismen fich auf - und erheben, bis zulett der Geift aus der natur bervorbricht, am fich selbst und feine ethische Bestimmung zu re-

27 \*

<sup>\*)</sup> Der Ausbruck Entwickelung paßt hier infofern ulcht recht, als er nur ein Ausbreiten und Auseeinandertreten besteichnet, was an sich in der Form des Ineinanderseyns schon vorhanden ist, während Werden vielmehr ein Uebergehen in Andersseyn ist und involvirt. Ich weiß indeß gur Bezeichnung eines Werdens mit einem bestimmten immanenten Ziele kein besperes Wort zu finden.

aliftren.) - 3ft jedes Gevende endlich nicht blog nach Rann und Beit unterschieden, fondern in feiner bestimmten Räumlichfeit und Beitlichteit zugleich zwedgemäß Bestimmt, fo bort ber reale Raum damit auf. das bloke gleichgültige Rebeneinander der Serenden zu feyn, und wird zum bedeutsamen Fürs und Zueinander derselben. Und eben fo ift die reale Zeit nicht mehr blog das gleichgültige Nacheinander der Gevenden, das bloke Uebergeben der Bergangenheit in Gegenwart und der Gegenwart in Butunft, fondern fraft der bestimmenden Dacht des 3medbegriffs greift die Butunft in die Bergangenheit hinüber und der Gegenwart vor. Denn im Zwedverhältniffe ift das Zufünftige, der zu realifirende 3wed, der erft existent und damit prafent werden foll. Grund der prafenten Thatigkeiten, welche zur Realifirung bes 3weds wirtfam find, mithin bas Bufünftige bas Brius bes Begenwärtigen, alfo infofern daffelbe, was das Bergangene. Bugleich aber ift der 3wed in den Thatigfeiten, durch die er me tifirt wird, immanent wirksam, und somit implicite gegenwärtig. Im Zwedverhältniß schließen fich mithin Vergangenheit, Gegenwart und Bufunft zu einer concreten Einheit zufammen, d. h. der Zweckbegriff greift über den Unterschied von Bergangenheit, Gegenwart und Bufunft und damit über die Beit bingus ; ber 3med in höchster Instanz, der Eine allgemeine 3med, ift das die Beit Aufhebende, weil das fie erfüllende Biel ihrer Bewegung, - die fortwährende Rücktehr der Zeit in die Ewigkeit des Abfoluten. -

Anmerk. Der Zweckbegriff, wie er von uns gefaßt worden, scheint dem Begriffe des Absoluten zu widersprechen. Das Absolute, scheint es, kann nicht nach Zwecken thätig seyn, weder Zwecke segen noch die Dinge nach Zweck und Mittel unterscheiden. Denn was das Absolute denkt, ist ja, wie bemerkt, unmittelbar realiter vorhanden, kann also nicht erst realistrt werden. Der Einwand beruht indeß offenbar auf einem Mißverständniß. Denn wir haben im Gegentheil dargethan, daß es für das Absolute gar kein reelles Seyn im Unterschied von einem ideellen, und umgekehrt gebe: Alles was ist, it für das Absolute nur Gedanke, weil von ihm gedacht und damit geset und bestimmt; und nur für uns ist es eben damit realiter vorhanden, weil und sofern es mit unferm Denken (mittel- oder unmittelbar) zur Erzeugung unstrer objektiven Gedanken zusammenwirkt. Der vom Absoluten gesets Zwed ist daher als Gedanke des Absoluten ebenfalls (für uns) realiter vorhanden, aber nur als das, als was er gesets ist, also

als Rwed, d. h. als Gedanke, der die urfächliche Thätiakeit Des Absoluten, und damit die Mittel feiner Bermirklichung beftimmt und durch fie ausgeführt wird. Reineswegs ift er un. mittelbar verwirklicht: fonft ware er nicht 3med, fondern bloge Birtung. Allerdings aber find im Absoluten bas Segen bes 3weds und das Seten desjenigen, für das er 3wed und das für ihn zugleich Mittel feiner Realisirung ift, nur die Momente Eines Afts, die in ihm gegenseitig durch einander bedingt und bestimmt find, und zwar die Momente des absoluten Afts feis ner eignen Selbstbestimmung. Denn indem das Absolute fich felbit als den absoluten Geift bestimmt und faßt, und damit, das Beltliche als das von ihm Unterschiedene, Materielle, Natürliche schafft, set es zugleich das Weltliche als ein folches, Das nur im Einswerden mit ihm bestehen, gleichwohl aber nicht unmittelbar, fondern nur durch Aufhebung feiner felbit, durch Uebergeben in Beiftigkeit, alfo durch einen aufsteigenden Broceg der Bergeistigung zum Einsfeyn mit ihm gelangen tann. Damit aber fest es zugleich diefes Einsfeyn als den immas nenten 3wed alles Beltlichen, als den Grund und das Biel feines Werdens: denn nur darum ift es ein blog Werdendes, Sichentwickeludes, das erst in der Erreichung des 3wecks zum Dasevn, zur vollen Birflichkeit fommt.

Darans ergiebt sich zugleich, daß und worin das Absolute in Beziehung auf 3wed und Mittel (fategorisch) von allen andern Dingen fich unterscheidet. Denn haben und erreichen alle weltlichen Dinge ihren 3wed nur im Einsfeyn mit dem Absoluten, fo daß jedes zwar felbit 3wect ift, aber zugleich feinen Zweck in einem Andern, im Absoluten hat, fo ift damit das Absolute der höchfte, absolute Eudzwed für alles Andre, jedes weltliche Wesen dagegen nur relativer 3weck und resp. Mittel, da jedes nur um dieses Zwecks willen selbst Zweck ift und nur in diefem Zwede feinen Zwed erreicht. 216 den abe foluten Eudzweck fest das Abfolute fich felbit, indem es fich im Sclbstbewußtfeyn als den abfoluten Geift faßt und eben Mithin ift es zugleich absolute End= damit die Welt schafft. urfache, abfolute, alle Zwede, weil den höchften allgemeinen Endzwed sehende und bestimmende Thätigkeit. Indem es aber diesen Zwed auch selbst durch feine die Welt fegende, bestimmende und regierende Sclbstthätigkeit ausführt, ift dies fe feine Thätigkeit zugleich auch felbst das absolute Mitdie Welt und die weltlichen Dinge nur die fecundaren, tel . relativen Mittel, die nur von ihm als Mittel gesetzt werden, und nur darum keine bloßen Instrumente find, weil der absolute Endzwedt zugleich ihr eigener immanenter 3wed ift, den sie relativ selbstthätig verwirklichen und in deffen Berwirklichung sie zugleich aufhören Mittel zu feyn.

Die erörterten Berhältniß - und Befenheitstato §. 42. gorieen find diejenigen tategorischen Begriffe, welche nach Aniftoteles unter die Rategorieen der odola, des noos re und resp. des ποιείν xai πάσχειν, nach Rant unter den Titel der "Relation," nach hegel in die "Lehre vom Befen" gehören. Sie find al. lerdings Rategorieen, die sich nur ergeben, sofern die Dinge nach Befenheit und Berhältniß unterschieden werden und find. 3m fofern stehen sie allerdings unter den allgemeineren kategorischen Begriffen der Befenheit und des Berhältniffes. Nichtsdefto weniger find fie Rategorieen, allgemeine Unterscheidungsnormm und Unterschiedsfriterien, weil, wie gezeigt, alle Dinge, alle Befen und deren Verhalten ihnen gemäß unterschieden werden und sevn muffen.

Aristoteles hätte daher seine Rategorie des noos ri nicht nur aus dem unbestimmteren Begriffe der blogen Beziehung (die in jedem Unterschiede enthalten ift) in den bestimmteren Begriff des Berhältniffes umsetzen müffen, sondern auch diesen Begriff näher specificiren sollen, um Berwirrung zu vermeiden und emt feste Ordnung herzustellen. Das ergiebt fich ichon aus den Beifpielen, die er zur Erläuterung des noos te anführt. "Dop pelt, halb, Größer, Alügel und Geflügeltes, herr und Rnecht," find Relativa, die unter verfchiedene Berhältnißbegriffe fallen. Doppelt, Salb, Größer, gehören unter die Rategorie der Ganzheit und Theilheit: denn das Doppelte ift das Ganze, das halbe der Theil, der doppelt genommen das Ganze bildet; und das Größere hat, rein quantitativ gesaßt, das Rleinere noth wendig zu feinem Theile. Eben fo ift der Flügel ein Theil de fen, das Flügel hat, des Geflügelten. Die Relativa Berr und Rnecht dagegen fallen unter die Rategorie von Zweck und Mittel: der herr braucht den Rnecht als Mittel für feine 3medt. Auch zeigen die Beispiele daß keine bloße Beziehung, fondem ein gegenseitiges Bestimmtseyn und resp. Bestimmtwerden fatt, fludet: das Doppelte ist durch das Einfache, das Ganze durch die Salfte, das Größere durch das Rleinere und umgefehrt be ftiumt, und was der Herr durch den Rnacht thut, hängt eben fo febr von der Thätigkeit des Rnechts als von den Befehlen des herrn ab (ganz wie die Realifirung des 3wecks von de Mitteln und die Bestimmtheit der Mittel von der des 3wede). Daffelbe ift von Rant zu fagen, der unter dem Titel der Rela-

tion nur die Rategorieen der Substans und des Accidens, der Urfache und Birfung, und der Bechfelwirfung aufführt. Beide haben außerdem die Beziehung der Berhältnißtategorieen gur Befenheit der Dinge außer Acht gelaffen; und doch ift und wird lettere offenbar durch die Bestimmtheit des Innern und Aeußern, des Ganzen und Theils, des Befens und der Erscheinung, der Substanz und Modification 2c., ihrerseits bestimmt wie umgetehrt mit der Bestimmtheit der Besenheit des Dinges die Beftimmtheit feines Innern und Neukern 2c. gesett ift. Segel bat Diefe Beziehung bergestellt, aber nur theilweife, indem er nicht alle Befenheitstategorieen als Berhältnißtategoriecn, fondern das wesentliche Verhältniß als eine besondere Rategorie faßt, und diese in die Rategorieen des Ganzen und der Theile, der Rraft und ihrer Aeußerung, und des Innern und Aeußern specificirt: Auch bat er zwar die Befenheitstategorieen vollständig aufgeführt. Aber einerseits bat er -- weil ihm diese Rategorieen in Folge des einseitigen Idealismus feines Systems nur Rategos rieen der "Reflegion" find - unter diefelben ungeböriger Beife Die Begriffe der Identität, des Unterschieds und des Biderspruchs fowie die Begriffe der Bufälligkeit, Birklichkeit, Möglichkeit und Rothwendigfeit aufgenommen. Andrerseits hat er die Rategorie Des 3weds und Mittels von den Wefenheitstategorieen ausgeschloffen und in die subjektive Logik oder die Lehre vom Begriff gestellt, indem er - feiner Grundanschauung gemäß - den all. gemeinen formalen (fategorischen) Begriff des Zwecks mit dem materialen absoluten 3wedte, dem Beariffe des Absoluten, identi-Das Eine ift fo falfch wie das Andre. ficirt. Denn das der absolute 3wcd nicht zugleich die Rategorie des 3wedts fepn tann: indem er ja nur vermittelst diefer Rategorie als 3med im Unterschied von den Mitteln sowie als absoluter 3wed im Unterfchiede von andern 3wecken gesetzt und bestimmt werden fann, leuchtet aus unferer Erörterung von felbst ein. Daß die Beariffe der Möglichteit, Jufälligteit, Birflichteit 2c. überhaupt feine Rategorieen find und felbst von Segel feiner eignen Lebre gemäß nicht als folche gefaßt werden tonnen, haben wir im Dbigen des Beiteren dargethan. Die Begriffe der Identität, des Unterschieds und des Widerspruchs endlich tonnen unmöglich unter die Wesenheitstategorieen gestellt werden, da fie erörtert fepn muffen, ehe überhaupt von Rategorieen Die Rede feyn tann.

- -

Denn die Begriffe der Identität und des Biderspruchs wirken nicht als Rategorieen, sondern als allgemeine logische Gesehe. Und ohne die unterscheidende Thätigkeit und den Unterschied giebt es kein logisches Denken, keine logische Funktion, vor der Festkellung ihres Begriffs mithin auch keine Logik, keine Rategorieenlehre.

Rur Ein Begriff, den Begel bei Diefer Gelegenheit mit berbeizieht, gebort bierber, aber freilich nicht als Rategorie. Us ift der Begriff des Gegenfates. Der Gegenfatz nämlich er giebt sich in und mit der Unterscheidung der Dinge nach den Bev bältnißtategoriecn. Alle mittelst diefer Rategorieen zwischen den Bliedern eines Verhältniffes gesetten Unterschiede find nothwen dig Gegenfäge, und umgekehrt der wirkliche positive Gegenst ift nur derjenige Unterschied, der innerhalb eines Berhältniffes als Unterschied zweier Berhältnißglieder gesett ift. Dder mas daffelbe ift: jedes Berhältniß involvirt einen Gegensatz und it in sciner Bestimmtheit selbst nur der bestimmte Gegensatz seiner Blieder. Bom einfachen Unterschiede ift der Gegensatz dadurch unterschieden, daß jedes der durch ihn unterschiedenen Objette, welcher Art fie auch feyn mögen, nur unterscheidbar und somit nur denkbar ift, sofern es nicht von irgend einem beliebigen Andern, fondern gerade nur von diefem und keinem Un dern unterschieden wird. Vom Biderspruche dagegen unterscheidet fich der Gegenfatz dadurch, daß er positiver natur, ein vollständiger, positiver Unterschied, der Widerspruch das gegen nur negativer unvollständiger Unterschied ift oder was das selbe ist, nur das negative Moment im Unterschiede ausdrück. Indes ist der rein negative Unterschied insofern Gegensatz, als er nur auf denjenigen Unterschied, den er negirt, fich bezicht und bezogen werden kann, alfo wie der Gegenfatz nur in der unterscheidenden Beziehung auf Einen bestimmten Unterschied dents bar ist (Nicht-Roth ist nur denkbar in Beziehung auf Roth, im Unterschiede von Roth: denn was darin gedacht wird, ift eben felbst nur Roth als negirt oder nichtsevend gefaßt). Infofem hat man mit Recht den Widerspruch als negativen oder auch als den contradiftorischen Gegensatz bezeichnet.

Der Begriff des Gegensatzes hat bisher sowohl hinfichtlich feiner Ableitung wie hinsichtlich der begrifflichen Bestimmung den Logistern große Schwierigkeiten gemacht. Gleich bei Aristoteles tritt er in sehr ungewisser Haltung auf: Tà ndeistorov ällhλων διεστηχότα των έν τῷ αὐτω γένει έναντία δρίζονται Diefe Definition bat gar teine Beziehung zur Los (Categ. 6.). git. Bas innerhalb deffelben Geschlichts am meisten von eine ander abstehe, tann nur durch eine genaue empirische Erkenntnin ber Dinge festgestellt werden und wird immer febr ungemiß bleis ben: logifch ift es völlig unbestimmt und unheftimmbar, scheint auch keinen Einfluß anf das logische Denken oder irgend eine los gische Funktion zu haben. Außerdem ift die Definition auch nicht einmal zutreffend. Nach ihr würden etwa die vierfüßis aen Birbelthiere und die f. g. Zoophyten oder die Rorallenwürmer, der tieffte und der bochfte Ton, den das menschliche Dhr zu vernehmen vermag, die unterste und die oberste Sproffe eis ner Leiter 2c. im Gegensatz fteben. Aber ob dief in Babrheit Begenfäße find, erscheint mehr als zweifelhaft ; Biele dürften es entschieden bestreiten. Deun im Grunde find es nur die Endpuntte einer Reihe von Unterschieden, die zwar von einem Gattunasbegriffe zufammengchalten werden, die aber weder nothwendig die Endpunkte der Reihe bilden, noch mit Uebergehung aller Mittelglieder nothwendig vom Denken auf einander bezo. gen werden muffen. Jedenfalls ift nicht einzuleben, worin nach diefer Definition der Gegenfatz vom einfachen Unterschiede (der ja doch auch innerhalb deffelben Geschlechts Blay greift) begriff. lich unterschieden sevn soll, da doch ein bloßes Mehr oder Beniger der Differenz teinen Unterschied im Begriff begründen Andre Gegenfätze, die allgemein als folche anerkannt find, fann. würden dagegen nach Ariftoteles feine Gegenfäte feyn: bes Doppelte und das Ginfache, das Ganze und die Balfte, Fürft und Unterthan, Leib und Seele, Theorie und Praxis 2c., fteben offenbar nicht innerhalb deffelben Geschlechts am weitesten auseinander.

Ganz abweichend von der Aristotelischen ist die Begriffsbestimmung, die in den meisten Lehrbüchern der formalen Logit sich sindet. Auf Grund der empirischen Bemerkung, daß gewisse Prädikatbegriffe (z. B. gelb, hart, glatt, rund) sich als Bestimmtheiten Eines und desselben Gegenstandes (z. B. eines Goldstücks) denten und somit unter Einen Subjektbegriff sich zusammensassen (z. B. gelb und roth oder rund und viereckig, hart und weich) eine solche Zusammensasfung nicht gestatten, unterschied man f. g. einstimmige (disparate) und entgegengesete (widerstreitende) Begriffe, fügte aber ausdrücklich hinzu, daß die Frage, ob und welche Begriffe entgegengesette feven, nicht durch das Denten, sondern nur durch empirische Erkenntniß der Dinge entschieden werden tonne. Ru diesem Zusay erflärte man implicite, daß die gemachte Unterscheidung gar nicht in die Logik gehöre, und daß alfo Bolff, Rant n. A. Recht hatten, wenn fie vom Gegenfatz gar nicht handels Bleichwohl ift die ermähnte Thatfache ein logifch bocht inten. tereffanter Bunkt. Denn in Babrheit banat die Entgegengeset beit der Begriffe im obigen Sinne feineswegs blog von der ems pirifch gegebenen Beschaffenheit der Dinge ab, fondern wir wu mögen Begriffe, wie Roth, Gelb, Blau, zc. als Pradifate Gi nes und deffclbigen Objefts auch nicht zu denten; es muß allo auch einen logischen Grund diefer Unmöglichkeit geben. Bir werden daher auf den Begriff des Gegensages in diesem Sinne später zurücktommen. —

Begel nahm die Aristotelische Fassung des Begriffs im Bo fentlichen wieder auf, indem er erklärt : "die Berschiedenheit, de ren aleich aultige Seiten ebenfo febr fchlechthin nur Momente als Einer negativen Einheit find, ift der Gegenfat; -feine Momente find in Einer Identität verschiedene, fo find fte entgegengesette." In die Stelle des Ariftotelischen Bab tungsbegriffs fest mithin hegel nur den abstrakteren Begriff der Identität : der Gegenfatz ift ihm der Unterschied innerhalb Einer Allein damit ift im Grunde jeder Unterschied, fofem Einbeit. er nach hegel begriffliches Moment der 3dentität ift, cin Be genfat (Ropf und Hals, Blatt und Bluthe, ja die verschiedenen Blätter Einer Pflanze wären Gegenfäße, weil verschiedene Ros mente Eines Organismus). Und urgirt man die Bestimmung des "Berschiedenen," das nach gegel das äußerlich Unterfchiedene (alfo räumlich Gefonderte ?) ift, fo find eine Menge ans ertannter Gegenfäge, wie Inneres und Meußeres, Inhalt und Form, Wesen und Erscheinung, Substanz und Modification (die offenbar nicht "außerlich" unterschieden find.) vom Begriffe de Gegensates ausgeschloffen. Außerdem löft Segel den ganzen Be griff fofort in den Gegensatz des Positiven und Regativen und damit in den Begriff des Biderspruchs auf. Denn das Pofitive und Negative find zwar Entgegengesette, weil jedes nur in Beziehung auf das andre, nur im Unterschiede vom andern den bar ift. Aber fie fteben im negativen Gegenfage zu einanander. Denn das Negative ist nur der abstrakte Ausdruck für . den rein negativen, unvollständigen Unterschied: es ist nur das in allem Nicht-Rothen, Nicht-Harten, nicht-Stein, nicht-Baum 2c. 2c., d. h. das in allen rein negativen Unterschieden Eine und Identische, Gemeinsame.\*) Bas in ihm gedacht wird, ist das

<sup>\*)</sup> So fast es freilich Segel nicht. 36m ift bie Negativität eine allgemeine, alles Sepende bestimmenbe und bildenbe Urpoteng. Aber nur, weil er fie mit ber Unterschiedenheit begrifflich identificirt und fie zugleich an bie Stelle ber unterfcheidenben Thatigfeit fest. Allein biefe Berfeha rung ber lebenbigen Thatigfeit bes Unterscheidens in bie bialeftig fce Bewegung bes Uebergebens, Sichaufhebens und Bermittelns abftrafter logifcher Begriffe - bie in Bahrheit gar feine logifche Bebeu= tung haben, wenn fie nicht die Funftionen, Gefete, Normen, einer uns terscheidenden Thatigteit find, - biefe Auflösung ber lebendigen, freien; fcopferifden, jene Rormen und Gefete felbit erft fegenden Thatigfeit bes Abfoluten in einen tobten logifchen Formalismus, ber von bem Triebwert ber bialeftifchen Methobe beherricht, zum Mechanismus einer Mafchine herabfinft, ift eben bas nowrov veudos ber hegelichen Philosophie. -Man wird außerbem gegen die obige Begriffsbestimmung bes Negativen ben mathematischen Begriff ber negativen Größe, auf ben fich anch Begel vorzugsweife beruft, geltend machen. nun ift allerdings - 4 nicht bafs felbe mit nicht-vier, aber nur barum, weil es zugleich ausfagt, baß 4 von einer andern Größe fubtrahirt werden ober als fubtrahirt angesehen wers ben foll. 4 ift an fich ein bestimmtes Quantum, bestimmt burch feine Ung terschiedenheit von 3 und 5 ober einer andern biscreten Größe, alfo ein gesetter pofitiver Quantitätsunterschied, ber wie jeber Unterschied zugleich eine relative Regation involvirt. Aber in Rechnung gestellt, muß 4 allerdings entweder + 4 ober - 4 feyn, weil alles Rechnen auf Abbiren und Subtrahiren beruht und alle arithmetischen und algebraischen Berfahrungemeifen und Formeln nur Abfürzungen bes Berfahrens bes Abbis rens und Subtrahirens find. Benn baber Segel ben Say: A ift nothwens big entweder + A ober - A, dem Sate der Identität A = A, als Biders legung beffelben gegenüberstellt, fo verwechfelt er offenbar ben Begriff ber negativen Größe mit bem bes negativen Unterfchiebs (bes Biberfpruchs), ober was baffelbe ift, ibentificirt ben allgemeinen Begriff bes Regativen mit bem ber negativen Größe. Lestere ift aber feine bloße Negation eines pofitiven Quantums, weil fie eben in ber Rechnung ben Aft ber Subtrattion vertritt. Sie unterfceidet fich baher auch von ber pofitiven Größe nicht bleg baburch, daß fie nicht positiv ift, fonbern baburch, bas fie fubtrahirt, jene abbirt werden foll. Rur weil Abdiren und Subtrahiren ent= gegengefeste Funftionen ber Thatigfeit bes Rechnens finb, find pofitive und negative Größe entgegengesete Größen. Und jene Funftionen find entgegengeschte, weil fie burch bie Berhältnißfategorie bes Gaugen und bes Theils bestimmt find. Denn jedes fleinere Quantum ift, rein quanti= tativ genommen, ber Theil jedes größern, jedes größere bas Gange bes

ber nur bas Bofitive, deffen Regation es ift. Umgelehrt ift das Bofitive nur der abstratte Ausdruck für das in allen positiven. pollftandigen Unterschieden Eine und Identische, für dasie nige, worin fie von allen bloß negativen fich unterscheiden. Dar ans folgt freilich, daß das Positive als dieses Abstrattum nur gebacht werden tann im Unterschiede vom Negativen, also bem Regativen entgegengesett ift. Aber der Unterschied Des Bofitiven vom Negativen besteht gerade darin, daß jeder gesette pofitive Unterfchied, jede pofitive Bestimmtheit, jugleich auch etmas für fich ift und insofern für fich dentbar, abgesehen von dem Andern, von dem fie unterschieden ift; während jeder bloß neagtive Unterfchied nichts für fich ift, fondern nur in Beziehung auf das Bostive, das er negirt, also nicht dentbar ohne dies Denn jeder positive vollständige Unterschied involvirt Bofitive. ben negativen (die relative Regation), ift aber zugleich mehr als bloße Regation eines Andern; der negative dagegen ift nur Regation eines Andern (Bositiven), mithin nichts an fich, fondern nur in Beziehung auf das Bositive, das er negirt. Rola. lich unterscheidet sich das Positive vom Negativen dadurch, das jenes, obwohl diesem entgegengesett, doch gerade in dieser Entgegensetzung zugleich als etwas für fich, das Negative Dagegen, weil nur Negation des Positiven, als nichts für sich gesetht ift.

Eben dieß aber ist der Unterschied des positiven und negativen Gegensatzes. Im positiven Gegensatz tann zwar das

fleinern. Alle unterschiedenen Quanta fteben mithin ju einander im Berhaltniß bes Gangen und bes Theils : jedes ift, jenachdem es betrachtet wird, Theil und Ganzce. Ganzes und Theil bedingen und bestimmen fich gegenfeitig: ber Theil ift nur im Unterfchiebe vom Gangen als Theil und bas Gange nur im Unterschiede vom Theile als Ganges bentbar, ber Unterschied beider mithin nothwendig ein Gegenfag. Dehrere Größen als Theile Eines Bangen betrachten und bemgemäß gur Einheit gufammenfaf: fen, heißt Abbiren; eine ober ober mehrere Größen nicht mehr als Theile eines Gaugen, fonbern fur fich felbft als Gange faffen, und bemgemäß von bem Gangen, beffen Theile fie waren, abtrennen, heißt Subtrahiren. Beibe Funftionen ftehen mithin in bemfelben Gegenfape wie ber Theil und bas Gange; und bie pofitive Große (+ 4) ift bemgemäß bas Quantum, bas mit andern zusammen als Theil eines Gauzen gefaßt und bezeichnet wird, bie negative Große (-4) bagegen bas Quantum, bas nicht mehr als Theil, fonbern als ein Ganges für fich und bamit als getrennt von bem Gangen, beffen Theil es war, betrachtet wirb.

eine Glied nur im Unterschiede vom andern als ein unterschies denes (bestimmtes) gedacht werden; aber weil der Unterfchied ein positiver, vollftanbiger ift, fo wird jedes gerade durch ihn zualeich als ein Anfichsevendes aefest, das nicht blog relatives Nichtfeyn, fondern in der Beziehung zum andern zugleich etwas Im negativen Gegenfatz dagegen ift durch den Unfür sich ist. terschied beider das negative Glied, weil nur die Regation des andern, als ein folches geset, bas nur refatives Richtfeyn bes andern, also für sich schlechthin nichts, undenkbar ift. Allein es ift gerade Hegels Absicht, darzuthun, daß der Unterschied in "Babrbeit" Gegenfatz und der Gegenfatz in "Bahrheit" Bie derfpruch, negativer Gegenfatz fep, oder daß der Unterschied in den Gegensatz und dieser in den Biderspruch fich "aufbebe." weil eben der Gegenfat die "Bahrheit" des Unterfchieds und der Biderspruch die "Bahrheit" des Gegensates fen. Dars aus erflärt es fich, warum er den eben nachaemiefenen Unterfchied beider außer Acht läßt. Daß nun aber mit diefer Bermis fchung der logischen Begriffe die Logit, ftatt aufzuklären, nur Berwirrung ftiften tann, leuchtet von felbst ein, und geht insbesondre daraus hervor, daß es nach Segels Lebre durchaus unentschieden bleibt, worin denn der Unterfchied zwischen dem 28iderspruche, der die Bahrheit jedes Unterschieds und Gegensages feyn soll, und der contradictio in adjecto, 3. B. einem hölgernen Gifen oder einem vierectigen Triangel, alfo der Unterschied zwischen Sinn und Unfinn bestehe.

So viel ift klar: jeder Gegenfatz ift nothwendig ein Unterschied; denn die Entgegengesetzten müssen zwei, unterschieden sein, sonst ließen sie sich nicht einander gegenüber denken. Aber nicht jeder Unterschied ist ein Gegenfatz. Unterschied und Gegensatz verhalten sich mithin wie Gattung und Art zu einander, und diese unterscheidet sich von jener dadurch, daß ihr eine oder mehrere eigenthämliche Bestimmtheiten zukommen, welche im Gattungsbegriffe nicht unmittelbar liegen. Worin besteht nun die dem Gegensatz zukommende eigenthümliche Bestimmtheit? Suchen wir sie an einsachen Beispielen nachzuweisen. Jeder, der nicht in falschen philosophischen Begriffen besangen ist, wird Weiß nud Gelb oder Relte und Tulpe, Hund und Pferd, nicht für entgegengesetzt, sondern sür unterschieden erklären. Denn die Borstellung Weiß gewinne ich, sowohl wenn ich Weiß von Gelb.

als auch wenn ich es von Roth ober Blau 2c. unterscheide, also burch Unterscheidung von jeder beliebigen andern Farbe. Eben fo die Borftellungen Relte, Tulpe, Sund, Bferd. Beig und Schwarz dagegen sobald ich jenes als die hellste, diefes als die bunkelste Farbe fasse, find nicht bloß unterschieden, fondern steben im Gegenfase zu einander. Denn die Borftellung Sell fann ich nicht gewinnen, wenn ich hell von irgend etwas Andrem unterfceibe, fondern nur dadurch, daß ich es vom Dunklen unterscheide: und umgefehrt. Eben fo find 5 und 6 blog unterschieden; denn 5 kann ich als dieß bestimmte Quantum faffen, fowohl wenn ich es von 6 oder 7, als auch wenn ich es von 4 oder 3 unterscheide. Der Unterschied wird aber fofort zum Begenfage, fobald ich die beiden gablen als Glieder einer Proportion (5: 6=10:12) faffe. Denn damit faffe ich 5 als bestimmt durch 6 und umgekehrt, oder was dasselbe ift, ich fasse 5 als 5/6, 6 als %, d. h. ich betrachte 5 als die kleinere Babl und damit als in 6 enthalten, alfo als Theil von 6; den Theil aber tann ich nur als Theil faffen, indem ich ihn vom Gangen und nur vom Ganzen unterfcheide, und umgefehrt. Eben fo endlich find der Leib des Menschen, der Leib des hundes, des Pferdes 2c. bloß unterschieden von einander; denn ich fann den menfchlichen Leib als folchen faffen, fowohl wenn ich ihn vom Leibe des hundes, als auch wenn ich ihn vom Leibe des Pferdes un-Leib und Geele dagegen find entgegengeseht oder terscheide. bilden einen Gegensatz, weil ich die Seele nur im Unterschiede vom Leibe als Seele und den Leib nur im Unterschiede von der Secle als Leib faffen kann.

Bie der Gegenfatz eine Art des Unterschieds, so ist wieder rum der Biderspruch eine Art des Gegensatzes. Denn er ist, wie gezeigt, nur der negative Gegensatz im Unterschiede vom postitiven oder dem Gegensatze im eigentlichen, engern Sinne; der Gegensatz überhaupt umfaßt den positiven und negativen Gegenfatz. Beiß und Schwarz im oben angegebenen Sinne bilden einen positiven, Beiß und nicht-Beiß einen negativen (contradistorischen) Gegensatz: 5 und 6 als Glieder einer Proportion stehen im positiven, 5 und 0 dagegen oder 5 als bestimmte und x als unbestimmte Größe im negativen Gegensatze; eben so endlich Leib und Scele, und Leib und nicht-Leib. Auch Bewegung und Ruhe, Leben und Tod, obwohl dem Ausdrucke nach positiv, sind Doch nur negative Gegenfäße, Bidersprüche, sobald man, wie gewöhnlich geschieht, Ruhe nur als nicht-Bewegung, Tod nur als nicht - Leben faßt. Der Biderfpruch entsteht urfprunglich gang eben fo, wie der negative unvollständige Unterfchied, deffen Urfprung wir oben (S. 89f.) nachgewiefen haben; denn er ift felbft nichts andres als der rein negative Unterschied. 3ch fann aber auch aus jedem positiven vollftändigen Unterschiede das negative Moment (die relative Negation, die er enthält) für fich allein beransheben, und dem positiven Andern entgegensegen (ich) fann 1. B. in dem Unterschiede zwischen Blau und Roth Blau nur als nicht-Roth faffen und damit dem Roth negativ entgegenfeten). Dieß geschieht überall, wo ich das Urtheil, das ein 2ndrer gefällt hat, einfach bestreite: 3. B. diefes Mineral ift ein Metall, und: diefes Mineral ift tein Metall, - vofitives und negatives Urtheil: ich widerspreche dem ersten Urtheil, indem ich von demfelben Mineral das negativ Entgegengefeste behaupte, und meine Behauptung ift nur barum ein Biderfpruch gegen die erfte, weil Metall und nicht - Metall ein Biderfpruch ift. Aber eben darum fegen die negativen Urtheile den negativen Unterichied voraus. Letterer entsteht nicht erst aus ihnen, fondern in allem Unterscheiden, mit jedem gesetten Unterschiede und alfo . mit jeder wahrgenommenen Bestimmtheit, d. h. schon in den als ferersten Verceptionen (die ich haben muß, ebe ich irgend ein Urtheil fällen tann), ift das negative Moment des Unterschieds und damit der negative Gegensatz bereits mitgescht.

Ift sonach der Gegensaß (im Unterschiede vom Unterschiede und Widerspruche) derjenige positive Unterschied, der nur gesett werden kann durch Unterschiedung des Einen von einem einzigen ganz bestimmt en Andern, so leuchtet ein, daß, wenn die Dinge gemäß den Berhältnisstategoriecen unterschieden werden, alle zwischen den Gliedern der bestimmten einzelnen Berhältnisse gesegengeseten können, um in ihrer Bestimmtheit ersaßt zu werden, bloß darum nur von einander (und von keinem Andern)unterschieden werden, weil sie sich selbist gegenseitig bedingen und bestimmen, weil sie also selbst in einem Berhältniss zu einander stehen. Ist A das, was es ist, nur als bedingt und bestimmtbeit nur auffaffen kann, wenn ich es von B unterscheide, und umgetehrt. Run find die Berbältnistategoriern felbit Begriffe, die sich gegenseitig bedingen und bestimmen, also nur im Unter fcbiede von cinander aufgefaßt und bestimmt werden tonnen: bis Innere ift, wie gezeigt, vom Neußern und umgekehrt bedinat und bestimmt; das Junere ift mithin nur Inneres und tann nur als Inneres gefaßt werden im Unterschiede vom Acufern. Das felbe gilt vom Inhalt und der Form, vom Gauzen und Theil, vom Wefen und der Erscheinung u. f. w. Bon allen diefen Bo griffen fteben mithin immer je zweie im Gegenfage zu einander: der Gegensatz ift schon in und mit den Berhaltnißtateaoriem als Unterschied der beiden Glieder jedes Beariffsverhältniffe gefest. Gemäß biefen Rategorieen wird das Berhalten der Dinge in fich und zu einander unterschieden und damit bestimmt, d. h. mittelft ihrer werden bestimmte, einzelne reale Berhaltniffe gefest (und refp. nach - unterfchieden, ertannt), eben damit aber nothwendig zugleich die beiden Glieder jedes einzelnen Berhältniffe bestimmt. Diefe, weil fie in einem bestimmten Berhättniffe ju einander fteben, muffen fich in bestimmter Beife gegenscitig be dingen und bestimmen. Folglich fteben fie nothwendig im 64 aenfatt zu einander, d. b. wie der Unterschied zwischen beiden nur gesetzt werden tann, indem fie nur von einander (und von feinem Andern) gemäß der angewandten Berhältnißfategorie uns terschieden werden, fo tann der zwischen ihnen acfehte Unterfcbied, ibre Bestimmtheit, nur gefaßt und erfannt werden, fofern fie von einander unterschieden werden: - er ift nothweit dia Gegenfat.

Auf diese Beise entstehen die manichsaltigen einzelnen Gegensätze, die uns in der Welt begegnen: jedem derselben liegt der Gegensatz der beiden Glieder irgend einer Berhältnißfategorie zu Grunde. So z. B. sind Wort und Gedanke Entgegengesetze; das Wort kann als Wort nur im Unterschiede vom Gedanken gesaßt werden; sie stehen im Gegensatz, weil in bestimmtem Verhältniß zu einander; und ihr Verhältniß ist ein bestimmtes, weil es mittelst der Rategorie des Acußern und Junern von andern Berhältnissen (mögen diese unter dieselbe oder unter eine andre Rategorie fallen) unterschieden ist; Wort und Gedanke, fann man demgemäß sagen, sind Gegensätze des Aeußern und Junern. Aber auch Wahrheit und Schönheit, die Idee eines Aunstwerks und seine Realität, in der es sals gesärbte Leinwand sder als geformter Stein, Mctall, Ton, Wort) Andrein äußerlich gegenüber steht, sind Gegensätze des Innern und Aeußern, des Inhalts und der Form. Unter dieselbe Kategorie kann der Gegenfat von Seele und Leib gestellt werden; er kann aber anch als ein Gegensatz des Wefens und der Erscheinung oder — jenachdem die Begriffe so oder anders bestimmt werden — als ein Gegensatz der Substanz und Modification betrachtet werden: alle Gegensätz des Innern und Acußern sind zugleich Gegensätze des Wesensätz und der Erscheinung, weil, wie gezeigt, die Dinge unmittelbar nur in ihrer Aeußerlichkeit für einander sind, erscheinen. Doppelt und Einsach, Ganz und Halb, Größer und Kleiner, Maximum und Minimum, Alles und Eines, Körper und

Blied, Organismus und Organ 2c. find Gegenfäge des Ganzen Unter diese Rategorie fällt eine große Menge und des Theils. einzelner Gegenfätze, weil fie allen rein quantitativen Geuenfapen und Berhältniffen zu Grunde liegt, und weil, wie gezeigt, jedes beliebige Quantum zu jedem andern in Proportion geset oder was dasselbe ift, jedes als Theil und als Ganzes betrache tet werden tann. Daffelbe gilt von allen Grad = und Daagbeftimmungen: wie ich 5 zu 7, fo fann ich auch den fünften zum Kebenten Grad, 5 Effen zu 7 Ellen in Proportion fegen. Nur mit dem Unterschiede, daß jeder einzelnen Grad - und Daagbeftimmung, für fich genommen, ichon das Berhältnis des Gans zen und des Theils immaneut zu Grunde liegt. Denn 7 Ellen find nur 7 Ellen, fofern fie durch die Elle gemeffen flud, d. b. fofern fie in einem bestimmten Berhältniffe zum Daage der Elle fteben, und dieses Berhältniß ift nur mittelft der Rategorie des Ganzen und des Theils bestimmt, fallt also unter diefe Rategos Allein gerade darum, weil jedes beliebige Quantum als rie. Theil und als Ganzes eines beliebigen andern betrachtet werden fann, ftehen Die einzelnen Quanta an fich nicht im Gegenfas. fondern find nur unterschieden von einander. Denn baraus folgt, daß das einzelne Quantum nicht zu Einem bestimmten anbern Quantum in Berhältniß fteht, und daraus wiederum folgt, baß ich jedes einzelne Quantum, um es als biefe beftimmte Größe zu faffen, nicht von Einem bestimmten andern Quans fum unterscheiden muß, fondern von jedem beliebigen andern Quantum unterscheiden tann. Es ift nur die eigenthumliche Das fur des Quantitätsbegriffs, daß, indem ein einzelnes Quantum

von einem bestimmten andern unterschieden wird, beide implie cite in Broportion und damit zugleich in Gegensatz zu einander gestellt werden. Denn indem ich eines vom andern unterfcheide, faffe ich nothwendig das eine als das größere, das andre als bas fleinere; diefes aber ift nothwendig in jenem enthalten, alio ein Theil von jenem. Der was daffelbe ift, indem ich beide pon einander unterscheide, meffe ich fie nothwendig (wenn auch nur unbeftimmt, mit dem f. g. Augenmaage); allem Gemeffenen aber liegt, wie gezeigt, das Berbältniß des Gauzen und de Theils zu Grunde. Die oben angeführten Ausdrücke bezeichnen nur darum quantitative Gegenfäge, weil fle aussprechen, daß ein Deffen bereits flattgefunden babe oder daß ein Quantum in 900 portion geset fev. und fomit im Berhältnin des Theils und refp, des Ganzen zu einem andern ftebe. Denn das Duplum ift das Ganze, das zwei Simpla zu feinen Theilen hat; die Hälfte # das Simplum des Ganzen als des Duplum; das Rleinere und das Minimum find Theile des Größeren und des Magimum; Eines ift Theil von Allem.

Auf diefer Eigenthumlichkeit des Quantitätsbegriffs beruben auch die anscheinend qualitativen Gegensätze von gell und Dunkel, hart und Beich, Dicht und Loder, Fest und Fluffig 2. Sie find offenbar Gegenfätze. Denn wir können, wie ichon be mertt, fell als hell nur im Unterschiede vom Dunkeln, hart nur im Unterschiede von Beich 2c. faffen. Aber fie find nut scheinbar qualitative, in Bahrheit bloß quantitative Go genfäße, weil in Bahrheit bloß Gradunterschiede einer und derselben Qualität. Denn Hell und Dunkel find in ihren mans nichfaltigen Abstufungen nur Gradunterschiede der Beleuchtung øder was dasselbe ift, Maagunterschiede der Stärke des Lichts und feiner Reflegion: es giebt nichts absolut Helles und absolut Dunfles. Ebenso find hart und Beich in ihren Abstufungen nut Maaßunterschiede der Widerstandsfraft der materiellen Dings, Dicht und Locker nur Maagunterschiede der Contractionsfraft 26. Eben darum läßt fich ein bestimmter fester Unterschied zwischen jenen Eigenschafts - oder Prädicatbegriffen gar nicht machen: Blei ift, mit Holz verglichen, hart, mit Gifen verglichen, dage gen weich 2c. Die Sprache bat nur diese zwei Ausdrücke jur Bezeichnung der höchft mannichfaltigen Gradunterschiede der Re fiftenz, weil der Mensch das Maas seiner Drucktraft zum Maaf

ftabe für die mannichfaltige Größe der Biderftandstraft der Dinge aemacht bat: was dem Drucke unferer Sand widersteht, nennen wir hart, was ihm nachgiebt, weich. Daffelbe gilt von als len Bradicatbegriffen der obigen Art : in Babrheit giebt es nicht Belles und Dunkles, hartes und Beiches 2c., fondern das Gine ift immer nur heller oder dunkler als ein Andres, härter oder weicher als Andres u. f. w. Eben darum aber fteben diefe Begriffe je zwei und zwei im quantitativen Gegensatz zu einander. Denn wir können hart als das größere Maaß der Widerstands. fraft nur faffen, indem wir es von einem fleineren Daage der. felben Kraft, d. h. indem wir es von Beich unterscheiden, und Diefe Begriffe verhalten fich alfo gerade fo zu umaekebrt. einander wie die Beariffe Größer und Rleiner, fie find quantie tative Berhältnißbegriffe und ihr Unterschied tann daber nur gefest und bestimmt werden mittelst der quantitativen Brovortion. bie auf der Rategorie des Ganzen und des Theils beruht; nur insofern ift er ein Gegenfat.

Sieraus beantwortet fich die oben berührte Frage, die in Die formale Logit durch die Unterscheidung ber f. a. einstimmigen und entgegengesetten (conträren) Brädicatbegriffe eingeführt worden ift. Bir feben, warum es nicht bloß empirisch, sondern auch logisch unmöglich ift, dasselbe Ding als hart und weich, hell und duntel 2c. zu faffen, weil wir einfeben, daß von zwei Pradica. ten, die nur Gradunterschiede derfelben Qualität bezeichnen, dem Dinge immer nur eines zukommen kann. Denn der eine Grad kann nur durch Unterscheidung von einem andern Grade als bestimmter Grad gefaßt werden, weil Gradunterschiede überhaupt nur gesetzt werden tonnen, fofern nach der Rategorie des Grades ein Quale vom andern unterschieden wird. 3ft mithin ein Quale durch einen bestimmten Grad vom andern unterschieden. fo kann ihm unmöglich auch der Grad des andern und damit zugleich ein andrer Grad zukommen: benn sonft wäre es vom Undern unterschieden und zugleich nicht unterschieden, - eine contradictio in adjecto.

Allein auch von den mannichfaltigen Farben, Klängen-2c. alfo von Bestimmtheiten, die nicht wie Hart und Weich 2c. im Gegensatzt zu einander stehen, kann jedem Dinge immer nur Eine zukommen: dasselbe Ding kann nicht zugleich roth und gelb seyn, hoch und tief klingen. Dieser Einwand ist indeh nur ein schein-

28\*

barer, weil jene Bestimmtheiten nur fcheinbar feine blogen Grade unterschiede derfelben Qualität find; in Babrheit verhält es fich mit ihnen gerade eben fo wie mit den Beftimmtheiten der Selligfeit und Dunkelbeit, ber Sarte und Beiche 2c. Denn die Bhpfit bat Dargethan, daß wie die verschiedenen Rlänge und Schälle, welche die Dinge, in Bibration gesett, von fich geben, nur Maagunterschiede der Goschwindigteit der Schwingungen und damit der Größe der Luftwellen find, fo die verschiedenen Fau ben nur die Maagunterschiede der Geschwindigkeit und resp. Größe ber Aetherwellen find. Der Unterschied, auf welchem die Scheinbarteit jenes Einwandes beruht, besteht nur darin, daß wir für bie verschiedenen Farben und Rlänge zur Bezeichnung jener mannichfaltigen Magkuntericbiede mehrere Ausdrücke baben, für die mannichfaltigen Gradunterschiede ber Beleuchtung, der Refiftenz zc. dagegen immer nur je zwei. Satten wir z. B. neben ben Bortern hart und Beich noch zwei andre, etwa Sartlich und Beichlich, die ein bestimmtes von hart und Beich unterfchiedenes Maag der Biderstandsfraft ausdrückten, fo würde die Alternative, daß ein Ding nur hart oder weich feyn könne, hins wegfallen: es murde hart oder weich oder hartlich oder weichlich fenn können, acrade wie cs roth oder gelb oder blau oder vielet feyn tann. Bang aus demfelben Grunde alfo, warum dajs felbe Ding nicht zugleich hart und weich, nicht 5 und zugleich 6 oder 7 Auf boch fevn tann, aus demfelben Grunde tann es nicht jugleich gelb, roth, blau feyn; oder was daffelbe ift: weil ich ńnmittelbar eine Größe nur von einer andern Größe und zwar eine extensive nur von einer andern extensiven, einen Grad nur von einem andern Grade 2c., nicht aber von irgend einer Qualität unterscheiden kann, aus demselben Grunde kann ich Roth nur von Gelb oder Blau 2c. unterscheiden; und gerade dieß wiederum ist der Grund, warum dasselbe Ding nicht als roth und gelb zugleich gedacht werden kann.

Sonach aber erklärt sich die Thatsache, daß gewisse Prädiente nicht bloß empirisch, sondern auch logisch sich ausschliesien, einfach aus der Natur der Kategorieen, sobald man lesfere nur als die allgemeinen Unterscheidungsnormen und Unterschiedskriterien der Dinge, und gleichermaßen jene Prädicate als das, was sie wirklich sind, als bloße Gradunterschiede derselben Qualität und resp. Maaßunterschiede derselben Kraft fast. Ja es dürfte fich bei näherer Erforfchung des Thatbestandes zeigen, das nur diejenigen Bradicate, die logifch fich ausschließen und als Bradicate deffelben Subjefts nicht gedacht werden tonnen. auch empirisch fich ausschließen und als Bradicate deffelben Subjefts nicht gefunden werden, die logisch einftimmigen Dagegen anch empirisch in dem einen oder andern reellen Dinae pereint erscheinen. Judes ift in Bezug auf den Begriff des Gegenfanes wohl festzuhalten, daß, was von dem Quantis gilt, nicht auch von den Qualitäten gilt. Es liegt vielmehr nur in der eigenthümlichen natur des Quantitätsbegriffs, daß jedes Quantum in Verhältniß und damit in Gegensatz zu jedem bes liebigen andern geseht werden fann, und daß es, wenn es pou einem bestimmten andern unterschieden wird, zu diesem auch implicite in Gegeusatz tritt. Bon den Qualitäten (fobald fie nur nicht bloke Grad = oder Maagunterschiede find) läßt fich keines; weas baffelbe fagen : Bart, Dicht, Glatt, Feft, Roth 2c. find nicht Entgegengesette, fondern nur gemäß der Rategorie der Qualität unterschieden. Nicht jeder qualitative Unterschied ift ein Gegenjag.

2Bas Die übrigen Berhältnißtategorieen betrifft, fo haben wir bereits oben Gegenfäge des Befens und der Erscheinuns Auch der Gegenfatz des Allgemeinen beisvielsweise angeführt. und Einzelnen (fofern das Allgemeine im Einzelnen fich ausdrückt und nur im Einzelnen erscheint), fallen unter diefelbe Rategorie. Thätigfeit und That, Bollen und Bandeln, Licht und Leuchten (Beleuchtung), Bluthe und Frucht u. f. w. find dagegen Ger genfäte des Grundes und der Folge. Gott und Belt, Schöpfor und Geschöpf, Dichter und Gedicht 2c. find Gegeuläte ber Urfache und Birfung. (3ch fann freilich einen Dichter auch von andern Dichtern oder vom Mufifer, Maler 2c. unterscheiden und ibm damit allerlei Bestimmtheiten beilegen; aber um ihn fo une terscheiden zu tonnen, muß ich ihn erft als Dichter gefußt haben, und das tann ich nur, fofern ich ihn vom Gedicht unterfcheide.) Biffenschaft und Runft, Theorie und Brazis, Biffen und Bollen, Staat und Rirche, Leib und Seele, Subjeftiv und Objettiv zc. find Gegenfäge der Bechfelwirfung. Entwurf und Ausführung, Bollen und Rönnen, Flüffigteit und Fließen, Schwere und Fall 2c., Gegenfäße des Bermögens und der Energie. 2011e fittlichen und refp. Rechts . Verhältniffe, wie Che, Familie, Ger

meinde, Staat 2c., find Zwedverhältniffe zur Realistrung beftimmter sittlicher Awede und damit der Idee der Sittlichkeit. Daber fallen die Gegenfätze von Mann und Frau, Eltern und Rindern. Fürst und Unterthan. herr und Diener 2c. unter den Gegenfatz des 3weds und Mittels: das bestimmte fittliche Ber hältniß ift felbst 3med, aber zugleich Mittel zum 3med, und eben fo find die Glieder des Berhältniffes fich gegenseitig 3med und Mittel. But und Bofe fteben an fich im negativen Begenfate (Biderspruche). Denn an fich ift nur die reale Dogliche feit des Guten und Bofen gefest, und in diefer Möglichfeit ift das Böse nur die Negation des Guten. Aber fofern und nachs tem das Böje wirklich geworden, treten fie in das Verhältniß von Birklichfeit und Idealität, das unter den Gegenfatz von Mittel und Zweck fällt (das Bofe muß zum Guten dienen): denn in der Sittlichkeit ift der 3med, das Gute, zugleich ein Seyn-follendes. - Unendliches und Endliches, Ewiges und Zeitliches, Eines und Bieles (im metaphyfischen Ginne), Absolutes (Unbedingtes) und Relatives (Bedingtes), Geift und Materie (Natur), find Gegenfage, die, jenachdem man diefe Begriffe faßt, unter verschiedene Verhältnißfategorieen fallen. Der Bantbeismus wird sie unter das Verhältnik von Befen und Erscheinung oder Substanz und Modification oder Grund und Folge stellen; eben fo der Materialismus und Naturalismus, nur daß er die Natur und damit das Eudliche, Zeitliche, Bicle für die Substanz oder den Grund, den Geift und in ihm das Unendliche, Ewige, Eine (als bloke Gedanken) für die Modification oder die Folge erklären wird. Der Theismus, der Idealismus und Spiritualismus wie der wahre Realismus wird sie dagegen unter die Verhältnißfategorie von Urfache und Wirfung (Wechschwirfung) und refp. von Endurfache und Zwedt, Zwedt und Mittel fubfumiren. ---

Bas endlich das Verhältniß der Besenheitskategorieen zu den einfachen Beschaffenheitskategorieen betrifft, so ist es eben ein Verhältniß. Aber nicht ein gegenseitiges Bedingtsevn der kategorischen Begriffe selbst, sondern nur ein gegenseitiges Bedingtsevn ihrer Anwendung. Es leuchtet ein, daß wenn alles Sevende nach Qualität und Quantität 2c. unterschieden ist und wird, damit auch alle Dinge, alle Besen als solche (und also auch jedes in seinem Innern und Leußern, in seiner Gauze

heit und Theilheit 2c.) nach Qualität und Quantität untericieden fevn und werden muffen. Eben fo flar ift umgefehrt, daß wenn die Dinge nach Innerm und Aeußerm, Gaugem und Theil 20: untericieden find, diefe Unterschiedenheit auch zugleich ihre Beichaffenheit treffen muß, d. h. daß damit zugleich ihre verschies denen Eigenichaften und Größen, wie ihre Maag. und Grad. bestimmtheiten in innere und außere, ganze und theilweife (particulare), wefentliche und erscheinende, substanzielle (dauernde) und modificable (veränderliche), urfächliche und bewirkte zc. une terschieden werden. Die Beschaffenheits. und Befenheitstatego. rieen areifen mithin in ihrer Anwendung in einander und wirten bergestalt zusammen, bag jeder mittelft einer Beschaffenbeits. fategorie gefeste Unterfchied mit der Anwendung der Befenheits. fategorieen weiter unterschieden und naber bestimmt wird, und Ja die Befenheitsfategorieen fonnen nur ana umaekebrt. fammen mit den Beschaffenheitstategorieen angewendet mer-Denn die Befenheit eines Dinges wird nur dadurch be-Den. ftimmt, daß zunächst fein Inneres von feinem eignen Meußes ren wie beides vom Meußern und Innern andrer Dinge uns terschieden wird; daß dennachst eben fo mit der Rategorie des Ganzen und des Theils, des Befens und der Erscheinung tc. verfahren wird. Allein das Junere eines Dinges tann von feinem eignen Meußern nud fein Meußeres und Inneres von dem andrer Dinge nur nach Qualität und Quantität, Maaß und Grad unterschieden werden. Daffelbe gilt vom Gangen und Theil, vom Besen und der Erscheinung 2c. Jedes Innere wie jedes Neußere, jedes Ganze wie jeder Theil zc. erhält mithin eben damit, daß er als Inneres, als Ganges 2c. mittelft der entsprechenden Berhältnißfategorie bestimmt wird, zugleich nothwendig qualitative Bestimmtheit, ein bestimmtes Daag und eis nen bestimmten Grad. Aber umgefehrt erhalten auch alle mittelft der Beschaffenheitstategoricen gesetzten Unterschiede, alle Eigenschaften und Größen, erft dadurch ihre volle Bestimmtheit, Daß fie mittelft der Besenheitsfategorieen in innere und außere, totale und particulare 2c. unterschieden werden. Und fofern die Dinge als folche nach den Beschaffenheitstategorieen unterschieben werden, tonnen auch lettere ihrerfeits nur zufammen mit ben Befenheitstategorieen zur Anwendung tommen. nur wenn wir von der Dingheit eines Dinges abstrahiren und es

als ein bloßes Sependes fassen, können wir es nach den Bes schaffenheitstategorieen ohne die Wesenheitstategorieen unterscheiden. Es ist dieß aber nur die oberstächliche, äußerliche, ungenaue Unterscheidung des gemeinen Bewußtseyns; die Wissenschaft wird stets beide Kategorieengruppen bei der Erforschung und Feststellung der Unterschiede der Dinge anwenden.

In der Sphäre der Quantität hat fich auch bereits die Unterschiedenheit der Größen nach den Befenheitstategoricen wife fenschaftlich (bearifflich) festgesett. Die intenfive Größe fallt in den reellen Dingen zusammen mit der innern, die extensive mit der äußern Größe; die continuirliche Größe (als Umfang) ift die Totalaröße, die discrete die Theilgröße; weil die Dinge nur in ihrem Ueußeren unmittelbar für einander find, fo ift die innere (intensive) Größe zugleich die wesentliche, die äußere (ertensive) die erscheinende Größe; die f. g. specifische, d. b. die durch den Gattungs = und refp. Artbegriff beftimmte Größe der Exemplare, - der Grund, warum die Bäume nicht in den Sims mel wachsen und der Löwe nicht die Größe des Elephanten erreicht, — ist die substanzielle, die Größe des einzelnen Eremplars die modificable Größe. Denn es wird fich zeigen, das der Gattungsbegriff nur die Totalität der substanziellen Unterfchicde ift, welche einer Mehrheit von Dingen gemeinfam find und durch welche diese Mehrheit von einer andern Mehrheit uns terschieden ift. Wenn man endlich in neuerer Beit auch für die Größe der verschiedenen Thätigkeitsweisen und Rräfte der Dinge, der Contraftions - und Expansionsfraft, der Trieb . Druct - und Beweafraft, der Cleftricität, des Magnetismus 2c., verschiedene Megapparate (Maaßstäbe) erfunden hat, fo hat man eben damit Größen des Grundes und der Folge, der Urfache und Birfung. des Vermögens und der Energie, des Mittels und 2meds uns Im Gebiete der Qualität dagegen ift die Biffenterschieden. icaft noch nicht fo weit vorgedrungen. hier erscheinen die Unterschiede zwischen inneren und äußeren, totalen und particulas ren 2c. Qualitäten begrifflich noch fehr unbestimmt. Für die förperlichen Dinge find wohl die Bestimmtheiten ihrer Refistenz. Contrattions ., Expansions ., Schwertraft 2c. als innere Qualie täten gefaßt und ihnen die Eigenschaften der Barte und Beiche, der Dichtigkeit und Loderheit, Feftigkeit und Fluffigkeit zc. als Die correspondirenden äußern Qualitäten entgegengeseit worden.

Allein jeder Kundige sieht, daß diese Entgegensezung begrifflich noch ziemlich schwankend ist. Nur der Unterschied der specifischen d. i. durch den Gattungs - und resp. Artbegriff bestimmten Qualität von der einzelnen (individuellen) hat eine gewisse begriffliche Festigkeit erlangt. Dieser drückt aber wie bei der specifischen Größe den Gegensatz der Substanz und Modification und resp. der Substanz und des Accidenz aus. umgefebrt. Run find die Berhältnistategorieen felbit Begriffe, die sich gegenseitig bedingen und bestimmen, allo nur im Unterfcbiede von einander aufgefaßt und bestimmt werden tonnen : des Innere ift, wie gezeigt, vom Aeußern und umgekehrt bedingt und bestimmt: das Junere ift mithin nur Inneres und tann nur als Inneres gefaßt werden im Unterschiede vom Menfern. Dafe felbe gilt vom Inhalt und der Form, vom Ganzen und Theil, vom Befen und der Erscheinung u. f. w. Bon allen diefen Be griffen fteben mithin immer je zweie im Gegenfage zu einander: der Gegenfatz ift ichon in und mit den Berhältnißtategorieen als Unterschied der beiden Glieder jedes Begriffsverhaltniffes gefest. Gemäß diefen Rategorieen wird das Berbalten der Dinge in sich und zu einauder unterschieden und damit bestimmt, d. h. mittelft ihrer werden bestimmte, einzelne reale Berhaltniffe gefeht (und refp. nach - unterschieden, ertannt), eben damit aber nothwendia zugleich die beiden Glieder jedes einzelnen Berhältniffes bestimmt. Diefe, weil fie in einem bestimmten Berhättniffe gu einander fteben, muffen fich in bestimmter Beife gegenseitig bedingen und bestimmen. Folglich stehen sie nothwendig im Begenfat zu einander, d. h. wie der Unterschied zwischen beiden nur gesetzt werden tann, indem fie nur von einander (und von keinem Andern) gemäß der angewandten Berhältnißkategorie unterschieden werden, fo tann der zwischen ihnen gefette Unterfcbied, ihre Bestimmtheit, nur gefaßt und erfannt werden, fofern fie von einander unterschieden werden: - er ift nothmendia Gegensatz.

Auf diese Beise entstehen die manichfaltigen einzelnen Gegensätze, die uns in der Welt begegnen: jedem derselben liegt der Gegensatz der beiden Glieder irgend einer Berhältnißfategorie zu Grunde. So z. B. find Bort und Gedanke Entgegengesetze; das Wort kann als Wort nur im Unterschiede vom Gedanken gesatzt werden; sie stehen im Gegensatz, weil in bestimmtem Verhältniß zu einander; und ihr Verhältniß ist ein bestimmtes, weil es mittelst der Rategorie des Neußern und Innern von andern Verhältnissen (mögen diese nuter dieselbe oder unter eine andre Kategorie fallen) unterschieden ist; Wort und Gedanke, kann man demgemäß sagen, sind Gegensätze bes Neußern und Innern. Aber auch Wahrheit und Schönheit, die Idee eines Kunstwerts und seine Realität, in der es sals gesärbte Leinwand sder als geformter Stein, Metall, Ton, Wort) Andrem äußerlich gegenüber steht, sind Gegensätze des Innern und Aeußern, des Inhalts und der Form. Unter dieselbe Kategorie kann der Gegenfatz von Seele und Leib gestellt werden; er kann aber auch als ein Gegensatz des Wefens und der Erscheinung oder — jenachdem die Begriffe so oder anders bestimmt werden — als ein Gegensatz der Substanz und Modification betrachtet werden: alle Gegensätz des Innern und Acußern sind zugleich Gegensätze des Wesensätz nur in ihrer Aeußerlichkeit für einander sind, erscheinen.

Doppelt und Einfach, Ganz und halb, Größer und Rleie ner, Maximum und Minimum, Alles und Eines, Rörper und Blied, Drganismus und Organ 2c. find Ocgenfage des Ganzen Unter Diefe Rategorie fällt eine große Menge und des Theils. einzelner Gegenfätze, weil fie allen rein quantitativen Gegenfaten und Berhältniffen zu Grunde liegt, und weil, wie gezeigt, jedes beliebige Quantum zu jedem andern in Proportion gefest oder was daffelbe ift, jedes als Theil und als Ganzes betrach. tet werden tann. Daffelbe gilt von allen Grad - und Daagbeftimmungen: wie ich 5 zu 7, fo fann ich auch den fünften zum fiebenten Grad, 5 Ellen zu 7 Ellen in Proportion fegen. Rur mit dem Unterschiede, daß jeder einzelnen Grad = und Daakbeftimmung, für fich genommen, fchon das Berhältniß des Ganzen und des Theils immanent zu Grunde lieat. Denn 7 Ellen find nur 7 Ellen, fofern fie durch die Elle gemeffen find, d. b. fofern fie in einem bestimmten Berhältniffe zum Daage der Elle fteben, und diefes Berhältniß ift nur mittelft der Rategorie des Banzen und des Theils bestimmt, fällt alfo unter Diefe Rategos Allein gerade darum, weil jedes beliebige Quantum als rie. Theil und als Ganzes eines beliebigen andern betrachtet werden fann, ftehen die einzelnen Quanta an fich nicht im Gegenfag, fondern find nur unterschieden von einander. Denn baraus folat, Daß das einzelne Quantum nicht zu Einem bestimmten anbern Quantum in Berhältniß fteht, und daraus wiederum folat, bag ich jedes einzelne Quantum, um es als diefe beftimmte Broße ju faffen, nicht von Einem bestimmten andern Quans fum unterscheiden muß, fondern von jedem beliebigen andern Quantum unterscheiden tann. Es ift nur die eigenthumliche Das fur des Quantitätsbegriffs, daß, indem ein einzelnes Quantum

28

von einem bestimmten andern unterschieden wird, beide implie cite in Broportion und damit zugleich in Gegensatz zu einander gestellt werden. Denn indem ich eines vom andern unterscheide, faffe ich nothwendig das eine als das größere, das andre als das fleinere; dieses aber ist nothwendig in jenem enthalten, also ein Theil von jenem. Oder was dasselbe ist, indem ich beide pon einander unterfceide, meffe ich fie nothwendig (wenn auch nur unbestimmt, mit dem f. g. Augenmaaße); allem Gemeffenen aber liegt, wie gezeigt, das Berhältniß des Gauzen und des Theils zu Grunde. Die oben angeführten Ausdrude bezeichnen nur darum quantitative Gegenfähe, weil fie aussprechen, daß ein Reffen bereits flattgefunden habe oder dag ein Quantum in Proportion gesett fev. und fomit im Berhältniß des Theils und refp, des Ganzen zu einem andern stehe. Denn das Duplum ift das Banze, das zwei Simpla zu seinen Theilen hat; die Hälfte ift das Simplum des Ganzen als des Duplum; das Kleinere und das Minimum find Theile des Größeren und des Maximum: Eines ift Theil von Allem.

Auf diefer Eigenthumlichkeit des Quantitätsbegriffs beruhen auch die anscheinend qualitativen Gegensätze von Hell und Dunkel, hart und Beich, Dicht und Loder, Fest und Fluffig 2c. Sie sind offenbar Gegensätze. Denn wir können, wie schon be merkt, hell als hell nur im Unterschiede vom Dunkeln, hart nur im Unterschiede von Beich 2c. fassen. Aber sie sind nur scheinbar qualitative, in Wahrheit bloß quantitative Gegenfäge, weil in Bahrheit blog Gradunterschiede einer und derselben Qualität. Denn Hell und Dunkel find in ihren mannichfaltigen Abstufungen nur Gradunterschiede der Beleuchtung øder was daffelbe ift, Maagunterschiede der Stärke des Lichts und seiner Reflexion: es giebt nichts absolut Helles und absolut Dunfles. Ebeuso find hart und Beich in ihren Abstufungen nur Maaßunterschiede der Biderstandstraft der materiellen Dinge, Dicht und Locker nur Maagunterschiede der Contractionsfraft 2c. Eben darum läßt sich ein bestimmter fester Unterschied zwischen jenen Eigenschafts - oder Prädicatbegriffen gar nicht machen: Blei ift, mit Holz verglichen, hart, mit Gifen verglichen, dage gen weich 2c. Die Sprache hat nur diefe zwei Ausdrücke zur Bezeichnung der höchst mannichfaltigen Gradunterschiede der Refiftenz, weil der Mensch das Maag seiner Drudtraft zum Maag-

ftabe für die mannichfaltige Größe der Biderftandsfraft der Dinge gemacht hat: was dem Drucke unferer hand widersteht, nennen wir hart, was ihm nachgiebt, weich. Daffelbe gilt von als len Bradicatbeariffen der obigen Urt : in Babrheit giebt es nicht belles und Duntles, hartes und Beiches 2c., fondern das Eine ift immer nur heller oder dunkler als ein Andres, härter oder weicher als Andres u. f. w. Eben darum aber stehen diefe Begriffe je zwei und zwei im quantitativen Gegenfatz zu einander. Denn wir können hart als das größere Magk der Biderstandsfraft nur faffen, indem wir es von einem fleineren Maake ber. felben Rraft, d. b. indem wir es von Beich unterscheiden, und Diese Begriffe verhalten fich alfo gerade fo zu umgekehrt. einander wie die Beariffe Größer und Rleiner, fie find quanti. tative Verhältnißbegriffe und ihr Unterschied tann daber nur gefest und bestimmt werden mittelst der quantitativen Proportion, die auf der Rategorie des Ganzen und des Theils beruht; nur insofern ift er ein Gegenfak.

hieraus beantwortet fich die oben berührte Frage, Die in die formale Logif durch die Unterscheidung der f. g. einstimmigen und entgegengesetten (conträren) Brädicatbegriffe eingeführt worden ift. Bir feben, warum es nicht blok empirisch, fondern auch logifch unmöglich ift, daffelbe Ding als hart und weich, hell und dunkel 2c. zu faffen, weil wir einsehen, daß von zwei Prädica. ten, die nur Gradunterschiede derselben Qualität bezeichnen, dem Dinge immer nur eines zufommen tann. Denn der eine Grad fann nur durch Unterscheidung von einem andern Grade als bestimmter Grad gefaßt werden, weil Gradunterschiede überhaupt nur gesetzt werden tonnen, fofern nach der Rategorie des Grades ein Quale vom andern unterschieden wird. Ift mithin ein Quale durch einen bestimmten Grad vom andern unterschieden, fo kann ihm unmöglich auch der Grad des andern und damit zugleich ein andrer Grad zukommen: denn fonst wäre es vom Undern unterschieden und zugleich nicht unterschieden, - eine contradictio in adjecto.

Allein auch von den mannichfaltigen Farben, Klängen 2c. also von Bestimmtheiten, die uicht wie hart und Weich 2c. im Gegensatz zu einander stehen, kann jedem Dinge immer nur Eine zukommen: daffelbe Ding kann nicht zugleich roth und gelb seyn, hoch und tief klingen. Dieser Einwand ist indeh nur ein schein-

28\*

barer, weil jene Bestimmtheiten nur fcheinbar feine blogen Grade unterschiede derfelben Qualitat find; in Babrheit verhalt es fich mit ihnen gerade eben fo wie mit den Bestimmtheiten der Selliafeit und Dunkelbeit, ber Sarte und Beiche 2c. Denn die Bhpfit bat dargethan, daß wie die verschiedenen Rlänge und Schalle, welche die Dinge, in Bibration geseht, von fich geben, nur Maagunterschiede der Geschwindigfeit der Schwingungen und damit der Größe der Luftwellen find, fo die verschiedenen Fau ben nur die Maagunterschiede der Geschwindigkeit und refp. Größe ber Aetherwellen find. Der Unterschied, auf welchem die Scheinbarteit jenes Einwandes beruht, besteht nur darin, daß wir für bie verschiedenen Karben und Rlänge zur Bezeichnung jener mannichfaltigen Magnunterschiede mehrere Ausdrücke baben, für die mannichfaltigen Gradunterschiede der Beleuchtung, der Refihätten wir z. B. neben stenz 2c. dagegen immer nur je zwei. den Bortern hart und Beich noch zwei andre, etwa Hartlich und Beichlich, die ein bestimmtes von hart und Beich unterfchiedenes Daag der Biderftandsfraft ausdrückten, fo wurde die Alternative, daß ein Ding nur hart oder weich feyn könne, bins wegfallen: es würde hart oder weich oder härtlich oder weichlich fenn können, gerade wie cs roth oder gelb oder blau oder violet feyn fann. Bang aus demfelben Grunde alfo, warum daffelbe Ding nicht zugleich hart und weich, nicht 5 und zugleich 6 oder 7 Jug body feyn tann, aus demfelben Grunde tann es nicht zugleich gelb, roth, blau feyn; oder was daffelbe ift: weil ich nnmittelbar eine Größe nur von einer andern Größe und zwar eine extensive nur von einer andern extensiven, einen Grad nur von einem andern Grade 2c., nicht aber von irgend einer Qualität unterscheiden kann, aus demselben Grunde kann ich Roth nur von Gelb oder Blau zc. unterscheiden; und gerade dieß wiederum ift der Grund, warum dasselbe Ding nicht als roth und gelb zugleich gedacht werden kann.

Sonach aber erklärt sich die Thatsache, daß gewisse Prädiente nicht bloß empirisch, sondern auch logisch sich ausschliesen, einfach aus der Natur der Kategorieen, sobald man lesfere nur als die allgemeinen Unterscheidungsnormen und Unterschiedskriterien der Dinge, und gleichermaßen jene Prädicate als das, was sie wirklich sind, als bloße Gradunterschiede derselben Qualität und resp. Maaßunterschiede derselben Kraft faßt. Ja

es durfte fich bei näherer Erforschung des Thatbestandes zeigen, das nur diejenigen Bradicate, die logifch fich ausschließen und als Bradicate deffelben Subjetts nicht gedacht werden tonnen. auch empirisch fich ausschließen und als Bradicate deffelben Subjefts nicht gefunden werden, die logifch einstimmigen dagegen anch empirisch in dem einen oder andern reellen Dinge vereint erscheinen. Indes ift in Bezug auf den Begriff des Gee genfages wohl festzuhalten, daß, was von dem Quantis gilt. nicht auch von den Qualitäten gilt. Es liegt vielmehr nur in der eigenthümlichen Ratur des Quantitätsbegriffs, daß jedes Quantum in Verhältniß und damit in Gegenfatz zu jedem bee liebigen andern gesetzt werden tann, und daß es, wenn es pon einem bestimmten andern unterschieden wird, zu diesem anch implicite in Gegenfag tritt. Bon den Qualitäten (fobald fie nur nicht bloße Grad - oder Maagunterschiede find) läßt fich feines; weas daffelbe fagen : Bart, Dicht, Glatt, Feft, Roth 2c. find nicht Entgegengeschte, fondern nur gemäß der Rategorie der Qualität unterschieden. Nicht jeder qualitative Unterschied ift ein Gegenfat.

Bas die ührigen Berhältnißtategorieen betrifft, fo baben wir bereits oben Gegenfage des Befens und der Erscheinung beispielsweife angeführt. Auch der Gegenfatz des Allgemeinen und Einzelnen (fofern das Allgemeine im Einzelnen fich ausdrückt und nur im Einzelnen erscheint), fallen unter diefelbe Rategorie. Thätigkeit und That, Wollen und Haudeln, Licht und Leuchten (Beleuchtung), Bluthe und Frucht u. f. w. find dagegen Gegenfage des Grundes und der Folge. Gott und Belt, Schöpfer und Geschöuf. Dichter und Gedicht 2c. find Gegenfäte der Urfache und Birfung. (3ch fann freilich einen Dichter auch von andern Dichtern oder vom Mufifer, Maler 2c. unterscheiden und ibm damit allerlei Bestimmtheiten beilegen; aber um ihn fo une terscheiden au tonnen, muß ich ihn erft als Dichter gefaßt haben, und das tann ich nur, fofern ich ihn vom Gedicht unterfcheide.) Biffenschaft und Aunft, Theorie und Brazis, Biffen und Bollen, Staat und Rirche, Leib und Seele, Subjeftiv und Objektiv zc. find Gegenfätze der Bechselwirfung. Eutwurf und Ausführung, Bollen und Rönnen, Aluffigleit und Aliegen, Schwere und Kall 2c., Gegenfäge des Bermögens und der Energie. Alle fittlichen und refp. Rechts . Berhältniffe, wie Che, Familie, Gemeinde, Staat 2c., find Awedverhältniffe zur Realistrung beftimmter fittlicher Zwede und damit der 3dee der Sittlichkeit. Daber fallen die Gegenfäße von Mann und Frau, Eltern und Rindern, Fürft und Unterthan, herr und Diener 2c. unter den Gegenfatz des 3weds und Mittels: das bestimmte sittliche Berhältniß ift felbst 3wed, aber zugleich Mittel zum 3wed, und eben fo find die Glieder des Berhältniffes fich gegenseitig 3wed und Mittel. Gut und Boje fteben an fich im negativen Gegenfate (Biderspruche). Denn an fich ift nur die reale Do aliche feit des Guten und Böfen gefest, und in diefer Möglichkeit ift das Bose nur die Negation des Guten. Aber sofern und nach. tem das Böfe wirklich geworden, treten fie in das Verhälts niß von Birklichfeit und Idealität, das unter den Gegenfag von Mittel und 3wect fällt (das Bofe muß zum Guten dienen): dem in der Sittlichkeit ift der 3med, das Gute, zugleich ein Seyn-follendes. - Unendliches und Endliches, Ewiges und Zeitliches, Eines und Bieles (im metaphyfifchen Ginne), Abfolutes (Unbebingtes) und Relatives (Bedingtes), Geift und Materie (Ratur), find Gegenfäße, die, jenachdem man diese Begriffe faßt, unter verschiedene Berhältnißtategorieen fallen. Der Bantheismus wird sie unter das Verhältniß von Besen und Erscheinung oder Substanz und Modification oder Grund und Folge stellen; eben so der Materialismus und Naturalismus, nur daß er die Ratur und damit das Endliche, Zeitliche, Biele für die Substanz oder den Grund, den Geift und in ihm das Unendliche, Ewige, Eine (als bloße Gedanken) für die Modification oder die Folge erklären wird. Der Theismus, der Idealismus und Spiritualismus wie der wahre Realismus wird sie dagegen unter die Berhältnißfategorie von Urfache und Birfung (Bechschwirfung) und refp. von Endurfache und 3med, 3med und Mittel fubfumiren. ---

Bas endlich das Verhältniß der Besenheitskategorieen zu den einfachen Beschaffenheitskategorieen betrifft, so ist es eben ein Verhältniß. Aber nicht ein gegenscitiges Bedingtsevn der kategorischen Begriffe selbst, sondern nur ein gegenseitiges Bedingtsevn ihrer Anwendung. Es leuchtet ein, daß wenn alles Seyende nach Qualität und Quantität 2c. unterschieden ist und wird, damit auch alle Dinge, alle Wessen, in seiner Gausalso auch jedes in seinem Innern und Aeußern, in seiner Gaus-

beit und Theilheit 2c.) nach Qualität und Quantität unterschieden feyn und werden muffen. Eben fo flar ift umgekehrt, daß wenn die Dinge nach Innerm und Neußerm, Gaugem und Theil 20. unterschieden find, diefe Unterschiedenheit auch zugleich ihre Beschaffenheit treffen muß, d. h. daß damit zugleich ihre verschies denen Eigenschaften und Größen, wie ihre Maaks und Grads bestimmtheiten in innere und äußere, ganze und theilweife (particulare), wesentliche und erscheinende, substanzielle (dauernde) und modificable (veränderliche), urfächliche und bewirkte 2c. une terschieden werden. Die Beschaffenheits. und Besenheitstateao. rieen areifen mithin in ihrer Anwendung in einander und mirten dergestalt zusammen, daß jeder mittelft einer Beschaffenbeits. fategorie gesette Unterschied mit der Unwendung der Befenheits. fategorieen weiter unterschieden und näher bestimmt wird, und Ja die Befenheitstategorieen fönnen nur gus umgekehrt. fammen mit den Beschaffenheitstategorieen angewendet merden. Denn die Besenheit eines Dinges wird nur dadurch beftimmt, daß zunächst fein Inneres von feinem eignen Meußes ren wie beides vom Neußern und Innern andrer Dinge uns terschieden wird; daß demnächst eben fo mit der Rategorie des Banzen und des Theils, des Besens und der Erscheinung 2c. Allein das Innere eines Dinges tann von feis verfahren wird. nem eignen Meußern nud fein Meußeres und Inneres von dem andrer Dinge nur nach Qualität und Quantität, Maag und Grad unterschieden werden. Daffelbe gilt vom Ganzen und Theil, vom Befen und der Erscheinung 2c. Jedes Innere wie jedes Neußere, jedes Gauze wie jeder Theil 2c. erhält mithin eben damit, daß er als Inneres, als Ganges 2c. mittelft der entsprechenden Berhältnißfategorie bestimmt wird, zugleich nothe wendig qualitative Bestimmtheit, ein bestimmtes Maag und eis nen heftimmten Grad. Aber umgefehrt erhalten auch alle mittelft der Beschaffenheitstategoricen gesetten Unterschiede, alle Eigenschaften und Größen, erft dadurch ihre volle Bestimmtheit, baß fie mittelft der Besenheitstategorieen in innere und außere, totale und particulare 2c. unterschieden werden. Und fofern die Dinge als folche nach den Beschaffenheitstategorieen unterschieden werden, tonnen auch lettere ihrerseits nur zufammen mit den Besenheitsfategorieen zur Anwendung fommen. Nur

mit den Welenheitstategorieen zur Anwendung rommen. Rut wenn wir von der Dingheit eines Dinges abstrahiren und es als ein bloßes Sependes fassen, tonnen wir es nach den Bes schaffenheitstategorieen ohne die Wesenheitstategorieen unter scheiden. Es ist dieß aber nur die oberflächliche, äußerliche, ungenane Unterscheidung des gemeinen Bewußtleyns; die Wissenschaft wird stets beide Kategorieengruppen bei der Erforschung und Feststellung der Unterschiede der Dinge anwenden.

In der Sybare der Quantität hat sich auch bereits die Unterschiedenheit der Größen nach den Befenheitsfategoricen wife fenschaftlich (begrifflich) festgesett. Die intensive Größe fällt in den reellen Dingen zusammen mit der innern, die extensive mit der äußern Größe; die continuirliche Größe (als Umfang) ift Die Totalaröße, die discrete die Theilgröße; weil die Dinge nur in ihrem Meußeren unmittelbar für einander find, fo ift die innere (intenfive) Größe znaleich die wesentliche, die äußere (ertenfive) die erscheinende Größe; die f. g. specifische, d. b. die durch den Gattungs - und refp. Artbegriff bestimmte Größe der Exemplare, - der Grund, warum die Bäume nicht in den hims mel machfen und der Lowe nicht die Größe des Elephanten erreicht, - ift die fubstanzielle, die Größe des einzelnen Erem. plars die modificable Größe. Denn es wird fich zeigen, das der Gattungsbeariff nur die Totalität der substanziellen Unterschiede ift, welche einer Mehrheit von Dingen gemeinfam find und durch welche diese Mehrheit von einer andern Mehrheit uns terschieden ift. Wenn man endlich in neuerer Zeit auch fur die Größe der verschiedenen Thätigkeitsweifen und Rrafte der Dinge, der Contraktions - und Expansionskraft, der Trieb -, Druct - und Bewegfraft, der Cleftricität, des Magnetismus 2c., verschiedene Depapparate (Maaßstäbe) erfunden bat, fo bat man eben damit Größen des Grundes und der Folge, der Urfache und Birfung, des Bermögens und der Energie, des Mittels und 3meds une terschieden. Im Gebiete der Qualität dagegen ift die Biffenschaft noch nicht fo weit vorgedrungen. hier erscheinen die Unterschiede zwischen inneren und äußeren, totalen und particularen 2c. Qualitäten begrifflich noch fehr unbestimmt. Für die förperlichen Dinge find wohl die Bestimmtheiten ihrer Refistenz., Contraftions ., Expansions ., Schwertraft 2c. als innere Qualitäten gefaßt und ihnen die Eigenschaften der Sarte und Beiche, der Dichtigkeit und Loderheit, Festiakeit und Aluffiakeit ze. als Die correspondirenden äußern Qualitäten entgegengefest worden.

Allein jeder Rundige fieht, daß diefe Entgegensehung begrifflich noch ziemlich schwankend ift. Nur der Unterschied der specififchen d. i. durch den Gattungs - und refp. Artbegriff bestimmten Qualität von der einzelnen (individuellen) hat eine gemiffe begriffliche Festigkeit erlangt. Diefer drudt aber wie bei ber fpecifischen Größe den Gegenfag der Substanz und Modification und refp. der Substanz und des Accidenz aus. ;

• . .

## Drittes Rapitel.

Die Drbunngstategorieen.

## A. Der 3wed als Drbnungstategorie.

§. 43. Unter den erörterten Befenheitsfategorieen nehmen zweie eine bervorragende, ausgezeichnete Stelle ein, die Rategorieen der Substanz und des 3meds. Denn die Substanz jedes Dinges ift, wie gezeigt, nicht nur der Grund feiner Exiftenz, fonbern das Innere und Neußere, das Ganze und die Theile, das Befen und die Erscheinung find zugleich nur die Modificationen der Substanz : von der substanziellen Bestimmtheit des Dinges ift mithin Inneres und Acuperes, Ganzes und Theil, Befen und Erscheinung deffelben abhängig. Der 3wed dagegen bedingt und bestimmt alle Thatiafeit der Dinge, mithin jedes Ding, fofern es Grund und refy. Folge. Urfache und refy. Birfung, Bermogen und refp. Energie ift. Denn jedes Ding ift, wie gezeigt, ein von andern unterschiedener bestimmter 3wed, zugleich aber auch ein beftimmtes Mittel zu einem 3wede, welcher ba jes des zugleich felbst 3wed ift, nur der Eine allgemeine 3wed als ler Dinge feyn tann, der 3med, für welchen jedes Mittel ift und in welchem zugleich jedes fich felbst als 3med oder was dafs felbe ift, feinen 3med erreicht. Bedingt der 3med die Mittel, fo ift durch diefen 3wed nothwendig alle Thätigkeit, alles 3ufammen = und Aufeinanderwirken der Dinge bestimmt und bedingt. Run ift aber die Substanz jedes Dinges nur die feine mannich. faltigen Elemente und Momente einende und zusammenhaltende Rraft, alfo ebenfalls Thätigkeit, und von der fubstanziellen Beftimmtheit jedes Dinges ist wiederum feine weitere Thätigkeit als Grund und Ursache, Vermögen und Energie abhängig. Mit. bin muß der 3wed, fo gewiß er die Thatigkeit des Dinges beftimmt, auch die Substanz desselben bestimmen.

Rede Thatiakeit ift aber das Brins ihrer That : mit den mannichfaltigen Dingen als Thatigkeiten und Thaten ift ein Rach. einander, eine zeitliche Reihefolge von Gründen und Folgen. Urfachen und Birtungen gefest. 3ft biefe durch den Ginen alls gemeinen 3weck bedingt und bestimmt, fo hat fie-auch in der Realiftrung deffelben ihr Eines bestimmtes Biel. Bu Diefem Biele fteben nothwendig die Dinge je nach ihrer fubstanziellen Unterfchiedenheit (Bestimmtheit) in unterschiedlicher Entfernung und refp. Rabe. Denn da der 3wed ein immanenter ift und mit. bin von den Dingen nur dadurch realifirt werden tann, daß fie fich durch eigne Thätigkeit wie durch gegenseitiges Infammen . und Aufeinanderwirken zu ihm bin entwickeln und fubstanziell umbilden, fo entstehen, jenachdem diefe Entwidelung in den verschies denen Dingen einen niedrigeren oder höheren Grad erreicht hat, nothwendig unterschiedliche Stufen eines zeitlichen Broceffes, die ebenso viele bestimmte substanzielle Unterschiede der Dinge find. Damit aber find die Dinge in der Zeit geordnet, eine beftimmte zeitliche Ordnung derfelben gegeben. Denn damit treten diejenigen Dinge, welche in demfelben Entwidelungsftadis um, in derfelben Entfernung vom Ziele fteben, auf diefelbe Gine Stufe zusammen und deu anderen auf andern Entwidelungsfta-Dien gesondert gegenüber. Drdnen aber beißt nur eine Gefammtbeit verschiedener Dinge nach Einem Principe in der Zeit oder im Raume zusammenstellen und refp. trennen (disponiren). Folgs lich ift die Rategorie des 3meds, fofern in und mit ihrer Auwendung nothwendig Ein allgemeiner höchster 3wed aller Dinge in ihnen immauent geset ift, zugleich eine Ordnungstate. qorie, b. b. eine allgemeine Unterscheidungsnorm und Unterfchiedsfriterium, mittelft deren die Dinge in Beziehung auf ihre Stellung in der Zeit als dem Entwidelungsproceffe zur Realifirung Des 3werts von einander unterschieden find und jedem fein beftimmter Blat in Diefem Proceffe angewiefen ift.

Bir treten mit dieser ersten Ordnungskategorie unter eine neue Rategorieengruppe. Wie die letzte Beschaffenheitskategorie, der Begriff der Dingheit, zugleich die erste Wesenheitskategorie involvirte, so involvirt die letzte Wesenheitskategorie die erste Ordnungskategorie. Schon daraus läßt sich die nothwendige Berknüpfung der unterschiedenen Rategorieengruppen mit einander erkennen. Außerdem leuchtet ein, daß, wenn es eine be-

ftimmte Ordnung unter den Dingen (cine Beltordnung) giebt, dieje nur vermittelst logischer Rategorieen bergestellt fevn und refp. ertannt werden fann. Denn was und wie ich auch immer ordne, ich kann nur ordnen, indem und sofern ich die Objette (reell - oder ideell-sevende. - Dinge oder Gedanke) zugleich von einander unterscheide. Denn fie trennen und zusammenstellen, beißt ig nur, jedem eine unterschiedene, bestimute, dem Brincipe gemäße Stellung anweisen, d. b. jedes vom andern in Beziehung auf das Brincip der Ordnung unterscheiden. Das Brincip leitet und bestimmt dabei meine unterscheidende Thäligkeit, es ift Norm ibres Thuns. Infofern fällt es ichon überhaupt begrifflich in Eins zusammen mit dem allgemeinen Begriffe der Rategorieen. (Bie denn im Obigen G. 235 bereits erinnert worden. daß man jede beliebige Maxime, jedes Kriterium, jede Bestimmung, zur Rategorie machen fönne, - nur daß eine folche feine logische Rategorie, weil feine allgemeine nothwendige Unterscheidungsnorm ist.) Das Princip kann indes ein sehr mannichs faltiges feyn: ich tann meine Bucher nach den verschiedenen 28iffenschaften, aber auch nach ihrem Formate oder nach meiner Bequemlichkeit zusammenstellen; der Botanifer kann die Bflanzen feines Gartens nach Gattungen, Arten, Species, oder - etwa auf Befchl eines ruffischen Univernitäts / Curators - nach ibrer Größe zusammenstellen; man fann überhaupt jede beliebige Bestimmung zum Brincipe der Disposition machen. Aber obne ein Brincip, das die ordnende Thatiakeit leitet, ift feine Drdnung möglich. Die so geleitete Thätigkeit ift aber eben damit als Mittel, und wenn fie das Brincip fich felber fest, als Endursache thätig, die herzustellende Ordnung ihr 3weck. Denn das Princip derselben ift, realisirt, die Ordnung selbst. (Auch da, wo die Ordnung wiederum nur Mittel für einen andern Zweck ift, 1. B. bei der Ordnung meiner Bücher oder Geräthe nach meiner Bequemlichkeit, ift fie doch zunächst und unmittelbar immer der Rwect der ordnenden Thätigkeit und fällt mit dem andren 3wede wie der Grund mit der Folge in Eins zusammen.) Fola. lich involvirt alles Ordnen und alle Ordnung die Anwendung der besondern Rategorie des Zwecks und Mittels, und mithin feken alle Ordnungstategorieen den 3medbegriff und ichon damit implicite die übrigen Verhältnißtategorieen voraus. Aber alles Ordnen involvirt nur die Anwendung der Zwecklategorie; durch

fte allein ift noch keine Ordnung gesett. Dehn nicht der alle gemeine formale (kategorische) Begriff des Zwecks, sondern nur ein bestimmter Zweck, ein bestimmtes Princip kann und muß die ordnende Thätigkeit leiten, wenn Ordnung entstehen foll. Die Rategorie des Zwecks kann mithin nur zugleich Ordnungskategorie son, sofern mit ihrer Anwendung zugleich ein folcher bestimmter Zweck als Zweck der nach ihr unterschiedenen Dinge, also als Zweck aller Dinge, als allgemeiner Zweck realiter gesetzt ist. — Daß dief nothwendig der Fall sey, ergiebt sich aus den obiaen Erörterungen (§. 41.).

Es ergiebt fich aber auch aus dem Begriffe der Ordnung in feiner Bezichung zum Begriffe ber Beit. Alles Ordnen nam. lich ift nothwendig ein Busammenstellen und refp. trennen in der Zeit oder im Raume oder in beiden zugleich. Denn verschiedene Dinge tonnen nur zusammen fenn, fich begrängen und berühren, fofern fie neben einander find oder (als Thätigs keiten und Thaten) nach einander folgen, aus einander bervornnd refp. in einander übergeben. Folglich können fie auch nur zufammengestellt werden, fofern fie neben = oder nach einander gestellt, alfo auch nur getrennt werden, fofern zwischen ihr neben - und refp. Nachseinander andre Dinge eingeschoben werden. Der Mechanikus 3. B. ordnet feine Maschine, indem er die Ra-Der, Balgen, Sebel 2c. noben einander ftellt, zugleich aber fo Disponirt, daß ihre Bewegungen nach - und aufeinander folgen. Sben fo find die Organe jedes Organismus geordnet: fie find als Glicder neben einander, als Funktionen nach einander. Meine Bucher dagegen bilden nur eine Ordnung im Raume, die Stas Dien des Bachsthums der Bflanze nur eine Ordnung in der Nun kann es aber eine Ordnung der Dinge in der Zeit Beit.) nur geben, fofern das die ordnende Thätigkeit leitende Princip ein bestimmter 3 w ed ift. Denn die Dinge tonnen nur eine bestimmte Stellung in der Beit (eine chronologische Stellung) erhalten, wenn und fofern fie zu einem bestimmten Momente der Beit in beftimmte Beziehung der Nähe und refp. Entfernung gefest werden. Run giebt es aber schlechthin teinen bestimmten Beitmoment, wenn die Zeit die schlechthin gleichgültige, ununterschiedene, ans fangs- und endlose Bewegung der Aufeinanderfolge der Dingeift. Damit ift zwar wohl jedes Ding der Beit nach (fategos rifch) von andren unterschieden und refp. mit andern gleich, jes

nachdem es andre Dinge als ein andres ober diefelben Dinge vor und binter fich bat; aber tein Zeitvunkt als sole der ift von einem Reitpuntte unterschieden. Denn ein Reits punkt als Bunkt in der Bewegung der Zeit läßt fich von einem andern nur unterscheiden, wenn die Bewegung fich meffen lakt und aemeffen wird. Eine aufangs - und endloje Bewegung ift aber, wie von felbst einleuchtet, schlechthin unmeßbar. (2Bir rechnen zwar nach dem Jahre der Geburt Christi, die Muhammedaner nach dem Jahre der Hidjra: aber es ist flar, daß, wenn Diefes Jahr eine endlose Reihe von Jahren hinter sich wie vor fich hat, es als Zeitpunkt ein völlig unbestimmtes ift.) Eben fo flar ift, daß nur zu dem Anfanas - und Endpunkte der Zeit ieder Reitpunkt eine bestimmte Beziehung bat, in einer menbaren Entfernung fteht. Denn jeder andre Bunkt, auf den alle übris gen bezogen werden könnten, ift feinerfeits nur beftimmt und bestimmbar durch feine Beziehung zum Anfangs- und Endpunkte. Das Ende der Zeit aber, fofern fie die Aufeinanderfolge der Dinge ift, ift nothwendig das Biel, der 3med diefer Bemes gung. Denn mit dem Ende der Beit enden auch die zeitlichen Dinge. Sie können aber damit unmöglich zu Richts werden, weil das Werden des Nichts eben fo undenkbar ift als das Nichts Folglich tann ihr Ende nur ihre Bollendung feyn, in der felbit. fie Das werden und erreichen, was ihre Bestimmung, das Biel ihres Werdens und Aufeinanderfolgens, ihr immanenter 3wed ift. Man hat sonach nur die Alternative: entweder völlige Une bestimmtheit der Beit, feine Beits und damit teine Beltordnung. oder ein bestimmtes Ziel, ein bestimmter immanenter Zweck der Reitfolge. Aber eine völlig unbestimmte, ununterschiedene, end. und ziellose Zeitfolge ift vielmehr feine Zeitfolge. Denn ein Zeitpunkt tann, wie gezeigt, nur dadurch vom andern unterschieden fepn, daß er in einer bestimmten Entfernung zum Anfangs = und Endpunkte der Zeit steht und daß die ihm angebörigen Dinge andre find als die andrer Zeitpunkte. Dhne diese Unterschiedenheit giebt es keine unterschiedlichen Zeitpunkte, also auch keine Mehrheit derselben. Dann aber auch teine Zeitfolge. Denn fo gewiß es teine räumliche Bewegung geben tann, wenn es tein Hier und kein Dort, d. b. keinen Unterschied der Momente der Bewegung giebt, fo gewiß tann es teine Zeitfolge geben ohne einen Unterschied der fich folgenden Zeitmomente. Bon bei beis

den Gliedern jener Alternative ist mithin das eine unmöglich, folglich das andre nothwendig.

Aber nur der Eine allgemeine 3med aller Dinge tann. wie aezeigt, das Brincip der Zeitordnung feyn und die Ordnung der Dinge in der Zeit bestimmen. Diefer allgemeine 3wed. welcher in allen einzelnen 3weden der einzelnen Dinge der Gine und felbige ift, fteht eben damit zu den einzelnen 3meden im Berhältnift des Allgemeinen zum Einzelnen. Er bedinat und bestimmt die einzelnen 3wede und die mannichfaltigen Entwides lungsstufen, auf denen die Dinge stehen in derselben Beife wie der Gattungsbegriff die unter ihm befaßten Urten und Gremplare. Denn wie jedes einzelne Exemplar feinen Gattungsbegriff in eigner individueller Beije (Modification) ausdruckt, gerade fo realisirt jedes einzelne Ding den allgemeinen 3med in feiner eigenen individuellen Beife; nur infofern erreicht es in ibm zugleich feinen eignen 3med. Und wie der Gattungsbegriff in feinen Urten mannichfaltige Totalitäten von verschiedenen Dingen unter fich befaßt, gerade fo erscheinen die mannichfaltigen Rreise und Rlaffen von Dingen, die fich dadurch von einander ausscheiden, daß je eine Mehrheit von Dingen anf wesentlich aleiche Beife den allgemeinen 3med realifirt, als ebensoviele Arten der Zwedrealifirung, die eine Mannichfaltigkeit von einzels nen Beifen derfelben unter fich befaffen.

Nur also, sofern der Eine allgemeine 3weck die Dignität Des Allgemeinen im Berhältniß zum Einzelnen bat, d. b. nur fofern er Begriff ift, tann er die Ordnungstategorie der Beit feyn: - es zeigt fich, daß Ordnen und Ordnung auf die logische Form des Begriffs hinweisen. Und in der That steht das, was wir Princip der ordnenden Thätigkeit genannt haben. au den einzelnen Dingen, die ihm gemäß geordnet werden, nothwendig im Berhältniß des Begriffs, des Allgemeinen zum Ginzelnen. Denn wenn es auch den Dingen noch fo äußerlich (z. B. Die bloße Länge oder Breite derfelben - das Format meiner Bucher - meine Bequemlichkeit) ift, immer erscheint es in ber Bufammenstellung derselben und damit in jedem einzelnen und feiner. Beziehung zum andern ausgedrückt, immer ift es das Eine und Selbige, das alle einzelnen Dinge in der, wenn auch noch so außerlichen Beziehung, in welcher es Princip der ords nenden Thätigkeit ift, bedingt und bestimmt. Eben dieg Bedingen und Bestimmen des Einzelnen und resp. Ausgebrücktfeyn im Einzelnen ist aber das allgemein anerlannte Kriterium der Ratur des Begriffs, des Allgemeinen.

: Es wird sonach unsere nächste Aufgabe senn undffen, Ursprung und Wesen des Begriffs als logischer Form zu erörtern.

In mer f. Auch für das Absolute gilt der Zweckbegriff im obigen Sinne als Ordnungsfategorie. Denn die Einigung mit dem Absoluten und somit das Absolute sclickt ift, wie gezeigt, nothwendig der Eine, allgemeine, höchste Zweck aller Dinge. Als dieser Zweck ist das Absolute selbst Glied der zeitlichen Ordnung des Universums, deren Princip der Zweckbegriff ist. Aber es unterscheidet sich zugleich in Beziehung auf diese Ordnung von allen andern Gliedern derselben dadurch, daß es sich als das Princip der Ordnung selber sest und bestimmt, also nicht bloßes Glied, sondern zugleich Ursache und Princip derselben ist. Und dieß ist es wiederum eben damit, daß es sich als den absoluten Geist fast und von allen weltlichen Dingen sich unterscheidet : es ist immer der Eine absolute Aft des göttlichen Selbstbewußtseyns, in welchem alle Beziehungen des Absoluten zur Welt und der weltlichen Dinge zu ihm mittel- oder unmittelbar bestimmt sind, alle Schwierigkeiten des Berhältniffes beider sich lösen. —

## B. Der Begriff als Drdnungstategorie.

•

1. Debuction und logifche Bedeutung bes Begriffs.

§. 44. Sind und werden die Dinge nach den Beschaffenheits und Wesenheitskategorieen unterschieden, so sind damit nothwendig höchst mannichfaltige Unterschiede gesetzt. Sie sind die mannichfaltigen einzelnen Bestimmtheiten der Dinge; denn her gesetzte Unterschied ist begrifflich die Bestimmtheit. Aber mit der Unterschied werden die Dinge keineswegs als schlechthin und in jeder Beziehung, sondern nur als relativ und in irgend einer Beziehung unterschieden eben damit aber zugleich als relativ identisch (gleich) gesetzt. Dieß liegt unmittelbar im Wesen des Unterschieds und resp. der Kategorieen selbst. Denn ist ver Unterschied wesentlich nur ein relativer, so ist auch alles Unterschiedene als solches nicht schlechthin unterschieden, — der absolute Unterschied ist wie gezeigt, undenkbar, — sondern zugleich relativ identisch und zwar gerade in derjenigen Beziehung, in welcher es unterschiesden ist. Werden z. B. die Dinge nach der Ursategorie der Einheit unterschieden, so wird zwar jedes als ein bestimmtes Eins (Einheit) vom andern als einem andern Eins unterschieden gesetzt; zugleich aber wird damit jedes als Eins überhaupt, und insofern (relativ) mit dem andern identisch gest. Dasfelbe gilt von jeder andern Kategorie: die qualitativ, quantitativ 2c. unterschiedenen Dinge sind boch insofern zugleich relativ identisch, als jedes ein Quale, ein Quantum d. h. ein qualitativ und guantitativ Bestimmtes ist.

Sind ferner die Rategorieen felbst von einander unterschieden, so folgt, daß ein Ding in der einen Beziehung, nach der einen Rategorie, von einem andern unterschieden, in einer andern Beziehung dagegen mit dem selben andern Dinge identisch seyn kann: ein Stück reinen Goldes z. B. ist mit einem andern Stücke reinen Goldes in Beziehung auf alle Eigenschaften identisch; dennoch sind es zwei verschiedene Dinge, weil sie zugleich hinsichtlich ihrer Größe oder Gestalt oder anch nur in räumlicher Beziehung unterschieden sind. Wären alle existirenden Dinge durchweg in jeder Beziehung von einander unterschieden, so würde es nur eine äußerst geringe Mannichsaltigkeit von Dingen geben können.

Eben so endlich folgt aus dem Wesen der Kategorieen und refp. des Unterschieds selbst, daß alle qualitativen Bestimmtheiten der Dinge auf relativ id entische, gleiche Weise von allen quantitativen Bestimmtheiten unterschieden seyn müssen. Denn da jedes bestimmte Quantum, obwohl vom andern unterschieden, zugleich als Quantum überhaupt mit allen andern Quantis relativ identisch ist, so müssen auch alle Quanta auf relativ identische Weise von jedem Quale unterschieden seyn, und nugekebrt. Dasselse von jedem Quale unterschieden seyn, und nugebestimmtheiten müssen, alle totalen von den particularen Bestimmtheiten ze. auf relativ identische Weise unterschieden seyn. Aus demselben Grunde solgt, daß wiederum inn erhalb der Quantität jede extensive Größe von jeder intensiver, jede conti-29 nutrliche von jeder diskreten, so wie innerhalb der Qualität alle diejenigen Eigenschaften, die bloße Gradunterschiede derschben Qualität sind, von andern Eigenschaften auf relativ identische Weise unterschieden sevn müssen. Alle Farben z. B., obwohl von einander unterschieden, müssen doch als bloße Maaßunterschiede der Geschwindigkeit und Größe der Netherwellen und somit als bloße Gradunterschiede derselben Qualität, von allen Klängen wie von allen sonstigen Eigenschaften der Dinge auf relativ identische Weise unterschieden sevn.

Sonach aber ergiebt fich, daß die mannichfaltigen, gemäß den Beschaffenheits - und Befenheitstategorieen gefesten Unterfoicde und fomit die durch fie unterschiedenen Dinge felbit wiederum unter einander relativ identisch, gleich, und relativ unterschieden, ungleich, fenn muffen. Damit icheiden fich nothwendig die mannichfaltigen Bestimmtheiten und refp. Dinge in bestimmte unterschiedliche Rreife oder Rlaffen von einander aus. Alle diejenigen Bestimmtheiten und refp. Dinge, welche zwar von einander unterschieden, zugleich aber infofern mit einander identisch find, als sie von andern auf relativ identische 2Beise unterschieden find, treten fraft dieser Identität in Eine Totalität ausammen und den übrigen gegenüber. Aber die übrigen geben ihrerseits ebenfalls in solche Totalitäten zusammen. Es bilden fich mithin mannichfaltige unterschiedliche Totalitäten. Die Einbeit, fraft deren jede derselben eine Totalität ift, ift eben nur die relative Identität der Unterschiede, durch welche die unter jeder befaßten Einzeldinge von einer Mehrheit andrer unterfchie-Eine solche Identität, welche sonach das in einer den find. Mehrheit von einander unterschiedener Dinge zugleich vorhandene Eine und Identische, also das ihnen allen Gemeinsame ausdrudt, ift nun aber ein Ullgemeines; es ift der Begriff der Allgemeinheit, eine folche Identität zu feyn.

Sie unterscheidet sich von der s. g. reinen Identität da durch, daß das in den mannichfaltigen Einzelnen Eine und Identische keineswegs schlechthin identisch, keineswegs unterschiedslos, sondern nur ein relativ Identisches ist, indem ja das unter einer solchen Identität befaste Mannichsaltige an sich (je des vom andern) unterschieden und nur in Beziehung aus eine andre Mehrheit von Dingen identisch ist. Sie ist ferner auch von der bloßen Gleichheit unterschieden. Denn letten

ift, wie gezeigt, die partielle Identität: gleich find diejenigen Dinge, die, obwohl anderweitig vielfach unterschieden, zugleich in irgend einer Beziehung nicht unterschieden find, alfo Eine einzelne identische Bestimmtheit haben. (Ein Bogen Bayier und eine Tischplatte von zwei Fuß Länge find in Beziehung auf ihre Größe gleich : fie haben diefelbe Eine identische quantitative Beftimmtheit.) Die Gleichheit ichließt mithin in der Beziehung, in welcher fie besteht, den Unterschied aus. Die Allaemeinheit das gegen ift gerade die relative Identität aller Unterschiede der unter ihr befaßten Dinge und refp. Bestimmtheiten. Gie unterfceidet fith endlich auch von jeder Einheit im engern Sinne. Denn fie ift tein Bufammen, tein Ineinander des Unterschiedenen, in ihr find die Unterschiede nicht aufgehoben, fo daß fie nur noch als Momente innerhalb der Einheit bestünden; fie umfaßt vielmehr das Unterschiedene gerade als Unterschiedenes, als Gesondertes und refp. Getrenntes; fie besteht trop des Außereinanderseyns des Mannichfaltigen, und begreift daher daffelbe nicht in fich, sondern nur unter fich.

3ft aber sonach die Allgemeinheit begrifflich die relative Adentität der Unterschiede, durch welche eine Mehrheit von Dingen oder Bestimmtheiten als eine Totalität von allen übrigen fich ausscheidet und andern Totalitäten gegenübertritt, fo jedoch, daß die mehreren unter ihr befaßten Dinge zugleich von einander unterschieden und resp. getreunt bleiben, fo befaßt die Allgemeinheit eben damit die Besonderheit unter fich. Denn die Besonderheit im engern Sinne (d. h. in ihrer Beziehung auf die Allgemeinheit) ift begrifflich Dasjenige, worin die mehreren unter einer Allgemeinheit befaßten Dinge und Bestimmtheiten oon einander unterschieden find, alfo die Differens der reativ identischen Unterschiede von einander, die Differenz derelben innerhalb ihrer relativen 3dentität. Die Besonderheit ft mithin begrifflich von der Allgemeinheit unterschieden und doch ualeich in ihr befaßt, Moment derfelben, d. h. beide bilden carifflich eine in sich unterschiedene Einheit.

Entsteht nun mit der Unterscheidung der Dinge nach den erschiedenen Beschaffenheits = und Wesenheitskategorieen noth= vendig eine Mannichfaltigkeit solcher Totalitäten und kön= en diese nur mannichsaltige seyn, sofern sie in Bezichung uf die relative Identität des unter ihnen befaßten. Besoudern,

29 \*

also in Beziehung auf die Allgemeinheit, als Totalitäten, von einander unterschieden sind, so ist der formale (logische Begriff der Allgemeinheit nothwendig eine Kategorie. Denn demnach ist die Allgemeinheit überhaupt, d. h. die Art und Beise (Form), in welcher jede relative Identität von Unterschieden, also alles Allgemeine, von allem Nicht-allgemeinen unterschieden ist, nothwendig diejenige Beziehung, in welcher jene mannichsaltigen Totalitäten unterschieden sevie und werden müssen. Sie ist also der allgemeine Beziehungs oder Geschiepunkt ihrer unterschiedenheit, also auch die allgemeine Norm der sie unterschieden benden Thätigkeit, das allgemeine Unterschiedskriterium und Prabicament derselben.

Die Allgemeinheit als Rategorie ift der logische Be griff, oder was daffelbe ift, der formale Begriff der Allgemeinheit fällt in Eins zusammen mit dem Begriffe als logifcher Form überhaupt. Der logische Begriff ift fonach Die formale allgemeine Allgemeinheit, zu welcher jene mannichfaltigen Totalitäten als die concreten, bestimmten Allgemeinheiten, die mittelft der Rategorie des Begriffs gefest merben, wie die Besonderheit der einzelnen Dinge zu ihrer 2016gemeinheit fich verhalten. Denn der logische Begriff ift banach das in allen den bestimmten, unterschiedenen Allgemeinbeiten Eine und Identische, Dasjenige, worin und wodurch jede derselben trot ihrer Unterschiedenheit von der andern doch eine Allgemeinheit ift, also das ihnen allen Gemeine, die relative Identität ihrer Unterschiede, mithin in Beziehung zu ihnen Dasfelbe, was jede concrete Allgemeinheit in Beziehung zu dem unter ihr befaßten Besondern ift. Der logische Begriff als Rateaorie ist aber zugleich das die concreten AllgemeinBeiten Denn nur ihm gemäß und mittelft feiner werden Bestimmende. ste als bestimmte (unterschiedene) gesett, erhalten sie also ibre Bestimmtheit. Bas aber von der logifchen Allgemeinheit gilt, muß auch von jeder concreten, bestimmten Allgemeinbeit Denn fie ift nur Allgemeinheit fraft ihrer relative gelten. Identität mit der logischen Allgemeinheit, also nur, fofern fie zu dem unter ihr befaßten Besondern in demfelben Berhältnif fteht, wie die logische Allgemeinheit zu ihrer Besonderheit. lin) in der That leuchtet von felbst ein, daß jedes Besondere nick

Bloß durch feine Unterschiedenheit von andrem (unter derselben Allgemeinheit befaßten) Befondren, sondern gerade als Besondres dadurch bestimmt ist, daß es durch dieselben identischen Unterschiede, wie das andre Besondre, von allen übrigen Dingen unterschieden ist, — d. h. daß jedes Besondre als solches durch seine Allgemeinheit bestimmt ist. Das Besondre als bestimmt durch das Allgemeine gesaßt, ist das Einzelne.

Der logifche Begriff ift Ordnungstategorie, und zwar die Ordnungskategorie xar' éhozyv. Denn einerfeits ift, wie fcon gezeigt, jedes Brincip der ordnenden Thatigkeit entweder fcon an fich ein Begriff, oder wirft doch in der Beise des Bes griffs, indem es das zu Ordnende bestimmt und in feiner Ords nung fich ausdrückt. Undrerscits ift es der logische Begriff, durch Den jene mannichfaltigen Totalitäten gesett und damit die Dinge in bestimmte Rreife ausgeschieden, alfo zusammengestellt und refp. gesondert werden. Gie werden damit begrifflich ge-Denn jede folche Totalität, welche durch den logis ordnet. fchen Begriff bestimmt wird, ift felbst ein bestimmter, concreter Beariff (ein Gattungsbegriff). - Daß durch den Einen allges meinen Zwedbegriff die Ordnung der Dinge in der Beit herges ftellt wird, haben wir bereits dargethan. Daß auf dem Gattungsbegriffe und feinen unter ihm befaßten Artbegriffen, die burch den logischen Begriff gesetzt werden, die Ordnung der Dinge im Raume beruhe, werden wir im Folgenden nachweis Bir haben zuvor unfere Ableitung und Bestimmung des fen. Begriffs im logischen Sinne des Worts näher zu erläutern und vor Migverständniffen und Einwänden, welche von andern Auffaffungsweisen ber uns entgegentreten tonnten, zu fcuten.

Fragen wir zunächft nach der Thatsache des Bewußtseyns: wie entsteht in unserm Bewußtscyn die Vorstellung eines Allgemeinen oder der Begriff, sofern er (schon feinem Namen nach) zunächst nur ein Allgemeines bezeichnet, das eine Mannichsaltigeit von einzelnen Dingen und resp. Bestimmtheiten unter sich vegreift? Aus der Antwort darauf wird sich zugleich ergeben, vas der Begriff sey und zu bedeuten habe. Die eine Antwort von Geiten der älteren formalen Logik) lautet: dadurch, daß vir bei der Betrachtung einer Mehrheit von Dingen von allen en Merkmalen, durch welche sie von einander unterschieden sind, "abstrachiren," und nur diejenigen im Auge behalten, welche in

allen diefelben, gleichen, identischen, also allen gemeinfam find: die Gefammtheit oder der Inbegriff der letteren ift der Begriff, das Allgemeine, das die mannichfaltigen Dinge unter fich befaßt. Dem ftimmt Rant bei, nur daß er zwischen dem logischen ange lptischen Geschäft, die Anschauungen ,, unter " Begriffe zu bringen, und dem metaphyfischen funthetischen Geschäft, fie (mittelft Der Rategoricen) "auf" Begriffe zu bringen, unterscheidet. 28ir haben also 3. B. mehrere Dreiede vor uns und veraleichen fie unter einander; da finden wir angeblich, daß sie trog ihrer verschiedenen Größe und Lage, trop der Verschiedenheit ihrer Linien und Binkel, doch fämmtlich drei fich schneidende Linien und drei Winkel haben: faffen wir alfo nur das in's Auge und abstrabis ren von jener Verschiedenheit, fo haben wir das in allen Eine und Identische, allen Gemeine, - den Begriff des Dreieck. Allein die drei Linien und Bintel, die fie alle gemein haben follen, find ja in Babrheit je drei verschiedene Linien und verfchiedene Binkel, mithin nicht ein in allen Gines und 3den-3ch foll freilich von diefer Berschiedenheit "abstrahiren." tisches. Aber indem ich dieß thue, abstrahire ich von jedem der Dreiede felber, die Mehrheit der verglichenen Dreiede verschwindet mir, und ich behalte drei völlig unbeftimmte Linien und reiv. Winkel übrig. Allein drei völlig unbestimmte Linien können sich unmöglich schneiden: indem fie fich schneiden, erhält jede nothwendig eine bestimmte Größe, und es entsteht ein bestimm. tes Dreieck, das von andern durch die Größe feiner Linien und Binkel unterschieden ift. So lange wir auch verschiedene Dreiede unter einander vergleichen mögen, wir finden durchaus nichts, das trop ihrer Unterschiedenheit ihnen allen gemein wäre. Noch deutlicher ift dieß bei den gegebenen Naturgegenständen. Bir vergleichen z. B. zwei oder drei Bäume unter einander, um das ihnen Gemeinfame, Identische zu finden. Allein wohin wir auch blicken mögen, überall finden wir nur Berschiedenheit: in feinem Blatte, in feinem Zweige 2c. gleicht ein Baum dem andern; es ift bei aller Abstraftion schlechthin unmöglich, eine ihnen allen gemeinfame, identische Bestimmtheit zu entdeden Außerdem fragt es sich, - wie Lope mit Recht erinnert, worin die Garantie liege, daß durch das bloße Abstrahiren nich gerade ein folches Mertmal weggelaffen werde, ohne welche die Busammenfaffung aller übrigen finnlos wird, und weit entfemt,

eine größere Menge einzelner Borftellungen unter fich zu befaf. fen, vielmehr gar keine mehr zu faffen fabig ift? - Bergleichen wir dagegen verschiedene Dreiecke nicht bloß unter einan. der, fondern vielmehr mit verschiedenen Biereden oder Fünfs . e ct en, fo zeigt fich unmittelbar, daß alle Dreiecte von allen Biers eden durch dieselben Unterschiede unterschieden find, alfo in Beziehung auf die Bierecte (relativ) id entifche Bestimmtheis ten haben. Denn ihr Unterschied von den Bierecten besteht eben darin, daß alle Dreiecke bei aller Berschiedenheit ihrer Linien und Binkel und damit ihrer felbit von einander doch drei fich schneidende Linien und drei Binkel, alle Bierecke dagegen vier fich fcneidende Linien und vier Binkel haben. Die Abstraktion wirft zwar bei diefer Bergleichung infofern mit, als ich von dem, worin die einzelnen Dreiecke von einander verschieden find. absehen, und nur Das in's Auge fassen muß, worin sie von den Bierecten unterschieden find. Aber sie ist nur ein Moment des Aftes; die hauptsache ift die Veraleichung einer Debre beit von Dingen mit einer Mehrheit andrer: nur dadurch entsteht uns die Vorstellung des Allgemeinen.

Die speculative Logik hat indes eine andre Antwort auf jene Frage in Bereitschaft. 3br ift der Begriff die allgemeine, metaybyfifch gesethte Form alles Daseyns, weil die Form des Absoluten. Das Absolute ist es, das nach Begel fich in fich uns terscheidend und die Unterschiede zur concreten Einheit vermits telnd, in diesem Proceffe feiner Selbstentwickelung und Selbstverwirklichung Alles was ift fest und bestimmt. Die Form dies fes Processes aber ift die Form des Begriffs, das Absolute que aleich der absolute Begriff. Denn das Eine, gefaßt in feiner reinen Identität mit fich vor feiner Diremtion = in = fich, ift das reine abstraft = Allgemeine; die Gegenfäße, in die es fich unterscheidet, find das Besondre; die concrete Einheit, zu der diese fich aufheben und in der somit das Allgemeine, aber als concrete in fich unterschiedene Ginheit, wiederhergestellt wird, also als die Einbeit des Besondern und Allgemeinen, ift das Einzelne (Subjekt). Das Absolute als logische 3dee verhält sich zur Ratur, ju der es fich entäußert, wie das Allgemeine zum Befondern, und die Natur wiederum zum Geiste wie das Besondre zum Einzeluen. Jedes Moment aber, welches das Abfolute im Broceffe feiner Selbstverwirklichung fest, bat als Moment des Absoluten dieselbe Form des Begriffs. Insbesondere find die Rategorieen, die Momente des Absoluten als der logischen Idee, die reinen, allgemeinen Wesenbeiten, welche mit der "Entsaltung" der logischen Idee zur Natur in die Mannichsaltigkeit des concret Sependen sich ausbreiten, sich dirimiren und besondern. Zugleich aber werden die mannichsaltigen Naturdinge, zusolge der begrifslich nothwendigen stufenweisen Ausbedung der Natur zum Geiste, wiederum unterein and er begrifslich (nach Gattungen, Arten und Exemplaren — Mineral-, Pflanzen- und Thierreich) unterschieden. Jedes concrete bestimmte Ding ist mithin ein Besondres und resp. Einzelnes, das durch die Bermittelung (die Diremtion-in-sich 2c.) eines Allgemeinen geset und bestimmt ist.

Begel deducirt sonach den Begriff als logische Form das burch, daß er vom Abfoluten und fomit vom Brincip der Detaphyfit aus nachweift, wie der Begriff die allgemeine Form Des Seyns und des Deukens, weil die Form des Absoluten, an fich fey. Aber er weift nicht nach, wie in unferm Bewußt. fepn die Borftellung des Allgemeinen, der Begriff, entstehe. Und doch räumt er felbst das Unleugbare ein, daß unfere Gedanken nicht dadurch zu Stande kommen, daß das Eine (abftrakt - Allgemeine) fich in fich unterscheidet und die fo gesetten Unterschiede zur concreten Einheit vermittelt, daß vielmehr in unferm Denken das ganz bestimmte, concrete Einzelne (die bestimmte einzelne Empfindung — Berception) das Erfte ist. von dem aus erft die Vorstellung des Allgemeinen fich bildet. Von Hegels Grundansicht aus ist es in der That unmöglich, den Ursprung unserer Begriffe nachzuweisen. \*) Denn ihm ift das

•) Die Debuction am Anfange ber Phänomenologie, daß das eingelne finnliche Ding, das "Dieses" in der doppelten Gestalt des Jest und des Hier, "verschwinde" und in das Allgemeine als "ein Einfaches, das durch Negation ist, weder ein Dieses noch Jenes, ein Nichtdies, das durch Negation ist, weder ein Dieses zu sens, "sin Einfadies, das durch Negation ist, weder ein Dieses zu sens, "sin Angediese, — diese Deduction kann den gesorderten Nachweis nicht vertreten. Denn damit ist der Ursprung unserer Vorstellung des Allgemeinen keineswegs dargethan. Das einzelne finulich wahrgenommene Ding, dieses Jest z. B. "diese Nacht" oder dieses Hier z. B. "dieser Baum," verschwindet zwar wohl, indem die Nacht in Tag übergeht und der Baum abstirbt oder, wenn ich mich umwende, meiner Wahrnehmung sich entzicht und "diesen hausse" Blatz macht. Aber statt des Verschwundenen erscheins keineswegs ein Allgemeines (etwa das allgemeine Jest oder das allgemeine Hier, nach Allgemeine nicht das relativ Identische, das eine Mannichfaltigkeit von Besondrem unter sich befaßt, bestimmt und damit in ihr sich ausdrückt, sondern das Eine, Einsache, das durch immanente Negativität sich in sich dirimirt und in das mannichfaltige Besondre sich au schebt, also diesem nur immanent zu Grunde liegt, nicht in ihm ausgedrückt erscheint. Sonst müßte nach Hegel auch das Absolute als die Eine logische Idee in der Natur erscheinen. Die Vorstellung eines solch en Allgemeinen kann offenbar von der einzelnen Wahrnehmung, also von Dem aus, was in unsern Denken und Bewußtsehn das Erste und die Voraussehung aller übrigen Vorstellungen ist, unmöglich sich bilden. Wie die Logis, zur Metaphysis hypostasirt, aufhört Logis zu seyn, so hört der Begriff, zum metaphysischen Brincip verkehrt, auf, logische Form zu seyn. —

Schleiermacher gründet (in der Dialeftif) feine Lehre von der Begriffsbildung auf den mit unserer Auffassung volltommen übereinstimmenden Satz, daß unsere concreten Gattungsbegriffe in ihrem Ursprunge nicht bloß auf der Vernunstthätigkeit oder der "intellestuellen Funktion" (dem Denken), sondern eben so fehr auf der Sinnesthätigkeit oder der "organischen Funktion" (dem Percipiren im weitern Sinne) beruhen. Er bemerkt, daß der Meusch nur durch die organische Funktion mit der Außenwelt, der Bielheit der einzelnen Objekte, in Beziehung stehe, daß aber dem Sinne diese Welt ein unbestimmtes Chaos sey, indem nicht er, sondern nur die intellestnelle Funktion, die Bernunst, die mannichsaltigen Objekte (Sinnesperceptionen) zu un ter scheiden vermöge. Das Bergleichen und das darauf beruhende Sehen von Unterschieden sey die erste Funktion der Bernunst, das erste Stadium des Processes der Begriffsbildung.

bie Aufchanung ober Borstellung eines folchen, fondern an die Stelle bes verschwundenen Diefes tritt immer wieder nur ein andres Diefes, an die Stelle der einzelnen bestimmten Bahrnehmung nur eine andre bestimmte einzelne Bahrnehmung. Bie ich zu der Borstellung fomme, daß die= fes bestimmte Jest (Nacht) mit jenem bestimmten Jest (Tag) doch in= fosrn identisch fey, als jedes von beiden ein Jest-überhaupt fey, wie ich also zu der Vorstellung dieses Ginen, Einfachen ", das weder Dieses noch Jenes und zugleich gleichgültig ist. Dieses zu feyn," zur Borstellung des Allgemeinen komme, hat Hegel offenbar nicht nachgewiesen.

Die zweite Kunttion fev die einigende und zusammenfaffende Thatigteit, welche die Bernunft zugleich mit dem Unterscheiden vollziehe, indem fie die einzelnen Gegenstände nicht nur gegen einander abarange, fondern auch jeden als eine concrete, mannichfache Bestimmtheiten befassende Einheit fete. Goweit tonnen wir mit Schleiermacher zusammengehen und freuen uns, an ihm eis nen Gewährsmann für unfere Grundanschauung zu haben. 63 fehlt nur die nähere Darlegung, wie das Unterscheiden und Zusammenfassen zu Stande tomme. - womit nich gezeigt haben würde, daß nur mittelft der Rategoricen bestimmte Unterfcbiede und refp. Einheiten gesett werden fönnen, daß also die unterscheidende Vernunft nur gemäß den Rategorieen thätig fep. Die Vernachlässigung dieses Bunkts der Untersuchung rächt sich. Denn in Folge davon tann Schleiermacher bei der unterscheidenden und zusammenfassenden Thätigkeit des Denkens nicht fteben bleiben, um zum Begriff zu gelangen. Er behauptet vielmehr weiter, die Vernunft gebe dem einzelnen bestimmten Bilde des Sinnes, das als solches nur ein verschwindendes sey, zugleich Dauer, Beharrlichteit und indem fie dieß thue, verallacmeinere fie zugleich das Bild, gebe ihm Allgemeinheit, und producire das mit für das Bewußtscyn ein Allgemeinbild, ein "Schema" (Gattungsbild), das nichts andres fey als das einzelne Bild felbit, "aber in der Berschiebbarteit gedacht, d. b. fo, daß es fich verändern kann, ohne aus seiner Art berauszugehen." Diefes "Schema" ift ihm zwar nicht der Begriff felbst im eigentlichen Sinne des Borts, sondern nur das, mas dem Beariffe im Gebicte des Sinnes entspricht, aber es gehört ihm fo nothwendig zum Begriffe, wie die organische zur intellektuellen Aunftion. fo daß der Begriff nur zugleich mit dem Schema sich bildet und nur mit ihm zusammen Begriff ift. "Benn ein Begriff wird und wir betrachten, wie er geworden ift in Beziehung auf die intelleftuelle Fuuftion, fo muffen wir fagen: in der Bernunft lieat dieses, daß das ganze Suftem der Beariffe in's Bewußtsevn treten foll, und ift ein Begriff geworden, fo ift er mirklich in's Bewußtseyn getreten und zwar als eine bestimmte Art zu seyn, weil der Begriff nur in's Bewußtseyn tritt in Beziehung auf etwas durch die organische Affektion Gesettes, die ein afficirendes Seyn voraussest. Das Resultat von dieser Seite ist also, daß nur im Bewußtseyn eine bestimmte Art des Seyns gesetzt und diefes

Seyn in seine Gränzen eingeschloffen ist. Was ist aber das Resultat aus dem Geschtspunkte der organischen Funktion betrachtet? Da hat sich in dieser aus der unbestimmten Masse ausgeschieden und im Sinne sizirt eine Gestaltung, welche nur einem bestimmten Orte im Systeme der Begriffe, nämlich dem, der nun ins Bewußtsevn getreten ist, als eine bestimmte Art zu seyn entspricht, und dieses beides, das Bewußtseyn eines bestimmten Geyns und das Fiziren eines ihm entsprechenden Bildes, ist ein und derselbe Moment und nur inwiefern beides zugleich wird, ist ein wirklicher Begriff geworden. Dieses, was in dem Sinne fizirt und auf den Begriff als partielles objektives Bewußtseyn bezogen wird, hat man das Schema des Begriffs genannt d. h. dasjenige, was dem Begriffe im Gebiete des Seyns entspricht."

Danach scheint es, als ob ihm die Begriffe im eigentlichen Sinne ursprüngliche, a priori (aber unbewußt) in der Bernunft bereit liegende Typen von den möglichen "Arten des Seyns" mas ren, die aber nur durch Mitwirfung des reellen Seyns, alfo der organischen Funktion, ins Bewußtfeyn treten können und dann unter der Form des Schemas sich darstellen. Wie dem indeß auch fey, für Schleiermachers Lehre von der Bildung der bewuße ten Begriffe ift die Entstehung der f. g. Schemata von entscheis dender Bedeutung. Sier aber liegt eine große Unflarheit. Man fieht nicht ein, wie die Bernunft dem einzelnen bestimmten Bilde Allgemeinheit geben tann, noch wie fie bazu fommt, dieß zu thun. Bie tann das allgemeine Bild das einzelne Bild felbft feyn, nur in der Berschiebbarkeit gedacht ? Das verschiebbare Einzelne ift ja einerfeits noch tein allgemeines, und hort andrerfeits auf, ein Einzelnes, Beftimmtes zu feyn: bas einzelne beftimmte Dreieck tann ich durch blopes Berfchieben gar nicht ändern, und wenn ich es in der Unbeftimmtheit dente, daß feine Linien beliebig verlängert, verfürzt und anders gestellt werden tonnen, fo dente ich es nicht als ein einzelnes, bestimmtes. Sedenfalls tann nicht behauptet werden, daß das Schema dasjenige fey, "was dem Begriffe im Gebiete des Ginnes entspreche. " Denn nach G. felbit gebort es gar nicht in das Gebiet des Sinnes: für letteren ift ja die Belt ein unbestimmtes Chaos; fcon die einzelne bestimmte Anfchauung und Vorstellung entsteht ja nur durch die unterscheidende und zusammenfaffende Thätigkeit der Bernunft und das Schema ift so ganz und gar ein Vernunstprodukt, daß es, da nicht dargethan ist, wie das reelle Seyn irgend eine Veranlassung zur Erzeugung deffelben gebe und geben könne, als ein bloß subjektives, selbstgemachtes Gebilde der intellektuellen Junktion erscheint, dem keine Objektivität beigemeffen werden kann.

Diefes subjettive, dem rellen Sevn gang abgetehrte und infofern willführliche Berfahren der Bernunft tritt noch deutlicher bervor im Folgenden, wo Schleiermacher, um über die Schemata als die erften, niedrigften, concretesten Gubjett - und Bradicatbeariffe binaus zu den boberen allgemeineren Begriffen zu gelangen, ben Schematifirnngsproces in einen zweiten, abnlichen über-"Seben wir darauf, wie mit dem einzelnen Bilde geben läßt. bas allgemeine entsteht, fo tonnen wir uns denten, daß, wenn die ganze Daffe auf diefe Beife durchdrungen ift, dann ein zweiter Brocen auf derfelben Stufe entsteht, wo die allgemeinen Bilder wieder als einzelne neben einander gestellt werden ohne Bufammenhang, wieder als caotische Masse, nur im höheren Sinne, aber doch als in fich verworrene Mannichfaltigkeit, weil ihre Berbältniffe unter einander nicht bestimmt find." Sier ift bereits Alles fo völlig subjektiv geworden, daß das Gauze auf einer bloften Denfmöglichfeit beruht: wir tonnen cs uns eben nur denten, daß jener zweite Broces entstehe, und wenn er wirflich entsteht, fo ift es nur unsere eigne subjettive Denftbatiafeit, die ibn ausführt. Die so entstehenden Begriffe haben ichon gar teine Beziehung mehr zur Realität und Objektivität, und der lette, bochfte, allgemeinfte Begriff, in welchem G. den Bildungsproceft der Begriffe enden lagt, der Begriff des Beltalls, fcwebt ganglich in der Luft.

Die nenere formale Logik, welche, obwohl in Opposition gegen die speculative, doch bestrebt ist, die Mängel der älteren zu verbessern und insbesondre den Ursprung der Begriffe (die von jener ohne Beiteres vorausgesetzt wurden), wenn auch nur in einer psychologischen Einleitung, zu erklären, geht von der sinnlichen Anschauung aus und läßt von ihr aus die Begriffe dadurch sich bilden, daß die einzelnen Vorstellungen, die aus der Bahrnehmung mehrerer ähnlicher Gegeustände entspringen, bei der Reproduktion zusammenschmelzen, indem das wiederkehrende Achnliche, Gleichartige, dem Bewußtseyn sich einprägt, das wechseinde Beiwert dagegen, die veränderlichen, ungleichartigen Be-

ftimmtheiten, die als folche fich gegenseitig bemmen und verwo fchen, in den Sintergrund zurüchtreten. Rachdem auf diefe Beife das Gleichartiae in der Totalanschanung ein bedeutendes Uebergewicht über das Berschiedenartige erlangt bat, und die immer noch zurückbleibende fremdartige Ruthat durch eine böhere Reflexion, welche die eigne Borstellung zu ihrem Borgestellten macht, entfernt ift, steht die Totalanschauung als (allgemeiner) Begriff So bilden fich die Begriffe nach herbart, dem Trenda. delenburg (Gefch. d. Rateg. S. 369. Log. Unterf. II, 153. f.) in diesem Bunkt folgt. Auch ftimmt damit im Besentlichen überein, was Sigwart (Logif §. 17. 27 f.) und E. Reinhold (Theorie des Erkenntnisvermögens S. 114 f. Bjochologie und Logit G. 155 ff.) über die Entstehung der Begriffe fagen, nur daß fie die allgemeinen Borftellungen (Gemeinbilder) von den Begriffen noch unterscheiden, und zur Entstehung der lettern ans jenen die abstrahirende Thätigkeit in Anspruch nehmen. Auch erkennt Reinhold die ordnende Macht der Beariffe und den Begriff an fich (als logische Form) als ,, intellektuelle Ordnungs. norm" ausdrücklich an. Obne Zweifel entsteben durch jene bei der Reproduction eintretende Verschmelzung des Gleichartigen und Bermischung des Ungleichartigen bochftens ,allgemeine Borftellungen" oder Dasjenige, was Schleiermacher "Schema" nannte und Rant unter demfelben Ramen für ein Broduft der ichematifirenden Einbildungsfraft, welche zu den reinen Stammbegriffen des Berftandes wie zu den concreten (Gattungs =). Begriffen der Dinge entfprechende Borftellungen oder Gemeinbilder ichafft, ers flärte. Nach Fries (Logif G. 64 f.) wirft bei der Entstehung Diefer Schemata ichon die Abstraktion mit. Wie inden auch folche "allgemeine Borftellungen" oder "Schemata" fich bilden mos gen, - wir bestreiten feineswegs die Richtigkeit ihrer oben angeführten Ableitung, - jedenfalls find fie teine Begriffe in der logischen Bedeutung des Borts. Der hergang ihrer Entstehung ift vielmehr ein rein psychologischer. 28ir find daber nach diesem ihrem Ursprunge durchaus nicht berechtigt, das Allgemeine, das in ihnen ausgedrückt ift, auf die unter fte befaßten Dinge oder objettiven Anschauungen felbft zu über-Lettere haben keinen Theil daran. Die allgemeinen tragen. Borftellungen find, wie bei Rant und Schleiermacher, fo auch nach diefer Ableitung immer nur fubjektive Gebilde unfers.

Dentens, Brobutte des pfpchologischen Mechanismus der Reprobuttion, mit der die Dinge, die objektiven Anschauungen, nichts au schaffen haben. Gie mögen jur Entstehung der Begriffe infofern mitwirken, als fie den Berstand veranlassen, die zu Einer allacmeinen Borftellung verschmolzene Mchrheit einzelner Aufchauungen (Dinge) mit einer andern Mcbrhcit zu vergleichen. Aber Begriffe felbit tonnen fie nimmermehr feyn und werden. Denn ba ihnen alle Beziehung zur Objektivität fehlt, fo können fie auch teine Mehrheit von Objekten, ja nicht einmal eine Mehrheit einselner bestimmter Borftellungen unter fich begreifen. Lektere fließen zwar wohl mit der Vermischung ihrer Berschiedenheit bei der Reproduktion zu Einer unbestimmteren Vorstellung zusammen, aber da ihre Verschiedenheit fich verwischt bat, so find fie nicht in und trot ihrer Berschiedenheit unter einer Einheit Ein Begriff aber, der nichts unter fich begreift, tann befaßt. unmöglich ein Begriff heißen. Und die Logik kann ein psycholo= gifches Gebilde, dem alle objektive Bedeutung mangelt und das daher, wenn auch im Allgemeinen auf gleiche Beise, durch den aleichen vivchologischen Mechanismus entstanden, doch in den verfciedenen menschlichen Seelen eine febr verschiedene Gestalt annehmen wird, unmöglich für eine log ifche Form gelten laffen. Bird dem Allgemeinen des Begriffs alle Realität und Objeftivität genommen und es in nominalistischer Beise zum bloß fubjettiven Gebilde unserer Seele berabgesett, fo bort die Logif auf Logik zu sevn, und geht nnter in der Bsychologie. Bie aber einem folchen Gebilde durch eine "höhere Reflexion" oder durch "Abstraftion" eine objektive Bedeutung, die ihm an sich in keiner Beziehung zusommt, oder auch nur die Form des Begriffs als einer Einheit, die ein Mannichfaltiges unter fich befaßt, verliehen werden könne, ift durchaus nicht einzusehen.

Eine andre Ansticht noch macht Loge (Logit S. 71 f.) geltend. Er bemerkt zunächst mit Recht, daß der Begriff keineswegs nur eine geringere, sondern sehr wohl die gleiche Anzahl von Merkmalen enthalten könne, als die unter ihm befaßten Einzeldinge. Dieß ist in der That ebenfalls gegen die Genesis der Begriffe durch Abstraktion einzuwenden, während es aus ber von uns entwicklten Aussicht sich vollkommen erklärt. Loge seinerseits läßt die Begriffe dadurch entstehen, daß nur von der individuellen Bestimmtheit der den Einzeldingen zusom-

menden Bradicate abstrahirt, und an deren Stelle ,, die Allgemeinheiten der Mertmale," unter welchen jene Bestimmtheiten befaßt find, geset und zu einem formalen Ganzen verbunden werden. Solche "Allgemeinheiten" (Bräditatbegriffe), wie Rlang, Farbe, Schwere, muffen nach Lope bereits in unferm Bewußtfepn fich gebildet haben, ehe allgemeine Begriffe entstehen Sie find nach ibm feine Begriffe, fondern haben nur fönnen. darin ihre Bedeutung, daß fie "eine Reihe qualitativ verschiedener und fich gegenseitig ausschließender Elemente in ihrem Umfang coordinirt enthalten, als Eintheilungsglieder einer Sphäre, melche eine Gleichartigkeit der Bezichung befigen, aber nie gu Beariffen werden können, weil fie in fich einfache Qualitäten find und baher einer logischen Form, die nur auf Bufammensegungs. arten beruhen tann, gar teinen Angriffspunft gewähren. " Sie bilden fich daber nicht durch einen abstrahirenden Aft des Denfens, fondern nur "durch eine pfychologische Nothwendigkeit." ---Allein dieje Erklärung von der Entstehung der Begriffe laßt fie im Grunde unerflärt, da fie den Urfprung jener "Allgemeinheiten der Merkmale" nicht erklärt, sondern in das Dunkel einer psychologischen Nothwendigkeit zurückschiebt. Außerdem aber befiken diefe ... Allgemeinheiten", wie Rlang, Farbe, nicht bloß eine Gleichartigkeit der "Beziehung", fondern auch eine Gleichartig. feit der Bestimmtheit, da alle Rlänge, alle Farben nur verfchiedene Grade der Geschwindigkeit der Luft - und resp. Netherwellen find. Baren fie in fich einfache Qualitäten, die von einander wie von andern nur verschieden wären, befäßen fie feine Gleichartigkeit der Bestimmtheit, d. b. feine 3dentität der Unterschiede in Beziehung auf andre Qualitäten andrer Art, fo könnten fie offenbar auch teine Gleichartigkeit der "Beziehung" Und endlich, wie könnte und dürfte ich von der eigent. befiken. thumlichen Bestimmtheit der einzelnen Mertmale der Dinge ab. ftrabiren und an deren Stelle jene "Allgemeinheiten" fegen, wenn lettere nur eine Gleichartigkeit der "Beziehung" der einzelnen Mertmale auf irgend etwas andres ausdrückten? Damit batte ich ja von den einzelnen Merfmalen felbst abstrahirt, und an deren Stelle nur ihre gleichartige Beziehung, d. h. etwas Den einzelnen Merkmalen möglicherweise ganz Meußerliches, gefest; und der allgemeine Begriff, die Gattung, befaßte nicht eine Mehrheit von einzelnen Dingen, Exemplaren, jaudern nur eine Mehrheit solcher gleichartigen Beziehungen miter fich.

Aft fonach icon der Ursprung der mannichfaltigen concres t en (Subjeft- und refp. Pradicat-) Begriffe nach den bisherigen Erflärungspersuchen ichmer zu bearcifen, fo zeigt fich das Ungena. gende derfelben noch flarer, wenn wir nach der Entstehung der logifchen, tategorischen Begriffe in unferm Bewußtjem fragen. Alle Rategorieen wirken zwar als immanente Normen unserer unterscheidenden Thätigkeit von Anfang an, unmittelbar und unbewußt in unserm Denken. Aber alle Rategorieen find zugleich Begriffe, indem jede ein formal Allgemeines bezeichnet, unter welchem alle die mannichfaltigen ibr gemäß gesetten Unterfciede befast find und welches in diefen Unterschieden, eben weil fie ihr gemäß geseht und durch fie bestimmt find, fich ausdruck. Als Begriffe fommen fie uns mit der fortschreitenden Entwides lung des Dentens zum Bewustlevn: jeder einigermaßen gebildete Mensch bat einen wenn auch noch fo unflaren Begriff von Qualität, Quantität 2c. Bie also entsteht 3. B. der Begriff der Qualität-überbaupt? Durch bloke Abstraktion unmöglich. Denn was oben im Allgemeinen gegen dieje Entstehungsweise von uns eingewendet wurde, tritt bier noch weit evidenter und unleugbarer hervor. Benn ich die mannichfaltigen Eigenschaften unter ein ander veraleiche und von der individuellen Bestimmtheit der einzelnen abstrahire, um das ihnen allen Gemeine, Identische zu finden und festzuhalten, so behalte ich schlechthin nichts übrig. Denn jede einzelne Gigenschaft uft nur eine einfache Bestimmtheit, ein gesetter qualitativer Unterschied: jede besteht, der andern gegenüber, nur in diefer einfachen Bestimmtheit. Eben is wenig fann der Begriff oder auch nur die "allgemeine Borftels luna" der Qualität-überhaupt durch jenes Zusammenschmelgen Des Gleichartigen und Sichverwischen des Ungleichartigen fich bilden. Denn hier giebt es nichts Gleichartiges im Unterschiede von Ungleichartigem, weil jede einzelne Eigenschaft nur Gine einfache Bestimmtheit ift. Richt einmal der concrete Bradicatoder Eigenschaftsbegriff 3. B. der Farbe tann durch jenes Berfchmelzen und Berwischen entstehen. Denn Roth und Blau find, auf einander bezogen, gang und gar ungleichartig, fie haben. mit einander verglichen, durchaus nichts Gleichartiges; fönnte ihr Unterschied in einer Gesammtvorstellung fich vermischen und

aufheben, fo maten fie felbst aufgehoben, d. b. nichts von ibnen wäre in der Gesammtvorstellung enthalten. Wie wäre auch eine Vorstellung möglich, in welcher Blau, Roth, Gelb, Grün zc. in Gins zusammengeschmolzen wären! Rur nach dem ich bereits die Farben mit andern Eigenschaften verglichen und babei bemerkt habe, daß fie auf dieselbe gleiche Weise von andern Eigenschaften unterschieden find (etwa zunächft infofern, als ich fte alle durch das Auge mahrnehme 2c.), könnte biefes Gleichartige - die relative Identität ihrer Unterschiede von andern Eigenschaften - bei der Reproduction zusammenschmelzen, das Ungleichartige fich verwischen. Aber in Kolge jener Bergleichung habe ich bereits den Begriff der Farbe; er entsteht mithin nicht erft durch das Berschmelzen und Verwischen. Bie endlich nach Begels Ausicht der reine fategorische Begriff der Qualität in die unendliche Mannichfaltigkeit der einzelnen bestimmten Eigenschaften fich foll entfalten, dirimiren, aufheben können, ift eben fo unbegreiflich, als wie umgekehrt von den einzelnen Eigenschaften aus, in denen nichts von dem aufgehobenen reinen Begriffe erfcbeint, fich in unferm Bewußtfeyn der Begriff der Qualität foll Bilden fönnen.

Rehmen wir dagegen an, daß die Dinge an fich mittelft ber Katcgorie ber Qualität unterschieden, und daß demgemäß mannichfaltige einzelne Eigenschaften geseht find, die ichon an fich unter dem formal allgemeinen Begriff der Qualität befaßt find und dies Allgemeine in fich darftellen; fo wird unfer Denfen, nachdem es dabin getommen ift zu bemerten, daß die Größe Diefes Tifches eine andre Bestimmtheit ift als die Farbe oder Die Schwere deffelben, nachdem es alfo den Unterschied einer einzelnen analitativen von einer einzelnen quantitatis pen Bestimmtheit bemerkt hat, bald fich von felbst veranlaßt finden, die mannichfaltigen qualitativen Bestimmtheiten, die ihm befannt find, mit den mannichfaltigen quantitativen zu vergleis chen, und dabei eben fo leicht bemerten, daß alle qualitativen Durch diefelben gleichen Unterschiede von allen quantitativen uns terichieden find. Unfer Denten wird diefe Bergleichung zunächft aang unwillführlich und unbewußt, implicite mit der Auffaffung iener Bestimmtheiten, anftellen und damit wird fich ihm die res lative Identität der Unterfchiede eben fo unbewußt, im blogen Befuble, einprägen d. b. es wird einen wenn auch bochit un.

30

flaren Begriff von Qualität und Quantität überhaupt gewinnen, obne fich feiner deutlich bewußt zu fepn. Mit der weiterschreitenden Reflexion auf den Inhalt des Bewußtfeyns wird er aber bestimmt hervortreten, und mit der weiteren Rachfrage danach anch die Entstehung deffelben sich aufklären. Bir beftreiten auch nicht, daß, ebe es zum Begriffe der Quglität-überhaupt kommt, zuvor die concreten Gigenschaftsbegriffe, wie Klang, Farbe, Schwere 2c., fich gebildet haben und den Uebergang zur Bildung des Begriffs der Qualität vermitteln mögen. Aber diese concreten Begriffe entstehen als Begriffe ficherlich immer nur auf diefelbe Eine Beise, durch Bergleichung einer Mehrheit von einzelnen Eigenschaften (z. B. der Farben) mit einer Mehrheit von andern (3. B. ber Rlänge); alfo auf Diefelbe Beife, in welcher sich dann weiter der kategorische Begriff der Qualität bildet. Mit ihm kommt uns zugleich sein Unterschied von dem Begriffe der Quantität zum Bewußtseyn: mit der Fassung der Rategorieen als formal allgemeiner Begriffe werden fle zugleich von einander unterschieden. Und indem wir endlich darauf reflektiren, daß wir diese Begriffe nicht bloß als ruhende Vorstellungen in unferm Bewußtseyn tragen, sondern daß wir ihnen gemäß alle die mannichfaltigen Dinge und deren Bestimmtheiten unterscheiden und resp. unter concrete (Brädicat. und Subjekt.) Be griffe befaffen, finden wir, daß die Rategorieen wefentlich die allgemeinen Normen unferer unterscheidenden Denkthätigkeit und die allgemeinen Unterschiedsfriterien der Dinge find, d. b. et kommt uns ihre specifisch logische, kategorische Natur zum Bewußtfevn. -

§. 45. Sind nun sonach alle Rategorieen Begriffe, und werden die mit der Unterscheidung der Dinge nach den Beschaffenheits- und Wesenheitskategorieen gesetzten Unterschiede nothwendig zugleich selbst wiederum als relativ identische und relativ unterschiedene und somit implicite als Momente unterschiedlicher Allgemeinheiten gescht, so sind und werden die Dinge mit ihre Unterschiedung nach den Beschaffenheits- und Wesenheitskate gorieen zugleich implicite begrifflich unterschieden: die Anwendung der Beschaffenheits- und Weschneitskategorieen involvirt die Anwendung der Kategorie des Begriffs, weil eben jene Rategorieen selbst Begriffe sind. Andrerseits aber löst fich die Autegorie des Begriffs von den übrigen infofern ab und kommt für fich allein zur Anwendung, als die mittelst der Befchaffenheits- und Wefenheitskategorieen gefetzten Allgemeinheiten (Totalitäten) nur als folche gesetzt und gefaßt werden können, wenn und sofern fie als Allgemeinheiten wiederum von einander unterschieden werden: dieß aber kann nur mittelst der Rategorie des Begriffs geschehen.

Mit der Anwendung derselben werden nothwendig unterfciedliche Beschaffenbeits . und Befenbeits begriffe gefest. Sede mittelft der Beschaffenbeitstategorieen geschte Allgemeinbeit von Beschaffenheitsunterschieden (Bestimmtheiten) ift, von einer andern Allgemeinheit mittelst der Rategorie des Begriffs unterschieden, ein Beschaffenheitsbegriff; jede mittelft der Besenheitstategoricen gesette Allgemeinheit von Besenheitsunterschieden ift, gleichermaßen von einer andern unterschieden, ein Besenheitsbegriff. Denn Begreifen beißt, eine Gefammt. heit relativ identischer Unterschiede, durch Unterscheidung dersels ben von einer andern Gefammtheit, in eine Einheit zufammen. oder als eine in fich unterschiedene Einheit fassen: der Begriff ift nur eine folche Gesammtheit relativ identischer Unterschiede als eine in sich unterschiedene Einheit geset. Berden alfo 3. B. die mittelft der Beschaffenheitstategorie der Qualität gesetten Allgemeinheiten wiederum von einander mittelft der Rategorie des Begriffs unterschieden, fo entstehen unterschiedliche Qualitätsbegriffe, wie Farbe, Rlang, Schwere, garte 2c., d. h. der Begriff der Farbe, des Rlanges 2c. entsteht dadurch, daß die verschiedenen Farben, die als bloße Gradunterschiede derselben Qualität von andern einzelnen Eigenschaften durch identische Unterschiede unterschieden find und fos mit unter Eine Allgemeinheit gehören, auch als eine folche Alls gemeinheit, in ihrer relativen 3dentität gefaßt werden. Dieß ift aber nur möglich, fofern fie von einer and ern Allgemeinheit (3. B. der Rlänge) mittelft der Rategorie des Begriffs unterschieden werden : eben damit wird zugleich die Gesammtheit ihrer identischen Unterschiede zur Einbeit zusammens und fo als Begriff gefaßt.

Die so entstehenden Beschaffenheits - und Wesenheitsbe--griffe sind nun aber nichts andres als die mannichfaltigen Prädisat- und Subjektbegriffe, mit denen wir täglich umgehen und die wir in unferm Bewußtfeyn meift icon vorfinden, wann wir auf den Inhalt deffelben und die Thatigteit unfers Dentens au reflektiren beginnen. Die Begriffe: Blau, Roth, hart, Dicht, Glatt. Somer 2c. (Qualitat); Groß, Rlein, Boch, Breit, Salb, Gans 2c. (Quatialität); Rund, Oval, Edig, Bierectig, Dreiedig 2c. (Bestalt); Sandhoch, Fußhoch, Saushoch, Ellenlang, Sine gerbict 2c. (Maag); Sonneuhell, Blutwarm, Steinhart, Pfeils fonell 2c. (Grad), - find Beschaffenheits - oder Pradifatbegriffe; Menich, Thier, Bflauze, Stein, Bferd, Lowe, Baum, Blume, Haus, Tifch 2c. find Befenheits . oder Subjeftbegriffe. Hinfict. lich der letteren muffen wir, um Migverständniffen vorzubeugen, ausdrücklich darauf aufmertfam machen, daß in ihnen die Gefammtheit der wesentlichen relativ identischen Unterschiede, burch welche eine Mehrheit von Dingen in Beziehung auf eine andre Dehrheit unterschieden ift, zur Einheit zusammengefast werden, daß alfo bestimmte, objektive, fachgemäße Subjektbegriffe in unferm Bewußtseyn nur mit der Erfenntuig der Befenheit der Dinge entstehen und mit der Fortbildung derfelben fich ebenfalls fortbilden. Denn fie entstehen nur dadurch, das wir die Dinge mittelft der Besenheitsfategorieen nach Innerem und Aeußerem, Ganzem und Theil, Befen und Erscheinung, Substanz und Modification 2c. von einander unterscheiden. Dar mit fassen wir, wenn auch anfänglich noch so unflar und ungenau, zunächst jedes einzelne Ding in feiner wesentlichen Bestimmtheit, indem wir von derselben zugleich alles Dasjenige unterscheiden, mas dem Dinge un wefentlich (accidentell) ift. Die Bahrnehmung der Achnlichkeit mehrerer Dinge unter einander veranlaßt uns sodann, die Mehrheit dieser ähnlichen Dinge mit einer andern Mehrheit ähnlicher Dinge zu vergleichen. (Denn die Lehnlichkeit derselben ift eben nur die Folge und der erscheis nende, wahrnehmbare Ausdruck der relativen Identität ihrer Unterschiede von deu andern.) Damit bemerken wir dann, daß die eine Mehrheit der Dinge von der andern durch relativ identische Unterschiede in Bezug auf ihre Besenheit unterschieden ift, daß also die mehreren ähnlichen Dinge eine Anzahl wesentlis cher Unterschiede mit einander gemein haben. Damit entsteht uns die Vorstellung eines ihnen allen (als unterschiedenen 28efen) Gemeinsamen, eines wesentlich = Allgemeinen. Judem wit dann endlich diese Allgemeinheit von einer andern wesentlichen

Allgemeinheit unterscheiden und damit die Mannichsaltigkeit der relativ identischen Unterschiede, durch welche die eine von der ansdern unterschieden ist, zur Einheit zufammenfassen, wird die Vorstellung des wesentlich - Allgemeinen zum Wesenheits - oder Subjett begriffe, zur vorgestellten Einheit der mannichsaltigen relativ identischen wesentlichen Unterschiede.

Aus diefer Entstehung und Bedeutung der Subjektbegriffe erklärt es fich, warum - nach philosophischen Sprachgebrauche wenigstens - Begreifen auch fo viel beißt als: Etwas in feiner Allgemeinheit und Nothwendigfeit ertennen. Denn der Begriff eines Dinges fest danach die Ertenntniß feiner Befenheit, feiner Substanz wie aller der Beziehungen von Grund und Folge. Urfache und Birfung, 3wed und Mittel, in denen es fteht, vor-Ift aber ein Ding substanziell als Folge und refp. Biraus. fung, als Mittel und resp. 3weck und somit als nothwendiges Glied des Zusammenhangs der Dinge, also aus dem allgemeis n en Grunde des Daseyns und der Bestimmtheit der Dinge überbaupt ertannt, fo ift es auch in der Nothwendigteit feiner Entstehung wie feiner Besenheitsbestimmtheit ertannt. Nicht mins Der ergiebt fich nach dem Obigen, warum und mit welchem Rechte nicht bloß herbart, sondern auch wohl zuweilen der Sprachgebrauch des gemeinen Lebens das bestimmte Befen des einzels nen Dinges den Begriff deffelben nennt. Denn danach geht bie Bildung der Subjektbegriffe und die Erkenutniß der Befenheit Der Dinge Sand in Sand: wir werden das bestimmte 2Befen eis nes einzelnen Dinges nicht scharf und klar auffassen können ohne es von andern ähnlichen Dingen zu unterscheiden, und diese eins zelnen Unterschiede wiederum werden wir nicht flar und scharf uns vorstellen können, ohne fle von Demjenigen (Allgemeinen) ju unterscheiden, worin die Dinge ähnlich find, d. h. ohne uns Die relativ identischen Unterschiede, auf welchen ihre Achnlichkeit beruht und durch welche fie von andern Dingen in Bezug auf ihre Befenheit unterschieden find, zum Bewußtfeyn zu bringen. Eben damit aber entsteht uns der allgemeine Subjektbegriff, uns ter welchen die ähnlichen Dinge gehören, und indem wir ihre Achnlichkeit und somit die relative Identität ihrer Unterschiede von andern auffaffen, fubfumiren wir fie zugleich implicite uns ter ihren Subjektbegriff. --

Jeder Subjett - und Pradicathegriff befaßt bedingend und

bestimmend eine Bielheit von Einzelnem unter sich. Diese Biels heit, als besaßt, bedingt und bestimmt von einem Begriffe, ist eben damit selbst als eine Total-Einheit gesetzt und resp. gedacht. So gesaßt ist eine solche Bielheit eine Gattung, der sie befassen Begriff ein Gattungsbegriff, jedes unter ihm besaste Einzelne ein Exemplar seiner Gattung. Mit der Unterscheidung der Dinge nach der Kategorie des Begriffs werden sie mithin zugleich in mannichsaltige Gattungen unterschieden; mit der Entstehung der mannichsaltigen Subjektbegriffe entstehen eben so viele Gattungsbegriffe. Jedes Ding gehört einer bestümmten Gattung an, ist nothwendig Glied Einer Totalität, die audern Totalitäten gegenübersteht.

Die mannichfaltigen Exemplare Einer Gattung tonnen nun aber innerbalb diefer Einheit felbit wieder nach relativer 3dentität und Differenz ihrer Unterschiede, also nach Allgemeinbeit und Besonderheit, von einander unterschieden seyn: es können. Die mannichfaltigen Unterschiede, durch welche die einzelnen Gremplare Einer und derfelben Gattung von einander unterfchies den find und bleiben, wiederum (mittelft der Rategorie des Begriffs) so gesetzt und bestimmt seyn, daß eine Mehrheit von Exemplaren, veralichen mit einer andern Mehrheit derselben Gattung. durch relativ identische Unterschiede unterschieden erscheint. Diefe Unterschiede werden die Gefammtheit der wesentlichen Unterschiede, durch welche alle Eremplare der Gattung von den Exemplaren andrer Gattungen unterschieden find und welche, zur Einheit zufammengefaßt, den Gattungsbegriff bilden, in besonderer Form, modificirt, ausdrücken. Damit aber tritt innerhalb derfelben Gattung die eine Mehrheit von Exemplaren als eine Totalität der andern Mehrheit gegenüher. Es find innerhalb der Gattung, in und mit ihr felbit, neue Allgemeinheiten geset; welche zu der fie unter fich befaffenden Gattung wie das Besondre zu feinem Allgemeinen, zu den unter ihnen felbst befaßten Exem. plaren bagegen wie das Allgemeine zu feinem Besondern (Einzelnen) fich verhalten. Eine folche Allgemeinheit, die fonach blog ihren Exemplaren gegenüber eine Allgemeinheit, der Gattung go genüber nur eine Besonderheit, also nur eine relative Allgemeinheit ift, nennen wir eine Art (species); die Mannichfaltigkeit der unter einer folchen Allgemeinheit begriffenen rclativ identischen Unterschiede ihrer Exemplare ift, zur Einheit zusammengefaßt, ein con-

creter Art begriff. Die vielen Dreiede 3. B., fraft ber relativen Identität ihrer Unterschiede von allen Bierecten 2c. zu einer Totalität begrifflich zusammengefaßt, bilden eine Gattung mathematis fcber Riguren. Uber innerhalb derfelben find und bleiben die einzele nen Dreiecke von einander mannichfach verschieden. Innerhalb der Gattung können mithin wiederum mehrere einzelne Dreiede, mit einer andern Mehrheit von Dreieden verglichen, durch dieselben identischen Unterschiede von letteren unterschieden seyn und werden: die rechtwinkligen Dreiecke 3. B. find von allen stumpf = oder fpipminkligen, die gleichseitigen von allen ungleichseitigen durch relativ identische Unterschiede unterschieden. Damit tritt die eine Mehrheit innerhalb der Gattung zu einer Totalität zusammen und der andern als einer Totalität gegenüber; es bilden fich innerhalb der Gattung neue Allgemeinheiten, welche zu ihrer gemeinfamen Gattung wie das Besondre zum Allgemeinen, zu ihren einzelnen Eremplaren Dagegen wie Das Allgemeine zum Befondern fich verhalten, - d. h. die mannichfaltigen rechtwinflis gen, fpits = und ftumpfminkligen, gleichfeitigen und ungleichfeitis gen Dreiede find Arten von Dreieden, welche unter der Gattung der Dreiecke überhaupt befaßt find. Und wiedernm ift diefe Gattung, fofern fie zusammen mit allen Biereden, Künfeden 2c. durch gemiffe identische Unterschiede von allen Rreisen, Ellipfen tc. unterschieden ift, nur eine Art, die unter die Gattung der geradlinigen mathematischen Figuren im Unterschiede von den Curven fällt; und beide gehören aus demfelben Grunde wiederum als Arten unter den Gattungsbegriff der mathematischen Fis auren überhaupt.

An diesem Beispiele zeigt sich zugleich, daß jede Gattung von Dingen, je mannichfaltiger die unter ihr besaßten Exemplare von einander unterschieden sind, um so mannichsaltigere Arten und Unterarten (Geschlechter, Familien) unter sich besassen fann. Es ergiebt sich, daß das Allgemeine seiner Natur nach der Steigerung sähig ist; es fann einen Comparativ und Superlativ des Allgemeinen geben. Darauf beruht das Wahre an der Lehre von dem Umfange und der s. g. Coordination und Subordination der Begriffe. Der allgemeinere oder der s. g. böhere Begriff hat nothwendig einen größern Umfang: der Begriff Thier besasst eine größere Anzahl von Arten, Geschlechtern, Exemplaren unter sich als der Begriff Juseft; und der Artbegriff Insert ift dem Gattungsbegriff Thier subordinirt, weil er eben felbp unter ihm befaßt und von ihm bestimmt ift. Eben darum wird ber bobere Begriff eine fleinere, der niedrigere eine größere Menge von Merkmalen (von relativ identischen Unterschieden) gur Gin-Denn der Artbegriff enthält nothwendig beit zusammenfaffen. Die Merkmale der Gattung, zugleich aber auch diejenigen Merkmale, durch welche diefe Art von andern Arten der Gattung fich unterscheidet, und welche der Gattungsbegriff nicht befaßt. Nur laßt ftch feinesmegs beliebig von Mertmalen abstrabiren, um eis nen niedrigeren Begriff zu einem höheren zu machen: Der Begriff ift feine addirte Summe, von der man nach Gefallen fubtrabiren kann. — Auch ergiebt fich zugleich, daß keineswegs tede Gattung von Dingen verschiedene Arten unter fich begreis fen muß, daß fie vielmehr fehr wohl nur aus mannichfaltigen Exemplaren bestehen tann. Denn es ift feineswegs noth. wendig, daß die mannichfaltigen Exemplare Einer Gattung wiederum unter einander nach Allgemeinheit und Besonderheit unterschieden feven. Rur bas ift nothwendig, daß alle Dinge nach Gattungen unterschieden seven, weil, wie gezeigt, mit der Unterscheidung der Dinge nach den Besenheits - und Beschaffen beitskategorieen implicite und nothwendig relativ identische un terschiede einer Mehrheit von Dingen gegen eine andre, und fomit Allgemeinheiten gesetzt werden. Diese Nothwendigkeit schlieft aber keineswegs die andre ein, daß wiederum jede Gattung in Arten unterschieden sey. Allerdings wird, je mehr folcher Arten und Unterarten gesetzt werden, die Mannichfaltigkeit der Dinge desto größer; aber die größere Mannichfaltigfeit, die immer noch größer gedacht werden fann, ift feine Nothwendigkeit. Die (Sr. fahrung erweist die Richtigkeit diefer Behauptung und damit unferer Kaffung des Artbeariffs. Denn fo viele und mannichfaltige Arten, Unterarten, Geschlechter, Familien 2c. es unter ben Thieren, Bflanzen, Mineralien giebt, fo giebt es doch offenbar feine verschiedenen Menschen arten, fondern höchstens Racen; und felbit von diesen ift es noch feineswegs ausgemacht, ob fie auf einer ursprünglichen, eingeborenen, mit der Entfichung der Gattung in diefer felbst geschten Berfchiedenheit beruhen, oder nicht vielmehr durch bloß äußere Einflüße des Rlimas, der geographischen und bistorischen Situation, der Culturverhältniffe ze. hervorgerufen find. Jedenfalls bearunden

Die verschiedenen Nacen keine specifische Differenz unter ben Menschen, sie find keine Arten in demselben Sinne wie die verschiedenen Thierarten: der Neger steht gegen den Kaukasier nicht in demselben Unterschied wie etwa der Hund gegen das Pferd. Rur wenn man den Menschen bloß von seiner leiblichen Seite betrachtet, kann man die Menschheit als eine Art der Thiergattung fassen. Aber den Menschen bloß als organischen Körper betrachten, heißt ihn höchst einseitig betrachten, indem damit gerade das Wesenlichte am menschlichen Wesen, seine Geistigkeit, außer Betracht bleibt: abstrahre ich von noch andern wesentlichen Momenten, so kann ich ihn mit demselben Rechte auch als eine Pflanzenart fassen.

Roch flarer tritt das Gesagte hervor, wenn wir die verfciedenen Brädicatbeariffe betrachten. Auch fie find Gattungsbegriffe, von denen jeder eine Mannichfaltigkeit von einzelnen Beschaffenheitsbestimmtheiten (Exemplaren) unter fich begreift und zur Totaleinheit zusammenfaßt. Aber nur fehr wenige diefer Bestimmtheiten find innerhalb ihrer Gattung wiederum unter So find 3. B. allerdings die Farben wiederum Arten befant. in Arten (Röthe, Bläue 2c.) unterschieden, von denen jede eine Mannichfaltigkeit einzelner Farben unter fich begreift; aber die Bradicatbegriffe der Schwere (Gewicht), Barte, Festigkeit und Sluffigkeit, Dichtigkeit 2c. 2c. enthalten teine Artbegriffe, fondern nur mannichfaltige einzelne Bestimmtheiten unter fich. Alle diese Pradicatbegriffe find zwar insofern felbst nur Artbegriffe, als sie fämmtlich unter dem Gattungsbegriff der Qualität-überhaupt be-Aber der Begriff der Qualität = überhaupt ift eine faßt find. Rategorie, und jene Brädicatbegriffe stehen zu letzterer in feinem andern Berhältniffe als alle concreten Begriffe zu den fategorifchen.

Dieß Verhältniß erweist sich nach dem Obigen als ein doppeltes. Sofern die Rategorieen die allgemeinen Normen der unterscheidenden Thätigkeit sind, werden mittelst ihrer alle concreten Gattungs-, Prädicat- wie Subjektbegriffe erst gesetzt und bestimmt; jene sind die logische und resp. metaphysische Voranssezung von diesen. Sosern die Rategorieen dagegen zugleich felbst Begriffe sind, bilden sie die geschlossene Gesammtheit der allgemeinsten Gattungsbegriffe, welche die concreten Präbicat- und Subjektbegriffe als ihre Artbegriffe unter sich besaffen und in ihnen fich ausdrücken. Go fallen alle concreten Bras dicatbeariffe, allo alle Gattungsbegriffe der Bestimmtheiten der Dinge, als Artbegriffe zunächst unter den allgemeinen Battunasbeariff der Beschaffenheit (Bestimmtheit) überhaupt und demgemäß weiter unter die allgemeinen Gattungsbegriffe der Qualität oder Quantität, des Grades oder Maaßes. Eben fo geboren alle concreten Subjeftbegriffe, alfo alle Gattungsbegriffe ber Dinge, als Urtbegriffe unter den tategorischen Gattungsbegriff der Besenheit oder des Besens-überhaupt, und damit weiter unter die fategorischen Gattungsbegriffe des Innern und Neukern. Ganzen und Theils 2c. Denn jedes Ding ift nur ein bestimmtes Befen und gehört einer bestimmten Battung nur an fraft feiner Unterschiedenheit nach den Besenheitsfategoricen des Innern und Neußern, des Ganzen und Des Theils 2c. Jeder concrete Gattungsbegriff wird daber nothwendig auch Gattungs-Bestimmtheiten des Innern und Meußern 2c. ber unter ihm befaßten Dinge enthalten muffen. Unterscheide ich z. B. die Dinge in Gattungen und refy. Urten nur nach der Rategorie des Acußern, so werden die so entstehenden concreten Gattungsbegriffe fämmtlich als Artbegriffe unter den fategorischen Gattungsbegriff des Acukern fallen. - Das endlich nicht nur alle concreten Gattungsbegriffe, fondern auch die Beschaffenheits. und Besenheitstategoricen als Begriffe wiederum unter der Ras tegorie des Begriffs nüberhaupt, fofern diefe felbit ein Begriff ift, wie die Artheariffe unter ihrem Gattungsbegriff befaßt find. leuchtet von felbst ein.

§. 46. Eben so flar aber ift, daß die mittelst ber Rategorie des Begriffs als Norm der unterscheidenden Thätigkeit gesetten begriffs als Norm der unterscheidenden Thätigkeit gesetten begriff lichen Unterschiede, durch welche die mannichfaltigen Dinge in Gattungen und resp. Arten unterschieden werden, unter den Begriff der s. g. specifischen Differenz fallen. Wie mittelst der Beschaffenheitsstategorieen nur einfache Unterschiede gesetzt werden, alle mittelst der Verhältnis-(Wessenheits-) Rategorieen gesetzen Unterschiede dagegen die eigenthümliche Bestimmung haben, Gegensätze zu seyn, so kommt auch den mittelst der Rategorie des Begriffs gesetzen Unterschieden eine solche eigenthämliche Bestimmung zu: der begriffliche Unterschied ist die specifische Differenz. Denn iche Be-

ftimmtheit der einzelnen Dinge, fep fie eine bloße Beschaffenheits. oder Wefenheitsbestimmtheit, welche in und mit dem Gattungs. begriffe, unter den die Dinge gehören, geset, alfo durch ibren Gattungsbeariff bedingt und bestimmt ift, ift ein begrifflicher. Unterschied, weil ein Unterschied, durch welchen die Dinge ihrere Gattung nach, also begrifflich, von andern Dingen unterschieden. Demaemäß find die Art unterschiede, d. h. die relativ idenfind. tischen Unterschiede, durch welche eine Art, von einer andern, Art derfelben Gattung unterschieden und nach deren Rufammene faffung zur Einheit der Urt begriff gefest ift, zunächft und vorzugsweise begriffliche Unterschiede. Denn fie find in und mit dem Gattungsbegriffe zunächst und unmittelbar gesett: Die Gattung eriftirt unmittelbar nur in ihren Urten und nur. vermittelft der letteren in den unter ihnen befaßten Gremplaren, d. b. mit dem Gattungsbegriffe werden unmittelbar die Artunterschiede und damit die Artbegriffe, und mit letteren die begrifflichen Unterschiede der einzelnen Exemplare gesett. Bon den Artunterschieden bat nun aber die fpecifische Differenz ihren Namen : a potiori fit denominatio. Gie befaßt aber auch-Diejenigen Unterschiede unter fich, durch die ein Exemplar einer Gattung oder Art von dem Exemplare einer andern begrifflich unterschieden ift. Go ift nicht nur derjenige Unterschied, durch welchen die Baumart der Gichen von der Baumart der Birten fich unterscheidet, eine specifische Differenz, fondern auch derjenige Unterschied, durch den jeder Baum als Exemplar feiner Gattung von jeder Blume als Exemplar ihrer Gattung 2Bas von den Unterschieden ailt. begrifflich unterschieden ift. Die in und mit den Subjekt begriffen geseht find, gilt auch von ben in und mit den Prädicatbegriffen gesetten Unterschieden. So ift z. B. die bestimmte Größe, die einer Thier- oder Bflanzen art als folcher infofern zufommt, als fie von feinem Erems plare derfelben, fo verschieden fie auch quantitativ von einander fenn mögen, überschritten wird, die fpecifische Größe der unter Diefer Art befaßten Exemplare; fo das bestimmte Gewicht, burch welches bei gleichem Bolumen alles Baffer von andern Rörpern fich unterscheidet, die specifische Schwere des Baffers; der bestimmte Grad der Dehnbarkeit, die eigenthümliche gelbe Farbe 2c. eine specifische Eigenschaft des Goldes.

Bugleich ergiebt fich, daß und wiefern die specifische

Größe, die fpecififche Qualität eines Dinges mit ber fubitanstellen Größe und Qualitat deffelben, ber fpecififche Unterfoied überhaupt mit dem fubftangiellen in Gins zufammenfällt, mie mir oben (§. 42) vorläufig behauptet haben. Sofern nämlich der Subjektbegriff die Gesammtheit der wefentlichen Unterschiede, durch welche eine Mehrheit von Dinaen auf relativ identische Beife von einer andern Mehrheit unterschieden ift, zur Einheit zusammenfaßt, und sofern die wesentlichen Unterschiede Die fubstanziellen find (weil von der fubstanziellen Bestimmtbeit des Dinges die Bestimmtheit feines Innern und Acufern, feiner Ganzbeit und Theilheit, feines Befens und Erscheinens mie feiner Thätigfeit als Grund, Urfache 2c. abhängt), infofern fällt die substanzielle Bestimmtheit der Dinge mit ihrer beariff. lichen Bestimmtheit in Eins zufammen; und die mittelft der Rategorie der Substanz gesetten fubstanziellen Unterschiede werden bemgemäß zugleich begriffliche b. i. fpecifische Unterschiede fepn. Anch die blogen Artunterfchiede treffen nothwendig die 2Befens heit (Substanz) der Dinge, weil fie nur die Gesammtheit der relativ identischen wefent lichen, fubftanziellen Unterfchiede, Die, zur Einheit zusammengefaßt, den Gattungsbegriff ausmachen, specificiren und in der Form der Modifilation ausdrüden. (Darum find die Menschen = Racen, deren Unterschiede of= fenbar nicht die Besenheit des Menfchen betreffen, feine Menfcen-Arten, ihre Unterschiede feine specifischen Differenzen.)

Sind sonad die mittelft der Rategorie des Begriffs gefekten specifischen Unterschiede die Gattungen und resp. Artunterschiede, weil in und mit ihnen die Gattungen und Urten der Dinge, die concreten Gattungs- und Artbegriffe, aber auch umgekehrt in und mit letteren fie felbft als specifische Unterfcbiede gesetzt find, fo fteht jedes Ding in feinen specifischen Unterschies ben nicht nur zu einzelnen andern Dingen, fondern zu gangen Gattungen und refp. Arten in Beziehung. Denn jedes Ding als fpecififch unterschieden ift Glied einer Gattung und refp. Art, und fteht zu diefer in der bestimmten Beziehung des Einzelnen au feiner Allgemeinheit; feine Gattung aber, von andern Gattungen beftimmt unterschieden, fteht wiederum zu diefen in beftimmter Beziehung, folglich mittelft ihrer anch das einzelne Exemplar. Dieje Beziehung verbindet und scheidet die einzelnen Dinge wie die mannichfaltigen Arten und Gattungen : wie weit auch räum.

lich ein Exemplar vom andern getreunt feyn möge, immer gebo. ren beide als Glieder Einer Totalität zu einander und fteben andern Totalitäten und deren Gliedern gegenüber. Mit ber Uns terscheidung der Dinge durch specifische Unterschiede werden mits bin fammtliche gleichzeitig vorhandene, alfo nicht zeitlich, fondern nur räumlich unterschiedene Dinge unter bestimmte Totaleinheiten (Gattungen - Arten) befaßt, subsumirt, vertheilt, also zufam. mengestellt und refp. geschieden, und diefe Totaleinheiten felbit wiederum nach ihrer bestimmten Bezichung zu einander in Berbindung geset und refp. gesondert. Es bildet fich eine zunächft anf die Ratur der Dinge gegründete Drdnung, deren Brincip ber Begriff als Gattungsbegriff ift, und welche über alle im Raume befindlichen Dinge, alfo über den Raum felbit, fofern er realiter ja nur das Nebeneinander alles Sevenden ift, fich erftredt, indem fie jedes Ding, an welchem Orte es fich anch befinden möge, zu feiner Gattung (Art) und damit wiederum zu andern Gattungen in bestimmte Beziehung fest. Diese begriffs liche Ordnung wird aber auch das unterschiedliche Rebeneinander felbst, den Ort der Dinge, bedingen und bestimmen. Denn wenn jedes Exemplar feiner Natur nach mit den übrigen Exemplaren feiner Gattung zufammengehört, fo wird es auch von Natur mit ihnen an Einem Orte, in Einer Gegend fich zufammenfinden; und wo die eine Art oder Gattung durch das Borhaudenseyn einer andern ihrer Natur und damit ihrer Existens nach bedinat ift (wie z. B. die Existenz der verschiedenen Bflanzenarten durch eine bestimmte Beschaffenheit des Bodens, alfo burch die Zusammensegung deffelben aus bestimmten Mineralien oder Erdarten, die Eristens der verschiedenen Thieraeschlechter burch das Borhandenseyn bestimmter Pflanzenarten oder andrer Thiergeschlechter 2c.), da werden diese Gattungen auch räumlich an Einem Orte zusammenseyn muffen. Der Gattungsbegriff erweist fich mithin als Brincip der Ordnung der Dinge im Raume, - der Begriff als Gattungsbegriff ift die Ordnungstate. gorie für das unterschiedliche Nebeneinander der Dinge. -

Unmerk. Auf das Absolute findet die Rategorie des Begriffs insofern Anwendung, als es wesentlich Denken, Geist, eben damit aber begrifflich dasselbe ist, was die Mannichfaltigkeit der kreatürlichen Geister, mit letzteren durch dieselben relativ identischen Unterschiede von allem Nichtgeistigen, Mate-

riellen, natürlichen, wefentlich unterfchieden. Der Beariff des Geiftigen überhanpt umfaßt mithin den absoluten wie den freatürlichen Geift, d. b. nur durch Anwendung der Rateao. rie des Begriffs, vermittelft deren wir den Begriff des Beistigen als der Totaleinheit jener relativ identischen Unterschiede gewinnen, vermögen wir das Absolnte als geistiges Befen zu faffen und refp. als den absolnten Geist von allen treaturlichen bedingten Geiftern zu unterscheiden. Undrerseits aber ift Das Absolute nach der Rategorie des Begriffs von allen anbern Befen unterschieden. Denn es ift als Glied der Gat. tung geistiger Befen weder durch irgend ein Andres gesett noch auch durch feinen Gattungsbegriff bedingt und bestimmt, fondern es hat fich felbst als ein folches Glied und damit zugleich die ganze Gattung felbst gesetzt und bestimmt; und folglich steht es nicht bloß als einzelues Exemplar unter feinem Gattungsbegriff, fondern ift vielnicht zugleich über denfelben schlechthin erhaben. Denn die creaturlichen Geister entstehen wie alle Dinge nur dadurch, daß das Abfolute, 2 fich felbit im Selbitbewußtfein erfassend und bestimmend, fich : vom Relativen, Weltlichen unterscheidet und damit letteres fest, zugleich aber es als ein solches sest, das im Processe : der Aufhebung feiner Unterschiedenheit von ihm fich felbft gur Geistigkeit erhebt, um als eine Mannichfaltigkeit von geistigen Wefen zur Einheit mit ihm zu gelangen. Die ganze Gattung ber creatürlichen Geifter fteht mithin, als eine bloge Urt unter dem Gattungsbegriffe der weltlichen Befen überhaupt, dem absoluten Geiste gegenüber; und die Busammenfassung des abfoluten Geistes mit den creatürlichen Geistern unter Den Battungsbegriff der geistigen Wesen überhaupt ist nichts Andres als die Folge und der Ausdruck jener vom Abfoluten felbft gesetzten Einigung des Weltlichen mit ihm. -

§. 47. Ift der concrete Gattungsbegriff (sowohl der Prädicat - wie der Subjektbegriff) nur die Totaleinheit der relativ identischen Unterschiede, durch welche alle unter ihm befaßten Exemplare von denen anderer Gattungen unterschieden sind, so leuchtet ein, daß zwar nothwendig jeder Gattungsbegriff in seinen Exemplaren sich ausdrückt und damit, obwohl nur mittelbar, in den Exemplaren erscheint: — deun ihm gemäß sind sie bestimmt, — daß er aber in adäquater Beise nicht im einzelnen Exemplare, sondern nur in der Gesammt heit aller seiner Exemplare und resp. Arten zur Erscheinung kommt. Denn jedes einzelne Exemplar, obwohl Glied seiner Gattung, ist und bleibt doch von allen übrigen Exemplaren derselben Gattung unterschieden. Es ist mit ihnen nur insofern identisch, als es von den Exemplaren andrer Gattungen durch biefelben relativ identischen Unterschiede wie die übrigen Glieder feiner Gattung unterschieden ist. Rolalich ift es auch mit scinem Gat. tungsbegriffe bloß relativ identifch, relativ von ihm unterfchieden. Denn der Gattungsbegriff faßt nur die relativ identischen Unterschiede zu concreter Einheit zusammen, und diese find nur identische als die Unterschiede aller Eremplare von andern Dingen. Folglich fann auch das einzelne Exemplar nicht für fich allein, fondern nur zufammen mit allen übrigen den Beariff zu adäquater Erscheinung bringen. 3m einzelnen Gremplare, rein für sich genommen, ift der Begriff zwar an fich ausgedrückt, - denn es ift ihm gemäß bestimmt; - aber er ift in ihm nicht für Andres ausgedrückt, er erscheint in ihm nicht, weil die relativ identischen Unterschiede als Unterschiede aller Gremplare von andern Dingen, im einzelnen allein nicht erscheinen können. (Im einzelnen Dreiecke z. B. läßt fich unmöglich der Unterschied aller Dreiede von den Bierecten 2c. wahrnehmen: eben diefer Unterschied aber ift der begriffliche Unterschied des Dreieds.) In einer Mehrheit von Exemplaren erscheint dagegen zwar der Begriff in den relativ identischen Unterschieden, die der ganzen Mehrheit (einer andern gegenüber) gemein find; aber je geringer die Anzahl der cinzelnen Exemplare ift, defto mehr Unterschiede werden Momente Des Begriffs ju feyn icheinen, welche in Babrheit feine folche Momente, weil teine begrifflichen Unterschiede find. Benn ich 2. B. nur einige rothe Rofen mit einer Anzahl Lilien oder Beilden 2c. vergleiche, fo werde ich die eigenthumliche rothe Farbe derfelben als einen specifischen Unterschied der Rofen von andern Blumen und somit als ein Moment des Beariffs der Rosen anfeben, obwohl er ein folches Moment nicht ift. In einer blofen Mehrheit von Exemplaren erscheint also zwar der Begriff; aber nur in der Gesammtheit aller unter ibm befaßten Erem. plare fommt er zu adäquater Erscheinung.

Seine adäquate Erscheinung ist feine Objektivität, weil eben sein Seyn-für-Andres, in welchem er als seyend und als Das, was er ist, Andrem gegenständlich wird, also Objekt ist. Das Andre, dem er erscheint, ist seinerseits, obwohl an sich ebenfalls Objekt, doch in Beziehung auf ihn, sofern es Runde von ihm nimmt, Subjekt. Bon der Objektivität des

Begriffs tomte nicht die Rede fevn, wenn er nicht in dem rech len objektiven Sevn der unter ihm befaßten einzelnen Dinge aus gedrückt erschiene, und wenn es nicht Subjefte b. b. Befen gie be, denen er erschiene. Die Erscheinung wird zur Babmeb mung, wenn fie nicht bloße äußere Einwirfung auf das Subjeft noch bloße Empfindung bleibt, sondern vom Subjette mit telft der unterscheidenden Denfthätiafeit von andern Ericheinun gen unterschieden wird. Kraft feiner Objektivität muß der Bo griff (das Allgemeine) auch mahrgenommen werden tonnen, und er wird von uns, wie schon gezeigt, wahrgenommen, w dem wir eine Mehrheit von Exemplaren derfelben Gattung mit mehreren Exemplaren einer andern Gattung vergleichen. Die Mannichfaltigkeit der damit wahrgenommenen relativ identischen Unterschiede beider, ju concreter Einheit zufammengefaßt, ift dn Battungsbegriff, der damit in unferm Denten fich bildet. Dn fo entstandene Begriff ift aber ein fubtettiver Begriff. Dem obwohl durch die Objeftivität vermittelt, ift er doch weientlich Broduft unferer auffaffenden (unterscheidenden) Denfthätigteit, unfer Gedanke, alfo angehörig dem Subjette, welchem da Begriff in feiner Objektivität erscheint. Diefe unfere Denkthä tigkeit als Bermögen der Begriffsbildung, das durch Mitwiv fung der Objeftivität in Energie übergeht und zum Begreifen ber Dinge wird, fann nach Anleitung des Sprachgebrauchs als Denten im engern Ginne des Borts bezeichnet werden. Sie ift es, durch welche der menschliche Geift der Auffaffung der Beltordnung in Raum und Beit fabig ift, eine Beltanichauung gewinnt, und über die Thierseele hinfichtlich der Berception des Begebenen weit erhaben ift. -

Allein der Begriff in adäquater Erscheinung fann nur von einem Subjekte wahrgenommen und aufgefaßt werden, für welches die Gesammtheit der unter ihm befaßten Exemplan gegenständlich ist: denn nur in ihr hat er, wie gezeigt, seine adäquate Objektivität. Nun kann aber für ein einzelnes begränzt tes und beschränktes Subjekt immer nur mannichfaltiges Einzelnes unmittelbar gegenständlich seyn. Denn das einzelne begränzt Welchen kann nur von andern einzelnen Dingen begränzt seyn, also auch nur mit Einzelnem in unmittelbarer Berührung stehen; folglich kann auch immer nur so viel Einzelnes, als in unmittelbarer Berührung mit ihm steht, ihm erscheinen und sich fund

geben. So weit eine Mehrheit von Dingen den beschränkten Rreis derfelben überschreitet, fann fie dem Subjekte nicht un. mittelbar gegenständlich fenn. (Der menschliche Blick reicht weit; gleichwohl aber tann er, wie jeder ans Erfahrung weiß, nur eine fehr geringe Anzahl von Gegenständen auf einmal d. h. in ihrer Gesammtheit erfassen.) Je größer alfo die Gesammtheit der unter einem Gattungsbegriffe befaßten Exemplare und je beschränkter das Wahrnehmungsvermögen des Subjekts ift, in defto unadäquaterer Erscheinung wird der Begriff ihm fich dar. stellen. Das Erinnerungs - und Reproductionsvermögen unfers Beiftes, fraft deffen wir eine gehabte Anschauung uns in's Bewußtfeyn zurnatrufen können, erfeht zwar einigermaßen diefen Aber einerseits ift die reproducirte Anschauung nie-Mangel. mals so bestimmt und deutlich als die unmittelbare Wahrnehmung; andrerfeits ift auch unfer Erinnerungs - und Reproductionsvermögen ein beschränftes: auch mit feiner Sulfe fommen. wir nie zur Anschauung der meist überaus großen Gesammtheit von Exemplaren, welche von den mannichfaltigen in der Natur objektivirten Gattungs - und refp. Urtbegriffen befaßt find.

Unfere subjektiven Gattungsbegriffe find mithin ohne ad. äquate Objeftivität. 2Bie fie fich nur bilden, indem wir eine mehr oder minder beschränkte Anzahl von Exemplaren Einer Gattung mit einer gleich beschränkten Anzahl einer andern vergleichen, so gelten fie unmittelbar auch nur für diese beschränkte Anzahl. Auf Grund der Erfahrung würden wir daher niemals die volle Gewißheit gewinnen, daß alle Dinge der Belt oder auch nur der irdischen natur begrifflich unterschieden, unter Gattungen bes faßt feyen, und noch weniger, daß unfere Begriffe z. B. der Bflanze, des Thiers, der Objektivität entsprechen. Nur die los gif che Nothwendigkeit, dag die Dinge, fo gewiß fie überhaupt unterschieden find, nur gemäß den Rategorieen unterschieden fevn tonnen, eben damit aber nothwendig unter Gattungen und refp. Urten befaßt das heißt begrifflich unterschieden feyn muffen erganzt zunächft unmittelbar, im blogen Gefühle, die Unvollfom. menheit der Erfahrung und gewährt, zum Bewußtfeyn gebracht, jene volle Gewißheit, welche der Erfahrung mangelt. Diefe los gifche Nothwendigfeit wirft infofern zur Erzeugung unferer Begriffe mit, als nur mittelft ihrer jeder concrete Gattungsbegriff als ein allgemeiner, alle Egemplare unter fich befaffender

31

Begriff unferem Bewußtfeyn fich darstellt, also nur mittelft ihrer die volle Burde des Begriffs erhält.

Dengemäß müssen wir bebaupten, daß unsere concreten Begriffe weder allein aus der Erfahrung noch allein aus dem Denken stammen, weder bloß a posteriori, noch bloß a priori, sondern nur durch beide Faktoren zusammen entstehen. Denn einerseits erhalten sie nicht nur durch jeue logische Nothwendigkeit erst die volle Bürde des Begriffs, sondern sie bilden sich auch von Aufang an nur dadurch, daß wir die Dinge gemäß den Rategorieen als den apriorischen Normen unserer unterscheidenden Denkthätigkeit unterscheiden. Andrerseits aber würden wir zu den concreten Begriffen, Mensch, Thier, Pflanze 2c., nie gelangen, wenn nicht die Dinge au sich gemäß den Rategorieen unterschieden wären und somit als Exemplare bestimmter Gattungen uns objektiv in der Erfahrung entgegenträten.

Zugleich aber ergiebt sich, daß, da wir nicht alle Exemplare einer Gattung vor uns haben und anzuschauen vermögen, uns, auch nachdem wir bereits von ihr den entsprechenden Gattungsbegriff besigen, immer neue Exemplare in der Erfahrung begegnen werden, die uns empirisch noch unbekannt sind und die wir demgemäß erst unter ihren bereits vorhandenen Gattungsund Artbegriff zu befassen haben. Hierauf beruht die Funktion unsers Denkens, die wir Urtheilen nennen, deren wir aus dem angeführten Grunde nicht entrathen können, und die nur um diefer ihrer Nothwendigkeit willen für unser Denken eine logische Bedeutung hat. Das absolute Denken urtheilt nicht.

## 2) Das Urtheil als logische Funktion.

§. 48. Nachdem sich auf die angegebene Weise in unserm Denken die der Objektivität entsprechenden concreten Gattungsbegriffe, und zwar sowohl die Subjekt - als die Prädicatbegriffe, bereits gebildet haben, wird jede neue Unterscheidung, jede neue Wahrnehmung oder Anschauung, zu einem Urtheile. Denn Urtheilen heißt nur: ein Besondres unter sein Allgemeines, ein Exemplar unter seine Gattung, ein Einzelnes unter seinen Begriff subsumiren, oder was dasselbe ist: ein Einzelnes (Besondres) als Glied einer Allgemeinheit, einer Gattung oder Art, fassen, bestimmen, und somit in die Totalität, unter die es gebört, einreihen. Ich muß mithin den Gedanken des Allgemeinen, unter dem es befaßt und von dem es bedingt und bestimmt ist, bereits haben, ehe ich ein Urtheil fällen kann. Habe ich ihn aber, so wird die Wahrnehmung des Einzelnen meist so unmittelbar und unwillführlich zu einem Urtheil, daß ich gar kein Bewußtstenn davon habe, daß ich urt heile, sondern nur wahrzunehmen glaube. Habe ich z.-B. bereits den Prädikatbegriff der Röthe und den Subjektbegriff der Blume, so werde ich, wehn mir eine Blume gezeigt wird, gesett auch ich hätte sie noch nie geschen, unmittelbar das Urtheil fällen: diese Blume ist roth.

Richtsdestoweniger ift der Aft des Urtheilens ein febr complicirter. Denn er involvirt zuvörderft den Aft der Babrnebmung und resp. Auschauung, die, wie gezeigt, nur entsteht, indem ich ein Einzelnes von andrem Einzelnen unterscheide. 3ch muß. um jenes Urtheil zu fällen, zunächft das bestimmte Roth der Blume wahrgenommen, d. h. von andren Bestimmtheiten unterfchieden und damit als eine einzelne Bestimmtheit gefaßt haben. Ich muß aber auch demnächst weiter dieses bestimmte Roth mit meinem Begriffe der Röthe vergleichen und dabei gefunden has ben, daß es durch dieselben relativ identischen Unterschiede, wie alles übrige Rothe, vom Gelben, Blauen ze. unterschieden ift. Erst danach kann ich das Urtheil fällen : diese Blume ift roth. Ja fofern daffelbe zugleich das andre: Diefes Ding ift eine Blume, voraussest, fo involvirt es einen zweiten ähnlichen Proces der Unterscheidung und Bergleichung, indem ich wiederum erst die mannichfaltigen Bestimmtheiten des Dinges wahrgenommen und es mit meinem Beariffe der Blume veralichen haben muß, che ich sagen kann, es sch eine Blume. Der ganze Process geht nur darum fo. rafch vor fich, weil ich einen beftimmten, deutlis chen Beariff von Röthe. Blume bereits habe, und weil das Dina felbst in und traft feiner Bestimmtheit als das, was es ift, leicht erkennbar ift. Deshalb brauche ich den Akt der Wahrnehmung nicht vollständig und genau zu vollziehen, nicht alle Bestimmtbeiten des Dinges von einander und von andern zu unterscheiden. es nicht erst mit andern Dingen zu vergleichen, sondern nur an meis nen Begriff der Blume zu halten, um fofort wahrzunehmen, daß es eine Blume ift. Denn diefer Begriff enthält die Gefammtheit der relativ identischen Unterschiede, durch welche alle Blumen von andern Dingen fich unterscheiden; und das Ding drückt diefen Begriff, wie das Einzelne sein Allgemeines, nicht nur überhampt, sondern kraft seiner Bestimmtheit auch deutlich aus. Wäre dagegen mein Begriff weniger deutlich, das Ding weniger bestimmt, so würde jener Proces um so langsamer vor sich gehen, je gröser etwa die Zahl der Gattungs- oder Artbegriffe wäre, unter die das Ding gehören könnte.

Seben wir nun aber näher zu, fo ift der Aft der Bergleidung des wahrgenommenen Einzelnen mit feinem fubjektiv bereits vorhandenen Gattungsbegriffe, deren Refultat das Urtheil ift, nicht nur wiederum ein Aft der unterfcheidenden Denfthatigkeit, fondern auch dem Afte, in welchem lettere Die mannichfaltigen Objekte gemäß den Rategorieen unterscheidet und damit erft überhaupt für das Bewußtfepn bestimmt, formell gleich, d. h. jener und diefer Aft beruhen auf Einer und derfelben Thätigkeitsweise unfers Denkens, werden formell auf Der Unterschied zwischen beiden bealeiche 2Beife vollzogen. steht nur darin, daß bei diesem das Einzelne (sey es Ding oder bloße Bestimmtheit) nach Anleitung der Rategorieen von anderm Einzelnen unterschieden, mit anderm Einzelnen verglichen, bei jenem dagegen das Einzelne an die im Bewußtsevn vorhandenen, reproducirten concreten Gattungsbgriffe gehalten wird. Will ich von irgend einem Einzelnen bestimmen, unter welche Gattung es gebore, fo tann ich es nicht blog mit Ei. nem beliebigen Gattungsbegriff, sondern ich muß es nothwens dig mit den mannichfaltigen Gattungs. und resp. Arthegriffen, die ich mir bereits gebildet habe, vergleichen. In den meisten Fällen wird, wegen der augenscheinlichen Uehnlichkeit des Einzelnen mit einem bestimmten Gattungsbegriffe und deffen Schema (Allgemeinvorstellung), diese Bergleichung, wie bemerkt, fo rasch und unmittelbar vollzogen sevn, daß der entsprechende Gattungsbegriff sich gang von felbst einzustellen scheint. Den noch wird fie ficherlich ftets und überall angestellt, und bei fchwie rigeren Fällen kommt es fehr auf die Sorafalt und Genauigkeit der Bergleichung an, wenn das Urtheil richtig seyn foll. Auð bei ihr finden insofern die Rategorieen Anwendung, als ich eine einzelne Bestimmtheit nur mit meinen Brädicatbegriffen, ein einzelnes Ding nur mit meinen Subjeft begriffen vergleis chen kann, also Bestimmtheiten und Dinge, Brädicat - und Subjettbegriffe nach Anleitung der Beschaffenheits - und Besenheits

kategorien auseinanderhalten muß. Sind die Dinge und ihre Bestimmtheiten an sich begrifslich unterschieden und haben sich alle die maunichfaltigen Gattungsbegriffe, unter die sie befaßt und durch die sie bestimmt sind, in meinem Denken bereits gebildet, so muß sich durch jene Vergleichung zu jedem Einzelnen. der entsprechende Gattungsbegriff sinden und somit ein Urtheil sällen lassen. Findet er sich nicht, so sehlt nothwendig einer der Gattungs- und resp. Artbegriffe, unter welche die Dinge objektiv befaßt sind, und die Vergleichung wird nothwendig der Anlaft zur Bildung eines neuen Begriffs in unserm Denken.

Aber auch noch in einer andern Beziehung ift das Urtheilen formell dieselbe logische Kunktion wie das Unterscheiden des Einzelnen gemäß den Rategorieen. Indem ich urtheile : dieses Ding ift eine Blume, jenes ein Rafer 2c., fubfumire ich das Einzelne unter fein Allgemeines. Dafferbe aber thue ich, wenn ich diefe einzelne Bestimmtheit (Berception) von jener andern gemäß der Rategorie der Qualität unterscheide und damit implicite (wenn auch anfänglich unbewußt) beide als qualitative Bestimmtbeiten faffe. Denn eben damit subsumire ich beide (wenn auch wiederum anfänglich unbewußt) unter ihr Allgemeis nes, unter den Begriff der Qualität-überbaupt. Dort sind es nur die concreten, bestimmten Gattungsbegriffe, unter welche das Einzelne ausdrücklich und mit Bewußtfeyn fubsumirt wird, hier dagegen die formal allgemeinen, tas tegorischen Begriffe, unter die es. anfänglich wenigstens, ims plicite und un bewußt befaßt wird. Darum ift das Urtheis len ein relativ freier Aft meiner unterscheidenden Thätigkeit; ich brauche nicht zu urtheilen, ich kann vielmehr eine bestimmte Anschauung eines Dinges haben, ohne es unter feinen Gattungsbegriff zu subsumiren. Der Aft des Unterscheidens nach den Rategorieen dagegen ift ein nothwendiger, weil ich mir keine Beftimmtheit, feine Empfindung und Berception zum Bewußtfeyn bringen tann, ohne fie gemäß den Rategorieen von andren zu unterscheiden. Uber trop diefer Berschiedenheit find offenbar beide Afte formell Eine und dieselbe Aunktion der unterscheis denden Denkthätiakeit.

Demgemäß kann allerdings behauptet werden, daß bereits das Unterscheiden des Einzelnen nach den Kategorieen, obwohl dadurch unsere einzelnen bestimmten Anschauungen und weiter unfere concreten Battungsbegriffe erft in unferm Denten entite ben, ein Urtheilen involvire. Ebenso einleuchtend iff. daß in bemselben Sinne diejenige Thatigkeit, durch welche in unferm Denten und Bewußtfeyn die concreten Gattungsbegriffe erft fich bilden, alfo unfere begriffbildende Thätigfeit, ein Urt beilen involvirt. Denn entstehen unfere Begriffe nur dadurch, bag eine Mehrheit von Dingen mit einer Mehrheit andrer verglichen und damit die relativ identischen Unterschiede, durch welche die einen von den andern unterschieden find, aufgefaßt und zu einer Ginbeit verfnühft werden, so werden damit implicite zugleich die mannichfaltigen einzelnen Dinge unter Diefe Einheit befaßt, aljo unter ibr Allacincines subsumirt. Daraus erklärt es sich, wie von neueren Logifern die alte, nie entschiedene Frage aufgewov fen werden konnte, ob die formale Logik mit der Lehre vom Begriffe ober vom Urtheil? zu beginnen habe; und wie Segel dagn tam, den Begriff felber fich urstheilen und damit in das Urtbeil oder vielmehr in die urtheilende Thatiafeit fich aufbeben zu laffen. Sypostafirt man mit Begel den Begriff zur Thatigteit des reis nen absoluten Denkens, fo ift er es, der nicht nur die begriffis chen Unterschiede fest und somit fich felbit in Gattung. Art und Einzelnes dirimirt, fondern auch das Einzelne begrifflich bestimmt und damit unter die Einheit des Begriffs befaßt. Eben damit aber subsumirt er es unter sein Allgemeines, b. b. er urtheilt.

Nichtsdestoweniger ift es eine bloße Verwechselung der Begriffe, wenn man das Urtheilen mit der begriffbildenden Thatiafeit unfers Denkens und mit dem Unterscheiden des Einzelnen nach den Rategorieen identificirt. Denn so gewiß dieje Alte formell auf der gleichen Thätigkeitsweise unfers Dentens beruhen, und insofern ein Urtheilen im weitern Sinne in volviren, so gewiß find fie doch felbst kein Urtheilen. Denn ci ift eben so klar daß sie nur überhaupt ein Subsumiren des Einzelnen unter ein Allgemeines involviren, als daß zugleich dieß Subsumiren von der im Urtheil vollzogenen Subsumtien materiell verschieden ist. Denn wie im Urtheil das Einzelne nicht unter einen fategorisch allgemeinen, sondern unter einen bo ftimmten einzelnen Gattungsbegriff fubfumirt wird, fo wird ei nicht, wie bei der Begriffsbildung, nur überhaupt unter eine Einheit (Allgemeinheit) befaßt, sondern als bestimmtes, und zwar durch feinen Begriff bestimmtes Glied einer bestimmten, von

andern Begriffen bereits unterschiedenen Einheit gefaßt. Das Urtheilen, dem allein dieser Name zukommt, sest mithin immer vor aus, daß nicht nur durch die nach den Kategorieen sich vollziehende Thätigkeit des Unterscheidens einzelne bestimmte Anschauungen und Vorstellungen, sondern daß auch durch die begriffbildende Thätigkeit bereits concrete Gattungsbegriffe (Subjektwie Prädicatbegriffe) in unserm Denken sich gebildet haben.

- Dadurch, daß das Urtheil stets die Subsumtion eines Einzelnen unter fein Allgemeines ausspricht, unterscheidet es fich vom bloßen grammatischen Sate. Niemand wird die Säte: 3ch bitte Dich, mir dieses Buch zu leihen, oder: 3ch gedente morgen eine Reife anzutreten, für Urtheile erklären. Aber auch Gate, wie: Gestern ift mein Freund A bier angekommen, oder: D wäre doch der heutige Tag ein glücklicher, wird Riemand für Urtheile gels ten laffen. Und doch find in ihnen Subjekt, Copula und Bradicat gang eben fo, wie in jedem Urtheile, verfnüpft. Aber im erften Sate will ich meinem Freunde gar teine Bestimmtheit beilegen, ihn nicht unter den Brädicatbegriff Angekommen fubfumiren, fondern einem Dritten nur mittheilen, daß er bier ift. lind im zweiten Sate subsumire ich nicht wirklich den beutigen Tag unter den Prädicatbegriff Glücklich, sondern ich wünsche nur, daß ich ibn darunter subsumiren könnte. Eben fo wenig endlich wird man es für ein Urtheil halten, wenn ich etwa meine Bahrnebmung, daß diefer Gegenstand diefe bestimmte eigenthumliche Farbe habe, ausspreche. Denn obwohl ich damit implicite infofern urtheile, als ich die Bestimmtheit des Gegenstandes unter den Brädicatbegriff der Farbe - überhaupt fubfumire, fo ift doch diese Subsumtion nicht der Inhalt meines Ausspruchs, sonbern eben nur die einzelne bestimmte Bahrnehmung, die ich mache. Das Rind, das noch gar feinen Begriff von Karbe bat, macht dieselbe Wahrnehmung, wenn cs diese Bestimmtheit des Gegenftandes von einer andern unterscheidet; es kann sie nur nicht rein als folche aussprechen, weil die Sprache, obwohl von der Bezeichnung concreter Aufchauungen ausgegangen, diefe Bezeichnun= gen mit der Erhebung der Anschauungen zu Begriffen in lauter Begriffsbezeichnungen umgeprägt hat. Jener Ausspruch ift daher kein Urtheil, sondern eine bloße Bemerkung. Dagegen ist jede Kritif eines Recensenten, jeder Spruch eines Richters, ein Urtheil. Denn der Recensent subsumirt das Wert, das er fris

tifirt, unter die Prädicatbegriffe Gut oder Schlecht 2c., und der Richter subsumirt den streitigen Fall nach Anleitung des Gesets unter die Begriffe des Rechts und resp. Unrechts oder erklärt eine Angabe für wahr und resp. falsch. Selbst wenn sein Spruch lautete: non liquet, wie er nach Römischem Nechte und bei der f. g. Freisprechung von der Instanz nach unserm früheren Criminalrechte lauten konnte, so ist er doch immer ein Urtheil. Denn er subsumirt die fragliche Sache nach Lage der Dinge unter den vom Gesch bestimmten Begriff solcher zweiselhaften Fälle, über die keine Entscheidung zu geben ist. Ueberall wo das gemeine Bewußtseyn dem Sprachgebrauche gemäß sich des Worts Urtheil bedient, wird man unsere obige Begriffsbestimmung wiederfinden.

Aber, wird man einwenden, es giebt doch eine ganze Menge von Gasen, die feine Subsumtion eines Ginzelnen unter fein All. gemeines aussprechen, und boch allgemein für Urtheile gehalten werden. 3. B. Gott ift, - Es friert, - Friedrich d. G. ift 1786 gestorben, - Der Regen macht naß, - Baffer besteht aus Einem Theil Hydrogen und acht Theilen Drugen, -- Jedes Ganze hat Theile, - In einem rechtwinkligen Dreiecke ift das Quadrat der Hoppothenuse gleich den Quadraten der beiden Ratheten, - Diefer Mensch ift Cajus, - A ift A, - Diefes Ding ift fleiner als jenes, - u. f. w. Bir geben zu, daß alle dieje Sate Urtheile fevn tonnen: es tommt nur darauf an, in web dem Sinne sie genommen werden. Der Ausspruch: Gott ift, ift offenbar ein Urtheil, sobald damit gesagt feyn foll, daß Dem, was ich Gott nenne, das Brädicat des reellen Sevus zufomme, das Objekt meines Gedankens alfo nach feiner Bestimmtheit uns ter den Prädicatbegriff des reellen Seyns zu subsumiren fev, oder was dasselbe ift, daß mein Gedanke Gottes nicht unter den Subjektbegriff meiner bloß fubjektiven, felbstgemachten Gedanken, fondern unter den Subjettbegriff meiner objektiven, durch die Mitwirkung eines reell Sevenden entstandenen und daher diejem entsprechenden Gedauken geböre. "Es friert", tann eine bloße Bemerfung im obigen Sinne fevn. Es tann aber auch ein Urtheil feyn, wenn ich fagen will, daß diefe und diefe einzelne Er scheinung, in denen fich die Rälte fund giebt, also ein Sependes unter den Begriff des Frierens zu befassen fey, oder daß meiner Vorstellung des Frierens das Prädicat des reellen Sevns im obigen Sinne zukomme. Daffelbe gilt von dem Sape: Fried.

rich d. G. ift 1786 gestorben: im gewöhnlichen Ginne ift er Die bloße Mittheilung einer mir mitgetheilten Thatsache; will ich aber fagen, daß diefe Thatfache wahr fey, daß dem Gedanken feines Lodes das Brädicat des reellen Gepus zufomme, das Friedrich d. G. unter den Subjettbegriff der Berftorbenen gebore, fo ift der Sat ein Urtheil. "Der Regen macht nag," fann wiederum eine bloge Bemerkung feyn; will ich aber fagen, daß der Regen die Eigenschaft besitze naß zu machen, womit ich ihn unter den Brädicatbegriff des nagmachens oder unter den Subjettbegriff der nagmachenden Dinge (Fluffigfeiten) fubfumire, fo ift der Ausspruch ein Urtheil. Eben fo ift der Sats: Baf. fer besteht 2c., eine bloße Bemerfung, wenn er nur die Babrnehmung (Thatfache) aussprechen will, daß 1 Theil Sydrogen und 8 Theile Orygen in ihrer Verbindung Baffer ergeben; er ift ein Urtheil, wenn er fagen will, daß jeder einzelne Tropfen Baffers eine Fluffigkeit fey, die aus 1 Theil Sydrogen und 8 Theilen Oxygen bestehe d. h. daß Baffer und eine folche Fluf. figkeit identisch feven. Gleichermaßen ift der Sak: Jedes Ganze hat Theile, ein Urtheil, moge damit gesagt feyn follen, daß das Ganze aus den Theilen bestehe und somit das Ganze und seine Theile einander gleich seven, also beide unter den Brädicatbegriff ber Gleichheit fallen, oder allgemeiner, daß dem Ganzen die Beftimmtheit, Theile zu haben, zufomme, es alfo unter ben Bra-Dicatbegriff des Theilehabens zu subsumiren fey, - ein Begriff ber allgemeiner ift als der Begriff des Ganzen, da auch der Theil als folcher wieder Theile haben tann. Und eben fo erweift fich der Pythagoräische Lehrsatz sofort als ein Urtheil, sobald wir ibn nur anders ausdrücken und fagen: das Quadrat der Hypothenuse und die Quadrate der beiden Ratheten find einander gleich. "Diefer Mensch ift Cajus," fagt wiederum nur, daß diefer Mensch und derjenige, der mir unter dem Ramen Cajus betannt ift, identisch feven, oder daß meine Anschauung diefes Denfchen und meine reproducirte Borftellung von Cajus wesentlich gleich seven; - nur fo verstanden ift er ein Urtheil, sonft eine bloke Bemerkung, die ich etwa einem Dritten mittheile, um ibn mit diefem Meuschen befannt zu machen. Mehnliches gilt von bem Gape: A= A, jedes Ding ift fich felber gleich: er ift nur ein Urtheil, wenn ich fagen will, daß das Ding, das ich wahrnehme, alfo diefe bestimmte Bahrnehmung, mit der Borftellung,

in der ich dieselbe Bahrnehmung ohne Vermittelung des reellen Seyns durch meine subjettive Denkthätigkeit reproducire, aleich fep: - im gewöhnlichen Sinne ift er fein Urtheil, fondern die Formel für das logische Dentgesetzt ber 3dentität und des Biderfpruchs. Bei Gaten wie: Baffer ift Baffer, Rörper ift Rorper, wird in der Regel schon durch die besondre Accentuirung Des Pradicats angedeutet werden, daß daffelbe nicht gang denfelben Sinn baben solle wie das Subjeft, daß man vielmebr mit letterem nur die gewöhnliche allgemeine Borftellung des Baffers, mit dem Pradicate dagegen die fpecifische Bestimmtheit, wonach es aus 1 Theil Hydrogen und 8 Theilen Orvgen besteht, oder doch den Inbegriff seiner befannten Gigenschaften bezeichnen molle. Nur in dicfem Falle ift der Satz ein Urtheil, und zwar aleichbedentend mit dem obigen : Baffer und eine fo und fo beftimmte Kluffigkeit find identisch. Alle f. g. identischen Urtheile find nur Urtheile, fofern fle zwei verschiedene Bezeichnungen oder Auffaffungen Eines und Deffelben unter den Bradicatbegriff der Identität und reso. Gleichheit subsumiren. Der Satz endlich: dieses Ding ist kleiner als jenes, legt offenbar dem Dinge das Brädicat des Rleinerseyns bei, subsumirt es also nach seiner quantitativen Bestimmtheit unter einen allgemeinen Brädicatbegriff. -Es können uns natürlich anger den angeführten Sägen noch viele ähnliche entgegengehalten werden: wir glauben aber, daß fie fämmtlich unter eines oder das andre biefer Beispiele fallen werden und daß ein mäßiger Scharffinn leicht wird bestimmen fönnen, ob und in welchem Sinne fie als Urtheile zu betrachten feven.

§. 49. Aristoteles bereits unterscheidet den bloßen Satz vom Urtheile, indem er bemerkt, nur derjenige Satz sein Urtheil, dem die Wahrheit oder der Irrthum zu Grunde liege (ἐν ψ το αληθεύεεν ή ψεύδεσθαι ύπάοχει): Derjenige denke wahr, der das Getrennte für getrennt, das Verbundene für verbunden halte, der dagegen falsch, deffen Gedanken sich entgegengesetzt verhalten als die Dinge. Von dieser Grundlage aus bestimmt er dann das Urtheil näher als einen "bejahenden oder verneinenden Satz, der etwas auf etwas bezieht, und zwar entweder allgemein oder theilweise oder unbestimmt; Bejahung aber sen, "Aussage eines Dinges zu einem andern hin, Verneinung

Aussage eines Dinges von einem andern weg. "\*) ---Mir glauben, daß Ariftoteles durch diefe Beziehung des Begriffs des Urtheils auf die Wahrheit oder Falfchheit feines Inhalts der Ausbildung der Logik, wie er fie felbit gegründet als Bif. fenschaft von den Formen des Denfens, entschieden Gintrag gethan. Denn er leitete fie damit von der Erforschung der Ges fepe, Normen und Kunktionen, die unfere unterscheidende Denkthatigkeit hinfichtlich der Form, der Urt und Beije ihres Thuns befolgt, ab und auf eine Frage bin, die mit diesen Formen unmittelbar nichts zu schaffen bat. Db der Inhalt, der in ihnen gedacht und zum Bewußtsevn gebracht wird, wahr oder falfch fen, d. h. den "Dingen," dem reellen Seyn, jentspreche, macht in Beziehung auf die Form keinen Unterschied: das Urtheil bleibt formell ein Urtheil, mag es wahr oder falfch feyn. Indem ich urtheile, will ich unmittelbar gar keine Bahrheit aus. fprechen, ich dente aar nicht an Babrbeit oder Kallchbeit. fondern bringe mir nur das junmittelbare Refultat meiner urtheis lenden Thätigkeit zum Bewußtseyn, indem ich mir vielleicht fogar vorbehalte näher zuzusehen, ob das Resultat wahr oder falich fev. Bird das Urtheil nach feiner logifch en Begriffsbestimmung in Beziehung zur Wahrheit und Falschheit geset, fo wird die Logif mit der Erfenntnißtheorie identificirt oder duch Dergestalt vermischt, daß sich beide nicht trennen laffen. Denn Danach muß fie, um das Urtheil von andern Sägen unterscheis den zu können, nothwendig den Begriff und das Rriterium der Babrheit, die Möglichfeit des Frrthums und damit weiter das ganze Berhältniß unfers Dentens und Bewußtfeyns zum reellen Gepu darlegen. Jedenfalls ift es ein Biderspruch, das Urtheil Logifch in begriffliche Beziehung zur Babrheit und Falschheit feines Inhalts zu fegen, und doch zugleich zu verlangen, daß Die Logif von allem Inhalte des Urtheils und also auch von Diefer Beziehung abfebe und es nur als Dentform in Betracht ziehe. Rann und foll fie letteres, fo ift es auch ihre Pflicht, von der logifchen Begriffsbeftimmung des Urtheils fene Beziehung auszuschließen, also einen andern Begriff auf-

<sup>\*) 3</sup>ch glaube, daß die schwer wiederzugebenden Borte: χατάφασις δέ έστιν απόφανσίς τινος χαιά τινος, απόφασις δέ έστιν απόφανσίς τινος από τινος (Categ. c. 6.), von Trendelenburg, dem ich im Obigen ges folgt bin, am treffendsten übersetzt worden sind.

zustellen, - gesetzt auch, daß bas Urtheil infofern, als es nie obne einen Inhalt fevn tann, immer auch jene Beziehung in fich trüge. Die Logit hat höchstens nachzuweisen, woher es tomme, daß das Urtheil materiell wahr oder falfch fevn tonne und doch in beiden Källen formell ein Urtheil bleibe. Dien aber berubt einfach darauf, daß unsere urtheilende Thätigkeit, wie gezeigt. eine relativ freie ift, daß wir alfo genau oder ungenau, forge fältig oder nachlässig zc. die einzelne Anfchauung mit unfern fubjeftip bereits vorhandenen Gattungsbegriffen zu veraleichen vermögen, daß diefe Begriffe wie die einzelnen unter fie zu fubfumirenden Aufchauungen felbst wieder deutlich oder undeutlich seyn fönnen, und daß überbaupt in unsere unterscheidende Denkthätigkeit, deren Produkt auch das Urtheil ift, fich leicht Die Denfwillführ (Einbildungstraft) einmischen und eine gegebene subjektiv oder objektiv unbestimmte Anschauung mit einem ihrer Gebilde bergestalt für unfer Bewußtfeyn identificiren tann, daß wir anzuschauen, wahrzunehmen glauben, was wir in der That nicht wahrnehmen.

Betrachten wir blog die Form des Urtheils, das Logische an ihm, fo ift es nach Aristoteles nur ,,ein bejahender oder verneinender Satz, der etwas auf etwas bezieht." Dieje Definis tion gebt im wesentlichen unverändert durch die spätere antife wie durch die scholastische Bbilosophie bindurch bis in die neuere Zeit binein. Bir begegnen ihr noch bei 28 olff: Quando aliquid in re obvià distinguimus aut cum ea simul percipimus, idque primum tanquam ab ea diversum, deinde vero tanquam ad eam quomodocunque pertinens vel non pertinens spectamus, tum judicare dicimur. --- Dum igitur mens judicat, notiones duas vel conjungit vel separat. Bas er Berbinden und Trennen nennt, beißt bei Aristoteles Bejabung und Berneinung; und was er Unterscheiden neunt, bezeichnet jener als ein Bezieben von etwas auf etwas. Abgesehen vom verneinenden Urtheil, von dem im Folgenden die Rede fevn wird, muffen wir beftreiten, daß die Verbindung eines einzelnen bestimmten Subjetts mit einem einzelnen bestimmten Brädifate ein Urtheil fey, und noch weniger tann jede bloge Bertnüpfung zweier beliebiger Borstellungen für ein Urtheil gelten. Benn ich an eis nen Ort fomme, an welchem früher ein haus, ein Baum ftand, fo verfnüpft meine Einbildungsfraft in Folge der f. g. 3deenaffociation die Anschanung des Ortes mit der Borstellung des Baumes, den ich vermiffe, aber ich fälle damit ficherlich kein Urtheil. Und wenn das Rind zuerft die Babrnebmung macht. daß diefes Beiche (das Bett) zugleich weiß, diefes harte (der Tisch) zugleich braun ift, das heißt wenn es zuerft bie Verbindung deffen, was es als weich, mit dem, was es als weiß percipirt hat, wahrnimmt, fo fällt es ebenfalls noch fein Urtheil, fondern ftatt der Babrnehmung diefes Beichen, bat es nunmehr die Babrnehmung diefes weichen Beißen oder weißen Beichen, und wird diese Berbindung auch in der Borftellung festhalten, reproduciren. Das Rind fpricht diefelbe als lerdings nicht in der Form eines Gates aus: könnte es fagen oder auch nur denten: diefes Beiche ift weiß, fo murde es freis lich ein bejahendes Urtheil fällen, mas es nicht tann, weil ihm Beiß noch teineswegs ein Begriff oder eine Allgemeinvorstellung, noch keineswegs eine Karbe, fondern nur diefe bestimmte einzelne Besichtsperception ift, die es hat, wenn es diefes Beiche (fein Bett) erblickt, und die ihm zur Bahrnehmung geworden, indem es fie bereits von der andern bestimmten Gesichtsperception des Braunen (am Tische) unterschieden hat. Aber daß das Rind jene Verbindung nicht in der Form eines Sates denkt, tann in der Sache selbst keinen Unterschied machen. Die neue Babrnehmung befagt immer, daß dem Rinde dicfes Weiche weiß ift, daß es also diefes bestimmte einzelne Subjett, diefes weiche Etwas, mit diesem bestimmten einzelnen Brädikat verbindet: ift diese Berbindung an fich eine bloße Bahrnehmung, fo tann fie, in Die Form des Sates gebracht, unmöglich zum Urtheil werden.

Dennoch begegnen wir der Aristotelischen Bestimmung in der Wolffichen Fassung noch in der neusten Zeit. Nach J. G. E. Maaß heißt Urtheilen "sich Vorstellen, daß zwischen gewissen Objekten ein gewisses Verhältniß stattfinde;" und C. F. Bachmann erklätt das Urtheil für die Entscheidung der Frage, wie die einzelnen Anschauungen, Vorstellungen, Begriffe unsers Bewußtseyns sich zu einander verhalten, — eine Frage, die entsteht, wenn ein Begriff, eine Anschauung oder Vorstellung "in's Bewußtseyn kommt, in welchem vielleicht schon mehrere vorhanden find oder nachmals hinzutreten." Es ist klar, daß durch den allgemeinen Ausdruck "Verhältniß", der an die Stelle des Wolffschen conjungere et separare gesetzt ist, in der Sache nichts geändert wird. Denn er ist in einem so weiten Sinne gewommen, daß jede beliebige Verbindung zweier Auschauungen oder Vorstellungen darunter besaßt ist. Durch jene angebliche "Entscheidung" aber, die jedes Urtheil enthalten soll, ist ein Moment in die Begriffsbestimmung aufgenommen, das offenbar nicht hineingehört. Dem Urtheile geht keineswegs nothwendig jene "Frage" voraus: wir fällen im Gegentheil die meisten Urtheile ganz unmittelbar, sobald uns eine neue Auschanung entgegentritt, ohne uns jene Frage, weder ausdrücklich noch stillschweigend, vorzulegen. Und nimmt man Urtheilen (wie Bachmann zu thun scheint) in jenem weitern Sinne, in welchem jeder Alt der unterscheidenden Thätigkeit ein Urtheil involvirt, so seit die obige Frage den Alt des Urtheilens bereits voraus. Dem ich nut meine Vorstellungen, Auschauungen, Begriffe bereits unterschieden haben, ehe ich nach ihrem Verhältniß zu einander fragen und es bestimmen kann.

Mit der Auficht Bachmanns trifft Die Auffassuna Berbarts nahe zusammen und ist vielleicht. für :jene maaßgevend gewesch. herbart handelt (Lehrb. 3. Einleit. in die Bhil.) zuerst von den Begriffen und deren Zufammenhang nach Umfang und 3nhalt, und bemerkt sodann, daß ein Unterschied fen zwischen dems jenigen Busammenhange oder "Gefüge," das den Begriffen als folden zufomme, und zwijden dem Entstehen deffelben im Denfen. "Kormen dieses Entstehens laffen fich auffinden, wenn man annimmt, ein Paar Begriffe begegnen einander im Denken, und es komme nun darauf an, ob sie eine Berbindung eingehen werden oder nicht. In diesem Schweben bilden fie zunächst eine Frage; die Entscheidung derselben wird ein Urtheil ergeben. Das Denken ist hier nur das Mittel, gleichsam das Behikel, um Die Begriffe zusammenzuführen; auf fie felbit tommt es an, ob fie zu einander paffen werden oder nicht." Drobisch faßt dieje Aussprüche in die Definition zufammen: "das Urtheil ift der logifche Ausdruck des Berhältniffes gegebener Begriffe binfichtlich ibrer Verfnüpfungsfähigkeit." Man erinnere fich zunächft, daß es nach Herbart nicht nur allgemeine, sondern auch f. g. indivis duelle Begriffe giebt, und daß ihm der Individualbegriff die Borstellung des einzelnen bestimmten Objefts ift, nur losgelöft von allen wechselnden Berbindungen, Berhältniffen, Beziehungen (der Zeit und des Raums 2c.) zu andern Objekten. Demnach ift ihm auch die Entscheidung über die Berbindung eines bestimmten

Einzelnen mit einem andern Einzelnen ein Urtheil. So mechanisch flar nun jene Aussprüche auf den ersten Blief erscheinen. fo treten bei näherer Betrachtung allerlei Schwierigkeiten bervor. Die Begriffe follen bereits an fich, in und mit ihrem Urfprung, in Zusammenhang stehen; und doch sollen wir annehmen, daß ein Paar Begriffe, gleichfam zufällig, im Denken fich begegnen! Benn das Erstere der Fall ift, fo erscheint das 3meite unzulafs fa: die Annahme wäre wenigstens eine ganz willführliche, ununge Hoppothese, da in der That fich zwei Begriffe gar nicht fo begegnen können, daß die Frage entstünde, ob sie eine Berbindung eingehen werden oder nicht. Die Annahme nimmt, fich daber. auch im Folgenden felbst zurück: nicht die Begriffe felbst begegnen einander, fondern das Denken foll es fepn, das fie zufammenbringt, und also gleichfam probiert, ob fie eine Berbindung eingehen werden. Aber wie kommt das Denken dazu, dergleis chen Erverimente zu machen? Und was berechtigt es. die Begriffe wie chemische Substanzen zu behandeln, die äußerlich aneinander gerathen und in zufälliger Bahlverwandtschaft fich verbinden oder fliehen ? 28te kann eine folche Berbindung und refp. Trennung ein Urtheil beißen? Es foll dabei freilich zugleich erst die Frage, ob Berbindung oder Trennung, "entschieden" werden. Aber wer fällt diese Entscheidung? Das Denken soll ja das bloke Behikel fevn, das die Begriffe zusammenführt: auf fie felbst soll es ankommen, ob sie zu einander passen oder nicht. Sie selbst aber find durch die Erfahrung gegeben; eben damit aber ist zugleich ihre Berbindung und refy. Trennung gegeben: das Denken kann hart und Gelb, obwohl fie an fich durchaus "verfnupfungefähig" find, nicht ohne Beiteres verbinden, fondern es kommt auf das in der Erfahrung Gegebene an, ob das Harte zugleich gelb, oder vielmehr roth ift. Bon jener Gutscheis dung kann mithin gar nicht die Rede seyn, da die Frage gar nicht entsteht ober doch durch die Wahrnehmung immer ichon ents ichieden ift.

In Wahrheit kann Herbart von seiner Grundanschauung des Seyns und Denkens aus die Logik gar nicht als besondre Disciplin gelten lassen, sondern muß sie in die Psychologie auflösen. Nur der Instinkt der Wahrheit oder die Achtung vor der allgemeinen altherkömmlichen Meinung veranlaßt ihn, Vorgänge von psychologischer Natur in logische Funktionen umzuprägen. Die bloke Berbindung ber Anschauungen oder Borftellungen ift so wenig ein logischer Aft als die f. g. Ideenaffociation ober das Spiel der Einbildungstraft, die ebenfalls Borftellungen bald verbindet, bald trenut. Auch wenn man fic mit Aristoteles auf das Objektive, Birkliche beschränkt, wird die bloge Berbindung noch kein Urtheil. Denn verbunden erscheint das Obiels tive bereits in und mit der Anschanung, und diese bat nur insofern an den logischen Funktionen Theil, als fie auf der unterscheidenden Denfthätigkeit beruht oder Afte derfelben vorausseht, - ohne welche aber auch das zufälligste Erzeugniß der Einbildungstraft nicht zu Stande tommt. Auch das Sichverhalten oder In-Berbaltniß-Segen der Borftellungen, fobald damit nicht das bestimmte Berhältniß des Besondern zum Allgemeinen gemeint ift, begründet noch kein Urtheil. Denn wiederum bezieht die Ideenaffociation, wie das unwillführliche Spiel der Einbildungsfraft Borstellungen auf einander und setzt fie in mannichfaltige Berhältniffe; und eben fo ift ichon in der Anschauung ein Gich. Berhalten des Objektiven zu andrem unmittelbar gegeben, 3. B. das Verhältniß der Bewegung zu den Dertern, die sie durchläuft, - und doch ift die bloge Anschauung diefes einzelnen bewegten Dinges, wie es jest bier und jest dort ift, ficherlich tein Urtheil.

Es ist das große Berdienst Rants, daß er zuerst das Urtheil mit den Rategorieen und dem Begriffe in logische Berbindung gesetht hat. Wenn er (in der Logit) erflärt: "ein Urtheil ift die Borftellung der Einheit des Bewußtfeyns verschiedes ner Borftellungen oder die Borftellung des Berhältniffes derfels ben, fofern fie einen Begriff ansmachen", fo ift barin zwar jene Beziehung nicht ausdrücklich angegeben. Aber er sucht (in der Rrit. d. reinen Bern.) des näheren darzuthun, daß zu jedem Urtheil wenigstens die Begriffe, durch welche die verschiedenen Funktionen zu urtheilen gedacht werden d. i. die Rategorieen gehören; und behauptet ausdrudlich, daß alle Urtheile Funttionen der Einheit unter unfern Borftellungen feven, indem durch fie ftatt einer unmittelbaren Borftellung eine höhere, welche diese und mehrere andre unter sich begreife, zur Erkenntnis des Gegenstandes gebraucht werde. Damit gab er deutlich genug zu erkennen, daß ihm nur die Subsumtion des Besondern unter ein Allgemeines für ein Urtheil gelte. Allein einerseits

fchloß er nicht nur felbst die Rutegorieenlehre von der Logit aus. fondern nach feiner Anficht follten die Rategorieen auch nur die verschiedenen "Funktionen zu urtheilen" bezeichnen, alfo nur zur Bildung ber Urtheile, nicht auch der Begriffe logifch wirksam und nothwendig feyn. Die Folge davon ift, daß audrerfeits feine Begriffsbestimmung wie scine ganze Lehre von den Rategorieen eben fo unflar erscheint wie seine obige Definis Auch unterließ er es, ausdrücklich zu erflas tion des Urtheils. ren. daß ibm das Urtheil nur die Subfumtion des Besondern unter das Allgemeine fey. Daher geschah es, daß feine Schuler unficher umhertappten und fich vorzugsweise an den Ausdruck "Berhältniß" der Vorstellungen hielten, wenn es auf eine Des finition des Urtheils antam. Die Beariffsbestimmung von Maaf. ber für einen Unhänger Rants galt, haben wir ichon angeführt. Auch auf Bachmanns Ansicht ift offenbar jener Rantische Ausdruck von Einfluß gemefen. Riefewetter wiederholt zwar zus erst die Erflärung Rants : "Giebt man das Berhältniß mehrerer Borftellungen zur Einheit des Bewußtseyns an, fo entsteht ein Urtheil;" bei der näheren Begriffsbestimmung aber mischt er das ganz ungehörige Moment der Deutlichkeit ein und das Urtheil wird ihm zur "Borftellung des Berhältniffes mehrerer Borftellungen unter einander, welche gur Deutlichteit einer Erfenntniß erfordert wird." 3hm fchließt fich Fries an, indem er fagt : "das Urtheil ift die Erfenntniß eines Gegenstands burch Begriffe, oder was das Gleiche bedeutet, es enthält Bors stellungen im Berhältniß der Deutlichkeit der Erkenntniß. Denn. fügt er hinzu, den Begriff muß ich einem Gegenstande als Mertmal beilegen, wenn ich burch ihn erfennen will , aber eben im Unterscheiden von Mertmalen in einer Borftellung besteht die Deutlichfeit." Diefe Erflärung hat zwar den Borzug, daß fie bas Urtheil ausdrudlich von dem Borhandenseyn der Begriffe Aber abgesehen davon, daß das Urtheil eine abhängig macht. "Erkenntniß" weder ift noch auch nur involvirt, indem es chens fowohl falfch als wahr feyn tann und boch formell (logifch) ein Urtheil bleibt, fo gemährt es, felbst wenn es mabr ift, feine Erfenntniß burch Begriffe. Erfannt wird der Gegenstand ime mer nur in und mittelft ber Anschauung, und nur indem diefe mit den fubjektiv gegebenen concreten Gattungsbegriffen verglis chen wird, ergiebt fich zugleich unmittelbar die Erkenntniß, daß

32

der Gegenstand Glied einer bestimmten Gattung, durch einen bes stimmten Gattungsbegriff bedingt und bestimmt sey, — was aber auch sich ergeben würde, wenn zur gegebenen Anschauung erst der entsprechende Begriff neu gebildet werden müßte. Deutlichkeit endlich kann auch die einzelne Anschauung haben; jedenfalls erfordert sie nicht, daß die Merkmale, die unterschieden werden, bereits unter Begriffe gebracht seven und in der Form des Begriffs aufgesät werden. — Die Kantische Unklarheit klingt noch bei Jos. Beck nach, denn das Urtheil "derjenige Akt des Berstandes ist, durch welchen er eine Art des Seyns (eine Eigenschaft, ein Wirten oder Leiden) auf einen Gegenstand bezieht und dadurch bestimmt, in welchem Berhältniß sie zu einander stehen." —

Die speculative Logif zeigt dagegen in ihrer Borliebe für die Metaphysik von Anfang an das Streben, auch dem Urtheil eine metaphyfifche Bedeutung zu geben, verfällt aber damit in diefelbe Unflarheit. Go erflärt bereits Rraufe (Grundr. d. biftor. Log. 1803); "Die handlung des Geistes, die durch beftimmte Anschauung das Verhältniß der Borftellungen zu einander, d. i. der individuellen Anschauung der Sinne zu den Beariffen, der individuellen Auschauungen zu einander vermittelft ber Begriffe, der Begriffe unter einander, der individuellen Ane fchauung zum realen und idealen Unendlichen, und der Begriffe zur Anschauung des realen und idealen Unendlichen, mit Rudficht auf den Stammbaum der Begriffe, auf das Unendliche, und auf die finnliche äußere und innere Anschauung in's Bewußtfeyn bringt, heißt Urtheilen; die Anschauung dieses Berhältniffes ein Urtheil." Dbwohl vermuthlich der Lefer nicht einzuses hen vermag, was z. B. das Urtheil: dieses Ding ift roth, mit dem realen oder idealen Unendlichen zu schaffen haben könne, fo muffen wir es doch ihm felbit überlaffen, fich diefe metaphy fische Beziehung oder "Rücksicht" aus Rrause's eignen Schriften flar zu machen. Wir constatiren nur die Thatsache, daß in der obigen Definition Logisches und Metaphyfifches fo durch einander gemischt erscheint, daß wer das Recept der Migtur nicht befist, gar nicht weiß was er vor sich hat.

Nach Hegel soll, wie schon bemerkt, der reine Begriff (das Absolute als reines Denken) sich selber ur-theilen, indem er als das Allgemeine sich in sich dirimirt, somit in den Gegenfatz des Befondern übergeht und diefen zur concreten Einheit des Einzelnen aufhebt. Danach ist es das Allgemeine, fofern es im Einzelnen zu sich zurücktehrt und sich mit sich zusammen-

fchließt, also das Allgemeine als Begriff, als concrete in fich vermittelte Einheit, durch welches das Besondre und Einzelne, Die Art und die Exemplare, bedingt und bestimmt; und das Besondre als bedingt und bestimmt durch das Allgemeine faffen. also jenes unter Diejes subsumiren, beißt Urtheilen. Aber Diefe Spooftafirung des logischen Begriffs ist ein eben fo unklarer, haltlofer Gedanke als Rrause's "Rücksicht auf das Unendliche." Benn auch von Hegels Anficht aus die begriffliche Unterscheidung alles reellen Seyns in Gattungen, Arten und Exemplare erflärlich erschiene, so ist doch immer nicht einzusehen, wie wir dazu kommen, Urtheile zu fällen, da es, wie gezeigt, nach Hegels Grundanschauung unbegreiflich bleibt, wie Begriffe in unferm Denken entstehen können. Indes hat doch Segel das große Berdienst, mit siegreichen Gründen dargethan zu haben, daß das Urtheil logisch nur als die Subsumtion des Besondern unter das Allgemeine gefaßt werden tonne. Nur geht er im Einzelnen zu weit, indem er Gagen (wie z. B. es friert, oder: diefer Mensch ist Cajus 2c.), die zwar gewöhnlich eine bloße Bemerfung ausdrücken, aber unter Umständen doch Urtheile seyn köns nen, diese Qualität schlechthin abspricht.

Schleiermacher ftellt das Urtheilen dem Begreifen, die Urtheilsbildung der Begriffsbildung als besondere Funktion zur Seite. Beide haben nach ihm im Besentlichen dieselbe Aufgabe: sie haben die Belt des "Sinnes," das wirre unbestimmte Chaos, zu entwirren und als ein geordnetes Ganzes vor's Die begreifende Bernunfttbatigkeit Bewußtseyn zu bringen. bewirkt dieß, wie gezeigt, dadurch daß sie das durch den Sinn oder die "organische Funktion" Gegebene, den erscheis nenden Gegenstand, fixirt, von Andrem unterscheidet und zus gleich als Einheit mannichfaltiger Bestimmtheiten fest 2c. Eben damit isolirt sie ihn und faßt ihn als ein Gesondertes, für fich sevendes. Aber die Dinge stehen nicht so gleichgültig neben einander, sondern in lebendiger Gemeinschaft mit einander; es fommt nicht bloß ihr Seyn, sondern auch ihr Zusammeuseyn in Betracht; fie find nicht blog beharrliche Einheiten, sondern auch thätig und resp. leidend, in gegenseitiger Wechselwirfung

32 \*

Diefes mannichfaltige wandelbare Thun und fic verändernd. Leiden, das dem Sinne ebenfalls nur wie ein wirres, unbeftimmtes Chaos erscheint, zu entwirren und bestimmte Berbältniffe nicht nur der thätigen und leidenden Dinge zu einander, fondetn auch des Dinges au feinem eignen Thun und refp. Leiden berauszuschneiden, ift die Funktion der Bernunft im Urtheilen: indem fie dieß thut, urtheilt fie. Denn nach Schleiermacher ift ein wirfliches Urtheil nur vorhanden, wo von einem vorausgesekten Gegenstande ein Thun oder Leiden ausgesagt wird. Gos nach ergängen fich die urtheilende und Begriffe bildende Funftion gegenseitig: nur durch beide zufammen wird ein Gegenstand vollftändig erfannt. Auch die Urtheilsbildung geht daber in einem ftufenweis auffteigenden Broceffe von niedrigeren, unbeftimmtes ren zu immer bestimmteren, höheren Formen fort. Auf der erften Stufe bildet fich das f. g. "primitive Urtheil," das noch ohne bestimmtes Subjekt nur aussagt: "in der Totalität geschieht dies," das also aus jenem Chaos nur ein einzelnes Geschen berausscheidet. Bei folchen Urtheilen, 3. B. cs leuchtet, es bligt 2c., fann nach S. in feiner Hinsicht ein Frethum stattfinden: ", denn es wird nichts ausgesagt als eine organische Affektion." Auf der zweiten Bildungsstufe tritt zunächst das dem primitiven Urtheil noch fehlende Subjeft bingu: es wird einem bestimmten Dinge ein bestimmtes Thun oder Leiden beigelegt, aber zunächft noch blog als fein eignes Thun und refp. Leiden, noch obne Angabe der Bezichung zu andern Dingen. Das Subjekt wird mithin noch bloß für fich, noch nicht in feinem Bufammenfeyn mit Andern als ein thätiges oder leidendes bestimmt. Darum nennt S. dieje Art von Urtheilen, 3. B. A dentt, A liebt, "nn. vollftändige," weil ja "jedes Urtheil ein Zusammenseyn ausdruf. fen foll, hier aber das Genn, womit das Nairende zufammen ift, gang unbestimmt bleibt." Erst auf der dritten Bildungsftufe bebt fich diefe Unbeftimmtheit, und es entsteht das "vollständige Urtheil." Dies geschicht dadurch, "daß noch ein Begriff in's Urtheil bineinfommt, der ebenfalls ein Subjeftbegriff ift, und da alle Subjeftbegriffe wefentlich hauptwörter find, fo muffen wir fagen: ber Form nach kommt zum unvollständigen Urtheil, das aus Hauptwort und Beitwort besteht, noch ein hauptwort hingu, das gu den erften hauptworte oder zum Beitworte in Beziehung fteht, und dann ift das Urtheil ein vollftändiges." Erft Gate, wie: "der

Schnee schmilzt an der Sonne, " oder "A liebt B, " und weister "A liebt B wegen seiner Redlichkeit, " und endlich "A lernt von B," sind vollständige Urtheile und bezeichnen zugleich die verschiedenen Entwickelungsstufen, welche diese Art der Urtheile nach S. durchläuft. Schließlich heben sich dann alle vollständigen Urtheile in das s. g. "absolute Urtheil," dessen Subjekt wiederum das Weltall, dessen Prädicat das der Welt einwohnende, von ihr aus- und in sie zurückgehende gesammte Thum ist, insofern auf, als das absolute Urtheil der Inbegriff aller vollständigen Urtheile ist.

Ueberblicken wir die Schleiermachersche Ansicht im Gangen, fo erscheint als ihr erster Grundmangel, daß die urtheilende und Begriffe bildende Funktion, die fie gerade einander gegenübers ftellen will, in Babrheit nach ihr felbst völlig in Eins zufammenfallen oder vielmehr, daß die Begriffe bildende Thatigkeit in Die urtheilende fich auflöft. Bunachit leuchtet ein, daß eine große Menge von Begriffen (3. B. des Bindes, des Lichts, der Bflanze, des Thiers, des Menschen) sich gar nicht bilden lassen, ohne die Dinge in ihrem Zusammenseyn, in ihrem Thun und Leiden aufzufaffen und zu bestimmen. Sodann aber ift das "primitive Urtheil" offenbar nichts andres, als was Schleiermacher felbit den ersten Aft in der Bildung der Begriffe nennt. Wenn das Rind querft dentt oder fagt: "Es blist," fo bedeutet Das nur, daß cs die Erscheinung des Bligens, diefe "organische Affektion." von andern Erscheinungen unterschieden bestimmt, und das mit eine einzelne Bahrnehmung gewonnen hat: Den weil dieß angebliche Urtheil ,,nichts als eine organische Affektion aussagt," ift cs nur eine Wahrnehmung. Daffelbe gilt von dem ,, unvollftändigen" Urtheile: "A liebt." Benn es zuerft, b. b. bevor Der Begriff des Liebens fich gebildet hat, ausgesprochen wird, fo bedeutet es nur, daß ich das Gefühl der Liebe, die Art, wie es fich äußert 2c., von andern Gefühlen unterschieden, damit bestimmt und in feiner Bestimmtheit mir zum Bewußtscon aes bracht, also eine Anschauung oder Borstellung von ihm gewone Der Bufay: A liebt B, womit das Urtheil ein "volls nen babe. ftandiges" werden foll, fann darin feinen Unterschied machen. Im Gegentheil, die erfte Perception vom Gefühl der Liebe wird immer eine ganz bestimmte Reigung zu einem bestimmten Begeuftande, z. B. des Rindes zu feiner Mutter, zum Inhalt bas

ben. Goll nun dieß bloße Bahrnehmen bereits ein Urtbeilen feyn, fo folgt unvermeidlich, daß nicht nur das Urtheilen dem Begreifen vorangeht, sondern daß das Begriffebilden felbst nur ein Urtheilen ift. Goll dagegen, nach Schleiermachers erfter Urflärung, jenes Unterscheiden Bestimmen und Busammenfassen ein Aft der Begriffe bildenden Thatigkeit feyn, fo folgt eben fo uns vermeidlich, daß es fein Urtheilen feyn tann. Schleiermacher bezeichnet felbst den Bunkt, wo feine Theorie mit fich in Biderfpruch gerath, gang richtig, wenn er bemerkt: "Geschichtlich fceint bas Urtheil dem Begriffe voranzugehen, wie in den älteften Spraden die Zeitwörter die Burgeln find, und alle hauptwörter von ihnen abgeleitet. Eben so offenbar ift, daß jeder Mensch eber Aftionen fest als Dinge. Ueberwiegende Bewegung, Beranderung, die also zuvor wahrgenommen worden ift, veranlaßt erft, aus der unbestimmten Mannichfaltigfeit einen Buntt berauszubeben." Er sucht fich indes zu belfen, indem er binzufügt, es fey nur das unvollständige Urtheil, welches dem unvollständigen Begriffe vorangehe; der vollständige Begriff dagegen fev früher als das vollftändige Urtheil. Allein diefe Ausrede gewinnt nur durch einen andern Rebler der Theorie einen Schein von Berech. tigung, dadurch nämlich, daß Schleiermacher, wie gezeigt, die "schematifirende" Vernunftthätigkeit, durch die ihm der Begriff erst entsteht, als ein rein subjektives Thun fast und durch fie die einzelne Anschauung ohne Weiteres verallgemeinern und zum "Schema" umwandeln läßt. Richtsdestoweniger ift fie unhalt-Denn auch das vollftändige Urtheil, wie es Schleiermabar. cher faßt, wird in den meisten Fällen dem vollitändigen Begriffe vorangehen, indem z. B. der Aft, durch den das Rind feiner Liebe zur Mutter inne wird und damit zuerft eine Perception von diesem bestimmten Gefühle gewinnt, also das angebliche Urtheil: 3ch liebe meine Mutter, fo gewiß der Bildung des Begriffs der Liebe vorangeben nuß, als Die einzelne bestimmte Berception dem "Schema" oder Allgemeinbilde. Die Sülfe licgt nicht in der Unterscheidung der unvollständigen und vollständigen Urtheile, die logisch ohne Bedeutung ift, sondern in der so nas heliegenden und wohlbegründeten Unterscheidung des Urtheils von der bloßen Wahrnehmung und Anschauung: so gewiß nach Schleiermacher selbst die einzelne bestimmte Anschanung tein Begriff ift, fo gewiß tann fie, auch wenn ihr die an fich gleichguls

tige Form des Sates gegeben wird, tein Urtheil fehn', fondern geht dem einen wie dem andern als conditio sine qua non voran.

Bon den Bertretern der neueren formalen Logit ichließt fich Sigwart am nächsten an Rant an, indem er erklärt: "Ein Urtheil des Berftandes, ein denkendes (logisches) Urtheil ift ba, wo der unmittelbaren gesetymäßigen Berfnuvfung von Gedanken eine Rategorie des Berftandes zum Grunde liegt." Durch diesen Zusatz will er jene blog psychologischen Gedanken. verbindungen, die durch die Ideenaffociation oder das Spiel ber Einbildungstraft entstehen, von den Urtheilen ausschließen. Allein auch der Traum, auch die spielende Ginbildungsfraft kann febr wohl ihre Gebilde nach den Rategorieen verknüpfen und 3. 🌥 das eine in das Verhältniß der Urfache zu einem andern als der Birkung segen; und wenn mir zufolge der Ideenaffociation bei der Wahrnehmung eines Dinges, das früher roth war und jest weiß erscheint, die Vorstellung des Rothen in Verbindung mit dem wahrgenommenen Dinge entsteht, so verknüpft fich die Vorstellung eines Accidens mit der Anschauung einer Substanz. Oder wenn das Kind zuerst wahrnimmt, daß die Beichheit feines Betts eine angenehme Empfindung hervorrufe, Die harte der Tischecke eine unangenehme, fo liegt diefer Berbindung des Weichen und Angenehmen die Rategorie der Urfache und Birkung zu Grunde, und doch ift jene bloße einzelne Bahrnehmung kein Urtheil. Durch das bloße Zu-Grunde-liegen der Rategorieen, die in der That jeder einzelnen Anschauung wie jeder Vorstellung der Einbildungsfraft zu Grunde liegen, weil nur mittelft ihrer Anschauungen und Borftellungen entstehen, wird eine Gedankenverknüpfung noch nicht zum Urtheil.

Fr. Fischer ist der einzige, der richtig erkannt hat, daß bisher "unter dem Titel des Urtheils in der Logik ziemlich verschiedenartige Denkoperationen und Gedankenverbindungen zufammengefaßt worden sind," welche nur Das mit einander gemein haben, daß "sie Entwickelungen und Aussagen des inneren Verhältnisse zweier Vorstellungen find." Er läßt zwar für dieses Gemeinsame den Namen Urtheil gelten, unterscheidet aber von ihm ausdrücklich das "eigentliche Urtheil." Dieses ist ihm weder ein bloßer Sat, soy er ein intransitiver oder transitiver, noch auch eine "Causalfolgerung," d. h. eine bloße "Aufsuchung von Ursachen zu einer vorliegenden Wirkung oder eine Ableitung von Birkungen ans einer vorliegenden Urfache," sondern die "Subsumtion eines Gegenstandes unter einen Begriff." Daraus ergiebt sich zugleich, daß er auch den Begriff im Wesentlichen nach seiner wahren logischen Bedeutung erkannt hat, obwohl seine Erklärung: "der Begriff begreift mehreres Jusammengehörige unter sich, er ist die Vorstellung der gemeinschaftlichen Grundzüge einer Classe von Dingen und Erscheinungen," an Dunkelheit leidet. Um so mehr ist zu bedauern, daß er sich auf eine Erörterung der Kategorieen und eine Darlegung der Entstehung des Begriffs nicht eingelassen hat. Damit würde nicht nur jene Dunkelheit wie manche andre Unklarheit verschwunden seyn, es würden auch Fragen, die sich von selbst aufdrängen und doch unbeantwortet bleiben, ihre Erledigung gefunden haben.

Es ließ fich von Lopes Scharffinn und originaler Deuts fraft erwarten, daß er nicht nur die Mängel der bisberigen Aufs faffungen richtig ertennen, fondern auch die Frage in eigenthumlicher Beise löfen würde. Er bemerkt zunächft, daß das Urtheil keineswegs blog ,, ein Ausspruch des Faktums einer pfpcholos gifchen Berknüpfung" noch eine "willführlich erzeugte Berfnupfung von Borftellungen" fey, daß wir vielmehr gar fein Urtheil bilden können, .,ohne das Material sogleich in die logischen Formen zu gießen, die den metaphyfischen Boraussehungen über Substanz, Accidens und Inhärenz entsprechen, welche die Motive der Urtheilsform überhaupt bilden." Das Urtheil ist ihm demgemäß nur eine Berknüpfung von Begriffen, und auch dieß nur, fofern, man unter einem Begriffe nicht bloß einen "hanfen von Merkmalen" versteht, sondern Das, was er (nach Louc) ist, ein formales Ganzes, welches mannichfaltige "Allgemeinbeiten von Mertmalen" zur Einheit zusammenfaßt. Das Urtheil entsteht ihm daher nur "daraus, daß das zu Berbindende Begriffe find, deren Berbindung nur nach den Methoden geschehen kann, welche ihre eigne Natur gestattet." Beil fie nur gemäß diefen Methoden geschehen tonne, fey fie feine willführliche Verknüpfung. Ein Urtheil wie: die Rofe ift roth, fage vielmehr deutlich ans, daß dies Roth eine wirkliche der Rofe nothwendig zufommende, von unferer Billführ ganz unabhängige Eigenschaft fep. Daraus folge jedoch nicht, wie Segel es wende, daß die Form des Urtheils felbst objeftive Bedeutung habe, nicht blog eine subjettive That des Dentens fey. Jenes Beilegen fey

vielmehr allerdings subjektives Thun, aber ein Anerkennen, kein Belieben. "Wir sind es, die in unserm psychologischen Gedankenlauf zwei Vorstellungen mechanisch an einander haftend finden, wir sind es, die sich mit dieser Thatsache nicht begnügen, sondern fragen, warum, aus welchem objektiven Grunde solche Affveiation stattsinde. Wir sind es endlich, die auf den Grund unserer metaphysischen Voraussezungen hin uns entscheiden, daß beide Vorstellungen wie Substanz und Accidens sich verhalten, und nach dem Schema dieses metaphysischen Vershältnisse stellen wir die eine als Subjekt voran und verknüpfen ihr durch die Covula die andre als Prädicat."

Abgeschen von der Begriffsbestimmung des Begriffs, ftimmt Lope's Auffaffung in Beziehung auf die Form des Urtheils, binfichtlich des Logischen, mit der unfrigen im Wesentlichen überein. Rur zieht er offenbar nach den obigen allgemeinen Bestimmungen (an denen er indes im Folgenden nicht ftreng festhält) den Rreis des Urtheils zu eng, wenn er es nur als Berbindung von Begriffent faßt und nur auf das Schema von Substanz und Accidens zus Das Rind, welches, nachdem es eben erft einige Prarückführt. Difatbegriffe fich gebildet, fein erstes Urtheil fällt: Diefes biet (d. h. dieses Bahrgeuommene) ift weiß, jenes roth, verbindet Damit nicht zwei Begriffe, fondern eine einzelne Unfchauung mit einem Bcariffe; daffelbe thun auch wir noch jedesmal, wann ein neuer, uns bisher unbefannter Gegenstand in den Rreis unferer Bahrnehmung tritt. Und foll das "Motiv der Urtheilsform überhaupt," das "Schema," nach welchem alle Urtheile fich bilden, nur das Verhältniß von Substanz und Accidens febn, fo wird es ohne Dehnungen und Verrenfungen der Begriffe nicht wohl möglich feyn, Urtheile wie: die Rofe ift eine Blume, die Blus men find Bflanzen, unter jenes Berhältniß unterzubringen. Auch vermiffen wir die rechte logische Rlarheit, wenn Lope einerseits der Form des Urtheils objektive Bedeutung abspricht und es für eine "bloß subjektive That des Denkens" erklärt, und doch andrerseits behauptet, das Urtheil fey nur Urtheil, "wenn feine Glieder nach Brincipien der objektiven Bestimmung aller Borftellungen zusammengehören," es fey nur eine logische Form, fofern es "die thatfächlich durch Affociation der Borftellungen entftandenen Verknüpfungen fritisch auf die in der natur der Dinge liegenden Möglichkeiten folcher Berknüpfung zurückführe," - oder

was daffelbe ift, wenn er das Verbinden von Subjett und Bribifat ,,ein Anerkennen," und doch zugleich ein bloß "fubjeftives Thun" nennt. Anerkennen tann doch nur heißen : ein Gegebenes, Beschehenes, also ein Objektives, genehmigen oder ihm zummmen. Dieß ift allerdings ein subjektives Thun, das aber die Objektivis tat Deffen, was anerkannt wird, voraussegt. 2Benn ich also eis ne Verbindung von Subjeft und Prädikat anerkenne, fo ift damit implicite gesagt, daß die Berbindung objektiv vorbanden fen. d. h. daß die Urtheilsform nicht "bloß eine subjektive That des Dentens" fev. Mögen wir es auch feyn, die zunächst blog in unferm pfpchologischen Gedankenlauf (in der Bahrnehmung) zwei Borftellungen verfnupft finden, und fodann fragen, aus welchem objeftiven Grunde folde Affociation ftattfinde; - immer ift doch, fobald wir einen "objektiven Grund" dafür finden, das das mit entstehende Urtheil feine bloß subjektive That, fondern weil auf einem objektiven Grunde, auf der "Matur der Dinge" berubend, zugleich objektiver natur. Selbst wenn der objektive Grund und damit das "Motiv der Urtheilsform" nur in unfern metaphysischen Voraussehungen über Substanz, Accidens und 311härenz läge, — was wir bestreiten müssen, — so würde es doch immer noch darauf ankommen, ob wir diesen unsern Borausfegungen nicht objektive Gultigkeit beilegen muffen. 2Bare dieß ber Kall, wie Loke felbst behauptet, fo murden wir eben damit zugleich annehmen müffen, daß die Verbindung von Subjekt und Bradikat, die Urtheilsform, nicht bloß eine subjektive That, fonbern objektiv vorhanden fey.

Trendelenburg endlich geht auf die Schleiermachersche Auffassung zurück. Er erklärt ausdrücklich, daß sich Urtheil und Begriff wie Thätigkeit und Ding zu einander verhalten. Aber er sucht die Inconvenienzen, in die Schleiermacher gerieth, dadurch zu vermeiden, daß er dem Urtheil von vorn herein die Priorität des Ursprungs zuerkennt und aus ihm erst den Begriff hervorgehen läßt. Thätigkeit und Substanz sind ihm "die Formen des Seyns;" und wie nach seiner Grundauschauung " die Thätigkeit der erzeugenden Bewegung das Erste ist und daraus erst das Bild eines abgeschlossenen Ganzen, einer Substanz, entspringt," so foll dann auch im Denken die That, durch die es die Thätigkeit auffaßt, und die Form, in der dies Auffassung sich ausspricht, allem Andern vorangehen. Diese Form aber sey das Urtheil. Allerdings werde im vollftändigen Urtheil nicht bloß eine Thatigkeit fur fich, fondern von einem Dinge (Begriffe) ausgee fagt; aber das vollftändige Urtheil beruhe eben fo, wie der Begriff, auf andern Urtheilsformen, die vorzugsweife zu beachten feyen, wenn es fich um den Urfprung des Begriffs und refp. Urtheils handle: die differente Form des vollftandigen Urtheils treibe uns rudwärts zu einer Einheit hin, in welcher der erfte Reim deffelben liege. Diefe Einheit "finden wir, wo die Thatigkeit allein das Urtheil bildet. In der Sprache stellt es fich in den f. g. unpersönlichen Verben dar, 3. B. ics brauft, es blipt Diefe Thatiafeit wird fur den Augenblic und beziehungs. 20. weife als eine ursprüngliche aufgefaßt; denn das Urtheil giebt nicht an, woher fie ftammen. In diefen Urtheilen muffen wir den Reim der weitern Bildung suchen : indem fich die Thätigkeiten in Substanzen fixiren, werden diese wiederum in neuen Thätigkeiten febendig; aus den unvollständigen Urtheilen, die nur eine Thatigkeit darstellen oder Genn und Thätigkeit in einander faffen, werden Begriffe, die neue Urtheile begründen." Es ift fonach im Befentlichen auch der Schleiermachersche Bildungsproceg. Das primitive Urtheil Schleiermachers, das Trendelenburg das "Rudiment eines Urtheils," das "Urtheil einer ursprünglichen Thatigkeit" nennt ift das Erfte. Ein folches Urtheil, 3. B. es blitt, "fixirt fich zum Begriffe" oder die "Thätigkeit wird im Begriffe Blig Substanz und die Substanz äußert fich in Eigenfchaften;" der Begriff ,, offenbart fich im Pradifate, 3. B. der Blig leuchtet, zadt fich" 2c.; das "vollftändige Urtheil endlich (3. B. der Blitz wird durch Gifen geleitet) faßt feinen Ertrag von Neuem in einen Begriff zusammen (3. B. Blipleiter)."

Das Moment der Wahrheit, das dieser Auffassung, obwohl ste es verkennt, zu Grunde liegt, haben wir im Obigen ausdrücklich hervorgehoben, indem wir gezeigt haben, daß und wiesern in allem Wahrnehmen und Anschauen wie in aller Begriffsbildung implicite ein Urtheilen im weitern Sinne enthalten ist. Aber um so entschiedener müssen wir dabei beharren, daß deshalb die einzelne, bestimmte Anschauung noch keineswegs ein Urtheil ist. Wir bestreiten gar nicht, daß die Begriffs = und resp. Sprachbildung von Sätzen wie: es bligt, es braust, es thut oder geschieht dieses, jenes 2c., ausgehe; wir bestreiten nicht, daß die Wurzeln in den alten und vielleicht in allen Sprachen Berben find. Aber darans folgt nur, daß die ersten Perceptionen, wels che die Gründer der Sprachen durch Unterscheidung von andem zu bestimmten Wahrnehmungen und resp. Aufdauungen erhoben und damit des Objektiven sich bewußt wurden, also die ersten einzelnen Auschauungen nicht das beharrliche Seyn, sondern eingelne, besonders hervortretende Thätigkeiten zum Objekt hatten. Es solgt keineswegs, daß die ersten Auschauungen Urtheile waren und Urtheile genannt werden dürfen. Will man Verwirrung vermeiden, so muß man die einzelne Auschauung, d. h. die Un-

Es folgt keineswegs, daß die ersten Anschauungen Urtheile mas ren und Urtheile genannt werden durfen. Bill man Berwirrung permeiden, fo muß man die einzelne Aufchauung, d. h. die Uns terscheidung des Einzelnen von anderm Einzelnen (alfo bie Unterfcheidung der Thätigkeit des Bligens von audern Thätigki ten, womit erft die bestimmte Anschauung entsteht und also auch erst das Bort Bligen und weiter: es bligt, ausgesprochen wer den tann), nothwendig von der Subfumtion des Einzelnen unter ein Allgemeines unterscheiden. Denn beide Afte find offen-Abgesehen davon kommt eine Ansicht, welche bar verschieden. behauptet, daß "das logische Urtheil immer auf eine reale Thatigkeit oder auf die Thätigkeit einer Substanz sich beziehe," nothwendig in Berlegenheit mit Urtheilen wie: Die Rofen find Blumen, die Blumen find Bflanzen 2c., in denen offenbar feine Thatigkeit, weder für fich allein noch von einem Dinge ausger fagt wird.

§. 50. 28as die Eintheilung der Urtheile betrifft, fe ergiebt sich aus unferer Begriffsbestimmung, daß wir nur vier verschiedene f. g. Arten oder Rlaffen von Urtheilen anerfennen könucn. Sind nämlich die concreten Gattungsbegriffe entweder Präditat - oder Subjektbegriffe, fo find damit zunächft zwei verschiedene Arten von Urtheilen gesett, indem entmeder a) das Be fondere, das die Stelle des Subjefts einnimmt, unter einen Praditatbegriff, oder b) unter einen Subjektbegriff subsumit wird. Bir tonnen die erfte Art (3. B. diefe natur ift ichon, alle Menschen find sterblich) mit Trendelenburg, wenn auch aus einem andern Gesichtspunfte, das "Urtheil des Inhalts" nennen, da in folchen Urtheilen, wie Trendelenburg fich ausdrudt, "die Eigenschaften oder die Thätigkeiten der Substanz, die in die gemeinfame Belt hinausgehen, oder die Elemente des Be griffs, die allgemeiner Natur find, ausgesprochen werden." Bit fönnen die zweite Art mit ihm - wenn auch wiederum von cinem andern Gesichtspunkt aus — als "Urtheile des Umfangs" bezeichnen, indem durch fie (z. B. durch die Urtheile: diefes Ding ist eine Blume, alle Blumen sind Pflanzen, alle Pflanzen sind Organismen — oder: Roth ist eine Farbe, alle Farben sind Eigenschaften der Dinge) die Gattung und resp. Art, unter die das Besondre gehört, angegeben und somit in der Gesammtheit solcher Urtheile der Umsang aller concreten Gattungsbegriffe ausgesprochen wird.

Diesen Unterschied der Urtheile freuzt ein andrer, der auf bem Unterschiede von Art und Gattung beruht. 3ft nämlich die Art im Berhältniß zu den unter ihr befaßten Exemplaren ein Allgemeines, im Verhältniß zu ihrer Gattung dagegen ein Befondres, fo tann danach entweder c) ein Einzelnes unter fein Allgemeines (Art oder Gattung), oder d) eine Art und fomit eine relative Allgemeinheit unter ihre Gattung, unter eine böhere Allgemeinheit, fubsumirt werden. Man bat jene Art von Urtheilen (g. B. dieje natur ift ichon, diejes Ding ift eine Blume) das "einzelne Urtheil," die zweite Art (z. B. alle Menschen find fterblich, alle Blumen find Pflauzen) das "allgemeine Urtheil" genannt. Bir haben keinen Grund von diefer Bezeichnung ab. auweichen. Rant, der fie vornehmlich in Gang gebracht bat. fchiebt zwischen jene beiden Arten noch das f. g. "besondre Urtheil" (3. B. "einige Menschen find gelehrt") als eine dritte Art ein. Allein eine nähere Ermägung ergiebt, daß fammtliche Urtheile, die er unter diesem namen begreift, in Bahrheit ent. weder einzelne oder allgemeine find. Denn cs ift natürlich gleiche aultig, ob im einzelnen Urtheile an der Stelle des Subjetts Ein einziges oder mehrere einzelne Dinge fteben: fobald fie nur einzelne find, ändert fich in der Bedeutung des Urtheils nichts. Es ift mithin gleichgültig, ob ich fage: Diefer Menfc ift gelehrt, oder: einige Menschen find gelehrt. Sofern ich mit Dem letteren Urtheil nur aussprechen will, daß mir mehre einzelne Menschen bekannt find, die gelehrt find, so ift dieses Urtheil nicht minder ein bloß einzelnes als wenn ich etwa fage: dieses Bavier, diese Feder und dieser Tisch find weiß. Das IIrs theil dagegen : einige Bäume find Monokotyledonen, gehört zu den allgemeinen. Denn ich bezeichne damit eine ganze Urt von Bäumen als Begriffen unter der Bflanzengattung der Monofotyledonen, und tann es baber auch fo ausdrücken: alle Bänme,

die nur Ein Samenblättchen haben, find Monokotyledonen. Dasfelbe gilt von dem Urtheile: einige Meuschen sind gelehrt, sobald ich damit die Gelehrten als eine besondre Klasse von Meuschen oder einen besondern Stand bezeichnen will. —

Sonach giebt es vier Arten von Urtheilen : a) das einzelne Urtheil des Inhalts; b) das einzelne Urtheil des Umfangs; c) bas allgemeine Urtheil des Inhalts, und d) das allgemeine Urtheil des Umfangs. Diefe Arten find logisch verschieden, weil in jeder das Berhältniß von Subjeft und Bradifat, auf das es loaisch allein ankommt, ein andres ist: jedes Ding verhält sich an einem Braditatbegriffe, unter dem es fubfumirt wird, offenbar anders, als zu einem Subjektbegriffe, wenn auch die logis iche Funktion des Subsumirens diefelbe ift; und eben fo ift das Berhältniß des Einzelen zu feinem Allgemeinen ein andres als bas der Art zu ihrer Gattung. Sält man an dem logifchen Begriffe des Urtheils fest und entfernt jene Einmischung pfpchologifcher, ertenntnißtheoretischer, metaphyfifcher 2c. Besichtspuntte, fo mird man zugeben muffen, daß es nur diefe vier Urten ges ben tann. Und in der That läßt fich leicht nachweisen, daß die Berschiedenheit aller übrigen Urten, welche die Logif bisher namhaft zu machen pflegte, entweder gar nicht das Urtheil felbit. fondern nur das (ihm aleichaultige) urtheilende Subjekt oder beurtheilte Objekt betrifft, oder daß fie rein sprachlicher natur ift und nur auf einer andern Form des Ausdrucks beruht, oder auch wohl auf Urtheile fich bezieht, die in Bahrheit gar teine Urtheile find.

Bas zunächst den Unterschied der analytischen und synthetischen Urtheile betrifft, von dem Kant in seiner Kritik der reinen Bernunst ausgeht, so leuchtet ein, daß er, abgeschen von seiner Richtigkeit, den logischen Akt des Urtheilens gar nicht berührt. Für die logische Betrachtung ist es offenbar gleichgültig, ob das Prädikat schon im Subjektbegriffe selbst "enthalten" ist, oder ob es "außer demselben liegt" und nur mit ihm in Berknüpfung steht, ob es also aus dem Subjektbegriffe nur analytisch "herausgezogen," oder synthetisch zu ihm "hinzugethan" wird. Die Urtheile: "alle Körper sind ausgedehnt," und "alle Körper sind schwer," sind logisch offenbar ganz gleicher Art, obwohl Kant das erste für ein analytisches, das zweite für ein synthetisches erklärt. Logisch ist jedes Urtheil sowohl analytisch

als soutbetisch. Denn sofern es einerfeits in der natur und gegebenen Beftimmtheit des Befondern liegt, daß es unter ein Alle gemeines zu fubfumiren ift, fo involvirt das Urtheilen infofern zugleich ein Analofiren, als nur burch die nähere Betrachtung, Beraleichung, Beraliederung des Besondern gefunden werden tann. unter welchen Gattungsbegriff es gehört, fo daß das Bräditat aus dem Subjekt gleichsam berausgezogen wird. Sofern dagegen andrerfeits doch erft durch das Urtheil das Allgemeine, une ter welches das Besondre fällt, angegeben und bestimmt, alfo ine fofern das Bräditat zum Subjette erst "binzugethan" wird, ift Das Urtheilen zugleich ein Synthesiren. Will man dennoch den Unterschied logifch festhalten, fo fällt er mit dem obigen Unters fchied der Urtheile des Inhalts von denen des Umfangs zufame men. Denn wenn ich einem Subjefte nur eine Bestimmtheit in der Form des Begriffs beilege (alfo es unter einen Prädifatbegriff fubsumire, fo leuchtet ein, daß bei allen folchen Ure theilen die Bestimmtheit zum Subjekt an fich gehören, ichon in ihm enthalten, gegeben feyn muß: fonft tonnte ich fie ihm nicht beilegen oder das Urtheil wäre falfch. Wenn ich dagegen im Urtheile des Umfangs ein Ding unter einen Subjektbegriff fubfumire und es damit als Glied einer Art oder Gattung bestimme, so gebe ich ihm eine Bestimmtheit, die ihm zwar . ebenfalls an fich (objektiv) zukommt, aber in feiner Unmittelbarkeit, in seiner Einzelheit als diefes besondre Ding, nicht fo unmittelbar vorliegt, wie jede bloß prädicativische Bestimmt. heit, - weshalb denn auch die Urtheile des Inhalts meift weit leichter und rafcher fich vollziehen als die des Umfangs. Damit ist indeß der ganze Unterschied in einem andern Sinne gefaßt, als Rant ihn meinte. Denn danach wären die Urtheile: "alle Rörper find ausgedehnt, " und : "alle Körper find schwer," beide analytisch. Und in der That läßt fich der Rantische Unterschied auch in feinem Ginne nicht festhalten. Tren-Delenburg bemerkt vielmehr mit Recht, daß die Scheidung, die mit ihm gesetzt werde, teine icharfen Gränzen habe. Denn der Eine denke ichon ein Merkmal in einem Begriffe, das dem Andern als ein neues erst binzutrete: dem Bhyfiter fey die Schwere fo gut ein analytisches Mertmal des Begriffs Rörper, als dem Mathematiker die Ausdehnung; die größere oder geringere Beftimmtheit der fubjektiven Borftellung aber tonne teinen objektis

ven Theilungsgrund für die Arten des Urtheils abgeben. Rant scheint auch selbst das Unhaltbare seiner Unterscheidung, wenigs stens für die logische Betrachtung, gefühlt zu haben, da er sie in seine eigne Logit nicht aufgenommen hat. Sie ist daher auch meist von den Lehrbüchern der Logit ausgeschlossen worden.

Dagegen hat die Kantische Eintheilung der Urtheile nach Quantität, Qualität, Relation und Modalität, und damit weiter in einzelne, besondre und allgemeine, in bejahende, verneinende und unendliche, in kategorische, hypothetische und disjunktive, und in problematische, alsertorische und apodiktische, ziemlich allgemeine Anerkennung gesunden, auch bei Solchen, die nicht unmittelbar an Kant sich anschlossen. Selbst Hegel hält die vier Gattungen (weun auch unter veränderten Gesichtspunkten und Titeln) mit ihren je drei Unterarten self, obwohl die Biertheilung gegen das trichotomische Princip seiner dialektischen Methode entschieben verstößt.

Die Unterscheidung nach der f. g. Quantität der Urtheile haben wir im Obigen zum Theil anerkannt, indem wir ebenfalls das einzelne und allgemeine Urtheil unterschieden und nur zu zeigen gesucht haben, daß das f. g. "besondre Urtheil" feine eigne Art von Urtheilen bilde. Bir können uns dafür . auf die Autorität des Aristoteles berufen. Auch er kennt nur das allaemeine und das einzelne Urtheil, welches lettere er das Theilweise (er uepei) nennt und unter ihm das f. g. besondre Urtheil d. i. die Ausfage, daß ein Bradifat "nicht allen" Subjeften derselben Gattung zutomme, als ein einzelnes verneinendes Urtheil befast. Die dritte Art, die er an demfelben Orte (Anal. pr. I. 1) mit jenen beiden zusammenstellt und als das "unbestimmte" Urtheil (lóyog adiógiorog) bezeichnet, hat nichts mit dem besondern Urtheil Rants zu schaffen, fondern ift ihm ein Urtheil, das feine Bestimmung des Allgemeinen und refp. Theils weisen enthält, also weder allgemein noch einzeln ift. Dieses unbestimmte Urtheil ist indeß aus der Logif verschwunden. Selbst Trendelenburg erkennt an, daß es nicht als eine "logische Art" angesehen werden dürfe, und meint, jene "Bemerkung" des Aris ftotelcs fep nur "eine logische Borficht gegen die grammatische Unbestimmtheit." In der That giebt es logisch gar keine folche "unbeftimmte" Urtheile.

Bie unpaffend der Name "Qualität" der Urtheile ge-

wählt fen, leuchtet von felbst ein. Bas hat der Begriff des Positiven und Negativen, des Bejabens und Verneinens, mit bem der Qualität zu schaffen? Und wenn der name befagen foll, daß das Befen des Urtheilens im Beilegen und Abfprechen eines Pradicats bestehe, fo muffen wir nicht nur leugnen, daß Befen und Qualität identisch feven, sondern auch, daß darin das Befen des Urtheilens bestehe. Segel nennt deshalb die unter jenem Titel von Rant befaßten Arten "Urtheile des Das fevns." Dbwohl dieser Rame die Sache, um die es fich bandelt, beffer bezeichnet, fo ift er doch infofern ebenfalls unpaffend. als das f. g. negative Urtheil, das ja gerade ein nichtfenn auss fagt, nur fehr uneigentlich ein Urtheil des "Dafeyns" beißen fann. Schon dieje Berlegenheit, die der Name bereitet, deutet darauf bin. das in der Sache felbst allerlei Bedenten und Schwies rigkeiten liegen dürften. Die Urtheile follen entweder pofitive (bejahende) oder negative (verneinende) oder unendliche fevn. Aber mit welchem Recht betrachtet man das f. a. negative Urtheil als eine besondre Art von Urtheilen? Es fragt fich zuvor-Derft vielmehr, ob es überhaupt ein Urtheil fey. 2Benn ich fage: Diefe Rofe ift nicht roth, oder: diefes Mineral ift kein Metall, fo spreche ich damit allerdings einen Satz aus, der ganz die Form eines Urtheils bat. Aber wenn man den Beariff des Urtheils auch noch jo weit faßt, fo wird man ihm doch wenigstens die ganz allgemeine Bestimmung laffen muffen, daß es zwei Borftellungen (Subjeft und Brädikat) mit einander "verbinde" oder in "Berhältniß" zu einander fete. Allein in jenen Gagen ift ja gerade ausgesprochen, daß die beiden Borftellungen, um die es fich handelt, nicht verbunden noch zu verbinden seyen, nicht in Berhältniß zu einander fteben, nicht die eine unter der andern befaßt fey. Man müßte denn behaupten wollen, daß in der bloßen Trennung, in dem Umftande, daß zwei Objekte nichts mit einander ju schaffen haben, alfo auch in dem Urtheil: der Berftand ift tein Tifch, dennoch ein Berhältniß gegeben fep! Mit welchem Rechte alfo werden jene Sate Urtheile genannt?

. In der ältern formalen Logik darf man nicht erwarten auf Dicse Frage eine Antwort zu finden. Trendelenburg zieht sich bei seiner Erklärung auf seine Grundanschauung des Ber-Hältnisses von Urtheil und Begriff zuruck: "Bie sich die Substanz in der Thätigkeit aufschließt, so äußert sich der Juhalt des

33

Beariffs in der Ausfage des Urthells. Bunachft geschieht beides pofitiv, und es ftellt das bejahende Urtheil die erzeugende Thatiafeit der Dinge dar. Mit der Bestimmtheit der erzeugenden Thätigkeit ift aber eine abweisende Eins. Diefer aus dem positiven Befen der Dinge bervorgehenden zurücktreibenden Thatiakeit, durch welche das Ding fich erhält, indem es Fremdes abftößt, entspricht das verneinende Urtheil." Trendelenburg erflärt nicht näher, in welchem Sinne ein Urtheil wie: dieses Mineral ift tein Metall, eine ,,abweifende" oder ,,zurudtreibende Thätigteit" ausdrücke, ob also auch diejenigen negativen Urtheile, die nach unferer Bezeichnung zu den Urtheilen des Umfangs geboren würden, auf demfelben Grunde beruhen follen \*). 20llein abgefes hen davon, so ift es zwar richtig, daß die "Bestimmtheit" der Thatiafeit, weil auf der Berichiedenheit derfelben von andern Thatigkeiten beruhend, eine Negation involvirt: weil A gelb ift, fo ift es eben damit nicht roth. Aber zunächst ift dicfe Negation keineswegs nothwendig eine abweisende, negirende Thätigkeit. Sedenfalls ift fie implicite, in und mit der positiven Beftimmtheit so unmittelbar mitgeset, daß durchaus nicht einzufeben ift, wie wir dazu kommen follten, fie von ihr abzulofen und als negatives Urtheil gesondert, felbstiftandig hinzustellen. haben wir einmal das Urtheil gefällt: die Rofe ift gelb, fo fehlt aller Grund und jede Beranlaffung zu dem zweiten : Diefe Roje ift nicht roth. Mit andern Borten : wir bestreiten den von Trendelenburg angenommenen Ursprung des verneinenden Urtheils; wir bestreiten, daß in dem Urtheile des Inhalts, wenn es auch "die Thätigkeit aufzufaffen bestimmt" mare, mit der erzeugenden

•) Trendelenburg meint zwar ohne Zweifel, daß auch der Begriff: Mineral, Metall 2c., im Grunde nur eine "zur Substanz firirte" Thätig: feit bezeichne. Allein damit geräth er in Widerspruch mit feinen oben (S. 199) erwähnten Aussprüchen, wonach er ausdrücklich anerkennt, daß, obwohl überall nur Thätigkeit von uns wahrgenommen verde, doch das "Refibunm vines Substrats" stehen bleibe, das nicht in bloße Thätigkeit aufgehe, dem vielmehr die Thätigkeit, die Bewegung inhärire. Dieses Subfirat in seiner Bestimmtheit ist es aber gerade, das Subjektbegriffe wie Metall 2c. bezeichnen wollen. Jedenfalls ist eine zur Substanz firirte Thätigkeit von einer nicht firirten zu unterscheiden. Jene ist wenigstens relative Un thätigkeit; und wie sie gerade als solche boch zugleich thätig sem foll, ist nicht wohl einzusehen. Es scheint wenigstens, als sem ber unterschied zwischen firirter und nicht firirter Thätigkeit ausgehoen.

(pofitiven) Thätigkeit auch zugleich eine abweisende, zurücktoßende (negative) Thätigfeit gufacfaßt werde: sonft müßten eben mit jedem Afte der Urtheilsfraft zwei Urtheile, ein positives und ein negatives, oder vielmehr eine gange Daffe von negativen Urtheis len acfest werden. Außerdem bleibt immer noch die obige, los gifch fo wichtige Formfrage unerledigt : wie tann ein Urtheil, das feine Verbindung, kein Verhältniß, keine Subsumtion zweier Vorstellungen aussagt, dennoch ein Urtheil beißen? Der Sak: diese Rofe ift nicht roth, ift, ftreng genommen, völlig nichtsfagend. Denn nicht = Roth ift, wie gezeigt, rein als folches aefast. gang daffelbe was nicht etwas, Nichts: es ift damit der Rofe fein Brädikat beigelegt, es ist nichts ausgesagt. Treudelenburg freilich behauptet, die Negation gehöre zur Copula. Allcin abs gesehen davon, ob dies richtig ift, - in dem Sage: dieses Die neral ift kein Metall, ift die Negation sprachlich wenigstens mit bem Braditat vertnupft, - fo ift nichts damit gewonnen. Denn das Richtschn - von - Roth ift, rein für fich genommen, eben fo offenbar eine bloße Negation, als nicht - Etwas, oder nicht - Roth. In Babrheit gehört die Negation, wie Lope richtig bemerft, fo wenig zur Copula als zum Prädikate, oder was daffelbe ift, eben fo fehr zu jener als zu diefem. Denn fie will in Babrheit nur fagen, daß Subjeft und Prädikat nicht verbunden noch zu perbinden seven. Somit aber tritt die obige Formfrage mit verstärfter Dringlichkeit hervor.

Bir glauben, daß in der Erörterung des negativen Urtheils Berbart und Lope, der ihm hier beiftimmt, im Befentlichen das Rechte getroffen haben. Nach ibnen kann kein negas tives Urtheil "primitiv" fenn. Es entftebe vielmehr nicht cher, weil nicht eher ein Motiv zu feiner Abfaffung vorliege, ,,als bis Die Erwartung, eine gewohnte Berknüpfung wieder eintreten au feben, getäuscht worden fey, oder bis ich genöthigt werde, eine aufgestellte Berfnupfung, den Inhalt eines ausgesprochenen Urtheils aus Rucfucht entweder auf die eigne Ratur des Inhalts oder auf feine Stellung zu andern Erfenntniffen, für falfch an erfaren." Dieß ift ohne Zweifel Gine Urt der Entftchung des negativen Urtheils. Unter ihr find auch diejenigen Falle, in des nen ich ein folches blog aufstelle, um bas positive Urtheil eines Andern zu bestreiten, mit befast. Bir glanben aber, daß dieß nicht die einzige Entstehungsart ift. Es verhält fich vielmehr ١

33 \*

mit dem negativen Urtheile gaug ähnlich wie mit dem unvollftandi-Bie der unvollftändige, blog negative Untergen Unterschiede. foied beim Babrnehmen überall geset wird, wo ich zwar wohl ertenne, daß z. B. ein entfernter Gegenstand nicht roth oder gelb fep, nicht aber zu unterscheiden vermag, welche bestimmte andre Farbe er habe, fo fälle ich ein blog negatives Urtheil, wo die Betrachtung eines Gegeuftandes zwar wohl ergiebt, daß er nicht uns ter biefen oder jenen concreten Gattungsbegriff zu fubfumiren fey, nicht aber, unter welchen andern er gehöre. Go fagt ber naturforicher : Diefes Mineral ift fein Metall, fein Ries 2c., aber nur, wenn und fo lange er ungewiß darüber ift, zu welcher Species es In diefen Fällen tann das negative Urtheil ein primitives geböre. Aber es ift dann auch fo gewiß nur ein unvollftändiges fevn. Urtheil als der bloß negative Unterschied ein unvollständiger Unterschied. Denn cs ift in der That nur ein Anfatz, ein Uebergang oder eine Borbereitung zur Fällung eines positiven Urtheils; aberall, wo Jemand ein negatives ausspricht, erwarten wir uns willführlich, es werde ihm ein positives folgen. In Fallen, wo das Entweder — Oder des contradiftorischen Gegensatzes vorliegt ober wo die Babl der concreten Gattungsbegriffe, unter Die ein Ding feiner natur nach gehören tann, eine festbefchränfte ift. tonnen daber die negativen Urtheile unmittelbar ein positives Sofern 3. B. A nur gefund oder fraut fevn tann, involviren. fo liegt in dem negativen Urtheil: A ift nicht frank, unmittelbar Und sofern die Regelschnitte nur das positive: A ist gesund. Rreife oder Ellipfen oder Barabeln oder Syperbeln feyn tonnen, fo folgt, daß wenn von einem Regelschnitt fenfteht, daß er weder Rreis noch Ellipse noch Parabel ift, er nothwendig eine Spperbel sevn muß. In folchen Källen wie überhaupt für die mittelbare Erfenniniß der Dinge durch Schlüffe können die negativen Urtheile von Rugen feyn, und werden demgemäß in der Lebre von den Schluffen mit in Betracht zu ziehen fevn. Aper logisch bleiben fie nichtsdestoweniger entweder bloß unvollständige Urtheile, oder fie gehören in jenen von Lope angeführten Fällen verstedter Beije zu den positiven. Denn in jenen Fällen fagt das negative Urtheil nur: es ist falfch, das S ein P ist, d. b. es ift ein Urtheil über ein Urtheil, das den Inhalt des letteren unter den Prädikatbegriff des Falfchen, Irrigen fubfumirt, alfo ein einfach positives Urtheil.

Bas das f. g. "unendliche" oder "limitative" Urtheil betrifft, --- das Rant unter den Titel der Qualität wohl nur mit aufgenommen bat, um die belobte Trichotomie zu retten, - fo wird jest ziemlich allgemein anerfannt, daß es nur ein fünftlis des. im Grunde unhaltbares Machwert der Logif ift. 3ch begnuge mich daber auf das zu verweifen, mas Trendelenburg (2. 11. 11, 184), Lope (Log. S. 92) und Fr. Fifdyer (Log. S. 65) darüber fagen, und bemerke nur gegen Trendelenburg, daß durch Die Berbindung der Negation mit dem Brädicate ftatt mit der Covula — wodurch das unendliche Urtheil vom negativen fich unterscheiden foll — in der That kein Artbildender Unterschied entsteht. Deun entweder erhält durch diese Berbindung das Bra-Dicat implicite eine positive Bestimmung, wie 3. B. nicht fterbe lich (unsterblich) d. i. nach dem Tode fortdauernd, nicht-flug (un. flug) = dumm, nicht-gesund = frank 2c., und dann fällt das unendliche Urtheil mit dem positiven in Eins zufammen. Oder das Prädicat bleibt ein bloß negatives, wie nicht-roth, nicht-Retall, und dann ift das Urtheil, wie gezeigt, in nichts vom negativen unterschieden. Benn felbst Segel das unendliche Urtheil beibehält, obwohl er ihm eine Bedrutung giebt, in der er es mit Recht das "widersinnige" nennt, fo leuchtet ein, daß es fehr wis Dersinnig ift, es dennoch für eine besondre logische Art von Ur-In der That benutt es Segel nur, um das theilen zu erflären. "unmittelbare Urtheil des Dafeyns" fich in feine "Regation" aufbeben zu laffen und fo den dialektischen Fortschritt zu gewin-Aber diese Regation ift nicht felbst wieder ein Urtheil, nen. weil fie keineswegs das Urtheil des Dafeyns "aufbewahrt," als "Moment" in fich behält, fondern im Biderfinn zu Grunde geben läßt.

Die Urtheile der "Relation" follen nach Kant entweder "tategorische" oder "hypothetische" oder "disjunktive" seyn, entsprechend den Kategorieen der Inhärenz (Substanz und Accidens), der Causalität und der Wechsclwirkung. Halten wir uns bloß an den Ausdruck, so sind allerdings alle Urtheile, sofern sie von einem Subjekt etwas prädiciren (xax17700exv) kategorisch: kategorisch und positiv ist Dasselbe. Aber das kategorische Urtheil foll das Verhältniß der Juhärenz, der Substanz und des Accidens, ausdrücken. Wir haben dagegen schon bemerkt, daß nicht einzuschen ist, wie bei den Urtheilen des Umfangs, z. B. dieses

Mineral ift ein Metall, von der "Inhärenz" des Prädicats die Rede seyn tonne. Dber soll etwa gemäß dem f. g. identischen Urtheile : Die Dreiede find dreiseitige Figuren, das Riesewetter als Beispiel eines tategorischen Urtheils mit aufführt, jedes Dreied fich felber inhärtren? In Babrheit ,, inhärirt" offenbar der Battungsbegriff dem Exemplare nicht wie das Accidens der Subftang: das begriffliche Berhältniß des Allgemeinen zum Befons dern ift vielmehr entschieden ein andres als das Substanzialitäts= verbältnik. Darum tann auch bei den Urtheilen des Inhalts, ftreng genommen, vom Inhäriren nicht die Rede seyn. Das Urtheil: diefe Rofe ift roth, behauptet keineswegs, daß das Prädis cat, der Begriff der Röthe, dem Subjekte jubärire, sondern vielmehr, daß die dem Subjefte inhärirende einzeln e Bestimmts heit, seine besondre bestimmte Farbe, unter den Begriff der Röthe zu subsumiren sey. So wichtig auch das Berhältniß von Substanz und Accidens für die Unterscheidung der Dinge nach den Rategorieen und resp. für die Begriffsbildung seyn mag; für die logische Funktion und den logischen Begriff des Urtheils hat es keine größere Bedeutung als jedes andre kategorische Berhältniß. Der gauze Benchtspunkt der Eintheilung ift mitbin schief.

Daffelbe gilt von den hypothetischen Urtheilen. Ihnen foll das fategorische Verhältniß von Ursache und Wirfung oder Grund und Folge zu Grunde liegen. Allein zunächst müffen wir beftreiten, daß Ursache und Bedingung, Wirfung und Bedingtes völlig identisch find: fie find vielmehr, wie gezeigt, wohl zu un. terscheiden. Sodann aber giebt es unzählige Urtheile, die das Verhältniß von Ursache und Wirkung ausdrücken, ohne die hypothetische Form zu haben (z. B. der Bind treibt die Bolfen, der Magnet zieht das Gifen an 2c.); und umgekehrt, hppothetische Urtheile, deren Inhalt mit dem Causalitätsverhältniffe nichts zu schaffen hat. Urtheile wie: wenn A eine Gasart ift, so ist es durchsichtig, oder: wenn A von Holz ist, so schwimmt es auf dem Baffer, wollen nicht fagen, daß die Gasartigkeit die Ursache der Durchsichtigkeit sey, sondern daß allen Gasarten das Prädicat der Durchsichtigkeit zukomme. Jedenfalls find die bypothetischen Urtheile durch die angebliche Beziehung auf das Caufalitätsverhältniß von den fategorischen und ihrer Beziehung

zur Inhärenz nicht scharf geschieden. Denn überall ift nicht blog die Thätigkeit, sondern auch die substanzielle, rubende Beschaffenheit der Dinge, der Grund der Brädicatbestimmungen, die ihnen inhäriren, d. h. gerade viele von denjenigen tategorischen Urtheilen, die eine Beziehung zum Substantialitäts. verhältniß infofern wirklich enthalten, als das dem Subjekte beigelegte Prädicat der Gattungsbegriff einer ihm inhärirenden Beftimmtheit ift, werden fich in die hypothetische Form umfegen laffen, und alfo auch umgekehrt viele hypothetische in kategorische. In den oben angeführten Beifpielen, wenn man fte als Urtheile Des Caufalitätsverhältniffes ansehen will, ift die rubende fubstanzielle Beschaffenheit des Gafes und refp. Holzes der Grund der Bradicathestimmung, und die Urtheile find ganz gleichbedeutend mit den kategorischen: alle Gasarten find durchfichtig, Holz schwimmt auf dem Wasser. Eben fo tann ich umgekehrt den Bythagoräifchen Lehrfatz unbeschadet feiner Bedeutung in ein bypothetisches Urtheil umgestalten : wenn ein Dreied rechtwinklig ift, fo u. f. w. Aber auch das Urtheil : wenn Bernftein gerieben wird, so entwickelt er Eleftricität, ift gang gleichbedeutend mit dem kategorischen Urtheile : der geriebene Bernstein entwickelt Die hauptsache inder ift, daß es logisch gang Eleftricität. gleichgultig ift, ob im Urtheile Subjekt und Bradicat im Berbaltniß von Urfache und Birfung, Grund und Folge, Bedins gung und Bedingtem, oder im Verhältniß von Substanz und Accidens fteben. Es ändert im logifchen Berhältniß von Subjeft und Brädicat gar nichts, ob ich das Subjett unter den Gattungsbegriff einer adjektivischen Bestimmtheit, oder unter den Gattungsbegriff einer Thätigfeit subsumire. Urtheile wie: Gott ift allwiffend, ift Regierer der Belt, und: Gott weiß Alles, reaiert die Belt, find logisch völlig gleichbedeutend. Es macht auch logisch keinen Unterschied, daß im f. g. Urtheile der Caus falität zu der Thätigteit, unter deren Begriff das Subjett fub. fumirt wird, meist die Birfung und refp. das Objekt derfelben binzugefügt wird, und somit ein Moment hinzutritt, das im Urtheile der Inhärenz fehlt. Durch diefe Unterscheidung will Gia. wart die in Rede ftehende Eintheilung retten, indem er bemertt: bas Urtheil der Inhärenz: Gott ift vollfommen, gebe einen vollftändigen Gedanken, nicht aber das Urtheil der Caufalität: Gott regiert, wenn nicht das Objeft der Regierung hinzugefügt werde.

Allein so wichtig es auch für meine Erkenntniß ist, ob ich Das, was Gott regiert, und resp. was die Wirkung seines Regierens ist, kenne oder nicht, — logisch ist es ganz gleich gültig: logisch ist das Urtheil: Gott regiert, ein so gutes, richtig gebildetes, vollgültiges Urtheil als das andre: Gott regiert die Welt; logisch ändert dieser Zusatz gar nichts. Auch beim hypothetischen Urtheil ist mithin der Gesichtspunkt der ganzen Unterscheidung versehlt.

Aber abgesehen davon, ob die Eintheilung auf einem halt baren Brincipe beruhe, - wir muffen fie an und für fich ver-Es giebt logifch überhaupt keine hypothetischen Ur werfen. theile. Der Unterschied derselben von den fategorischen ift ents weder nur ein Unterschied des fprachlichen Ausdrucks, oder er beruht auf einer rein fubjeftiven Bezichung des Uttheilenden zu dem Objekte, über das er urtheilt. Daß die meiften bopothetischen Urtheile fich in fategorische umwandeln laffen, er fennt auch Trendelenburg an, und herbart behauptet geradeju, daß alle nur fprachlich von den kategorischen unterschieden jeven. Derfelben Meinung scheint Aristoteles gewesen zu fevn: wenig ftens führt er das hypothetische Urtheil nirgend als eine beson-Indeffen giebt es doch Falle, die von den oben dre Art an. angeführten Beispielen einer unmittelbaren Umwandelung des Hopothetischen in's Rategorische unterschieden werden muffen. Sofern ich 3. B. mit den Aussprüchen: wenn der Mensch un fterblich ift, fo giebt es ein jenseitiges (vom irdischen verschiede nes) Dasevn, oder: wenn A ein ehrlicher Mann ift und die Rutel befigt, fo bezahlt er feine Schulden, nur fagen will, daß ts noch nicht entschieden sey, ob der Mensch unsterblich ift, oder daß ich nicht wisse, ob A ein ehrlicher Mann fen, fo fann ich m ihre Stelle nicht die fategorischen Urtheile segen: die Unsterblich feit des Menschen involvirt ein jeuseitiges Daseyn, und : ein ehr licher Mann, der die Mittel besitht, bezahlt feine Schulden. Allein jene Aussprüche sind dann offenbar nicht bypothetische Urtheile im gewöhnlichen Sinne des 2Borts, sondern fallen u Eins zusammen mit folchen "problematischen" Urtheilen, die in Bahrheit gar feine Urtheile find. Denn da ich nicht weiß, ob der Mensch unsterblich, ob A ehrlich sev, so findet auch in Babr heit keine Subsumtion unter die betreffenden Prädicatbegriffe, also auch kein Urtheilen statt. Jede der beiden Behauptungen

ift nur eine sprachliche Abkürzung für die Sähe: ich weiß nicht oder es ift unentschieden, ob der Mensch unsterblich ift, aber mit ber Boraussezung feiner Unfterblichkeit ift ein jenscitiges Daseyn geset; und ebenso: ich weiß nicht, ob A ehrlich ift, aber die Voraussegung feiner Ehrlichkeit involvirt, daß er feine Schulden bezahlt. Dber was daffelbe ift, jede spricht nur ein allgemeines fategorifches Urtheil aus in Beziehung auf einen bestimmten Fall, von dem ich nicht weiß, ob er unter das allgemeine Urtheil ge-Aber eben damit find nur einfache fategorische, afferto= bört. rifche Urtheile geset; das Spothetische, Broblematische ift verfcwunden. In der That drücken alle f. g. problematischen Urtheile entweder nur die fubjeftive Ungewißheit des Urtheilenden, ob Subjeft und Brädifat zu verbinden seven, aus, und Dieje geht offenbar den logischen Begriff des Urtheils gar nichts an, um fo weniger, als fie bewirft, daß im Grunde tein Urtheil gefällt wird. Dder fie lofen fich in das einfache affertorische (tategorische) Urtheil auf: es ift ungewiß, ob dieg und dieß wirklich, richtig, wahr jey. Dder endlich fie find nur fprachs lich verschiedene Formen für andre affertorische Urtheile. BuB.: Es tann nächstens Rrieg geben, d. h. es find cinige der Bedingungen vorhanden, die zur Entstehung eines Rriegs erforderlich find; oder: ein Dreieck kann rechtminklig feyn, d. h. einige Dreiede (eine Art von Dreicchen) find rechtwinklig.

Achulich verhalt es fich mit den disjuuftiven Urtheis Trendelenburg zwar legt auf fie den größten Berth : ihm len. find fie die alleinigen "Urtheile des Umfangs", indem er meint, daß in ihnen das Prädicat — der concrete Gattungsbegriff, unter den das Subjekt subsumirt wird - seinen gangen Umfang infofern auslege, als alle unter demfelben befaßten Arten in ibnen angegeben und zu "einem geschloffenen Banzen" zusammengefaßt würden. In Urtheilen wie: die Regelschnitte find ents weder Rreife oder Ellipfen oder Barabeln oder Hyperbeln," und: "Die Menschen find entweder weiß oder schwarz oder olivenfarbig oder fupferfarbig," ift dieß allerdings der Fall. Aber mie ftebt es mit Urtheilen wie: A ift entweder gesund oder frank, einheimisch oder auswärtig, das Papier ift entweder rein oder fcmutig? welcher Begriff ift es, deffen Urten bier "mit Rothwendigkeit und zu einem geschloffenen Ganzen entworfen" murden? - Doch abgesehen davon, daß es oft fehr schwieria fevn

dürfte, einen folchen Begriff anzugeben, fo fragt es fich vor als len Dingen, worin liegt das logifch - Eigenthumliche der disjunktiven Urtheile, das Recht, fie logisch als eine besondre An von Urtheilen zu betrachten? Trendelenburg giebt felbit zu, daß grammatisch auch ,, andre Formen zur Bestimmung des Umfangs dienen können, theils die conjunktive (Rreife, Ellipfen, Barabeln, Hopperbeln find Regelschnitte), theils die partitive (die Regelfchnitte find theils Rreife, theils Ellipfen u. f. w.)." Das Gigenthumliche des disjunktiven Urtheils wurde also nur darin befteben, daß in ihm zugleich ,, die Nothwendigteit," es tonne nur Diefc, nicht mehr und nicht weniger Urten des in Rede ftehenden Gattungsbegriffs geben, ausgedrückt fey, daß es alfo immer ;w gleich ein f. g. apodiftisches Urtheil ware. Allein einerseits fud nicht alle disjunftiven Urtheile zugleich apodiftische : das Urtheil: Die Menschen find entweder schwarz oder weiß 2c., ist vielucht, wie Trendelenburg felbst anerkennt, ein bloges Urtheil der Er fahrung, deren Nothwendigkeit nicht dargethan ift. Andrerfeits - fo wichtig es auch für meine Ertenutniß der Dinge ift, mein{mir jene "Nothwendigfeit" zur Einficht gekommen ift, lodifc ift es wiederum völlig gleichgültig, ob in einem Ur theile durch die grammatische Form desselben implicite eine solche Nothwendigkeit ausgedrückt ist oder nicht. Die Sprache, die überall nach Rürze des Ausdrucks strebt, hat eben nur eine Form erfunden, die im vorliegenden Falle diefem Streben Genüge thut; und patt zu fagen: die Gattung der Regelschnitte befaßt noth wendig nur vier Arten, nämlich freisförmige, elliptische 2c. uns ter sich, oder: es ist unmöglich, daß es andre und mehrere Av ten von Regelschnitten als Rreise, Glipfen 2c. geben könne, tann ich auch fagen: die Regelschnitte find entweder Rreife oder Elle pfen 2c. Hieraus ergiebt sich zugleich, daß alle disjunktiven Ur theile, mag man sie zu den apodiktischen zählen oder nicht, sich unbeschadet ihres Sinnes und ihres logischen Werthes in einfach kategorische umwandeln lassen, d. h. daß herbart Recht hat, wenn er die ganze Art nur auf einer fprachlichen Berfchiedenheit des Ausdrucks beruhen läßt. Auch Aristoteles erwähnt ihrer nirgend, scheint also derselben Meinung gewesen zu fepn. Nut für die mittelbare Erweiterung unferer Erkenntniß durch Schlusse kann. das disjunktiv avodiktische Urtheil von Wichtigkeit sem, wie fich bei der Lehre vom Schluffe des Räheren zeigen wird.

Aber auch dadurch erhält es offenbar keine eigenthümliche logische Bedeutung. \*)

Was endlich die f. g. "Urtheile der Modalität," das affertorische, problematische und apodiktische Urtheil betrifft, so ergiebt die einsachste Reflexion, daß nicht nur der Geschtspunkt der Eintheilung, sondern auch die gesetzten Unterschiede selbst ganz außerhalb des logischen Begriffs des Urtheils liegen. Abgeschen davon, daß, wie gezeigt, die Begriffe der realen Möglichkeit und Nothwendigkeit nicht einmal logische Rategorieen sind, so ist es für die logische Funktion des Urtheilens und das logische Berhältniß von Subjekt und Prädikat offendar ganz gleichgültig, ob das Berhältniß ein wirkliches, oder bloß mögliches, oder nothwendiges ist. In den Urtheilen: a) die Kirschen sind reif, b) die Kirschen sind möglicher Weise reif,

<sup>\*)</sup> Dag ber Rantische Gesichtspunkt ber Cintheilung, wonach ben bisjunttiven Urtheilen bas fategorifche Berhältniß ber Bechfelwirfung, aber nur als Bechfelwirfung bes Gangen und feiner Theile, ju Grunde liegen foll, verfehlt fen, leuchtet von felbft ein. Denn gunachft fonnen fie baburch von ben hypothetischen Urtheilen nicht unterschieden werden, ba bie Bech= felwirfung zwar eine besondre Rategorie ift, aber boch unter ben allgemel= nen Begriff ber Caufalität fällt. Sobann fteht bas Banze mit feinen Theilen nicht nothwendig in Dechfelwirfung; nur bei dem organischen Gan= gen findet fie ftatt, bei bem mechanischen, chemischen Gangen nicht. Bas aber fummert biefer Unterfchied bie logifche Funftion bes Urtheilens, bie nur eine logische ift, fofern fie allgemein, ftets und überall in berfel= ben Form jur Anwendung fommt? Und endlich - in welchem Sinne laßt fich behaupten, daß bie Arten ber Regelschnitte, ober bie Racen ber Denfchen, mit ihrem Gattungsbegriffe in "Bechfelwirfung" ftunben? Es giebt, bente ich, fein einziges Beispiel, in welchem bie Disjunftion ber Glieber fich auf die Bechfelwirfung zurudfuhren liefe. Der gangen An= ficht liegt vielmehr nur eine Berwechfelung ber Begriffe, nämlich ber Ber= hältnißfategorie bes Ganzen und refp. ber Bechselwirfung mit ber Orb= nungstategorie bes Begriffs zu Grunde. Auch ber Begriff ift zwar eine Total=Einheit, befaßt aber, wie gezeigt, feine Glieder, bie Arten und Erem= plare, nicht in fich, fondern nur unter fich. Und bie Arten und Eremplare find zwar von ihrem Begriffe bedingt und bestimmt, und - fofern in ih= nen ber Begriff fich ausgebrudt, objeftivirt und realifirt, - bedingen ihn ihrerfeits nach Juhalt und Umfang; aber fie fteben feineswegs in Dechs felwirfung mit ihm wie bas organische Ganze mit feinen Gliebern. 3ebenfalls tann es im logifchen Berthe bes Urtheils nichts änbern, ob bem Subjette eine einfach caufale ober eine wechselwirkende Thätigkeit beigelegt wird.

c) die Rirschen find nothwendig reif, ist es überall daffelbe Gubjekt, das unter denselben Brädicatbeariff subsumirt wird. Dieje Subfumtion ift der Aft des Dentens, auf den es logisch allein Bas geht es diesen Denkakt an, daß ich im ersten aufommt. Falle zugleich behaupte, die Birklichkeit entspreche ihm, im zweiten dagegen dieß unbestimmt lasse, und im Dritten es für eine Nothwendigkeit erkläre? Darin liegt wohl ein Unterschied binfichtlich des Inhalts und refp. Gegenstands meiner Ertennt niß, nicht aber hinfichtlich der logischen Funktion des Urtheilens. 3ch tann diesen Unterschied auch in der Form eines Urtheils aussprechen, ich fann fagen : es ift möglich, - und : es ift nothwendig, daß die Rirfchen reif find. Aber diefe Gate find einfache tategorische (affertorische) Urtheile, die fich in nichts von andern fategorischen unterscheiden. Trendelenburg bemerkt daher gang richtig, daß die ganze Eintheilung ,,nur verschiedene Stufen der Erkenntniß" bezeichne, und erläutert dieß vortrefflich an einem grammatischen Beispiele: diefe Conjunktion Era, fagt man zu Anfang, regiert an diefer Stelle den Conjunktiv, - ein Urtheil der Birflichfeit, das an die Bahrnehmung des Einzelnen gebunden ift; weiter fagt man, nachdem man verschiedene Stellen verglichen hat : Tra tann fowohl den Conjunktiv als auch den Optativ regieren, d. h. die Reflexion ist zwar über die gebundene Bahrnehmung des Einzelnen binaus, aber fie endet nur in ein unbestimmtes Urtheil der Möglichkeit; endlich durchforfcht man die Natur des Optativs und Conjunktivs und stellt damit den Gebrauch von Era zufammen, und fest nun die Regel fest: Fra muß nach historischen Temporibus den Optativ, nach absoluten den Conjunftiv nach fich haben." Aber um fo mehr ift ce ju verwundern, daß er dennoch diese verschiedenen Erkenntniß ftufen, also das verschiedene rein fubjettive Berhältnig des urtheilenden Individuums zu den gegebenen Objekten der Erkenntniß, für logifch verschiedene "Formen" des Urtheils er Mag man dagegen mit Hegel noch fo entschieden (und flärt. einseitig) die Möglichkeit und resp. Nothwendigkeit für rein reale Botenzen erklären, — um die problematischen und apodiktischen Urtheile aus jenem subjektiven Gebiete der bloßen Erkenntnik ftufen herauszurücken, - es ändert in der Sache nichts, fondem bewirft bochftens, daß die problematischen und apodiftischen Ur theile mit den einzelnen und allgemeinen in Eins zufammenfal-

ten. So fehr ich z. B. in dem Urtheile : cs tann nachftens Rrica geben, die Realität Diefer Möglichkeit urgire, es fagt boch nur aus : es find einige von den Bedingungen, die zur Entstehung eines Rriegs erforderlich find, realiter vorhanden. Und fo febr ich in dem andern Urtheile: es muß Rrieg geben, die Realität Diefer Nothwendigkeit bervorgehoben haben will, es fagt boch nur aus: alle zu einem Kriege erforderlichen Bedingungen find realiter vorhanden. Das erfte Urtheil ift ein einzelnes (befondres): denn es fubsumirt nur einige einzelne Bedingungen des Rriegs unter den Brädicatbegriff des reellen Seyns. Das zweite Dagegen ift ein allgemeines: denn cs fubsumirt alle zur Entftehung eines Rriegs begrifflich erforderlichen Bedingungen unter denfelben Brädicatbegriff und faßt fie damit als eine besondre-Art von Bedingungen begrifflich zufammen. Dak im letteren Falle der Rrieg zugleich nothwendig im Ausbrechen begriffen oder bereits ausgebrochen ift, - was aus dem Begriffe des Bermögens und der Energie folgt, - ift dem Urtheile als folchem aleichaultig: es ift und bleibt immer nur ein allgemeines Urtheil. Eben fo ift das problematifche Urtheil: ein Dreieck tann recht. winklig feyn, identisch mit dem tategorisch einzelnen : einige Dreiede find rechtwinklig; und das avodiktische: die Summe ber Winkel eines Dreieds muß = 2R feyn, mit dem tategorifch all. acmeinen : in allen Dreiecken find die drei Binkel = 2 R. Aller# dings bin ich erst durch die erkannte Nothwendigkeit, daß es nicht anders feyn könne, dazu berechtigt, ein folches schlechthin allgemeines Urtheil zu fällen, b. h. auf ihr beruht die volle Gewißheit, daß ein folches Urtheil auch mabr fep. Und diefer Gesichtsvunkt vornehmlich ift es, der den avodiktischen und das mit implicite den problematischen und affertorischen Urtbeilen ibre 2Burde als besondrer logischer Arten bisher meift noch bewahrt hat. Allein wir haben bereits gezeigt, daß es logisch keinen Unterschied machen kann, ob das Urtheil wahr oder falsch ift: los gifch tann es niemand dem allgemeinen Urtheil: alle Regelschnitte find entweder Rreise oder Ellipsen oder Barabeln, anseben, daß es falfch ift, eben fo wenig als dem andern: fie find entweder Rreife oder Ellipfen oder Barabeln oder Syperbeln, daß es wahr ift. 3ch muß die nöthige mathematische Ertennts niß befigen, um über die beiden Urtheile das Urtheil fällen zu tonnen : jenes ift falfch, diefes mahr.

Mit der Kritik der Kantischen Eintheilung ist zugleich die Anslicht Sigwarts widerlegt, der nur darin von Kant abweicht, daß er statt der 12 Kantischen Kategorieen (unter ihren 4 Titeln) nur die vier Kategorieen des Seyns, der Substanz und des 260 cidens, der Ursache und Wirkung, der Bedingung und des 260 dingten, den Urtheilen "zu Grunde legen" will.

Sinfichtlich der Theorie Begels, der zwar wie bementt, die 12 Kantischen Urtheilsformen - nur unter 4 anderslautenden Titeln — dem Namen nach beibehält, aber ihnen gang andre Gesichtspunkte und eine andre Bedeutung unterschiebt, verweisen wir auf die vortreffliche Rritik Trendelenburg's (Log. Unterf. II, 190 ff.). Bir bemerten nur, daß es für die logi fde Aunktion des Urtheilens und das logifche Berhältniß von Subjekt und Prädicat wiederum ganz gleichgültig ift, ob in den "Urtheilen des Daseyns" (den positiven, negativen, unendlichen) das Prädicat "eine unmittelbare, somit finnliche Qualitat" ift, oder ob es in den "Urtheilen der Reflexion" (den einzelnen, partikulären, allgemeinen) nicht mehr eine unmittelbare Qualität, fondern als "Allgemeines, das fich durch die Bezie hung Unterschiedener als in Eins zufammen gefaßt hat," ge fest ift, oder ", nach dem Inhalt verschiedener Bestimmungen überhaupt betrachtet, das fich Zusammennehmen mannichfaltiger Eigenschaften und Existenzen" ift. Eben so wenig trifft es den logischen Begriff des Urtheils, wenn Begel die ,, Urtheile der Nothwendigkeit" (die tategorischen, hypothetischen, disjunktiven) von den übrigen dadurch unterscheidet, daß in ihnen ein "an und für fich feyender Jufammenhang" zwischen Subjett und Pradicat gesetzt fey, indem ", was allen Einzelnen einer Battung zukomme, der Gattung felbst durch ihre Ratur gutomme." Denn es ist logisch völlig indifferent, ob den Einzelnen und refp. ber Gattung ein Prädicat ,, durch ihre Natur" obn aus irgend einem andern Grunde zukommt. Daffelbe endlich gilt von den f. g. "Urtheilen des Begriffs" (den affertorischen, problematischen, apodiftischen). Es ift logisch wiederum ohne alle Bedeutung, ob der Begriff, der ihnen "zu Grunde gelegt" wird und ,,in Beziehung auf den Gegenstand" fteht, ein "Gol len" involvirt, "dem die Realität angemeffen feyn könne ober auch nicht, " wie z. B. die Präpicatbegriffe "gut, schlecht, wahr, icon, richtig, " oder ob ihm diefes Moment des Gollens fehlt.

In folchen Urtheilen (z. B. diefe Natur ist schön) wird der Gegenstand allerdings zugleich "beurtheilt," kritisirt; aber logisch ist es offenbar vollkommen gleichgültig, 'ob das Urtheil zugleich eine Kritik enthält oder nicht. — Wie willführlich, unhaltbar und sogar der gerühmten "Methode" selbst widersprechend die dialektische Deduction dieser verschiedenen Arten oder Entwickelungsstufen des Urtheils ist, hat Trendelenburg, zur Evidenz dargethan.

## 3) Der Schluß als logifche Funftion.

§. 51. In dem oben dargelegten Berhältniffe des Allgemeinen zum Besondern, der Gattung zur Urt und refp. der Art zum Exemplare, oder des f. g. höheren Begriffs zum niederen und zu dem unter diefem befaßten Ginzelnen, liegt unmittelbar, daß, was vom Allgemeinen gilt, auch von dem unter ihm befaßten Besondern gelten muß, alfo auch was von der Gattung gilt, nicht nur von ihren Arten, fondern auch von den unter letteren befaßten Unterarten und Exemplaren gelten muß. Sind z. B. alle Blumen Pflanzen, alle Metalle fchmelzbar, fo muß daffelbe auch von den unter der Gattung (Art) der Blumen und Metalle befaßten Unterarten und Exemplaren, von den Rofen, Lilien 2c., vom Gold, Silber 2c. gelten. Dieje Rothwendigkeit beruht einfach auf dem Gape der Identität und des Widerspruchs, oder mas daffelbe ift, auf dem Sage: von Gleichem gilt Gleis ches (ber wie gezeigt, nur eine Specification, eine unmittelbare Folge von jenem ift). Denn das Allgemeine ift ja das allem unter ihm befaßten Besondern Gemeinfame, Gine und 3dentische; der Gattungsbegriff faßt nur die Mannichfaltigkeit dieses allen Exemplaren Gemeinfamen zur Einheit zufammen. 2Bas alfo von Diefem Allgemeinen, Identischen, in einem Urtheile ausgesagt wird, muß nothwendig auch von allen unter ihm befaßten Eremplaren gelten: denn es muß nothwendig ebenfalls ein ihnen allen Gemeinfames, 3dentisches feyn, foust könnte es von dem ibnen Gemeinfamen nicht ausgesagt werden. Die Bestimmtheit Desjenigen, worin alle gleich, identisch find, muß mithin qualeich) eine Bestimmtheit aller Gleichen feyn, d. h. von Gleichem gilt Gleiches.

Daraus folgt : unter den allgemeinen Prädikatbegriff, uns

ter welchen in einem Urtheile die Gattung fubfumirt wird, find nothwendig auch alle unter der Gattung befaßten Arten fo mie alle unter den Arten befaßten Exemplare zu fubsumiren. Und unter den allgemeinen (boberen) Subjeftbegriff, unter welchen in einem Urtheile die Art subsnuirt wird: find auch alle unter der Art befaßten Exemplare und refp. Unterarten zu fubfumiren. (3ft das ganze Thiergeschlecht unter den Brädikatbegriff der Lee bendigkeit oder unter den allgemeineren Subjektbeariff der ov ganischen Befen zu subsumiren, fo find auch alle Arten und alle einzelnen Gremplare unter Diefelben Beariffe zu fubfumiren.) Das allgemeine Urtheil ftebt mithin gang in demfelben Berhältniffe zum einzelnen (befondern) Urtheile wie das Allacmeine au feinem Besondern, die Gattung zu ihren Arten und refp. Erem. plaren: ift das Subjett des einzelnen Urtheils ein Gremplar der Battung oder Art, welche das Subjeft des allgemeinen Urtheils bildet, fo ift auch das Subjekt des einzelnen unter das Bruditat des allgemeinen Urtheils zu fubsumiren, d. h. wie das Eins zelne durch fein Allgemeines, das Exemplar durch feine Batting und deren Begriff, fo ift das einzelne Urtheil durch das allge meine bedingt und bestimmt. Sonach aber ergiebt fich: es liegt im Begriffe des allgemeinen Urtheils, daß mas von dem Gubjette deffelben, der Gattung oder Art, ausgesagt wird, auch von dem unter diefer Gattung befaßten Gubjette des einzelnen Um theils aelten muß; - oder was daffelbe ift, es folgt aus dem Berbältniffe des allgemeinen und einzelnen Urtheils, daß mit jedem allgemeinen Urtheile implicite zugleich fo viel einzelne Urtheile geseht find, als es Exemplare (und refp. Arten) giebt, welche unter dem Gubjektbegriffe des allgemeinen Urtheils be faßt find, - daß alfo aus jedem allgemeinen Urtheil ein oder mehrere einzelne Urtheile abgeleitet werden können. 2Beil 3. B. in dem allgemeinen Urtheil: alle Menschen find sterblich, zugleich ausgesprochen ift, daß auch jedem einzelnen Menschen das Biadicat der Sterblichkeit zutommt, fo find mit diefem allgemeis nen Urtheil implicite so viele einzelne gesett, als es einzelne Menschen giebt; das einzelne Urtheil: Cajus ift sterblich, folgt mithin noth wen dig aus dem allgemeinen, weil und fofern Cajus ein einzelner Meusch, also unter dem Gattungsbegriffe, der das Subjekt des allgemeinen Urtheils bildet, mit beariffen ift. 34 fann also auch dieß einzelne Urtheil aus dem allgemeinen ab.

leiten, indem ich diese Folge und ihre Nothwendigkeit ausdrücklich als folche bezeichne, darlege, d. h. zum Bewußtseyn zu bringen suche. Nun liegt aber die Nothwendigkeit derselben unmittelbar darin, daß Cajus ebenfalls ein Mensch ist, also in dem Urtheile: Cajus ist ein Mensch. Ich brauche mithin nur dieses Urtheil zwischen das allgemeine und das aus ihm folgende einzelne einzuschieben, und die Nothwendigkeit der Folge wird unmittelbar in die Augen springen. Damit aber setze ich den Schluß: Alle Menschen find sterblich; Cajus ist ein Mensch; also ist Cajus sterblich.

In der That ift der logische Schluß, der Sullogis. mus, gar nichts andres, als der Ausdruck der logischen Nothwendiakeit, daß was vom Allgemeinen gilt, auch von dem unter ihm befaßten Besondern (Einzelnen) gelten muß, daß also mit jedem allgemeinen Urtheile implicite eine Auzahl einzelner Urtheile gesett find und somit auch aus ihm fich ableiten laffen muffen, - folalich nur eine Anwendung des Sakes der Identität und bes Biderspruchs auf das Berhältniß des Allgemeinen und Einzelnen. Bie aus diesem Sage in feiner positiven Form: A=A, unmittelbar folgt, daß von Gleichem Gleiches gilt, wos mit der Grundfatz des positiven Schlusses, daß, mas von der Gattung gilt auch von ihren Arten und deren Eremplaren gelten muß, gegeben ist, so folgt aus der negativen Form des Sa-Bes: A nicht == non A, in gleicher Beise der Grundfatz des negativen Schluffes, daß mas von der Gattung nicht gilt, auch von ihren Arten und deren Exemplaren nicht gelten fann. Der Grundfatz des positiven Schluffes, auf die Urtheilsform bezos gen, ergiebt als Regel: wenn das Subjekt eines Urtheils unter einen Artbegriff fubfumirt wird, fo ift es eben damit auch unter den die Art befaffenden Gattungsbegriff zu fubfumiren; und det Grundfatz des negativen Schluffes umgekehrt: wenn die Art nicht unter den höheren Gattungsbegriff fubfumirt werden tann, fo ift auch das unter der Art befaßte einzelne Subjeft nicht uns ter denselben zu subsumiren. So faat der obige vositive Schluß: alle Menschen find fterblich u. f. m., in Beziehung auf feinen begrifflichen Inhalt einfach aus, daß das Prädicat der Sterblichkeit, das von der Gattung der Menschen gilt, auch dem unter ihr befaßten Exemplare (Cajus) zufommen muß; in Beziehung auf die logische Form des Urtheils dagegen, daß wenn das Subjekt Cajus unter den (niedrigeren) Artbegriff der 34

Renschheit subsumirt wird, es damit auch unter den die Art befassenden (höheren) Gattungsbegriff der sterblichen Wessen zu subsumiren ist. Der negative Schluß: alle endliche Wessen sin nicht frei von Jrrthum (oder: kein endliches Wessen ist frei von Jrrthum); die Menschen sind endliche Wessen, also kein Mensch ist frei von Jrrthum, behauptet dagegen in Beziehung auf seinen begrifflichen Juhalt, daß was von der Gattung (der endlichen Wessen, nicht gilt, auch von ihrer Art (der Menscheit) und deren Exemplaren (den einzelnen Menschen) nicht gelten tann; in Beziehung auf die Urtheilsform, daß, wenn die Gattung (der endlichen Wessen) nicht unter den Prädicatbegriff (der Freiheit von Jrrthum) subsumirt werden kann, auch weder ihre Art noch Eines von deren Exemplaren unter denschlen zu subsumiren ist. —

Aber aus dem Grundsatze des negativen Schlusses folgt zugleich weiter, daß, wenn das Subjekt eines Urtheils (jep es ein Artbegriff oder ein einzelnes Exemplar) nicht unter euen böheren Gattungsbegriff subsumirt werden kann, es damit auch unter feinen der von letterem befaßten Artbegriffe zu fubjumiten Denn der Begriff der Gattung faßt unr das allen Arten tft. Gemeinfame, Eine und Identische, zur Einheit zusammen; tonmt dieses also dem Subjette nicht zu, d. h. ift letteres nicht wier dem Gattungsbegriffe befaßt, fo tann es auch unter teiner der Arten befaßt sevn. Hierauf beruht die Nichtigkeit von Schluffen wie: alle Farben find sichtbar, kein Ton ist sichtbar, alle fein Ton ift eine Farbe, oder: tein golg ift fchmelzbar, alle Metalle find schmelzbar (oder: dieses Ding ist schmelzbar), also kein Metall ist Holz (oder: dieses Ding ist kein Holz). Dem damit ist nur gefagt, daß wenn kein Ton unter den allgemeine ren höheren Gattungsbegriff der fichtbaren Dinge zu subjumis ren ift, auch kein Ton unter den von diefem Gattungsbegriff be faßten Artbegriff der Farben subsumirt werden, also kein Im eine Farbe feyn tann; und daß, wenn umgekehrt der Artbegriff des Holzes nicht unter den höheren Gattungsbegriff der ichmely baren Dinge subsumirt werden fann, auch die Arten und reif. Exemplare, welche von diesem Gattungsbegriffe befaßt find, alfe Die Metalle oder diefes Stud Erg, nicht unter jenen Artbegriff (des Holzes) zu subsumiren find, alfo tein Metall (fein fomely barcs Ding) Holz feyn tann. - Diefe Folge aus dem Grund.

fake des negativen Schluffes gilt auch - nur in umgekehrter Form - für den positiven Schluß, d. b. wie aus jenem Grundfage folgt, daß ein Subjeft, welches unter den höheren Gattungsbegriff (des allgemeinen Urtheils) nicht fubfumirt werben tann, auch unter feinen der von letterem befaßten Artbeariffe zu subsumiren ift, fo folgt aus dem Grundfate des positiven Schluffes umgekehrt, daß ein Subjeft, das unter den höberen Gattungsbegriff zu fubfumiren ift, nothwendig auch unter irgend einen der von letterem befasten Artbegriffe zu fubfumiren fepn muß. Rur findet der Schluß, der diefe Rothmenbigkeit ausdrückt, wenig oder gar keine unmittelbare Anwendung. weil bei ihm der Artbegriff, unter welchen das Subjett zu fubfumiren ift, völlig unbestimmt bleibt. Wenn ich daher 3. B. schließe: diese Rigur ift ein Regelschnitt; alle Regelschnitte find entweder Rreife oder Ellipfen oder Barabeln oder Spyerbeln; folglich ift diefe Figur entweder ein Rreis oder eine Ellipfe 2c., fo ift dieß zwar ein volltommen richtiger Schluß; aber er aiebt nicht an, zu welcher von den vier Arten der Regelschnitte die Figur gebore, er liefert also kein bestimmtes Resultat. Soll ein folches gewonnen werden, fo mußte zwischen dem Mittel = und Unterfate noch der Zwischenfatt: nun ift diese Rigur weder ein Rreis noch eine Ellipfe noch eine Barabel, eingeschoben werden;

nur dann würde der bestimmte Schlußsatz folgen : also ift fie eine Damit aber ware der Schluß zu einem f. g. Rete Svverbel. tenschlusse, d. b. zu einer Berknupfung zweier (oder mehrerer) Schlüffe erweitert. Denn das bestimmte Refultat fest den implicite vollzogenen zweiten Schluß voraus: alle Regelschnitte find entweder Rreife oder 2c.; nun ift diefer Regelschnitt weder ein Rreis noch eine Ellipse noch eine Barabel; also 2c. Selbst aber in diefer Form wird jener Schluß nur wenig Anwendung finden fönnen, weil wir unfere meisten Gattungsbegriffe nur auf empirischem Bege gewinnen und daber nur von febr wenigen Die bestimmte Babl der Artbegriffe fennen, welche nothwen-Dig unter ihnen befaßt find, fo daß es ihrer nicht mehr und nicht weniger geben tann. Daraus erflärt es fich, warum er bisher von den Logikern unter den verschiedenen f. g. Figuren Der Schluffe nicht mit aufgeführt worden ift, während fie doch aus dem ihm entsprechenden negativen Schluffe nicht blog eine, Fondern foggr mehrere Arten gemacht haben.

Es folgt ferner aus dem Grundfage des positiven Saluf fes, daß, wenn ein Artbegriff als Subielt unter amei verfdie dene böhere Gattungsbegriffe fubfumirt werden tann, auch jeder der letteren zu yn Theil unter den andern zu fubfumiten Denn wenn dieselbe Art unter zwei verschiedene fevn muß. Gattungsbegriffe gehört, fo muß jede der beiden Gattungen wihwendig einige Exemplare unter fich befaffen, die zugleich unter ber andern Gattung befaßt find, von denen also auch daffelbe gelten muß, was von der ebenfalls unter diefer Gattung bejughierauf beruht die Richtigkeit von Schluffen wie: ten Art gilt. Alles Goldene ift Metallisch; Alles Goldene alanzt : also Einiges Glanzende ift Metallifch; oder: Alle Ellipfen find in fic zurudtehrende Linien; Alle Ellipfen find Regelichnitte; alfo Gi nige Regelschnitte find in fich zurudtehrende Linien. 3ch fam aber auch umgetehrt fchließen : Alles Goldene glanzt; Alles Golbene ift Metallifch; alfo Giniges Metallifche glanzt; und bei dem zweiten Beispiele: --- alfo Einige in fich zurudtebrende Linien find Regelschnitte. Auch tann es bier teinen Unterschied machen, ob bas Bradifat des Mittelfages (der zweite Gattungsbegriff) von der gan gen Art (dem gangen Subjektbegriffe des Oberfages), oder mit von einer Unterart ausgefagt werden tann : Die Confeguenz bleibt Daber tann ich auch folgendermeßen ichliv nothwendig dieselbe. pen : Alle Schmetterlinge find geflügelte Infekten ; Einige Schmetterlinge (eine Unterart) find prachtvoll gefärbt; alfo Einiges pracht voll Gefärbte find geflügelte Infetten; oder umgetehrt: Ginige Schmetterlinge find prachtvoll gefärbt. Alle Schmetterlinge find aeflügelte Infetten; alfo Einige geflügelte Infetten find pracht voll gefärbt. -- Dieselbe Confequenz liegt nothwendig auch im Grundfage des negativen Schluffes; und ich tann daber negativ schließen: Alles Materielle ist des Bewußtsepns nicht fähig; 26, les Materielle ist ausgedehnt; also Einiges Ausgedehnte ist de Bewußtsenns nicht fähig, und umgekehrt: Einiges des Bemußtfeyns nicht Fähige ist ausgedehnt. Auch fann ich bier ebenfalls in dem einen Urtheile die Unterart statt der ganzen Art sehen, b. h. ich tann fchließen : Einige Krankheiten find nicht tobilich, Alle Kraukheiten find Leiden, alfo Einige Leiden find nicht todt lich, und umgekehrt : Einiges nicht Tödtliche find Leiden (Einiges, obwohl nicht tödtlich, ift doch ein Leiden). Dder: Alle edle Iber ten bleiben nicht ohne Erfolg; Ginige derfelben werden verhunt

## 582

also Einiges, obwohl verlannt, bleibt doch nicht ohne Erfolg, und umgelehrt: Einiges, das nicht ohne Erfolg bleibt, wird verlannt.

Eben fo endlich folgt aus dem Grundfage des positiven Schluffes, daß, wenn ein Artbegriff (als Subjeft des Oberfages) unter einen Gattungsbegriff, und Diefer (im Mittelfage) unter einen höheren, allgemeineren Gattungsbegriff zu fubfumiren ift, ein Theil (Einiges) des Letteren umgefchrt unter den Artbegriff au subsumiren seyn muß. Denn die Art, die unter den niedris geren Gattungsbegriff gehört, ift nothwendig eine Unterart des boberen Gattungsbegriffs, unter welchem der niedrigere als Artbegriff befaßt ift; folglich muffen einige Egemplare diefes boberen Gattungsbegriffs (ein Theil deffelben) zugleich Eremplare Der Art feyn. Damit ift nur gefagt, daß, wenn eine Gattung in Arten und Unterarten zerfällt, nicht blog unter jede Art, fondern auch unter jede Unterart einige Exemplare der Gattung befaßt feyn muffen, oder was daffelbe ift, daß, was von den Arten und Unterarten einer Gattung gilt, nothwendig auch von einigen Exemplaren der letteren gelten muß. Auf diefe Rothwendigkeit grundet fich die logische Gultigkeit von Schluffen wie: Alle Gifenarten find Metalle; Alle Metalle find Mineralien; alfo Einige Mineralien find Gijenarten; oder: alle Rofen find Blumen, alle Blumen find Pflanzen, alfo 2c. Rur tann bier, wie fich von felbst ergiebt, die Umtchrung des Schlußsapes, die bei Der vorhergehenden Art der Schluffe überall möglich war, nicht ftattfinden. 3ch fann den Schlußfag: alfo find einige Mineralien Eisenarten, nicht umkehren und sagen : also find einige Eifenarten Mincralien; fie find vielmehr nothwendig fammtlich Dineralien, weil sie als eine Art der Metalle nothwendig eine Unterart der Mineralien bilden, d. h. fämmtlich unter der Gattung Der Mineralien befaßt find. Dagegen macht es auch hier feinen Unterschied, ob der Oberfatz ein allgemeines oder ein f. g. beson-Dres Urtheil ift. d. b. ob im Oberfate eine gange Art von Dingen oder nur eine Anzahl von Eremplaren unter den niedrigeren Gattungsbegriff befaßt ift, fobald die Angabl der Exemplare, Die "Einigen," nur wiederum zufammen eine Unterart bilden: auch in diefem Kalle muffen einige Exemplare des höheren Gattungsbegriffs, unter welchen (im Mittelfage) der niedrigere als Artbegriff fubfumirt wird, zugleich Exemplare der Unterart feyn. Demgemäß tann ich auch fcbließen : Einige Dreiede find gleich.

feitig; Alle gleichseitige Dreiede find regelmäßige Figuren; also Einige regelmäßige Figuren find Dreiede. 3a ber Oberfat tann fogar ein einzelnes Urtheil feyn, und doch bleibt die Confequenz im Allgemeinen diefelbe. 3ch tann fchließen: diefes Stud Gifm ift ein Metall; Alle Metalle find Mineralien; alfo ift (wenige ftens) Ein Mineral Eifen. Aus diefem freilich fehr überfluffgen Schluffe, deffen Refultat fich von felbit versteht, erhellet am deuts lichsten, wie die Kraft diefer ganzen Art von Schluffen auf der einfachen logischen Nothwendigkeit beruht, daß ftets Gin oder einige Exemplare der Gattung unter Die von ihr befaßte Att und refp. Unterart zu subsumiren feyn muffen. -- Daraus folgt dann aber — in Beziehung auf die negativen Schluffe — umgo tehrt, daß wenn der niedrigere Gattungsbegriff, unter welchen der Artbegriff (das Subjekt des Obersatzes) subsumirt wird, nicht unter einen bestimmten höheren Gattungsbegriff (das Bras Difat des Mittelfages) fubfumirt werden tann, auch fein Gjems plar des letteren unter den Artbegriff fubfumirbar ift, fowie daß, wenn der Artbegriff im Obersate als nicht subsumirbar unter einen bestimmten niedrigeren Gattungsbegriff bezeichnet wird, auch einige Exemplare des höheren Gattungsbegriffs, un ter welchen im Mittelfage der niedrigere subsumirt wird, nicht unter den Artbegriff des Oberfatzes befaßt seyn können, — d. h. es folgt die Richtigkeit von negativen Schlüssen wie: Alle Schnels ten find Mollusten; Rein Molluste ift ein Infeft; alfo Rein Jusekt ist eine Schnecke; und : Reine Arterie ist eine Bene; Allt Benen find Blutgefäße; alfo Einige Blutgefäße find teine Atte Für den letteren Fall ift es wiederum gleichgültig, ob das rien. Subjekt des Mittelfages in dem ganzen niedrigeren Gattungsber griff oder nur aus einem Theile (einer Art) deffelben besteht: die Confequenz bleibt nothwendig dieselbe. 3ch fann daher auch fchließen : Rein Mustel ift ein Nerv; Ginige Nerven find moto rifch; alfo Einiges Motorifche ift fein Muskel.

In diesen verschiedenen Consequenzen, die sonach unmittelbar aus dem Grundsaße des positiven und resp. negativen Schlußs ses abfolgen, wird man leicht die verschiedenen s.g. Schlußsiguren wieder erkennen, welche die ältere formale Logif neben der ersten Hauptfigur unterschieden und in welche sie demgemüß die Schlußse eingetheilt hat. Wir werden im Folgenden du Recht und den Grund dieser wie der anderweitigen Eintheilum gen die man versucht hat, näher erörtern. Wir haben zuvor nur noch einen Blick zu werfen auf die verschiedenen Auffaffungen, welche die logische Funktion des Schließens bei den vornehmsten Vertretern der logischen Wissenschaft gesunden hat.

Die meisten Erklärungen fallen mit unferer Begriffsbestimmung im Befentlichen zufammen. Go fagt Uriftoteles: "Ein Schluß ift eine Rede, in welcher, wenn etwas gesetzt wird, etwas von diefem Gefegten Verschiedenes nothwendig dadurch folgt, Daß diefes ift. 3ch meine mit dem Ausdrucke: dadurch daß diefes ift. daß es um seinetwillen folat. mit dem Ausdruck aber: Daß es um feinetwillen folgt, daß es von außen her feiner Beftimmung bedarf, um das Nothwendige zu ergeben" (Analyt. pr. I, 1.). Dieß ift vollfommen richtig. Es fehlt nur die Angabe, wie es möglich fey, daß, wenn Etwas gesett ift, ein von diesem Gesekten Berschiedenes dadurch nothwendig folgt, daß das Gefeste ift, - die Angabe des Grundes, auf dem dieje Rothwendigkeit ruht. Da indes Aristoteles ausdrücklich hinzufügt, daß, "wenn fich drei Bestimmungen (Termini) fo zu einander verhale ten, daß die lette Bestimmung unter der gangen mittleren fteht und die mittlere unter der gangen ersten entweder steht oder nicht fteht, nothwendig ein vollftändiger Schluß der äußerften Bestimmungen statthabe; " da er auf diese erste hauptfigur des tategorischen, bejahenden und refp. verneinenden, Schluffes die übrigen Schlußfiguren ausdrücklich zurückführt (a. D. I, 4-6), und an einer andern Stelle (Categ. 5) bemerkt, daß "was vom Brädicate ausgesprochen werde, auch alles vom Subjekt werde ausgesprochen werden ;" fo leuchtet ein, daß ihm jene Nothwen-Diakeit auf der logischen Subsumtion des Besondern und Einzelnen unter das Allgemeine berubte, also auf dem Sape: was vom Allgemeinen gilt, muß auch vom Besondern und Einzelnen, von ber Art und den Exemplaren gelten, und was von jenem nicht gilt, fann auch von diesem nicht gelten.

Die Aristotelische Auffassung wurde bis in die neueste Zeit im Besentlichen festgehalten. Rant (die falsche Spipssindigseit d. vier syllogist. Fig. Verm. Schriften I, 590) behauptet zwar: "die erste und allgemeinste Regel von allen bejahenden Vernunstschlüffen sey: ein Mertmal vom Mertmal ist ein Mertmal der Sache selbst, und von allen verneinenden: was dem Mertmal eines Dinges widerspricht, widerfpricht dem Dinge felbft." Allein biefe Regelu geben ben obigen Satz nur in einer andern Korm wieder. Denn das "Reitmal," unter welchem Rant nicht nur Begriffe wie Bernünftig, Sterblich 2c., sondern auch alle Subjektbegriffe (Beift, Renich 2c.) versteht, ift offenbar nichts andres als das Allaemeine, unter welches "bie Sache" oder das "Ding" d. h. das Besondre, Einzelne, subsumirt wird; und das "Mertmal vom Mertmal" ift der höhere, allgemeinere Gattungsbegriff, unter welchen der niedrigere als Artbegriff zu fubfumiren ift. Es fcheint allerdings, als fep die Aristotelische Basis der Schlüsse, der Umfang und die Unterordnung der Begriffe unter einander, gänzlich verlassen, und ftatt ihrer der Inhalt der Begriffe (die Merfmale) zu Grunde Aber wenn Rant eine folche fundamentale Reformation aeleat. der Lehre vom Schluffe beabsichtigte, fo hat er fie doch nicht durchgeführt oder vielmehr nicht durchführen können. Denn obs wohl er im Folgenden die zweite, dritte und vierte Schlußfigur für Spitfindigkeiten erklärt und fie verwirft, weil in ihnen nur "vermifchte Bernunftichluffe" möglich feyen, d. b. weil tein Schluß in ihnen ju Stande fomme ohne daß ftillfchweigend eine f. g. totale oder accidentelle Conversion des Ober - oder Mittel fages eingeschoben werde, fo erkennt er doch die logische Gultig feit dieser Conversionen und damit die Richtigkeit der in jenen Figuren möglichen Schluffe an. Damit aber verläßt er den wn ihm eingeschlagenen Beg, und tehrt zur Aristotelischen Basis ju rüđ. Denn die f. g. conversio per accidens (Alle Blumen find Pflanzen, also auch einige Pflanzen Blumen) beruht nur darauf, daß das Prädicat, unter welches das Subjeft subsumirt wird, ein höherer, allgemeinerer Begriff ift, d. b. auf der Roth wendigkeit, daß ein Theil (eine Anzabl Exemplare) des böhrm Gattungsbegriffs unter den niedrigeren, von ihm befakten Artbegriff fallen und also unter diefen subsumirbar feyn muffe. 216 den obigen Rantischen Regeln läßt fich dagegen die Gultigfeit der conversio per accidens auf feine Beise darthun. Denn aus dem Begriffe des Merkmals folgt zwar wohl, daß das "Merk mal vom Merkmal" auch ein Merkmal der Sache felbit fenn muß, kcineswegs aber, daß ein Theil des "Merkmals vom Merknal" auch unter bem Mertmal befaßt fevn muß. Demnach erhellt i gleich, daß tein Bersuch, den Schluß auf den Inhalt, fatt uf den Umfang der Begriffe zu gründen, im Stande fepn wird, die hier vorkommenden logischen Phänomene, namentlich die verschies denen Schlußfiguren, genügend zu erklären.

Gleichwohl meint Trendelenburg (Log. Unterf. 11, 239 ff.), daß nicht nur manche Inconvenienz in der bisberigen Lebre von den Schluffen fich vermeiden, fondern auch die Ratur des Schluffes fich einfacher barftellen und mit ber Entwickelung des Begriffs und Urtheils in engere Uebereinstimmung bringen laffe. wenn man den Schluß nicht bloß auf den Umfang, fondern gue gleich auch auf Inhalt der Begriffe zurudführe. Der Schluft gebe in der That aus der gegenseitigen Beziehung des Inhalts und Umfangs der Begriffe hervor. "Benn der Inhalt (das vositive und negative Gefetz) eines Begriffs auf deffen Umfang anaewandt wird, fo entsteht der fategorifche Syllogismus. Der Inhalt (terminus major) eines Begriffs (medius) beherre fche deffen Umfang (die Arten, terminus minor). 2Benn umge fehrt das gleiche Gefetz aller Arten ausgesprochen und aus dies fem Inhalt des Umfangs der Juhalt des umfaffenden Allgemeis uen zufammen gezogen wird, fo entsteht der disinnftive Gyllogismus. Die Arten bilden den Mittelbegriff, deren Inhalt zum Inhalt des Geschlechts wird." Diefe Anwendung des Inhalts auf den Umfang stellen nach Trendelenburg die beiden erften Schluffiquren am deutlichsten bar. "Indem in. der erften Figur der Untersatz die Arten einführt, die fich dem (positiven und negativen) Gefetz des Geschlechts unterwerfen, ift er in diefem Afte der Subsumtion immer positiv. Burde er verneinend fepn, also die mögliche Annahme einer Art abweisen, so würde für diefen von dem Umfang ausgeschloffenen Bcgriff nichts fole gen: denn möglicher Beife fönnte er doch daffelbe Mertmal baben, als der Begriff, deffen Art er nicht ift, da das im Mert. mal ausgesprochene Gefetz auch für andre Geschlechter gelten Benn fich aber umgekehrt ein Begriff von dem Gefete Eann. eines andern ausschließt, fo schließt er fich auch von dem Umfang deffelben aus; denn der Inhalt bestimmt den Umfang. Dies stellt die zweite Figur dar. Gie hat einen adversativen Charafter, und Oberfatz und Unterfatz wechseln daber nothmen-Dig in Bejahung und Verneinung. Gie ift ebenso ursprünglich als die erste Figur und bildet den Gegenfag. " --

2Bas hier Trendelenburg in diefer (wie es uns scheint) nicht eben flaren Auseinandersezung aus der zu Grunde gelege.

ten "Beziehung zwifchen Inhalt (Gefetz) und Umfang" der Bo griffe deducirt, haben wir im Dbigen aus dem einfacheren Berhaltniß des Allgemeinen zum Besondern und Einzelnen, der Gattung zu den Arten und Eremplaren dargethan. Auch wir baben gezeigt, wie die erfte hauptfigur fich unmittelbar aus dem allgemeinen Grundfate des positiven und resp. negativen Schluffes ergebe. und diefen Grundfan felbit nur in der form des Schluffes darftelle. Anch wir haben (wie uns dünft, flater und einfacher) dargethan, daß aus dem allgemeinen Grundfage nicht nur die zweite Schlukfigur der alten formalen Logik, sondern auch der disjunktive Syllogismus als die positive form diefer Rigur nothwendig abfolgt. \*) Bir haben dieß von der Ariftotelischen Bafis, dem Umfange der Begriffe b. b. dem Ber hältniß der Gattung zu ihren Arten und Exemplaren, nachgewiesen. Aber auch Trendelenburg steht im Grunde nur auf die fer Bafis. Denn wenn er bemerkt, daß in der ersten Sigur der Untersatz die Arten einführe, die sich dem Gesetze (Inhalte) bes Geschlechts unterwerfen, und daß er in diesem Atte der "Subsumtion" immer positiv fey, fo fagt er damit nur, daß der Schluß als folcher auf der Subsumtion der Art unter der Gattung und des Cremplars unter der Art beruhe. Das "60 fes des Gefchlechts," der Inhalt des Gattungsbegriffs, ift eben nichts andres als der Gattungsbegriff felbst, da es bei der Sw fumtion nicht auf die Bestimmtheit des Inhalts, fondern nur darauf ankommt, daß der Inhalt des Geschlechts zu dem der An wie das Allgemeine zum Besondern und Einzelnen fich verhalte. Und das "Sichunterwerfen der Arten unter das Gefetz des Ge schlechts" ift nichts andres als die Subsumtion des Besondem unter das Allgemeine zufolge des Sayes, daß was vom Allgemeinen gilt (und resp. nicht gilt) auch vom Besondern und Ein-

<sup>•)</sup> Der verneinende bisjunktive Syllogismus, 3. B. alle Kegelschnitte find entweder Kreise oder Ellipsen 2c.; diese Figur ift weder ein Kreis noch eine Ellipse 2c.; also ift sie kein Regelschnitt, ift keine besondte Schlußstigur, so wenig als der verneinende fategorische Syllogismus. Er ist eben nur die negative Form des bejahenden disjunktiven Schusses, die er gründet sich auf dieselbe logische Nothwendigkeit, auf welcher der beju hende beruht, indem das Exemplar, das unter keine Art der Gattung subschumtbar ist, auch unter die Gattung selbst nicht subsumit werden tann, sobald die Angahl ihrer Arten eine nothwendig bestimmte ist.

zelnen gelten muß (und resp. nicht gelten kann). Gleichermaßen besagt das "Sichausschließen eines Begriffs vom Gesese (Juhalt) eines andern" nur, daß der erste Begriff nicht unter den zweiten falle, nicht ein Artbegriff des zweiten als des höheren Gattungsbegriffs sey. — woraus von selbst folgt, daß er auch unter keine der von letzterem besaßten Arten fallen kann, oder wie T. sagt, daß er "auch vom Umfange des zweiten sich ausschließt," aber nicht darum, weil der Inhalt den Umsang bestimmt, — was hier gleichgültig ist. — sondern darum, weil der erste Begriff von vornherein als kein Artbegriff des zweiten ausgechließt, also von vornherein als kein Artbegriff des zweiten der erste Begriff von vornherein als kein Artbegriff des zweiten geset, also von vornherein aus dessen Umsang ausgeschlossen ist.

Die dritte und vierte Schlußfigur verwirft dagegen Trens belenburg zwar nicht geradezu, behauptet aber, daß durch fie "eine fünftliche und in mehreren Fällen zweideutige Bildung entstehe." indem vielfach zwar aus dem grammatischen Ausdrucke nicht mehr geschlossen werden tonne, wohl aber aus dem Inhalte mehr folge. Ob diefer Vorwurf gegründet fen, wird sich im Folgenden näher zeigen. Da Trendelenburg nichts deftowenis ger die logische Richtigkeit der in ihnen möglichen Schlüsse anerkennt, so tann die Frage bier bei Geite gelaffen werden. Denn fünstlich oder nicht fünstlich, - wenn die logische Richtigfeit eines Schluffes nicht geleugnet werden tann, fo muß er fich auch aus dem allgemeinen Grundfate aller Schluffe, aus der Natur der logischen Funktion des Schließens, herleiten laffen. Bei Trendelenburg fehlt eine folche Serleitung. Und in der That durfte es schwierig feyn, die dritte und vierte Schlußfigur aus "der wechselfeitigen Beziehung des Inhalts und Umfangs ber Begriffe" ju deduciren. In Schluffen wie: "Alle Quabrate find Parallelogramme; Alle Quadrate baben rechte Bintel [find rechtwinkelige Figuren]; also Einige Barallelogramme haben rechte Bintel, " ubt der Inhalt der Begriffe offenbar gar teis nen Einfluß auf die Conclusion: sie beruht ganz und gar auf dem Umfange, weil nur darauf, daß derfelbe Artbegriff in den Borderfägen unter zwei höhere Gattungsbegriffe fubsumirt wird.

Herbarts sonderbare Ansicht vom Wesen und Grunde des Schlusses (Einleitg. in d. Philos. §. 64) ist eine Folge seis ner nur psychologischen Auffassung des Urtheils. Wie ihm das Urtheil nur die Entscheidung der Frage ist, ob zwei Begriffe, die sich zufällig begegnen, vertnüpsbar seyen oder nicht, und wie ihm demgemäß das Subjeff des Urtheils nur derjenige der beiden Begriffe ift, der infofern "vorausgefest" wird, als der zweite, das Prädifat, an ihn "angefnupft" wird, fo foll dann der Schluß darauf bernhen, daß das Borausgesette als folches "fein Angefnühftes mit fich fubre und obne daffelbe nicht angetroffen werden tonne." Denn ,,bierin liegen zwei Gage: 1) 66 fey das Subjekt gesets fo folgt das Pradicat; 2) Es fey das Brädicat aufgehoben: so ist das Subjett aufgehoben. Daber schließt man modo ponente : (Oberfatz) A ift B. (Unterfatz) Run ift A. (Schlußfatz) Alfo ift B. . Und modo tollente: (Dberfatz) A ift B, (Untersay) Nun ift B nicht, (Schlußsag) Alfo ift A nicht." Diefe Formen follen zugleich zeigen, daß ein Schluß nur zwei Begriffe zu enthalten brauche. Zugleich aber foll an ihnen "auffallend" seyn, daß die Untersätze Urtheile mit feblendem Subjette (wie: cs friert, es giebt Denfchen 2c.) feven. Dies foll dann auf "die Bemertung leiten, daß man noch einen Begriff mehr in den Schluß werde einführen können, indem man fatt unbedingter Aufstellung des Brädicats die gewöhnliche bo bingte eintreten laßt, vermöge irgend eines Subjekts nämlich, das man dem Brädicate voranstellt." Daraus foll fich dann der gewöhnliche Syllogismus ergeben: A ift B, C ift A, alfo C ift B.

An diefer Deduction ift in der That "auffallend," nicht nur daß der eigentliche Schluß bloß aus einer gemachten "Bo mertuna" bergeleitet wird, sondern auch, daß aus der blogen Bertnupfbarteit zweier Begriffe, alfo aus einer möglichen Ber fnüpfung, eine Nothwendigteit foll erschloffen werden tom nen, und zwar die Nothwendigkeit, daß, wenn das Subjett ift, auch das Brädicat feyn muffe, und wenn letteres nicht ift, anch jenes nicht feyn tonne. Nach herbart nämlich ift in je nen Urtheilen mit fehlendem Subjekt die Copula nicht mehr blokes Bindeglied, sondern geht in den Begriff des (reellen) Seyns über. Und in der That, foll mit dem obigen Schluffe modo ponente: A ift B, nun ift A, also ift B, nicht gesagt feyn, daß wenn A realiter ift, auch B realiter feyn muffe, fol etwa nur gefagt feyn, daß weil und fofern A mit B verfnupft ift, auch mit A zugleich B gesetzt sey, so ist er gar kein Schluß, fondern fagt nur aus A = A, Verknüpftes ift Verknüpftes. ift von herbarts Grundanschauung aus, nicht einzusehen, warum nicht mit B nothwendig auch A gesetzt feyn foll, warum ich alfe nicht auch schlieken tonnte : Cajus ift ein Mensch : Run ift ein Mensch, also ift Cajus. Serbart bemerkt zwar, daß man modo ponente nicht vom Prädicat auf das Subjekt schließen dürfe, weil ., der Begriff, der zum Brädicat dient, im Urtheil nur in beschränktem Sinne vorkomme, daher andre Theile seiner Sphäre gedacht werden tonnen, die mit dem Subjefte in gar feiner Berbindung steben." Allein damit verläht er feine Grundanschaus ung vom Urtheil, und erklärt diefelbe für ungenügend. Denn daß das Brädicat im Urtheil nur "im beschräuften Sinne" vorfommt, liegt nicht darin, daß es mit dem Subjekt "verknüpft werden tann," alfo nicht in der blogen "Berfnupfbarfeit" beider Begriffe, sondern darin, daß das Brädicat ein höherer, allge meiner Begriff ift, unter den das Subjeft fubfumirt wird. Modo tollente soll dagegen vom Brädicat auf das Subjeft gefchloffen werden können. Aber welches Monftrum von Schluß entsteht, wenn ich nach Anleitung des herbartichen Schemas fage: Cajus ift ein Mensch; nun ift ein Mensch nicht; also ift Cajus nicht! Freilich, wenn es überhaupt teine Menschen giebt, fo tann es auch teinen einzelnen Menschen geben. Aber wie ift es dann möglich, denkbar, daß der Oberfag: Cajus ift ein Menfch, nur überhaupt aufgestellt werden könnte! Außerdem leuchtet von felbst ein, daß jener verneinende Schluß wiederum nicht auf dem bloßen "Angeknüpftseyn" des Prädicats an das Subjekt, sondern nur auf der Subsumtion des Subjekts unter das Prädicat beruht, - d. h. es leuchtet ein, daß die gerbartiche Deduction des Schluffes völlig ungenügend ift.

Rach Hegel endlich ist der Schluß die "Einheit des Begriffs und der Urtheile." Dieß ist insofern richtig, als der Schluß allerdings auf der Natur des Begriffs, wie sie in den Urtheilen sich darlegt, beruht, auf dem begrifflichen Berhältnisse nämlich des Allgemeinen zum Besondern und Einzelnen oder was dasschlee ist, auf der nothwendigen Subsumtion des Exemplars nuter die Art und der Art unter die Gattung, womit zugleich die Subsumtion des einzelnen und resp. des relativ-allgemeinen Urtheils (dessen Subjekt ein Art begriff ist) unter das schlechthin allgemeine gesetz ist. Aber da Hegel den Begriff zum Absoluten hypostasirt und das Urtheil als ein Sich-Ur-theilen des Begriffs saßt, so erhält jene Definition eine Bedeutung, die ehen so unhaltbar ist als die Hegelsche Ansicht vom Begriff und

Außerdem schließt fie fich in ihrer weiteren dialettie Urtbeil. ichen Entwidelung zu den verschiedenen Schlußfiguren unmittels bar an die oben kritifirte, logisch ganz unbegründete Eintheis lung der Urtheile an : das Urtheil auf feiner vierten Entwides lungsstufe als "Urtheil des Begriffs" geht unmittelbar in den Schluß über, und der Schluß durchläuft dann ebenfalls die Stadien der Unmittelbarkeit, der Reflexion und der Nothwendiakeit. Aber Unmittelbarteit, Reflexion, Nothwendigkeit find teine logis ichen Formen, sondern Entwickelungsstufen der Ertenntnis. Ans. dem fie in die Lebre vom Urtheil und Schluß bineingezogen und mit dem Begriffe, deffen Selbstvermittelungs - und Berwirklichungsweifen fie feyn follen, zu metaphyfifchen Botenzen bypos ftafirt werden, fo beweift diefe Eintheilung von neuem, daß bei Begel die Logit nicht blog mit der Metaphysit, sondern auch mit der Erkenntnistbeorie dergestalt vermischt wird, daß dadurch das Logische bis zur Unkenntlichkeit verdunkelt erscheint. 23as das Einzelne, namentlich die Art der Deduktion betrifft, fo verweise ich wiederum auf die erschöpfende Rritit, welche Trendes lenburg (Log. Unterf. II, 251 ff.) der Segelichen Lehre pom Schluffe hat angedeihen laffen und welche zur Evidenz die Unhaltbarkeit der ganzen Ansicht darthut. --

§. 52. Die Eintheilung der Schlüffe in Bezug auf ihre f. g. Figur oder äußere Gestalt, auf die wir beiläufig schon mehrfach hingewiesen haben, hat die ältere formale Logik in hohem Grade beschäftigt: es war die Hauptarbeit, auf die großer, nur zu oft in Spitsfindigkeiten sich verlierender Scharffinn verwendet worden ist.

Man unterschied zunächst die f. g. un mittelbaren Schlüsse von den mittelbaren oder den eigentlichen Syllogismen: jene haben die Gestalt von nur zweien, diese von wenigstens drei unter einander gesetzter Urtheile: Rant nennt jene — die übrigens unter denselben Namen schon in Reimarus' Bernunftlehre vorkommen, während sie bei Bolff und den Aelteren nicht conclusiones, sondern consequentiae immediatae heißen — sonderbarer Beise "Verstandesschlüsse". Schließen ist ihm überhaupt nur "diejenige Funktion des Denkens, wodurch ein Urtheil aus einem andern hergeleitet wird," ein unmittelbarer Schluß daher "die Ableitung eines Urtheils aus dem andern ohne ein vermittelndes Urtheil" (Log. §. 41 ff.). Der wefentliche Charafter als ler unmittelbaren Schlüffe und das Princip ihrer Möglichkeit foll lediglich in einer "Beränderung der bloßen Form der Urtheile bestehen, während die Materie der Urtheile, das Subjekt und Prädicat, unverändert dieselbe bleibe." Demgemäß follen sie ", durch alle Klassen der sogischen Funktionen des Urtheilens hindurchgehen und folglich in ihren Hauptarten durch die Momente der Quantität, Qualität, Relation und Modalität bestimmt schu," d. h. es soll eben so viele Klassen Formen) unmittelbarer Schlüffe als Urtheilssormen geben. —

Indeß erkennt doch Rant an, daß die unmittelbaren Schluffe durch gleichgeltende Urtheile (judicia aequipollentia) eigents lich keine Schlüsse genannt werden können, weil in Wahrheit "teine Folge," fondern nur eine " Substitution der Borte, die einen und denfelben Begriff bezeichnen," ftattfinde, ohne daß auch nur die Form der Urtheile verändert würde. In der That find dicse s. g. ratiocinationes aequalitatis, pariationis, aequipollentiae, oder conclusiones ad aequipollentem, d. h. Schlüffe wie: "Nicht alle Menschen find tugendhaft, also Einige Menschen find nicht tugendhaft," oder (nach Bolff): "Die Gonne beleuchtet das Haus, also das Haus wird von der Sonne beleuchtet," offenbar keine Schlusse, auch nicht im allerweitesten Sinne des Borts, sondern bloße Beränderungen des arammatischen Ausbruds. Dennoch will Bachmann diefe "Gleichheitsfchluffe" beis behalten wiffen, indem er meint, daß Schluffe wie: Der Mensch ift ein endliches Befen, alfo beschränft in feinen Erfenntniffen und handlungen, oder: A ift die hälfte von B, alfo B noch eins mal fo groß als A, oder: Ein Atom ift untheilbar, alfo Bas theilbar ift, ift tein Atom, nicht bloße Beränderungen des fprachlichen Ausdruds feven, fondern auf der Bergliederung des in eis nem gegebenen Urtheile Gedachten beruhen, wobei man über das vorliegende Deutobjekt nicht hinausgehe, sondern fich den Inhalt deffelben nur deutlicher mache. Allein die angeführten Beispiele Das erfte derfelben berubt find keine judicia aequipollentia. auf dem Sage, daß was von dem Ganzen gilt, auch von feinen Theilen gelten muffe, ift alfo ein f. g. Subalternations . Urtheil. Das zweite ift ein vollständiger Syllogismus. Denn es befaat: Jede Salfte fteht in einem folchen Berhältniß zu ihrem Gangen, daß dieses noch einmal so groß ift als sie; Run ift A die Hälfte

ļ

von B; also steht es in jenem Verhaltniffe zu B, d. h. also ist B noch einmal so groß als A. Steht mir der Obersatz dieses Syllogismus nicht bereits scst, so kann ich jenen angeblichen Gleichheitsschluß gar nicht machen. Das dritte Beispiel endlich ist offenbar eine f. g. Conversion. Denn es ist nur ein sprachlich verschiedener Ausdruck für den Conversionsschluß: Alle Atome find nicht theilbar, also Alles Theilbare ist kein Atom.

Indes bezeichnet Bachmann mit Dem, was er für den Grund seiner s. g. Gleichheitssschlüsse erklärt, richtig die Basis aller unmittelbaren Schlüsse. Sie beruhen in der That nur auf der Zergliederung des in einem gegebenen Urtheile Gedachten, sie machen den Inhalt desselben nur deutlicher. Eben darum aber sind sie keine Schlüsse, weil nichts durch sie erschlossen wird, sondern Das, was durch die Zergliederung nur deutlicher wird, schon in dem gegebenen Urtheile unmittelbar liegt, so daß es für Denjenigen, dem es unmittelbar deutlich ist, auch gar keiner Zergliederung bedarf. Eine kurze Uebersicht über die verschiedenen Urten oder Klassen dieser angeblichen Schlüsse wird dies zur Evidenz darthun.

Die f. g. Unterordnungsschluffe (ratiocinationes subjectionis s. subalternationis, conclusiones ad subalternam —), die Rant unter dem Titel der Quantität unterbringt, sollen auf dem Grundfage beruhen : "Bom Allgemeinen gilt der Schluß auf das Befondre" (a propositione universali ad particularem valet consoquentia). Demnach foll ich unmittelbar bejahend schließen tonnen: alle Blumen find Pflanzen, alfo auch einige-oder jede ein= zelne; und unmittelbar verneinend: fein Denich ift volltommen also auch nicht einige, tein einzelner. Allein es ift flar, daß ich hier gar nicht schließe, sondern mir nur deutlich mache, was im Begriffe des Ganzen, der Totalität, der Allgemeinheit uns mittelbar liegt, --- daß nämlich, was vom Ganzen und Allgemeinen gilt oder refp. nicht gilt, auch von den Theilen und von dem unter dem Allgemeinen befaßten Gingelnen gelten muß und resp. nicht gelten tam. Auf diesem Grundsate beruhen alle Schluffe; ihn muß ich mir zur deutlichen Einsicht gebracht has ben um überhaupt schließen zu können. Folglich kann weder die Berdeutlichung deficiben noch er selbst ein Schluß seyn, eben so wenig als der Sag: A=A oder von Gleichem gilt Gleiches, auf der er seinerseits fich gründet. 3ch foll aber auch in Folge

der Subalternation der Urtheile unmittelbar ,, von der Falfchbeit des niederen (befondern) Urtheils auf die Falfdibeit des böheren (allgemeinen) fchließen können," dagegen nicht umgetehrt von der Falfchheit des allgemeinen auf die Falfchheit des besondern, und eben fo wenig von der Babrheit des besondern auf die Babrbeit des allgemeinen Urtheils. Es leuchtet von felbit ein, daß ich auch bier nicht schließe, sondern nur ausspreche, was im Berbaltniffe des Besondern (der Art oder des Gremplars) zum 2016 aemeinen unmittelbar vorliegt, -- nämlich daß, was von den Exemplaren (Arten) nicht gilt, auch vom Allgemeinen nicht gelten fann, also die Ungültigfeit (Falschobeit) des einzelnen und des f. a. besondern Urtheils auch die Unaültiakeit des allaemeis nen involvirt, daß dagegen umgefehrt, was vom Allgemeinen nicht gilt, fehr wohl von den Exemplaren und refp. Arten gelten fann (weil ja legtere als folche von einander unterschieden feyn muffen, während das Allaemeine eben nur das ihnen allen Gemeinfame, Eine und Identische befaßt), daß alfo auch die Ungul. tigkeit des allgemeinen Urtheils die des einzelnen und besondern nicht involvirt, eben fo wenig als umgefehrt die Gültigkeit des einzelnen die des allgemeinen involviren fann.

Die unmittelbaren Schlüffe per judicia opposita oder die Entgegensehungsschlüffe (ratiocinationes oppositionis) fest Rant unter den Titel der Qualität, und unterscheidet demaemäß Oppositionsschluffe durch contradiftorisch entacgengesete, durch conträr entgegengesette, und durch subconträr entgegengesette Ur. theile, während Bachmann fünf verschiedene Rlaffen folcher Schluffe Demnach foll ich von der Babrheit eines allgemein annimmt. bejahenden Urtheils auf die Kalschheit des entgegengesetten allgemein und befonders verneinenden Urtheils schließen tonnen. Alfo: ift das Urtheil, alle Menschen find fterblich, wahr, fo ift Das entgegengefeste allgemeine: tein Mensch ift fterblich (alle Menschen find nicht sterblich), wie das entgegengesette besondre: einige Menschen find nicht sterblich, nothwendig falfch. So rid. tig dies offenbar ift, fo ift es doch eben fo offenbar kein Schluß, fondern liegt unmittelbar in dem. Sage des Widerspruchs und refp. im Begriffe der Totalität, der Allgemeinheit. 3ch brauche mir nur flar zu machen, was der Gat des Biderspruchs und refp. das Bort : Alle (der Begriff der Allgemeinheit als Totas litat) bedeutet, um unmittelbar einzusehen, daß, wenn alle Den-

35

fcen fterblich find, unmöglich alle oder einige Menschen zualeich nicht fterblich feyn tonnen. Daffelbe gilt von dem unmittelbaren Oppositionsschlusse aus der Bahrheit des particulär bejabenden auf die Falfchheit des allgemein verneinenden Urtheils : ift richtig, daß einige Rosen weiß find, fo ift falich, daß teine Rose weiß ift. Und gleichermaßen liegt es unmittelbar im Sate des Bidersvruchs und resv. im Beariffe der Allgemeinheit, daß mit der Babrheit eines allgemein verneinenden Urtheils (fein Denfc ift volltommen) zugleich die Falschheit des entgegengesetten allgemein wie varticulär bejabenden (alle --- einige Menschen find volltommen), und mit der Wahrheit des particulär verneinenden (einige Meuschen find nicht gelehrt) die Kalschbeit des allgemein bejabenden (alle Menschen find gelehrt) gesetht ist. So bleibt nur noch der Oppositionsschluß ans dem subconträren und aus dem disjunftiven Urtheile übrig. Aus der Bahrheit des einzeln beiabenden fubconträren Urtheils foll ich unmittelbar auf die Falschheit jedes andern schließen können; und allerdings ift flar, daß wenn das Urtheil: diefe Blume ift blau, richtig ift, die Urtheile: dieje (felbige) Blume ift roth, oder: fie ift gelb, nothwendig falsch find. Aber eben so flar ist, daß dies nicht erst erichloffen zu werden braucht, fondern, wie gezeigt, unmittelbar in der Ratur des Unterschieds und dem richtig verstandenen Saye der Identität und des Widerspruchs liegt. Bei jedem disjunftiven Urtheile endlich foll ich "allemal von der Bahrheit des einen Gliedes (diefer Regelschnitt ift ein Rreis) unmittelbar auf die Falschheit aller übrigen (diefer selbige Regelschnitt ift eine Ellipse, - eine Barabel, - eine Syperbel) fcbließen" tonnen, und sey der Gegensatz ein contradiftorischer oder zweigliedrig contrarer, fo foll auch der umgekehrte Schluß von der Falschheit des einen Gliedes (Cajus ift frank) auf die Bahrheit des andern (Cajus ift gesund) gultig fepn. Allein auch bier leuchtet ein, daß, was angeblich erschloffen wird, vielmehr un. mittelbar in dem Gape des Biderspruchs und resp. des ausgeschloffenen Dritten oder was daffelbe ift, in der Ratur der disjunktiven Begriffe liegt und Jedem, der jenen Sat und die Bedeutung dieser Begriffe kennt, unmittelbar flar seyn muß.

Die f. g. Umkehrungsschlüffe (ratiocinationes per conversionem s. per judicia conversa), die Rant unter den Titel der Relation stellt, aber keinen Grund ihrer logischen Möglichkeit angiebt, sollen nach Bachmann darauf ber hin, daß in jedem Urtheile ein bestimmtes Verhältniß, zwischen Subjekt und Prädicat, gesetzt sey. Demgemäß soll ich fragen können: Was geschieht, wenn ich dieß Verhältniß umkehre und das Prädicat eines gestebenen Urtheils als Subjekt, das Subjekt als Prädicat denke? "Erhalte ich auf diese Weise auch ein wahres Urtheil als unmittelbare Folge des ersten, so habe ich durch Um kehrung geschlossen." Aus dieser Herleitung, die ein bloßes Experiment zu Grunde legt, ersieht man, wie äußerlich das Verfahren war, dem die s. unmittelbaren Schlüsse ihre Entstehung verdankten. Und doch find von ihnen allen die Conversions= schlüssen die wichtigken und logisch fragwürdigken.

Bei der Umkehrung sollen nun nach Rant die beiden Källe eintreten können : entweder wird dabei die Quantität der Urtheile verändert oder fie bleibt dieselbe. "Im ersten Falle ift das Umgekehrte von dem Umkehrenden der Quantität nach unterschies den und die Umkehrung heißt eine veränderte (conversio per accidens); im letteren Kalle wird die Umtehrung eine reine (conversio simpliciter talis, -- (simplex, universalis) genannt." Darauf werden ohne Beiteres die drei Regeln aufgestellt: 1). Allgemein bejabende Urtheile laffen fich nur per accidens umfche ren: ... denn das Brädikat in diefen Urtheilen ift ein weiterer Begriff und es ift also nur Einiges von demfelben in dem Beariffe des Subjetts enthalten. " 2) Alle allgemein verneinende Urtheile laffen fich dagegen simpliciter umkehren; "denn bier wird bas Subjekt aus der Sphäre des Prädicats herausgeho-Und eben fo laffen fich 3) alle particular bejabenden ben." Sate simpliciter umkehren; "denn in diefen Urtheilen ift ein Theil der Sphäre des Subjefts dem Bradicate fubfumirt worben, alfo läßt fich auch ein Theil von der Sphäre des Pradicats dem Subjefte fubsumiren."

Betrachten wir die zweite Negel zuerft. Nach ihr soll ich per conversionem unmittelbar schließen können: Rein Rreis ist ein Quadrat, also auch kein Quadrat ein Rreis. Dies ist zwar vollkommen richtig, aber — kein Schluß, sondern der bloße Ausdruct dessen, was unmittelbar im allgemeinen Wesen des Urtheils oder was dasselbe ist, im Verhältniß der Gattung zur Art und zum Exemplare liegt. In allen Urtheilen wird ein Exemplar. oder ein Artbegriff unter einen höheren Gattungsbegriff

35 \*

fubsumirt: die Urtheilsform überhaupt besagt logisch nur, des das Besondre (Exemplar oder Art) unter fein Allgemeines ju befaffen fen, und leugnet eben damit, daß das Allgemeine (die Gattung) unter das Besondre (die Art) befast werden tonne. Bas nach dem Befen und Gefege der Urtheilsform überhaupt, ber logischen Funktion, nicht möglich ift, kann natürlich auch bei feinem einzelnen Urtheile, bei feiner besondern Art von Ur theilen moalich fevn. So gewiß ich also z. B. den Gattungs, begriff der Bflanzen nicht unter den Artbegriff der Blumen fubfumiren, nicht fagen tann: alle Bflanzen find Blumen, fo ge wiß tann ich in dem obigen negativen Urtheil, in welchem ber Begriff des Quadrats den höheren Gattungsbegriff vertritt, die Quadrate nicht unter den als Artbegriff gesetten Begriff der Rreife fubfumiren, - b. b. fo gemiß es in der allgemeinen Ras tur der Urtheilsform liegt, daß der Gattungsbegriff nicht unter feinen Artbegriff befaßt werden tann, fo gewiß liegt in dem Uts theile: kein Rreis ift ein Quadrat, unmittelbar das andre: kein Quadrat ift ein Rreis. Diefes zweite Urtheil fpricht eben nur jene logische Unmöglichkeit aus, und die beiden Urtheile verhal. ten fich gerade so zu einander, wie etwa folgende beiden: bet Artbegriff der Blumen gehört unter den Gattungsbegriff der Pflanzen, also dieser nicht unter jenen. Auch in diesen beiden Urtheilen wäre ein unmittelbarer Schluß vorhanden, den die Los gifer bisher noch nicht aufgeführt haben, wenn nur überhaupt von unmittelbaren Schlüssen die Rede seyn könnte. Rur in fofern besteht ein Unterschied zwischen beiden Fällen, als das alle gemein verneinende Urtheil befagt, daß der Artbegriff (das Subjeft) nicht unter den bestimmten Gattungsbegriff an subsumiren fey, das allgemein bejahende dagegen gerade das Gegentheil. Damit ergiebt fich dann, wiederum unmittelbar aus der natur der Urtheilsform überhaupt, daß beim allgemein bejahenden Ur theil zwar nicht der ganze Gattungsbegriff (das ganze Prädicat), wohl aber nothwendig einige Exemplare deffelben unter den Artbegriff (das Subjeft) zu subsumiren feyn muffen, beim alls gemein verneinenden dagegen auch tein Exemplar des Battungsbegriffs unter den Artbegriff fubsumirt werden tann. Denn gehört der ganze Artbegriff (der Rreife) nicht unter den Battungsbegriff (der Quadrate), fo wäre es eine contradictio in 2djecto, wenn doch einige Exemplare des Gattungsbegriffs unter

den Artbegriff befaßt würden, indem damit implicite gesagt wäre, daß der Artbegriff oder wenigstens ein Theil (eine Unterart) deffelben doch unter den Gattungsbegriff gehörc. Demgemäß kann ich zwar urtheilen: Rein Rreis ist ein Quadrat, also Rein Quadrat ein Kreis, aber keineswegs: Alle Blumen sind Pflanzen, also Reine Pflanze ist eine Blume, sondern nur: Nicht alle Pflanzen sind Blumen. —

Damit haben wir zugleich den Grund der ersten Kanttschen Regel, der s. g. conversio per accidens, gefunden. Nach ihr soll ich unmittelbar schließen können: Alle Blumen sind Pflauzen, also Einige Pflanzen sind Blumen. Jeder sieht, daß diefer angebliche Schluß ganz auf dieselbe Nothwendigkeit sich gründet wie der so eben angesührte: Nicht alle Blumen sind Pflanzen, — nämlich unmittelbar auf die logische Natur der Urtheilsform überhaupt. Denn "Einige Pflanzengattung." Bon ihr muß nothwendig eine Anzahl Exemplare unter den Artbegriff der Blumen zu suchschuft, und mit allen ihren Exemplaren unter die Gattung gehört, d. h. weil die Exemplare der Art nothwendig zugleich Exemplare der Gattung sind.

Trendelenburg verwirft die conversio per accidens als ein bloßes "Runftftuck der formalen Logik," indem er bemerkt: Der Form nach laffe fich das allgemein bejahende Urtheil allers: dings nur unter Beschräufung der Quantität (per accidens) ums fehren; aus der bloßen Form tonne allerdings nicht mehr gefcbloffen werden. Uber ber Gache nach finde fich die bedeutendfte Benn nämlich das Brädicat dem Subjefte eigens Ausnahme. thumlich und ausschließend zukomme, fo fey die unbeschränkte Conversion allerdings zulässig und gerade ein Beichen der unauf. löslichen Berbindung von Subjeft und Pradicat, ein Beweis, daß die Eigenschaft specifisch fey; - darüber aber entscheide nur ber Inhalt, nicht die Form. Der pythagoräische Lehrfatz. B. befage, daß alle rechtwinflige Dreiecte eine Seite haben, deren Quadrat gleich der Summe der Quadrate der beiden andern: Seiten fen. Diefes Urtheil würde nach der Borfchrift der Conversion die Gestalt annehmen: einige Dreiecke, in welchen Die formale Logik habe zwar u. s. w., sind rechtwinklig. Recht, wenn fie vorsichtig lehre, daß nicht mehr aus der

Form folge; aber bier folge offenbar ju wenig. - Bir tinpen in Diefen Borwurf nicht einftimmen, fcon aus dem einfachen Grunde nicht, weil es offenbar den Bestand und die Beltung der Logik sclbft gefährdet, wenn fie in irgend einem Falle formell Recht, materiell aber Unrecht haben könnte. Im Gegentheil, Trendelenburg hat Unrecht, weil er seinen Einwurf auf ein Beispiel gründet, das nur grammatifch anders gefaßt, wur in die eigentliche, wahre form des Urtheils gebracht, ja im Grunde nur richtig convertirt zu werden braucht, um die logi iche Regel zu bestätigen. Logisch gefaßt lautet der Bythage raifche Lebrfatz ; in allen rechtwinkligen Dreicchen find die Quadrate der beiden Ratheten und das Quadrat der Hovothenufe aleich (aleich groß). Dieses Urtheil taun ich offenbar nur per accidens umfehren; ich tann nicht sagen: alle Quadrate, von denen je zwei mit einem Dritten gleiche Größe haben, find Quudrate der Ratheten und refv. Spvothenufen rechtwinkliger Dreiede, fondern nur : einige Quadrate find dieg. Denn es fann eine Menge von Quadraten geben, die ihrer Größe nach in der angegebenen Beife fich zu einander verhalten, ohne in Beziehung zum rechtminfligen Dreiecte zu fteben. Es andert nichts, wenn ich den Say fo faffe: alle Dreiecke, in denen das Quadrat der einen Seite gleich den Quadraten der beiden andern ift, find rechtwinflig. \*) Auch hier kann ich in der Umkehrung nur for gen : einige rechtwinklige Figuren, in denen das Quadrat der einen Seite gleich den Quadraten zweier andrer ift, find Driv Denn cs fann rechtwinklige Barallelogramme geben, in ede. denen daffelbe Berhältnig ftattfindet. Ja felbit Trendelen burgs eigne Fassung des Sapes bestätigt die logische Regel, for bald nur richtig convertixt wird. Der Sag: alle rechtwinflige Dreiecke haben eine Seite, deren Quadrat u. f. w., fann, rich tig convertirt, nur lauten: einige Seiten, deren Quadrat gleich der Summe der Quadrate zweier andern Seiten find, find Seis ten (hppothenusen) rechtwinkeliger Dreiecte; auch bier tann ich, ftatt "einige," nicht "alle" fagen. Daffelbe gilt von einem zwei-

<sup>\*)</sup> Sage ich statt beffen: sind rechtwinklige Dreiecke, so ift bief eine logisch unrichtige Fassung bes Urtheils. Logisch ausgebrückt mus bies Urthell vielmehr lauten: alle rechtwinklige Dreiecke und alle folgt, in denen das Ouadrat der einen Seite u. f. w., find identisch. Ben diesem Urtheile gilt offenbar ebenfalls die logische Regel der Conversion.

ten Beispiel, das Trendelenburg an einer andern Stelle auführt : "Alle Dreiede haben die Summe ihrer Binkel gleich zwei rechten." Auch bier tann die Conversion nicht lauten : "Einiges, was die Summe feiner Binkel aleich zwei rechten bat." denn der Ausdruck im Dberfage , die Summe ihrer Bintel" ift ungenau, da es bestimmt drei Binkel find. - fondern: eis nige Figuren, welche drei Binkel gleich zwei rechten haben. find Dreiede. Convertire ich in diefer Form, fo tann ich wiedes rum ftatt ,,cinige," nicht ,,alle" fagen: denn es tann viele Fis guren (g. B. Stern - oder Bidzadfiguren) geben, in denen je drei Binkel=2R find, und die doch keine Dreiecke find. Noch flarer ift die Richtigkcit der logischen Regel, wenn ich den Sat fo faffe: in allen Dreieden ift die Summe der drei Binket und die zweier rechten identisch (gleich groß). - Wir behaupten, daß alle übrigen Beispiele, die in Trendelenburgs Sinne gegen Die Conversion per accidens angeführt werden können, in ähnlis cher Beise, durch eine bloß sprachliche Uenderung der Fassung des Urtheils, fich leicht befeitigen laffen.

Allerdings liegt in dieser Art der Conversion eine gemisse Inconvenienz überall, wo der Gattungsbegriff (das Prädicat des Oberfages) ein bloßer Prädicatbegriff, wie Identisch, Gleichgroß. Sterblich 2c. ift. Hier bat die Fassung der Conversion, 3. B. Einiges Sterbliche find Menschen, etwas Unbestimmtes und Bezwungenes, weil ein bloßer Prädicatbegriff wie ein Subjektbeariff behandelt erscheint. Benn aber Trendelenburg behauptet, Daß in diesen Källen ein blokes Accidens zur Substanz erhoben werde und darin eine " Erschleichung" liege, fo muffen wir das burchaus bestreiten. Das Accidens wird als folches nicht realiter und materiell verändert, nicht als Accidens zur Substanz erhoben, fondern es erhält nur icheinbar, nur äus Berlich, fprachlich die bloge Form eines Substanziellen, weil es mit dem Subjekte des Urtheils unmittelbar verbunden und damit felbst substantivisch gefaßt erscheint. Denn in dem obigen Sate: Einiges Sterbliche find Menschen, ift offenbar nicht das "Sterbliche," fondern "Einiges" das Subjeft des Urtheils; diefes mird durch das Adjektiv "Sterblich," das durchaus feine adjektivische (accidentelle) Bedeutung behält, nur das bin näher bestimmt, daß ihm das Prädicat der Sterblichfeit zufomme. Die Inconvenienz ift daber in der That nur eine fprach.

iche, welche die Logik nicht nur nichts angeht, sondern auch durch eine Aenderung des sprachlichen Ausdrucks leicht gehoben werden kann. Ich brauche in dem angeführten Beispiele statt "Einiges Sterbliche" nur zu seigen: Einige sterbliche Wesen, — wozu ich vollkommen berechtigt bin, da der Obersatz: Alle Menschen find sterblich, ebenfalls nur besagt: Alle Menschen sind sterbliche Wesen, — Wesen, denen das Prädicat der Sterblichkeit zukommt.

Bas endlich die dritte Regel der Conversion, wonach fich particular bejabende Urtheile simpliciter umfebren laffen, betrifft, so soll ich ihr gemäß nach der gewöhnlichen Fassung der Sache (3. B. bei Bachmann u. A.) den unmittelbaren Schluß machen können: "Einige Mincralien find himmelblau, also Einis ges himmelblaue find Mineralien." hier hat nun Trendelenburg offenbar Recht, wenn er die fer Fassung denfelben Borwurf macht wie der Conversion per accidens. Denn der Schluß: Einige Parallelogramme find Quadrate, also Einige Quadrate find Barallelogramme, bringt insofern offenbar "den Schein des Irrthums bervor." als nicht einige. sondern alle Quadrate Barallelogramme find. Daffelbe gilt von allen ähnlichen Fällen, d. b. überall. wo das Pradicat des Oberfages ein Subjeftbegriff ift oder wie Trendelenburg fich ausdrückt, die fubstanzielle Art des Subjetts bezeichnet (z. B. Ginige Mineralien find Bafalte. Ginige Bflanzen find Monokotyledonen 2c.). Aber eben so offenbar ift. daß nur die obige gewöhnliche Fassung falsch ift, die logische Regel felbst dagegen vollkommen gültig bleibt. Das Mangelhafte diefer Fassung zeigt fich fogleich darin, daß ichon die äußere Form in Bahrheit keine reine Conversion ist und insofern der logischen Regel widerspricht. Denn der Satz: Einige Mineralien find Bafalte, muß, fimpliciter umgefehrt, lauten: Bafalte find einige Mineralien, d. b. eine Art der Mineralien. Gø ift der Satz vollkommen richtig, und diese richtige Fassung weift zualeich auf den logischen Grund der Conversion hin, der freilich der äußerlichen, mechanischen Betrachtungsweise der älteren Logiker entgeben mußte. Offenbar nämlich beruht die reine Converfion der partifulär bejahenden Urtheile nur auf der logifchen Nothwendigkeit, daß, wenn einige Exemplare einer Gattung unter einen Artbegriff subsumirt werden, auch die Exemplare ber Art umgeschrt unter die Gattung als Exemplare zu jub-

sumiren seyn muffen. Diese Nothwendigkeit liegt, wie von selbst einleuchtet, wiederum unmittelbar in der logischen Natur der Urtheilsform felbit, im logischen Berhältnig von Gattung, Art und Exemplar; und deshalb ift auch hier wiederum tein Schluß, fondern nur eine Berdeutlichung diefer Nothwendigkeit vorhanden. Das Urtheil: Einige Mineralien find Basalte, besaat nur, daß einige Cremplare der Gattung der Mineralien unter die von ibr befaßte Art der Bafalte gehören. Mache ich mir dieß Berbältniß flar, fo lieat darin unmittelbar, daß die Exemplare der Art, und zwar alle, auch zugleich Eremplare der Gattung fern muffen, aber, weil fie nur einer Art derfelben angehören, nicht die Gesammtheit der Eremplare der Gattung, sondern nur einen Theil derfelben bilden können, alfo nur einige Exemplare derfelben feyn fönnen. Damit aber ift nur gefagt, daß nicht bloß die Art, sondern auch deren Gremplare unter die Gattung zu subsumiren ift, - was sich von selbst versteht. Schwieriger wird die Sache fur die Darftellung, wenn das Bradicat des Obersages nicht ein Subjefts, sondern ein bloger Bra-Dicatbegriff ift. In dem obigen Beispielc: Einige Mineralien find himmelblau, tann die reine Umtehrung offenbar ebenfalls nicht lauten : Einiges Simmelblaue find Mineralien, fondern nur : himmelblaues find einige Mineralien. Uber diefer Sat ift fprach. lich monströs. Es wird daher eine Beränderung des sprachlis chen Ausdrucks nothwendig, die aber von felbst sich darbietet: man braucht nur zu fagen : Himmelblaues ift einiges Mineralis Freilich bedeutet hier das Bort "himmelblaues," wie íde. das Fehlen des Artikels sprachlich anzeigt, nicht Alles himmelblaue, fondern Einiges Simmelblaue. Bill man daber einem möglichen Migverständniffe vorbeugen, fo muß man das Bort Einiges binzufügen. Der logische Sinn inden ift offenbar auch hier, daß, weil einige Exemplare der Mineralieng att una himmelblau find, also unter eine Art gehören, die freilich nur ganz äußerlich und unbestimmt, durch die bloße Farbe, bezeichs net ift, auch die Eremplare diefer Urt einen Theil der Eremplare der Gattung bilden muffen. Leichter stellt fich die Sache and fprachlich dar, wo der Prädicatbegriff fich ungezwungen in eine substantivische Form bringen läßt, 3. B. Einige Menschen Richtig convertirt lautet diefer Sag: die Gelebrfind gelehrt. ten find einige Menschen, - was an fich felbst ichon erträglich

flingt und ohne Anstand in den Satz sich umformen läßt: die Gelehrten sind ein Theil, eine Klasse der Menschen.

Die ältern Logifer führen noch eine vierte Art Der Conversion auf, die Rant von den übrigen trennt und uns ter den Titel der Modalität der Urtheile bringt, Riesewetter und die meisten Rantianer jedoch an ihren alten Blatz zu-Es ist die sogenannte Contraposition, das ruditellen. beißt unter hinzufügung einer Regation zum Subjekt wie zum Brädicat eines allgemein bejahenden Urtheils foll ich berechtigt fenn, ein folches Urtheil fimpliciter umzukehren. 3ch foll alfo unmittelbar schließen tonnen: Jeder Mensch ift ein organisches Besen (ein Draanismus), also Ein nicht-organisches Wesen (ein Richt-Draanismus) ift tein Mensch (Richt - Mensch). So richtig Diek ift, fo ift es doch wiederum tein Schluß, sondern ergicht fich ebenfalls unmittelbar aus dem Befen der Urtheilsform, dem Berhältniß der Gattung zur Art, sobald ich mir dieß nur flar mache. Denn der Grund für die Gültigkeit der Conversion befteht einfach in der logischen Nothwendigkeit, daß, was unter die Gattung nicht zu subsumiren ift, auch unter keine Urt derfelben fubsumirt werden fann. Aus diefem allgemeinen Sage, der unmittelbar im Begriffe der Gattung und Art liegt und infofern fich von felbst versteht, ergiebt fich eben fo unmittelbar, daß. wenn der Artbegriff ", Menfch" unter den Gattungsbegriff ", organisches Befen" zu fubsumiren ift, Alles, mas nicht unter Diefen Gattungsbegriff gebort, alfo jedes nichtsorganische Wefen. auch nicht unter den Artbegriff Mensch befast feyn, also fein Mensch seyn kann. Damit erhellt zugleich, daß Rants Behaups tung: Die Contraposition "betreffe nur die Modalität der Ur. theile, indem sie ein affertorisches in ein apodiftisches Urtheil verwandle," entschieden falsch ift. Denn wenn der Oberfatz nur ein affertorisches Urtheil ift, fo fann der Unterfat, da er ja nur auf ben Oberlat fich flugt, offenbar teinen andern Berth, feine anbre Modalität haben als fein Gewährsmann, der Oberfag, mithin unmöglich ein apodiktisches Urtheil seyn. Ift es nicht ein Satz der Nothwendigkeit, fondern blog der Birklichkeit (Erfab. rung), daß jeder Mensch ein organisches Besen ift, fo tann auch der Gap: ein nichtsorganisches Wefen ift fein Meusch, tein Gat der Nothwendigkeit feyn. -

Die "mittelbaren Schluffe" oder die "eigentlichen Sple

logismen" — die wir sonach allein für Schlüsse gelten lassen können — theilt die ältere formale Logik ihrer Figur nach in vier Arten ein. Es sind dieselben vier Schlußsiguren, die wir im vorigen § aus der Natur der logischen Funktion des Schlicsiens, aus dem allgemeinen Grundsatze des (positiven wie negativen) Schlusses überhaupt, abgeleitet haben. Man kann dieselben insofern für verschiedene Formen des Syllogismus mit Recht erachten, als sie, in ähnlicher Art wie die vier Formen des Urtheils, die verschiedenen Weisen sind, in denen, wie gezeigt, der allgemeine Grundsatz alles Schließens sich ausdrückt und darlegt, gleichsam die Modificationen, in welche die Substanz des Syllogismus eingebt.

Aristoteles fennt nur die drei ersten derfelben, weil er diefe Formen auf das Gesetz der Unterordnung der Begriffe zurückzuführen suchte und demgemäß, wie Trendelenburg fagt, drei Fiauren entwarf, jenachdem der terminus medius in der Reibe der untergeordneten Begriffe die mittlere Stelle einnimmt (erfte Fis gur) oder die oberfte (zweite Figur) oder den niedrigften Begriff bildet (dritte Figur). Die späteren Logifer - und zwar ichon Galen, der bereits die vierte Figur binzufügte - verfuhren äuferlicher, indem fie auf dem Bege der blogen mechanischen Combination untersuchten, ob es richtige Schluffe ergebe, wenn man ben Mittelbegriff in den beiden Brämiffen fo oft versete oder aus ders combinire, als Combinationen möglich feyen. So fanden fie zwar die vier Schlußfiguren : denn der Mittelbegriff fann nur ents weder im Obersate Subjett und im Untersate Bradicat, oder in beiden Brädicat, oder in beiden Subjekt, oder endlich im Obersate Brädicat und im Untersate Subjeft sevn. Aber cs entging ihnen die hauptfache, der logische Grund der Gultigfeit Diefer Verschungen. Diefe wurde nur dadurch festgestellt, daß man experimentirend untersuchte, ob es für jede diefer vier Combinationen einzelne logisch richtige Urtheile gebe und wie diese beschaffen feyen. In der That ift es nur ein Bufall, daß jenes Schema mit den vier Formen, die fich aus dem allgemeinen Grundfatz des Schluffes ergeben, im Allgemeinen übereinstimmt. Dieß zeigt fich daran, daß die Uebereinstimmung doch teine vollftändige ift. Denn wird die zweite Figur auf ihren logischen Grund zurudgeführt, fo ergicht fich, wie gezeigt, daß diefer Grund nicht bloß für negative, sondern auch positive Schluße gültig ift.

.

Aus demfelben Grunde, aus welchem ich schließen darf: Alle Farben sind sichtbar, Rein Ton ist sichtbar, also Rein Ton ist eine Farbe, bin ich, wie gezeigt, zu dem Schlusse berechtigt: Alle Regelschnitte sind entweder Kreise oder Ellipsen 2c., diese Figur ist ein Regelschnitt, also ist sie entweder ein Kreis oder eine Ellipse 2c. Dieser Schluß aber paßt nicht unter das Schema der zweiten Figur: P:M; S:M; also S:P.

Noch äußerlicher, mechanischer, gedankenloser verfuhr die ältere formale Logik bei der Eintheilung der vier Schlußfiguren in die mannichfaltigen Unterarten, in die sie jede derselben uns Man combinirte und erverimentirte wiederum; man terschied. nahm die angeblichen vier hauptarten der fategorischen Urtheile, das allgemein bejahende und allgemein verneinende, das particulär bejahende und particulär verneinende Urtheil, vor; die Combination ergab, daß jedes derfelben in jeder der vier Schlußfiguren die Stelle des Oberfages oder Unterfages einnehmen tonne, daß also in jeder Figur 16 verschiedene Källe, zusammen also 64 folcher Versegungen möglich feven. Man bildete dann nach die fem Schema einzelne Urtheile und probierte, ob alle dieje Berjo Bungen auch logisch möglich feyen, d. b. gultige Urtheile ergeben. Natürlich fand fich, daß bei weitem die größte Anzahl völlig unbrauchbar war; es blieben die befannten 19 "modi" (reoxol) übrig, die man mit den bekannten finnlosen und zum Theil bar barifchen namen : Barbara, Celarent, Darii 2c. bezeichnete \*). Gben fo natürlich aber ift cs, daß nicht nur die meisten diefer Modi, ficationen logisch gar keine Bedeutung haben, sondern daß auch mehrere derselben, da auf ihren logischen Grund gar keine Rud, ficht genommen worden, in der Anwendung zu Frrthum und 3weideutigkeit fuhren. Eine furze Uebersicht wird dieg leicht darzuthun vermögen.

Bon der ersten Schlußfigur sollen vier modi möglich fem,

<sup>•)</sup> Diefe Bezeichnung gründet sich befanntlich auf die Benennung jener vier hauptarten der fategorischen Urtheile nach den 4 Bocalen a, i, e, und o. A bedeutete das allgemein bejahende, i das particulär bejahende, e das allgemein verneinende und o das particulär verneinende Urtheil. Das nach wurden die Namen gebildet, in denen also nur die Bocale Bedentung haben. Barbara 3. B. befagt, daß im ersten Modus der ersten Schlußigur alle drei Sähe, Ober =, Unter = und Schlußfat, allgemein bejahende Urtheile seven.

1) Barbara : Alle Blumen find Bflanzen ; Alle Rofen find Blumen ; alfo Alle Rosen find Bflanzen. 2) Celarent: Rein Mineral ift ein Organismus; Alle Metalle find Mineralien; alfo Rein Metall ift ein Organismus. 3) Darii: Alles, was aus Erz besteht, ift schmelzbar; Einige Statuen find von Erz; also find fie schmelz-4) Ferio: Rein hölgernes Ding ift fchmelzbar; Einige Bebar. rathe find hölzerne Dinge; also find fie nicht schmelzbar. Alle Diefe Modi find zunächft ohne logische Bedentung. Denn einerfeits ift es logisch gleichgültig, ob der Schluß ein positiver oder negativer fey, da der allgemeine Grundfat aller' negativen Syllogismen, wie gezeigt, nur die Rehrseite des allgemeinen Grundfages der pofitiven ift in gang gleicher Beife, wie der Sat des Widerspruchs nur die Rehrseite des Sapes der Identität. 2Bas logisch nothwendig, geboten ift, davon ift das Gegentheil logisch unmöglich, verboten. Go wenig also der Satz des Biderspruchs als ein besondres Dentgesetz dem Gape der Identität gegenübergestellt werden fann, eben fo wenig fönnen Barbara und Celarent, Darii und Ferio als besondre Modi logisch unterschieden werden. Audrerseits ift es logisch eben so gleichgültig, ob in der ersten Schlußfigur der Untersatz ein allgemein - oder ein particulär - bejahendes Urtheil ift. Sollte in diefer Verschiedenheit ein logis fcher Unterschied liegen, fo mußte es nothwendig auch einen Uns terschied machen, wenn der Untersatz ein einzelnsbejahendes Urtheil ift, d. b. es mußten ftatt 4 nothwendig 6 Dodi der erften Schlußfigur angenommen werden. Es fommt vielmehr gemäß dem allgemeinen Grundfage nur darauf an, daß das Subjeft des Untersages unter den Subjektbegriff des Dberfages gu fubsumiren sey, daß also beide zu einander wie die Unterart oder die Exemplare ju ihrer Art fich verhalten: dann folgt nothwendig, daß was im Oberfate von der Art ausgefagt oder verneint ift, auch von ihrer Unterart oder ihren Exemplaren gelten Läßt man diefen Grund, auf dem die ganze erste Schluß. muß. figur mit allen unter ihr befaßten Fällen beruht, außer Acht und combinirt ftatt deffen bloß die im Einzelnen möglichen Fälle, fo vermag man sogleich hier von dem dritten und vierten Modus Jrrthum und Unfinn nicht abzuhalten. Fordern die Modi Darii und Ferio nur, daß im Oberfatz ein allgemein bejahendes und resp. ein allgemein verfteinendes Urtheil ftebe, im Untersatz ein particulär bejahendes, deffen Brädicat unter den Subjeftbegriff

bes Oberfages zu fubfumiren ift, fo muß ich banach auch folgende Schluffe bilden tonnen : Alle Blumen find Bflanzen ; Ginige Bflanzen find Blumen ; alfo einige Bflangen find Bflangen ; und : Rein Quadrat ift ein Rreis; Einige Barallelogramme find Quadrate; also Einige Barallelogramme find teine Rreife. Aber der erfte dieser Schluffe ift finnlos und der zweite ift zwar nicht schlecht, bin, aber doch infofern unwahr, als offenbar alle Parallelogramme keine Rreife find. Diefe Confequenz, der die ältere for male Logif von ihrem Eintheilungsprincive aus fich nicht entries ben tann, fällt fofort hinweg, fobald man die ganze Schlußfigur auf jenen ihren logischen Grund bafirt. Denn danach find die beiden obigen Schluffe logisch unzuläffig, weil der Subjektbegriff des Untersapes (einige Pflanzen - einige Parallelo, gramme) nicht eine Unterart vom Subjektbegriff des Dber fates (der Blumen — der Quadrate), sondern im Gegentheil die höhere Gattung bezeichnet, von welcher der Subjektbegriff des Oberfates seinerseits nur eine Art ift.

In der zweiten Schluffigur foll es ebenfalls vier verschiedene Modi geben. Rämlich 1) Cesare: Rein Materielles hat freien Billen; Alle Geifter haben freien Billen; alfo Rein Bilt ift materiell. 2) Camestres : Alle Farben find fichtbar; fein Lon ift fichtbar; also Rein Ton ift eine Farbe. 3) Festino: Rein Berbrecher kann volle Gemutheruhe haben; Einige Menschen ha ben volle Gemutheruhe; also Einige Menschen find teine Ber Und 4) Baroco: Alle Luftarten find elastifch; Einiges brecher. Empfindbare ift nicht elastisch, also Einiges Empfindbare ift feine Luftart. Man sieht, daß von diesen Modis so ziemlich Dasselbe zu fagen ift was von den vorigen. Der Grundfatz, auf dem, wie gezeigt, die ganze zweite Figur mit allen unter ihr begriffe nen Fällen ruht, lautet in der negativen Faffung, welche die for male Logif allein in Betracht zieht: der Artbegriff (und resp. das Exemplar), der unter einen höheren Gattungsbegriff nicht zu subsumiren ift, tann auch unter teine von letterem befaßte Art subsumirt werden, woraus von selbst folgt, daß umgekehrt jeter Artbegriff, der unter dem höheren Gattungsbegriff befaßt ift, unter keine von letterem ganzlich ausgeschloffene Art fubsw mirt werden kann. Danach ift es logisch offenbar ganz gleich gultig, ob das allgemein verneinende Urtheil, d. b. der Gab, welcher den Artbegriff von dem boberen Gattungsbegriff aus-

fchließt, den Ober + oder Unterfas des Schluffes bildet, d. b. die Modi Cesare und Camestres find logifch nicht unterscheidbar. Dieß zeigt fich deutlich daran, daß ich auch die einzelnen Schluffe ber beiden Modi umkehren kann und die Conclusion nicht nur logisch richtig, sondern im Wefentlichen auch dieselbe bleibt : find alle Farben fichtbar, alle Tone dagegen nicht sichtbar, fo folgt nicht nur, daß tein Ton eine Farbe ift, fondern auch, daß feine Farbe ein Ton ift. Bei Festino und Baroco findet zwar diefe Umkehrung nicht ftatt; denn wenn das Subjekt des Unterfages nicht die gauge Art, fondern nur einige Exemplare oder eine Unterart derselben bezeichnet, fo folgt zwar, daß diese nicht unter ben Subjektbegriff des Oberfages subsumirt werden können, aber es tann nicht umgekehrt folgen, daß alle Exemplare des Subjeftbegriffs des Dberfages von dem Subjeftbegriffe des Untersates ausgeschloffen feyen, weil ja eben nur ein Theil, eine Unterart des letteren von jenem ausgeschloffen, eine andre Unterart also unter ihm befaßt ift und mithin einige seiner Eremplare auch unter diefer Unterart befaßt feyn muffen. Allein Das hier jene Umkehrung nicht stattfindet, kann wiederum keinen los gifch en Unterschied machen, weil es, wie gezeigt, aus dem los gifchen Grundfage, auf dem die ganze Figur mit allen ihren Fällen ruht, unmittelbar folgt. Logisch ist es gleichgültig, ob Die ganze Art oder nur ein Theil derfelben von dem höheren Gattungsbegriffe ausgeschloffen fep : es folgt immer, daß diefer Theil auch von jeder Art des Gattungsbegriffs auszuschließen ift, wie Baroco befagt. Und eben fo gleichgültig ift es, ob ums geschrt die ganze Urt oder nur ein Theil derselben unter Den höheren Gattungsbegriff zu fubsumiren ift: es folgt wieders um immer, daß diefer Theil auch unter feine von dem Gattungs= begriffe nicht befaßte Art subsumirt werden tann, - wie Festino besagt. Das Logische in allen vier Modis ift Dasselbe, und mithin find fie logisch nicht unterscheidbar. Nur insofern findet ein Unterschied zwischen Baroco und Festino einerseits, und Camestres und Cesare andrerseits ftatt, als jene beiden Modi in einzelnen Fällen eine gemiffe Unbeftimmtheit wenn auch nicht felbst hervorrufen, doch wenigstens zulassen. Beil nämlich nach Baroco nur ein Theil der Art (des Subjettbegriffs des Unterfages) von dem böheren Gattungsbegriffe ausgeschloffen ift, fo ift zwar volltommen gemiß, daß biefer Theil auch von dem

Subjektbegriffe des Oberfages (dem unter den höheren Gattungs beariff fallenden Artbeariff) ausgeschloffen sevn muß, aber (8 bleibt unbestimmt, ob nicht aus and ern Gründen auch die übris gen Theile von dem Subjektbegriffe ausgeschloffen find. Und eben fo ift es nach Festino zwar vollkommen gewiß, daß derjes nige Theil der Art, der im Unterfaße unter den höheren Gattungsbegriff fubsumirt wird, nicht unter den Subjeftbegriff des Obersates (den von dem Gattungsbegriff völlig ausgeschloffenen Artbegriff) zu fubsumiren feyn tann; aber es bleibt ungewiß, ob nicht aus andern Gründen auch die übrigen Theile vom Subiektbearine des Oberfakes auszuschlieken fund. Gemäß dem allgemeinen Grundfate nämlich muß ich in Baroco auch schließen können: Alle Quadrate find regelmäßige Figuren; Einige Dreiede find teine regelmäßige Figuren; alfo Einige Dreiede find feine Quadrate; — und in Festino: Rein Quadrat ist ein Regelschnitt; Einige Rreife find Regelschnitte; also Einige Rreife Beide Schluffe find zwar nicht au fich, find feine Quadrate. aber doch insofern unwahr, als offenbar alle Dreiede und alle Kreise keine Quadrate find. Diese relative Unwahrheit ift die Folge jener Unbestimmtheit. Allein lettere liegt bier feineswegs im Befen des Schluffes, fondern im Begriffe des Theils oder der Unterart; diefer Begriff ift es, welcher of feiner Natur nach, nothwendig, unbestimmt läßt, ob nicht die übrigen Theile aus andern Gründen ebenfalls von dem Subjektbegriffe des Obersatzes auszuschließen find. Das der Schluß felbst (der logifche Grundfatz) an diefer Unbestimmtheit feine Schuld bat, gebt einfach ichon daraus bervor, daß es ims mer nur andre d. h. außerhalb des Schluffes liegende Grunde find, weshalb auch die übrigen Theile von dem Subjektbegriffe des Obersaties nicht befast feyn können. Allerdings find nicht bloß diejenigen Dreiecke, welche keine regelmäßigen Figuren find, keine Quadrate; aber die übrigen, die regelmäßigen Dreis ede, find nicht darum keine Quadrate, weil sie ebenfalls nicht unter die regelmäßigen Figuren gehörten, — im Gegentheil, ste sind ja regelmäßige Figuren, — sondern darum, weil ste bloß drei Seiten, die Quadrate dagegen vier haben. — 600 mit aber ift auch diefer Unterschied ohne logische Bedeutung, da er das logische Befen des Schluffes nicht trifft.

Daffelbe gilt von den sechs Modis, welche man bei der

britten Schluffianr unterschieden bat. Bir haben gezeint. daß die ganze Rigur mit allen unter ihr begriffenen Rallen auf bem Gake berube : Benn derfelbe Artbegriff in den Pramiffen unter zwei verschiedene höhere Gattungsbegriffe fubfumirt wird. fo muß allemal auch ein Theil des Einen Gattungsbegriffs unter den andern zu fubfumiren feyn. Bir haben diefen Sat aus dem allgemeinen Principe alles Schließens abgeleitet, und damit daraethan, daß er auch in negativer Faffung für die negativen Schluffe gelten muffe. Bir haben aber auch gezeigt, daß es feinen Unterschied, machen tonne, ob es die gange Art, oder nur ein Theil, eine Unterart derfelben fey, die in den beiden Brämiffen unter zwei verschiedene Gattungsbegriffe fubfumirt ober reip. (im negativen Schluffe) nur unter Ginen derselben befaßt, vom andern dagegen ausgeschloffen wird; daß es viels mehr nur darauf ankomme, daß die beiden Brädikate der Bras miffen höhere Gattungsbegriffe feven. Eben damit haben wir bereits bewiesen, daß es logisch keinen Unterschied machen kann. ob der Oberfatz und refp. der Unterfatz ein allgemein bejabendes oder allgemein verneinendes, ein particulär bejabendes oder particulär verneinendes Urtheil ift. Gerade darauf aber berubt allein die Berschiedenheit der 6 Modi, welche die ältere formale Logif unter den namen: Darapti, Felapton, Disamis, Datisi, Bocardo und Ferison, bier aufzählt. Beil fie fonach wiederum ben logischen Grund außer Acht läßt und nur die einzelnen mögs lichen Fälle combinirt, geht es ihr auch wiederum wie bei der erften Figur, daß nämlich nach ihrem Principe einzelne Fälle zulässig find, die eine relative Unwahrheit involviren. Nach Diefem Principe muß ich auch folgende Schluffe bilden durfen: 1) In Darapti: Alle Parallelogramme find vierseitig; alle Bas rallelogramme werden durch die Diggonale in zwei gleiche und ähnliche Dreiecke getheilt; also Einiges, bas fo getheilt wird, ift vierscitig. 2) In Felapton: Rein rechtwinfliges Dreiec bat einen ftumpfen Binkel; Bon allen rechtwinkligen Dreiecken gilt der pythagoräifche Lehrfat; alfo Einiges, von dem diefer Lehrfat ailt, bat feinen fumpfen Binkel. 3) In Datisi: Alle Parallelos grannne werden durch die Diagonale in zwei gleiche und ähnlis che Dreiecke getheilt; Einige Parallelogramme find Quadrate; also Einige Quadrate werden in der angegebenen Beife getheilt. Und 4) in Ferison : Rein Barallelogramm ift ein Trapezium;

36

einige Barallelogramme find Quadrate; also Einige Quadrate find feine Travezien. Diefe vier Schluffe find zwar wiederum nicht schlechtbin, doch aber insofern unwahr, als Das, was die Conclusion aussaat, offenbar nicht blog von einigen, fondern von allen Gremplaren, vom ganzen Artbegriffe gut. Und bier beruht diefe relative Unwahrheit nicht, wie bei Fostino und Baroco der zweiten Figur, auf andern Gründen außerhalb des Schluffes; hier findet teine Enticuldigung fatt. Sier aber läßt fich auch der Uebelstand vermeiden, fobald man nur an dem Grundsate der ganzen Schlußfigur festhält. Denn der Keh ler liegt nur darin, daß das Subjeft des Unterfakes nicht un ter einen boberen Gattungsbeariff fubfumirt wird, fondem im Begentheil feinerfeits den Gattungsbegriff bezeichnet, von dem das Bradicat nur den Artbegriff oder die specifische Eigenschaft angiebt. Nur daber rührt das Unbestimmte, Zweideutige, halb wahre, um deffentwillen Trendclenburg die ganze dritte Schup figur verwirft, -- offenbar mit Unrecht, da er Daffelbe, wie gezeigt, auch gegen die erste und zweite Figur, die er ausdrucklich anerkennt, hätte einwenden können, und da hier der Einwand nicht die Schlukfiaur selbst und das Logische an ihr, fondern nut die fehlerhafte Formirung einzelner Schluffe und bas unlogifte Berfahren der alten formalen Logik trifft. ----

Ganz eben so endlich verhält es sich mit der vierten Schlußsigur und ihren angeblichen fünf Modis: Bamalip, Calemes, Dimatis, Fesapo und Fresison. Die wiederholte Erörterung desselben Punktes wird indeß um so langweiliger, je unstruchtharer sie erscheint, wo sie nur bestreitet und negirt. Wir überlasfen es daher dem geneigten Leser, den oben deducirten Grundsath der vierten Figur an jene füns Modi zu halten und sich selbs zu überzeugen, daß dieselben logisch in der That nicht verschieden sind. —

Die ältere formale Logik begnügt sich jedoch in ihrer Lei denschaft für das Eintheilen und Distinguiren nicht mit den vin Schlußsiguren, und deren Modis, sondern will nach Anleitung der Urtheilsklassen die Spllogismen auch noch weiter in hypothetisch und disjunktive, affertorische, problematische und apodiktische un terscheiden. Bachmann, Bolff und die Aelteren übertragen die Eintheilung sogar auch auf die f. g. unmittelbaren Schlüsse. Du durch werden die Lehrbücher allerdings dicker, aber auch die Hor

men und Rormeln fo zahlreich, daß darüber aller Gehalt dem. Blide entschwindet. Da wir unsererscits dem disjunktiven Schlusse, soweit er logische Bedeutung bat, bereits im Obigen einen Blatz unter der zweiten Schluffigur angemiesen, und anberntheils früher dargethan haben, daß die Unterscheidung der Urtheile in jene Rlaffen auf feinem logifchen Grunde rube, fo können wir uns bier begnügen, die einfache Folgerung aufzustellen, daß auch jene angebliche Berschiedenheit der Schluffe ohne logiiche Bedeutung fenn muffe. Das Logifche an Diefen Schlufe fen fällt in der That bei ihnen allen ganz in Eins zusammen mit dem logischen Grunde und Befen der ciufach fategorischen Schluffc. gang fo wie bei den gleichnamigen Urtheilen, aus denen ibre Brämissen bestehen. Selbst der disjunktiv avodiktische Schluß, deffen wir oben gedachten, ift nur für die materielle Ertennt. niß, die wir unter Umständen durch ihn gewinnen tonnen, von Bichtichkeit; logisch hat er keine andre Bedeutung als alle übris. gen unter der zweiten Figur befaßten Schluffe. -

Bas endlich Hegels und Trendelenburgs Eintheilung der Schluffe betrifft, so haben wir ihrer bereits im vorigen § Erwähnung gethan. Bas dort gegen ihre Grundansicht vom Besen des Schluffes erinnert worden, gilt nothwendig auch gegen die auf diese Ansicht gestützte Eintheilung der Schlüffe. —

§. 53. Die ältere formale Logif pflegt, wenn auch nur anhangsweise in der s. g. Methodenlehre oder der angewandten Logik, an die Lehre vom Syllogismus die Erörterung der s. g. Schlüsse der Analogie, der Induction und Dedu wion anzufügen. Hegel zicht diese Weisen des Schließens unmittelbar in die Lehre vom logischen Syllogismus mit hinein und vertheilt sie unter die Arten von Schlüssenus mit hinein und vertheilt sie unter die Arten von Schlüssenus mit hinein und vertheilt fie unter die Arten von Schlüssenus mit hinein und vertheilt schre Vrundanschaunng unterscheidet. Trendelenburg dagegen behandelt sie als die besonderen Weisen daher noch die Frage zu erörtern, ob und welche logische Bedeutung dieser Art von Schlüssen der Folgerungen, diesen Verfahrungsweisen (Methoden) der Wissenschaft zur Erweiterung, Vertiefung, Begründung unsferer Erkenntnisse, zusommen möge.

Hegel schidt der Einführung der Schlässe der Induction und Analogie die Uebergangsbemerfung voran: der gewöhnliche,

36\*

f. a. volltommene Schluß bebe fich bei naberer Betrachtung gena de wegen feiner bloßen Reflexionsvollfommenheit zu einem bloken Blendwert auf. "Der Medius Terminus bat hier die Bestimmtbeit: Alle; diefen fommt im Oberfatz das Bradifat unmitteb bar zu, das mit dem Subjekt zufammengeschloffen wird. 2ber "Alle" find alle Einzelne; darin hat also das einzelne Subjeft jenes Bradicat icon unmittelbar, und erhalt es nicht ent durch den Schluk. Dder das Subieft erhalt durch den Schluß fat ein Brädicat als eine Folge, der Oberfatz aber enthält in fich ichon dicien Schlußfatz der Oberfat ift alfo nicht für fic richtig, oder ift nicht ein unmittelbares vorgusgesettes Urtheil, fondern fest felbft ichon den Schlußfas voraus, deffen Grund er feyn follte. In dem beliebten volltommenen Schluffe: Mit Menschen find fterblich; Cajus ift ein Mensch; Ulfo ift Cajus fterblich, ift der Obersatz nur darum und in sofern richtig, als ber Schlußfat richtig ift: mare Cajus zufälligermeife nicht fterblich, fo ware der Oberfat falfch. Der Sat, welcher Solufs fat feyn follte, muß mithin schon unmittelbar für sich richtig feyn, weil der Oberfat fonft nicht alle Einzelne befaffen tonne te; ehe der Oberfat als richtig gelten tann, ift vorher ju frugen, ob nicht jener Schlußfat felbit eine Inftang gegen iht fcy" (28. V, 151). Derfelben Bemerfung begegnen wir bei 3. S. Mill (deffen System of Logic, rationative and inductive etc. Lond. 1843 in England Auffehen gemacht hat). Er fagt: "Bem wir schließen: Alle Menschen find fterblich, Der Herzog von Bellington ift ein Mensch, also 2c., fann man da nicht einwenden adaß der Satz, der herzog von 28. ift fterblich, in der alle gemeinen Behauptung, alle Menschen find fterblich, präsupponint ift; daß wir nicht cher von der Sterblichkeit aller Menschen über zeugt seyn können, als wir nicht von der Sterblichkeit aller 314 dividuen überzengt find; daß, wenn es zweifelhaft wäre, ob der Berzog v. 28. oder ein einzelnes Individuum sterblich fey, die felbe Ungewißbeit auch im Sake, alle Menschen find fterblid, liegen würde" (die inductive Logif. Bon 3. G. Mill. Aus dem Engl. von J. Schiel. Braunschw. 1849. S. 10). Mil fügt hinzu: "Der Satz, der herzog v. 28. ift fterblich, ift of fenbar eine Folgerung, ein Schluß aus etwas Andrem; aber ichlie pen wir ihn ans dem Sape: Alle Menschen find fterblich? Or wiß nicht. 2Bober wiffen wir, daß alle Meufchen fterblich find!

Bir können nur die einzelnen Källe beobachten und aus diefen muß die allgemeine Bahrheit gezogen werden, fo daß diefelbe nur ein Aggregat besondrer Wahrbeiten, ein umfaffender Ausdruck ift, wodurch eine unendliche Anzahl von einzelnen Källen affirmirt oder negirt wird. Aber eine folche Generalisation ift nicht blog eine umfaffendere Form, um eine Anzahl von beobachs teten einzelnen Fällen im Gedächtniß zu behalten, nicht bloß ein Broces Des Benennens, fondern es ift auch eine Folgerung. 2Bir fchlichen aus den beobachteten Fällen, daß mas mir in diefen Fällen wahr finden, in allen äbnlichen vergangehen, gegenwärtigen und zufünftigen Fällen wahr ift. Bei diefem in duftis ven Schliegen erlaubt uns nun die Sprache, von vielen Fällen wie von einem einzigen zu fprechen, und Alles, was wir beobach. tet haben, fammt unferen Folgerungen daraus, in einen furgen Ausdruck zu faffen. Statt alfo aus dem Lode von Beter, Baul, Thomas 2c., auf den Tod des Berzogs v. 28. zu fchließen, geben wir durch die Generalisation : Alle Menschen find fterblich, wie burch eine 3mischenftufe; aber die Folgerung ift zu Ende, nachdem wir behauptet haben: alle Menschen find sterblich; was danach geschicht, ift blog ein Entziffern unferer eignen Roten." ---

Diefe Bemerfungen, in denen fich mertwürdiger Beife die entgegengesetteften Richtungen der Bhilosophie (denn Mill fteht auf dem Boden des reinen Lodefchen Empirismus) begegnen, bas ben insofern Wahrheit, als sie darauf hinweisen, daß der Syllos gismus in allen feinen Figuren wie in allen einzelnen Fällen nur eine Formel ift, durch welche die loaische Nothwendiakcit, daß was von der Gattung gelte, auch von den unter ihr befaßten Arten und Exemplaren gelten muffe, nur außerlich, formell auss aedrückt und in der fichtbaren Gestalt einer nothwendigen Berkettung gleichsam zur Anschauung gebracht wird. Daraus folgt, daß wo das Allgemeine wie das Einzelne bereits vollständig befannt find, durch den Schluß feine neue Erkenntniß gewonnen, fondern dem Erfannten nur jene Form logischer Nothwendigfeit gegeben wird. Reineswegs aber folgt, wie Segel will, daß es in allen Källen fo fep. hat z. B. der naturforscher ein einzels nes Mineral von zweifelhafter Species zu untersuchen, fo wird er, fobald er an ihm die fpecifischen Gigenschaften der Detalle entdedt, zu dem Schlusse berechtigt feyn : dieses Mineral ift ein Metall, gesetzt auch, daß er von deffen übrigen Eigenschaften und nichts zu erkennen vermöchte. Er gewinnt alfo durch den Schluß in der That eine Erkenntniß. Eben so der Botaniker, der 3006 loge 2c. in unzähligen Fällen.

Aber in jenen Bemerkungen liegt auch noch eine andre Babr Gie weisen zugleich darauf bin, daß die meisten unferer beit. Gattungsbegriffe, namentlich die Subjektbegriffe der Dinge, binfichtlich ihres Inhalts nur hypothetische Geltung haben. Denn die meisten derfelben ftammen aus der Erfahrung. Bon ihnen aber sehen wir nicht nur nicht die Nothwendigkeit ein. daß ihr Inhalt nur in der Totalität dieser und keiner ans bern wesentlichen Bestimmtheiten (Mertmale) bestehen muffe, fonbern ba fie uns nur dadurch entstanden find, daß wir in einer "Mehrheit von Dingen die relativ identischen wesentlichen Unter fchiede, durch welche fie von einer andern Mehrheit unterschieden find, zur Einheit zusammenfaffen, und da wir niemals die Bie fammtheit aller einzelnen Dinge vor uns haben und vergleis chen können, fo können wir auch nicht einmal behaupten, daß thatsächlich in allen einzelnen Dingen jene Unterschiede, Die den Jubalt ihres Gattungsbegriffs bilden, fich wiederfinden. Bir muffen mithin ftets die Möglichkeit zulaffen. daß Einzelnes noch entdedt werden tonne, in dem ein Moment des Subjeftbe griffs fich nicht wiederfinde und dem somit ein bestimmter Pro dicatbegriff nicht beigelegt werden könne. Infofern aber ift det Inhalt eines folchen Subjektbegriffs und die Allgemeingültigkit des entsprechenden Prädicatbegriffs noch zweiselhaft, d. h. die Begriffe felbit find nur von hypothetischer Geltung. Go lange 3. B. noch nicht die Nothwendigkeit erkannt ift, daß die Bo ftimmtheit der Sterblichkeit ein Moment des Gattungsbegriffs der Menschbeit fep, ift der Bradicatbegriff der Sterblichkeit nur hypothetisch gültig, - nur weil und sofern bisher noch kein um fterblicher Mensch gefunden worden. Infofern kann man mit Recht behaupten, daß die Conclusion : also ift Cajus sterblich, in dem Oberfage bereits prasupponirt fey, weil der Oberfag ungub tig und nichts aus ihm zu schließen wäre, wenn Cajus nicht sterblich wäre. Dieß gilt von allen Schlüffen, in denen du Prädicat des Obersages ein Erfahrungsbegriff ift: fle alle fud im Grunde nur Specificationen eines allaemeinen Schluffes, bei man den Schluß und das Brincip der Juduftion nennen fam,

weil alle Industion auf ihm beruht, des Schluffes nämlich: Alle Dinge find begrifflich, in Gattungen und resp. Arten unterschieden; nun gilt von diesen und diesen einzelnen Dingen dieses und dieses Gleiche (z. B. von so vielen einzelnen Menschen, daß fle gestorben sind): Also wird dasselbe auch von den übrigen ähnlichen, gleichartigen Dingen gelten (also wird auch Cajus und jeder andre Mensch sterben). —

Allein es ift eine offenbare Verwechselung der Beariffe. wenn man jenen Uebelstand der Bräsupposition dem logischen Schluffe zur Laft leat, da er boch offenbar in der natur uns ferer meisten Begriffe oder vielmehr unfers Erkenntnis Das Logische am Schlusse und somit der vermögens liegt. Schluß rein als solcher wird gar nicht davon berührt. Denn logisch ift es volltommen gleichgültig, ob der Obersatz des Schluffes auch mabr ift, alfo auch ob das Brädicat deffelben, unter welches das Subjeft subsumirt wird, ein seinem Juhalte nach vollgültiger Gattungsbegriff ift oder nicht. Freilich ift auch die Conclusion ihrem Inhalte nach falich und refp. zweifelhaft, wenn der Oberfatz es ift. Aber Wahrheit und Kalfchheit des Inhalts find Begriffe, die gar nicht in die Logik, fondern in die Erkennts nißtheorie gehören. Eben fo wenig fümmert es die Logif, ob unfere concreten Begriffe in ihrem gesammten Inhalte dem reellen Sevn völlig entsprechen oder nicht. 3hr kommt es bloß Darauf an, darzuthun, daß alles Einzelne nur überhaupt von eis nem Allgemeinen befast und refp. bestimmt oder was daffelbe ift, begrifflich unterschieden feyn, daß es demgemäß mannichs faltige concrete (Gattungs=) Begriffe geben und daß Alles, was von der Gattung gilt, nothwendig auch von den unter ihr befaßten Arten gelten muffe. Letteres steht unabänderlich fest, Die einzelnen Gattungsbegriffe mögen ihrem Inhalte nach wahr oder falfch feyn. Ja diefer allgemeine Grundfatz des Syllogismus ift fogar das alleinige Rriterium der Bahrheit unferer concreten Gattungsbegriffe. Denn der Inhalt eines folchen Begriffs fann unmöglich wahr feyn und mithin der Begriff felbit nicht für einen Gattungsbegriff gelten, wenn Das, was er befagt, nicht von allen unter ihm befaßten Arten und Exemplaren ailt. Eben barum tann fich die Logit um die Wahrheit oder Falschheit uns ferer Begriffe nicht fummern. Bas der Inhalt derfelben fev und ob derfelbe überall auf Bollftändigkeit und Rothwendigkeit

Aufpruch machen tonne, dieß zu ermitteln überläßt fle vielmehr nothwendig wiederum dem forschenden Erkenntnißvermögen.

In der That ift es ja gerade die Aufgabe der verschiede nen Biffenschaften, die concreten Begriffe, von welchen die ein zelnen Dinge befaßt und bestimmt find, ihrem Inhalte nach wif fenschaftlich festzustellen. -- Bird Diefe Aufgabe mit in die Los aif bineingezogen, fo fällt lettere nothwendig mit der Mathematit, der Mineralogie, Botanit, Zoologie 2c. in Eins zufammen. Bie die Mathematik nur den Inhalt der Begriffe und resp. Gefetsc bestimmt, unter denen alle Größen rein als folche und for mit alle Dinge, sofern fie Größen find, nothwendig fteben, fo geben gleichermaßen die naturwiffenschaften nur auf die Erfor fchung des Inhalts der Begriffe und Gefege, unter welche die Erscheinungen und Brodufte der Natur binsichtlich ihrer qualitativen und wesentlichen Bestimmtheit fallen. Das Gefetz ift überall nur Moment und refp. Ausdruck (Neußerung) des Begriffs. Der Begriff bestimmt, wie gezeigt, das unter ihm befaßte Einzelne nicht nur nach feiner Beschaffenheit und Befenheit, fondem eben damit auch nach Substanz und Modification, Grund und Folge, Urfache und Birfung, Vermögen und Energie, 3med und Mittel, - alfo in allem feinen Thun und refp. Leiden. Er bestimmt mithin die Art und Beife, in welcher das Einzelne nothwendig und allgemein thätig fevn muß, alfo dem Inhalte nach Das, was im und resp. mit dem Einzelnen nothweudig und allgemein geschieht. Eben dieß aber ift, wie bereits bement, das Befen des Gesches: das Gesetz ift nur derjenige Theil des Begriffs, durch den gemäß den Rategoricen des Grundes und der Folge, der Urfache und Wirkung 2c. jenes Thun, jenes 🞯 schehen bestimmt ist und damit Nothwendigkeit und Allgemeinheit erhält. Nur weil die Dinge nach Begriffen unterschieden sud und deshalb auch gemäß ihren Begriffen entstehen und bestehen, wirken und leiden, muß 3. B. der Begriff der Körperlichkeit auch als Gefet, der Schwere, in ihnen fich äußern.

Die Gesetze zu ermitteln, hat allerdings große Schwierigkeit. Denn das Gesch ift nicht nur ein Allgemeines, sondern beruht nothwendig auf dem Innern, dem Wesen und der Substanz der Dinge, weil es eben nur die von ihrer begrifflichen und damit wesentlichen, substanziellen Bestimmtheit abhängige allgemeine und nothwendige Weise ihres Thuns und Leident. Das davon abhängige allgemeine Geschehen ausdrückt. Unferer Forschung und Erkenntniß dagegen steht, wie gezeigt, unmittelbat nur das Aeußere, die Erscheinung der Dinge offen. Um so mehr aber muß es den einzelnen Wissenschaften überlassen bleiben, die Verfahrungsweisen oder Methoden ausfindig zu machen, welche geeignet seyn mögen, dem Ziele näher zu führen. Sie allein sind nicht nur besähigt dazu, da sie allein das gegebene Material, die Mannichfaltigkeit des Einzelnen und die bisher gewonnenen Resultate der Forschung beherrschen, sondern, so gewiß es ihre Aufgabe ist, den Inhalt der Begriffe und resp. Gesche zu ermitteln, so gewiß ist es auch ihr Recht und ihre Pflicht, die Mittel und Wege zur Erfüllung ihrer Aufgabe zu bestimmen.

3n diesen Mitteln und Wegen gebören nun aber jene f. g. Schluffe der Analogie, der Induktion und Deduktion. Diefe Ramen bezeichnen nur die allgemeinen Berfahrungsweisen, deren fich die Wiffenschaften bisher bedient haben, um ihrer Aufgabe zu genügen. Die Bhilosophie überhaupt hat dieselben allerdings in ihr Bereich ju ziehen, da es ihre Sache ift, nicht nur das menschliche Wiffen sowohl der Form wie dem Inhalte nach zu untersuchen, fondern auch wo möglich zu erweitern und zu vertiefen, auf seine Gründe und Brincipien zurückzuführen und zu cinem suftematischen Ganzen zusammenzuordnen, da fic alfo felbft folcher Berfahrungsweisen zur Erfüllung ihrer Aufgabe nicht ente Insbesondre ift es Sache der Erfenntnißtheorie, ratben fann. Die Bedeutung derfelben, ihren Berth und ihre Gültigfeit fritifch festzustellen. 2Bir haben daber in der Einleitung bei der Erörs terung des Begriffs des Beweisens das Verfahren der Analogie; der Induktion und Deduktion furz berührt, weil auch die Logik ihren eignen Inhalt erst zu ermitteln und miffenschaftlich au erweisen bat. Gben darum aber ift die Beurtheilung, Begründung und Feststellung diefer Verfahrungsweisen an sich nicht Sache der Logit. So gewiß fie es nur mit den Gefeten und Normen; den allgemeinen nothwendigen Funftionen unfers Dentens=überbaupt, moge es Forfchen, Erfennen und Biffen oder bloges Bhantafiren, Deinen und Glauben fcyn, zu thun bat, fo gewiß alfo ihr Gegenstand nur die unterscheidende Dentthätigkeit ift, fo gemiß hat fie unmittelbar nichts zu schaffen mit den Mitteln und. Begen, auf denen wir überhaupt zur Erfenntniß eines Objefts fommen, die alfo nur ber ertennenden Thatigkeit uufers Dentens

dienen. Die Erkenntnißtheorie hat ihr dieselben zuzubereiten und zu überliefern, damit fie, wie jede andre Biffenschaft, sich ihrer bedienen möge.

Allein die Logik hat zur Erkenntnißthcorie das eigenthümliche Berhältniß, daß sie, wie gezeigt, insofern zugleich ein Theil oder Supplement jener ist, als die von ihr aufgestellten Gesche und Normen unsers Denkens-überhaupt nothwendig auch unsere erkennende Denkthätigkeit unter sich begreifen, leiten und bestimmen. Darum ist andrerseits die Logik nicht nur berechtigt, sondern auch verpflichtet, jene Versahrungsweisen der erkennenden Denkthätigkeit in so weit, aber auch nur insoweit, in ihr Bereich zu ziehen, als dieselben durch die allgemeinen logischen Gefetze, Normen und Funktionen ebenfalls bedingt sind, d. h. die Logik hat zu untersuchen, ob auch jene Versahrungsweisen nicht etwa den logischen Gesegen widersprechen, ob und inwiesern sie vielmehr logisch begründet, logisch gültig sind.

Nun leuchtet unmittelbar ein, daß jede Methode wie überhaupt jede Bemühung, den Inhalt des concret Allgemeinen, des bestimmenden Begriffs und resp. Gesches, zu ermitteln, schon insofern auf einem logischen Grunde bernht, als sie vorausset, daß das Einzelne überall durch Begriffe und Gesche materiell wie formell bestimmt sey. Stünde dieß nicht anderweitig, logisch und damit allgemein, sest, oder was dasselbe ist, läge jene Boraussezung nicht unmittelbar in der Natur unsers Deutens-überhaupt, so wäre es ein widerstinniges, wenigstens ein höchst zweischaftes Unternehmen, vom Einzelnen aus (industiv) das Allgemeine finden wie umgekehrt vom Allgemeinen aus (dedustiv) ein Einzelnes bestimmen zu wollen; jedenfalls wäre nicht wohl zu begreifen, was den menschlichen Geist, dem unmittelbar um Einzelnes gegeben ist, zu diesem Unternehmen veraulassen

Aber auch insofern hat jede wissenschaftliche Methode nothwendig eine logische Basis, als sie gemäß der logischen Natur des Allgemeinen, des Begriffs wie Gesetzes, wird verschren, ja sich selbst nach ihr wird richten und gestalten müssen. Ist der logische Begriff die Totalität der relativ identischen Unterschiede, durch welche eine Mehrheit von Dingen (eine Totalität) von einer andern Mehrheit unterschieden ist, so können, wie gezeigt, die concreten Gattungsbegriffe in unserm Bewußtseyn nur dadurch entstehen, daß wir eine Mehrheit von Dingen mit einer

andern Mehrheit vergleichen. Dieje Bergleichung, fo lange fie bloß auf die unmittelbare Wahrnehmung fich flükt, wird indes nur außerliche, oberflächliche Begriffe ergeben, d. h. Begriffe, wie fie das gemeine Bewußtfeyn zu befigen pfleat, in denen nur die im Aeußern der Dinge fich darbietenden relativ identischen Unterschiede (Merkmale) zur Einheit zusammengefaßt erscheinen. Es ift eben die Sache der verschiedenen Biffenschaften, diefe äußerlichen Begriffe erst zu Begriffen im wahren eigentlichen Sinne zu erheben, d. b. die nicht bloß im Aeußern, fondern vielmehr im Innern, im Befen und der Substang der Dinge liegenden, also die wesentlichen, substanziellen Mertmale zu ermitteln und zur Einheit des Begriffs zufammenzufaffen. Diefe substanziellen Merkmale geben sich aber nur im allgemeis nen nothwendigen d. i. gefeglichen Thun und Leiden des Eins zelnen kund, weil wie gezeigt, die Substanz selbst wesentlich Thätigkeit ift. Darum kommt es der Wiffenschaft so vorzugsweise auf die Erkenntniß der Gesete an. Eben darum aber wird fie auch nie außer Acht laffen durfen, daß die Gefete doch nur wefentliche Momente der substanziellen Natur der Dinge, d. b. des Juhalts ihres Begriffs, find, und daß also diese wiffenschaftlichen Beariffe im Allaemeinen auf feine andre Beile gefunden werden, in unferm Bewußtseyn entstehen können als die Begriffe ihrer logischen Natur nach überhaupt, Die Wiffenschaft wird mithin zuvörderft das einzelne Thun und Leiden in einer Mehrheit von Dingen beobachten (vergleichen) muffen, um zunächst nur überhaupt das Allgemeine der gegenseitigen Wirks famkeit der Dinge, d. b. nur concrete Thatiakeitsbegriffe zu ge-Damit aber hat fie noch keineswegs die Gefege, die winnen. in ihnen walten; folde Thätigkeitsbegriffe, z. B. der Bemes gung, des Drucks und Stopes, des Fallens, des Fließens, der Ausdehnung, Elastizität 2c., finden fich meist ichon im gemeinen Bewußtseyn vor. Um die Art und Beise, in der eine folche eis ner Gesammtheit von Dingen begrifflich zukommende Thätigs keit nothwendig und allgemein fich vollzicht, d. h. um ihr Befch zu entdeden, wird die Wiffenschaft diese Thätigkeiten, wie Aber fie allgemein fich äußern, näher beobachten muffen. das Allgemeine licat der Bcobachtung nicht unmittelbar vor. Die Wissenschaft wird mithin doch wieder an das Einzelne sich halten muffen, aber fie wird das Einzelne zum Neprafentanten des Allgemeinen zu erheben suchen, d. h. sie wird im einzelnen Falle von allem Besondern der Erscheinung absehen, und nur dasjenige in's Ange fassen, in welchem der bereits gefundene Thätigkeits begriff, wie das Allgemeine im Einzelnen gemäß der logischen Natur des Begriffs, sich ausdrückt. Eben damit generalisirt sie das Einzelne; und wird nun von dem in den einzelnen Jällen gefundenen, an sich ebenfalls nur einzelnen Resultate folgern dürfen, daß es sich in allen übrigen Fällen, die unter denselben Thätigkeitsbegriff gehören, gleichermaßen wiedersinden werde, d. h. sie schlicht vom Einzelnen auf das Allgemeine.

In der That verfahren gerade fo alle Biffenschaften, mo fie von der einzelnen Erscheinung, der Anschauung aus, ein ins baltlich Allgemeines festzustellen suchen. Die Mathematif, deren Beweisverfahren im Allgemeinen die Demonstration ift, genes ralifirt zunächst überall die einzelne Figur, an der fie ihren Bo weis führen will. Indem fie zeigen will, daß in allen Dreis eden bie Summe der Bintel = 2 R feven, abstrahirt fie bei dem einzelnen Dreiecke, das fie der Demonstration zu Grunde legt, von allem Besondern der Erscheinung, und faßt nur dass jenige in's Auge, in welchem das Allgemeine des Begriffs fich ausdrudt. Demnachft zieht fie ihre Sulfelinien, und bringt uns badurch mittelbar zur Anschanung, was die unmittelbare Bahr Rehmung nicht bemerkte. Das Refultat betrachtet fie mit Recht als ein allgemeingültiges, als ein Begriffsmoment aller Dreiede, b. h. fie fchließt vom Einzelnen auf's Allgemeine, weil fie eben porher das einzelne Dreieck felbst gleichsam in die Sphäre der Allgemeinheit erhoben hatte. Gauz eben fo macht der Physifer den einzelnen fallenden Rörper zum Repräsentanten aller, d. h. des Thätigkeitsbegriffs des Fallens überhaupt, und demonstrit uns sodann an ihm das Gesetz des Falls. Aber das Recht ju diesem Verfahren beruht allein auf der logischen natur des Bo griffs, darauf, daß alles Einzelne nothwendig begrifflich unters schieden (bestimmt) ist und daß der Beariff seiner Ratur nach in dem unter ihm befaßten Einzelnen nothwendig fich ausdrück.

In den Fällen, in denen dieses Berfahren genügt, genügt auch die bloße Analyse. Der Mathematiker, indem er seine Hülfslinien zicht, analysirt nur das Dreicct: er zergliedert es und bringt durch die Combination der einzelnen Glieder den 3<sup>11</sup>

bewehlenden Satt, das Verbältnis der Theile, aur Anfchauung. Ebenso der Bhyfiker. Alles Analosiren ift nur ein Berlegen der Begriffe felbst oder der fie repräsentirenden Unschauungen in ihre einzelnen Momente. Dadurch werden Beziehungs = und Bergleichungspunkte bergestellt, mittelft deren Bestimmungen, die an fich im Gangen liegen, aber wegen des Mangels an folchen Bunte ten nicht unmittelbar mabraenommen werden konnten, zur Anschauung tommen, d. h. der neue Gedanke, der zu beweisende Say wird wiederum nur gewonnen durch Unterscheiden, Bezies hen und Bergleichen. Und die Berechtigung alles Analysirens und seiner Resultate liegt mithin wiederum in der logischen Nothweudigkeit, daß Alles, was ift, in fich unterschieden feun muß, und daß auf der Bestimmtheit der immaneuten Unterfchiede, der Momente, die Bestimmtheit der Einheit, Des Gaugen, beruht.

Allein jenes Berfahren kann nur genügen, wo der dingliche und refp. Thatigkeitsbegriff (des Dreiecks. - des Fallens) bee reits gegeben ift und zugleich die einzelne Erscheinung als Ree präfentant deffelben zur Anschauung gebracht werden tann. 68 wird anders verfahren werden muffen, wo legteres unmöglich oder wo neue Thätigkeitsbegriffe (3. B. das Angezogenwerden der Blancten durch die Sonne) erst festzustellen find, alfo auch überall, wo co darauf antommt, die gewonnenen einzelnen Begriffe und Besethe auf höhere, allgemeinere zurückzuführen und fo im ftufenweisen Fortichritt gur Erteuntniß ihres legten Grundes, der Wefenheit der Dinge, zu gelangen. - was das Biel aller Biffeuschaft ift. Auch diefes Streben hat feine Berechtigung in der logischen Natur des Allgemeinen, das, wie gezeigt, einer Steigerung fabig ift und damit binweift auf ein höchftes Allgemeis nes, auf lette concrete, inhaltliche Begriffe (Gefete), unter wels die andre, niedrigere wie der Artbegriff, unter den Gattungsbegriff befaßt find. Um neue Thätigkeitsbegriffe überhaupt und namentlich um folche bobere Gesetzu finden, die nicht unmits telbar in der einzelnen Erscheinung, sondern in den bereits gewonnenen niedrigeren Gefegen fich ausdruden, wird es einerfeits nöthig feyn, die im obigen Ginne generalifirten Erscheis nungen und refp. ihre durch Analyse gewonnenen Theile und Elemente mannichfaltig zu combiniren und mit andern Erscheis nungen andrer Art oder Gattung in Beziehung zu setzen, und

zwar wo möglich in Verbältnisse und Verbindungen, in dener fic nach dem gewöhnlichen Naturlaufe nicht zu stehen pflegen. Dadurch werden theils neue Qualitäten. Birfungen und Thas tigkeitsweisen, theils die unveränderlichen, unaufhebbaren und fos mit wesentlichen Verbindungen, Verbältniffe und Bestimmtheiten ber einzelnen Erscheinungen bervortreten. Es wird andrerseits nöthig scyn, die generalisirte einzelne Erscheinung, in der fich ein bereits gefundenes (niedrigeres) Befet darftellt, mit andem Erscheinungen und wo möglich mit folchen, die ein andres bo tanntes Gesetz ansdrücken, in eine Beziehung zu bringen, welche nicht nur die eigne gesetliche Bestimmtheit und unveränderliche Berbindung der eignen Momente einer jeden, fondern auch ihr gegenseitiges Verhältniß, ihre möglicherweise vorhandene Unter Diefes Trens ordnung zc. an den Tag zu legen geeignet sev. nen und Verbinden von Einzelnem mit Einzelnem, von relativ Allgemeinem mit relativ = Allgemeinem und resp. Einzelnem, ift das fynthetische Verfahren, deffen fich besonders die Ratur wiffenschaften bedienen: alles Erverimentiren ift im Besentlis den ein folches Synthesiren. (Belch' bedeutfame Entdedungen 3. B. verdankt die Naturforschung der bloken Berbindung der bes kannten Elemente zur Galvanischen Kette und resy. Boltaichen Saule.)

Ein Synthefiren im weitern Sinne erfolgt bei jeder Be ariffsbildung, fofern fie die relativ identischen Unterschiede einer Mehrheit von Dingen zur Einheit zusammenfaßt, ja bei jeder Anschauung, fofern fie die mannichfaltigen einzelnen Bestimmts heiten eines Dinges ebenfalls zur Einheit zusammen = und das mit das Ding als Ein Ding, ein Ganges faßt; - es ift überhaupt eine der unentbehrlichsten Funftionen unsers Denkens jur Bildung unferer Erfenntniffe und unferer Gedanken, indem überall, wo wir die Objekte nach der Rategorie der Einheit und weiter der Ganzheit wie der Besenheit überhaupt und endlich des Begriffs unterscheiden, implicite eine Synthese stattfindet. Aber jenes Synthefiren ift einerseits zugleich ein Trennen, ein Aufhe ben der gewöhnlichen natürlichen Berbindung der Dinge und ihrer Clemente, andrerseits verknüpft es das Mannichfaltige nicht, um es zur Einheit oder Ganzbeit zusammenzufaffen, fondern um es zusammen a und resp. auf einander wirken zu lassen; furz es ift ein tunftliches, absichtliches Berfahren, um Ertenntniffe ju

gewinnen, die nicht unmittelbar fich barbieten\*). Indeg auch Diefem Berfahren liegen wiederum logische Gesche und refv. Funftionen ju Grunde, auf denen feine Berechtigung beruht. Annachst bas allgemeine Gefet, daß wir nur in Unterschieden zu denken und allo auch nur Unterschiedenes mittelft Beziehung und Beraleichung zu erkennen vermögen. Daraus folgt, daß es zur Erweiterung und Bertiefung unferer unmittelbaren Erkenntniß nothwendig ift, neue concrete Beziehungs = und Bergleichungs. puntte berzustellen, mittelft deren, wie bemerft, Das, was an fich in der Sache liegt, aber wegen des Mangels folcher Bunfte für die unmittelbare Bahrnehmung verschloffen bleibt, der dens fenden Betrachtung auganglich wird. Dieft chen thut jenes Sonthefiren oder es ift wenigstens fein 3wed. Demnächst das fpeciellere logifche Gefetz, daß, weil die Dinge von einander unters. fcbieden und durch ihre Unterschiede bestimmt find, fie auch in innerer wie äußerer Beziehung, in Berhältniffen zu einander ftesben und fomit in ihrem Berhalten, in ihrer gegenseitigen Birtfamkeit auf einander ihr Befen und Begriff wie die Gesche ihres Thuns und Leidens fich ausdrücken muffen. Daraus folgt, daß, in je mannichfaltigere Verhältnisse ein Ding gesetzt wird, besto mehr von den Begriffsbestimmungen und Gesetzen feiner Ratur bervortreten wird. Endlich der noch speciellere logische Sat, dah wie das Einzelne (das Exemplar), fo auch das relativ Allgemeine (der Artbegriff) Ausdrud des höheren, allgemeineren Gattungsbegriffs feyn muß.

Auf Analyse und Synthese im angegebenen Sinne und resp. auf der Berknüpfung beider beruht alle Induktion, mittelst deren die Natursorschung die großen Eroberungen, deren sie sich rühmen darf, gemacht hat. Der Name bezeichnet eben nur die an sich unberechenbar-mannichsaltigen Methoden, welche bereits gefunden worden oder noch gefunden werden mögen, um vom Einzelnen aus zur Erkenntniß des concret Allgemeinen, des Inhalts der Begriffe und Gesetze, zu gelangen, d. h. er bezeichnet alle Folgerung vom Einzelnen auf das Allgemeine. Gemeinhin

•) Die vier Methoden ber ftrengen Induftion, die Mill a. D. G. 97 ff. unterscheidet, — die f. g. Methode der Uebereinstimmung, ber Differenz, der Rückftände und der sich begleitenden Beränderungen — sind nur Specificationen biefes synthestrenden Berfahrens, das, wie von felbst ein= leuchtet, immer zugleich ein Trennen involvirt. pflegt man induktive und analytische Methode zu identificium, b. b. man versteht unter letteren alles Fortschreiten vom Eingelnen zum Allgemeinen oder ,, von dem Bedingten und Begrün-Deten zu ben Brincipien, den oberften Bedingungen und Brunden," und fest ibr demgemäß die funtbetifche Methode, d. b. das ums getehrte Berfahren, das vom Allgemeinen anm Einzelnen oder "von den Principien und dem Einfachen au den Folgen und bem Bufammengesetten fortgeht," entgegen. Auf den Ramen fommt es nicht an. Aber es ift flar, daß ohne ein Synthefiren im obigen Sinne die Ausbeute des induftiven Berfahrens eine febr geringe son würde; jedenfalls synthesiren im obigen Sinne die Naturwiffenschaften tagtäglich und haben gerade dadurch das induktive Versahren erst zu Ausehn und Bedeutung gebracht. Trendelenburg dagegen will das analytische und induktive Berfahren unterscheiden. Während jeues, meint er, die Erscheinung zerlegt oder durcharbeitet, um in ihr den hervorbringenden Grund zu ergreifen, beläßt die Induktion das Einzelne wie es ift, und faßt es nur in feiner Gesammtheit zusammen, um die Allgemeinheit der Erscheinung zu entwerfen. Bir tonnen diefe Unterscheis dung nicht gelten laffen, oder wenigstens blog insofern, als fie nur den oben erwähnten Unterschied zwischen den mahrhaft miffenschaftlichen und den äußerlichen oberflächlichen Begriffen des gemeinen Bewußtscyns ausdrückt. Denn das wahrhaft Allgemeine ift ftets auch der Grund ber Erscheinung, weil es der Begriff ift, der das Einzelne wefentlich, in feiner Substanz wie in seinem Thun und Leiden, bestimmt.

Es leuchtet von selbst ein, daß die Resultate des industiven Berfahrens um so bedeutender seyn werden, je genauer analysirt und insbesondre je zweckmäßiger synthessirt wird. Die Möglichkeit zweckmäßiger Synthesen beruht aber wiederum auf einem logischen Grunde, auf der Nothwendigkeit nämlich, daß das Einzelne weil eben das Allgemeine in ihm sich ausdrück, feinerseits nicht nur auf sein Allgemeines, sondern auch auf alles übrige unter demselben mitbesaßte Einzelne hinweist. Es kommt nur darauf an, diese oft sehr leisen und versteckten Hinweisungen, die meist nur errathen sehn wollen, herauszusinden, — was natürlich dem genialen Blicke des Naturforschers überlassen bleiben muß. Es leuchtet aber auch eben so unmittelbar ein, daß alle Industion nur hyp oth etisch allgemeine Begriffe wie Gefesse, well eben mir Erfahrlungsbegriffe, ergeben tann) und bag es der speculativen Philosophie, welche die logischen Schluffe aus Ersahrungsbegriffen und damit lettere selbst verwirft; überlassen bleiben muß, einen Weg zu finden, auf dem man die Erfahrung zu umgehen und den schlechthin nothw endigen Inhalt der Begriffe zu ermitteln, also nachzuweisen vermag, in welche und wie viele Arten etwa die Gattung der Mineralien oder Pflanzen nothwendig sich spalte, welche Momente nothwendig zum Begriff des Metalls gehören, oder anch nur, daß bas Prädicat der Sterblichkeit ein nothwendiges Moment bes Gattungsbegriffs der Menschheit scy. So lange sie dies burch das "Blendwert" ührer Coustruktionen und dialektischen Uebergänge nicht vermag, werden die f. g. "Reflezionsschlüsse"

. . . Die f. g. Schluffe der Analogie bilden nur eine Abart oder Modification jener Folgerungen vom Einzelnen auf das Allgemeine, die wir unter dem Namen der Induftion zusammenfaffen. nach der gewöhnlichen, dem Sprachgebrauche der eraf. ten Biffenschaften entsprechenden Bedeutung des Worts ift ein Schluß der Analogie eine Folgerung, welche annimmt, daß, weil A in seinen meisten Eigenschaften oder doch in einer und der andern wesentlichen Qualität mit B übereinstimmt, auch von A in andrer Beziehung Daffelbe gelten werde, mas von B gilt, alfo daß A unter denfelben Bradifat -, denfelben Subjeftbegriff, Daffelbe Gefet fallen werde, von welchem B befannterniagen befaßt ift, oder daß beide unter einen noch unbefannten, erst festzustellenden Begriff zu fubsumiren feyn werden (vgl. Mill a. D. G. 319 f.). Danach war die Vermuthung Newtons, daß der Diamant, weil er ein im Verhältniß zu feiner Dichtlakeit febr aroßes Brechungsvermögen besitht, -- eine Eigenthumlichkeit, die in verbrennlichen Stoffen beobachtet worden war, - ebenfalls verbrennbar feyn dürfe, ein Schluß der Analogie. Dder wenn eine noch unbefannte Pflanze einer befannten in den meiften Gis geufchaften gleicht, und der Botaniter deugemäß folgert, daß beide unter denfelben Artbegriff gehören dürften, der dann gemäß diesem neuen Zuwachs, den er erhält, zu modificiren fey! so folgert er aus der Analogie. Eben fo der Bhyfiker oder Chemifer, wenn er annimmt, daß mehrere Erscheinungen wegen ibrer überwiegenden Achulichteit unter Gin . und daffelbe Gefet,

das er bemgemäß zu entwerfen sucht, fallen. Das Verfahren der Analogie folgert mithin ebenfalls vom Einzelnen auf das Allgemeine, indem cs entweder vom Einzelnen aus das bereits befannte Allgemeine nur feinem Umfang nach erweitern und refv. feinem Inhalte nach modificiren will, oder von einzelnen Erfcheinungen aus, die bisher noch unter tein Allgemeines befaßbar waren, mittelft Bergleichung und Combination ein folches zu entdeden fucht. Daß zu diesem Behufe wiederum Analyse und Spnthese im obigen Sinne die geeignetsten Mittel find, leuchtet von felbit ein. Eben fo flar ift, daß dieß Berfahren auf diefelben logischen Borausschungen fich grundet wie die ftreng induftive Methode, und nur durch die geringere Gewißheit. die es gewährt, fich von jener unterscheidet. Auch die Juduftion geht von der Achnlichkeit der Erscheinungen aus; aber sie bleibt dabei nicht ftehen. Denn fie zeigt nicht nur, daß A, B, C .... größtentheils gleiche oder ähnliche Eigenschaften haben — womit es allerdings wahrscheinlich wird, daß auch der Brädifatbeariff m ihnen gemeinsam feyn oder der Subjettbegriff n fie uns ter fich befaffen wird, - fondern fie weift mittelft Analyse und Syntheje zugleich nach, daß zwischen A, B, C .... und m oder refp. n cine unveränderliche Berbindung bestehe, die überall in wefentlich gleicher Beise hervortritt, wo A, B, C.... gegeben find, - daß also z. B. die Erregung von Eleftricität in irgend einem Rörper stets und überall mit der Errequug der entgegengesetten Cleftricität in einem andern Rörper verbunden erscheint. womit das Gesetz der f. g. inducirten Elektricität gegeben ift. Eine folche Verbindung vermag die bloße Analogie nicht nachzuweisen. -

Was endlich das Versahren der Deduktion betrifft, so hat man es mit dem Namen der s. g. synthetischen Methode xar' &50xiv bezeichnet oder doch mit ihr identisicirt, indem man unter letzterer das "Fortgehen" vom Allgemeinen zum Einzelnen, von "den Principien und dem Einsachen zu den Folgen und dem Jusammengeschten" verstand. Es leuchtet jedoch von selbit ein, daß dieß "Fortgehen" nicht nothwendig ein Synthessiren im eigentlichen Sinne des Worts zu seyn braucht, ja daß es, sofern es vom Principe aus die Folgen bestimmen will, kein bloßes Synthessiren seyn kann, sondern nothwendig der Aualyse bedarf. Der Name ist indeh gleichgültig. Der Sache nach ist es richtig, daß alle Deduction den Zweck hat, vom Allgemeinen aus das noch unbekannte, unbewiesene, unsichere Einzelne zu finden, darzulegen oder näher zu bestimmen. Das Allgemeine ist hier nothwendig der Begriff im engern eigentlichen Sinne des Borts, d. h. das die unter ihre befaßten einzelnen Erscheinungen bestimmende Allgemeine, das als solches immer zugleich Gesetz ist. Denn ich kann vom Allgemeinen aus keine Folgerung auf das Einzelne ziehen, wenn nicht dieses durch jenes bedingt und bestimmt ist\*).

Darum wird in den meisten Källen die Deduktion eine bloße Analyse seyn, d. h. ein auf Zergliederung des Allgemeinen, Bee griffs oder Gefeges, beruhender Nachweis, daß das Einzelne nothe wendig nur - fo und nicht anders feyn muffe, weil es chen Do. ment des Allgemeinen, von ihm bedingt und bestimmt fey. Die flarften Beispiele ftrenger Deduktion liefert die Mathematik, wenn fte 3. B. von dem allgemeinen Sate aus, daß in allen Dreieden bie Summe der Binkel = 2 R fey, darthut, wie groß jeder einzelne Binkel in jedem gleichseitigen Dreieck feyn muffe. Eben fo find die f. a. Beweise vom Dascon Gottes analytische Des buftionen. Denn fie wollen alle nur ein einzelnes bestimmtes Dos ment, das reelle Seyn Gottes, durch Zergliederung eines allge. meinen Sapes oder Begriffs nachweisen, als denfnothwendig darthun. So der antologische Beweis durch Zergliederung Deffen, was in dem Begriffe eines allerrealften Befens gedacht werde; der kosmologische durch Analyse des allgemeinen Sayes, daß das Bedingte nothwendig eine Bedingung als das Prius feiner Exis ftenz fordere; der teleologische durch Bergliederung des Begriffs des Zweds und eines zweckgemäß bestimmten Dafeyns. Wir. felbst haben in unserer Darstellung der Logit fast durchgängig analptisch beducirt, indem wir vom Begriffe des Unterschieds und ber unterscheidenden Denkthätigkeit ausgingen und durch Berglie-

87 ·\*

<sup>•)</sup> Trendelenburg verwechselt hier bie Debuktion mit dem Syllogiss mus. Daher feine Unterscheidung zwischen dem Allgemeinen als bloßer "Thatsache" und dem Allgemeinen als "Grund, " zwischen der Debuktion und synthetischen Methode. Allein es ist klar, daß der Syllogismus nur möglich ist, wo das Einzelne bereits befannt ist. Er will letzteres nicht erst ermitteln oder näher bestimmen, sondern nur zelgen, daß, sofern ihm blese und diese Bestimmtheiten zusommen, es nothwendig unter diesen und biesen höheren Gattungebegriff zu subsumiten sey.

berung beffelben zunächst bie allgemeinen Gefetse und Normen alles logischen Denkens, demnächst von ihnen aus die einzelnei Rategorieen, endlich von der Rategoric des Begriffs aus die bei fondern Funktionen des Urtheilens und Schließens darzulegen und zu bestimmen suchten.

Auch die Naturwiffenschaften bedienen fich wohl der anat lotischen Deduktion, gewöhnlich aber nur, um die Gultigfeit ei nes auf dem Bege der Induktion gefundenen höheren Gefetes burch den nachweis zu bewahrheiten, daß ans ihm ein niedrigeres, auf andrem Bege ermitteltes Gefetz fich ableiten laffe. Go ift es eine analytische Deduktion, wenn man aus Newton's Graviv tationstheorie die Replerschen Gesete der Blanetenbewegung ber In der Regel wendet die naturmiffenschaft die fonthetis leitet. fche Form des induktiven Verfahrens an. . Nachdem fie ein Be fet, die allgemeine Thätigfeitsweise einer wirfenden Urfache, foffe aestellt bat, fest fie cs mit einem andern Gefete bypothetijd in Berbindung, und sucht sodann zu bestimmen, was die einzels nen Birkungen dieser fo combinirten Urfachen, gemäß der allgemeinen Natur derfelben, feyn werden. Es war 3. B. ein funthetifc beduftives Berfahren, mittelft deffen es Leverrier gelang, durch Combination verschiedener allgemeiner Gesete, der Bropon tion des Abstands der Planeten von der Sonne und von einam ber, ber elliptischen Babn ihrer Bewegung 2c., die Stellung des noch unentdeckten Planeten Reptun in einem bestimmten Zeitraum fo genau anzugeben, daß er danach aufgefunden werden konnte. Es ift das gleiche Berfahren, wenn der Ingenieur aus den go feglich bekannten Ursachen, die auf die Bewegung einer Ranonen fugel einwirken, der Kraft des Bulvers, dem Elepationswinkl, der Dichtigkeit der Luft, der Stärke und Richtung des Rnab les, diefe Bewegung im einzelnen Falle zu bestimmen fucht.

**Es leuchtet von felbst ein, daß alle Deduktion in ihrer ande** lytischen wie synthetischen Form auf der logischen Natur des Begriffs, d. h. auf der logischen Nothwendigkeit beruht, daß über all allgemeine Gesetze und Begriffe das Einzelne bestimmen, und daß also, wo die Art und Weise ihrer bestimmenden Thätigkeit bekannt ist, auch die Bestimmtheit, die das Einzelne dadurch empfängt, sich muß ermitteln, ableiten lassen. —

welche die Wissenschaften anwenden, um sich des In halts der

Begriffe, bes Stoffes ber ibnen augewiefenen Erlennmikipban ju bemächtigen, durchgangig auf logifdem Grund und Boben fteben, fo haben wir fchließlich nur noch nachzuweifen, daß Dafs felbe ailt von den verschiedenen Dethoden, deren die Biffenschaft ten fich bedienen, um ihrer Darftellung, d. i. der Gestaltung und Disposition, der Bufammenstellung, Bertheilung, Gliederund Des ermittelten Stoffes, Die miffenschaftliche Form an geben-Man bat dieje Methoden mit denfelben Ramen bezeichnet. Man unterscheidet die analytische ober industive, die synthetische ober beduktive Methode, -- offenbar weil die damit bezeichneten Da ftellungsweisen im Besentlichen denselben Bang einschlagen f Die entsprechenden Methoden der Erforschung des Juhalts. Did wiffenichaftliche Form der Darftellung, fofern fie Die größtmöge liche Rlarheit und Deutlichkeit bezweckt, ift nothwendig princis piell bedingt durch die Anordnung des darzustellenden Stoffes: ohne Ordnung feine Klarheit und Deutlichfeit. Ordnen aber beißt, wie gezeigt, eine Bielbeit von Einzelnen nach einem ben ftimmten Principe sondern und zusammenstellen, disponiren. Das Princip, worin es auch immer feinem Inhalt nach bestehen möges erhält formell dem Einzelnen gegenüber nothwendig die Bedeud tung eines Allgemeinen, Begriffs oder Gesetes, weil es eben das Einzelne in Beziehung auf seine Stellung im Ganzen bes dingt und bestimmt. Die Anordnung wird um fo flarer seyn; je einfacher fie ift. Die Zufammenstellung des Stoffs wird mitbin, wo moalich, nur nach Einem Brincipe erfolgen muffen. Sie wird endlich den größtmöglichen Grad der Klarheit nur erreis chen tonnen, wenn dieß Eine Brincip der Darstellung zufammene fällt mit dem Brincipe des forschenden Ertenntnigvermögens, durch welches der Stoff felbit gewonnen wurde, und wenn nicht bloß Alles Einzelne unter einem folden Brincipe befaßt erscheint; fondern auch das Princip selbst nach einer bestimmten in ihm felbst liegenden Rorm fortichreitet, nach einer bestimmten Norm aleichfam thatig ift. Erft damit wird die Darftellung als eine aleichunäßige, nach bestimmter Norm fortichreitende Entwickelung Des Inhalts felbit, gleichfam als eine Gelbft darlegung deffelben erscheinen. Deshalb gilt die svitematische Form der Darftellung für die vollfommenfte. Gie beruht eben nur darauf, baß Ein Brincip der Darstellung wie der Ertenntnis des Stoffes die aanze Disposition beherrscht und zugleich normativ den

Sang der Darstellung bestimmt, also nicht bloß als Princip in (tuhenden) Anordnung, sondern zugleich als Norm der Bewegung, des Fortschritts der Darstellung, wirkt. Diese Norm ist Das, was gewöhnlich Methode heißt.

Sonach aber tann es nur zwei Methoden fystematifon Darftellung geben. a) Die induftive, welche vom Einzelnen ansgeht und in der Erörterung defielben zeigt, daß und wiefen es auf ein nachstes und weiter auf ein boberes Allgemeine binweift, welche also vom Einzelnen zu höherem und höherem 20. meinen fortschreitet, bis fie bei demjenigen böchsten anlangt, das Brincip die ganze Reibe und Damit die ganze Darftellung beherricht. b) Die de duftive Methode, welche umgefehrt vom Allgemeinen ausgeht und zu zeigen sucht, daß von ihm aus das Einzelne fich ergebe, weil es von ihm bedingt und bestimmt ift; - welche also das materiale und formale Princip der Darfte lung an die Spipe stellt und im gleichmäßigen Fortschritt wm böchften Allgemeinen (der Gattung) zum relativ-Allgemeinen (der -Art) und weiter zum Einzelnen fich binbewegt. Belche von beis ben Methoden im einzelnen Falle anzuwenden fev, banat natür lich von der Ratur des darzustellenden Stoffes, vom Befen und ber Entwidelungsstufe der einzelnen Biffenschaft, und wo diefe beiden Gesichtspunkte nicht entscheiden, von der Individualität bes Darftellenden ab.

Außer diefen beiden Formen wird wohl zuweilen noch die f. g. bialeftische Methode angeführt; in neuerer Zeit wenigftens bat fie fich (vom hegelfchen Spftem aus) in weiteren Rreifen Geltung verschafft, während fie früher meist als die Methode fophistischer Scheinwissenschaft verworfen mard. 3br logischer Grund ift nicht das Berhältniß des Einzelnen und Allgemeinen, fondern das breitere, aber auch unbestimmtere logische Brinch, daß Alles was ift, in fich wie von Andrem unterschieden fem, also im Berhältniß der Einbeit und Unterschiedenheit fteben muffe, oder was daffelbe ift, daß unfer Denten nur in Unterfchieden, die als solche relativ find, zu denken vermöge und mithin die reine Identität wie der reine Unterschied (Biderspruch) gleich undenkbar. Einheit und Unterschiedenheit vielmehr relative Begriffe feyen, die fich gegenseitig fordern und daher (als Thai tigkeiten) in einander übergehen können, weil die Einheit als folche schon in sich sclbst den Unterschied, die Unterschiedenheit

als solche in sich selbst die Einheit immanent enthält. Darauf folgt, daß ich nichts zu denken vermag, ohne ein Andres, von ihm Unterschiedenes mitzudenken, und daß beide nicht im Wickers spruch gegen einander stehen (nicht schlecht hin verschieden seyn) können, sondern zugleich relativ Eins seyn müssen. Es solgt weiter, daß, wenn es ein Entstehen und Vergehen, Entwickelung und Fortbildung giebt, dieser Proces nur in einem Uebergehen von Einheit in Unterschiedenheit und umgekehrt bestehen kann, also Auflösung des Einen in seine unterschiedlichen Momente, Rusammengehen des Unterschiedlichen in Einheit involvirt.

Diesem ihrem Brincipe gemäß tann die dialettische Mes thode entweder industiv oder auch deduktiv verfahren. Gie muß bas Eine oder Andre thun, weil fie den Bebel ihrer forticbreis tenden Bewegung nur entweder am Einzelnen oder am Allges meinen einsehen tann. Go verfährt die Blatonische Dialettit infofern induftiv, als fie von den einzelnen Borftellungen und refp. Begriffen auszugehen pflegt, und z. B. ju zeigen fucht, daß det Begriff des Guten nicht gedacht werden tonne, ohne ihn vom Begriffe des Schönen zu unterscheiden, und umgekehrt, daß mite bin beide Beariffe fich gegenseitig fordern und daher trop oder vielmehr wegen ihrer Unterschiedenheit zugleich relativ Eins fepn muffen ; - ober (im Barmenides) daß die reine Einbeit wie die reine Differenz für fich allein, die eine ohne die andre, gleich undentbar feyen, also vielmehr fich gegenseitig fordern und fomit in ihrer Unterschiedenheit wiederum zugleich relativ. Eins fenn müffen. Die Begeliche Dialettit dagegen ift infofern eine dedute tive, als fie vom schlechthin Allgemeinsten (dem f. g. reinen Geyn). ausgeht und darzuthun fucht, daß fchon dies aller Allgemeinfte nicht gedacht werden könne ohne feinen allgemeinsten Gegenfan (das Richts), und umgetehrt, daß alfo beide Begriffe zusammengehören und in ihrem Zusammen gedacht, einen neuen Begriff (bas Berden) ergeben, u. f. m.

Allein, obwohl das logische Princip, auf das die dialettische Methode sich stützt, wohl begründet ist, so erheben sich doch gewichtige Bedenken gegen ihre ausschließliche Anwendung. Denn zuvörderst muß sie wenigstens Einen Begriff, ihren Auss gangsbegriff (bei hegel das reine Seyn), voraussegen, der nicht auf dialektischem Wege gewonnen seyn kann, weil nur mit ihm und von ihm aus die dialektische Entwickelung erst beginnen kann. Es frat fin 'alfo ,! wober biefer' Bigoiff ? wie fam 'er anfteln und wodurch feine Gultigfeit und Babrheit verburat fepu, win boch Alles nur mittelft der dialektischen Methode gewonnen und bewiesen werden foll ? Er wird offenbar nur auf bem Bege ba Induktion oder Deduktion gewonnen werden tonnen. Dennächt aber leuchtet von felbit ein, daß das bloße Uebergeben der Eine beit in Unterschiedlichkeit und des Unterschiedlichen in Einheit für fich allein nur einen schaalen, beständig fich wiederholenden Bechfel beider Formen ergiebt, und entweder in einen ziels und finnlosen progressus in infinitum fich verliert, oder in einem leef ren 'Rreislauf endet, in dem ichließlich Alles bei'm Alten bleibt. Eben fo flar ift, daß von der bloß svaischen Grundlage, von Den Begriffen der Einheit und Unterschiedenbeit aus, diefer ichaalt Rreislauf sich nicht durchbrechen läßt, der progressus in infinitum nicht zu einem letzten Ziele kommen kann. Denn in beiden Begriffen liegt an fich durchaus nichts von einem Forticritte ju immer höheren Einheiten, noch von einem endlichen Abichluffe in einer höchften (absoluten) Einheit. Bon einem folchen forts fcritte und Abschluffe tann nur die Rede feyn, wenn anders weitig, also auf dem Bege der Induktion ober Deduktion, Dargethan ift, daß alles Sevende nothwendig in einem Processe der Entwidelung begriffen ift, der ein höchstes Biel, einen les ten 3med bat. Rur der 3med oder vielmehr die Endurs fache als Urfache des Sevenden und Motiv feiner Entwidelung tann das Sepende über sich selbst, über seine jedesmalige Ente widelungsstufe (Befensbestimmtheit) hinaustreiben, zu immer bo beren Formen erbeben, die niederen zu Mitteln der höheren und zuletzt alle zu Momenten des realisitten Zwecks machen. Aber Die dialektische Methode vormag offenbar aus eignen Mitteln den Begriff einer folchen erften und höchsten Endurfache, ber nothwendig an die Spipe der ganzen Entwickelung gestellt werdet müßte, nicht zu gewinnen.

Demnach ergiebt fich, daß die dialektische Methode für sich allein, als besondre, selbstständige Form der Wissen schaft unbrauchbar ist. Sie kann vielmehr nur angewendet werben innerhalb der induktiven oder deduktiven Methode als Bebikel der Bewegung, des Fortschritts von einem Punkte zum andern, d. h. sie kann nur denselben untergevrdneten Rang behamten, den das analytische und resp. synthetische Verschren in dem

ł

sben angegebenen Sinne funimmt. Es unf der miffehlchaftlit chen Darftellung, nach der induktiven wie deduktiven Methoder freistehen, zwischen diesen drei Behikeln des Fortschritts nach Gutdünken ju wählen, ja mit ihnen zu wechseln, jenachdem die Beschaffenheit des Stoffes oder Gang und Ziel der Darftellung es fordern. (An welchen speciellen Gebrechen die Heftil in Folge des einseitig idealistischen Standpunkts des gans zen Systems und der eben so einseitigen pantheistischer Weltauschauung leidet, habe ich in dem Auffahre: Die wahre und dis falsche Dialektik, Fichte's Zeitl. f. Philos. u. philos. Krittit 204 XIX. 1848 S. 238 ff., des näheren darzuthun gesucht.) —

## C. Die logifche 3bee als Rategorie.

f

2

§. 54. Nachdem wir gezeigt haben, wie vom Begriffe aus die für unser Denken nothwendigen Funktionen des Urtheils und Schluffes mit ihren mannichfaltigen Formen sich ergeben, müssen wir zum Ausgangspunkte dieser Erörterung, zur Kategorie des Begriffs, zurücklehren, um von ihm aus zur höchsten und letzten logischen Form, zur Kategorie der Idee zu gelangen.

Sind die Dinge begrifflich und damit in Gattungen. Arten und Exemplare unterschieden, fo ift es der damit geschte Gattungsbegriff, der die unter ihm befaßten Urten und Erems plare in ihrer Beschaffenheit und Befenheit bedingt und beftimmt! Aber Die Dinge find wie gezeigt, auch nach dem allgemeinen 3 mede, für welchen jedes einzelne zwar Mittel ift, in welchen es aber zugleich feinen eignen 3wed erreicht, alfo nach deut 3wede als Ordnungstategorie der Beit, unterschieden und bes Beide Bestimmungen tonnen fich nicht widersprechen, ftimmt. weder die Befensbeftimmung des Dinges feiner 3wedbeftimmung noch umgekehrt. Es muß vielmehr die Befenheit jedes Einzelnen durch feinen Gattungsbegriff zugleich fo bestimmt fenn; baß es gerade fraft feiner 2Befensbestimmtheit im Stande ift feinen 3med in und mit der Realifirung des allgemeinen 3wedts zu erreichen. Damit aber wird feine Befensbeftimmtheit zum Dittel für die Erreichung feines Zweds, d. h. der allgemeine 3wed, in welchem allein das Ding feinen eignen 3wed erreichen tann, ift zugleich der 3med feiner bestimmten Befenheit, das Biel, ju welchem fein Befen im Berlaufe der Beit fich bin zu ents

İ.

wideln hat, damit es seinen eignen Zweck erreiche. Die so gemäß der Erreichung seines Zwecks im allgemeinen Zwecke bestimmte Wesenheit des Dinges ist seine Idee.

Die 3dee vereinigt das Dopvelte in sich : 1) die Bestimmtheit des besondern Befens des einzelnen Dinges gemäß feinem eignen Zwede; aber auch 2) die Bestimmtheit feiner allgemeinen Besenheit oder der Gattung, unter die es gehört, gemäß dem allgemeinen 3wede taller Dinge. Beis de Momente find integrirende Theile der 3dee: fie fordern fich gegenseitig und erganzen einander zur Einheit der 3dee und eben darin, daß keines ohne das andre fenn kann, liegt die Rothwendigkeit der Idee felbst. Denn das einzelne Ding fann feinen eignen 3wed nicht erreichen, wenn nicht seine allgemeine Befenheit gemäß der Erreichung diescs 3wecks, und andrerseits zugleich der allgemeine Zweck fo bestimmt ist, daß es in ihm feinen eignen Zweck erreicht. Und umgekehrt, der allgemeine Zweck ift zu realisirbar, wenn nicht das Wesen der einzelnen Dinae und damit alle die mannichfaltigen Gattungen fo bestimmt find, daß jedes Einzelne in ihm seinen eignen 3weck erreicht. Bobe das einzelne Ding in der Realisirung des allgemeinen Awects sich auf und würde etwa nur zum f. g. immanenten Momente deffelben, so höbe zugleich der allgemeine 3weck nich felbst auf. Denn er kann nur Realität haben im reellen Dafepn des Einzelnen, das ihn ausführt. Rein Einzelnes aber fann als folches den allgemeinen 3wect unmittelbar ausführen: als Einzelnes fann es vielmehr nur feinen eignen, einzelnen Zweck realifiren. Der einzelne 3wed muß mithin fo bestimmt feyn, daß in ihm der allgemeine 3wedt, wie der Gattungsbegriff im Exemplare, fich realifirt, d. h. der allgemeine Rmed muß das den einzelnen 3wed und damit das besondre Befen des einzelnen Dinges, eben damit aber auch feine allgemeine Befenheit (feinen Gattungsbegriff) bedingende und bestimmende Allgemeine feyn.

Bilden aber sonach die beiden Momente des einzelnen und des allgemeinen Zwecks, der einzelnen und der allgemeinen Wesenheit der Dinge dergestalt die integrirenden Theile der Idee, daß die Idee eben selbst nur ihre concrete Einheit ist, so leuchtet ein, daß nicht nur jeder Gattung, sondern auch jedem einzelnen Dinge eine Idee inhäriren muß. Die Idee des Einzelnen ist eben nur

ł

fein besondres Befen, wie es ift in und mit der Erreichung feis nes eignen 3weds; die 3dee der Gattung nur die allaemeine Befenheit der unter ihr befaßten Exemplare, wie fie ift in und mit der Realifirung des allgemeinen 3weds, in welchem jedes einzelne Exemplar feinen eignen 3wed erreicht. Die 3dee bes cingelnen Dinges ift demnach allerdings Ausbruck ber 3bee feiuer Gattung; aber teineswegs in dem Sinne, daß fie nur Aus. druck der Gattungsidee wäre. Wie vielmehr jedes Einzelne dem Allgemeinen feiner Gattung infofern zugleich felbständig gegen. übersteht, als es in und fraft feiner Einzelheit von dem Allgemeiucn zugleich unterschieden ift, fo brudt die 3dee jedes Ginzelnen zugleich auch fein eignes, in der Erreichung feines 3meds vollendetes Wefen aus. Sonach aber einigt fich in der Idee das Individuelle mit dem Allgemeinen: fie ift eben fo fehr Ausdruck der Bollendung des Einzelnen in feiner individuellen Bestimmtheit als der Gattung in ihrer begrifflichen Bestimmtheit: und mithin ift fie, als Gedanke (Erkenntnig) gefaßt, nothwendig ebeu fo febr Anschauung als Begriff.

So lange der Zwed noch nicht realisitt erscheint, ift die 3dec bloges 3deal, d. h. fie ift einerseits selbst noch nicht realifirt, bat wie der 3med nur ein ideelles Dasenn oder ift nur Gedanke, und andrerseits besteht ihr Inhalt nur in einem Sole len, d. h. er hat die Bestimmung an ihm felbft, ein Berden an feyn mit einem bestimmten Biele, von welchem der Fortfcbritt des Werdens beherricht, necessitirt ift und in welchem das Werden endet, um als Daseyn der Idee fortzubestehen. Gofern nun der allgemeine Zweck, wie gezeigt, nicht innerhalb des unmittelbaren Seyns und Berbens des Beltlichen, fondern nur in der Aufhebung desselben zur Einigung mit dem Absoluten fich realisit; fo find für unfer Denken und Erkennen die 3deen nothwendig nur Idcale, die zwar insofern bereits Realität haben, als sie die endursächlichen Motive der Entwickelung der Dinge find und fomit beständig in ihnen wirken, die aber eben damit in ihrer Selbstrealisirung doch mir erst begriffen find, diefelbe noch nicht erreicht haben, und also auch noch nicht in adäquater objektiver Erscheinung fich barftellen.

Richtsdestoweniger muß jede Gattung wie jedes einzelne Ding gemäß feiner Idee bestimmt, gebildet, gescht scyn. Es mus mithin eben so viele Ideen geben als es Dinge und Gattungen giebt, b. 9. jedes Ding muß feiner einzelnen wie schner Gattungsidee nach vom andern unterschieden seyn. Aber diese Unterschiedenheit taun nur bestehen und gesetzt werden, sofern die Dinge und ihre Ideen nach dem allgemeinen formalen Begriffe der Idee unterschieden werden. Die Idee in ihrem allgemeinen sormalen Begriffe, wie wir ihn im Obigen darzulegen gesucht haben, ist mithin nothwendig eine allgemeine Norm der unterschiedenden Thätigseit, allgemeines Kriterium der Unterschiedenheit und resp. Gleichbeit der Dinge, allgemeinen Prädicament, also ebenfalls eine Rategorie, — die höchste und lepte der Rategorieen, weil eben nur Unterscheidungsnorm der Dinge in Beziehung auf das letzte und höchste, ihren Begriff wie ihre Wegiehung auf das letzte und höchste, ihren Begriff wie ihre

Die Logik muß fich wiedernm begnügen, die Nothwendigkeit nachgewiefen zu haben, daß die Dinge gemäß dem formal alls gemeinen Begriffe der Idee, d. h. gemäß der logifchen 3dce, unterschieden feyn muffen. Borin der In halt der mannichfaltigen, gemäß und vermittelft diefer Rategorie bestimmten concres ten Ideen bestehe, dieß zu ermitteln muß nie wiederum der Thatiafeit der einzelnen Willenschaften überlaffen. Es ift das bodite Biel der wiffenschaftlichen Forfchung, zur Ertenntniß diefes Inhalts zu gelangen. So weit der menschliche Geift auch noch vom Biele entfernt feyn mag, - immer fcwebt es ihm als Biel vor, immer wird er mit Hulfe ber voraussehenden intelleftuellen Anschauung, der fünstlerisch schaffenden Phantafie und im Nothfall der bloßen Einbildungstraft, das Mangelnde zu erfegen fuchen. Es ift diefes Streben, das trop aller vergeblichen Bersuche den Beift immer wieder antreibt, im philosophischen System das Ganze einer Beltanschauung zu entwerfen. ---

Anmerk. Daß endlich die Kategorie der Jdee auch auf das Absolute ihre Anwendung finde, geht schon daraus hervor, daß das Absolute, wie gezeigt, gerade der Eine und allgemeine, absolute Zweck ist, durch den alle weltlichen Dinge bestimmt find, weil er zugleich ihr Zweck ist und jedes in ihm seinen Zweck erreicht. Die Idee des Absoluten ist mithin seine absolute Wesenheit als bedingt und bestimmt durch diesen Zweck. Aber das Absolute unterscheidet sich zugleich der Idee nach, fategorisch von allen andern Dingen dadurch, daß es sich selbst, die Einigung mit ihm, als höchsten Zweck und letztes Ziel aller Dinge felbst setz, seine absolute. Wesenheit gemäß diefem Zwecke felbst bestimmt, — daß es also die abfolute Idee ist, welche nicht nur von nichts Andrem bestimmt und hestimmt ist, sondern vielmehr ihrerseits alles Andre, alle Dinge und ihre Ideen bedingt und bestimmt. Wie sonach der Eine ewige Akt, durch welchen das Absolute im Selbstbewußtsenn sich selbst erfaßt und bestimmt, indem es vom Andern, Weltlichen sich unterscheidet, zugleich der Schöpfungsakt der Welt ist, so ist es eben dieser Akt und die in ihm vom Absoluten schöft gesetze Idee seiner selbst, wodurch alle Dinge ihrer Idee nach und damit nach Ursprung, Welen und Zweck bestimmt scholuten, ist es sonach, welche, vom Absoluten felbst als Inhalt seines Selbstbewußtseyns gesyt, vom menschlichen Geiste erfaßt und erfannt, Ansang, Mitte und Ende von Allem was ist, absolutes Frincip alles Seyns und Bissens ist.

## (Drud von B. Blog in Galle.)

• • 1 . • .

.

•

.

.

· · · ·

·

. . • •

• • . .

,

•

.

•

.

.

. . . • . • · · , •

