

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

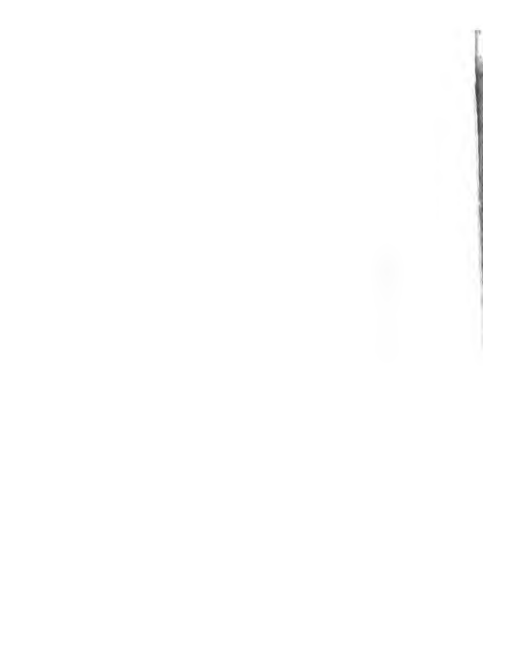
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/











# THEOLOGIA DOGMATICO-MORALIS

# REVERENDIPATRIS F. NATALIS ALEXANDRI

in Decem Tomos difiributa.

MICO-MOR 1 医外部 1 9 1 2

# THEOLOGIA DOGMATICO-MORALIS

Secundum Ordinem Catechifmi

# CONCILII TRIDENTINI.

EDITIO OMNIUM ACCURATISSIMA,

Plurimis Accessionibus, & Notis, variis Eristolis, & Monumentis aucta, illustrata, & locupletata.

# TOMUS PRIMUS

# UBI AGITUR

De Fide, & Symbolo.

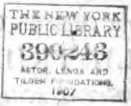
# AUCTORE Alexandre () R. P. F. NATALI ALEXANDRO

Ordinis FF. Prædicatorum, in Sacra Facultate Parifienfi Doctore, & emerito Theologiæ Profeilore.



Typis Principalis Monasterii B. V. M. Einfidlentis, Per Franciscum Xaverium Kälin. Anno MDCCLXVIII.

# AD LECTOREM.

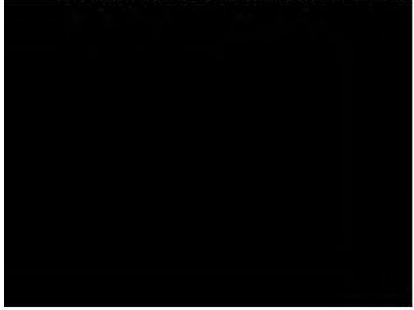




53.

UOD Theologia hac typis Einfidlenfibus in lucem prodeat ; in rem fieri publicam nulli non rette fentienti videbitur , quan= do , quo apud sapientissimos quosque viros ( apud eos nempe, quibus fane Doffrine facies nota eft & familiaris ) & celebratifimi Natalis nomen , &

Theologia bujus, intra Germania prafertim fines , haben-



Lanas anippe, nbi effe volet, perlibenter fatebitur ; ilfdem gloriari verbis, quibus magnus ille Doctor \* Ad- \* S. August. w: r farium femel funn repulit, Authorem quoque noftrum 110. 7. C. 4jure suo posse ; Quod credunt, credo ; quod tenent, lian. teneo; quod docent, doceo; quod prædicant, prædico; iftis cede, & non me cædes; acquiesce iftis, & quiesce a me.

Porissima igitur ratio, quamobrem a maximis viris Theologia bac commendari semper mernerit, est, quod illis, quibus ardunm Animas curandi , & pro sacro Tribunali fedendi onus incumbit , planam & fecuram viam demonstret, & muniat. Quod ad privatas Recentiorum opiniones attinet, tam infolens Authori eft, novas obtrudere sententias, quam illi santium, a minorum Gentium Theologis ( at ipfe alicabi rette lor quitur ) hoc in opere citandis abstrahere, Nec alios, fi quos forte nostris temporibus viciniores nominandos esse ducir, quam tales plerumque laudat, quorum Dostrina expressa Signo fanctitatis eluxit, Hos, inquam, ubi in Eccli. 45. gravissimo falutis aterna negotio humana quandoque 14. Authoritate uti convenit, legenti duntaxat affert, nec ab illa, it observatione, ita memoria multo dignissima Moralis, & Christiane Prudentie Regula, quam in omni ardua dubietate celeber & perantiquus Scriptor \* sequendam jam pridem tradit, unquam aberrat: \* Joannes Scilicet, ut primo omnium quæramus, & sequamur, Saresber. quod super hoc lex divina præscripsit : quæ si ni- s. Thomæ hil certi exprimit, recurratur ad Canones & exem- Cantuar. pla Sanctorum. Ubi, fi nihil certum occurrit, tan- 157. dem explorentur ingenia & confilia fapientum in timore Domini : illique feu pauciores, feu plures fint, cæteris præferantur, qui honorem Dei comodis omnibus anteponunt. Ed profetto operam suam omnem Natalis Alexander navavit ; & nulla, credo, Theologia aque ac ista ad pacandos, qui aliter sentiunt, valet. Non nulli, quibus regi fine Casuistis moderni aut mores ant animi non posse videntur, ad casus tem-🗅 porum quandam quoque requiri , aut dari Doltrinam temporum poffe arbitrantur : Quast verò tot primis Ecclesia saculis in Regulis morum aut deesse aliquid X · 3 POTHE

potuerit, aut aliis, ac modo, affectionibus praditus bomo fuerit, vel eadem graffari delitta vifa non fint ; aut demum Casus a futuris, ilque nunquam non diversis circumstantiis metiendi , & fola fidelis , probique Minifiri prudentia folvendi prescribi nunc queant. Quari potius S. Hieronymi \* Verbis hic liceret : Cur poft quaantra Ori- tuor centum ( adde mille & plures ) annos docere medium, quod & Paulus edere noluit ? Minus fand Ecclefie fue confuluiffe Deus optimus dicendus foret, fi quam novum Scriptionis genus Cathedra Moralis vidit, prius aut ignoratum effet, quod feitu fuit neceffarium ; aut feitu prius neceffarium non fuiffet . quod ignorari postmodum tantopere videbatur. Nun-S. Ber- quid , ait Mellifluus \* Patribus doctiores aut deard. Epift. votiores fumus? periculofé præfuminus, quidquid in talibus ipforum prudentia præterivit. Nec verð id tale eft, quod nili prætereundum fuerit, Patrum quiverit omnino diligentiam præteriifle. Hoc effe faitum jus jam ætate Alexander VII. Pontifix Maximus dixit, qui in celebri illo Decreto Opinandi modum alienum omnino a Simplicitate Evangelica, Sanforumque Patrum Doctrina &c. in Theologiam irreadmitti apportent ; Permultis verb fanctorum Patrum volumina, & Gonciliorum Decreta ad manus non effecontingat, morem pracipienti Ecclefia boe folo Theologo diligenter usus gessifife, munerique suo fecisse fatis dicendus procul dubio erit, Hac nimirum laus & gloria singularis Natali debetur, quod operam suam in evolvendis Conciliis, Patribusque ita feliciter & praclare impenderit, ut reliquis, qui ad eundem laborem pro Officio tenentur, otium attulisfe videatur.

Qua cum ita sint, nemo mirabitur, quod comparandi tanti operis desiderium in non unis Germania noftra locis vel ipsa utilitate & prastantia fuerit ac+. censum, At sive distantia locorum siat ( nam alibi , quam Parifiis, Colonia, Venetiifque, quoad feiri faltem potnit, typis bactenus non prodiit) sive ipsa sam reliqua exemplorum paucitate, & integra editionis ultime distractione accidat, quoscunque perquirendi bujus operis conatus supervacaneos effe persepe didicimus. Qua propter in Eremo baç Sacra publico bono ut fieret modo gliquo satis, deliberatum tandem eft. Theologiam ergo istam, que in Urbibus illis, Semel in duos grandioris, in quatuor deinde media forma comos redacta lucem adspexis, in decem modò usitatioris & ad frequentem lettionem accomodatioris forme Tomos divisam edere placuit. Ea re necesse fuit, ne alius alio plus aquo sua excresceret mole, ab ordine priorum editionum normihil recedere; id tamen salvo materia nexu, & libri cujusque integritate ubique esse fa-Eum, mox infra, Lector optime, cornere babes. Quod te pramonere, atque has panea simul prafari, wisum cft. Vale.

)(4)

T 0.

#### TONORUM DISTRIBUTIO.

Timus Lous De Fide, & Symbolo,

Tunus De Sacramentis in genere. De Bapt. Confirm. & Extrema Unctione.

Toomas anias De Eachariltia.

Tomms 4 I De Poenicentia & Cenfuris.

Tamus 52 De Indulgentiis. De Ordine, Benef. Simon & Horis Canonicis.

Tumus 6.2 De Matrimonio. De peçcatis in genere , & Regulis morum,

Tomus prime De feptem peccatis capitalibus.

Tamus S.= De Virturibus. De 1.mo 2.do & 3.m Decalogi Præceptis.

Tanus 3. De 4.ª & reliquis Decalogi praceptis. Item de Oratione.

Tomus and Appendices varia, & Index Concionatorios

# PRÆFATIO.



UM uni Dei gloriæ, Ecclefiæque utilitati ftudia mea confecrare, & Opera deftinare, Deo adjuvante, decreverim; cogitavi diu, quid Operis elucubrare poffem, quod utilius

Cle-

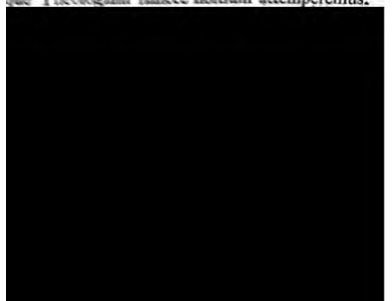
effet, & conducibilius ad Opus ministerii, ad edificationem corporis Cbristi Visum est huic fini servire plurimum posse Theologiam Dogmaticam, & Moralem, in qua, sepositis omnino Quastionibus Scholasticis, pratermissis etiam Positiva Theologia Quastionibus, qua Criticam, Chronologiam, Historiam, & antiquam Fcclesia Disciplinam spectant, quarum tractatione curiosa delectatur eruditio, & in quibus alias versati sumus; ea dumtaxat tractentur, quae in Concilio Tridentino finita sunt, aut tradita Dogmata, vel in ejusdem Concilii Catechismo exposita, & alia nonnulla; qua fcire Sacerdotes, Rectores Animarum, Confcientiarum Moderatores, necnon verbi divini Pradicatores debent, sunt Ministerio digne fungantur,

Clericorum ufui, ut magis accommodata fit hæc nostra Theologia, in ea fequi lubet ordinem Catechifmi, juffu facræ Synodi Tridentinæ editi, & a Summis Pontificibus, ac Synodis post Tridentinam celebratis non modo approbati , fed Parochis, & Seminariis traditi, atque commendati : & præftantiffimos Theologos æmulatus, ex Religiofo maximè Fratrum Frædicatorum Inftituto, qui huic adlaborarunt Operi, Pio V. Sanctifiuno Pontifice, & S. Carolo Borromeo dirigentibus, non proprios, & peculiares animi mei fenfus, non privatas Scholæ Thomifticæ opiniones, fed Ecclefiæ tantum doctrinam ( quantum quidem potui ) in Dogmatibus Fidei, Morumque Regulis explicandis confector. Dogmatum probationes ex Scripturæ Sacræ, Traditionisque fontibus purifis mis derivatas profero. Præcipuas etiam objectiones diluo ab Hæreticis oppofitas, non ea quidem prolixitate & Eruditionis ubertate, qua Theologicis in fubfelliis, & Exercitationibus Academicis opus eft; fed ea tamen integritate, & plenitudine, quæ Viris Ecfundamento posui, illasque passim hoc in Opere vine dicavi; quo meam erga Sedem Apostolicam, & in ea sedentes Sanctissimos Pontifices, eorumque Decreta, five Fidem, five Disciplinam, ac Mores spectantia, reverentiam, ac obedientiam toti Orbi Christiano approbem. Cum Leonis scilicet Quarti Concilio ex ani, mo dixerim: Si quis Dogmata, Mandata, Sanctiones, Interdicta, vel Decreta pro Catbolica Fide, pro Ecclesiafica Disciplina, pro correctione Fidelium, pro emendatio, ne sceleratorum, vel interdictione imminentium, vel suturorum malorum, a Sedis Apostolica Presule salubriter promugata contempserit; Anathema sit.

Dilciplinam porrò in Sacramentorum Administra. tione observandam ex Tridentino Concilio, & aliis Synodis postea celebratis, ex Romanorum Pontificum Decretis, & Constitutionibus, ex Sancti Caroli nulouam fatis laudatis Instructionibus, ex Moribus, ac Ritualibus fingularum Ecclefiarum, pra fertim Romana ceterarum Matris, & Magistre, propono, Patrum, & Synodorum antiquarum teltimoniis illustratam fæpe, ac robor at am. Que enim olim viguit, & nunc antiquata eft, vel in desuetudinem abiit, Disciplina; hanc fcire, etli perjucundum, & utile fit, non tamen omninò neceffarium. Eam certè in usum privato arbitrio revocare qui voluerit, perturbabit omnia, laqueum Animabus injiciet, nimis emungendo eliciet fanguinem ; ab Ecclefiæ ingenio, quæ ob Fidelium falutem promovendam vulnus Disciplinæ suæ inferri multoties paffa eft, illam fæpe immutavit, feveriorum etiam Regularum observantiam in defuetudinem abire interdum permisit, prorsus erit alienus. Præsentem igitur Ecclefiæ Disciplinam in Sacramentorum Administratione, & Ecclesiæ Regimine observandam censenus, ac docemus: quamvis & antiqua plurimi facienda fit , fuscipienda , veneranda ; ciul.

jue inflauratio in pluribus optanda , nuln vero privato arbitrio , & auctoritate tentanda. enim Spiritu gubersante eam olim fervavit, in regente mutavit Fcclefia, eadem Fidei Regula ente. Que una omnino ell. fola, immobilis, Grirreunies. un loquitur Tersullianus. Præclaram illam satur fententiam omnes animo imbibant, velim, sente centus infiva eit meæ: Contra rationem nemo is. contra Saturas nemo Chriglianus, contra Ec-

and Theologian in quinque Libros diffribuimus; im quemque in plures, ieu Trachatus, feu Capita, ales, Paragraphos, Numeros; ordinis, perfpites, & memorie us ande gratia. Rationes Meviles, abitrachas, dubtiliores Scholæ Theologorelation rus; Socialiteas etiam locutiones, quantas hierat, vitamas, noque enim iis nufquam uti te de al Clemeerum chimium, qui in Seminariis recenter, querum riarique in Philosophicis Difcis nor alimetum clast exercitati, ingenium, cap-



ne, & De Matrimonio, complectitur. Tractatui iucharistia inferta sunt, quæ spectant Missarum Ce. i nem & Ceremonias, Ecclessarumque, & Alta. (onsecrationem. Tractatui De Fornitentia adjuncta quæ Censuras, & Indulgentias attinent. Tractatui ixtrema Unctione, quæ Testamenta, & Sepulturant sasticam; quæ quidem Rectoribus Animarum scic observare necesse sit. Tractatui De Ordine, in-

est Ecclesiastica Hierarchia delineatio : Tractatio accurata De Simonia, cum Regulis necessaria ad dum judicium de Casibus conscientiæ circa hanc riam emergentibus. Item De Vita, & Honestate orum, maximéque Benesiciatorum officiis : necnon sorum, maximéque Benesiciatorum officiis : necnon sorum anaximéque Benesiciatorum officiis : necnon sorum

per tertius est, De Peccatis, quorum cognitio ad menti Poenitentiæ Administrationem necessaria Eo in Libro Regulægenerales Moralis Christianæ opinionum delectum, & peccatorum discrimen, gravitatem traduntur, & explicantur. Tum finim de septem peccatis capitalibus, & eorum suragitur, & Regulæ Morales circa singulas species ntur, exponuntur, firmantur. Accedit brevis irtutibus Tractatus.

per quartus, De Legibus, & Decalogo: qui om-, & fingulorum Praceptorum explicationem acam, plenamque complectitur, cum Regulis Mois ad Cafuum, circa Pracepti cujufque materiam gentium, folutionem, & elucidationem neceffariis. per quintus, De Oratione, Dominica Orationis im explicationem continet.

us fecundis curis a me recenfitum, & a mendis gatum, quæ in prima Editione Parifienfi, Colonienfi nienfi, & Veneta pauciora quidem irrepferant, ha postrema Editione prodit in Lucem, multis accellion bus, Notis, centum amplius Epistolis, Dogmata, D sciplinam, Moresque spectantibus, a me etiam recgnitis; præclaris denique Monumentis, quibus Cathlica Dogmata, & fanior Morum Disciplina confirmatur, auctum, illustratum, locupletatum.

Hoc Opere Theologiæ Dogmaticæ, & Moralia quod Ecclefiæ, Sedifque Apoftolicæ judicio, & co rectioni humili devotione fubjicio, cum fruentur Eccl fiaftici, Religiofique Viri, in fuis, amabo, Sacrificiia & orationibus Auctorem Deo commendent, Pioru fuffragiis maxime indigentem.

# E P I S T O L A EMINENTISSIMI D. D. CARDINALIS SPADA,

## INNOCENTIIXII

BEATE MEMORIE PONTIFICIS NOMINE, AG MANDATO AD AUCTOREM DATA.



DMODUM Reverende Pater, Magnam Paternia tati tua babeo gratiam, quod editos a te nuper Tbeologia Libros ad me transmiseris una sum singularibus

bumanitatis erga me tua significationibus. Litteras, quas adjecisti ad Santtiffimum Dominum nostrum ; avide a me perlettas ; simulque Librorum exemplar illico Sanstitatis (na pedibus obtuli, omnino sperans uberem gaudii materiam ex luculentis adeo obsequentis animi tui declarationibus exorituram Sanctitati sus. Nec me sane opinio fefellit; andiens enim SS; Pater ex iisdem Litteris, te reverenter adeò atque ut vere Religiosum Virum decet, de Apos folica Sedis Auctoritate sentire , in qua , veterum Patrum sententia edoctus, prastari quarentibus Fidei veritatem agnoscis ; teque dostrinam, qua in Romana Ecclesia omnium Ecclesiarum Matre, & Magistra confervatur, & prædicatur, tenere in omni= bus, ac docere velle declaras ; professibilan a Spiritu sancto per os Romani Pontificis Fidei controversias judicari ; ac propterea Saucticatis sua examini, judicio, ac emendationi non Opus modo prafatum, sed & cetera, qua in bune usque diem edidifti, as deinceps editurus es, summa animi demissione submittis; mirum est, quanta Pontificii animi jucunditate perfusus fuerit, & quam profuse Christianam pietatem tuam, profisendaque veritatis sindium commendaverit. Est itaque de quo admodum gratuler Paternitati tue, quod bujusmodi debite venerationis officiis ingenue mentis tua probitatem spectatam facere volueris, simulque Pontificiam benevolentiam promereris Sand nemo te melius, qui vetera Ecclesia Monu-

Monumenta diurna, nocturnaque manu versare consuevisti, novit, fanttifimos quofque, laudatifimofque Scriptores peculiari Romana Fidei , dottrinæque professione maximum fibi gloriam comparasse ; cofque contra male femper apud universam Ecclesiam audivisse ; qui a Beati Petri Sedis Difciplina ; velat ab univerfali Catholica Veritatis regula, deflexere, Q orum enim Autorum ( ut feite olim Santtiffimi Gallie Antifites pronuntiarunt ) valere poffit predicatio, nifi quos Sedes Apostolica aut intromisits aut Apocryphos fecit ? Hac itaque cum Paternitatem tuam latere non poffint , Santtiffimus Dominus nofter, qui & virtutes tuas magnificit, & paterna te respicit caritate, plane confidit ed te universo Orbi daturum argua menta, quibus palam fiat, te ut egregium inclyte Pradicatorum Familia Alumnum, germanumque Angelici Doctoris discipulum, pies tate non minus & religiofa in Apollolicam Sedem observantia, quan fapientia, & eruditionis fama prastare ; quo quidem nihil Deo, & Sancitati fue gratius, nihil bonis viris jucundius, Ecclefieque edi. ficationi opportunius, nibil agere tibi gloriofius poteris. Ego vere dum ex Sanctitatis fue fententia tibi ista fignifico, fludia quoque mea officiaque tuis impendenda opportunitatibus libenter polliceor, paratifimamque in tui fervitium voluntatim. Deus Optimus Ma. ximus Paternitati tua caleftis gratia dona multiplicet ; laboref. que litterarios tuos fructu vacuos minime effe permittat. Anvilie TEO





# THEOLOGIÆ DOGMATICÆ, ET MORALIS SECUNDUM ORDINEM CATECHISMI Concilii Tridentini LIBER PRIMUS. DE FIDE, ET SYMBOLO.



:

6

1

U M fides spiritalis ædificil sit fundamentum, indéque exordium sumat christianæ Religionis institutio, ab ea quoque Theologia nostra exordium sumat necesse est. Hac enim duce ad cognitio-

nem Dei, rerumque divinarum, accuratam pervenimus, ad quas humana ratio tam propria infirmitate, quam congenitis ex primi hominis peccato, tenebris impar cœcuti, variilque erroribus implicatur, nifi fidei lumine colluftretur. Hinc homines, qui folo lumine naturali Deum cognoverunt, & fide defitiuti, non ficut Deum glorificaverunt, fine Deo in hoc mundo fuiffe, Apostolus afferit. Hinc etiam S. Hila- Eph. 2, 22, rius Lib. 4. De Trinitate fcribit: "Non subeunt in-"genia nostra in cœlestem scientiam, neque incom-"prehensibilem virtutem fensu aliquo infirmitas no-"tra concipiet. Ipsi Deo de se credendum est, & "iis, quæ cognitioni nostræ tribuit, obsequendum. "Et Lib. 5. A Deo discendum est, quid de Deo in-"telligendum sit; quia nonnili se auctore cognoscieur.

Tom. I.

QUÆ.

Ï

#### De Fide, & Symbole.

Tridentinum Selfione 6. Canone 3. cuius hac rba : "Si quis dixerit, fine préveniente Spiritus infpiratione, atque ejus adjutorio, homicredere, sperare, diligere, aut pœnitere posse oportet, ut ei jultificationis gratia confera-Anathema fit.

.

livino ifto lumine mens hominis illuftratur. opersum of Evangelium, in its, qui persunt, of men. 13 in quibus Dens bujus faculi excacavit mentes m. at non fulgeat illis illaminatio Evengelij gloifti, qui est imago Dei.... Quoniam Dens, qui r. senebris lucem splendescere, ipse illuxit in corstris, ed illuminationen fcientia clarisatis Dei. Cbrifti Jefu ; ( inquit Apostolus 2. ad Cerin-10.4.)

Bo lumine fit, ut mens hominis firmiter affen. Fidel ou. is, quæ Deus revelavit. Cum enim fides non titudo. n experientia, non conjecturis, non ratione a, fed Dei revelantis auctoritate nitatur, prilicet, ac supremæ Veritatis, quæ nec fallere nec falli, postulat in assentiendo firmitatem,

nnem prorfus hæsitationem excludat. Quan- ?. Cor. 20. Lues I. igitur sensui, vel rationi contraria videantur, le suscipiuntur, illis tamen citra dubitationem ndum, & intellectus omnis in captivitatem idus eft in obscquium Christi, apud quem non cile, nedum imposibile omne verbum. Hinc S. Sermone de vera ac pia Fide, ita fidem definit : eft affentiens approbatio fine ulla hæfitatione rum veritate, quæ divino munere funt pro-2

utatem illam explicat magis Apoftolus, fidem iniens, Epistol. ad Hæbr. cap. 11. Est autem erandarum substantia terum , argumentum non vinn. Dicitur enim substantia rerum speran-, quia affenfus est adeo certus, ac firmus, ut , quæ a nobis sperantur, etsi adhuc futuræ fint. xpectatione politæ, perinde tamen, atque fi tes essent, jamque in rerum natura subliste-A 2 Tent.

Fidei In.

## Theol. Dog. & Moral. Lib. I. QUÆSTIO PRIMA. DE FIDE. ARTICULUS PRIMUS. Quid fit fides.

Definitio fidei. Fides vulgo definitur Donum Dei, feu Virtus a Deo infusa, cujus lumine mens hominis illustrata firmiter affentitur iis omnibus, que Deus revelavit, & nobis per Ecclessiam suam credenda proposuit, sive illa sacris Litteris expressa fint, sive non sint.

I. Dicitur Donum Dei, qua in re cum ceteris Vir-Fides Dei tutibus Theologicis, Spe scilicet, ac Charitate, condonum. venit, immo cum omnibus virtutibus infuss, ac donis Spiritus sancti, quæ pariter Dei dona sunt: Fidem autem effe Dei donum, etiam quando charitatis confortio destituta est, dogma est Catholicum, Scripturæ sacræ testimoniis firmatum, Joannis 6. Hoc est opus Dei, ut credatis in eum, quem misit ille. 1. ad Corinth. 12. Alteri datur fides in eodem Spiritu. Ad Ephel. 2. Gratia estis salvati per fidem, & hoc non ex vobis, Dei enim donum est. Ad Philippenses 1. Vobis donatum est pro demum Tridentinum Seffione 6. Canone 3. cuius hæc funt verba:"Si quis dixerit, fine præveniente Spiritus " fancti infpiratione, atque ejus adjutorio, homi-" nem credere, sperare, diligere, aut pœnitere posse "ficat oportet, ut ei justificationis gratia confera-"tur, Anathema fit."

II. Divino isto lumine mens hominis illustratur, ania Si opersum est Evangelium, in its, qui percunt, est opersum; in quibus Dens bajus faculi excacavit mentes infidelium, nt non fulgeat illis illuminatio Evangelii gloria Christi, qui est imago Dei.... Quoniam Deus, qui dixit de tenebris lucem splendescere, ipse illuxit in cordibus nostris, ad illuminationens scientia claritatis Dei, in facie Christi Jesu ; ( inquit Apostolus 2. ad Corinthies cap. 4-)

III. Eo lumine fit, ut mens hominis firmiter allen. Fidel certiatur iis, quæ Deus revelavit. Cum enim fides non titudo. fensuum experientia, non conjecturis, non ratione humana, fed Dei revelantis auctoritate nitatur, primæ scilicet, ac supremæ Veritatis, quæ nec sallere poteft, nec falli, postulat in assentiendo firmitatem, quæ omnem prorius hæsitationem excludat. Quan. 2. Cor. 20. tumvis igitur sensui, vel rationi contraria videantur, quæ fide luscipiuntur, illis tamen citra dubitationem affentiendum, & intellectus omnis in captivitatem redigendus eft in obscquium Christi, apud quem non est difficile, nedum impossibile omne verbum. Hinc S. Basilius Sermone de vera ac pia Fide, ita fidem definit: "Fides est affentiens approbatio fine ulla hæsitatione "de corum veritate, quæ divino munere sunt pro-" pofita.

Firmitatem illam explicat magis Apostolus, fidem ita definiens, Epistol. ad Hæbr. cap. 11. Est autem fides sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium. Dicitur enim substantia rerum sperandarum, quia allenfus est adeo certus, ac firmus, ut eas res, quæ a nobis sperantur, etsi adhuc suturæ sint, & in expectatione politæ, perinde tamen, atque fi præsentes essent, jamque in rerum natura sublisterent.

Fidei lu.

Luca 1.

ţ

3

### Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

rent, nobis exhibeat. Efficit enim, ut nihilo magis de myfteriis a fenfu remotis dubitemus, quam fi vel oculis confpecta, vel ratione comprehenfa effent; imo de illis multo certiores fimus, quam de his, quæ nobis fenfuum experientia, vel ratione perfuadentur. Dicitur argumentum non apparentium, id eft, oftenfio, & demonstratio rerum, quæ non videntur, quia eas, tametfi obscuras, & inevidentes, tam certo tamen oculis mentis nostræ repræsentat, quam fi vel corporis oculis conspicerentur, vel humanæ fcientiæ rationibus comprehensæ intelligerentur.

IV. Fides igitur non est opinio, non est æstimatio; quomodo eam definiebat Petrus Abailardus, quem propterea S. Bernardus graviter reprehendit, ac refellit Epistola 190. seu Tractatu De crroribus Petri Abailardi in Concilio Senonensi damnatis, ad Innocentium II. Pontificem Maximum, cap. 4. "Absit, inquit, ut "putemus in fide, vel spe nostra aliquid, ut is putat, dubia æstimatione pendulum, & non magis totum, "quod in ea est, certa, ac solida veritate subnixum,

#### De Fide, & Symbolo.

"Placet mihi, fateor, illius de fide definitio. Fides eft, ait, substantia rerum sperandarum, argumentum " non apparentium. Substantia, inquit, rerum spe-"randarum, non inanium phantafia conjecturarum. "Audis substantiam, non licet tibi in fide putare, vel "disputare pro libitu, non hac illaque vagari per "inania opinionum, per devia errorum. Substantiæ " nomine aliquid tibi certum, fixumque præfigitur; , certis clauderis finibus, certis limitibus coarctaris; " non elt enim fides æltimatio, sed certitudo. Hæfitationem igitur excludit prorsus omnem. Unde S. Jacobus Epistolæ cap. 1. Postules autem, inquit, in fid**e nibil ba**fisans : qui enim bafisat , fimilis eft flu<del>ti</del>ni maris, qui a vento movetur, & circumfertur.

V. Ut ab opinione, & æstimatione, sic etiam a Fidei obscientia fides discernitur : quia divinum illud fidei lu- scuritas. men rebus credendis perspicuitatem non affert. Est enim fides rerum, quæ non videntur. Unde rurfus Apostolus 1. ad Corinth. 13. ait : Videmus nunc per speculum in anigmate, tunc autem facie ad faciem. Hinc S. Augustinus Tractatu II. in Joannem, explicans illa Christi verba, Et cognoscetis veritatem, ait : Nonne veritatem cognoverant, quando Dominus loquebatur: Si non cognoverunt, quomodo crediderunt? " Non quia cognoverunt crediderunt, fed ut cogno- Joan. 8, 12. fcerent crediderunt, Credimus enim, ut cognofcamus, non cognoscimus, ut credamus. Quod enim cognituri fumus, nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit. Quid est enim fides, nisi credere, quod non vides? Fides ergo eft, quod non vides credere, veritas, quod credidisti videre. ", Et Tractatu Joan. 14.29. 79. explicans hæc Christi verba : Et nunc dixi vobis, prins quam fiat, ut cum factum fuerit credatis, ait: m Quid eft hoc, cum magis homo credere debeat, antequam fiat, id quod credendum eft ? Hæc eft enim lans fidei, fi quod creditur non videtur. Nam quid magnum eft, fi creditur, quod videtur, fecundum illam eiusdem Domini sententiam, quando Discipuhum arguit dicens : Quia vidifli , credidifli ; beati ; Ioan, 20. qui

## Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

qui non vident , & credunt ? .... Et nefcio utrum credicendus eft quifque, quod videt. Nam dere ipfa fides, in Epiftola, quæ dicitur ad Hebræos, ita eft definita : Eft autem fides sperantium substantia, convictio rerum, quæ non videntur. Quapropter fi fides eft rerum, quæ creduntur, eademque fides earum eft, quæ non videntur, quid fibi vult, quod Dominus ait : Et nunc dixi vobis, prius quam fiat , ut cum factum fuerit , credatis? Nonne potius dicendum fuit, Et nunc dixi vobis, prius quam fiat, ut credatis, quod cum factum fuerit videatis? Nam & ille cui dictum eft, Quia vidifti, credidifti, non hoc credidit, quod vidit; fed aliud vidit, aliud credidit : Vidit enim hominem, credidit Deum. Cernebat quippe, atque tangebat carnem viventem, quam viderat morientem : & credebat Deum in carne ipfa latentem. Credebat ergo mente, quod non videbat, per hoc quod fenfibus corporis apparebat. Sed etfi dicuntur credi, quæ videntur, ficut dicit unulquilque oculis fuis fe credidille : Non tamen ipfa

"tionem.... Nec fides habet meritum, cui humana "ratio præbet experimentum. "

VI. Fide divina illis omnibus affentimur, quæ Deus Ratio firrevelavit, five præterita fint, five præfentia, five fu tura : illifque firmiter affentiendi unica ratio eft div tatibus fivina auctoritas. Et hac præcipuè cogitatione muni- dei, eft Dei re fe debet animus Chriftianus adverfus omnem carnis cogitationem, quæ vel contraria fuggerit, vel Religionis veritatem in dubium vocat; Dei voces effe quæcumque fides loquitur, ut docet Apostolus 1. ad Thelfalonicenf, 2, Cum, inquit, accepissis a nobis verbum anditus Dei, accepistis illud non ut verbum bominum, fed (ficut est vere) verbum Dei,

VII. Quæ autem Deus nobis revelavit, ea per Ec. Dogmata, quæ Deus desiam suam nobis credenda propoluit, ac propo- revelavit, nit. Illi namque credidit depositum fidei, de quo per Eccle-Apostolus ad Timotheum scribens, ait : O Timothee, liam cre-denda nodepusitum custodi, devitans profanas vocum novitates. bis propo-Ejus definitiones oraculorum inftar Fidelibus omni- nuntur. bus effe debent, cum sit Columna, & firmamentum 1. Tim. 6. veritatis. In ejus auctoritate aquiescendum est. cum a Christo gubernata, qui cum ea se futurum promisit, usque ad consumationem saculi, & a Spiritu s. Tim. 2. fancto perenniter illuminata, deficere, aut errare non possit. Igitur qui illam audit, Christum audit, & Spiritum fanctum per eam loquentes : qui illam spernit, ei- Hebr, r. que relistit, spernit Christum, & Spiritum fanctum per cam loquentes. Deus enim, qui multifariam multifque modis locutus est nobis in Prophetis, & novisime locutus eft nobis in Filio, nunc Filii sui verbum nobis proponit per Ecclesiam, quam proinde, qui non audierit, habendus est, ex Christi sentencia, ut etbnicus, & pub. Matth. 18. licanus. Hinc Sanctus Augustinus Libro contra Epifolam Manichai, cap. 5. ait; " Ego vero Evangelio " non crederem, nifi me Catholicæ Ecclefiæ com-" moveret auctoritas,

VIII. Omnibus porro, quæ Deus nobis revelavit, Traditio-& per Ecclesiam suam credenda proposuit, per fidem sias. affentimur, siye illa facris Litteris expressa fint, live

**A** 4

non

## Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

non fint. Eorum enim, quæ credenda funt, & ad catholicæ Religionis dogmata pertinent, quædam in Scripturis facris diferte funt expressa, cujulmodi funt, Deum effe trinum, & unum, Filium Dei factum effe hominem, pro nobis mortuum effe, refurrexilse, in coelum alcendilse, mortuos omnes ad vitam excitandos else, hominem ex aqua, & Spiritu fancto in Baptifmo regenerari, totum Chriftum in Eucharistia realiter contineri, & alia id genus Religionis noftræ veneranda Mysteria, Quædam non funt diferte, & explicite in facris Scripturis exarata, quæ nihilominus Fide divina credenda funt, quia ex Apostolorum Traditione illa accepit Ecclesia : divinaque illa Dogmata, quorum fidelis cuftos eft, ac Magistra, suis Christique alumnis credenda proponit, cujulmodi funt, Beatæ Mariæ Matris Dei Virginitas perpetua, Baptilmus infantium, facrarum Imaginum cultus, Librorum Scripturæ facræ numerus, & illorum, quos præ manibus habemus, authentica veritas, ac divina infpiratio, figni Crucis in frontibus Christianorum religiosa, & falutaris impreffin &c

· bris continetur. Traditum, ipfius Chrifti ore ab Apostolis acceptum, aut ab ipsis Apostolis Spiritu fancto dictante, quali per manus traditum, ad nos ulque pervenit.

Scriptura facra Traditionis neceffitatem, Traditio Scripturæ veritatem oftendit. Omnis Scriptura divinitus inspirata utilis est ad docendum, ad arguendum, ad corripiendum, ad erudiendum in justitia, ut perfectus sit bomo Dei, ad omne opus bonum instructus; ('inquit Apostolus 2. ad Timotheum 3. ) Et, Omnis Prophetia Scripinrs progria interpretatione non fit. Non enim voluntate bumana allata est aliquando Prophetia, sed Spiritu fantto inspirati locuti sunt santti Dei homines; inquit, S, Petrus Epistola 2. cap. 1, ) Laudo vos, fratres (inquit fanctus Paulus I, ad Corinthios II.) quod per nis aucture omnia mei memores estis, & sicut tradidi vobis, pracepta mea tenetis. Quo ex loco S. Basilius Libro de Spiritu santto, cap. 29. colligit, " Apostolicum effe, "etiam non scriptis Traditionibus inhærere. Et S. "Epiphanius Hærefi 61. "Sed & Traditione quoque " opus est, neque enim ex Scripturis peti posfunt "omnia: Idcirco alio fcripto, Traditione alia fan-" diffimi Apostoli reliquerunt. "

Item ait Apostolus 2. ad Thessalonicenses cap. 2. Itaque, fratres, state, & tenete Traditiones, quas didiciftis, sive per sermonem, sive per Epistolam nostram. Ex quo loco S. Joan. Chryfostomus Homil. 4, in illam Epiltolam, ait effe perspicuum, quod Apostoli, Non " omnia tradiderunt per Epistolam, sed multa etiam " fine scriptis: & ea quoque funt fide digna. Quamo-" brem, inquit, Ecclesiæ quoque Traditionem cen-" feamus effe fide dignam. Eft Traditio: Nihil qua-" ras amplius.

De Traditionibus, earumque necessitate, & auctoritate uberrime differuimus adversus veteres, ac recentiores Hæreticos Differtatione 16, in Hiftoriam Ecclefiafticam Sæculi 11. Sufficiat ecclefiafticis Viris, qui in Seminariis erudiuntur, illud facri Concilii "Tridentini Decretum, Sefione 4, "Sacrolancta <sup>23</sup> SAUd∺ → Α.ς

Tradition ritas.

### to Theol. Dog. & Moral. I ib. I.

"Synodus Orthodoxorum Patrum exempla fecuta, "omnes Libros tam Veteris, quam Novi Teftamenti, "cum utriufque unus Deus fit auctor, necnon Traditiones ipfas, tum ad fidem, tum ad mores pertinentes, tanquam, vel oretenus a Chrifto, vel a "Spiritu fancto dictatas, & continua fucceffione in "Ecclefia catholica confervatas, pari pietatis affectu, "ac reverentia fufcipit, & veneratur.

#### **S.** I I.

#### Qui Libri sacri?

Libri illi facri funt, ac divini, qui in Ecclefize Canone, ut facri, divinique, five ut genuini Scripture fa-pture facre Libri recenfentur a S. Hieronymo in Epitre libro- ftola ad Paulinum, & in Prologo Galeato, Innocentio rum diviio. I. Pontifice maximo in Epiftola ad Exuperium Tolofanum Epifcopum, S. Augustino, Libro 2, de Dostrina Christiana cap. 8, & Libro 15. de Civitate Dei, cap. 25. Concilio Carthaginenfi 3. Canone 47. Gel-sio I. in Concilio Romano, Eugenio IV in Decreto pro in-

### De Fide, & Symbolo.

Prophetici sunt, Pfalterium Davidicum, centum quinquaginta Plalmorum: quatuor Prophetæ Majores, fcilicet, Ifaias, Jeremias cum Baruch, Ezechiel, Daniel : & duodecim Prophetæ Minores, scilicet, Ofee, Joel, Amos, Abdias, Jonas, Michaas, Nahum, Habacuc, Sopbonias, Aggaus, Zacharias, Malachias,

Morales sunt, Proverbia Salomonis, Ecclesiastes, Canticum Canticorum, Liber Sapientia, & Eccle fiasticus.

Legales Novi Testamenti sunt, quatuor Evangelia, fesundum Matthaum, Marcum, Lucam, & Joannem.

Hiltoricus eft Liber Altuum Apostolorum, a Luca Evangelista conscriptus.

Propheticus unicus eft, scilicet, Apocalypsis Jeannis Apoftoli.

Morales funt, quatuordecim Epistolæ Pauli Apo-Roli: Ad Romanos, due ad Corinthios, ad Galatas, ad Epbefios, ad Philippenfes, ad Coloffenfes, dua ad Theffalonicenses, dua ad Timotheum, ad Titum, ad Philemonem, ad Hebraos ; Petri Apostoli dua : Joannis Apostoli tres : Jacobi Apostoli una : Judæ Apostoli una.

Si quis autem Libros ip/os integros, cum omnibus suis partibus, prout in Ecclesia Catholica legi consueverunt, 🗢 in veteri Vulgata Latina Editione babentur, pro Sacris & Canonicis non suceperit, & Traditiones prædictas sciens, & prudens contempserit, Anathemate percellitur a concilio Tridentino Sectione 4.

#### G. III.

#### Scripture facre Versiones.

III. Sacrorum Librorum, plerique Hebraice, quidam Chaldaice, alii Græce scripti sunt. Eorum, qui Hebraice funt scripti, plures editæ funt Versiones : omnium celeberrima fuit, Ecclesiæque veteris usu confecrata Versio Græca Legis, & Prophetarum a 70. Interpretibus adornata. Omnium Veteris, Novique Testamenti Librorum plures etiam Versiones Latinæ factæ funt. Celeberrima et ea, quæ Vulgata nuncupatur, quâ tota Ecclesia Latina utitur. Hanc fio vulgata, Verfionem, que longo tot faculorum ufu in ipfa Eccle- authentica. fi 4

## Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

fia probata eft, in publicis lectionibus, disputationibus, predicationibus, & expositionibus, pro authentica habendam, Concilium Tridentinum statuit, ac declarat; & ut nemo illam resicere quovis pretextu audeat, vel prefumat: quo Decreto non derogat sontibus hebraicis, & Græcis, ex quibus Vulgata illa Versio expressa est, se declarat suthenticam, ut proinde ex Scriptura Sacra secundum illam Versionem Fidei controversiæ dirimi, hominumque mores in christianæ Legis disciplina informari valeant.

#### S. I V.

#### Scriptura facra interpretatio,

Ad Scri- IV. Ad Scripturæ facræ intelligentiam, & interpturæ facræ pretationem non fufficit privatus cujulque hominis interpreta- fipiritus. Solo enim Spiritu Dei haberi potelt intellitionem non fufficit pri-gentia verbi Dei : Spiritus autem Dei fibi ipfi convatus cu-trarius effe non potelt. Porro contrarios fenlus teiulque fpi-ftimoniis facrarum Scripturarum in gravilfimis Fidei

Regulam aliquam sequatur oportet, camque plane divinam. Regula illa non est sola Scriptura facra, de cujus fensu controversia frequenter movetur : Traditio igitur in subsidium accedit, Ecclesiaque judicat de Fidei controversiis secundum doctrinam, quam ipsa ab Apostolis, Apostoli a Christo, Christus a Deo accepit. ut loguitur Tertullianus, Hinc Christiani Antiocheni orta controversia de necessitate Circumcisionis. & cæremoniarum Legis Molaicæ, non privato spiritu discreverunt veritatem prædicationis Pauli, & Barnabæ, negantium effe neceffarias ad falutem, a fententia Pharifæorum recens conversorum ad Fidem, qui id afferebant : fed ad Apostolos, & Seniores hanc referri controversiam necesse fuit, quorum judicio in Concilio Hierofolymitano finita eft, (Actorum 15.)

Obscuri ergo Scripturæloci per alios Scripturælo- Regula in cos clariores, & secundum Traditionem, sensungue Scripture Ecclefiæ funt explicandi, ac religiose fervanda eft Re- pretatione gula a facra Synodo Tridentina præscripta, Seff. 4. servanda. decernente " Ut nemo suæ prudentiæ innixus, in re-, bus Fidei, & morum, ad ædificationem Doctrinæ , chriftianæ pertinentium, facram Scripturam ad " fuos feníus contorquens, contra eum len-" fum, quem tenuit, & tenet fancta Mater Ecclefia, " cujus est judicare de vero sensu, & interpretatione "Scripturarum facrarum, aut etiam contra unani-"mem confenfum Patrum, ipfam Scripturam S. in-" terpretari audeat, etiam fi hujufmodi interpretatio-, nes nullo unquam tempore in lucem edendæ forent.

#### §. V.

#### Unde Traditio innotelcit.

V. Ecclefiasticam Traditionem nobis manifestant vel concors Patrum Doctrina, qui uno consensu, aperte, frequenter, perseveranter idem docuerunt, & credendum Christianis tradiderunt, ut loquitur Vincentius Lirinensis in Commonitorio: vel Ecclesiæ oracula, quorum alia edita funt a Romanis Pontificibus Apoltolica controversias Fidei finientibus ex Romanæ Ecclesiæ Traditio in om-

facræ inter

.13

omnium Maxima, & antiquifima fenfa, in qua ea, que est ab Apostalis Tradicio, & annanciata hominibus mper con-TYSER. fides per fucce finnes Egifungurum pervenis afque ad nos. Tertailia Ad hanc estion Eadefram, grupter patentiarem principa. lizatem neceffe eft annen caavenire Ecclefium , bac eft , ens ; qui funt undique Fideles, in que femper conferonte eft es, que eft ab Apollulis, Traticio, ut loquitur S. Irenzus Lib. 2. adverfus Hærefes, cap. 3. Alia vero a Conciliis Generalibus in Spiritu fancto legitime congregatis, que funt Reprafentationes totias nominis Chri-Emi. Quoru quidem tanta elt auctoritas in Fidei controverfijs dirimendis, convocante, przfide, & confirmante Romano Pontifice, quem, ar capar membris, Concilio- venerando contui fuo przfuilfe Calcedonenfis Concilii um gene- Patres ad S. Leonem fcribentes teftantur ; ut S. Grealium au- gurius Mognus en le ficut quatuor Evangelia venerari, & fuscipere fit profeifus Lib. 1. Epitt. 24. n.n. Quia, inquit, corde creditur ad jultitiam, ore autem confelho fit ad falutem , ficut fanchi Evangelii quatuor Libros, fic quatuor Concilia fufcipere, & venerari me fateor, Nicznum feilicet, in quo perverfum Arii Dog-

toritas.

άπ.,

terorum porro, five in Oriente, five in Occidente deinde celebratorum, par est auctoritas, in Dei verbo fundata, Matth. 18. Ubi duo, vel tres congregati fuerint in nomine meo, illic ego in medio illorum sum. Et Actuum 15. ubi Apostoli in Concilio congregati ajunt : Visum est Spirisni santto , & nobis.

#### ARTICULUS IIL

#### De Fidei necessitate ad salntem.

#### §. I.

Nidem ad falutem consequendam esse necessariam, nemo jure dubitabit, cum scriptum sit ad Hæbreos xi. Sine Fide impossibile est placere Deo. Credere enim oportet accedentem ad Denm, quia est, O inquirentibus se remanerator sit. Christi etiam Domini aperta sententia est ( Marci ult. ) Qui non crediderit, condemnabitur. Et Joannis 3. Qui non credit, jam sudicatus est, quia non credit in nomine unigeniti Filii Dei. Hinc Clemens Alexandrinus Lib. 7. Stromatum, Fidem vocat, primam ad salutem inclinationem. S. Cyrillus Alexandrinus Lib- 4. in Joannem iplam appellat januam, & viam vita. S. Hieronymus in cap. 3. Epistolæ ad Galatas, ipsam nuncupat principium, & originem fiducia, & accessus ad Deum; S. Augustinus Lib. De Pradestinatione Sanctorum cap. 7. do- Fides hunum Dei, quo cetera impetrantur? Ex Fide (inquit) manz justi-dicis Apostolus, justificari bominem, non ex operibus, & falutis quia ipsa prima datur, ex qua impetrentur cetera, qua initium. proprie opera nuncupantur, in quibus juste vivitur. Iplam item vocat initium hominis christiani, Libro De Dono perseverantia, cap. 2. ", Quod enim est, inquit, initium verius chriftiano, quam credere in Chriftum? Fidem denique spiritalis ædificii fundamentum appellat Sermone 27. alias De verbis Apostoli 15. cap. 1. " Domus Dei ( inquit ) credendo fundatur, sperando Rom. 3. "erigitur, diligendo perficitur. Per Fidem autem nos justificari dicit Apostolus, Quia Fides est humana falucis initium, fundamentum, & radix omnis justificationis :

١Ç

ŝ

16

tionis; ut explicat Concilium Tridentinum Seffione 6. cap. 8.

Humanæ Eandem veritatem ratio ipla confirmat, fuæ tenuitationis im- tatis, imbecillitatis, ac infirmitatis confcia, quâ ad

res divinas cognoscendas extollere se non potest, nisi fupernaturali lumine collustrata, denique auctoritate freta. Unde S. Augustinus Libro De Moribus Ecclefie Catholice, cap. 11. ait : "Quia caligantes hominum "mentes consuetudine tenebrarum, quibus in nocte "peccatorum, vitiorumque velantur, perspicuitati "finceritatique rationis alpectum idoneum intendere "nequeunt; faluberrimè comparatum est, ut in lucem "veritatis aciem titubantem veluti ramis humanita-"tis opacata inducat auctoritas.

## \$. I I.

Fides ad falutem netessaria, non est fingularis fiducia, qua quis credat sibi remissa esse peccata, aut se esse prædestinatum ad vitam æternam.

Dogma Fi- II. Fides porro, quæ neceffaria eft ad falutem, non

reum declarat, Plalm. 18. Delicita quis intelligit? Ab sccultis meismundame, & ab alienis parce servo two. Id autem non folum frustra, sed & falso dixisset, si peccata quæcunque sibi esse remissa credidisset. Idem tursus docet Spiritus sanctus Proverb. 20. Quis potest disere : mundum est cor meum, purus sum a peccato? Ecclesias peccatum supra peccatum, & ne dicas & Misericordia Domini magna est, & multitudinis peccatorum meorum miserebitur. Et Eccle : cap. 9. Sunt justi, atque sapientes, o pera eorum in manu Dei : & tamen nessi bomo; ntrum amore, an odio dignus sit, sed omnia in sututur fervantur incerta, co quod universa aque eveniant justo, & impio. Et Apostolus 1. ad Corinthios 4. ait & Nibil mibi conscius sun, sed non in boc justificatus sun.

Fidem, quæ ad falutem, & ad juftificationem neceffaria eft, non effe fingularem illam fiduciam, qua quis certo credat fibi remissa effe peccata, aut se effe in numero Prædestinatorum ad vitam æternam, docet, ac definit Concilium Tridentinum contra Calvinianos Hæreticos Sessione 6. cap. 9. & Canonibus 12. 13. 14. 15. & 16. quorum hic est tenor.

Si quis dixerit, Fidem justificantem nihil aliud effe, quam fiduciam divina misericordia peccata remittentis propter Christum, vel cam siduciam solam esse, qua justificamur i Anathema sit.

Si quis dixerit, omni homini ad remifionem peccato rum affequendam neceffarium effe, ut credat certo, & absque ulla basitatione propria infirmitatis, & indisposi= tionis pescata sibi effe remissa. Anathema sit,

Si quis dixerit, hominem a peccatis absoluti, at justificari ex co, quod se absoluti, ac justificari certo credat; ant neminem vere offe justificatum; nssi qui credat se effe justificatum; & hac sola side absolutionem; & justifica= tionem perfici; Anathema sit.

1

Si quis dixerit, bominem renatum; & justificatum te= neri ex fide ad credendum se certo ese in numero præde= stinatorum, Anathema sit.

Si quis magnum illud, usque in finem perseverantia Tom, I. B de-

donum se certo babiturum absoluta, & infallibili certitudine dixerit : nisi boc ex speciali revelatione didicerit, Anathema sit.

Ad Fidem Justis quidem moralis interdum inest certitudo, divinam quod in statu gratiæ sint, sed cum illa probabilibus non pertidumtaxat conjecturis innixa sit, ad sidem divinam certitudo, non pertinet, quæ hæsitationem, & formidinem prorquæ intersum justis quentia Apostoli loca, Ad Romanos 8. Ipse Spiritus in statu testimonium reddit spiritui nostro, quod Filii Dei sugratæ sint. mus... Certus sum, quia neque mors, neque vita, &c.

neque creatura alia poterit nos separare a charitate Dei. 1. ad Cotinth. 2. Non spiritum bujus mundi accepimus; sed Spiritum, qui ex Deo est, ut sciamus, quæ a Deo donata sunt nobis. 2. ad Corinth. 1. Gloria nostra bæc est, testimonium conscientiæ nostræ, quod in simplicitate cordis, & finceritate Dei, & non in sapientia carnali, sed in gratia conversati sumus in boc mundo. Et cap. 13. Vosmetipsos tentate ssi estis in Fide. Issi vos probate. An non cognoscitis vosmetips, quia Christus Jesus in vobis est? nist forte reprobi estis.

Unde in. Teffimonium illud fcilicet, guod Spiritus fanctus

affectus etiam illi fentiant, qui justi non funt, ut nempe & Deum Patrem vocent, & quadam cordis teneritudine fermones de Deo, rebulque divinis non illubenter audiant, & fuavitatem quamdam experiantur. que lacrymas etiam elicit. Et cum offuse tenebre, onz infum impediunt hominem , ne peccata fua cognoscat, male fanam aliquando pariant confcientize tranquillitatem : Illi motus æquivoca figna funt, & quandoque fallacia. Unde Spiritu fancto his fignis teftimonium nobis perhibenti, quod filii Dei fimus, fidem adhibere teneremur, fi certo haberemus, illa effe a Spiritu S. At cum id obscurum maneat, non possimus, nec debemus certo credere nos esfe filios Dei fignis illis fuffragantibus : Sicut credere deberemus, & teneremur, fi expression testimonium per revelationem haberemus, par illi, quod per Prophetam Deus reddidit Davidi, dicentem ; a Transfulit Domi. 2 2. Reg. nus peccatam tuum a te: Et per Christum Magdalenz, b Remissa sunt ei peccata multa : Et Paralytico, c Remittuntur tibi peccata tua.

Hæc loci alterius Apostolici verba, d certus sum, non defignant certam animi perfuafionem, quæ fallere non poffit, sed conjecturalem, quæ signis illustribus innitatur. Hoc fenfu vox illa certus ufurpatur cap. 15. ejuldem Epiltolæ : Certus sum autem, fratres mei, or ego ipfe de vobis, quoniam or ipfi pleni eftis dilectione. Hoc sensu interpretati sunt græci Patres, de fiducia scilicet vehementi. Et hæc quidem responsio valeat, fi Apostolus in propria persona locutus esse videatur, & justos quoque eadem confidentia dicere posse putemus : Certus fum , Oc. At fi Apostolum certitudinem fidei intellexisse cum S. Augustino censeamus , dicendum eft, iplum in perfona propria, aut fingulorum Justorum non loqui, see totius generis Prædestinatorum, quibus ex maxima fiducia se adjunxit, quod figna illustria prædestinationis in se conspiceret. Loqui antem Apostolum de toto electorum genere, verba illa, quæ præmifit, oftendunt : Quis accusabit adversus Electos Dei ? Cum autem ait : Nulla creatura **90-**

12. 13. b Luc. 7. c Luc. s. d Rom. S.

38.

20

peterit nos feparare a charitate Dei, Charitatem non intelligit, qua Jufti, & Electi Deum diligunt, quafi ab ea excidere nunquam poffint, fed charitatem æternam, qua Deus Electos fuos complectitur, ad eorum vocationem, juftificationem, glorificationem, de quibus antea fuerat locutus, conlumandam; cujus charitatis tanta vis eft, & immutabilitas tanta, ut nulla prorfus creatura nos ab ejus finu divellere poffit, faciendo, ut ille nos amare definat, aut ut illius erga nos amorem fruftretur eventus.

Tertius locus ex 1. ad Corinthios fecundo capite, de Fidelibus, aut Justis omnibus non loquitur, sed de Apostolis, de quibus præmiserat: Sapientiam loquimur inter perfectos; Sapientiam vero non bujus sacali, neque principum bujus faculi,... sed loquimur sapientiam Dei in mysterio, qua est abscandita. Et, Nobis autem revelavit Deus, per Spiritum same, C.c. Et, Nos autem non spiritum bujus mandi accepimus, sed Spiritum, qui ex Deu est. Nec etium de omnibus, & singulis Dei donis, sed de mysteriis arcano Dei consilio præparatis,

& admirabiliter trahentis, fructum prædicationis fuæ expectans, Apostolico munere perfectus effet. Gloria nostra bac est, testimonium consciencia nostra, quod in fimplicitate cordis, & finceritate Dei, & non in sapientia carnali, sed in gratia Dei conversati sumus in boc mundo. Non enim alia scribimus vobis, quam qua legifis, & cognovistis,

Ouintus denique locus ex cap. 13. non probat hominem justum certo scire se esse filium Dei, & Chriftum inhabitantem in se habere : Enim vero cum Corinthios admoneat Apostolus, ut le ipsos probent, ac tentent, fintne in Fide, per quam Christus in illis inhabitet, ea de re certi non erant. Quod enim certum eft, probatione, & experimento nullo eget. At neque poltquam seipsum probavit quisque, de Christi in le ipfo inhabitatione absolute certus est, sed conjecturali tantum & probabili cognitione id novit. fignis suboblcuris persuasus. Quamquam non de fingulis Fidelibus ibi loqui Apostolus videtur, sed de tota, ad quam scribit, Corinthiorum Ecclesia, Vofmetipfos tentate, si estis in side : ipsi vos probate. An non cognoscitis vosmetips, quia Christus Jesus in vobis est? nis forte reprobi eftis.

#### ART'ICULUS IV.

#### Nullum opus aterna vita meritorium sine fide fieri potest. Nec tamen omnia opera infidelium sunt peccata.

**UM** fine Fide impossibile fit placere Deo : Fidesque 🖌 fit ad falutem æternam confequendam neceffaria. nt Articulo superiori probatum est: Hinc sequitur, nullum opus æternæ vitæ meritorium fine fide fieri posse. Non tamen omnia infidelium opera peccata funt. Ut enim docet Apostolus ad Rom, 2. Gentes que legem non babent, naturaliter ea, que legis sunt, faeinnt, ejusmodi legem non babentes, ipsi sibi sunt lex, qui oftendant opus legis scriptum in cordibus suis. Quem quidem Apostoli locum licet quandoque Patres de Gentibus ad fidem conversis interpretati fint: illum ta-

B 3

泡1

Michaelis laji propo-tio damata.

tamen nonnunguam de Gentibus in infidelitate manentibus expoluerunt, ac de his legitime exponi polle declararunt fummi Pontifices S. Pius V. & Gregorius XIII. cum banc Michaelis Baji propositionem proferiplerunt : " Cum Pelagio fentiunt , qui textum Apostoli , ad Romanus fecundo : Gentes, quæ legis funt, naturali-, ter faciunt ; intelligunt de Gentibus fidei gratiam non " babentibus. Ex hoc porro testimonio perspicuum eft, homines fine fide quædam legis divinæ præcepta adimplere : At nemo dixerit, opera, quibus præcepta legis adimplentur, effe peccata : Non omnia itaque infidelium opera funt peccata.

Ouædam nfidelium pera fe-undum jutitiæ reguaudantur.

Id ex hoc ipio Apostoli loco S. Augustinus confirmat Libro de Spiritu , & Littera , cap. 27. "" Si au-" tem ( inquit ) hi, qui naturaliter, quæ Legis funt, faciunt, nondum funt habendi in numero eorum, quos Chrifti juffificat gratia, fed in eorum potius, am merito quorum etiam impiorum, nec Deum verum veraciter, justeque colentium, quædam tamen facta vel legimus, vel novimus, vel audimus, quæ fecundum juftitiæ regulam non folum vituperare non pollumus;

non omni modo deletum est per vetustatem "". Porro fi quædam infidelium opera secundum justitiæ regulam merito laudantur, bona prosecto sunt, non solum officio, sive secundum substantiam, sed etiam ratione sinis. Vix quidem inveniuntur, quæ recto fine siant, si diligentius discutiantur : sed tamen inveniuntur aliqua, quæ ob sinem honestum, rectæque rationi, & legi naturali, sive reliquiis imaginis Dei, in animis eorum non omnino detritis, convenientem aliquando fiant.

Præterea, varia infidelium opera in Sacra Scriptura maxime laudantur, quæ fane fi mala fuiffent, nullam laudem promererentur, Exodi cap. I. laudantur obstetrices Ægyptiæ quod contra Pharaonis mandatum Hebrzorum masculos non interfecerint, sed eos pio quodam affectu fervaverint; cujus quidem pietatis mercedem temporalem ipfas a Deo recepiffe Scriptura testatur ; Qnia timuerunt obstetrices Deum, adificavit illis domos. Equo etiam animo dici non poteft.peccaffe Abimelech reddendo Abrahæ Saram uxorem ejus intactam, & falvum conductum eis præbendo, & munera largiendo. Quod quidem factum fummopere prædicat S. Ambrofius Libro 1. De Abraham, cap. 11. Quis etiam dixerit, peccasse Cyrum, & Darium, Reges Perfarum, cum Templum Domini Hierosolymis instaurari curarunt? ( 1. Esdre 2. & 6.) Quis' Alluero crimen imputet, quod Mardocheum exaltaverit, Aman verò justo supplicio affecerit? ( Effber. 6. 7. & 8. ) Quis Galaaditis vitio vertat, quod Davidi, & eius Exercitui munera dederint, & cibos suppeditaverint, cum ad id officii ipfi exhibendum impulfi fuerint honefto dumtaxat affectu, quia nimirum fufpicati funt populum fame, & siti in deserto fatigari? ( 2. Reg. 17. ) Quis humanitatis officium Apoltolo Paulo a Barbaris exhibitum damnet, cum in Scriptura platimum commendetur? (A&. 28.) Quis denique infideles peccare dixerit, cum parentes colunt, amicos diligunt, fratres falutant? (Matth. 5.)

Sed & S. Angustinus Epist. 144. alias 130. laudat B 4 Polo-

Polemonis Ethnici continentiam, donumque Dei fuiffe docet, quamvis illi tantum ad prasentis vita honeflatem non ad futura immortalitatem valuerit.

Et Epift. 164. alias 99. cap. 2. [cribit, Infidelium plurimos, excepto Dei cultu, in quo erraverunt, colentes vana, & creaturæ potius, quam Creatori fervientes, ""In ceteris moribus parlimoniæ, continentiæ, caltitatis, fobrietatis, mortis pro patriæ falute "contemptus, fervatæque fidei non folum civibus," verum & hoftibus, imitandos merito proponi. Opera porro, quæ imitanda merito proponuntur, nemo nifi infipiens peccata effe dixerit.

Præterea, Libro De Gratia Christi, cap, 24. diferte docet, lenitatem Regis Affueri in Judæos ex interiori Spiritus Sancti impulsu fuisse, & motum bonæ voluntatis: Indeque probat, Deum interna, atque occulta, mirabili, ac ineffabili potestate, operari in cordibus bominum, non solum veras revelationes, sed etiam bonas voluntates. Quis vero ita demens est, ut bonæ voluntatis motum, & soetum Spiritus sancti, peccatum ullo modo esse diverit?

Hzc porro mens effe videtur Apostoli, Non enim hic agit Apostolus adversus Ethnicos, qui Fide chrifinga carebant, fed de infirmis in Fide loquitur, id eft, de Chriftianis, qui nondum doctrina Fidei satis eranț inflituți, ut crederent discrimina ciborum in Lege Mofaica præscripta, non jam esse necessario obser-'vanda post Evangelicz Legis promulgationem, nihilque in cibis per se immundum esse. Itaque Fides hic accipitur pro persuasione, qua quis credit, aut existimat aliquid sibi licitum esse. Sensus igitur est, Omne, quod agit homo, non perfuafus id fibi-licere, fed yel illicitum pptans, vel dubitans utrum liceat, nec ne, peccatum eft. Ita hunc locum expofnerunt S Jo. Chryfostomus, ceterique post eum græci Interpretes : inter Latinos vero Auctor Commentariorum inter S. Ambrofii Opera editorum, Hugo a S. Villore & ut de aliis taceam, Patres etiam Conc. Lateranensis sub Innocentio III. can. 41. cujus hæc funt verba: Quoniam omne, quod non est ex fide, peccasum est, Synodali judicio definimus, ut nulla valeat absque bona fide prascriptio tam canonica, quam civilis, Quæ bona fides reperiri potest etiam in hominibus a Christi Fide alienis. Si vero nomine Fidei Theologica virtus intelligatur, ut S. Augustinus, & alii fæpe intellexerunt, fic exponendus eft hic locus, ut peccatum fit, quidquid non est ex Fide, & procedit ex infidelitate, five quod fit propter finem infidelitatis; non autem, quod procedit ex honestate, five quod fit ex regulis rationis, & ex lege naturæ.

Igitur quotiescumque infidelis homo opus aliquod per le, & officio bonum, refert ad cultum idoli, aut ad alium pravum finem, opus pravo fine, & mala intentione vitiatur, & peccatum est. Et hoc fensu S. Augustinus Lib. De Nuptiis, & Concupiscen- Opus per tia cap. 3. negat, " Pudicum veraciter dici, qui fe bonum " non propter Deum verum fidem connubii fervat & mala in. "uxori. Ét cap. 4. ait : " Quomodo vera ratione tentione vi "pudicum corpus afferitur, quando a Deo vero iple tiatur, , animus fornicatur? Hoc fenfu Libro 4. Contra Ju-

pravo fine,

2<u>5</u>.

26

lianum, can. 3. Non officies, fed finibus a vities difcommunas effe mirtates alserit. Officium eft . quod faciendum eft. Finis vero, propter quod faciendum eft. ... Cum itaque facit homo aliquid, ubi peccare , non widetur , fi non propter hoc facit , propter quod " facere debet, peccare convincitur, Refellit feilicet Palianen - qui habitus quolcumque ex officio bonos et veras elle virtures propagnabat, licet finis illorum di proximus effer malus, & inhoneltus, v. g. veram mentur appellabat juftitiam, que referebatur ad finem avaning. ... Ot veram ongaris appellare juftitiam (mi , quit S. Augustinus) etiam cujus dominam reperis "avaritiam. Signidem manus abitinere ab alieno, fi » officium cogites , poteft videri elle juftitia: Sed cum " quaritur, quare fat, & reipondetur : Ne plus pe-, cumia litibus percat ; quomodo jam hoc factum » verz potenit elle jultitiz , cum ferviat avaritiz ? Hoc fenia, peccatam effe afferit, nadum operire, in quantum non eft ez Fuit-, fi nempe infidelis de bono illo opere in libero arbitrio, & non in Domino glotietur . id eft , fi naturg , liberique arbitrii viribus ,

mnm bonum, & honeftum, ut ex aliis S. Augustini locis probatum est, omnia infidelium opera non finit peccata.

Fatendum tamen eft, bona opera, quæ interdum finnt ab infidelibus, eos non efficere bonos. Unde voluntatem illorum arborem malam S, August, vocat, respectuque illorum verum esse docet, quod a Domino dictum elt: Non posest arbor mala fructus bonos facere : Quia bona opera, quæ faciunt, non ipforum sunt, sed Dei, id est, non ipsorum malæ voluntati, fed Deo tribuenda funt. Et bona hujufmodi opera non faciunt infideles, cum agunt ex infidelitate, sed cum agunt ex bono, quod in natura humana refidnum eft, lumine vultus Dei super omnes homines fignato, ex recta ratione, & lege naturz. Quamobrem Deo placent opera bona infidelium, sed infideles ipli Deo propterea non placent, quia impoffibile est placere Deo fine fide per dilectionem operante. Hoc leníu S. August. ibidem ait : "" Porro fi vitium eft male milereri, proculdubio vitium est infideliter opera que misereri. Quod si & ipsa per seipsam naturali com- dam infidepaffione opus est bonum; etiam isto bono male uti-lium tur, qui infideliter utitur, & hoc bonum malefacit, illi tamen oui infideliter facit : Qui autem male facit aliquid, infideles profecto peccat Ex quo colligitur, etiam ipía bona Deo proopera, quæ faciunt infideles, non ipforum elle, fed pterea non illius, qui bene utitur malis. Ipforum autem effe peccata, quibus & bona male faciunt, quia ea non fideli, sed infideli, hoc est, stulta & noxia faciunt voluntate: Qualis voluntas, nullo Christiano dubitante, arbor est mala, quæ facere non potest nifi fructus malos, id est, sola peccata. Omne enim, velis nolis, quod non eft ex fide, peccatum eft. Et ideo Deus istas arbores non potest diligere, & fi tales permanserint, disponit excidere: Quia fine fide impoffibile est placere "". Hinc animum infidelis, quamdiu in infidelitate manet, tenebrolum elle, & foedum S. Augustinus afferit, ficut contra justi animus folendidus est, ac Deo gratus, quamdiu charitatem fer-

Deo placent.

1

fervat, quantumvis in peccata venialia fæpius impingat: fed omnem infidelis actionem tetram effe, & tenebrofam, S. Augustinus non cenfet; immo nonnulla infidelium opera Dei dona effe docet, laude digna, imitanda, quamvis per illa justi, & boni non evadant, ut contendebat *Julianus* Pelagianus. Sicut ergo peccata venialia, quæ committi justus, iniqua funt, & Deo displicent, & tamer justos ipfe Deo gratus eft: Ita bona opera, quæ funt taliquando ab infidelibus, bona funt, & Deo placent, cujus lunt dona; fed tamen infidelis animus tenebrofus, ac fædus

Matth. 6.

28

eft. Hoc fenfu S. Augustinus ait ibid. ". At ergo intellige, quod ait Dominus : Si oculus tuus nequam est, totum corpus tuum tenebrosum erit ; si autem oculus tuus simplex est, totum corpus tuum lucidum erit ; Et hunc

Opera non oculum agnosce intentionem, qua facit quisque, unt abso- quod facit, & per hoc disce eum, qui non facit opeute bona, ra bona intentione fidei bonæ, hoc est, ejus quæ per uæ non iunt intendilectionem operatur, totum quasi corpus, quod ilione fi- lis, velut membris, operibus constat, tenebrolum

ternam, regnumque perducere: Scito nos illud bonum hominum dicere, illam voluntatem bonam. ilud opus bonum, fine Dei gratia, quæ datur f per unum Mediatorem Dei, & hominum, nemini poffe conferri : per quod folum homo poteft ad ætermm Dei donum regnumque perduci. Omnia proinde cetera, quæ videntur inter homines habere aliquid laudis, videantur tibi virtutes veræ, videantur opera bona, & fine ullo facta peccato. Quod ad me pertinet, hoc scio, quia non ea facit voluntas bona i Voluntas quippe infidelis, atque impia non est bona. Dicantur fecundum te hujufmodi voluntates arbores bonz, fufficit, quod apud Deum steriles sunt, ad per hoc non bonz ; fint inter homines fructuosz, inter quos funt & bonæ, te auctore, te laudatore, fi vis etiam plantatore; dum tamen illud, velis nolis, obtineam, quod amor mundi, quo quilque amicus eft hujus mundi, non est a Deo, amorque fruendi quibulcumque creaturis line amore Creatoris, non est a Deo. Per hunc amorem Creatoris bene quifque utitur etiam creaturis. Sine hoc amore Creatoris nullis quisquam bene utitur creaturis. Hoc ergo amore opus eft, ut bonum beatificum fit, & pudicitia conjugalis """

Non posse hominem fine fide quidquam præstare, quo vitam æternam mereatur, folum vult S. Augustinus Epist. 194, alias 105. ad Sixtum, cum scribit : Reftat igitur, ut iplam fidem, unde omnis justi- ma gratia tia sumit initium, non humano, quod isti extollunt, tribuamus arbitrio, nec ullis præcedentibus meritis, quoniam inde incipiunt bona, quæcumque funt, merita, fed gratuitum donum Dei effe, fateamur, fi gratiam veram, idest, fine meritis cogitamus # Opera quippe bona fiunt ab homine : fides autem fit in homine, fine qua illa a nullo fiunt homine. Omne enim, quod non est ex fide, peccasum est. Quapropter, ne fe, vel ipfius orationis meritum extollat, eriamfi ad vicendas temporalium rerum cupiditates

Fides pris

29

Rott, 140

ι

Mare. 1.24. cebant, Scimus, qui sis, Filius Deis Ergo tu ama : quia charitas cam fide ipla te perducit ad pacem. Quam pacem? veram pacem, plenam pacem, folidam pacem, fecuram pacem, ubi nulla peftis, nullus hoftis. Ipfa pax eft finis omnium defideriorum bonorum; (inquit S. August. Set. 168. alias 17. ex Homillis quinquaginta.) Et Tract. 10. in Epiltolam S. Joannis explicans hæc verba i Omnis, qui credit, quod Jesus fit Christus, ex Deo natus est, ait: ", Quis eft, qui non credit, quod Jefus fit Christus ? Qui non fic vivit, quomodo præcepit Christus, Multi enim dicunt, credo. Sed fides fine operibus non falvate Opus autem fidei ipla dilectio eft, dicente Paulo Apostolo: Et fides, que per dilettionem operatur. Sine dilectione fides Inanis eft. Cum dilectione Fides Christiani, fine dilectione fides dæmonis. Nescio quis non vult credere in Christum, adhuc nec dæmones imitatur. Jam credit in Christum, fed odit Christum: Habet confessionem fidei in timore poenæ, non in amore coronæ : Nam & illi puniri timebant. Adde huic fidei dilectionem, ut fiat fides, qualem dicit Apostolus Paulus: Fides, que per dilectionem operatur: Galat. 5. Invenisti Christianum, invenisti civem Jerusalem, invenifti civem Angelorum, invenifti in viam fuspirantem peregrinum ? adjunge te illi, comes tuus eft, curre cum illo, fi tamen & tu hoc es .....

Ad iftud Dogma probandum duabus etiam Evangelicis Parabolis Patres utuntur; altera de decem Virginibus, quarum eas, quæ acceptis lampadibus non fumplerunt oleum fecum, Christianos charitatis, ac bonorum operum expertes fignificare Patres docent ; qua de re legendus est S. Augustinus Sermone 93. alias 23. de Verbis Domini, & S. Gregorius Magnus Homilia t2, in Evangelia : Altera de homine in convivium Nuptiarum ingresso, sed non induto veste nuptiali, quam quidam vestem charitatem interpretantur; cum alioquin homo ille fine Fide in convivium Regis, id eft, in Ecclefiam Chrifti ingredi non potuerit. Qua de re S. Augustinus Sermone 90. alias 14.

s. Joan, s.

ex editis a Sirmondo : 2 Illa vestis est, inquir, Que vestis n non habent, nisi boni, in convivio relinquen- nuptialia. fervandi ad convivium, quo nullus malus ac-; , per Domini gratiam perducendi, ipfi habent in nuptialem. Quæramus ergo inter Fideles. funt, qui habent aliquid, quod mali non habent, sfa erit vestis nuptialis. Si Sacramenta dixerimus. tis quemadmodum fint bonis, malifque comia. Baptilmus eft? Sine Baptilmo quidem nemo Jeum pervenit : Sed non omnis, qui habet Baptifa ad Deum pervenit. Non ergo pollum intelligeaptilmum effe veitem nuptialem, id eft, ipfum amentum; quam vestem video in bonis, video alis. Forte Altare est, vel quod accipitur de Al-Videmus quia multi manducant, & judicium manducant, & bibunt. Quid ergo eft? Jejuna-Jejunant & mali, Ad Ecclefiam concurritur? corrunt & mali. Postremo miracula fiunt? Non m boni faciunt, & mali, fed aliquando non fat boni... Quæ est ergo vestis illa nuptialis? : eft vestis nuptialis: FINIS autem præcepti est 1, Tim, 14 itas de corde puro, & confcientia bona, & fide ficta """

lenique Dogma istud a Synodo Tridentina confirum eft Seffione cap. 7. & Canone 28. is has funt verba : Si quis dixerit, amissa per pecmgratia, fimul & Fidem semper amitti, aut Fidem, remanet, non effe veram Fidem, licet non fit viva; eum, qui Fidem sine charitate babet, non esse chrium, Anathema sit.

#### ARTICULUS VL

#### Fidei capita (unt evidenter credibilia,

uamvis enim Fidei natura constare fine obscuritate non posit, & e Christianorum albo expun- motiva di fint, qui in Christo credendum negant, nisi dita ratione, ut probat S. Augustinus, Lib. de Utite credendi. Quamvis præcipua, ac propria caufa i sit interior ille Dei afflatus, quo ad affentiendum Com. I. rebus

Que fint credibili. tatis,

٩ſ

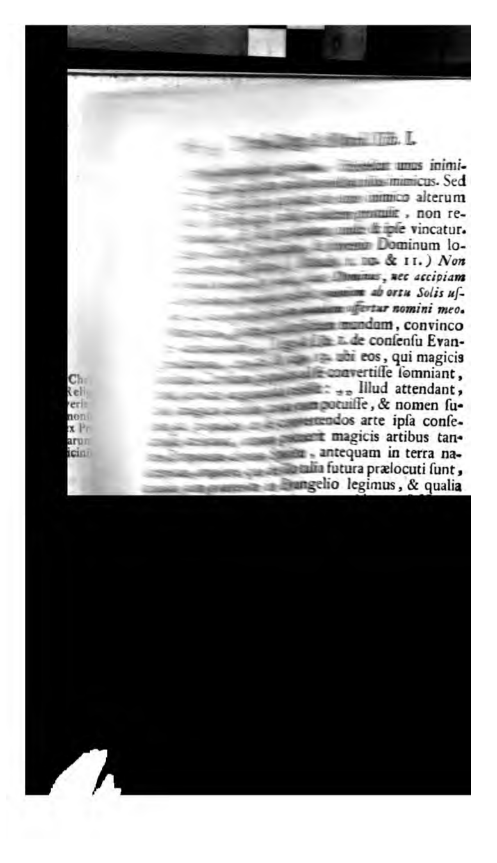
#### Theal Most & Word Title, II.

rebus alo en revelatis impelliment .... Eccelant tamera externa quadam administalia, quillas veil filitei (fermitter was, vet fides and datte minoritor; argumentationes (efficet ex catione utilize, invitte, condenues, age fundeant effer credibility, more prover all crediendans proponunter a Des . E in Excitita ... infilippe grudentie humane leges preferieres att filles alinittheur. Unde Propieta at Milmo 32 Tiffinomia met eredintia fatta fant minit. Hinr autem arguments. men in Schulis motive cretificitatis annellantur, pemonte en Prophetarum matimite, en minerilis, ex hominum confentio . en Evangelli propagatione. et conflantia Martyrum, es dudhine chrittane findi. that's

Civillianz Prophetarum vaticimis plemane Fulei moltre Myteligionis fferia prenunziara func., que en profilis mudio evenereritar de nunt, quo multo ante fuerant prænunciata. Prophetia n Pronie- porro a faio Deo effe ponett- aui uni futurorum coarun va- gnitionem Sapientes adjudicant. Et cette cum Prophetia fit narratio cerum futurarum, que ex naturalibus caufis prævideri non pollimit, ejus andhor fu-

quam non videmus, sed speramus. Légatur finns Libro de fide rernus, que non vidensur, & 5.

a vero responderent Ethnici, confecta este va. librolque Prophetarum a Christianis ex post politos; fiquidem Judzorum teltimoniis lulime refellerentur. ""De Prophetia (inquis S. uns Tractatu 35 .. in Joan. ) convincimus icentes paganos. Quis est Christus? Diinns. Cui respondemus : Quem prenuntia-Prophetze. Et ille, Qui Prophetze? Recitamus Jeremiam, alios fanctos Prophetas, dicimus illum venerint, quanto tempore m ejus præcesserint. Respondet aliquis eoni Prophetz? Nos recitamus, qui nobis quoitantur. Et ille, Qui funt hi Prophetz? Nos emus: Qui & prædixerunt ea, quæ fieri videille, vos, inquit, vobis ista finxistis, vidistis ea quasi Ventura prædicta essent, in libris, quiniftis, conferipfiftis. Hie contra inimicos paecurrit nobis aliorum testimonium inimicooferimus Codices a Judzis, & respondemus, & vos. & illi fidei nostræ estis inimici. Ideo int per gentes, ut alios ex aliis convincamus · Codex Ifaiz proferatur a Judzis, videamus bilego (cap. 53.) Sicut ovis ad immolandum ft, I ficut agnus coram tondente fuit fine voce. spernit os sum : in humilitate judicium ejus sub-E: Livore ejus fanati fumus 1 omnes ut oves erra-5 ipfe traditus est pro peccatis nostris. Ecce luea. Alia proferatur, Pfalmus aperiatur, etiam edicta paffio Christi recitetur. ( Plalm. 21, 17.) t manus meas, & pedes meos, dinumeraverunt la mea i ipfi vero confideraverunt, O conspexerunt iserunt sibi vestimenta mea, & super vestem means fortem, Apud te laus mea, in Ecclesia magna r tibi. Commemorabuntur, & convertentur ad munivers fines terra, & adorabunt in conspetin versa patria gentium, quia Domini est reguum ; Сз



Quod fi per Apostolos Christi, ut eis crederetur prædicantibus, ista miracula facta esfe negant infideles : "Hoc unum nobis grande miraculum fufficit, quod "terrarum orbis fine ullis miraculis credidit; (inquit "S. Aug. Lib. 22. de civitate Dei, cap. 5. ) Quif-, quis adhuc prodigia, ut credat, inquirit, magnum " est ipse prodigium, qui mundo credente non cre-"dit; (inquit idem Pater cap. 8.

Tertium argumentum petitur ex hominum con- Ex homifensu in Religionem, quæ tam multa credenda pro- num con. ponit sensibus repugnantia, rationis perceptionem, comprehensionemque superantia ; Quæ præcepta tradit ardua, duraque hominibus ad voluptates pronis, scilicet inimicorum dilectionem, voluptatum fugam, divitiarum, honorumque contemptum, mortificationem carnis.

Ouartum, ex Evangelii prædicatione a viris pau- Ex Evanperious, & ignobilibus facta, qui divino afflatu, Spi- gelii præ-dicatione, ritus fancti in eos illapfi munere, fummam fapien- & Ecclefiz tiam, & facundiam subito confecuti, turbas innu- propagatiomeras non folum simplicium, sed sapientissimorum ne a viris hominum, ad eam Religionem amplectendam ad- bus, ignoduxerunt. Qua de re S. Paulus 1. ad Corinthios 1. bilibus, & fcribit : Non enim misit me Christus baptizare, sed evan. rudibus fagelizare, non in sapientia verbi, ut non evacuetur Crux Christi. Verbum enim Crucis pereuntibus quidem styltitia est; iis autem, qui salvi fiunt, id est nobis, Dei virtus est. Scriptum est enim : Perdam sapientiam sapientium, & prudentiam prudentium reprobabo. Ubi sapiens? Ubi scriba ? Ubi conquisitor hujus saculi ? Nonne sultam fecit Deus sapientiam bujus mundi? Nam quia in Dei supientia non cognovit mundus per supientiam Deum, placuit Deo per stultitiam prædicationis salvos facere credentes. Quoniam & Judai signa petunt, & Graci Sapientiam quarunt ; nos autem prædicamus Christum cru. cifixum, Judais quidem scandalum, Gentibus autem stultitiam, ipfis autem vocatis Judais atque Gracis Chrifum Dei virtutem, & Dei sapientiam : Quia quod stulsam eft Dei, sepientins eft hominibus; & quod infirmum eß<sup>.</sup>

fenfu.

ċta.

C 3

38

ef Dei, fortius est hominibus. Videte enim vocationem ensem, fratres, quia non multi sapientes secundum carmen, un multi potentes, non multi nobiles; sed qua salar sent mundi, elegit Deus, ut confundat sapientes; confirma mundi elegit Deus, ut confundat fortia, O contemptibilia elegit Deus, O ea, contemptibil

Quintum acquimentum petitur ex conftantia Marpetitur infiniturum properiodum, qui pro Fide chridiana esquilita crudelitatis (inpplicia, mortefque acactualitatis observant : & namen gravillamis perfecutioabas probiberi ; ac deterreri non potuerunt homires assameri, omnium gentium, omnis fexus, ætatis, cruschtorris, nobiles, prudentes, doch, ab amporternate Ratagione, quam inculi Poteflates perfeconstante capas Profeillares morti definati erant: Imme Societia his perfecuitionitus crevit, Martyriis constantesti. Hing: Terralianas Applogetici, cap. 50. illudunt. Nec intelligitis, o mileri, neminem elle, qui aut fine ratione velit pœnam subire, aut tormenta fine Deo possit sultinere "".

Sextum argumentum petitur ex Doctrinæ christia- Match. 5. næ Anctitate, Lex enim Domini immaculata, con. & Luc. 6. vertens animas, non exterius dumtaxat corruptos 1. Cor. 6. hominum mores emendans, sed interius, pravasque 1, Petr. 2. concupilcentias exfeindens, innocentiam autem, & & 3. fanctimoniam imperans, charitatem - pudicitiam non corporis tantum, sed animi ; divitiarum contemptum, inimicorum dilectionem, beneficentiam, milericordiam, humilitatem, modestiam, mansuetudinem, in rebus adversis patientiam, cupiditatum, Ex Religiocarnifque mortificationem. Hinc Tertullianus Apolo- nis Chrigetici 45. ", Innocentiam, inquit, a Deo edocti, itianze fan-& perfecte novimus, ut a perfecto Magiltro reve- clitate. latam, & fideliter custodimus, ut ab incontemptibili Dispectore mandata. Vobis autem humana æstimatio innocentiam tradidit, humanitatem dominatio imperavit. Inde nec plenæ, nec adeo timendæ eftis disciplinæ ad innocentiæ veritatem. Quanta est prudentia hominis ad demonstrandum, quid vere bonum ? Quanta auctoritas ad exigendum ? Tam illa falli facilis, quam ista contemni. Acque adeo, quid plenius dictum est: Non occides, an vero, ne irascaris quidem? Quid perfeçtius prohibere adulterium, an etiam ab oculorum folitaria concupiscentia arcere ? Quid eruditius de maleficio ; an & de maleloquio interdicere? Quid instructius injuriam non permittere, an nec vicem injurize finere ? Et alibi, Christianos, Non aliunde magis noscibiles effe ait, quam de emendatione vitiorum pristinorum "".

Doctrinæ christianæ fanctitas confirmatur S. An. guftini verbis ad Ecclefiam, Libro de Moribus Ecclefia catholica, Cap. 30. "" Merito Ecclesia catholica Mater Christianorum verissima, non solum iplum Deum, cujus adeptio vita est beatissima, puriffime, atoue castiffime colendum prædicas ...

C 7

Sed

Sed etiam proximi dilectionem, atque charitatem ita complecteris, ut variorum morborum, quibus pro peccatis fuis animæ ægrotant, omnis apud te medicina præpolleat. Tu pueriliter pueros, fortiter juvenes, quiete fenes, prout cujulque non corporis tantum, fed'animi ætas eft, exerces, ac doces. Tu feminas viris fuis , non ad explendam libidinem, fed ad propagandam prolem, & ad rei familiaris focietatem, cafta, & fideli obedientia fubjicis. Tu viros conjugibus non ad illudendum imbecilliorem fexum, fed finceri amoris legibus præficis. Tu parentibus filios libera quadam fervitute fubjugas, parentes filiis pia dominatione præponis. Tu fratribus fratres religionis vinculo firmiore, atque arctiore, quam fanguinis nectis. Tu omnem generis propinquitatem, & affinitatis neceffitudinem, fervatis naturæ, voluntatisque nexibus, mutua charitate conftringis. Tu dominis fervos non tam conditionis neceffitate, quam officii delectatione doces adhærere. Tu dominos fervis, fummi Dei communis Domini

mine purgato, atque fanctificato, fatis appareat, Deut. 4. quam divine dictum fit : Ego fum ignis confumens : Luc. 12. Jgnem veni mittere in mundum ", »

Credibilitatis eorum, quæ ab Ecclefia catholica Evidentia credenda proponuntur, evidentiam confirmat S. Aug. credibilita Lib, contra Epistolam Manichai, cap. 4. "" In ca- tis corum, tholica Ecclesia, inquit, ut omittam fincerissimam sa- elcia pientiam, ad cujus cognitionem pauci spirituales tholica proin hac vita perveniunt, ut eam ex minima quidem ponuntur, dogmatum parte, quia homines funt, sed tamen fine dubitatio- a S. Augune cognoscant (ceteram quippe turbam non intel- stino ligendi vivacitas, fed credendi fimplicitas tutiffimam monftrata. facit;) Ut ergo hanc omittam fapientiam, quam in Ecclefia effe catholica non creditis; multa funt alia, quæ in ejus gremio me justissime teneant. Tenet consensus, populorum, atque gentium: Tenet auctoritas miracu-lis inchoata, spe nutrita, charitate aucta, vetustate firmata : Tenet ab ipfa Sede Petri Apostoli, cui pascendas oves fuas post Refurrectionem Dominus commendavit, ulque ad prælentem Epilcopatum fuccellio Sacerdotum. Tenet postremo ipsum Catholicæ nomen, quod non fine caula inter tam multas hærefes fic ifta Ecclefia fola obtinuit, ut cum omnes Hæretici fe Catholicos dici velint, quærenti tamen peregrino alicui, ubi ad Catholicam conveniatur, nullus Hæreticorum vel Bafilicam suam, vel domum audeat oftendere. Et Libro de Utilitate credendi, Cap. 14. Miraculis conciliavit auctoritatem, auctoritate meruit fidem, fide contraxit multitudinem, multitudine obtinuit vetustatem, vetustate roboravit Religionem "".

Verum nihil præclarius ea de re dici potett his, quæ S. Augustinus congerit Epistola 137. alias 3. ad Volulianum. ""Quem, inquit, non moveat ad credendum tantus ab initio iple rerum gestarum ordo, 🗞 ipfa connexio temporum , præterítis fidem de prælentibus faciens, priora posterioribus, & recentioribus antiqua confirmans. Eligitur unus ex gente Gen. 18. Chaldæorum, pietate fideliffima præditus, cui promilla divina post tantam sæculorum seriem novisi-

- 1

Çs

mis

Gen. 12.

Gen. 11,

Exod. It.

mis temporibus complenda prodantur, atque in ejus femine omnes gentes habituræ benedictionem prænuntiantur, Hic unum verum Deum colens univerfitatis Creatorem gignit filium fenex, de conjuge, quam spe pariendi penitus destitutam sterilitas, ætafque jam fecerat. Propagatur ex illo numerofillimus populus, multiplicatus in Ægypto, quo illam ftirpem ex orientalibus partibus, promiffis, effectisque crebrescens dispositio divina transmiserat. Educitur ex Ægypti fervitute gens valida, horrendis fignis, atque miraculis, pulfisque impiis gentibus, in terram promiffionis perducta, & conftituta, regno etiam sublimatur. Deinde prævalescente peccato, facrilegis aufibus Deum verum, qui eis tanta beneficia contulerat, sapissime offendens, variisque flagellata cladibus, & prosperitatibus consolata, usque ad Chrifti Incarnationem, declarationemque perducitur. Quem Chriftum Dei Verbum, Dei Filium, Deum in carne venturum, moriturum, refurrecturum, in Cœlum afcenfurum, præpollentiffimo fuo nomine in omnibus gentibus dicatos fibi populos

przcepta. Numero exigui per mundum diffeminantur, populos facilitate mirabili convertunt, inter inimicos augentur, perfecutionibus crefcunt, per afflidionum angustias usque in terrarum extrema dilao tantur. Ex imperitifimis, & abjectifimis, ex paucifimis illuminantur, nobilitantur, multiplicantur, præclariffima ingenia, cultiffima eloquia; mirabilesque peritias acutorum, facundorum, atque doctorum subjugant Christo, & ad prædicandam viam pietatis, falutisque convertunt. Alternis adversitatibus, & prosperitatibus rerum, patientiam, & temperantiam vigilanter exercent : nundo declinante in extrema, fessique rebus ætatem ultimam protestante, multo fidentius, quia & hoc prædictum eft, æternam civitatis cœleftis felicitatem expectant. Atque inter hæc omnia contra Ecclefiam Christi impiarum gentium infidelitas fremit : Evincit illa patiendo, & inconcullam fidem inter oblistentium fævitiam profitendo, Revelatæ veritatis, quæ diu promiffis myfticis velabatur, Sacrificio fuccedente, illa Sacrificia, quibus hoc figurabatur, Templi ipfius eversione tolluntur: Reproba per infidelitatem gens ipía Iudæorum a sedibus extirpata, per mundum usquequaque dispergitur, ut ubique portet Codices fanctos, ac sic Prophetiæ testimonium, qua Christus, & Ecclesia pronuntiata est, ne ad tempus a nobis fictum exiltimaretur, ab ipfis adverfariis proferatur, ubi etiam iplos prædictum eft non fuisse credituros, Templa, & simulacra dæmonum, ritusque facrilegi paulatim, atque alternatim fecundum prædicta prophetica lubvertuntur. Hærefes adverfus nomen Christi, sub velamento tamen nominis Chrifti, ad exercendam Doctrinam fanctæ Religionis, ficut prænuntiatæ funt, pullulant. Hæc ompia ficut leguntur prædicta, ita cernuntur impleta, atque ex his jam tot, & tantis, quæ restant, expectantur implenda. Tandem mens avida æternitatis, vitæque præfentis brevitate permota, contra hujus divinæ auctoritatis lumen, culmenque contendat ""?

"» Quæ

"" Quæ disputationes, quæ Litteræ quorumlibet Philofophorum, quæ Leges quarumlibet civitatum. duobus præceptis, ex quibus Christus dicit totam leogem, Prophetalque pendere, ullo modo funt comparandæ : Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, & ex tota anima tua & ex tota mente tua : Et diliges proximum tuum tamquam teipfum ? Hic Phylica, quoniam omnes omnium naturarum caufæ in Deo Creatore funt. Hic Ethica, quoniam vita bona, & honefta non aliunde formatur, quam cum ea, quæ diligenda funt, quemadmodum diligenda funt, diliguntur, hoc eft, Deus, & proximus, Hic Logica, quoniam veritas, lumenque animæ rationalis, nonnifi Deus eft. Hic etiam laudabilis Reipublicæ falus, neque enim conditur, & custoditur optime civitas, nifi fundamento, & vinculo fidei, firmæque concordiz, cum bonum commune diligitur, quod fummum, ac veriffimum Deus eft, atque in illo invicem finceriffime fe diligunt homines, cum propter illum fe diligunt, cui, quo animo diligant, occultare non poffunt "".



In hoc S. Augustini loco breviter expositum habes quidquid afferri potest luculentius ad demonftrandam christianæ Religionis veritatem, & evidenter effe credibilia, quz in ipfa credenda proponuntur. Id confirmat Libro 22. de Civitate Dei, cap. 5, 6, & 7. ubi post multa luculenter, ac eleganter isto de argumento dicta, fic concludit : "" Legebantur præconia præcedentia Prophetarum, concurrebant oftenta virtutum, & persuadebatur veritas nova consuetudine : non contraria rationi, donec orbis terræ, qui perfequebatur furore, fequeretur fide ,, ...

Argumenta tamen ex motivis credibilitatis petita, Argumenta non funt causa, cur Fidei capitibus assentium præbea- extrinsea mus, sed Deus quatenus prima veritas revelans est causa, eur Ratio enim instrumentum est fidei, non causa cre-Fidei doge dendi. Id illustratur exemplo. Si quis Edicto Regis matibus al-fensas preparere detrectantem quempiam ad obsequium velit beator, sed reducere, caulalque el exponat, cur Regi parere Deus, ut debeat, potestatem nempe Regiam a Deo consti. prima vetutam esfe; Regem jure suo uti, cum quid jubet; contra fas agere, qui imperium detrectat; hisque admonitionibus convictus perduellis, imperata fe facturum promittat ; Admonitor ille non eft caufa quamobrem mos Regi a perduelle geratur, fed jus Regis refractario patefactum : Ita ratio cum argumenta colligit ex motivis credibilitatis, quibus animo persaudet alsentiendum esse capitibus fidei, his nempe affensum prudenter adhiberi ; ipsa quidem non eft caufa, cur animus affenfum præbeat, fed prima Veritas revelans, fideique lumine mentem hominis illustrans, ac ejus excitans voluntatem, ut menti affensum imperet. , Cui enim (inquit Tertullianus) Lib. de A-"Veritas comperta fine Deo? Cui Deus cognitus nima c. 1. "fine Chrifto? Cui Chriftus exploratus fine Spiritu " fancto ? Cui Spiritus fanctus accommodatus fine "Fidei Sacramento"? Sic mulier Samaritana cum Jefu vocanti credidillet, concivibus fuis rationem expolpit, quæ luadere polfet iplum elle Melliam : Venise, inquit, & videse hominem, qui dixis mibi omnia,

Joan, 4.

qua

que feci : Numquid infe est Christus ? Et es tatione plerisque persualum est, id esse quam maxime credibile. Ex Civit ate antem illa multi crediderant in eum Samaritanorum, propter verbum mulieris testimonium perbibentis, Quia dixit omnia, quaeumque feci. At iidem deinde audito Christo, infum esse Messian crediderunt, non propter rationem a muliere propositam.sed propter influs Christi, Deique revelantis auctoritatem : Jam non propter loquelam tuam credimus, inquiunt, Infs enim audivinus, & scienus, quia bie est vere Salvator Mundi.

Ex his compertum est, quale judicium de sequenti Propositione ferendum sit : Religio christiana non est evidenter vera ; Nam aut obscure docer, aut que docet, obscura sunt. Immo qui ajunt, Religionem christianam este evidenter veram, fateantur necesse est, falsam evidenter esse. Infer binc, evidens non esse, 1. Quod existat nunc in terris aliqua vera Religio : unde enim habes non omnem carnem corrupisse viam suam? 2. Quod omnium, que in terra sunt vera simillima sit Christiana : an enim terras omnes peragrasti, aut peragratas ab aliis

#### QUÆSTIO II.

#### DE SYMBOLO FIDEI,

### ARTICULUS L

#### **Quid, O** quotuplex sit Symbolum Fidei; O quot ejus Articuli.

**C** ymbolum, vox origine Græca, vel plutium re-**D**rum in commune collationem fignificat, vel fignum, aut tesseram militarem, qua veri Milites ab alijs difcernuntur. Apud Catholicos fumitur pro Regula Fidei, sive summa capitum Fidei, quæ omnibus credenda proponuntur. Conveniens enim fuit primaria præcipuaque fidei capita in unum breviter colligi, ut facilius omnibus proponi, ac memoria mandari poffent : Deinde, ut Fideles ab infidelibus per ejusdem fidei regulæ professionem internoscerentur. Deus ipfe breviter proponit hominibus, quæ ab iis credenda, & agenda sunt : Quia imperatoria hæc brevitas rerum omnium Domino convenit, "Divina (inquit Lastantius) tradita sunt breviter. " ac nude. Nec decebat aliter, ut cum Deus ad ho-, minem loqueretur, argumentis affereret fuas voces, tamquam fides ei non haberetur; fed ut oporn tuit est locutus, quasi rerum omnium maximus Ju-, dex, cujus non est argumentari, sed pronuntiare , verum. Unde S. Augustinus Sermone 213. alias de "Tempore 119. Symbolum ( inquit ) eft breviter com-"plexa Regula Fidei, ut mentem illustret, nec oneret memoriam; paucis verbis dicitur, unde multum "aquiratur,

Il. Triplex vulgo diftinguitur Symbolum, feilicet Apostolicum, Constantinopolitanum, quod & Nicænum appellatur, & Symbolum S. Athanafii.

Primum Cathecumenis tradebatur olim, illudque certo die ante Baptismum reddere, seu memoriter recitare tenebantur Competentes : Alterum illud est, quod in Missa recitatur : Tertium, quod in Primæ Officio Dominicis diebus dicitur, & incipit his verbis; Quisunque vult falvus esse. Sym-

Symboli notio,

Lib. 55 Inftit, c. s.

Triple**x** Symbox lum.

1

48

Lib

Symbolum Apostolicum dicitur, non folum quia apoftolicu. Certull. doctrinam, & Fidem Apostolicam continet, fed quia de ab Apostolis traditum eft, non litteris quidem, fed Præfcript. viva voce. Ut enim alt S. Hieronymus Epistola 61. læret, c. viva voce. Ut enim alt S. Hieronymus Epittola 61. 7. S. Am- "Symbolú fidei, & spei nostræ ab Apostolis traditum, orof epift. " non fcribitur in charta, fed in tabulis cordis carnalid Siriciú . Ruffin. in " bus. Et S. Petrus Chryfologus , Sermone 62. Symbofræfat, Ex- " lum Fidei fola fide firmatur : non litteræ , fed ipiritui olit. Sym- creditur, & mandatur cordi, non chartæ. Cum igitur Apostoli mandatum a Domino accepissent, ut tinus 1. Epift. ad pro ipfo legatione fungentes in univerfum mundum Veftorium. proficifcerentur , atque omni creaturæ Evangelium onc. Eph. proficifcerentur , bidding Bidding Gorgulari n Relat.ad prædicarent, chriftianæ Fidei formulam componen-Th. Imper. dam cenfuerunt, & iis, qui obedirent Evangelio le Neitoril tradendam, ut scilicet idipsum omnes sentirent, ac lepofitio-ne. S. Leo dicerent, neque ulla effent inter eos fchifmata, quos pift. 13. ad Fidei unitatem vocaffent ; fed effent perfecti in d Pulche- eodem fenfu, & in eadem fententia- Hæc autem Fiiam. S. Ifi- dei Regula, & Profeffio ab Apoftolis tradita Symbotorus Lib. del Regula, & Proteino ao Apoltolis tradita Symbodef. Offic. finguli in commune contulerunt, contestata eft, (ut . 22. huldon Andarikus plaquit "Y Gua

### De Fide, & Symbole,

umie facule. Item post hæc verba Nicand Symboli. Es incarnetus eft, addidit, De Spirien fantio, ex Ma. rie Virgine. Item post hac verba. Afcendis in calos. addidit, Sedet ad dexteran Patris. Adjecit, & illud, Cujas regai non erit finis. Item post hac verba, Be in Spiritum fantium, adjunxit, Dominum, & vivlfican sem, ex Patre procedentem, & cum Patre, & Filie alerandum, & conglorificandum ? Qui locatus eff per Propheras. Addidit denique Confessionem union Sanche, Catholice, & Apoltolice Ecclelie; unive Bastifinatis in remifionem peccatorum, Refurrectionis mortnorum, & Vitz futari faculi. Post multa facula addidit Ecclefia Articulo de Spiritu fancto, Qui ex Patre Filioque procedit, cum in Symbolo Confuntinopolitano folum haberetur, Ex Patre procedend sens. Que in re nihil commissum est contra Decreta Concilii Ephefini, & Calcedonenfis, prohibentia ne quid adderetur Symbolo : Prohibuerant enim dumtaxat, ne quid contrarium adderetur, five ne alia, diversaque fides conderetur; non vero ne adderetut aliquid per modum expositionis, quod fecerat Ecclefia in Concilio Constantinopolitano. Quamobrem, & jure suo usa est, cum ob emergentem errorem contra Processionem Spiritus sancti a Patre, & Filio, addit particulam, Filioque, qua verba illa Constantinopolitani Symboli, Ex Patre procedentem, fides promagis explicantur. Fides namque progrellu tem- groffu temporis non mutatur, fed exponitur, & illustratur : poris non mutatur, Sicut in corporum incrementis, quamvis augeantur fed explihominum membra, eadem tamen sunt juvenum catut, & ils membra, quz erant lactentium; una eademque Pe- lustrasur, tri juvenis, & senis natura, una cademque persona est. Et si quid ævi maturioris ætate accedit, jam in semine profertum fuerat ; ut nihil novum posten proferatur in fenibus, quod non in pueris jam ante latitaverit. "" lta etjam ( inquis Vincensius Lirinensis) Common. christianæ Religions dogma sequatur has decet pro- 1. sap. .... fectuum leges, ut annis scilicet consolidetur, dilate- & 290 tur tempore ; fublimetur state, incorruptum tamen, Tom. I. منللذ

50

illibatumque permaneat... Quodcunque igitur in hac Ecclefia, Dei agricultura, fide Patrum fatum eft, hoc idem filiorum induftria decet excolatur, & obfervetur, hoc idem floreat, & maturefcat, hoc idem proficiat, & perficiatur. Fas eft etenim, ut prifca illa cœleftis Philofophiæ dogmata proceffu temporis excurentur, limentur, poliantur : Sed nefas eft, ut commutentur, nefas, ut detruncentur, ut mutilentur : Accipiant, licet, evidentiam, lucem, diftinctionem : Sed retineant neceffe eft plenitudinem, integritatem, proprietatem .....

IV. Symbolum, quod St. Athanasii dicitur, a Symbolum Concilio Augustodunensi anno Christi sexcentesimo feptuagesimo commendatum est, Canone, quo Presbyterum, Diaconum, Subdiaconum, vel Clericum ab Episcopo damnari statuit, qui Symbolum, quod santso inspirante Spiritu Apostoli tradiderunt, & Fidem S. Athanasii Prasulis irreprebensibiliter non recensuerit. Dicitur Symbolum S. Athanasii, quia summam Fidei continet, cujus S. Athanasii, assertor fuit, & vindex.

V. Symbolum Apostolorum submissa voce dici-

nfeffione quidquid diftincte, & feparatim ab a credendum proponitur, recte, & appofite n dicimus. De his S. Leo Epiftola 27. alias alcheriam Augustam, Cap. 4. fcribit, Euryc. a duas in Christo naturas negabat, ftultiffifere ausum elle, "Quod Dominus no-Ecclesia neminem sexus utriusque voluit re. Siquidem ipla catholici Symboli brevis, rta contessio, quæ duodecim Apostolorum 1 est fignata sententiis, tam instructa sit muccelessi, ut omnes Hæreticorum opiniones sius possint gladio detruncari.

narii iltius Articulorum numeri convenienment tradit S. Thomas Secunda Secundæ. ie 1. Articulo 8. Illa, inquit, per fe pertinent , quorum vifione in vita æterna perfruemur, æducimut ad vitam æternam. Duo autem lenda proponuntur, scilicet arcanum diviniilti, cujus vilio nos beatos facit, & Myltenanitatis Chrifti, per quem ad gloriam filioaccessum habemus. Unde Joannis 17. dicieft vita aterna : ut cognoscant te, solum Deum r quem misisti Jesum Christum. Eorum igitur, lenda funt, quædam pertinent ad Majeltainitatis : quædam vero ad Mysterium hu-Christi : Circa Majestatem Divinitatis tria denda proponuntur · Primo quidem unitas z primo articulo: Secundo Trinitas perfouz tribus articulis proponitur; quorum prin perfonam Patris; fecundus perfonam Filii; erfonam Spiritus fanchi spectat. Tertio pror nobis opera divinitatis propria, quorum pritinet ad naturam, scilicet Creatio; alterum m, scilicet hominis sanctificatio; tertium ad fcilicet beatificatio. Creationem articulo ofitemur : Quæ fanctificationis opus spectant, nono, quo sanctam Ecclesiam catholicam. rum Communionem; & articulo decimo, illionem peccatorum creders nos contelta-D 2 SHARE:

mur: Quæ opus gloriæ, five beatificationis fpectant; articulo undecimo, de Refurrectione carnis, & duodecimø, de vita æterna, continentur. Sex itaque Articuli Symboli pertinent ad Dei Majestatem, operaque ipsi propria. Sex vero reliqui ad humanitatem Christi, seu verbi incarnati Mysterium, œconomiam, & dispensationem. Et quidem Conceptionem illius articulus tertius: quartus vero Passionem ejus, mortem, atque sepulturam: quintus, descensum ad inferos, & Refurrectionem: fextus, admirabilem in cœlos Ascensionem: feptimus, futurum Adventum ad judicium vivorum, & mortuorum hominum complectitur.

#### ARTICULUS II.

Quo primus Apostolici Symboli Articulus explicatur : Credo in Deum, Patrem omnipotentem, Creatorem Cœli, & Terræ.

I ftius Articuli fenfus est: Certo Credo, & fine ulla dubitatione profiteor Deum Patrem, primam sci-

, quamvis fenfuum perceptionem, rationisque prehensionem superent mez, ipsis tamen affenfirmitudine certe majori, quam iis, quæ sensiipfis ulurpo, aut humana ratione cognofco. In vitatem redigo intellectum in obscquium Christi, ndum Apostoli mandatum. Sed & fine curioliprorfus ulla, vel inquirendi studio certifime te- milis curiouniversa, quæ Deus hominibus revelayit, & per sitatem exesiam suam credenda proponit. Divina Myste- cludit. judiciaque scrutari Deus prohibet, Prov. 25. scrutator est Majestatis, opprimetur a gloria. Sutiæ 1. Sentite de Domino in bonitate, & in simplie cordis quarite illum: Quoniam invenitur ab bis, son sensant illum ; apparet autem eis, qui Fidem hain illum : Perversa enim cogitationes separant a Deo's

elialtici 3. Altiora te ne quesieris, & fortiora te ne atus fueris ; sed que precepit tibi Deus , illa cogita er, or in pluribus operibus ejus ne fueris curiosus, Non sim tibi necessarium ea, que abscondita sunt, videre s tuis ... Plurima super sensum bominum oftensa sunt

Multos quoque supplantavit suspicio illorum, & in tate detinuit sensus illorum. Cor durum habebit manovissimo: O aui amat periculum, in illo peribit. Romanos II. Tu fide stas: Noli altum sapere, sed . 2. ad Corinthios 10, Arma militie nostre non alia sunt, Sed potentia Deo ad destructionem munim, confilia destruences : & omnem altitudinem extolm se adversus scientiam Dei. Fasces igitur Fidei nitte, imperiosa ratio. Deus locutus est, nihil iras ulterius. Si arrogantis, & impudentis hos eft, gravi, ac fapienti viro aliquid affirmanti finon habere, fed præterea urgere, ut, quid dixerationibus, aut testibus probetur; quantæ temeis, ac stultitize est, Dei voces audientem, czeleac falutaris doctrinæ rationes requirere? Hinc mbr. Lib 1. de Abraham, Cap. 3. ait, Abrahamo, redidit Christum fibi per fulceptionem corporis dem futurum, quod fignificatur his Christiver-Abraham diem meum vidit, & givifus sh ; ideo Joan. 8.

Fides hu-

. Cor. 10.

Da

repu

reputatum effe ad justitiam, quia rationem non qua-Dei aucto. fivit, fed promptiffima fide credidite .... Bonum eft, tate, non, ut rationem præveniat Fides; ne tanquam ab houmana ra-,, mine, ita a Domino Deo nostro rationem videaus falutis » mur exigere. Etenim quam indignum, ut humauci debe- " nis testimoniis de alio credamus, Dei oraculis de nus. " fe non credamus "? Auctoritate, non ratione in rebus Religionis duci hominis animum necesse eft. Sapientum auctoritate regi infipientes oportet. Quis Deo fapientior, qui ipla fapientia est? Quis infipientior homine? Deo itaque subjicienda humana mens eft, quo uno duce perduci poteft ad rerum divinarum, captumque rationis superantium cognitionem. Reg. 2. Deus fcientiarum Dominus eft : & ipfi praparantur cogi, tationes. Verfabatur humana mens non veritate certior, fed confuctudine fecurior, in rebus humanis (inquit S. Aug. Lib. de Moribus Ecclefie catholice , Cap. 7. ) , At ubi ad divina perventum eft, avertit fele, intueri non poteft, palpitat, æftuat, inhiat amore, reverberatur luce veritatis, & ad familiaritatem tenebrarum fuarum, non electione, fed fatiga-

species fefellit, auri veritas se infudit. Oculus intiabat infirmum, oculus feedum, oculus mi-, oculus morte turpiffima condemnatum : Auri ilius, auri formolus innotuit, Erat ille Centucircumcifus, fed non aure, qui ad unam extis vocem fub tot infirmitatis indiciis Dominum tatis agnovit : Ideoque non despexit, quod , quia credidit , quod non vidit. Non autem ex eo, quod vidit, fed ex eo proculdubio, audivit, quia Fides ex auditu. Dignum quippe per superiores oculorum feneltras veritatem e ad animam : Sed hoc nobis, o anima, ferin polterum, cum videbimus facie ad faciem. autem unde irrepfit morbus, inde remedium , & per eadem sequatur vestigia vita mortem, ras lux; venenum ferpentis antidotum veritatis: et oculum, qui turbatus est, ut sorenus videat. turbatus non potest. Auris prima mortis janua, aperiatur & vitæ; auditus, qui tulit, reparet : Ouoniam nifi crediderimus, non intelligemus. auditus ad meritum, visus ad præmium. Propheta : Auditui meo, inquit, dabis gaudium, Pfalm. 50. stitiam : Ouod fidelis retributio auditionis

visio sit, & beatz meritum visionis fidelis au- Matth. s. Beati autem mundo corde, quoniam ipsi Deum int. Porro fide oportet mundari oculum, qui : Deum, quemadmodum habes: Fide mundans Act. s. corum... Et ut scias Spiritum fanctum hung imæ fpiritualis profectu ordinem observare, ut cet prius formet auditum, quam lætificet vifum: inquit, filia & vide. Quid intendis oculum ? n para. Videre desideras Christum? Oportet te audire eum, audire de eo, ut dicas, cum vi-; Sicut audivinus, fic vidimus,... Verba funt rnardi Serm. 28, in Cantica. Et ante ipfum S. linus Tractatu 29. in Joannem : " Intelligere vis? Ifai. 7. o. . Deus enim per Prophetam dixit: Nisi credideri- Secundum on intelligeris... Intellectus enim merces est fi- 70. go noli quærere ut credas, fed crede, ut intelligas.

55

D 4

Ex

dei.

ectun ur ræcenta ivendi.

undum erfion, 70.

Ex libro De Agone christiano, Cap. 13., Fides, in-Intelligen- quit, eft prima, quæ fubjugat animam Deo, deinde a merces præcepta vivendi, quibus custoditis spes nostra firmatur, & nutritur charitas, & lucere incipit, quod antea tantummodo credebatur. Cum enim cognitio, & actio beatum hominem faciant; ficut in cognitione cavendus eft error, fic in actione cavenda eft nequiegulæ cre- tia. Errat autem quisquis putat veritatem se posse cognoscere, cum adhuc nequiter vivat. Nequitia eft autem mundum iftum diligere ; & ea, quæ nafcuntur, & transeunt pro magno habere, & ea concupiscere, & pro his laborare, ut acquirantur; & lætari cum abundaverint, & triftari cum pereunt. Talis vita non poteft puram illam, & finceram, & incommutabilem videre veritatem, & inhærere illi, & in æternum jam Ifai. 7. Ser non moveri. Itaque prius quam mens nostra purgetur, debemus credere, quod intelligere nondum valemus ; quoniam veriffime dictum eft per Prophetam, Nifi credideritis, non intelligetis not

Rationem ne quæras ad credendum Myfteriis, aut factis admirabilibus, ubi ", Tota ratio facti, elt po-

"Quia, inquit, victoriæ modum difquifiere, omnes nul-" lo bello, nulla inftructa acie perierunt. Vides quanta " incredulitatis pernicies. Rahab meretrix fervatur incolumis in oblidione urbis [ericho, Jofue 2. cur perdita fervatur, tot vero innoxii homines, tot virgines ferro Hebræorum pereunt? Fide Rahab meretrix non periit cum incredulis, inquit Apostolus ad Heb. 11. fervata eft ab excidio fuæ urbis, quia non curiofe inquilivit, quomodo Hebrai urbem munitifiimam expugnare poffent, fed absque hæsitatione credidit victores futuros, qui Deum fui Exercitus ducem, ac præsidem haberent ; Novi, inquit, quod Dominus tradiderit vobis Terram, Dominus enim Deus vester ipfe est Deus in calo sursum, & in terra deorsum. Non interiit una cum incredulis, inquit S. Joannes Chryloftomus cadem Homilia ; Neque enim fecum ipfa dixit : Quid, poterunt hi, cum fint captivi, fugitivi, exules, nos urbis, moenium, ac turrium dominos fub fuam viatos potestatem cogere ? " Quandoquidem fi hæc fe-" cum elocuta fuisset, & se ipsam, & illos una perm didiffet. Scilicet, Extremum supplicium curiosis propositum est. Obmutescat igitur humana ratio, nibilque sibi juris esse noverit in divinis Mysteriis indagandis. " Qui Fidem quærit, rationem non quærit. "Quid Athenis, & Hierofolymis? Quid Academiz. 🖕 & Ecclefiæ? Noftra inftitutio de porticu Salomonis , eft, quz monet Deum in simplicitate cordis esse quærendum, (inquit, Tertullianus Libro de Presiriptionibus Hareticorum, cap. 8.), Nobis curiositate " opus non est post Christum Jesum, nec inquisitio-" ne post Evangelium. Et cap, 14. Fides in regula " polita est... Cedat curiositas Fidei, cedat gloria "faluti, ... Adversus Regulam nihil scire, omnia scire "elt ". Ea de re plane perfuafus, forutari nolim Mysteria, sed ea firmissime Credo, Hæc scilicet scrutari, temeritas est; credere pietas; nosse, vita æterna.

Verum cum dico, Credo, non solum intimum declaro mez mentis allenfum, qui interior fidei actus eft, sed summa algeritate Fidem ipsam palam profiteor;

D۶

teor ; eo Spiritu animatus, quo Propheta dixit : Pfalm. IIS. Credidi, propter quod locutus fum. Siguidem Corde cre-Rom. 10. Rom. 1.16 ditur ad justitiam, ore autem confessio fit ad salutem, ut ait Apostolus. Occasione igitur data cum illo dicamus: Non erubesco Evangelium ; Virtus enim Dei est in faintem omni credenti.

#### 6. I I.

### IN DEUM.

Ad Heb. 1, 6.

In primis Deum elle, Christianus credit : Accedontem enim ad Deum oportet credere, quia est. Suadet quidem ratio Deum effe ; ex effectibus id demonstrat-Philofophia, creaturæ namque omnes Creatorem prædicant, & ex iis primam rerum omnium caulam naturalis luminis ductu cognoscere pollumus. Unde Ratio ipfa Sapientie 13. dicitur : Vani funt omnes homines, in quiuadet Deum effe, bus non subest scientia Dei, & de bis, que videntur bona, non potuerunt intelligere cum , qui est , neque operibus attendentes, agnoverunt, quis effet Artifex ... A magnitudine enim speciei, & creature cognoscibiliter poterit

& mare, & omnia, qua in eis sunt, ... Et quidem non sine testimonio semetiosme reliquit, benefaciens de celo. dans pluvias, & tempora fructifera , implens cibo, & latitia corda nostra. Sicut ergo cum videmus amplam, S. Athan. ac populosam civitatem, in qua immensa hominum, Orat. co Orat. cont. ztate, conditione, fortunis, moribulque dilparium multitudo collecta eft, qui recte, atque ordine vivunt Minution inter se, summa pace, & concordia; statim cogita. Felix ia Octavie. mus Principem aliquem esse, qui hanc tranquillitatem publicæ pacis administret ; etli nondum oculis eum **postris** aspexerimus; Et cum in corpore membrorum inter se concordiam videmus, & unumquodque citra dillenfionem munere suo, & officio fungi, ex eo prorfus intelligimus animam in illo inelle corpore. quæ hæc omnia moderetur, quamvis oculis ea non fit exposita : Sic ex hujus universitatis ordine, atque concentu, principem, & administratorem necesse est intelligi Deum,

Nec folum ex rerum creatarum vestigiis ad Dei Anime ranotitiam provehi mens humana potest, sicut pro- tionalis navecti funt gentiles plerique omnes Philosophi : Sed fimonium maxime ex iplius Animæ rationalis natura, fecundum Deum effe quam ad Imaginem Dei conditi fumus. Unde & Pro-Tuadent, pheta ait ; Signatum est super nos lumen vultus tui, Domine, Hing S, Gregorius magnus Homilia 17. in Ezechielem " Sæpe, inquit, volumus omnipotenn tis Dei naturam invisibilem confiderare, sed ne-, quaquam valemus, atque ipfis difficultatibus fati-"gata Anima ad semetipsam redit, sibique de se ipsa "gradus alcenfionum facit : Ut primum femetiplam, , li valet, confideret, & tunç illam Naturam, quz " fuper ipfam eft, in quantum potuerit, investiget. Ex Animæ, inquam, testimonio Deum elle perspicne intelligitur, quz, veritate ex iplo naturz fenfu erumpente, Deum nominat, "" Deus magnus, Deus bonus, & quod Deus dederit 10mnium vox est. Judicem quoque contestatur illum? Deus videt, & Deo commendo, & Deus mihi reddet. O testimonium Anima naturaliter christiana ! ( Exclamat Tertul. A.

tura, & te. Plai. 4.

polog.c. 17,

lianus )

79

60

lianus) Denique hac pronuntians, non ad Capitolium, fed ad Cælum respicit : Novit enim sedem Dei vivi; ab illo & inde descendit. Igitur, Hæc eft fumma delicti, nolentium recognofcere, quem ignorare non polfunt , .... Unde & S. Augustinus Tractatu 106. in Joanem, ait : " Quod Deus dicitur univerfæ creaturæ, etiam omnibus Gentibus antequam in Chriftum crederent, non omni modo effe potuit hoc nomen ignotum. Hæc eft enim vis veræ Divinitatis , ut rationali creaturæ jam ratione utenti, non omnino, ac penitus pollit ablcondi. Exceptis enim paucis, in quibus natura nimium depravata eft, univerfum genus humanum Deum mundi hujus fatetur auctorem. In hoc ergo, quod fecit hunc mundum coelo, terraque confpicuum, & antequam imbuerentur Fide Chrifti, notus omnibus Gentibus Deus. In hoc autem, quod non est injuriis suis cum Diis falsis colendus, notus in Judzea Deus. In hoc vero, quod Pater est hujus Chrifti, per quem tollit peccatum mundi, hoc nomen ejus prius occultum omnibus, nunc manifeltavit eis, quos dedit ei Pater de Mundo "".

Inres mo. Utinam nulli fint, de ouibus videatur prædixiffe

rrori, cum fæcularis Philofophia multis admixta de habetur. roribus, fi fidei confortio fit destituta. Diutur- quam qua ræterea tempore, longoque ftudio eft opus, ut ratione, & ofophus quis evadat : Nullo autem labore, nulla comparatur poris prolixitate, ut quis fiat Fidelis. Scite r S. Thomas, Secunda Secunda, Qualtione 2. 4. ait "" Neceffarium effe homini accipere modum Fidei, non folum ea, quæ funt furationem, fed etiam ea, quæ per rationem coci poffunt. Idque triplicem ob caufam : Primo m, Ut ,, citius homo ad veritatis divinæ cognim perveniat ". Scientia enim , quæ Deum effe at, & ejus perfectiones demonstrat, ultimo hobus addifcenda proponitur, aliarumque difciplim adminiculo indiget. "" Et fic nonnifi poft um tempus vitæ fuæ homo ad Dei cognitionem eniret. Secundo, Ut cognitio Dei fit communior. i enim in studio scientize proficere non possunt, ropter hebetudinem ingenii, vel propter alias pationes, & necessitates corporalis vitæ, vel i propter torporem addiscendi : Qui omnino cognitione fraudarentur, nili proponerentur eis a per modum Fidei. Tertio, propter certitudi-

Ratio enim humana in rebus divinis est muldeficiens. Cujus fignum est: Quia Philosophi de s humanis naturali investigatione perferutantes. ultis erraverunt, & fibi ipfis contraria fenserunt. rgo effet indubitata, & certa cognitio apud hos de Deo, oportuit, quod divina eis per mo- Gratiz Deo Fidei traderentur, quali a Deo dicta, qui men- agende ob on potest on potest ..... Maximæigitur gratiæ Deo agenint, qui, cum lucem habitet inaccessibilem , vo- 1. Tim. G. amen, ut accessum ad eum per Fidem haberemus, Rom- 5. : zenebris nos vocavis in admirabile lumen juum,

52

1. Petr. L

#### S.III.

#### Quid fit diferiminis inter , Credere Deo , Credere Deum, & Credere in Deum-

heologi, S. Augustino duce, hæc tria fic diftingunt, ut Credere Deo, fit credere vera effe, qua Deus loquitur : Credere Deum, fit credere, quod iple fit Deus: Quorum utrumque malis etiam commune eft : ) Credere autem in Deum, fic credendo-Deum amare, five in ipfum tendere per fidem, non qualemcunque, fed Que per charitatem operatur, ut ait Apoftolus : De qua fcriptum eft , Juftus ex fide vivit. Et, Corde creditur ad justitiam : Non mente fola, fed coreb, 10. 22. de ; non cognitione sterili, fed amorem Dei pariente, Et, Accedamus cum vero corde in plenitudine Fidei. Fides namque fine charitate, & observantia divinorum mandatorum, non eft plena fides, fed imperfecta. Fides, ut ipfum quidem nomen indicat, inde dicta elt : Quia fit, quod dicitur. Hinc Sapiens ait : Qui credit Deo, attendit mandatis. Hinc de eo, qui Dei mandatum non fervat, fuorum curam ac falutem

ccl. 11.28. Tim. 8.

alat. 5.

lom, I. om. 10. 62

membrís incorporaris. Ipía est ergo fides, quam de nobis 'exigit Deus ; & non invenit, quod exigat, nisi donaverit, quod inveniat: Que fides, nisi quam definivit alio loco Apostolus plenissime dicens : Gal Neque Circumcisto aliquid valet, neque praputium, fed fides que per dilettionem operatur ....?

#### **§.** I V.

#### Unus tantum Deus credendus est.

neum intelligimus id., quo majus, melius, aut excellentius nec effe; nec cogitari poteft, fommum hominis bonum, quod fumme, ac primitus Effe rectiffime dicitur. Unde a Moyle interrogatus, quis effet. respondit : Ego Jum , qui Jum, Et, Sic dices filiis Ifrael : Qui eft, mifit me ad vos. Hinc & Exod. 1. 14 S. Joannes Apocalypfis I. scribit : Gratia vobis ab Dei nomine eo, qui est, & qui erat, & qui venturus est. Solus intel-feilicet Deus a seipso est, nec aliunde principium habet : cetera vero omnia ejus funt beneficio, eoque manum subtrahente in nihilum redigerentur. Unde Itaiz 40. 15. & 17. dicitur : Ecce Gentes quasi stills situla, & quasi momentum statera reputata funt : Ecce Infula quasi pulvis exiguns ... Omnes Gentes quasi non sint, sit sunt coram co, & quasi nibi um , & inane reputata funt 🌉 " Cui ergo fimilem feciftis Deum ? " Effe ( inquit S. Augustinus Serm. Legator 9. "7. alias 6. ex Carthufiæ MSS. edito. ) Nomen Aug-Tract. " est incommutabilitatis. Omnia enim, quæ mutan- 38. in Joan. , tur, definunt effe, quod erant, & incipiunt effe, , quod non erant. Effe verum, Effe fincerum, Effe germanum non habet, nisi qui non mutatur. Ille "habet Esse, cui dicitur, Mutabis ea & mutabun. Pfal. 161. , tur, tu autem idem ipfe es .... Cum ergo fit hoc nomen æternitatis, plus est, quod dignatus est a habere nomen milericordiz. Ego sum Deus Abra-, bam, & Deus Ifaac, & Deus Jacob. Illud in , fe, hoc ad nos. Si enim hoc folum effe vellet. guod eft in fe, quid effemus nos? Ego Jum Exod. 1. 6. " Dens

67

" Dens Abraham, Dens Ifaac, & Dens Jacob. Eri-" gespem; Sic sum, quod sum, sic sum ipsum Esse, " ut nolim hominibus deesse.

11. Ex eo porro, quod Deus fit fummum Effe, fummum magnum, fummum bonum, unum etiam ei unitas, Deum effe, non plures Deos, confitendum eft. " Nam cum Deo fummam bonitatem, & perfectionem tribuamus, fieri non poteft, ut id, quod " fummum, atque abfolutiffimum eft, inveniatur in pluribus. Quod fi cui aliquid ad fummum deeft , eo iplo imperfectus eft, quare nec Dei natura illi " convenit, ( inquit Concilii Tridentini Catechifmus. ) Hinc Tertullianus Lib. I. Contra Marcionem , cap. 3. 3. 1 Deus, inquit, fi non unus eft . non eft ? Quia dignius credimus non effe, quodcunque non ita fuerit, ut elle debebit. Deum autem, ut fcias unum elle debere, quære, quid fit Deus. Quantum humana conditio de Deo definire poteft, id definio, quod & omnium confcientia agnofcet : Deum fummum effe Magnum, in æter-

nitate conftitutum, innatum, infectum, fine initio,

rum flatuebant rerum afpectabilium conditorem, quales erant Marcionitz, ac Manichzi.

Neque vero movere nos debet, quod interdum Quo fenfa S. Litteræ Dei nomen creatis etiam rebus imponunt : Dei nomen Nam quod Prophetas, & Judices Deos appellarunt, buldam renon Gentium more factum eft, quæ fibi plures Deos bus iniede stulte, & impie finxerunt, sed quadam loquendi con- nature metudine fignificare voluerunt excellentem aliquam functionem, vel virtutem, quæ Dei munere illis conceffa eft. Hoc sensu scriptum est Exodi 22, 28. Diis non detrabes, & Principi populi sni non maledices. Plal. 81. 1. Dens fletit in fynagoga Deorum ! In medie antem Deos dijudisat. 1. ad Corinth. 8. Scimus, quia nibil idolum in Mundo, & quod nullus est Deus, nist unns, Nam etsi sunt, qui dicantur dii, sive in celo, five in terra, ( fiquidem funt dii multi, & domini multi ) Nobis tamen unus Deus, Pater, ex quo omnia, O nos in illum i & unus Dominus Jesus Christus, per quem onnia. O nos per ipsum. Deum igitur natura, substantia, effentia unum christiana Fides credit, & profitetur, quemadmodum ad confirmandam veritatem in Symbolo Niczni, & Constantinopolitani Concilii expressum est : Credo in unum Deum.

Sed heu! Vitam non instituunt secundum Fidem, Mali Chrlquam profitentur, qui vitiis suis, & cupiditatibus non inftiferviunt ; tametfi nullam mundi hujus aspectabilis tuunt fepartem, nullum fimulacrum venerentur. " Serviunt cundum fino enim cupiditati triplici, vel voluptatis, vel excel- dem, quant no lentiz, vel spectaculi no Aut carnalibus gaudiis sub- unius Det. diti funt, aut potentiam vanam fovent, aut aliquo spectaculo delectati infaniunt. "Ita nescientes dili-"gunt temporalia, ut inde beatitudinem expectent. "His autem rebus, quibus quique beatus vult effici. "ferviat, necesse eft. Nam quocunque duxerint, fep quitur, & quisquis ea visus fuerit auferre poste metuitur » ( inquit S. Augustinus Libro de Vera Religione, cap. 38.) Tria illa notata sunt 1. Joannis 2. Omne, quod est in mundo, concupiscentia carnis est, 🖝 concupifcentia oculorum, O superbia visa,

Tom, L

#### §. V.

#### Quid de divinis perfectionibus doceat Fides.

I. Deum effe id, quo nihil melius, aut excellentius inveniri, aut excogitari poteft, Fides chriftiana docet, immo & ipfa ratio; adeoque perfectiones omnes complecti nullius extra fe boni indigum, ut ait Propheta, Pfal, 15, 1. Dixi Domino, Deus meus es tu; quoniam bonorum meorum non eges. Indeficientis effe naturæ, ac permanentis-conftat ex Pfal. 101. Ipfi peribunt, tu autem permanes; Tomnes

Deus per- ficut vestimentum veterascent.... Tu autem idem ipse es, fectissimus. & anni tui non deficient. Summum elle ipsius impe-

rium, & omnia, quæ funt creaturis, bona ipfius Majeltati accepta referri. 1. Paralip. 29. 2. Tua eA, Domine, magnificentia, & potentia, & gloria, atque vittoria, & tibi laus: Cuntta enim, quæ in calo funt, & in terra, tua funt. Tuum, Domine, Regnum, & tu es fuper omnes Principes. Tuæ divitiæ, & tua est gloria: Tu dominaris omnium, in manu tua virtus, & potentia, in manu tua magnitudo, & imperium omnium... Tua funt omnia. & oue de manu tua acceptione dedimus tibi.

Peus id, quo nihil melius.

66

» eft: Quem fi Patrem dixero, terrenum opineris; fi » Regem, carnalem fuspiceris; fi Dominum, intelli-» ges utique mortalem. Aufer additamenta nomi-» num, & perspicies ejus claritatem ( inquit Minusius » Felix in Offervio.)

#### §. VI.

#### Dei simplicitas.

II. Docet Fides christiana, Deum este corporis, Deus ex. omnisque materialis concretionis, & figuræ exper- pers corpo-tem: Joannis 4. Spiritus est Deus. Quibus verbis re- que compofellitur infanus Antrhopomorphitarum error, qui litionis, Deo corporea membra, formamque humanam tribuebant. Cum igitur Deo corporea membra, & fenfuum organa, functionesque Scriptura facra tribuit, figuratæ locutiones funt. Nam & cum oculi ipfi adfcribuntur, quod omnia cognofcat, ac videat, exprimitur. Cum aures, quod omnia audiat, fignificatur: Cum manus, quod omnis creaturæ fit auctor, & omnia operetur : Cum brachium, quod nulla natura contra robur ipfius, ac potentiam repugnare posit : Cum pedes, quod impleat omnia, nec fit quidquam, ubl non fit Deus. Neque enim funt ei, aut membra, aut membrorum officia necessaria, ad cujus folum etiam tacitum arbitrium & ferviunt, & adsunt omnia. Exulat a Deo omne compositionis genus. Dicimus magnum, bonum, justum, & innumera talia, sed hæc omnia unum in Deo funt : Alioquin Deo aliquid melius cogitari posset. Nam p. Vero judicio natura simplex multiplici antefertur ..... Tam non habet Deus hoc. & illud, quam non hæc & illa. Elt, Qui eft, non quæ eft, Purus, fimplex, integer, perfectus, constans fibi, nihil de temporibus, nihil de locis trahens in fe, nihil ex fe deponent in eis, non habens, quod ad numerum dividat, non quæ colligat ad unum. Unum quippe est, sed non unitum. Non partibus constat, ut corpus ; non affectibus diltat,

Ea

ut

68

ut anima; non fortis substat, ut omne, quod factum eft: ( inquit S. Bernardus, Libro 5. de confideratione, cap. 7.) Denique Deo ", " Non est alia substantia, ut sit, & alia potestas, ut possit: Non aliud illi est scientia, qua scit, aliud essentia, qua est, quia id, quod habet, est ". Simplex igitur natura est. Non sic mens humana, cui non hoc est esse, quod nosse: Potest enim esse, nec noss; ut loquitur S. Aug. Tract. 20. & 99. in Joannem.

#### §. VII.

#### Deus immutabilis.

III. Deum effe immutabilem, Fides pariter docet, Scripturæ facræ auctoritate freta, Numerorum 23. Non est Deus quasi homo, ut mentiatur; nec ut filius hominis, ut mutetur. Pfal. 101. Tu autem idem ipse es, & anni tui non deficient. Malach. 3. Ego Dominus, & non mutor. Sapientiæ 7. Et cum sit una, omnia potest, & in se permanens omnia innovat. Jacobi 1. Apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio. Quem

piternum adhibet confilium ; non aliter afficitur, cum vacat, aliter cum operatur ". Nulla in ejus vacatione cogitanda est ignavia, desidia, inertia: Sicut nec in ejus opere labor, conatus, industria. " Novit quief-, cens agere, & agens quiescere. In illo non alteram " præcedentem altera fublequens mutavit, aut abstu-"lit voluntatem; sed una, eademque sempiterna, "& immutabili voluntate res, quas condidit, & ut " prius non ellent, egit, quamdiu non fuerunt, & " ut posterius ellent, quando elle coeperunt ", Ita S, Augustinus ibidem Cap. 17.

Nec vero recte colligeretur, mutabilem effe Deum, Quo fenfu quia Scriptura facra quosdam animi motus Deo tri- quidam anibuit, iram, poenitentiam, &c. figuratæ namque lo- mi motus cutiones funt, & ex humanis motibus translata vocabula. Iræ nomine vindictam Dei, quæ fine perturbatione fit, & justifima est, five ejus judicium, quo pœnas irrogat peccato, Scriptura fignificat: Poenitentiæ vero nomine voluntatem mutandi aliquid in opere suo, sed immutabilem ipsam, ac æternam ad Simplidolorisque, & commotionis expertem. " Cum poe cianum. " nitere dicitur, inquit S. Augustinus, vult non effe Qualt. s. "aliquid, ficut fecerat, ut effet. Sed tamen & cum , ita effet, ita debebat ; & cum ita effet, jam non fi-"nitur, jam non debet ita esse, perpetuo quodam, » & tranquillo æquitatis judicio, quo Deus cuncta " mutabilia incommutabili voluntate difponit ". Sic quia conjugis castitatem zelando viri custodire consueverunt, illam Dei providentiam, per quam præcipitur, & agitur, ne anima corrumpatur, & falfis dis inhærens quodam modo fornicetur, Scriptores facri zelum Dei appellaverunt. Legatur & S. Gregor. Lib. 29, Moralium, Cap. 23,

#### S. VIII.

#### Deus eternus.

IV. Quia immutabilis Deus, æternus eft, initio, & fine carens, secundum illud Jeremize ; Tu autem, Do. Lamon. c. E 3 Se ۰. mine,

70

ap. 11.

mine, in aternum permanebis, folium tuum in genera tione, & generationem. Et Pfal, 89. Mille anni ante oculos tuos, tamquam dies besterna, que preteriit. Ann Dei æternitas eft: Æternitas ipfa Dei fubstantia eft Anni ejus dies unus, & dies ejus non quotidie, fec hodie; quia hodiernus non cedit craftino, neque fuccedit hefterno. Ideo coæternum genuit, cui dixit f. 2, Lege Ego bodie genui te. Ifta quoque Dei propria dos eft Aug. Lib. Unde Tertulianus Libro contra Hermogenem Cap. 4 r. Confeff, præclare ait : ", Quis alius Dei cenfus, quam æter nitas? Quis alius æternitatis status, quam sempe

" fuiffe. & futurum effe, & prærogativa nullius ini " tii, & nullius finis "? Si quæ ergo creatæ res æter næ dicantur familiari Scripturæ loquendi more, æter nitatis nomen pro diuturna duratione, longoqui tempore accipitur.

#### S. IX.

#### Deus immortalis.

V. Æternitatis divinæ conditio eft immortalis, qui Deo peculiari quadam, ac propria ratione convenit cuius narticens elle creatura nulla notelt. IInde And

tia, virtute, præsentiaque sua omnia complere, ibus operibus fuis totum, & indivifum ineffe, s chriftiana docet. Deuter. 4. Scito ergo hodie. gitato in corde tuo, quod Dominus ipfe fit Deus in furfum, O in terra deorfum. Pfal. 138. Quo ibo a itu tuo? Or quo a facie tua fugiam ? Si afcendero in m, su illic es; si descendero in infernum, ades. Si sero pennas meas diluculo, & habitavero in extremis s. Etenim illuc manus tua deducet me, & tenebit me ra tua. Job. 11, Excelfior calo eft, & quid facies? undior inferno, & unde cognosces ? Longior terra ura ejus, O latior mari, 3. Reg. 8. Si enim calum, eli celerum te capere non poffunt ; ( inquit Salomon ) to magis Domus hec, quam adificavi? Ifai, 66. Hac Dominus : Calum fedes mea, terra autem feabellum m meorum; Que est ista Domus, quam adificabitis ? & quis est iste locus quietis mea ? Jerem. 23. Si tabitur vir in absconditis; & ego non videbo eum, Dominus? Numquid non calum, O terram ego im-, dicit Dominus ? Sap. I. Spiritus Domini replevit n terrarum. Actorum denique 17. S. Paulus apud )pagitas de Deo disserens : Quamvis, inquit, non fit ab unoquoque nostrum. In ipso enim vivimus, O mur, O sumus, Est igitur Deus ubique totus in se-Ubique, qui nulquam est absens; totus, qui non n universitati, sed cuilibet parti rerum præsens

in se ipso, quia non continetur ab eis, quibus est ens, tamquam fine eis esse non possit, ut expli-, August, Epist. 188, alias 57. ad Dardanum. Deniimplet coelum, & terram prasente potentia, non ente natura, ut loquitur idem S. Doctor Libro 7. ivitate Dei , Cap. 30.

im ergo dicitur in Scripturis, Deum descendisse, Genef. II. deret, figurata locutio eft. Non enim poteft detere, nifi qui de loco in locum moveri poteft. 3 autem, cum ubique præfto fit, nullo pacto mie de loco in locum poteft. Ad formam igitur Ju-rum humanorum hæc funt exponenda, ut figni-fcendiffe t, Deum præfentem judicaturum, & animadver- dicatur. iurum.

6 18.

Ľ 4

furum. " Dei scilicet Sapientia, cum descensura effet, , ulque ad corpus humanum, prius ulque ad humana » verba descendit ( ait S. August, Libr. cont. Adimatuum, Cap. 13.),, Vel descendere dicitur, cum ali-" quid facit in terra, quod præter ufitatum naturæ " curfum mirabiliter factum, præfentiam quodam mo-" do ejus oftendat. Vel, dicitur descendisse, quia " defcenderunt Angeli ejus , in quibus habitat ; ( inquit idem August. Lib. 16. de Civitate Dei, Cap. 5.) Alias de cœlis descendisse dicitur Deus affectu misericordiæ, & ratione novi effectus, cujus admirabilitas Deum angulari quodam, & ineffabili modo prælentem oftendit ; five ob novum prælentiæ modum , quo in creatura exiltere incipit ablque ulla fui mutatione, fed cum ipfius creaturæ mutatione in melius, five perfectione. Sic Filius Dei descendit de cælis, & incarnatus eft. Sic intelligitur illud Ifaiæ 64. Utinam difrumperes calos , & descenderes, Sic Spiritus-fanctus corporali fpecie ficut Columba in Chriftum descendiffe dicitur , cum baptizaretur in Jordane : & fuper Apoftolos in igneis linguis.

, fic circumdat, ut penetret, fic præsidet, ut portet; , fic portat, ut præsideat ( inquit Greg. M. Hom. 17. in Ezechielem )

Ne vero curiosius inquiras, ubi erat Deus ante Deus ante mundum. Præter ipsum nihil erat ; Ergo in se ipso seige erat. erat. Unde & Tersullianus Libro adversum Praxeam, Cap. 5. "Ante omnia, inquis, Deus erat solus, ipse "sibi, & mundus, & locus, & omnia.

#### S. XI.

#### Scienția Dei infinita.

VII. Deum intelligentem effe, ac fcientem, fingulas res omnes cognoscere, nihil prorsus illi effe ignotum, Fides christiana docet : Quod facræ Litteræ paffim prædigant. Genefis 1. Vidit Deus cuntta, qua fecerat, & erant valde bona. Qui quidem intuitus Dei perfectam rei cujusque notitiam, & approbationem fignificat. Job 28, Tempus posuit tenebris, & univerforum finem ipse considerat, lapidem quoque caliginis, O umbram mortis,... Sapientia ubi invenitur ? & quis est locus intelligentia ? ..., Deus intelligit viam ejus , & ipse novit locum illius. Ipfe enim fines mundi intuetur : O omnia, que sub colo sunt, respicit. Et Cap. 42. Respondens Job Domino, dixit: Scio, quia omnia potes, O nulla te latet cogitatio, 1. Reg. 2. Dens scientiarum Dominus est, & ipst praparantur cogitationes, Psal. 49. Mea funt omnes fera sylvarum, jumenta in montibus, O boves, Cognovi omnia volatilia coli, Oc. Pfal, 137. Excelsus Dominus, & humilia respicit; & alta a longe cognoscit, Psal. 138. Domine probasti me, & cognavisti me ; tu cognovisti sessionem meam , & resurrectionem meam. Intellexisti cogitationes meas de longe, semitam mean , & funiculum meum investigasti ; & omnes vias meas pravidifti... Ecce, Domine, tu cognovifti umnia novi fima, & antiqua. Proverb. 15, In umni loco oculi Domini contemplantur bonos, & malos, Ecclesiast. 23. Omnis bomo, qui transgreditur lesum suum, contemnens in animam fuam, & dicens; Quis me widet ? Tenebra circum-**E** < -'dant

η.

dant me, & parietes cooperiunt me, & nemo circumspicit me, Quem vereor ? Delictorum meorum non memorabitur Altissimus. Et non intelligit, quoniam omnia videt oculus illius, quoniam expellit a se timorem Dei, bujusmodi bominis timor: & oculi bominum timentes illum: Et non cognovit, quoniam oculi Domini multo plus lucidiores sunt super Solem, circumspicientes omnes vias hominum; & prosundum abyss, & bominum corda intuentes in absconditas partes, Domino enim Deo, antequam crearentur, omnia sunt agnita: Sic & post perfectum respicit omnia: Ad Roman, II. O altitudo divitiarum sapientia, & scientia. Det ! Ex quibus omnibus impietatis convincuntur hujusmodi voces; Quomodo scit Deus ? Et si est scientia in excelso.

Ideft poftquam perfecta funt.

74

Univerfales autem creaturas fuas & fpirituales & corporales, ", non quia funt, ideo novit, fed ideo , funt, quia novit : Non enim nefcivit, quæ fuerat , creaturus : quia ergo fcivit, creavit, non quia crea-, vit, fcivit; nec aliter ea fcivit creata quam creanda : " Non enim ejus fapientiæ aliquid acceffit ex eis; fed , illis exiftentibus ficut oportebat, & quando opor-

fens eft, scire potest potius quam præscire. Et paule post: Quia ea, quæ nobis futura sunt, videt, quæ tamen ipsi semper præsto sunt, præscius dicitur, quamvis nequaquam futurum prævideat, quod præsens videt. Nam & quæque funt, non ab æternitate ejus ideo videntur, quia funt, sed ideo sunt, quia videntur... In illo enim nec præterita, nec futura reperiri queunt, sed cuncta mutabilia immutabiliter durant, & quæ in se ipsis simul existere non possunt, illi si mul omnia allistunt, nihilque in illo præterit, quod transit : Quia in æternitate ejus modo quodam incomprehensibili cuncta volumina fæculorum transeunția manent, currentia stant ".

#### S. XIL

#### Prefeientia Dei non officit bumane libertati,

Quanvis porro Deus necessario prævideat cmnia, Libertas quæ nos libere agimus, etiam peccata noftra, non eft cum necef-confequens, ut neceffario illa fiant. Libertatem na fitute cohæconfequens, ut necessario illa fiant. Libertatem ne- rere noa cefficate perimi ; Ad merendum, & demerendum in statu potek. natura lapsa non sufficere libertatem a coattione, sed requiri libertatem a necessitate; dogma Fidei eft, contra Jaulenianam Hærelim a fummis Pontificibus Inno- propofitio centio X. & Alexandro VII. finitum, declaratum, fir- heretica. matum. Nullum proinde meritorium opus, nullum peccatum effet, fi necessario evenirent, quæ a Deo prævifa funt, ac præscita, five etiam (quod de bonis dumtaxat dici potest) definita, ac prædestinata, ""Quamobrem, (inquit S. Augustinus) non propterea nihil est in nostra voluntate, quia Deus præscivit, quid futurum ellet in nostra voluntate. Non enim, qui hoc præscivit, nihil præscivit, Porro fi ille, qui præscivit, quid futurum effet in nostra voluntate, non utique nihil, fed aliquid præscivit; profecto & illo præsciente est aliquid in nostra voluntate. Ouocirca nullo modo cogimur, aut retenta præfcienția Dei, tollere voluntatis arbitrium, aut retento voluntatis arbitrio. Deum (quod nefas eft) negare pra+

Janfenii

75

76

præscium futurorum; sed utrumque amplectimur. utrumque fideliter, '& veraciter confitemur : illud, ut bene credamus; hoc, ut bene vivamus. Male autem vivitur, fi de Deo non bene creditur. Unde absit a nobis, ejus negare præscientiam, ut liberi effe velimus, quo adjuvante fumus liberi, vel erimus. Proinde non frustra funt leges, objurgationes, exhortationes, laudes, & vituperationes: Quia & ipfas futuras effe præfcivit, & valent plurimum, quantum eas valituras effe præscivit. & preces valent ad ea impetranda, quæ se precantibus conceffurum effe præfcivit : & juste præmia bonis factis, & peecatis supplicia constituta sunt. Neque enim ideo peccat homo, quia Deus illum peccaturum effe prælcivit : Immo ideo non dubitatur ipfum peccare, cum peccat, quia ille, cujus præfcientia falli non poteft, non fatum, non fortunam, non aliquid aliud, fed ipfum peccaturum effe præfcivit. Qui fi nolit, utique non peccat : Sed fi peccare noluerit, hoc etiam ille præscivit. Hec S. August. Lib. 5. de Civ. Dei, Cap. 10, ", Non eft ergo confequens, ut fi Deo certus est ordo omnium caufarum,

## De Fide . & Symbolo-

.nia fecifti : Ita Deus omnia, quorum iple auctor eft, præscit, nec tamen omnium, quæ præscit, iple aufor eft. Quorum autem non eft malus auctor, jufins eft ultor 11 20. ( inquit S. August. Lib. 3. de Libero Arbitrio, Cap. 4.

#### XIII S.

#### Dens summum bonum.

VIII. Deus summum esse bonum, ejus naturam bonitatem esse, ab ipso cetera esse bona, Fides docet. Divine bes Quo fenfu Christus Luca 18. ait : Nemo bonus, nifi fo- nitatio ma ins Deus. Multa potro sunt infinitæ bonitatis ejus indicia. Primum, quod cum folus effet ex omni æternitate, seque contentus uno, immensa bonorum copia, deliciisque omnibus affluens, ac perpetua nunquam interruptæ felicitatis possessione dives, alia præter fe creare voluerit, ac præfertim Angelos, & homines, cum quibus bonitatem suam communicaret.

Secundum eft, quod eadem illa a fe producta fovet, ac confervat, prælertim ea, quæ ratione, intelligentiaque prædita funt; etiam peccatores adversus Creatorem, & Benefactorem fuum perduelles, & ingratos: Quibus & beneficia generalia naturæ ordinem spectantia ex æquo dispensat : Solem enim suum oriri fa- Matth. 5: cis super bonos, O malos; O pluit super justos, O in-· justos : Et gratiz dona fingulis omnibus offert ; Et Conc. Trid. fna gratia femel justificatos non dejerit, nisi prius ab eis ses 6, 0, 11. deseratur.

Tertium fumme bonitatis indicium eft, quod ex hominibus eadem perditionis massa involutis quoldam ab æterno elegerit, ac prædestinaverit ad gloriam fuam. Quam divinæ beneficentiæ in humanum genus largitatem commendat Apostolus ad Romanos. 9. Cum nondum nati fuissent, aut aliquid boni egistent, aut mali ... Non ex operibus, sed ex vocante diffum est ... Jacob dilexi . Et 8. Nam quos prascivit , & pradefinavis conformes fieri imaginis Filii fui ... Quos autem prade-Ainavit, bos & vocavit ; & quos vocavit, bos & jufia ficavit.

ficavit, Quos autem justificavit, illos & glorificavit. Et ad Ephel. 1. Elegit nos in ipso ante mundi constitutionem, ut essemus santti, & immaculati in conspettu ejus in charitate, Quo etiam referri potest illud Jeremiæ 31. In charitate perpetua dilexi te ideo attraxi te, miserans tui. Et illud 1. Joannis 4. Nos ergo diligamus Deum, quoniam Deus prior dilexit nos.

Quartum fummæ bonitatis argumentum eft, quod non folum ad unum commoditatis genus prodeft iis, quibus fe communicat, fed ad omnes opportunitates valet, fine ulla perfonæ, loci, aut temporis exceptione. Unde S. Bernardus Sermone 5. de Affumptione beatæ Virginis :,, Omnia, inquit, funt nobis in Deo, & eft Deus omnia in nobis.

## S. XIV.

#### Deus fumme mifericors, & juftus.

IX. Ex fumma Dei bonitate mifericordia infinita fequitur. Summe mifericordem, fed & fumme jultum fides docet : Pfal. 24. Omnes vie Domini mifericordia,

tientiam boni operis, glorjam, & honorem, & incorruptionem quarunt, vitam aternam : lis autem, qui funt ex contentione; O qui non acquiestunt veritati, crodunt autem iniquitati, ira, & indignatio. Jacobi 2. Judicium fine misericordia illi, qui non fecit misericor. diam. Superexaltat autem mifericordia judicium. Quamvis autem justitia ejus infinita sit, sicut & misericordia, magis tamen milericordiam exercet fuam, quam justitiam Pfal. 144. Suavis Dominus universis . & mise- Dens miles raciones ejus super omnia opera ejus. " Nam & in ricordiam a damnatione reproborum apparet mifericordia : Non cet magis " quidem totaliter relaxans, fed aliqualiter allevians, quam jufile um punit citra condignum-( inquit S. Th. 1. P. tiam. Quaft. 21. Articulo 4. Idest, quamvis æternæ fint, & graviffimæ damnatorum pænæ, minores tamen funt, quam mereantur, spectatis illorum in Dei Majeitatem, ac bonitatem infinitam offensis, & injuriis.

Justitia in Deo ita milericordize conjugata est, ut milerendo justus, puniendo sit milericors, ut docet Deus mile S. Hilarius in Pfal. 144. ad illum Versum, Memoriam rendo juabundantia suavitatis tua erustabunt, & justitia tua ex. ftus ; poaltabant. Sic enim habet : ", De justitia justitiæ non ferioora. cozquatur humanz. Neque enim naturz legi fubdita eft, per quam lex est statuta naturæ: Ut necessitatem non habeat bona non elle, cum julta fit. Habet Dei justitia miserendi voluntatem. Neque tamen per miferendi voluntatem ita erit a se demutata, ne justitia fit... Hoc in Deo præcipuum, hoc in Potente laudandum, non cœlum fecifie, quia potens est: Non terram fundalle, quia virtus eft : Non annum aftris temperalle, quia fapiens eft : Non hominem animalle. quia vita est : Non mare in accessus, ac decessus moviffe, quia spiritus est: Sed misericordem este, qui justus est : Sed miserantem este, qui Rex est : Sed diffimulantem elle, qui Deus est "

feam exer-

S. X V.

#### §. X V.

#### Deus neminem deserit , reprobat., & damnat fine malis meritis.

Diferimen uttitiæ economia-

X. Id vero inter divinæ mifericordiæ, & juftitiæ nter mife- opera, inter gratiarum profusiones, & irrogationes icordia, & pœnarum discriminis intereft, quod nulla fit divina in nos milericordiæ ratio præter ejus voluntatem, ac infinitam bonitatem : jultitiæ autem in nos exercendæ occafionem, ac materiam femper illi præbeamus. Quo fit, nullum mifericordiæ ejus, gratiæque meritum quærendum fit, nam fi effet ex meritis, non effet gratia : Sed obdurationis, reprobationis, damnationis meritum femper exiftat in iis, qui obdurantur, deferuntur, reprobantur a Deo. Fides enim catholica docet, ", Deum de fuo optimum, de ib. de Re-"noftro juftum, ( ut loquitur Tertullianus ) Nifi enim ur. carnis. " homo deliquiffet , optimum folummodo Deum " noffet, ex naturæ proprietate : At nunc etiam ju-, ftum eum patitur ex caulæ neceffitate. "Hinc S. Aug. Libro 3. contra Julianum, Cap. 18. n., Bonus

"" Quærimus meritum obdurationis, & ins. Merito namque peccati universa massa dam-; nec obdurat Deus impertiendo malitiam, fed pertiendo mifericordiam Quibus enim non im-, nec digni lunt, nec merentur : At potius, ut Ex ea G pertiatur, hoc digni funt, hoc merentur. Quz- nullus libeautem meritum milericordiæ, nec invenimus, raretur, ne. mo propteillum eft, ne gratia evacuetur, fi non gratis do- rea Dei jued meritis reddatur "". In eadem maffa damna- ftidam jure mnes homines erant involuti propter `originale vituperares am, quod ex Adam contraxerunt: & etiamfi nde liberaretur, nemo recte posset Dei vitupestitiam : Sed aliquos liberavit misericors Deus, is non liberatis, atque in damnatione justissima tis, ut oftenderetur, quid meruiffet universa rsio, & quo etiam istos debitum Dei judicium t, nifi ejus Indebita mílericordia fubveniret. igitur obmutmutas, & quereris? O homo, tu gan. , qui rejpondeas Deo ? Numquid dicit figmen. , qui se finxit : Quid me fecisti sic? An non babet em figulus luti, ex cadem massa facere alind quis in honorem, alind vero in contumeliam? ( inquit ilus) Quod si Deus volens oftendere iram, O facere potentiam (nam. (uftinuit in multa patien-1 ira, apta in interitum, ut oftenderet divitias gloria vasa misericordia ; qua praparavit in gloriam, Poeus absque injustitiæ labe, ex eadem massa, utierito, recteque damnata, facere aliud vas in em indebitum propter mifericordiæ gratiam, in contumeliam debitam propter iræjustitiam, notas faceret divitias gloriæ suæ in vasa miseri-, fic oftendens, quid eis largiatur, cum id supn recipient vala iræ, quod pariter omnibus atur. "" Mileretur ergo Deus magna bonitate. at nulla iniquitate ; ut nec liberatus de suis s glorietur, nec damnatus nifi de fuis meritis eratur. Sola enim gratia redemptos discernit a is, quos in unam perditionis concreverat malb origine ducta caufa communis : ( inquit v. I.

liberet, infcrutabile, 82

Cur hunc S. August. Enchiridii cap. 99. ), Satis fit igitur Chripotites qua stiano ex fide adhuc viventi, nosse vel credere, quod illum Deus neminem Deus liberet nifi gratuita mifericordia per Dominum noftrum Jefum Christum ; & neminem damnet nifi æquiffima veritate per eumdem Dominum noftrum lefum Chriftum. Cur autem illum potius, quam illum liberet, aut non liberet, fcrutetur, qui potest judiciorum eius tam magnum Profundum : verumtamen caveat præcipitium. Numquid enim eft iniquitas apud Deum ? Abfit. Sed infcrutabilia funt judicia ejus, & investigabiles viæ ejus ". Verba funt S. Aug. in Epiftola ad Sixtum.

Impia Calprobatione fententia.

Nemo a ret.

Prædeftinatio electoriam gradeftinatio impiorum ad mortem ex malis meritis.

Impia certe, ac feralis Calvini fententia eft, qui vini de re- Deum fola fua voluntate, fine ulla prævifione peccati, certos homines ad æternam damnationem ordinalle, & ad peccatum incitare, immo neceffitate compel-

lere afferit. Quam Hærefim & S. Profper in Reiponfione ad objectionem tertiam Vincentianam ita re-Deo creatus fellit : "" Omnium quidem hominum Deus Creator eft, ut peri- eft, fed nemo ab eo ideo creatus eft, ut periret : Quia alia est causa nascendi, alia pereundi. Ut enim nascantur homines, Conditoris est beneficium : Ut autem percant, prævaricationis eft meritum """

Eadem Hærefis prædamnata eft a Concilio Arauficano II. & Valentino III. ex tribus Galliz Provinrum ad glo- ciis, Lugdunensi, Viennensi, & Arelatensi congretuita: prz. gato anno Christi oclingentesimo quinquagesimo quinto Can. 3. ", Fidenter, inquit, fatemur, prædestinationem Electorum ad vitam, & prædestinationem impiorum ad mortem : In electione tamen falvandorum mifericordiam Dei præcedere meritum bonum : In damnatione autem periturorum, meritum malum præcedere justum Dei judicium. Prædestinatione autem Deum ea tantum statuisse, quæ iple vel gratuita milericordia, vel julto judicio facurus erat... In malis vero ipforum malitiam præscivisse, quia ex ipsis est; non prædestinasse, quia ex illo non eft. Poenam fane malum meritum eorum fequentem, ut Deum, qui omnia prospicit, præsci-

ville.

ville. & prædeftinalle, quia justus est, apud quem (at S. August. ait) de omnibus omnino rebus tam fixa sententia, quam certa przscientia... Verum aliand a malum prædeftinatos elle divina potestate. videlicet, ut quafi aliud effe non poffint, non folum non credimus: Sed etiam, fi funt, qui tantum mali credere velint, cum omni detestatione, ficut Araulicana Synodus, illis Anathema dicimus ""

Valentini Concilii fenfui confonat Carifiacenfe ca. I. cujus hæc funt verba: "" Deus bonus, & justus elegit ex eadem massa perditionis, secundum prz. fcieptiam suam, quos per gratiam prædestinavit ad vitam, & vitam illis prædestinavit æternam. Ceteros autem, quos justitize judicio in massa perditionis reliquit, perituros præscivit, sed non ut perirent prædefunavit : Poenam autem illis, quia justus eft, pradeftinavit æternam "

#### S. XVL

#### Ex divinis Perfectionibus nonnulla colliguntur documenta ad morum informationem.

1. Ex his, quæ de divinis perfectionibus dicta funt, Del perfe multa colligi poffunt ad morum informationem. Deus ctiones ind perfectillimus eft; Nos fummopere imperfecti : Igitur eniti debemus ad perfectionum imitationem divinarum, & ad Dei nostri similitudinem, quantum quidem creaturæ cum ejus gratia fas eft, in nobis exprimendam, quemadmodum jubet Christus Dominus ( Matth. 5. ) Eftore ergo vos perfecti, ficat O Pater vester calestis perfectus est. Nam un Religionis in divinte fumma est, imitari quem colis " (inquit S. Ang. Lib. rum perfe-8. de Civ. Dei, cap. 17.) Hinc illud Plotini Phi-imitatione losophi Platonici a S. Angastino laudatum Lib. 9. de semper pre-Civitate Dei, cap. 17. ", Fugiendum est ad charif. ficiendum, , fimam Patriam, & ibi Pater, & ibi omnia. Quz "igitur claffis, aut fuga? Similem Deo fieri. ""Si ergo (inquit S. Augustin.) quanto fimilior, tanto fit quilque propinquior; nulla est ab illo alia longinquitas, quam ejus diffimilitudo. Incorporali vero illi sterno, & incommutabili tanto est anima hominis طنل

tands.

Gen; 35,

84

diffimilior, quanto rerum temporalium, mutabiliumque cupidior "" Atque in illa divinarum perfectionum imitatione femper proficiendum eft, Angelorum inftar, qui per scalam mysticam Jacob descendebant, & afcendebant, nullus stabat, & quiefcebat; quia in via chriftianæ perfectionis non progredi, regredi eft-Unde Apostolus ad Philippenses 3. Unum quidem ( inquit) que quidem retro (unt obliviscens, ad ea vero, que funt priora, extendens meipfum, ad destinatum perfeguor. ad bravium superna vocationis Dei in Christo Jesu : Non quod jam acceperim , aut perfectus fim. Et tamen paulo post ait: Quicunque ergo perfecte fumus, boc fentiamus. Aliter ,, ergo hic non potes effe perfectus, nifi fcias, hic te non effe poffe perfectum. Hæc ergo erit perfectio tua, fic te quædam tranfiliffe, ut ad quædam properes; fic quædam te tranfiliffe, ut reftet aliud, ad quod omnibus transactis transiliendum eft. Hæc tuta fides eft. Nam quisquis se jam pervenisse putat, in alto fe ponit, ut cadat "". Verba funt S. Augustini, Enarratione in Plalmum 38.

Dei fimplicitatem quomodo imitari debeamus.

Gabat, s.

1. Cor. 6.

11. Deus incorporeus eft, ac fimplicisfimus : lpfum in Spiritu adoremus, & veritate. A terrenis, & corporeis rebus abstrahamur, secundum carnem ne ambulenus, fed fecundum Spiritum, & interiorem hominem, qui de die in diem renovatur ad imaginem ejus, qui fecit illum. Spiritu ambulate ( inquit Apo-Aolus, ( & desiderja carnis non perficietis. Si Spiritu vivimus, Spiritu & ambulemns. Ergo ( inquit S. Ambr. Serm. 4. in Pfal. 117. ) fecundum voluntatem Dei ambulemus, ut Deo inhærere dicamur, cui fi adhæreamus, unus cum iplo spiritus efficimur. Nam Qui adbaret Domino, unus spiritus est, ut ait Apostolus. At vero, inquit S. Ambrofius, " Qui seçundum cor-, poris appetentiam vivit, caro est : Qui secundum " præcepta Dei, spiritus est ". Uni, simplicisfimoque Deo fervientes, fimplicitatem fectemur, ob quam fanctus Job meruit commendari : Erat vir simplex. In mente, corde, ore, opere nostro fimplicitas eluceat. In mente per veritatem, in corde per charitatem, in

Job. 1.



910

ore per fermonis ingenuitatem, in opere per veram, & minime fucatam justitiam, Christi verbis pareamus : Eftote prudentes ficut ferpentes , & fimplices ficut Matth. 10. columba : Et, Si oculus tuus fuerit simplex, totum cor- Matth. 6. pus tuum lucidum erit. Cordis duplicitatem fugiamus. Va enim duplici corde, & peccatori terram ingredienti Eccl. 1. duabus viis. Sit fermo nofter : Eft , eft , Non', non. Ab Matth. c. hypocrifi longe abhorreamus, quod vitium in Phari-Matth. 13. fæis toties, & tam acriter infectatus eft Christus, Ve illis fæpius ingeminans: Vævobis! Scribæ, & Pharilei hypocrite, quia mundatis, quod deforis est calicis, 🖝 paropsidis, intus autem pleni estis rapina & immunditia. Pharifae cace, munda prius, quod intus est calicis & paropfidis; ut fiat id, quod deforis est, mundum. Ve vobis ! Scribe & Pharifei hypocrite ; quia fimiles effis fepulchris dealbatis, que aforis parent hominibus speciosa, intus vero plena sunt ossibus mortuorum, & omni spurcitia, Sic & vos aforis quidem paretis hominibus justi : Intus autem pleni estis hypocrisi, & iniquitate. Nos simplices effe Christus jubet. " Quomodo autem eris fimplex ? fi te non mundo implicaveris, fed ex " mundo explicaveris. Explicando enim te, fimplex eris: (inquit S. August. Tractatu 23. in Joannem.)

III. Deus immutabilis est : Ejus immutabilitatem Immutabihonoremus boni propofiti firmitate, constantia vo- litatem, in luntatis in ejus mandatorum observantia, & in ejus debemus. amore. Ne mutemur, nisi in melius ; peccatores ne imitemur, quorum character est levitas, instabilitas, inconstantia. Nam Homo sanctus in sapientia manet si- Eccl. 27. cut Sol: Stultus sicut Luna mutatur. Et Præcordia fatui Eccl. 33. quafi rota carri : Et quafi axis versatilis cogitatio illius. Ne fimiles fimus nubibus, quæ ab omni vento circumferuntur, aut arundini vento agitatæ. Cum Propheta dicamus: Nonne Deo subjetta erit anima mea? PL 61. Nam Gipse Deus meus, G salutaris meus : Susceptor meus, non movebor amplius, In Dei contemplatione, & amore defixi, beatarum mentium immutabilitatem jam in hac mortali yita æmulemur, de qua S. August. Libro 12. Confessionum: "Quoniam tu Deus dili-"gen-F 3

» genti tesquantum præcipis, oftendes ei te, & fufficis » ei: Et ideo non declinat a te, nec ad fe.

ungendú or noftrú eternitati Dei.

IV. Deus æternus eft. Jungamus cor noftrum æternitati Dei, temporalia, & peritura bona parvipendamus, ad æterna, & invifibilia fuspiremus, & tendamus. " Animus enim nullo modo fanus exiftiman-" dus eft, qui non temporalibus æterna præponit ". (inquit S. August, in Epift, ad Probam. ) Curramus alacriter in via mandatorum Dei , nullis tribulationibus ab eo feparemur, aut ab incœpto curfu retardemur, aut deficiamus : Id enim, quod in prafenti eft momentaneum, & leve cribulationis nostra, supra modum in sublimitate aternum gloria pondus operatur in nobis: Non contemplantibus nobis, que videntur, sed que non videntur ; que enim videntur, temporalia funt ; Que antem non videntur, aterna funt; (inquit Apostolus 2, ad Corinth. 4.) Alcendant cogitationes noftræ fupra tempus : Æterna meditemur, ut dicere poffimus cum Propheta: Cogitavi dies antiquos, & annos æternos in mente habui, Et meditatus fum notte cum corde meo. Or

Mal. 76.

86

Ne avertas bominem in humilitatem : Id eft, ne a tuis æternis, atque sublimibus homo aversus temporalia concupifcat, fapiatque terrena. Et hoc'a Deo poscit, quod Deus ipse præcepit "".

V. Regi saculorum immortali, & invisibili, soli Deo 1. Tim. 1. bonorem, & gloriam dantes, vitemus (quod in nostra Immortalipotestate cum ejus gratia positum est ) mortem pec- imitari decati : "" Sicut enim vita corporis anima, fic vita bemus, vianimæ Deus. Quomodo fi anima deferat, moritur tando mor-Corpus ; Sic anima moritur , fi deferat Deus ». ( inquit tem pocca-S. August. Enarratione in Pfalm. 70. ) Anima, qua pec- Brech 18.4. caverit , ipf a morietur , ( inquit per Prophetam. ) Quod Marth. eo. fi a Deo per mortale peccatum separemur, nos ma- 28net Secunda mors, & æterna, de qua Chriftus ait: Timete cum, qui potest, & animam & corpus perdere in gebennam, De qua S. August. Lib. 6. de Civitate Dei . cap. ult. feribit : "" Si anima in poenis vivit æternis, quibus & ipli (piritus cruciabuntur immundi, mors illa potius æterna dicenda eft, quam vita. Nulla quippe major, & pejor est mors, quam ubi non moritur mors. Sed quod animæ natura, per id, quod immortalis creata est, fine qualicunque vita este non poteft; fumma mors ejus est alienatio a vita Dei in æternitate fupplicii ""

VI. Deus ubique est, & omnia novit : Debemus Deum præ-fentem iemigitur omnia opera nostra agere, cogitationes om- per intuenes, & intentiones dirigere quali sub oculis Dei su- ri, & velut premi Judicis, ac teltis, cujus oculis nihil est abscon- fub oculis ditum qui falli, aut circumveniri non potest: 0m- ejus omnia nia enim nuda sunt, & aperta oculis ejus. Deum præ- stra facere fentem lemper cogitemus, ut peccatum vitemus, ut debemus. in virtute confirmemur, secundum illud Prophetæ oraculum Pfal. 15. Providebam Dominum in conspettu meo semper, quoniam a dextrisest mibi, ne commovear. Et Pl. 104, Quarite Dominum, & confirmamini, quarise faciem ejus semper. Quæ est facies Domini, nisi præsentia Dei ? ( inquit S. Augustinus. ) ", Deus fine fine quærendus, quia fine fine amandus. Dicimus enim etiam præsenti alicui ; Non te quæro : Id est,

tatem Dei

Ad Hebr.4.

non

F 4

non te diligo. Ac per hoc, qui diligitur, etiam præfens quæritur, dum charitate perpetua, ne fiat abfens, agitur. Proinde quem quisque diligit, etiam cum videt, fine fastidio femper vult elle præfentem, hoc eft, femper quærit effe prælentem. Et nimirum hoc eft, Quarite faciem ejus femper : Ut non huic inquifitioni, qua fignificatur amor, finem præftet inventio ; fed amore crefcente inquifitio crefcat inventi "". Deum præfentem intueri , & velut fub ejus oculis omnia opera fua facere, Angelicæ vitæ Matth, 18. imitatio eft. Angeli enim femper vident faciem Patris, qui in calis eft. Contra vero, oblivio Dei caufa eft, cur homines in omne peccatorum genus prolabantur. Unde Pfal. 9. dicitur. Non eft Deus in conspectu ejus, inquinate fant vie illius in omni tempore. Hinc inter scelera Jerusalem oblivio Dei recensetur Ezechielis 22. Meique oblita es, ait Dominus Deus. Nec. mirum : " Memoria enim Dei excludit cuncta fla-"gitia, inquit S. Hieronymus in hunc locum. Certe quando peccamus, fi cogitaremus Deum videre, & elle præfentem, numquam, quod ei difplicet, face-

Nec tam fæpe, inquit, fpiritum ducere, quam Dei meminisse debemus ". Et S. Basilius in Regulis fufius disputatis . interrogatione s. ", Omni, inquit, custodia custodiendum cor nostrum, neque patiendum, ut allidua de Deo cogitatio ex animis nostris elabatur. Agendum, ut ex perpetua, ac purifima recordatione impressant in animis nostris piam de Deo cogitationem, veluti indelebile aliquod figillum circumferamus. Siguidem hæc eft ratio, per quam erga Deum acquiri charitas confuevit. Quæ timul, cum ad facienda Dei mandata nos excitet, tum vicillim quoque ab iildem ipla ad perpetuitatem stabilis confervetur nar

Cum ubique sit Deus, non tamen in omnibus ha- Eniti debebitat, sed in iis tantum, qui templum illius sunt mus, ut fper gratiam fanctificantem, & charitatem, de quibus plum Dei, ait Christus Dominus : Si quis diligit me, sermones ut in nobis meos servabit : Et Pater meus diliget eum, & ad eum habitet. veniemus, & mansionem apud eum faciemus, Et Aposto- Joan. 14. lus: Deus charitas est, & qui manet in charitate, in Deu 1. Joan. 4. manet, & Deus in eo. Unde fatendum eft. ( inquit S. Aug. Epift. 187. alias 57. ad Dardanum ) "" Ubique effe Deum per Divinitatis prælentiam, fed non ubique per habitationis gratiam. Propter hanc enim habitationem. ubi procul dubio gratia dilectionis ejus agnofcitur, non dicimus, Pater noster, qui es ubique, cum & hoc. verum fit, sed, Pater nofter, qui es in calis : Ut templum ejus potius in oratione commemoremus quod & nos ipsi esse debemus, & in quantum sumus, in tantum ad ejus focietatem, & adoptionis familians pertinemus. Si enim populus Dei nondum factus æqualis Angelis ejus adhuc in ista peregrinatione dicitur Templum ejus, quanto magis dit Templum ejus in cœlis, ubi est populus Angelorum, quibus aggregandi, & cozquandi fumus, cum finita peregrinatione, quod promifium eft, sumpferimus "". Totis ergo ftudiis, ac viribus ejus gratia adjuti enitamur, ut fimus Templum Dei, in quo ipse habitet; Templum illud mundemus, ornemus, Deoque confectatum ab F 5 / omni

1.21

12 17 2

Justitia Dei timenda,

da; Dominum fevera; Patrem, diligendum pie; Dominum, timendum neceffarie: Diligendum, quia malit mifericordiam, quam facrificium; & timendum, quia nolit peccatum: Diligendum, quia malit poenitentiam peccatoris, quam mortem; & timendum, guia nolit peccatores fui jam non poenitentes. Ideo Lex utrumque definit: Diliges Deum, & Timebis Deum, Aliud obfecutori propofuit, aliud exorbitatori 2010.

## S. XVII.

### Deum unum in Essentia, Trinum in Personis Fides catholica confitetur,

S ummæ Dei unitati, & fimplicitati Perfonarum Trinitas non officit. Utrumque credendum, non fubtilius exquirendum eft. Unitatem in effentia, fubftantia, natura, deitate; diftinctionem, & Trinitatem in perfonis Fides catholica tradit. Tres perfonas fubfiftentes, fuisque proprietatibus diftinctas, non tria dumtaxat nomina, aut tres energias, five operationes, contra Noeti, Praxea, & Sacellii Hærefes,

a Patre diftincta : Nemo enim apud femetipfum effe congrue dicitur. Et Verbum caro factum eft, non Pater. Diftincta igitur eft a Patre Perfona, Joan. 14. Mysterium Trinitatis difertis verbis Christus docet : Si cognovifitis me, & Patrem meum cognovifitis .... Philippe , qui videt me , videt & Patrem . . . Non creditis, quia Ego in Patre, & Pater in me eft? ... Ego ragabo Patrem, & alium Paracletum dabit vobis. Sea Patre, & Paracleto, id eft, Spiritu fancto, Perfona diftinctum, aliumque fignificat : fed unum effentia, & deitate, ex qua agnofci poterat. Diftinctionem realem Perfonarum confirmant verba Chrifti, Joan. 8. Solus non fum, fed ego, & qui mifit me, Pater. Et in Lege Deut. 17.00 vestra scriptum est: Quia duorum bominum testimonium verum eft. Ego fum, qui testimonium perhibeo de me ipfo: O testimonium perhibet de me, qui misit me, Pater. Legis enim fuffragium dicentis, In ore duorum, vel trium Asre omne verbum, inftituto fuo haud recte accomodaret, nifi persona effet a Patre distincta. Idem probat miffio; Nemo enim mittit feipfum : Alius igitur a Patre eft, quem milit pater. Idem Mysterium docet forma Baptismatis a Christo tradita, Matth. ult, Euntes docete omnes Gentes, baptizantes eus in nomine Patris, & Filii, & Spiritus fantli. Pater, Filius, & Spiritus fanctus, tres Personæ sunt: In eorum vero nomine, non in nominibus baptizari jubentur homines, quo fignificatur unitas effentiæ. Idem docet S. Joannes Epistolæ 1. cap. 5. Tres sunt, qui testimonium dant in calo, Pater, Verbum, & Spiritus fanctus, & hi tres unum sunt. Tres, qui testimonium dant, Personat funt distinctæ: Unum vero sunt, quod Essentiæ significat unitatem. Unum sunt, non unus: Tres funt, non tamen triplex, fed trinus, & unus Deus: Trinus Personis, unus Essentia. Quz quidem essentia, & Natura divina non minor in fingulis est Personis, quam in omnibus, nec major in omnibus, quam in fingulis : Sed tanta in folo Patre, vel in folo Filio quanta in Patre fimul, & Filio : Et tanta in folo Spititu fancto, quanta fimul in Patre, & Filio & Spiritu fan-

Proprietatibus, feu relationibus perfonalibus Se. Trinitatis perfonæ diftin. runtur.

fancto ; Una fumma Res eft, quæ veraciter eft Pater , & Filius, & Spiritus fanctus, tres fimul Perfonæ, ac fingulatim quælibet earumdem. Cum autem in his adorandis Perfonis non fit majus, aut minus, non prius, aut posterius, fed coæternæ fibi fint, & coæquales, fuis tantummodo proprietatibus perfonalibus diftinctæ intelliguntur. Pater fiquidem ingenitus eft, Filius a Patre ante omnia fæcula genitus, Spiritus fanctus a Patre, & Filio procedit. Pater, Filius, & Spiritus relativa funt nomina. Relativum porro dicitur, quod ad aliud cognolcendum referimus, ut dum unum nominamus, alium neceffario intelligamus, ac demonstremus. Substantiæ vero nomen unum eft, scilicet Deus, Relationis ergo nomina propria fingulæ perfonæ retinent, fubftantiæ vero nomen unum communiter poffident. Quod a Ss. Patribus frequenter repetitum principium, cum de Sacrofancta Trinitate fermonem fecerunt. Conc. Toletanum I1. his verbis declaravit : " " In relativis Perfonarum nominibus Pater ad Filium, Filius ad Patrem, Spiritus fanctus ad utrofque refertur; quæ cum relative tres Perionæ dicantur, una tamen naturalis fubítanfonis proprietas, & in Effentia unitas, & in Majestate zqualitas a nobis credatur, & adoretur,

Id aliqua fimilitudine Populo chriftiano explicari Se. Triniteutcumque poteft. Nam, cum de fonte interrogati, tis Mystenon poffimus dicere, quod ipfe fit fluvius ; nec de rium pro fluvio interrogati, poffimus eum fontem vocare ; & tis humane rurfum potionem, quæ de fonte, vel fluvio eft, nec explicatur. fluvium poffimus appellare, nec fontem : " Tamen S. Aug Lib. , in hac Trinitate aquam nominamus , & cum de fin- de Fide, & "gulis quæritur, fingillatim aquam refpondemus. Symbolo, " Nam fi quæro, utrum aqua in fonte fit, respon-" detur aqua ; & fi quæramus , utrum aqua fit in flu-» vio, nihil aliud relpondetur ; & in illa potione non " poterit effe alia responsio : Nec tamen eas tres aquas, "fed unam dicimus. Cavendum tamen eft, ne quif-" quam ineffabilem divinæ Majestatis substantiam fi-, cut fontem iftum vifibilem , atque corporeum , vel "fluvium, vel potionem cogitet. In his enim aqua "illa, quæ nunc in fonte eft, exit in fluvium, nec " in se manet ; & cum de fluvio, vel de fonte in po-" tionem transit, non ibi permanet, unde fumitur. , ltaque fieri poteft, ut eadem aqua nunc ad fontis " appellationem pertineat, nunc ad fluvii, nunc ad potionis : Cum in illa Trinitate non possit fieri, " ut Pater aliquando fit Filius, aliquando Spiritus fan-, ctus: Sicut in arbore non eft radix nifi radix, neg " robur eft aliud quam robur, nec ramos nifi ramos poffumus dicere : Non enim, quod dicitur radix, , id poteft dici robur, & rami; nec lignum, quod pertinet ad radicem, potest aliquo transitu nunc in , radice elle, nunc in robore, nunc in ramis, fed tan-" tummodo in radice: Cum illa regula nominis ma-" neat, ut radix lignum fit, & robur lignum, & rami , lignum, nec tamen tria ligna dicantur, fed unum. "Aut fi hæc habent aliquam diffimilitudinem, ut pof-, fint non absurde tria ligna dici, propter firmitatis "diverfitatem; illud certe omnes concedunt, fi ex n uno fonte tria pocula impleantur, posse dici tria po-» cula, tres autem aquas non posse dici, sed omnino

, unam

, unam aquam, quamquam de fingulis poculis, interprogatus, in quolibet horum aquam elfe refpondeas.

Ne autem cogites Filium alterius effe naturæ. diverfæque fubftantiæ, quia Pater Deus non eft de altero Deo, Filius autem Deus eft de Patre Deo: His enim verbis non indicatur fubftantia, fed origo, id eft non quid fit, fed unde fit quilque, vel non fit. Neque enim Abel, & Adam ideo non unius naturæ, atque fubftantiæ fuerunt, quia ifte fuit homo de homine illo, ille de nullo. "Si ergo utriulque naturæ "quæritur, homo Abel, homo Adam: Si autem origo, "prius homo, ex quo Abel, nullus homo, ex quo "Adam. Ita in Deo Patre, & Deo Filio, fi utriofque "natura quæratur, uterque Deus, nec magis alter alje tero Deus: fi autem origo, Pater eft Deus; de quo "Filius Deus; de quo autem Pater, nullus eft D us " Explicatio eft ejuldem S. Auguftini Epift. 170 alias 66.

is Trinitais imago in Angelo, & homine.

Quamvis autem nonnulla fint in creaturis corporeis Sacrofanctæ Trinitatis veitigia, in folis tamen creaturis intelligentibus, Angelo nimitum, & homine, ad imaginem Dei conditis, ejus imago eft, in memoria

intelligit, & diligit Deum, ut docet S. August. Lib. 14. Cap. 12. ""Hzc, inquit, Trinitas mentis, non propterea Dei est imago, quia sui meminit mens. & intelligit, ac diligit se: Sed quia potest etiam meminisse. & intelligere, & amare, a quo sacta est. Quod cum facit, fapiens ipla sit. Si autem non facit, etiam cum si meminit, seleque intelligit, ac diligit, stulta est "".

Verum cum in omnibus, que proferuntur, & proferri poffunt ad explicandum utcumque Trinital tis adorandæ Mysterium, infinita sit difparitas, at diffimilitudo, nec ad illius cognitionem fola ration duce pervenire poffimus, oremus Deum affidue, at ferventer, ut, qui ipfo revelante id credimus, aliquan do in æterna tabernacula recepti videamus, quæ tanta fit Dei Patris fæcunditas, ut seipsum intnens, atque intelligens, parem, & zqualem fibi Filium gignat : Quomodo duorum idem plane, & par charitatis Amor, qui Spiritus sanctus est, a Patre, & Filio procedens Genitorem, & Genitum zterno, atque indiffolubili vinculo inter se connectat : Atque ita divinæ Trinitatis una fit Essentia, & trium Personarum perfecta distinctio. Existimabam enim, ut cognoscerem pf. 28, 16. boc: Labor est ante me, dones intrem in Santinarium Dei.

### S. XVIII.

### Imago Saultissima Trinitatis in nobis reformanda,

Oremus interim, & operam demus, ut fancta Trinitatis imago in nobis per peccatum, & cupiditates fázculares deformata, reformetur per Dei gratiam, a quo formata est. Renovamini (inquit Apostolus) Ephel. 4 fpiritu mentis vestra, & induite novum hominem, qui fecandam Deum creatus est in justitia, & fanctitate veritatis. Peccando justitiam, & fanctitatem veritatis homo amissi; propter quod hæc imago deformis, & decolor facta est : Hanc recipit, cum reformatur, & renovatur. ""Sane ista renovatio non momento uno fit iplius conversionis, ficut momento uno fit illa in baptismo renovatio remissione omnium peccato-Tom. L. G. rum:

97

rum : Neque enim, vel unum quantulumcunque remanet, quod non remittatur. Sed quemadmodum aliud eft carere febribus, aliud ab infirmitate, quæ febribus facta eft, revalefcere: itemque aliud infixum telum de corpore demere, aliud vulnus, quod eo factum eft, fecunda curatione fanare : ita prima curatio eft, caufam removere languoris, quod per omnium fit remiffionem peccatorum; fecunda, ipfum fanare languorem, quod fit paullatim proficiendo in renovatione hujus imaginis. Quæ duo demonstrantur in Plalmo, ubi legitur : Qui propitius fit omnibus iniquitatibus tuis. Quod fit in baptifino : Deinde fequitur : Qui fanat omnes languores tuos : Quod fit quotidianis acceffibus, cum hæc imago renovatur. Do qua re Apostolus apertissime locutus est, dicens : ETSI exterior homo nofter corrumpitur : fed interior renovatur de die in diem. In agnitione igitur Dei, justitiaque, & fanctitate veritatis, qui de die in diem proficiendo renovatur, transfert amorem a temporalibus ad æterna, a vifibilibus ad intelligibilia, a carnalibus ad fpiritualia; atque ab iftis cupiditatem

PC 102.

Cor.

98

ftionem, delectationem, confenium, ab illa fumma, & pulchra Trinitate, scilicet potentia, sapientia, puritate, in quamdam contrariam, & fordam trinitatem, scilicet infimitatem, cæcitatem, immunditiam, Memoria enim facta est impotens, & infirma, Ratio imprudens, & tenebrofa, Voluntas impura. Porro Memoria, qua fimplicis Divinitatis potentiam stans cogitabat, ab illa cadens, & velut fupra faxa corruens, in tres partes confracta diffiliit, scilicet in Creata Tricogitationes affectuolas, onerolas, otiolas. Affectuo- nitas fcilifas voco illas, in quibus ipla afficitur, ut in curis re- cat ratio, rum necessariarum, edendi, bibendi, ceterarumque voluntas fimilium : Onerofas, ut in exterioribus administra- per suge-tionibus & ocupationibus duris : Otiosas, quibus, nec delectatioafficitur, nec oneratur, & tamen ab æternorum con- nem & templatione per illa diftenditur : ut fi cogitet, ver. gr. confenfum equum currentem, aut avem volantem. Rationis quo- lapía a B. Trinitate que triplex calus est : Siquidem ejus erat discernere in- reformatue ter bonum, & malum, verum, & fallum, commodum per fidem, & incommodum: In quibus discernendis tanta modo spem, & charitatem caligine coecatur, ut sepe in contrarium ducat judicium, recipiens malum pro bono, fallum pro vero, noxium pro commodo, & e converso. Num. quam vero in his falleretur, fi numquam Lumine, a quo creata est, privaretur. Sed quia & ipla inde cecidit, proculdubio nihil aliud, quam tenebras fuat cæcitatis invenit ... Sequitur voluntas, cujus ruina fimiliter tripartita est. Quz enim summz benignitati, & puritati inhærere, & eam folam diligere debuit, per propriam iniquitatem a supernis in heec infima lapía, per concupifcentiam carnis. & concupifcentiam oculorum, & ambitionem fæculi, terrena dilexit. Quid hoc infelicius cafu potest æstimari, ubl percunte Memoria, Ratione, Voluntate, tota Animat fubstantia perimitur ?

Verumtamen hunc tam gravem, tam tenebrofum, tam fordidum lapfum nostræ naturæ reparavit illa beata Trinitas, memor misericordiæ suæ, immemor culpæ noftræ, Venit ergo a Patre missus Dei Filius,

9g

& dedit Fidem: Poft Filium millus eft Spiritus fantus, & dedit, docuitque charitatem. Itaque per ac duo, id eft, Fidem, & Charitatem, facta eft ipes edeundi ad Patrem. Et hæc eft trinitas, fcilicet Fides, Spes, Charitas, per quam velut per tridentem reduxit de limo profundi ad amillam beatitudinem illa incommutabilis, & beata Trinitas mutabilem , laplam , & miferam trinitatem. Et Fides quidem illuminavit rationem, fpes erexit memoriam, charitas vero purgavit voluntatem. Cum ergo venit Deus Filius, & factus eft homo, qui erat Deus; tamquam Medicus bonus dedit præcepta, quibus observatis reformaretur falus amiffa. Ut vero præceptis faceret fidem, exhibuit figna. Ut eorumdem præceptorum perfuaderet utilitatem, promifit beatitudinem. Elt igitur fides alia præceptorum, alia fignorum, alia promifforum : Id eft, qua credimus in Deum, qua credimus Deum, qua credimus Deo. Per fidem præceptorum credimus in Deum; credere autem in Deum, eft in eum fperare, & eum diligere. Per fidem fignorum credimus Deum, qui talia poteft, & omnia poteft. Per

vigilanter exhibenda eft, ut nec propter proximum. cui nos impendimus charitatem, offendamus Deum: nec propter confcientiam, quam per poenitentiam, & continentiam in humilitate custodire volumus. minus exequamur mandatorum Dei obedientiam: & hæc eft fides non ficta. Non ficta autem ponitur ad differentiam mortuz fidei, & fictz. Mortua fides ett, quæ fine operibus eft. Fides ficta, quæ ad tempus credit, & in tempore tentationis recedit

### S. XIX.

### PATREM

#### Quo sensu nomen Patris bic sumatur,

Tomen Pater dupliciter accipi potest in divinis ! Deus verus N vel quatenus convenit Deo respectu creatura- omnium rum, vel quatenus convenit uni persona respectu al- creaturaterius, Primo modo, commune tribus adorandæ Trinitatis Perfonis nomen est, non minus quam creatoris, proviloris, atque rectoris rerum omnium creatarum. Quemadmodum enim eum, a quo familia propagata eft, cujuíque confilio, & imperio regitur, patrem vocamus : sic dicta ex humanis rebus similitudine, Deum, quem omnium rerum opificem, & rectorem agnoscimus, & credimus, Patrem appellamus. Quo etiam nomine facræ Litteræ ufæ funt, cum de Deo loquentes, universorum creationem, potestatem, admirabilem providentiam ei tribgendam indicarent. Deut. 32. Numquid non ipse est pater tuns, qui poffedit te , & fecit , Ocreavit te ? Malach, 2. Numquid non Pater unus omnium nostrum? Numquid non Dens nans creavis nos ? Matth. 6. Pater suns, qui videt in abscondito, reddet tibi. Lucz 6. Estote miserieordes, ficut & Pater vester misericors est. Singulari veto ratio- Christiane. ne Deus Pater Christianorum dicitur, qui non acce- rum pater perunt spiritum servitutis in timore, sed Spiritum ad est fingulari eptionis filiorum, in que clamamus, Abba, Pater. Hanc Rom. 8. enim charitatem dedit nobis Pater, ut Filii Dei nomine- 1. Joan. 3. mar, & fimms, Qued fi filli, & boredes ; Heredes quidem

G 3

101

Icbr. 2.

dem Dei, coheredes autem Christi, qui est primogenitus in multis fratribus. Propter quam causam non confunditur fratres nos vocare, dicens : Nuntiabo nomen tuum fratribus meis, in medio Ecclesia laudabo te.

ater noitatis,

Secundo fenfu , Pater nomen elt primæ Perfonæ fanctiffimæ Trinitatis, prout ufurpatur Pfalmo 88. hen eft pri- Ipfe invocabit me, Pater meus es tu, Matth. 16. Caro, e SS. Tri. O fanguis non revelavit tibi, fed Pater meus, qui in calis eft. Matth. 28. Baptizantes eos in nomine Patris, & Filii, & Spiritus jancti, & pluribus aliis in locis. Patrem porro primam perfonam dicimus, non quod in Trinitate fit prius, aut posterius, majus, aut minus, fed quod Principium fit fine Principio, & Fons totius Deitatis, quam duabus aliis perfonis communicat, a nullo vero alio accipit. Unde ingenitus etiam merito vocatur a Patribus, & ab Ecclefia : Quod nomen eo fenfu ufurpatum , character eft , & nota primæ Perfonæ, ad ejus notitiam conducens: Unde & ejus Notio a Theologis vocatur. Quamvis autem

homen illi tres Perlonæ fint unus Deus; interdum tamen Patri ingularira, nomen Dei fingulari ratione tribuitur, propterea

vera, que illumin 21 omnem bominem venientem in banc mundam; ita non sequitur, Filium non esse verum Deum, licet Pater dicatur folus verus Deus.

Tertio, fic intelligendam Christi sententiam Patres S. Athan. docent : Hac est vita aterna, ut cognoscant te, & quem Or. 4. cont. Arianos. S. misisti Jesum Christum, solum esse verum Deum, Sicut Greg. Na. etiam Apostolus non excludit Patrem ab appellatione zianz. Or-unius Domini, quamvis Filius ab ipso dicatur Unus 36. S. Cy-Dominns: Ita Filium non excludit ab appellatione 11, in Jo. c. unius Dei, quamvis Pater dicatur Unus Dens, Nec 5. S. Amb.1. Pater igitur a dominationis jure, nec Filius a veræ 5. de Fide, Deitatis communione, hoc Apostoli loco secernitur. 1, 3. cont. Eodem sensu Ecclesia fanctitatem, dominationem, Maxim. A. magnitudinem infinitam soli Filio tribuit in Hymno. rian. & Tr. Angelico, ad exclutionem scilicet rerum omnium; 3;. in Joan. creatarum, non ad exclusionem Patris, & Spiritus fancti, dicens : Tu solus santtus, Tu solus Dominus : Tu folus Altissimus, Jesu Christe: Unde subdit, Cum fancto Spiritu, in gloria Dei Patris.

Vocabulum Patris, primæ in Trinitate Personæ peculiarem notionem, & proprietatem personalem indicat. Primario autem Deus Pater elt, qui fine initio, & fine Pater eft, semper habens Filium ex se genitum. A Deo igitur in hominum genus ulus iftius. nominis, proprietalque descendit, ut docet Apostolus ad Eph. 3. Ex quo, inquit, omnis paternitas in calo, & in terra nominatur, Convenit etiam primæ Primæ SS. Trinitatis Personæ peculiari modo Principii nomen, Trinitatis respectu Filii, & Spiritus sancti, quamvis & Filio persone tribuatur respectu terum creatarum, quanvis & rino principil tamquam in Verbo, Sapientia, idea, & arte Patris tione fingu? ex æterno continebantur, & per iplum in tempore lari conveconditæ funt, Pater Principium est, non de Principio; Filius Principium de Principio; sed utrumque simul non duo, sed unum Principium, ut loquitur S, Aug. Lib. 3. Contra Maximinum, Cap. 17. Dicitur etiam Pater æternus auctor Filii, ratione originis, qua Filius ab ipso est. Hinc S. August. Serm. 71. alias 11. de Verbis Domini, Cap, 12. ", Infinuatur nobis, inquit, in "Patre G 4

rillus Lib.

107

nit,

"Patre auctoritas, in Filio nativitas, in Spiritu fancto

" Patris Filiique communitas, in tribus æqualitas .... Serm. 213. "Eft ergo Pater Filio veritati origo verax, & Filius " de veraci Patre orta veritas : & Spiritus fanctus la "Patre bono, & Filio bono effuía bonitas: Omnium "eft autem non impar divinitas, nec separabilis " unitas.

Deum effe rerum omnium creatarum Patrem dixi-Deo, ut rerum om- mus, ratione creationis, confervationis, providennium crea. tiz, gubernationis. Hoc nomine ipli honorem, amomrum Pa- rem, obsequium debemus. Malachize 1. Filius honotri, quid rat patrem, & servus dominum suum: Si ergo Pater debeamus.j ego jum, ubi est bonor mens? Et fi Dominus ego fum,

ubi est timor mens ? dicit Dominus exercituum, Deus eft, & Pater eft :, Deus potestate, Pater bonitate. "Quam felices fumus, qui Dominum nostrum Patrem n invenimus ? ( inquit S. August.

Singulari ratione Deum effe Christianorum Patrem

diximus, ratione spiritualis adoptionis. Unde Chri-Joan. 1.

stus natura Dei filius coæternus, Dedit eis potestatem filios Dei fieri, bis, qui credunt in nomine ejus, qui non ex fanguinibus, neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt. Per gratiam Baptismatis regenerati fumus, eodem Spiritu replente fon-Amiffa pri tem, qui replevit & Virginem. Si ab illa prima adop-🗰 adop-tionis gratia infeliciter excidimus, potest in nobis ditionis gra- vina illa adoptio per poenitentiam reparari. Operantia per posnitentiam te Deo, cooperantibus nobis amilfa gratia restauratur separanda, per Dominum nostrum Jesum Christum, qua rursus efficimur Divina conforces natura. Ad Patrem igitur Luc. 15. redeamus, cum Filio Prodigo dicentes: Surgam, Or ibo ad Patrem meum, & dicam ei: Pater, peccavi in

calam, & coram te, Qua spe, qua fiducia, qua confidentia? (inquit S. Petrus Chryfologus Sermone 2.) "Qua spe? Illa, qua Pater est. Ego perdidi, quod "erat filii: ille quod patris est, non amisit. Apud " patrem non intercedit extraneus; intus eft in patris "pectore iple, qui intervenit, & exorat, affectus. " Urgentur patris vilcera, iterum filium genitura per yeniam.

, veniam. Ibo ad Patrem reus ; Sed Pater vifo filio co-" operit mox reatum; diffimulat judicem, qui magis , vult implere genitorem, & sententiam cito vertit , in veniam, qui redire cupit filium, non perire " Quam felices nos existimaremus, si Regis amici elfemus! Sed nunc Dei amici erimus; fi velimus, nec amici tantum, sed filii. Si hanc dignitatem, felicitatemque non allequamur, per nos stabit : Nifi bomuni placmerit, Deus non erit, (Quod alio fensu a Tersulliene dictum est in Apologetico, ) Verum ut filii Dei fimus, definamus necesse est esse filios hujus fæculi; ceffemus vivere fecundum carnem, & fanguinem, secundum hominem: vivamus secundum Spiritum, fecundum Deum. Sed heu! Chriftiani ples rique fecandum hominem vivere malunt; ut de iplis merito dicatur, quod alia occasione de Imperatoribus Ethnicis dixit Minucius Felix in Octavio: Optans in bomine persiverare, fieri se Deos metunnt,

Diximus Patris nomen proprium elle primæ Per- Omnes pe-fonæ SS. Trinitatis. Flectamus igitur genua ad Patrem nes Eccle. Domini noltri Jelu Christi, ipsum adorantes, ipsum fiz ad Pa. glorificantes, ipli gratias agentes. Ad iplum omnes trem æterpene orationes suas dirigit Ecclesia : Sed tamen om- num guntur. dirinis oratio Fidei nostræ, quamvis ad unam ex Trinitate Personam dirigi videatur, totius in ca Trinitatis bonorificentia continetur. Ille enim, qui ait, Qui me odit, & Patrem meum odit. Et de quo S. Joan. 15. Joannes ait, " Qui diligit eum, qui genuit, diligit ( 1. Joan. 5. , enne, qui natus est ex eo ; ficut communiter cum Pa-"ter, vel odio habetur, vel diligitur, ita cum Pater Tota "exoratur, fimul cum eo cognoscitur a Fidelibus men Trini-"exorari. Et quoniam unus est Patris, & Filii Spiri- tas oration , tus, necesse eft, ut dum invocatur Pater, aut Fi- num noft, "lius, in Patre, & Filio etiam ille, qui unus eft aum finis eft . ficut , utrinsque Spiritus, invoceur. Unus est autem & fidei of "Jefus Christus unigenitus Dei Patris Filius, cujus jectum. , nomine concludimus omnem orationem, quam "destinamus ad Patrem. Nec tamen fine santti Spirintus nomine, ut oftendamus totam nos humiliter

105

Gs

» P9-

"polcere Trinitatem. Non enim omni Trinitati di-, cimus, Per Dominum nostrum Jesum Christum Filium , thum, fed foli Patri, cujus eft unigenitus Filius "Dominus nofter Jelus Chriftus : Ad hoc autem no-, men Jelu Chrifti, & Spiritus fancti, cum Patrem , oramus, adjungimus, ut quidquid polcimus, a to-" ta nos Trinitate poltulare demonstremus ". Et certe cum una fit operatio Patris, & Filii, & Spiritus fancti, tres illæ adorandæ Perfonæ funt unus orationis finis; fiquidem funt unem operationis principium, ab iifque fimul, & indivife expectatur orationis effectus. "" Certum eft itaque fecundum veræ Fideiregulam, in qua fanctæ Trinitatis una fubstantia creditur, nullam feparationem Patris, & Filii fieri, five Pater, five Filius a Fidelibus invocetur. Ab illis autem nec Patrem invocari, nec Filium, qui in invocatione, quæ offertur Patri, non credunt cum Patre Filium naturaliter invocari. Hoc enim habet naturalis unitas Trinitatis, ut infeparabiliter cuncta illis tribus Personis exhibeantur sanctæ Religionis obsequia, in quibus una est inseparabilis, incommutabilisque na-

# De Fide, & Symbolo, ....

### S. X X.

### OMNIPOTENTEM,

### De Omniposentia Dei.

🖰 um multis nominibus Dei summam vim, & im-- menfam Majestatem facræ Litteræ explicent, ut oftendant, quanta religione, & pietate colendus fit, illi Omnipotentiam frequentiflime tribuunt. Ipfe enim de le ait Genesis, 17. Ego Dominus omnipotens, Et rur. fus cum Jacob filios ad Joseph mitteret, ita illis precatus eft, Gen. 43. Dens autem meus omnipotens faciat vobis eum placabilem, Deinde vero in Apocalypfi fcriptum est: Dominus Deus, qui erat, & qui venturus est emnipotens. Et Cap, 16, Dies magnus omnipotentis Dei appellatur. Idem fignificat Scriptura, cum nihil Deo impossibile, vel etiam difficile este ait. Gen. 18. Nunquid Deo quidquam est difficile ? Job. 42. Scio, quia omnia porcs, Matth, 19. Apud bomines boc impossibile est; Apud Deum autem omnia possibilia sunt, Marci 14. Abba, Pater, omnia tibi possibilia sunt, Lucæ I. Non eris impossibile apud Deum omne verbum.

Omnipotentis autem nomine intelligimus, Deum om- Multa Deus nia posse, & in omnia potestatem, ac dominatum exer- potest, quæ cere: lta ut nihil fit, nihil cogitatione fingi pollit, non vult: quod Deus efficere nequeat, aut quod illius provi- quod non dentiæ, potestati, & imperio non subdatur. Non pollit. folum igitur hæc, quæ tametsi maxima sunt, aliquo tamen modo in cogitationem nostram cadunt, efficiendi potestatem habet Deus; nimirum, ut omnia ad nihilum recidant, atque ut plures mundi ex nihilo repente existant, verum etiam multo majora in illiur potestate sita funt, quæ humanæ menti, & intelligentiæ fuspicari hen licet. Multa enim Deum posse, quæ non vult, etfi nihil velit, quod non possit, Scriptura facra docet. Potest Deus De lapidibus . suscitare filios Matth. 3. Abraha. Facere poteft, ut Per foramen acus camelus Matth. 19. transeat. Potuit Pater æternus mittere duodecim Legiones Angelorum pro Christo pugnaturas. Potuit

107

<u>t.</u>

. . . . .

une

uno momento totam pluviam immittere, quam quadraginta diluvii diebus immifit. Potuit fimul, & femel Gentes exterminare a terra , quam dedit filiis Ifrael, quod tamen paullatim fieri voluit, Potuit Verbum caro non fieri, hominemque non liberare, fi plus eum feveritas, ac juftitia; quam clementia delecharet : Potuit alio modo liberare ; potuit aliunde carnem quam ex femina affinnere ; potuit fuscitare Ju-Matth. 26. dam, ficut fuscitavit Lazarum : & alia fexcenta pollunt occurrere, quæ facere Deus potuit, & poteft, quæ tamen facta non funt, nec fient. Quo ex principio colligit S. August, Lib. de Spiritu , & Littera , cap. I' fieri polfe, ut homo fine peccato fit, quamvis nullus homo præter Chriftum fuerit fine peccato, Adamum & B. Virginem Deiparam, de qua, cum de peccatis agitur , propter honorem Domini , nullam S. August, iple vult fieri mentionem. Poteft igitur Deus omne, quod poffibile eft abfolute, five quod contradictionem non habet. Quæ autem contradictionem habent, ea fieri non possant, quamvis Deus omnia poffit: fi enim ea Deus poffet facere, poffet nihil, adeo-

ritalia, & corporalia : vifibilia, & invifibilia. Ma. gnus in magnis, nec parvus in minimis. Postremo omnipotens est ad facienda omnia, quæ facere vo-" luerit. .. Non poteft mori, non poteft peccare, non poteft falli. , Tanta non poteft : que fi poffet, non effet omnipotens ". Et Serm. 214. ". Ne quis me temere dixisse arbitretur, aliquid Omnipotentem non posse, hoc & B. Apostolus dixit : Si non credimus, ille fidelis permanet, negare seipsum non potest. Sed quod non wilt, non poteft, quia & velle non poteft. Non enim poteft justitia velle facere , quod injustum eft ; aut fapientia velle, quod stultum est ; aut veritas velle, quod falsum est. Unde admonemur, Deum omnipotentem, non hoc folum, quod ait Apoftolus, Negare feiplum non potest, Sed multa non polle. Deus omnipotens non potelt mori, non potelt mutari, non potelt falli, non potest miler fieri, non potest vinci. Ac per hog non folum oftendit veritas, omnipotentem effe, quod ista non posit : Sed etiam cogit veritas, omnipotentem non effe, qui hæc possit. Volens enim est Deus, quidquid eft : Æternus ergo, & incommutabilis, & verax, & beatus, & infuperabilis volens eft. Si ergo poteft ef. fe, quod non vult, omnipotens non eft: Eft autent omnipotens; ergo quidquid vult, poteft, Et ideo, quod **non vult**, effe non poteft; qui properea dicitur omnipotens, quoniam quidquid vult, potest. De quo & Pfal- Pf. 114; mus dicit : Omnia, quacunque voluit Dominus, fecit in calo, O in terra, in mari, O in omnibus aby fis , ...

Ceterum nihil ab Omnipotente potest non fieri, etiam corum, quæ a communi naturæ lege abhorre. re videntur. "Nec enim ista cum fiunt, contra nas turam fiunt nili nobis, quibus aliter naturæ curlus , innotuit, non autem Deo, cui hoc est natura, quod n fecerit ; ( inquit S. Ang. Lib. 6. de Genefi ad fit per Dei Listeram , cap. 13. ) Et Lib. 21. de Civitate Dei , cap. non fit pro-8. Portenta contra naturam fieri negat, quia fecun- prie contra dam voluntatem Dei fiunt. 3. Quomodo est contra naturaga, naturam ( inquit ) quod Dei fit voluntate ; cum voluntas tanti utique Conditoris conditærei cujulque natura

Quidquid voluntate,

109

fit i

fit? Portentum ergo fit non contra naturam, fed contra quam eft nota natura ". In eo igitur vis omnipotentiæ divinæ pofita eft, quod Universa creatura sua Deus utitur, ut ei placet; ut loquitur idem Pater Lib. 26. Contra Faustum cap. 5. Hinc S. Ambros, Lib. 2. In Hexameron, cap. 3. ". Sermo Dei, inquit, virtus naturæ eft.. Et B. Petrus Damiani, Opusculo 36. cap. 11. ". Ipfa quippe rerum natura, inquit, habet naturam suam Dei voluntatem, ut sicut illius leges quælibet creata confervant, sicilla, cum jubetur sui juris oblita, divinæ voluntati reverenter obediat.

OmnipoentiaFilio, & S. Spir. um Patre communis.

ban. 10. bilipp. 2. ban. 1. Cor. 1. Cum porro Patrem omnipotentem profitemur, nemo ita errare debet, ut Filio etiam, & Spiritui fancho communem non effe omnipotentiam arbitretur. Æque enim ipfis augustum hoc Nomen convenit; nec tamen sunt tres omnipotentes, sed unus omnipotens s Neque vero fic ista de Patre dicuntur, ut ab illo aliena sint, qui dixit : Ego, & Pater unum sumus. Et de quo Apostolus ait, Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est, esse se aqualem Deo. Quando igitur non erit omnipotens Filius, Per quem fatta

vel illius beneplacitum frustrari : Quod S. Litterz. fepe disertisque verbis docent. Pf. 113, Omnia, quacunque voluit, fecis, Eccle. 8. Omne, quod voluerit, fasies 1 & fermo illius potestate plenus est : If. 14. Dominus exercisnum decrevit, & quis poseris infirmare ? Et mauns ejus extenta, & quis averset cam? Et cap. 46. Conflinm menn flabit, & omnis voluntas mea fiet. Efther. 13. Domine, Domine, Rex omnipotens, in ditione enime tua cantta funt posita , & non est qui possit tua resistere voluntati, si decreveris salvare Israel. Dan 4. Juxtu voluntatem suam facit tam in Virtutibus cali, quam in babitatoribus terra : & non eft , qui refistat manui ejus 3 er dieat ei : Quare fecisti ? Ad Rom. 9. Voluntati ejus quis reststit?

Id confirmat S. August. in Embiridio cap. 94. ubi loquens de cognitione Sanctorum in vita æterna, ait: " Tunc in clariffima Sapientiæ luce videbitur, quod nunc piorum fides habet, antequam manifelta co-"gnitione videatur, quam certa, immutabilis, effica. cissima voluntas Dei; quam multa possit, & non velit, nihil autem velit, quod non poffit : quamque " fit verum, quod in Pfalmo canitur ; Dens antem no. Pf. 111 fer in calo sussum, in calo & in terra omnia, quacum que voluit, fecit, ", Quod utique non est verum, fi aliqua voluit, & non fecit, & quod eft indignius, ideo non fecit, quoniam ne fieret, quod volebat Omnipotens, voluntas hominis impedivit. Non ergo fit aliquid ; nisi Omnipotens fieri velit, vel finendo ut fiat, vel ipfe faciendo. Nec dubitandum eft, Deum facere bene, etiam finendo fieri quæcunque fiunt male. Non Non fit provi enim hoc nisi justo judicio sinit: Et prosecto bonum ter Dei vo-est omne, quod justum est. Quamvis ergo ea, quæ quod sit mala funt, in quantum mala funt, non fint bona, ta- contra ejus men ut non folum bona, fed etiam fint & mala, bo- voluntaté. num eft. Nam nifi effet hoc bonum, ut effent & mala, nullo modo effe finerentur ab Omnipotente, bono: Cui procul dubio quam facile est, quod vult facere, tam facile, quod non vult effe, non finere. Hoe nifi credamus, periclitatur iplum nostra Confessionis ísi-

Sec. in a

initium, qua nos in Deum Patrem omnipotentem credere confitemur. Neque enim ob aliud veraciter vocatur Omnipotens, nifi quoniam, quidquid vult, poteft, nec voluntate cujulpiam creaturæ voluntatis omnipotentis impeditur effectus """

, Et Capite centefimo, ait: Miro, & ineffabili modo non fieri præter ejus voluntatem, quod etiam ei volun- contra eius fit voluntatem. Quia non fieret, fi non fineas invicta, ret : Nec utique nolens finit, fed volens : Nec fineret bonus fieri male, nifi Omnipotens, & de malo poffet facere bene. Et Cap. 102. Sed quantælibet fint voluntates vel Angelorum, vel hominum, vel bonorum vel malorum, vel illud, quod Deus, vel aliud volentes, quam Deus, Omnipotentis voluntas femper invicta eft .....

" Et Lib. 23. de Civitate Dei , Cap. 2. Multa , inquit, fiunt a malis quidem contra voluntatem Dei : Sed tantæ eft ille fapientiæ, tantæque virtutis, ut in cos exitus, five fines, quos bonos, & juftos ipfe præfcivit, tendant omnia, quæ voluntati ejus videntur adverfa. Ac per hoc cum Deus mutare dicitur vo-

t immuta-ilis.

ere. Vult Deus, & non facit, ut iplum dicamus elle, qui, ut velint ifti, facit "". Sed hæc non eft Dei oluntas proprie dicta, five interior actio Dei volenis aliquid fieri : Signum est externum dumtaxat diinæ voluntatis, non ejus beneplacitum. Signa illa Quinque h xterna, quæ Deum aliquid velle fignificant, quinque gna divint voluntatia\_ ulgo numerantur a Theologis : Praceptum, probibiio, confilium, permissio, operatio, Que hoc modo relle dicitur Deus, non semper fiunt, quia sepe aliud ieri vult, quam quod extrinsecus indicat, etsi ad ileud ipfum, quod præcipit, exequendum navare operam suam hominem velit, aut pro sua virili abtinere a malo, quod prohibet. Sic Abrahamo filium uum immolare jusit, quod reipsa fieri nolebat: Sed um interior illa Dei voluntas fancto Patriarchæignoia effet, folumque noffet externum indicium, quo fe Deus id velle fignificabat, que suarum erant partium præstare debuit, quia Deus voluit, ut præstaret, paraamque ad mactandum filium voluntatem exhiberet. itque ad exequendum Dei mandatum se accingeret. Pergit S. Angust. , , Secundum illam vero volunatem fuam, quæ cum ejus præfcientia fempiterna eft, profecto in cœlo, & in terra omnia, quæcunque vo- proprie voe uit, non folum præterita, vel præfentia, fed etiam futura jam fecit. Verum antequam veniat tempus, quo voluit, ut fieret, quod ante tempora universa jam fecit. præscivit, atque disposuit, dicimus: Fiet; quando Deus Nova von voluerit ! Si autem non solum tempus, quo futurum luntas in eft, verum etiam utrum futurum fit, ignoramus, dicimus : Fiet, fi Deus voluerit : Non quia Deus novam voluntatem, quam non habuit, tune habebit; led quia id, quod ex æternitate in ejus immutabili præparatum eft voluntate, tunc erit

Ouzcuitque Deus luit, secundum præfcientiant Deo non eft.

#### XXIL G.

Cur omnes bomines non salventur, cum Deus omnium se. lutem velit, st voluntes ejus semper impletur.

blecrationes, orationes, postulationes, gratia. rum actiones pro omnibus hominibus fieri jabes Tom, I. н Apolt.

113

omines

Prima ex. politio S.

Aug.

Apoft. 1. Tim. 2. quia Hoc benam eft , & acceptan coran Quaratio. Salvatore nofiro Deo , qui enunes bungines vult falvos e Den vo fieri , & ad agnitionem veritatis venire. Unus enita Dens, it omises unus & Mediator Dei, & hominum, homo Christus Je. Sivos Beri, fus , qui dedit Redemptismem femetipfam pro emnibus.

Tres iltius loci Expolitiones S. Augultunus affert, quartam SS. Jo. Chryfoftomus , Jo. Damafcenns, & Thomas, Primam expositionem S. Augast. tradit in Enchiridio, cap. 103. ubi ait : "" Cum andimus, & in facris Litteris legimus, quod velit omnes homines falvos fieri, non tamen ideo debemus omnipotentillimz Dei voluntati aliquid derogare, fed ita intelligere, quod fcriptum elt , Qui omnes bomines valt falvos fieri : Tanquam diceretur , nullum hominem fieri falvum, nifi quem fieri iple voluerit. Non quod nullus fit hominum, nifi quem falvum fieri velit; fed quod nullus fiat, nifi quem velit; & ideo fit rogandus nt velit, quia necesse est fieri, fi voluerit. De orando quippe Deo agebat Apoltolus, ut hoc diceret. Sic enim intelligimus, & quod in Evangelio, fcriptum elt, Quod illuminat omnem bominem : Non quia nullus eft hominum, qui non illuminetur, fed quia, nifi ab iplo,

terras alienigenarum omnia olera decimabant. Sicut etgo hic owne olus, omne olerum genus intelligere **boffumus**, & quocunque alio modo; ita & illic omnes homines omne hominum genus intelligi poteft. dum tamen credere non cogamur aliquid omnipotentem Deam voluille fieri, factumque non elle: Qui fine ullis ambiguitatibus, si in cato & in terra, ficut eum veritas cantat, omnia, quacumque voluit, fecit, profecto facere noluit, quodcumque non feeit. Eadem expositio habetur Lib. de correptione, & Gratia, capitul. XIV.

Tertiam Expositionem tradit Libro de Correptione, & Gratia, cap. 15. ", Quia ergo nos, qui falvi S. Auisfuturi fint nescientes, omnes, quibus prædicamus hanc pacem, falvos fieri velle Deus jubet, & ipie in nobis hoc operatur; diffundendo iltam charitatem in cordibus nostris per Spiritum fanctum, qui datus est nobis : potest etiam fic intelligi, quod Omnes bomines i. Tim. # Dens vult salvos fieri, quoniam nos facit velle : ficut Gal. 4. Misit Spiritum Filii sui clamantem, Abba, Pater; id est nos clamare facientem. De ipfo quippe Spiritu alio loco dicit. Accepimus Spiritum adoptionis filiorum, in Rom. 🛍 quo clamamus, Abba, Patera Nos ergo clamamus, fed ille clamare dictus eft, qui efficit, ut clamemus. Si ergo clamantem Spiritum recte dicit Scriptura, a quo efficitur, ut clamemus; recte etiam volentem Deum, a quo efficitur, ut velimus.

Ex tribus his Expolitionibus colligitur, volunta- Beus ville tem, qua Deus vult homines falvos fieri, & ad agni- omnes hotionem veritatis venire, abiolutam non elle; quia la- mines fallutis effectum sulpendi vult in adultis hominibus ex velint, fed eorum voluntate; id eft, vult eos falutem confequi, fi præparatur velint mandatis suis parere, & bene operari ; quam- voluntas # vis eorum, qui volunt, "Præparetur voluntas a Do-"mino & tantum adjuvetur munere charitatis ut pof-" fint, ea possibilitate, quæ Sanctis cum effectu provenit. Hic S. Aug. Enchiridii capa 94 air & Nec utique Deus injuste noluit salvos fieri, cum possent salvi effe, fi vellent ". Hinc Dominus in Evangelio compellant H a har

Tertia expolicid

Domine.

ĪΙς

impiam Civitatem, ait : Quoties volui congregare filios tuos, ficut gallina congregat pullos suos sub alas, Or

Tatth. 22. te non fueratur.

om. 9.

ri

noluifti? Quod non ita intelligendum elt, quafi Dei Dei volun. voluntas fuperata fit hominum voluntate, & infirmifhomi- fimis nolendo impedientibus, non potuerit facere umvolun- Potentiffimus, quod volebat; Sed potius " " Jerufalem filios suos ab ipfo colligi noluit, fed ea quoque nolente filios ejus collegit iple, quos voluit : Quia in cœlo, & in terra non quædam noluit, & fecit, quædam vero voluit, & non fecit, fed omnia quæcumque voluit, fecit. Quis porro tam impie defipiat, ut dicat, Deum malas hominum voluntates, quas voluerit, quando voluerit, ubi voluerit, in bonum non poffe convertere ? Sed cum facit, per mifericordiam facit ; cum autem non facit, per judicium non facit , quoniam cujus vult miferetur, Or on codem quem vult indurat ". Voluntate igitur abfoluta folos odo vult prædeftinatos Deus vult falvos fieri : Omnes homines eus, om- falvos fieri non vult eodem modo: Unde mirum non falvos eft, quod hæc ejus voluntas non impleatur, quia non eft voluntas abfoluta respectu omnium. Ideo au-

autem iis quoque, qui peccant, peenam inferri untate prinihilominus velle. Ac prius illud antecedens volun- recedente, tas, seu beneplacitum dicitur, ex ipso manans: se- non secuncundum autem consequens voluntas, atque permis- da, & confio, a nostro vitio ortum ducens,, Scilicet Deus seguente. de suo optimus, de nostro justus, ut Tertullianus ait: Ouatenus de suo bonus, vult omnes homines falvare. Quatenus de nostro justus, vult iniquos in peccatis permanentes damnare. Hoc est quod Theologi de Schola dicunt, S. Joan. Damascenam secuti, velle Deum omnium hominum salutem voluntate prima, & antecedente, non voluntate secunda, & confequente. Voluntas prima est, qua Deus ex sefe vult Quid vealiquid fine ulla confideratione circumstantium re-luntas Dei rum. Secunda, qua ex certis circumstantiis vult ali- prima, five auid, quod alioqui nollet. Hæc autem distinctio vo- & voluntas luntatis divinæ ex ipfa interna Dei volentis operatio- fecunda ne non petitur, quæ simplicissima est, nec prius, & five confeposterius admittit, sed ex parte rerum volitarum. quens. Ouod hunc in modum explicat perfpicue S. Thomas I. P. Q. 19. Art 6, "" Unumquodque secundum quod bonum est, sic est volitum a Deo. Aliquid autem potest effe in prima fui confideratione, fecundum quod absolute confideratur, bonum, vel malum: quod tamen prout cum aliquo adjuncto confideratur, quæ elt confequens confideratio ejus, e contrario se habet. Sicut hominem vivere est bonum: & hominem occidi est malum, secundum absolutam confiderationem. Sed fi addatur circa aliquem hominem, quod fit homicida, vel vivens in periculum multitudinis: fic bonum est eum occidi, & malum eft eum vivere. Unde poteft dici, quod Judex justus antecedenter vult omnem hominem vivere : fed confequenter vult homicidam fuspendi. Similiter Deus antecedenter vult omnem hominem falvari? fed confequenter vult quosdam damnari, secundum exigentiam fuz justitiz. Neque tamen id, quod antece. denter volumus, fimpliciter volumus, fed fecundum quid: quia voluntas comparatur ad res, fecundum

117

antecedens.

H 2

anog

#### Theol Dog. & Moral, Lib, I. IIS

quod in feipfis funt : in feipfis autem funt in particulari ..... Idelt quatenus omnibus circumitantium rerum, & adjunctarum conditionibus funt circumveftitæ! "" Unde fimpliciter volumus aliquid, tecundum quod volumus illud, confideratis omnibus circumstantiis particularibus: quod est confequenter velle. Unde poteft dici, quod Judex juftus fimpliciter vult homicidam fufpendi , fed fecundum quid vellet eum vivere ""; (id eft, fecundum confiderationem aliquam, certumve aliquem intuitum), fci-"licet in quantum eft homo. Unde magis poteit dici , velleitas, quam abfoluta voluntas. Et fic pater, , quod , quidquid Deus fimpliciter vult , fit ; licet il-"lud, quod antecedenter vult, non fiat ", Velleitatem fanctus Thomas vocat, fi cum voluntate confeincera eft quente, & abfoluta comparetur; fed tamen vera eft, Deo vo- & fincera voluntas, ac Beneplacitum in Deo existens. untas fa-Sic enim antecedentem illam voluntatem vocant S. ho. Chryfoftomus loco fupra citato, & S. Thomas in Libro ninum. Sententiarum.

Voluntatem illam divinam falutis omnium homi-

ium

iniquitate, non vult impunitum relinquere. Si ergo hoc, quod de uno homine diximus, de universo genere hominum percuntium similiter intelligatur, potelt forsitan non ablurde dici, quod Deus omnes homines lalvos fieri velit bonitate Creatoris; & tamen eos, quos indignos salute judicaverit, justa Judicis feveritate non falvet "".

Id unum cavendum, ne dicamus, aut fentiamus Semipe'a-Deum expectare eorum, quos vult falvos fieri, vo- erronei feluntatem, ut ipfi libero arbitrio suo incipiant velle sus circa difalvari, & tunc divina bonitate falventur; ut initium vinam falufalutis corum fit ex ipfis, perfectio autem ejusdem tis omnium falutis ex Deo. Hic enim error Semipelagianorum excludun. eft, ab Apostolo damnatus, ad Rom. 11. scribente 1 w. Quis prior dealt illi, & retribuetur ei : A Conc. Araufic. 11, Can IV confixus his verbis; ""Si quis, ut a peccato purgemur, voluntatem nostram Deum expectare contendit : non autem, ut etiam purgari velimus, per fancti spiritus infusionem, & operationem in nobis fieri confitetur, refistit ipsi Spiritui fancto, per Salomonem dicenti : Praparatur voluntas a Domino; & Apostolo salubriter prædicanti; DEUS est, qui operatur in nobis & velle, & perficere pro bona voluntate "". Hunc fensum merito rejicit Ecclefia Lugdunenfis, quod Pelagianæ pravitati faveat, quæ lalutem hominis non ex Dei dono, fed ex libero ipfius hominis arbitrio effe afferit. " Quod autem , inquit, ibi fimpliciter intelligitur, Deum omnes " homines velle falvos fieri, bonitate scilicet Creatoris, "ita (ut putamus) fideliter potelt recipi, fi hanc , voluntatem bonitatis suz erga salutem non creda-, tur humana obfittente voluntate implere non posse, " fed obfiftente humana iniquitate implere nolle ".

Cavendum etiam ne generali tantum, & indifereta voluntate Deum velle omnium hominum falutem asseramus, ita ut falus Prædestinatorum nullo modo in peculiarem Dei voluntatem, seu æternum vocationis propositum, quo discreti sunt a reprobis, sed in humanæ naturæ, liberique arbitrii initiales quosdam con-

Η 🔺

119

voluntatem corde magno, & animo volenti, Adaperiat cor vestrum in lege sua, & in præceptis suis. Et act. 16, de Lydia purpuraria dicitur: Cujus Dominus aperuit cor intendere bis, quæ dicebantur a Paulo. Joann. 6. Nemo potest venire ad me, (inquit Christus) nisi Pater, qui misit me, traxerit eum. Et Joann. 15. Sine me nibil potestis facere, Ad Rom. 9. Non volentis, neque currentis, sed miserentis est Dei... 0 homo, tu quis es, qui respondeas Deo?... Quid adbuc quæritur ? Voluntati enim ejus quis resissit ? 1. Ad Cor. 4. Quis te discernit? Quid autem babes, quod non accepisti? Si autem accepisti, quid gloriaris, quasi non acceperis? Ad Philipp. 2. Deus est, qui operatur in vobis velle, & perficere pro bona voluntate,

Idem confirmat Ecclefia, cui Legem credendi, lex statuit supplicandi, ut Cælestinus 1. loquitur, cum Deum orat: Ut Nostras etiam rebelles ad se compellat propitius voluntates. Ut largiatur nobis Spiritum cogitandi, quæ retta sunt, propitius & agendi; Ut inserat cordibus nostris sui amoris affettum; Ut faciat amare, quod præcipit. Ut dirigat corda nostra sue miserationis

Christi non posset elle inanis oratio. Quando roga- Invictissima vit ergo, ne fides ejus deficeret, quid aliud rogavit, fimul, & li-berrima Penisi ut haberet in fide liberrimam, fortillimam, in- tri in fide victiffimam, perfeverantiffimam voluntatem .....? Tum voluntas. colligit, vim illam efficaciffimam divinæ gratiæ non ufficere hominis libertati: "Ecce quemadmodum fe-, cundum gratiam Dei, non contra eam, libertas " defenditur voluntatis. Voluntas quippe humana ", non libertate confequitur gratiam, fed gratia por " tius libertatem, & ut perfeveret delectabilem per-" petuitatem, & infuperabilem fortitudinem,

Et Cap. 12. de dono perseverantiæ electorum fic ideo fic voloquitur : "" Tantum quippe accenditur Spiritu lunt, quia fancto voluntas eorum, ut ideo possint, quia fic vo- Deus opelunt; ideo, fic velint, quia Deus operatur, ut velint, ratur, Nam fi in tanta infirmitate vitæ hujus ipfis relinqueretur.voluntas sua, ut in adjutorio Dej, sine quo perseverare non possent, manerent, si vellent, neç Deus in eis operaretur, ut vellent: inter tot, & tantas tentationes infirmitate fua voluntas ipfa fuccumberet, & ideo perseverare non possent, quia deficientes infirmitate nec vellent, aut non ita vellent infirmitate voluntatis, ut possent. Subventum est igitur infirmitati voluntatis humanæ, ut divina gratia indeclinabiliter, & infuperabiliter ageretur; & ideo infuperabiquamvis infirma, non tamen deficeret, neque ad liter agitur. versitate aliqua vinceretur.

Et Cap. 14. assert, " Deum habere humanorum cordium, quo placet inclinandorum, omnipotentifiimam poteitatem ....

Et paulo post ait, Israelitas ex animo, & bona voluntate constituisse Regem David : ", Et tamen, in. Deps intue quit, hoc in his egit, qui in cordibus hominum, quod agit, corda. voluerit, operatur... Ac per hoc Dominus omnino voluerit, operatur... Ac per hoc Dominus omnipo, vet, bonas tens, qui erat cum illo, adduxit istos, ut eum Regem voluntates conflituerent. Et quomodo adduxit ? Numquid cor- in illis oper poralibus ullis vinculis alligavit ? intus egit, corda tenuit, corda movit, eosque voluntatibus eorum, quas iple in illis operatus eft, traxit. Si ergo cum ¥Q-

Humana voluntas Dei gratia

Hominer ut velint.

#### 123

voluerit Reges in terra Deus constituere, magis habet in potestate voluntates hominum, quam ipli suas, quis alius facit, ut salubris sit correptio, & fiat, in correpti corde correctio, ut cælesti constituatur in Regno?

Et paulo ante eodem Capite: "" Cum autem hobeo volen- mines per correptionem in viam justitiæ seu veniunt, i falvum seu revertuntur, quis operatur in cordibus eorum um homi, falutem, niss ille, qui quolibet plantante, atque rinis resistit gante, & quolibet in agris, vel arbusculis operante, ribitrium. det incompany Dama ani polonti folgum former

dat incrementum Deus, cui volenti falvum facere nullum hominum refiftit arbitrium ? Sic enim velle, feu nolle in volentis, aut nolentis eft potestate, ut divinam voluntatem non impediat, nec superet potestatem ...

Voluntates Et Libro de gestis Pelagii, Cap. 4. "Procul dubio, nominum a *inquit*, plus est agi, quam regi: Qui enim regitur, Deo non aliquid agit, & a Deo regitur, ut recte agat; qui olum reuntur, sed autem agitur, agere aliquid vix ipse intelligitur. Et guntur. tamen tantum præstat voluntatibus nostris gratia Salkom. 8. vatoris, ut non dubitet Apostolus dicere, *Quodquod* 

intelligamus præcedere voluntatem. Quis trabitur, fi jam volebat ? i't tamen nemo venit, nifi velit. Tra. cordibus hitur ergo miris modis, ut velit, ab illo, qui novit intus in ipfis hominum cordibus operari, non ut ho- ut volentes mines, quod fieri non potest, nolentes credant, sed ex nolentiut volentes ex nolentibus fiant.

Lib. de Gratia, & Libero Arbitrio, Cap. 16 Secundum , Certum eft, nos velle, cum volumus: Sed ille fa- lex. cit, ut velimus bonum, de quo dictum est, Praparatur voluntas a Domino : De quo dictum eft, A Domi- Philipp. s.

no gressus bominis dirigentur, & viam ejus voles : De PL 30. quo dictum est, , Deus est, qui operatur in vobis & Deus facis velle : Certum est nos facere, cum facimus : Sed ille ut facianus facit, ut faciamus, præbendo vires efficaciflimas voluntati ". Et Cap. 20. "" Scriptura divina, fi diligenter inspiciatur, oftendit non solum bonas hominum voluntates quas iple facit ex malis. & a fe factas bonas, in actus bonos, & in æternam dirigit vitam ; verum etiam illas, quæ confervant fæculi creaturam, ita elle in Dei potestate, ut cos, quo voluerit, quando voluerit, faciat inclinari ". Et Cap. 21. ""Agit enim Omnipotens in cordibus hominum etiam motum voluntatis eorum, ut per eos agat, quod per eos agere iple voluerit, qui omnino injuste aliquid velle non novit "

Lib. de Prædestinatione Sanctorum , Cap. 8. " " Hæc Grata effe itaque gratia, qua occulte humanis cordibus divina lo duro largitate tribuitur, a nullo duro, corde respuitur. Ideo corde refe quippe tribuitur, ut cordis duritia primitus aufe- puitur. ratur ".

In Enchiridio ad Laurentium. Cap. 32. "" Si recte dictum est. Non volentis bominis, sed miserentis est Dei, quia id voluntas hominis fola non implet : cur non & e contrario recte dicitur, Non miserentis est Dei, sed In negotio volentis est hominis, quia id misericordia Dei sola zconomia non implet? Porro si nullus Christianus dicere au- gratize todebit, Non miserentis est Dei, sed volentis est ho- tam. Des minis, ne Apostolo apertissime contradicat , restat ut propterea recle dictum intelligatur, Non volentis,

Dens in bur fant.

cax a nul

falutis, & dandam.

26-

#### 125

neque currentis, sed miserentis est Dei, ut totum Deo detur, qui hominis voluntatem bonam & præparat adjuvandam, & adjuvat præparatam ".

Et in Pial, 34. Sermone 1. fic Deum compellat : n " Apprehendis animam meam, & debellas inimicos meos. Et quid est anima nostra, quamvis splendida, quamvis producta, quamvis acuta, quamvis uncta; quamvis luce fapientiæ, & corufcationis vibrata, quid eft anima noftra, aut quid poteft, nifi Deus illam teneat, aut pugnet de illa ? Nam quælibet optime facta framea, nifi habeat bellatores, jacet. ... Ergo, quidquid vult, facit de anima noftra. Cum in manu ejus elt, utitur ea, quemadmodum vult mat

nodo, quo gratia elt fficax , scholaftiorum diputationibus relin-

Ex his omnibus perspicuum eft, divinæ gratiæ vim efficaciffimam ex omnipotentia divina derivari, in Qualio de eamque refundi oportere. Id agnoscimus, cum Deum omnipotentem in Symbolo Fidei noftræ profitemur. In quo vero posita sit efficacia gratia, sive quomodo fit efficax, in Seminariis difceptandum non putamus, fed Scholafticorum contentionibus quæftionem iftam relinquendam. De gratia efficaci, quæ neceffaria eft ;

# De Fide, & Symbolo. S. X X I V.

#### De gratia quid credendum. Gratia non datur secundum merita.

I. Credendum est imprimis, Gratia Dei fecundam S. Aug. Ep. merita nostra non dari. Quod de gratia prorius omni 217. alias habituali, five fanctificante, & actuali ; fufficiente, & 207. ad Vie ( talen. efficienci ; præveniente, atque excitante ; adjuvante, & fublequente ; operante, & cooperante, intelligendum Rom, 12.6. eft. Si enim gratia, jam non ex operibus, alioquin gratia jam non est gratia. Et Ephel. 2.8. Gratia estis falvati per fidem & boc non ex vobis ; Dei enim dogum est.; non ex operibus, ut ne quis glorietur. Attamen Ipfa Gratia meretur angeri, ut antia mereatur perfici (inquit fancus Augustinus Epistola 186. alias 106.)

#### **S.** X X V.

### Gratia ad singulos actus datur.

II. Credendum eft , Gratiam Dei ad fingulos attus S. Augutte dari; five ad fingulos actus este necessariam, pro- Epitt. 1074 indeque Deum femper drandum, ut deducat nos. in femitam mandatorum fuorum, ut perficiat gref-" fus nostros in semitis suis, ut non moveantur vestigia nostra, ut in adjutorium nostrum intendat; ut. aptet nos in omni bono, ut faciamus ejus voluntatem ; ut dirigat corda nostra in charitate ; ut sua nos gratia lemper & præveniat, & lequatur; ut, actiones nostras aspirando præveniat, & adjuvan-" do prolequatur, ut cuncta nostra oratio ab ipso incipiat, & per illum coepta finiatur; ut ejus auxiliis abstrahamur a nobis, & ad falutaria dirigamur. Divini enim muneris est, cum & recte cogitamus, fiquidem Non sumus sufficientes cogisare aliquid ex no- a Cor. ; bis, quasi ex nobis, sed umnis sufficiencia nostra ex Deo Concil. to raufic. e. 🙀 ef ; ut ait Apostolus. Et Quoties bona agimus, Deus & 20. in nobis, atque nobiscum, ut operemur, operatur. Quamvis enim multa fint in homine bona, que facit homo, - Nullum tamen bonum est, quod non præster Deus

Deus, ut faciat homo. Quamobrem nobis Deo adjuvante fit studium, femper a Deo petere, ut in omnibus voluntatibus, in omnibus fermonibus, atque actionibus nostris iple teneat primatum, qui dixit le principium, quoniam ex ipfo, per ipfum, & in ipfo funt omnia ; " " ( inquit S. Profp. Lib. Contra Collatorem. Cap. 10. ) ,, " Hujus gratiz adjutorium femper eft nobis a Deo polcendum; fed ne ipfum , quod polcimus, nostris viribus affignemus ; Neque enim haberi poteft ipfe faltem orationis affectus, nili divinitus fuerit attributus. Ut ergo desideremus adjutorium gratize, hoc iplum quoque opus est gratiæ. Quidquid igitur habes bonæ voluntatis, vel bonæ operationis, Deo affigna, qui dedit ; & ipfum humiliter roga, ut confervet, & augeat, quod donavit. Nihil tibi boni tamquam tuum affignes, ut non accipias, quod recipere poteras, & quod acceperas, perdas , .... Monitum eft falutare S. Fulgentii Epift. 6. cap. 7. & 8.

# S XXVI.

Gratia ad conversionem peccatoris necessaria.

A te deficere potes, infelix homo, tu te ipfum reficere non potes; Ille reficit, qui te fecit; (inquit S. August.) Et, Nemo de suo babet, nisi mendacium, & pec. satum; (inquit Arauficana Synodus II.)

- Dens ergo sepultos Suscitat, & solvit peccari compede vinctos. Illa obscuratis dat Cordibus intellectum. Me ex injustis justos facit, indit amorem, Quo redametur amans; & amor, quem conferit, ipfeeft. S. Prolp. in Hune itaque affettum, quo su. ant mortua vitam, Carm. de Ingr. c. 15. Quo tenebra fiunt lumen, quo immunda nitescunt, Quo stulti sapere incipiunt, agrique valescunt, Nemo alii dat, nemo sibi, non littera Legis, Nec naturalis sapientia, que semel acta In praceps labi novit, consurgere nescit,

## S. XXVII.

Gratia necessaria ad vincendas tentationes.

IV. Credendum eft, ad vincendas tentationes, & peccata vitanda necessariam effe Christi gratiam, per quam Deus dat nobis victoriam, qui conterit Satanam 1. Cor. 16; [nb pedibus nostris; qui rogavit pro Petro, ut non defi- ad Rom. ceret fides ejus; qui dixit, Vigilate, & orate, ne in- Luc. 12. tretis in tentationem: Ut proinde, gravibus præsertim tentationibus pullati, orare debeamus cum Propheta, Quoniam in te eripiar a tentatione ... Adjutor meus Plaim. 17. esto, ne derelinquas me. Orare debemus, ut faciat Psalm. 20. Cum tentatione proventum, ut possimus sustinere. Gratia 1. Cor. igitur Christi non folum valet ad remissionem pec. 10. 13. catorum, quæ jam commissa sunt, Sed etiam ad adintorium, nt non commitantur. Pelagianos fecus fentientes Anathemate confixit Synodus Carthaginenfis Canone tertio. Atque istud diferimen est inter Medicum hominem, & cælestem supremumque animarum Medicum Deum, ut fanctus Augustinus explicat Li Discrimen bro de Natura, & Gratia. Capite 26. ", Medicus inter Mehomo, cum fanaverit hominem ; jam de cætero fusten- minem , & tandum elementis, & alimentis corporalibus, ut ea- Medicum Tom. 1. 'dem

dicum ho-Deum.

dem fanitas apto fublidio convalescat, atque perfiltat, Deo dimittit; qui præbet ifta in carne viventibus, cujus etiam erant illa, quæ, dum curaret, adhibebat. Ipfe autem Deus, cum per Mediatorem Dei, & hominum hominem Jefum Chriftum, fpiritualiter fanat ægrum, vel-vivificat mortuum, id eft, juftificat impium, & cum ad perfectam fanitatem, hoc eft, ad perfectam vitam, justitiamque perduxerit, non deferit, nifi deferatur, ut pie femper, justeque vivatur. Sicut enim oculus corporis etiam pleniffime fanus, nifi candore lucis adjutus non poteft cernere : fic & homo etiam perfectiffime juftificatus, nifi æterna luce justitiæ divinitus adjuvetur, recte non potest vivere. Sanat ergo Deus, non folum ut deleat, quod peccavinus, fed ut præftet etiam, ne peccemus ...... S. Aug. lib. Aliqua quidem vitant peccata, & aliquibus tentatior. de Civ. nibus refiftunt peccatores ipfi, imo etiam Ethnici; Del, c. 16. fed ea non vitant, nec iis refiftunt, ut par eft, amo-Continen- re scilicet Dei, sed amore laudis, & gloriæ, vel alia tia, c. 12. cupiditate, & vitiis occultis : nec omnia vitant, nec S. Profper gravibus tentationibus, diuque refiftunt ; fed ", " aliquas cuniditates ideo vincunt ut alias evoleant

unde placeremus. Quamobrem Secundum Sanctarum Scripturarum fententias, antiquorum Patrum definitiones prædicare debemus, & credere, quod per peccatum primi hominis ita inclinatum, & attenuatum fuerit liberum arbitrium, ut nullus postea, aut diligere Deum, ficut oportet, aut credere in Deum, aut operari propter Deum, quod bonum eft, poffit; nifi Gratia eum, aut Milericordia divina prævenerit "" Arauficani Concil. II. verba funt. Idemque confirmat Conc. Tridentinum Seff. 6. Canone 3. Hinc Ecclessia publicis in precibus Deo supplicat, ut amorem fui Fidelibus infpiret : "" Da populis tuis id amare, quod præcipis... Sancti nominis tui timorem pariter, & amorem fac nos habere perpetuum... Infunde cordibus nostris tui amoris affectum, ut te in omnibus, & fuper omnia diligentes, promiffiones tuas, quæ omne defiderium superant, consequamur. Deus virtutum, cujus est totum, quod est optimum, infere pectoribus nostris amorem tui nominis... Da nobis fidei, spei, & charitatis augmentum, & ut mereamur assequi, quod promittis, fac nos amare, quod præcipis, ", Amor Dei suppliciter a Deo postulatur, quia ""Nisi detur inde nobis, non est unde possit esse in nobis. Ac per hoc voluntas bona, qua diligitur Deus, in homine non potest effe, nisi in quo Deus operatur & velle " (inquit S. August. lib. de Patientia, cap. 25.) Liberum enim arbitrium ad diligendum Deum primi peccati granditate perdidimus, (ait idem Pater Epist. 217. alias 107.) Quare igitur unde homini diligere Deum, nec invenies omnino, nifi quia prior ille dilexit nos. Non possumus diligere Deum, nisi per Spiritum fanctum amemus Deum de Deo 2011 ( Serm. 34, alias 2, de Diversis. )

#### S. XXIX.

#### Gratia necessaria ad servanda Dei mandata.

VI. Credendum est, Christi gratiam ad servanda Legis divinz mandata esse omnino necessariam : Nec

131

per illam folum nobis revelari, & aperiri intelligentiam mandatorum, ut feiamus, quid appetere, quid vitare debeamus; fed per illam nobis prastari, ut quod faciendum cognoverimus, etiam facere diligamus, atque valeamus. Credendum eft, necessariam effe, ut divina Mandata fimpliciter implere poffimus, ac vitam æternam promereri ; non autem Ut quod facere per liberum jubemur arbitrium, facilius possimus implere per gratiam ; tamquam , etiamfi gratia non daretur , non quidem facile, sed tamen possimus etiam fine illa implere divina mandata. Qui fecus fentiebant Pelagiani Hæretici, damnati funt, & anathemate perculfi, Canonibus 4. & 5. Concilii Africani, qui Milevitani nomine vulgo proferuntur, quos Trident. Concil. reno-Difcrimen vavit Self. 6. Can. fecundo. Lex igitur data eft , ut Legis, & Gratia quæreretur, Gratia data eft, ut lex implere-Gratiæ. tur. Lex data eft, ut monftraret homini infirmitatem, & quæreret demonstrata infirmitas Salvatorem. Ad hoc potius valet legis agnitio, si gratiæ desit opitula\_ tio, ut fiat mandati pravaricatio. Ubi enim non eff Rom. 7. Rom, 4. lex, ait Apostolus, nec pravaricatio. Et, Concupi-

negata est gratia, sed per gratiam reparata na-: ut explicat S. August. Lib. de Spir. & Littera, & 27. Vel si de Gentibus a Christi fide alier n exponatur, intelligendum eft, illas absque Christi omnia Legis præcepta non implere, sed umtaxat faciliora, qualia funt, hoporare parene ere amicitiam, justam ferre sententiam: Et dem quoad substantiam operis dumtaxat, non nodum, scilicet ex charitate, & ( ut uno vera complectar ) Sicut oportet, ad justification : vitam æternam confequendam , ut loquuntur Arauficanum II. & Tridentinum : .. Necellar ratia adjuvantis, ut impleatur præceptum ju-; inquit S. August. alio loco. Et., Mandarectis, & arduis humana non contemperamitas, nifi præveniens ejus adjuvet charitas "• nobrem gratiam ad implenda Dei mandata ab im Ecclefia ferventiffimis precibus postulemus, igere, & fanctificare digneris hodie corda, 🖧 oftra in Lege tua, & in operibus mandatoorum... Præfta, ut quæ tibi funt placita, 🖇 requamur, & factis... Mentes nostras beniustra, ut videre possimus, quz agenda sunt, recta funt, agere valeamus, ... Perfice, ut quæ ore facienda cognovimus, te operante im-Oremus, & cum S. August, dicentes: "L. 10. Con-3. feff. c. 29. :, da, quod jubes, & jube, quod vis ...

§. X X X.

a necessaria ad initium boni operis, & fidei.

Credendum eft, Gratiam non folum ad conionem, sed etiam ad initium boni operis, & n initium fidei elle omnino necellariam; quia uns sufficientes cogitare aliquid ex nobis, quasi ex 2. Cor. 2. d sufficientia nostra ex Deo est: Cujus sumus Creati in Christo Jesu in operibus bonis, qua Ephes. 2. vit Deus, ut in illis ambulemus. Et Nemo ad Joan. 6. n venire potest, nisi Pater traxerit eum. O nisi fuerit Ι3

1

Philipp, t. fuerit ei datam a Patre, Orandus igitur eft, ut Jul capit in nobis agus bounn , perficiat ufque in diem Chuffi Jelu. Fidem etiam, tota quanta eft, effe donum Dei

Ephiel. z.

Apoltolus prædicat ad Epheños fcribens : Gratia enim effis falvati per fidem , & boc non ex vobis , Dei enim do.

1. Cor.4.7. num eft. Tandem non pollet vere dici homini : Duis re difcernis ? Quid autem baber, quod non accepifti ? fi fidei. aut boni operis initium ex feiplo haberet. Quamobrem Semipelagianam Hærefim Conc. Arauficanum II. confixit Canone 3, cujus hæc funt verba : "" Si onis ad Invocationem humanam gratiam Dei dicit polle conferri, non autem iplam gratiam facere, ut invocetur a nobis, contradicit líaiz Prophetze, vel Apostolo idem dicenti : Inventus fum a non quarentibus me ; palam apparui bis , qui me non interrogabint 13 13.

Et Canone 5. ", Si quis ficut augmentum, ita etiam initium fidei, ipfumque credulitatis affectum . quo in eum credimus, qui justificat impium ..., non per gratiæ donum, id eft, per infpirationem Spiritus fancti, corrigentem voluntatem noftram ab infidelitate ad fidem, ab impietate ad pietatem. fed naturaliter

Ifa 64. Rom. 19,

# De Fide, & Symbole,

Hac, nt cujusque studio, affectuque petatur, Ipfa agit, & cunttis dux eft venientibus ad se, Perque ipfam nist curratur, non itur ad ipsam.

Nec frustra nos adhortatur Scriptura facra, ut Deum Hac proquæramus, ut ad januam milericordiæ illius pulfemus, mipelagia. nt ad eum convertamur, & redeamus. Debemus enim na eft quærere, pulsare, ad Deum converti, & redire, id- Facienti, quod in fe que cum Dei gratia possumus; Qua ut non adjuvene est, per na. tur homines, in ipsis çausa est, non in Deo : ut santtus ture vires, Augustinus docet. Ad peocandum namque non adju- Deus non denegat vamur a Deo; Justa autem agere , vel justitiæ præ- gratiam. ceptum omni ex parte implere non pollumus, nili adjuvemur a Deo "" Sicut enim corporis oculus Pec. Meri-tis, & Re-non adjuvatur a luce, ut ab eadem luce claufus, miff. c. 17. aversusque discedat ; ut autem videat , adjuvatur ab Ibid. c. s. ea, neque hoc omnino, nifi illa adjuverit, poteft; Ita Deus, qui Lux elt hominis interioris, adjuvat noftræ mentis obtutum, ut non fecundum noftram, fed fecundum ejus justitiam boni aliquid operemur. Si autem ab illo avertimur, nostrum est. Conversos ergo Deus adjuvat, averlos deferit, fed etiam, ut convertamur- iple adjuvat : quod certe oculis corporis lux ilta non præstat. Cum ergo nobis jubet dicens : Conver, Zach. 1. simini ad me, & convertar ad vos; Nosque illi dicimus, Deus Virgutum, converte nos; Quid aliud di- Pfalm, yg. cimus, quam Da, quod jubes: Cum jubet dicendo Intelligite insipientes in populo; & nos illi dicimus, Pfalm. 91. Da mihi intellectum, ut discam mandata tua : Quid Pl. 118. 73. aliud dicimus, quam Da, quod jubes? Cum jubet dicendo, Post concupiscentias tuas non eas ; Nosque Ecel, IR. dicimus, Scimus, quia nemo potest effe continens, nist Sap. 8. Dens det. Quid aliud dicimus, quam Da, quod jubes ? Cum jubet dicendo, Facite justitium : Nosque Ifaire 56. dicimus, Doce me justificationes tuas : Quid aliud di- PL 118. 36. cimus, quam Da, quod jubes ""? Quarentes itaque Dominum, dum inveniri potest, firmillime credamus, quod ..... Numquam redite potest ovis errans , nifi fuerit boni Pastoris inquisitione præventa, & humeris reportata. Propterea Pastor bonus venit quærere. &

14

🕦 In Carm. de Ingr. c. 15.

135

Lib. 2. de

#### Theol, Dog. & Moral, Lib, I. 136

& falvam facere ovem perditam, quæ Paftorem fuum quærere non poteft, priufquam ab eo quæratur; fed

de incar. & Orat. c. 22.

a quærente prævenitur, ut quærat. Paltor autem S. Ful. Lib. fruitra eam quæreret, fi quæfita Paltorem ipla quæreere non poffet : Sed hoc ei quærenti Paftoris bonitas donat, ut etiam ipfa quærendi Paftoris habeat voluntatem. Quæritur autem, ut quærat, quando illuminatur, ut credat; ( inquit S. Fulgentius. )

### 6. XXXI.

#### Singularis Gratia ad perseverandum necessaria.

VIII. Credendum eft, fingularis gratiæ donum ad perfeverandum neceffarium effe. Eos enim dumtaxat in justitia stare, quos Deus omnipotenti voluntate fua statuit, Apostolus fignificat Dicens: Tu quis es, qui judicas alienum servum ? Domino suo flat, aut cadit: Stabit autem: Potens est enim Deus statuere illum. Idem perfectionem boni operis, id eft, perfeve-Philipp. r, rantiam in justitia, ufque in diem Christi Jesu, gratiæ tribuit. Cui confentiens S. Petrus fcribit : Deus autem

Rom. 14.

Petr. s.

etiam renatis, ac fanctis femper effe implorandum, ut ad finem bonum pervenire, vel in bono poffint opere perdurare ". Concilium denique Tridentium Seffione 6. Can. 22. Anathemate percellit eos, ui dixerint : ., Hominem justificatum, vel fine speciali auxilio Dei in accepta justitia perseverare polie, vel cum eo non posse ", Igitur Magnum illud usque i finem perseverantia donum, quod nemo se certo abiturum absoluta & infallibili certitudine nosse po-:ft, ablque speciali revelatione, ut eadem facra Synous docet Canone 16, a Deo continuis, ferventilmisque precibus postulemus; quia etsi illud non offimus absolute promereri, poffumus tamen suppliter emereri, hoc eft, possumus impetrare. Deum remus, ut Det nobis perseverantem in sua voluntate mulasum : Ut faciat nos suis semper obedire mandatis : It nunquam nos a fe feparari permittat, Cum metu, philipp. 2. : tremore falutem nostram operemur. Qui se exi- 1. Cor. 10. imat stare, videat, ne cadat. "Maneamus in Chri-"Joan. 15. O, ut maneat Christing in nobie, Fideles simus uf." Apoc. 2. o, ut maneat Christus in nobis. Fideles simus uf- " ue ad mortem, & dabit nobis coronam vitæ. Iulla erit exculatio nostra, fi non perseveremus, uia nobis vere, dicitur, Perseverares, fi velles, quamis bona voluntas ex Dei munere fit, a quo præpaitur. Ratum denique sit, Donum perseverantiæ non egari nifi ob peccatum. "Quibus deeft tale adjutoium, pœna peccati est, " ( inquit S. Augustinus ib. de Correptione, & Gratia, Cap. 11, ), Deus nim sua gratia semel justificatos non delerit, nisi S. Aug. Lito. rius ab eis deferatur, ut S. Augustinus passim docet; & Grat. 7. c Concil. Tridentinum Seff. 6. Cap. 11., Et Deus, ifi illius gratiæ defuerimus, ficut cæpit opus boum, ita perficiet operans velle, & perficere ""(inuit idem Concilium, Cap. 13.), Verumtamen, qui existimant stare, videant, ne cadant, & cum tinore, ac tremore falutem fuam operentur in labobus, in vigiliis, in eleemolynis, in orationibus, & blationibus, in jejuniis, & castitate: Formidare nim debent, scientes, quod in spem gloriz, & nondum

137

15

dum in gloriam renati funt, de pugna, quæ fupereft cum carne, cum mundo, cum diabolo, in qua victores essen non possint, nisi cum Dei gratia, Apostolo obtemperent dicenti : Debitores sumus non carni, ut secundum carnem vivamus; si enim secundum carnem vixeritis, moriemini; Si autem spiritu facta carnis mortificaveritis, vivetis "»

# S. XXXII,

#### Vis omnis merendi bonis operibus ex Gratia Christi est.

IX. Credendum eft, vim omnem merendi operibus Juftorum ex Chrifti gratia ineffe, "Chriftus enim "Jefus tamquam caput in membra, & tamquam "vitis in palmites in juftificatos jugiter virtutem in-"fluit; quæ virtus bona eorum opera femper ante-"cedit, & comitatur, & fubfequitur, & fine qua "nullo pacto Deo grata, & meritoria effe pollent, " Nemo igitur in feipfo glorietur, fed in Domino, "Cujus tanta eft erga omnes homines bonitas, ut "eorum velit effe merita, quæ funt ipfius dona "

Rom. 8.

elu Chrifti meritum, fi bene agendo, & divina nandata custodiendo usque in finem perseverave- Con Araul, int. " Sed quamvis debeatur merces bonis ope-" e. cap. 18. us, fi fiant; Gratia tamen, quæ non debetur, "S. Aug. Lib. eccedit, ut fiant. Hinc Gratia Dei vita averna ab , de Grat. & oftolo dicitur, non quod meritis non detur, fed » c. 6. & Ep. ia data sunt & ipsa merita, quibus datur. Non p 194. alian im nobis parata funt per nostram sufficientiam, " 105. ad Surl in nobis facta per gratiam, Cui ergo redderet co-" vam juffus Judex , fi non donaffet gratiam miferis Pater ? Quomodo effet ista corona justitiz, " i præcessister gratia, quæ justificat impium, " 10modo ilta debita redderetur, nili prius illa grata donaretur? Denique Cum Deus coronat me-" a nostra, non aliud coronat, quam munera, ; de quo scriptum est : Qui coronat te in Plalm. 102. lericordia , 🖝 miserationibus,

#### S. XXXIII.

#### Liberum arbitrium Gratie cooperatur,

X. Credendum nihilominus eft, liberum arbium a Deo motum, & excitation ad opera bona, m Dei gratia, & ex ipla gratia agere, non autem ere passive se babere, aut moveri velut inanime quodm, quæ hærefis eft damnata a Concil. Trid. Seff.

Canone 4. Qui enim Spiritu Dei aguntur, ita untur, ut agant, & cum egerint illi, a quo agunr, gratias agant. Spititus Dei, qui te agit, agenti jutor est tibi. Ipsum nomen adjutoris præscribit ni, quia & tu ipfe aliquid agis. Agnofce, quid poas, agnosce quid confitearis, quando dicis, Adju- Pfalm. 26. r mens esto, ne derelinquas me, " Adjutorem utique invocas Deum. Nemo adjuvatur, fi ab iko nihil S. August. agatur. Scimus (inquit idem Apostolus) quia dili- ferm. 156. gentibus Deum omnia cooperantur in bonums. Si non alias 13. de effes operator, ille non effet cooperator. Cum igi- verbis tur auditis, Quotquot Spiritu Dei agunsur, bi funt Ephef, s, poftoli. flii Dei, nolite vos dimittere, Neque enim Temp-", lum

Rom. 8,

139

» lum fuum fic de vobis ædificat Deus, quafi de la-"pidibus, qui non habent motum fuum; levantur, "abs ftructore ponuntur. Non fic funt lapides vivi : "Et vos tanquam lapides vivi coædificamini in Temp-"lum Dei. Ducimini, fed currite & vos: Ducimini, "fed fequimini; quia cum fecuti fueritis, verum erit "ilud : Quia fine illo nihil facere poteftis.

# S. XXXIV,

#### Gratia efficax, & fanctificans non datur omnibus.

S. August. Epist. 217. alias 107.

149

XI. Credendum eft, gratiam efficacem, & Gratiam, quæ juftificat impium, Gratiam fidei, Gratiam regenerationis, Gratiam, feu donum perfeverantiæ, ulque in finem, ", ", Non omnibus hominibus dari: Eis, quibus datur, mifericordia Dei gratuita dari : Eis, quibus non datur; jufto Dei judicio non dari " ut loquitur S. August. Quare autem illos potius, quam illos liberet, iterum, atque iterum dicimus, nec dicere nos piget: O HOMO, tu quis es, qui respondeas Deo? Nec ulla est acceptio perfonarum,

ullatenus officere; cum homo excitanti, mo-, atque adjuvanti gratiæ libere cooperetur, ilie Abjicere, & ei dissentire possit, si velit, ut a Trid. Sell. 6. Cap. 6. & Can. 4 definitum eft. untas ergo libera tanto erit liberior, quanto or: tanto autem fanior, quanto divinæ miferdiz, gratizque subjectior : Libertas enim fine tia, non est libertas, sed contumacia, " (in-Aug. Ep. 157. alias 89.) Omnipotentifimæ voluntatis, gratiæque efficacis vim ex illa infuilem habentis concordiam cum hominis liber-: Anselmus confirmat, Lib. de Concordia Praie, & Predestinationis, Cap. 3. "Quoniam, mi, quod Deus vult, non potest non esse; cum t hominis voluntatem nulla cogi, vel prohiberi effitate ad volendum, tunc necesse est, volunm effe liberam, & effe, quod vult ". Sane z omnipotentiz, & voluntatis vis efficacissima, gens a fine usque ad finem fortiter, & disponens om- Sap. # uaviter, non solum omnia opera nostra in noperatur, fed etiam modum eorum, ut que ex a præveniente funt a voluntate libera, tam libere , quam fi effent a fola voluntate ; fiquidem Deus habet in potestate sua bominum voluntates, quam 145; ut S. Augustinus docet. Propterea Deus S. Augusti itatem excitans, in eague operans, ut ipfa cotur, trahit ipfam Amore & voluntate, facitque, igis deletter, quod præcipit, quam delettar, quod lit. Dominus dat benignitatem, five suavitatem e suz, & terra cordis nostri dat fructum suum : , ut spiritualis boni delectatione agamus. Quis vero atem lædi putet, cum voluntas agit amando, & diverf. 18. do delectatur, cum, Sub gratia fanante, juite, delectante implet legem, quæ non eft ei pons, fed decus, nec timenti tormentum, fed amanti namentum "? ( ut loquitur S. Aug. Sermone 33.) fi vero Non volentis, neque currentis, sed miseren. Rom. 9.16. : Dei, ut ait Apostolus; etsi Gratia " C

<sup>r</sup>a fuum confummet upus, cui tempus agendi nper adeft... Nec meribus illi

141

1

Allas de

Fie

Fit mora, nec causis anceps suspenditur ullis, Nec quod sola potest, cura, officiove ministri Exequitur, famulisve vicem committit agendi. Ut ait S. Prosper in Carmine de Ingratis,

e efficax emper conrua elt vonitur , moetur.

fratia per Deus tamen Gratiam fuam ita contemperat illis, quos efficaciter vocat, movet, excitat ad bonum, ut illis congrua fit. Unde quamvis Deus multos vocet, untati,quæ 55 .; Eorum tamen mileretur, quos ita vocat , quo-Deo tra- modo eis vocari aptum eft, ut fequantur. Falfum eft autem, fi quis dicit : Igitur non milerentis Dei, fed volentis, atque currentis est hominis : Quia nullius Deus frustra mileretur ; & non potest effectus milericordiz Dei effe in hominis potestate, ut frustra ille misereatur, fi homo nolit. Cujus autem miferetur, fic eum vocat, quomodo scit congruere, ut vocantem non refpuat ., .; : non quidem explorando, aut expectando confenfum voluntatis, fed efficiendo, & contemperando Gratiam, quomodo illis, quos vocat, aptum eft, ut moveantur, & intelligant, fequantur. Illi ergo fequantut vocationem , Qui ei capiende reperiuntur idonei; Non quia fe ipfos idoneos reddunt, quibus

piratur hoc, & præbetur gratia Dei, non nutu noo, & industria, aut operum meritis comparatur : uia ut sit nutus voluntati, ut sit industria studii, fint opera charitate ferventia, ille tribuit, ille larur 1, ... Verba funt S. August. loco mox indicato.

"" Auxilio itaque, & munere Dei non aufertur lirum arbitrium, sed liberatur ; ut de tenebroso lulum, de pravo rectum, de languido fanum, de im- ie efficaci udente fit providum : ", ( inquit Caleftinus I, fiye non aufer. us Auctor Collectionis Sententiarum de Gratia, & tur, fed is-berature. ero Arbitrio ad Gallos Episcopos adjunctarum.) utait S. Profp. in Responsione ad Capitula Gallom, Cap. 15. ", ", Arbitrium hominis gratia Dei non olet, sed adolet ; & ab errore in viam revocat, reducit; ut, quod fua libertate erat pravum, irita Dei agente fit rectum

# Liberánt arbitrium

S. XXXVL Totum Deo tribuendum.

XIII. Denique quamvis liberum arbitrium per gram a Deo excitatum, motum, adjutum, ipfi coeretur ; totum tamen Deo tribuendum est : non co ex parte, & homini ex parte, sed Humilis sit, O vota confessio, & detur totum Deo; ut sæpe repetit persev c. 5. August. Cum enim Nemo babeat de suo, nisi menda- Enchirid. m, & peccatum, (ut docet Arauficana Synodus II.) cap. 32. nullo gloriandum est, quando nostrum nibit sit, Quam lib. 3. Te Cypriani Sententiam S. August. contra Gratiz hostes Rim. ad otulit. Quidquid fumus, Dei misericordia sumus; Quirinum. idquid ex nobis sumus, mali sumus. Quidquid ni habet homo, non habet nisi ab illo, qui ne bonum nostrum est. ", Non partim gratia, rtim liberum arbitrium, fed totum fingula opeindividuo peragunt, ( inquit S. Bernardus. ) To-S. Ber.L.de n quidem hoc, & totum illa : Sed ut totum in Grat. & lib. ), fic totum ex illa. Igitur, qui recte sapiunt, Arb. c. 14. plicem confitentur operationem : non quidem Triplex eri arbitrii, fed divinæ Gratiæ in iplo, five de divinæ o, Prima creatio ; lecunda reformatio ; tertia est uz,

COD

Deus vohuntatem applicat explicat voluntati.

Primum redigere

confummatio. Primo namque in Chrifto creati in libertatem voluntatis; fecundo reformamur per Chriftum in Spiritum libertatis; cum Chrifto deinde confummandi in statum æternitatis ... Cum igitur confummatio fieri habeat de nobis, five etiam in nobis, non autem a nobis; creatio vero facta fit, & fine nobis ; fola, quæ nobifcum quodammodo fit propter confenfum voluntarium noftrum, in merita nobis reoperi, opus putabitur reformatio. Sed Deus auctor est meriti. qui & voluntatem applicat operi ; & opus explicat voluntati "". Agnoicamus igitur infirmitatem , & impotentiam nottram : Quidquid boni cogitamus, dicimus, operamur, ad Deum auctorem referamus, a quo est omne bonum, & datum optimum. ", Ipfa eft enim gratia beneficii Dei prima, redigere nos ad confellionem infirmitatis, ut quidquid boni polfumus, quidquid potentes fumus, in illo fimus, ut qui gloriatur, in Domino glorietur, (inquit S. August. gratize be- Enarratione in Pfalmum 38. ) Cum enim Deus ope-

neficium, retur in nobis velle, & operari pro bona voluntate, di, ne ipfis operibus pietatis elati, deferantur ope feflionem

Præterea, fi boni aliquid expectandum fit, numam animus rei magnitudine, quam exoptat, fran- omnipoten ur; fed erigit fele, atque confirmat, farpe illud tia Dei gitans, nihil effe, quod ab omnipotente Deo effici format, in polit. Hac igitur fide præcipue munitos nos elle fpem enortet, vel cum admiranda aliqua opera ad proxi- git ad hu-prum ulum, & utilitatem edenda (unt; vel cum a ad timorent eo precibus impetrare aliquid volumus. Alterum Dei, ad fe Dominus docuit, Matth. 17. Si babueritis fidem gratiarum ut grunum finapis, dicetis monti buic i Traufi bine il- nos infin : 1 C transibit, & nibil impossibile erit vobis. De al- mit. o & Jacob feribit Spitola catholica cap, 1. Si quis fram indiget fapicatia, postulet a Deo, qui dat omais affacutur. E non improperat ; E dabitur cí. Poftaantem in fide nibil haftsans i qui enim bafitat , fimilit fluttai maris, qui a vento movetar, & circumfertur. on ergo aftimet homo ille, quod accipiat aliquid a Dono. Fides igitur impetrat, quod lex imperat. Big St les deficit, ratio perit. Quis enim orat; quod non edit? Unde & Apostolus, cum ad prandum exhoretur, ait ! Omnis, quicunque invocaverir nomen Do. Rom. te. ni, falvus erits Et ut oftenderet fidem fontem effe ationis, nec posse ire rivum, ubi caput aquæ sic= tur, adjunxit : Quomodo autem invocabunt, in quem n creaiderant ? Ergo ut oremus ; credamus ; & ut la non deficiat fides, qua oramus, oremus, Fides alias 56. de ndit orationem; fula oratio fidei impetrat firmita- Verbis Dom ,,,, Sed præfertim fpem in mifericordiam Dei mini S. Aure git fides, qua ipfum omnipotentem creditnus, alias de , Credamus ergo in eum, & omnia nobis de iplius Temp. 1141 isericordia promittamus, quia omnipotens ett : eo in Deum Patrem omnipotentem credimus. Neo dicat : Non mihi potest dimittere peccata. Quo= odo non potest omnipotens? Sed dicis : Ego mulm peccavi. Et ego dico: Sed ille omnipotens eft. tn: Ego talia peccata commili, tinde liberari, di andari non possum. Respondeo : Sed ille omnitens eft. Videte, quid el cantetis in Plalmo : bene- Plain, 184, : anima mca, Domino, & noli oblivifci omnes retri. Iom. I. butiones

Fides de ictionem.

S. August. ferm. 153

butiones ejus: Qui propitiatur omnibus iniquitatibus tuis, qui sanat omnes infirmitates tuas. Ad hoc nobis est ejus omnipotentia necessaria ", . (inquit S. Aug.)

Præterea, hæc fides ad omnem animi modeltiam, & humilitatem nos instituit. Unde Princeps Apostolorum Epistolæ 1. Cap. 5. Humiliamini, inquit sub potenti manu Dei, qui nimirum superbis resultit, humilibus autem dat gratiam.

Monet infuper, non effe trepidandum, ubi nulla eft timendi ratio; fed unum Deum timendum effe, Regem Regum, & Dominum dominantium, in cujus potestate nos ipfi, & omnia nostra posita sunt: Unde Salvator noster Lucæ 12. Ostendam vobis, inquit, quem timeatis: Timete eum, qui postquam occiderit, babet potestatem mittere in gebennam. Ita dico vobis; bune timete.

Utimur denique hac fide ad immenfa erga nos Dei beneficia cognolcenda, celebranda. Nam qui Deum omnipotentem cogitat, tam ingrato animo effe non potelt, quin fæpius exclamet: Fecit mibi magna, qui potens eft.

VVVIIII

ucæ I,

; tus est Filius, & cum quo illi communis est idem ", Spiritus. Cum igitur ait Dominus: Si opera non fe. Joan. 15. , ciffim, qua nemo alius fecit, non ad Filium, & Spi-, ritum fanctum retulit; quafi non fint illis operi-, bus cooperati; fed ad homines, a quibus leguni, tur multa facta miracula, & tamen a nullo, quæ Filius fecit. Et quod ait Apostolus de Spiritu S. 3, Omnia qutem bac operatur unus, atque idem Spiritus, 1, Cor. 12, i, non ideo dictum est, quasi non ei cooperetur , Pater, & Filius, fed quia in his operationibus non , funt multi, sed unus Spiritus, & in diversis suis is operationibus non elt a fe ipfo diversus. Sic Patrent dixise credimus : Tu es Filius meus dilectus, in te complatnit mibi : Et tamen huic miraculo vocis de cælo Matth, in lonantis cooperatos este Patrem, & Filium agnosci- Luse 14 mute. Bodeni modo cum rectifime dicamus, non Patrem i fed Spiritum S. fuper mare ambulaffe illud tamen opus tanti miraculi, Patrem, & Spiritum S. cooperatos effe, quis abnuat? Sic & folum Filium vere dicimus susceptife carnem, non Patrem, aut Spiritum fanctum; & tamen hanc Incarnationem ad folum Filium pertinentem, quisquis negat cooperatum Patrem, aut Spiritum lanctum, non recte lapit. Item dicimus, nec Pattem, nec Filium, fed for lum Spiritum fanctum, & in columbæ specie, & in linguis velut Igneis apparuisse, & dedisse profuntiare illis, in quos venerat, multis, & variis linguis mage nalia Dei: A quo tamen miraculo ad Spiritum fanfum pertinente, cooperationem Patris, & Verbi migeniti separare non possumus. "Ita singulorum , quoque in Trinitate opera Trinitas operatur, uni-, cuique operanti cooperantibus duobus; conve-, niente in tribus agendi concordia, non in uno de-, ficiente efficacia peragendi, " (inquit S. August. Serm. 71. alias 11. de Verbis Domini, Cap. 16.)

2. Creatorem cæli, & terræ profitemur Deutti ; Deus et nia quia mundum, cæli, terræque compages, ex nihilo hilo muncondidit, non ex materia aliqua fibi coæterna, quam dum condidit. ple non fecerit; idque nulla vi, aut necessitate coa-

K 2

aus

147

Γ.

dus, fed fua fponte, & voluntate. Neque vero ulla alia fuit caufa, quæ Deum ad opus creationis im+ pelleret, nifi ut bonitatem fuam cum rebus, quæ ab iplo effent effectæ, communicaret. Nullius enim rei indiget, qui per le beatifimus eft. Dixi Domino, Deus meus es tu, quoniam bonorum meorum non eges. ( in-Omnium quit Propheta.) Quemadmodum autem fola fux bonitatis propensione mundum condidit, ita non exemplum aliquod, aut formam extra fe pofitam iminente Dei, tatus eft in creatione rerum ; fed rerum omnium creandarum rationes intelligibiles, vivas, æternas, incommutabiles, feu præformatas, & defcriptas in mente fua, in arte fua; in Verbo fuo imagines, atque exemplaria, quæ in ipfa arte divina unum funt, intuitus, ac veluti imitatus, fumma fapientia, & infinita virtute, quæ ipfius propria elt, rerum univerfitatem in principio procreavit. Ipfe enim dixit, @ facta sunt , ipse mandavit & creata sunt. De Ideis illis, feu exemplaribus rerum in mente supremi Artificis Dei, feu in Verbo divino existentibus, illud S. Joannis oraculum : Quod factum eft , in ipfo vita

wat C Ang interpretator Traffato r in Ioanne

Pfalm. Is.

erum extrte , ac

Pfalm. 12.

oan. I.

10n continuo vita funt; fed quidquid factum eft, n illo est. Terram vides, est in arte terra: Coevides, eft in arte cœlum : Solem, & Lunam vifunt & ilta in arte ; led foris corpora funt, in vita funt "".

uamvis porro Deus creaturas plurimas ex aliis Deus omiderit, atque etiamnum producat, illarum ni-tor eft, ninus Creator proprie, vereque appellatur; tum quamvis materiam, qua constant, ex nihilo produxit in creaturas a rerum molitione ; tum quia, quod homines plurimas at, illorum Animas e nihilo quotidie creat, & producat. ido corporibus infundit; tum quia in rerum idiana productione per causas secundas, quibusefficiendi vim, caulæque dignitatem communimateria non indiget, circa quam agit, & ex qua as educit, nec ab ea ullo modo dependet ejus atio. Hinc eamdem actionem, qua homo gigni-. August. creationem vocat, quatemus a Deo est, rationem vero quatenus ab homine eft. Sic L. 4. Cont. Jul. C. 8. ", Qui nondum, inquit, parvuli utuntur voluntatis arbitrio, eo volente ierantur, quo creante generantur ". Et l. 1. uptiis, & Concupiscentiis, C. 1., Ex maribus, minis Deus homines creat. Tum libro 11. De a, & ejus origine, Cap. 3. " Creatura omnis, , ex Deo, fed creante vel ex nihilo, vel ex o, non autem gignente, vel producente de se-Et alibi:, Nafcuntur homines homine gener-Deo creante, peccato inficiente, diabolo pofte ".

li, & Terra Creatorem credere nos profi- Cœli, & r Deum, his nominibus intelligentes, & fi- Terra no-mine quid antes, quidquid coelum, & terra complectun- intelligenlam præter cœlos, quos opera digitorum ejus Pro- dum in pri-1 appellavit, lucem etiam, splendoremque moSymboli Articulo. , Lunæque, & cæterorum Syderum ornatum Pfalm. 8. it, ut diem, ac noctem dividerent, essentque Gen. 5. na, & tempora, & dies, & annos. In cœlo spiritualem naturam, scilicet Angelos innu-Кa

mera-

merabiles ex nihilo creavit Deus, qui ipfi ministrarent, & alisterent. Hinc de Filio Dei Apoftolus ad Coloffenfes fcribens , Cap. I. ait : Quoniam in ipfo condita funt universa in cælis, O in terra, visibilia, & invisibilia, five Throni, five Dominationes, five Principatus, five Potestates : omnia per ipfum. & in ipfo creata funt. Terram porro fuper stabilitatem fuam fundatam Deus verbo fuo juffit in medio Mundi confiftere, effecitque, ut ascenderent montes, & descenderent campi in locum, quem fundavit eis: ac ne aquarum vis illam inundaret, terminum pofuit, quem non tranfgredientur, neque convertentur, operire terram. Deinde non folum arboribus, omnique arborum, & florum varietate conveftivit, atque ornavit, fed innumeris etiam animantium generibus, quemadmodum antea aquas, & aerem, ita etiam terras complevit. Poltremo ex limo terræ condidit hominem. Dei in manu pro matrice ujum , ut Basilius Seleuciensis loquitur : & Infuflavit in faciem cius spiraculum vice. O factus eft in animam viventem. Hæc omnia coeli, & terræ verbis intelligenda funt, quæ Propheta hac

Gen. 2.

ivilibilium, lpiritualium, & corporalium; quia lua mnipotenti virtute fimul ab initio temporis utramue de nihilo condidit creaturam, fpiritualem, & orporalem, Angelicam videlicet, & mundanam; ac einde humanam quali communem ex spiritu, & orpore constitutam ....

### S. XXXIX.

#### Quid de Angelis sentiendum.

. A ngelos Spiritus elle, fides docet. Pfalm. enim Angeli Spi-A 103. scriptum est: Qui facis Angelos tuos Spiri- ritus sunt. us. Et ab Apoltolo, Administratorii Spiritus appel-Hebr. 1. antur. Incorporei funt, immortales, invisibiles; inguntur tamen, & sculptis imaginibus, ut homies repræsentantur, quia in humana forma ad temus affumpta hominibus apparuerunt, cum ad eos nifi funt a Deo. Magno illos este numero certum Magnus st, id enim facræ Litteræ nos docent, Danielis 7, Angelorum sillia millium minsstrabant ei, & decies millies centena <sup>numerus</sup>. villia a sistebant ei. Et Apoc. 5. Et erat numerus eorum villia Millium, Quanta sit eorum multitudo, pro erto non habetur : Infinitam non effe certum eft. cientia eminenti præditos effe S. Script. teltatur 2. Angelorum eg. 14. Tu, Damine, mi Rex, sapiens es, sicut babet scientia apsentiam Angelus Dei, ut intelligas omnia super ter- cminens. am. Cogitationes tamen hominum minime nove-Cogitatiount, quia hujulmodi cognitio Dei propria est, qui nes cordiu crutatur renes, & corda: Qui Finxit singillatim corda non cognoorum, O intelligit omnia opera corum : & Novit ab fount. Pfalm. 7. condisa cordis. De quo, & 3. Regum, Cap. 8. Salo- Pfalm. 32. 10n ait 1 Tu nofti folus cor omnium filiorum bominum. Pfalm. 43. le quo, & Apostolus ad Hebræos 4. Vivus est sermo )es, & efficax, & penetrabilior omni gladio ancipiti: r pertingens usque ad divisionem anime, ac spiritus, ompagum quoque, ac medullarum, & discretor cogitaionum, & intentionum cordis. Et non cft ulla creatura wisibilis in conspectuejus : omnia autem nuda, O apers funt oculis ejus. Hinc Apostoli orantes dixerunt: Tĸ,

Î٦

Actor, I.

152

Tu , Domine , qui corda nofti omnium , Oc. Potentes funt, magnaque vi pollent, ut S. Rex David fignificat his verbis : Potentes virtute , facientes verbum illius, Angelorum Quamobrem fæpe in facris Litteris Virtutes & Exerpernicitas. citus Domini appellantur. Pernicitatis funt incredibilis, & minimo temporis spatio ad quælibet locorum intervalla raptim feruntur, & eo quidem modo, quem ne adumbrare quidem cogitando políumus, nedum oratione, aut argumentis affequi. Hinc Tersullianus Apologetici Cap. 22. de Angelis ait : "Omnis "Spiritus ales, hoc eft, Angeli, & Dæmones. Igitur , momento ubique funt. Totus orbis illis locus unus. Quid ubi geratur tam facile fciunt, quam enun-» tiant ". Hinc alis inftructi pinguntur Angeli, quibus & fanctorum Spirituum fervor, & velocitas ad Dei mandata exequenda adumbratur : maximeque ad orationes nostras ambitiofo famulatu, ac ministerio Hominum ad Deum pervehendas, ut loquitur S. Hilarius; nec preces tantum, fed & cætera pietatis opera. Quo spectat illa fcalæ Jacob cœlitus repræfentatæ expositio, & per

preces Deo offerunt,

eam afcendentium infatigabili alternatione Angelo-

# S. XL

#### Angeli in Gratia conditi,

II. Cum Gratia conditos Angelos omnes colligitur ex eo, quod facræ Litteræ de Diabolo testantur, quod in veritate non stetit ; & ex iis, quæ ab Eze- Joan a chicle de diabolo figurate dicta sub persona Regis Tyri, Patres plerique, & univerta Theologorum Schola interpretantur. Tu signaculum similicudinis, plenus sapientia, O perfectus decore, in deliciis Para- Ezech. 28. difi Dei fuisti 1 omnis lapis pretiofus operination na tuum,... Aurum opus decoris tui,., Tu Cherub extentus, & protegens, & posui te in Monte sancto Dei, in medio lapilum ignitorum ambulasti. Persettus in viis tuis a die conditionis tue, donec inventa est iniquitas in te. Deus igitur Angelos, ,, cum bona voluntate, id eft, cum amore casto, quo illi adhærerent, creavit, simul eis condens naturam, & largiens gratiam ; ut loquitur S. August. Lib. 12, de Civitate Dei, Cap. 9, "" Si enim boni Angeli fuerunt prius fine bona voluntate, eamque in se ipsis, Deo non operante, fecerunt; ergo meliores a fe ipfis, quam ab illo facti funt? Ablit. Quid enim erant fine bona voluntate, nifi mali ? Aut fi proptera non mali, quia nec mala voluntas eis inerat, certe nondum tales, nondum tam boni, quam effe cum bona voluntate cœperunt. Aut fi non potuerunt se iplos facere meliores, quam eos ille fecerat, quo nemo melius quidquam facit ; profecto & bonam voluntatem, qua meliores ellent, nili operante adjutorio Creatoris habere non possent. ... Confitendum igitur elt, cum debita laude Creatoris, non ad folos sanctos homines pertinere, verum etiam de san-Ais Angelis posse dici : Quod Charitas diffula fit in eis per Spiritum fanctum, qui datus est eis; nec tantum hominum, fed primitus præcipueque Angelorum bonum elle, quod scriptum eit : Mibi, adhare. Pfaim. 72. re Deo, bonum est

Angeli non potuerunt fe iplos facore melio-

Κſ

S. XLL

# 174 Theol. Dog. & Moral, Lib. I. S. X L I.

#### Sanctorum Angelorum pugna cum malis. Quodnam istorum peccatum.

Dan. 10. - III. Tria dumtaxat fanctorum Angelorum nomina ex Scriptura facra novimus, Michaelis, Raphaelis, & 14. Jud. ver. 9. Gabrielis. Prælium magnum in coelo factum S. Joan-Apoc 12. nes Apocalypfis 12. commemorat. Michael, & An-Dan, 8, & 9. geli ejus præliabantur cum Dracone ( id elt , cum An-Luca 1. gelorum perduellium principe, cui Lucifero, & Beelzebub nomen : ) & draco pugnabat , & Angeli ejus, O non valuerunt, neque locus inventus est corum amplius in calo. Et projectus oft draco ille magnus, ferpens antiquus, qui vocatur diabolus, & fatanas, qui seducit universum orbem ; & projectus eft in terram, & Angeli ejus cum illo miffi funt. Et audivi vocem magnam in calo dicentem : Nunc facta eft falus , & virtus , & regnum Dei noftri , & poteftas Chrifti ejus ; quia projectus eft Accufator fratrum noftrorum, qui accufabat illos ante conspetium Dei noftri die, ac noffe, Michael, cujus nomen figni-Angeli fan. ficat , Quis ut Deus ? eiulque fancti Commilitones

Angeli fan. ficat, Quis ut Dens & ejulque fanch Commutones fti Lucife- Deo fubjecti, gratiafque pro acceptis donis divinæ

Illud superbiæ diabolicæ crimen dilucide S. Gregorius magnus explicat Lib. 34, Moralium, Cap. 17, malorum "" Ei, inquit, a quo conditus fuerat, subesse despe- Angeloram xit. Ita enim Deus luper omnia est, ut ipse sub nullo superbia. fit : Leviathan vero iste ejus celsitudinis culmen aspiciens, jus perverlæ libertatis appetiit, ut & præellet cæteris, & nulli subesset, dicens : Ascendam Super Isin 14. altitudinem nubium, & similis ero Altissimo, Cujus co ipfo similitudinem perdidit, quo esfe ei superbe similis in celfitudine concupivit. Qui enim charitatem ejus imitari debuit subditus, ambiit ejus celsitudinem, & hoc, quod imitari poterat, amilit elatus, Cellus nimirum ellet, si ei, qui veraciter cellus est, inhærere vo-Juisset. Cellus effet, fi participatione veræ celfitudinis contentus fuisset. Sed dum privatam celsitudinem superbe appetiit, jure perdidit participatam. Relicto enimeo, cui debuit inhærere, principio, luum fibi appetiit quodammodo effe principium. Relicto eo, qui vere illi sufficere poterat, se sibi sufficere posse judicavit; & tanto magis intra le cecidit, quanto magis le contra gloriam sui Conditoris erexit "". Superbiam proprium primumque diaboli peccatum fuille perspicue fignificat Apostolus 1. Timotheum 3. cum neopbycum ad Epilcopatum provehi vetat, Ne in superbiam elatus, in judicium incidat Diaboli, Superbiam, cafumque Diaboli, invidia felicitatis humanæ secuta est: Qua Invidia mors intravit in mundum.

### S: XLII.

#### Mali Angeli in infernum detruft,

IV. Superbiæ igitur merito, ex altiffimi cœli fedibus deturbati dæmones, in infernum detrusi sunt, zternas defectionis fuz pœnas luituri. De quibus S. Petrus, 2. Epistolæ suæ Cap. 2. scribit : Si enim Deus Angelis peccantibus non pepercit; sed rudentibus inferni detractos in tartarum tradidit cruciandos, in judicium refervari. Et S. Judas Apostolus in Epistola sua Canonica : Angelos vero, inquit, qui non fervaverunt fuum princi-

ist

Primum peccatum,

Sap. 2,

principatum, sed dereliquerunt suum domicilium, in ju-

Plures in here datnomes ad hominum exercitationem & infeftationem. Ephef. 2.

Lucæ 8. Sua femper ferunt tormenta.

dicium magni diei, vinculis aternis sub caligine refervavit. Dæmones igitur omnes in tartara funt præcipitati, ibidem igne aterno cruciandi, qui paratus eft Diabolo , & Angelis ejus. Non tamen inferis fic addicti funt, & affixi dæmones, ut inde tamquam e carcere numquam exeant ante ultimum judicii diem. Nam conftat, plurimos permittente Deo per aera discurrere, ibique fedem fuam conftituere ad hominum exercitationem, & infeltationem. Unde a S. Paulo diabolus vocatur Princeps potestatis aeris bujus : cui scilicet fubjecti funt, & obsequuntur dæmones, qui in aere degunt. Et apud S. Lucam iidem illi, cum fe ex obfeffis corporibus exturbandos viderent a Chrifto, Rogaverunt illum, ne imperaret illis, ut in Abyfum irent. Quo nomine tartara, inferofque defignant. Qui vero in aere ifto caliginolo verlantur, quamvis actu non alligentur igne tartareo, tamen ex hoc ipfo, quod fciunt, illam alligationem fibi deberi, feque fempiternis ignibus deftinatos, non minuitur illorum pœna, ficut nec gloria beatorum Angelorum, qui e cœlo ad nos

#### 157

et Seraphim, Cherubim, Thronos, Dominationes, Vir- Hierarche utes, Potestates, Principatus, Archangelos, & Ange. Greg. Hom. us. Scraphim ab igneo charitatis ardore appellantur. 14. in Ev. Ifid. 6. Cherubim a multitudine fcientiæ. Throni, ob celfitu- Orig, Bern, linem, & quod in eis Deus sedeat, singularique mo- lib, s. de lo requielcat. Dominationes, quod mira potentia præ- Confid at minent, eisque cæteri Ordines inferiores ad obedien- Cant. lum subjecti sint. Virtates, ob firmitatem, & vigorem; & quod per eos figna, & miracula frequentius iant. Poseffates, quia hoc potentius cæteris in suo Orline perceperunt, ut eorum ditioni dæmones subjeli fint, eorumque potestate comprimantur, ne honinibus tantum noceant, quantum volunt, Principaens, quod inferioribus Ordinibus ad explénda divina ninisteria præsint. Archangeli, qui Mysteriorum dirinorum confcii, nonnifi maxima nuntiant, & Angeis prælunt. Augeli, qui minima. Angeli commune 10men eft, non naturæ, fed officii. Singulos vero beaorum Spirituum Ordines Deum, Christumque proprio fibi amore diligere, S. Bernardus oftendit, Sernone 19. in Cantica.

### S. XLIV.

#### Angelus Custos cuique homini a Deo prapositus.

VI. Omnes sunt administratorii Spiritus, in ministe- Animac. 534 rium milli, propter eos, qui bareditatem capiunt salutis, Orig. Hom. it tradit Apostolus ad Hebræos scribens, Cap.I. Suum Homil.g. in cuique homini a Deo præpolitum Angelum Custo- Jos. Hom. 1. dem, maxime vero Fidelibus, Patres summo consen- in Pfal. 37. u docent, Christianumque istud Dogma certo colli-de præpar. gitur ex verbis Chrifti, Matth. 18. Videte , ne contema Evan. c. 17. ratis unum ex his pusillis. Dico enim vobis, quia Angeli S. Basil. in satis unum ex dis pujuus. Low chim. cours, qui in Pfal. 48. & corum in calis semper vident faciem Patris mei, qui in 1. 3. conte. alis eft. Et ex Actorum 12. ubi fcriptum eft : S. Petro, Eunom. S. poltquam ex carcere liberatus eft, oftium pullante, di- Greg. Nyff. kiffe, qui domi tunc erant, Angelus ejus efte Magna lib. de Vita dignitas animarum, ut unaquæque habeat ab ortu na- Ambr. in tivitatis ad sui custodiam Angelum deputatum. An- Pal, 38, 🗮

Tert lib. de

gelis

160

" neceffitas videretur : Non tam multiplex nobis cu-"ftodia, nifi ob multiplices infidias, poneretur.

## §. X L V.

#### De Hominis Creatione, Homo creatus immortalis,

I. LJ ominem propter le, ut cætera hominis gratia, Deus ex limo terræ poltremum omnium operum fuorum condidit. Hujus excellentiam demonftrat ipla procreandi ratio aliter atque in aliis inftituta. Nam ad aliorum productionem folo ufus imperio, Dixit, & facta funt, mand wit, & creata funte Pfalm. 32. Ubi ad creationem hominis ventum eft, confultationem adhibet, ac de eo creando veluti deliberat. Quod Tertulianus Libro 2, contra Marcionim Cap. 4. eleganter expressit : ,, ,, Quis dignus, inquit incolere opera Dei, quam ipfius imago, & fimilitudo? Eam quoque bonitas, & quidem operantior operata eft, non imperiali verbo, fed familiari manu, etiam verbo blandiente præmillo ! Faciamus hominem ad imaginem , O fimilitudinem nostram, Bonitas dixit, bonitas finxit ho-

mors pertransiit, in que omnes peccaverunt. Et postea : Rom. g. Corpus mortuum est propter peccatum; spiritus vero vivit propter justificationem. Hinc in Africana Synodo Error Pejure optimo damnatus est Pelagianorum error, asse- lagií. rentium: "" Adam primum hominem mortalem fa- iis, qui fub dum, ita ut, five peccaret, five non peccaret, more- Milevitaretur in corpore, hoc eft, de corpore exiret, non pec- næ Synodi cati merito, fed neceffitate naturæ, ". Eumdemque nomine funt editi. errorem damnavit Concilium Tridentinum Selfione 5. Can. 1.,, Corpus igitur Adami ante peccatum, & mor-" tale secundum aliam, & immortale secundum aliam " causam dici poterat : id est, mortale quia poterat mo-", ri : Immortale , quia poterat non mori. Aliud est enim "non: poffe mori: ficut quafdam naturas immortales " creavit Deus : aliud est autem posse non mori. Secun-" dum guem modum primus creatus est homo immor-" talis; quod ei præstabatur de ligno vitæ, non de con-" ftitutione naturæ... Mortalis ergo erat conditione " corporis animalis, immortalis autem beneficio Con-" ditoris ". (Verba funt S. August. Lib. 4. de Genesi ad Litteram, Cap. 25, )

#### • • X L V I•

#### Homo ad imaginem Dei conditus. In quo sita sit divina imaginis ratio,

II. Quod autem ad Animam pertinet natura sua fpiritualem, ac proinde immortalem, ad imaginem, & fimilitudinem fuam Deus hominem creavit : Faciamus, inquit, bominem ad imaginem, O similicudinem *nostram*. Cujus imaginis ratio in mente potisfimum polita eft, qua Deum iplum potest cognolcere, necnon in voluntate, & libero arbitrio, quo ipfum poteft amare, & ad illius fimilitudinem, virtutum coloribus in sele exprimendam, tendere, & eniti. Datum est homini liberum arbitrium, quo mereri posset, vel demereri ; ficque beatitudinis capax effet, vel miferiæ. Quod enim fui liberum non eft, que pacto ei bonum, vel malum imputatur? " Exculat nempe ut-Tom. I. 22 rum-

Liberum hominis arbitrium,

Can. I. ez

### 161

fitas, non eft libertas.

lib Arb.

6. 8.

162

Ubi necel- " rumque neceffitas. Porro ubi neceffitas elt, libertas " non eft: ubi libertas non eft, nec meritum, ac per "hoc nec judicium " (inquit S. Bernardus Lib. de Gratia , & libero Arbitrio. Cap. 11.) " Hinc eft, " quod infanis, infantibus, itemque dormientibus, , nihil, quod faciunt, vel bonum, vel malum imputa-, tur. Quia nimirum ficut fuæ non funt compotes " rationis, fic nec ulum retinent propriæ voluntatis, " ac per hoc nec judicium libertatis. Cum igitur vo-" luntas nihil liberum habeat nifi fe, merito non ju-"dicatur nifi ex fe. Siquidem , nec tardum inge-» nium, nec labilis memoria, nec inquietus appeti-, tus, nec fenfus obtufus, nec vita languens, , reum per se statuunt hominem , ficut nec con-" traria innocentem ; quia hæc neceffario, ac præ-" ter voluntatem poffe provenire probantur. ", So-S. Ber. Lib, la ergo voluntas, quoniam pro fui ingenita liberde Grat. & tate, aut diffentire fibi, aut præter fe in aliquo confentire, nulla vi, nulla cogitur neceffitate; non immerito juftam, vel injuftam, beatitudine, feu miferia di-

gnam, ac capacem creaturam conftituit ; prout feili-

ndata fervare, confervabunt te... appofuit tibi aquam, ignem : ad quod volueris, porrige manum tuam. Cum T tur triplex fit nobls proposita libertas, a peccato, niferia, a necelfitate: ", Hanc ultimo loco polin contulit nobis in conditione natura; (inquit S. rnardus,) in primam restauramur a gratia, media bis refervatur in patria ". Prima Libertas natura, cunda libertas grutie, tertia vite, vel glorie dici pot:.... Primo nempe in liberam voluntatem.ac.volun. riam libertatem conditi fumus nobilis Deo creatura : undo reformamur in innocentiam, nova in Chrifto eatura : tertio fublimamur in gloriam, perfecta in ritu creatura. Prima ergo libertas habet multum noris, fecunda plurimum etiam virtutis: novifima mulum jucunditatis. Ex prima quippe præstaus cæteris animantibus; in secunda carnem; per tiam mortem fubjicimus "".

#### XLVIL 6.

#### rimus Homo in Gratia, & Justitia originali creatus.

III. Accidentia quædam ornamenta, & compleenta divinæ similitudinis in homine erant Gratia, & stitia originalis, in qua Deus hominem condidit. nnes motus animi, atque appetitiones ita in ed mperans, ut rationis imperio numquam non pare. nt i nec non dominium in cætera omnia animantia ; cit Deus hominem rectum. Et Vestivit illum virtute; Eccl. 9i que In faultitate, & justicia constituit, ut docet Ecclis atis

Synodus Tridentina Seffione 5. Can. I. Quin, præter Gratiam fanctificantem, præveniente, adjuvante actuali Gratia donatus eft, fine qua eo bono, quo factus fuerat rectus, perfeverare n posset. Verum Gratia medicinali integra nara opus non habuit, qua in isto naturæ lapsæ staindigemus. Gratiam habuit, & quidem , Magnam , 1 disparem, ( inquit S. Augustinus ) Ille in bonis erat, minis inaz de bonitate fui Conditoris acceperate. Sancté nocentis, ro in hac vita, ad quos pertinet hæc liberationis S. Aug libe atia, in malis funt, ex quibus clamant ad Denm : Grat, e 14, Lia

16:

Ouafit gratia hode Cor. de

L 2

Rom. 7.

Matth. 6. Libera nos a malo, Ille in illis bonis Chrifti morte non eguit : iftos a reatu & hæreditario, & proprio illius Agni Sanguis abfolvit. Ille non opus habebat eo adjutorio , quod implorant ifti , cum dicunt : Video aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis mea & captivantem me in lege peccati, qua eft in membris meis. Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus ? Gratia Dei per Jesum Chrifum Dominum noftrum. Quoniam in eis caro concupifcit adverfus fpiritum, & fpiritus adverfus carnem, atque in tali certamine laborantes, ac periclitantes, dari fibi pugnandi, vincendique virtutem per Christi Gratiam pofcunt. Ille vero nulla tali rixa de fe ipfo adverfus fe ipfum tentatus, atque turbatus, in illo beatitudinis loco fua fecum pace fruebatur. Proinde etfi non interim lætiore nunc, verumtamen potentiore gratia indigent ifti. ..., Iftam Gratiam non ha-, buit-homo primus, qua numquam vellet elle malus: " fed fane habuit, in qua fi permanere vellet, num-" quam malus effet, & fine qua etiam cum libero ar-, bitrio bonus effe non poffet , fed eam tamen per

Primævi status illius felicitatem describit idem S, August. lib. 14. de Civit. Dei, cap. 26. " » Vivebat, inquit, homo in Paradifo, ficut volebat, quamdin hoc volebat, quod Deus jufferat; vivebat fruens Deo, ex quo bono erat bonus ; vivebat fine ulla egestate ; ita vivere semper habens in potestate. Cibus aderat, ne eluriret ; lignum vitæ, ne illum fenecta diffolveret : nihil corruptionis in corpore, vel ex corpore ullas moleftias ullis ejus fenfibus ingerebat. Nullus intrinfecus morbus, nullus ictus metuebatur extrinfecus. Summa in carne fanitas; in anima tota tranquillitas, Sicut in Paradifo nullus æftus, aut frigus; fic in ejus habitatore nulla ex cupiditate, vel timore accedebat bonæ voluntatis offensio. Nihil omnino trifte, nihil inaniter lætum : gaudium verum perpetuabatur ex Deo, in quem flagrabat charitas ex corde puro, conscientia bona, & fide non ficta: atque inter se conjugum fida ex honesto amore societas; concors mentis, corporisque vigilia, & mandati sine labore cultodia. Non lassitudo fatigabat otiosum, non fomnus premebat invitum. Erat in illo statu Devitatio tranquilla peccati, qua manente nullum omnino malum, quod contriftaret, irruebat ""

# S. XLVIII.

### Primi Hominis lapsus.

IV. Ab hoc felici statu cecidit homo, violando præceptum, quo illi prohibuerat Deus, ne de fructu arboris boni, & mali comederet. Malus non erat secundum se fructus ille, non arbor mala, quam Deus creaverat : ", Sed obedientia commendata est in præcepto, quæ virtus in creatura rationali mater bedientia quodammodo est omnium, custosque virtutum; divino præquandoquidem ita facta est, ut ei subditum esse sit uti- cepto. le; perniciofum autem, fuam, non ejus, a quo creata est, facere voluntatem. Hoc itaque de uno cibi genere edendo, ubi aliorum tanta copia subjacebat, tam leve præceptum ad observandum, tam breve ad

Primævi ftatus 🛛 felicitas.

165

Cap. 20.

2

Primi hominis ino-

## 166 Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

Cap. 12.

Apertam ejus inobedientiam fuperbia præceflit.

Eccl. 10.

Cap. 13.

In uno Adami peccato multæ peccati fpecies.

ad memoria retinendum, ubi præfertim nondum voluntati cupiditas refiftebat, quod de poena tranfgreffionis postea subsecutum est, tanto majore injustitia violatum eft, quanto faciliore poffet obfervantia cuftodiri ..... (inquit S. Augustinus.) Vitium porro . quo homo interius depravatus eft, ut in apertam inobedientiam laberetur, superbia fuit. ""Non enim ad malum opus pervenitur, nifi præceffit mala voluntas. Porro malæ voluntatis initium, quod potuit elle, nifi fuperbia? Initium enim omnis peccati fuperbia. Quid eft autem fuperbia, nifi perverfæ celfitudinis appetitus? Pervería enim celíitudo eft, deferto eo, cui animus debet inhærere principio, fibi quodammodo fieri, atque effe principium. Hoc fit, cum fibi nimis placet. Sibi vero ita placet, cum ab illo bono incommutabili deficit, quod ei magis placere debuit, quam iple fibi "". Quamvis & in illo pecca-" to uno plures peccati species possint intelligi. Nam " & fuperbia eft illic, quia homo in fua potius effe " quam in Dei poteftate dilexit; & facrilegium, quia "Deo non credidit; & homicidium, quia fe præcipita-

167

### S. XLIX.

### Deus hominem extra statum Gratia, & justitia originalis crearc potuit.

V. Eo porro majores gratias Deo habere debuit hor mo, cum illa integritate, justitia, sanctitate, sapien, flatus nathis bars. tia, fummaque boni agendi, & peccati vitandi facilitate conditus, quod in alio statu, & sine eximits illis dotibus, ac donis Deus illum creare potuit. " Quam-" vis enim ignorantia, & difficultas effent hominis , primordia naturalia; nec fic culpandus Deus, fed " laudandus effet, ( inquit S. August. lib. 1. retrattationum, cap. 9. ) Hing fummi Pontifices S. Pius V. Gregor, XIII, Urbanus VIII. & Innocentius X. has Michaelis Baji Propositiones damnarunt.

22. Humana natura sublimatio, & exaltatio in consortium divine nature debita fuit integritati prime conditionis.

27. Integritas conditionis non fuit indebita nature bumana exiltatio, sed naturalis ejus conditio,

33. Dius non potuit ab initio talem creare hominem, qualis nunc nascitur.

Rejicienda igitur & Jansenii Yprensis Episcopi doctrina, qui prædamnatas *Baji* propolitiones temere propugnavit, statum Naturæ puræ impossibilem este contendens, id elt, statum, in quo homo sine Gratia & justitia originali conditus esset, ignorantiæ, miseriis hujus mortalis vitæ, ipsique morti obnoxius-Gratis a Deo collata fuisse primo homini illa dona, quis vere Catholicus negare possit? Erant igitur indebita; alioqui Gratia jum non effet gratia. Si indebita, creari fine illis potuit, fi Deo ita placuisfet,

Ouamvis autem in præfenti naturæ lapfæftatu, ex cujus hypothesi S. Augult. contra Pelagianos pugnat, ignorantia, concupifcentia, & mors fint filiæ, & pœnæ peccati, caracterem tamen illum deformitatis non senti statu habuillent in illo statu, quem, secundum Ecclesiæ filiæ, doctrinam, possibilem asserimus; sed naturales defectus fuissent, ex hominis conditione confecuti, eo statu natuguod

Michaelie Baji propolitiones damnatæ.

Poffibilis

Janfenii Yprenus . crror.

Ignorantia & concupilcentia, in prææ pænæ peccati : in

L 4

## 168 Theol. Dog. & Moral, Lib. I.

ræ pufæ naturales defectus, fuiffent.

quod ex nihilo conditus effet, corpore conftans animali, fentiente, & ex contrariis qualitatibus compofito. Quamvis porro concupifcentia perduellis, quæ eft effectus peccati, & cum ei ad illicita confentitur, peccatorum mater multorum, malum fit quatenus legi mentis repugnat, quatenus vulnus eft ex originali peccato relictum ; & fub ea ratione a Deo effe non poffit : malum tamen non eft, quatenus naturæ fentientis appetitus eft, & propenfio ad privatum bonum fenfibile, quod rationi, & legi mentis neceffario, & per fe contrarium non effe, nemo cordatus non videt. Itaque in illo Natura pura, (ut vocant) poffibili ftatu, fuiffet homo cum concupiscentia, id eft, cum appetitu fentiente conditus; fed perduellis illa, & refractaria legi mentis non fuiffet, facileque cum auxilio Creatoris, tunc homini fecundum naturæ legem viventi non defuturo, potuisset intra fines rationis moderatricis imperio præscriptos contineri-

Duplex Potuisset etiam homo, in illo statu ad beatitudimor Dei nem pervenire, non quidem supernaturalem, quæ distinguen- Dei visio est; (propter hanc quippe conditus in illa

duplicis Amoris, naturalis nempe, quo Deus amatur ut Auctor naturæ; & gratuiti, quo Deus amatur ut Beatificator, vana est, & commentitia, & ad illudendum facris Litteris, & plurimis Veterum teltimoniis excogitata """.

#### . **S.** L.

### Fructus ex Hominis creatione colligendi.

VI. Ex his, quæ hucufque de hominis creatione dicta funt, nonnulla colligenda funt ad morum in- dum, ne formationem. Primo Deo nos ob creationis beneficium gratias immortales agere debere, cum nos bo- mus innitate sua omnipotenti produxerit e nihilo, infinitis grati. creaturis possibilibus in eo relictis, Secundo, quod nos ad imaginem, & fimilitudinem suam condiderit. Cavere proinde debemus, ne Creatori nostro simus ingrati, existentia, vita, ratione, libertate, corpore, animæque, & corporis facultatibus, in ejus offensam, & injuriam abutamur, cui totum debemus, quod fumus, Omnia propter nos condidit, nos propter ipfum, ut eum colamus, ipfique ferviamus. Cæteris itaque rebus creatis uti debemus, ex ejus munere, velut adminiculis, ut in ipfum tendamus; illo vero uno frui, qui finis ultimus noster est, summumque bonum nostrum, hoc nomine præ omnibus, & super omnia diligendum. "" Quid amas, ut Deum non ames? Ama, fi potes, aliquid, quod ille non fecit. Circumfpice universam creaturam, vide utrum alicubi cupiditatis visco tenearis, & a diligendo Creatore impediaris, nifi ea re, quam creavit iple, quem negligis. Quare autem amas ista, nisi quia pulchra sunt? Posfunt esse tam pulchra, quam ille, a quo facta sunt? Miraris hæc, quia illum non vides; fed per ea, quæ miraris, ama, quem non vides. Interroga creaturam; fi a fe ipfa eft, remone in illa: fi autem ab illo eft, non ob aliud perniciofa eft amatori, nifi quia præponitur Creatori, ". (Verba funt S. Aug. in Pfalm. ~9. ) Sed ne feipfum nimium amet homo, ne in fe hæreat,

Caven-Creatori

169

Creatura non præponenda Creatori.

Ls

c

## 170 Theol Dog. & Moral. Lib. I.

ne fibi nimium placeat, ne fuperbia elatus a Creatore fuo deficiat, ut defecit Adamus. "" Relicto enim Deo effe in femetipfo, hoc eft, fibi placere, non jam nihil effe eft, fed nihilo propinquare. Bonum elt enim furfum habere cor : non tamen ad fe ipfum, quod eft fuperbiæ; fed ad Dominum, quod eft obedientiæ, quæ nifi humilium non poteft effe. (*inquit S, Auguft.* lib. 14 de Civ. Dei, cap. 13.)

Uni Deo, non pravis cupiditatibus ferviendum.

Cavendum, ne, qui fumus conditi, ut dominemur omnibus animantibus, pravis cupiditatibus fervianus. ""Arbitrium voluntatis tunc vere liberum eft, cum vitiis, peccatifque non fervit. (*inquit S. August.* lib, 14. de Civit. Dei, cap. 11.) Superior Anima quam corpus; fuperior, quam Anima, Deus. Præftat aliquid inferiori, præftatur illi a Superiore... Serviat Domino fuo, ne conculcetur a fervo fuo. Participatione Dei fit beata; non participatione fanctæ Animæ fit beata infirma Anima , nec participatione Angeli fit beata fancta Anima : fed fi quærit beata effe infirma Anima, quærat unde beata fit fancta Anima. Non enim beatus efficeris ex Angelo tu; fed unde Angelus, inde

rum confervatione invocemus, ad ipfum devote confugiamus, cum Serpentis antiqui tentationibus pulfamur. Primus enim homo laplus eft, quia hæc officia non implevit; ut docet Gelasius I. Pontifex maximus libro contra Pelagianam Hærefim. ""Illa primæ conditionis integritas ( inquit ) dum ita de le fidit, tamquam eq, qui condiderat, non egeret, neç de perceptis agit gratias, quod nusquam feciste memoratur; nec de confervandis, quem fumpferat, pofeit auxilium; nec ad eum etiam pullato tentatoria accellu devota concurrit, & confugit, fuæque le credit inter prospera voluntati, facile fine præsidio Creatoris patuit deceptoris infidiis "". Ne vero de-. spondeamus animum, quamvis a felici illo statu exciderimus in Adamo, in quo ille conditus fuerat, infirmique fimus, & difficultatem boni agendi patiamur ; quia Ubi abundavit delictum, superabundavit 🕈 gratia. Tale quippe erat Adjutarium primi hominis, "" quod delereret, cum vellet, & in quo permaneret, fi vellet, non quo fieret, ut vellet. Hæc prima eft gratia, quæ data eft primo Adam; fed hac potentior eft in fecundo Adam. Prima eft enim, qua fit, ut habeat homo jultitiam, fi velit; fecunda ergo plus potelt, qua etiam fit, ut velit, & tantum velit, tantoque ardore diligat, ut carnis voluntatem contraria concupifcentem voluntate spiritus vincat. Hæc præstat, ut cum omnibus amoribus, terroribus, erroribusque fuis vineatur hie mundus "" (Verba funt S, dugustini lib. de Correptione, & Gratia, cap. 11. & 12. )

Hanc Gratiam a Deo cum humilitate, & fervore postulemus; Poenitentiam agamus pro peccatis, quæ propria commifimus voluntate, ficut egit Adamus pro delicto suo, quo se iplum, posterosque suos omnes mileros fecerat. Venice, adoremus, & providamus, Pfilm, 94. ploremus aute Dominum, qui fecit nos; quia tple el Dominus Deus noster : & nos populus pascue ejus, & oves manus ejus, "Adoremus Creatorem nostrum, & ante iplum procidamus: Non enim fecu , & deferit : Non enim curavit facere, or non curat culledire., Place-រ ៣ពុទ

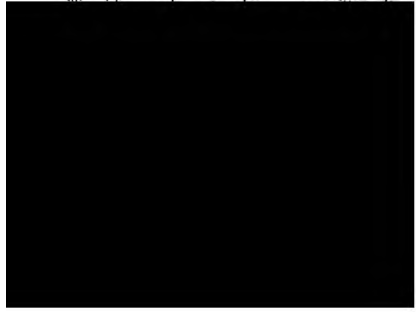
Rom. g. \$1.

Gratia medicinalis Salvatoris im. ploranda.

## 172 Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

rimi peccati pœna sudimur.

, mus ante Dominum, qui nos fecit : quia non plo-, ravimus , quando nos fecit, & tamen fecit. Non , enim homo, qui non erat, promeruit, ut effet. Qui " ergo fecit, antequam rogaretur, non deferit, cum , rogatur. Utique exaudit , quos fecit : utique non " potelt non curare , quos fecit. ( inquit S. August. Serm. 26. alias de Verbis' Apostoli 11.) Ipfa primi peccati pœna erudiamur, eamque convertamus in Pœnitentiæ facrificium. Quamquam enim justa vindicta fit peccati, quod corpus hominis imbecillum factum fit. & morti deftinatum. "" Plus tamen clementiæ Domini quam severitatis oftendit. Ita enim nobis suadetur a corporis voluptatibus ad æternam effentiam veritatis amore nostrum oportere converti. Et est justitiæ pulchritudo, cum benignitatis gratia concordans, ut quoniam bonorum inferiorum dulcedine decepti fumus, amaritudine poenarum erudiamur. Nam ita etiam noftra fupplicia divina Providentia moderata eft, ut & in hoc corpore tam corruptibili ad justitiam tendere liceret, & deposita omni superbia uni Deo vero collum fubdere, nihil de fe ipfo fidere,



itum corum, & deficient, & in pulverem fuum reverentur. Et fapientiæ I I. Quomodo autem poffet aliquid ermanere, nist the voluiss? aut quod a te vocatum non ffet, conservaretur ? Hinc Scriptura facta jugi Dei perationi omnia tribuit. Quare ab Apostolo dictum ft, cum Atheniensibus Deum annuntiaret, quem gnorabant, Actuum 17. Hic cali, & terra cum fit Dorinus, non in manufactis templis babitat, nec manibus umanis colitur indigens aliquo, cum ipfe det omibus vitam, & inspirationem, & omnia ; fecutque ex no omne genus hominum inhabitare super universam aciem terra : de finiens statuta mapora, & terminos ba-itationis corum , quarere Dente, si forte attrettent eum, ut inveniant, quamvis non fit longe ab unoquoque norum. In ipfo inim vivimus, & movemur, & fumus. It ad Heb. 1. Portans omnia verbo virtutis sua. Item d Colossenses 1. Omnia per ipsum ; & in ipso create unt : O ipse est ante omnes, O omnia in ipso constant. Juod Christus ipse in Evangelio difertis verbis docet. Matth. 6. Ne Soliciti sitis anima vestra, quid manduceis, neque corpoi vestro, quid induamini... Respicite volatilia cæli, quoniam non serunt, neque metunt, neque ongregant in horrea, & Pater vester cælestis pascit illa. Voune vos migis pluris estis illis ?... Considerate lilia gri, quomodo crescunt ; non laborant, neque nent. Dice utem vobis, quoniam nec Salomon in omni gloria fua oopertus est sicut unum ex istis. Si autem fænum agri, uod bodie eft, & cras in clibanum mittitur, Deus (ic velit, quanto magis vos, modice fidei ? Nolite ergo soliciti se, dicentes, quid manducabimus, aut quid bibemus, ut quo operiemur ? Hac enim omnia Gentes inwirunt. Scit enim Pater vester, quia bis omnibus ndigetis. Quæ probant, Deum generali providentia es omnes a se conditas, ac præcipue homines, & iner illos maxime fideles confervare, fovere, ac regere. It Matth. 10. Nonne duo passeres asse veneunt : & unus x illis non cadet super terram sine Patre vestro ? l'estri anem capilli capitis omnes numerati (unt. Nolite ergo timee; multis pafferibus meliores eftis vos. Verbum ergo. quod

## 174 Theol, Dog. & Moral. Lib. I.

Gen. I.

Joan. S.

quod dixit Deus: Germinet terra herbam virentem, & facientem semen, & lignum pomiferum faciens fructum juxta genus suum, cujus semen in semetipso sit super terram, non definit operati, & ad finem usque seculi operabitur. Unde Christus ait: Pater meus usque modo operatur, & ego operor. Providentissimam illam Dei de

rebus omnibus a fe conditis curam David mirifice in-Pfalm. 103. culcat: Omnia, inquit, a te expectant, ut des illis escam Pfalm. 99. in tempore. Dante te illis, colligent. Oculi omnium in te sperant, Domine, O tu das illis escam in tempore op-

Pfalm. 144. portuno. Et alibi : Qui operit cælum nubibus, & parat serræ pluviam. Qui producit in montibus fænum, & berbam servituti bominum. Qui dat jumentis escam opforum,

Pfalm. 146. O pulles corvorum invocantibus eum. Et rurfus : Scitote, quoniam Dominus ipfe est Deus : ipfe fact nos, O non ipst nos : populus ejus, O oves pascue ejus, Quæ omnia evidenter oftendunt, nos non nasci, vivere, ali aut operari casu, aut nostris tantum viribus, sen providentia; sed Deo dante, vivisicante, conservante, providente, regente.

Deus res Id confirmat S. August. lib. 4. de Genefi ad Littes

bus eum præbere suaviter disponendi, quo utique subtracto, si ab hac operatione cessaverit, eas continuo perituras "". Tum ex illis verbis Apostoli. In illo Ac. 17. 28. vivimus, mov. mur, & fumus, colligit, "" Ne uno quidem die cessare dis a poere regendi, quæ creavit, ne motus suos naturales, quibus aguntur, atque vegetantur, ut omnino naturæ sint, & in eo quod sunt, pro suo quæque genere maneant, illico amitterent, & esse aliquod omnino desinerent, fi eis subtraheretur motus ille Sapientiæ Dei, quo disponit omnia suaviter ""

Idem confirmat S. Joannes Damascenus lib. 2. Orthodoxæ Fidei. cap. 29. "" Providentia, inquit, eft rerum procuratio, qua Deus fungitur. Providentia eft voluntas Dei, per quam res omnes apte, congrueque gubernantur. Quod fi providentia nihil aliud eft quam Dei voluntas, omnia procul dubio, quæ providentia fiunt, recta ratione, pulcherrimèque, ac divinissime fieri necesse est, atque ita denique, ut meliore modo exiftere prorfus nequeant ; eumdem etenim & rerum procreatorem, & administratorem effe oportet. Neque enim convenit, alterum effe rerum architectum, alterum, qui his confulat, atque profpiciat. Sic quippe in imbecillitate uterque omnino verfaretur; ille nimirum efficiendi, hic procurandi. Quocirca Deus est, qui procreavit, & qui procurat. Atque, & procreans, & confervans, & procurans ipfius potentia, nihil aliud est, quam bona ipsius voluntas omnia enim, quæcunque voluit, Dominus fecit, nec. voluntati ejus, qui refistat, ullus est. Fieri omnia voluit, & facta funt. Vult mundum confiftere, atque confervari, & confiftit... Solus Deus natura bonus, ac fapiens est. Quatenus igitur bonus, providet ( neque enim bonus est, qui non providet. Nam & homines, & bruta proli luz naturali quodam affectu prospiciunt : & vituperatur, qui non prospicit ) quatenus autem fapiens, ea, quæ funt, optime procurate Ac proinde nobis faciendum eft, ut hæc attento animo confiderantes, omnia providentiz opera fuspicia.

## 176 Theol. Dog. & Moral, Lib. I.

mus, omnia laudemus, omnia citra ullam cenfuram comprobemus: quamlibet ea plerifque iniqua videantur, quod videlicet, nec Dei providentia cognofci, comprehendique poffit, & noftræ cogitationes, & actiones, & futura ipfi foli nota, atque comperta fint "".

 "Non folum autem Deus univerfa, quæ funt, Pro-"videntia fua tuetur, atque administrat, inquit Concilii Tridentini Catechifmus, "" Verum etiam, quæ moventur, & agunt aliquid, intima virtute ad motum, atque actionem ita impellit, ut quamvis fecundarum causarum efficientiam non impediat, præveniat tamen, cum ejus occultistima vis ad singula pertineat, & quemadmodum Sapiens est testatus, Attingat a fine usque ad finem fortiter, & disponat omnia suaviter " "

Quæ Catechismi doctrina S. August. consonat Libro de Gratia, & libero Arbitrio, cap. 20. "" Scriptura divina, inquit, si diligenter inspicietur, ostendit non solum bonas hominum voluntates, quas ipse facit ex malis, & a se factas bonas in actus bonos, &

Deus agentia omnia ad motum atque actionem præveniendo impellit.

### S. LIL

### Providentia Divina argumenta.

II. Divinam in res omnes Providentiam demonftrant primo coelectium orbium, ac fiderum in conficiendis motibus varietas admirabiliter æqualis j diurnæ, & annuæ folis converfiones; dierum, ac noctium, & anniverfariorum tempeltatum constantes vicifitudines. Secundo rerum contrariarum, & mutabilium in mutua conflictione confervatio. Tertio ftirpium. & animantium rata, & perpetua propagatio. Quarto. brutorum animantium inftinctus, folertia, & induftria in vita tuenda, in procurando pabulo, in quærendis, aut fabricandis latibulis, ac nidis, in evitandis periculis, in perfequendis, & captandis aliis. Quinto, vita, & gelta fanctorum hominum, præfertim Martytum. Sexto, varia vitæ communis exempla, & experientiæ quotidianorum eventuum. Nam multa. quæ temere primum, ac fortuito facta videbantur. tam opportune ad aliarum terum occafionem incidunt, quas maxime cupiebamus, vel quæ publice, aut privatim commodæ funt ; ut non cafu accidiffe, cum evenerint ; fed superiore aliqua ratione moderante ordinatim dispositæ videantur. De his argumentis legi possunt Theod. Orationibus decem de Provid. Nemesius christianus Philos. lib. de Natura hominis, S. Joan. Chryf. in lib. de Provid. S. Ambrof. lib. 5. & 6. Hexameron. Salvianus, in lib. de Gubernatione Dei; & Lud. Granatensis eruditus, piusque Catechif.

Non fumma tantum, & præstantissima divina Providentia curat, sed etiaminfima quæque, & abjecta; curat om non folum universum, sed fingulatim; quamvis pes nia; sed culiarem illam curam , paternamque benevolentiam, non aquaquam exhibet homini, brutis non exhibeat, five, Eamdem irrationabilium , quam rationabilium provi= dentiam non babeat i ut loquitur S. Hieronymus in cap. 1. Habacuc. Homo enim præcipua divini ingenii cura,

Providentia divina

Ter. Ille de Ref. GRIDİR

Tom. I.

M

S. LIIL

## Theol. Dog. & Moral, Lib. I. S. LIII.

178

### Mala divine Providentia non repugnant, neque ipsa peccata.

III. Divinæ vero Providentiæ non repugnant, quæ in mundo conspiciuntur, mala. Nam quod spectat ea; quæ naturæ, vel pœnæ mala dicuntur, qualia funt quotidiana hujus vitæ incommoda, & quæ corporibus cladem, ac perniciem afferunt, aut ad peccatores puniendos ordinantur, ea magnas utilitates habent, & divinam Providentiam mirum in modum commendant. Ut enim præclare fcribit S. Paulin. Epift. 38. "" Omnia Dei facta pulcherrima funt ; & non eft malum, quod bonum habet Auctorem : qui cuncta per mundum noftris ufibus præparavit, & noftris utilitatibus agit! & ita iftius univerfitatis opus condidit, ut alia ad ferviendum, alia ad exercendum, alia ad dominandum creaverit. Itaque corporeis, animalibulque naturis homines ratione dominamur. Sed ne ipla poteltatis no. ftræ licentia refolvamur, utiliter exercemur adverfis, aut spiritibus doemonum, aut difficultatibus negotiorum, aut ipforum fæpe elementorum motibus,

" dicinz. Nulla caufa fuit veniendi Christo Domino . nifi peccatores falvos facere. Non veni, inquit, vocare justos, sed peccatores. Venit Filius hominis querere, & falvum facere, quod perierat. Si homo non periisset, Filius hominis non venisset. Perierat homo, venit Deus homo, & inventus est homo. Si " homo ad imaginem, & fimilitudinem Dei factus in h fuz naturz honore mansisset, nec diaboli fraude de-, ceptus, a lege fibi posita per concupilcentiam den viaffet, Creator mundi creatura non fieret. Ex An-, gelorum malorum ruina, hominum exaltatio in cop rum locum ordinante Deo proviía eft, ut S. Angust. explicat Enchiridii cap. 29. ", Placuit itaque ( inquit ) 9. Aug. lib. universitatis Creatori atque Moderatori Deo, ut, quo. de Genel. niam non tota multitudo Angelorum Deum deferen- ad Lit. Im-do perierat, ea, ouz perierat in perpetus perdition perf. e. s. do perierat, ea, quæ perierat, in perpetua perditione temaneret : quæ autem cum Deo,illa deferente, perstiterat, de fua certiffime cognita femper futura felicitate gauderet : alia vero creatura rationalis , quæ in homini= bus erat, quoniam peccatis atque fuppliciis,& originalibus & propriis tota perierat, ex ejus parte reparato quod Angelicæ Societati ruina illa diabolica minuerat. fuppleretur. Hoc enim Sanctis promifium eft, quod erunt æquales Angelis Dei

Quemadmodum ergo in cantando interpolitiones filentii certis, moderatisque intervallis, quamvis vocum privationes fint, bene tamen ordinantur ab iis. qui cantare sciunt, & suavitati cantus aliquid conferunt ; & umbræ in picturis eminentiora quæque diftina gunnt; ac non specie, sed ordine placent; sic in rerum universitate mala bonis permixta, a Deoque ora dinata, ipfius mundi pulchritudinem, fummamque Dei Sapientiam, & Providentiam commendanti mi Neque enim Deus omnipotens, cum summe bortus fit, ullo modo fineret mali aliquid effe in operibus fuis. nili ulque adeo ellet omnipotens, & bonus, ut beng faceret & de malo no (inquit S. Augustinus Enchiridii cap. 11.) " Non ideo igitur, quia videntur per-» verfæres humanæ, videatur nobis non effe guber-M 2 - natio

1.462 10/

### Theol, Dog. & Moral. Lib. I.

, nationem rerum humanarum. Omnes enim hosti-" nes in locis fuis ordinantur ; fed unicuique vide-, tur, quia ordinem non habent. Tu tantum vide, , quid velis effe; nam quomodo volueris effe, novit "Artifex, ubi te ponat. Pictorem attende. Ponun-, tur ante illum varii colores , & novit ubi ponat a quemque colorem. Certe peccator niger color elle "voluit ideo nefcit ordo Artificis, ubi eum ponat? , Quanta ordinat de nigro colore, quanta ornamen-, ta facit pictor ? Tu vide, quid velis effe : non cures, y ubi te ordinet, qui non novit errare, fcit, ubi te ponat. Sic enim per leges iftas mundi videmus hoc " fieri. Effractor effe voluit nefcio quis : novit lex ju-, dicis, ubi illum ponat, ordinat illum optime. Ille , quidem male vixit, fed non male ordinavit lex. Ex " effractore erit \* metallicus : de opere metallici quan-"ta opera conftruuntur ? Illius poena damnati, ornavel ad fe- " menta funt civitatis. Sic ergo Deus novit, ubi te canda mar- " ponat. Noli putare, quia turbas confilium Dei, fi perversus effe volueris. Qui creare te noverat, or-" dinare te non novit ? Bonum eft tibi, ut illuc coneris, ut bono loco ponaris. Quid dictum eft de Inda ab Analtala ? Abile in la

\* Id eft , ad metalla damnatus . mora,

iniquos, pacem peccatorum videns, &c. Nam rationes fuas habet divina Providentia, gravissimas quidem, æquissimas, ac penitus adorandas, ob quas viros bonos, ac fanctos plerumque rebus adversis jactari patitur: vel ut corum variis exercita cafibus, ac probata virtus, illustrior existat; ut in Job, Tobia, alisque contigit; yel ut ingens aliquod commodum inde oriatur : quemadmodum nefarium Judæorum facinus ideo permifit, nt ex eo Christi mors, & totius humani generis falus, ac vita fequeretur : vel ut privatim illis iplis, qui adverla tolerant, falutaris fit perpeffio. Sic neficium. enim Apostolus, ne tot bonorum successions infor lesceret, a stimulo carnis, Angelo Satanæ vexatus est. Denique variis calamitatibus boni jactantur, ut peccatorum maculas quotidianas eluant, ut a mundi, qui adeo amarus eft, præsentisque vitæ amore abstracti, Deo magis adhæreant, & ad æternam patriam ferventius fuspirent, ut momentaneum hoc, & leve tribulationis. æternum gloriæ pondus in eis operetur. Improborum autem pœna eft, quæ felicitas existima- Prosperitas tur. Prosperis rebus superbiunt magis, Deique ob- impiorum liti, in peccatis obdureicunt, propter quæ suppliciis supplicium. æternis destinantur. Ducunt in bonis dies suos, & in Job. 21. puncto ad inferna descendunt.,, Quia in diem perditionis servatur malus, & ad diem furoris adducetur. Con- Jer. 12, gregat cos Deus quasi gregem ad vittimam, & Santtificat eos in die occisionis, Tandem, Oculi Domini super ti- Pfalm. 32. mentes cum, ut cruat a morte animas corum, & alat cos in fame,.. Oculi Domini super Justos, & aures ejus in Plalm. 33. preces corum : vultus autem Domini juper facientes mala, nt perdat de terra memoriam eorum, .. Quoniam Dominus amat judicium, & non derelinquet sanctos suos 1 in aternum conservabuntur ; injusti punientur , & semen impiorum peribit, Justi antem hereditabunt terram, O inbabitabunt in faculum faculi fuper eam, ., Dominus au, **tem non derelinquet cum in ma**nibus (jus, nec damnabit eum, cum judicabitur illi. Exspecta Dominum, & custodi vias ejus : & exaltabit te , ut hereditate capias ter. ram : cum perieriut peccatores, videbis, Vidi impium M 2 Super-

Juftorum **adverfitas** & tribulatio Dei ba-

181

Pfalm. 36.

## 182 Theol. Dog. & Moral, Lib. I.

fuperexultatum, & elevatum ficut cedros Libani, Et transfori, & esse non erat; & quasiroi cum, & woness inventus locus ejus... Salut autem Justorum a Domino; & Protector eorum in tempore tribulationis. Et adjuvabit eos Dominus, & liberabit eos : & erues eos a pectatoribus, & falvabit eos, quia speraverunt in co.

Argumentum iftud præclare tractat S. Asgaft, Libro 1. de Civitate Dei, cap. S. m. Placuit, inquit, divinæ Providentiæ præparare impofterum bona Jultis, quibus non fruentur injufti, & mala impiis, quibus non excruciabuntur boni. Ifta vero temporalia bona, & mala utrifque voluit effe communia : ut nec bona cupidius appetantur, quæ mali quoque habere cernuntur; nec mala turpiter evitentur, quibus & boni pleromque afficinntur. Intereft autem plurimum, qualis fit ulus vel earum rerum, quæ profperæ, vel earum, quæ dicuntur adverfæ, Nam bonus temporalibus nec bonis extollitur, nec malis frangitur : malus autem, ideo hujufcemodi infelicitate punitur, qua felicitate corrumpitur. Oftendit tamen Deus, fæpe etiam in his tribuendis evidentius operationem fuam. Nam Et Cap. 9 Bonos cum malis pariter flagellari ait, ut id ipfis valeat ad profectum. Primo, quia ipfa peccata confiderantes, quibus indignatus Deus publicas calamitates immittit, quanvis longe abfint a facinorofis. flagitiofis, atque impiis, tamen non ulque adeo fe a delictis reputant alienos, ut nec temporalia pro eis mala perpeti se judicent dignos. Secundo, quia malos docere, admonere, aliquando etiam objurgare, & corripere negligunt: vel cum eos timent offendere, vel cum inimicitias devitant, ne impediant, & noceant in iftis temporalibus rebus, five quas adipifci adhuc appetit cupiditas, five quas amittere formidat infirmitas. "" Jure igitur istam vitam, quando divinitus affliguntur, cum eis amaram fentiunt, cujus amando dulcedinem peccantibus eis amari elle noluerunt "". Tertio habent aliam causam boni, quare temporalibus affligantur malis, qualem habuit ]ob : Ut fibi ipfe humanus animus fit probatus, & cognitus, quanta virtute pietatis gratis Deum diligat.

Denique res adverse Dei beneficia sunt. ""Quid ergo non misericorditer præstatur hominibus a Domino Deo, a quo etiam tribulatio beneficium est. Nam res prospera donum est consolantis, res autem adversa donum est admonentis Dei ""(inquit S, Angust, Epist. 210. alias 87.)

Legatur ejusdem sancti Doctoris Enarratio in Psalm. 36. Sermone 3. Item Enarratio in Psalmum 136. ad illum versum: Super flumina Babylonis illic scidimus, & flevimus, dum recordaremur tui Sion. Legatur & S. Ambrosius Libro 1. de officiis, cap. 12. 15 & 16. Item S. Gregorius Libro 18: Moralium, cap. 13. & Libro 21.

M 4

Cap.

#### Theol. Dog. & Moral. Lib. I. 184

cap. 4. Ex quibus locis multa ad morum informationem colligi pollunt, ut doceantur Chriftiani, quo animo in rebus prosperis, & adversis elle debeant. Ne igitur adversus divinam providentiam obmurmu-

T. Cor. 10.

15i. 16.

er. 17.

res, Sicut quidam murmuraverunt, & perierunt ab exterminatore. Ne innitaris Super baculum arundineum confractum, cui si innixus fuerit bomo, intrabit in manum ejus, & perforabit eam. Nam malediffus boma, qui confidit in bomine , & ponit carnem brachium fuum , O a Domino recedit cor ejus... Benedictus vir , qui cone fidit in Domino, & erit Dominus fiducia ejus. Quamobrem Jacta in Dominum curam tuam , & ipfe te enurriet : non dabit in aternum fluttuationem jufto. Ad Plain, 54. Chrifti mandatum attende : Nolite foliciti effe , dicen-Maille 6. tes : Quid manducabimus, aut quid bibemus, aut quo operiemur ? Hac enim omnia gentes inquirunt ... Querite ergo primum Regnum Dei , & Juftitiam ejus: O Fiducia in bac omnia adjicientur vobis. Summa in Patris nostri

divina pro- cœleftis providentia animatus fiducia, omnes vitæ tuæ videntia, eventus, teque iplum illius dispositioni comittas, di-Pfalm. 10. cens: Ego auteminte speravi Domine : dixi , Deus meus

T

exultantes. Si exprabramini in nomine Cbriffi, beati erizis : quoniam, quod est banoris, glaria, & virtutis Dei, & qui est ejus Spiritus, super vos regulescit, Nemo antems vestrum patiatur ut bomicida, aut fur, aut maledicus, aut alienorum appetitor. Si autom, ut Christianus, non ernbescat ; glorificet antem Deum in ifto nomine ... Itague 🗢 bi , qui patiuntur secundum voluntatem Dei , fideli Creatori commendent animas suas in benefactis. Profitea- 1960 he mur denique nos a divina Providenția pendere totos quendi mos în omnibus eventibus, vulgari etiam loquendi modo; dum eft Christianus ille sit, fati, fortunæque profanum no- nos a divimen longe sit ab ore nostro, Jacobi Apostoli salubre na provimonitum lectemur ; Ecce nunc, qui dicitis : Hodie , aut tos pende crasting ibimus in illam civitatem, & faciemus ibi quidem re. appun, & mercabimur, & lucrum facienus ; qui igno- lacob. ratis, quid erit in crastino, Que est enim vita vestre? Vapor est ad modicum patens, & deinceps exterminabitur. Pro ev ut dicatis ! Si Dominus voluerit . & fi vixerimus, facicnius boc, ant illud,

Jacta in Domino curam tuam, & spera in eum, & iple faciet. Quid tibi curaturus es ? guid tibi provilurus? "" Habeat tui curam, qui fecit te. Qui babuit curam tui antequam effes, quomodo non habebit curam, cum jam hoc es, quod voluit, ut elles ? jam enim fidelis es, jam ambulas in via juititiæ. Cu**ram tui n**on habebit , qui facit Solem fuum oriri fup**er** bonos, & malos, & pluit luper justos, & injustos? te jam jultum ex fide viventem negliget, deferet, dimittet? immo vero & hic foyet, & hic adjuvat, & hic necellaria fubministrat, & noxia refecat, Dando confolatur, ut permaneas, auferendo corripit, ne pereas, Dominus curam habet tui, securus esto, lle portat, qui te fecit ; ab artificis tui manu noli cadere ; fi cecideris a manu artificis, frangeris. Ut autem permaneas in manu artificis, bona voluntas facit. Dic, Deus meus, volui; & portabit ipse, & tenebit ipse, Jacta te in illum, noli putare inane effe, ut quali præcipiteris, Nuíquam tibi deelt : tu illi noli deelle, tu tibi noli deeffe. Dominus folicitus est mei ...... (Verba funt S. Aug. Enarratione in Pl. 39, n. 27.) Ms S.

### Theol. Dog. & Moral, Lib. L.

### S. L. V.

### Peculiari quadam, ac pracipua Providentia Deus electos suos regit.

### Quid de Pradeftinatione fentiendum.

Quid fit I. C um Prædestinationis fit Prascientia, & prapara-rædesti. Liv beneficiorum Dei, quibus certissime liberantur, pradelb. natio. quicumque liberantur, ut fantfus Augustinus definit Libro de Dono Perfeverantia, cap 14. feriem illam beneficiorum, in quibus & vita æterna, five gloria, ut omnium præftantiflimum , cæterorumque finis continetur, certiffime confert Deus iis, Qui fecundum pro-Lon. 8. pofitum vocati funt Santti , & Preordinati funt ad vitam Act, 11. aternam, prout ordinavit ante mundi constitutionem, Rom, 8. & ex omni æternitate. Nam Quos prastivit, O pra-

destinavit conformes fieri imagini Filii fui , ut fit ipfe primogenitus in multis fratribus. Quos autem pradeflinavit, bos & vocavit : & quos vocavit , bos & justificavit : quos autem justificavit, illos & glorificavit. His omnia cuope-

lad vite

Prædefti- rantur in bonum , ordinante , ac regente Deo. Illis fola

186

natio non Dei milerentie voluntate non folum aratia

pplicium non incurrit; fed de divinæ gratiæ lar, tate : sola enim gratia redemptos discernit a pertis, quos in unam perditionis mallam concreverat ab rigine ducta caufa comunis. ( inquit S. Aug. in Ench. S. Aug. lib, , 98. & 99. ) Ex futuris vero operibus electos allere, 2. ad Bo, Semipelagianus error est, & Apostolo repugnat, qui Cap. 7. n dicere posset : Non ex præsentibus, sed ex futu- Idem Epift. operibus; id tamen non ait, fed absolute: Non ex 186. alias rsbus, ut gratiam commendaret. Hæc elettio est, qua 196. invenit eligendos, sed facit. De qua Apostolus ad iesios I, scribit: Benedictus Deus, & Pater Domini ri Jesu Christi, qui benedixit nos in omni benedittio. pirituali in calestibus in Christo, sicus elegis nos in ipso r mundi constitutionem, ut essemus santti, & immaui in conspettu ejus in charitate. Qui predestinavis in adoptione filiorum per Jesum Christum in ipsum , undum propositum voluntatis sue , in laudem glorie tia fua, Non ergo, quia futuri eramus Sancti, fed S. Aug. lih. cie jue, Non ergo, quia tuturi cramus saiser, ses de Præd. Memus : Ideo quippe tales cramus futuri, quia elegis de Præd. , pradestinans, ut tales per gratiam ejus essemus. Hæc Stio eft, de qua Christus ait, Joannis 15, Non vos elegistis, sea ego elegi vos, ut catis, & fructum affiis, & fructus vester maneat. Elegit Fideles, sed ut t, non quia jam erant. Hinc Apostolus Jacobus Jacob. 4. : Nonne Deus elegit pauperes in hoc mundo, divites in , & beredes Regni, quod promisit Deus diligentibus " Eligendo ergo facit divites in fide, ficut hereles Regni. Recte quippe in eis hoc eligere dicitur. juod ut in eis faciat, eos elegit. ( inquit S. Angust. . de Prædestinatione santforum, cap. 17.)

Gratuitæ Prædestinationis exemplum illustrein san- Rom. s. fanctorum Jefu Chritto habemus: Qui predefina- predeftinaest Filius Dei in virtute secundum Spiritum fanti- tionis exitionis, ut ait Apostolus. Atque ex co probat S. emplum in guff, fanctorum prædestinationem, & electionem Christo. undum propolitum, non in eorum merita, led in deft. fint. am Dei milericordiam elle refundendam. "" Elt enp. 15. am præclariffimum lumen Prædeftinationis & Gra-;, iple Salvator, ipfe Mediator Dei & hominum ho-

bit a

## 188 Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

mo Chriftus Jefus : qui ut hoc effet, quibus tandem fuis, vel operum, vel fidei præcedentibus meritis natura humana, quæ in illo eft, comparavit ? Refpondeatur quæfo : Ille homo ut a Verbo Patri coæterno in unitatem Perfonæ alfumptus, Filius Dei unigenitus effet, unde hoc meruit? quod ejus bonum qualecumque præceffit ? Quid egit ante, quid credidit, quid petivit, ut ad hanc ineffabilem excellentiam perveniret? Er infra : Sicut ergo prædeftinatus eft ille Unus, ut caput noftrum effet : ita multi prædeftinati fumus, ut membra ejus effemus. Humana hic merita conticescant, quæ perierunt per Adam ; & regnet , quæ regnat Dei gratia per Jefum Chriftum Dominum noftrum, unicum Dei Filium, unicum Dominum, Quisquis in Capite nostro præcedentia merita fingularis illius generationis invenerit, ipfe in nobis membris ejus præcedentia merita multiplicatæ regenerationis inquirat. Neque enim retributa eft Chrifto illa generatio, fed tributa, ut alienus ab omni obligatione peccati de Spiritu & Virgine nasceretur. Sic & nobis, ut ex aqua & Spiritu renafceremur, non retributum est pro aliquo merito, fed

hoc præssivit, quod futurum erat, non quod futurum non erat, hoc est, quod mortem immaturamerat ei præssivurus, ut tentationum subtraberetur incendium, non quod peccaturus esset, qui mansurus in tentatione non esset; ut loquitur sanstus Augustinus. Neque etiam ob parentum merita secennutus parvuli a massa damnationis, cum sæpe Dei judicio occulto, sed tamen justo, non baptizentur, qui ex parentibus justis nati sunt; & baptisni gratiam non raro consequantur, qui ab insidelibus, & impiss geniti. Idem probat exemplum adultorum plurimorum, qui ut S. Prosper observat carmine de Ingratis.

Per finpra, per cades vitam duxere nefandam, Et tamen incumbente obitu, jam limine in ipfo Extremi status, miserantem noste remota Cognovere Deum, purgatorisque lavacri Munere percepto, mutarunt tartara culo. Qua merita bic numeras ? si pracedentia cernas, Impia; si quaras posibabita, nulla fuerunt.

Į

Ex duobus igitur parvulis peccato originali pariter obstrictis, cur iste assume as a sume as

Prædestinationis itaque mysterium humili fide credamus, non curiosa, & superba ratione scrutemur. Quid abyssum judiciorum Dei penetrare frustra nitimur, Apostolo exclamante : O altitudo divitiarum sa- Rom. 11. 332 pientia, & scientia Dei ! quam incomprebensibilia sunt judicia ejus, & investigabiles via ejus. S. August. di- Ep. 194. ad cente : Scrutetur, qui potest, judiciorum Dei tam ma. Sixtum, gnum profundum, verumtamen saveas pracipisium.

1. Joan, 2. 19.

189

S. LVL

### Theol, Dog. & Moral. Lib. I.

### S. LVI.

### Æterna Elefio sine meritis, Salus ex meritis,

II. Verum, qui Sanctos elegit ab æterno fine meritis, dat illis unde coronentur ex meritis. Adultos enim ablque bonis operibus non falvari, & hæc vitam æternam mereri, dogma Fidei eft. Quamobrem Chriftus in supremo judicio electos suos in Regni æterni posseffionem mittens ait ; Venite, Beneditti Patrismei , poffidete paratum vobis Regnum a constitutione Mundi, Esu. rivi enim, & dedifti mibi manducare, &c. Et Apostolus gloriam æternam vocat coronam jultitiæ, meritis repolitam : Bonum certamen certavi , curfum confummavi , Vitz zter- fidem jervavis In reliquo reposita est mibi corona justitia , quam reddet mibi Dominus in illa die juftus Judex. Id confirmatur ex comparationibus, quas instituis Apostolus vitæ æternæ cum bravio, & cum deposito. Sicut enim in fizdio currentibus, & in agond contendentibus, corona corruptibilis datur, ut curlus, victoriæque præmium i ita currentibus in via mandatorum Dei. & contra falutis hoftes dimicantibus incorrupta corona tribuitur, ut præmium victoriz : hoc tamen cum discrimine, quod Agono-- thetes homo currendi, vincendique vires, & curfum iplum, atque victoriam currentibus, & pugilibus non donat; utrumque vero dat electis fuis Agonothetes Deus : Quia Non volentis, neque currentis, jed miseren-

Matth. 25.

2. Tim. 4. the cum bravio, & cum depofito comparatio ab Apostolo i ofitute.

Romi. 9.

1, Cor. 15. tis est Dei: Et, Dedit nobis victoriam per Dominum noftrum Jesum Christum. Hæc autem comparatio habetur 1. ad Corinthios 9. Nefcitis, inquit, quod ii, qui in stadio currunt, omnes quidem currunt, sed unus accipit bravium ? Sic currite, ut comprehendatis. Omnis autem, qui in agone contendit, ab omnibus se abstinet : & illi quidem, ut corruptibilem coronam accipiant, nos autem incorruptam. Idem probat comparatio depositi , quod ex justitia redditur ei, qui ipsum credidit fidei alterius. Scio, cui credidi, (inquit Apostolus 2. Thimoth. 1.) or certus sum, quia potens est depositum meum servare in illum diem. Itaque bona opera, & passiones, quas pro Chri-

isti nomine, ac gloria perferimus, apud Deum onuntur, qui in novissimo die pro his præm æternum retribuet.

pla tamen merita, & gratiz, quibus comparantur, rratuita Dei prædestinatione velut ex sonte deriur. Unde Apostolus ad Romanos scribens ait: endium peccati mors eft ; Gratia autem Dei vita aterna Rom. & bristo Jesu Domino nostro. Cum dixisset, Stipendium ati mors, cur non addidit, stipendium justitiæ vita dicatur ma; fiquidem merito justitiæ tanquam stipendium stipendium litur : unde etiam merces plurimis fanctarum Scri- juftitiz, firarum locis appellatur ? Refpondet S. Aug. Epift. dicitur file alias 104. ad Sixtum, Apostolum eo loquendi pendium lo ulum non elle, fed vitam æternam Dei gratiam pescatiaffe, ut elationem reprimeret. ""Audíto, in-, quod stipendium peccati sit mors, quid te dinis extollere, & contrariam morti vitam æternam quam debitum stipendium flagitare? Cui debetut æterna, vera justitia est. Si autem vera justitia est 🖌 e non est desurfum est descendens a Patre lumi-1. Ut haberes eam, fi tamen habes eam, profecto pifti : Quid enim habes, quod non accepifti? apropter, o homo, fi accepturus es vitam æter-1, justitiæ quidem stipendium est, sed tibi gratin , cui gratia est & ipla justitia. Tibi enim tamquam ita redderetur, si ex te tibi esset justitia, cui debo-

Nune vero de plenitudine eius accepimus non fogratiam, qua nunc juste in laboribus usque in finem mus, fed etiam gratiam pro hac gratia, ut in ree postea fine fine vivamus. Hoc nihil salubrins fi- ftra Dei credit , quia nihil verius intellectus invenit. Igitur nera d Deus coronat merita nostra, nihil alind coronat im munera sua me Et, ut ait Auctor librorum de atione Gentium, inter Opera S. Prosp. cap. 11. Daunicuique fine merito, unde tendat ad meritum: datur ante ullum laborem, unde quisque merce-1 accipiat fecundum laborem 22. Quamobrem pheta ait, Pro nibilo, Domine, Sal vos facies illos R, gratis data gratia tua, (inquit, S. Aug.) Quid epipel

Cur vict æterna nom cut mors

Vita *ätte*ra na , gracis pro gratia. Merita nor funt me-

Pfalm, 95;

## 192 Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

Aug. Ehat. in Ilum. Pfal. Sphef, 2.

Plalm. 50. . Cor. 5\*

enim "" Ille Latro attulerat ad Crucem? De carcere in judicium, de judicio in lignum, de ligno in Paradifum. Credidit, propter quod locutus eft. Sed & iplam fidem quis donavit, nifi qui juxta pependit ",? Hinc etiam Apostolus ait : Creati in Christo Jefa in operibus bonis, que preparavit Deus, ut in illis ambulemus. Ut fignificet, Deum bona opera in nobis operari nullis nottris meritis præcedentibus, ficut mundum produxit ex nihilo, id elt, nulla præexistente materia. Quærit S. August. cur Apoltolus præmiferit, Non ex operibus, ut ne quis glorietur, Sed audi, inquit, & intellige : ,, Non ex operibus diction , tamquam tuis ex teiplo tibi exiftentibus , fed tanquam his, in quibus te Deus finxit, id eft formavit, & creavit ; non ea creatione , qua homines facti fumus, fed ea, de qua ille dicebat, qui utique jam honio erat : Cor mundum crea in me Deus t Et de qua dicit Apostolus, Si qua igitur in Christo nova creatura, vetera transierunt, ecce facta sunt omnia nova, omnia autem ex Deo. Fingimur ergo, id eft formamut, & creamur in operibus bonis, quæ non præparavimus nos, fed prænaravit Dens, ut in illis amhulemus,

, sed quas præparavit, has præparat. Quas pra. Mansiones vit prædestinando, præparat operando. Jam ergo in d in pradestinatione. Unde Christus ait : Si quomi- Christus lixiffem vobis, quia vado parare vobis locum : id eft, electis fuis eftinabo. Jam enim ibi funt mansiones illæ, & non præparavit pus aliquam fic præparare. Sed quia Nondum funt nando, & eratione , fubdit : Et si abjero , & praparavero vobis praparat n, iterum venio, & accipiam vos ad meipfum... ctiamnum t autem quodammodo manfiones, manfionibus operando. ndo mansores. Hæc autem præparatio fit per mé-; fed merita fine meriti prorfus ullius intuitu data , & prædestinata; cum gratiæ, misericordiæque næ dona fint : atque ita per merita Deus non præt ad gloriam; fed nulla meritorum habita ratioos prædeftinavit ad gratiam; non tantum ad tem• lem, qua effemus Sancti, fed æternam, qua effe-Beati. Gratia enim Dei vita aterna ; Quam Deus ndens meritis, dat Gratiam pro gratia. Hinc S. uft. Tractatu 68. in Joannem, mox prolata Chriomini verba explicare pergens, ait: ""Sed quid quod, ut præpararet, abiit, cum profecto nos ippræpararet, quod non faciet, fi reliquerit? Aga, Domine, ut pollum : **nimirum illud lignifi**quia, ut parentur istæ mansiones, vivere debet is ex fide. Qui enim a Domino peregrinatur, habet ex fide vivere, quia per hanc ad fpeciem emplandam paratur. Beati enim mundo.corde, Matth. fi sam ipsi Deum videbunt. Et, Fide mundat corda co- Actor. 15.

Fides autem, qua eorum, qui Deum visuri sunt, a mundantur, quod non videt, credit : nam fi 1, non eft fides; credenti colligitur meritum, via i reddetur præmium. Eat ergo Dominus, & paocum, eat, ne videatur, lateat, ut credatur. c enim locus paratur, fi ex fide vivatur. Crediesideretur, ut desideratus habeatur: desiderium tionis, præparatio eft manfionis. Ita, Domine, quod paras : nos enim tibi paras, & te nobis paquoniam locum paras, & tibi in nobis, & in te s. Tu autem dixisti, Manete in me, & ego in Joan. 19i N )m. L. vobisı

domo Joan, \$4.

### 194 Theol Dog. & Moral, Lib. I.

vobis. Quantum quifque fuerit particeps tui, alius minus, aitus amplius, hæc erit diverfitas præmiorum pro diverfitate meritorum; hæc erit multitudo manfionum, pro difparilitate manforum; fed tamen omnium in æternitate vivorum, & fine fide Beatorum- Quid eft, quod vadis? Quid eft, quod venis? Si bene te intelligo, nec unde vadis, nec unde venis, recedis; vadis latendo, venis apparendo: fed nifi manes regendo, ut proficiamus bene vivendo, quomodo parabitar locus, ubi pollimus manere perfruendo nn?

Eccleliæ fidem, ac doctrinam de gratuita electorum prædeftinatione explicat Adrianus I. in Epittolis ad Egilam. & ad Epifcopos Hilpaniæ. ""Opera inquit mifericordiæ, ac juftitiæ fuæ præparavit Deus in æternitate incommutabilitatis fuæ, & ficut futurorum operum fuorum nunquam fuit ignarus, fic in eorumdem operum præparatione nunquam improvidus. Præparavit ergo juftificandis hominibus merita; præparavit eifdem glorificandis & præmia; malis vero non præparavit voluntates malas, aut opera mala; fed præparavit eis jufta, & æterna fupplicia. Hæc eft æterna prædeftinatio futurorum operum Dei, quam

O non rapiet eas quisquam de manu mea... Et nemo poteft rapere de mann Patris mei. "Quicunque enim ab " originali damnatione, seu perditionis massa, quæ "facta eft per primum Adam, ilta divinæ gratiæ lar-"gitate difereti funt, non est dubium, quod & pros curatur eis audiendum Evangelium ; & cum au-, diunt, credunt; & in fide, quæ per dilectionem » operatur, uíque in finem perfeverant; & fi quando " exorbitant, correpti emendantur, & quidam eo-"rum, etli ab hominibus non corripiantur, in viam, n quam reliquerant, redeunt; & nonnulli accepta "gratia, in qualibet ætate, periculis hujus vitæ morh tis celeritate subtrahuntur. Hæc enim omnia opera-, tur in eis, qui vafa mifericordize operatus est eos. p qui & elegit eos in Filio fuo, ante constitutionem " mundi per electionem gratiz. Talibus Deus diligen-" tibus eum, omnia cooperatur in bonum; ulque adeo " prorfus omnia, ut, etiam fi qui eorum deviant, & " exorbitant, etiam hoc ipsum eis faciat proficere in "bonum, quia humiliores redeunt, atque doctiores. Horum si quisquam perit, fallitur Deus: sed nemo eorum perit, quia non fallitur Deus, Horum si quisquam perit. vitio bumano vincitur Deus: sed nemo corum perit, quia nulla re vincitur Deus, (inquit S. Aug. lib. de Correptione, & Gratia, cap. 7. & 9.)

Sed quamvis eorum, qui prædeltinati funt in regnum Dei, ita certus fit numerus, ut nec addatur eis quilquam, nec minuatur ex eis : recte tamen & ipfis prædettinatis dicitur : Cum metu, & tremore vestram salu- Phil. 2. tem operamini. Et, Tene, quod babes, ut nemo accipiat Apos. 3. coronam tuam; " quass eos perfeveraturos habeatur in-" certum; nec aliter hæc audire debent, quibus expea " dit non altum sapere, sed timere. Quis enim ex mul-" titudine Fidelium, quamdiu in hac mortalitate vivi-" tur, in numero prædestinatorum se esse materialitate vivi-" lstud ergo secretum esse vult Deus, ", ». Ne forte quiss extollatur, sed omnes etiam, qui bene currunt, timeant, dum occultum est, qui perveniant. Præsumptio enim in isto tentationum loco non expedit, ubi

N 2

tanta

19f

## The Log & Moral Lib. L

it miner it uterram toulit generare fecu. at aniar and South many licitur omni-rquam) - - - les punette lus nitie in them perieverainterime - TE THE THE SECTEVERANCIAM dare terni iller i ei vien iertam i non quidem and a set and a set morali - que .1== nam interm it traufimam ibem cum timore, remare and a local success all en certitudo instation interir sur zuidem omnino בי בו דוונים Frazeinancois. ביוהום ושחני time mig ... en le . et anime . it oblerve in attention ministerin 24 inin or Dio eft, Maerica da in pauperibus tarantas \_ ta a manatalis munis : B. ar. enim to attain and the new start and the start Panenza gazareis, & perreuza propter suit tiam. nfa mina in tune das, C \_ataries Incorer maia snan6 atem bac confolaciar , ta vero crastiaris. Et., Beati præficancut , que perfe cucionem paciuneur propter iuffiei

1

Ľ

E



sperare debetis, & quotidianis orationibus poscere, atque hoc faciendo confidere. Non vos effe a Prædestinatione Populi ejus alienos, qui etiam hoc, ut faciatis, ipfe largitur. Ablit autem a vobis, ideo desperare de vobis, quoniam spem vestram in ipso habere iubemini, non in vobis. Maledittus enim omnis, Jerem. 10. qui spem babet in homine. Et, Bonum est confidere in Pfalm. 117. Domino, quam confidere in homine; quia Beati omnes, Pfalm, s. qui confidunt in eum. Hanc spem tenentes, Servite Domino in timore, & exultate ei cum tremore. Quoniam de vita æterna, quam filiis promiffionis promisit non mendax Deus ante tempora æterna, nemo potelt effe securus, nisi consummata fuerit ista vita. uæ Tentatio est super terram; sed faciet nos perseverare 1 se usque in ejus vitæ finem, cui quotidie dicimus : Ve nos inducas in tentationem. Credamus cum Abra- Matth. 6 am, quia Que promisit Deus, potens est, & facere. Airum, quod homines infirmitati suz se committere Rom. 4. ialint, quam firmitati promissionis Dei! Sed incerta ft mihi (inquis) de me ipfo voluntas Dei. Quid ergo? uane tibi voluntas de te ipfo certa est; nec times? Qui idetur flare, videat ne cadat. Cum igitur utraque in- 1. Cor, 10. erta fit, ", Cur non homo firmiori, quam infirmioi fidem suam, & spem, charitatemque committit? iquit S. August. lib. de Prædestinatione santtorum, cap, 1. & idem lib. de Dono Persiver, cap. 22. ""An ero timendum est, ne tunc de se homo desperet, uando spes ejus ponenda demonstratur in Deo, non utem desperaret, si eam in se ipso superbissions & ifeliciffimus poneret ""?

Quoniam vero Multi sunt vocati, pauci cletti, fine Matth. 20. stermillione oremus, vigilemus, bonum operemur on deficientes. Deo ferventer, humiliter, perfeveanter supplicemus cum Ecclessa, Ut nos ab æterna amnatione eripi, & in electorum suorum subeat grege umerari. Vigilemus, ne intremus in tentationem. 1 eum spem nostram conjiciamus, qui Maxima, & 2. Petr. 1. retiosa nobis promissa donavit ; ut per bæc efficiamur diina confortes natura, fugientes ejus, qua in mundo est. N<sub>2</sub> con.

concupificentia corruptionem, Curam omnem subinferentes, ministremus in fide virtutem, in virtute scientiam, in scientia abstinentiam, in abstinentia patien tiam, in pasientia pietatem, in pietate amorem fraternitatis, in amore autem fraternitatis charitatem. "Quamvis ergo, quod statuit Deus, nulla possit ra-"tione non fieri; studia tamen non tolluntur orandi, », nec per electionis propolitum liberi arbitrii devo-, tio relaxatur. ", Cum implendæ voluntatis Dei ita fit præordinatus effectus, ut per laborem operum. per instantiam supplicationum, per exercitia virtutum, fiant incrementa meritorum Dei, qui bona gefferint, non folum secundum propositum Dei, sed etiam fecundum fua merita coronentur. Ob hoc enim in remotiffimo ab humana cognitione fecreto præfinitio hujus electionis abscondita est. Et de nullo ante iplius finem pronuntiari potelt, quod in electorum gloria fit futurus, ut perfeverantem humilitatem utilis metus fervet ; & qui stat, videat, ne cadat ...... (inquit Auctor librorum de Vocatione omnium Gentium, lib. 2, cap. 26.)

S. Aug. lib. de Dono Perf. c. 19. Occupatur objectio.

Noftræ tionis exccutio pentitis.

Contra istam Prædestinationem, quam secundum Scripturas sanctas defendimus, nemo nist errando disputaro potest. Frustra ergo quis objiceret : Aut e numero sum electorum, aut non fum. Si ex illo fum numero, fieri non poteft, ut a falute excidam; decretum enim illud Dei efficax, & immutabile deficere non potest. Si non fum, nullo meo conatu falutem adipirci potero. Quidquid agam igitur, ad salutem perveniam, si a Deo fim electus; in damnationem vero præceps ruam, fi fim reprobus.

Frustra (inquam) hæc objiciuntur. Prædestinatioprædestina- nis enim executio nostræ pendet ex meritis, & pietatis officiis, per quæ, & propter quæ Deus sempiterdet ex me. næ felicitatis præmia se nobis collaturum ab æterno decrevit; quamvis ratio primaria, qua impulíus elt ad eam nobis destinandam felicitatem, & gloriam, non fint merita nostra, sed una illius misericordia, & bonițas, Bona autem illa opera, quæ in divma Prædeftinatione,

inatione, ut media ad illius confummationem a Deo recordinata, utque gratiæejus munera nobis ad hunc nem data involvantur, electorum liberrima coopeitione ponenda funt, & ipla etiam perfeverantia. Une ficut fallo, & inepte diceret agricola : Quidquid zam, nihilominus terra fructum dabit, messemque feret uberrimam, u Deus ita decreverit ; yel non feret, fi futuram sterilitatem prænoverit, atque der everit Deus; quia voluntas ejus deficere, aut præientia falli non potest : quid igitur necesse est, ut laorem, ut terram excolam, ut leminem? Et stulte dieret Architectus: Domus hæc stabit, fi Deus ita deeverit; fin vero certiffime corruet : quid ergo rert, super quod fundamentum ædificem, utrum in ena, an super firman petram? An ex selectis, & afbre dolatis lignis, fectifque, ac politis lapidibus, vel r foeno, & flipulis extruam? Ita inepta eft vulgaris la humani fentus, & animalis hominis, non perciientis ea, quæ Dei sunt, objectio; falsumque est nos 1 æternam felicitatem perventuros, quidquid agaius, fi ex electorum numero fimus; aut ab ea defeturos, si ex reproborum numero, Dei agricultura 1. Cor. 2. fis: Dei adificatio estis. (inquit Apostolus) Deus feinat in cordibus nostris verbum suum, gratiam suam, z per Spiritus S. lubministrationem dat incremenum, ut fructum afferat; fed nihilominus feminare os debemus bona opera, ut tempore mellis manipuos cum exultatione feramus, in horreo coeleftis Paristamilias recondendos. Que enim seminaverit ho. Galat, 6. 10, bac & meter. Quoniam qui seminat in carne sua, e carne & metet corruptionem : qui autem seminat in viritu, de spiritu metet vitam aternam. Bonum autem icientes, non deficiamus. Tempore enim suo metemus non eficientes, Meminerimus, quod Terra sape venientem Heb. 6: sper se bibens imbrem, & generans berbam opportunam lis, a quibus colicur, accipit benedictionem a Deo, Prorens autom spinas, ac tribulos, reproba est, & maledi-'o proxima, cujus consummatio in combustionem. Ædjcemus domum spiritualem, non super arenam, sed

ΝΔ

#### Theol. Dog. & Moral. Lib. I. 200

super firmam petram, super fundamentum solidum. & inconcullum, quod eft Christus Jelus; superædificemus aurum, argentum, lapides pretiofos, id eft, opera bona, opera virtutum, ex charitate, & propter Deum. Si cujus enim opus manserit, mercedem accipiet, Vitam ita fancte instituamus ut cor nostrum nos non reprehendat; quia & bonæ confcientiæ testimonium probabile quoddam prædestinationis fignum est. Si z. Joan. 3. cor nostrum reprebenderit nos, fiduciam babemus ad Deum, & quidquid petierimus, accipiemus ab co; quo. niam mandata ejus custodimus, & ea, que sunt placita coram co, facimus... Et qui servat mandata ejus, in illo manet, & ipse in eo, & in Boc scimus; quoniam manet in nobis de Spiritn, quem dedit nobis, Tunc enim Ipje Spiritus testimonium reddit spiritui nostro, quod sumus filii Dei : si autem filii, & heredes; beredes quidem Dei, coberedes autem Christi; si tamen compatimur; ut & conglorificemur. Operam demus, ne excidamus ab hereditate. Faciamus, quod in nobis eft, ut Dei mandata impleamus, cum ejus gratia, quæ numquam nobis nili culpa nostra deest, numquam negatur, nisi in panam pracedentis peccati : quoniam Dius non dejerit, nisi deseratur. Et Nisi fecerimns casum, ipse a nobis nun facit occasum, (ut loquitut S. Aug. ) Et lib. de Nat. & Gratia cap, 26. Si ab illo avertimur , nostrum est , & tunc fecundum carnem sapimus, & concepiscentie carnis ad illicita consentimus. Conversos ergo deus adjuvat, averfos deserit; sed etiam, ut convertamur, ipse adjuvat.

#### LVIII. 6.

### In nullo gloriandum.

1V. Certum habeamus, In nullo gloriandum effe. 5. Cyp. L. 3. ad Quiri- quando nostrum nihil sit. (Quæ S. Cypriani Sententia num c. 4. elt. ) Non effr in potestate nostra cor nostrum, & nostras S.Amb lib. cogitationes, (Quod S. Ambr. dictum eft, a S. Augude Fuga fino laudatum. ) Quia Non sumus sufficientes cogitare Sæculi c. 1. fino laudatum. ) Quia Non sumus sufficientia no 41. aliquid ex nobis, quasi ex nobis, sed omnis sufficientia no-Rom. stra ex Deo est. (Ouod oraculum est Apostoli.) Falli

Rom, 8.

**J.** Cor. 3.

non

De Fide, & Symbolo.

on posse Dei præscientiam, nec mutari prædestinaonem; quia Sine panitentia sunt dona, & vocatio Dei, Jacob. 1. leo tamen obediamus, qui Voluntarie genuit nos verbo critatis; ut simus initium aliquod creaturs ejus. Boum operemur, in bonis operibus perfeveremus. Caitatem namque, charitatem, pietatem, perfeveranam ulque in finem, & omnem obedientiam,qua obeitur Deo, Dei dona esse, nemo Christianus diffiteri oteft; proindeque ab ipfo prædeftinata : præfcivit fcicet, quæ fuerat ipfe facturus. In fua autem præsciena opera fua futura disponere, id omnino, nec aliud uidquam eft prædestinare. ""Sicut ergo ille, quem altum futurum effe præscivit Deus, quamvis id incerim habeat, non ideo non agit, ut castus sit: ita ille. uem castum suturum prædestinavit, quamvis id inertum habeat, non ideo non agit, ut caftus fit, quoiam Dei dono se audit futurum esse, quod erit; im-10 etiam gaudet ejus charitas, nec inflatur, tamquam i non acceperit. Non folum ergo prædicatione præe stinationis ab hoc opere non impeditur, verum & d hoc adjuvatur, ut cum gloriatur, in Domino gloetur. Quod autem dixi de castitate, hoc de fide, oc de pietate, hoc de charitate, de perseverantia, & e pergam per fingula, hoc de omni obedientia, qua beditur Deo, veracifime dici poteft,, ". ( Ita S. Aug. b. de Dono Perseverantia, cap. 17. ) Prædestinationis Exitus præoftræ exitum Sanctorum precibus, ac præcipue deftinatioinctiflimæ V. M. Dei Matris, erga quam fincera pie- nis noftræ is, & devotio, cum vitæ christianæ integritate con- fanctorum, incta, Prædestinationis etiam fignum est, commen- præsertim emus. Quanvis enim obtineri nequaquam poffint, Deiparæ V. uæ prædeltinata non fuerunt; tamen "" Ea, quæ dandus. incti viri orando efficiunt, ita prædestinata sunt, ut recibus obtineantur. Nam ipfa quoque perennis egniPrædestinatio ita est ab omnipotente Deo dispota, ut ad hoc electi pio labore perveniant ; quatenus oftulando mereantur accipere, quod eis omnipoens Deus ante fæcula difpofuit donare "". (Verba funt . Gregoris Magni lib. 1. Dialogorum, cap. 8 )

20I

Νs

SLIX.

#### S. LIX.

202

#### Fides, Gratia fanilificans, & Charitas, plerifque re, probis a Deo tribuuntur,

V. Certum habeamus præterea, fidem, justitiam, five gratiam fanchificantem, & charitatem plerilque reprobis a Deo tribui ; de quibus S. Joannes ait : Ex 1. Joan, 2. nobis exierunt, fed non erant ex nobis, Si ening fuiffent ex nobis, permanfiffent utique nobifcum. Id eft. "Non , erant filii, etiam quando erant in profellione, & nomine filiorum; non quia juftitiam fimulaverunt; fed quia in ea non permanferunt ". Neque enim ait: Nam fi fuillent ex nobis, veram, non fictam justitiam tenuiffent utique nobilcum, fed " Si fuiffent ex no-" bis, permansiffent utique nobifeum. In bono illos, volebat proculdubio manere. Erant itaque in bono, " fed quia in eo non permanferunt, id eft, ulque in fi " nem non perfeveraverunt : Non erant, inquit, ex, nobis . & quando erant nobifcum , hoc eft , non " erant ex numero filiorum, & quando erant in fide " filiorum : ononiam, qui vere filii funt, presciti, &.

tamen Deo ,, ,, ( Ita S. Aug. lib. de Correptione, On Gratia, cap. 9.) Qui vel unus locus, ne multa alia testimonia congeram, demonstrat fidem, & justitiam plerisque reprobis a Deo tribui. Quod fidei dogma contra Calvini hærefim facra Synodus Tridentina definivit, Seff. 6. Can. 17.

#### §. L X.

#### Fides, & justitia possunt amitti,

Nec minus certum est, fidem, & justitiam semel acceptam in hominum cordibus extingui posse, ac revera extingui in iis, qui a justitia sua conversi, faciunt iniquitatem, de quibus scriptum est: Anima, Ezech. 12. qua peccaverit, ipfa morietur. Et, quod prolapsi & 13. " funt, cum semel effent illuminati, gustaffent etiam Heb. 4. " donum cœleite, & participes facti essent Spiritus in fancti; qui denique non perseverant usque in finem. Quod fidei catholicæ dogma S. August. Libro præfertim de Donu Perseverantia, confirmat, c. 8. & 9. afferens tam eos, qui non perseverant, quam qui perleverant in justitia, vocatos fuisse, vocantem lecutos, ex implis justificatos, & per lavacrum regenerationis æque renovatos. Idem confirmant. S. Prosper in Responsione ad Objectiones Vincentianas, c, 12. 13. 15. & in Responsione ad Capitula Gallorum cap, 2. 3. & 7. & S. Bernardus Ser. 54. in Cantica. Unde Calvinianum dogma de inamiffibili justitia, velut hæreticum a Concilio Trid. merito damnatum est Self. 6. Canone 26.

Nec vero Calviniano dogmati patrocinium quæri potest ex illis verbis S. Joannis: Omnis qui est natus ex 1. Joan-1. Deo, peccatum non facit; quoniam semen ipsius in eo ma. Quo sensu non peccet. net : O non potest peccare, quoniam ex Deo natus est. nec peccare His enim verbis folum fignificatur, mortalium pecca- pofit, gui torum perpetrationem cum statu, ac dignitate filio- ex Deo na, tus est. rum Dei cohærere non posse : non autem, quod cum persona filiorum Dei conjungi non possint, five ab iis, qui filii Dei sunt, committi; ita tamen, ut illa commit-

ţ

mittendo a fratu filiorum Dei excidant. Hic loquendi modus fimilis eft illis propolitionibus, que vulgo in ore hominum verfantur : Honefta, & pudica femina fermonibus ad fluorum allicientibus aures non accommodat : Fidelis fubditus cum holtibus Regis fui fædus non init : Judex integer muneribus, aut gratia non corrumpicur : Princeps optimus ad infontes opprimendos potestate non abutitur fua. Hz namque pro-Politiones enuntiant, atque indicant id, quod hujusmodi perfonis convenit fecundum dotes, que iplis tribuuncur ; fed non inde fequitur, mulierem pudicam labi non polle ; fabditum fidelem non polle deficere a fide, & officio erga Principem; Judicem integerrimum non polle ab integritate dimoveri precibus potentillimis, commodis, aut minis; Principem optimum, qualis erat David, non polle eo abripi cupiditatis zitu, ut occidat infontem. Sic itaque omnis, qui ex Deo natus elt, peccatum non facit, nec facere poteit, quamdia divinæ illius nativitatis Spiritum fequitur : fed tamen, fi officium negligat foum, & drmonum tentationibus confenfum præbeat, in mortale

205

#### **§.** L X I.

#### Nemo absque singulari Dei revelatione de sua Prædestinatione certus esse potest.

VI. Æque certum eft, neminem, citra fingularem Hæc verifær Dei revelationem de fua Prædestinatione certum effe radix timoposse, ut sacra Synodus Trid. contra Calvini errorem ris, & ha-militatis. definivit Seff 6. Can, 16. quapropter timere debemus, quamdiu in hac vita fumus, quæ tentatio eft fuper terram. Cum metu igitur, & tremore vestram sa. Philipp. 2. lutem operamini. (inquit Apostolus) Timeant sibi S. August. Justi: ", Quid enim funt hodie, sciunt; quid cras Enat. in Falm. st. futuri fint, nesciunt... Qui injustus est, conversus poterit justus esse; quomodo & justus aversus poterit injustus esse. Itaque nec de te præsumas; nec de illo desperes. Multi junt vocati, pauci vero electi. Quia S Greg. Ma vocati fumus, novimus ; fi fumus electi, nefcimus. Homil, 38. Tanto ergo necesse est, ut unusquisque nostrum in humilitate se deprimat, quanto, fi sit electus, ignorat ., m

#### §. LX1I.

#### Perditio Reproborum ex ipsis est, non ex Deo.

VII. Certum eft denique, perditionem reproborum ex iplis elle, Deum iplos in peccatum non impellere, fed permittere tantum, ut cadant; damnationis pœnam illis non decernere nifi propter culpam, in quam libera fua voluntate cafuri funt. Numquid ( inquit) voluntatis mea est mors impii, & non ut convertatur a viis suis & vivat? ... Quia nolo mortem morientis. dicit Dominus Deus: revertimini, & vivite . ( Ezech. 18.) Perditio tua, Ifrael; tantummodo in me auxilium tuum. (Ofee 13.) Sic non est voluntas ante Patrem vefrum, qui in calis est, ut pereat unus de pusillis istis (Matth. 18.) Et tamen in illa puerorum turba, quæ tunc oblata est Christo Domino, neminem nisi Prædestinatum fuisse, minus verifimile est. Deus vult omnes bomines falvos fieri, & ad agnitionem veritatis venire. 1. Tim. s, (inquit Apostolus.) Idipsum SS. Patres confirmant.

S.

5. Hieron. in cap. 63. Ifaiæ. "" Voluit Deus falvare cupientes, & provocavit ad falutem. ut voluntas haberet præmium; fed illi credere noluerunt, &c. Nec ftatim in culpa eft, fi plures credere noluerunt: fed voluntas venientis hæc fuit, ut omnes crederent, & falvarentur "". Et in cap. 18. Ezechielis, ad illa verba: Numquid voluntatis meæ eft mors impii, O non ut convertatur a viis fuis? ait: "" Ergo Domini voluntatis eft, omnes falvos fieri- Ubi autem Dei videtur fevera, & truculenta fententia; non homines, fed peccata condemnat """

S. Paulinus, Epift. 2. ,, ,, Omnem ; quantum in ipfo eft, hominem falvum fieri vult, qui fecit omnes ,, ...

S. Ambrof. lib. 2. de Cain, & Abel, cap. 3 ., ., Redemptor ideo omnibus opem fanitatis detulit, ut quicumque perierit, mortis fuz caufas fibi adfcribat, qui curari noluit, cum remedium haberet, quo poffet evadere: Chrifti autem manifelta in omnes przdicetur mifericordia; eo quod ii, qui pereunt, fua pereant negligentia; qui autem falvantur, fecundum. Chrifti fententiam liberentur, qui omnes vult falvos De Fide, & Symbolo.

dicit : v. g. Volo, ut hi omnes fervi mei operentur in vinea, & post laborem requiescentes epulentur, ita ut quisquis eorum hoc noluerit, in pristino semper molat : videbitur quidem, quicumque contempferit, contra voluntatem domini lui facere; led tunc eam vintet fi & priftinum contemnens effugerit; quod nullo modo fieri potest sub Dei potestate. Unde scriptum est Semel locutus est Deus; Duo bec audivi, quia po- Plalm. 616 testas Dei est, & tibi, Domine, misericordia, quia tu reddes unicuique juxta opera sua. Ille igitur reus erit ad damnationem fub potestate ejus, qui contemplerit ad credendum misericordiam ejus. Quisquis autem crediderit, eique fe a peccatis omnibus absolvendum & ab omnibus vitiis fanandum, & calore, ac lumine ejus accendendum , illuminandumque commiferit , habebit ex ejus gratia opera bona, ex quibus etiam fecundum corpus a mortis corruptione redimatur, coronetur, bonisque fatietur, non temporalibus, fed æternis, supra quam petimus, & intelligimus "".

S. Aug. concinit S. Prosper in responsionibus ad ob. Object. & jectiones Vincentianas :,, "Sinceriffime (inquit) credendum, atque profitendum est, Deum velle, ut omnes homines falvi fiant. Siguidem Apoltolus, cujus ista fententia est, folicitisfime præcipit, quod in omnibus Ecclesiis piislime custoditur, ut Deo pro omnibus hominibus supplicetur; ex quibus, quod multi pereunt, pereuntium est meritum; quod multi falvantur, salvantisest donum. Ut enim reus damnetur, inculpabilis Dei justitia est : ut autem reus justificetur, ineffabilis Dei gratia est "".

His adde egregium S. Ifidori Pelufiota locum lib. 2. Epistola 270. "" Etenim modis omnibus salvari **vult** cos, qui in vitio voluptantur, & ad cos adlegat. qui remedium adhibeant, non ignorans quidem fore, tt illi morbo intereant : fed ut omnem eis excufatio**nem e**ripiat. Nam etfi ab infania non refipifcant ifti i hic tamen inde fructus confequitur, quod fuas iple partes fit executus "".

Prædestinatio igitur luci fimilis est, quæ ex cælo oritur i

oritur, & in aerem, terramque diffunditur, nihil illis ad illuminationem fui conferentibus : reprobatio fimilis est fulmini, quod oritur e terra materiam subministrante, sed e nubibus in ipsam recidit. Prædettinatio ex solo Deo est, nihil nobis meriti conferentibus : reprobatio ex nostro peccato ortum habet : Deus enim de suo bonus, de nostro justus. (ait Tertullianus.)

#### ARTICULUS III.

Quo Symboli Apostolici Articulus alter explicatur,

ET IN JESUM CHRISTUM, FILIUM EJUS UNICUM, DOMINUM NOSTRUM.

### §. I.

Quam neceffaria fit , & utilis bujus Articuli Fides.

Quanta fit hujus Articuli credendi neceffitas, & quæ ex illius fine utilitas in hominum genus derivetur, illud Chrifti Domini oraculum declarat : Hee

can. 17.

209

tum firmissimum est nostræ falutis, ac redemptionis, Hoc certum, propriumque Fidei catholicæ fundamentum; ut enim ait Apostolus: Fundamentum aliud 1. Cor. 3. nemo potest ponerc, prater id, quod positum est, quod ef Christus Jesus, Hoc fundamentum fidei noftræ: 1. Tim 2. Unus Deus ; unus & Mediator Dei, & hominum, bomo Chriftus Jesus, Nam neque per iplum liberaremur S. Aug. in unum Mediatorem Dei, & hominum, hominem Je-, Ench.c. 108. Chriftus fum Chriftum, nifi elfet & Deus. Sed cum factus eft,, Mediator. Adam, homo scilicet rectus, Mediatore opus non, erat. Cum vero genus humanum peccata longe fe-" paraverunt a Deo, per Mediatorem, qui solus fine, peccato natus eft, vixit, occifus eft, reconciliari nos oportebat Deo, ulque ad carnis refurrectionem in, vitam æternam, ut humana superbia per humilita-" tem Dei argueretur, ac fanaretur, & demonstraretur homini, quam longe a Deo recefferat, cum per incarnatum Deum revocaretur, & exemplum obe-" dientiæper hominem Deum contumaci homini præ-" beretur; & Unigenito fuscipiente formam fervi, quæ, nihil ante meruerat, fons gratiæ panderetur, & car-, nis etiam refurrectio redemptis promilla in iplo Re-, demptore præmonstraretur; & per eamdem natu-" ram, quam se decepisse lætabatur diabolus, vince-" retur; nec tamen homo gloriaretur, ne iterum fuperbia nasceretur."

""In caufa igitur duorum hominum, quorum per Fides chriunum venumdati fumus fub peccato, per alterum re- filana in duorum hodimimur a peccatis; per unum præcipitati fumus in minu caumortem, per alterum liberamur ad vitam : quorum fa proprie ille nos in le perdidit faciendo voluntatem suam, non consistie. ejus, a quo factus est; iste nos in se falvos fecit, non faciendo voluntatem suam, sed ejus, a quo missus elt; in horum (inquam) duorum hominum caufa proprie fides christiana confistit. Quoniam Non Act. 4. 12. eft aliud nomen sub calo datum hominibus, in quo oporteat Thos falvos fieri : Et in illo definivit Deus fidem omhibus. Act. 17. suscitans illum a mortuis. Itaque fine fide Incarnationis, & Mortis, & Refurrectionis Chrifti, nec anti-Iom. I. quos

gui Chrifti Mediatoris Ede iuftifiati funt.

fuff anti- quos Juftos, ut justi ellent, a peccatis potuille mundari, & Dei gratia justificari, veritas christiana non dubitat; five in eis Juftis quos quidem illa non commemorat; fed tamen fuiffe credendi funt, vel ante diluvium, vel inde usque ad Legem datam, vel ipfius Legis tempore, non folum in filiis lirael, ficut fuerunt Prophetæ, fed etiam extra eumdem populum. ficut fuit Job. Et ipforum enim corda eadem mundabantur Mediatoris fide , & diffundebatur in eis charitas per Spiritum fanctum, qui ubi vult fpirat, non merita fequens, fed etiam ipla merita faciens "". ( ut docet S. August. lib de peccato originali . cap. 26. ) ufti illi veteres fub Lege non erant, fed fub Gratia, eadem quippe fide & ipfi mundabantur, qua & nos.

. Cor. 4. Unde Apostolus dicit : Habentes eumdem Spiritum fidei, fecundum quod fcriptum eft : Credidi , propter quod locutus

falm. 18. fum, & nos credimus, propter quod & loquimur. Ex ipfa fide de ipfo dicebatur : Et ipfe tamquam sponsus procedens de thalamo suo, exultavit ut gigas ad currendam viam, a fummo calo egreffio ejus, & occurfus ejus ufque ad fummum ejus, nec eft, qui se abscondat a calore ejus. Pfalm. 44. Ex fide infa infi dicebatur. Tronus tuus, Deus, in

1

tis. Justitia autem Dei per Fidem Jesu Christi, in omnes, & Juper omnes, qui credunt in eum. "Si ergo nunc ma-" nifestata est, sed etiam tunc erat , sed occulta. Cujus erat tempo-"occultationem fignificabat Templi velum, quod est re legis vead ejus fignificandam revelationem, Christo moriena teris, fed " te conscillum. Et tunc ergo ilta gratia unius Media- Marc. 27. " toris Dei, & hominum hominis Christi Jesu erat , in populo Dei; fed tamquam in vellere pluvia, quam Jud. 6. , non debitam, sed voluntariam segregat Deus here-, ditati suz, inerat latens; tunc autem velut siccato , illo vellere, hoc eft. Judaico populo reprobato, in b omnibus gentibus tamquam in atea cernitur patens. "Hinc Apoltolus ait : Per bominem mors ; & per bomi-Ben refurrectio mortuorum : & ficut in Adam omnes moriuntur, ita & in Christo omnes vivificabuntur. Illi , ergo antiqui Julti ideo in refurrectionem vitæ æter-35 næ venturi sunt, quia in Christo vivificabuntur i , ideo in Christo vivificabuntur, quia ad corpus persi tinent Christi : ideo pertinent ad corpus Christi, , quia & iplis caput eft Chriftus : ideo & iplis caput eft , Chriftus, qula unus Mediator est Dei, & hominum "homo Chriftus Jefus. Mediator autem illis non fuif-"fet, nifi in ejus reforrectionem per ejus gratiam cre-" didiffent. Et hoc quomodo fieret, si eum in carne , venturum elle nesciiffent, neque ex hac fide juste. pieque vixissent ? Nam fi propterea illis non profuit incarnatio Christi, quia nondum facta erat, nec no-" bis prodest Judicium Christi de vivis, & mortuis, p quia nondum factum eft. Si autem nos per hujus nondum facti, fed futuri Judicii fidem stabimus ad ndexteram Christi: profecto illi per Incarnationis ejus n tunc nondum factæ, sed futuræ fidem membra sunt in Christi. Sic ratiocinatur S. August. lib. de Peccato originali, cap. 26.

Spem futuræ per Christum redemptionis, cujus fi- Spes futuræ des ad falutem confequendam necessaria est, semper- tum Reque fuit, Deus ab initio mundi præmonstravit, cum demptionis proprium diabolo damnum, quod ex liberatione ho- ab initio minum facturus erat, his verbis denuntiavit : Inimi- mundi præcitids

Chrifti Jefu occulta.

Gratia

21 I

1. Coř. 14:

Qa

en. 3.

citias ponam inter te, & mulierem, & femen tuum, & femen illius : ipfa conteret caput tuum, & tu infidiaberis calcaneo ejus. Eamdem promiffionem deinceps confirmavit, iis præfertim hominibus, quibus fingularis benevolentiæ figna præbere voluit ; inter cæteros vero Patriarchæ Abrahæ, eo præfertim tempore, quo Dei mandato obediens filium fuum unigenitum immolare

Gen. 12.

Abraham fide Incarnationis Filii Dei imbutus, mandato obediens filium fuum unigenitum immolare voluit. Quia, inquit, fecisti banc rem, & non pepercisti filio tuo unigenito propter me, benedicam tibi, & multiplicabo scenen tuum sicut stellas cæli, & velut arenam, quæ est in littore maris : possidebit scenen tuum portas inimicorum suorum, & benedicentur in semine tuo omnes gentes terræ, quia obedisti voci meæ. Quo Deus significavit oraculo, ex progenie Abrahæ suturum, qui omnibus ab immani Satanæ tyrannide liberatis salutem afferret. Illum autem Dei Filium natum ex semine Abrahæ secundum carnem fore necesse erat. Nullis enim Angelorum, aut hominum viribus a lapsu suo suberati, & reparari poterat hominum genus. Quamobrem opus erat, ut Dei Filii infinita virtus, assission pta carnis nostræ imbecillitate, infinitam peccati

hoc, & fervum fuum manu fub femore fuo polita ju- Gen. 24. rare voluit, quod uxorem ex mulieribus Chananæis filio fuo Ifaac non effet accepturus, prænofcens carnem, in qua venturus erat Deus cœli, de illo femore S Aug. 1.de propagari, Cujus carnis, & fanguinis, quando iplum Pecc. orig. Abraham benedixit, Melchisedech etiam testimo- c. 27. 9 62. nium christianis Fidelibus notifimum protulit, ut in Gen. & tanto post Christo diceretur in Pfalmis, quod non- joan. dum factum, sed adhuc futurum, eadem tamen ipsa, & Patrum, quæ nostra est, fides una cantabat : Tu es Pfalm, 109. Sacerdos in aternum secundum ordinem Melchisedech. Non ita multo post Dominus promissi Abrahamo facti memoriam renovavit, fancito cum Jacob ejus nepote fædere, quando in fomnis vidit fcalam ftantem fuper terram, cujus cacumen cœlos tangebat, Angelos quoque Dei per eam ascendentes, & descendentes, audivit etiam Dominum innixum scalædicentem fibi : Terram, in qua Gen. 28. dormis, tibi dabo & semini tuo, eritque semen tuum quasi pulvis terra. Dilataberis ad Orientem, & Occidentem, & septemtrionem, & Meridiem, & benedicentur in te, & in semine tuo cunsta tribus terra. Constituta denique Judæorum, qui ex genere Abrahami erant, Republica, in- Infignes fignes figuræ Christi venturi populo Dei exhibitæ Christivenfunt, & multis, apertiffimilque Prophetiis Filii Dei turi figure, & Prophe-Incarnatio, & Nativitas ex Virgine, miracula, do- tiz. ctrina, mores, consuetudo, Passio, mors, Refurrectio, cæteraque ejus Mysteria prænuntiata sunt : scilicet Pfalm. 2. v. 6. 7 8. Pf. 21. v. 17. 18. 19. Pf. 44. v. 7. & 8. Pl. 109. toto. Ifaia, cap. 7. v. 14. cap. 8. v. 2. 3. & 4. cap. 9. v. 6. cap. 11. v. 1. 2. 3. 4. & 5. & to to cap. 53. Jer. 23. v. 5. & cap. 30. v. 8. & 9. cap. 31. v, 22. cap. 33. v. 15. & 16. Danielis 7. v. 13. & 14. & cap. 9. v. 24. 25. 26. & 27. Præter alia plurima Prophetarum oracula, quæ a Viris eruditis adnotata sunt, & cum novi Testamenti locis, quibus eorum exitus, & confummatio continetur, diligenter collata, præsertim a doctiff. Abricensium Epilcopo Petro Daniele Huetio, in demonstratione Evangelica, Propositione nona, Quæquidem ita manifelta funt,  $O_2$ nt

nt fi futuri, & præteriti temporis tollatur diversitas. nihil jam inter Prophetarum Vaticinia, & Apoftolo, rum Prædicationem; nihil inter veterum Patriarcharum fidem, & noftram intereffe videanus, ut ait Conc. Trid. Catechilmus. Typi, fen figuræ tam illuftres, Vaticinia tam perípicua. Filii Dei Incarnationem, cæteraque Mysteria præcesserunt ad conciliandam fidem Filii Dei Incarnatio, Nativitas ex Virgine ", Paraturam defiderabat, ut crederetur (inquis Ter. Fertul. läb. tul. ) Et Sacramentum Paffionis ejus figurari in pradicationibus oportuerat: quantoque credibile, tanto magis scandalum futurum, fi nude prædicaretur; quantoque magnificum, tanto magis obumbrandum, ut difficultas intellectus gratiam Dei quareret " Quamobrem Daniel in adventu ipfius implexion Vifionem, & Prophetiam pradixit, no Quoniam iple eft fignaculum omnium Prophetarum, adimplens omnia, que retro de co Prophetæ nuntiaverant 2020

#### I I. <u>s</u>. ET IN JESUM.

#### De Nomine Jesu.

Chriftus Mediator fit Pecc. urig. 운 주통.

dverfut

udzos,

Dan. 9.

I, M ediator noster Deus fimul, & homo, non per hoc Mediator est, quod est æqualis Patri; per hoc enim quantum Pater, tantum & iple diftat a nobis : & quomodo erit mediatio, uti eadem diltantia elt ? Quomado ", "Per hoc ergo Mediator, per quod homo; inferior & per quid Patre, per quod nobis propinquior; fuperior nobis, " per quod Patri propinquior. Quod apertius ita di-" citur; inferior Patre, quia in forma fervi; fuperior, S. Aug.1.de nobis . quia fine labe peccati "". Per humanam igitur naturam Christus Mediatoris exercuit officia, satisfecit Patri, Sacrificium obtulit, rogavit, paffus eft, ac mortuus: quamvis actiones illæ, & officia, quibus functus eft, dignationem, & æftimationem infinitam non ex humanæ conditionis modulo, fed ex adjuncta divinitate confecuta fint. Verumtamen ipfam Mediatoris Perfonam ex duabus Naturis constare oportuit, Deum-

### De Fide, & Symbolo.

٠

Deumque fimul effe, & hominem, ut haberet aliquid timile Deo, aliquid fimile hominibus; ne in utroque fimilis hominibus, longe effet a Deo, aut in utroque Deo limilis longe effet ab hominibus, atque ita Mediator non effet. "Mediatorem igitur inter nos & Deum S. Aug. Hb. "& mortalitatem oportuit habere transeuntem, & de Civ. Dei » beatitudinem permanentem; ut per id, qnod tran-, lit, congrueret morituris, & ad id, quod perma-" net, transferret ex mortuis ". Proprium Mediatoris Dei, & hominum, qui Deus, & homo eft, Nomen est jelus, quod Salvatorem fignificat, non quidem NomenJefu fortuito, aut hominum judicio, ac voluntate, fed Dei Dei conficonfilio, & præcepto illi impofitum. Angelus enim lio, & præ-Maria Matri, conceptionis ejus Mysterium annun- fto impositians, ait : Ecce concipies in utero, & paries Filium, & tum. vocabis nomen ejus Jesum. Ac deinde Joseph Virginis Luce 1. fponso non solum, ut eo nomine Puerum appellaret, præcepit; led etiam rationem Nominis confiliumque Dei illud imponentis declaravit his, verbis : Jojeph fili Matth. z. David, noli timere accipere Mariam conjugeou tuam: quod enim in ea natum oft, de Spiritu fancto eft. Pariet aucem Filium, & vocabis Nomen ejus Jejum : ipfe enim Jalvum facies populum suum a peccatis corum. De ador rando illo Nomine Habac. 3. prænuntiatum eft: Ege unit m in Domino gaudebo, & exult bo in Deo Jelu mco. Id Nomen Christo impositum est octavo die, cum Luc. s. circumcifus eft. "" Circumcifio veritatem fusceptæ Chrifti Cir-, probat humanitatis, & nomen, quod est super omne cumcifio. nomen, gloriam indicat Majestatis ; circumciditur tamquam verus Abrahæfilius : Jefus vocatur tamquam verus Filius Dei. Neque enim ad inftar priorum meus ilte Jesus Nomen vacuum, aut inane portat. Non elt in co magni Nominis umbra, sed veritas "". (inquit S. Bernar, Ser. I. in circumc. Domini. ) Jesus appellatus est Filins Nave, qui Moysi successit, & aliorum Jepopulum a Moyle ex Ægypto liberatum, in terram fus vocatur. promissionis, quod ipsi Moyfi negatum fuerat, dedu- Eccl. 46. xit. Eodem etiam nomine Josedech Sacerdotis filius Aggai .. appellatus eft ; eodem & filius Siracb, fed longe potiori

215

Chriftus non inftar

0 4

tiori jure hoc nomen Salvatori noftro impofitum eft, qui non uni alicui populo, fed universis omnium ætatum hominibus, non quidem fame, aut Ægyptiaco, vel Babilonico dominatu oppreflis, fed in umbra mortis fedentibus, & duriffimis peccatis & diaboli vinculis obstrictis, lucem, libertatem, & falutem dederit, qui eos e mundi erroribus evocatos ad cæleftis Regni hereditatem provexerit, eilque cælum refera-

Act. 4. 12.

verit. Nec enim aliud nomen est fub calo datum hominibus, in quo oporteat nos falvos fieri. In illis velut typis adumbratus est Christus Dominus, qui de se ipio vere Joan. 14. 6. dixit: Ego fum via, veritas, & vita. Nemo venit ad Joan. 10. 9. Patrem nifi per me .... Ego fum oftium. Per me fi quis introierit , falvabitur ; & ingredietur , & egredietur , & Jefus Filius pascua inveniet. Josue, five Jesus filius Nave successit Nave typus defuncto Moyfi : Jefus abrogata Moyfis Lege novam infignis JesuChristi, condidit : Finis enim Legis Christus ad justitiam omni Rom. 10. credenti, Moyfes ad Chanaanitidis terræ fines Hebræos deduxit; in terram ipfam introducere non potuit, quod præftitit Jofue. Lex Moyfis nomine fignificata justificare, & falvare non potuit homines; quod præ-

Calat

## De Fide, & Symbolo.

Christus secundum populum, quod sumus nos, Nationes in fæculi deferto commorantes antea, introducturus effet in terram repromissionis, melle, & lacte manantem, id est, in vitæ æternæ possessionem, qua nihil dulcius, idque non per Moylen, id eft, non per Legis disciplinam, sed per Jesum, id est, per novæ Legis gratiam pervenire debebat circumcifis nobis petrina acie, id eft, Christi præceptis ( Petra enim Christus multis modis, & figuris prædicatus est ) ideo is vir, qui in hujus Sacramenti imaginem parabatur, etiam nominis Dominici inauguratus est figura, ut Jefus nominaretur "". Jofue bellator fuit; bellator & Jesus, cujus ex ore gladius anceps exibat; de quo Apoc. 1. 16. dictum elt : Speciosus forma pre filiis hominum, diffu- Pfalm. 44. sa est gratia in labiis tuis, propterea benedixit te Deus in aternum. Accingere gladio tuo super femur tuum, potenți sime..., Sagittæ tuæ acutæ, populi sub te cadent, in corda inimicorum Regis. Josue fuit Magnus secundum Eccl. 46. nomen suum, maximus in salutem Electorum Dei, expugnare infurgentes hoftes, ut configuerctur hereditatem Ifrael. De Christo Salvatore nostro ait Angelus virgini Mariæ: Hicerit Magnus, & Filius Altissimi vocabitur. Luc. 1. Nomen ejus magnum; humiliationis enim ipfius, quæ maxima fuit, præmium eft. Humiliavit simetipsum Philipp. 2. factus obediens usque ad mortem, mortem autem Crucis. Propter quod & Deus exaltavit illum, & donavit illi nomen, quod est super omne nomen; ut in nomine Jesu omne zenu flettatur, cælestium, terrestrium, & infernorum; & omnis lingua confiteatur, quia Dominus Jesus Christus in gloria est Dei Patris. Ad falutem omnium hominum venit Christus, eo nomine Maximus. Fidelis fermo, , Tim 1. O omni acceptione dignus ; quod Chriftus Jesus venit in bunc mundum, peccatores falvos facere, quorum primus ego fum. Hinc S. Aug. paffim ex nomine lefu argumentum petit contra Pelagianos, peccatum originale negantes, quod & parvulis Christus fit Jesus, id eft, Salvator, Sic in fine libri 2. de Nuptus, & Concupifcentia : "" Concedat, inquit, Jesum etiom parvulis effe Jeium. Et ut per eum facta omnia fatetur per id, 05 quod

\$17

quod eft Verbum Deus; ita etiam parvulos ab eo falvos fieri fateatur per id, quod eft Jefus, fi vult Catholicis effe Chriftus. Sic enim foriptum eft in Evangelio :

Matth. I.

Coloff. 2.

Heh. z.

Et vocabunt nomen ejus Jesum ; ipse enim salvum faciet populum suum a peccatis eorum. In quo populo sunt utique & parvuli : sunt ergo & in parvulis peccata originalia, propter quæ Jesus id est, Salvator possit este & ipsorum 2000, José expugnavit insurgentes hostes populi Dei : Christus Salvator noster Vicit mundum & exspolians Principatus, & potestates, traduxit confidenter, palam triumphans illos in semetipso.... & per mortem destruxit eum, qui babebat mortis imperium, id est, Diabolum. Hinc Josue adversus Amalecitas pugnante, Moyses tota die expansis manibus orabat ; Quia illic, ubi Nomen Jesu dimicabat, dimicaturis quandoque ad-

versus Diabolum, Crucis habitus quoque erat necessarius, per quam Jesus victoriam esset relaturus. Verba sunt Tertulliani Libro adversus Judaos, cap. 19.

Jefus Filius Jefum Filium Jofedech Chrifti Salvatoris typum Jofedech etiam fuiffe merito diximus. Pontifex enim uterque typus alter fuit, Utrique adversatus est Satanas. Ille Judæorum e de suo: Christus Salvator noster Dei Virtus, & Dei sa. pus etlam pientia ; in quo sunt omnes thesauri suptentie & scientie lesu Chri. Cor. 1. absconditi, factus est nobis sapientia a Deo. De quo 21, 24 Siracides iple c. 1. fcripfit ; Fons sapientia Verbum Dei 30. Colof. in excelfis, O ingressus illius mandata aterna, &c. Et a cap. 24. Sapientia laudabit animam fuam. O in Deo bonorabitur, O'in medio populi sui gloriabitur, O in Ecelefiis Alti fimi aperiet os fuum, & in conspettu virtutis illius gloriabitur, & in micdio populi sui exaltabitur, & in plenitudine fancta admirabitur, O in multitudine electorum babebit laudem, & inter benedictos benedicesur, dicens 3 Ego ex ore Altisimi prodivi, primogenita ante omnem creaturam, &c.

Non igitur fola magni nominis umbra, fod veritas Virtus noin Christo Jeiu fuit, cujus nomen admirabile, ama-minis Jeiu. bile, suave, potens, malignis spiritibus tremendum est. Nomen Jefu tribuit Sacramentis virtutem remittendi peccata, conferendi gratiam, falutem operandi. Nomen lefu genus omne miraculorum operatur, dæmones expellit, vincit, profligat. Serpentum morfus, & haultus veneni nomine Jefu sanatos suisse, Judzi ipfi Thalmudiltæ referunt. In nomine Jefu a Deo impetrabus, quidquid petimus, fi, ut oportet, petamus. Sic orationes fuas concludit Ecclefia : Per Dominum nostrum Jesum Christum Filium tuum. Nomen Jesu yelut Uleum effusum ( inquit S. Bern. Ser. 15. in Canti-Lib. de ca ) lucce, passie, & ungi:. Lucce pradicatum, pascie Sabb. cap. rccogitatum, invocatum lenit, & ungit. Unde in toto 14. orbe tanta, & tam subita fidei lux, nisi de prædicato Jelu?, Nonne in hujus nominis luce Deus nos vocavit in admirabile lumen fuum, quibus illuminatis, & in lumine ilto videntibus lumen dicat metito Pau-" lus: Fuistis aliquando tenebra, nune aut m lux in Do-", Epheß se mino? Hoc nomen coram Gentibus, & Regibus, &, Act. 9. filiis Ifrael portare juffus elt idem Apostolus; & por-,, tubat nomen tamquam lumen, & illuminabat pa-,, triam, & ciamabat ubique: Nox praceffir, dies au-,, Rom. 13. tem appropinguavit : abjiciamus ergo opera tenebra-" rum, & indusmur arma lucis, ficut in die bonefle ambulc-

, bulemus. Nec tantum lux eft nomen Jefu , fed & ci-, bus. An non toties confortaris, quoties recordaris? "Quid æque mentem cogitantis impinguat ? Quid ita , exercitatos reparat fenlus, virtutes roborat, vegetat , mores bonos, atque honeftos, caftas fovet affectiones? Aridus eft omnis animæ cibus, fi non oleo ifto , infunditur. Infipidus eft, fi non hoc fale conditur. , Jefus mel in ore , in aure melos , in corde jubilus. Sed , eft & medicina. Triftatur aliquis veftrum ? Veniat in , cor Jeius, & inde faliat in os, & ecce ad exortum , nominis lumen nubilum omne diffugit, redit fere-, num. Labitur quis in crimen, currit infuper ad la-, queum mortis desperando? Nonne fi invocet no-, men vitæ, confeftim respirabit ad vitam? Cui ali-" quando stetit ante faciem falutaris Nominis duritia , cordis . ignaviæ torpor, rancor animi, languor ace-, diæ? Cui fons forte ficcatus lacrymarum, invocato " Jelu, non continuo erupit uberior, fluxit fuavior? , Cui in periculis palpitanti, & trepidanti invocatum , nomen virtutis non statim fiduciam præstitit, de-", pulit metum? Cui in dubiis æftuanti, & fluctuanti

ris: Poneme, ut signaculum super cor tuum, super brachium Cant. 8. tuum. Habes unde & brachio medearis, & cordi. Habes in Nomine Jelu, unde actus tuos, vel pravos corrigas, vel minus perfectos adimpleas : itemque unde tuos fenfus aut ferves, ne corrumpantur, aut fi corrumpantur, fanes """.

Omnia præterea nomina, quæ prædicta funt Filio Omnia Dei divinitus imponenda, ad unum hoc Jelu nomen nomina referuntur. Cum enim falutem, quam nobis daturus ad unum erat, aliqua ex parte attingerent, hoc ipfum univerfæ nomen Jofalutis humanæ vim, rationemque complexum est fu referuntur. (inquit Concil. Tridentini Catechifmus.) Quod antea S. Bernardus pie, & eleganter expoluerat Ser. II. in Circumcifione Domini., Exultavit Ifaias, ut videret "diem hunc & vidit, & gavifus eft. Et loquebatur , gratualabundus, & laudans Deum : Puer natus eft Ifai. 91 wobis, O fattus ell principatus super humerum cjus : vocabitur Nomen ejus, Admirabilis, Consiliarius, Deus fortis, Pater futuri faculi, Princeps pacis. Magna qui-», dem nomina : sed ubi est nomen, quod est super "omne nomen, nomen Jelu, in quo omne genufletta. , tur? Forte in his omnibus unum illud invenies, fed " expressum quodammodo, & effusium. Nempe ip-», fum est, de quo Sponsa in Cantivo amoris, Oleum, , inquit, effusium nomen tuum. Habes ergo unum in "his omnibus appellationibus Jefum. Nec omnino, ., aut vocari pollet, aut elle Salvator, fi forte quip-", piam horum defuisset. Numquid non vere Admira-, bile eum finguli fumus experti, in mutatione uti-, que voluntatum nostrarum ? Hoc nempe est falva-"tionis nostræ principium, cum incipimus respuere, ,, quod diligebamus; dolere, unde lætabamur; ample-", čti, quod timebamus; sequi, quod sugiebamus; "optare, quod contemnebamus. Admirabilis plane, , qui hæc operatur mirabilia. Sed nihilominus & , Confiliarium fele exhibeat necesse est in electione , Pœnitentiæ, & vitæ ordinatione; ne forte fit nobis ", absque scientia zelus, & voluntati bonæ prudentia , desit. Sane opus est, ut Deum quoque probemus,

22 I

Cant. 1.

" in

" in remiffione videlicet priorum delictorum, quia , nec fine hac falus nobis conftare poteft : & nemo , potett dimittere peccata, nifi folus Deus. Verum , ne id quidem fufficit ad falutem , nifi fortem quo-, que experiamur in expugnando impugnantes nos, " ne ab eildem rurlum concupifcentiis fuperemur, & , fiant novillima nostra pejora prioribus. Videturne , jam aliquid deelle Salvatori? Plane deellet, quod , maximum eft , nifi & Pater effet futuri faculi , ut per , eum scilicet in immortalitatem refurgeremus, qui , per præfentis fæculi patrem generamur ad mortem. , Neque hoc latis, fi non etiam Princeps paces Patri , nos reconciliaret, cui traditurus eft Regnum ; ne " forte ficut filii perditionis utique, non falutis, re-, furrecturi videremur ad poenam. Multiplicabitur , fane ejus imperium, ut merito Salvator dicatur etiam " pro multitudine falvandorum : & pacis non erit fi-, nis, ut veram noveris elle falutem, quæ non pol-" fit timere defectum. Hæc S. Bernardus, Summa igitur animi devotione veneremur , & invocemus Nomen novum, quod os Domini nominavit: Fidem,

Veneratio, & invoca-

tio nomi-

nis Jefu.

## De Fide, & Symbolo.

quicamque, ut par est, invocaverit, falvus erit. Nemo Rom. 10potest dicere : Dominus Jesus, nisi in Spiritu santo : Sed 1. Cor. 12si dicit fattis, non solis verbis. Possunt enim dicere : Dominus Jesus, Hæretici, & qui in peccatis mortalibus jacent, de quibus tamen ait Christus : Non omnis, qui Matth. 7: dicit mihi, Domine, Domine, intrabit in Regnum cælorum : sed qui facit volunt atem Patris mei, qui est in cælis, ipse intrabit in Regnum cælorum. Dicit & de quibus dam Ad Tit s. Apostolus : Consistentur se nosse Deum, fattis autem na gant. Quemadmodum negatur factis, fic dicitur factis ; hoc modo dicendi nemo dicit : Dominus Jesus! nisi in Spiritu santo (inquit S. August. Serm. 270, alias 20. ex editis a P. Sirmondo.)

#### **§.** I I I.

#### CHRISTUM.

#### Cur nomini Jesu nomen addatur, CHRISTUS, Propheta, Sacerdos, & Rex.

I. TESUS nomini CHRISTI etiam nomen additum eft, quod Unstum fignificat, & officii nomen eft, Lev. 8. ac honoris. Ungebantur enim olim Prophetæ, Sa. 1. Reg. 16. cerdotes, & Reges. Cum porro Jesus Salvator noster 3. Reg. 196 in mundum venit, Prophetæ, atque Doctoris, Sacerdotis, ac Regis partes, & officia suscept, ideoque Christus dictus eft, unclus scilicet ad illorum munerum functiones, non quidem alicujus mortalis opera fed cœleftis Patris virtute ; non terreno unguento, sed spirituali oleo, scilicet Spiritus sancti plenitudine, gratiæque, & omnium donorum uberrima in fandiffimam ejus animam effusione. Quod præclare David oftendit, his eum verbis compellans : Dilexisti Pfalm 44 justiciam, & odisti iniquitatem ; propterea unxit te Dens, Deus tuus, oleo latitia pra confortibus tuis. Idem etiam demonstravit Ifaias ex ipfius Redemptoris perfona loquens: Spiritus (inquit ) Domini super me, co ist. 41; quod unxerit Dominus me, ad annutiandum mansuetis misit me &c. Quod oraculum in se impletum Christus testatur Luca 4. Ac proinde verus est Messias : Idem enim Hebrzis hoc nomen fignificat, quod Gen 4% Gra-

223

divinitatem fuam , fed noftram mutabilitatem affumendo, & formam fervi accipiens venit ad nos in hunc mundum, qui in hoc mundo erat, quia mundus per eum factus eft ; ut exemplum furfum videntibus Deum, exemplum deorfum mirantibus hominem; exemplum fanis ad permanendum, exemplum infirmis ad convalescendum, exemplum morituris ad non timendum, exemplum mortuis ad refurgendum effet, in omnibus iple primatum tenens. Quia enim homo ad beatitudinem fequi non debebat nifi Deum, & fentire non poterat Deum ; fequendo Deum hominem factum fequeretur fimul, & quem fentire poterat, & quem lequi debebat "... Quod & alibi brevio-ri fententia exprimit, fi tamen ipfius est Serm. 371. alias de diversis 52. " Homo sequendus non erat, , qui videri poterat : Deus sequendus non erat, qui vi-" deri non poterat. Ut ergo exhiberetur homini, & , qui ab homine videretur, & quem homo fequere-" tur, Deus factus eft homo ".

Summa Doctrinæ Chrifti, Summam Doctrinæ Chrifti accurato compendio S. Aug. explicat lib de vera Relig. cap. 16. "., Satellites, inquit, voluntatis divitias perniciofe populi ap-

#### De Fide, & Symbolo.

2. Secunda dignitas, ad cujus exercendas functio-Sacerdos. 3 Jefus Salvator noster spirituali oleo, scilicet plenidine Spiritus fancti unclus fuit, est Sacerdotium. cerdos enim fuit, non quidem ex ordine Aaron. : quo in veteri Lege Levitica Tribus Sacerdotes exerunt; verum ex illo, de quo David Propheta cenit : Tu es Sacerdos in aternum secundum ordinem Plalm. 109. 'elchifedech : cujus rei argumentum Apostolus ad ebræos scribens cap. 7. accurate profecutus est. uz quidem Sacerdotis dignitas ipfi ab zterno non pavenit, ut Deó; fed in tempore, ut homini, five cundum humanam naturam; ab ipfa flatim Incarna-one Sacerdotio fuo functus eft; cum In diebus sarnis Heb. 5" a preces, supplicationesque ad cum, qui possi illum lvum facere a morte , cum clamore valido . O lacrymis ferens, exanditus eft pro sua reverentia. Cum in Cruce lut altari Tradidit semetipsim pro nobis oblationem, Eph. s. bostiam Deo in odorem suavitatis. Ipie Sacerdos, & Heb, 9. ctima; & fic Per proprium sanguinem introivit semel Sancta, aterna redemptione inventa; scilicet in ipsum lum, nt appareat nunc vultui Dei, pro nobis semper Chriftun terpellans; Christus enim Jesus Orat pro nobis, & orat pro at in nobis, & oratur a nobis. Orat pro nobis, ut Sa- nobis rdos noster; orat in nobis, nt caput nostrum; oratur a in nobis, bis, ut Deus noster. Agnoscamus ergo in illo voces no- a nobis. oratur ras, & voces ejus in nobis. ( inquit S. August. Enar. in Lib. falm. 85. ) Illum Tertall, apposite, & eleganter Ca- tra volicum Patris Sacerdotem appellat id est, generalem; cionem , el quia folus oblationum, donorum, ac facrificiorum enera omnia Deo Patri offert : vel quia unus omni-**18** fufficit, ut & pro universis hominibus illa offerat, : omurs per illum offerant facrificia, & orationes as, cujus unius interventu, ac merito Deo placent, S. Aug. lib. ; probantur. Oramas fcilicet ad illum, per illum, in illo, de Spir. & t loquitur S. Ang. Sacerdotii denique sui officium in Lin, e. 11. oc etiam exequitur, quod per vicarios Sacerdotes in ntholica Ecclefia ritu fimili cum Melchifedech, Veri fium, & fingulare led incruentum facrificium corporis, & nguinis sui toto orbe terrarum offerre non definit.

Chrifts

con-

Mar-

227

P 2

3. Un-

Chriftus 3. Unctus est insuper Jesus, ut Rex justitiæ, & patex justi- cis, ob idque Christus est appellatus. Regiæ namque iæ, & pa- Christi dignitatis Scriptura sacra passim suffragatur.

Pfalm. 2. Ego autem constitutus sum Rex ab eo super Sion montem santtum ejus. Item, Postula a me, & dabo tibi Gentes bereditatem tuam, & post fionem tuam terminos terra. Pfalm. 71. Deus, judicium tuum regi da, & c. Jer. 23. Et regnabit Rex, & sapiens erit, Zach. 9. Exulta satis, filia Sion, jubila, filia Jerusalem: ecce Rex tuus veniet tibi Justus, & Salvator: ipse pauper, & afcendens super asinam, & super pullum filium asina. Angelus etiam ejus Incarnationem virgini Matri annuntians, Regem declarat: Regnabit, inquit, in domo Jacob in aternum, & Regni ejus non erit finis. Rex Judæorum, & Rex Israel passim appellatur; & ubi de extremo judicio agit, ac de sententia abs se pronun-

flatth. 25. tianda, fe Regem effe fignificat : Tunc dicet Rex bis, qui a dexteris ejus erunt, & c. Regnum porro Chrifti fpirituale eft & æternum, non terrenum, ac temporale; nec hereditario, aut humano jure illi obtigit, tametfi genus a clariffimis Regibus duceret : Regnum meum, inquit,

uc. I.

fferet, feque iplum fecundum naturam allumpcum corpore fuo mystico illi in æternum um profitebitur, ingentem illam, & ineffabioriam Regni, cujus non erit finis, & cujus fo-, paxque sempiterna erit, non fibi tribuens, tri acceptam referens : Ut fit Dens omnia in omid eft, ut innotefcat, Deum auctorem effe ombonorum, tam ipfius Chrifti hominis, quam Regniejus, id eft, omnium electorum, ex quilis tunc Regnum ejus constabit: ac propterea )eus in omnibus glorificetur, & laudetur in fæeculorum.

num igitur Christi in terris inchoatur, in czlo Regnum ur. Ac Regis quidem officia admirabili provi- in terra fuæ præstat Ecclesiæ. Ipse eam regit, ipse ab inchoarur, n impetu, atque infidiis tuetur; ipfe ei leges ibit observatione facillimas, atque suavissimas: enim ejus Juave eft , & onus leve, Mandata ejus

it Sarcinæ onerati, sed alæ volaturi. Ipse non fanctitatem, & justitiam largitur, verum etiam everandum facultatem, & vires præbet. Rex ft, & Sacerdos, ad utramque functionem a Daus! Rex pugnavit pro nobis': Sacerdos obtulit 10bis. ( inquit S. August, Enar. in Plalm. 149.) ris autem hujus Regni finibus tam boni, quam ontineantur, atque adeo omnes homines jure l pertineant ; ii tamen præ cæteris regiam ejus em, & beneficentiam experiuntur, qui ex ejus itis integram, atque innocentem vitam agunt. ft enim equs Regnum, visi credentes in eum? ( in-August, Tract, 115. in Joannem. ) A Christo dichristiani, id est, uncti, per doctrinam illius ati, per Sacerdotium, & facrificium a peccatis , per Regiani potestatem contra tentationes

Quamvis data sit illi omnis potestas in cælo, & , charitate magis, quam auctoritate nos regit: confulit utilitatibus, non fuis, cum bonorum um non egeat : nobis dominatur, ut nos ad m felicitatem perducat : totum fe nobis impen-

in cœlo perficitur.

Chrifti Regis beneficia.

Matth. 22.

P 3

dit 1

dit : Petranfit benefaciendo , & fanando omnes : Legem A. 10. immaculatam, convertentem animas tradit, adjutoria præbet ad illam implendam efficaciffima. Illam implet, qui cœlestem illum Regem amat. Nullum aliud tributum exigit, nifi amoris. Rex eft fapientiffimus, & faciens judicium, & juftitiam in terra. Vitam fuam pro fubditis omnibus, etiam perduellibus exponit, & proposito gaudio pro illis crucem suffinet. Ipforum inimicos profligat, & Satanam fub eorum pedibus conterit. Rex virtutum, Dominus fortis, & potens in Pfalm. 21. pralio, Rex gloria. Incomparabili manfuetudine ipfos regit, pastorem illis potius se exhibens, quam Regem. Facilem omnibus ad fe præbet aditum : omnes invitat, omnes ablque perfonarum, & conditionum difcrimine complectitur, fovet, tuetur. Omnibus aqualis, omnibus Rex, (inquit Tertul.) Totus nobis datus, totus nostros expensus in usus, nos fratres suos vocare dignatur, ad menfam fuam admittit, in con-Ap. 1. & 5. fortium Regni fui nos vocat, immo nos Deo Regnum, & Sacerdotes facit. Chrifto igitur Deo, ac Regi no-Noftra ftro in omnibus obediamus, qui & Rex nofter eft jure

erga Chri-

Chriftum habere noluerant. Et modo multi Chriftum Regern in coelo fedentem, & ubique regnantem habere nolunt "". Ex illorum numero ne fimus; illi dicamus ex animo : Tu es ipfe Rex mens , & Dens mens... Phim. 32. Exalsabo te, Deus meus Rex, & benedicam nomini tuo Plalm. 144. in faculan faculi. Diabolo gloriz illius, noftrzque falutis inimico fortes in fide refiltamus : in hoc enim ngchi fumus a Christo, ut contra diabolum luctemur. nec pacem cum illo umquam habeamus. Heo nos nn. xit . quia luttatores contra diabolum fecit ( inquit S. Aug. Trad. 39. in Joannem, ) Immaculatam vitam agamus, quia Christi corpus sumus, immo Christus ipse, per unctionem inhabitantis in nobis Spiritus eins Inde antem apparet ( inquit S, August, Enarratione in Plalm. 26, ) Christi corpus nos esse, quia omues ungimur, & omnes in illo & Christi, & Christus fumus, quia quodam. modo tosus Chriftus caput, & corpus eft.

Denique, "" Si Reges triumphorum fuorum titulis nuncupantur ( inquis S, Petrus Chryfologus, Ser, (7.) & subjectarum gentium nominibus conquirunt numerofifima cognomenta : ita Chriftus bonorum fuorum titulis nuncupatur : a chrifmate enim vocatus eft Christus, qui Divinitatis unguentum aridis jam mortalium membris pius Mediator infudit. Et ut a chrismate Christus, sic Jesus vocatus est a salute, qui ad hoc nos divino infudit unguento, ut ægris certam falutem, perditis perpetuam redderet fanitatem n re

#### s. IV.

# FILIUM EJUS UNICUM. CHRISTUS verus Deus, Deique Filius eft.

Dua in Christo natura.

I

is verbis profitemur Jesum Christum Filium Del effe, & verum Deum, ficuti Pater est, qui eum ab æterno genuit; non ed modo, quo illi dicti funt Dii, ad quos fermo Dei factus eft; & quo Moyles dictus eft Dens Pharaonis, fed natura eadem, & effent tia, que Patris eft, & Spiritus landi. Lilum, inquam, ian-

231

fanctifimz Trinitatis fecundam Perfonam, aliis duabus omnino zqualem confitemur, unius effentiz, fapientiæ, voluntatis, & poteftatis cum Patre, iplique confubitantialem, & coæternum, ut Niczni Concilii Patres in fuo Symbolo explicatius tradiderunt, contra hærefim Arii Presbyteri Alexandrini; qui Filium Dei aliquando non fuille, & ex iis, quz non funt, factum elle, & alterius elle fubitantia ac ellentia, quam Patrem ; creatum denique, impiè, ac pertinaciter allerebat. Contra hanc igitur Hærefim credere nos profitemur, fecundum Symbolum Nicznum : In unum Dominum Jesum Christum Filium Dei, ex Patre natum ante omnia facula, Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo vero, genitum non factum, consubstantialem Patri , per quem omnia fatta funt. Filii porro divi-Filius Dei verus Deus nitas, five Patris, & Filii confubstantialitas, omniconfubitan modaque, & perfecta æqualitas, multis Scripturæ facræ oraculis aperte probatur contra veteres , & novos Arianos - five Socinianos ; tum iftis præfertim Novi Teltamenti. Matth. 16. Respondens Simon Petrus dixit : Tu es Christus Filius Dei vivi. Respondens autem

## De Fide, & Symbolo,

nibus non effet: sola enim divinitas est, qua nihil est, aut effe potest majus, vel cogitari : nec æqualis omnino, & eadem Patris, & Filii potestas effet; quod tamen fignificant hæc Christi Domini verba: Er non Joan, 10. rapies cas quisquam de manu mea : O nemo posest rapers de manu Patris mei. Jam vero potestas, & essentia in Deo non diftinguuntur; quidquid enim est in Deo. Deus est. Atque hoc sensu Christi verba Judzi intellexerunt , ipseque fic intelligenda confirmavit. Respon- Ibidem. derunt et Judai... Tu bomo cum sis, facis teipsum Deum... Respondit eis Jesus... Quem Pater sanstificavit & misit in mundum, vos dicitis : Quia blasphemas : quia dixi, Filius Dei sum? Si non facio opera Patris mei, nolite mihi credere; si autem facio, & si mihi non valtis credere, operibus credite; ut cognoscatis, & credatis, quia Pater in me eft, & ego in Patre, Joan. 14, Creditis in Deum, & in me credite ... Si cognovissis me, & Patrem meum utique cognovissetis, & amodo cognoscetis eum, & vidistis eum. Dicit ei Philippus; Domine, oftende nobis Patrem, & sufficit nobis, Dicit ei Jesus; Tanto tempore vobiscum sum, & non cognovistis me ? Pbilippe, qui videt me, videt & Patrem. Joan. 16. Omnia quacumque babet Pater, mea sunt, Joan. 20. Deinde dicit Thome : Infer digitum tuum buc, & vide manus meas, O affer manum tuam, O mitte in latus meumj 🖝 noli esse incredulus , sed fidelis. Respondit Thomas , 🖝 dixit ei : Dominus meus, & Deus meus, Ad. 20. Attendite vobis, & universo gregi, in quo vos Spiritus santtus posuit Episcopos regere Ecclesiam Dei, quam acquisivit Janguine Suo. Quibus verbis fignificatur, Jelum Chriftum, qui Ecclefiam in fanguine fuo acquifivit, effe verum Deum. Ad Rom. 9. Ex quibus eft Ghristus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in say cula. Ad Gal. 1, Paulus Apostolus non ab bominibus, neque per hominem, sed per Jesum Christum & Deum Patrem. Non est igitur Christus purus homo, sed Deus homo; denique Filius: Qui cum in forma Dei effet, non rapinam arbitratus est effe se aqualem Deo, ut ait idem Apostolus ad Philippenses scribens, cap, 2. Et ad

233

ad Col. 1. Qui est imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creature : quoniane in ipfo condita funt univerfa in calis, O in terra, visibilia, O invisibilia... Omnia per ipfum , & in ipfo creata funt , & ipfe eft ante omnes ; or omnia in ipfo constant, Ad Heb. I. Novistime diebus iftis locutus est nobis in Filio, quem constituit heredem univerforum , per quem fecit & facula; qui cum fit fplendor glorie, & figura substantie ejus, portanfque omnia verba virtutis suc, purgationem peccatorum faciens, fedet ad dexteram Majeflatis in excellis ; tanto melior Angelis effectus, quanto differentius præ illis nomen bæreditavit, Cui enim dixit aliquando Angelorum : Filius meus es tu, ego bodie genuite? Et rurfum ; Ego ero illi in Patrem. O ipfe erit mibi in Filium? Et cum iterum introducit Primogenitum in orbem terre, dicit : Et adorent eum omnes Angeli Dei, Et ad Angelos quidem dicit : Qui facit Angelos suos spiritus; & Ministros suos flammam Ignis, Ad Filium autem ; Thronus tuus, Deus, in faculum faculi, virga aquitatis, virga regni tui. Dilexisti justitiam, & odisti iniquitatem ; propterea unxit te Deus, Deus tuus, oleo exultationis pra participibus tuis, Et Tu,

mortale de illius generatione cogitandum est : nec Fi- Rtema Dei lium minorem Patre; nec Patrem antiquiorem Filio, generatio. aut absque Filio aliquando fuisse; sed Filium cozternum Patri ; generationem mutationis omnis, & corruptionis expertem : non substantia divina partem, cum divina substantia simplicissima sit, indivisibilia, immutabilis; fed totam effentiam divinam, ac perfectiones annes quas complectitur, ablque divilione Filio communicatas æterna illa generatione credere debemus. Cujus quidem divinze generationis Mysterium ratione percipere, atque perfecte intelligere nullo modo possumus jut cum Propheta potius exclamandum fit ; Generationem ejus qui enarrabit ? Ifai. 13. Nefas est nescire, quod natus sit Dei Filius, sed non licet discutere, quemadmodum natus fit; credere convenit, non perscrutari, Perfecta scientia eft, sie Deum scire, ut licet inenarrabilem, tamen non ignorabilem scias ( inquit S. Hilarius, ) Credendus eft, intelligen, Lib. 2. de dus eft , adorandus eft , & his officiis eloquendus eft. Et S. Trinitate. Atbanafius orat. 3. contra Arianos: " Indecorum eft, ait, quærere, quomodo ex Deo Verbum existat: aut ouomodo fit Dei splendor:aut quomodo generet Deus; & quis fit modus generationis Dei. Infanus enim fit, qui talia audeat; cum inexplicabilem rem, ac divina naturæ propriam, folique ipfi & ejus Filio cognitam oratione fua declarare conetur

Ex omnibus autem, quæ ad indicandum modum. rationemque æternæ generationis fimilitudines afferuntur, illa propius ad rem videtur accedere, quæ ab animi nostri cogitatione sumitur. Quamobrena S. Joannes Filium Dei Verhum appellat. Ut enim mens nostra seiplam quodammodo intelligens sui effingit imaginem, quam Theologi, verbum dixerunt; ita Deus, ( quantum tamen divinis humana conferri possunt ) seipsum intelligens , Verbum æternum generat : Quod eft, de bis amnibus, que sunt in se ipso, Lib. 15. de ut loquitur S. August. Verbum illud non est sonus transiens, aut exterior locutio, non est verbum prolatitium, fed interiori locutione, five cognitione perfectiffi-

Trinitato çap. 15.

fectiffima, & perfectiffime affimilatrice, hoc eft, divina genitum, in quo nihil minus, aut amplius eft, quam in iplo Patre, ejus imago fubliltens, in eo manens, cique per omnia æqualis. "" Verbum autem Patris ideo dictum eft, quia per ipfum innotefcit Pater. Sicut ergo verbis noftris id agimus, cum verum loquimur, ut nofter animus innotescat audienti, & quidquid fecretum in corde gerimus, per figna hujulmodi ad alterius cognitionem proferatur ; fic illa Sapientia, quam Deus Pater genuit, quoniam per ipfam innotescit dignis animis secretifimus Pater, Verbum eius convenientifime nominatur. Inter animum autem nostrum, & verba nostra, quibus eumdem animum oftendere conamur, plurimum diftat. Nos quippe non gignimus fonantia verba, fed facimus : quibus faciendis materia subjacet corpus- Plurimum autem interest inter animum, & corpus, Deus vero, cum Verbum genuit, id, quod eft ipfe, genuit : neque de nihilo, neque de aliqua jam facta, conditaque materia : fed de fe ipfo, id, quod eft ipfe, Hoc enin & nos conamur, cum loquimur... Quid enim aliud moli-

## De Fide, & Symbolo.

quæ in præceptore scientia est natura, distincta dumtaxat origine. Scientia enim præceptoris principium eft, & origo, ex qua scientia discipuli derivatur : fic nna divinitas est, una mens, una cogitatio, una fapientia fecundum naturam in Patre, & Filio : fed in Patre fine principio, in Filio de principio, quia Deus de Deo est, ex ingenito genitus, exmente, & corde Patris velut ex utero genitum verbum. Immo ficut in nobifmetipfis eadem rationis natura eft in verbo, anod cogitamus, & in verbo, quod loquimur; ita eadem eft Divinitas in Patre intelligente, & in verbo, quod loquitur, quod in ipfo eft, & pariter Dens eft, per quem omnia facta funt. ""Id quo facilius intelligas, ex te iplo ante recognolce, ut ex imagine, ot fimilitudine Dei, quam habes, & tu in temetiplo rad tionem, qui es animal rationale, a rationali scilicet artifice non tantum factus; sed etiam ex substantia infins animatus. Vide cum tacitus tecum infe congrederis, ratione hociplum agi intra te, occurrente ea tibi cum fermone ad omnem cogitatus tui motum, & ad omnem fenfus tui pulfum. Quodcumque cogitaveris, fermo eft; quodcumque fenferis, ratio eft. Loquaris illud in animo necesse eft; & dum loqueris, collocutorem pateris fermonem, in quo ineft hæc ipfa ratio, qua cum eo cogitans loquaris, per quem loquens cogitas. Ita secundus quodammodo in te est sermo, per quem loqueris cogitando, & per quem cogitas loquendo. Iple fermo alius est. Quanto ergo plenius hoc agitur in Deo, cujus tu quoque imago, & fimilitudo cenferis, quod habeat in fe etiam tacendo rationem, & in ratione fermonem  $y_{p}$ ? (Ex. plicatio est Tertulliani lib. adversus Praxeam, cap. 9. J Sicut etiam Christus Eucharistiam in ultima Coena confectant, feiplum sub Sacramento produxit : & idem erat secundum naturam Christi Corpus, idem fecundum fubstantiam Sanguis in ipfo Christo, & sub Sacramento, atque ita Manibus suis ferebatur, ut ait S. August. sed tamen statu, licet non substantia alim erat Christus sub Sactamento, & in feipfo; quia Chriftus

237

ftus in feipfo spectatus producens erat se ipsum sub Sa cramento, consecratione Panis: Christus vero sub Sacramento productus erat ipsis verbis Consecrationis ab ipsomet prolatis : ita Pater, & Filius sunt unus Deus, unus (inquam) naturæ, & fubstantiæ unitate, quamvis Filius sit alius a Patre ratione originis, quia Pater principium est, & ingenitus; Filius ex Patre velut ex principio genitus: quia Omnis origo parens est; & omne, quod ex origine profertur, progenies est : multo magis fermo Dei, qui etiam proprie Filii nomen accepit, (inquit Tertul. lib, adversus Praxeam.) Alius est igitur a Patre, Personæ, non substantiæ nomine, distinctione, non divisione.

Filius Dei Patri coeternus. ap. 7. 26. Coæternum Patri Filium credimus, eamque coæternitatem fimilitudinibus quibusdam explicamus, quibus tamen fides noftra non nititur. Prima petitur ex igne, & luce, appofite quidem, quia Filius Dei Candor est lucis æternæ. Ignis lucem fundit, lux ab igne funditur. Splendor de igne, non ignis de splendore exiftit. Splendor igni coævus est. Da sempiternum ignem, & do sempiternum splendorem. Candor de luce

coeperunt. Ergo coæva funt. Si femper virgultum, femper & imago de virgulto. Potest ergo semper este generans, & lemper cum illo, quod de illo natum eft-Hinc intellige coæternum Filium natum æterno Patri-Verum cum in fimilitudinibus allatis fit inæqualitas, & folendor minus luceat, quam ignis, & immago virgulti minus fit existens, quam virgultum ipsum, jungamus duo fimilitudinum genera, ut Patris, & Filii æqualitatem fimul, & coæternitatem exponamus, Homo hominem generat, equus equum, & pecus pecudem. Ad eamdem substantiam venerant ista, sed non ad idem tempus. Diversa sunt tempore, sed non funt diversa natura. Quid ergo laudamus in ista nativitate ? Certe æqualitatem naturæ. Quid autem deeft ? Æqualitas temporis. Tencamus hic unum, quod laudatur, id eft, æqualitatem naturæ. In illo autem genere fimilitudinum, quod dedimus, de splendore ignis, 🗞 de imagine virgulti, æqualitatem naturæ non invenis, invenis cozvitatem. Conjunge, quz laudas. In creaturis enim deest aliquid, quod laudas, in Creatore deesse nihil potest : quia, quod invenis in creatura, a Creatore artifice proceffit. Quid ergo in cozvis? Nonne hoc Deo dandum, quod ibi laudas? Quod autem deeft, non tribuendum Majestati, in qua nullus defectus eft. Tribue ergo illi ex ifto genere fimilitudinum pro cozvitate cozternitatem, ut cozternus sit natus cum co, a quo natus sit. De alio autem simili. tudinum genere quid ibi laudas? Æqualitatem natu-Jam propter illam diftinctionem dederas Filio **FZ**. Dei coæternitatem; da propter istam, æqualitatem j & perfecta est nativitas ejusdem substantize. Hzc S. Ang. expositio est Ser. 117. alias 38. de Verbis Domini. Serm. 113. alias 13. ex editis a P. Sirmondo.

Quia porto Jesum Christum non solum verum Duz in Deum, sed & verum hominem; genitum quidem, ut Deum ante omnium fæculorum ætates ex Patre; ut Ouzdam hominem autem natum in tempore ex Matre Maria de ipio in Virgine, credendum fides proponit: Eumdem consub-disuntur fanssalem Pasri Jecundum divinisatem ; eumdem consub-fecundum ft atte

Chrifto hatere,

239

ormam lei, alia ecundum ormam ervi.

oan. 10. oan. 14.

e Trin. 7, 1. 12.

stantialem nobis secundum humanitatem ; ex duabus, & in duabus naturis inconfuse, immutabiliter, indivise, inseparabiliter, subsistentem, ut Conc. Chalced. contra Eutychianam Hærefim credendum definivit. Hinc fequitur, ut eorum, quæ de Chrifto Jefu in Scripturis facris dicuntur, quædam ad divinam, alia ad humanam naturam fint referenda. Nam de fe fecundum formam Dei dixit: Ego, & Pater unum fumus. Idemque de fe ipfo dixit fecundum formam fervi : Pater major me eft. Secundum quem modum etiam feipfo minor eft Filius, qui femetipfum exinanivit formam fervi accipiens. Neque enim fic accepit formam fervi, ut amitteret for-Aug. 1. 1. mam Dei in qua erat æqualis Patri. Non itaque immerito Scriptura utrumque dicit, & æqualem Patri · Filium, & Patrem majorem Filio. Illud enim propter formam Dei, hoc autem propter formam fervi fine ulla confusione intelligitur. Et hanc nobis regulam per omnes facras Scripturas diffolvendæ hujus Quæffionis Apostolus tradit , ad Philippenfes , cap. 2. ubi manifestius istam distinctionem commendat. Ait enim : Qui cum in forma Dei effet, non rapinam arbitratus eft

tem Crucis, Secundum formam Dei, omnia quz habet Pater, ipsius funt : Et omnia mea tua funt, inquit, Joan. 17. O' tha mea : fecundum formam fervi ait ! Mea doctrine Joan 7. non est mea, sed ejus, qui misis me. Et, De die illo, vel Marci. 13. bora nemo fait, neque Angelus in calo, neque Filius, nifi Pater. Hoc enim nescit, quod nescientes facit, id est, " quod non ita sciebat, ut tunc discipulis indicaret : " ficut dictum est ad Abraham , Nune cognovi , quod Gen. \$2. , timeas Deum, id eft, Nunc feci, ut cognosceres; " quia & iple fibi in illa tentatione probatus innotuit. "Nam & illud utique dicturus erat discipulis tempo-" re opportuno, de quo futuro tamquam præterito , loquens, ait ! Jam non dicam vos fervos, fed amicos. . . "Quia omnia quacumque audivi a Patre meo, nota joan. 14. "feci... Eo scilicet genere locutionis nescire quisque "dicitur, quod occultat, quo dicitur fosfa cæca, " quæ occulta eft. "" Neque enimaliquo genere lo-" quuntur Scripturæ, quod in confuetudine humana , non inveniatur; quia utique hominibus loquuntur , , , , "Secundum formam Dei dictum eft : Ante omnes colles genuit me, id eft, ante omnes altitudines creaturarum ; &, Ante Luciferum genui te, id elt, ante omnia tem- Pfalm. 109. pora, & temporalia; secundum formam autem servi dictum est ; Dominus possedit me, vel ( ut habet alia Prov. s. Versto ) Creavit me in principio viarum suarum : quia fecundum formam Del dixit; Ego sum Veritas; & fe- joan, 14. cundum formam fervi : Ego Jum via. ; Quia enim ipfe " primogenitus a mortuis iter fecit Ecclefiæ fuæ ad "Regnum Dei, ad vitam æternam, cui caput eft ad , immortalitatem etiam corporis, ideo creatus est in " principio viarum Dei in opera ejus. Secundum formam Dei. Principium est, quod & loquitur nobis ; secundum autem formam fervi ; Sponfus procedens de tha- Pfalitt. 18. lamo Suo. Secundum formam Del, Primogenitus omnis Gol. 1. creature ... & ipse ante omnes est, & omnia in illo confant : lecundum formam fervi, Ipfeest caput corporis Ecclesia. Secundum formam Dei, Dominus est gloria : 1. Col. 1, fecundum formam fervi, fatagentibus discipulis de Matth. 26. glorificatione fua respondit : Sedere ad dexteram meam ٤X

**2**4I

Tom. I.

"Patrem, ut quo eum videt, hoc iple fit Filips. Non , enim alind illi eft effe de Patre, id ett, nalci de Patre, guam videre Patrem; aut aliud videre operantem, quam pariter operari. Sed ideo non a fe, quia non "eft a fe, Et ideo, quæ viderit Patrem facientem, hæc " eadem facit & Filius fimiliter, quia de Patre eft. Ne-"que enim alia fimiliter, ficnt pictor alias tabulas pingit, " quemadmodum alias ab alio pictas videt ; nec eadem "diffimiliter, ficut corpus eafdem litteras exprimit, quas animus cogitavit : Sed, Quacumque, inquit, , hac eadem , & Filins similiter facit. Et , Hac eadem "dixit, & similiter. Ac per hoc infeparabilis, & par " eft operatio Patri , & Filio , fed a Patre eft Filio. Ideo non poteft Filius a fe facere quidquam, nili quod , viderit Patrem facientem. His igitur, & fimilibus plocis, non Filium Patre minorem, fed de Patre effe » Scripturæ fignificant ; his Non inaqualitas ; fed Nativitas ejus oftenditur.

De Filii Divinitate, & confubitantialitate plura dabit Differtatio noîtra 39. in historiam Ecclesialt. Sæculi quarti.

illos ad infinitam, & divinam fanctimoniam non adhortatur, sed eam, ad quam homines afpirare polsunt, divinæ sanctimoniæ imitationem. Cum ergo Multi unum corpus simus in Christo, unoque ejus Spi. Rom. 12. g ritu vegetari debeamus, ita debemus esse charitate conjuncti ut omnium nostrum, sicut primorum Christianorum sit Anima una, & cor unum. Eo autem major inter nos erit animorum unitas, quo major erit charitas; eo major charitas, quo minus regnabit iniquitas.

Hanc Christi pro electis suis Patrem rogantis sententiam præclare S. August. explicat lib. 4. de Trin. cap. 9. ubi oblervat, iplum non dixisse : ", Ego & ipli unum; quamvis per id, quod Ecclesiæ caput est, & corpus eius Ecclesia, possit dicere : Ego, & ipsi, non unum, sed unus, quia caput, & corpus unum est Christus; sed Divinitatem suam consubstantialem Patri oftendens, (propter quod & alio loco dicit : Ego & Pater unum fumus, ) in suo genere. hoc est in ejusdem naturæ confubstantiali parilitate, vult effe suos unum, sed in ipso; quia in se ipsis non possent, dissociati ab invicem per diversas voluptates, & cupiditates, & immunditias peccatorum; unde mundantur per Mediatorem, ut fint in illo unum; non tantum per eamdem naturam, qua omnes ex hominibus mortalibus æquales Angelis fiunt, fed etiam per eamdem in **eam**dem beatitudinem confpirantem concordiffima voluntate, in unum fpiritum quodam modo igne charitatis conflatam. Ad hoc enim valet, quod ait : Ut fint unum, ficut & nos unum sumus ; ut quemadmodum Pater. & Filius, non tantum æqualitate fubftantiæ, fed etiam voluntate unum funt : ita & ii, inter quos & Deus Mediator eft Filius, non tantum per id, quod ejusdem naturæ funt, sed etiam per eamdem dilectionis societatem unum fint "".

Per charitatem autem unum esse fideles inter se non possiunt, nisi sint unum cum Deo, eadem illa charitate, qua Qui Dco adbaret, unus spiritus est: & Qui mance in charitate, in Deo manct, & Deus in eo. Sic mutuam illam, & ineffabilem divinarum Personarum immanen-

1. Cor. 6. 17. 1. Joan. 4. 16.

tiam.

Q3

246

tiam, qua Pater in Filio, & Filius in Patre eft, fic ad. mirabilem illam & adorandam unitatem , qua unum funt, zmulamur. Hine S. Hilar, in Pfalm. 122. ", Coe. leftis eft, inquit, fecundus Adam, qui Verbum caro factum eft. .. In hoc ergo Verbo Deus tamquam in coelo habitat, in eo fcilicet, quod ex fe, ac fuum eft, manens, per eum in eis quoque, qui cœleftes funt, habitans, ficut iple ad Patrem ait : Ut omnes unum fint, ficut ego in illis, O tu in me. Ergo fi qui in Adam limus fuimus, nunc cceleftes famus in Chrifto, & Chriftus habitator eft noltri; per habitantem Chriftum in nor bis, etiam ille quoque habitator elt noltri, cui elt habitans Chriftus in nobis habitatio ....... Hinc & S. Bern. Serm. 71. in Cantica : ... Nunc , inquit . cum & ipfe in Patre, & Pater in iplo fit, non elt, quo claudicet unitas, fed vere, perfecteque unum funt ipfe, & Pater-Sic igitur Anima, cui adhærere Deo bonum eft, non ante fe exiltimet ipfi perfecte unitam, nifi cum & illom in fe, & fe in illo manentem perfenferit. Non quia vel tunc unum dicatur cum Deo, ficut unum funt Pater ; & Filius ; quamvis , qui adharet Deo , unus

Ł.

cum Christo conjuncti sunt, a naturali inter se unione removerit ?... De unione vero spiritali dicemus rursus, nos omnes accepto uno, & eodem Spiritu fanto nimirum, commiceri quodammodo & inter nos, & cum Deo. Licet enim multi fimus, & in unoquoque nostrum Christus Spiritum Patris, ac suum inhabitare faciat, unus tamen est, & indivisibilis, qui Spiritus invicem distinctos, quatenus fingulariter subsiftunt, in unitatem colligit per seipsum; & omnes velut unum quid cerni faciat in feipso. Quemadmodum enim fanctæ Carnis virtus concorporales reddit eos, in quibus eft, eodem modo unus in omnibus indivisibilis inhabitans Dei Spiritus ad unitatem spiritualem omnes cogit ... Ego in eis, & tu in me, ut fint consummati in unum. Eft enim nobis Filius, corporaliter quidem ut homo, nobilcum commixtus, & unitus per Eulogiam mysticam; spiritualiter autem ut Deus sui Spiritus virtute, & gratia, spiritum, qui in nobis est, instaurans ad novitatem vitæ, & divinæ suæ naturæ confortes faciens... Confummati ergo fumus in unitatem cum Deo, ac Patre, Christo mediante. Suscipiendo quippe in nobis & corporaliter, & spiritaliter eum, qui natura & vere Filius est, qui substantialem cum eo habet unionem, supremæ naturæ participes, & confortes facti glorificati fumus ""

§. V.

#### Christus una Persona est, & Filius unicus Patris aterni, ac beata Maria Virginis,

Duplicem Christi nativitatem agnoscimus, & confitemur, unam ex Deo Patre ante omnia sæcula, alteram ex Maria Virgine in plenitudine temporis; adeoque, & duas naturas, divinam, & humanani; Chriftum tamen Filium unicum Patris, eumdemque Filium ynicum Virginis Matris. Una enim persona est, in qua divina, & humana natura conveniunt. Qui enim verus est Deus, idem verus est homo. "" Agit utraque forma cum alterius communione, quod proprium est, Verbo scilicet operante, quod Verbi est, & carne O 4

247,

f. 1

exequente, quod carnis eft. Unum horum corufest miraculis, aliud fuccumbit injuriis. Et ficut Verbuns ab zqualitate Paternz gloriz non recedit, ita caro naturam nostri generis non relinquit. Unus enim idema

ro fattum eft, & babitavit in nobis : & Chriftus voca.

t

que est vere Dei Filius, & vere hominis Filius, »» ( ia-. Leo Ep. quit S, Leo.), Idem est in forma Dei, qui formani fua. alias 10., fcepit fervi. Idem est incorporeus manens, & cord Flaviapus alsumens. Idem in sua virtute inviglabilis, &

p in noltra infirmitate paffibilis. Idem a paterno non divilus throno, & ab impiis crucifixus in ligno.

" Idem super cœlorum altitudinem victor mortis " alcendens, & ulque ad confummatiopem seculi uni, pan. 1, " versam Ecclesiam non relinquens. Nam Verbum ca.

uc. 1. tus est Filins Dei, ut Angelus prenuntiavit, & cum

baptizatus in Jordane eit a Joanne, audita eft von uc. 3. Patris dicentis : Tu es Filius mens dilettus, in se com-

- . Cor. 2. placui mihi : Et , Judzi Dominum gloria crucifixerunt ; O qui descendit , epse est O qui ascendit super omnes ca-
- phel. 4, los, ut impleret omnia, Denique Scripturze facrze pal. fim Jefum Chriftum tamquam unum, & eumdem ad-

aus, non hominis habitator; non meri hominis languine redeminti fumus, quod redemptioni nostræ imparpretium extitisset ; sed hominis Dei, qui dedit semetinfum redemptionem pro nobis. Vivifica non fuillet Chriiti caro, fi exteriori duntaxat contubernio, feu morali fædere confociata illi fuiffet Deitas , non medullitus, & fubstantialiter inferta Verbi vita. Duz igitur naturz, divina, & humana, citra confusionem, conversionem, & divisionem fele intime permeantes , unita funt in uno Filio Salvatore nostro Jesu Christo, ut loquitur Cono. Chalcedon, Actione 5. Et quemadmodum ex animæ rationalis, & corporis mutua coexistentia una hominis persona concrescit ; ita ex intima immeatione, & pervalione utriulque nature in Christo, five ex eo. quod natura humana divinæ conferta fit, ab illaque ut a nobiliori, & potentiori sustentetur, una est perfona Christi. Unde in Symbolo, quod S. Atbanasii nomine inferiptum canit Ecclefia, dicitur : Sieut anima rationalis, T caro unus eft bomo , ita Deus , T bomo upus eft Christus, Et S. August, Epist. 137. alias 3. ad Quo fensa Volusianum, cap. 3. Personam Christi mixturam este Christi Dei, & hominis afferit, ficut hominis persona mixtu- mixtura ra est animæ, & corporis : neque tamen hic mixtionis fit Dei, & nomen intelligendum fecundum confuetudinem corporum, eo modo quo duo liquores ita permiscentur, ut neuter servet integritatem suam, sed eo modo, quo lux incorrupta permilcetur aeri. Naturam enim divinam, & humanam ita fe permeare, ut integræ, incorruptz, indivilz, inconfulz permaneant, ex iif que fiat una perlona Christi, ficut ex anima, & corpore fit una persona hominis. ", Verba, inquit, in principio, per quod facta funt tempora, tempus elegit, quo fusciperet carnem, non tempori cessit, ut verteretur in carnem. Homo quippe Deo acceffit, non Deus a fe receffit. Sic autem quidam reddi fibi ra tionem flagitant, quomodo Deus homini permixtus fit, ut una tieret Persona Christi, cum hoc semel fieri oportuerit; quasi rationem ipli reddant de re, qua quotidie fit, quomodo milceatur anima corpori, ut

hominin

102

una persona fiat hominis. Nam ficut in unitate personæ anima unitur corpori, ut homo fit: ita in unitate perfonæ Deus unitur homini, ut Chriftus fit. In illa ergo perfona mixtura eft animæ, & corporis; in hac Perfona mixtura eft Dei, & hominis : fi tamen recedat auditor a confuetudine corporum, qua folent duo liquores ita commifceri, ut neuter fervet integritatem fuam; quamquam & in iplis corporibus aeri lux incorrupta misceatur. Ergo persona hominis mixtura est anima, & corporis: persona autem Christi mixtura eft Dei, & hominis. Cum enim Verbum Det permixtum eft animæ habenti corpus, & fimul & animam fuscepit, & corpus, Illud quotidie fit ad procreandos homines : hoc femel factum eft ad liberandos homines ..... Non fic tamen affumpta eft a Verbo divino humana natura, ut prius creata poltmodum affumeretur, fed ut ipla affumptione crearetur.

Unicam effe Christi Jefu Perfonam in duabus naturis fubfiltentem Ephefina Synodus Generalis fub Cælest, I. Pontifice maximo congregata definivit, damnata Nestorii Episcopi Constantinopolitani Hærefi, duas in

amnis caro nomini sancto ejus : Luc. 3. Et videbit omnis caro falutore Dei. Rom. 3. Quia ex operibus legis nos justific bitur omnis caro, id est omnis homo, 1. Cor. 1. Infirma mundi elegit Deus, &c. Ut non glorietur omnis caro in conspectu ejus. Hæc igitur sententja; Verbum caro fultum est, non hoc significat, quod in carnem fit Dei natura mutata, led quod a Verbo in unitatem perlonæ fit caro suscepta; in cujus utique nomine homo totus accipitur. (inquit S. Leo Ser. 26. five 7. in Nat. Domini, ) Verbum autem carnem factum potius quam hominem, confulto scripsit S. Joannes sugger rente Spirity fancto, ut Filii Dei humiliationem fummam, five exinanitionem luculentius exprimeret, quod infirmitatem nostræ naturæ allumpferit. Hanc porro eloquendæ Incarnationis formulam, Una Verbi patura incarnata, usurpant S. Cyrillus Alexandrinus Epist. ad Succeffum, in lib. ad Reginas, & ad Anathematismum 8. contra Orientales, & S. Athanasii auctoritate confirmat; Petrus Diaconus lib, de Incarnacione O gratia, cap. 2. Gelasius lib. de duabus Naturis, Epbramius Patriarcha Antiochenus, & Eulogius Episcopus Alexandrinus in Bibliotheca Photii, Cod. 29. **& 230.** 

Altera loquendi formula, ab Ecclefia confectata, quæ in Crifto unicam effe Verbi perfonam in duabus naturis subsistentem confirmat, hæc eft: Christus eft, una de Trinitate Persona : Unus de Trinitate crucifixus eft carne. Quam quidem Propositionem approbant S. Proculus Epilt. ad Armenos, S. Fulgent. lib. de Incarn. & Gratia, cap. 10. Quinta Synodus Can. 10. Joannes II. Pontitex max. Epist. 3. ad Senatores. Facundus Hermianensis lib. 1. cap. 3. Ferrandus Carthaginensis Ecclefiæ Diaconus in Epilt. ad Anatolium S. R. E. Dia-Conus. Salva igitur proprietate urriusque nature, & in unam coeunte personam, suscepts est a Majestate bumilitas. a virtute infirmitas, ab aternitate mortalitas, ut quod nostris remediis congruchat unus, atque idem Dei, hominumque Mediator, & mori cx uno, & refurgere poffes en elsero; (inquit S. Leo Ser. 1. in Nativ, Christi.)

Đe

De unitate Personæ Christi plura legi possunt in Dissertatione nostra 3. in Historiam Ecclesiasticam Sæc. 5. De duabus vero Naturis videri potett Dissert. 4.

#### S. V I.

#### Christus Homo non est Filius adoptivus Dei, fed naturalis.

E adem, qua credimus, fide Christum effe Filium Dei unicum, pariter credendum eft Filium adoptivum Dei non effe, fed naturalem. Adoptio namque extraneæ perfonæ electio, liberaque affumptio est ad hereditatem. At Christus homo non est perfona extranea, fed verus, propriusque Dei Filius, natura, & æterna generatione, non voluntate, & electione, fecunda Perfona SS. Trinitatis. Unicum porro esse Dei Filium verum, & proprium in utraque natura fubsistentem, facræ Scripturæ probant oracula. Luc, s. Hic erit magnus, & Filius Altissimi vocabitur... Ideoque & quod nascetur ex te Sanstum, vocabitur Filius Dei. Non ait Angelus, Adoptivus vocabitur (id est erit Filius Dei) fed absolute Filius Dei. Joan. 1. Verbum caro fastum est, & babitavit in nobis. Et vidimus

guratione, Hiceft Filins mens, non adoptions, fed proprins; non aliunde creatus, fed ex me genitus; nec de alia natura mibi fattus comparabilis , sed de mea essentia mibi natus aqualis. Ad hæc, S. Petrus interroganti Christo, quem se esse crederent, utique cum iplis ambulanten, & pro homine se gerenten, ex cœlestis Patris inftinctu respondit : Tn es Christus Filins Dei vi- Matth. 16. vi. Præterea S. Paulus ad Rom. fcribens cap. 8, Proprium Dei Filium appellat, qui pro nobis morti traditus eft. Qui proprio, inquit, Filio fuo non pepercit, fed pro nobis omnibus tradidit illum, quomodo non etiam cum . illo omnia nubis donavit? Et c. 1. Epistolá ad Hebraeos, Filium, quem Deus misit in mundum, Per quem noviffime locuius eft, quem constituit beredem universorum, eumdem elle profitetur, per quem fecit & facula, & qui splendor est gloria Patris, & figura substantia ejus. Hunc denique S. Joannes verum Dei Filium, ac Deum nominat, Epift. 1. c. S. Et fimus in vero Filio ejus. Hic eft verus Dens, & vita aterna. Que fane filiis Dei adoptivis minime conveniuat.

Idem confirmant Conc. Nicænum, & Constantinopolitanum in Symbolo, quo Ecclefia Unum Dominum Jesum Christum Filium Dei unigenitum profitetur, Qui propter nos homines, & propter nostram falutem descen dit de cælis, & incarnatus, & bomo factus eft. Itent Adrian. J. Pont. maximus, & Francofordienfis Synodus ex variis Provinciis congregata, cui Legati eius interfuerunt, in qua Felix & Elipandus Hifpani Epifcopi damnati funt, quod Chriftum adoptivum Del Filium allererent. Legi poteft Synodi Francofordienfis Epistola ad Episcopos Hispanize; Paulini Aquileienfis Episcopi Liber Sacrosylabus, & Libri tres contra Felicem; Etherii Episcopi & Beati Presbyteri, Hifpanorum, Libri duo contra Elipandum; Alcuini Libri adversus Felicem, & Elipandum; nec non Agobardi Lugdunenfis Episcopi adversus eamdem Hærefim editi; quam Scriptura facra & veterum Patrum confentientibus testimoniis, & validis rationibus refellunt. Ne.

253

Gratia unionis , non gratia doptionis Chriftus , uatenus iomo Fiius eft Dei.

Neque vero Chriftum filium elle adoptivum Dei, colligere licet ex eo, qnod 5. Aug. gratia filium Dei effe Chriftum doceat, quatenus homo eft, lib. de Prad. Sanctorum, cap. 15. & alibi. Loquitur enim de gratia unionis, qua naturæ humanæ, nullis ejus meritis præcedentibus præftitum eft, ut Verbo Patri coæterno personaliter conjuncta fit, in eoque subsistat, & eadem cum ipfo adoratione colatur; non de gratia adoptionis, quæ cum naturali filietate pugnat. Ea gratia fit ab initto fidei sue bomo quicumque Christianus, qua gratia homo ille ab initio suo factus est Christus. Gratiam utrobique S. Aug. prædicat, quia nec in homine Chrifto merita præceflerunt ulla, quibus natura humana in perfonæ divinæ unitatem affumeretur, nec ulla præcedunt in nobis, ut Chriftiani fimus; fed non gratiam ejuldem generis. Nam gratia humanæ naturæ communicata, quæ eft ipfa perfona Verbi divini illam affumens, fibique conferens, & copulans, hic homo S. Aug. tr. Filius Dei naturalis veraciter, & proprie dicitur, Ne

14. in Joan. non Trinitas, fed quaternitas credatur : Nos vero gratia regenerationis filios duntaxat adoptivos efficit-

ceret inter nos, & fe. 1lle enim Filius æqualis Patri, Patrique coæternus; nos autem facti per Filium, adoptati per Unicum. Proinde numquam auditum est de ore Domini nostri Jesu Christi cum ad discipulos loqueretur, dixisfe illum de Deo summo Patre suo, Pater nofter, fed aut. Pater mens dixit, aut Pater vefter ... Unus nos vult effe in fe, unum autem Patrem, & fe, .....

Ex eo autem, quod Filius Dei naturalis fit Chriftus, Adoptionia & fecundum generationem divinam unicus, per ip- gratia per fum in tempore natum ex Virgine donavit `nos adoptionis gratia Pater coelestis. Quotquot autem receperunt enm , dedit eis potestatem filios Dei fieri , bis , qui credunt in nomine ejus; (inquit S. Joannes.), "Magna bene- Joan. 1. volentia, magna misericordia (ait S. Aug. Tract. 2. in Joannem. ) Unicus natus eft, & noluit manere unus. Multi homines, cum filios non habuerint, peracta ætate adoptant fibi, & voluntate faciunt, quod natura non potuerunt, Si autem aliquis habeat filium unicum, gaudet de illo magis, quia omnia folus possessirus eft; & non habebit, qui cum eo dividat hereditatem, ne pauperior remaneat. Non fic Deus: Unicum eumdem iplum, quem genuerat, & per quem cuncta creaverat, milit in hunc mundum, ut non effet unus, fed fratres haberet adoptatos. Non enim nos nati fumus de Deo, quomodo ille Unigenitus, fed adoptati per gratiam ipfius. Ille enim venit Unigenitus folvere peccata, quibus peccatis implicabamur, ne adoptaret nos propter impedimentum eorum, quos fibi fratres facere volebat, ipfe folvit, & fecit coheredes. Sicenim Galat. 41 dicit Apostolus: Si autem filius, & beres per Deum. Rom. g. Et iterum, Heredes quidem Dei, coheredes autem Chrifi. Non timuit ille habere coheredes : quia hereditas Nos heredi. ejus non fit angulta, fi multi possederint. Illi ipfi certe tas Christ, eo pollidente funt hereditas iplius, & iple vicisim fit & heredi-tas notira hereditas ipforum. Audi, quomodo ipfi fiunt heredi- Christus. tas ipfius : Dominus dixit ad me : Filius meus es tu , ego Pfalm, se bodie genui te ... postula a me, & dabo tibi Gentes here-Ille quomodo fit hereditas eorum? **ditatem tuam**. Dicit in Pfalmo; Dominus pars bereditatis mea, & cali. Pfalm, 19:

Chriftum donati fur thus.

Joan t.

eis mei. Et nos illum pollideamus, & iple nos pollideat? ille nos poffideat ut Dominus; nos illum poffideamus ficut falutem, nos pollideamus ficut lucem. Quid ergo dedit his, qui receperunt illum ? Desit potestatem Filior Dei fieri, qui non ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, fed ex Deo nati funt. Ut autem homines nafcerentur ex Deo, primo ex iplis natus elt Deus. Chriftus enim Deus; & Chriftus natus ex hominibus. Non qualivit quidem nili Matrem in terra, quia jam Patrem habebat in coelo : natus ex Deo , per quem efficeremur : & natus ex femine, per quem reficeremur. Noli ergo mirari, o homo, quia efficeris filius per gratiam, quia nalceris ex Deo fecundum Verbum ejus. Prius ipfius Verbum nafci voluit ex homine, ut tu lecurus nascereris ex Deo, & diceres tibi : Non line caufa Deus nafci ex homine voluit, nifi quia alicuius momenti me existimavit, ut immortalem me faceret, & pro me mortaliter nasceretur in m. Dei ergo filii adoptivi per Chriftum facti, fratres ab illo non folum dicimur, fed & fratrum loco habemur, ut una cum eo paternæ hereditatis gloriam adipifcamur, fi tamen ea,

Quia ergo pueri communicaverunt carni, & sanguini, G ipfe fimiliter participavit eifdem ; ut per mortem defrueret eum, qui babebat mortis imperium, id est, diabolum • . . Nusquam enim Angelos apprebendit , sed semen Abraha apprehendit. Unde debuit per omnia fratribus fimilari, ut misericors fieret, & fidelis Pontifex ad Deum, O repropitiaret delitta populi; ( inquit Apostolus cap. **a.** Epistolæ ad Hebræos. ) Hinc homines justi cum homine Christo unus fiunt Christus, ut S. Aug. colligit ex illis Apostoli verbis : Sicut enim corpus unum est, O membra babet multa; omnia autem membra corporis, cum Christus. fint multa, unum tamen corpus sunt ; ita & Christus. Non 1. Cor. 121 dixit : Ita & Christi, id est, corpus Christi, vel membra Cbrifti ; sed ita & Chriftus : unum Chriftum appellans ca. put, & corpus, Observatio est S. Aug. lib, 1. de Peccat. mericis & Remissi. cap. 31. Plura de hoc argumente dabit Differtatio nostra 7. in historiam ecclesiatticam fæculi 8.

#### Homines ulti cum homine Chrifto funt unus

#### 6. VII

ł

# DOMINUM NOSTRUM.

#### Cur Christus Dominus noster appelletur. An servus aliqua ratione dici possit ?

🔽 orum, quæ de Christo in S. Litteris dicuntur, Con Trid. quædam ipfi conveniunt, ut Deus eft; alia, ut homo, quoniam a diversis naturis diversas earum proprietates accepit. Igitur vere dicimus: Christum effe omnipotentem, æternum, immenfum, quod a divia na natura habet. Rurfus vere de illo dicimus : Paffum . mortuum elle, refurrexille; quæ fecundum naturam humanam ei conveniunt. Verum præter bæc guædam alia utrique naturæ congruunt, ut Domini nostri apa pellatio. Nam quemadmodum ipfe æternus Deus eft ut Pater, ita etiam omnium rerum æque Dominus eft, & unus quidem cum Patre Dominus. Sed multis etiam Chriftus rationibus, ut homo eft, Dominus noster optimo jure etiam ué appellatur. Primo, quia est Redemptor noster, mor- noster, Dos teque sua nos a peccatis, & a diaboli servitute libera- minus eff. Iom, I. R tit .

Catceh.

IDICQUE CHIMAN de le pour ---

atth. 28. est mibi omnis potestas in calo, & in terr pro nobis mortuus non effet, nihilomin minus omnium diceretur ob unitatem duas naturas, divinam, & humanam conjunctas suftentat, & complectitur. fit rerum omnium conditarum Domin tamen Fidelium, qui illi serviunt, & sun dio oblequuntur, Dominus est. Ideo no fitemur In Jefum Christum Dominum ne verbis admonemur, quotquot in Chrif mum renati fumus, quotquot habemus! per fanguinem ejus; ut totos nos ei d nos a Diaboli fervitute liberavit, fibiqu populum acquilitionis fecit. Nam cun peccati, ob idque justitia Dei in pote traditum effet genus humanum, clem minus nostri milertus, nos ab ejus tyra **justitia magis quam potentia** contra illu Ritis ma- inquam, anctoritate nos imperio, ac ju mundi, cujus ultro nos fervituti addix Aus non eripuit; sed justitia, morter nobis: ut SS. Patres docent, præfer hb. 13. de Trinit, cap. 12. & 13. ""

Chriftus quam tentis. abohum cit.

• • •

Nec hominem a lege fuz potestatis amisit, quando in diaboli potestate este permisit: quia nec ipse diabolus a potestate Omnipotentis alienus est, ficut neque a bonitate. Si ergo commiffio peccatorum per iram Dei justam hominem subdidit diabolo, profecto remiffio peccatorum per reconciliationem Dei benignam eruit hominem a Diabolo. Non autem diabolus potentia Dei, sed justitia superandus fuit. Numquid omnipotente potentius ? Aut cujus creaturæ potestas poteltati Creatoris comparari potest? Sed cum diabolum vitio perversitatis suz factus sit amator potentiz, & defertor, oppugnatorque |justitize. . . Placuit Deo, ut propter eruendum hominem de diaboli potestate, non potentia diabolus, sed justitia vinceretur, atque ita & homines imitantes Christum justitia quærerent diabolum vincere, non potentia... Quæ est igitur justitia, qua victus est diabolus? Quæ, nisi justitia Jesu Christi? Et quomodo victus est? Quia cum in eo nihil morte dignum inveniret, occidit eum tamen. Et utique justum est, ut debitores, quos tenebat, liberi dimittantur, in Deum credentes, quem fine ullo debito occidit. Hoc eft, quod justificari dicimur in Chrifti Sanguine. Sic quippe in remiffionem peccatorum nostrorum innocens fanguis ille fufas eft "". Sic destructo principis tenebrarum imperio, a crudelissimo illo tyranno dominium in se transtulit Chriftus, nosque suavissimo jugo suo subdidit : ut qui diabolo, & mundo nos renuntiare, & Jefu Chrifto Quid Chritotos nos tradere in Baptilmo declaravimus, non jam fto Jefu, ut Domino ex mundi, & diaboli legibus, ac moribus, fed ex noftro de-Christi Domini, ac Redemptoris nostri institutis, ac beamus. præceptis vivamus. Suavifima vox eft dicentis: Vos Joan. 13. vocatis me, Magister, & Domine, & bene dicitis : sum esenim. Sed vide, quid reposcat: Exemplum dedi vobis, ns quemadmodum ego fesi, ita & vos fasiatis. Rouum igitur est nosiplos non secus ac mancipia Redemptori nottro, ac Domino in perpetuum addicere, & conforvare. Non eftis vestri: (inquit Apostolus) Empti enine eftis pretio magno, scilicet pretio fanguinis Agui im-

279:

8. Cor. 6.

Re

immaculati. Quamobrem liberati a peccato, fervi autem facti Deo, ne nos diaboli fervituti iterum fubjiciamus, fed Chrifto Domino fideliter ferviamus. gratias immortales agamus amantifimo Servatori, qui tametfi nos in potestate sua, & dominatu veluti fervos Sanguine fuo redemptos habeat, ea tamen charitate complectitur, ut non fervos vocet, fed amicos, fed fratres. Sed & ministrum agere inter Discipulos fuos dignatus eft. Ego ( inquit ) in medio vestrum sum , ficut qui ministrat.

Verum hæc vocabula non æqualitatis, fed fimilitudinis, cognationis, & charitatis funt. Nam, quod ad humanam naturam attinet, habitu quidem inventus eft, ut homo, receptis in fe omnibus incommodis, quæ naturæ veritatem comitantur, ut exfolveret, quod commerueramus; fed interim gratia, & veritate femper plenus, nempe in quo habitavit omnis plenitudo Divinitatis corporaliter, expers omnis peccati & ad peccandum proclivitatis, erroris, ignorantiæ, & omnium, quæ divinæ perfonæ infinitæ dignitati, & fanctitati non congruunt. Unde quamvis For-

Chriftus

Luc. 22.

eit: Qui facit Angelos suos spiritus, & ministros suoe flammam ignis, &c. Rurfus Christum cum Moyfe comparans, illum ifto longe præstantiorem effe ex es probat, quod Moyles familus, Christus Filius, Es Heb. Moyfes quidem fidelis erat in tota domo ejus tamquam fa. mulus, & in testimonium corum, que dicende erant: Chriftus vero tamquam Filius in domo fua, Servilis itaque conditio cum Filio Dei pugnat. Chriftus autem homo revera Dei Filius est : repugnat igitur, ut conditione fervus appelletur.

Id confirmat S. Aug. a Conc. Francofordienfi in Epift. Synodica citatus : Dominus nofter, inquit, etiam in forma fervi non fervus ; fed in forma ettam fervi Dominus fuit. Et Tract. 3. in Joan. ad illa verba ; Lex per Moyfen data est ; gratia, & veritas per Jesum Christum fatta eft, ait : ", Per fervum Lex data eft ; reos fecit ; per Imperatorem indulgentia data eft, reos liberavit, Lex per Moyfen data eft; non fibi aliquid amplius fervus affignet, quam quod per illum factum eft. Electus ad magnum ministerium tamquam fidelis in domo, fed tamen fervus; agere fecundum Legem potelt, folvere a reatu Legis non poteft "".

Idem confirmat S, Leo Ser. 2. in Nat. Domini, c. 3. ""Affumpta eft, inquit, de Matre Domini națura, non culpa. Creata eff forma fervi fine conditione fervili: quia novus homo fic contemperatus elt veteri, ut & veritatem fusciperet generis, & vitium excluderet vetultatis "",

Præterea cum Felix Urgellitanus, & Elipandus Toletaus, Episcopi Hispani, Christum non folum Filium harefie. Dei adoptivum, sed & servum conditionalem affererent, utrumque errorem egregie, ac luculenter editis contra illos Libris confutarunt Paulinus Aquilejensis Epifcopus, & Alcuinus: damnarunt Adrianus I. Pontifex maximus in Epistola ad Episcopos Hispaniæ, & Conc. Francofordienfe in Epiftola Synodica. Prophetæ quidem fervum nominarunt, sedin umbris veteris Testamenti, dum per servos adumbrabatur : Sed postquane Christus seffavit umbra veritatis, & ipfa in promptu manifestata non comeft

Felicis, & Elipandi

R 3

eft veritas, que sub allegorica silva latebat, nusquam cum

a Patre fervum vocatum legimus, fed Filium, & dilettum.

O fuum : nec Filium dominum eum fuum appellasse, fed

Patrem ; (inquit Advianus I.) Et fi Propheta eum

fervum nominavit, Non tamen ex conditione fervitatis.

sed ex humilitatis obedientia, qua fattus est Patri obediens usque ad mortem : (ait Synodus Francofordienfis,)

ditione fervus , quamvis naturam ervi afumpferit.

Et Filio enim proprio, dum ex amoris redundantia fervorum obit munia, Patrique famulatur, utcunque fervi nomen adjicitur; fed ejus ingenuitati id minime officit ... Non enim fervum, fed genuinum fe filium elle fignificat, qui amore patris ad fervilia ufque munera inclinatur. Filium voluntas, fervum neceffitas urget ad obsequium. At Christus non necessitate, sed voluntate & charitatis pondere indeclinabili ad obediendum agebatur. Igitur divine dispensationis facra-.q. lib. 4- mento fervus a Propheta nominatus eft, scilicet Non conditione debitæ servitutis, sed implendæ paternæ voluntatis in salute humana voluntaria obedientia, ( inquit Paulinus Aquilejenfis ) Nam in Christo quidquid gestum est, totum voluntatis fuit, non necessitatis : Qui, Aposto-

Paulinus

illum : 🗇 unus Dominus Jesus Christus , per quem omnia , & nos per ipfum ( inquit Apost. ) Nullus Evangelista rum, nemo Apostolorum Christum servum appellat, fed Dominum, & Salvatorem, Nam Thomas explorans vestigia vulnerum, exclamavit dicens : Dominus Jo. 20. 28. meus, & Deus meus ! Petrus ait : Domine tu mibi la- Luc. 17. 5. vas pedes ? Discipuli omnes: Domine, adauge nobis fidem. Paulus eum iemper Dominum confitetur: Dominum Jesum, & Jesum Christum Dominum nostrum femper vocat, sed nec ipse Christus Patrem unquam Dominum luum appellavit. Ait quidem. Confiteor tibi Luc. 19.81. Pater, Domine cali, & terra: Sed interpunctione, ipsigue verbis docuit; Illum & Patrem suum, & rerum creatarum effe Dominum, ut observat S. Athan. Orat. 3. contra Arianos. Et quamvis Deum sum Patrem appellet, dicens ; Ascendo ad Patrem meum, & Jo. 20, 17. Patrem vestrum, Deum meum, & Deum vestrum: tamen ficut alia ratione fibi, ac nobis Patrem effe fignificat, ita alia ratione fibi, ac nobis Deum. Pater nobis eft, non ut Filio suo naturali, sed ut servis per ejus gratiam adoptatis: & Deus illi eft, non ut nobis. Scilicet nobis Deus est tamquam mancipiis suis imperans: illi Deus est, tamquam Filio humiliter obsequenți paterna auctoritate eminens. Non enim Christus necessitate velut servus aliquis obedivit; sed seipsum sua sponse pro nobis obtulit (ait Theod. in cap. 5. Epist. ad Ephefios.)

Chriftum itaque ut Dominum noftrum veneremur, Noftra erge & adoremus; gratias ipli agamus, quod nos a diaboli noftrum J. dominatu, & fervitute ereptos, ac in libertatem gloriæ C. officia. filiorum Dei vocatos, suo imperio addixerit. Illi pareamus, non fervili animo, fed liberali; non ut fervi fub lege, sed ut liberi sub gratia constituti; non timore premente compulsi, sed charitate sublevante excitati. Qui liber vocatus est, servus est Christi, ", Quid elt autem fervum elle Christi? Sapientiæ, Justitiæ, Veritatis, & omnium omnino virtutum, quæ Chriftus eft ... Atque utinam hoc faltem obtineri possit in vita mortalium, ut servus quis Christi ex integro sit, non carni, R 4

(

1. Cor. 7.

carni, non fanguini, non vanæ gloriæ, pon cupiditati, non avaritiæ, non iracundiæ, non invidiæ, fed folj Chrifto, id eft, omnibus fimul virtutibus ferviat. Verba funt Origenis in c. I. Epistolæ ad Romanos, Pfalm, 118. Chrifto fincera animi devotione dicamus : Tuus fum ego, falvum me fac. Non potest dicere Christo: Tuns fum, qui fuis cupiditatibus fervit ; plures enim domi-, nos habet. Venit libido, & dicit : Meus es; quia , ea, quæ funt corporis, concupifcis: in illis adolef-, centulæ amore te mihi vendidilti , in illius concupitu , meretricis pretium pro te annumeravi. Venit ava-, ritia, & dicit : Argentum, & aurum, quod habes, , fervitutis tuæ pretium eft ; poffellio quam tenes , ju-" ris tui emptio, venditio libertatis tuæ eft. Venit lu-"xuria, & dicit: Meus es; unius diei convivium, pretium tuæ vitæ eft ; ille fumptus epularum, tui ca-"pitis, tui eft fumma contractus; & quod pejus eft , caro emptus es, vilior cibo es tuo : pretiofior elt , unius diei menfa tua, quam torius temporis vita; , inter calices te redemi, inter epulas acquifivi. Venit "ambitio, & dicit tibi : Plane meus es. Nefcis, quod

14.

& factis se diabolo adjudicet, & obstringat? Non est meus, quem libido fuccendit; quia mea est castitas, Non est meus, quem cura spoliandi minores exagitet; quia mea integritas est. Non est meus, quem ira morabilis inquietat; quia mea tranquillitas est. Non elt meus, vini crapula temulentus in lucem, ambitione gloriæ fæcularis ebrius, qui in periculum non pollit sobriæ moderationis servare vestigium. Pax sum ego, litigare non novi. Quid mihi ad eum, de quo veniat diabolus, & dicat: Meus est? Nam mihi fua colla curvavit, mea in illo plura reperio: nomen fibi tuum vindicat, & meum munus? Non est ergo Christi, nis qui est alienus a crimine : non est Christi, nisi qui poteft le Christi semper servulum demonstrare "". Nam " fi quis mutabilis est; ut ego aut mœrore mutor, , aut indignatione, venit ira, & dicet: Meus eft, ante "horam meus erat, spero, quod iterum meus fiat. "Venit triftitia, dicit: Meus elt: ante horam in mea "possellione fait, in meo jure; erigere animum præ , morrore non poterat, nec oculos levare : & fi trifte "aliquid acciderit, ad me illico revertetur? Quis ergo " est Dei, nisi qui potest dicere : Nihil mihi confeins "Jum? Ideo dicebat Paulus Apostolus Jesu Christi, " quia nulli alii obnoxius tenebatur. Ego autem nunc "Dei mei fum , nunc triftitiæ , nunc iracundiæ , nunc » verbi otiofi; & ideo, qui plures dominos habet, non "potest uni dicere; Domine Jesu: Tuus sum. Reche " ergo Propheta David dixit : Tuus sum, qui femper " in Domino mansit. Et qua ratione dixerit; Tuus "Jum, addidit: Justificationes tuas exquisivi, hoc eft, " nihil aliorum quæfivi, fed id folum, quod tuum eft. " defideravi. Alii quærunt monilia pretiofa, ego folas " justificationes tuas, quali quædam ferta justitiæ: alu "domum ad domum, villam ad villam jungunt, a quafi foli habitare poffint in terra hac: Mibi in tuis "justificationibus omne patrimonium est. Nescio posti-"dere, nifi quod tui juris est. In tuis eloquiis spiritalis ", mihi cura refulfit argenti. Mihi portio Dens eft, Tuus », fum Ego, quia pars mihi hereditatis non in auro, non R 5 in

1, Cor. 4.

» in argento eft , fed in Chrifto Jefu, Hæc S. Ambr. "Ser. 12, in Plalm, 118,

## ARTICULUS IV.

#### Quo Symboli Articulus tertius explicatur.

#### Qui conceptus eft de Spiritu lancto, Natus ex MARIA VIRGINE.

I.T T ujus Articuli fenfus eft, nos credere, & confiteri, eum iplum Jelum Chriftum unicum Dominum noftrum, Dei Filium, cum pro nobis humanam carnem fuscepit in utero Virginis, non ex virili femine, ut alii homines, fed fupra omnem ordinem naturæ, Spiritus fancti virtute conceptum effe; ita ut eadem perfona Deus permanens, quod ex æternitate erat, homo fieret, quod ante non erat, citra ullam Dei Filius fui mutationem, Quod S. Aug. Ser. 187. alias de "Tempore 27. egregia fimilitudine explicat. Neque fui homo, enim, inquit, quando membra humana fulcepit, " opera divina deferuit: nec attingere a fine ulque ad "finem fortiter, & disponere omnia suaviter deltitit;

abique ulla mutatione factus.

266

" possit intrare : sed fimul ad omnes venit, & totus " ad fingulos pervenit. Et fi totus memoria teneri va-"luillet, ficut ad totum audiendum omnes veniftis, , ita cum toto finguli rediretis. Quanto magis Dei "verbum, per quod facta funt omnia, & quod in fe manens innovat omnia, quod nec locis concluditur "nec temporibus tenditur, nec morulis brevibus , longifque variatur, nec vocibus texitur, nec filentio ..., terminatur; quanto magis hoc tantum, & tale Ver-, bum potuit Matris uterum, affumpto corpore fag-"cundare, & de finu Patris non emigrare? hinc ad , oculos humanos exire, inde Mentes Angelicas illu-"ftrare? Nemo ergo credat Dei Filium conversum, ... & commutatum effe in hominis Filium, fed potins " credamus, & non confumpta divina, & perfecte "affumpta humana fubstantia nianente, Dei Filium, ", factum hominis Filium. Neque enim quia dictum " "eft: Deus erat verbum, & Verbum caro factum eft; , fic Verbum caro factum eft, ut effe defineret Deus; , quando in ipfa carne, quod Verbum caro factum , eft, Emmanuel natum eft, Nobilcum Deus. ", Si-. cut verbum, quod corde gestamus, fit vox, cum id • ore proferimus; non tamen illud in hanc commutatur, fed illo integro ifta, in qua procedat, affumitur, ut & intus maneat, quod intelligatur, & foris fonet, quod audiatur; hoc idem tamen profertur in fono, quod ante fonuerat in filentio; atque ita verbum, cum fit vox, non mutatur in vocem; fed manens in mentis luce, & affumpta carnis voce procedit ad audientem, & non deferit cogitantem. Non cum ipfa vox in filentio cogitatur, quæ vel Græcæ est, vel Latinæ, vel linguæ alterius cujuslibet : fed cum ante omnem linguazum diversitatem res ipsa, quæ dicenda est, adhuc in cubili cordis quodammodo nuda est intelligenti, quæ ut inde procedat, loquentis voce vestitur. Verumtamen utrumque hoc, & quod cogitatur intelligendo, & quod fonat loquendo, mutabile, atque diffimile eff; neque illud manebit, cum oblitus fueris : neque hoc cum filueris: Verbum autem Domini manet in æternum, & incommutabiliter manet , ". S. L

261

S. 1.

# Quid bis verbis significetur, Qui conceptus est.

Tis verbis fignificatur, Filium Dei hominem fadum, non affumendo corpus a Deo creatum, aut ex quavis substantia formatum, sed in utero Virginis Matris, ex purifimo illius fanguine compactum, Unde Apostolus ait : Ubi venit plenitudo temporis mi-

lat 4.

268

fit Deus Filium fuum, faltum ex muliere, faltum fub lege. I. Detestandi ergo funt Manichæi hæretici , &

ra Chri-Caro.

In. 1. b. 2. 14.

Marcionitæ, qui Dominum noftrum Jefum Chriftum veram carnem affumpfille negant , fed in eo inane duntaxat corporis fimulacrum agnofcunt. Verbum caro fattum eft, & habitavit in nobis. Et, Quia purt communicaverunt carni, & fanguini, & ipfe fimiliter

Conc.

), 10. Lib.

participavit eifdem. Atque iplemet Chriftus difcipulis post refurrectionem fuam conspicuum le præbens: c.24. 19. Palpate, inquit, & videte, quia fpiritus carnem, & offa Aug lib, non habet. Nifi vera fit Chrifti caro, vita ejus, qui veritas eft, nihil aliud fuiffet, quam mendacii cujufdam mealing contortio com

tra vero carnis, & conceptionis in utero mu- Marcioni. mmunditias exaggerabant Manichzi, & Mar. tarum, & e, ut veram Christi carnem, veramque con-rum occunem in utero Virginis jure negare viderentur. patur obnim stultum est Dei, sapientius est bominibus; jectio. ua munda mundis. Et fi radii Solis per cloaca- 1. Cor. 14 etores diffusi, nulla tamen contaminatione for- Tit. 1. t, cum visibilis lux visibilibus sordibus sit namjunctior : "" Quanto minus poterat pollui m Dei, non corporeum, neque visibile, de fecorpore, ubi humanam carnem suscepit cum , & spiritu, quibus intervenientibus habitat Ma-Verbi ab humani corporis fragilitate secretius ? manifestum est, nullo modo potuisse Verbum aculari humano corpore, quo nec ipía anima a maculata eft. Non enim cum regit corpus. vivificat, sed cum ejus bona mortalia concupi-Fide , & Symbolo , cap. 4. ) Mendacio certe con+ retur potius Deus, fimulatam carnem ludificanninum oculis exhibens, quam verze carnis afone. Unde Tertullianus lib. 3. contra Marcio-Nulla, inquit, substantia digna est, quam nduat. Quodcumque induerit, ipfe dignum ine mendacio tamen. Et ideo quale est, ut deexistimarit veritatem potius, quam mendacium ... ! Et lib. de carne Christi : Quid dimidias io Christum? Totus veritas fuit. Maluit carne uam ex aliqua se parte mentiri.

Detestandus pariter Apollinaristarum hæreti- Filio Det error, qui carnem a Filio Dei, non in tem- in tempoissumptam, fed ab æterno concretam fuisse, re allumant; ex quo confequens erat, carnem confub- pta, em esse Dei Filio, Patrem consubstantialem mi; Incarnationem Verbi, Mariæque puerpenecessaria non fuisse, impassibile supple natura isse Verbum divinum. Quæ errorum monstra illinaris Hærefi confequi oftendunt, ac refellunt an. Epistola ad Epictetum, S. Greg. Naziane

Orat.

Orat 4, S. Ambr. lib. de Incarnatione, cap. 6. Theo. doretus Dialogo 3. qui inferibitur, Impatibilis.

Chrifti ta, nec e ideribus , sccepta.

HI. Exectanda etiam Valentini impietas, oui Chriaro nec e ftum e cœlo detuliffe carnem, & per Mariæ Virginis coelis dela- uterum, velut aquam per filtulam transiffe docuit, nihilque ex ea fumpfille. Quam hærefim referunt luvel ex aere culenter S. Ireneus lib. 3. cap. 32. & Tertullianus lib. de Carne Christi, cap. 15. 20. 21. 22. Valentini errori cognatus Apollinaris error, qui Filium Dei, cum e coelo defcendit, fideream fibi carnem, & aeream contexuille commentus eft. In fui patrocinium erroris Hæretici illi detorquebant verba Chrifti, Joan. 3. Nemo ascendit in calum, nist qui descendit de calo, Filius hominis, qui est in calo : Et cap. 6. Ego sum Panis vivus, qui de calo descendi. Et verba Apostoli I. ad Cor. cap. 15. Primus homo de terra terrenus : secundus Iromo de calo caleftis: Sed hæc testimonia folum indicant Chriftum e cœlis descendiffe ratione personæ, & naturæ divinæ, non ratione corporis allumpti, quod quidem calefte dici poteft, & Panis de calo, ratione virtutis, qua formatum in utero Virginis fuit : ( com-

pift. I. ) fcribens : Omnis spiritus, qui confitetur Je- 1. Joan, 5" Chriftum in Carne veniffe, ex Deo est. Et omnis ritus, qui solvit Jesum, ex Deo nen est. Corpus nos corporibus substantiale indigitat Christus Euchaize Sacramentum instituens, cum ait : Hoc eft cor-; menm. Hic est sanguis mens novi Testamenti , qui pro leis effundetur. Plura dabit Differtatio nostra 15. in toriam ecclefiasticam sæculi 2. Art. 2.

IV. Non minus detestandus est Appollinaris error In Christe er, qui naturam hominis in Christo semiplenam pu- vera fuit it, hoc eft, anima carentem, cujus vicem supplere Anima, de mens ho. pori dicebat Verbum ipfum incarnatum. Deinde minis. o animam in Christo agnoscens, qua vivimus, & timus, ac communia cæteris nobifcum animantibus icia præstamus, partem illius detraxit, qua ratioes sumus, sive mentem. Hoc erroris portentum rip. fac. testimonia refellunt, in primis illud Christi mini, Matth. 26, Tristis est anima mea usque ad rtem. Illud item Joan. 10. Et animam meam pono pro bus meis; Et Ego ponam animam meam, ut iterum sum eam. Nemo tollit eam a me ; sed ego ponam eam a ipso, & potestatem babeo iterum sumendi eam. Tum id Act. 2. ulurpatum ab Apoltolo Petro de Plalm. Non derelinques animam meam in inferno, nec dabis utum tuum videre corruptionem. Quibus verbis anim pariter, & corpus Redemptoris nostri significat, orum hoc in tumulo reconditum a corruptione dicari, illam in inferno diutius non detineri postu-

Sed & ratio Catholico Dogmati fuffragatur. riftus enim Deus eft, & homo perfectus, confubntialis Patri fecundum divinitatem, consubstantianobis focundum humanitatem, ut Scripturæ, Pas, Concilia, Ecclefiæ Symbola docent: perfectus em, & verus homo non eft, fi vel anima carni, vel mæipli mens humana defuerit. Certe Christum er nos ac Deum Mediatorem, ac Sequestrem, fdem cum Deo, eiusdem & nobiscum substantiæ : oportebat. Non effet autem ejufdem cum homius substantiæ, si parte aligua hominem componen-

27T

te careret. Unde S. Fulg. lib. 1. ad Trafimundum ; cap. 15. Hominem Jesum Christum Mediatorem Dei, & hominum nuncupatum ait : "" Quia idem Deus totam in fe fuscepit naturam hominis; & idem homo totam in fe habet substantiam Deitatis. Nam quia per peccatum homo fuit leparatus a Deo: inter Deum irafcentem, hominemque peccantem talis utique Mediatoris debuit intervenire perfona, quæ ad propitiandum Deum homini, totum, verumque in fe Deum de Deo natum haberet ; & ad reconciliandum hominem Deo, totum, verumque in se de homine natum hominem contineret ,, ,... Denique cum peccati labes, & calamitas hominem totum infecillet, atque pervafiffet, fi pars hominis ulla naturæ a Filio Dei affumptæ defuiffet, expers illa fuiffet curationis, & falutis, adeoque totus homo non fuillet reparatus, ac redemptus. Hinc S. Greg. Nazianz. Epift. 1. ad Cledo. nium ait : ",, Si quis in hominem mentis expertent fperat, amens eft revera, neque dignus, qui totus falvetur. Quod enim affumptum non elt, curationis elt expers. Quod autem unitum eft Deo, idiplum & fa-C: Jimi Jinhow 6

Plura dabit Differtatio nostra 42. in historiam ecclefiast. sæculi quarti.

V. Exectanda etiam est Monothelitarum hærefis, Duplex in qui unicam in Christo voluntatem, atque operatio- Christo nem elle, eamque divinitatis propriam, pertinaciter afferuerunt : Duzque in Christo voluntates, divina nempe, & humana, duzque operationes pro numero naturarum, ex Fidei catholicæ præscripto sunt agnofcendæ, fecundum Scripturæ facræ expressa testimonia. Matth. 26. Pater mi ! fi poffibile eft, transeat a me calix ifte: Verumtamen non fleut ego volo, fed ficut tu. Et Luc. 22. Non mea voluntas, sed tua fiat. Et Joan. 6. Descendi de culo, non ut faciam voluntatem meam. scd voluntatem ejus, qui misit me. Hinc enim perspicue constat, unam fuisse Christi voluntatem, ac Patris : non divinam utique, quam unam, & eamdem amborum elle nemo Catholicus dubitat, fed hominis propriam; quam proinde præter divinam, habuit Filius Dei, qui loquebatur, incarnatus. Idem Fidei dogma fummo confensu, constantique Traditione a Patribus affertum Lateranenfis Synodus fub Martino I. Romano Pontifice, & Sexta Synodus Generalis Constantinopoli sub Agathonis Pontificatu, Legatis ejus præfigentibus celebrata, contra Monothelitarum hærefim stabiliverunt; S. Maximus Martyr in disputatione cum Pyrrho Monothelita, aliisque Operibus: & S. Joan. Damascenus lib. 3. cap. 15. vindicaverunt. Quamvis autem duæ fint in Chrifto voluntates, absit tamen, ut contrarias, & repugnantes aliquando fuille dicamus. vel cogitemus. Nam velle hominis affumpti a Deo non fuit contrarium Deo, utpote totum deificatum; ( inquit S. Gregor. Nazianz. Orat. 36. ) Humana voluntas divinæ perfectiflime confentiens femper fuit. Unde S. Leo Ser. 54. De Paffione Domini 5. ait : ", Admonitis divine Discipulis Dominus, ut contra vim tentationis in- perfectifstantis vigilanti oratione certarent, ipfe Patri fupplicans, ait : Pater, si possibile est, transeat a'me calix sentiene. iste : Vernmtamen non sicut ego volo, sed sicut tu. Prima petitio infirmitatis est, secunda virtutis. Illud optavit ۴X

voluntas.

Humana Chrifti voluntas fime cont-

Tom. I.

ex noftro, hoc elegit ex proprio. Nec enim æqualis Patri Filius, omnia effe Deo pollibilia nefciebat, aut ad fuscipiendam crucem fine fua in hunc mundum descenderat voluntate, ut hanc diversarum affectionum compugnantiam perturbata quodammodo ratione pateretur. Sed ut fuscipientis, susceptæque naturæ effet manifelta distinctio, quod erat hominis, divinam defideravit potentiam; quod erat Dei, ad caufam refpexit humanam. Superiori igitur voluntati voluntas ceffit inferior, & cito demonstratum eft, quid poffit a trepidante orari, & quid non debeat a medente concedi "". Horum omnium dogmatum fidem profitemur his verbis : Qui conceptus eft; five iftis Conftantinopolitani Symboli : Et incarnatus, & homo factus eft. Plura dabit Differt. 5. in hiftoriam ecclefiafticam fæculi 7.

#### S. 1 I.

# DE SPIRITU SANCTO.

Cur Christus ex Spiritu Sancto conceptus dicatur?

mine Patrem intellige, fontem totius Deitatis. Adeft Virtus Altiffimi, nempe Filius, qui proprie carnem affumpfit, fibique in unitate perfonæ copulavit, ac folus incarnatus est. Adest Spiritus fanctus, cui tamen admirabile illud opus fingulari quadam ratione attributum Scriptura dedicat, Ecclefiaque in Symbolo adfcribit : cum alias in fuis etiam orationibus profiteatur, tres Personas SS. Trinitatis nostræ Redemptionis Mysterium simul, & indivise operatas esse. Sic enim orat Sacerdos ante Communionem : Domine Jesu Christe, qui per voluntatem Patris cooperante Spiritu fancio, per mortem tuam mundum vivificasti,

II. Multiplex autem ratio eft, cur Christi Conceptio Multiplex Spiritui fancto tribuatur. Prima eft, quod miracula, & tamen ra-tio curChriopera supernaturalia Spiritui sancto quasi Dei digito fii conceadfignentur. Conceptio autem Christi, sive Incarna- ptioSpiritui tio, miraculorum omnium maximum est, eo præser- iancto tri-buatur. tim, quod fimul atque B. Virgo Angeli verbis affen-Matth. 12. fum præbuit, dicens: Ecce ancilla Domini; fiat mibi fe. 28. cundum verbum tuum : statim SS. Christi Corpus ex pu- Luc. 11. 20. riffimo ejuídem Virginis languine formatum, eique Luc. 1. anima rationalis conjuncta eft; atque ita in ipfo temporis articulo perfectus Deus, & perfectus homo fuit. Hoc autem novum fuisse, atque admirabile Spiritus fancti opus, nemo dubitare poteft; cum fervato naturæ ordine nullum corpus, nifi intra præfcriptum temporis spatium, hominis anima informari possit. Ma-Incarnatio, xima vero admiratione dignum est, quod non prius feu conce-fuerit Christus homo, quam Deus; sed ut primum in utero B. cum corpore conjuncta est anima, ipsa etiam divini- V. omnium tas cum corpore, & anima copulata eft. "" Non eft miraculo-

igitur intervallum temporis æstimandum inter con-mum est. ceptæ carnis initium, & concipiendæ Majestatis adventum. Una quippe fuit in utero Mariæ Virginis conceptio Divinitatis, & carnis; & unus est Christus Dei Filius in utraque natura conceptus, ut maculam vitiatæ propaginis inde inciperet abolere, unde in unoquoque nascentium videbatur existere "". (inquit S. Fulgent. lib, de Incarnat. & Gratia, cap. 4.) Mira-

275

S 2

Miraculum illud præcinuit Jerem. cap. 31. Cresvit Dominus novum super terram : Famina circumdabit virum. Vir fcilicet in Virginis utero Chriftus, ( quamvis infantili corpore ) fapientia, gratia, cujus demon-Luc. 2. 52. ftratione fola profeciffe dicitur apud Deum , & homines, Ouin & beata Dei visione Christus homo ab ipfa statim conceptione fua potitus eft, ejufque anima fanctiffima fummum æternæ felicitatis gradum attigit, ut Chriftiani omnes fummo confenfu agnofcunt .... Longitudo brevis, latitudo angulta, altitudo fubdita, profunditas plena. Ibi agnofcitur lux non lucens, Verbum infans, aqua fitiens; panis efuriens. Videas, fi attendas, potentiam regi, fapientiam inftrui, virtutem fustentari ; Deum denique lactantem, fed Angelos reficientem ; vagientem , fed miferos confolantem. Videas, fi attendas, triftari lætitiam, pavere fiduciam, falutem pati, vitam mori, fortitudinem infirmari, Sed quod non minus mirandum eft, ipfa ibi cernitur triftitia lætificans, pavor confortans, pallio falvans, mors vivificans, infirmitas roborans, Numquid non facile tibi eft, inter hæc fæminam agnofcere virum circum-

facta fint, nec facienda fint amplius fuper terram. Conuncta quippe sunt ad invicem Deus, & homo, Mater, & Virgo, Fides, & cor humanum... Conraxit se Majestas, ut quod melius habebat, videlicet se plam, limo nostro conjungeret, & in Persona una sibi nvicem unirentur Deus, & limus, Majestas, & infirnitas, tanta vilitas, & sublimitas tanta. Nihil enim Deo fublimius, nihil vilius limo: & tamen tanta dignaione Deus descendit in limum, tantaque dignitate linus ascendit in Deum, ut quidquid in eo Deus feit, limus feciffe credatur; quidquid limus pertulit, Deus in illo pertulisse dicatur, tam ineffabili quam ncomprehensibili facramento. Et attende ; quia ficut n illa fingulari Divinitate Trinitas est in personis, Unias in fubitantia : fic in ifta speciali commixtione Trinias eft in substantiis, in persona Unitas. Verbum enim, k anima, & caro in unam convenere perfonam; & azc tria unum, & hoc unum tria, non confusione ubstantiæ, sed unitate personæ... Secunda mixtura ft Virgo, & Mater; admirabilis plane, & fingularis, I fæculo non eft auditum, quod virgo effet, quæ peverit, quod mater effet, quæ virgo permansit... Teria eft Fides, & cor humanum; mirum enim eft, quonodo cor humanum his duobus fidem accommolavit, quomodo credi potuit, quod Deus homo efet ; quod Virgo manserit, quæ peperisset ""? Prima taque ratio, cur Conceptio Chrifti tribuatur Spiritui ancto, est divini istius operis admirabilitas, & stupenla novitas.

Ratio hujus attributionis altera eft, quod divinæ ncarnationis Mysterium singularem, atque immenum Dei erga nos amorem declarer. Unde Joan. 3. icitur : Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum unienitum daret. Hinc S. August. divinum istud opus cæeris Milericordiæ, Bonitatilque Dei operibus ante ellere afferit lib. 10. de Civ. Dei, cap. 29 "" Graia Dei, inquit, non potuit gratius commendari, juam ut ipfe unicus Dei Filius in fe incommutabiliter nanens, indueret hominem, & spem dilectionis suz S 3 daret ·

Immenfus Dei erga nos amor in Mysterio Incarnationis maxime commendatur.

277

9

daret hominibus homine medio, quo ad illum ab hominibus veniretur, qui tam longe erat immortalis a mortalibus, incommutabilis a commutabilibus, juftus ab impiis, beatus a miferis ..... Et S. Leo divinam benignitatem in hoc Mysterio maxime commendari docet Ser. 23. in Nat. Domini 4, ", " Semper quidem, inquit, diversis modis, multifque mensuris humano generi bonitas divina confuluit, & plurima providentiæ fuæ munera omnibus retro fæculis clementer impertiit : fed in noviffimis temporibus omnem abundantiam folitæ benignitatis exceffit, quando in Chrifto ipfa ad peccatores Mifericordia, ipfa ad errantes Veritas, ipfa ad mortuos Vita descendit : ut Verbum illud coæternum, & coæquale Genitori in unitatem Deitatis fuz naturam noftræ humilitatis affumeret, & Deus de Deo natus, idem etiam homo de homine nafceretur "". Cum igitur bonitas tribuatur Spiritui fancto, ficut fapientia Filio, & potentia Patri; illegue fit Amor fubfiftens Patris, & Filii, Incarnationis opus Spiritui fancto peculiari ratione convenienter tribuitur.

10d illo sufcepto caro factum eft, utique Deus: ut emadmodum est una Persona quilibet homo, anima ilicet rationalis, & caro, ita fit Christus una Perso-1, Verbum, & homo. Unde naturæ humanæ tanta oria, nullis præcedentibus meritis fine dubitatio-, gratuita, nifi quia magna hic, & fola Dei gratia leliter, & sobrie confiderantibus evidenter oftendir, ut intelligant homines per eamdem gratiam fe stificari a peccatis, per quam factum est, ut homo hriftus nullum habere poffet peccatum ? Hinc Evanlifta cum dixiffet, Verbum caro factum est, & habi- Joan. 1: vit in nobis; continuo subdit: Et vidimus gloriam is quast Unigeniti a Patre plenum gratiæ, & veritatis. uod ait, Verbum cara fastum elt : hoc est, plenum atia, Quod ait, gloriam Unigeniti a Patre : hoc eft, num Veritatis. Veritas quippe ipfa, unigenitus Dei lius, non gratia, sed natura; gratia suscept homim tanța unitate perfonæ, ut idem ipfe effet etiam minis Filius. Idem namque Jelus Chriftus Filius ei unigenitus, id eft, unicus Dominus nofter, natus de Spiritu fancto, & Virgine Maria. Et utique iritus fanctus Dei donum est, quod quidem & ipsum æquale donanti..., Ex hoc ergo, quod de Spiritu scho est secundum hominem Nativitas Christi, id aliud quam ipfa gratia demonstratur?, "His gena funt, quæ habet idem Sanctus Doctor Lib de adestinatione Santtorum, cap. 15. & Lib. de Correpne, & gratia, cap. 11.

Quarto, Conceptio Christi tribuitur Spiritui fancto, fignificetur discrimen Conceptionis ipsius a ceterom omnium hominum conceptione, qui ex volune carnis concipiuntur, & quorum caro per concucentiam fata, & propagata', est caro peccati ; quo , ut originali peccato coinquinetur eorum anima, tim atque infunditur corpori, & propensionem ad ccata, quæ propria voluntate committuntur, etiam peant; Christus enim ex charitatis adore & amore itatis, non ex concupiscentia conceptus est; non supiscentia carnis urente, sed fidei charitate fervente, ( in-

Chriftus charitatis fervore, non ex concupifcentia conceptus,

Rom. 8.

(inquit S. Aug. Serm, 214.) Ideoque non in carne peccati, fed In fimilitudinem carnis peccati, ut de peccato damnaret peccatum in carne, ut loquitur Apoltolus. Quod S. Aug. confirmat, lib. de Nupties & Concupif. centia, cap. 12, de S. Jofephi, & B. Virginis Maria nuptiis loquens. " Solus ibi, inquit nuptialis concubitus non fuit; quia in carne peccati fieri non poterat fine illa pudenda carnis concupifcentia, que accidit ex peccato; fine qua concipi voluit, qui futurus erat fine peccato, non in carne peccati, fed in fimilitudine carnis peccati, ut hinc etiam doceret, omnem, quæ de concubitu nafcitur, carnem elle peccati ; quandoquidem fola, quæ non inde nata eft, non fuit caro peccati "". Et Tract. 4. in Joan. " Non enim, inquit, in iniquitate conceptus eft, quia non de mortalitate conceptus eft, Nec eum in peccatis Mater ejus in utero aluit, quem Virgo concepit, Virgo peperit: quia fide concepit, fide luscepit. Ergo, Eece Agnus Dei. Non habet iste traducem de Adam : carnem tantum fumplit de Adam; peccatum non allumplit. Qui non affumpfit de noftra maffa peccatum, ipfe eft, qui

cavit Christus, ut iple ait Joan. 17. Et pro eis faustifice. meipsum, ut sint & ipsi sanctificati in veritate. Sanctificatur antem in Spiritu fancto, quem accipit quatenus homo est; fibi vero dat, quatenus Deus est : Non ad Joan 3. mensuram. Iple eft enim, qui dat ; iple, qui accipit. Et quia putens est ad mensuram dare ; ideo non potuit ad men-Juram accipere. In forma enim Dei manens, Spiritum dat, formam servi accipiens, Spiritum accipit, Sed quia ipse ad mensuram dat, ideo non ad mensuram accipit, Ad mensuram quippe dat multis filiis; sed non ad mensuram accipit unicus Filius; quia fic est verus homo, ut sit verus Dens; (inquit S. Fulgentius in Responsione ad Interrogationem 3. Ferrandi, ) Christus ergo plenam, ac menfuræ, modique expertem, hoc eft, immensam, ac infinitam fanctitatem ut homo accepit; quo fenfu S. Petrus ait : Quomodo unxit eum Deus Spiritu fancto, & Act. 10. virtute, Hæc autem unchio Divinitas ipla fuit, & Perfona Verbi naturæ humanæ communicata : Hoc oleum exultationis, quo unclus elt præ confortibus fuis.

Ex hoc fonte Christi manat impeccantia, hoc eft, Impeccannon vacuitas folum ab omni peccato, quam spectans tia Christi. S. Petrus ait : Qui peccatum non fecit, nec inventus eff dolus in ore ejus. Et ipsemet Christus: Quis ex vobis Joan. 8. 46. arguet me de peccato? Sed peccandi impoffibilitas. Talis Hebr. 7. enim decebat, ut nobis effet Pontifex, fanctus, innucens, impollutus, fegregatus a peccatoribus, & excelfior cælis fillus. Quomodo enim Lux vera peccati tenebris ob-Scurari poffet ? Quomodo Anima, quæ, ( ut ferrum igni conjunctum, in eque permanens totum igne lic permeatur, fic incenditur, ut frigus recipere pro illo statu non possit.) ita divinitati conjuncta est, ita ab ipla permeatur, ut una, eademque Perlona fit Deus, & homo; quomodo, inquam, illa peccatum admittere potuillet? Quomodo vas unguenti deifici fætoris aliquid olere potuiffet? ""Ad omnes fanctos calor aliquis Verbi Dei putandus oft pervenisse ( inquit Lib. 2. de Orig.) In hac autem Anima ipfe ignis divinus fubitantialiter requieville credendus est, ex quo ad ceteros calor aliquis venerit. Denique quod dixity quia Unvit Pial. 44, 8.

1. Petri 2.

Principiis cap. 6.

ŧç

Sr

281×

te Dens, Dens tuns oleo latitia pra participibns tuis: Oftendit, quod aliter ifta Anima oleo lætitiæ, id eft, Verbo Dei ungitur, & aliter participes ejus, illi enim in odore unguentorum ejus cucurrille dicuntur ; ifta autem Anima valculum unguenti iplius foit , ex cujus fragrantia participantes digni quique Prophetæ fiebant, & Apoftoli. Sicut ergo aliud elt unguenti fubltantia, aliud odor e.us: ita aliud eft Chriftus, & aliud participes fui. Et ficut vas ipfum, quod fubftantiam continet, & unguentum, nullo genere poteft aliquid recipere fœtoris; hi vero, qui odore ejus participant, fi fe paulo longius a fragrantia ejus removerint, polfibile eft, ut incidentem recipiant foetorem : ita Chriftus velut vas ipfum, in quo erat unguenti fubstantia, impoffibile fuit, ut contrarium reciperet odorem : Participes vero fui, quam propinqui fuerint valculo, tam odoris erunt participes, & capaces "". Prætermittere non poffum fimilitudinem egregiam, qua S. Hippolytus Martyr ad impeccantiam Chrifti defcribendam utitur apud Theodor. Dial. 1. .... Arca , inquit , ex lignis, quæ putrefcere nequeunt, fuit ipfe Salva-

41. "" Nulla, inquit, voluntate carnalis concupiscentiæ seminatus, sive conceptus, & ideo nullum peccatêm originaliter trahens; Dei quoque gratia verbo Patris unigenito, non gratia Filio, fed natura, in unitate Perfonæ modo mirabili, & ineffabili adjunctus, atque concretus, & ideo nullum peccatum & iple committens; tamen propter fimilitudinem carnis peccati, in qua venerat, dictus est & ipse peccatum, facrificandus ad diluenda peccata. In veteri quippe Lege peccata vocabantur Sacrificia pro peccatis ; quod vere iste factus est, cujus umbræ erant illa Hinc Apostolus, cum dixisset : "Objecramus pro Christo, re-" conciliamini Deo : Continuo fubjunxit. Eum, qui non , noverat peccatum, pro nobis peccatum fecit, ut nos fir , mus justisia Dei in ipso. Id est, Deus, cui reconciliandi fumus, fecit Christum facrificium pro peccatis, per quod reconciliari valeremus. Ipfe ergo peccatum, ut nos justitia; nec nostra, sed Dei; nec in nobis, sed in iplo: ficut iple peccatum, non fuum, fed noftrum: nec in fe, fed in nobis constitutum, fimilitudine carnis peccati, in qua crucifixus est, demonstravit : ut quoniam peccatum ei non inerat, ita quodammodo peccato moreretur, dum moritur carni, in qua erat fimilitudo peccati; & cum fecundum vetustatem peccati numquam iple vixiflet, noltram ex morte veteri. qua in peccato mortui fueramus, reviviscentem vitam novam fua Refurrectione fignaret "". Ob impeccan» tiam igitur absolutam ex unione personali naturæ humanæ cum persona divina manentem, Conceptio Christi Spiritui sancto tribuitur.

### S. III.

### Cur Spiritus fanctus non si Pater Cbristi, cum Christus ex Spiritu sancto sit conceptus?

Licet Christus ex Spiritu fancto conceptus sit, non tamen Spiritus fancti, sed Dei Patris Filius unicus est, idemque Virginis Matris. Non enim quicquid nascitur de aliqua re, continuo ejus Filius est, nisi sit ejus dem generis, atque ex vi originis suz naturze ejus dem

2. Cor. 5.

# 284 Theol, Dog. & Moral, Lib, I,

dem fimilitudinem habeat. Ut enim alia exempla prætermittamus, qui nafcuntur ex aqua, & Spiritu fancto. aquæ filios nemo rite dixerit, fed plane dicuntur filii Dei Patris, & Matris Ecclefiæ. Sic ergo de Spiritu Sancto natus est Filius Dei Patris, non Spiritus Sancti. Neque omnes, qui dicuntur alicujus filii, confeguens eft, ut de illo nati effe dicantur, ficut funt, qui adoptantur. Dicuntur etiam filii gehennæ, non ex illa nati, fed in illam præparati, ficut filii regni, qui præparantur in regnum. ""Cum itaque, de aliquo nafcatur aliquid, eriam non eo modo, ut fit filius; nec rurfus omnis, qui dicitur filius, de illo fit natus, cujus dicitur filius ; profecto modus ilte, quo natus elt Chriftus de Spiritu fancto non ficut Filius, & de Maria Virgine ficut Filius, infinuat nobis gratiam Dei, qua homo nullis præcedentibus meritis, in ipfo exordio naturæ fuæ, quo effe cœpit, Verbo Dei copularetur in tantam perfonæ unitatem, ut idem ipfe effet Filius Dei, qui filius hominis; & filius hominis, qui Filius Dei; ac fic naturæ humanæ fusceptione fieret quodammodo ipfa gratia illi homini naturalis, quæ nul-

### **§.** I V.

### Licet tres Persona Santtissima Trinitatis Incarnationem operata sint , solus tamen Filius incarnatus est.

🗅 uamvis una , & eadem fit trium SS. Trinitatis Personarum actio, & efficientia, ut diximus, adeoque incarnationem fimul omnes, & indivise operatæ fint, non tamen tres incarnatæ funt, fed folus Filius: quia divinitatis, & carnis una Persona; proprietas autem perfonalis cuique Perfonæ ita convenit, ut alteri Perfonæ non competat. Non enim ipfe Pater eft, nec Spiritus fanctus eft aut ipfe Pater, aut Filius. Quo fit, ut aliquid a Patre, & Filio, & Spiritu fancto factum dici, & elle possit, quod tamen a solo Filio fit acceptum. Sicut anima per corpus, immo cum corpore facit, quando corpus comedit; & tamen folum corpus accipit, quod ut accipiatur, anima fimul cum corpore facit. "" In illa itaque comestione, una & animæ carnisque operatio, sed solius est carnis acceptio. Sic humana natura totius quidem Trinitatis opere facta, a solo tamen Filio fuit in unitatem Perfonæ fulcepta "". Ita explicat S. Fulgent. lib. contra Sermonem Fastidiosi Ariani. Et in Responsione ad Quzstionem Ferrandi id & alia fimilitudine illustrat. Vox ( inquit ) corporea, qua spiritale verbum cordis nostri , seu locutio interior induitur, ut ad audientium notitiam perferatur, fimul fit a memoria, & a cogitatione, & a voluntate, fed a fola cogitatione, id eft, interiore fuscipitur verbo. Sic humana Christi natura a tribus SS. Trinitatis Personis facta est. fed a folo Filio in unitatem Personæ alsumpta est. Idem Dogma Fidei S. August. confirmat, & explicat Epilt. 11. alias 218. ad Nebridium : led illius explicatio lubtilior eft, & omnium captui minus accomodata. Idem confirmat S. Ildephonfus, beatam Virginem his verbis compellans : ", Tota invisibiliter Trinitas Conceptionem operabitur in te: fola Persona Filii Dei in corpore tuo nascitura, carnem assumet de te no

S. V.

)

### 6. V.

### NATUS EX MARIA VIRGINE. Beata Virgo Maria vere , proprieque Mater Dei credenda eft.

odem enim temporis puncto Deum, & hominem

Maria Virgo veque Dei Mater, Id fidei dogma. Luc. I.

C concepit Chriftum Jefum, eique fubitantiæ fuæ portionem communicavit, fanguinemque purifimum re, proprie- formando illius corpori fubministravit, qui eodem, quo conceptus est momento, Deus, & homo fuit ; eumque novem in utero menfibus gestavit, ac impleto tempore peperit. Id ab Angelo Mariæ Virgini fignificatum eft , cum ait ; Ecce concipies in utero , & paries Filium, & vocabis nomen cjus Jesum : Hie erit magnus, & Filius Altifimi vocabitur. Ideoque, & quod nascetur ex te Sanctum, vocabitur Filius Dei, Et eventu comprobatum eft , quod Ifaias prædixit ? Ecce

Ifaiæ 7.

Luc. 2.

virgo concipiet , & pariet Filium. Cum enim effet Bethlehemi cum Jofepho Sponfo fuo, ac virginitatis Custode : Impleti funt dies, ut pareret ; & peperit Filium fuum primogenitum, & pannis cum involvit, & re-

## 286

Neque vero nova, aut a S, Cyrillo, & Ephelinis Pa- Quam and tribus adinventa, & invecta primum eft, Mariæque tiquum Dei. Virgini tributa Dei Genitrix appellatio, Dei Matrem parz no. ante Concilium Ephelinum constanter appellarunt Origines Tomo I. in Epistolam ad Romanos, ut Socrates refert lib. 7. cap. 32. S. Dionysius Alexandrinus in Epistola Synodica ad Paulum Samosatenum, S. Athanafius Oratione 4. contra Arianos, S. Bafilius Ho. milia 25 de humana Christi generatione . S. Gregorius Nazianzenus, Oratione 35. & Epistola 1. ad Cledenium; S. Amphilochius Oratione 4. S. Proclus Oratione 5. Antiochus, & Ammon, a S. Cyrillo Alexandrino laudati libro de Retta Fide, &c. Nestorium, statim atque prædicare ausus est Mariam Virginem Dei Matrem non effe, Christiani omnes sunt execrati. Joannes Antiochenus, Nestorii alias amicus, nomen Teothocos, Dei Mater, a nemine Doctorum Ecclefiasticorum repudiatum; plures, ac celeberrimos eo ulos effe. scripfit ad iplum Neftorium: & Theodoretus, quamquam Nestorio diu faverit, libro tamen 4. Hareticarum Fabularum, cap. 12. Antiqui fimos Fidei Catbolica Pracones ex Apostolica Traditione docuisse, Matrem Domini nominandam, credendamque effe Dei Genitricem. Hanc Traditionem secuti sunt S. Cyrillus, Ephesina Synodus, alique Patres, Pontifices, Concilia, & præfertim Quinta Synodus Generalis Canone fexto, Anathemate feriens eos, qui dixerint : Santtam gloriofam semper Virginem Mariam, abusive, & non proprie, & vere Dei Genitricem effe. Quarum vocum, vere, & proprie, neceffitatem ad catholici iltius Dogmatis fidem exprimendam, & contra Nestorianos vindicandam oftendunt Joannes II. Pontif. max. in Epift. ad Avienum Senatorem, & alios; & Ferrandus Carthagienfis ecclefiæ Diaconus in Epift. ad Anatolium.

Non tamen divinitatis Mater eft Virgo Maria, fed Dei, Verbique incarnati. Nec folius carnis mater eft, fed hominis Dei, ficut alias Matres folius corporis genitrices nemo recte dixerit, quanvis animam non pariant : concipiunt enim, ac pariunt hominem anima, CO[-

287

corporeque conftantem. Sic Beata Virgo vere, ac proprie Dei Mater eft, quamvis divinitatem non genuerit, quia Deum, hominemque genuit, hoc elt Chriftum Jefum , qui vere Deus, & vere homo eft; nec alterius excluio altero Mater elle poterat, aut appellari poteft; ficut Elifabeth non dicitur mater carnis, five corporis folius Joannis Baptiftæ, neque folius animæ fed totius Joannis ex anima, & corpore compositi. Sic explicat S. Cyrillus, in Epistola ad Monachos.

S. Hilarii zatur.

Durior cuipiam videbitur S. Hilarii locutio libro locutio du- 10. de Trinitate Icribentis : Non ex fe corpori Maria rior in fpe-ciem expli- originem dedit. Verum nihil aliud fignificat, nifi Chrifti corpus naturali, & ulitato modo non fuille conceptum, & genitum. Nam "" Ex conceptu spiritus fancti Virgo progenuit : Er licet fexus fui officio genuerit, non tamen terrenæ conceptionis fulcepit elementis: genuit enim ex fe corpus, fed quod conceptum ellet ex Spiritu 35 ... (inquit ibid. S. Hilarius.) Innocens ergo eft hæc fententia : Non ex fe corpori Maria originem dedit, fine Spiritu fancto in ipfam fumanianta Chuilliana

liberatio in utroque fexu debuit apparere. Ergo quia virum oportebat suscipere, qui sexus honorabilior eft, confequents erat, ut fœminei fexus liberatio hinc appareret, quod ille vir de fœmina natus eft, ".

Secundo, Chriftum ex muliere nafci decuit, ad veritatem Incarnationis adstruendam. Unde S. Ambr. lib. de Incarnationis Dominica Sacramento, cap. 6. ait : ""Secundum naturam se obtulit nostram, ut ultra nostram operaretur naturam. De nostro facrificium. de suo præmium est : multaque in eodem & secundum naturam invenies, & ultra naturam. Secundum conditionem etenim corporis, in utero fuit, natus elt, lactatus eft, in præsepio eft collocatus; sed supra conditionem Virgo concepit, Virgo generavit, ut crederes, quia Deus erat, qui renovabat naturam ; & homo erat, qui secundum naturam nascebatur ex homine " ".

Et S. August. Epist. 137. alias 3. ad Volusianum: ""Quid fi, inquit, Omnipotens hominem ubicumque formatum non ex materno utero crearet, fed repentinum inferret adspectibus? Quid fi nullas ex parvulo in juventam mutaret ætates, nullos cibos, nullos caperet fomnos? nonne opinionem confirmaret erroris, nec hominem verum fuscepisse ullo modo crederetur, & dum omnia mirabiliter facit, auferret, quod misericorditer fecit? Nunc vero ita inter Deum, & homines Mediator apparuit, ut in unitate Perfonæ copulans utramque naturam, & solita sublimaret infolitis, & infolita folitis temperaret "".

Tertio, Christum ex muliere nasci conveniens fuit. ut hoc modo omnis diversitas generationis humanæ compleretur, (inquit S. Th. 3. Part. Quæst. 31. Artic. 4.) Nam primus homo productus est ex limo terræ fine viro, & foemina: Eva ex viro fine foemina: homines cæteri ex viro, & fœmina oriuntur: quartum nafcendi modum, ex fœmina fine viro fibi Chriftus tanquam proprium vindicavit.

Quarto, de muliere Christum nasci decuit, ut auctor peccati, auctor fieret remedii: & ficut per mulie-Т

Tom. 1.

reca

rem in hunc mundum mors intravit, falus per Virglnem redderetur.

Occupatur objectio.

Matth, 12,

"Nec nos ad negandam Chrifti Matrem cogit, "quod ab eo dictum eft : Quid miht, & tibi eft mulier ? "Nondum venit hora mea. Sed admonet potius, ut in-" telligamus, fecundum Deum non eum habuiffe Ma-" trem, cujus Majestatis Perlonam parabat ostendere, "aquam in vinum vertendo. Quod autem crucifixus " elt, lecundum hominem crucifixus; & illa-hora "erat, quæ nondum venerat, quando dictum eft : , Mihi, & tibi, quid eft? Nondum venit bora mea, "id eft, qua te cognofcam. Tunc enim, ut homo " crucifixus cognovit hominem Matrem; & dilectifimo Dilcipulo humaniffime commendavit. Nec il-"lud nos moveat, quod cum ei nuntiarentur Mater "ejus & fratres, respondit : Que mibi mater, aut qui "fratres ? &c. Sed potius doceat ministerium nost-, rum, quo verbum Dei fratribus ministramus, cum , parentes impediunt, non eos debere cognofci. Nam " li propterea quifque putaverit non eum habuille Ma-, trem in terris, quia dixit: Qua mibi Mater? cogatur

Sofeph fili David , noli timere accipere Mariam conjugens zuam: quod enim in ea natum cft, de Spiritu fancto eft. Paries autem filium, & vocabis nomen ejus Jesum ... Hoc antem factum eft, ut adimpleretur, quod dictum eft a Domino per Prophetam dicentem : Ecce Virgo in utero babebit, & pariet filium, & vocabunt nomen ejus Emma-Ilaiz 7. quet. Et non cognoscebat eam, donec peperit filium suum primogenitum. Et Luc. I. Millus est Angelus Gabriel a Deo in civitatem Galilae, Cni nomen Nazareth, ad Virginem desponsatam viro, cui nomen erat Joseph, de domo David, & nomen Virginis Maria... Et ait Angelus ci : Ne timeas, Maria, invenisti enim gratiam apud Deum : Ecce concipies in utero, & paries filum, & vocabis nomen ejus Jesum ... Dixit autem Maria ad Angelums, quomodo fiet istud, quoniam virum non cognosco? Et respondens Angelus dixit ei, Spiritus santtus superveniet in te, & virtus Altissimi obumbrabit tibi : Ideoque, & quod nascetur ex te Santtum, vocabitur Filius Dei. Conceptum Virginis tamquam Signum proponit Isaias: Jeremias vero Novitatem appellat : Creavit, inquit, Dominus Novum super terram ; Fæmina circumdabıt virum. Signum autem, & Novitas non fuisset, fi puella Jer. 12 post delibatam Virginitatem more communi foeminarum concepifiet. Nec ipla respondifiet Angelo nuntianti: Quomodo fiet istud, quoniam virum non cognosco? nifi virginitatem ante Deo confecraffet, ac voviffet, ut docent S. Gregorius Nyssenus Oratione in Natali Domini. S. August. lib. de santta Virginitate, cap. 4. & alii Patres. Præclarus est hac de re Tertulliani locus lib. de Carne Christi, cap. 17. ", Novè, inquit, nasci debat novæ Nativitatis dedicator, de qua fignum daturus Dominus ab Isaia prædicabatur. Quod est istud fignum? Ecce Virgo concipiet in utero, O pariet Filinm. Concepit igitur Virgo, & peperit Emmanuelem, nobilcum Deum. Hæc eft Nativitas nova, dum homo nascitur in Deo; in quo homine Deus natus est. carne antiqui feminis fuscepta fine femine aliquo antiquo, ut illam novo semine, id est, spiritaliter reformaret, exclusis antiquitatis fordibus expiatam. Sed

ŀ

2

tota Novitas ista, ficut & in omnibus de veteri figurata eft, rationali per Virginem dispositione Domino nafcente. Virgo erat adhuc terra, nondum opere compreffa, nondum fementi fubacta : ex ea hominem factum accepimus a Deo in animam vivam. Igitur fi primus Adam de terra traditur ; merito novifimus Adam, ut Apostolus dixit, proinde de terra, id est, carne nondum generationis refignata, in Spiritum vivificantem a Deo eft prolatus. . . Deus imaginem, & fimilitudinem fuam a diabolo captam æmula operatione recuperavit. Virginem enim adhuc Evam irreplerat verbum ædificatorium mortis. In Virginem æque introducendum erat Dei Verbum exstructorium vitæ: nt quod per ejulmodi fexum abierat in perditionem, per eumdem fexum redigeretur in falutem. Crediderat Eva ferpenti; credidit Maria Gabrieli. Quod illa credendo deliquit, hæc credendo delevit. Sed Eva nihil tunc concepit in utero ex diaboli verbo. Immo concepit. Nam exinde, ut abjecta pareret, & in doloribus pareret, verbum diaboli illi femen fuit. Enixa eft denique diabolum fratricidam. Contra, Maria

mulierem, & adduxit eam ad Adam. Ubi Eva Mulier appellatur, prius quam Adamo traderetur, Probat & ex Gabrielis Archangeli Salutatione; nam cum conceptum Mariæ, & partum falva virginitate sponderet, ait nihilominus : Benedicta tu in mulieribus.

II. Beatam Mariam in partu Virginem fuiffe, hoe eft, intemerata virginitate, integro virginitatis figillo, nteri septis illæsis, & irruptis Christum Deum peperiffe, ex Traditione Patrum omnium constanti confeníu firmata, Ecclefia Catholica profitetur. Quomodo igitur postea ex sepulchro clauso, & obsignato egressus est, atque ad Discipulos clausis januis intravit, fic ex alvo materna fine ullo maternæ virginitatis detrimento editus est Jesus Christus. Et quomodo Solis radii concretam vitri fubstantiam penetrant, neque frangunt tamen, aut aliqua ex parte lædunt, fiç &, altiori tamen modo. Chriftus intemerato fepto pudoris, & inviolatis integritatis fignaculis, virginali fufus est partu. Quod quidem Spiritus fancti virtute effectu eft, qui in Filii Conceptione, & partu Matri ita adfuit, ut ei & fæcunditatem dederit, & perpetuam virginitatem confervaverit. Unde S. August. Epist. 137. alias 3. ad Volusianum, ait: ", Ipfa virtus per inviolatæ Matris virginea vifcera membra infantis eduxit, quæ postea per clausa ostia membra juvenis introduxit. Hic fi ratio quæritur, non erit mirabile : fi exemplum pofcitur, non erit fingulare. Demus, Deum aliquid poffe, quod nos fateamur investigare non posse. In talibus rebus tota ratio facti est potentia facientis "". S. Fulgent. lib. 1. De veritate Prædestinationis. & Gratia, cap. 11. "" Dominus verus veram ex Virgine fuscipiens carnem, & perfectionem ex ea humani corporis sumpfit, virginitatis ei gratiam non ademit. Neque enim decebat, ut integritatem virginitatis Creator humanæ carnis Dominus in conditione tribueret, & idem carnis humanæ (usceptor Dominus, quod secerat, redempturus, Virginitatem carni, de qua nascebatur, auferret "". Et S. Leo Ser. 2. in Nat. Dom. ", Nova, inquit, nativitate genitus eft, conceptus a Vir-Τ3

B. Maria Dei Mater Virgo in partu.

Virgine, natus ex Virgine, fine paternæ carnis concupilcentia, fine maternæ integritatis injuria : quia futurum hominum Salvatorem talis ortus decebat, qui & in fe haberet humanæ fubstantiæ naturam, & humanæ carnis inquinamenta nefciret... Origo dillimilis, fed natura confimilis : humano ufu , & confuetudine quod credimus, caret; fed divina poteftate fubnixum eft, quod Virgo conceperit, quod Virgo pepererit, & Virgo permanferit. Non hic cogitetur parientis conditio, fed nafcentis arbitrium, qui fic homo natus eft, ut volebat ; & poterat. .. Oportuit enim, ut primam Genitricis integritatem nalcens incorruptio cultodiret, & complacitum fibi clauftrum pudoris, & fanctitatis holpitium, Divini Spiritus virtus infula fervaret, quæ ftatuerat dejecta erigere, confracta folidare, & fuperandis carnis illecebris, multiplicatam pudicitiæ donare virtutem; ut Virginitas, quæ in aliis npn poterat falva effe generando, fieret in aliis imitabilis & confitendo, & renalcendo ..... Admirabilis iftius partus novitas multis figuris, & oraculis Scripturæ facræ fignificata eft. Huc enim pertinet porta illa Sanctuarii, quam Eze-

monte fine manibus abscillum, qui factus eft mod magnus, & implevit universam terram. ( Danielis C.p. 2.) Item Virgam Aaron, quæ una inter virgas Principum Ilraelis germinavit. (Num. 17.) Nec non Rubum, quem Moyfes vidit ardere. & non comburi. (Ex 3.) Illud etiam Cant. 4. Hortus conclusus foror mea sponsa, bortus conclusus; fons signatus,

III. Denique B. Mariam Dei Matrem Virginem S. Maria polt partum perpetuo manfiffe, eadem Traditio do-Mater Dei virgo polt cet, & vel eo nomine merito damnati funt ab Ecclefia, partum, ut Hæretici Helvidius, Jovinianus, Bonosus, quod Mariam Virginem, post Christum in lucem editum, alios ex Josepho genuisse filios impie affererent. Damnata est hæc hæresis a Siricio Romano Pontifice in Romana Synodo; a S. Ambr. aliifque Epifcopis in Virginita, Conc. Mediolanensi, nec non a Synodo Capuensi, tis B. M. Hanc hærefim refellunt inter alios Patres S. Epiph Hæ. Matris resi 88. quæ est Antidicomarianitarum; S. Ambr. lib. fies. de Inftitut. Virginis, cap, 5. 6, 7. 8. & Epift. 42. S. Hieronym. lib. Adversus Helvidium, De Ferpetua Virginitate B. Maria, S. Ildephonsus Toletanus Archiepifcopus lib. de Virginitate S. Maria. Hinc B. Maria Mater Dei antonomastice Virgo semper a fidelibus appellata est, ut S. Epiphan. observat. ""Quis unquam inquit, aut in qua generatione Sanctæ Mariæ nomen aufus est appellare, qui non sciscitanti statim vocabulum Virginis adjunxit ? Nam' ex epithetis istis statim lucent argumenta virtutis. Quippe justis omnibus, pro eo, ac fingulos decebat, fua funt cuique dignitati atributa nomina "". Quemadmodum Jacob Ifrael vocatus eft; Zebedei filii Boanerges, hoc eft, tonitrui filii ; Sancta Maria antonomastice dicta est Virgo, quia femper Virgo fuit: ante partum; in partu; & post partum.

Quatuor argumentis perpetuam Matris Dei virgi- Helvidu nitatem oppugnabat Helvidius, fed ea levissima funt, responde-& a Patribus facile diluta, Primo quod S. Matth. fcri-tur. bit : Antequam convenirent, inventa est, in utero habens Matth. 1. de Spiritu Sancto. Convenire quippe hic idem est,

T 4

295

Hæretigi

2C

295

ac nuptiarum opus exequi. Ex quo confequens putabat Helvidius, postea convenisse. Sed non est necesse: Nam Scriptura, quid factum non fit, ostendit; (inquit s. Hieronymus in cap. 1. S. Matthæi.)

Alterum argumentum instructat ille Hærefiarcha ex illis verbis : Et non cognoscebat cam, donec peperit, Quafi particula donec, fignificet post id tempus cognoviffe. Verum, S Ambrofius, & S. Hieronymus obfervant, vocem hanc, donec, non femper indicare id, quod omillum dici videtur, postea repetitum fuilfe; aut id defiisse, quod erat Scriptum est enim Itaiæ 46. Ego fum , ego fum ; & donec fenefcatis , ego Jum. Numquid propterea, postquam senuerunt, quibus donec dictum erat, Deus effe defivit ? Item Pf. 109. legimus. Dixit Dominus Domino meo : sede a dextris meis, donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuo. rum. Numquid fubjectis populis nationum, qui ante videbantur inimici, cum falotis auctorem negarent, fimulacris fervirent, ad dexteram Patris Filius federe defivit, aut in perpetuum non sedebit?

Tertium argumentum petebat Helvidius ex eo,

Sed & S. Joseph virginem fuisse, S. Hier. docet. Sic S. Joseph Virginitas, enim ille contra Helvidium : "" Tu dicis, Mariam Virginem non permanlisse: ego mihi plus vindico. etiam ipfum Jofeph virginem fuille per Mariam, ut ex virginali conjugio virgo filius nasceretur. Si enim in wirum fanctum fornicatio non cadit, & aliam eum uxorem habuisse non scribitur, Mariæ autem, quam putatus est habuisse, custos potius fuit, quam maritus; relinquitur, virginem eum mansisse cum Maria, qui Pater Domini meruit appellari, ".

#### VIL 6.

### De Nomine Virginis Dei Matris.

Symbolum Virginem Dei Matrem defignat ex no-mine Mariam: Quod & 5. Lucas facit, dicens + Et Luc. 1. nomen Virginis Maria. Hæç eft, ad cujus nomen omnes animæ piorum recreantur. ""Mariam (inquit S. Epi- Maria Dophanius Oratione de Laudibus ipfius ) interpretari fo- que nostra. lemus, Dominam, atque etiam spem. Peperit enim Dominum, qui est spes totius mundi. Rursus nomen illud, Maria, interpreteris, Myrrham maris. Myrrham vero aliquis dicit de immortalitate; eo quod paritura effet gemmam immmortalem in mari, hoc eft, in mundo. Cui Virgo ferenitatem, & tranquilitatem Maria illu. contulit, dum portum peperit Christum. Rursus ita-strata cunque Mariæ beatum nomen interpreteris, illustratam, dentes utpote, quæ illustrata sit a Filio Dei, & cunctos usque luminat. B, ad terminos terræ credentes Trinitati illuminaverit. V. Sancta enim Virgo Maria est Sponsa Trinitatis, ac elogia. plane arcanus dispensationis thesaurus, cui Gabriel ait: Ave gratia plena, Dominus tecum. Suggeflit Gabriel. Pater de cœlo Spiritum fanctum arrhabonem mifit. Præparavit, delponditque Virginem unigenito Filio, quam Pater dilexit, Filius inhabitavit, Spiritus fanctus percupivit.,, " Tum addit, Prophetas cæleftium illarum nuptiarum feriem prædicaffe , nimirű " " Quomodo Virgo cœleftis, Sponfa & Mater fimul invenitur, quæ donorum antenuptialium nomine Spiritum fanctum accepit, dotis vero gratia ovelum una cum

creil-Marin

Τs

Para

Paradifo ..... Deinde Salutationis Angelica verba preclare commentatur. "" Ave gratia plena : Immenfa gratia Sanctæ Virginis. Ave gratia plena, virtutibus multis exornata, inextinguibilem lucem prætendens, Ave gratia plena, hami elca ipiritualis: In te fiquidem hamus divinitas. Ave gratia plena, arca gloriæ spiritalis, urna aurea continens manna coelette ... Quæ fitientes perennis fontis dulcedine fatias ... Mare spiritale, gemmam coelestem Christum habens ..., Splendidum coelum, quæ incomprehenfum in coelis contines Deum ... Porta coelorum ... Quo pacto Maria Vir. beatam illam prædicabo, quæ tota, ac radicitus fungo Chrifto data gloria oft ? Solo enim Deo excepto cunctis fupeexcepto , rior eft ... Ipfa coeli , & terræ Mediatrix , utriufque unionem commifit. . . O Virginem, ftupendum monile Ecclefig! Magnum Mysterium, altare Sacerdotem pariter ac Virginem indigitat, quæ coeleftem panem Chriftum menfæ inftar ferens, tribuit in remillionem peccatorum noftrorum "". Quemadmodum Chriftum cum Adamo humani generis primo parente confert Apoftolus, eamque noviffimum Adam appellat; fic Restam Mariam Dei Matrem cum Rua confernat

zunctis fuperior.

·t

"hominum generi caulam mortis attulit, per quam "mors eft in orbem terrarum invecta : Maria vitæ cau-" fam præbuit, per quam Vita ipfa nobis eft producta. Hæc Sanctis, omnibus anteponenda, ut Dei mater, S. Ma & præ omnibus, ac super omnes honoranda, ob cæ- Virginis leste illud Mysterium, quod in ejus utero perfectum Deiparæ est. Hanc Patres omnes religiose colendam, ut a Deo gularis, & fecundam, ante, & lupra omnes Sanctos, & a Chri- invocatio. stianis omnibus pie, & cum summa fiducia invocandam effe docent, ut quæ non folum-Christi Dei, quem & corde, & carne concepit, & corde quidem felicius, quam carne gestavit; sed etiam omnium Christianorum Mater sit. Præclara sunt ea de re S. Augustini Maria Virverbalib. de Santta Virginisase, cap. 6. ""Maria ergo lum Chrifaciens voluntatem Dei, corporaliter Christi tantum- fi Dei, sed modo Mater est, spiritualiter autem & Soror, & Ma. Christianoter. Ac per hoc illa una fœmina non folum fpiritu, ve- Mater. rum etiam corpore & Mater elt, & Virgo. Et Mater quidem spiritu, non capitis nostri, quod est iple Salvator, ex quo magisilla spiritaliter nata est, quia omnes, qui in eum crediderint, in quibus & ipla elt, recte filii sponsi appellantur : Sed plane Mater membrorum ejus, quod nos lumus; quia cooperata est charitate, ut fideles in Ecclesia nascerentur, quæ illius capitis membra funt. Corpore vero ipfius capitis Mator, ", Hæc omnium titulorum ejus, aç bonorum fumma; De qua natus est Jesus, qui vocatur Christus. Ob id Grazia plena; & Benedicta in mulieribus. Huic ut præpararetur Matth. 1dignitati, omnium plenitudine gratiarum, omnium donorum charifmatibus, omnium virtutum monilibus ornata est. Cæteris per partes, in Mariam tota se Deipa Virginis infudit gratiæ plenitudo. Ea puritate donata est, qua fuma fecunmajor fub Deo non poteft intelligi : Tota pulchra eft, dum Deum & macula non elt in ea. Cum de peccatis agitur, nullam puritas. S. ee ea, propter honorem Domini, fieri mentionem æquum Anfel. August eft. Ipfa contrivit caput antiqui Serpentis. In ea, non minus quam in Angelis Deus erat condens naturam, & largiens gratiam. In ejus Immaculata Conceptione. "" & ortu. Natura gratiz cedit, ac tremula stat, "pro-

S. Mariz

16.

Deiparæ Ş.

"peccatorum morte, languoribus, fervitute, capti-, vitate, tenebris constituti, sub potestate diaboli principis peccatorum; Ac fic fieret Mediator Dei, & hominum, per quem post inimicitias impietatis noftræ illius gratiæ pace finitas, reconciliaremur Deo in æternam vitam, ab æterna morte, quæ talibus "impendebat, erepti Quod innumera Scripturæ Sacræ teftimonia confirmant, quæ S. August. congerit. Luc. 5. Non veni vocare jultos, fed peccatores ... Venit Fuins Luc. 19. hominis quarere, & falvum facere, quod perierat. .. Ecce Joan. I. Agnus Dei, qui tollit peccatum Mundi ... Ut falvum fa-I. Joan. 3. ciat populum suum a peccatis cornm ... In hoc manifesta-Joan. 3. tus est Filius Dei, ut solvat opera diaboli ... Sic Deus dilexit Mnndum, ut Filium fuum unigenitum daret, ut om-2. Cor. 5. nis, qui credit in eum, non pereat ... Eum, qui non noverat peccatum, pro nobis fecit peccatum, ut nos fimus Gal. T. justitia Dei in illo... Gratia vobis, & pax a Deo Patre, & Domino Jefu Christo, qui dedit semeripsum pro peccatis noftris ... Deus, qui dives est in misericordia, Ephef. 2. propter multam dilectionem, qua dilexit nos, cum effemus

Coloff. r.

olon. 1. mortui peccatis, convivificavit nos in Christo..., Eripuit

fionem, & cacis visum, dimittere confractos in remissionem. Venit de cœlis Deus, homo factus ex Virgine, Christus ut esset via per quam veniremus ad Patrem, ut ipse via, qua caait : Ego sum via, veritas, & vita. Neque enim per mus ad Paullam creaturam venitur ad Patrem, sed tantum per trem. Filium. ""Si veritatem quæris, (inquit S. August.) Tract. 13. viam tene: Nam ipfa eft via, quæ eft veritas Ipla eft, quo in Joan. is; ipfa eft, qua is. Per Chriftum ad Chriftum venis. Per Chriftum hominem ad Chriftum Deum ... Ambulare vis? Ego fum via Falli non vis? Ego fum veritas. Mori non vis? Ego fum vita. Hoc dicit tibi Salvator tuus. Non eft, quo eas, nisi ad me: non eft, qua eas, nisi per me. Manens apud Patrem veritas, & vita; induens le carne, factus est via. Non tibi dicitur : Labora quærendo viam, ut pervenias ad veritatem, & vitam, Non hoc tibl dicitur : Piger furge. Via ipfa ad te venit, & te de somno dormientem excitavit "". Ver- Dei, cibus bum caro factum est, ut lactaret infantiam nostram facta est lav Sapientia Dei, per quam creata sunt omnia: Cibus hominum. Angelorum factus est lac hominum. Panem cæli dedit Pfalm. 77. eis, panem Angelorum manducavit homo. Quis est panis Angelorum? In principio erat Verbum, & Verbum Joan. t. erat apud Deum. Quomodo panem Angelorum man- S. August. ducavit homo? Verbum caro fastum eft, & habitavit in Tr. 1. in nobis. "Quare hoc factum est, propter te? Ut sugeres, Jo. & Tr... " qui manducare non poteras. Invalidus est infans ad alias 18. "comedendam elcam, quæ in mensa est : Quid facit De Verb. "mater? Incarnat escam, & conficit lac de ipsa. Sic Dom. Et "Verbum caro factum eft, ut lacte parvuli nutrire. Pfalm. 130. "mur, qui ad cibum quidem eramus infantes. Verum " hoc interest, quia quando cibum mater incarnatum "lac facit, cibus in lac convertitur. Incommutabile autem manens Verbum, carnem affumpfit, quod "eft, non corrupit, non commutavit, ut per habi-, tum tuum tibi loqueretur, non in hominem tranfmutatus, atque conversus. Filius Dei homo factus homo fac-"eft s ut nos faceret filios Dei. ""Factus eft homo tus eft, ut nostri generis, ut nos divinæ naturæ possimus este nos faceres confortes, Originem, quam sumplit in utero Virgi- filior Det

303

Sapienti

### nis .

nis, poluit in fontem Baptilinatis. Dedit aquæ quod dedit Matri. Virtus enim Altillimi , & obumbratio Spiritus fanchi, quæ fecit, ut Maria pareret Salvatorem, eadem facit, ut regeneret unda credentem .... Universa summa fidelium, fonte orta baptismatis, ficut cum Chrifto in Paffione crucifixi, in Refurrectione refuscitati, in Alcentione ad dexteram Patris collocati, ita cum iplo fumus in ejus Nativitate congeniti. Quilquis enim hominum in quacunque mundi parte credentium regeneratur in Chrifto, intercifo originalis tramite vetultatis, transit in novum hominem renascendo; nec jam in propagine habetur carnalis patris, fed in germine Salvatoris, qui ideo filius hominis factus eft, ut nos filii Dei effe pollimus. Nili enim ille ad nos hac humilitate descenderet, nemo ad illum ullis fuis meritis perveniret, ..... Verba funt S. Leonis Serm, 5. & 6, in Nativ. Dom. Gratias igitur immortales Deo agamus. In Chrifto renati, ut novi homines vivamus, in novitate Spiritus ambulemus, ut nova in Chrifto creatura. Deponamus veterem hominem cum actibus luis: & adepti participationem generationis

Primus ructus ex ncarnat, ¿ Nativ. hrifti coligendus.

er accendi debemus. Hic scilicet Incarnationis, & ter ex in-Vativitatis Dominicæ finis est, ut diserte S. Aug. docet carnat. b, de Catechizandis Rudibus, cap. 4. ", Quæ major Christi colaufa est ( inquit ) Adventus Domini, nisi ut osten-ligendus; leret Deus dilectionem suam in nobis, commendans fervens a mor Dei. am vehementer; quia cum adhuc inimici effemus, Christus pro nobis mortuus est? Hoc autem ideo, juia finis præcepti, & plenitudo legis charitas eft: Ut k nos invicem diligamus, & quemadmodum ille pro obis animam fuam pofuit, fic & nos pro fratribus nimam ponamus: Et iplum Deum; quoniam prior lilexit nos, & Filio fuo unico non pepercit, fed pro novis omnibus tradidit eum; fi amare pigebat, faltem nung edamare non pigeat. Nulla est enim major ad amoem invitatio, quam prævenire amando; & nimis duus est animus, qui dilectionem si nolebat impendee, nolie rependere... Si ergo maxime propterea Chriftus advenit, ut cognosceret homo, quantum um diligat Deus, & ideo cognosceret, ut in ejus lilectionem, a quo prior dilectus eft, inardesceret, vroximumque illo jubente, & demonstrante diligeet, qui non proximum, sed longe peregrinantem diigendo factus est proximus; omnilque Scriptura divina, quæ ante scripta est, ad prænuntiandum Advenum Domini scripta est, & quicquid postea mandaum est litteris, & divina auctoritate firmatum, Chritum narrat, & dilectionem monet: Manifestum est. ion tantum Legem, & Prophetas in illis duobus penlere præceptis dilectionis Dei, & proximi, fed etiam juæcumque posterius falubriter conferipta sunt, menoriæque mandata divinarum volumina Litteraum ...... Verbum caro factum eft, ut carnalem honinum amorem totum ad se alliceret, & a cæteris senibilibus omnibus in fuam carnem totum avocaret. Hacarte usus est benignissimus Deus, ut homines ad piritalem amorem sapientiæ, justitiæque in Christi carne latentis proveheret ; ut docet S. Bernard. Serm. 20. in Cantica. "" Ego inquit, hanc arbitror præci-, puam invifibili Deo fuille caulam, quod voluit in Iom. I. - car-

305

" carne videri, & cum hominibus conversari, ut car-" nalium videlicet, qui nifi carnaliter amare non po-, terant, cunctas primo ad fuæ carnis falutarem amo-, rem affectiones retraheret, atque ita gradatim ad "amorem perduceret spiritualem ".

Imitandæ Nativ. edit. 'hil. 2. . Cor. 8. .uc. 2.

III. Imitari debemus virtutes, quarum nobis exemuarum no. plum dedit Filius Dei in Incarnatione, & Nativitate is evem fua, humilitatem imprimis, paupertatem, mortificalum in In- tionem carnis. Exinanivit femetipfum formam fervi ac. arnatione, cipiens, in similitudinem hominum factus; & habitu inna Christus ventus ut homo : Et, Propter nos egenus factus eft, cana dives effet, ut illius inopia divites effemus. Natus eft ut peregrinus in diverforio : natus eft in vili præfepio : natus eft media hyeme. Fastum est (inquit S. Lucas) cum ellent ibi, impleti funt dies, ut pareret, & peperit

falm. 29.

oan, I,

ra, O plenitudo ejus. Quod etiam S. Joannes testatus eft : In propria venir, @ fui eum non receperunt. "In ... prælepi velut in febola ... onam anerit Verbum infans.

filium suum primogenitum, & pannis eum involvir, & reclinavit eum in presepio, quia non crat ei locus in diversorio. Neque vero fcribit, non fuiffe locum in diverforio, fed ei non fuille, qui dicit : Meus eft orbis t:r-

"no, maxime nobis humilitas commendatur. Viam " enim nobis fecit per humilitatem, quia per super-, biam recesseramus a Deo, redire ad eum nisi per hu-"militatem non poteramus, Et quem nobis propone-, remus ad imitandum , non habebamus. Omnis enim "mortalitas hominum superbia tumuerat. Et si existe-, ret aliquis humilis vir in fpiritu, ficut erant Prophetæ, 2 & Patriarchæ, dedignabatur genus humanum imitari "humiles homines. Ne ergo dedignaretur homo imitari . Idem En. bominem humilem, Deus factus est humilis, ut vel sic superbia generis humani non dedignaretur sequi vestigia Dei. Quamobrem erubescat effe homo superbus, propter quem bumilis factus est Deus. . . " " Ad magna nos tendimus , parva capiamus, & magni erimus. Vis capere celfitudinem Dei? Cape prius humilitatem Dei; dignare effe humilis propter te, quia Deus dignatus est humilis este 18. De Verpropter eumdem te : non enim propter fe. Cape ergo bis Domini: humilitatem Christi, disce humilis esse, noli superbire. Confitere infirmitatem tuam, jace patienter ante Medicum : cum ceperis humilitatem ejus , furgis cum illo: non quafi & ipfe furgat fecundum quod Verbum est; sed tu potius, ut magis, magisque a te capiatur, ". Filius Dei hominem affumpfit, & in illo S. Aug. 11b. "humana perpellus eft. Hæc medicina hominum tan. De Agone "ta est, quanta non potest cogitari. Nam quæ super- cap. 11. " bia fanari poteft, fi humilitate Filii Dei non fanatur? "Quæ avaritia sanari potest, si paupertate Filii Dei "non fanatur? Quæ iracundia fanari poteft, fi patien-" tia Filii Dei non fanatur? Quæ impietas fanari po-, teft, fi charitate Filii Dei non fanatur? Nolite amare "carnalia, quia in Filio Dei nec masculus nec fæmina " fumus. Nolite amare temporalia, quia fi bene ama-" rentur, amaret ea homo, quem suscepit Filius Dei. D medicinam omnibus confulentem, omnia tumen-" tia comprimentem, omnia tabelcentia reficientem, " omnia iuperflua refecantem, omnia neceffaria culto-"dientem, omnia perdita reparantem, omnia depra**vata corrigentem!** 

"" Tunc Lex impletur ; dum non cupiditate rerum V 2 tem-

in PL 18.

Idem Ser. alia**s** 117.

Chriftiano

temporalium, fed charitate illius, qui præcepit, fiunt; quæcumque præcepit. Omnia ergo bona terrena contempfit homo factus Dominus Jelus Chriftus, ut contempenda monstraret ; & omnia terrena mala fustinuit, quæ fustinenda præcipiebat, ut neque in illis quæreretur felicitas, neque in iftis infelicitas timeretur. Natus enim de Matre, quæ quamvisa viro intacta conceperits femperque intacta permanferit, Virgo concipiens, Virgo pariens, Virgo moriens, tamen fabro desponsata erat, omnem typum carnalis nobilitatis extinxit. Natus etiam in civitate Bethlehem, quæ inter omnes Judææ civitates ita erat exigua, ut hodie vix appelletur, noluit quemquam de cujusquam terrenæ civitatis fublimitate gloriari. Pauper etiam factus eft, cujus funt omnia, & per quem creata funt omnia, ne quilquam, cum in eum crederet, de terrenis divitiis auderet extolli. Noluit Rex ab hominibus fieri, quia humilitatis oftendebat viam miferis, quos ab eo fuperbia feparaverat: quamvis fempiternum ejus Regnum univerfa creatura teftetur. Efurivit, qui omnes palcit, .&c ..... ( inquit S. Aug. lib. de Catechizandis Rudibus , cap. 22.

tem in stabulo nascitur Christus, & in præsepio reclinatur. Et nonne ipse est, qui dicit: Meus est orbis ter. Pfalm. 49. ra, & plenitudo ejus? Quid ergo stabulum elegit? Plane ut reprobet gloriam mundi, damnet fæculi vanitatem. Nec dum loquitur lingua, & quæcumque de eo funt, clamant, prædicant, evangelizant, ipfa quoque infantilia membranon filent. In omnibus Mundi judicium arguitur, fubvertitur, confutatur. Iple eft promiffus lfaiz 7. olim per Isaiam : Parvulus sciens reprobare malum, O eligere bonum. Malum ergo voluptas corporis, bonum vero afflictio est. Siquidem & hanc eligit, & illam reprobat Puer fapiens, Verbum infans, ".

### ARTICULUS V.

### Quo quartus Articulus Symboli exponitur.

Passus fub Pontio Pilato, Crucifixus, Mortuus, & Sepultus.

**A** ysterium Passionis Domini explicandum impre-Mientiarum fuscipimus, in quo folo nos gloriari 1. Cor. 2: oportet, & præter quod nihil scire se profitetur Apoftolus. Non judicavi; inquit, me scire aliquid inter vos, nisi Jesum Christum, & hunc crucifixum. Licet enim Verbum Crucis percuntibus stultitia sit : Iis tamen, qui 1. Cor. 1. salvi finnt, idest, nobis, Dei virtus est.

### S. I.

### Articuli Fides explicatur.

Deus, & homo Christus vere passes: Non tamen passa Deitas,

hriftum Dominum, Deum verum, Deique Filium 🖌 vere paffum effe, hoc eft, captum - illufum, variis injuriarum, & cruciatuum generibus affectum, demum in Crucem sublatum, ibi mortuum esse, ut opus redemptionis nostræ confummaret, hoc Articulo profitemur. Judicis autem nomen, sub quo passis est Christus, adscriptum est, ad historiæ, temporisque exploratiorem cognitionem. Erat enim id temporis V 3 Pon-

309

Pontius Pilatus Judzz Przfes, Jub Tiberio Imperatore. Tum iis verbis etiam declaratur, illam Salvatoris prædictionem exitu comprobatam : Lece afcendimas Jerofolymam, & filius bominis wadesur Principibus Sa. cerdotum, & Scribis, & condemnabunt eum morte, & tradent eum Gentibus od illudencium, & flagellandum, & Viatih, 20, srucifigentum. Unde Difcipuli ( ut refertur Actuum 4. )

unanimiter levaverunt vocem ad Deum, & dixerunt: Domine tu es, qui fecifit calum, & teram, mare, & omnia, que in eis funt : Qui Spiritu fantio per os patris

Malm 2.

noftri David pueri tui dixifli : Quare fremuerant Gentes, O populi meditati funt inania? Adfliterunt Reges terre, @ Principes convenerune in unum, adversus Dominum, & adversus Christum ejus? Convenceunt enim vere in civitate ifta adversus fanctum puerum tuum Jesum, quem unxisti, Herodes, & Pilatus, cum Gentibus, & populis Ifrael, facere, qua manus tua, & confilimm tuum decreverunt fieri.

Chriftum igitur Deum, ac Dominum noftrum, oan, I, Verbum, quod erat in principio apad Deum, per quem

Hebr, 1.

omnia fatta funt : Quem conflituit Deus beredem univerfo-

311

is mortui, justitiæ vivamus; cujus livore fanati estis. Tus est autem non corpore solum, sed etiam aniquam, quoad inferiorem partem humanorum afn, perpeffionibus tradidit. Unde ait : Triftis eft Matth. 26. meausque ad mortem. Et, Deus meus! Deus meus! Marc. 15. id dereliquisti me? Etsi enim Personæ divinæ natumana in Christo conjuncta fuerit; nihilominus 1 passionis acerbitatem sensit, ac si ea cono facta non fuisset; cum in una Jesu Christi Perutriusque naturæ, divinæ, & humanæ proprielervatæ fint. ""Agit enim utraque forma cum rius communione, quod proprium eft: Verbo cet operante, quod Verbi est, & carne exequenquod carnis eft. Unum horum corufcat miracualiud fuccumbit injuriis,; ( inquit S. Leo in Epift. avianum.) Pallus igitur Christus fecundum carideft, fecundum humanam naturam; non quod a fuerit a doloribus libera: sed immunis fuit a atibus, & doloribus fecundum divinitatem, quæ is, & mutationis incapax eft. ""Ea, quæ funt nis fuæ propria fibi neceffario faciens, paffus diir, quæ fecundum carnem acciderunt : Quamvis endi effet expers, quatenus Deus intelligitur; it S. Cyrillus Alexandrinus; in Epistola ad Vale*n*.) Et quomodo recte dicimus , Mortuus eft hoquamvis anima ejus non moriatur : ita recte dicipassus, & mortuus est Christus Deus homo, vis divinitas pallioni, & morti non fit obnoxia. az de Filio Dei verba dicuntur, videndum est, dum quid dicantur. Non enim homine affumprsonarum numerus auctus est, sed eadem Trinitas it. Nam ficut in homine quolibet, præter unum. , qui fingulariter fusceptus est, anima, & corna Persona est, ita in Christo Verbum, & homo erfona eft. ""Et ficut homo, verbi gratia, Phihus non utique nisi secundum animam dicitur, leo tamen ablurde, scd congruentissima. & usima locutione dicimus Philosophum cæcum, lophum mortuum, Philosophum sepultum, cum

com totum fecundum carnem accidat, non fecundum illud, good eft Philosophus : its Christus Deus, Dei Filius, Dominus gloriz, & fi quid hoju/modi fecundum Verbum dicitar ; & tamen rette dicitur Deus crucifixus, com hoc eum fecundum carnem pallum elle, non lecundum illud, quo Dominus gloriz elt, pon habeatur incertuna .... Quia igitur Filius hominis idem eft Filius Dei, non tamen Filius hominis dicitur propter formam Dei, in qua est aqualis Deo Patri : fed propter acceptam formam fervi , gua minor eft Patre : ideo & Filiam Dei cracifixam fatemar, non ex virtute divinitatis, fed ex infirmitate bumanitatis; non ex fue nature permanfione, fed ex nafire fusceptione, Sic ifted fidei caput explicat S. Aug. Ep. 169, alias 102 ad Evoduum, & Ep. 238, alias 164 ad Pafcentium,

### S 1 L

### Actrbitas Paffionis Chrifti.

Interior

A cerbiffimam fuiffe Chrifti Domini Paffionem mulmimi dolor A ta probant. Et primo quidem interiorem animi

meis, & peregrinus filiis matris mea . . . In conspellu tuo funt omnes, qui tribulant me ; improperium expetiavie sor meum, & miseriam. Et sustinui, qui simul contristaretur, & non fuit : & qui consolaretur, & non inveni. Pfalm, 87. Longe fecifi notas meas a me, posuerunt me abominationem fibi, Traditus fum, & non egrediebar, oculi mei languerunt pra inopia... Elongasti a me amicum. O proximum, O notos méos a miseria, Plalm, 141. Considerabam ad dexteram, & videbane, & non erat, qui cognosceret me, Periit fuga ame, & non est, qui reanirat animam meam, Ifaizo 63. Circumspexi, & non eras auxiliator, quasivi, & non fuis qui adjuvares. Daniel 9. Es non erit ejus populus , qui cum negaturus eft, Zach. 13. Framea . Infeitare Inper Pafforem meum . & Inper virum cobarentem mibi, dicit Dominus exercituum :... Percute Pastorem, & dispergentur oves. Tertia doloris interioris causa fuit jactura vitæ, & quidem pretiosiflimæ, quam homo suapte natura refugit. Jerem. 12. Reliqui domum meam, dimisi bereditatem meam; Dedi dilestam animam meam in manu inimicorum ejus. Quarta caufa est inutilitas passionis ejus, & sanguinis pretio-, fiffimi pro maxima hominum parte, scilicet pro reprobis; maximeque Christianis, qui gratia redemptionis abutuntur., peccatilque luis cæleftem medicinam irritam redunt, Filium Dei conculcantes, & San-Hebr. 16. guinem pollutum ducentes, in quo fanctificati funt, & Spiritui gratia contumeliam facientes., Rurjus crucifigen. Hebr. 6. tes fibimetopfis Filium Dei, & oftentui babentes. Quorum quidem crimen gravius est quam Judæorum, qui Si cognovissent, numquam Dominum glorie crucifixissent. 1. Con. 1. Christiani autem plerique & se nosse Christum profitentur, & tamen factis negantes, quodammodo violentas ei manus videntur inferre. Unde S. Aug. Enar. in Pfalm. 7. ait; Viderur consummata nequitia bominum. qui crucifixerunt Filium Dei ; fed eurum major eft, qui nolunt rette vivere, & oderunt pracepta veritatis, pro quibus grucifixus eft Filins Dei. Horum omnium præscientia, & perspicacissima cognitio non poterat non

excitare timorem, tædium, dolorem acerrimum i

313

in-

۷ſ

faiz 49.

falm. 54-

inferioribus anime Chrifti viribus. In vacuum laboravi fine caufa, inquiebat, & vane fortitudinem means confampfi,, Cor meum conturbatum est in me, & formido mortis cecidit super me, Timor, & tremor venerunt super me, & contexerunt me tenebra. Vim doloris vehementillimam testatus est sudor sanguineus: Fastins in

agonia prolixius orabat, Et factus eft fudor ejus ficut gut.

Luc. 12.

te fonguinis desurrentis in terram. Corporis Corporis etiam dolores acerbiffimi fuere i nulla enim

Jolares in fuit corporis ejus pars, que gravillimas poenas non l'entre acct, fenferit. Nam & pedes, & manus clavis cruci affixe; adlimi. caput fpinis compunctum, & arundine percullum; facies fputis foedata, alapis cæfa; totum corpus flagellis verberatum, ac laniatum eft. Paffus eft in libertate, quia captus, & funibus vinclus; in fama, quia blafphemiis appetitus; in honore, & gloria, quia illufus, & contumeliis laceffitus, & cum latronibus crucifixus; in guftu, quia felle, & aceto potatus; in olfactu, quia fœtore cadaverum in Calvariæ Monte lepultorum infectus; in auditu, quia voces blafphemantium, irridentium, & exprobrantium audivit; in vifu, quia num Christi in carne mea pro corpore ejus, quod est Ecclefia. Et, repletus sum consolatione, superabundo gaudio in umni tribulatione nostra. Verum Christus Dominus amarissimæ Passionis calicem, quem bibit, nulla suavitate permitta temperavit. Humanæ enim naturæ, quam assumptit, sentire, ac perpeti omnia tormenta permissit, non secus, ac fi homo purus, non etiam Deus suisset. Has rationes afferunt S. Thomas 3. part, Quæst. 46 & Concilii Tridentini Catechismus.

Chrifti porro dolores acerbiffimi vaticiniis Prophetarum prædicti funt. Pfalm. 70. Quia dixer unt inimici mei mibi : & qui custodiebant animam meam, consilium fecerunt in unum, dicentess Deus dereliquit eum, perjequimini, & comprehendite cum; quia non est, qui eripiat. Lamentationum Jer. 4. Spiritus oris nostri Christus Dominus captus est pro peccatis nostris. Pfalm. 34. Surgentes testes iniqui, que ignorabam interrogabant me ... Quoniam mihi quidem pacifice lognebantur, & in iracuncia terra loquentes dolos cogitabant : & dilataverunt super me os sum : dixerunt, Euge, euge, viderunt oculi nostri, Plalm. 40. Inimici mei dixerunt mala mibi, Quando morietur, & peribit nomen ejus... Adversum ne susurrabant omnes inimici mei, adversum me cogitabant mala mibi. Verbum iniquum constituerunt adversum mc. Pfalm. 21. Deus, Deus maus, respice in me, quare me dereliquisti? Longe a filute mea verba delictorum mcosum., . Ego autem sum vermis , & non homo ; opp robrium hominum, & abjectio plebis, Omnes videntes me, der:scrunt me, locuti sunt labiis, & moverunt caput .... Quoniam tribulatio proxima est, quoniam non est, qui aujuvet. Circumdedernt me vituli multi, tauri pingues obsederunt me : Aperuerunt super me os suum, sicut leo rapiens, Orugiens, Circumdederunt me canes multi, concilium malignantium obsedit me. Foderunt manus meas, O pedes meos : Dinumeraverunt omnia offa mea. Ipfi vero confideraverunt, & inspexerunt me : Diviserunt sibi vestimenta mea, O super vestem meam miserunt sortem. Pfalm. 68. Salvum me fac, Deus, quoniam intraverunt aque usque ad animam meam ... Veni in altitudinem ma-

ris. & tempeftas demerfit me... Confortati fint. and perfecuti funt me inimici mei injufte : Qua non rapui, tuns exfolveban, Quonian proptor te fuftinni opprobrimu; operuit confusio faciem meam. &c. Isiz 50. Corpus menm dedi percutientibus, & genas meas vellentibus ; faciem meam non averti ab increpantibus. & confpnentibus in me. Et cap. 53. Non est species ei, neque decor : O' vidimus enm, O non erat afpettus, O defideravimus enm, despectum. E novissimum virorum, virum delerum, E fcientem infirmitatem : & quafi absconditus vultus ejus, & despettus; unde nec reputavimus cum, Vere lauguores nostros ipje sulit, & dolores nostros ipje portavit : & nos putavinus enm quafi leprofum, & percuffum a Deo, & bumiliatum, Ipje autem vulneratus eft propter iniquitates nostras, attritus est propter scelera nostra: disciplina pacis noftra super eum, & livore ejus senati sumus. Lamentat. Jer. 3. Dabit percutienti se maxillam, saturabitur opprobriis. Et cap. 1. Attendite . & videte , fi eft dolor ficut dolor mens.

#### S. III.

#### CRUCIFIXUS.

Hoc verbo mortis genus exprimitur, quam pre nobis Christus Dominus perpessus est, quo nullum turpius, aut acerbius excogitari potuit, quo af-

fici nonnifi nocentifimi, ac sceleratifimi homines Deut 21. confueverant, maxime apud Judæos. Nam in lege Cur Chrifus morte corum scriptum erat : Maledilius eft a Deo, qui pendet crucis ele- in ligno. Quod quidem mortis genus fini, quem fibi Christus Salvator noster proposuerat, convenientilligerit. S. T S. Thom. mum fuit. Primo propter exemplum virtutis. 3. p. qu 46. mim git G. daruge like da Disarda (G. alimitut of Ut enim ait S. August. lib, de Diversis Questionibus offoart. 4. Christus in ginta tribus Qualt. 25. ""Sapientia Dei hominem ad eruce mor- exemplum, quo recte viveremus, fuscepit. Pertinet tuus, ut autem ad vitam rectam, ea, quæ non sunt metuenda, nus mortis non metuere. Mors autem metuenda non elt. Oporhomini rec- tuit ergo idipfum illius hominis, quem Dei Sapientia te viventi metyendų suscepit, morte monttrari. Sunt autem homines, qui - quamquamvis mortem ipfam non timeant, genus tamen effe oken deret. aliquod ipfius mortis horrescunt. Nihilominus autem, ut ipfa mors metuenda non eft, ita nullum genus mortis bene, & recte viventi homini metuendum eft. Nihilominus igitur hoc quoque illius hominis cruce oftendendum fuit. Nihil enim erat inter omnia genera mortis illo genere execrabilius, & formidolofius, ".

Secundo, genus illud mortis conveniens erat fatis- Mors orthfactioni, quam Christus pro peccato primi parentis cis conveexhibere Patri decreverat. Peccaverat enim comeden- factioni pro do fructum arboris vetitæ; ideo decuit, ut Christus ad peccatoprifatisfaciendum pro illo peccato feipfum ligno affigi pa- mi parentis teretur, quali restituens, quod Adam sustulerat, se- dae. cundum illud Plalmi 68. Que non rapui, sunc exfolvebam. Unde Auctor Sermonis inter Augustinianos olim 101. De Tempore, nunc in Appendice 31.,,, Quod inquit, juste debebat Adam, Christus injuste mortem fuscipiendo perfolvit. Ille expandit manum ad pomorum dulcedinem, ifte ad crucis amaritudinem. Ille arborem necis, iste falutis ostendit. Adam mortem universis intulit; & Christus vitam omnibus reparavit "".

Tertio, decebat, Christum in aere, & non sub tecto Cur Christian aere. pati, ut aerem ab infestatione doemonum, quos Apo- mortuns. stolus vocat Potestates aeris bujus ; purgaret , ficut ter- Eph. 2. ram mundavit effusione sanguinis e latere manantis. Terram fanctificavit, in ea ambulando; aerem, moriendo.

Quarto, decebat, Chriftum in aere mori, ut viam nobis ad cœlum muniret, novumque iter aperiret, quod his verbis fignificatur: Attolite portas principes Pfal, 23. 7. vestras, & elevamini porta aternales. Non enim illi, fed nobis ea cælestis referatio januæ necessaria erat, quos iple fuo corpore in fublime attollebat. Nam quemadmodum illud pro omnibus morti obtulit; ita quoque per illud viam ad calos commonstravit, (inquit S. Atbanafius Oratione De Incarnatione Verbi Dei. ) Hinc iple Christus, Joannis 12. ait: Ego si exaltatus fuero a terra, omnia trabam ad meipsum. Quinto

exfolven-

317

t

in. ti

ti

8

ti

PI

ŝ

tructure.

an- Ocinto vid mortis genus fignificandiz univerform him per homeon falati per crucem parte congruebat. ", tracé parte mors Domini nothri Jelu Chrilti ( inquit ibidem S. id genus Athanal.) redemptio eff commum, ac internenorth out- dius ille paries maceriz folvitur, conficiturque vonto Gentium : goomodo nos advocallet , nili crucifixa effet ? In Jola enim cruce mors extentis, porrechige manibus toleratur ; ideo par erat, ut Dominus ha modo mottem fuffineret, manufque ejus extenderettur, ut hac quidem veterem Populum ; illa vero Gaz tiles attraheret, & ambos in fe conjungeret in me

Vietnes Sexto, hoc genere mortis virtutes diverfie delignindiverte crus tur. Unde S. August. Epilt. 140, alias 120. ait. p. a Non fortibut fig. fruftra tale genus mortis elegit ; nifi ut in eo latitude nificancut. nis hujus, & longitudinis, & altitudinis, & profutditatis Magilter existeret : De quo fcilicet fcribit Apoftolos : In charitate radicati , @ fundari , at poffitis cum. prebendere cum amnibus fantis , que fit latitudo , O longitudo, fublimitas, & profundum; feire etiam fupereminentem feientig charitatem Chrifti , at impleamini in omnem plenitudinem Dei, Ephel. 3. mm Nam latitudo eft in eo ligno, quod transversum desuper figi-

tur, immolarunt: tum Serpens anens, quem Moyles tur & pra in deferto exaltavit, Chrifti Domini Paffionis, ac Mortis figuram præmonstrabant, (inquit Concilii Tridentini Catechilmus.)

- I. Abeli integerimo viro Caini fratris invidiam constavit eximia pietas : Je/# omnium hominum innocen- Genef. ciffimo tratrum Judzorum odium divinz virtutes pe- Rupertus percrunt. Fuit Abel pastor ovium : Jefus hominum. Abbas I. 14 Abeli mortem parat Cainus : Jefu Judzi. Abelem foras in cap. 6. ad mortem eduxit Cainus : Jelum Judzei ad fupplicium extra Hierofolymam rapiunt. Vox fanguinis Abel clamat ad Deum de terra : De Jefu fcribit Apoftolus : Ac-Hebr, 125 ee fiftis ad Teftamenti Novi Mediatorem Jefum , & Sanguinis aspersionem melius loquentem quam Abel. Exilio Cainum multavit Deus, patriifque sedibus ejecit; fic tamen ut tutam ei, & incolumem vitam præstaret : Profugi paffim, & extorres errant Judzi, nec penitus tamen exfcinduntur, fed certa gens ab aliis difcreta effe pergunt.

II. Promiffionis filius fuit Ifaac : Jefum Deus promifit per Prophetas Juos in Scripturis Jantis. Unigenitus uterque fuit. Ilaac a patre lacrificio destinatus, & ad mor- Ifaae. tem ductus est : Deus Proprio Filio suo non pepercir, sed Rom. 14 Rom. 80 p: o novis omnibus tradidit illum, Ifaac ligna portabat, qui- Gen. 24. bus imponendus, & imolandus erat : Jefus crucem, cui fuffigendus erat, in montem infe portavit. Arietem Deo lacrificavit Abraham pro filio Isaac substitutum : Voluit Deus, ut pro hominibus a se procreatis -fibi Jefus immolaretur. Arietem in vepreto cornibus harentem vidit Abrahamus: Spinis Jefus coronatus eft. Uterque in monte hierofolymitano est immolatus.

III. Agnus ab Ifraelitis immolatus, cum e terra Agnus Fai Ægypti egrederentur, ac deinceps ad velperam Paf fchalts. chæ immolari folitus, Jelu Chrifti figura infignis fuit. Ut enim Apostolus ait : Pascha nostrum immolatus est 1. Cor. s+ Christus. Quo anni, mensis, & diei tempore Paschalis agnus, hoc iplo immolatus eft Christus Jefus Agnus 1. Pete, 14 immaculatus, er incontaminatus. Paschalem Agnum comedere festinanter, pedibus calceatis, baculos manibns

Figura Abel. in GeneL

319

## tan Theri. Dog. & Moral Lib. I.

ning sevences. It at her expediti jubentur lifraelite ! Caricas deus men paucas horas captus, damnatus, & norte affeins et. Agni , & Chrifti Jelu mors crietta acraçue in graniam populi- Sanguis Agni tumurum coricus aiperius Hebrais faluti fuit : Sangus , et unveris hommbus , quicumque co abluun-6.2 .2 tur. . the date te Chrifto pradimit : Lite afperget gen. 22 mil ... Lege caurum erat, ne Agni offa confrinfuant, is geretter de fein ierine S. Joannes : aid Jefuna autem cun : plete - at gharmant cum pam montaum ; non frege. rant meret ... Eufic funt enten bat , at Script. imple. fact hairn facin agyptiaca fervitute redempti funt Intering for actingum crucis, viniorum, damonum, 10 mich tymmide liberamur.

Sernera IV Serpennium lirzelicis infelborum figuram habuit zrens zrens Serpens ; led eorum veneno caruit : Jefus habuit kenn 4. henn 4.

Apostolus scribit : Quorum enim animalium infertur Hebe. 13." sanguis pro peccato in SanEta per Pontificem, borum corpora cremantur extra castra. Propter quod & Jejus, ut sanctificaret per sum Sanguinen populum, extra portans puffus eft. Exeamus igitur ad eum extra caftra, improperium ejus portantes. Jubetur Sacerdos digitum in Vaccæ rufæ fanguinem intingere, & fepties Tabernaculi fores aspergere; & ex crematæ demum cineribus aquam explationis conficere, qua impuritates abluantur: Chrifti Sanguis ab omnibus immunditiis nos abluit. Unde Apost. ait : Si enim fanguis bircorum & taurorum, & cinis vitula aspersus inquinatos sanctificas ad emundationem carnis, quanto magis sanguis Chrifti, qui per Spiritum fanctum semetipsum obtulit immacula. tum Deo, emundabit conscientiam nostram ab operibus mortuis, ad serviendum Deo viventi ?

Prophetarum etiam vaticiniis mors Chrifti in cruce rum vaticia prædicta est. Pfalm. 21. Foderunt manus meas, & pe-nia de mordes meos, dinumeraverunt omnia offa mea. Jerem. 11. te Christiin Ego quast agnus mansuetus, qui portatur ad vittimam, Cruce. E non cognovi, quia cogitaverunt super me consilia, dicentes : Mittamus lignum in panem ejus , & eradamus eum de terra viventium, & nomen ejus non memoretur amplius. Exechielis 9. Et dixit Dominus ad eum : Transt per mediam civitatem in medio Jerusalem, & signa Thau super frontes virorum gementium, & dolentium super cuntis abominationibus, que fiunt in medio ejus. Et illis dixit audiente me i Transite per civitatem sequentes eum, & percutite : non parcat oculus vester , neque misereamini. Senem, adolescentulum, & virginem, parvulum, & mulieres interficite usque ad internecionem; omnem autem, super quem videritis Thau, ne occidatis, & a Santtuario meo incipite. Littera Thau antiquis He- Matth. 14. bræis formam crucis habebat. Crux Signum Filii bominis, quo fignati ab æterna morte liberantur, qui fincere dolent, & gemunt ob peccata, propter quæ in crucem actus eft. Zach. 12. Et effundam super domum David, & super habitatores Ferusalem spiritum gratia, O precum; O aspicient ad me, quem confixerunt ; O Tom. 1. х plan-

plangent eum plan fu quasi super unigenitum. & dolebunt Juper cum, ut doleri folet in morte primogeniti. Et cap. 13. Et dicetur ei : Quid funt ploga illa in medio manant tuarum ? Et dicet : His plagatus fum in domo corum, qui diligebant me.

#### 6. IV.

#### MORTUUS, ET SEPULTUS.

hī.

Mors Chris Christian , poltquam crucifixus elt, non lipecie tenus, fed vere mortuus eft, ac fepultus, quod fidei caput veterum Hæreticorum, Simonianorum! Bafilidianorum, Saturnianorum, Valentinianorum, Marcionitarum, Manichzorum, omniumque Phantafiastarum deliriis opponitur, qui carnem non revera, fed fola specie a Filio Dei fusceptam somniarunts adeoque & mortem Chrifti ludicram, fictam, & specie tenus adumbratam afferuerunt. Sed quin vere mortuus fit Chriftus, nulla eft dubitandi ratio, cum ejus mortem Prophetæ prædixerint; Evangeliftæ, & Apoftoli teltentor. Sic enim Ilaias : Sicut ovis ad occifionem du-

Maiz St.

cetur , & quast agnus coram tondente fe obnutefeet, &

miliasse sentipsum, factum obedientem usque ad mortem mortem autem crucis.

Nec folum mortuum, fed & sepulcum confitemur, quod in lymbolo expression est, ut de morte ejus minus dubitare liceat, cum maximo argumento fit, aliquem mortuum elle, si corpus ejus sepultum probemus: deinde ut Refurrectionis miraculum magis declaretur, atque eluceat, spesque resurgendi per Chriftum illis data, qui in sepulchris positi sunt. Tum denique ad exemplum eorum, qui per mortem Christi spiritualiter moriuntur peccatis, qui scilicet absconduntur a conturbatione hominum. Unde ad Coloff. 3. dicitur i Mortui estis, & vita vestra abscondita est cum Christo in Deo. Unde & baptizati, qui per mortem moriuntur peccatis, quali confepeliuntur Chrifto. Rom. 6. Consepulti cum Christo per Baptismum in mortem,

De utroque Mysterio, mortis scilicet ac sepulturz Christi præclare Tertullianus Lib. De Carne Christi, cap. 5. Marcionem impugnans. ", Quid enim, inquit indignius Deo? Quid magis erubescendum; nasci, an mori? Carnem gestari, an crucem? Circumcidi, an fuffigi? Educari, an sepeliri? In præsepe deponi, an in monumento recondi? Et paulo post: "Nonne vere crucifixus est Deus ? Nonne vere mortuus, ut vere crucifixus ? Nonne vere refuscitatus, ut vere scilicet mortuus? Falfo ergo statuit, inter nos scire Paulus tantum Jelum crucifixum, fallo lepultum ingellit, fallo refuscitatum inculcavit. Falfa est igitur & fides nostra ; & phantasina erit totum, quod speramus a Christo. Scelestissime hominum, qui interemptores exculas Dei. Nihil enim ab eis palfus eft Chriftus, fi nihil vere est passes. Parce unicæ spei totius orbis. Quid destruis necessarium dedecus fidei ? Quodcumque Deo indignum eft, mihi expedit. Salvus fum, fi non confundar de Domino meo ... Crucifixus est Dei Filius z non pudet, quia pudendum est. Et mortuus est Del Filius : prorsus credibile est, quia ineptum est. Et sepultus refurrexit : certum est, quia impossibile est. Sed hzc

Chrifti fepultura.

323

hæc quomodo in illo vera erunt, fi iple non fuit verus, fi non vere habuit in fe, quod figeretur, quod moreretur, quod fepeliretur, & refulcitaretur? Carnem scilicet languine suffulam, offibus structam, nervis intextam, venis implexam, que naíci & mori novit ......

Perfona di-

Doctrina autem Ecclefiæ eft, Fidei Catholicæ revina nec ab gulæ conveniens, Perfonam divinam, five Deum ti, nec ab Verbum, nec ab anima Chrifti, nec ab ejus carne letius came paratum fuiffe, quando mors animam a corpore lepacparata eft. ravit : fed tum ad inferos delcendenti animæ, tum jaib. de Sa. centi in lepulchro corpori, revera, & fecundum hyut. Adv. postafim conjunctum, ut erat, permansille. Hoe lefe Chr. enim argumento tamquam validistimo telo Apollina-S. Greg. child algumento tanquan vandimino telo aponnad Eulta- hebant homini Chrifto, ex eo fegui, Verbum a corhim , & pore fuille disjunctum, fi pro anima ipli fuerit ; fiqui-Aug. Tr. dem mors est animæ separatio a corpore, Igitur Fi-7. in Jo, lium Dei sepultum recte consitemur, quod Scripturæ, ac Symbola Fidei docent : quia fi quis etiam tuam tunicam illæfa carne tua confeindat , tibi facit injuriam : c. r. rias --- C- -1-

, totum refertur, quod in fola anima triftis fuit usque "ad mortem; quia Filius Dei unicus Jesus Christus , triftis fuit: ad totum refertur, quod in folo homine " crucifixus eft, quoniam Filius Dei unicus Jefus Chri-" stus crucifixus elt; ad totum refertur, quod in sola " carne sepultus est. Ex quo enim cospinus dicere : "Credere nos In Jesum Christum Filium ejus unicum "Dominum nostrum, quidquid aliud de illo dicimus, " non subauditur nisi Jesus Christus Filius Dei unicus "Dominus notter, Nec miremini: Sic enim dicimus "Filium Dei unicum Jefum Chriftum Dominum no-"ftrum sepultum, cum sola caro ejus sepulta fit; " quemadmodum verbi gratia, dicimus Apoltolum "Petrum hodie jacere in fepulchro; cum & illud verif-" fime dicamus, eum in requie cum Chrifto gaudere. "Eundem quippe Apostolum dicimus: non enim duo "Apostoli Petri, sed unus est. Eundem ergo ipsum di-"cimus, & in folo corpore jacere in fepulchro, & in " folo fpiritu gaudere cum Christo. Dogmatis istius veritatem confirmat S. Fulg. lib. 3. ad Trasimundum, cap. 16. "" Ab iplo namque conceptionis virginalis exordio fic in Christo personalis unitas mansit, & utriulque naturæ inconfula veritas perduravit, ut nec homo a Deo divelli, nec Deus a suscepto posset homine separari, nec tamen Deus hominem consumeret, nec homo Deum in aliquo permutaret: & licet in Christi morte carnem morientem fuisset anima desertura; Divinitas tamen Christi nec ab anima, nec a carne posset separari suscepta, ". Idem confirmat S. Joannes Damascenus Lib. 3. cap. 27.

Neque hujus dogmatis veritatem convellit, quod dere- Lib. 2. de lictum fe a Deo, Christus in cruce quæritur. Deus enim fac. Fid. p. illum dereliquit ; quia Auxiliam non contulit ; sed non dereliquit, quia prasentiam non abstulit : Subtraxit protectionem, sed non separavit unionem, inquit Hugo a S. Victore,

Quamvis autem corpus Christi sepultum sit, non Christi puttamen putredinis corruptionem passum est. Corrupti- redinis corbile quidem fuisse similiter ac reliquorum hominum ruptionem corpora, fides docet : Sed tamen corruptum non fuil- paflum non

1. Ç. 1Q.

Corpus

le,

325

X 3

fe, ipfum confervante potentia divinitatis, juxta facrum illud Oraculum: non dabis Sanctum tuum vide, re corruptionem. Id accurate omnino S. Fulgentius explicat, Regino refpondens, Cap. 2., ", Fuit, inquit, ", in corruptione mortis, fed non in corruptione put-" redinis. Chriftus ergo non vidit corruptionem, quia ", nullam fenfit caro ejus putredinem. Hoc autem non " ejufdem carnis incorruptibilitas, fed Refurrectionis " celeritas fecit ". Hinc Ifaiæ 11. dicitur: Erit jepulchrum ejus gloriofum,

In monumento autem alieno fepultus eft, eoque novo. Non habebat Chriftus tunulum lium, (inquit S. Ambr. lib. 10. in Lucam) ..., Etenim tumulus his paratur, qui fub lege funt mortis. Victor mortis tumulum fuum non habet. Quæ enim communio tumulo, & Deo? Specialis igitur præter communem omnium mortem mors Chrifti eft, & ideo non cum aliis fepelitur. fed folus tumulo includitur... Mors Chrifti communis fecundum naturam corporis; fpecialis fecundum virtutem. Quis eft autem Joleph, cujus in tumulo ponitur? Utique ille juftus. Bene ergo liligo Patrem, & ficut mandatum dedit mihi Pater, fic <sup>c</sup>acio. Surgite, camus binc. Phil. 2. Factus eff obediens isque ad mortem, mortem autem crucis. Tunc tamen nortuus est, cum ipse mori decrevit, & mortem non am aliena vi illatam, quam voluntariam obiit. Nec rero mortem folum, sed etiam locum, & tempus, in juo moreretur, iple fibi constituit, If ia teste ; Oblatus Ifair st. f, inquit quia ipse voluit: Idque idem Dominus fig- Joann. 10. pificat, cum de se ipso ante passionem ait : Ego pono inimam meam, ut iterum sumam cam: Nemo tollis eam ı mc , sed ego pono eam a me ipso: 👁 potestatem babeo pqun i cam, & pot statem babeo iterum sumendi cam.

Quod autem ad tempus, & locum attinet, cum Herodes ejus vitæ infidiaretur , ipfe ait & Dicite. vulpi Luc. 15. UI ; Ecce ejicio damonia, O sanitates perficio bodie, O ras, O tertia die consumor ; Verumtamen oportet me zodie . O cras , O sequenti die ambulare : Quia non capit, Prophetam perire extra Jerusalem Hinc S. August. Fract. 31. in Joannem de Christi morte verba faciens. it : ", Inclinato capite reddidit spiritum. Videtis poreflatem morientis; quia hoc expectabat, donec omnia complerentur, quæ de illo prædicta fuerant ante nortem futura ... Poltea quam completa funt, dixit, perfectum elt, & abscellit potestate, quia non veneat necessitate. Ideo quidam plus mirati sunt istam potestatem morientis, quam potentiam miracula facientis .....

Chriftus igitur liberrime paffionem, mortemque fu- Eternum tinuit, quamvis æterno confilio, imperioque Patris, præceptum uoad ipsas etiam circumstantias præfinitam, quia que patris, rga illas in se ipsis, & absolute spectatas indifferens Christi liprorfus erat humana Chrifti voluntas per fele, ad ealque bertati in non ulla vi extripleca aut ulla fibi intripleca according fu-10n ulla vi extrinseca, aut ulla fibi intrinseca necessita- beunda non e, fed fola Patris jubentis charitate ferebatur. Non fer- officit. vili obedientia, sed libera concessione paternis impeis mortem subist, immutabili quidem, & impeccavili, led tamen indifferenti voluntate. Præcepto Paris ad mortem subeundam tenebatur, sed quod sibi Х 4 iplç

327

ipfe fanxerat, cum volens lubenfque carnem, carnifque mortem amplexatus est. Hinc S. Joannes Chrysoft. Homilia 59, in Joannem, Christum ita libere animam poluisse ait: ipfi ut præcepto non essent oppetendam. 2010 gui a fe ipso potuit, præcepto non indiget. Et causam cur faciat, affert, quod scilicet fit Pastor, & Pastor bonus: Bonus autem Pastor ad ovium custodiam hortatore non indiget. Quod si in hominibus usuvenit, multo magis in Deo. Ideo Paulus inquit: quod seipsum exinanivit. Nihil autem aliud hoc in loco præceptum signat, quam cum Patre concordiam. Quod si humiliter, & humane locutus est, auditorum imbecillitati tribuendum 2000

Et S. Cyrillus Lib. 19. in Joannem : Habes igitur in fubjettione voluntaria voluntatum Patris adimpletionem, quas loco mandatorum Filius apud se effe ait. Nam cum Patris consilia, ut Verbum intelligat, ejusque profunda scrutetur, imo vero cum sit Sapientia, & Virtus Patris, voluntatem ejus ad opus perducit, mandati loco eam babens, atque ita bumano more eam nuncupans. Atque hoo sensu Christus Ingredieus mundum dicit; Hostiam, &

Hebr. 10.

ablationen noluifis Course autom ant fi mihis Holoran

ifte, affectus nostros liberrima voluntate suscepit; pit. ficut & carnem, & animam humanam, ut illos fana. eb caulas? ret, ut illos nobis vinceret, ac substerneret, ut nobis & exemplo effet, & folatio, & auxilio. Exemplo, ut cum hujufmodi perturbationum tempeftatibus jactamur, fortiter agamus, ad Deum confugiamus, ejus nos addicamus voluntati. Solatio, ne in his procellis desperemus, cum, ab iis neo Deum in nostra carne immunem fuisse, fidesdoceat. Auxilio, cum inteftinæ illius tempestatis vim primus expertus sit, ac fregerit. Hinc maxime pietatem ejus, ac majestatem Lib. 10. In demirari, ac laudare decet. "" Minus enim contule- Lucam. rat mihi, (inquit S. Ambrofius in cap. 22, Lucæ,) nili meum suscepillet affectum. Suscepit enim tristitiam meam, ut mihi fuam lætitiam largiretur; & veftigiis nostris descendit usque ad mortis ærumnam, ut nos fuis vestigiis revocaret ad vitam. Confidenter ergo triftitiam nomino, quia crucem prædico. Neque enim speciem Incarnationis suscept; sed veritatem. Debuitergo & dolorem fuscipere, ut vinceret tristitiam, non excluderet. Neque enim habent fortitudinis laudem, qui stuporem magis vulnerum tulerint, quam dolorem ... Nos vult erudire; ut quia in Jofeph didiceramus carcerem non timere, mortem vincere disceremus in Christo: Et quod est amplius, quemadmodum futuræ mortis næstitiam vinceremus. Sed adhuc dormiunt, & nesciunt dolere, pro quibus Christus dolebat. Ita enim legimus. Quia peccata nostra portat, & pro nobis dolet. Doles ergo, Domine, non tua, fed mea vulnera, non tuam mortem, fed nostram infirmitatem. Et nos æstimavimus te effe in doloribus, cum tu non pro te, fed pro me doleres; infirmatus enim es, fed propter peccata noftra; non quia illa tibi infirmitas erat ex Patre asumpta, fed prome fuscepta; quia mihi proderat, ut eruditio pacis nostræ effet in te, & livore tuo vulnera nostra sanares "".

"" Sed quid mirum fi pro omnibus doluit, qui pra uno flevit? Quid mirum si moriturus pro omnibus Χs tædeat

Quas

Ifaiz 53.

- 329

tædeat, qui Lazarum refuscitaturus illacrymat ? Sed & ibi piæ fororis lacrymis commovetur, quia mentem humanam tangebant. Et hic alto operatur affectu; ut quia in carne fua peccata noltra perimebat. mærorem quoque animæ noltræ fuæ animæ mærore Caufa tri- aboleret. Et fortasse ideo triftis eft, quia post Adæ Ritiæ Chrilapfum tali transitu nobis erat ex hoc fæculo recedendunt, ut mori effet neceffe. Deus enim mortem non fecit, nec lætætur in perditione vivorum. Et ideo fastidit, quod ipfe non fecit ... Triftis videbatur, & triftis erat, non pro fua paffione, fed pro noftra difper-

Matth. 16.

Sap. 1.

fti.

fione. Denique ait : Percutiam Paftorem, Or difpergentur oves gregis. Triftis erat, quia nos parvulos relinquebat. Cæterum quam conftanter le morti obtulerit, Scriptura declarat, quandoquidem quærentibus occurrit, turbatos confirmavit, trepidos provocavit, proditorem ofculi dignatione fufcepit. Nec illud diftat a vero, fi triftis erat pro perfecutoribus fuis, quos fciebat immanis facrilegii pœnas daturos. Et ideo dixit : Transfer bunc calicem a me : non

Luc. 32.

quia Dei Filius mortem timebat, fed quia vel malos

tari, Deinde sequentibus verbis : Si quis mili ministrat, me sequatur: & ubi sum ego, ibi & minister mens erit : mundum contemnere accendor : & in confpectu meo nihil est mundi hujus totus, quantumlibet fuerit prolixus, vapor; præ amore æternorum temporalia mihi cuncta vileicunt. Et rurfus ipfum Dominum meum, qui me illis verbis ab infirmitate mea rapuit ad firmitatem fuam, audio dicentem / Nunc anima mea turbata est. Quid est hoc? Quomodo fequi jubes animam meam, fi turbari video animam fonte, & tuam? Quomodo lufferam, quod grave tanta firmitas non necellentit ? Quale fundamentum quæram, fi petra suc- sinte turbacumbit. Sed videor mihi audire in cogitatione mea tus. respondentem mihi Dominum & quodammodo dicentem: Magis lequeris, quia fic me interpono, ut fufferas: Audifti ad te vocem fortitudinis meæ; audi in me vocem infirmitatis tuæ : Vires fuggero, ut curras, nec reprimo, quod acceleras; fed transfero in me, quod trepidas : & substerno, qua transeas. O, Domine, Mediator, Deus supra nos, homo propter nos, agnosco misericordiam tuam : Nam quod tu tantus tuæ charitatis voluntate turbaris, multos in corpore tuo, qui suz infirmitatis necessitate turbantur, ne dolperando pereant, confolaris. Denique homo, qui lequi vult, audiat, qua fequatur. Accessit forte hora terribilis, proponitur optio aut faciendæ iniquitatis, aut subeundæ passionis: Turbatur anima infirma, propter quam sponte turbata est anima invicta; præpone tuæ voluntati voluntatem Dei ... Docuit te , quid cogites; docuit, quid dicas; quem invoces; in quo fperes; cujus voluntatem certam, atque divinam tuze voluntati humanæ, infirmæque præponas... Sicut autem hic dicit : Nunc anima mea turbata est. Ita etiam ubi dicit, Trifis est anima mea usque ad mor. rem : Et Pater, si fieri potest : transeat a me calix iste 1 Hominis suscept infirmitatem, ut doceat sic contriftatum, & conturbatum, quod sequitur dicere ; Verumtamen non quod ego vo.o, fed quod in vis, Pater. Sic enim homo ab humanis in divina dirigitur, cum volun-

Chriftus

33I

voluntati humanæ voluntas divina præponitur .....

Et Tract. 60. ", Qui mortuus elt pro nobis, turbatus eft idem ipfe pro nobis. Qui ergo potestate mortuus eft, potestate turbatus eft : Qui transfiguravit corpus humilitatis noftræ conforme corpori gloriæ fuæ, transfiguravit etiam affectum infirmitatis noftræ, compatiens nobis affectu animæ fuæ. Proinde quando turbatur magnus, fortis, certus, invictus, non ei timeamus, quali deficiat : Non perit, fed nos quærit. Nos, inquam, nos, omnino fic quærit : Nos ipfos in illius perturbatione videamus, ut quando turbamur, non desperatione pereamus. Quando turbatur, qui non turbaretur nifi volens, eum confolatur, qui turbatur & nolens. Pereant argumenta Philolophorum, qui negant in Sapientem cadere perturbationes animorum, Stultam fecit Deus fapientiam huius mundi : Et Dominus novit cogitationes hominum, quoniam vane funt. Turbetur plane animus Chriftianus, non miferia, fed mifericordia ; timeat, ne pereant homines Christo; contristetur, cum perit aliquis Chrifto; concupifcat, acquiri homines Chrifto; lætethe hamines Chrifton Ti

r. Cor. 1. Pfal. 93.

te, fed infirmitate turbamur. Non ergo aliquo est cogente turbatus, fed turbavit femetiplum, quod de illo evidenter expression eft , quando Lazarum suscitavit ... Affectum quippe humanum, quando oportuiffe judicavit in leiplo, potestate commovit, qui hominem totum potestate suscept "". Id nimirum discri- Discrigen minis inter affectus Christi, ac nostros, quod nos ne-tus Christi, cessitate, non voluntate, his affectibus subdimur; & nostros. Christus voluntate, non necessitate. Christus illis imperabat; nos quodammodo fervimus: Christus hotum affectuum primordia, incrementa, accellionem omnimodam in potestate habebat; nos vero nec affici incipimus · cum libet; & incipimus, etfi non libet; necquantum, & quamdiu volumus afficimur. Hic perturbationum tantum exordia, non incrementa Christo tribuit Scriptura. Capit pavere, inquit, & tadere. Propassiones erant, ut loquitur S. Hieron. in Cap. 26. S. Matthæi, quia morem gerebant rationi; illam præeuntem fequebantur, non antevolabant; ferviebant, non turbabant; nec a tranquilla Deitatis contemplatione illam vel tantifper avocabant. Unde S. Aug. Enar. in Pfal. 3, explicans hæc verba: Tu antem, Domine, susceptor mens es, gloria mea, & egaltans caput meum, ait ; "Gloriam suam Deum dicit etiam ille, quem fic fuscepit Deus Verbum, ut fimul cum eo Deus fieret. Et exaltans caput meum : Mentem iplam humanam hic accipiendam puto, quod caput animæ non absurde appellatur ; quæ ita inhæsit . & quodammodo coaluit excellenti fupereminentiæ Verbi hominem fuscipientis, ut tanta passionis humilitate non deponeretur "".

His omnibus addenda funt præclara S. Leonis verba paffiones Ser. 7. de Paffione Domini. ", Paffiones, inquit noftras fute mortalitatis nostræ ob hoc Misericordia subiit, ut sa- jit, ut fanae naret; ob hoc Virtus recepit, ut vinceret. Cum ita-ret. que Dei Filius dicit : Pater si fieri potest, transeat a me ealix iste: Nostræ utitur voce naturæ, & causami agit fragilitatis, & trepidationis humanæ; ut in iis, quæ toleranda funt, & patientia roboretur, & formido

Chrifties

333

do pellatur. Denique ceffans hoc ipfum petere, excufato quodammodo noftræ infirmitatis metu, in quo nobis remanere non expedit, in alium affectum tranfit, & dicit: Verumtamen non ficut ego volo, fed ficut tu. Et iterum: Si non potest calix iste transfire a me; nisi bibam illum, fiat voluntas tua. Hæc vox capitis falus eft totius corporis: Hæc vox omnes Fideles inftruxit, omnes Confessionendit, omnes Martyres coronavit. Nam quis mundi odia, quis tentationum turbines, quis polfet perfecutorum fuperare terrores; nisi Christus in omnibus, & pro omnibus, diceret Patri: Fiat voluntas tua?

#### §. V I.

#### Immensa ex Passione, & Morte Christi Beneficia in nos redundarunt.

C um Paffionem, Mortemque pro nobis Chriftus Dominus fubjerit, explicanda funt ingentia commoda, & bona, quæ ex facro illo fonte in nos manarunt.

Primum I. Primum eft, Liberatio a peccato, fecundum ilbeneficium lud Apostoli ad Roman. 3. Justificati per redemptio.

fecta, quz tamen fingulis applicetur necelle eft per fidem charitate formatam, ad percipiendum fructum ipfius, fecundum illud Apostoli ad Roman 3. Quem proposuit Deus propitiationem per fidem in sanguine ejus : & per Baptilmum, Pœnitentiam, aliaque Sacramenta, quorum virtus omnis ex Passione Christi derivatur.

II. Effectus alter Paffionis Christi, est Liberatio a Alterom diaboli tyranide. Quod ipse Christus imminente paf- liberatio est. fione sua significavit. Joan. 12, ) dicens : Nunc ju- a diaboli trdicium est mundi. Nunc Princeps hujus mundi ejicietur tannide. foras : Et ego si exaltatus fuero a terra, omnia trabam in Joana. ad meipsum. " Possidebat scilicet diabolus genus hu-" manum, inquit S. Aug. & reos suppliciorum tenebat " chirographo peccatorum; dominabatur in cordibus , infidelium, quos ad creaturam colendam, deferto "Creatore deceptos, captivolque pertrahebat. Per "Christi autem fidem, quæ morte ejus, & resurrectio-"ne formata est, per ejus sanguinem, qui in remif-"fionem fusus est peccatorum, millia credentium a "dominatu liberantur diaboli, Chrifti corpori copu-"lantur, & fub tanto capite, uno ejus Spiritu fidelia "membra vegetantur. Hoc vocabat judicium, hanc "discretionem, hanc a suis redemptis diaboli expul-"lionem.

Duplici fundamento fulciri videbatur diaboli in hominum genus dominatio, divinæ scilicet permissionis, & humanæ confentionis; quamobrem fubvertendum utrumque fuit. Sed cum a Deo concessa pote- Lib. 3. De statis fines transgressus fit, & qui in nocentes dum-Liber. Arb, c. 10, taxat, & vel originalis, vel propriæ contagio culpæ reos fævire permiffus erat, in Christum innocentem, totiusque justitiæ auctorem grassatus sit, juste spoliatus est jure suo, & concessa potestate exutus. Justifsime, inquam, dimittere cogitur credentes in eum, quem injustissime occidit; (inquit S. August.) Sic justitia Christi; (ut dictum est) magis quam potentia victus eft diabolus, quia cum in eo mortis meritum non inveniret, secundum illud : Venis enim Princeps mundi Jonan. 14 bujus.

Tract. 52.

S. Aug, lib. 13. de Trin. 6. 14.

Coloff. I.

bujus, & in me non babet quidquam, ideft; nullum peccatum; occidit eum tamen. Juftum ergo erat, ut quos debitores tenebat, liberi dimitterentur, credentes in eum, quem fine ullo debito occidit: ut differi idem fanctus Doctor. "Hac juftitia victus, & hoc "vinculo vinctus eft fortis, ut vafa ejus eriperentur, "quæ apud eum cum ipfo, & Angelis ejus fuerant va "fa iræ, & in vafa mifericordiæ verterentur. Hinc Apostolus credentes ad gratiarum actionem invitans: Qui eruit nos, inquit, de potestate tenebrarum; Gran fullt in regnum Filii dilectionis su, in quo babemus redemptionem in remissionem peccatorum. "In hac redem-

", ptione tanquam pretium pro nobis datus est fan-", guis Christi, quo accepto diabolus non ditatus, sed ", ligatus, ut nos ab ejus nexibus folveremur; nes ", quemquam secum eorum, quos Christus ab omni ", debito liber indebite sufo suo fanguine redemisses ", peccatorum retibus involutum traheret ad secunda", ", ac sempiternæ mortis exitium.

Chriftus, ut humanum genus vinculis mortifera prævaricationis abfolveret, (inquit S. Leo Sermone 11. de Paffione Domini) & fævienti diabolo poten-

præparatum eft homini remedium ex Paffione Chrifti, tus, fideles quo se potest tueri contra hostis impugnationes, ne tentare ni-deducatur in interitum mortis æternæ ". Sed si aliqui permittihoc remedio uti negligant, nil deperit efficaciæ Pal- tur. fionis Christi; ut loquitur S. Thome 3. p. Quelt-48. Art. 2. in Relp. ad lecundam, & tertiam objectionem. Præclare vero S. Aug. Tract. 3. in Joannem explicat, qua ratione diabolus a Chrifto fit ejectus for ras, & nihilominus Fideles tentare permittatur. 2, Aliud eft, inquit intrinfecus regnare, aliud forinfecus impugnare; nam & munitifiimam civitateus aliquando hostis oppugnat, nec expugnat. Et si aliqua tela ejus milla perveniunt, admonet Apoltolus, unde non lædant, commemorat lericam, & feutum 1. Joann.a. fidei. Et si aliquando vulnerat, adest, qui sanat. Quia ficut pugnantibus dictum est : Hac scribo vobis, ut non peccetis: Ita, qui vulnerantur, quod foquitur audiunt. : Et si quis peccaverit ; Advocatum habemus apud "Patrem Jesum Christum justum, & ipse est propitiatio pro peccatis nostris. Quid enim oramus, cum dicimus: Dimitte nobis debita nostra, nisi ut vulnera nostra sanentur ? Et quid aliud petimus, cum dicimus : Ne Matth. 6. nos inferas in tentationem, nisi ut ille, qui insidiatur. vel certat extrinsecus, nulla irrumpat ex parte, nulla nos fraude, nulla possit virtute superare? Quantaslibet tamen adversum nos erigat machinas, quando non tenet locum cordis, ubi fides habitat, ejectus est for ras. Sed nifi Dominus cultodierit civitatem, in vanum vigilabit, qui custodit. Nolite ergo de vobis ipfis prælumere, fi non vultis foras ejectum diabolum intro iterum revocare "".

III. Tertium beneficium ex Christi Passione ad nos beneficium, promanans, elt pœnæ nostris peccatis debitæ folutio. folutio est Integram enim, atque omnibus numeris perfectam poenæ pecfatistictionem pro peccatis nostris Deo Patri perfol- catis nostris wit, quam homo purus exhibere non poterat. Totum debitæ. Par hominum genus peccato infectum, ac perditum, to- ftris pretia ta matura humana peccato corrupta erat, nec bonum folus Deus fingularis perfonz, vel etiam plurium, zquipon- tuit. Tom. I. dera- .

337 foras ejec-

Theff c.

derabat naturæ totius detrimento. Omnium vitæ redimendæ par non erat nifi ipfa vita. Imagini fuæ redimendæ par pretium non erat nifi Deus. Frater non redimit : redimct homo ? Non dabit Deo placationem 'falm, 48. S. August. fuam, & pretium redemptionis anime fue. " Quis est unc Pfal. " frater, qui fi non redemerit, nullus homo redempegatur, & " turus eft? Qui post Refurrectionem dixit : Vade , die S. Bafilius, fratribus meis. Frater nofter voluit effe; & cum Deo n eumdem "dicimus, Pater nofter, hoc manifestatur in nobis. falmum, "Qui enim dicit Deo, Pater nofter, Chrifto dicit, "Frater. Ergo fi ipfe non redimet, homo redempturus eft ? Aliquis homo redimet, fi Filius hominis " non redimit? Si Chriftus non redimit, Adam red.met? ( inquit S. Aug. ) Frater non redimit , redimet bomo? Hinc S. Cyrillus Lib. 2. in Joan. . Cum in multis ( inquit ) peccatis, effemus, atque ideo morti, & corruptioni obnoxii, dedit Filium luum Pater redemptionem pro nobis, unum pro omnibus, quoniam omnia funt in ipfo, & omnibus melior eft, ..... Et S. Proclus Conftantinopolitauus Epile. Orat. 1. , Homo, inquit, quod peccati debito fubjaceret, falvare ntique non noterat . Angelne vero . and tan-

Dei majestati irrogata, infinitæ est malitiæ. "" Tanto peccati maenim offensa elt gravior, inquit S. Thom. quanto Qu. 1. Art. "major est ille, in quem delinquitur. Unde oportuit 2, ad fecun-" ad condignam latisfactionem, ut actus latisfactionis dum. " haberet efficaciam infinitam, utpote Dei, & homi-" nis exiltens ", Infinita peccati enormitate exalperata Dei justitia placari, & propitiari non poterat, nifi rependeretur ipfi ablatus honos a perfona infinitæ dignitatis. Sicut enim crefcit enormitas injuriæ ex vilitate offendentis; ita crefcit pretium fatisfactionis ex dignitate satisfacientis. Pretium igitur, quo injuria Deo illata plena satisfactione compensaretur, non aliud erat, quam Deus iple. Hominem enim tanto muneri imparem reddebat non folum conditio naturæ, fed & indignitas culpæ: Angelum naturæ impotentia, & inopia, cum ex propriis opibus æquale pretium divinæ justitiæ pro hominibus folvere non valeret; folus Agni immaculati fanguis pretium redemptionis noftræ effe potuit. Unde Apostolorum Princeps Epist. 1. cap. 1. ait : Non corraptibilibus auro, vel argento redempti estis de vana vestra conversatione paterna traditionis, fed pretioso sanguine, quasi agni immaculati Christi, O incontaminati. Et S. Paulus ad Galat. 3. Scribit : Chriftus nos redemit de maleditto Legis, fattus pro nobis maledittum.

Neque vero pretium, quod pro nobis perfolvit Cumula-Christus debitis nostris par folum, & æquale fuit, ve- fuperabunrum ea longe superavit. Vita hominis Dei pretiofior dans Chris eft, quam omne, quod Deus non eft, & superat om- fti fatisface ne debitum peccatorum. Si enim interfectio illius tio. fuperat omnem multitudinem, & magnitudinem peccatorum, quæ cogitari possunt, palam eft, quia bonitas, pretiumque vitæ ejus præponderat malitiæ omnium peccatorum. Hanc vitam homo iste, cum ex debito mori non deberet, quoniam peccator non erat, sponte dedit de suo ad honorem Patris, cum eam fibi auferre propter justitiam permisit. Cumulatiffima igitur, & superabundans fuit satisfactio Christie Sic ratiocinatur S. Anselmus Lib. 2, Cur Deus Homo, Yэ CADL.

Rom. S. bid.

Palm. 129. cap. 14. & Meditatione 11. Apud Dominum mifericordia, & copiofa apud eum redemprio, (inquit Propheta, ) Ubi abundavit delicium, superabundavit & gratia, ( inquit Apost.) Et, Si unius delicto mors regnavit per unum; multo magis abundantiam gratie, & donationis, O justitia accipientes, in vita regnabunt per Jesum Chrifum, Non gratiam dumtaxat, fed Gratia redundantiam Paulus appellavit, (inquit S. Joan. Chryfoft. Hom. 19. in Epift. ad Romanos:) "Non enim quantum indigebamus ad peccati interitum, tantum accepimus modo ex ipía gratia, fed & multo amplius, Nam & liberati fumus fupplicio, & vitiofitatem omnem depoluimus, & de integro regenerati lumus, & refurreximus fepulto veteri homine, & redempti fumus, & fanctificati, & in adoptionem adducti, & juftificati, fratres effecti Unigeniti, & coheredes, & in eandem corporis unitatem redacti, & in ipfius carnem cenfemur, atque ut corpus capiti, fic ifti uniti fumus. Hæc igitur omnia gratiæ exuberantiam appellavit Paulus, interim declarans nos, non medicamen vulneri par folum accepiffe, fed & fanitatem, & pul-

cum eo fammum honorem communicet, non poffint utique postea oboli illi decem illius memoriæ observari, qui illos numeraverit, ac mutuo dederit : fie & in nobis evenit. Multo enim plura iis, que debebamus, rependit Christus, atque adeo tanto plura; quanto mare immenfum ad pufillam guttam collatum, majus effe possit. Noli ergo ambigere, homo, cum tantam bonorum opulentiam videas, neque interroges, quid fieri potuerit, ut illa mortis, atque peccati scintilla tanto donorum veluti mari restincta, & foluta lit "".

IV. Huic beneficio quartum illud connexum, at- Christus que implicatum est, quod Christus morte sua velut mortis suz facrificio, quo nullum Deo gratius, & acceptius of- Patrem noferri potuit, Patris iram & indignationem prorfus bis placamitigavit, eumque nobis placatum, & propitium tum, & proreddidit. Unde Apostolus 2. Corinth. 5. ait: Omnie didit. ex Deo, qui nos reconciliavit fibi per Christum ... Quoniam quidem Deus erat in Christo mundum reconcilians sibi, non reputans illis delicta ipsorum. Et ad Ephesios cap. s. Christus dilexit nos, & tradidit semetipsum pro nobis oblationem, & hoftiam Deo in odorem suavitatis, Divina justiția placari non poterat, nifi victima piaculari aliqua, quæ ad id par effet "Quærendum erat "facrificium; fed quale lacrificium poterat pro abfol-"vendis hominibus inveniri? Neque enim justum "fuit, (inquit S. Greg. Lib. 17. Moralium, cap. 18.) " ut pro rationali homine brutorum animalium victi-"mæ cæderentur. Ergo fi bruta animalia propter " rationale animal, id eft, pro homine dignæ victimæ " non fuerunt, requirendus erat homo, qui pro ho-"minibus offerri debuillet, ut pro rationali peccante ", rationalis hoftia mactaretur. Sed quid, quod homo " fine peccato inveniri non poterat? & oblata pro no-" bis hoftia, quando nos a peccato mundare potuit, " fi ipfa hoftia peccati contagione non careret? Inqui-" nata quippe iniquitates mundare non potuillet. " Ergo ut rationalis effet holtia, homo fuerat offe-"rendus; ut vero a peccatis mundaret hominem, ho-

Y3

"mo·

" mo fine peccato. Sed quis effet fine peccato homo, " fi ex peccati commistione descenderet ? . . . Proinde , venit propter nos in uterum Virginis Filius Dei, "ibi pro nobis factus eft homo; fumpta eft ab illo na-, tura, non culpa. Fecit pro nobis facrificium, cor-, pus fuum exhibuit pro peccatoribus, victimam fine , peccato, quæ & humanitate mori, & justitia mun-" dare potuiffet. Certiffimum eft, quod Apoftolus Scribit Epift. ad Heb. cap. 10. Impoffibile eft, fanguine taurorum, & bircorum auferri peccata. Ideo ingrediens mundum dicit : Hostiam , & oblationem noluisti, corpus autem aptasti mibi : Holocautomata pro peccato non tibi placucrunt, Tunc dixi : Ecce venio, Significans folo facrificio, in quo idem Sacerdos, & victima Deus effet, justitiam divinam placari, Deum hominibus propitium reddi, hominum peccata expiari potuilfe, Opus Deo acceptiffimum, ex charitate maxima proveniens, in honorem Dei factum, ad eumque placandum ordinatum, & fusceptum, verum facrificium elle, nemo negaverit. Cum igitur talis fit Christi Passio, qua fe iplum pro nobis victimam piacularem ex chari-

landis vitiis mortalium, quam fine ulla contagione, arnalis concupiscentiæ caro nata in utero, & ex uteo virginali? Et quid tam grate offerri, & suscipi polet, quam caro facrificii nostri, corpus effectum Saerdotis nostri,,,? Mors Christi, quatenus ab ejus ntersectoribus illata, impium facinus est; quatenus b ipfo Christo Jesu tolerata, & oblata, holocaustum, "In uno eodemque facto displicuit impietas maliglantium, placuit pietas patientis. Non mors, fed vountas plaçuit sponte morientis, & illa morte expun-. gentis mortem, operantis falutem, restituentis innoentiam... Quanto illorum major iniquitas, tanto ujus voluntas fanctior, & potentior ad falvandum : Non peccato, five peccantibus adfcribitur hæc victoia, led bene utenti peccato, Fuit vero fanguis, qui ffusus est, tam multus ad ignoscendum, ut ipsum noque peccatum maximum, quo factum est, ut efunderetur, deleret "": (inquit S. Bernardus Epilt. 90 seu Tractatu de Erroribus Abailardi. cap. 8. ) Est utem sacrificium istud, & signum alicujus rei a nois observandæ, ad quam S. Petrus Christianos hortaur Epist. 1. cap. 4. scribens, Christo igitur passo in arne, & vos eadem cogitatione armamini; quia, qui assest in carne, desiit a peccatis, ut jam non desideriis ominum, sel voluntati Dei, quod reliquum eft in carne ivat temporis.

V. Quintum beneficium ex Paffione Christi in ho-ninum genus redundans, est cœli referatio. Primo cœli referacilicet hominis peccato, & propriis fingulorum ho- tio. ninum peccatis, interclusus illis erat regni coelestis ditus. Ut enim Isaia 35. scriptum est : Via fantta ocabitur, & non transibit per cam pollutus. Per passioem autem Christi liberati sumus non solum a peccato ommuni totius humanæ naturæ, & quantum ad ulpam, & quantum ad reatum pœnæ, ipfo folvente retium pro nobis; sed a peccatis etiam propriis lierati funt finguli, quicumque ipfius paffioni comunicant per fidem, charitatem, & fidei facramenta: leoque per Christi passionem aperta nobis est janua regni

343

-¥ А

lebr. 9. lebr. 10.

Fam. 35-

regni ctelefos. Atque id fignificavit Apoffolus his verbis ; Coroltar affilten Pantifer facararan besonn per propriant fangainene intracoit femel in Sanilla, attena redemptione inventa, Et , Habeman filmium in it. troits Senflorum, in forguine Chrifti, Neque vero in veteri Lege hujus Myfterii figura, & imago quizdam defuit - in morte foilicet fummi Hebraurum Sacerdotis- Alfignatz erant Dei jullu certz quadam urbes refugii, in quibus tuti effent, qui non voluntariam, fed fortuitam czdem perpetrallent : quo confagientibus, tamdig tolerandum illic erat exilium, quood fummus Pontifex objillet, nec in patriam ante illius mortem redire iplis licebat. Id autem fignificabat, cemini, quamvis julte . & pie vixillet, aditum in coeleftem patriam patere, antequam lummus ille Sacerdos Chriftus Jefus mortem obiret: eolque omnes, qui le propriis peccatis alligatient, tamdiu ab illa exulare, quoad mortis Chrifti Jelu fructum perceperint : quod ubi factum fuerit, ipfis regnum cœlorum patebit. Id confirmat Philonis Judai teltimonium eo locupletius, quo ab hofte Chriftianæ Religionis petitum eft. Is in Tih de Exulibur, de hac Leve Moulie differenz Sa.

tiam. & hominum falutem doloribus : fed etiam in morte appetenda ita ostendit, ut vere dicere possimus, Salvatorem nostrum, quæcumque vitæ præcepta toto prædicationis fuæ tempore verbis nos docuit, ea omnia uno Pallionis die in feiplo expressifie.

Charitatem eximiam oftendit, quia Dominus gloriæ pro fervis, Sanctus fanctorum pro peccatoribus mortuus eft. Ut quid enim Christus, cum adbuc infirmi ell mus lecundum tempus, pro impils mortuus eft? Vix enim pro justo quis moritur : nam pro bono forsitan quis audeal mori, ( inquit Apostol. ) Commendat autem cha- Rom. s. ritatem suam Deus in nobis; quoniam cum adbuc peccatores effemus fecundum tempus, Chriftus pro nobis mortuus eft : multo igitur magis nunc justificati in sanguine ipfius, falvi erimus ab ira per ipfum. Et S. Petrus, Ep. J. cap. 3, eamdem charitatem prædicans, Christus, inquit, semel pro percatis nostris mortuus est, justus pro injustis, ut nos offerret Deo, mortificatus quidem carne, vivificatus autom spiritu. Hinc Salvianus lib. 1. de Gubernatione Dei, Patris, Filique charitatem indivisam in homines commendans : "" Plus amat nos Deus (*inquit*) quam filium pater. Evidens quippe res eft, quod super affectum filiorum nos diligit, qui propter nos Filio non pepercit. Et hoc Filio justo, & hoc Filio Unigenito, & hoc Filio Deo. Et hoc pro nobis, ideft, pro malis, pro impliffimis. Quis æftimare hunc erga nos Dei amorem queat, nisi quod justitia Dei tanta eft, ut in eum cadere aliquid injustum non polfit? Nam quantum ad rationem humanam pertinet. injustam rem homo quilibet fecerat, fi pro pessimis fervis filium bonum occidiffet. Utique hoc magis inæstimabilis pietas, & hoc magis mirabilis Dei virtus eft, quod ita intelligi ab homine magnitudo juftitize fuæ non poteft: ut quantum ad imbecillitatem humanam pertinet, pene injustitiæ speciem magnitudo justitiæ habere videatur... Vix enim pro justo quis moritur... Si vix ullus pro fumma justitia mortem sustained for the second secon pro nostra iniquitate moriendo ... Commendat au-

34S

¥

tem.

Υs

tem Deus charitatem fuam in nobis ... Quomodo commendat? Quia non merentibus præstat. Si enim fanctis, & bene meritis præstitisset, non videbatur, quæ non debuerat, præstitisse, sed quæ debuerat, reddidisse, ". Maxime autem in eo charitas ejus emicuits quod proditorem Judam ad osculum admissit, ad poenitentiam invitavit; quod Petrum oculis benignis respexit, negationisque suæ crimen dessentiveniam indussit; quod pro crucifixoribus suis rogavit, dicens: Pater, ignosce illis, quia nesciunt, quid faciunt,

Lug, 13.34,

", " Non debebant desperare, pro quibus in cruce pendens Dominus dignatus est orare. Videbat quoldam fuos inter multos alienos, illis jam petebat veniam, a. quibus adhuc accipiebat injuriam : Non enim attende-. bat, quod ab ipfis moriebatur, fed quod pro ipfis moriebatur, (inquit) S. Aug. Tract. 31. in Joan. ) Qualis ejus infania, qui Medicum occidit? Quanta vero bonitas, & potentia Medici, qui de sanguine suo insano interfectori medicamentum fecit ? Neque enim ille, qui venerat quærere, & falvare, quod perierat, pendens fine caula dicebat : Pater ignosce illis, quia nefciunt, quid faciunt, Inlani funt, Medicus fum: foeviant, patienter fero : cum occiderint, tunc fanabo ..... Hæc S. Angult. Serm. 274. alias 8. de Verbis Apostoli. "", Vide pendentem Dominum tuum. Vide pendentem, & tibi de ligno tamquam de tribunali præcipientem. Vide pendentem, & tibi languenti de suo sanguine medicamentum facientem. Vindicari vis ? vide pendentem, audi precantem : Pater ignosce illis, quia nesciunt, quid faciunt. Sed potuit hoc facere, dicis mihi, ego non possum. Ego enim homo sum, ille Deus: homo ego. Homo ille Deus homo: Deus ergo ut quid homo, fi non corrigitur homo, ? ( inquit S. Aug. Serm 49. alias De Tempore 237.

Pietatis II. Pietatis erga parentes exemplum dedit, cum erga parentes exempum dedit mendavit. ""Teltatur de Cruce Dominus Jefus, & Chriftus "paulifper publicam differt falutem, ne Matrem inmorisns, honoram relinquat. Subfcribitur Joannes Teltamento

mento Christi. Legatur Matri pudoris defensio , teltimonium integritatis: Legatur & Discipulo Ma-" tris custodia', pietatis gratia ". Verba sunt S. Ambr. Lib. de Institut, Virginis, cap. 7. Alia Christi in cruce verba, cum alii commemoraverint Evangelista, solus Joannes nos docet quemadmodum in cruce politus appellaverit Matrem, ""Pluris putans, quod victor , iuppliciorum, atque pœnarum, victor diaboli " pietatis officia dividebat, quam quod regnum coe-, lefte donabat. Nam fi religiofum eft, quod Latroni , venia donatur a Domino, multo religiofius, quod , Mater honoratur a Filio "; (inquit idem Ambrofins Lib. 10, in Lucam, )

111. Humilitatis, & obedientiæ clariffimum exem. Christipa plar le præbuit in Pallione sua Christus; five cum in tientis, & horto Getlemani, ubi prostratus in terra Patrem ora- humilitas vit, five cum opprobria, & infultationes Judzorum ac obedienpertulit, five cum ignominiofifimum supplicii genus tia. fubire voluit, Barabbæ homini feditiofo, & homicidæ poltpolitus, cum iniquis reputatus, inter duos latrones crucifixus, & inclinato capite emifit spiritum. Humiliavit femetipfum in oratione, cujus nobis formam dedit. "" Poterat enim orare filentio; fed ita fe "Patri voluit exhibere precatorem, ut meminifict no-" strum se esse Doctorem, Proinde eam, quam secit. , orationem pro nobis, notam fecit & nobis, quo-" niam tanti Magistri non solum ad ipsos sermocina» , tio, fed etiam pro ipfis ad Patrem oratio, Difcipu. "lorum est ædificatio, " (inquit S. August. Tract. 104. in Joann.) Orat Christus super terram prostratus. Orat Milericordia, & non orat mileria : Orat Majeltas, & non erat infirmitas : Prostratus in terra jacet Medicus, & non humiliatur ægrotus. Proh pudor i Qui autem humiliavit fe in oratione, multo magis hu-Plaine st. miliavit se in Passione, Ego autem, inquit, sum vermis, E non homo, opprobrium bominum . I abjettio plebis... Quoniam propter te suftinui opprobrium , opernit confusio Plalm. 69. faciem meam. Iplum velut defpe Eum , & nov fimm vi. rorum vincula confizinzerunt, Indibria, improperia. Ifair f.

morientis .

oppre:

Phil. 2.

Dom.

Rex gloriæ, Dominus virtutum, Sanctus fanctorum, non folum usque ad vincula, usque ad opprobria, ufque ad flagella, & vulnera, sed fattus obediens usque S. Leo Ser, ad mortem , mortem sutem crucis. Denique Tota villa-7. in Nat. ria Salvatoris, que O diabolum superavit, O mundum, bumilitate eft concepta, bumilitate eft confecta ( inquit

opprobria inhonorarunt, sputa foedarunt, alapæ contuderunt, flagella cruentarunt. Humiliavit femetipfum

S. Leo.

Chrifti paman(uetudo.

IV. Manfuetudinem incomparabilem in Paffiione tientis, & sua Christus exhibuit. Justit Petro, ut gladium reconderet, quo ad ejus defensionem armatus erat; fervum principis Sacerdotum, cujus ille aurem absciderat, contactu suo sanavit ; ministro Pontificis, alapam fibi infligenti, admirabili moderatione, ac lenitate

respondit : Si male locutus sum, testimonium perhabe de Joan, 18. malo; Si autembene, quid me cædi's ? Accusatus, N'on

Ifaiæ ç į.

aperuit ot funm. Sicut ovis ad occisionem ductus est, O quasi agnus coram tondente se obmutit ... Cum maledice-1. Petr. 2. retur, non maledicebat; cum pateretur, non comminaba-

tur : tradebat autem judicanti se injuste.

Chrifti patientia.

V. De patientia vero Christi Jesu quis pro dignitate loqui possit? Omnes Passionis ejus circumstantiæ divinæ iltius virtutis documenta præbent. ""Proditorem fuum fecum habuit, nec constanter denotavit. Cum vero traditur, cum adducitur, ut pecus ad victimam; fic enim non magis aperit os, quam agnus fub tondentis potestate. Ille cui legiones Angelorum, fi voluisset, uno dicto de cœlis adfuissent, ne unius quidem discentis gladium ultorem probavit. Patientia Domini in Malcho vulnerata eft. Itaque & gladii opera maledixit in posterum, & sanitatis restitutione ei, quem non vexaverat, satisfecit per patientiam misericordiæ matrem. Taceo, quod figitur, in hoc enim venerat. Numquid tamen subeundæmorti etiam contumeliis opus fuerat ? Sed faginari voluptate patientiæ discessur volebat. Despuitur, verberatur, deridetur, fædis vestitur, fædioribus coronatur. Mira æquanimitatis fides! Qui in hominis figura pro-



polue-

luerat latere, nibil de impatientia hominis imitatus

Hinc vel maxime, Pharifæi, Dominum agnofcelebuistis. Patientiam hujusmodi nemo hominum petraret "". Verba sunt Tertulliani lib. de Patientia 5. 3. Ad divinæ istius patientiæ imitationem Apolus nos hortatur, ut scilicet Passionum Christi so-, & participes fimus, ut complantemur fimilitui mortis ejus, ut Christo configamur cruci; ut npatiamur, fi conregnare volumus; ut recogites eum, qui talem sustinuit a peccatoribus adverfemetiplum contradictionem, ut ne fatigemur nis nostris deficientes. Jubet ipse Salvator . ut cru-1 feramus, & iplum fequamur, alioqui Difcipu- Christus ad im fuorum nomine indignos declarat. "Attende hoc casne itur (inquit S. Aug.) ad Paffionem Christi, at- incurus, us inde ad illum fine ullo peccato, quæ non rapuit, non effet. cfolventem, attende ad Scripturam dicentem: Fla-Hebr. 1.6. it autem omnem filium, quem recipit. Et para, S. Aug. Ser. agellari, aut certe non quæras recipi. Tu forte de Temp eptus eris? ""Si exceptus a paffione flagellorum, 175. " eptus a numero filiorum. Itane, inquies, flagelomnem filium? Prorfus ita flagellat omnem filium, 'z Unicum. Unicus ille de Patris fubstantia natus, ialis Patri in forma Dei, Verbum, per quem facta : omnia , non habebat , unde flagellaretur : ad hoc ie indutus eft, ut fine flagello non effet. Qui ergo ellat Unicum fine peccato, numquid relinguit ptivum cum peccato? in adoptionem vocati fu-3, ut effemus Unici coheredes. Exemplum nodedit in Passionibus suis. Ipsius igitur patientiam 1. Per. 24 emur. Christus passus est pro nubis, vobis relinquens & +nplum, ut sequamini vestigia ejus... Communican-Christi passionibus, gaudete, ut O in revelatione gloijus gaudeatis exultantes, Si exprobramini in nomine: ifti, beati eritis; quoniam quod est bonoris glorie, or utis Dei, & qui est ejus Spiritus, super vos requies-Nemo autem vestrum patiatur, ut homicida, aut aut maledicus, aut alienorum appetitor. Si autem, bristianus, non crubescat ... In boc enim vocati estis,

349

(in-

(inquit Apoltolorum Princeps.) A laboribus, a tentationious, a perfecutionibus, ab adverfitatibus immunem elle Chriftianum nemo fibi perluadeat, qui, quia Christianus eft, aliquid plus passurus eft, in boc saculo, ( ut S. Aug. ait. ) Sed etfi defint flagella a Deo illata, vel ab hominibus improbis ipfo permittente, & per eorum paffionem fideles fuos exercente, carnem fuam voluntariis macerationibus crucifigat Chriftianus, vo-Spiritus luptates contemnat, & faltidiat. "Cogitet quale fern tum pro utroque fexu fubiit Chriftus Jefus, ex fpinis Icilicer, ac tribulis, in figuram delictorum, que , nobis protulit terra carnis, abltulit antem virtus " crucis, omnem aculeum mortis in Dominici capitis " tolerantia obtundens, " " Certe præter figuram, contumelia in promptu eft, & turpitudo, & dedecoratio, & his implexa fævitia; quæ tunc Domini tempora & foedaverunt, & lancinaverant ..... Ne igitur cum luxuriofis, voluptariis, ac delicatis hominibus dixeris : Coronemus nos rofis, antequam marcescant; nullum pratum fit, quod non pertranseat luxuria nostra, Pudeat fub capite (pinis confixo membrum fieri delicatum. Chrifti coronam amuleties \_\_ Onia & favos noft fella

. 1. 8.

rilli

.8003

### Cbristi Jesu Charitas, & Gloria in Passione, & Cruce promicans, & per Passionem Crucemque parte.

I. Paffio, Cruxque Chrifti Salvatoris, immenía eft Jefa ha ipfi gloriæ feges. Nam in Paffione, & Cruce ve- Paffione of Cruce, vere re Deus apparuit, cum unico verbo: Ego fum, arma- Deus appatam militum cohortem quafi quodam fulmineo ictu ruit. S'Lea stravit, atque perculit, ut omnes illi atroces, mina- Ser. 1. in Paff. Domi. ces, atque terribiles, retroacti corruerent. Quid jam poterit Majestas ejus judicatura , cujus boc potuit bumilisas judicanda? ( inquit S. Leo. ) Aurem deinde fervi a Petro fervore fanctæ charitatis accento ableifam. restituit, ac fanavit manus Christi. "Reformavit, n quod iple formaverat : nec tarde caro fecuta est ejus " imperium, cujus erat ipla figmentum. Habent ergo , divinam hæc opera virtutem. Sed quod Dominus "Majestatis suz potentiam comprimit, & vim in fe " persecutoris admittit, ex illa est voluntate, qua di-"lexit nos, & tradidit semetipsum pro nobis. " Jam Idem Senza vero conversio repentina Latronis, qui Christi subito fit Confessor, & inter illos acerrimos corporis, animique cruciatus, quos simul, & instantia, & difficultas mortis augebat : Memento, inquit, mei, Domine, Luc.23. 41? dum veneris in regnum tuum, nonne divinitatis Christi locupletiffimum testimonium est? Quz istam fidem exhortatio persuasit? Quæ doctrina imbuit? Quis Prædicator accendit ? Non viderat prius acta miracula, & tamen Dominum confitetur, & Regem, quem videt supplicii sui effe confortem. Inde ergo oriebatur hoc donum, unde accepit fides ipfa responfum. Ait enim ei Jefus : Hodie mecum eris in Paradifo. Excedit humanam conditionem ista promissio; nec Luc. al. n tam de ligno crucis, quam de throno editur pote-, statis. Ab illa altitudine præmium fidei datur, in qua "chirographum humanæ trangreffionis aboletur : "Quia se a forma servi, Dei forma non dirimit, dum " etiam inter ipfa fupplicia proprietatem, unitatemu que suam servavit, & deitas inviolabilis, & natura \_ pallibi-

353

#### Theol. Dog. & Moral. Lib. I. 352

" peffibilis ". In cruce tandem fe Deum effe demonftravit, cum magna voce clamans emilit ipiritum, carnificis officium præveniens, tempulque mortisaccelerans : unde Centurio videns, quia fic clamans ex-Matth, 27. pirallet, ait : Vere hie bomo Filius Des erst. Et cum naturam totam immutavit. Solis quippe defectio przter naturæ ordinem, & leges curriculis altrorum præfixas, ingenfque terræmotus, faxorum diruptio: monumentorum apertio, multorum Sanctorum, a morte fuscitatio, fidem Refurrectionis Dominicæ præmuniens; fciffio veli, quod Templi adyto, five Sanclis fanctorum erat oppanfum, Deum naturz, Templique, ac legis Dominum pati, ac mori teltabantur. n Exaltatum Jelum ad fe traxiffe omnia, non folum poltræ fubstantiæ paffione, fed etiam totius Mundi commutatione monftratum eft. Pendente enim in patibulo Creatore, universa creatura congemuit, & crucis clavos omnia elementa fenferunt. Nihil ab illo fupplicio liberum fuit Hoc in communionem fui & terram traxit, & ccelum, hoc petras rupit, monumenta aperuit, inferna referavit, & denfarum horrore tenehrarum radios Solis ablcondit. Debehat hor tefti.

per omne nomen; ut scilicet ab omnibus ágnoscatur, & colatur ut Deus.

II. Per Passionem, & Crucem Christus Jesus victor pessionem diaboli, & mortis extitit, quod maximum divinitatis & Crucen ejus argumentum eft. Unde Apostolus ad Heb. 2. feri- victor dia. bit: Eum autem, qui modico quam Angeli minoratus eft, boli, & Videmas Sefum propter Paffionem mortis, gloria, & bonore titit. coronatum ; ut gratia Dei, pro omnibus gustaret mortem. Decebat enim ; enm, propter quem omnia ; & per quem omnia,qui maltos filios in gloriam adduxerat, Auftorem falutit torum per Paffionem confummare. . . Quia ergo paeri coma municaverunt carni , & sangnini , & ipse similiter para ticipavit eifdem i ut per mortem defirneret enm, qui bas bebat mortis imperium, id est, diabolum ; & liberaret cos, qui simore mortis per totam visam obnoxii erant fervitusi. Et ad Coloff. 2. Delens (inquit) quod adversum nos erat chirographum decreti, quod erat contrarium nobis G ipfum tulit de medio, affigens illud cruci, G expelians Principatus, & Potestates, traduxit confidenter, palam triumphans illos in semeripso. Diabolus igitur peccati, mortisque Princeps eidem cruci, quod mirum dictu, cum Christo confixus fuit, tam dispari exitu, quam diffimili caula, Christus enim sanctitatis, & innocenthe dux triumphum agebat; diabolus impietatis. St fuperbiæ princeps in triumphum agebatur, & traducebatur. Quamobrem Patres crucem Lignam triumphale appellant : & vel ipfum crucis fignum dæmonibus formidololum eft. S. Greg. Naz. Orat. 3. narrat, Julianum Signi Cruz Imperatorem apostatam , inimicum licet crucis Chri- cis ulus, de Iti, inter facta magica consternatum, cum se signo. crucis confignallet, dæmones abegille Valuit fignaculum, victi sunt dæmones, metus depulsi. Narrat S Epiph. Hærefi 30. ut Jusephus Comes ex Judæo jam Christianus, cum a Templi extructione per magicas artes a Judzis prohiberetur, per signum crucis digito impressum aque; caque aspersa, præstigias omnes, & maleficia discusserit. Quo miraculo commota turba magnis vocibus exclamavit : Magnus eft Dens, qui Ŝieni ana Christianos adjuvat. Hinc mos frontis ad ominem pro- cis uses est Tom. 1. Z gref

utilitat.

# 34 Theol. Dog. & Moral. Lib. L.

20<sup>4</sup>1 0

greffum, stope aditum, & exitum, ad veftitum, ad mentas, ad cubilia, ad omnes pene actiones, crucis fignaculo munienda ab Apolitolis originem duxit. Horus difcipling Tradicio pratenditur auffrix , confat-Indo conformatrix , faes obfervatrix, telte Tertull. lib. de Corona Muntis. Qui & in Apologetico ait : Qui eners nos religiolos putar, confectanens erit nofter. Sed & 5. Balaine 1.b. de Spiritu fentte, cap. 17, inter ea, qua Apoitolica Traditione ad nos pervenerunt, primo loco fignum crucis commemorat. S. Joannes Cary of. Homil. 21. ad Populum Antiochenum, diferte explicat, quid imprella fronti cruce profiteatur Chriftianus : " , Sicut , inquit , fine calceamentis , vel veitimentis nemo veltrum in forum descendere elegerit, ita fine verbo hoc nunquam in forum prodeas: Abrenuncio tibi, fatana, & pompæ tuæ, & cultui tuo, & conjungor tibi, Chrifte. Ne unquam abfque hac voce exeas, hæc erit tibi baculus, hæc armatura, hæc turris inexpugnabilis. Cum hoc verbo & crucem in fronte imprime. Sic enim non tantum homo occurrens, verum nec iple diabolus te quidquam lædere poterit, cum his te cernens armis ubique apparentem.

enufa fimul Incarnationis exprimator. Nam propterea de cœlis in terram descendit, passionemque, & mortem in cruce subiit, ut nos, qui eramus a sinistris inter hoedos collocandi, transferret ad dextram inter oves fuas, ubi vocem illam defideratam audire liceret: Venite, benedicti Patris mei, possidete paratum vobis Math. sg. Regnum a constitutione mundi. Fronti crucis fignum 14. imprimitur, quæ verecundiæ fedes eft, ne Chrifti crucem erubescamus, sed in ipsa nos gloriari profiteamur. Pectori imprimis, ut Christum crucifixum in corde nos portare fignificemus : humeris, & brachiis, ut nos adstrictos esfe indicemus ad crucem Christiferendam, & legem, quam e cruce promulgavit, fideliter observandam. Sicque Dilectio, que fortis est ut mors, Christum iplum crucifixum ponat Ut fignacu. Cant. 8. 6. lum super cor nostrum, super bracbium nostrum: super cor, ut nihil præ Christo crucifixo diligamus: super brachium, ut quidquid agimus, propter Christum crucifixum, & in nomine illius agamus. Præclare S. August. Enarratione in Pfal. 50. "" Multos hodie fra-"tres nostros cogitamus, & plangimus ire in vanitau tes, & inlanias mendaces, negligere quo vocati funt. "Qui fi forte in ipfo circo aliqua ex caufa expaveleant, continuo fe fignant, & ftant illic portantes in "fronte, unde abscederent, fi hoc in corde portarent ". Et Homilia 21. inter 1. ", Omnis, qui ad "aliquod malum currit, fi forte pedem impegerit, fi-" gnat os fuum, & nefcit, quod includit potius dz-"monem, quam excludit. Tunc enim bene se figna-, ret, & diabolum de corde suo repelleret, si se ab "illo opere nefario cohiberet ". Signum igitur crucis est omnis improbitatis ejeratio, & sacramentum, quo aftringit fe Christianus lege Christi, ac legem peccati execratur, fi modo cor lingue, manuique confentiat. , Chrifti fignum in fronte gestamus de quo non eru-, bescimus, fi & in corde geltamus. Signum ejus eft , humilitas ejus. Per stellam eum Magi cognoverunt; noluit stellam esse in fronte fidelium lignum , fuum, fed crucem fuam. Unde humiliatus, inde Z 2 "glori-

# 356 Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

"glorificatus ". (inquit S. Augustinus Tract. 3. in Joannem.)

III. Crux Chrifti Altare eft Sacrificii, in quo Chri-Crux Chrialtare ftus fummus Sacerdos, idemque victima, feiplum acrificii. Agnum immaculatum Deo immolavit pro noftra relebr. 10. demptione, & falute, hacque Una oblatione confumma-6 9. vit in sempiternum sanctificatos. In hoc Altari Christus semel oblatus est ad multorum exhaurienda peccata. De hoc Altari, & Sacrificio cum alii Patres præclare differunt, tum præfertim S. Leo Sermone 4. de Paffione Domini : ", Crux Chrifti, inquit, Sacramentum veri, & prænuntiati habet Altaris, ubi per hoftiam falutarem naturæ humanæ celebraretur oblatio. Ibi fanguis immaculati Agni antiquæ prævaricationis pacta delebat : ibi tota diabolicæ dominationis conterebatur adverfitas, & de elatione superbiæ victrix humilitas triumphabat. Cum tam velox effet fidei effectus, ut de crucifixis cum Chrifto latronibus, qui in Chriftum Filium Dei credidit, Paradifum juftificatus intraverit ,, ,. Et Sermone 8. ,, ,, Pafcha noftrum , inquit immolatus est Christus, Qui se novum, & verum re-

pitis nostri facrificium in cruce peractum, & Consum*matum eft*, ut iple exclamavit animam efflaturus : fed totius corporis, fingulorumque membrorum paffio, crux, facrificium peragitur quotidie, & ad finem fæculi adimplebitur. Cum enim Christus una persona fit, caput, & corpus, una est Christi oblatio jugis, & perennis, qua jultus quisque, & in unoquoque Julto Chriftus crucifigitur, & gloriæ Patris immolatur. Hinc fanctus Gregorius, feu alius Auctor antiquus Lib. 4. 6. 6 Commentarii in lib. I. Regum sub ejus nomine editi; ", Per crucem quidem fuam, inquit, Christus omnes redemit, sed remansit, ut qui redimi, & regnare cum co nititur, crucifigatur Hoc profecto reliduum viderat, qui dicebat: Si compatimur. & conregnabimus. Quafi dicat : Quod explevit Christus, non valet, nifi's. Tim. s. ei, qui id, quod remansit, adimplet. Hinç beatus Petrus Apostolus dicit ; Christus passus est pro nobis, 1. Petr. 2. vobis relinquens exemplum, ut sequamini vestigia ejus, Hinc Paulus ait : Adimpleo ea, que desunt Passionum Colos. 1. Christi in carne mea, pro corpore ejus, quod est Ecclesia.

IV. Crux Chrifti, Tribunal judicantis. In Paffione Crux Chri-fti tribunal Domini tres cruces erant : Una pæna, sed dispar causa, judicantis. Ad dexteram unus latro, ad finistram alter latro, in me. S. August. dio Judex inter ambos, pendens in cruce quasi pronun. Serm. 285. cians de tribunali (inquit) Et Sermone 327. De cruce quippe infultantem damnavit, credentem liberavit, Quod in cruce factum eft, typus fuit ejus, quod faciendum eft, cum Christus judicaturus advenerit. "Bonus latro ad dexteram, malus ad finistram: in "judicio electi a dextris, reprobi a finistris. In ipsa "igitur patibuli specie monstratum est, quæ judicio " ipfius omnium hominum facienda est discretio : cum 💑 & falvandorum figuram fides credentis latronis ex-, primeret, & damnandorum formam blasphemantis "impietas prænotaret ". (inquit S. Leo Sermone 4. de Paffione Domini.) Timete infultantes, gaudete credentes: hoc faciet in claritate, quod fecit in humilitate.

V. Lignum, in quo fixa fuerunt membra morientis, Crux Chui-Z 3 cathe-

#### Theol. Dog. & Moral. Lib. 1. 358

ocentis,

\$ 2.

i cathedra cathedra fuit Magistri docentis; (inquit S. August.) Docuit autem exemplo magis, quam verbo charitatem , humilitatem , paupertatem , manfnetudinem , patientiam; docuit, quæ fit chriftiane vivendi, quæ item christiane moriendi ratio; docuit justitiam omnem; docuit, quidquid fcire debet Chriftianus, quidquid Apoltolis, & apoltolicis Viris prædicandum incumbit. Nam & Nihil feire fe arbitratur Apostolus, . Cor. 1. Nifi Jejum Chriftum, & bunc crucifixum. Et fuo aliorumque nomine ait : Nos autem predicamus Chriftum crucifixum ... Verbum crucis percuntibus flutticia eft: ijs autem, qui salvi fiunt, id eft, nobis, virtus Dei eft. Docet, ut crucem feramus, ut in cruce cum ipfo pendeamus, ut reprimendarum carnalium voluptatum crucem nobis ipfi faciamus. " In hac quidem cruce per totam istam vitam, quæ in mediis tentationibus ducitur, perpetuo debet pendere Chriftianus. Non enim est in hac vita tempus evellendi clavos de quibus in Pfalmo dicitur : Confige clavis a timore tuo car-

Pfalm. 118. nes meas. Carnes, funt carnales concupifcentiæ, clavi, funt præcepta juftitiæ: his illas timor Domini con-120,

, ulus eft, ut non diceret, latus ejus percuffit; aut ", vulneravit, aut quid aliud; fed aperuit: ", ", Ut illie S. Aug. Tr. quodammodo vitæ oftium panderetur, unde Sacra, 120. in Jo. menta Ecclefiæ manaverunt, fine quibus ad vitam, quæ vera vita eft, non intratur. Ille fanguis in remiffionem fusus est peccatorum : aqua illa salutare temperat poculum; hæc & lavacrum præstat, & potum. Hoc prænunciabat, quod Noe in latere Arcæ oftium Gen. 6. facere jussient, qua intrarent animalia, quæ non erant diluvio peritura, quibus præfigurabatur Ecclefia. Propter hoc prima mulier facta est de latere viri dormientis, & appellata est vita, materque vivorum. Gen. . Magnum quippe fignificavit bonum, ante magnum prævaricationis malum. Hic fecundus Adam inclinato capite in cruce dormivit, ut inde formaretur ei conjux, quod de latere dormientis effluxit mors, unde mortui revivilcunt. Quid isto fanguine mundius? Quid vulnere ifto falubrius ""? Hanc ob caufam fignum crucis Christi in omnium Sacramentorum cele crucis bratione ab Ecclefia ulurpatur. ,,,, Quod fignum nifi cramento. adhibeatur, five frontibus credentium: five ipfi aquæ, rum cele ex qua regenerantur, five oleo, quo Chrismate un bratione adguntur, five Sacrificio, quo aluntur, nihil eorum hiberur, rite perficitur. Quomodo ergo per id, quod mali faciunt, nihil boni lignificatur; quando per Crucem Christi, quam fecerunt mali in celebratione Sacramentorum ejus, bonum nobis omne fignatur,,,? Verba sunt S. Augustini Tractatibus 118. & 120. in Juannem.

VII. Crux Christi Thronus est regnantis. Dicice in Crux Chri-G. ntibus, quia Dominus regnavit, Plane Dominus regna- fti, Throvit aligno, ut canit Ecclesia; quæ verba & in hoc Pfalmi nantis. 95. verlu prisci codices nonnulli exhibent, & ea legunt Pfal. 9,. S. Justinus Martyr, Tertullianus, Arnobius, Lactantius, &c. Quin etiam a Judæis obliterata queritur Jultinus in Dialogo contra Ťryphonem Judæum, Quamquam vero ea verba Hebræi codices revera non habeant, nec vulgata nostra repræsentet : regnum tamen Chrifti a Ligno agnoscit, & prædicat Ecclelia, legitima, Z A & Ade-

959

Signum in

#### Theol. Dog. & Moral. Lib. I. 360

& fidelis Scripturarum divinarum interpres. Regia Chrifti Jefu dignitas in Paffione maxime promicuit, primo cum spinea corona redimitum milites, ut Regem Judæorum falutaverunt, "", Deteftabili qui-, dem mentis effectu, honoratum tamen Judæi exitum produnt ; nam etfi compungentes coronant, illudentes adorant: & fi corde non credunt, quem perimunt, confitentur : illis defuerunt boni operis affectus, Deo tamen fuus non defuit honor, qui falutatur ut Rex, coronatur ut Victor, quafi Deus, & Dominus adoratur ..... ( inquit S. Ambrofius lib. 10. in Lucam) Rex constitutus est a Patre, super Sion montem fanctum ejus, prædicans præceptum ejus: fed occultat ad tempus tremendam potentiam, ut 8. August. commendet prius imitandam patientiam ..., Sic Reg-Tr. 116. in "num, quod de hoc mundo non erat, superbum "mundum non atrocitate pugnandi, fed patienti hu-"militate vincebat: fic illud granum multiplicandum "feminabatur horribili contumelia, ut mirabili pullu-, laret in gloria.

Joann.

Secundo, Regia ejus dignitas effulfit, cum Crucem

" poris, sed divinæ potestatis est Regnum, quod ha-lib. in in " bet Chriltus, Merito fupra Crucem titulus; quia li- Luc. cet in Cruce erat Dominus Jesus, super Crucem tamen Regis Majestate radiabat. Quamvis autem Rex Judaorum proclametur, & Gentium tamen Rex eft. in ipfoque impletur, quod dictum eft a Propheta : Dominus dixit ad me ; Filius meus es tu, ego hodie genui Pfalm. 2. te, Postula a me, & dabo sibi Gentes bereditatem tuam, F polle fionem tham terminos terre, , Rex ergo Judzo- S. August. " rum Chriftus, sed Judzorum circumcisione cordis, Joann, " spiritu non littera; quorum laus non ex hominibus, p fed ex Deo est; pertinentium ad Jerusalem liberam ", matrem nostram æternam in cælis, Saram spiritalem, "ancillam, & filios ejus de domo libertatis ejicien-"tem ".

Denique Regia Christi dignitas ex eo splendescit, quod Crux exempta pœnis suppliciorum, translata elt ad frontes, & coronas Imperatorum. Hinc S. Aug. Enar. in Pial. 36. Serm. 2. ", Quantacumque, inquit, patiaris, non pervenies ad illas infultationes, ad illa flagella, ad illam ignominiosam vestem, ad illam spineam coronam, ad illam postremo Crucem non pervenies, quia jam & de pœna generis humani sublata est. Cum enim sub antiquis scelerati crucifigerentur, modo nullus crucifigitur. Honorata est, & finita. Finita est in pœna, manet in gloria. A locis suppliciorum fecit transitum ad frontes Imperatorum. Qui tantum honorem dedit pœnis suis, quid servat fidelibus suis, "? Lege & Tract. 36, in Joannem,

## §. I X.

#### Christus pro omnibus, & fingulis hominibus mortuus effy non pro solis prædestinatis.

Christum Jesum Dominum nostrum pro omnibus, & fingulis hominibus mortuum elle, dogma fidei est, contra Calvinianam, & Jansenianam Hæresim, Scripturæ facræ testimoniis evidentibus, omnium Patrum consensu, & veneranda Traditione, Concilio, Z 5 rum,

#### Theol. Dog. & Moral. Lib. I. 36£

rumque, & Summorum Pontificum Decretis firmatum. Præcipua Scripturæ facræ teftimonia, quibus catholica hæc Veritas nititur, ista sunt.

Isaiæ 53. Ipse universitus est propter iniquitates no-Chriftom pro omni-firas, attritus est propter scelera nostra, disciplina pacis bus, & fin- nostra super cum, & livore ejus sanati sumus. Omnes nos gulis hominibus mot- quasi oves erravimus, unusquisque in viam suam declinatuum effe, vis : & posuis Dominus in co iniquitatem omnium no-Fidei veri- frum. Joann. 1. Ecce Agnus Dei, ccce, qui tollis peccatum mundi. Non ait S. Præcurfor, Christum tollere Scriptyris incon- peccatum aliquorum de mundo, sed Mundi indefinite, eusse pro- ut omnium hominum universitatem designet ab ipso

S.

bata.

redemptam. Ad Rom. 5. Non ficut delicium, ita & danum; Si enim unius delicto multi mortui (unt 1 multo magis gratia Dei , & donum in gratia unius hominis Jefu Chrifi in plures abundavis. Comparat Apostolus peccatum Adami cum dono Christi, ut ostendatur in omnes abundaffe donum Christi, in quos Adami peccatum traductum est; porro in omnes Adami posteros ejus peccatum traductum eft : igitur pro omnibus, ac fingulis mortuus eft Christus. Idem confirmat Ep. 2, ad Con cap. 5. Charitas enim Christi urget nos, astimantes boc, quoniam si unus pro omnibus mortuus est, ergo omnes mortui sunt : & pro omnibus mortuus est Christus 1 ut & qui vivunt, jam non sibi vivant, sed ei, qui pro ipsis mortuus est; & resurrexit. Ex quo consequens est, Christum pro omnibus & fingulis mortuum effe, qui in Adamo mortui funt. Hinc S. Aug. lib. 6. Contra Julian. cap. 4. & alibi, ex eo testimonio invicte contra Pelagianos probat: parvulos omnes originali peccato aditrictos effe; quia pro ipfis omnibus, & fingulis mortuus est Christus. Item I. ad Cor. 8, ubi loquitur Apostolus de manducatione ciborum idolis immo. atorum, quæ offensioni erat infirmis, ait: Nonne conscientia ejus, cum sit infirma, ædificabitur ad manducandum idolothyta? Et peribit infirmus in tua scientia fraser, propter quem Christus mortuus est? Qui locus geminus est alteri, ad Rom. 14. ubi ait : Noli cibo tue illum perdere, pro quo Christus morsuus cst. Absurda autem

autem videretur illa Apostoli admonitio, nifi certuna effet perire aliquos ex his, pro quibus Christus mortuus eit. Et 1, ad Tim. cap. 2, ubi præmilit Apoltolus orationes pro omnibus hominibus fundendas effe. Quia Hoc bonum est , & acceptum corane Salvatore nostro Deo, qui omnes bomines vult salvos fieri, & ad agnisio. nem veritatis venire : statim addit : Unns enim Dens, nnus & Mediator Dei, & bominum, bomo Christus Jesus; qui dedit redemptionem semetipsum pro omnibus. Ea modo Christus pro omnibus dedit se redemptionem. quo modo debemus orare pro omnibus: Atqui debemus orare non folum pro omni genere hominum, fed pro omnibus, & fingulis hominibus, ita ut nullus ab orationibus nostris excludatur : igitur Christus non folum pro omni hominum genere, aut pro folis ex omni hominum ordine prædestinatis, sed pro omnibus, & fingulis hominibus mortuus eft. Idem confir- 1. ad Tim. mat Apost. cap. 4. Speramus, inquit, in Denne vivam, qui est Salvator omnium bominum, maxime fidelium. Non igitur pro folis fidelibus, fed etiam pro infidelibus, & pro omnibus, ac fingulis hominibus mortuus eit. Et ad Hebr. cap. 2. Videmus Jesum propier paj. fionem mortis, gloria, & bonore coronatum; ut gratia Dei pro omnibus gustaret mortem. Idem colligitur ex Ep. 2, S. Petri cap. 2. Fuerunt vero (inquit) & Pfendopropheta in populo; stcut, & in vobis crunt Magistri mendaces, qui introducent seltas perditionis. & eum, qui emit cos, Dominum negant, superinducentes sibi celebrem perditionem. Pro illis igitur, qui Dominum nogant, & in damnationem æternam incurrunt, mortuus est Christus, Aliis Apostolis concinit S. Joann. Epist. I. cap. 2. Sed & fi quis peccaverit, Advocatum babemus apud Patrem, Jesum Christum justum : & ipfe eft propisiatio pro peccasis nostris. Non pro nostris autem tantum, sed etiam pro totius mundi.

Istud Fidei dogma profitetur Ecclesia in Symbole Constantinopolitano, his verbis : 2ni propter nes bomines, & propter nostram falutem descendit de cælis Crucifixus, passis de. Non ait, propter nos adeles, r el

363

## Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

vel propter electos : fed Propter nos bomines, ut fignificet, Chriftum ad fingulos homines redimendos paffum effe. Idem dogma confirmat unanimis SS. Patrum confenfus. Ex innumeris ipforum teftimoniis illustriora quædam, & luculentiora describo.

Non minores gratias Chrilto tuus effet,

364

S. Joannes Chryfoftomus Hom. 26. in Epilt. ad Rom, » » Chriftus, inquit, licet non effet lucrifacturus omquifque de- "nes, nihilominus tamen pro omnibus mortuus eft, bet homo, " quod fuum erat, adimplens ". Et in cap. 2. Epilt, quam fi pro ad Gal. verba ista exponens : Qui dilexit me, & tradidit femetipfum pro me , ait : ", Quid facis, o Paule, dum communia proprie tibi vindicas, quæque pro toto terrarum orbe facta funt, tibi facis peculiaria ... Declarat par effe, ut quisque nostrum non minus agat gratias Chrifto, quam fi ob ipfum folum adveniffet. Neque enim reculaturus erat, vel ob unum tantam exhibere difpenfationem ; adeo quemlibet hominum pari charitatis modo diligit, quo diligit orbem Itaque victima quidem pro tota oblata univerfum. est natura, ac sufficiebat omnibus servandis. Cæterum foli illi, qui crediderunt, funt, quibus usui fuit beneficium. Attamen non absterruit eum a tali coconomia, quod non omnes accederent : fed quemadmodum in Evangelio convivium omnibus quidem paratum erat, verum quoniam, qui vocati fuerant, venire noluerunt, non pariter sustulit, quæ fuerant parata, sed alios vocavit : itidem & hic fecit. Nam & ovis, quæ fuerat a nonaginta povem distracta, unica erat, nec hanc tamen contemplit "".

S. Cyrillus Alexandrinus lib. 11. in Joannem, de Juda proditore fic loquitur : ""Oftendat aliquis non licuiffe proditori perinde, ac aliis discipulis divina frui gratia, & nos victos fatebimur. Sin autem perinde ac alii divina feptus gratia, nutu fuo in perditionis barathrum decidit : quomodo non eum fervavit Chriftus, qui bonitatis suz opem ei impertiit, & quantum spectat ad rationem auxilii, eum servasset, ni vofuntate fua ipfe malum fibi ultro accerfillet "".

S. Hilarias in Pf. 118, Verf. 22. ait : Christum ex-

pro-

probrare humano generi non poenitenti, neque in viam Evangelicam pergenti, quod in Pfalmo continetur, Que utilitas in sanguine meo, dum descendo in Pfalm. 29. corruptionem ? .... Exprobat enim ( inquit ) fuperbis, Nemo nifi & maledictis, cur nihil in facramento fanguinis fui, fua culpa atque mortis utilitatis fuæ esse existimarunt, cum ille excidit nostri caufa & natus, & passus, & mortuus fit "" Et in Pfalm. 2. ubi explanat illa verba : Propteres Deus deftruet te in finem, evellet te, & emigrabit te de tabernaculo tuo; Salutem; ac vitam æternam a Chrifto omnibus hominibus oblatum fuiffe, ait, ficut totius, humani generis naturam affumplit : neminem itaque nisi fua culpa, excidere a falute. "", Qui enim non manebit in Christo, inquit, regni Christi incola non erit. Non erit autem, non quod fibi non patuerit incolatus, (univerfis enim patet, ut confortes fint corporis Dei, atque Regni; quia Verbum caro factum eft & habitavit in nobis, naturam scilicet in se totius humani generis affumens: ) fed unufquifque pro merito & evellendum se de tabernaculo, & eradicandum de terra viventium præbet, non prohibitus unquam inelfe, qui per naturæ affumptionem incola fit receptus. Sed eradicatur ob infidelitatis crimen, naturæ confortio indignus existens .....

S. Ambr. libr de Joseph Patriarcha, cap. 7. 1, , Non Pretium des quærit Chriftus argentum, fed fidem ... Neque enim bemus, que pretium quæsivit a nobis, qui nobis Sanguinis sui mue pretium folvit : quia non auro, & argento, fed pretiofo nos redemit fanguine. Ergo id pretium debes. quo emptus es; & fi ille non femper exigat, tu tamen debes. Eme igitur tibi Chriftum, non eo quod pauci habent, led eo quod omnes habent. Omnes habent per naturam, pauci afferunt per timorem. Suum eft, quoda te Chriftus reposcit. Ipse vitam omnibus dedit, iple pro omnibus mortem fuam obtulit : folve pro Auctore, quod foluturus es lege,,,...

Et Ser. 14. in Pfalm. 118. ,,, Mala Evæ fucceffio Ad offices totum hominem devorabat : præclara Chrifti heredi fuum foripe tas totum hominem liberavit. Non ad unum quidem, fit Jefue, non

## Theol. Moral. & Dog. Lib. I.

non ad paucos; fed ad omnes Teftamentum firme fcripfit fefus. Omnes fcripti heredes fumus, non pro portione, sed pro universitate. Testamentum commune est, & jus omnium, hereditas universorum, & foliditas fingulorum -, ...

Et lib. 2. in Lucam ait : 1, 1, Plus, Domine, injuris z tuis debeo, quod redemptus fum; quam operibus , tuis, quod creatus fum ....

Chrifti fan-S. Aug. in Plalm. 68. Serm. 2. "". Judas traditor ude pro- » punitus est, & Christus crucifixus est : sed nos reruis, iplius ditoris pre-,, demit languine suo, & punivit illum de pretio suo-" projecit enim pretium argenti, quo ab illo Dominue venditus erat; nec agnovit pretium, quo iple a Domino redemptus erat n.

Et Enarratione in Pfalm, 91. illum Versum explicans, Judicabit orbem terrarum in equitate, ait : nin Non pattem, quia non partem emit. Totum judi-"care habet, quia pro toto pretium dedit ".

Ouanti va-Enarratione in Pfalm. 102. ""Omnis homo, fi leat anima non ægrotas, alia cogita: Si te ægrotantem languor uine re-iple convincit, prius de falute tua cogita. Salus tua empta.

Christus est: Christum ergo cogira... Redempta est vita tua de corruptione, jam securus es : intus est bonæ fidei contractus, nemo fallit Redemptorem tuum, nemo circumvenit, nemo premit. Egit hic commercium, jam pretium folvit ; fanguinem fudit; fanguinem, inquam, fudit unicus Filius Dei pro nobis: o anima erige te ! tanti vales ...

Quid fperate non li-Chriftus mortuus eft? Rom. s.

tium.

Enarr. in Pfalm. 148. ", " Non eft facturus Angelum eet homi. ex homine, qui fecit hominem ex nihilo? Aut vero ni, pro quo pro minimo habet Deus hominem, propter quem mori voluit Unicum fuum ? Attendamus ad indicium dilectionis. Promiffionis Dei tales arrhas accepimus tenemus mortem Christi, tenemus Sanguinem Christi-Oui mortuus est? Unicus. Pro quibus mortaus est? Utinam pro bonis, utinam pro justis. Sed guid? Erenim Christus, ait Apostolus, pro impiis mortuus est. Qui donavit impiis mortem suam, quid servat justis nili vitam luam? Erigat ergo fe humana fragilitas 200

ł

**non de**speret, non se collidat, non se avertat, non dicat: Non ero. Qui promissit, Deus est: & venit, ut promitteret ; apparuit hominibus, venit fuscipere mortem nostram, promittere vitam stram. Venit ad regionem peregrinationis noftræ, accipere hic, quod hic abundat, opprobria, flagella, colaphos, fputa in faciem, contumelias, spineam coronam, suspensionem in ligno, crucem, mortem, Hæc abundant in regione nostra : ad talia commercia venit. Quid hic dedit, quid accepit? Dedit exhortationem, dedit doctrinam, dedit remiffionem peccatorum; accepit contumelias, mortem, crucem. Attulit nobis de illa regione bona, & in regione nostra pertulit mala. Quid ubi promifit Deus, o homo mortalis? Quia victurus es in æternum. Non credis? Crede, crede. Plus eft jam, quod fecit, quam, quod promifit. Quid fecit ? Mortuus est pro te. Quid promisit? Ut vivas cum illo. Incredibilius eft, quod mortuus est æternus, quam ut in æternum vivat mortalis. Jam, quod incredibilius eft, tenemus. Si propter hominem mortuus est Deus, non est victurus homo cum Deo! Non est victurus mortalis in æternum, propter quem mortuus eft, qui vivit in æternum ""?

Tract. 12. in Joann. explicans illa verba, Non ening Coelettia misis Deus Filium suum in mundum, ut judicet mundum, Medicus, quantum in sed ut salvetur mundus per ipsum, ait: "" Ergo quan- ipso eft, fatum in Medico eft, fanare venit ægrotum. Iple fe in- nare venit terimit, qui Medici præcepta observare non vult. ægrotum. Venit Salvator ad mundum. Quare Salvator dictus eft mundi, nisi ut salvet mundum, non ut judicet mundum? Salvari non vis ab ipfo? Ex te judicaberis ... Novit Dominus, qui sunt ejus; novit, qui permaneant ad coronam, qui permaneant ad flammam "". Ex quibus evidens eft, Christum voluisse, ut illi etiam quos ad flammam permanere noverat, quantum quidem in ipfo erat, fua morte falvarentur.

Serm. 344. alias 31. ex editis a Sirmondo, quem citat Sangue Chrifti da Florus in 2. ad Corinth. cap. 5. , , Adjutorium ( in- tus cft pro quit) tuum vide. Redemit te a Barbaris argentum nobis, fi vetuum.

۲

lumus,

# Theol. Dog. & Moral, Lib. L.

tuum, redemit te a prima morte pecieniis tuta : Rede mit te a fecunda morte Sanguis Domini turis Habi ile fanguinem unde nos redimeret ; de ad hore a Sanguinem, ut ellet, quem pro nobis rectiment funderet. Sanguis Domini Dei tui, fi vis, dat pro te : Si nolueris elle, non eft datus pro te. enim dicis : Habuit fanguinem Deus meus, quo mere. dimeret : fed jam cam paffas eft , totam dedit : quid il remanfit , quod det & pro me? Hoc eft magnum quia lemel dedit , & pro omnibus dedit. Sampli Chrilti volenti eft falos ; nolenti fupplicit Clariulne aliquid , ac luculentius defiderari poceit ad confirmandum fidei dogina de Chritis Domini morte pro omnibus , & lingulis hominibus , etiam reprubis? Cum his igitur Patribus, & cum Ecclefia catholica profitemur, Chriftum pro omnibus hominibus mortuunt ibus de effe, & fanguinem fudiffe, non quidem efficaciter, quis sam iter. fua culpa non falvantur impü , & reprobi , Christique mortem, & languinem inutilem fibi reddunt ad vitam æternam obtinendam : fed fufficienter ; non ea folum ratione, quod mors, & Sanguis Chrifti pretium fir nro omnium haminum falute ner fe foffici

Voiedie.

fideli: Non rogare pro mundo, de quo scriptum est: Ne cum hoc mundo damnemur : sed pro mundo, de 1. Cer. 111 quo scriptum est : Non enim venit Filius bominis, ne judicet mundum; sed ut salvetur mundus per ipsum. Joann. 3. Cum hæc (inquam) S. Augustinus profert, Chriftique mortem ad folos prædestinatos, aut ad folos fideles restringit, de fructu ultimo, plenoque, ac perfecto mortis ac redemptionis Christi est intelligendus, five de illius efficacia confummata, quæ vitæ reternæ confecutio eft. Hæc enim ad folos prædestinatos pertinet, pro quibus etiam folis Dominus : P. Q. sta Gravit, Ut per ipjum vitam consequerentur aternam. Ar. 4. Quia oratio ex deliberatione rationis ad Deum fufa, absolutæ voluntatis est interpres. (ut loquitur S. Thom.) Sed his ipfis in locis non negat S. Auguflinus, quod alibi toties afferit, & tam constanter propugnat: Christum effe mortuum & fanguinem fudiffe pro omnibus & fingulis hominibus, quantum ad sufficientiam, non solum ratione pretii, quod omnibus & fingulis redimendis par eft, immo redundans; sed ex intentione, & charitate Chrifti, pretium illud, scilicet sanguinem sum, ac mortem fuam, pro omnibus, & fingulis hominibus of. ferentis.

Id confirmat S. Prosper in Responsione ad Objection nes Vincentianas, ubi inter ineptissimarum quarumdam blasphemiarum prodigiosa mendacia, quæ Semipelagiani S. August. & ejus discipulis affingebant, propositionem illam primo loco recenset, ac refellit : Quia Dominus noster Jesus Christus non pro omnium hominum salute, & redemptione sit passitus. Tum clariffimis verbis docet. Christum pro omnibus mortuum esse, qui eadem matura cententur, & qui in Adamo perierant, hoc est, etiam pro reprobis, ejusque paffionem, ac mortem, quantum in ipla elt, & ex voluntate Crucifixi, univerlis profuille. Quod autem ejus fructus non ad omnes reipla pertinet, eam causam effe, quod ad omnes non applicatur; quia impii, ac reprobi falutis poculum

Tom. I.

A a

bibere.

369

## Theol. Dog. & Moral. Lib. L

non tur • detur.

Joann. 11.

Joann. 1.

bibere, & universalem medicinam omnibus a cuelesti Sanguis Medico przeparatam fumere nolunt. Contra vul-Chrifti ha-bet in fe, ut ( inquit ) originalis peccati, quo in Adam omnium omnibus hominum corrupta, & mortificata natura eft, & unprofit, sed de omnium concupiscentiarum morbus inolevit, vei non bibi- rum & potens ac fingulare remedium est mors Fili Dei, Domini nostri Jesu Christi; qui liber a mortis debito, & folus absque peccato, pro peccatoribus & debitoribus mortis est mortuus. Quód ergo ad magnitudinem, & potentiam pretii, & quod ad unam pertinet causam generis humani, Sanguis Christi redemptio est totius mundi. Sed qui hoc seculum fine fide Christi, & fine regenerationis Sacramento pertranseunt, redemptionis alieni funt. Cum itaque propter unam omnium naturam, & unam omnium caufam in veritate fusceptam. recte omnes dicantur redempti, & tamen non omnes a captivitate fint eruti, redemptionis proprietas haud dubie penes illos eft, de quibus princeps mundi millus est foras, & jam non vafa diaboli, fed membra funt Christi, Cujus mors non ita impenía est humano generi, ut ad redemptionem ejus, etiam qui regenerandi non erant, pertinerent; fed ita, ut quod per unicum exemplum gestum est pro universis, per singulare facramentum celebraretur in fingulis. Poculum quippe immortalitatis, quod confectum est, de infirmitate nostra, & virtute divina, habet quidem in fe, ut omnibus profit; fed fi non bibitur, non medetur, His addenda Responsio ejusdem Patris ad Objectionem nonam Gallorum, , Cum (inquit) rectifime dicatur, Salvator pro totius mundi redemptione crucifixus, propter communem in primo homine omnium perditionem; poteft tamen dici pro his tantum crucifixus, quibus mors ipfius profuit. Dicit enim Evangelista: Quia Jesus moriturus erat pro gente, & non tantum pro gente, sed etiam, ut filios Dei dispersos congregaret in unum. In sua enim venit, & sui cum non receperunt. Quoiquot autem receperunt cum, dedit eis potestatem filios Dei fieri ... Diversa ergo ab istis sors corum est, qui inter illos censentur, de quibus

bus dicitur : Mundus eum non cognovit. Ut possit secundum hoc dici Redemptor mundi ; dedit pro mundo fanguinem luum, & mundus redimi noluit, quia'lucem tenebræ non receperunt ; & tenebræ receperunt, quibus dicit Apoltolus : Fuistis aliquando tenebra, Ephel 5. nunc autem lux in Domino """.

Hanc Traditionis doctrinam paucis expressit facra Non om-Synodus Trident. Self. 6. de justificatione , cap. 2. Christi be-& 3. "" Christum Jesum (inquit) proposuit Deus nesicium re " propitiatorem per fidem in Sanguine iplius pro pec. cipiunt. , catis nostris; non folum autem pro nostris, fed " etiam pro totius mundi. Verum etfi ille pro omni-, bus mortuus est, non omnes tamen mortis ejus be-" neficium recipiunt ; fed ii duntaxat , quibus meritum " pullionis ejus communicatur ".

Merito igitur a summis Pontificibus Innocentio X. & Alex. VII. & ab Ecclefia catholica universa eorum Janfenii Confitutiones ut nor grat moining quints has yprenfis Constitutiones, ut par erat, recipiente, quinta hæc propolicie. Janjenii Yprensis Episcopi Propositio, ut falsa, temeraria, scandalosa, impia, blasphema, contumeliosa. divinæ derogans bonitati, & hæretica damnata eft: Semipelagianum est dicere, Christum proomnibus omnine bominibus mortuum esse, aut sanguinem fudisse.

#### X. S.

### Ex Morte Christi Gratie sufficientes ad salutem omnium derivantur.

### Explicatur, quid de Gratia sufficienti sentiendum sit.

I. C ratia sufficiens dicitur, quæ dat posse, (ut J Scholastici loquuntur; ) id est, qua sit, ut bonum agere possimus. Gratia efficax, quæ non solum dat posse, sed etiam agere; id est, quæ non solum præftat, ut bonum velle, & operari possimus, verum etiam ut re ipfa bonum operemur. Cum autem de Gratia fufficiente multæ Quæstiones a Scholasticis Theologis moveantur, his lepositis, ea duntaxat exponimus dogmata, quæ ad virorum ecclefiasticorum mentes contra Novatorum perniciofam doctrinam muniendas necelfaria lunt.

A a 2

Haretica

1

375

# Theol. Dog. & Moral. Lib. I. S. XL

### Interior Gratia vere Sufficiens in flatu natura lapfa agnoscenda eff.

Certo tenendum eft, gratiam aliquam effe fufficientem in ftatu naturæ lapfæ, ab efficaci diftinctam; id eft, quæ ultimum effectum non obtinet, ad quem a Deo deftinatur, v. g. victoriam tentationum, oblervantiam mandatorum, conversionem peccatoris, perfeverantiam ulque in finem in gratia. & charitate, Sed tamen præftat peccatori, ut converti pollit, & refurgere a peccato; jufto, ut mandata implere , & in justitia perseverare ; cuilibet , ut tentationes vincere poffit. Hanc gratiam admittendam probant Scrip. S. oracula, quotquot gratiam in vacuum recipi homines , gratie Dei deeffe , Spiritui fancto refiftere, 1. Thef. 5. Spiritum fanttum extinguere, teltantur. Soli enim gratiæ fufficienti refiftitur, fola fuo fruftratur effectu; cum left, Sanct, gratia efficax a nullo duro corde respuatur , ut loquitur S. Aug. quia ideo datur, ut cordis duritia primitus aufera. tur. Gratiam fufficientem S. Aug. non folum in ftatu

2. Cor. 6. Heb. 12, 15 Act. 7. 51. 1. 8.

372

primum facti funt, defuisset; quoniam non talis natura facta erat, ut sine divino adjutorio posset manere, fi vellet, non utique fua culpa cecidiffent: Adjutorium quippe defuisset, line quo manere non possent. Nunc autem, quibus deest tale adjutorium, jam poena pec**c**ati eft, Quibus autem datur, fecundum gratiam datur, non fecundum debitum; & tanto amplius datur per Jesum Christum Dominum nostrum, quibus id dare Deo placuit, ut non folum adfit, fine quo permanere non possunus, etiamsi velimus, verum etiam tantum, ac tale fit, ut velimus, &c,,,. Et lib. de Prædest. Sanctorum, cap. 16. duplicem distingui vocationem: Unam, ", qua vocati funt, & qui nolue-🚓 runt venire ad nuptias, qua vocatione vocati funt & "Judæi, quibus Chriftus crucifixus fcandalum eft, "& Gentes, quibus Christus crucifixus stultitia est ". Alteram, qua vocantur prædestinati, qua vocatione fit Prior ad gratiam fufficientem, posterior ad credens. efficacem pertinet.

Et Tract. 53. in Joannem : "" Ne quisquam neget "voluntatis arbitrium, & audeat exculare peccatum; "led audiamus Dominum, & præcipientem, & opi-, tulantem, & jubentem, quid facere debeamus, & "adjuvantem, ut implere posiimus... Agendæ funt "gratiæ, quia data elt poteltas; orandum, ne suc-" cumbat infirmitas ". Gratia porro, quæ dat polle, & cum qua nihilominus quandoque fuccumbit infirmitas, est gratia lufficiens.

Gratiam utramque S. Augustinus in Conversione sta Gratia exexpertus eft. Antequam enim ad Deum re ipla conver- emplum ia teretur, bonos quoídam, fed imperfectos conatus S. August. anime ad Deum redire volentis, in femetipfo fentie- convertione bat, parvam, invalidam, & languentem voluntatem; pia quidem, fed inefficacia defideria. Quæ quidem omnia, cum fint gratiæ alicujus interioris effectus, nec tamen efficacis, quæ conversionem reipla operatur, reliquum eft, ut Gratiæ sufficientis, mentem interius illuminantis, & excitantis voluntatem, effectus fuerint. Motus illos describit. S. Aug lib, præsertim 8. Con-

A a 3

## 74 Theol. Dog. & Moral, Lib, I.

Confessionum, cap. 5. ", " Voluntas nova, inquit, quæ mihi effe cœperat, ut te gratis colerem, fruique te vellem, Deus sola certa jucunditas, nondum erat idonea ad fuperandam priorem vetustate roboratam lta duze voluntates meze, una vetus, alia nova, illa carnalis, ista spiritalis, confligebant inter fe, atque discordando diffipabant animam meam ... Ego autem adhuc terra obligatus militare tibi recufabam, & impedimentis omnibus fic timebam expediri, quemadmodum impediri timendum eft. Ita farcina leculi, velut fomno affolet, dulciter premebar; & cogitationes, quibus meditabar in te, fimiles erant conatibus expergilci volentium, qui tamen superati soporis altitudine remerguntur. Et sicut nemo est, qui dormire semper velit, omniumque sano judicio vigilare przstat: differt tamen plerumque homo fomnum excutere, cum gravis torpor in membris eft, eunque jam displicentem carpit libentius, quamvis furgendi tempus ad. venerit. Ita certum habebam, effe melius tuæ charitati me dedere, quam mez cupiditati cedere. Sed illud placebat, & vincebat; hoc libebat, & vincebat; non enim erat, quod tibi responderem dicenti mihi: "Surge, qui dormis, & exsurge a mortuis, & illumina-

Ephel. s.

"Surge, qui dormis, & exfurge a mortuis, & illumina-"bit te Chriftus: Et undique oftendenti vera te dicere, non erat omnino, quod refponderem veritate convictus, nifi tantum verba lenta, & fomnolenta; Modo: ecce modo: Sine paullulum. Sed, Modo & modo, non habebant modum: Et, Sine paullulum, in longum ibat ""

## §. XII.

### Gratia fufficiens veram, proprieque dietam potentiam ad opus (upernaturale tribuit,

Gratia fuf- II F irmiffime tenendum est, gratiam sufficientem ficiens contert voluntatem bo- ad opus supernaturale, proprieque dictam potentiam tatem i fed credendum, ad vincendum tentationes, ad converparvam, & fionem peceatoris, ad observantiam præcepti, ad

per-

perseverantiam. Quæ quidem potentia non est possibilitas fola naturæ, aut liberi arbitrii, qualem fufficere propugnabat Pelagius, fed supernaturalis virtus est, qua voluntas excitata, & adjuta bonum opus exercere potelt. Non confert quidem Gratia fufficiens, quatenus ab efficaci distincta est, Voluntatem credendi, bonum agendi · redeundi ad Deum, perseverandi, resistendi tentationi, magnam, & S. Aug. 11b. robustam; sed tamen confert illis, quibus datur, lib. Arbi. Voluntatem bonam, quamvis parvam, & invalidam, c. 17. (ut loquitur S. Aug.) Hujufmodi porro bona voluntas, vere, proprieque dicta potentia est ad opus bonum supernaturalis ordinis. Non confert Gratia sufficiens "Pollibilitatem illam, quæ fimul cum effectu Lib, de Nain Sanctis provenit; cum fanata, & adjuta hominis tura, voluntate, Charitas Dei, quantum plenillime natura noltra fana, atque purgata capere poteft, diffunditur in cordibus nostris per Spiritum fanctum, qui datus eft nobis ... ( ut ejufdem S. Aug. verbis utar. ) Sed tamen veram, proprieque dictam potentiam tribuit, fine qua illis, qui grația efficaci deltituți funt, impossibile effet credere, sperare, diligere, a peccato refurgere, mandata observare, tentationes vincere, in justitia perleverare; cum naturæ, liberique arbitrij vires ad hæc non jufficiant.

Qua vero ratione vera sit, proprieque dista potestas Quamvis boni operis ex gratia sufficiente derivata, quamvis gra. gratia suf-tia potentior, scilicet gratia efficax necessaria sit, ut ram potenoteftas illa cum effectu conjungatur, five applicetur it item conad opus, exemplis appolitis, & clariflimis oltenditur. ferat, gra-Deus veram proprieque dictam potentiam habet creandi plures mundos, cum fit omnipotens; & tamen & per feefnecelfarium est voluntatis ejus propositum, seu de ficax ablocretum, quo ad eorum creationem fe applicet, alto- fure nec qui nusquam illos creabit. Creandum est in nobis cor novum, cor mundum, creandi fumus in Christo Jefu in operibus bonis : Gratia fufficiens præstat, ut id vere, proprieque habere, & in bonis operibus ambulare poffimus; fiquidem mentem illuminat, volun-

A a 4

Grat. c, 42,

lute necel-

tatem

# 376 Theol. Dog. & Moral. Lib, I.

tatem excitat ad bonum; fed tamen spiritalis illa creatio non perficietur in nobis, nifi potestas illa gratiz potentioris, Icilicet efficacis, auxilio applicetur Puerum, qui nutricem habet optimo lacte abundantem, vere posse lactari, ac nutriri nemo negaverit, quanvis iplum applicari oporteat ad nutricis ubera, ut re ipla lactetur, atque nutriatur. Christus iple lac nobis factus eft: Gratia sufficient lactis hujus desiderium quoddam, licet imperfectum, nobis infpirat, nos ad divinæ milerationis ubera lugenda vere, proprieque disponit, ac præparat: quamvis necessaria sit gratia efficax, qua ad divina illa ubera admoveamur, & applicemur, Avem alis instructam habere veram, & proprie dictam volandi potentiam quis inficiabitur ? Et tamen necesse oft, ut alas explicet ad volatum, Mens, & voluntas alæ venti duæ lunt animæ noftræ, per le quidem infufficientes, ut ad Deum ferantur 3 & ad fupernaturalia opera nos erigant, nifi Dei gratia excitentur ad volatum, Excitat gratia fufficiens; & illa præveniente, aç adjuvante ad Deum affurgere, ad opera supernaturalia nos erigere, vere proprieque poffumus; fed necelle tamen eft ad volatum, ut fpiritales alas explicemus; quod ut faciamus, gratiæ debemus efficaci, quæ potentiam applicat operi, & opus explicat voluntati. Semen terræ mandatum vere, proprieque sufficiens est, & veram, atque intrinfecam virtutem habet ad legetis, plantæ, vel arboris productionem; & tamen necessarii sunt solis radii, fiderum influxus, agricolæ, vel hortulani labores & curæ, ut leges, planta, vel arbor progerminet, erumpat, adolefcat. Gratia fufficiens boni operis femen elt, ea in animum hominis immilfa veram, atque intrinlecam virtutem confert ad bonam operationem : led tamen neceffe eft, ut Sol juftitiæ novo influxu virtuti ilti velut obltetricetur, ut ad effectum perveniat; necelle elt, ut Deus per novæ gratiæ, quam efficacem vocamus, occultam fubministrationem, virtutem coeleftis-illius feminis foveat, riget, det incrementum. Pallio Christi vere, proprieque sufficiens est ad omnium.

1, & fingulorum hominum falutem, quamyis es reipla non falventur; quia vere potest Christi o fecundum le spectata omnes, & fingulos salvata ut non ejus defectu, fed humanæ voluntatis ingat, ut non omnes lalutem confequantur. Grauælibet, seu parva, seu magna, sive sufficiens, efficax, fructus eft Paffionis Chrifti; adeoque felum fe quamlibet vincere tentationem, & cujus-

peccatoris conversionem operari potest; ita ut plam non ltet, led per humanæ voluntatis defecem, ac duritiem, finon illico vincitur tentatio, convertitur peccator. Minima igitur gratia vere siens ett ad bonum opus, ad conversionem pecris, ad tentationis victoriam, ad perfeverantiam; nvis alia præterea gratia, scilicet efficax, ad hæc a exequenda, & confummanda requiratur. Suf-1s (inquam) eft per leiplam, quamvis spectatis ibus hominis, cui tribuitur, conditionibus, & ditionibus, ultimum, ad quem destinatur, effecnon fit productura. Sic medicinam a perito meparatam sufficientem recte dicimus, vereque, aç rie posse fanare ægrotum, fi virtus illius intrinspectetur; quamvis præter ipsam, potentioribus icamentis lit opus, si prava hominis ægrotantis olitio spectetur.

uia vero potentius illud gratiæ efficacis auxilium donum est, illud a Deo suppliciter postulandum gratia suffi-Unde quamvis gratia sufficiens veram, proprie- potentiam dictam, & supernaturalis ordinis potentiam tri- tribuat ad ad bonum opus, non inanis eft oratio Fidelium, bonu opus, non tamen id petunt, quod in sua habent potestate. Quam- inanis eft n autem gratiam sufficientem Ecclesia pro Fideli- oratio fideluis a Deo non postulet; nihilominus vera Christi lium, ia est, virtute, ac meritis Passionis ejus, Mortisparta; fed potentiorem aliam, feilicet efficacem. ulat, quia neceffaria illa eft ad bonum opys, 🖧 erfectam peccatoris conversionem, vel ad pertindum in justitia. Cum enim ab Omnipotente pemagni aliquid petit. Denique preces fundit, ut Aas Deus

Quamvis

#### Theol: Dog. & Moral, Lib. I. 378

g. Pet, 1. Deus promissa sua adimpleat : Magna autem ille, & precioja nobis promissa donavit, (inquit Apostolorum Princeps.) Quamobrem non minimus gratias. ied efficaçes, a Deo postulamus.

## S. XIII.

## Gratia sufficiens est Gratia Christi medicinalis.

Ill. Trimiter tenendum eft, Gratiam sufficientem,

hominibus in statu naturæ lapsæ a Deo couceifam, effe gratiam Christi medicinalem; non quod ipfa sola sanet vulnera nottra, sed quod ipsorum curationem incipiat, & ad perfectam fanitatem disponat, caque intentione ab omnipotenti Medico tribuatur, aut præparetur, & pium fanitatis defiderium infpiret. Pars autem fanitatis est velle fanari, Non filtit igitur in mente, nec ipfam duntaxat illustrat, suadetque ipfi, quod agendum est, sed ad voluntatem pertingit, ipfamque excitat, ut bonum velit. Cum enim natura magis depravata fit in appetitu boni, quam in cognitione veri, utramque facultatem medicinali Chritti Excitatio gratia fanari neceffe elt; quam fanitatem gratia fuffimentis, & ciens inchoat, efficax perficit. Non sufficit excitatio intellectus per illustrationem, nifi adlit excitatio voluntatis per piam motionem. Quemadmodum homo claudus, vel infirmus, qui imminente gravi periculo, in quo pofitus dormiebat, excitatur ab alio, ut imminens periculum prospiciat, sufficientes vires non accipit ad currendum, & fugiendum, quia excitatio illa ipfum non fanat; neque ad illius curationem difponit. Non abfimili ratione, peccator in cœno vitiorum dormiens excitatur lumine supernaturali, ut cognoscat, quantum malum sit dereliquisse fontem aquæ vivæ & imminentem animæ fuæ damnationem respiciat; sed quia hæc excitatio ultra mentem non progreditur; id fatis non elt, ut revera converti polfit; excitanda voluntas eft, piaque motione inchoanda faltem ejus curatio, ut pollit fugere Malignum, & currere ad Deum, Utrumque complectitur gratia om-

voluntatis **per** gratiam fufficien, tem.

ni

ni ex parte sufficiens. Quamobrem non est merum lumen; nec magis fignificari videtur hoc loco Evangelii, Illuminat omnem bominem venientem in bune Joann. 1. mundum, quam gratia efficax. Utraque lumen elt. Gratia enim efficax illuminat omnes, qui illuminantur; nec tamen elt merum lumen, fed habet ardorem. adjunctum, quo voluntas Dei amore inardescere incipit : nec sualio tantum est, sed persualio. Idem de gratia sufficiente dicendum : Mentem illuminat, vo. luntatem excitat, utramque facultatem fanare incipit; actus imperfectos, pia defideria, quamvis invalida, & languentia inlpirat; ad actus perfectos disponit; scilicet ad conversionem perfectam, ad absolutam tenta, tionum victoriam, ad bonum quodlibet opus, ad ipfam perfeverantiam.

Duplex excitatio fomno duplici refpondet, mentis, Duplex il-& voluntatis. Prior describitur Prov. 23. his verbis; fomno du-Et eris sicut dormtens in medio mari, O quast sopitus plici regubernator, amillo clavo; O dices: Verberaverunt me fpondet. sed non dolui. Traxerunt me, & ego non sensi. Cum enim mens obtenebrata est, amissus est clavus, quo fpiritalis navis, scilicet anima, in mediis tempestatibus regatur, & ad portum perducatur. Tunc peccati vulnus non sentit homo; quia nec animadvertit esfe peccatum. Potterior lomnus fignificatur his verbis Pfalm. 118. Dormitavit anima mea prætædio. Nam voluntas in via falutis defeffa in fomnum quemdam infelicem fæpe immergitur affiduitate peccandi, tædioque rerum, quæ falutem spectant. Itaque duplex fomnus excitatione duplici pellitur, mentis, & voluntatis. Prima est a gratia illuminante, alterà a gratia movente, Utrumque præstat gratia efficax, quæ perfecte excitat hominem. Utrumque præstat & gratia fufficiens, quæ eumdem excitat imperfecte, & ad quærendam gratiam potentiorem movet, qua non solum sanari desideret, sed reipsa sanetur. De qua S. Aug. Enarr. in Plalm. 106. ", Fac, (inquit) homi-" nem primo nihil quærentem, fecundum vitam vete-" rem leductoria securitate viventem, nihil putantem "aliud

# 380 Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

"aliud effe post hanc vitam quandoque finiendam, negligentem quemdam, & focordem, obrutum cor habentem, illecebris mundi, & mortiferis delectationibus confopitum; ut excitetur iste ad quærendam gratiam Dei, ut fiat folicitus, & tamquam de fomno evigilet, nonse manus Dei excitat eum""?

## §. X I V.

#### Gratie interiori in flatu nature lapse aliquando refistitur.

IV. D ogma Fidei est, Gratiæ interiori, nempe sufncienti, aliquando ressifi. Id Scriptura sacra expresse docet, Isiæ 5. Nunc ergo babitatores Jerusalem, & viri Juda, judicate inter me, & vincam mean. Ourd est quod debui ultra facere vineæ meæ, & non seci ei? An anou expectavi, ut faceret uvas, & fecit labruscas? Judæi, quos redarguit Deus per Prophetam, gratiam etilicacem non habuerunt, alias secissent fructum bonum; habuerunt autem gratiam sufficientem, per quam ad Deum converti, & dignos pœnitentiæ fructus tavere potuerunt, illique gratiæ restiterunt; alionum reprehendisset eos Dominus, quod uvas non

toties imponere non verentur; sed juxta Scripturam facram eo extendimus, ut voluntas humana milericordiæ prævenientis auxilio fuffulta, & interiori quodam, & occulto fecretioris infpirationis afflatu contacta, sefe convertat in Deum, Deo appropinquet', & ad veram illam gratiam fe præparet, quæ tandem accepta fit ad vitam æternam. Neque tamen tanta gratiæ necessitas libero præjudicat arbitrio, cum illa semper sit in promptu, nec momentum quidem prætereat, in quo Deus non stet ad oftium. & pullet; cui fi quis aperuerit januam, intrabit ad illum, & coenabit cum illo. Nec denique tale fit hujusmodi trahentis Dei auxilium, cui refisti non poffit. Quoties enim Dominus voluit congregare filios Jerulalem, ficut gallina congregat pullos suon fub alas, & noluerunt? Frustra certe Stephanus Judæos duræ cervicis, & incircumcifi cordis argueret qui femper Spiritui fancto refifterent. Fruftra Paulus Thessalonicenses admoneret, Spiritum ne extinguerent, fi divinis infpirationibus homines inevitabiliter raperentur, ". Hæc S. Aug. doctrinæ pluribus in locis confona funt, præfertim Enarratione in Pfalm. 124. ubi de peccatoribus fæculi felicitate falfa feductis ait : Cor corum congelascit adversus Deum, & fit durum ad- Cor advera versus imbrem gratia ipsius ; ne fructum ferat. Et lib. 1. fus Deum de Peccatorum Meritis, loquens de concupiscentia in baptizato superstite, ait : Habes, cum qua pugnes, camque adjuvante Deo superet, si non in vacuum gratiam ejus susceperit, si reprobatus effe noluerit. Merito igitur a Jansenii fummis Pontificibus Innoc. X. & Alex. VII. & ab Yprenfis Ecclefia universa ipsorum Constitutiones, ut par erat, proposition, recipiente, secunda illa Propositio Jansenii Aprensis Epilcopi, ut hæretica, damnata eft: Interiori gratia in flatu natura lapfa numquam resistitur.

congelaicit.

381

Hæretica

5. X ¥

# 386 Theol, Moral. & Dog. Lib. I.

sundum prafentes, quas babent, vires, funt impoffibilia; deefl quoque illis Gratia, qua poffibilia frant.

## S. XVI.

### Gratia non defuit S. Petro, qua Chriftum fequi, 6 confiteri poffet.

Inferiato VI. S. Petro non defuiffe gratiam. qua polfibile ipli chryf. non favet. The second state of t

Gratiz effi- rat. Et illud quidem gratiz efficacis auxilium non cacis auxi- illi fubtractum eft ob negligentiam, & focordiamlium Petro aux id producert control auxilium Christian

lum permisit. Et infra: Divina protectione valde fuit denudatus, quod factum est propter arrogantiam, & contradicendi pertinacem duritiam. Nimium fibi ipfi confifus, hæc dicebat, & in alios inlurgebat dicens : Lisi omnes in te scandalizati fuerint : ego tamen non scandalizabor. Puto autem ambitione quoque aliqua, & jactantia in ea verba Petrum laplum fuisse. Nam & in ipsa Cæna, quifnam inter eos maior effet, disceptabant... Christus autem ab his passionibus eum liberare volens, non impellebat ad negationem, fed favorem fuum ab eo fubtraxit, & humanam redarguit naturam,,,,.

Et Homilia 72. In Joannem: ""Quid dicis, Petre, dicenti : Non potes : te posse dicis? Experientia cognosces, nihil esse dilectionem tuam fine gratia divina. Unde constat, hunc casum Jesum pro ipsius utilitate permilife. Nam cum affertioni fuæ fervore quodam non staret Petrus, non quidem impulit ad negandum, fed defertum reliquit, ut fuam ipfe intelligeret imbecillitatem... Cum in arrogantiam prolaberetur, & Chrifto contradiceret, fuz admoneretur fragilitatis .....

Denique Homilia 31. in Epistolam ad Hebræos. ,,, Ut scias, inquit, quod negatio non tam erat focordiæ, ac negligentiæ, quam ex eo, quod Deus eum deseruerat, erudiens sut humanam sciret menfuram, & non repugnaret iis, quæ dicebantur a Magistro, neque ejus quam aliorum essent elatiores spiritus, sed sciret, quod absque Deo nihil potest fieri, & quod nisi Dominus ædificaverit domum, fruitra laborant, qui ædificant eam "". Quæ igitur S. Petro defuit efficax gratia, eius culpa defuit, in pœnam prælumptionis, & superbiæ Sed gratia sufficiens illi non defuit, qua vigilare poterat. & orare.

Nec magis errori Janseniano favet S. Hilarius, Ca- Janseniano none 32. in Mattheum, ubi ait: ", Amariffime flevit errori de " Petrus, recolens trepidationis culpam le nec admo- gratia suffi-", nitum potuille vitare ". Hac enim locutione non christicone exprimit impossibilitatem præcepti; sed vitium, & fessionem B b 2 igna-

387

#### Theol. Dog. & Moral. Lib. I. 38S

Net h. His. riur.

Petro des ignaviam Petri non adimplendi præceptum. Sic amis ciente son cus de amico, vel dominus de fervo conqueritur, quod non potuerit aliquid præltare in fui gratiam, quod ab ejus amicitia, fide, & oblequio exspectare merito debuerat. Sic dux de ignavo milite, quod in pugna ftare non potuerit, fed fugam pavidus arripuerit. Sic Difcipulis Chriftus fo porem exprobans: Non potuifis (inquit ) una hora zigilare mecum. Hoc fcilicet loquendi modo vulgato non fignificatur illis impoffibile fuille, quod facere debebant, nec fecerunt, fed ita ignavos tuilfe, imbecilles, vel ingratos, ut non præftiterint, quod ex officio præltare tenebantur, Sane Petrum ignaviam fuam defleville, non impotentiam vitandi culpam negationis , S. Hilarius fatis aperte fignificat.

Nec etiam Janfeniano errori favet S. Augustinus Nec S. Auuftinus. Serm. 296. alias 106. de Diversis, ubi ait: ", Pro-" mifit le motiturum pro illo, & non potuit nec cum , illo. Plus enim aufus erat, quam ejus capacitas "iuftinebat, plus promiferat, quam poterat ". Efto enim tunc nondum pro Chrifto mori potuerit Petrus, quod præceptum non urgebat : non lequitur, quod

ipfi fufficienter aderat, ut vigilaret, ac oraret; nec auxilio uberiore, ac fortiore fuiffet destitutus, nifi arrogantia sua obicem illi apposuisset. Sic intelligendus eft S. August. locus ex Tract, 92. in Joannem depromptus: ""Dabit vobis fiduciam (inquit) testimonium " perhibendi Charitas Dei diffusa in cordibus vestris "per Spiritum fanctum, qui dabitur vobis. Quæ uti-, que Petro adhuc defuit, quando mulieris ancillæ interrogatione perterritus, non potuit verum telti-"monium perhibere; sed contra suam pollicitatio-" nem timore magno compulsus est ter negare ". Casterum ejus præumptionem, & arrgantiam caulam fuisse, cur illum desereret Deus, & in negationis cri- ptio Petri men labi permitteret, pluribus in locis S. August. do- causa fuit cet i nimirum Tradi (a in Landau) cet ; nimirum Tract. 67. in Joannem. "" Quid festinas in crimen Petre? Nondum te suo Spiritu solidavit petra. Noli ex- negationis tolli profumendo : Nor petra modo Noli deiioi despe tolli præsumendo: Non poses modo. Noli dejici despe- permitteret. rando, Sequeris postca, Sed adhuc ille quid dicit? Quare non possum te sequi modo? Animam meam pro te ponam. Ouid in animo ejus effet cupiditatis videbat, quid virium, non videbat. Voluntatem fuam jactabat infirmus, fed infpiciebat valetudinem Medicus. Ifte promittebat, ille prænoscebat. Qui nelciebat, audebat; qui præsciebat, docebat. Quantum fibi affumpferat Petrus intuendo quid vellet, ignorando quid posset ... Respondit ergo Jelus: Animam tuam pro me pones? Præire potes, qui lequi non potes ? Quid tantum prælumis, quid de te sentis, quid te esse credis? Audi, quid sis : Amen, amen dico tibi, non cantabit gallus, donec ter me neges, Ecce quomodo tibi cito apparebis, qui magna loqueris, & te parvulum nefcis "".

Et Tract. 66. ""Neque nos primum Apostolorum accufare delectat; fed hunc intuendo admoneri nos oportet, ne homo quilquam de humanis viribus fidat... In anima itaque Petri contigit, quod offerebat in corpore. Non tamen pro Domino, ut temere prælumebat, præcellit, fed aliter quam putabat; namque ante mortem, & resurrectionem Damini, & mortuus est negando, & revixit plorando; sed mor-

Præfum-

B b 3

tuus

# 390 Theol, Moral. & Dog. Lib. L.

taus eft, quia foperbe ipfe præfompfit ; revixit auten, quia benigne ille refpexit aut

Epiftola 140. alias 120. mm Petrus ex egregio pram fumptore tam creber negator effectus, lib 14. de Cicitate Dei, cap. 13. mm Illa prorfus ruina- quæ fit in occulto, præcedit ruinam, quæ fit in manifelto... Et audeo dicere, fuperbis effe utile cadere in aliquod apertum, manifeftumque peccatum, unde fibi difpliceant, qui jam fibi placendo ceciderant. Salubrius enim Petrus fibi difplicuit, quando flevit, quam fibi placuit, quando præfumpfit mm.

Libro de Correptione & Gratia, cap. 9. mm Dixerat & iple in abundantia fua: Animam mam pro te penam. Sibi feftinando tribuens, quod ei fuerat a Domino poltea largiendum. Avertit autem ab illo faciem Dominus, & factus eft conturbatus, ita ut eum, mori pro illo metuens, ter negaret mo-

Enarrat. in Pfalm. 36. Serm 1. p. Petrus, quas vires haberet fides ejüs, ntique nefciebat, quando dixit Domino : Texum fum ufque ad mortem. Dominus autem, qui noverat eum, prædixit, ubi deficeret,

# De Fide, & Symbola. S. XVIII.

### Christianis omnibus, urgente pracepto, Gratia sufficiens datur, vel offertur.

rto tenendum est, Christianis omnibus, VIII. vurgente præcepto, gratiam sufficientem dari, vel offerri a Deo. Alioqui fine caula præciperet Deus, fi gratiam faltem ad orandum non tribueret, qua gratia ad præceptum implendum necellaria pollint impetrari. Quamobrem ", Homo ", gratia juvatur, ne fine çaula voluntati ejus ju-"beatur,,; (inquit S. August. lib. de Gratia, Or libero Arbitrio, cap. 4. Et ", Deus impossibilia "non jubet, sed jubendo admonet, & façere, quod », possis, & petere, quod non possis,; (ait idem S. Doctor lib, de Natura, & Gratia, c. 43 ) Quibus verbis manifeste indicat, alterutrum esse in tua potestate. Nam si neutrum posses, guemadmodum non monet, ut facias, quod non potes facere, ita etiam non moneret, ut petas, quod non potes petere. Quis enim paralyticum in terra jaçentem, & non folum pedibus, ac manibus, fed lingua, atque oculis captum, serio moneat, & facere, quod possit, & petere, quod non pollit; cum ad opem petendam non minus fit impotents quam ad furgendum. & ambulandum ? Hinc S. Leo Serm. 16. de Palfione: ", "Juste nobis, inquit, instat præcepto, qui præcur- Deus instat "rit auxilio ". Præsto est igitur semper nobis au-præcepto, xilium sufficiens ad vitanda peccata, & diaboli ten precurrit tationes vincendas. Diabolus enim non extorquet a nobis confentium, fed petit. Diabolum non adjuvemus, & vincimus. "Dat quidem ille confilium; "fed Deo auxiliante, nostrum est vel eligere, vel », respuere, quod suggerit. Si folus diabolus daret "confilium, & Deus taceret, haberes, quo excu-"fari posses ". Sed Deus non tacet, Scripturæ suæ. confcientiæ noftræ, infpirationum fuarum vocibus monet, ut peccatum fugiamus. "", Cum igitur per "Dei adjutorium in potestate tua sit, utrum con-" fen-Bb4

auxilio.

39I

" fentias diabolo; quare non magis Deo, quam ipfi " obtemperare deliberas "? Verba funt S. Cefarii Arelatenfis Epifcopi, Ser. 56. in Augustiniana Ap-

pendice 253. alias Homilia 12. ex quinquaginta Et Deus adju- S. ipfe Augustinus. Enarr. in Pfal. 91. fimillima habet. Et rat, ut carnem fræna- in Pfal. 40. "" Ne dicas: Non pollum tenere, & frære pollimus, " nare carnem meam; adjuvaris, ut pollis...

## S. XIX.

### Peccatores nondum indurati Gratia sufficiente perfepe donantur.

IX. Certum eft, peccatores nondum induratos Gratia fufficienti a Deo perfæpe donari, qua pæni-Multa Dei tentiam agere poffint. Longanimis enim Deus, & erga pecca- multum mifericors, peccatores exfpectat, ut convertores mifetantur, & vivant; ftat ad oftium cordis, & pullat; vocat renuentes; manum extendit, ut lapíos erigat. Hinc S. August. Ser. 2. in Pf. 58. .... Si nolis curari vul-, nus tuum (inquit) admonet, ut cureris, & averfum

" revocat, & refugientem quodammodo ad le re-

### **S.** X X.

### Gratia sufficiens Infidelibus datur : non codem tamen modo, neque ejusdem rationis omnibus,

X. Iplis infidelibus datur gratia fufficiens, qua peccata vitare, & ad fidem, atque ad falutem certis gradibus pervenire possint. Dens enim illuminat Joan s. omnem bominem venientem in bunc mundum Hinc S. Sol jufikie Ambr. Serm. 8. in Pfal. 118. ,, ,, Mysticus Sol ille ornibus justitiæ omnibus ortus est, omnibus venit, omnibus passus est, & omnibus refurrexit; ideo autem passus est, ut tolleret peccatum mundi. Si quis antem non credit in Christum, generali beneficio iple le fraudat ; ut si quis clausis fenestris radios Solis excludat, non ideo Sol non ortus est omnibus, quiá calore ejus iple fe fraudavit; fed quod Solis elt, prærogativam fuam fervat; quod imprudentis eft, communis a fe gratiam lucis excludit. Super omnes pluvia est, & hoc divinæ misericordiæ deputatur; quia pluit super justos, & injustos, ....

Hinc S. August. Tract. 2. in Joannem: ", Forte, Non absens inquit, stulta corda adhuc capere istam lucem non est homini institution institution institution institution institution est homini possunt, quia peccatis suis aggravantur, ut eam vi- impio, sed dere non possint. Non ideo cogitent quasi absen- ille Soli jutem esse lucem, quia eam videre non possunt; ipsi ftitie enim propter peccata tenebræ funt. Et lux in tene- fens eft. bris lucet, & tenebra cam non comprehenderunt. Ergo Joan, 1. 5. tratres, quomodo homo positus in Sole cæcus, præfens est illi Sol, sed ipse Soli absens est; sic omnis stultus, omnis iniquus, omnis cæcus est corde. Præsens est Sapientia, sed cum cæco præsens est, oculis ejus abiens eft; non quia ipfa illi abiens eft, fed quia iple ab illa ablens elt. Et Tratt. 3. O homines! nolite esse tenebræ, nolite esse infideles, inusti, iniqui, rapaces, avari, amatores szculi; hae sunt enim tenebræ, Lux non est absens, sed vos absentes estis a luce. Cæcus in Sole præsentem habet Solem, fed absens est ipse Soli. Nolite ergo este tenebræ. Hæc est enim forte gratia, de qua dictu-

Bbs

The

Joan. 12. Quod autem de Judæis dictum est: Propterea non Isa. 6. Judæi non po-poterant credere, quia dixit Isaias: Excacavit oculos terant cre-eorum; & induravit cor eorum, ut non videant oculis, dere, quia & intelligant corde, Quod, inquam, dictum est, nolebant. Non poterant, intelligendum est, quod nolebant:

quemadmodum dictum est de Domino Deo nostro, 2. Tim. 2. Si non credimus, ille fidelis permanet, negare se ipsum

non potest. De Omnipotente dictum est, Non potest. "Sicut ergo, quod Dominus negare se ipsum non "potest, laus est voluntatis divinæ: ita, quod illi "non poterant credere, culpa est voluntatis hu-"manæ".

Eandem gratiæ fufficientis, quæ ipfis infidelibus omnem excufationis occafionem adimat, generalem largitionem confirmat Auctor Librorum de Vocatione Gentium, qui fub nomine S. Profperi circumferuntur, lib. 2. cap. 14. & 15. " " Neque ( inquit ) ob hoc excufabiles funt Nationes, quæ alienatæ a

fæcula, feu primas feu media, rationabiliter, & pie creditur, omnes homines falvos fieri Deum velle, femperque voluisse, & hoc non aliunde monstratur, quam ex iis beneficiis, quæ Providentia Dei universis generationibus communiter atque indifferenter impendit. Fuerunt enim, ac sunt hujusmodi dona ita generalia, ut ipforum testimonio ad quærendum verum Deum possent homines adjuvari ""

Cap. 26. ""Gratia quidem Dei illa in omnibus justificationibus principaliter præeminet, fuadendo exhortationibus, movendo exemplis, terrendo periculis, incitando miraculis, dando intellectum, infpirando confilium, corque ipfum illuminando; & fidel affectionibus imbuendo, sed etiam voluntas hominis fubjungitur ei, atque conjungitur, quæ ad hoc Home de prædictis est excitata præsidiis, ut divino in se coope- sua habet retur operi, & incipiat exercere ad meritum, quod te,fi deficit, de superno semine concepit ad studium, de sua ha- de bens mutabilitate si deficit, de gratiæ opitulatione opitulatio-ne, si profifi proficit. Quæ opitulatio per innumeros modos, cit. five occultos, five manifestos omnibus adhibetur; & quod a multis refutatur, ipforum est nequitiz, quod autem a multis fulcipitur, & gratiæ elt divinæ & voluntatis humanæ "".

Cap. 29. "" Universitati hominum ita multiplex, Nemini exatque ineffabilis bonitas Dei confuluit femper, & con- cufatio fupfulit, ut neque illi pereuntium exculatio suppetat de negato sibi abnegato fibi lumine veritatis, neque cuiquam fit li- lumine veberum de sua justitia gloriari; cum & illos propria ritatia. nequitia demergat ad pœnam, & iltos Dei gratia perducat ad gloriam, ".

Cap. denique 31. colligit, "" Non folum in novissimis diebus, sed etiam in cunctis retro fæculis Gratiam Dei omnibus hominibus adfuisse, providentia quidem pari, & bonitate generali, fed multimodo opere, diversaque mensura; quoniam five occulte. five manifeste, ipse est ( ut Apostolus ait ) Salvator omnium hominum ; maxime fidelium. Dicendo : Qui est Saluator omnium bominum, confirmavit bo-1. Tim. 4. nita

gratiæ

: 395 .

nitatem Dei fuper universos homines effe generalem: adjiciendo autem Maxime fidelium, oftendit effe partem generis humani, quæ merito fidei divinitus infpiratæ, ad fummam, atque æternam falutem fpecialibus beneficiis provehatur, ....

Quamvis porro gratia illa generalis omnibus Nationibus impenfa etiam iis, quæ nihil unquam de Gratia pro- Evangelio audierunt, non fit Gratia Chrifti eo fenfu, , & mmediate quod Chrifti Mediatoris cognitionem, & fidem involvat; gratia tamen Chrifti eft eo fenfu, quod Chrifti meufficiens non datur ritis parta fit, atque ex illius Paffione, & Morte pro omnfidelibus, nibus derivetur. Non est quidem ita proxime, ac imft prædica- mediate fufficiens, ac illa, quæ datur Gentibus, ad quas tum Evan- Evangelici Prædicatores mittuntur; fed tamen vere ful-

time

gelium.

ficiens eft, ut ad fidem per varios gradus pervenire polfint. Atque ita cum Auctore mox laudato conciliantur Africani Epifcopi in Sardinia Exules, qui de gratia Chri-Iti a Petra Diacono interrogati, in hanc fententiam refponderunt: ..., De gratia non digne fentit, quifque eam putat omnibus dari, cum non folum non omnium fit fides, fed adhuc nonnullæ gentes inveniantur, ad quos

quemadmodum docet S. Thomas, Qualt. 14. de Verisate Art. 11. in Responsione ad primam Objectionem. And Si aliquis, inquit, nutritus in fylvis, vel inter bruta animalia, ductum naturalis rationis fequeretur in appetitu boni, & fuga mali, certiflime est tenendum, quod ei Deus, vel per internam inspirationem revelaret ea, quæ funt ad credendum neceffaria; vel aliquem fidei prædicatorem ad eum dirigeret, ficut misit Petrum ad Cornelium,

Absit tamen, ut nonnullis SS. Augustini, & Thomæ Facienti J Discipulis nota erroris impingatur, qui gratiam om- quod in fe nem interiorem, proprie dictam, infidelibus iis, qui tiz auxilio nihil unquam de Evangelio audiverunt, deelle pro- Deus milepugnant. Hæc enim quæstio fidei summam non spec- ricorditer tat, & de lolo forte nomine quæstio est. Hæc autem succurres funt illorum Theologorum fundamenta.

I. Infideles illi excufantur a peccato infidelitatis, id eft, exculantur, quod in Christum non credant, quamvis alia peccata ipfis imputentur. Porro non excufarentur ab ea infidelitate, quibus non eft prædicatum Evangelium, fi gratias proprie fufficientes ad credendum in Christum habuissent. Ab infidelitate, qua in eum non credunt, illos excufat Chriftus: Si non veniffem, inquit, O locutus fuissem eis peccatum non haberent : nunc autem excusationem non habent de peccato suo. Quem locum S. August. exponens Tract. 89. in Joan. ait : ", Numquid fine peccato erant Judzei, antequam Christus ad cos in carne venillet ? Quis hoc vel ttultiffimus dixerit? fed magnum quoddam peccatum, non omne peccatum, quafi fub generali nomine vult intelligi. Hoc eft enim peccatum, quo tenentur cuncta peccata, quod unusquisque si non habeat, remittuntur el cuncta peccata. Hoc eft autem, quia non crediderunt in Chriftum, qui propterea venit, ut credatur in eum "".

II. Si infidelibus, qui nihil unquam de Evangelio audiverunt, gratiæ proprie sufficientis ad credendum auxilium præsto effet, ita ut ductum naturalis rationis fequendo, & a peccatis abstimendo, gratiam fidei. certissime obtinerent, facile explicari posset, cur ex infide-

Joan 142 22.

397

infidelibus quidam ad fidem perveniant, non alii. Dici enim pollet, illos non pervenire, qui le præltiterunt indignos peccando; illos autem pervenire, qui ductum naturalis rationis fecuti funt in appetitu boni, & fuga mali. Id autem Theologiæ Augustinianæ principiis contrarium eft. Ad hanc enim quæftionem folvendam, cur hi potius quam illi ad fidem perveniant, S. Augustinus ad inferutabilia Dei judicia recurrit. Infignis ea de re locus eft libro de Spiritu, Or Littera, cap. 34. "" Jam, inquit, fi ad illam pro-, funditatem scrutandam quisquam nos coarctet, cut "illi ita luadetur, ut perluadeatur, illi autem non "ita, duo fola occurrunt interim, quæ respondere mihi placeat : O alterado divitiarum ! &, Numquid , iniquitas apud Deum? Cui responsio ilta displicet, , quærat doctiores, fed caveat, ne inveniat præfumptiores ....

III. S. Thomas agnofcit auxilium, quod poteftatem proximam confert ad credendum, deelle plurimis infidelibus in pœnam peccati. Illud autem auxilium eft proprie fufficiens. Ita enim fcribit fecunda

eft ; quamvis tenuissimæ fint , atque infrequentes ad- hac vita pemodum gratiæ, quæ desperatis hujusmodi hominibus nitus seclu-a Deo conceduntur. Summa enim ille ancient ditur.Rom. a Deo conceduntur. Summa enim illa cæcitas; quæ 38. nullis omnino divinæ gratiæ radiis collustratur, hac in vita locum non habet, ut docet S. August. Enar. in Plal. 6. Dedit eos in reprobum sensum. , Nam ca est, inquit, cœcitas mentis: In eum quisquis datus fuerit, ab interiore Dei luce fecluditur; fed nondum penitus, cum in hac vita est; sunt enim tenebræ exteriores, quæ magis ad diem Judicii pertinere intelliguntur. ut penitus extra Deum fit, quisquis, dum tempus eft, corrigi noluerit. Penitus enim effe extra Deum, quid oft nifi effe in fumma cœcitate ""?

Cum autem ait S. August. lib. de Perfectione Justitia, Simplicia. Lib. r. ad cap. 19. debere Deo agere gratias, qui præcepta vol- num. Q. 3. vit, quia desertus omni lumine veritatis hec velle non posset non fignificat aliquos homines hac in vita deferi omni lumine veritatis ; fed hominem, qui præcepta Dei implevit, id debere totum divinæ gratiæ.

Ait quidem alicubi S. August. Deum hujusmodi ho- In Pfal, 57; minum, qui obdurati funt, non mifereri, quia fingularem illis mifericordiam non impendit, qua cordis durities frangatur ; fed lumen aliquod, vel tenuislimum gratiæ lufficientis illis præfto effe non negat, cum Enar. 1. in Pfal. 18. difertis verbis pronuntiet: , Deus non permissit, ullum mortalium excusare se de umbra mortis ; & ipfam enim penetravit Verbi " calor ".

Coecitate illa interiori oculum mentis extinctum effe. cum S. August. ait, aliqua ex parte extinctum effe fignificat, & respectu singularis alicujus veritatis; Öculuş . unde fubdit : ""Si cæcus oculis carnis ad menfam mentis fpi-" fuam quamlibet optimam discumberet, milerum eum ritali cœci-", diceres : fi cæcus interius panem Chriftum non videt, tate non beatus eft ? Hoc non dicit nifi pariter cœcus ". Sed tinctus. oculum mentis penitus extingui spiritali coecitate ne- In Pfal, 6. gat, quamdiu quisque in hac vita est. Unde Propheta timens judicii diem, laborat, & plangit, ne ad illud perducatur, cujus initium tam perniciofum nunc experitur

399

peritur ; Et ideo non dixit ; Extinctus eft ; fed , Turbner eft ab ira oculus mens. Sicut ergo Sol, etfi locum oncum luce clariori non perfundat, aliquod tamen tenuiffimum lumen ibi fpargit, quo umbra a dentifimis tenebris diftinguitur : ita Sol juftitiæ in excoecatorun cordibus umbram facit, dum iplos uberiori luce non illuminat; aliquod tamen tenuillimum lumen illis infundit, quo a gente tenebrarum, feu a diemonibus, & damnatis hominibus diftinguantur.

Quo fenfu sus eft,

Neceffe effe, ut cadat, & offendat, qui spiritalite necesse fit, cæcus eft, S. August, ait : fed loquitur de morali quint cadat ; dam neceflitate, qualis illa eft. quæ ex prava confuttualiter ca. tudine descendit, non de necessitate physica, & abfoluta; loquitur de neceffitate, quæ ex libera voluntate pendet, non de necessitate naturali. Sicut erro cum videmus aliquem per viam follis abruptam claufis oculis ambulantem, recte dicimus : Neceffe eft, ut ca dat, quia non vult oculos aperire; ita recte dicitur, de homine spiritaliter coeco : Necesse est , ut cadat , & offendat. qui neceffitatis hujus iple fibi auctor eft, qui Salvatoris gratiam non implorat, ut potelt, qua illius cæcitas curaretur. Hic S. August. fenfus, cum ait lib. #

funt, ficut damnati, qui Ligates manibus, & pedibus, Matth. 280 id eft; omnimoda potestate ablata, in senebras exterio\_ "Ires projicientur. Hoc sensu locutus est S. August. cum ait lib. 3 de libero arbitrio, cap. 18. " Illa est peccati pœna justifima, ut amittat quisque, quo bene nti noluit, cum fine ulla posset difficultate, fi vellet. Id elt autem, ut si quis sciens recte non facit, amittat scire, quid rectum sit; & qui recte facere, cum posset, noluit, amittat posse, cum velit, .... Et lib. de Natura & Gratia, cap. 51. ""Cæcus puto, quod velit videre, led non poteft, fi autem vult, & non poteft, vult videre, ineit voluntas, sed amissa est possibilitas, ». Non & non potamen pollibilitas omnis, fiquidem potelt Medicum fenfu amilit quærere, qui oculos fanet, ac videndi poffibilitatem poffe? reitituat, quæ fuerat amilla per cœcitatem, ut ibidem ait. Inclamare potest : Domine, ut videam.

Verum, (inquies) de Pharaone obdurato ait S. August. in expositione quarumdam Propositionum ex Epittola ad Romanos, num. 62. ", Non hocilli im-» putatur , quod tunc non obtemperarit; quandoqui-» dem obdurato corde obtemperare non poterat : fed » quia dignum le præbuit, cui cor obduraretur priori "infidelitate". Idem igitur de obduratis quibulque judicium ferendum est.

Facilis erit hujus loci explicațio, fi cæcitatem, & obdurationem, atque peccata ab excæcatis, & obdu- cordis pecratis commiffa, dupliciter spectari posse animadver catum est, poena pectamus; vel ut peccata funt, vel ut pœna præceden cati, & cau. tis peccati Ut peccata funt, foli homini obdurato fa peccati. imputantur; ut pœnæ funt, non foli homini, fed Dep imputantur, id est tribuuntur, priorem improbitatem illorum permiffione caftiganti. Priora autem peccata, quibus dignum fe præbuit peccator, ut a Deo delereretur, & cor illi obduraretur, ipli foli imputantur, non Deo, quia fic peccata funt, ut non fint poenæ peccati. Ex S. August. principiis hæc explicatio eruitur, Scribit enim lib. 5. conora Julianama cap. 3. ""Cæcitas cordis, quam folus removet illuminator Deus, & peccatum elt, quo in Deum non Tom. I. - CTG-

Czeus

Luc. 12.41.

Cecitas

**40**E

" creditur; & pœna peccati, qua cor fuperbum din gna animadverfione punitur; & caula peccati, cum mali aliquid czci cordis errore committitur n. Igitur Pharaoni non imputari J. Awguff. ait, guod tunc obtemperare non poterat, fi spectetur ejus obduratio, ut pæna peccati, quia De fupplicio veniebat; ipfi Obduratis enim acciderat obduratio Judicie Dei retribuentis inmputantur credulitati ejus debitam panam ; fed tamen ipfi imputabatur obduratio, & peccata quæcunque iplam confecuta, quatenus peccata erant; fiquidem erant vere peccata, & quidem gravillima, poenilque gravillimis punienda. Nemo autem peccat in eo, quod vitare nas potest. Quod itaque de Judzis excecatis, & obduratis alibi S. August. observat. ideo dictum, Non po-Trach. 51. terant credere, quia nolebant; de Pharaone pariter le Prædeft, dicendum eft fecundum ejus principia - obdurato coriand, c. 9. de obtemperare illum non potuille, quia nolebat. Et quemadmodum de Judæis ait : ", Facile eft, ut infide-"litatem accufemus Judæorum de libera voluntate " venientem, qui factis apud fe tam magnis virtuti-" bus credere noluerunt ". Ita de Pharaone dici potoft . Facile off at accordance Pharaonie contants

andinine seccata.

n Joan, lib.

verterentur, non de generali milericordia, gratiaque remotiore, vere tamen sufficienti, qua converti polfent, omnisque ipsis præcluderetur excusationis occalio, ut constat ex cap. 14. ,, ,, Nec hi, inquit, qui indurati, atque damnati funt, exculationem culpat ex hoc habere posse se credant, quod nullam, qua converterentur, fint milericordiam confecuti. Hanc ergo Pharao milericordiam non accepit, & ideo el ad percundum liberum suffecit arbitrium... An forte, fi pie de Deo, ficut expedit, sentiamus, etiam Pharaoni datam misericordiam reperimus? Patientia enim Dei valere debuit ad falutem, qua differens juftum , meritumque fupplicium, miraculorum verbera crebra denfabat. Numquid non potuit, ficut flagellis cedens expulit populum, ita miraculis credens Deum tantæ virtutis agnoscere ""?

### XXII. S.

### Infantibus sine Baptismo morientibus parata est Baptismi Gratia: non tamen illis prasto est gratia proprie **Sufficiens**

XII. Sentiendum est denique, infantibus fine Ba- Baptismus ptismo morientibus, quibus cupientibus, & quando- fantibus que festinantibus parentibus, Ministris quoque vo- Des nolerilentibus, & paratis, Baptismus Deo nolente non da- te non dasur, (ut loquitur S. August.) Paratum tamen a Deo tur: omnia tamen effe Baptismum, qui pro omnibus institutus a Chri- generali vos sto est; paratum (inquam) generali voluntate, qua luntate pavolt omnes homines falvos fieri; non specialis vo- ratus eff. luntatis beneplacito, & proposito, quo aliquos ex communi perditionis massa ab æterno discernit, eligit. prædestinat gratuita misericordia, aliis in illa juito judicio relictis. Unde Auctor Librorum de Vocatione Gentium, qui sub S. Prosperi nomine circumferuntur, lib. 2. cap. 23. Infidelium etiam pueros Ad illam percinere gratie partem afferit, que femper universis est impensa nationibus; qua utique si bene utes rentur corum parentes, etiam ipsi per cosdem juvarene Сс2 t HTA

403

tur. Sed caufarum naturalium curfum invertere, & miracula identidem operari Deus non tenetur, ne præmatura morte abripiantur infantes plerique, etiam fidelium, & piorum, atque Baptifmum fufcipiant,

Cave tamen, ne erroris accufes Theologos, qui rotunde docent, gratiam fufficientem pueris fine Baptifmo decedentibus deelfe. Abfurdum enim effet. afferere gratiam fufficientem proprie dictam, quæ elt illuftratio mentis, & pia motio voluntatis dari pueris, qui rationis ufum non habent. Sed nec Baptilmum illis applicari vult Deus abfoluta, & confequenti voluntate; immo vult abfolute non applicari iis, quibus non confertur. Hæc S. Auguftini doctrina elt.

Epiftola 217. alias 107. ad Vitalem. ""Quomodo dicitur omnes homines eam (Gratiam Dei) fuiffe accepturos, fi non illi, quibus non donatur, eam fua voluntate refpuerent, quoniam Deus vult omnes homines falvos fieri; cum multis non detur parvulis, & fine illa plerique moriantur, qui non habent contrariam voluntatem, & aliquando cupientibus, feftinantibuíque parentibus, ministris quoque volenti-

vult, cur non facit, quod vult? Non enim, quod foletis de majoribus dicere, Deus vult, & parvulus non vult. Certe hic ubi fati nulla est immobilitas, nulla fortunæ temeritas, nulla personæ dignitas, quid vestat nisi misericordiæ, veritatisque profunditas,,,,?

Lib. de Natura & Gratia, cap. 8. ", "Ego autem dico, parvulum natum in eo loco, ubi ei non potuit per Christi Baptismum subveniri, morte præventum, idcirco talem suisse, id est, sine lavacro regenerationis exisse, quia esse aliud non potuit... Recte ergo ea damnatione, quæ per universam masfam currit, non admittitur in Regnum cœlorum, quamvis Christianus non solum non suerit, sed nec esse potuerit 2000.

Libro de dono Perseverantiæ, cap. 12. ""Neque enim fato cogitur Deus illis infantibus subvenire, illis autem non subvenire; cum sit utriusque causa communis; aut res humanas in parvulis non divina providentia regi; sed fortuitis agi casibus opinabimur ... Aut parentum negligentiæ fic tribuendum eft, quod parvuli fine baptismate moriuntur, ut nihil ibi agant superna judicia; tamquam ipsi, qui hoc modo male moriuntur, parentes sibi negligentes voluntate propria, de quibus nascerentur, elegerint, quid dicam, quod parvulus aliquando antequam illi per minilterium baptizantis succuri poffit, expirat? plerumque enim festinantibus parentibus, & paratis Ministris, ut Baptismus parvulo detur, Deo tamen nolente non datur, qui eum paullulum in hac vita non tenuit, ut daretur. Quid etiam, quod aliquando parvulis infidelium filiis potuit, ne irent in perditionem, & filiis fidelium non potuit baptifinate fubveniri? Ubi certe oftenditur, quod perfonarum apud Deum non fit acceptio; alioquin cultorum fuorum potius, quam ini-

micorum filios liberaret "... S. Augustino concinit S. Prosper in carmine de Ingratis.



tium substantia ejus usque in finem firmum retineamus. Dum dicitur ; Hodie si vocem ejus audieritis, nolite obdurare corda vestra. Si gratia Dei vacua in nobis fuerit, non tamen ad iplum vacua revertetur. Quomodo ifair. 55. (inquit Dominus) descendit imber, & nix de calo, & illuc ultra non revertitur, sed inebriat terram, & infundit eam, & germinare eam facit, & dat semen serenti, & panem comedenti, fic erit verbum meum, quod egredietur de ore meo, non revertetur ad me vacuum. Si Dei gratiæ, quæ nobis non deest, defuerimus, Si defuerigratias ulteriores, & efficaces justo judicio nobis Deus mus gratiz, iubtrahet, immo & sufficientes infrequentius dabit non deet, Auferctur, inquit, a vobit Regnum Dei, Or dabitur Deus gratias Genti facienti fruttus ejus. In nobis ne contingat, cum ulteriores timore, & humilitate cooperemur gratiæ Dei; quia nobis subin pænam superbiæ sæpe subtrahitur, vel negatur il- Matth 21. la, quæ efficax est; sive impedit hominis superbia, ne illam, quæ per se sufficiens est, misericordia Dei ad ultimum effectum perducat, propter quem data erat, vel parata. Hinc S. Bernardus Ser. 54. in Cantica, ait: ""In veritate didici, nihil æque efficax effe Timor falu-ad gratiam promerendam, retinendam, recuperan- tiam obtidam; quam si omni tempore inveniaris coram Deo nendam non altum fapere, fed timere. Beatus homo, qui confervanfemper est pavidus. Time ergo, cum arrilerit gra- dam, & re-tia, time, cum abierit, time, cum denuo reverti- dam dispotur. Cum adest, time, ne non digne opereris ex ea. nit 2. Cor. Nam hoc monet Apostolus: Videre, inquiens, ne in 6. 1. Tim. vacuum gratiam Dei recipiatis. Et ad discipilum : No- 4. 14. li negligere gratiam, que in te est. Et de se ioso dicebat : 10. Gratia Dei in me vacua non fuit. Sciebat homo confilium Dei habens, redundare in contemptum donantis, donum negligere, nec expendere, ad quod donatum eft Si ergo timendum manente gratia? Quid fi recefferit? Num multo magis tunc timendum? Plane multo magis, quia ubi deficit tibi gratia, deficis tu; audi enim, quid Doctor gratiæ dicat : Sine me nihil Jo. 15. 5. potestis facere. Time ergo subtracta gratia, tamquam mox calurus; time, & contremisce, Deo tibi, ut sen-

C c 4

tis,

407

Jon nois precare, ne d inde invaleicente peri tus es, fi cor tutum ith quidem pro accepta g F plus pro recuperata

# ARTI(

Les quintas Synd DESCENDIT AD INF SURREXIT

H ujus Articuli priori p mortuo, illius Ania ibique tamdiu manfiffe, ( fepulchro fuit; camdeunqu o tempore, & apud infe eo tempore, & apud infe eo tempore, & apud infe quia nec ab anima, nec a animam a corpore mors div fitemur, Animam Chrifti, noma in Cruce fpiritum em qui Dominicus exinde in fa lius Corpori iterum fuille cor ftum Jefum ex fepulchro, in q (parte fumpta pro toto) re

Concilii Tridentini Catechilmus; scilicet Infernum damnatorum, Purgatorium, & Limbum.

Infernus damnatorum est infima regio terræ, five damnatocarcer teterrimus, & obscurissimus, ubi reproborum rum. animæ Dei visione in æternum privatæ, perpetuo, & inextinguibili igne, cum diabolo, & angelis ejus torquentur. Qui etiam Gehenna, Abysus, & propria fignificatione Infernus in Scripturis vocatur.

Purgatorium locus est, in quo Piorum animæ, qui- Purgatosia. buldam peccatorum venialium maculis infuscatæ, vel pænis peccatorum obnoxiæ, ad definitum tempus cruciatæ expiantur, ut eis in æternam patriam pateat aditus, in quam nihil coinquinatum introire potest. Atque hæc duo receptacula utrique tempori, tam quod Christi Passionem præcessit, quam quod eam confecutum est, communia fuere.

Limbus est subterranea regio duabus illis superior, Limbus. in qua animæ Sanctorum, quibus nulla labes purganda, nulla pæna pro peccatis folvenda supererat, ante Christi Domini adventum excipiebantur, ibique fine ullo doloris fenfu, beata redemptionis spe suftentatæ, quieta habitatione fruebantur. Differebatur enim eorum beatitudo ulque ad Christi adventum, quia communis reatus naturæ, ex peccato originali tunc superstes, donec Redemptoris passione, & morte tolleretur, moram ipfarum felicitati afferebat. Cælum, cujus clavis Christi fanguis est, nondum erat referatum, Nondum propalata erat Santtorum via, ut loqui- Heb. . tur Apostolus. Nec mirum, quod Justi moram hujusmodi paterentur; fiquidem & nunc, & ulque ad finem mundi mileriis, & morti obnoxii funt viri fancti, quamdiu hic vitam agunt ; nec ab illis perfecte liberabuntur electi nisi in secundo Christi adventu, & sesurrectione generali, cum Novissime d'structur inimica 1. Cor. 15. mors. Locus ille, quem Theologi Limbum Patrum vocant, Chriftus in Evangelio Sinum Abraha vocat. Luc. 14. & in eum Lazari mendici animam ab Angelis deportatam fuisse testatur. Quietis autem, & consolationis locum fuisse, non folum-Sinus vocabulum figni-Ccs ficat.

ficat, fed etiam indicant Abrahæ verba divitem epglonem compellantis: Nunc autem bic confolacur, ta, verd cruciaris.

Chriftus fola, rcipfa prælentia ad inferos descendit.

II. Huc Animam Christi, non virtute tantum, & non virtute operatione, ied re, & præsentia descendisse, Dogma & fidei est; Scripturæ sacræ testimoniis, & unanimi Patrum confenfu firmatum. Præcipuus Scripturæ locus, quo descensus Christi ad inferos asseritur, oraculum, eft Davidis Pfal, 15. Quonjam non derelinques animam meam in inferno, nec dabis Santtum tunm videre cor. ruptionem. Quem locum de Christo Jesu S. Petrus. explicat Actuum 2. dicens: Providens lucutus est de refurrettione Christi, quia neque derelittus est in inferno, neque caro ejus vidit corruptionem. Tum illud Apostoli ad Ephesios 4. Quod autem ascendis, quid eft, nife quia & descendit primum in inferiores partes terra? Qui descendit, ipse est, & qui ascendit super omnes colos, ut impleret omnia. Græci vero, Latinique Patres in ejusdem catholici Dogmatis affertionem confpirant, quorum testimonia proferre, vel indicare inutilis operæ foret. Legendi inter alios S. Hilarius in Pfalm. 138. S. Hieronymus in cap. 4. Epiltolæ ad Ephefios. S. August. Epistola 164 alias 99. ad Evodium, cap. 5, & alibi. S. Leo Epistola ad Turibium Alturicenfem Epifcopum, cap. 17. S. Gregor. Magnus lib. 12. Moralium cap. 7. & lib. 13. cap. 15.

Ouod fum. mæ illius potestati gat. Pfalm. 86. 6.

III. Nihil autem de fumma Christi dignitate, & dignitati, & potestate detractum est, cum ad inferos descendit, cum illuc descenderit Inter mortuos liber, & victor, non dero- ut Dæmones virtute sua, summaque potestate profligaret, ut eorum spolia eriperet, sanctosque Patres, ac Justos omnes, qui ante ejus mortem abierant, e Limbo liberatos fecum adduceret in cœlum, ac Dei beata visione donaret. Tunc impletum est, quod Latroni pœnitenti, & iplum in cruce confesso pro-L=a. =3:43. milerat: Hodie mecum eris in Paradilo. Vaticiniis Pro-

phetarum hæc prænunciata fuere. Pfal. 67. Cantate Deo, Plalmum dicite nomini ejus; iter facite ei, qui alcendit super occasum ; Dyminus nomen illi ... Qui educit vinc\_

و

netos in fortitudine, fimiliter eos, qui exasperant, qui bacant in fepulchris**. . . Afcendisti in altum, cepisti captivi**tem; accepisi dona in hominibus. Quam prophetiam in hrifto Jefu finem habuille, testatur S. Paulus Epist. ad phefios cap. 4. ver. 8. Olee 6. Vivificabit nos polt duos es, in die tertia suscitabit nos, O vivemus in conspetiu us, Sciemus, sequemurque, ut cognoscamus Dominum ; iasi diluculum praparatus oft egressus, & veniet quast. nber nobis temporancus, & ferotinus terra. Et cap. 13. le manu mortis liberabo eos, de morte redimam eos: ero ors tua o Mors, morsus tuus ero, Inferne. Zach. 9. 'n quoque in sanguine testamenti tui emisisti vinctos tuos elacu, in quo non est aqua, Convertimini ad munitioem vinEti (pei, bodie quoque annuncians duplicia reddam bi. Idipfum denique expressit Apostolus ad Col. cap. . his verbis : Exspolians Principatus, & Potestates trauxit confidenter, palam triumphans illos in femetipfo.

Alia etiam caufa est, cur ad inferos Christ-s Doninus descenderit; nempe, ut in hac etiam tenebraum regione, quemadmodum in-cœlo, & in terra, im suam, potestatemque declararet: Ut in nomine Philip. 2. Jeju omne genu flecteretur, cœlestium, terrestrium, Or nfernorum,

IV. Cæterum Chriftus ad Inferos descendens inferni Inferni cruruciatus non pertulit, neque privationem gloriæ, ciatus Chri. c beatitudinis passus eft, qua ejus Anima donata est fus pertulit. tatim, atque Verbo unita fuit. Nam S. Petrus Atuum 2, testatur : Christum a Deo suscitatum, Soinis doloribus inferni, juxta quod impossibile erat, teneri llum ab eo. Quod intelligendum est eo sensu, quem S. August. explicat Epist. 164. alias 99. ad Evodium, nferni scilicet dolores ab illo folutos "" Non tamquam i catenas solvisset, quibus fuerat alligatus; sed fic os folutos effe, quemadmodum folvi poffunt laquei venantium, ne teneant; non quia tenuerunt. Vel ic. Ut eos dolores cum folvisse credamus, quibus eneri iple non poterat, fed quibus alii tenebantur, juos ille noverat liberando. Et paullo post fubdit. Quod criptum est in morte Christi factum, Solutis dolori. 145

bus Inferni : Vel ad ipfum poteft intelligi pertinere, quod eos hactenus folverit; hoc eft irritos fecerit, ne ab eis iple teneretur, prælertim quia fequitur, In quibus impossibile erat teneri eum. Vel, fi caula quæritur, cur voluerit venire in infernum, ubi dolores illi effent, quibus teneri omnino non poterat, quia erat ( ut scriptum eft ) in mortuis liber; in quo princeps, & præpolitus mortis non invenit aliquid, quod fupplicio deberetur; hoc fcilicet; quod tcri-Falm. 86. ptum erat , folutis doloribus inferni , non in omnibus, fed in quibufdam accipi poteft, quos ille dignos fua liberatione judicabat; ut neque fruitra illuc delcendiffe exiftimetur, nulli eorum profuturus, qui ibi tenebantur inclusi; nec tamen sit confequens, ut quod divina quibufdam mifericordia, juftitiaque concellit, omnibus concellum fit. .....

Idem confirmat S. Fulgentius libr. 3. ad Trafimunduna, cap. 3. ", Reftabat, inquit, ad plenum noftræ redemptionis effectum, ut illuc ulque homo fine peccato a Deo fusceptus descenderet, quoulque homo feparatus a Deo peccati merito cecidiffet, id

ad illum deinceps adiret, nec ibi detineri posset. Unde Plal. 106. dicitur : Contrivit portas areas, & ve-Etes ferrios confrigit. Quod in Samsone adumbra- Judic, 16 tum est, cum apprebendie ambas porta urbis Gazæ fores cum postibus suis, & sera, imposisasque bumeris (nis portavit ad verticem montis. Hinc S. August. lib. 20. de Civitate Dei cap. 15. ait: ""Si non abfurde credi videtur, antiquos etiam Sanctos, qui venturi Christi tenuerunt fidem, locis quidem a tormentis impiorum remotifiimis, fed apud Inferos fuiffe, donec eos inde fanguis Chrifti, & ad ea loca descenfus erueret, profecto deinceps boni fideles effuso illo pretio jam redempti, prorlus Inferos nelcierunt, donec etiam receptis corporibus, bona recipiant, quæ merentur "".

VI. Chriftum igitur damnatorum neminem ex in- damnator ferno inferiori liberaffe certum est, cum ad illas so- neminem lum Animas fructus Paffionis Christi pervenerit, quæ ex inferne ipfi per fidem, & charitatem erant coniunctæ, quando corporibus suis solutæ funt. Unde Ofee 13. ex illius perlona dicitur : Ero mors tua, o Mors; morfus tuus ero Inferme : ut fignificetur, eum mortem in electis suis funditus destruxisse; ex locis autem subterraneis, quæ inferorum generali nomine delignantur, partem abitulisse, partem reliquisse; liberasse Justos, quos nullus reatus personalis, ac proprius ab æternæ beatitudinis confecutione prohibebat; reliquisse impios, ac reprobos, qui a mundi exordio, ulque ad Paffionem Domini in fua impietate mortui, æternæ damnationi addicti erant. Quod explicat præclare S. Gregor. Magnus, Homilia 22. in Evangelia, his verbis : ""Quod ante l'affionem dixit, in Refurrectione sua Dominus implevit : Si exaltatus, inquit, fuero a terra, omnia Joan. 12. trabam ad me. Omnia etenim traxit, qui de electis fuis apud Inferos nullum reliquit. Omnia abstulit, utique electa. Neque etenim infideles quosque, & pro suis criminibus æternis suppliciis deditos, ad veniam Dominus reparavit; sed illos ex inferni claustris eripuit, quos suos in fide, & actibus recognovit. Unde

Christian liberavit

۱

413

# 414 Theol. Moral & Dog. Lib. I.

Diet. 13. Unde refte etiam per Olee dicit: Ero mors ras, o mors; morfæs tuas ero, unferne. Id namque, quod occidimus, agimus, ut penitus non fit. Ex eo, quod mordemus, partem abitrahimus, partem relinquinus. Quia ergo in electis fuis funditus occidit mortem, mors morti extitit. Quia vero ex inferno partem abitulit, & partem reliquit, non occidit funditus, fed momordit infernum not

S. Th. 3. VII. Ex pænis vero Purgatorii illorum animas P. Q. 32. Chriftus ad inferos defcendens liberavit, quos illo be-Ar. 8. neficio dignos judicavit, qui fcilicet jam fatis erant

An Chritanı agerent, fide, ac devotione erga mortem Vitos defcen. fli promeriti erant, ut ejus ad interos defcenfu piadens omnes cularibus pænis folverentur. Nullus tamen dubitat, Animas porgatorii quin omnes incredibili folatio, & gaudio affecerit, uberaverit. omniumque pænas moderatus fit. Id enim colligi po-

telt ex divino illo oraculo, Ecclefiastici 24. Penetrabo omnes inferiores partes terra, & inspiciam omnis dormientes, & illuminabo omnes sperantes in Domino.

\$. I. I.

Ind: Ouod dicebat de templo corporis fai out Evangelitta declarat. Et rurfus: Ego pono animam meam, ut Joan. 10. iterum jumam cam... Et potestatem babeo ponendi cam. O potestarem habeo iterum sumendi eam. Hinc Apoltolus 2. ad Cor. cap. ultimo, de Christo scribit : Essi crucifixus est ex infirmitate nostras sed vivit ex virtute Dei. Quamvis autem in Scripturis interdum legimus, Chriftum Dominum a Patre suscitatum effe, (scilicet Act. 2. 3. 10. 13, & Rom. 4.) hoc ad eum, ut hominem. reterendum eft; quemadmodum illa rurfus ad eumdem ut Deum spectant, quibus fignificatur, eum sua virtute furrexille, ut explicat Tridentini Concilii Catechilmus. Præterea, cum Dei filius fit a Patre genitus, Deus de Deo, ejus vita & gloria a Patre originem habet. Unde iple Christus omnia sua Patri accepta retert, Joan. 17. Omnia mea, inquit, tua funt. Ideo Joan. 7ctiam ait : Mea doctrina non est mea, sed ejus, qui misit me. Et, Si ego glorifico me ipsum, gloria mea nibil est ; est Pater meus, qui glorificat me. Verum quia vitam camdem . æque perfectam , divinam, effentialem, supremam, independentem, modis omnibus infinitam cum Filio Pater æternus communicat : Unde ipfe ait : sicut Pater babet vitam in semetipso, sic dedit & Fuio babere vitam in semetipso. Ideo dedit etiam illi Pater virtutem eamdem communicandi vitam cum omnibus, quibufcum erat communicanda, adeoque & facra humanitate, quæ ipfam in Refurrectione prima omnium recepit, ut cæteris largiretur. Sicut enims Pater suscitat mortuos, & vivificat, sic & Filius, quos vult, vivificat. Cum igitur Pater suscitaverit Jesum a mortuis, necesse est, ut Christus se ipsum etiam sulcitaverit. Qua de re præclare S. August. Serm. 67. alias 8. de Verbis Domini, ait : ", Nullus mortuus est sui iplius suscitator. Ille se potuit suscitare, qui mortua carne mortuus non est. Etenim hoc suscitavit, quod mortuum fuerat. Ille se suscitavit, qui vivebat in se, in carne autem sua suscitanda mortuus erat. Non enim Pater folus Filium fuscitavit, de quo dictum est ab Apostolo: Propter quod & Deus exaltavit eum: fed

415

### Thool. Moral. & Dog. Lib. I. 416

,

Joan. 💁

Chriftes Jprimum furrexit Col I. ADOG. 1.

fed etiam Dominus fe ipfum, id eft, corpus fuum; unde dicit ....: Solvite templam boc, & in triduo fafcitabo illus.

II. Non folum propria virtute, fed primum omnium refurrexisse Christum, certum est Nam in omnium re- Script. facta Primogenitus mortuorum, & Primogenitus ex mortuis vocatur, Et Apolt. 1. ad Cor. 15. ait : Christus resurrexit a mortuis primitia durmientinm : Quo. niam quidem per bominem mors, & per bominem refur, rectio mortuorum. Et sicut in Adam omnes meriuntur: ita & in Christo omnes vivificabuntur. Unufquifque antem in suo ordine, primitia Christus : deinde is, qui suns Chrifts, qui in adventum ejus crediderunt. Quz quidem verba de perfecta refurrectione intelligenda funt. qua ad vitam immortalem, omni prorfus moriendi necelfitate, immo & polfibilitate sublata excitamur. In eo porro genere Christus primum locum obtinet, non dignitate folum, fed tempore. Nam fi de refurrectione fermo fit, cui iterum moriendi necessitas adjuncta eft, ante Christum multi alii a mortuis excitati sunt: qui omnes tamen ea conditione revixerunt, ut eis

Heb. 11.

iterum moriendum effet. Quin & illi ipfi, quos fur-Matth, 27. rexiffe cum Chrifto, & veniffe in S. civitatem, apparuisle multis, Evangelium refert, refurrexerunt iterum morituri. Unde S. Petrus Act, 2. Judzis probat, non de Davide, sed de Christo fuisse prædictum, carnem ejus non vidisse corruptionem, quia sepulchrum David apud eos videbatur. Convincens autem argumentum non fuisset, nisi in eo sepulchro jacuisset etiamnum corpus David; fiquidem & Christi fepulchrum oftendebatur, fed post triduum mortis ejus vacuum inventum fuerat. Ab ea autem Jultorum refurrectione, si eisæterna tunc donata fuisset, exclufum iri Davidem haud verifimile eft, cujus ex femine Christus secundum carnem commendatur. Periclitabitur etiam illud, quod in Epistola ad Hebræos de antiquis Justis dictum elt, Ne fine nobis consummarentur, fi jam in illo refurrectionis incorruptione constituti sunt, quæ nobis perficiendis in fine promittitur,

tur, ut differit S. Angust. Epist. 164, alias 99. ad Evedium, cap. 3. At Christus Dominus ita refurrexit devicta morte, ut mori amplius non posset. Unde Apostolus ad Romanos 6, scribit : Christus resurgens exmortuis, jam non maritur; mors illi ultra non dominabitur.

III. Tertia autem die illum refurrexiste profitemur, Christus fecundumScripturas, prout iple Christus prædixerat, die refus Matth, 12. Generatio mala, & adultera fignum quarit, rexit. & signum non dabitur ei, nisi signum Jona Propheta. Sicut enim fuit Jonas in ventre ceti tribus diebus, O tribus nottibus, sic erit Filins hominis in corde terra tribus diebus, & tribus notibus. Et Matth. 16. Exinde cæpit Jesus oftendere discipulis suis, quia oporteret cum ire Jerosolymam, & multa pati a Senioribus, & Scribis, & Principibus Sacerdotum, & occidi, & tertia die resurgere, Unde Apost. 1, ad Cor. 15. Tradidi enim vobis in primis, quod & accepi, quoniam Christus mortuus est pro peccatis nostris secundum Scripturas... Bt quia resurrexit tertia die secundum Scripturas. Conveniens certe erat, Christi Jesu Resurrectionem ad finem ulque fæculi non differri, fed quam citiflime perfici, ad fidem de veritate divinitatis ejus confirmandamt nec tamen statim post mortem, nulla interposita mora, refurgere, ad confirmandam fidem de veritate humanitatis, & mortis iplius. Tridui autem spatium ad veram mortem comprobandam fatis erat. Præclare S. Leo Serm. 1. de Resurrectione Domini, ait : ", No turbatos Difcipulorum animos longa mæstitudo cruciaret, denunciatam tridui moram mira celeritate breviavit, ut dum ad integrum diem pars primi noviffima, & pars tertii prima concurrit, & aliquantum temporis ipatio decideret, & nihil dierum numero deperiret. Refurrectio igitur Salvatoris nec animam in inferno, nec carnem diu morata est in sepulchro, & tam velox incorruptæ carnis vivificatio fuit, ut major ibi ellet soporis similitudo, quam mortis; quoniam Deitas, quæ ab utraque suscepti hominis substantia non receffit, quod potestate divisit, potestate conjunxit, ". Tom. I. Dd

١

Prze

Præterea, cum Chriftus mortuus fit propter peccata noltra, ut peccatum destrueret, nobisque vitam æternam tribueret, Mortem ejus triduum tantum durare. & Refurrectionem tertia die fieri conveniens erat, ut fignificaretur nos mori peccato, & ad fpiritalis novitatem refurgere, Fide fanctiffimæ Trinitatis, quæ Cur Chri-duplicis illius mysterii, gratiæque per utrumque noftis circa diluculum bis partæ principium eft. Refurrexit autem Chriftus returrexit. circa diluculum, illucescente jam die, ad fignificandum, quod Refurrectione fua nos ad lucem gloriæ perducebat ; ficut advesperascente jam die, & ad occafum vergente mortuus eft, ut oftenderet, culpæ, pænæque æternæ tenebras morte fua difpelli. Et tamen dicitur tertia die refurrexisse, tertium diem a parte prima, ficut primum ab extrema numerando-""Nox enim ulque ad diluculum, quo Domini Refurrectio declarata eft, ad tertium diem pertinet ; quia Deus, qui dixit de tenebris lucem clarescere, ut per 2. Cor. 4. gratiam novi Teftamenti, & participationem Refur-

gratiam novi Teftamenti, & participationem Refurrectionis Chrifti audiremus: Fuistis enim aliquando tenebra, nunc autem lux in Domino: Infinuat nobis, quod

Ephef. s.

nem meam, & Resurrectionem meam, Id cft, tu voluifti, tu approbafti Paffionem meam, & Refurrectionem meam. Ex voluntate tua utrumque Mysterium peractum elt. ""Quid hic feffio? Quid refurrectio? in (inquit S. Aug. in iftius Enar. Pfalm.) Qui fedet, "humiliat fe. Sedit ergo Dominus in Passione; surin rexit in Refurrectione ...

Secundo, Christum refurgere necesse erat ad fidem Ad fides nostram confirmandam. Illud enim maximo argu- firmatiomento effe debet, Christum effe Filium Dei, quod nemfua virtute a mortuis refurrexit. Unde Apostolus 2. ad Cor 13. ait : Et si crucifixus est ex infirmitate, sed wivit ex virture Dei. Hinc idem Apostolus ad Rom. icribens, cap. 1. prædestinationem Christi in Dei Filium non Incarnationi, fed Refurrectioni affignari videtur : Qui prædestinatus est Filius Dei in virtute Reun. dum Spiritum fanctificationis ex resurrectione mortnorum Jesu Christi Domini nostri. Incarnatio enim exinanitionis, Refurrectio glorificationis Mysterium fuit. Incarnatio Filium Dei ad nottram humilitatem, & ærumnas abjecit; Refurrectio illum ad paternam gloriam, immortalitatem, & Filii Unigeniti Majestatis plenitudinem evexit. Hine prædestinatio ad Christi Resurrectionem potius, quam ad Incarnationem ab Apoltolo refertur. Unde S. August. in expositione Epistolæ ad Romanos inchoata air : ""Filius Dei prædeltinatus eft, quodam principatu refurrectionis, quia ex refurrectione omnium mortuorum ipfe prædestinatus est, id eft, ut præ cæteris, & ante cæteros refurgeret defignatus; ut quod hic positum elt, Filius Dei, cum dixis let, pradestinatus est, ad documentum valeat tanta fublimitatis. Non enim fic prædestinari oportuit nist Filium Dei, fecundum quad est etiam caput Ecclefiæ unde illum alio loco Primogenitum ex mortuis appellat Eum enim dicebat venire ad judicium refutgentium, qui præcesserat ad exemplum i neque ad exemplum omnium refurgentium, fed ad exemplum eorum, qui fic refurrecturi funt, ut cum illo vivant, & regnent in sempiternum ; quorum etiam caput eff

Ddg

SADIA

Coloff. 11

tamquam corporis fui. Ex ipforum enim refurrectione etiam prædeftinatus eft, ut ipfis Princeps fieret ; cæterorum autem in fua conditione refurgentium non Princeps, fed Judex eft. Non itaque ex illorum mortuorum refurrectione prædeftinatus eft, quos eft damnaturus. Prædeftinatum enim effe ex refurrectione mortuorum, ut præcederet refurrectione mortuorum, vult intelligi Apoftolus; hos autem præceffit, qui ad iplum cœlefte Regnum, quo eos præceflit, fecuturi lunt. Propter quod non ait : Qui predestinatus eft Filius Dei ex resurrectione mortuorum Jesu Christi Dominus nofter, fed, ex refurrectione mortuorum Jefu Chrifti Domini noftri ; tamquam fi diceret : Qui prædeftinatus eft Filius Dei ex refurrectione mortuorum fuorum, hoc eft, ad fe pertinentium in vitam æternam, Ita necellaria fuit ad fidem noftram confirmandam Chrifti Refurrectio, ut ex ejus perfona dicatur Pfalm. 29. Que utilitas in fanguine meo, dum descendo in corruptionem? Numquid confitchitur tibi pulvis, aut annun-

tiabit veritatem tuam ? id eft, fi fic fuerit corrupta ,, caro mea quomodo cæterorum hominum, ut in fine relucest ut quid fudi fonguirem ? Si gnim pop

Et S. Lucas Apostolorum functiones, & labores de-Scribens : Virinte magna, inquit, reddebant Apostoli ACL 4: sestimonium Resurrectionis Jesu Christi Domini nostri . O gratia magna erat in omnibus illis.

Tertio, necessaria erat Christi Refurrectio ad sustentationem spei nostræ. Cum enim Christum, refur-refurrectio rexille credimus, certa ipe n'timur fore, ut nos etiam ad fuftentarefurgamus, qui membra ejus sumus; siquidem tionem spei membra capitis sui conditionem consequantur necesse nostra. elt. Unde Job. 19. dicitur : Scio, quod Redempter meus vivit, O in novissimo die de terra surrecturus sum... O in carne mea videbo Deum meam ... Reposita est has spes mea in sinu meo; vel, ut habet versio septuaginta Interpretum, Omnia consummata sunt in sinu meo : Ut. ita certum le elle fignificet de refurrectione fua futura ex Refurrectioné fui Redemptoris, ac fi jam re ipla poffideret, quod sperat. Ut enim observat S. Greg. lib. 14. Moralium, cap. 30. ", Nil nos habere cer-", tius credimus, quam hoc, quod in finu tenemus. "In finu ergo fuo fpem repofitam tenuit, quia vera certitudine de spe resurrectionis præsumpsit ... Hinc Apolt. 1. ad Cor. 15. cap. fcribit : Si autem Christus pradicatur, quod resurrexis a mortuis, quomodo quidam dicunt in vobis, quoniam resurrectio mortuorum non est?... Si Christus non resurrexit, vana est fides vestra, adhuc enim estis in peccatis vestris. Ergo & qui dormierunt in Christo, perierunt. Si in bac vita tantum in Chrifto sperantes sumus, miserabiliores sumus omnibus hominibus. Nunc autem Christus resurfexit a mortuis primitiæ dormientium. Quasi diceret : ""Bona spe vehimur, " quia Servatoris nostri Refurrectionem nostræ refur-" rectionis obfidem habemus "; ut interpretatur Theodoretus. Hinc rurius Apostolus I. ad Thessalon. 4. Si enim credimus, inquit, quad Jesus mortuus est, & resurrexit ; ita & Deus cos , qui dormierunt per Jesum , adducet cum eo. Et Princeps Apostolorum Epistolæ 1. cap. 1. Benedictus Deus, & Pater Domini noftri Jesu Christi, qui secundum misericordiam suam magnam regeneravit nos in spem vivam, per Resurrectionem Jesu Christi ex D d 2 1107.

Chrifti

mortuis, in hæreditatem incorruptibilem, & incontaminatam & imarcesibilem, conservatam in cælis in vobis. Hinc S. August. Serm. 213. alias de Tempore 119. de Christo loquens ait: "In Passione docuit, quid toleremus; in "Refurrectione ostendit, quid speremus. Hic opus, ibi "merces; opus in Passione, merces in Refurrectione " Hinc S. Leo Serm. 69 ""Ex hoc, inquit, initium no-" bis factum est Refurrectionis in Christo, ex quo in eo, " qui pro omnibus mortuus est, totius spei nostræ for-"ma præcessit".

Et S. Greg. Homilia 21. in Evangelia: ""Duæ vitæ erant, quarum unam novimus, alteram nefciebamus. Una mortalis, altera immortalis. Sed venit Mediator Dei. & hominum homo Chriftus Jefus, fufcepit unam & oftendit alteram. Unam pertulit moriendo, oftendit alteram refurgendo. Si igitur nobis mortalem vitam fcientibus refurrectionem promitteret carnis, & tamen hanc vifibiliter non exhiberet, quis ejus promiffionibus crederet? Factus itaque homo apparuit in cærne, mori dignatus eft ex voluntate, refurrexit ex poteftate, & oftendit exemplo,

autem vivit, vivit Deo. Ita & vos existimate vos mortuos quidem effe peccato, viventes autem Deo in Christo Jesu Domino nostro. Non ergo regnet peccatum in mortali vestro corpore, ut obediatis concupiscentiis ejus. Sed neque exhibeatis membra vestra arma iniquitatis peccato; sed exhibete vos Deo tanquam ex mortuis viven-" tes, & membra vestra arma justitia Deo. Adnitendum "igitur nobis est, ut Refurrectionis Christi invenia-"mur confortes, & de morte ad vitam, dum in ilto "Imus corpore, transeamus. Unicuique enim ho-"mini, qui ex alio in aliud alia conversione mutatur. " finis est, non esse, quod fuit, & ortus esse, quod non "fuit. Sed interest, cui quis moriatur, aut vivat; quia "" Eft mors, quæ caufa eft vivendi, & eft vita, quæ caula est moriendi. Nec alibi, quam in hoc tranfitorio sæculo utrumque conquiritur; ut ex qualitate temporalium actionum differentiæ tribulationum pendeant æternarum. Moriendum ergo elt diabolo, & vivendum Deo; deficiendum iniquitati, ut justitiæ refurgatur. Occumbant vetera, ut oriantur nova. Et quoniam, ficut ait veritas : Nemo potest duobus Dominis servire, Dominus sit non ille, qui stantes im- 24pulit in ruinam; sed ille, qui dejectos erexit in gloriam ,, ,,... (inquit S. Leo Ser. 1. de Resurrectione Domini.)

Quinto, Christum refurgere oportebat, ut falutis, Curritin & redemptionis noltræ Mylterium compleretur. Chri- neceffaria ftus enim morte fua nos a peccatis liberavit; Refur- ad falutis rectione vero fua nobis præcipua bona rettituit, quæ noftræ con-fummatiopeccando amileramus. Unde Apoltolus ad Rom. 4. nem. de Christo ait: Qui traditus est propter delicta nostra, Ovesurrexit proper justificationem nostram. Hinc ipfa Refurrectionis suz die discipulos, & in eis totam Ecclefiam facro fui oris flatu vivificavit, Spiritum Sanctum, ut vitæ novæ principium, illis, tribuens: In-Juffl.vic, & dicit ers: Accipite Spiritum fanctum, ut quemadmodum hominis creatio absoluta non erat; poltquam e limo terræ formatus eft, donec Deus Inspiravit in faciem ejus spiraculum vite, & factus est Dd 🔺 bomo

Matth. 6.

Chrifti re-

Joa. 10, 22.

Gen. 2.7.

bomo in animam viventem : Ita hominis reparatio completa non cenferetur, poltquam Chrifti morte corpus Ecclefiæ formatum eft, donec afflatu fuo infunderet illi Spiritum vivificantem, de quo dictum

Joan. 7. 39.

eft ; Nondum erat Spiritus datus, quia Jelus nondum erat glorificatus. Et infufflavit in faciem eorum, quo flatu primum hominem vivificavit, & de limo 'erexit, quo flatu animam membris dedit, "" Significans eum fe effe, qui infufflavit in faciem eorum, ur a "luto exfurgerent, & luteis operibus renuntiarent" " (inquit S. August. Tract. 32. in Joannem, )

### S. I V.

### Refurrectionis Christi Gloria.

Refurrexit idem Chriti corpus verum. S. utrique conjuncta manferat, illud refumplit, idem, Leo Serm. integrum, gloriofum. Ejufdem corporis veritatem J. de Afc. probant figuræ vulnerum, veftigia cicatricum, quæ S. Gregor. Thomæ palpanda, cæteris difcipulis videnda obtulit, in Evang. & quæ fervare voluit, abolere noluit, tum ut fuæ Ven. Beda Refurrectionis fidem adftrueret: tum ut victoriæ fuæ

Non folum idem corpus Chrifti verum ad vitam rediit, fed integrum, carne, offibus, fanguine pariter Corpus in-tegrum reconftans. Spiritus, inquit, carnem, & offa the babet, furrexit, ficut me videtis babere. Absque labe tamen corruptio- Luc. vir, pis caro, & fanguis funt in Christo redivivo. ", Valet enim divina potentia de ista visibili, atque tractabili natura corporum, quibuídam manentibus, auferre, quas voluerit, qualitates, ut absit labes, adsit effigies; adfit motio, abfit fatigatio; adfit vescendi po-Ep. 295, alias 246, ad Consentium.) Scriptum quidem eft; Caro & Sanguis Regnum Dei non possidebunt : Sed in Scripturis fac, quandoque caro fumitur fecundum naturam, quandoque fecundum culpam, vel Caro fecundum naturam, Gen. 2. corruptionem. Caro de carne mea. Et Joan. 1, Verbum caro factum est. Caro fecundum culpam, Rom. 8. Vos non estis in carne, sed in spiritu. Neque enim in carne non erant illi, ad quos scribebat Apostolus, sed quia desideria carnalia vicerant per virtutem Spiritus, jam eos in carne non effe ait. Caro itaque fecundum culpam, & fecundum corruptionem regnum Dei non possidebit, sed caro fecundum substantiam regnum Dei possidebit, • jamque in Christo possidet. Sic explicat S. Greg. lib. 14. Moralium cap. 29. Totus itaque fanguis, qui de Chrifti corpore in Paffione ejus fluxit, cum ad veritatem humanæ naturæ pertineat, in corpore Christi S. Th. 3. refurrexit; idemque credendum est de partibus omni- p. Q. ... bus ad veritatem, & integritatem humanæ naturæ Art 2. ad 3. pertinentibus. Unde fi in aliquibus Ecclefiis confervari dicatur fanguis Chrifti, non veri illius, ac pretioli fanguinis portio eft, qui ex Christi corpore in ejus Circumcifione, aut Passione, vel ex ejusdem Salvatoris nostri latere manavit, sed sanguis aliunde formatus, qui ex aliqua forte Christi imagine ab impije percussa, Dei supra natura vires, ac leges operantis, admirabili operatione manavit, quemadmodum contigisse narrat Auctor Orationis de Passione Imaginis Chrifti, inter opera S. Atbanafii editæ, & in feptima

Chrift

425

Dds

que

Ş

Chrifti furrexit

quoque Synodo generali, Actione 4. citatæ. Non folum integrum, fed gloriofum e fepulchro Corpus re- furrexit Christi corpus. Qui enim Reformabit corpus humilitatis nostra configuratum corpori clarit tis suc, Phil. 3, 21. Claritatem illam, quan ante Patfionem a Patre poftulaverat, corpori fuo in Refurrectione fua tribuit. Gloriam corporis indicavit ingreffus ad difcipulos januis ""Palpandam carnem Dominus præbuit, claufis. " quam claufis januis introduxit, ut effe polt Refur-"rectionem oftenderet corpus suum, & ejuldem "naturæ, & alterius gloriæ ". (inquit S. Greg Homilia 26. ) Atque hoc tentu intelligendum eft, quod ait Apolt. 2. ad Cor. 5. Et fi cognovimus f cuntum e rnem Chriftum, fed nunc jam non novimus Refurrectioenim Domini, ( inquit S. Leo Serm . 1. de Refarrectione Chrifti ) non finis carnis, fed commutatio fuit; nec virtutis augmento confumpta fubstantia eft. ", Qualitas tranfiit, non natura defecit; & factum eft corpus impaffibile; quod potuit crucifigi; factum elt immortale, quod potuit occidi; factum eft incorruptibile . quod potuit vulnerari. Et merito dicitur caro Chrifti in eo

ut jam vix ex carne agnosci possit. Unde Cassanus lib, ex de Incarnatione, cap. 3. hæc Apoltoli verba, Et fi cogno, poteft. vimus secundum carnem Christam, sed nunc jam non novimus, expendens, Apostolum ita locutum esse observat : ""Quia prius eum & hominem fcimus, & Deum, nunç tantum Deum. Cessante enim infirmitate carnis, nihil in eo jam novimus, nifi virtutem divinitatis, quia totum in eo virtus elt Majeltatis divinæ, ubi elle desiit infirmitas imbecilitatis humanz,... Natura enim carnis in spiritualem est translata substantiam, & illud, guod fuerat quondam hominis, factum elt totum Dei. Et ideo non novimus Chriltum fecundum carnem, quia ablorpta per Majestatem divinam infirmitate corporea, nihil facro refedit corpori, ex quo imbecillitas in eo carnis pollit agnolci. Ac per hoc quidquid fuerat prius lubitantiæ Juplicis, factum eft virtutis unius, ".

Hinc Apoltolus Christum resuscitatum, hominem Quo fenfu vocare pene cunctatur Epist. ad Gal. cap. 1. scribens: Christus post refur-Paulus Apoltolus non ab hominibus, neque per hominem , rectionem sid per Jesum Christum, & Deum Patrem, qui suscitavit totus Deus. eum a mortuis. Christum hominem passim alibi prædicat, hic ubi fuscitatum a mortuis memorat, hominem appellari non audet, quia jam non noverat illum fecundum carnem, quia caro, fospes licet, atque incolumis, tota in Deitatem demersa erat. "" Nomen , enim in eo jam hominis non cadit, in quo torum " fibi Divinitas vindicavit ". (inquit Caffianus cap. 4. ejuidem lib.) Sed & ante Calijanum S. August. Christum Refurrectione sua ad tantum gloriæ cumulum attigiffe afferit, ut mortalitate in immortalitatem abforpta, carne in deitatem veluti demerfa, jam totus Deus merito prædicetur. Sic enim habet in Expositione Epist. ad Galatas: "Priores Apostoli veraces, qui non ab hominibus, sed a deo per hominem miss funt, per Jesum Christum scilicet adhuc mortalem, Verax etiam noviflimus Apostolus, qui per Jesum Chriftum totum jam Deum post Resurrectionem eius milfus eft. Priores funt gæteri Apostoli per Christum adhuc ex parte hominem, id eft, mortalem : novifie mus

427 -

earne

## 428 Theol. Moral. & Dog. Lib. I.

mus est Paulus Apostolus per Christum jam Totum Deum, id est, omni ex parte immortalem "".

Et lib, I. Retractationum, cap 24. hunc locum recenfens: ", Propter immortalitatem, inquit, dictum eft, Totum jam Deum, quam post Refurrectionem habere coepit, non propter divinitatem femper immortalem, a qua nunquam receffit, in qua totus Deus erat; & cum moriturus adhuc erat... Proinde propter immortalitatem jam nunc non homo Chriftus Deus; propter fubftantiam vero naturæ humanæ, in qua ascendit in cælum, etiam nunc Mediator Dei, filiatio, non adoptiva, fed naturalis in Chrifto maxime promicuit, cum illo refurgente, humanæ proprietates, quæ tempore vitæ ejus mortalis Divinitatem ipfius occupaverant quodammodo, Deitatis, & gloriæ fe totam effundentis splendore circumfulæ sunt; cum immortalitas mortalitatem, incorruptio corruptibilitatem, virtus infirmitatem, spiritualitas animæ in corpus refufa ejus ( ut ita loquar ) animalitatem ob-Refurrec- literavit. Tunc novæ nativitatis genere in mundum

Virgine fine homine patre; in tertia, ex terra communi omnium matre (ex qua in regeneratione, five refurrectione fumus & nos prodituri) & ex Deo Patre. ut Filius ejus naturalis, proprius, confubstantialis, unigenitus, coæternus. Unde istud Pfalmi secundi oraculum, Filins mens es tu, ego bodie genni te, Apolt. ad Christi Refurrectionem refert - Altunn cap. 13. Et nos, inquit, vobis annunciamus cam, que ad Patres nostros repromissio fasta est; quoniam bane Deus adimplevit filiis noftris, resuscitans Jesum, sicut O in Pfalmo fecundo feripsum eft : Filius meus es tu, ego. bodie genui te. Quem locum eleganter, ac solide S. Hilarius explicat Enarratione in Pfalm. 2. hæc verba eo pertinere oftendens : ""Ut Filius hominis ad perfectum Dei Filium, id eft, ad refumendam, indulgendamque corpori æternitatis suæ gloriam per Resurrectionis potentiam gigneretur. Hic orationis illius ante Passionem sensus est; (Joan. 17.) Et nunc clarifica me tu, Pater, apud temetipsum claritate, quam babui prius, quam mundus effet, apud te. Quibus verbis, Non nova quærit, non aliena defiderat; effe talis qualis fuerat, postulat; sed precatur id se, quod antea erat, effe, gigni scilicet ad id, quod suum fuit, Non erat autem idipfum tunc totus, quod ut fieret, precabatur; fieri autem totus non aliud, quam quod fuerat, postulabat Sed cum sit, guod fuit, & guod non erat est futurus; ad id, quod fuerat, id quodtotum non erat, quodam novo ortu nascebatur. Exordio hic Refurrectionis fuz ad affumendam gloriam dies eft; per quem ad id nalcitur, quod ante tempora fuit... Atque ideo Filius hominis amodo affidens dextris virtutis Dei est videndus, quia natura carnis post Refurrectionem glorificata, ad profectum ejus, quam antea habuerat, claritatis provehebatur; cum hominis Filius consessions Patri, & in immortalitatem corruptione carnis abforpta, & in viventem tunc, & non moriturum amplius Dei Filium nasceretur ... Sed id , quod nunc in Pfalmo eft , Filius meus Act- 13; es tu, ego hodie genui te: Ad Primogenitum ex mor-

429

tuis

tuis pertinere, Apostolica auctoritas eft ... Eft enim Primogenitus ex mortuis, qui erat Primogenitus creaturæ; idcirco Primogenitus ex mortuis, ut maneret Primogenitus creaturæ nui

## S. V.

#### Resurrectionis Christi fructus, & utilitates eximia,

Chrifti , urrectio lorporum.

Primus Re- I. Chrifti Jefu Salvatoris, ac Domini noftri Refut- rectione non folum illum effe mortis, & diaboructus re. li victorem, immortalem, plenum gloria, Filium Del unigenitum cognofcimus, fed alias etiam maximas utilitates ex ifto Mysterio confequimur, scilicet refurrectionem corporum, refurrectionem animarum. Chrifti, inquam, Refurrectio nobis corporis refurrectionem peperit ; tum quia instrumentum quoddam fuit ad refurrectionem noftram efficiendam: ( quæcunque enim Deus in Redemptionis noftræ Myfterio egit, ad omnia fancta Chrifti humanitate, tamquam efficienti instrumento usus est; ) tum quia exemplar fuit noftræ refurrectionis, utpote perfectilli-

6. ait : Si enim complantati facti sumus similitudini mortis jus, simul & Resurrectionis erimus. Hoc scientes, qui vetus bomo noster simul crucifixus est, ut destruatur corpus peccati . O ultra non ferviamus peccato. Qui enim mortuus est justificatus est a peccato. Si autem mortui sumus cum Christo; credimus, quia simul etiam vivemus cum Chrifto.

II. Secundus fructus Refurrectionis Chrifti eft refurrectio animarum nostrarum ; operatur enim, ut in- fi fructue strumentaria virtus Divinitatis, quæ non folum vitam alter tribuit corpori per animam, sed & vitam animæ per marum no-gratiam. Exemplar etiam est refurrectionis animarum furrectio. noltrarum, quia Christi resurgentis similitudinem in animabus nottris exprimere debemus. Unde Apoltolus ibidem ait : 2 mmodo Chriftus surrexit a mortuis Rom. 6. per glorium Patris, ita O nos in novitate vita ambulemus. Et paullo post. Scientes quod Christus resurgens ex morcuis, jam non moritur, mors illi ultra non dominabitur. Quod enim. mortuus est, peccato mortuus est semel; quod autem vivit, vivit Deo. Ita & vos existimate, vos mortuos quidem effe peccaro, viventes autem Deo in Christo Jesu Domino nostro. - Quemadmodum ergo Paffio, & Mors Christi caufa eft remissionis culpa. per quam morimur peccato; ita Refurrectio Christi est caula novitatis vitæ, quam per gratiam fanctificantem confequimur, ut docet Apost. ad Rom. 4. his verbis : Traditus est propter delicta nostra, O resurrexit propter justificationem nostram. Duo itaque a Christi Resur- Duo exemrectione exempla petere debemus, (inquit Conc. refurrectio. Trid. Catechifmus. ) Alterum eft, ut postquam pec- ne perenda, cati maculas eluimus, novum vitæ genus initituamus, in quo morum integritas, innocentia, fanctitas, modestia, justitia, beneficentia, humilitas, fervor in pratione, & Dei obsequio eluceant. Alterum est, ut in eo vitæ instituto ita perseveremus, ut adjuvante Domino, qui propter nos mortuus est, & refurrexit, r justitiæ via, & observantia mandatorum Dei non Jeflectamus, & non excidamus. Quod quidem, ut iat, nobis per Refurrectionem quoque suam tribuit auxin

ania

# 432 Theol. Moral. & Dog. Lib. I.

auxilium, qui refurgendi præbuit exemplum.

Duplicem hanc utilitatem ex Chrifti Refurrectione in homines derivatam S. Aug. commendat, & edifferit lib. 4. de Trinitate cap. 3 & 4. ", Nos certe. (inquit) quod nemo Christianus ambigit, & anima & corpore mortui fumus, anima propter peccatum, corpore propter pænam peccati, ac per hoc & corpore propter peccatum. Utrique autem rei noftræ, id elt, & animæ, & corpori, medicina, & refurrectione opus erat, ut in melius renovaretur, quod erat in deterius commutatum. Mors autem animæ impietas eft, & mors corporis corruptibilitas, per quant fit & animæ a corpore abscellus. Sicut enim anima Deo deferente, fic corpus anima deferente moritur; unde illa fit infipiens, hoc exanime. Refuscitatur enim anima per poenitentiam, & in corpore adhuc mortali renovatio vitæ inchoatur a fide, qua creditur in eum, qui justificat impium, bonifque moribus augetur, & roboratur de die in diem, cum magis, magifque renovatur interior homo. Corpus vero tamquam homo exterior, quanto est hæc vita disturnior tanta marie marilane

Refurrectio duas nobis refurrectiones præstitit, cum corpus ejus in utraque re, id est, & in morte & n refurrectione, & facramento interioris hominis notri, & exemplo exterioris, medicinali quadam convenientia ministratum est, 20.

Et Tract. 23. in Joannem : ""Factus est homo, inquit, qui erat Deus, accipiendo, quod non erat, non amittendo, quod erat; ita factus est homo Deus. bi habes aliquid propter infirmitatem tuam, ibi ha. pes aliud propter perfectionem tuam. Erigat te Chri. tus per id, quod homo est, ducat te per id, quod Deus homo est, perducat te ad id, quod Deus est. Et tota prædicatio, dispensatio, quæ per Christum, hæo eft, Fratres, & alia non eft, ut refurgant animæ, elurgant & corpora, Utrumque quippe mortuum erat, corpus ex infirmitate, anima ex iniquitate. Quia strumque mortuum erat, refurgat utrumque. Per juid ergo anima, nifi per Deum Chriftum? Per quid corpus, nisi per hominem Christum? ... Resurgat mima tua ab iniquitate per id, quod Deus est, reurgat corpus tuum a corruptione per id, quod ho. no eft.... Animæ refurgant per ipfam substantiam Dei; corpora per dispensationem humanam Domini 10stri Jefu Christi ""

His maxime spes nostra sustentari debet, ac fo- Christi Rereri; fiquidem in Salvatore omnes refurreximus, om furrectione ies reviximus ; & ante ad coeleftia transmigravi- se notra fultentata a mus, quam in terris nasceremur. Est enim in Christo iniuscujusque nostrum carnis, & sanguinis portio-, "Ubi ergo portio mea regnat, regnare me credo; ibi dominatur fanguis meus, me fentio dominati ; ibi glorificatur caro mea, me gloriofum esfe coznoico. Qnamvis enim peccator, de hac tamen comnunione gratiæ non diffidat, quia etfi peccata nos prohibent, substantia nos requirit. Et si delicta propria nos excludunt, naturæ communio non repellite Nam præter bonitatem Divinitatis, peculiarem nobis Salvator debet affectum; quia ficut Deus noster in plo est, ita & fanguis noster in illo est. Milericor-Tom. I. E e diam

diam igitur mihi debet præstare Divinitas; necessitudinem exhibere debet affinitas. Neque enim tam immitis ett Dominus, ut obliviscatur hominis, & non meminerit illius, quem ipse gestat, ut quem causa mei susceptierit, non ejus causa, quem susceptierit, me requirat. Non, inquam, tam immitis est Dominus, ut non diligat carnem suam, membra sua, viscera sua. Nihil ergo de venia desperemus. Habemus prærogativam sanguinis nostri. In Christo enim caro nostra nos diligit; sumus enim membra ejus, & caro, " Verba sunt fancti Maximi Taurinens Epifcopi, Homilia 2. de Resurcessione Domini.

#### S. V L.

## Spiritalis Refurrectionis Signa.

Signum primum. Primum Refurrectionis a peccato fignum eft, ut in tumulo peccati, in proximis ejuldem occafionibus, in ejuldem affectionibus non amplius inveniamur, vereque de nobis dici poffit : Surrexit, non eft bic.

Signum al. Secundum, ut revolutus fit lanis, ut lanis offenfio.

Injuriam igitur faciunt Domini Refurrectioni, quibus Palcha reditus est, magis quam transitus. Si mortui sumus peccato, quomodo vivemus adhuc in illo? Si culpas planximus, quid causa est, ut in cal- Cant. dem recidamus ? Exspoliavi me tunica mea ; quomodo induar illa ? Lavi pedes meos ; quomode illos inquinabo? Denique, qui retro respicit, indignus est Re. Luc. 9. gno Dei. Sed proh dolor! Peccandi tempus, terminus recidendi facta est Refurrectio Salvatoris. Ex hoc nempe comelfationes, & ebrietates redeunt, cubilia, & impudicitiæ repetuntur, & laxantur concupiscentiz fræna : Quali ad hoc surrexerit Christus, & non propter justificationem nostram.

Quartum Refurrectionis a peccato fignum eft, coeleftia quærere. Si eonfurrexistis cum Christo, inquit Apo- guartum. stolus, qua sursum sunt quarite, ubi Christus est in dex\_ Colost s. tera Dei sedens. Quibus verbis oftendit, cos, qui vitam, honores, otium, divitias ibi maxime, ubi Christus est, habere cupiunt, vere cum Christo surrexisse. Volunt omnes beate vivere, fed unde homo beate vivit, hoc nolunt quærere. Filii bominum, usquequo Plaim. 4. 3. gravi corde ? ut quid diligitis vanitatem, & quaritis mendacium? Volentes beati effe, eas res quæritis; unde miseri fitis. Fallit vos, quod quæritis. Scitote, quia Dominus Sanctum suum mirificavit. Venit Christus ad milerias nostras, esurivit, sitivit, fatigatus est, dormivit, mira fecit, mala passus est, flagellatus est, spinis coronatus eft, sputis illitus est, alapis cæsus, ligno confixus, lancea vulneratus, in fepulchro pofitus; sed tertia die resurrexit, finito labore, mortua morte. Ecce, ibi oculum habete in ejus Refurrectione, quia ita magnificavit Dominus Sanctum fuum, ut eum refuscitaret a mortuis, & in dextera sua in cælis collocaret. Ostendit tibi, quid debeas sapere, si vis beatus effe; hic enim effe non potes. Bonam rem quzetis, sed terra ista non est regio ejus rei, quam quzeris. Si habuit hic illud Christus, habebis & tu. In regione mortis tuæ quid ille invenit, attende. Veniens de alia regione, quid hic invenit, nisi quod hic abuttdat?

Ee 2

Signum

dat ? "" Manducavit tecum, quod abundat in cella miferiæ tuæ. Acetum hic bibit, fel hic habuit. Ecce quid in cella tua invenit. Sed ad magnam menfam fuam te invitavit, mensam coeli, mensam Angelorum, ubi ipfe panis eft ... Modo ergo, cum in ifta carne corruptibili vivinus, morum mutatione cum Chrifto moriamur, amore juftitiæ cum Chrifto vivamus; beatam vitam non accepturi, nifi cum ad illum venerimus, qui venit ad nos, & cum illo effe cæperimus, qui mortuus est pro nobis ...... Verba funt S. August. Ser. 231. alias de Tempore, 141.

Signum luintum. Colloff. 3.

hilipp. 4.

Quintum Refurrectionis a peccato fignum eft, coeleftia fapere. Que furfum funt fapite (inquit Apoltolus) non que super terram. Ut enim corporis affectio-

nem, & valetudinem guftus indicare folet, ita fi De catere, quacunque sunt vera, quacunque pudica, quacunque justa, quacunque sancta, quacunque amabilia, quecunque bone fame, si qua virsus si qua laus discilone. Trid plina, hæc aliquis cogitet, hæc illi fapiant, ifque coe-

latech.

lestium rerum jucunditatem intimæ mentis senta percipiat, hoc maximo argumento elle potelt, cum, qui

436

Discipulis conversatus est post Refurrectionem suam, Ne videresur ad salem visam resurrexisse, qualem prius 3, P. Q. 55. habuerat, ut loquitur S. Thom. fed per quadraginta Art. 3. Аў. 1. 3. dies ipfis aliquoties, & per intervalla apparuit, lo. quens de Regno Dei.

## ARTICULUS VII.

Quo sextus Articulus Symboli exponitur.

#### ASCENDIT AD COELOS, SEDET AD DEX. TERAM DEI PATRIS OMNIPOTENTIS.

#### §. I.

۱

#### Mysterii Fides explicatur.

onlummato per Pallionem, & Refurrectionem Guam Redemptionis nostræ Mysterio, Christus, ut homo est, in cœlum corpore, & anima ascendit, quadragefima a Refurrectione fua die. A cœlo tamen nunquam abfuit secundum Deitatem, qua æqualis eft Patri, & ubique præsens. Ascendit autem sua virtute, non aliena vi sublatus, quemadmodum Elias, qui 4. Reg. s. igneo curru in cœlum evectus est, vel Abacuch Pro- Dan. 14. Act. 8. pheta, vel Philippus Diaconus, qui divina virtute per aerem delati, longinqua terrarum spatia permearunt. Ascendit stipantibus, & plaudentibus, non fubvehentibus Angelis. Ascendit præpotenti virtute Divinitatis; nec non virtute animæ beatæ, quæ corpus, ut libuit, movere potuit; & cujus moventis imperio corpus gloriolum facile paruit. Qui descendie, Eph, 4. ipse (ft, qui ascendit super omnes calos, ut impleret om. nia, (inquit Apost.) Descendit fine corporis indumento, alcendit cum corporis indumento; nemo tamen, nisi qui descendit, ascendit, Quisenim vel in montem, vel in murum, vel in aliquem superiorem locum dicit non eum solum, qui descenderit, ascendiffe fi cum descendiffet exutus, alcendit indutus. aut cum descendisset inermis, ascendit armatus? Quemadmodum ergo de hoc dicitur : Nemo afcendit; E e 3

nili

nifi descendit, quamvis cum ea re, cum qua non descendit, ascenderit: fic nemo in cœlum nisi Chriftus afcendit; quia de cœlo, nifi Chriftus, nemo defcendit ; quamvis fine corpore descenderit , cum corpore alcenderit; alcenfuris & nobis non virtute noftra, sed nostra, & illius unita. Ascendit in coelum Chriftus Jefus, locum scilicet gloriofo corpori convenientem. Sed ubi, & quomodo fit in cœlo corpus Dominicum, curiofiffimum, & fupervacaneum eft quærere; tantummodo in cœlo elle credendum elt. ""Non enim est fragilitatis nostræ cœlorum secreta " discutere, sed est nostræ fidei de Dominici corporis "dignitate fublimia, & honefta fentire, ". ( inquit S. August. lib. de Fide & Symbolo cap. 6. ) Non alcendit ftatim poft Refurrectionem fuam, ut eam multis argumentis Probaret, ne ludificatio putaretur. Post quadraginta dies afcendit, quo numero totum hujus mortalis vitæ tempus fignificatur. Chriftus ergo post Refurrectionem quadraginta dies cum discipulis egit, ut demonstraret tamdiu necelfariam fidem Incarnationis fuæ, quamdiu mortalem vitam hic agimus. Qui enim

& æternam felicitatem fignificat. Unde electi a dex. tris, reprobi, a finistris Christi in supremo Judicio collocabuntur. Sedere autem Christum cum dicimus, hoc verbo non fignificatur fitus, & figura corporis, cum S. Protomartyr Stephanus viderit Filium bominis funtem a dextris Dei. Sed mansio, & habitatio, quo Act. 77 modo dicitur aliquis in aliqua regione, aut urbe per tot annos fedisse, id est, habitasse, & Lucz 24. Vos autem sedete in civitate, quoadusque induamini virtute ex alto. Sedere ad dexteram Patris, fignificat regiæ, fummæque potestatis, ac gloriæ firmam, & stabilem poffeffionem, quam a Patre accepit; quæ Christo Domino ita propria, & fingularis elt, ut cuivis alteri creata naturæ convenire non polit. Unde Apolt. ad Ephef. I. ait : Suscitans illum a mortuis, & constituens ad dex, tram suam in cælestibus supra omnem Principatum, & Po. testatem, & Virtuiem, & Dominationem, & omne no. men, augd nominatur non solum in boc seculo, sed etiam in futuro. Et omnia subjecit sub pedibus ejus ; & ipsum dedit caput supra omnem Ecclesiam, que est corpus ipsius, Et ad Heb cap. I. Ad quem Angelorum dixit aliquando : Sede a dextris meis, quoadusque ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum ? Non ideo igitur quasi humana forma circumscriptum effe Deum Patrem arbitrandum est; ut de illo cogitantibus dexterum, aut finiftrum latus occurrat animo; aut idiplum, quod le, dere Pater dicitur, flexis poplitibus fieri putandum eft. ""Ne in illud incidamus facrilegium, in quo execratur Apostolus eos, qui commutaverunt gloriam incorruptibilis Dei in fimilitudinem corruptibilis hominis. Tale enim fimulacrum Deo nefas est Christia- Rom, 1, no in Templo collocare; multo magis in corde nefa. rium est, ubi vere est templum Dei, si a terrena cupiditate, atque errore mundetur. Ad dextram ergo intelligendum eft, fic dictum effe: In fumma Beatitudine, ubi justitia, & pax, & gaudium est, ficut ad finistram hœdi constituuntur, id est, in miseria, propter iniquitates, labores, atque cruciatus. Sedere ergo, quod dicitur Deus, non membrorum politio, E e 4 hem,

# 440 Theol. Moral. & Dog. Lib: I.

nem, fed judiciariam fignificat poteftatem, qua illa Majeftas nunc non caret, femper digna dignis tribuendo; quamvis in extremo Judicio multo mani. fettius inter homines unigeniti Filii Dei Judicis vivorum, atque mortuorum claritas indubitata futura fit 30 m Sic poftremam hujus Articuli partem explicat S. Auguft, lib. de Fide, & Symbolo, cap. 7. Denique, ut multa paucis complectar, 30 M dextram Dei dicitur, honoris, & felicitatis inenarrabilis celfitudo. Sicut de Sapientia dictum legitur; Lava ejus fab capite meo, & dextera illius ample xabitur me. Si enim fubterjacuerit terrena commoditas, tum defuper amplectitur æterna felicitas 30 (inquit S. Auguft. Serm, 214.)

ant, 3.

#### §. I I.

#### Ascensionis Christi cause.

Cœlum C hriftum in cœlos afcendiffe jam innuimus, proconveniens C pterea quod ejus corpori immortalitatis gloria hrifto do- donato, non terrenæ hujus, & obfcuræ habitationicilium. falm. 56.

#### **44**¥

, Ecclefia tua, sponsa tua, Vir, (inquit Apostolus) 1. Cor. 11. , non debet velare caput sum; quoniam imago, & gloria , Dei est; Mulier autem gloria viri est. Si mulier gloria , viri, Ecclefia gloria Christi.

Secundo, Christus Jesus Dominus noster in cœlos Regnum afcendit, ut regnum kuum non effe ex hoc mundo fuum demonstraret Nam mundi regna terrera & Anna hoc de mundemonstraret. Nam mundi regna terrena, & fluxa do non effe. funt, magnifque opibus, & carnis potentia nituntur; Christus Chrifti vero regnum, non terrenum, quale Judzi ex- oftendit, pechabant, sed spirituale, & æternum. Regnum meum, Joan 14. (inquiebat) non est de boc mundo. De quo & Luca. I. dicitur : Le regni ejus non erit finis. Item Daniel Propheta Filium hominis per vilum aspexit, cui Antiquus die, rum, id elt, Deus Pater, dedis potestatem, & boyorem, & Regnum ... Potestas ejus potestas aterna, qua non aufere- Dan. 7. 13 tur, & Regnum ejus, quod non corrumpetur, Spirituales etiam opes, & divitias regni fui effe oftendit, cum fedem fuam in cœlis collocavit; in quo quidem regno illi ditiores, & bonorum omnium copia affluentiores exiltimandi sunt, qui ea, qua Dei sunt, regnum scilicet ejus, & jufiitiam studiis ferventioribus quæsierunt, qui terrena cœlestibus, temporalia æternis posthabuerunt. Unde S. Jacob 4. 5. Jac. (crib. Noñe Deus elegit pauperes in hoc mundo, divises in fide, Oheredes regni, quod repromisit Deus diligentibus se?

Tertio, Christus in coolos ascendit; ut nos illuc Christus in reveheret, ac Deo Patri naturæ nostræ primitias of- cælum afferret Qua de re S. Joannes Chryfostomus, Homilia cendit, ut de Ascensione. ""Quod ( inquit ) de campis accidit nature nospicarum plenis, ubi quis ex paucis spicis collectis par. ftræ primivum manipulum conficiens, eumque Deo offerens, tias offer paucitate illa toti arvo benedicit. Ita Christus fecit. qui per unam illam carnem, atque primitias totum genus nostrum benedicendum curavit. Sed cur non totam naturam obtulit? Eo quod non fit hoc offerre primitias fi totum quis offerat : At fi paryum aliquid ouis offerat, per parvum totum benedicendum curat. Atqui si primitiz, dicet quispiam, essent, primum iplum hominem, procreatum offerri oportuit; Primitiz enim sunt, quz primum tolluntur, & primum

Eeş

get-

germinant Non funt primitiæ cenfendæ, Chariffime, fi primum fructum obtulerimus exilem . & evanefcentem; fed fi probum, atque perfectum offeramus. Quoniam igitur fructus ille peccato obnoxius erat, ideo non est oblatus, etiamsi primus esfet. At hic a peccato liber erat, ideoque oblatus eft, licet posterius extiterit. Hæ enim funt primitiæ. Obtulit ergo primitias naturæ noftræ, atque ita donum admiratus eft Pater; itaque propter dignitatem offerentis, puritatemque muneris oblati, quafi propriis manibus illud accepit, fibique proximum conftituit, dicens : Sede a dextris meis Quamquam & ipfius Adami, & Patriarcharum, Prophetarum, ac Justorum cæterorum animas, e limbo eductas, in cœlum introduxerit, in fublimiorem, feliciorem ac lætiorem illo Paradifum, ex quo Adam fuerat ejectus; cujus aditum non jam Cherubim flammeo gladio armatus intercludit. Afcendens in altum, captivam duxit captivitatem. Id eft, homines per Victoriam fuam acquifitos. Hinc Pfalm. 23. dicitur : Accollice portas, Principes, vestras, & elevamini porta aternales, &

Ffalm. 67.

Cur cœli introibit Rex gloria. Portas cœli non modo aperiri, fed

æterni manubias intuentes, quafi eum, quem emiferant, cœli portæ capere non possent, licet nunquam ejus capiant Majestatem, majorem viam quærebant aliquam revertenti, adeo nihil exinanitus amilerat. Debuit tamen novo Victori novum iter parari ; femper enim victor tamquam major, & præcellior eft. Sed quia æternæ funt justitiæ portæ, eademque novi, & veteris Testamenti, quibus cœlum aperitur, non mutantur utique, sed elevantur; quia non unus homo. fed totus in omnium Redemptore mundus intrabat ,, ,,.

Quarto, Christus in coelos afcendit, ut omnia, Christus quæ de ipso in lege, & Prophetis scripta erant, adim- cendit, ut pleret. Cætera enim omnia Christi Mysteria ad ejus omnia de Alcenfionem tamquam ad finem referuntur, in eaque fo Unde impleret. omnium perfectio, & absolutio continetur. Apostolus, Ephes. 4. scribit : Ascendit supra omnes calos, ut impleret omnia, Hinc S. Bernardus Serm. 2. de Ascensione : ", Solemnitas hæc, inquit consum-, matio, & adimpletio est reliquarum Solemnita-, tum, & felix clausula totius itinerarii Filii Dei " , tum, & telix clauiula totius initicatii filli Long. Chrifti af-Et ante illum S. Epiphanius. Ascensionem vocat Do. Chrifti af-sumptione. minicarum Festivitatum omnium complementum.

Ouinto, ascendit in cœlum, ut iter nobis pararet, Chriftus afut iple ait Joan. 14. In domo Patris mei mansiones mul- cendit, ut ta funt. Si quo minus dixissem vobis: Quia vado pararo pararet. vobislocum. Et si abiero , O preparavero vobis locum : Iterum venio, & accipiam vos ad me ipfum, ut ubi fum ego, & vos fitis, Et Mich. 2, de ipfo prænuntiatum elt : Ascendet pandens iter ante cos ; divident, & tranfibunt portam, & ingredientur per eam, & transibit Rex corum coram cis, & Dominus in capite corum,

Sexto, Chriftus Dominus noster ad coelos ascendit, Chriftus afut ea, quæ ad falutem nostram pertinent, curaret, cendit, ut ut quemadmodum Pontifex in veteri Testamento in- nobis intertrabat in Sancta fanctorum, ut Deum pro populo in- pellet. terpellaret, ita Christus affistens Pontifix futurorum bo- Heb. 9. norum, non in manufalta santta introiret, exemplaria verorum; sed in spsum calum, ut apparent nunc untrui

fcripta

iter

Dci

# Thool. Moral. & Dog. Lib. I.

Lom, S.

Dei pro nobis; & Patrem pro nobis interpellet. Unde Theodoretus in cap. 8. Epiftolæ ad Romanos: ""E mortuis, inquit fuscitatus, Patri alfidet, & ne fic quidem nostri curam gerere desiit. Sed quas a nobis accepit primitias oltendens, & eas ab omni labe puras Patri demonstrans, per illas nobis falutem petit, m Hunc interpellandi modum S. Gregorius Magnus fimiliter explicat lib. 22. Moralium, cap. 13. n. Unigenito Filio, ( inquit ) pro homine interpellare, eft apud coæternum Patrem feiplum hominem demonstrare : Eique pro humana natura rogaffe, est eamdem naturam in Divinitatis fuæ celfitudine fufcepiffe. Interpellat igitur pro nobis Dominus, non voce, fed miferatione, ,,,,

Sacerdotio fuo etiamnum ad Patris dexteram Chri-Sacerdotio uo ad Pa- ftus fungitur, femetiplum Patri perenniter pro nobis ris dexte- immolans. In coelefte feilicet Sanctuarium non in fanam fungiur. Heb. 9. guine alieno ficut veteris Legis Pontifex femel quotannis in fecretiora Templi adita ingrediebatur : Sed per proprium fanguinem introivit femel in fanct a aterna redemptione inventa. Et Unam pro pescatis offerens hoftiam,

· Commission Cales in

leb, 10,

gem eft, Filium in aternum perfectum ... Talem ba- Hebt. & bemus Pontificem, qui consedit in dextera sedis magnitudinis in cælis, Sanctorum minister, & Tabernaculi veri, quod fixit Dominus, & non homo, Omnis enim Pontifex ad offerendum munera, & bostias constituitur. Unde necesse est, & hunc babere aliquid, quod offerat. Ouid autem offert? Non novam victimam, neque novum facrificium, sed quam semel obtulit hostiam ad deftructionem peccati, pro nobis offerre pergit. Ipfe facrificium, Sacerdos, & boftia. ""Alcendit enim cum Hom. 194 " facrificio, quod potest placare Patrem., (inquit & ig. S. Joan, Chry]. ) Suffragatur & S. Cyrillus Alexandrin, Epift. lib de Adoratione in Spiritu, & Veritate, dicens: ", Si Hebr. "verum eft, omnem Sacerdotem, ut facrificium of-, ferat, stare, nec confessor unquam, aut ejusdem " collega gloriæ possit intelligi cum Deo, cui facrifi-" cat, quomodo non inufitatus plane Sacerdos Chri-" stus est, qui & in divinitatis throno considet, & " tamen ut homo sacra sacit "? Hic manipulus est Levis s? novarum frugum, qui a Sacerdote coram Domino elevatus fanctificatur, & confectatur, ut acceptabilis effet pro populo. Hic Agnus immaculatus in ho-, dam nostræ massæ, oblatus est Deo, ac Patri pri-"mogenitus ex mortuis factus, & primitiæ relur-" rectionis omnlum, in ipfum cœlum afcendens. Ob-" latus est autem tamquam ex omnibus, & pro omni-", bus, ut omnes vivificaret; & tamquam ex area " primus manipulus offerretur Deo, ac Patri, ( inquit S. Cyrillus lib. 4. in Joan.) Agnus eft immaculatus, qui etfi in cruce mactatus fit, ideo tamen mactatus eft, ut in coeleftis Tabernaculi Altare non manufactum inferretur, ibique se ipsum perenniter offerret, non igne materiali, fed igne divinitatis confumptus, absorpta morte in victoria. Unde S. August. Enarratione in Pfal, 140: ""Illud eft (inquit) facrift-" cium velpertinum, Paflio Domini, crux Domini, n oblatio victimæ falutaris, holocaustum acceptum "Deo. Illud facrificium vespertinum, fecit in Re-

28

" lúr-

», furrectione munus matutinum ". Hine S. Joan. Apocalypfis 5. Vidi, inquit, in medio throni Agnum fantem tamquam occifum,

evit. 14.

Pulchre S. Cyrillus Alexandrinus Epift. ad Acacium, quæ De capro emiffario infcripta eft . Chrifto adaptat facrificium gemini pafferis, quorum alter occidebatur, alter prioris languine cruentatus in folitudinem dimittebatur. Cæfo paffere Chrittus mortalis, & in cruce mactatus; fuperftite vero palfere, & cruentato immortalis, & in coelum affumptus adumbratur; utrobique tamen hoftia. Quamobrem novum hoc in cœlis spectaculum admirati funt Angeli, hunc in modum percontati: Quis eft ifte, qui venit de Edom, tinctis vestibus de Bosra... Quare rubrum est indumentum tuum, & vestimenta tua sicut calcantium in torculari? Verba S. Cyrilli legere, jucundum erit. 21 27 Tingebatur (inquit) paller vivus in fanguine occifi ; & fanguine quidem illius cruentatus, paffionisque propemodum particeps, in folitudinem dimittebatur. Ad coelum enim Unigenitum Dei Verbum una cum carne fibi unita rediit, eratque novum hoc in cœlis spe-Ascolum Obfennit anim Conform Angelorum

laiæ 61.

grinos, O bospites super terran, ac patriam inquiren. Hebr. art tes, cives fantiorum, & domeficos Dci... Noftra enim Philip. 10 conversatio in calis eft; (inquit Apostolus.) Liberos cordis oculos ad illam altitudinem, in qua Christus eft, erigamus. "Surfum vocatos animos defideria ter-" rena non deprimant, ad æterna præelectos peritura Dom non occupent, viam veritatis ingreffos fallaces il-"lecebræ non retardent, & ita a Fidelibus hæc tem-" poralia decurrantur, ut peregrinari fe in hac mundi " valle cognolcant, in qua etiamfi quædam commoda " blandiantur, non amplectenda nequiter, fed tran-" leunda sunt fortiter... Totis fidei viribus nitamur, , ut ficut Dominus nostro cum corpore ad superna "confeendit, ita nos quoque membra ejus effecti, " Caput nostrum officiosis desideriis, ac bonorum ope-" rum ítudiis jam fequamur. Afcendamus post eum , compunctione, benevolentia concordia, charitate; , alcendamus & per iplarum adminicula paffionum. "Quomodo autem post eum per passiones nostras "poffimus ascendere, fi quis roget, hoc utique mo-"do: si unusquisque nostrum subdere eas sibi studeat. "& eminentia dominantis animi fuper eas stare con-, luelcat, ex iplis libi gradum construat, quo ad fu-"periora conscendat. Jublimabunt nos, fi fuerint in. S. Hil. Area "fra nos. De nostris etiam vitiis scalam nobis facimus, in " fi vitia ipfa calcamus. Cæterum cum Christo, id est, " humilitatis Magistro, non ascendit superbia, nec , cum bonitatis auctore malitia, nec cum pacis amico " d scordia. nec cum Filio Virginis libido, atque lu-"xuria. Non alcendunt vitia post virtutum paren-" tem, nec peccata post Justum, nec infirmitates " pollunt ire post Medicum. Christum ascendentem " lequamur mysticis virtutum omnium gradibus, Beatus vir, inquit Propheta, cujus est auxilium abs te Pfalm. 33. asconsiones in corde suo disposnit... Ibunt de virtute in vistulem, videbitur Deus Deorum in Sion. Humilitate piælertim ascendamus, hæc est via. Qui aliter vadit, codit potius, quam ascendit, quia sola est humilitas, quæ exaltat; sola, quæ ducit ad vitam. .,, Chri-

447

S. Lee fet. 1. de Afcen.

codem Fcfto.

E.Ber. fer. z. de Ais. Dom.

104. 14.

"Chriftos enim com per naturam divinitacis not haberet, quo crefceret, vel afcenderet, quia altra Drum schill eft, per defeenfam quomodo crefceret, invenit, inveniens incarmari - pull, mori, ne moreremur in zternom; propter quod Deus exaltavit illum, quis refurrexit, alcendit, fedet ad denteram Dei . ... Vade, & tu fac fimiliter ; neque enim alcendere potes, nifi defcenderis; quia, ut aterna lege fixum eft: Omnis, qui fe bumilier, exultabitur, O q i "fe exaltat, bamiliabitar, O pervertitas! O abufio "filiorum Adam! Quia cum afcendere difficilimum " fit, descendere autem facillimum; ipli & leviter , alcendunt, & difficilius delcendunt, parati ad honotes, & cellitudines Gradoum Ecclelisiticorum, " Ipfis etiam Angelicis bumeris formidandas : Ad fe-" quendum autem te, Domine Jefu, vix inveniuntur, qui vel trahi patiantur; qui velint duci per in viam mandatorum tuorum. Beatus, qui ubique te , ducem habet, non illum refugam ipiritum, qui p qui l'atim afcendere voluit, & tota divinitatis dextera percuffus eft, Nos antem populus tuus, & over native tue. Tenuemue to not to ad cot mis to

#### S. III.

#### Ascensionis Christi fructus, O utilitates.

Q uamvis corporis sui, & facræ humanitatis senfibilem præsentiam Christus Jesus Ascensione sua Fidelibus subtraxerit, præsentia tamen divinitatis suæ nulquam ipsis deest. Ecce (inquit) ego vobiscum sum Isize 7. omnibus diebus, usque ad consummitionem seculi. Qui Emmanuel, idem, Nobiscum Deus, vocatur, ""Isaplet proprietatem nominis sui, & qui ascendit in cœlos, non delerit adoptatos; qui sedet ad dexteram Patris, ipse totius habitator est corporis, & ipse deorsum confortat ad patientiam, qui surfum invitat ad gloriam "" (inquit S. Leo Serm. 2. de Resurces. Domini, cap. 3.) Ipse vero Christi in cœlos Ascensus, quo sensibilem sui corporis præsentiam nobis subtraxit, longe majores utilitates nobis peperit, quam ejus sensibilis præsentia peperisset.

I. Christi nimirum Ascensione gloriosa fidei no- censione Chrifti Afftræ merito maximus cumulus accessit. Nam fides fidei nostra earum rerum est, quæ non videntur, atque ab ho- meritum minum ratione. & intelligentia remotæ funt: Itaque augetur. fi Dominus Jesus a nobis non discessifiet, fidei noftræ meritum minueretur ; fiquidem ab illo Beati prædicantur, qui non viderunt, & crediderunt. Hinc etiam Joan. 20. ipfe discipulis ait de Spiritu sancto : Argues mundum de justitia, comparando scilicet credentium justitiam joan. 16. cum iniquitate infidelium. Hæc enim comparatio eft infidelium vituperatio. De justitia, (inquit) quia ad Patrem vado, & jam non videbitis me. "Quapropter " Mundus de peccato quidem suo, de justitia vero arguitur aliena, ficut arguuntur de lumine tenebra. "Quantum enim malum fit eorum, qui non cre-, dunt, non folum per feipfum, verum etiam ex bono " poteft eorum apparere, qui credunt. Et quoniam "ilta vox infidelium effe confuevit: Quomodo credi-" mus, quod non videmus? ideo credentium justitiam " fic oportuit definiri : Quia ad Patrem vado, & jam non videbitis me. Nam & qui viderunt Christum, Tom. I. Ff non a

.

"non in eo laudata eft fides eorum, quia credebant, "quod videbant, id eft, Filium hominis; fed quia

, credebant, quod non videbant, id eft, Filium Dei. "" Cum vero & ipfa forma fervi fubtracta eorum effet afpectibus, tum vero ex omni parte impletum eft, Juftus ex fide vivit. Ipla elt justitia fidei, de qua dicit Apostolus : Et fi cognovimus Christum fecundum carnem, fed nunc jam non novimus. Erit itaque, inquit, veltra justitia, qua mundus arguetur; Quia vado ad Patrem or jam non videbitis me. Quoniam in eum, quem non videbitis, credetis in me; & quando me videbitis quod tunc ero, non videbitis in me, quod fum vobifcum modo; non videbitis humilem, ted excelfum, non videbitis mortalem, fed fempiternum; non videbitis judicandum, fed judicaturum; & de hac fide veftra, id eft, justitia vestra arguet Spiritus fanctus incredulum Mundum ...... Ita hunc locum explicat S. August. Tract. 95. in Joannem.

Magnum Fidei robur, & incrementum ex gloriofa Chrifti Domini nostri in coelos Ascensione accessifis, confirmat S. Leo Serm. 2. de Ascensione, cap. 2. 3. &

tom. 1.

te præfentior, qui factus est humanitate longinquior. Tunc ad æqualem Patri Filium eruditior fides greffu mentis cœpit accedere, & contrectatione in Christo corporez lubstantiz, quz Patre minor est, non egere; quoniam glorificati corporis manente natura, co fides credentium vocabatur, ubi non carnali manu, fed spiritali intellectu, par Genitori Unigenitus tangeretur. Hinc illud eft, quod post Refurrectionem suam Dominus Mariæ Magdalenæ personam Ecclesiæ gerenti, cum ad contactum ipfius properaret accede-• re, dicit : Noli me tangere, nondum enim ascendi ad Patrem meum, Hoc eft: Nolo, ut ad me corporaliter venias, nec ut me fensu carnis cognoscas. Ad sublimiora te differo, majora tibi præparo; cum ad Patrem alcendero, tunc me perfectius, veriulque palpabis, apprehensura, quod non tangis, & creditura, quod non cernis "".

Eumdem locum tractans S. Bernard, Serm, 28. in Cantica: ""Mittitur (inquit) ad certiorem fidei cognitionem, quæ apprehendit, quod fenfus nefcit, experimentum non invenit: Noli me tangere. Hoc eft: Diffuesce huic seducibili sensui, innitere Verbo, fidei alluesce... Disce id habere certius, id tutius sequi, quod illa suaserit. Noli me tangere, nondum enime ascendi ad Patrem meum. Quasi vero cum ascenderit, tunc tangi ab ea velit, aut possit. Et utique poterit, fed affectu, non manu; voto, non oculo, fide, non fenfibus. Quid tu me (ait) modo tangere quæris, quæ fenfu corporis gloriam æftimas Refurrectionis ",? Verbum æternum Patris, Angelorum cibus, panilque perfectus, Incarnatione lac nobis infantibus, & folido cibo capiendo imparibus præstitit; ""Ut quasi a mamilla carnis ejus enutriti, & per talem lactationem affueti manducare, & bibere Verbum Dei, & eum, qui est immortalitatis Panis, qui est Spiritus Patris, in nobis ipfis eum continere possemus. (inquit S. Iræneus, lib. 4. cap. 24. ) Quid eft Panis Angelorum ? In principio erat Verbum, & Verbum erat apud Deum. Quomodo Panem Angelorum manducavit homo? Er verbum

Ff 2,

• •

CATO

caro factum eft, & habitavit in nobis. Igitur ,, Mater Sapientia, cum fit in excelfis Angelorum folidus cibus, dignata eft, quodammodo lactefcere parvulis. Sed ipfe homo Chriftus, qui vera carno, vera cruce, vera morte, vera Refurrectione fincerum lac dicitur parvulorum, cum bene a spiritualibus capitur, invenitur Dominus Angelorum. Proinde nec fic parvuli funt lactandi, ut femper non intelligant Deum Chriftum; nec fibi ablactandi, ut deferant hominem Chriftum. Quod alio modo ita dici poteft: Nec fic lactandi funt, ut Creatorem nunquam intelligant Chriftum; nec fic ablactandi, ut Mediatorem unquam deferant Chriftum ,, ( inquit S. August. Tract. 98. in Joan. ) Hoc ineffabili modo ablactati funt Fideles, cum Chri-Itus in cœlos afcendens carnis fuæ confpectum ipfis fubduxit, ut cibum folidum, id eft, verbum Dei, per quod facta funt omnia, jam per carnem ejus fortiores effecti, fide contemplaremur, eoque cum Angelis reficeremur, jam spe ad illorum æqualitatem provect.

Secundus

II. Chrifti enimvero in cœlos Afcenfio, ad con-

per ineffabilem Christi gratiam, quam per diaboli amiseramus invidiam. Nam quos virulentus inimicus primi habitaculi felicitate dejecit, eos fibi concorporatos Dei Filius ad dextram Patris collocavit, ...... Habemus Dominum, & Salvatorem nostrum Jesum Christum prius pendentem in ligna, nunc sedentem in cœlo. ""Pretium nostrum dedit, cum penderet in ligno; colligit, quod emit, cum fedet in cœlo... Christus ascendit in coelum, ascendat cum illo & cor nostrum; sicut enim ille ascendit, nec recessit a nobis, fic & nos cum illo ibi jam fumus, quamvis nondum in corpore nostro factum sit, quod promittitur nobis. Neque enim propterea nobis desperanda est perfecta, & angelica cœlestis habitatio, quia dixit: Nomo ascendit in calum, nisi qui descendit de Joan. 3. 13. calo, Filius hominis, qui est in calo. Sed hoc dictum elt propter unitatem, qua caput nostrum est, & nos corpus ejus. Cum ascendit in cœlum, nos ab illo non separamur. Qui de cœlo descendit, non nobis invidet cœlum, sed quodammodo clamat: Membra mea estote, si ascendere vultis in coelum. In hoc ergo ipsi interim roboremur, in hoc votis omnibus æltuemus. Hoc meditemur in terris, quod computamur in cœlis. Tunc exuturi carnem mortalitatis. nunc exuamus animi vetultatem. Facile corpus levabitur in alta cœlorum, fi non premat spiritum farcina peccatorum " ". (inquit S. Augult. Serm. 263. alias de Tempore 174. & de Diversis 90.) 1d porro, ut confequamur, ad Deum confugiamus, quem Advocatum habemus apud Patrem, J. Jum Christum ju- 1. Joan. 2. stum... Habentes Pontificem magnum, qui penetravit calos, Jesum Filium Der... Adeamus cum fiducia ad thronum gratia, ut misericordiam configuamur, & gratiam inveniamus in auxilio opportuno. Non accessinus, ut Judzi, Ad traffabilem montem, & accensibilem ignem, Hebr. 12. o turbinem, o caliginem, o procellam, o tube sonum, & vocem verborum, quam, qui audierunt, excufavorunt se, ne eis fieret verbum... Sed al Sion Montem, & Civitatem Dei viventis, Jerusalem calestem, E f 2 Ġ

Ĩ

Hebr. 4.

C multorum millium Angelorum frequentian, & Eceleftem primitivorum , qui conferipti funt an cetia , O Judicem omnium Deum, & Spiritum Jufforum perfeftorum, & Teftamenti novi Mediatorem Jefans, & Sanguis afperfionem melius loquentem quam shel. Vi. dete, ne recufetis loquentem; Si enim illi non e Tugerant, recufantes eum, qui fuper terram laquebatur ; multo magis nos, qui de calis loquentem nobis avertimas? Quid autem loquitur ? Verba charitatis.

Fructus tertius afcentionis tatis inflammatio,

III. Chriftus namque in coelum afcendens amorem noftrum ad coelum rapuit, cordaque noftra di-Chrifti, no- vino Spiritu inflammavit , ut enim dicit Matth. 6. ftre chari- Ubi eft thefaurus tuus, ibi eft & cor tuum. Et certe fi Chriftus Dominus in terris verlaretur, omnis noftra cogitatio in iplo hominis afpectu, & confuetudine defixa effet, qui nos tantis beneficiis afficeret. cumque terrena quadam benevolentia prolequeremur. Verum in cœlos alcendens, amorem noltrum spiritualem reddidit, effecitque, ut quem nunc ablentem cogitamus, eum, ut Deum veneremur. & diligamus. Quamobrem difcipulis ait : Si diligeretii

I nali, quali contriltatum est in ipsis. Congregati funt " tamen in unum, & coeperunt orare. Ille autem "miffurus erat Spiritum fanctum, ut impleret eos amo-, re spiritali, auferens desideria carnalia. Faciebat eos " jam fic intelligere Christum, quomodo erat Ver-"bum Dei, Deus apud Deum, per quod facta sunt " omnia, "" Non autem poffent impleri tali intellectu, nisi carnalis charitas ab corum oculis discessifiet. Et ideo dixit: Si diligeretis me, gauderetis utique, quia vado ad Patrem; quia Pater major me eft. Quafi diceret Apostolis suis : Non vultis me dimittere, sed melius est, ut istam carnem non videatis, & divinitatem cogitetis. Tollo me a vobis exterius, & me ipfo impleo vos interius. Numquid enim . fecundum carnem, & cum carne intrat in cor Chriftus? Secundum divinitatem poffidet cor, fecundum carnem per oculos loquitur ad cor, & admonet foras, habitans intus, ut interius nos convertamur, & vivificemur ex ipfo, & formemur ex ipfo,.... Sic differit S. August. Serm. 164. de Ascensione Domini.

Ob eamdem rationem Dominus discipulis ait : Joan 16. 7. Expedit vobis, ut ego vadam; fi enim non abiero, Pa. racletus non veniet ad vos; si autem abiero, mittam eum ad vos. Tamquam diceret : ""Expedit vobis, ut hæc forma fervi auferatur a vobis. Caro quidem factum Verbum habito in vobis, fed nolo me carnaliter adhuc diligatis, & ilto lacte contenti, femper infantes esse cupiatis. Expedit vobis, ut ego vadam, &c. Si alimenta tenera, quibus vos alui, non Tubtraxero, solidum cibum non esurietis; si carni carnaliter hæferitis, capaces Spiritus non eritis "". Nam quid eft, Si non abiero, Paraclesus non venies ad vos: fi autem abiero, mittam eum ad vos? Numquid hic positus eum non poterat mittere, qu'em scimus super eum baptizatum venisse, atque mansisse; immo vero a quo fcimus eum nunquam feparabilem fuisse? ", Quid est ergo, Si non abiero Paracletus non ve- Joan 16. y. nice ad vos? Nifi, non poteftis capere Spiritum, quamdiu fecundum carnem perfiftitis noffe Christum; unde

Ff4

ille,

1. Cor. 5.

456

ille, qui jam acceperat Spiritum, Et si cognovimus, inquit. secundum carnem Christum, sed nunc jam non novimus. Etiam ipsa quippe carnem Christi, non secundum carnem novit, qui Verbum carnem factum spiritualiter novit, s. Verba sunt S. August. Tractatu I14. in Joannem,

Idem paffim confirmat S. Bernardus, Sermone præfertim 20 in Cantica, & Serm. 5. de Ajcenfione, ubi hanc præcipuam invifibili Deo fuiffe caulam afferit carnem affumendi, & hominibus convivendi, ut carnalium, qui nifi carnaliter amare non poterant, cunctas primum affectiones, a cæteris fenfibilibus omnibus rebus abductas, ad facratiffimæ foæ carnis amorem totas recolligeret, atque ita gradatim ad amorem fpiritualem perduceret. Carnali (ut ita loquar) amore adhærebant Chrifto incipientes Apoftoli, folo præfentiæ corporalis amore reliquerant omnia, adeo ut futuræ falutaris Paffionis, & Mortis, ne audire quidem verbum æquanimiter fultinerent, fed nec gloriam afcendentis poftmodum, nifi cum gravi mœrore fulcipere. Quia (inquit) hæc locutus fum vobis,

Joan. 16.

id est, ""Nisi carnis præsentia vestris subtrahatur " alpectibus, fpiritualis gratiæ plenitudinem occupata "mens non agnolcit, non recipit animus, non capit Joan. 14. 6. "affectus". Chriltus ait : Ego sum via, veritas, O vita. Hoc eft, ""Per me venitur, ad me perveni-», tur, in me permanetur. Ex quo intelligitur (inquit S. Aug. lib. 1. de Dostrina Christiana, cap. 34.) ""Quod nulla res in via tenere nos debeat, quando nec iple Dominus, in quantum via nostra elle dignatus est, tenere nos voluerit, sed transire, ne rebus temporalibus, quamvis ab illo pro falute nostra susceptis, & gestis, hæreamus infirmiter, sed per eas po-, tius curramus alacriter, ut ad eum iplum, qui no-Rram naturam a temporalibus liberavit, & collocavit ad dexteram patris, provehi, atque pervenire mereamur """

IV. Hæc Dona funt, quæ Christus ascendens in al. Eph. 4. tum, dedit bominibus, Fides, Spes, Charitas per Spiritum fanctum in eorum cordibus diffusa. Sed & dona ab hominibus accepit, ut ait Propheta: Ascentisti in Pfalm. 67: altum, capisti captivitacem; accepisti dona in bomini- in coelos afbus, Apoltolus a Propheta non diffidet. Christus alcen- cendens dens in cœlos dona hominibus dedit, idemque dona dona dedit in hominibus recenit Dedit ut none cum Patre Deue hominibus in hominibus recepit. Dedit ut unus cum Patre Deus; & in eis acaccepit in Ecclesia sua, in membris suis, in Sanctis, cepit-& Fidelibus suis. Christus enim, & Ecclesia, caput, & corpus, unus bomo eft, unus Christus, ut S. August. fæpius inculcat. Nunc in persona sua propria, nunc in persona membrorum suorum loquitur apud Prophetas. Ad perfonam membrorum ejus referendum, quod ait Propheta: Accepisti dona in hominibus; ad Personam ejus propriam, quod Apostolus ait : Dedit dona hominibus, ut S. Aug. explicat, Enarrations in Pl. 67. Ipfe ergo Cbristus, & dedit de calo, & accepit in terra, (inquit S. Doctor lib. 15. de Trinitase, cap. 19.)

Chriftus

Fς

A R.:

## ARTICULUS VIII.

Quo septimus Symboli Articulus explicatur.

#### INDE VENTURUS EST JUDICARE VIVOS, ET MORTUOS.

## §. I.

#### Multiplex Dei Judicium. Novisimi tempus ignotum. Signa illud præcedentia.

D EI Judicium multiplex in Sac. Litteris declaratur; unum Discretionis, de quo Propheta Plalm. 42. Judica me, Deus, & discerne causam mean de gente non santta. Aliud Damnationis, de quo scriptum est Joannis 3. Qui non credit, jam judicatus est: Et Jo. 5. Et procedent, qui mala egerunt in resurretionem judicii. Rursus judicium aliud occultum, aliud S. Aug. Tr. manifestum. ", Occultum judicium est poena, qua a1. & 52. in nunc unusquisque hominum aut exercetur ad purgationem, aut admonetur ad conversionem; aut si contempserit vocationem, & disciplinam Dei, excæcatur ad damnationem. Indicium manifestum est

ftum post mortem fiet, cum unicuique necesse erit in confpectum Domini venire, & fingularium cogitationum, verborum, operumque omnium rationem reddere, demumque Judicis præsentem subire sententiam. Id porro duobus diversis temporibus fiet: primo statim post uniuscujusque hominis mortem; fecundo in fine mundi. Primum judicium particulare Elt, ac privatum; cum enim unulquilque noltrum e vita migraverit, statim ad Dei tribunal sistitur, ibique de omnibus juitifima quæltio habetur; quæcunque aut egerit, aut dixerit, aut cogitaverit, cum hic mortalem vitam ageret. De isto scribit Apostol. ad Heb, cap. 9. Statutum eft bon inibus femel mori, poft hoc autem judicium, Alterum generale erit, cum uno die, atque uno in loco, omnes fimul homines ad tribunal lummi Judicis stabunt, ac omnibus omnium fæculorum hominibus spectantibus, & audientibus, finguli fententiam in fe latam excipient, statimque reprobi a finistris Judicis in terra stantes, in ignem æternum cum diabolo, & Angelis ejus detrudentur; 1. Theff. 4. Electi vero, Chrifto obviam rapti in aera, cum ipfo in Regnum zternum, ipfis ante mundi constitutionem paratum, convolabunt, ficque in cœlis femper erunt cum Domino.

De ultimo ifto, generalique Judicio Symboli Apostolici septimus Articulus est, quo Christum venturum judicare vivos, & morsuos, profitemur : inde, inquam, venturum, quo ascendit, scilicet e cœlis; non relicta Patris dextera, in qua sedet, hæc enim fumma potestas est, & majestas. Christus autem ve. Luc. 21. niet Cum porestate magna, & majestate. Quemadmodum Matth. 25. assumptus est in calum, sic veniet. Duobus autem mo- Actor, 1. dis accipi potest, quod Vivos, & mortuos juaicabit; ", Sive ut vivos intelligamus, quos hic nondum mor-, tuos, fed adhuc in ifta carne viventes inventurus ", est ejus Adventus; mortuos autem, qui de cor-" pore, prius quam veniat, exierunt, vel exituri funt: , five vivos jultos, mortuos autem injultos, quo-, niam justi quoque judicabuntur. Aliquando enim "Jud-

Matth. sc.

{

Joan. 5.

Pfalm. 51.

, judicium Dei ponitur in malo, unde illud eft: "Qui autem male egerunt in resurrectionem Judicii, "Aliquando, & in bono fecundum quod dictum ett: , Deus in nomine tuo falvum me fac, & in virtute tua " judica me. Per Judicium quippe Dei fit ipla bono-, rum, malorumque discretio, ut liberandi a malo, , non perdendi cum malis, boni ad dexteram fegre-, gentur. Sic explicat S. Aug. in Enchiridio, cap. 55. Cæterum & illi ipfi, de quibus dicit Apoft, I. ad Theff. 4. Et nos, qui vivimus, qui relinquimur, fimul cum illis rapiemur in nubibus obviam Christo in aera, O fic femper cum Domino erimus, prius morientur, quam beata immortalitate cum reliquis Sanctis donentur; quod aperte colligi videtur ex his Apoftoli verbis 1. ad Corinth. cap. 15. Sed dicit aliquis : Quomodo resurgunt mortui? Quali autem corpore venient? Insipiens, quod tu seminas, non vivificatur, nisi prins moriatur, &c. Et, Omnes quidem resurgemus, sed non omnes immutabimur. Quomodo autem fieri poterit, ut omnes refurgant, nifi omnes moriantur? Refurrectio quippe, nifi mors præcefferit, nulla eft. Morientur ergo & illi ani adveniente Chrifta vitam

ana hora Dominus vester venturus sit." De eodem Apo-Itolus 2. ad Corinthios 5. scribit : Omnes nos manifestari oportet ante Tribunal Christi, ut referat unusquisque propria corporis, prout gessit, sive bonum, sive malum. Et Apoc. 20 dicitur : Vidi morsuos magnos, & pufillos in conspectu Throni, & Libri aperti sunt . . Et judicati sunt mortui ex his, qua scripta erant in Libris.. Et judicatum est de singulis secundum opera ipsorum.

"Quamvis autem ultimi judicii diem venturum el- S, August. " le utiliter sciamus, & utiliter ignoremus, quando Enar. in Pfalm. 38 ", venturus fit ; ut paratum cor habeamus bene viven- Serm. 2. "do; & non folum non timeamus venturum illum "diem, fed & amemus, Expetiantes beatam spem, & "Adventum gloria magni Dei ; & Salvatoris nostri Jesu Ad Tit. 2. Cbrifti. (ut loquitur Apostolus.) Signa tamen quæ- Judicii ul-dam Adventum Christi ad judicium præcedent, ut pus ex sighomines ad Judicis reverentiam adducantur, & ad nis praces judicium præparentur, fignis infolitis, & formidan- dentibus dis præmoniti. Ex his nihilominus fignis certo cog-nofsi poteft nofci non poteft judicii tempus, cum partim ad exci- Luc- 21. dium Hierosolymorum, partim ad Christi adventum Matth. 24. in corpore suo, quod est Ecclesia, partim ad adven- Marc. 13. tum ejus novislimum per se ipsum pertineant, ut S. August, explicat Epistola 199. alias 80. ad Hesichum de Fide Saculi inferipta. Quamobrem, quod Christus Dominus ait : Vigilate, ne cum venerit repente, inveniat vos dormientes, ad omnes pertinere declaravit. ""Tunc enim unicuique veniet dies ille, cum venerit ei dies, ut talis hinc exeat, qualis judicandus eft illo die. Ac per hoc vigilare debet omnis Christianus, ne imparatum inveniat eum Domini adventus. Imparatum autem inveniet ille dies, quem imparatum invenerit suæ vitæ hujus ultimus dies ( inquit S. Augustinus. )

Diem Domini venturum non effe, certum eft, nifi Antichriftus prior advenerit. Homo quidam erit fin- Rusgularis iniquiffimus, divinos honores ufurpans, Chriftum, & Regnum ejus, id eft, Ecclefiam perfequens ca persecutione, qualis non fuit ab initio mundi usque Matth. 24 modo, neque firt : fallis miraculis maximam hominum

Antichri

par-

١

partem feducens & ad defectionem a Chrifti fide, & cultu pertrahens. De quo Apostolus 2. ad Theffalonicenfes 2. fcribit : Homo peccati, filius perditionis, qui adversatur , & extollitur supra omne, quod dicitur Deus, aut quod colitur, ita ut in Templo Dei fedeat, oftendens fe tamquam fit Deus ... Et tunc revelabitur ille Iniquus; quem Dominus Jesus interficiet spiritu oris sui, & de. fruet illustratione adventus sui eum, cujus est adventus fecundum operationem Satane in omni virtute, & fignis, O prodigiis mendacibus, O in omni seductione iniquita. tis iis, qui percunt; co quod charicatem veritatis non receperunt, ut falvi fierent. Cætera pene omnia, quæ de Antichrifto dicuntur, vel ob cura funt, vel incerta. Cum autem improborum hominum caput futurum fit, jam ab initio Ecclefiæ, immo ab initio mundi formari cœpit corpus ejus, præparari populus ejus, in quo primas tenent Hæretici. Unde S. Paulus ibidem ait : Mysterium jam operatur iniquitatis. Et S. Joannes Epistola 1. Cap. 2. Filioli , novi fima bora eft : @ ficus audifis , quia Antichriftus veniet , & nunc Antichrifti multi facti funt ... Ex nobis prodierunt , sed non erant ex

nunc sunt, & terra, eodem verbo repositi sunt, igni reservati in die Judicii, & perditionis impiorum bominum, (inquit S. Petrus Epist. 2. cap. 3.) Adveniet antem dies Domini ut fur; in quo cali magno impetu transtent, elementa vero calore solventur, terra autem, O qua in ipsa sunt opera, exurentur, Cum igitur bac omnia dissolvenda sint, quales oportet vos esse in sanctis conversationibus, & pietatibus, expettantes, & properantes in adventum diei Domini, per quem cali ardentes solventur, & elementa ignis ardore tabescent? Novos vero calos, & novam terram secundum promissa ipsius expettamus, in quibus justitia babitat. Propter quod. charissimi, bac exspectantes, satagite immaculati, O inviolati ei inveniri in pace. Denique Ecclefia Chrifum judicaturum vivos, & mortuos, & faculum per ignem profitetur, quod ab Isaia Propheta prædictum est: Quia ecce Dominus in igne veniet, & quasi turbo qua- Isain 66! driga ejus; reddere in indignatione furorem suum, O increpationem suam in flamma ignis; quia in igne Dominus dijudicabit.

#### **5**. **I**. **I**.

#### Generalis Judicii Causa.

🗖 um præter privatum de fingulis, alterum etiam - de universis hominibus, exerceri judicium necesse sit; præter Dei verbum, communemque Chri-Itianorum omnium fidem, congruz quoque rationes afferri pollunt, quas exponunt Sanctus Thomas, & (9. Ar. 8. Concilii Tridentini Catechilmus.

Prima est, quia post hominum mortem interdum Prima rasuperstites sunt filii, vel discipuli, exemplorum, sanze tio judicii doctrinæ, vel errorum, fanctioris vitæ, vel pravorum operum amatores, fectatores, propugnatores, propagatores. Quibus rebus ipforum mortuorum prœmia, & pœnas augeri necesse est. Cum igitur hæc utilitas, vel calamitas ad plurimos pertinens, non prius finem habitura fit, quam novisiimus mundi dies advenerit, æquum erat, de universa hac recte, aut

III. P. O.

generalis.

prave factorum, dictorumque ratione perfectam quzftionem haberi, quod fieri non poterat nifi facto communi omnium Judicio. Quapropter exspecta me, dicit Dominus, (Sophoniæ 3.) in die resurrectionis me z in futurum, quia judicium meum, ut congregem gentes, & colligam regna, & effundam super eos indignationem meam, omnem iram suroris mei, in igne enim zeli mei devorabitur omnis terra.

Secunda eft, quod piorum fama fæpe lædatur, im-

io alte-

or. 4.

pii vero innocentiæ laude commendentur. Quam ob rem divinæ julitiæ ratio poltulat, ut pii ereptam injuria apud homines existimationem, in publico universorum hominum conventu, & judicio recuperent; cum Christus Judex Illuminabit abscondita tenebrarum, & manifestabit confilia cordium; & tune lans erit unicuique a Deo; cum Libris apertis, id est fingulorum conscientis patentibus, boni summo honore afficientur, & filii Dei ab omnibus agnoscentur, eorumque præclare gesta cunctis innotescent, & ab æquissimo Judice coronabuntur. Mali vero, ac reprobi indutetur confusione peccatis suis, quanvis occultiss, pravis desiderijs, cogitationibus, operibus in publicam

Nos insensati vitam illorum astimabamus insaniam, O finem illorum fine honore : Ecce, quomodo computati sunt inter filjos Dei, & inter Sanctos fors illorum eft. Ergo erravimus a via veritatis, & justitia lumen non luxit nobis, & fol intelligentia non ortus est nobis. Lassati sumus in via iniquitatis, & perditionis; & ambulavi. mus vias difficiles ; viam autem Domini ignoravimus, Quid nobis profuit superbia ? Aut divitiarum jastantia . 1 quid contulis nobis? Transierunt omnia illa tanquam nm. bra... Justi autem in perpetuum vivent, & apud Dominum est merces corum. & cogicatio illorum apud Altifsimum. Ideo accipient regnum decoris, & diadema speciei de mann Domini; quoniam dextera sua teget cos, O brachio sancto suo defendet illus, Summus autem erit honos, quo Sancti afficientur, fiquidem Christo supremo Judici affidebunt, cum ipfo mundum judicatu- Matth. 19. ri. Unde iple ait : Amen dico vobis, quod vos, qui fecuti estis me, sedebitis & vos super sedes duodecim, judicantes duodecim Tribus Ifrael. Et Apostoli Santti, inquit, de boc mundo judicabunt ... In vobis judicabitur 1. Cor. 6. mundus ... Nescitis, quoniam Angelos judicabimus,

Tertia judicii generalis ratio hæc eft: Quod Sancti, & reprobi homines, quæcunque in vita egerunt, non fine corporibus egerint; unde bona, & mala opera ad corpora etiam pertinent, velut ad instrumenta, Maxime igitur conveniens erat, corporibus una cum eorum animabus debita æternæ gloriæ prœmia, aut supplicia impertiri, quod neque fine omnium hominum refurtectione, neque fine generali judicio fieri poterat ""Dicimus plenum primo, perfectumque credendum judicium Dei, ut ultimum jam, atque exinde perpetuum; ut fit quoque justum. dum non in aliquo minus; ut fit quoque Deo dignum, dum pro tanta ejus patientia, plenum, atque perfectum. Itaque plenitudinem, perfectionemque Judicii nonnisi de totius hominis repræsentatione constare. Totum porro hominem ex utriusque fubstantiæ concretione parere; idcirco in utraque exhibendum, quem totum oporteat judicari, qui nil

Tom. I.

Gg

totuä

Tertia Fas

totus utique non vixerit. Qualis ergo vixerit, talem judicari, qui de eo, quod dixerit, habeat judicari. Vita eft enim caufa judicii, per tot fubstantias dispungenda, per quot & functa eft ...... (inquit Tertukianus libro de Resurrectione Carnis.)

latio quar-2.

Ouarta ratio ex divina Providentia, Sapientia, & Justitia petitur, quas vindicari palam in omnium hominum conventu, ac laudari decet Cum enim adverfa, & profpera promifcue nonnunguam bonis, & malis eveniant, ob arcanas quidem, licet adorandas rationes; hinc fit, ut plerique divinæ providentiæ, ac justitiæ obloquantur; & viri etiam justi commoveantur interdum, cum improbos potentes opibus, & honoribus florentes animadvertunt. Mei autem pene

falm. 27. moti funt pedes (inquit Propheta) pene effusi funt grefsus mei; quia zelavi super iniquos, pacem peccatorum videns, .. Ecce ipsi peccatores, Or abundantes in faculo obtinuerunt divitias; & dixi: Ergo fine caufa justificavi cor meum, & lavi inter innocentes manus meas; & fui flagellatus tota die, & cafigatio mea in matutinis. Necelle igitur erat, generale Judicium exerceri, in eoone bonis prœmia, improbis fupplicia palam decerni,

#### De Fide & Symbolo.

" fi mortui fumus ? Intus est radix. Ubi radix nostra. "ibi & vita nostra, ibi enim charitas nostra, Et vita vestra, inquit, abscondita est cum Christo in Deo. Quando arefcit, qui fic habet radicem? Quando "autem erit ver nostrum? Quando æstas nostra? "Quando nos circumvestit dignitas foliorum, & " ubertas fructuum locupletat ? Audi, quod sequitur : Cum Christus apparuerit vita vestra, sunc & vos apparebitis cum ipso in gloria. Hinc S. August. lib. 20. de Civitate Dei, cap. 2. ait : ", Cum ad illud Dei judicium venerimus, cujus tempus jam proprie dies judicii, & aliquando dies Domini nuncupatur: non folum quæcunque tunc judicabuntur, verum etiam quæcunque ab initio judicata, & quæcunque ulque ad illud tempus adhuc judicanda funt, apparebunt elle justissima. Ubi hoc quoque manifestabitur, quam justo judicio Dei fiat, ut nunc tam multa, ac pene ómnia justa judicia Dei sensus, mentesque mortalium lateant; cum tamen in hac re piorum fidem non lateat, justum effe, quod latet, ,, Hinc Proph. Pf. 36. ait : Observabit peccator justum, & stridebit super eum dentibus Juis, Dominus antem irridebit eum, quoniam prospicit, quod veniet dies ejus. "Qui dies? Quo red-, det unicuique secundum opera. Thesaurizat enim "fibi iram in die iræ, & revelationis justi judicii "Dei; fed Dominus prospicit, tu non prospicis; in-"dicavit tibi, qui prospicit. Non parva pars scientize " est, scienti conjungi. Ille habet oculos cognitionis, " ut habet credulitatis Quod videt Deus, crede tu. Veniet dies injusti, quem prospicit Deus. Qui dies ? cujus vindictæ? ", ", Neceffe eft enim, ut vindicetut in impium, five convertat fe, five non le convertat. Si enim se converterit, hoc ipsum in illo vindicatur, quod periit iniquitas,,, ( ut explicat S. Augusta Enarratione in Pfal. 36. Serm. 2.) Nunc Deum ex dimidia tantum parte cognoscimus, (ut cum S: Basilio loquar, Præfatione in Regulas fusius disputatas. ) Mifericordem cogitamus, non justum; at in supremo judicio plene cognoscetur, quia Justitia plenitudo divini» -Ggš

467

divisitatis, ut loquitur Tertullian. Judicium itaque genetale effe oportet, ut omnibus palam flat, Miferi-Icel. 5. 7. cordiam quidem Dei ab aterno, & usque in aternum exerceri, fed Super timentes enm; verum in peccatores respicere iram illins.

Quința denique ratio, cur generale judicium fit fu-Ratio quinta generalis turum, eft, ut illius metu peccatores ad meliorem frugem revocentur. Pil vero ejus expectatione recreen-Apoc. 14. tur, nec in adversis rebus deficiant. Timete Domi-

Eccl, 7.

num, O date illi bonorem, quia venit bora judicji ejus, Hinc illud Sapientis divinum oraculum : In omnibus operibus tuis memorare novissima tua, O in aternum non peccabis. Sed timore cafto timendus est indicit Pf. 118, 120 dies. Unde Propheta dicit : Confige timore two carnes

meas, a judiciis enim tuis timui. Hoc eft, ut explicat Timore

dum judiciam.

S. Ang. Enarratione in Pf. 118, Serm. 25. n. A ticasto timen- more tuo casto, qui permanet in fæculum fæculi carnalia mea defideria comprimantur; A judiciis enime tuis timui, cum mihi lex minaretur pœnam, quæ mihi non poterat dare justitiam. Sed hunc timorem, quo poena metuitur, confummata charitas foras mittit, quæ non timore pænæ, sed delectatione justitiæ liberos reddit. Timor namque iste, quo non amatur justitia, sed timetur pœna, servilis est, quia carnalis eft; & ideo non crucifigit carnem. Vivit enim peccandi voluntas, quæ tunc apparet in opere, quando speratur impunitas. Cum vero pœna creditur secutura, latenter vivit; vivit tamen. Mallet enim licere, & dolet non licere, quod lex vetat; quia non spiritaliter delectatur ejus bono, fed carnaliter malum metuit, quod minatur. Timore autem casto ipfa, quæ hunc timorem foras mittit, peccare timet charitas, etiamsi lequatur impunitas; quia nec impunitatem judicat fecuturam, quando amore justitiæ peccatum iplum deputat poenam. Tali timore carnes crucifiguntur; quoniam carnales delectationes, quæ legis littera vetantur potius, quam vitantur, spiritualium bonorum delectatione vincuntur, & eadem usque ad perfectionem crescente victoria perimuntur,»,»

Timor ille castus cum summo desiderio, & amore Pii judicii diei judicii optime cohæret, quo Pii cujusque pectus derant accenditur. Unde Apostolus scribit: Reposita est mibi 2. Tim. 4. corona sufficia... Non solum autem mili, sed & iis, aui diligunt adventum ejus, Et Propheta idem defiderium his yerbis exprimit: Sitivit anima mea ad Deum vivum: quando veniam, & apparebo ante faciem Dei? Plalm, 41. Hinc S, Joannes Epist. 1. cap. 4. In hoc, inquit, per, festa est charitas nobiscum, ut siduciam babeamus in die judicii. Ille autem diligit adventum Domini, Qui cum finceritate fidei, firmitate spei, ardore charitatis expe-Etat, qui pie vivendo ad diem vitæ suæ novissimum vigilanter le præparat: Quoniam qualis in die ifto quisque moritur, talis in illo die judicabitur, (inquit S. Aug. Epist. 199. alias 80.) Dies judicii spes Christianorum eft, qui Deum diligunt, & Christo fincere serviunt. Unde ipse Dominus ait; His fieri incipientibus, re. Lue. 21, spicite, & levate capita vestra, quoniam appropinquat redemptio vestra, Si amamus Christum, adventum ejus desiderare debemus. ""Perversum enim est, & nescio utrum verum, quem diligis, timere, ne veniat; orare, Adveniat Regnum tuum, & timere ne exaudiaris. Unde autem timor? Quia Judex venturus est? Numquid injustus? Numquid malevolus? Numquid invidus? Numquid postremo ab altero expectas nosse causam tuam, ne forte ille, quem instruxisti, vel prævaricatione te decipiat, vel minori facundia, & facultate deficiens innocentiæ tuæ bonum verbis demonstrare non poffit? Nihil horum. Quis ergo venturus est? Quare non gaudes? Qui venturus est judicare te, nili, qui venit judicari propter te? Non timeas Acculatorem, de quo iple dixit; Princeps bujus mundi Jo. 12, 31, ejicietur foras. Non timeas malum Advocatum ; ille enim tibi modo Advocatus eft, qui tunc Judex futur rus elt. Ille erit, & tu, & caula tua; fermo caulæ tuz, teltimonium conscientiæ tuæ. Quisquis ergo futurum Judicem times, præsentem conscientiam tuam modo corrige ...... Hæc S. August. Enar. in Pf. 147. Merito itaque Tertullianus supremi judicii diem vocat run

Gg3

Lib. 2. de Christianis exultationis. Bonam caufam habeamus. ut ultu femiarum, peccatum noftrum; fanguis Christi, pretium noftrum: Refurrectio Christi, spes nostra; adventus Christi, res nostra. Dicat anima nostra fitiens illi: Ouando

£ 41, 3.

veniet? Et, "Sitivit anima mea ad Deum vivum. Optas ut veniat? Utinam paratum te inveniat "". Verba funt fancti August. Sermone 265. alias 6. inter editos a Parisiensibus. Dedit Deus metnentibus se fignificationem, ut fugiant a facie arcus, ut liberentur ejus dilecti. Igitur ""Exhorresce, quod minatur Omni-"potens; ama, quod promittit Omnipotens, & vile-"scit omnis mundus five promittens, five terrens, (inquit S. August. Tract. 3. in epistolam S. Joannis.)

#### S. III.

#### Christus Dominus at homo judicabit. Judicis dotes. Ultima Sententia.

Q uamvis judicandi potestas omnibus SS. Trinitatis Personis communis sit, præcipue tamen Dei

£ 19.6.

## De Fide, & Symbolo.

471

g qui ad dexteram feparabuntur. Tacuit judicandus, S. Auguft. non tacebit judicaturus. Qccultus hic fuit, ut non "agnosceretur; Si enim cognovissent, nunquam Do- 1. Cor. 4. minum glaria crucifixissent, Cum ergo hic jam fue-, rit occultus in potestate sua . tacitus sub aliena; " contrarium erit occultationi, quod venturum ex-), pectamus, Deus enim manifiste veniet, Qui prius ve- Plaim, 49. " nit occultus, veniet manifestus, Deus noster, & non " filebit, Siluit occultus, quia Sicut ouis ad occifionem Isaiz sz. " ductus est. Siluit occultus, quia Sicut agnus corans " toudente se fine voce, fic non aperuit os suum. Si-» luit occultus, quia In humilitatem judicium ejus sub-" latum eft. Siluit occultus, quia homo tantum pu-, tatus eft; fed Deus manifiste venict, Deus noster, O Judicis " non filebit. Manifeste veniet Judex omnipotens. cui dotes. " refilti non possit: Judex supremus, cujus judicium " nemo peccator subterfugere possit, aut ab ipso ap-" pellare ; Judex fapientissimus, quem nihil latere possit, cujus oculi lucidiores sole, qui Illuminabit 1. Cor. 4. abscondita tenebrarum, O manifestabit consilia cordium, Judex, idemque Testis fidelis dictorum omnium, fa- Apoc. 1. ctorum, cogitatorum. Judex fanctiffimus ; Qui pecca. 1. Petr. 2, tum non fecit, neque dolus inventus est in ore ejus. Judex integerrimus, & æquissimus, qui Non accipier perfonam cujulque. Judex leveriffimus, qui tunc Non Jac. 2. 13. flettetur, & Judicium sine misericordia in eas exercebit, qui misericordiam non fecerunt. Ipse est ( inquit Apostolorum Princeps) qui constitutus est a Deo Act. 10, judex vivorum, & morcuorum. Manifelte veniet, & occultifima facinora, verba, confilia manifeftabit. Peccatorum luorum omnium numerum, gravitatem, foeditatem absque ullo fuco, absque ullo excusationum velo, in fua quilque conficientia intuebitur, ad pognitentiam infructuolam, quia feram; ad confusionem æternam. Ante faciem illius statuentur peccati - quæ alim post tergum poluit. Arguim te (inquit Dominus) O flatuim contra te facien tuam. Deus noiter tunc non filebit. Arguam te, (inquit) ""Modo te non vides, facio, ut videas te. Quia si videres te, • G g 4 &

<sup>1</sup>fal. 50. 5. & dic Deo tuo: Quoniam iniquitatem meam ego cognofco, & peccatum meum contra me est femper. Quod erat post te, fiat ante te; ne iple postea a Judice fias ante te, & non fit, quo fugias a te,,,... Ita hunc locum explicat S. August. Enar, in Pfalm. 49. Tunc omnia Dei attributa peccatores accusabunt, convincent, damnabunt. Omnipotentia, quod non obedierint Omnia Dei attri imperio, & tanto terrentis supplicio, ut Dei attri Dei attri Dei attri loquitur S. Aug. Bonitas, & misericordia, quod tot

## De Fide, & Symbolo.

bunt, in quem transfixerunt. Tunc Deus hofter non Joan. 19, filebit. Nunc loquitur pro nobis ut Advocatus noster; tunc contra nos ut Judex noster. Nunc sanguis ejus pro peccatoribus clamat, tunç adversus reprobos perorabit. Tot ora, quot vulnera, ", Inimicis vulnera Auctor lidemonstraturus est sua , ut convincens eos dicat : Ecce bri , sive hominem, quem crucifixis: Ecce Deum, & homi- de Symb. nem, in quem credere noluistis. Videtis vulnera, que ad Catec, inflixitis, agnofcitis latus, quod pupugiftis; quo- apud S. niam & per vos, & propter vos apertum est, nec ta- August. men intrare voluistis. 'Rea stabit Anima ante aulas Dei in die Judicii, nihil habens dicere. Deum prædicabas, & non requirebas; dæmonia abominabaris, & illa adorabas : Judicium Dei appellabas, nec effe credebas; inferna fupplicia prælumebas, & non præcavebas : christianum nomen sapiebas, & Christianum perlequebaris,, ". Verba funt Tertull. lib. de Teftimon, Anima, Cap. ult. Deus noster non filebit. Qui vocem Sponfi ad nuptias vocantis, & ad cor loquentis contemplerunt, vocem Judicis, vocem Domini in virtute, in magnificentia, confringentis cedros, vocem formidinis, & tonitrui audient : Discedite a me, male. Matth 25. dicti in ignem aternum, qui paratus est diabolo, & angelis ejus. Qui vocanti obtemperare, & ad me venire noluiltis, recedite operarii iniquitatis, inutiles fervi, genimina viperarum, qui ex Patre diabolo estis, non populus meus, Ite maledicti. Frustra rugient clamo- Ultima fen. re magno, ut miler Elau, dicentes : Benedic etiam & tentia. mibi. Num unam tantum benedictionem babes ? Obsecro , Gen. 17. at & mibi benedicas, Noluerunt benedictionem, & Pfal. 105. clongabitur ab eis. Et induent maledictionem ficut vestimentum, & intrabit ficut aqua in interiora eorum, & ficut oleum in offa eorum. Frustra reponent: Quo ibimus a spiritu tuo? & quo a facie tua fugiemus?... Malm, 132. Ite in ignem aternum. Sanctis vero, & electis blande infonabit vox Sponfiad nuptias invitantis, vox Amici ad æternum convivium, vox Patris ad hæreditatem, vox Domini ad præmia, & coronas vocantis : Venise, Matth. se. benedicti Patris mei, percipite Regnum, quod vobis pa-

Ggs

T as km

ratum est ab origine mundi. ", " Igitur Dei cultores apud Deum femper, fuperinduti fubstantia propria æternitatis; profani vero, & qui non integre ad Deum, in pœnam æque jugis ignis, habentes ex ipfa natura ejus, divina fcilicet, fubministrationem incorruptibilitatis. Noverunt & Philosophi diversitatem arcani, & publici ignis. Ita longe alius eft, qui ului humano, alius, qui judicio Dei apparet, five de cœlo fulmina ftringens, five de terra per vertices montium eructans. Non enim abfumit, quod exurit; fed dum erogat, reparat. Adeo manent montes femper ardentes, & qui de cœlo tangitur, falvus eft, ut nullo jam igne decinerescat. Et hoc erit testimonium ignis æterni, hoc exemplum jugis Judicii poenam nutrientis, montes uruntur, & durant. Quid nocentes, & Dei hoftes ., ., ? (inquit Tertull, Apologet. cap. 48.)

Duo tantum judicandorum ordines,

Duo porro tantum erunt judicandorum ordines: Alii a dextris erunt, fcilicet electi, alii a finiftris, fcilicet reprobi; etiam infantes, qui fine Baptifmo decefferunt; adeoque illi in vitam æternam, ifti in ignem æternum. Non erit medius locus, ut S. August. ex Evangelio pro-

# De Fide, & Symbola.

, la facientes , Deum non curantes , non in confcientia , sua, non in cœlo, non in terra; non eum latent ", hæc omnia, & universaliter omnes admonet, & , quando aliquos flagellat in terra, Admonisio est, ; nondum damnatio. Silet ergo a judicio, occultus in coelo eft, adhuc interpellans pro nobis. Patiens est luper peccatores, Non exercens iram, sed expectans panitentiam. Dicit alio loco (scilicet Isaia 42.) Tacui. Numquid femper tacebo? Quando ergo non taçebit? Deus manifeste veniet, Deus noster, & non silebit. Ignis ante ipfum præcedet. Timemus? Musemur, & non t O non timebimus. Ignem palea timeat ; auro quid fa- mehimpe cit? "Eft autem nunc in potestate quid facias, ne "illud, quod & te nolente venturum est, non cor-" rectus experiaris. Si enim possemus façere, Fratres, , ut dies judicii non veniret; puto quia nec fic erat " male vivendum Sinon veniret ignis die judicii, & " fola peccatoribus immineret feparátio a facie Dei, " in qualibet effent affluentia deliciarúm, non viden-» tes a quo creati funt, & separati ab illa dulcedine " ineffabilis vultus ejus, in qualibet æternitate, & im-" punitate peccati, plangere se deberent. Sed quid "loquar, aut quibus loquar ? ""Hæc amantibus pœna elt, non contemnentibus. Qui dulcedinem fapientize, & veritatis utcunque fentire coeperunt, noverunt, quod dico, quanta pœna fit tantummodo a facie Dei feparari; qui autem illam dulcedinem non gustaverunt, si nondum desiderant Dei faciem, timeant vel ignem; supplicia terreant, quem prœmia non invitant. Vile tibi est, quod Deus pollicetur, contremilce, quod minatur.,, " " Veniet dulcedo prælentiæ, "non excitaris, non suspiras, non desideras; ample-" xaris peccata tua, & delicias carnis tuz, stipulam " ad te congeris, veniet ignis. Ignis in conspetiu ejus Pfalm. 49. " exardescet. Non erit iste ignis sicut socus tuus; quo " tamen fi manum mittere cogaris, facies quidquid " voluerit, qui hoc minatur. Si tibi dicat : Scribe con-", tra caput patris tui, scribe contra capita filiorum », tuorum, nam fi non feceris, manum tuam mitte ,, iP

Mutemur,

fequitur, ut etiam, quæ producitur, proprio nomine careat. Nullum autem proprium nomen ejus emanatio habet, propterea quod nomina, que Deo tribuuntur, a rebus creatis mutuari cogimur, in quis bus quoniam nullam aliam naturz, & effentiz communicandæ rationem, quam generandi virtute agnofcimus: ob cam causam fit, ut rationem, qua leiplum totum Deus vi amoris communicat, proprio vocabulo exprimere non poffimus. Ideo communi no-8. Th. 1. p. mine tertia SS. Trinitatis Perfona Spiritus appellata 4. 10. at. s. eft, ut explicant S. Thomas, & Concilii Tridentiai Catechilmus Unde S. Augast. lib. 15. de Initate, cap. 19. tertiam fanctillimæ Trinitatis Perfonam merito & Spiritum fanctum, & Charitatem proprie nominari dicit i quia Cum sit communis ambobus, id eft, ab utroque procedat; id vocasur ipfe proprie, quod ambo communiter, Et lib. 11. de Civitate Dei, cap. 24. hon Cum lit, inquit, & Pater Spiritus, & Filius Spiritus, & Pater Sanctus, & Filius Sanctus, proprie tamen iple vocatur Spiritus Sanctus, tanquam Sann ctitas fubstantialis, & confubstantialis amborum """ Cum enim vero nomen spiritus corporatis in rebus, ex quibus ad divina translatum eft, impulsionem quamdam, & motionem fignificet; unde vento, & halitui, ac respirationi viventium nomen spiritus tribuitur; cum vero allunde proprium fit amoris, ut moveat, & impellat voluntatem amantis in amatum; tertia SS. Trinitatis Persona, quæ a Patre, & Filio procedit, ut Amor, ut Charitas, ut Communio ineffabilis utriulque, (ut Patres loguuntur) recte Spiritus appellatur. Quia vero fanctitas illis tribuitur rebus, quæ in Deum ordinantur, ideo Perfona divina, quæ procedit ut amor, quo Deus amatur, convenienti nomine Spiritus Sanctus appellatur. Cujus etiam convenientia nominis ex eo intelligitur, quod fpiritualem vitam in nos infundat, ac fine sanchissimi ejus Numinis afflatu nihil æterna vita dignum operari pollimus.

• S. II.

## De Fide & Symbolo.

#### S. II.

#### Spiritus Santius verus Deus eft, Patri, O Filio aqualis.

Tæc verba Symboli, Credo in Spiritum fantium, 🗖 manifeste declarant Spiritum fanctum effe venum Deum, Patri, & Filio cozqualem. Nemo enim in creaturam ullam credit, aut fummam in illa fiduciam collocat. Id facrarum Litterarum testimonia clariffima confirmant. Nam cum S. Petrus Actuum 5. dixisset ! Anania, cur centavit satanas cor cuum, mentiri te Spiritui sancto? mox subdit: Non es mentitus bominibus 🔒 fed Deo. Quem prius Spiritum fanctum appellaverat. eumdem statim Deum vocat.

Præterea Apost. 1. ad Cor. 12, divina Spiritus sanch opera, beneficiaque percensens, ea promilcue Deo, ac Spiritui fancto velut auctori tribuit. Divisiones (inquit) gratiarum sunt, idem autem Spiritus ... Et divisiones operationum sunt, idem vero Dens, qui operatur omnia in omnibus. Quibus fingillatim enumeratis, subjungit! Hac autem omnia operatur unus, atque idem Spiritus, dividens singulis pront vult. Ubi & Deum aperte vocat Spiritum fanctum, & parem ei, atque Patri, Filioque dignitatem, auctoritatem, indivilamque operationem tribuit-

Tertio, quod uni Deo Prophetarum adicribunt oracula, id a Spiritu fancto pronunciatum dicit Apo-Itolus Altuum 28. Dixerat Isaias: Audivi vocem Do. jiain 6. mini dicentis ! Quem mittam , & quis ibit nobis? & dixi : Ecce ego, mitte mei Et dixit ! Vade, & dices populo buic ! Audite andientes, & nolite intelligere ; & widete visionem, & nolite cognoscere. Excaca cor populi hujus, O aures ejus aggrava, O oculos ejus claude; ne forte-videat oculis suis, & auribus sais audiat. Ouz verba cum Apoltol. proferret ; Bene, inquit, Spiritus sanctus locutus est per Isaiam Prophetam ad Patres nosta nos, dicens ! Vade ad populam iftum, Gc. Idem eft igitur Dominus Deus, ac Spiritus fanctus.

Quarto, idem probat Baptismi formula, in qua Deo Patri, & Filio tertius adjungitur Spiritus fanctus

in unum honoris, dignitatis, & efficientiz confortium; ita ut fine ejus mentione inanis fit hæc actio, Nullum autem fructum ex Baptilmo confequeretur,

t. Cbi. 1.

1

qui in nomine cujulvis creature baptizaretur. Unde ad Corinthos Scribit ! Numquid in nomine Pauli baptizati effis ? Ut oftenderet, hoc eis nihil ad falutem profinenrum effe. Cum igitur in nomine Spiritus baptizesnur, enm effe Denm credendum eft. Baptizamur antem is nomine Patris, & Filii, & Spiritus fanti; non in nominibus. Ubi unum nomen audis, unus est Deus, Sicut de semine Abrahæ dictum est, & exponit Paulus Apo-Gal. 1. 16. stolus: In semine suo benedicentur omnes gentes : ", Non dixit in seminibus, tanquam in multis, sed tanquam in uno; & femine tuo, quod est Christus. Sicut ergo, quia ibi non dicit In seminibus, docere voluit Apostolus; quia unus est Christus ; ita & hic cum dictum est, In nomine non in nominibus, probatur unus Deus Pater & Filius, & Spiritus fanctus nue Animadversio hæc eft 5. Aug. Tract. 6. in Joannem.

Eumdem porro trium Personarum ordinem, quo Spiritus fancti divinitas comprobatur, observare licet in Epist. 1, S. Joannis cap. 9, Tres funt (inquit) qui testimonium dant in culo, Pater, Verbum & Spiritus sanctus, & bi tres unum sunt. Tum in illa Glorificationis antiquissima formula, qua divinæ laudes, & Plalmi concluduntur : Gloria Patri, & Filio, & Spiritui Santto. Que quidem formula ad antiquam Traditio-Hib. 2. Hift. nem merito refertur. Et quamvis nonnulla in præpolitione diversitas fuerit j quibusdam dicentibus \$ Gloria Patri, & Filio, & Spiritui fancto; aliis, Gloria Patri, per Filium; cum Spiricu fantto; alii denique, Gloria Patri, per Filium in Spiritu fancto : eamdem tamen in omnibus iftis glorificationis modis vim effe Bail, ad Spiritus fancti divinitatem comprobandant, prolib. de Sp. bat S. Basilins.

Postremo, quæcunque Dei propria effe credimus, ea Spiritui fancto convenire facræ Litteræ testantur. Illi namque templorum honorem tribuunt, ut cum Apostolus ait: An nescitis, quoniam membra vestra

Theodor. Ecclef. CAD. 24. Sozoth 1. 3. cap. 19.

fanct.



temp-

### De Fide, & Symbolo.

templum sunt Spiritus sancti? Item fanctificationem, & vivificationem. (2. Theff. 2.) In fanttificationem Spiritus. Et Scrutari omnia, ctiam profunda Dei. ( 1. Cor. cap. 2.) Et per Prophetas loqui: (2. Petri 1.) Non enim voluntate humana allata est aliquando Prophetia: sed Spiritu sancto inspirati locuti sunt sancti Dei bomines. Et ubique esse; (Sapientize 1.) Spiritus Domini replevet orbem terrarum; & boc, quod continet omnia, scientiam habet vocis. Hæc autem omnia divino tantum Numini tribuenda funt.

Ex his Scripturarum facrarum oraculis invicta contra Macedonium, & Macedonianos hæreticos, qui Spiritum fanctum creaturam effe afferebant, argumenta instruxerunt Ecclesiæ Patres, SS Athanasius, Gregorius Nazianzenus, & Nyssenus, Bafilius, Ambrofius, Didymus, Cyrillus Alexandrinus, aliique catholicæ Fidei de Spiritus fancti Divinitate vindices, in líbris eo de argumento editis. Unicum subtexo S. August. locum, Enchiridii cap. 56. "" Spiritus fanctus fi creatura non Creator effet, profecto creatura rationalis effet, ipla eft enim fumma creatura. Et ideo in gula Fidei non poneretur ante Ecclefiam, quia & iple ad Ecclefiam pertineret in illa ejus parte, quæ in coelis eft Nec haberet templum, fed etiam ipfe templum effet. Templum autem habet, de quo dicit Apoltolus: Nescitis, quia corpora vestra templum sunt i. Cot. 6. Spiritus sancti, qui in vobis est, quem habetis a Deo? De quibus alio loco dicit : Nescitis, quia corpora vestra membra sunt Christi? Quomodo ergo Deus non est, qui templum habet ? Aut minor Christo est, cuius membra templum habet? Neque enim aliud templum ejus, aliud templum Dei eft, cum idem dicat Apostolus: Nescitis, quia Dei templum estis? Quod ut probaret, adjecit? Et Spiritus Dei babitat in vobis. Deus ergo habitat in templo suo, non solum Spiritus sanctus, sed etiam Pater, & Filius.

, Quamobrem & Concilium Romanum fub S. Damajo Pontifice Maximo, & Constantinopolitanum primum, inter Genéralia fecundum, impiam Macedo-Tom. I. Ηh nii

48 i

nii doctrinam, afferentis Spiritum fanctum effe creaturam, velut hæreticam damnarunt, iftiulque hærefis Auctorem , & Sectatores Anathemate confixerunt ; ejuldem Concilii Oecumenici Patres ad illam hærefim refellendam hæc in Symbolo nufquam interituris apicibus confignata effe voluerunt : Credimus in Spiritum Sanctum Dominum, & vivificantem , ex Patre procedentem , & cum Patre , & Filio adorandum , & conglorificandum, qui locutus est per Prophetas. Quod Spiritum fanctum Dominum confitentur, in eo declarant, quantum Angelis antecellat, qui tamen nobilifimi Spiritus a Deo conditi funt, Illos enim omnes Administratorios Spiritus, in ministerium miffos, propter eus, qui hæreditatim capiunt falutis, Apostolus effe testatur. Vivificantem vero appellant, quia anima cum Deo conjuncta longe melius ; & excellentius vivit , quam corpus animæ conjunctione vegetetur, ac fuftentetur. Hanc autem animæ cum Deo conjunctionem facræ Litteræ Spiritui fancto tribuunt; ideoque Spiritus vivificans recte appellatur.

Macedonianorum objectionidetur.

ł,

Hebr. I.

Frustra contra Spiritus sancti divinitatem Macedoniani hæretici objiciebant illa Christi verba, Joan bus respon. Cum venerit ille Spiritus veritatis, docebit vos omnem veritatem, Non enim loquetur a semetipso, sed quacunque audiet, loquetur. Non enim istius sententiæ sensus est, quod Spiritus fanctus ea tantum loqui poffit, quæ audit instar Legati, qui ab alio mittitur, & docetur; fed quod scientiam non habeat a seipso, sicut nec essentiam, quam accipit a Patre, & Filio, a quibus procedit, ""Audire, illi fcire eft; fcire vero effe; (inquit S. Ang. Tractatu 99. in Joannem.) Quia ergo non est a semetipso, sed ab illo, a quo procedit, a quo illi est essentia, ab illo scientia; ab illo igitur audientia, quod nihil est aliúd, quam scientia, ". Nec movere quemquam debet, quod verbum futuri temporis polituin fit. Quacunque audiet, loquetur. "IL " la quippe audientia fempiterna est, quia sempiterna " scientia. In eo autem, quod sempiternum est, sine , initio, & fine fine, cujuslibet temporis verbum po-

"natur "

#### De Fide & Symbolo.

" natur, five præteriti, five prælentis, five futuri, " non mendaciter ponitur. Quamvis enim natura illa , immutabilis, & ineffabilis non recipiat, fuit & erit. " fed tantum, eft; tamen propter mutabilitatem tem-" porum, in quibus versatur nostra mortalitas, & ", nostra mutabilitas, non mendaciter dicimus, & fuit, "& erit, & elt. Fuit, quia nunquam defuit; erit, " quia nunquam deerit; est, quia semper est. Sem-" per itaque audit Spiritus fanctus, quia femper fcit; "ergo & scivit, & scit, & sciet; ac per hoc, & "audivit, & audit, & audiet; quia hoc est illi au-" dire, quod scire, & scire illi hoc est, quod esse. "Ab illo igitur audivit, audit, & audiet, a quo eft, "ab illo est, a quo procedit.

Quod autem Spiritus fanctus dicitur Scrutari pro- 1. Cor. 2. funda Dei, non fignificat hic loquendi modus inquifitionem eorum, quæ occulta sunt, & ignota, sed ibi ulurpatur hoc verbum, Scrutari, prout fignificat perfecte nolle, non obscure, & quali perfunctorie. Sic Deus, cui cordium nostrorum omnino explorata funt arcana, Renes, & corda scrutari dicitur. "" Ne- Jerem. 17. mo autem inferior superioris scrutatur interna; divinæ enim lolius est potestatis occulta novisse. Similiter scrutator est Spiritus sanctus ut Pater, similiter fcrutator ut Filius; cujus proprietate fermonis id exprimitur, ut videatur nihil ese, quod nesciat, quem nihil præterit "". (inquit S. Ambrofius lib. 2. de Spiritu santto, cap. 11.)

Denique cum ait Apostolus ad Rom. 8. Ipse Spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus, non fignificat, quod gemitus, & oratio Spiritui fancto conveniant, fed quod gratia fua, & efficaci in nobis operatione charitatis, quam in cordibus nostris diffundit, nos orantes faciat, nosque doceat orare. & gemere; ut explicant Origenes in Commentario hujus loci, & S. Aug. Epift, 130. ad Probam, alias 121.

483

`НЬ́э

S. III.

## Theol. Dog. & Moral. Lib. I. §. I | I.

#### Spiritus Sanctus a Patre, C-Filio procedit,

C piritum fanctum a Patre, Filioque procedere, Do. D gma fidei eft, in Conciliis generalibus Lugdunenfi II. Jub Gregor. X. & Florentino fub Engenio IV. Pontificibus Maximis, declaratum, finitum, ac firmatum, contra Græcorum errorem, qui in his Conciliis ejurato Schifmate, profelli funt cum Ecclefia Latina Proceffionem Spiritus fancti a Patre, & Filio, quam antea pertinaciter negabant; quamvis, ut leve, ac inftabile est Nationis hujus ingenium, ab Ecclesiæ unitate rursus defecerint, ac in pristinos errores fint prolapsi. In Concilio porto Florentino convicti funt a Latinis Præfulibus, ac Doctoribus, luculentis, & perípicuis testimoniis Græcorum pariter, atque Latinorum Patrum, qui summo consensu asserunt Spiritum fanctum a Patre, & Filio, aut, quod idem eft, a Patre per Filium procedere; ex substantia Patris, & Filii effe; Filium fontem effe Spiritus fancti; Spiritum fanctum proprium effe Filii, confubstantialem Filio, Imaginem effe Filii, & alia id genus, quæ illius originem a Filio manifeste probant.

Divinarum autem Litterarum auctoritate catholicum Dogma de Proceffione Spiritus fancti a Patre, & Filio maxime nititur. Nam Christus Dominus, cum de Spiritu fancto loqueretur Joannis 16. dixit : Ille me clarificabit, quia de meo accipiet & annuntiabit vobis. Omnia, quacunque babet Pater, mea sunt. Propterea dixi: Quia de meo accipiet, & annuntiabit vobis. Omnia, quæ Patris funt, Filii funt, idcirco quidquid a Patre accipit Spiritus fanctus, a Filio accipit, potestatem, fcientiam, essentiam, quæ omnia in Deo unum sunt.

Præterea in Scripturis facris Spiritus fanctus nonnunquam Spiritus Christi, interdum Spiritus Patris appellatur; modo a Patre, modo a Filio mitti dicitur, ut æque a Patre, & Filio procedere, tanquam ab uno principio, non obscure significetur. Rom. 8. Qui Spiritum Christi non habet, hic non est ejus. Et ad Galatas cap. 4. Misit Deus Spiritum Filii sui in sorda



## De Fide, & Symbolo.

orda vestra, clamantem, Abba, Pater. Joan. 15, Cum utem venerit Paracletus, quem ego mittam vobis a Pare, Spiritum Veritatis, qui a Patre procedit, ille te. limonium perbibebit de me. Cur ergo non credamus, juod etiam de Filio procedat Spiritus fanctus, cum ilii quoque iple sit Spiritus? ""Si enim ab eo non procederet, non post Refurrectionem se representans liscipulis suis insufflasset, dicens: Accipite Spiritum Joan 20. antium, Quid enim aliud fignificavit illa infufflatio, ifi quod procedat Spiritus fanctus & de ipfo ? Si ergo & de Patre, & de Filio procedit Spiritus fanctus; cur ilius dixit : De Patre procedit ? Cur putas, nifi juemadmodum ad eum folet referre, & quod ipfius ft, de quo ipfe eft? Unde illud eft, quod ait: Mea 'octrina non est mea, sed ejus, qui me misit, Si igitur ntelligitur hic ejus doctrina, quam tamen dixit non uam, fed Patris; quanto magis illic intelligendus It, & de iplo procedere Spiritus fanctus, ubi fic it: De Patre procedit, ut non diceret : De me non rocedit? A quo autem habet Filius, ut fit Deus, Eft enim de Deo Deus,) ab illo habet utique, ut tiam de illo procedat Spiritus fanctus; ac per hoc piritus fanctus, ut etiam de Filio procedat, ficut rocedit de Patre, ab iplo habet Patre "". Sic diffeit S. Aug, Tract. 99 in Joan.

Hinc etiam intelligitur, cur non dicatur natus effe, Cur spiried procedere Spiritus fanctus. ""Quoniam fi & ipfe tus fanctus 'ilius diceretur, amborum utique Filius diceretur, natus, fed juod absurdiffimum eft. Filius quippe nullus eft duo- procedens. um, nisi Patris, & Matris, Absit autem, ut inter Jeum Patrem, & Deum Filium tale aliquid suspicenur. Quia nec filius hominum fimul & ex patre, & x matre procedit; fed cum in matrem procedit ex atre, non tunc procedit ex matre, & cum in hinc ucem procedit ex matre, non tunc procedit ex pare. Spiritus autem fanctus non de Patre procedit in 'ilium, & de Filio procedit ad fanctificandam creauram, fed fimul de utroque procedit ; quamvis hoc ïlio Pater dederit, ut quemadmodum de se, ita. de

Hh 3

de illo quoque procedat. Neque enim poffumus dicere, quod non fit vita Spiritus fanctus; cum vita Pater, vita fit Filius. Ac per hoc ficut Pater, cum habeat vitam in femetipfo; dedit & Filio habere vitam in femetipfo; fic ei dedit vitam procedere de illo, ficut procedit & de ipfo<sub>mm</sub>. Hæc S. Aug. ibidem. Rationem alteram affert S. August, lib. 5. de Trinitate, cap. 14. cur Spiritus fanctus non fit Filius, quia fcilicet procedit, <u>mm</u> Non quomodo natus; fed quomodo datus; neque enim natus eft ficut Unigenitus, neque factus, ut per Dei gratiam in adoptionem nafceretur, ficut nos. Sicut autem Pater & Filius unus Deus, & ad creaturam relative unus Creator, & unus Dominus; fic relative ad Spiritum fanctum unum Principium <u>m</u>.

Quamobrem Ecclefia in Symbolo Conftantinopolitano profitetur, & canit de Spiritu fancto: Qui a Patre Filioque procedit. Et in Symbolo, quod S. Athanafii nomen præfert: Spiritus fanctus a Patre, & Filio non fattus, nec creatus, nec genitus, fed procedens. Hæc autem particula, Filioque, non ab ipfis Concilii Conftantinopolitani Patribus inferta Symbolo eft, fed ab Ecclefia fequentibus fæculis convenienter addita, ad majorem explicationem Fidei. Nam Spirisum fanttum ex Filio procedere, virtute continetur in illa fententia, Qui ex Patre procedit, quam Symbo--lum Conftantinopolitanum, fenfu a Nicæno nullatenus diverfum, explicationis gratia habet.

#### **§**. I V.

#### Spiritus sancti Nomina, Attributa, & Effectus.

Varia Spiritus fancti nomna.

486

Luc. 11. Joan. 15. Diversa nomina Spiritui sancto in facris Litteris tribuuntur. Ab operationibus suis vocatur Spiritus sapientiæ, intellectus, confilii, scientiæ, fortitudinis, pietatis, & timor Domini, quia hæc dona in hominibus operatur. Digitus Dei dicitur, in quo Christus esiciebat dœmonia; Spiritus Paracletus, id est, Contolator, quia consolatur nos in omni tribulatione

**D0-**

# De Fide, & Symbolo.

nostra; five Advocatus, quia postulat pro nobis ge- Rom. 8. mitibus inenarrabilibus, id eft, ad postulandum nos Zach. 12. movet. Unde & Spiritus precum a Propheta nuncupatur. Spiritus rectus, qui deducit nos in viam rectam, a terrenis affectibus nos purgans, & ad ccelestia subvehens; a circuitu, in quo ambulant impii, nos revocans, & in viam rectam mandatorum Domini reducens. Spiritus principalis, qui confirmat Pfalm. 50. nos, ut nullis erroribus, terroribus, aut amoribus Luc. II. hujus mundi a Christo separari valeamus. Spiritus bo. nus, quem dat Deus petentibus eum. Spiritus adoptio. Rom. 8. nis filiorum, in quo clamamus, Abba, Pater Tribuitur autem imprimis Spiritui fancto bonitas, & charitas; immo iple Amor est Charitas Substantialis, & consubstantialis Patris, & Filii, qua uterque conjungitur, qua genitus a gignente diligatur, generasoremque suum diligat; ut loquitur S. Aug. lib. 6. de Trinitate, cap. 5. & lib. 15. cap. 19. nec non Tract 105. in Joannem. Quod & Concilium Tolet. 11. confirmat. Hic Pax fumma, & incomprehenía divinarum perfonarum eft. ""Tanta ( inquit S. Ang ) ibi eft charitas Spiritus fancti, \_S. August tanta pax unitatis, ut de fingulis cum interrogatur, Tr. 14. in Deus tibi refnondeatur : de Trinitate cum interro Joan. Deus tibi respondeatur ; de Trinitate cum interrogatur, Deus tibi relpondeatur... Si charitas de tot animis fecit animam unam, & de tot cordibus fecit cor unum; quanta est charitas inter Patrem, & Filium? Major utique potett effe, quam inter illos homines, quibus erat cor unum. Si ergo multorum fratrum cor unum propter charitatem; & multorum fratrum anima una propter charitatem. Deus Pater & Deus Filius dicturus es, quia duo funt? Si duo dii funt, non est ibi summa charitas. Si enim hic tanta charitas est, ut animam tuam, & animam amici tui unam animam faciat, quomodo non est ibi unus Deus Pater, & Filius ""? Hinc S. Bernar. Serm. 8 in Cantica. Spiritum fanctum Ofculum Patris, & Filii appellat, qui utriusque Imperturbibilis Pax fit, gluten firmum, individuus Amor, individua unitas. Et Serm, 1. in Octavis Paschæ: ", Spiritus, inquit, eft H h 4 

" indiffolubile vinculum Trinitatis, per quem ficut " Pater, & Filius unum funt, fic & nos unum fu-" mus in ipfis ".

11. Donum etiam appellatur Spiritus fanctus. Do-Spiritus fanctus Do- natio enim proprie appellatur, cum quis dat aliquid num Patris, ea mente, ut statim velit accipientis fieri, nec ullo & Filii. calu ad fe reverti, idque sponte omnino, & nulla neceffitate, nec propter ullam aliam caulan, quam ut liberalitatem, & magnificentiam exerceat. Ratio autem gratuitæ donationis eft amor. Ideo enim aliquid gratis alicui damus, quia illi bonum volumus. Amor igitur primum donum eft . per quod cætera donantur. Unde cum Spiritus fanctus a Patre . & Filio procedat, ut Amor, primum donorum omnium eft, quæ in creaturas a Deo impenduntur, ac per ipfum deinceps reliqua donantur. Porro Spiritum fanctum personale Dei Donum effe multis Scripturæ fa-

Joan. 4.

1.

Ephef. 1.

num Dei, & quis est, qui dicit tibi: Da mibi bibere; tu forsitan persisses ab eo, & dedisset tibi aquam vivam. Aquam autem vivam de Spiritu fancto alibi S. Joannes interpretatur. Igitur Spiritus fanctus est Dei donum. Idem colligitur ex his S. Pauli verbis: Unicuique no. frum data est gratia secundum mensuram donationis Cbrifi. Hæc enim Christi donatio, five Donum, Spiritus fanctus eft; fiquidem Ascendens Christus in alcum dedit dona bominibus, id eft, Spiritum fanctum. Et ex S. Petro in Actis Apoltolorum: Baptizetur unufqui/que v-ftrum, & accipieits donum Spiritus fancti, Donum autem Spiritus fancti nihil est aliud hoc in loco, quam Spiritus fanctus. Porro ob hoc dona dixerunt & Propheta, & Apottolus, ", Quia per donum, quod eft Spiritus fanctus, in commune omnibus membris Christi multa dona quæ sunt cuique propria, dividuntur. Non enim singuli quique habent omnia, sed hi illa, alii alia; quamvis ipfum Donum, a quo cuique propria dividuntur, omnes habeant, id eft, Spiritum fanctum. (inquit S. August. lib. 15. de Trinitate.

cræ teftimoniis demonstratur. Imprimis ex illis Chrifti ad mulierem Samaritanam verbis : Si (cires Do-

### De Fide, & Symbolo, "

nitate, cap. 19.) In tantum porro Donum Dei eft, in quantum datur eis, quibus datur. Apud se autem Deus est, etsi nemini detur, quia Deus erat Patri, & Filio coæțernus antequam cuiquam daretur, Nec quia illi dant, iple datur, ideo minor est illis. Ita enim datur ficut Donum Dei, ut etiam fe ipfum det ficut Deus, non enim dici potest non esse sue potestatis, de quo dictum est: Spiritus, ubi vult spirat; Joan. 3. & apud Apostolum, Omnia bac operatur unus, atque 1. Cor. 12. idem Spiritus, dividens propria unicuique prout vuls. Non est illic conditio dati, & dominatio dantium, fed concordia dati, & dantium, Quapropter (i fancta Scriptura proclamat, Dens charitas eft; illaque ex 1. Jo. 4. 8. Deo elt; & in nobis id agit, ut in Deo maneamus, & ipfe in nobis, & hoc inde cognolcimus, quia de Spiritu fuo dedit nobis, ipfe Spiritus eft Deus charitas, Deinde si in donis Dei nihil majus est charitate, & nullum est majus donum Dei, quam Spiritus fanctus, quid confequentius, quam ut ipfe fit charitas. qui dicitur & Deus, & ex Deo, "?

Cum Donum fit Spiritus fanctus, & donum referatur & ad eum qui dat, & ad eos, quibus datur, Spiritus est & Dei, qui dedit, & noster, qui accipimus. Et quamvis tempore sit donatus, ab æternitate tamen Donum est; quia ""Sic procedebat, ut esset "donabile. Aliter enim intelligitur, cum dicitur do-" num, aliter, cum dicitur donatum. Nam donum "potest esse, & antequam detur; donatum autem, " nisi datum fuerit, nullo modo dici potest"; ( inquit S. August. lib. 5. de Trinitate, cap. 15.) ideo vero Scriptura sacra, & Patres Spiritum Sanctum Donum Dei esse prædicant, Ut Deum credamus non se ipso inferius donum dare; (inquit idem fanctus Doctor lib. de Fide, & Symbolo, cap. 9. )

Ezech. 17. III. Datur autem nobis Spiritus fanctus, ut nos vita Spiritus gratiæ vivificet, atque lanctificet. Hinc Deus per Pro- lanetus nophetam: Dabo, inquit, vobis Spiritum, & vivetis. ftræ fanctu-Hinc S, Basilius lib. de Spiritu santto, cap. 9. Spiri- ficationis origo & artum lanctum vocat Sanctificationis originem. Item, Sub- biter. stan-

Ηhς

Stantiam vivam, Sanctificationis arbitram. Ideo & alii græci Patres duo quædam Adamo, cum primum creatus eft, a Deo indita fuiffe docent; imaginem scilicet Dei, quæ in ratione, ac fui juris arbitrio confiftit, & fimilitudinem, quæ virtute, ac fanctitate conftabat. Hunc posteriorem statum per Spiritum fanctum illius animæ tributum fuiffe, quo Deus eam afflavit. Hoc enim effe Spiraculum vita, quod Deus infpiraffe homini de terra formato legitur. Spiritum (inquam) fanctum illi exiftimant appellari iltum Dei afflatum, qui divinam in nobis fimilitudinem efficeret. Quæ cum primi hominis culpa funditus extincta effet, eam a fecundo Adamo Chrifto Domino reparatam fuiffe, eodem reftituto Spiritu; quem etiam ad illud fignificandum, Apostolis fuis halitu fuo infpiravit, Joannis 20. Sic inter alios S. Cyrillus Alexandrinus lib. 13. Thefauri. ", Participes facti Spiritus, (inquit) ad Conditoris imaginem formamur. Manifeltum igitur est, similitudinem hanc cum Deo obtineri non posse, nisi particeps quispiam sit fanchi Spiritus, Rurfus vero Redemptor noster, ut in homine statum illum, qui ad imaginem erat, inftauraret, infufflavit discipulis fuis dicens: Accipite Spiritum fanctum. Quod igitur habet renovatio, hoc ipfum omnino antiquiorem illum statum habuisse par est intelligere. Quamobrem perfectam divinæ substantiæ imaginis expressionem, Spiritus fancti participatio largitur homini,,,... Itaque Spiritus fanctus est Spiritus, qui vivificat. Ille elt, ex quo in Baptilmo renascimur, codem scilicet Spiritu replente fontem, qui replevit & Virginem; ut loquitur S. Leo. Ille, qui vim fanctificandi aquis tribuit; in cujus rei typum initio mundi Ferebatur Super aquas. (Genel. 1.) ", Ne mirum fit in Baptismo, ", fi aquæ animare noverunt... Supervenit Špiritus , de cœlis, & aquis super est, fanctificans eas de "femetiplo, & ita fanctificatæ, vim fanctificandi com-"bibunt "; (inquit Tertullianus lib. de Baptismo. cap. 3. & 4. ) Ea autem regeneratione cœlesti spiritales homines efficieur per Spiritum fanctam. Quod enim

## De Fide, & Symbolo.

**491**.

enim Natum est ex Carne, caro est; & quod natum est Joan. g. ex Spiritu, spiritus est. Vitam illam spiritalem reparat, fi quando ab ea per peccatum excidimus; fiouidem a peccato refurgere fine ipfius Numine non poffumus. Unde cum Apostolus 1. ad Cor. 6. graviffima peccatorum genera percenfuisset, subdit: Er hac quidem fuistes; sed abluci estis, sed sanctificati estis, sed justificati estis in nomine Domini nostri Jesu Christi & in Spiritu Dei nostri. Anima nostra charitate vivit; vita enim animæ Deus elt; Deus autem charitas eft; 1. Joan. 4. & qui manet in charitate, in Deo manet, & Deus in eo. At Charisas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiri. Rom. 5. tum sanctum, qui datus est nobis. Hic est, qui nos justos facit. In Christum enim credentes Signati fu- Lohef r. mus Spiritu promifionis Santto , qui est pignus bareditatis nostre. Gratia fanctificante, quam nobis impertit, naturæ divinæ participes efficimur, filii Dei nominamur, & vere sumus. Et liquidem Spiritus adoptionis filiorum, in quo clamamus, Abba (Pater) ipse Rom. z. enim Spiritus testimonium reddit spiritui nostro, quod sumus filii Dei. Si autem filii, & baredes; baredes quidem Dei, cobæredes autem Christi.

Non folum autem hominem fanctificat Spiritus fanctus, fed & Angelos fanctificavit; non folum homines fanctos, qui post Christi adventum vixerunt. fed & illos, qui ante illius adventum Deo placuerunt, qui sub Lege non erant, sed sub gratia, & ad Novum Testamentum pertinebant, implentes Legem Dei fide, quæ per dilectionem operatur, in spe bonorum non temporalium, fed æternorum; præcipue credentes in Mediatorem Christum venturum, per quem fibi non dubitabant Spiritum gratiz fubministrari, ut bene mandata legis implerent, & sibi ig. Substantinosci posse cum peccarent, ut loquitur s. August.

IV. Non fola porro gratiæ, & charitatis, virtu- minis inhatumque, ac donorum cæterorum infusione, fed in- bitatione tima, substantiva, & personali sui Numinis inhabita- Spiritus tione fanctificat nos Spiritus fanctus, ut fancti Pa- fanctificat. tres docent. Si quis diligit me, (inquit Christus) Jo. 14. 23. fer-

nali fui Nu-

fermonem meum fervabit, & ad eum veniemus, & man. 1. Joan. 4. fionem apud eum faciemus. In hoc cognoscimus, ( inquit S. Joannes) quoniam in co manemus, & ipfe in nobis, quonjam de Spiritu suo dedit nobis. Non ita vero Pater, & Filius ad nos veniunt, ut iis advenientibus Spiritus fanctus abscedat, qui templum illis cordis nostri paravit, & adornavit, fed ut fimul cum illis in tem-10. 14. 16. plo quoque fuo inhabitet, ac maneat. Alium Paracletum dabit vobis, (inquit Chriftus) ut maneat vobifcum in eternum ..., Apud vos manebit, & in vobis erit Quomodo enim fingi poffet divinas Perfonas, qua fibi mutuo inexistunt, non solum propter unitatem fummam & incomprehenfam voluntatis - concordia. charitatis, fed etiam elfentiæ, ac deitatis, ab invicem posse divelli in humani animi inhabitatione? Quomodo Filio adveniente recederet Spiritus fanctus, qui Chrifto femper adeft, ut ejus, Patrifque Spiritus; "" Nafcitur Chriftus, (inquit S. Gregorius Nazianzenus : ) præcurrit Spiritus. Baptizatur ille ; hic teftimonium fert. Tentatur ille; hic adducit, Miracula edit ille; hic comes eft. Afcendit ille; hic fuccedit ...... Nec tamen fic fuccedit, ut Chriftus abfcedat, oui dixit:

Orat. 37.

## De Fide, & Symbolo.

Spiritus fancti. Spiritales autem fieri non poteritis, nisi carnales esse destiteritis. Carnales vero esse defiltetis, fi forma carnis a vestris oculis auferatur, ut forma Dei vestris cordibus inferatur "". Sic explicat S. August. Serm. 270. alias 22. ex editis a Sirmondo. Atque ex hac inhabitatione Spiritus fancti in nobis ejus divinitatem Patres confirmant; inter alios S. Cyrillus Alexandrinus lib. 1 in Joannem. ""Eam ob rem (inquit) dii nuncupamur, non gratia folum ad fupernaturalem gloriam evecti, fed quod Deum jam in nobis habitantem, atque diversantem habeamus, juxta illud Prophetz: Quia babitabo in ipsis, & inambulabo inter eos. Alioqui respondeant nobis quo- Lev. 26. 12 modo templa Dei fimus, juxta Paulum, inhabitan- 2. Cor. 4. tem in nobis Spiritum habentes, nisi Spiritus sit natura Deus, "?

Et S. Aug. Lib. 1. de Moribus Ecclesia catbolica, cap. 13. ", Fit ergo per charitatem (inquit) ut conformemur Deo, & ex eo conformati, atque configurati, & circumcifi ab hoc mundo, non confundamur cum iis, quæ nobis debent esse subjecta. Fit autem hoc per Spiritum fanctum. Spes enim (inquit) Rom. 5. non confundit; quoniam charitas Dei diffusa est in cordibus nostris, per Spiritum fanctum, qui datus est nobis. Nullo modo autem reintegrari poffemus per Spiritum fanctum, nisi & iple semper integer, & incommutabilis permaneret. Quod profecto non posset, nifi Dei naturæ effet, ac ipfius substantiæ, cui soli incommutabilitas, atque, ut ita dicam, invertibilitas femper est. Creatura enim vanitati subjetta est. Neque nos Rom. s. potest a vanitate separare, veritatique connectere, quod subjectum est vanitati. Et hoc nobis Spiritus lanctus præstat. Creatura igitur non est; quia omne, quod est, aut Deus, aut creatura est,,,.

V. Quod Spiritus fanctus vita fit animarum, nemo Spiritus negaverit, qui infusam animæ vitam immortalem Spi- marum via ritus fancti aliquando in corpora noverit refundendam, 🖬 ut ad vitam gloriofam, & æternam fuscitentur, ut docet Apostolus ad Rom. 8. Quod fi Spiritus ejus,

qni

16.

qui suscitavit Jesum a mortuis, babitat in vobis; qui Juscisavit Jesum Christum a mortuis, vivificabit O mertalia corpora vestra, propter inbabitantem Spiritum ejus in vobis. Ille est, per quem Christianus vivit, quo nili intus vegetetur, vere dicere aon potelt: Vive ego jam non ego, vivit vero in me Christus. Non sufficit habere Baptilmum Christi, nisi habeas & Spiritum Rom. g. Chrifti. Qui Spirisum Chrifti non habet, bic non est ejus. Ad Christi corpus pertinere videtur, & membrum illius elle secundum formam externam, sed revera membrum mortuum, & aridum eft: ", Habet for-"mam, fed non habet vitam. Quæris ab illo Sacra-"mentum, invenis; quæris Baptismum, invenis; "quæris Symbolum, invenis. Forma eft. Nisi intus ". Spiritu vegeteris, frustra foris de forma gloriaris." Verba funt S. Aug. Ser. 268. alias 20 ex editis a Sir. monde. Spititus fanctus facultates animæ, habitufque 1. Jo. s. 27. omnes impellit ad vitæ opera. Illa eft Unctio, quæ doset nos de omnibus ad falutem necessariis. Ille (in-Jo. 16. 13. quit Christus ) docebit vos omnem verititem ... Ille vos docebit omnia, & suggeret vobis omnis, quacunque

Jo. 14. 26. dixero vobis, Non sufficit legis scientia monens exterius, nifi adfit Magister intus docens, & ad cor loquens Spiritus fanctus. Ille eft, qui in Sanctis loqui-

Mat. 10. 20 tur: Non enim vas estis, qui loquimini (ait Christus) sed Spiritus Patris vestri, qui loquitur in vobis. Ille est, qui refellebat, & vincebat per S. Stephanum

Act. 6. 10. COS. Qui non poterant refastere Sapientia, & spiritui qui loquebatur. Ille est, fine quo non possumus di-

- 1.Cor. 12.3. cere Dominus Jefus. Ille eft, cujus tam multiplex vitz
- Gal. 5. 23. fructus in Sanctis efflorescit, Apostolo telte: Fructus ancem Spiritus est charitas, gandium', pax, patientia, benignitas, longanimitas, mansuetudo, fides, modestia, continentia, castitas. Hi vitæ multiplices fructus, de Spiritu fancto per animam, quam vegetat, pullulantes.

Spiritus Ganctus Charitas fillens.

Gal. 2.

VI. Sed eo præfertim nos vivificat, quod charitatem in cordibus postris diffundit; immo ipfe charitas subsistens est. Unde s. Angust. lib. 8. de Trini-

## De Fide & Symbolo.

tate, cap. 8. "Amplectere, inquit, dilectionem Deo, "& dilectione amplectere Deum. Ipfa eft dilectio, , quæ omnes bonos Angelos, & omnes Dei fervos " consociat vinculo sanctitatis; nosque, & illos con-"jungit invicem nobis, & fubjungit fibi ". Nonnifi Deum ama-Deo diligi potest Deus. Deus est, quem diligimus, fumus nis Deus, quo diligimus. Infunditur Deus ipfe, seque de Dee. iplum dat nobis, ut diligatur le iplo. ""Dedit fe ipsum, quem dileximus; dedit, unde diligeremus. Ouid enim dedit, unde diligeremus, apertius audite per Apostolum Paulum : Charitas, inquit, Dei diffusa est in cordibus nostris. Unde ? Non forte a nobis ? Non. Rom. s. Ergo unde? Per Spiritum fanctum, qui datus est nobis. Ideo est consequens, ut quia Spiritus sanctus Deus est, nec diligere possumus Deum nisi per Spiritum fanctum, amemus Deum de Deo. ""

VII Spiritum fanctum bis Apostolis suis dedit Chri- ftus Spiriftus, post Refurrectionem scilicet suam, & post Af- tum fanctal dedis cenfionem, Unum dedit, & unus dedit, unitati dedit; Apostolis, & tamen bis dedit. Primo, posteaquam refurrexit, dixit discipulis suis : Accipite Spiritum lanctum. Et in- Joan. 20. fufflavit in faciem eorum. Deinde promittit adhuc fe millurum Spiritum fanctum : Et ego, inquit, mitto Luc. 24. promissum Patris mei in vos: Vos autem sedete in civitate, quoadusque induamini Virtute ex alto. Decem post Ascensionem suam diebus promissum implevit, Spiritum fanctum milit, Bis autem dedit Spiritum fanctum, ut duo præcepta charitatis commendaret. ""Una charitas, & duo præcepta; unus Spiritus, & duo data. Non enim alius datus est prius, & alius datus est postea; quia non alia charitas diligit proximum, quam illa, quæ diligit Deum; sed quia aliud est Deus, aliud proximus; una charitate diliguntur, non funt tamen unum, qui diliguntur; quia ergo magna est primitus commendanda dilectio Dei, secunda dilectio proximi, a fecunda autem incipitur, ut ad primam perveniatur. Si enim fratrem, quem vides, non diligis, Deum, quem non vides, quomodo di\_ 1. Joan. 4. ligere poteris? Ideo forte informans nos ad dilectio-.

Cur Chris

aca

nem proximi, dedit in terra confpicuus, & proximis proximus Spiritum fanctum, infufflando in faciem eorum; & ab hac maxime charitate, quæ in cœlis eft, de cœlo mifit Spiritum fanctum. Spiritum fanctum accipe in terra, & diligis fratrem. Accipe de cœlo, & diligis Deum. Quía & in terra, quod accepifti, de cœlo eft. In terra Chriftus dedit, fed de cœlo eft, quod dedit. Ille enim dedit, qui de cœlo defcendit. Hic invenit, cui daret, fed inde attulit, quod daret, 2000 f

VIII. Quia vero denario numero Lex decem præ-Spiritus 👘 fanctus cut ceptis constans fignificatur, Spiritum fanctum decimo in Eccle post Ascensionem fuam die Christus in Ecclesiam tuam decimo post milit, ut Legem per gratiam Sancti Spiritus impleri Ascensione demonstraret. Litters enim occidit; Spiritus autem v.-Chrifti die. vificat, Ergo millus est Spiritus fanctus, nt Lex im-Cor. 4. pleretur, & fieret, quod iple Dominus dixerat : Non itth, 5. veni solvere legen, sed adimplere. Hoc donat Fidelibus, hoc donat eis, quibus dat Spiritum fanctum. , Quanto fit eo quilque capacior, tanto ad operan-" dam legem fit facilior. Nam Charitas implet le-, geni " lta S. August. Serm. 270. alias 22. ex editis a Sirmondo.

> Et Lib. de Spiritu, & Littera, cap. 19. ""Lex (inquit) fine adjuvante Spiritu procul dubio ett littera occidens; cum vero adelt vivificans Spiritus, hoc iplum intus confcriptum facit diligi, quod foris icriptum lex faciebat timeri. Et cap. 21. Quid funt ergo leges Dei ab ipfo Deo fcriptæ in cordibus, nifi ipfa præfentia Spiritus fancti, qui eft digitus Dei, quo præfente diffunditur charitas in cordibus nostris, quæ plenitudo legis eft, & præcepti finis, "?

> IX. Spiritum fanctum jam habebant in fe manentem discipuli Christi; in se inhabitantem habuerant; quotquot per Christi venturi fidem suerant ante illius Passionem, & Adventum sanctificati; sed tamen visibili modo in hominem mission non suerat, neque cum ea spiritualium donorum copia effuss, ac datus. Nondum erat Spiritus datus, quia nondum Jesus erat glorificatus. Unde S. Leo Ser, 2. de Peniecoste, ait: mm Cum

> > ۱

Jei 7. 39.

### De Fide, & Symbole.

, Cum in die Pentecostes discipulos Demini Spia ritus fanctus implevit, non fuit inchoatio muneris, fed adjectio largitatis, quoniam & Patriarchæ. & Prophetæ, & Sacerdotes, & omnes Sancti, qui prioribus fuere temporibus, ejuídem sunt Spiritus sanchi fanctificatione vegetati "... Accepit Chriftus primitias naturæ nostræ, ac Spiritus fancti gratiam nobis retribuit. Et quemadmodum post diuturnum bellum fiert folet; cum dirempta pugna fuerit, & confecta pax, qui fibi invicem infenfi erant, pignora mutuo fibl dant, & oblides, fic inter Deum, & naturam humanam evenite in Pro pignoribus, & oblidibus iplas 3) primitias misit, quas in coelum tulit Christus, No. Pignus Spie 35 bis ille Spiritum lanctum pignoris, & oblidis loco ritus lancti. 3, milit 33 5 ( 10 quit S. Jo. Chryfostomas Serm. de fanta Pentecoste. ) Hinc Apost. 2. ad Corinthios 1. Qui antem confirmat nos vobiscum in Christo, & qui unxit nos Deus; qui & signavit nos, & dedit pignus Spiritus in cordibus nostris. Quod in fide firmi, ac immobiles stamus, non nostræ tacultatis est, sed divini muneris. fed Spiritus lancti, qui & Apostolos die facro Pentecoltes confirmavit, ut Christi nomen, & Evangelium intrepide prædicarent. Eodem Spiritu interius unchi fumus, & fignati, divinaque illa unctione, Prophete, Sacerdotes, & Reges effecti. Nam & futurum eft. ut Regno cœlesti potiamur; & jam reges sumus, si nostris cupiditatibus dominemur. Sacerdotes veros cum corpora, & membra nostra hostiam viventem, fanctam, Deo placentem offerimus. Prophetæ tandem ; ea enim nobis patefacta funt, Que nec ocul- 1, Got, si tus vidit, nec auris audivit. Quæ, ut aliquando nos confecuturos confidamus, arrham, & Pignus dedit Christus Spiritum fanctum : Ut bujus pignore totum te accepturum confidas; (inquit S. Joannes Chrysoftomus Homil. 3. in Epistolam secundam ad Corinthios)

X. Spiritus fancti descensus in Apostolos, & disci- Cur Spiripulos Christi, sive in totam Ecclesiam in Coenaculo fus fanctus congregatam, Joelis 2. prædictus, & die Pentecostes linguis apimpletus Attaum cap. 2. describitur. In specie lingua- paraise

tum

Ιi

Tom. I.

rum ignearum apparuit, & supra fingulos sedit; qui in columbz specie supra Christum descenderat, & manferat, cum in Jordane baptizatus eft a Joanne. Verus fait ignis in forma linguarum dispertitus; vera columba; non enim decebat, ut homines falle. ret Spiritus veritatis. Sed neque columba, neque linguz ignez a Spiritu fancto in unitatem Personz assumptz lunt, fed tantum, ut figna ejus Numinis fervierunt. Apparuerunt Apostolis dispertica lingua tanquam ignis. Ut fignificaretur, eumdem Deum, qui Legem Moví in monte Syna, in medio ignis dederat, nunc Legem novam, non in tabulis lapideis, sed in tabulis cordis carnalibus, digito fuo, id eft, Spiritu fancto fcriptam. in igne mentes illuminante, animos accendente, peccatorum spinas consumente, sancire, promulgare, , Sicut hebræo quondam populo ab Ægyptiis liberato, quinquagelimo die polt immolationem Agni Lex data eft in monte Syna, (inquit S. Leo) ita post

Ixod. 19.

Paffionem Domini, qua verus Dei Agnus occitus eft, quinquagefimo a Refurrectione ipfius die, in Apoftolos, plebemque credentium Spiritus fanctus illapfus eft, ut facile diligens Christianus agnotcat, initia veteris Teftamenti evangelicis ministrasse principiis, & ab eodem Spiritu conditum Fœdus fecundum, a quo primum fuerat inftitutum "".

Secundo, Spiritus fanctus in igneis linguis apparuit; ut illius operatio propria defignaretur. Quamvis enim in tribus divinis Perfonis, nec fubftantiæ, nec potentiæ, nec voluntatis, nec operationis ulla diversitas; ""Ita tamen divisit sibi opus nostræ re-"parationis milericordia Trinitatis, ut Pater propi-"tiaretur, Falius propitiaret, Spiritus fanctus igniret; "(inquit S. Leo Serm. 3. de Pentecoste.) Lumen est fcilicet, ac ignis divinus, ignis charitas; qui & ""Verbum Domini lucidum, & eloquium ignitum Apostolis subministravit, cui ad creandum intellectum, contumendumque peccatum, & efficacia illuminandi, & vis inesset urendi. Hic Inspirator fidei, dator fcientiæ, fons dilectionis, fignaculum castitatis, & totius tius elt caula virtutis "". Illaque fignificatio, qua in fpecie ignis apparuit, & opere perfeverat, & munere. ""Ipfe enim Spiritus veritatis facit domum glo-"riæ fuæ luminis fui nitore fulgere, & in templo "fuo nec tenebrolum aliquid vult effe, nec tepidum ". Verba funt S. Leonis Serm. t. de Pentecofte.

XI. In specie linguarum Spiritus fanctus advenit. 1. Ut fingulis Apostolis orbis terrarum regiones docendas veluti distribueret, eisque demandatam a Chrifto prædicandi Evangelii provinciam confirmaret 🗴 dotelque ad ministerium exequendum necessarias se impertire fignificaret. Et repleți sunt omnes Spiritu fancto, Ecceperunt loqui variis linguis, prout Spiritus Santtus dabat eloqui illis; (inquit S. Lucas Actuum 2.) 35 " O quam velox est fermo sapientiæ! & ubi Deus magilter eft, quam cito difcitur, quod docetur ! Non est adhibita interpretatio ad audiendum, non confuetudo ad ulum, non tempus ad studium, sed spirante, ubi voluit, Spíritu veritatis, propriæ fingulatum gentium voces factæ lunt ex Eccleliæ ore communes 23 234 (inquit fanotus Leo. Sermone 1. de Peutecofte.)

Secundo, in specie linguarum apparuit, ut tertarum orbem in unitatem fidei congregaret. Cum enim olim homines superbia elati turrim extruere voluerint, quæ ad cœlum usque pertingeret, & invecta divisione linguarum pravam illorum coitionem, & concordiam dissipaverit Deus; idcirco in specie linguarum ignearum die facro Pentecostes in humiles Christi discipulos Spiritus fanctus illabitur, ut illorum ministerio terrarum orbem divisum conjungat, & in unius Fidei, ac Religionis concordiam reducat.

Tertio, ut donum ipfum linguarum Apostolis a Spiritu fancto datum hoc figno demonstraretur. Quo quidem admirabili dono Ecclefiæ unitas commendata est, quæ toto orbe diffusa, gentium omnium linguis loquitur.

Has rationes fantius Chrysoftomus affert Sermone I i a

de fanita Pentecofte. S. Augustinus, Serm. 271. alias de Tempore, 187. " Flatus ille, inquit, a carnali palea corda mundabat, ignis ille fœnum veteris concupifcentiz confumebat; linguz illz, quibus loquebantur a Spiritu sancto impleti, per omnium gentium linguas futuram Eccleliam prælignabant. Sicut enim post diluvium superba impietas hominum turrim contra Dominum ædificavit excelfum, quando per linguas diversas dividi meruit genus humanum, ut unaquæque gens lingua propria loqueretur, ne ab aliis intelligeretur; fic humilis Fidelium pietas earum linguarum diversitatem Ecclesiæ contulit unitati; ut quod discordia disfipaverat, colligeret charitas, & humani generis tanguam unius corporis membra difperfa ad unum caput Christum compaginata redigerentur, & in fancti corporis unitatem dilectionis igne conflarentur, ". In igne Spiritus fanctus an-"paruit, quia incorporeus, ineffabilis atque invisibilis "ignis eft Deus : Deus noster ignis consumens est ; ( inquit Apost. ad Heb. 12. ) Deus quippe ignis dici-, tur, quia per hunc peccatorum rubigo confumi-Lue, 12.49., tur. De hoc igne Veritas dicit : Ignem veni mittere in " terram, & quid volo, nisi ut accendatur? Terra vocata funt corda terrena; sed ignem Dominus in terram "mittit, cum afflatu sancti Spiritus corda carnalium "incendit. Et terra ardet, cum cor carnale in suis pravis voluptatibus frigidum relinquit concupil-" centias prælentis fæculi, & incenditur ad amorem "Dei. In igneis autem linguis monstratus est, quia , idem Spiritus coæternus est Filio; & habet cognationem maximam lingua cum verbo. Verbum , quippe Patris est Filius. Et quia una est Spiritus, & Verbi substantia, idem Spiritus monstrari debuit " in lingua. Vel certe, quia per linguam procedit "verbum, in linguis apparuit Spiritus, quia quil-"quis sancto Spiritu tangitur, Dei Verbum, id est, " unigenitum Dei Filium confitetur. Vel certe "" In linguis igneis apparuit Spiritus, quia omnes, quos repleverit, ardentes pariter, & loquentes facit. Linguas

guas igneas Doctores habent; quia dum Deum amandum prædicant, corda audientium inflammant. Nam & otiol us est fermo docentis, fi præbere non valet incendium amoris "". (inquit S. Gregorius Ma. gnus Homilia 30. in Evangelia.)

### s. v.

## Dispositiones ad suscipiendum Spiritum santium.

ilpolitiones ad Spiritum lanctum recipiendum tribuit ipfe divinus Spiritus, vel jam inhabitans, vel movens discipulorum Christi animos, quos jam inhabitabat, cum in illos facro die Pentecoftes illapfus eft, ideoque illos adornavit, ac præparavit congruis dispositionibus. "" Ut facrata fibi pectora, & ferventius accenderet, & copiofius inundaret; cumulans fua dona, non inchoans; nec ideo novus opere, quia ditior largitate ", ( inquit S. Leo. ) Serm. 3: Nondum inhabitabat, sed tamen movebat Cornelium, de Pent, & alios gentiles, in quos antequam Baptilmum lufcepiffent, stupentibus ex Circumcifione Fidelibus, Petri comitibus, quod & in Nationes effusa effet Spiritus fancti gratia.

I. Prima dispositio Christianis hominibus ad recipiendum Spiritum fanctum necessaria, est expiatio prima, est conscientiæ per poenitentiam ferventem. Quod ignis fymbolo fignificatum eft, cujus in specie in Apostolos delcendit. Audiendus ea de re Gregorius Magnus Homilia 30- in Evangelia, ubi rationem affert, cur Spiritus fanctus super Christum in columba, super discipulos in igne apparuerit. " Unigenitus ( inquit ) Dei "Filius Judex eft generis humani. Sed quis ejus jufti-" tiam ferret, fi priulquam nos per mansuetudinem " colligeret, culpas nostras per zelum rectitudinis " examinare voluisset? Homo ergo pro hominibus " factus, mitem fe hominibus præbuit; noluit pec-" catores ferire, fed corrigere; prius voluit manfue-, te corripere, ut haberet, quos postmodum in ju-" dicio falvaret. ", In columba ergo fuper eum de-I i 3 buit -

Difpolitie

buit apparere Spiritus, qui non veniebat, ut peccata jam per zelum percuteret, fed adhuc per manfuetudinem tolleret. At contra fuper difcipulos in igne debuit Spiritus fanctus demonstrari, ut hi, qui erant fimpliciter homines, atque ideo peccatores, eos contra femetipfos fpiritalis fervor accenderet, & peccata, quæ Deus per mansuetudinem parceret, ipfi in fe per pœnitentiam punirent ... Igitur per columbam Spiritus in Redemptore monstratus est, per ignem vero in hominibus; quia quanto nobis nostri Judicis facta est feveritas temperata, tanto erga fe debet fieri postra infirmitas accensa "m.

Prenitentiæ fervorem Spiritus fanctus in nobis operatur.

502

Pœnitentiæ porro fervorem in nobls ipfe Spiritus fanctus mifericorditer operatur. Ut enim declinemus a malo , & faciamus bonum, quæ duo funt animi pœnitentis officia, ipfe adjuvat infirmitatem noftram, Ad declinandum a malo, tria operatur in nobis, Compunctionem, fupplicationem, remissionem, Si quis ergo prius in iniquitate frigidus erat, & poltmodum fervore quodam pœnitentiæ accendatur, alium Spiritum, qui tuum arguit de peccato, non dubitet advenisse. Sed quid prodeft pœnitere de culpa, & non fuppli-

fpiritu : ut vivificet spiritum bumilium, & vivificet cor contritorum. Qui humiles spiritu falvabit, qui humilia respicit, & alta a longe cognoscit, Spiritum sanctum fuum superbis non impertit, sed humilibus. ""Capitur per humilitatem, repellitur per superbiam. Aqua est enim, cor humile tanquam locum concavum quærens, ubi confiftat, Elatione autem superbiæ, tanquam tumore collis, repulfa labitur; unde dictum est : Deus superbis resistit , bumilibus autem dat gratiam. Quid eft, dat gratiam ? Dat Spiritum fan- Jacob. 4.6. ctum. Implet humiles, quia capaces invenit "". Verba funt S. August. Sermone 270. alias 22. ex editis a Sirmondo.

III. Dispositio tertia ad recipiendum Spiritum fanctum, est castitas mentis, & corporis; non habitat stima. enim in anima coinquinata, & in corpore fubdito peccatis. ""Cum omnes templum fimus, illato in nos, & confectato Spiritu fancto, ejus templi æditua & antiltita pudicitia eft, quæ nihil immundum, nec profanum inferri finat, ne Deus ille, qui inhabitat, inquinatam fedem offenfus derelinquat ..... Verba funt Tertulliani, initio libri secundi de Cultu Feminarum. Constans oft Domini sententia : Non permanebit Spiritus meus in homine in aternum, quia caroest. Ne vero quis exiltimet se ad recipiendum Spiritum fanctum paratum effe, fi fornicando in corpus fuum non peccaverit, fi vas fuum poffideat in fanctificatione, & honore, & tamen spectacula-frequentet, in quibus iple mulierum, & virorum accuratior cultus, ipfa confensio, ipla in favoribus aut confpiratio, aut dilfensio inter fe. ", De commercio scintillas libidinum conflabellant. In quibus denique ineundi? Nemo prius cogitat, nisi videri, & videre... Deus præcepit, Spiritum fanctum, utpote pro naturæ fuæ bono tenerum, & delicatum, trauquillitate, & lenitate, & guiete, & pace tractare... Hic quomodo cum specte. culis poterit convenire? Omne spectaculum fine concullione spiritus non eft ... Nam etsi, qui modeste, & probe spectaculis fruitur, pro dignitatis, & ætal i 4 tis.

Dilpolitie tertia, ca-

Gen. 6.

**49**7

tis, vel etiam naturz fuz conditione; non tamer immobilis animi eft fine tacita spiritus passione. Nemo ad voluptatem venit fine affectu, nemo affectum fine calibus fuis patitor. Ipfi calus incitamenta funt

affectus. Cæterum fi ceffat affectus, nulla eft voluptas.

& est reus jam ille vanitatis, co conveniens, ubi ni-

hil confequitur. Puto autem vanitas extranea est no-

bis ..... Verba funt Tersullians lib, de Spectacules, cap.

Sine antibas fuis, id eft, fine fpiritualif bonorum detrimentis, & ruinis.

Difpolitio quarta , oratio. Ag. L.

15. & 25. IV. Dilpofițio quarta ad recipiendum Spirițum fanchum est orațio. Apostoli post Ascensionem Christi Domini Erant perseverantes unanimiter in oratione, ut ad Spiritus fancti adventum fe præpararent ; ipfuuf, que Numen ferventissimis desideriis invocabant. Es - quoties Spiritum fanctum aliis impetrare voluerunt, totics orationem cum manuum impolitione adhibue, AC. 8. 15. runt. Oraverunt pro ipfis, ut acciperent Spiritum fan-

Eum. Unde S. August. lib, 15. de Trinitate, cap. 26, de Christo fic loquitur: ""Quomodo Deus non est. qui dat Spiritum fanctum ? Immo quantus Deus eft, qui dat Deum? Neque enim aliquis discipulorum ejus dedit Spiritum fanctum. Orabant guippe ut veniret in eos, quibus manus imponebant, non ipfi eum dabant. Quem morem in suis Præpositis etiam nunc fervat Ecclefia,, "

V. Dispositio quinta ad recipiendum Spiritum fanctum, eft charitas, quam ipfe in cordibus noltris diffundit. Si quis diligit me, (inquit Christus) fermonem meum servabit; & Pater meus diliget eum, & ad eum veniemus. O mansionem apud eum faciemus. Qui enim amicus est hujus mundi, qui totus in maligno positus est; aut diligere se Deum mentitur, cum ejus mandata non lervet, Spiritum lanctum a fo ablegat, quia Spiritus fanctus desciplina effugiet fictum. Dilectionem porro Dei, Lingua, mens & vita, teftentur necesse est. "" Nunquam est amor Dei otiofus ; operatur enim magna, fi est; fi vero operari " renult, amor non est ". (inquit S. Gregorius Homilia 39. in Evangelia, ) Spiritum veritatis, quem mun+ dus

Dispositie quinta, Charitas. Joan. 14.

1. I.



1

dus non potest accipere ; (inquit Christus.) Mundus, id est, dilectores mundi, quæ dilectio non est a Patre. ""Et ideo dilectioni hujus mundi, ut minua- S. August. tur, & confumatur in nobis, contraria est dilectio Dei, quæ diffunditur in cordibus noftris per Spiritum fanctum, qui datus est nobis ,, ". Mundus autem Joan. 14; Spiritum lanctum accipere non poteft, Quia non videt eum, nec scit eum. Non enim habet invilibiles oculos mundana dilectio, non illuminatos oculos cordis, per quos videri Spiritus fanctus nifi invifibiliter non potest, Vus autem cognoscitis eum, quia apud vos ma- Joan, 14, 17, nebit, & in vobis erit, Videri ergo, & sciri, quemadmodum videndus, & sciendus est, non potett a nobis, fi non fit in nobis. ""Deus Trinitas, Pater, & Filius, & Spiritus fanctus veniunt ad nos, dum venimus ad eos. Veniunt subveniendo, venimus obediendo; veniunt illuminando, venimus intuendo; veniunt implendo, venimus capiendo; ut fit in nobis eorum non extraria vifio, fed interna; & in nobis eorum non transitoria mansio, sed æterna """ (inquit S. Aug. Tract. 76. in Juannem.

VI. Hinc fequitur, pacem & concordiam effe prorfus necessariam, ut Spiritus sancti domicilium efficiamur. Non enim in commotione Dominus; & Spiritus pacis nonnifi fuper filios pacis requiescit; Pacem relinquo vobis, (inquit Christus) pacem meam do vobis. Pax Christi, ejus Spiritus est, Pax, que exuperat omnem fensum, ut loquitur Apostolus. ", Pax illa, quæ Prin- Philips 4. "cipatus, & Poteltates, & Thronos, five Domina-" tiones, omnemque excedit mentem, Christi Spiritus " est, per quem Filius omnia Deo, ac Patri reconci-"liavit. " Verba sunt S. Cyrilli Alexandrini. Atque etiam Prophetæ Spiritum fanctum pacem appellarunt, Domine Deus noster, (inquit Isaias) Pacem da nobis; Isin 26. omnia enim reddidisti nobis. "Quasi enim Lex ad per-"fectum nihil adduxerit, neque adeo fufficiat ejus p justitia, ut ad plenissimam pietatem hominem pro-" vehat, divinum dari Spiritum flagitat, per quem Deo, ac Patri reconciliati, ad amicitiam revocati Lis " fu-

Tract, in Joan.

706

1. .

" fumus, qui regnante in nobis peccato, fugitivi prius , cramus. Igitur ait Propheta : Da pacem nobis, De. mine; omnia enim reddidifti nobis. Quafi diceret. " Da nobis pacem; tunc enim cuncta nos habere fatebimur; nihil jam boni ei, qui Christi plenitudioen adeptus sit, deesse videbitur. Omnis quippe boni in eo posita plenitudo, ut Deus in nobis per Spiritum habitet. Quoniam igitur Spiritus omnem animi turbationem ledare, omnemque in nobis formidinem compescere poteft, ceu viaticum, ac præsidium'ad animi robur, ac tranquillitatem aptifimum fe daturum pollicetur, dicens : Pacem mean do vobis Sic explicat S. Cyrillus Alexandrinus. Addit Redemptor noster: Non quomedo mundus das, ego do vebis. "Id eft, Non quomodo homines dant, qui diligunt " mundum. Qui propterea dant fibi pacem, ut fine moleftia litium, atque bellorum, non Deo, fed "mundo fruantur; & quando Justis dant pacem, ut " non eos perfequantur, pax non potest este vera, " ubi non est vera concordia, quia disjuncta sunt " corda. Nos ergo, quibus Christus pacem relinquit, "& pacem suam nobis dat, non sicut mundus, sed "ficut ille, per quem factus est mundus, ut con-" cordes fimus, jungamus invicem corda, & cor unum " furfum habeamus, ne corrumpatur in terra. Sic di-"gnum Spiritu fancto domicilium efficiemur ". ( inquit S. August. Tractatu 77. in Joannem. )

Beirites recipitur extra Ecelefis unitetom. S. Augnft. Seun. 447. de Temp. 184.

VII. Ex hoc denique principio confequens eft, Spianctus non ritum fanctum extra Ecclefiæ unitatem non recipi-Ut le habet anima nostra ad corpus nostrum, ita le habet Spiritus fanctus ad Ecclefiam, (fi tamen formæ, & informationis nomine, ac labe depulsa, intimum hospitem, ut par est, cogitemus.), Anima omnia "membra vegetat, per oculos videt, per aures audit, " per nares olfacit, per linguam loquitur, per manus " operatur, per pedes ambulat; omnibus fimul adeft "membris, ut vivant; vitam dat omnibus, officia " fingulis. Non audit oculus - non videt auris, non i videt lingua, nec loquitur auris & oculus, fed ta-

١.

men

, men vivit. Officia diversa sunt, vita communis. Sig eft Ecclesia Dei, In aliis Sanctis facit miracula, in aliis loquitur veritatem, in aliis custodit virginitatem, in aliis pudicitiam conjugalem, in aliis hoc, in aliis illud; singuli propria operantur, sed pariter vivunt. Verum ut in corpore humano, fi membrum aliquod præcidatur, præcisum amittit vitam, qued vivebat, cum in corpore effet; sic & homo Christianus Catholicus si a Christi corpore, quod eft Ecclesia, præcidatur, amputatum non sequitur poperunt in una domo congregati, simulque manentes, & unanimiter orantes. Si ergo vultis vivere de Spiritus fancto, tenete charitatem, amate veritatem, desiderate unitatem, at perveniatis ad aternitatem,

## ARTICULUS X.

### Quo Symboli nonus Articulus explicatur,

Credo fanctam Ecclefiam Catholicam, Sanctorum, Communionem,

D oftquam nos in Spiritum fanctum credere profefi fumus, fanctam commemoramus Ecclefiam; "Re-», ctus namque confessionis ordo poscebat, ut Trini-,, tati subjungeretur Ecclesia, tanquam habitatori do-,, mus fua , & Deo templum fuum , & Conditori ci-,, vitas fua,, ; ( inquit S. Aug. in Enchiridio, cap, 56. ) Credimus autem santtam Ecclesiam, non in santtam Ecclesiam Catholicam, Tres enim SS. Trinitatis Personas, Patrem, & Filium, & Spiritum fanctum ita credimus, ut in eis Fidem nostram collocemus; nunc autem diversa loquendi ratione utimur, quia Ecclesia Deus non est, sed Templum Dei, boc est, totius summa Trinitatis sancta est Ecclesia, scilicet universa in calo, & in terra. Ac proinde non est primarium fidei, speique nostræ objectum. Quia vero Sanctorum Communio explicatio quædam eft Articuli de Ecclesia, ad illum revocatur, & uno tenore traditur, ac preponitur. Se I.

facra Mysteria celebrantur; non Deus, ant Religio commutatur ,, i. ( inquit S. August. Epist. 102. alias 49. quæft. 3.) Quam ob rem Ecclefiz etiam Chrifti membra erant Sauchi, qui vixerunt, antequam secundum unigenitus Dei Filius, Verbum Patris, zquale, & coseternum Patri , per quod facta funt omnia, homo propter nos factus eft, ut totius Ecclefiz, tanguam totius corporis, caput effet. Sed velut totus homo dum nalcitur , etiamli manum in nalcendo præmittat, tamen universo cotpoti sub capite conjuncta, atque compacta eft, quemadmodum etiam nonnulli in iplis Patriarchis ad hujus iplius rei fignunt manu præmissa nati sunt ; ita omnes Sanchi, qui ante Domini nostri Jefu Christi Nativitatem in terris fuerunt. quamvis ante nati funt, tamen universo corpori, cajus ille caput eft, fub capite söhzeferunt 35 55. Verba funt S. Augustini lib. de Catechiz andis Rudibus, cap. 119.

Varia Ecelcliz nomina.

Ecclefia dømus Dei.

V. Multis nominibus Ecclefiam defignat Scriptura facra. Nam & Domus, & edificium Dei ab Apostolo appellatur, I ad Tim. 3. Ut feias, inquit, quomodo oporteat te in domo Dei conversari, que est Ecclifia Dei vivi, columna, O firmamentum veritatis. Domus eft. cujus idem fundamentum, artifex, & habitator, Christus Jesus Lapis angularis, Fundamentum, præter quod nemo potest aliud ponere. Fundamentum istud in coelo eft. Ædibus ad ima tendentibus, & quæ constant lapidibus, & lignis, quæ pondere suo deorsum feruntur, in imo ponitur fundamentum. """ Ecclefia vero Dei in imo posita tendit in cœlum. Fundamentum ergo nostrum ibi positum est, Dominus noster Jesus Christus sedens ad dexteram Patris, no. ( inquir S. August. Enar. 2. in Pfalm. 29. ) Domus autem idcirco vocatur (inquit Concilii Tridentini Catechifmus) quod fit veluti una familia, quam unus paterfamilias moderatur, & in qua est bonorum omnium spisitualium communio.



ē.

Dicitur etiam Grex ovium Christi, Joan. 10. Qui non intrat per ostium in ovile ovium, sed ascendit aliun-

de ,

de , ille fur est , & latro. Qui autem intrat per oftium, Pastor est ovium. Amen, amen dico vobis, quia ego fum ostium ovium... Ego sum Pastor bonus. & cognosco oves meas, & cognoscunt me mea, . Et alias oves babeo, qua non sunt ex boc ovili; & illas oportet me adducere, & vocem meam andjent, & fiet unum ovile, & nnus Pastor. Ad. 20. Attendite vobis, & universo gregi, in quo vos Spiritus sanctus posuit Episcopos regere Ecclesiam Dei, quam acquisivit sanguine suo.

Vocatur Sponsa Christi 2, ad Corinth. 11. Despondi vos uni viro virginem castam exhibere Christo. Et ad Ephefios 5. Viri diligite axores vestras, sicut & Chri-Itus dilexit Ecclesiam. Et de Matrimonio loquens Apoftolus. Sacramentum hoc magnum eft, ego autem dico in Chrifto, & in Ecclefia. Hanc fibi desponsavit in fempi- Ofee 1. ternum, in justicia; & judicio, in misericordia, & miferacionibus, & in fide. Exivit a Patre, & venit in mundum, ut illam fibi copularet, ab æterno electam, in tempore collectam ex omni tribu, & lingua, & natione, deformem, foedam, pauperem, ægram, captivam, antequam illi conjungeretur; fed a Sponfo fanatam, redemptam, dotatam, incomparabili pulchritudine, ac decore donatam, ac ornatam. Hanc meretricem invenit, & Virginem fecit. Hanc " Lavit a peccatis in " fanguine fuo, & mundavit lavacro aquæ in verbo " vitæ. Ornavit vestitu deaurato, ut Reginam, sed vario. Aurum, sapientia, fides, charitas, unitas. Varietas linguarum, charilmatum, Ordinum diversitas. Ornatam vestimentis salutis, & indumento justitie circumdedit. A dextris stabit, cui dicet Sponfus: Venite, Matth. ss. benedicti Patrismei, percipite vegnum, quod vobis paratum est ab origine mundi. Sponsa Christi Ecclesia, virgo eft, & filios ipfi parit. Mariam imitatur, quas Dominum peperit, & Virgo permanfit-

Denique dicitur Ecclefia Corpus Christi ad Ephelios 1. Et ipsum dedit caput supra omnem Ecclesiam, qua est corpus ipfius. Et ad Colofs, 1. Adimpleo ea, que defunt Passionum Christi, in carne mea pro corpore ejus, quod est Ecclesia. Mysticum autem corpus dicitur, quod Kk 2[-

Ecclefia Chrifti Sponfa.

S. Aug. in . Pfalm. 44.

Ifaiæ 61.

Ecclelia Chrifti corpus.

Tom. I.

t

arcana vi gratiz formatom fit, non naturali, eilentiali, ac necellaria membrorum conjunctione compactum; fed non eo fenfa corpas mviticam dicitar, qui mylticum opponitur reali, proprieque dicto corpon-Eccletia enim non metaphorice duntaxat Chrifti corpus eft, quomodo terrena civitas, relpublica, aut exercitus, corpus unum dicuntur, propter unitatem regiminis, confiliorumque in eumdem finem con/pirantium communionem; vere namque, realiter, & proprie Chrifti corpus eft, ut colligitur ex Apostolo 1. ad Corinth. 12. Sicat enine, inquit, corpar anam ell, C termbra babet multa ;omnia autem membra corporit cum fint multa, unum tante corpus funt ; ita & Ciriflus, Quz verba S. August. exponens lib. I. de Peccator, Merit. cap. 31. att: nn Non dixit: Ita & Chrifti, id eft, Corpus Chrifti, vel membra Chrifti, fed, Ita or Conflus ; unum Chriftum appellans caput, & corpus. Quod quidem incredibile videri non debet. Si enim divina fubitantia longe diffantior, atque incomparabili diversitate sublimior. potuit propter nos ita fulcipere humanam fubltantiam, ut una perfona fieret; quanto credibilius alii homines fancti-

pofitam, ac fundatam; qui illi non fervierint, perituros; gentes ambulaturas in lumine ejus; gloriam Domini in ea vilum iri; hæc autem qua ratione constare possiunt, nisi visibilis sit, & manifesta? Michez 4. Prophetiz Erit mons domus Domini preparatus in vertice montium, O sublimis super colles, O fluent ad eum Populi. Et properabunt gentes multa, & dicent: Venite, afcendamus ad montem Domini, & ad domum Dei Jacob; & docebit nos de viis suis, & ibimus in semitis ejus; quia de Sion egredietur lex, & verbum Domini de Jerusalem. Et judicabit inter populos multos, & corripiet gentes fortes usque in longinguum. Isaiz 60. Surge, illuminare Jerusalem; quia venit lumen tuum, & gloria Domini super te orta est, ... Et ambulabunt gentes in lumine tuo, & Reges in splendore ortus tui, &c. Et aperientur porta tua jugiter; die, ac notte non claudentur, ut afferatur ad te fortitudo gentium, & Reges earum adducantur. Gens enim, & regnum, quod non servierit tibi, peribit, & gentes solitudine vastabuntur. Ecclesia Civitas est supra montem posita. Christus Do- Matth. s. minus In fole posuit tabernaculum suum, Id est, ut Pfalm. 18. S. August. S. August. explicat, " In manifestatione Ecclessiam Enar. in " fuam, non in occulto, non quæ lateat, non ve- hung Pfal. ", lut opertam; ne forte fiat ficut operta super greges & Tr. 11. "hæreticorum.

11. Si Ecclefia invifibilis effet, quomodo ipfam agnoscere possent, qui ab ea sunt separati, ut in ejus gremium redirent? Quomodo fratrem ex correptione fraterna minime emendatum, ad Ecclefiam deferri Christus juberet, ab ea judicandum? Matth. 18. Die Ecclesia; si Ecclesiam non audierit, sit tibi sicut ethnicus, & publicanus.

Ē

Ē.

r

III. Écclesia est plebs Sacerdoti adunata, & Pastori fuo grex adharens, ut loquitur S. Cyprianus. Igitur visibilis est. Ecclesia est societas hominum per ejusdem fidei professionem, & in eorumdem Sacramentorum communione Deum colentium; quod fieri non poteft, nisi sit visibilis. ""In nullum quippe nomen Re-"ligionis seu verum, seu falsum, coagulari homines K k 2 pol-

de veræ Ecclefiz evidentia.

S. Joannis.

" poffunt, nifi aliquo fignaculorum, vel Sacramen-" torum vifibilium confortio colligentur " (inquit S. August. lib. 19. Contra Faustum, cap. 11.)

Præclare igitur idem S. Augustinus lib. 3. Contra Epistolam Parmeniani, cap. 5. " " Nulla est ( inquit ) fecuritas unitatis, nifi ex promissis Dei Ecclesia declarata, quæ super montem constituta ; abscondi non potest; & ideo necesse est, ut omnibus terrarum partibus nota sit " ".

IV. Verum, inquies, quomodo credimus fanctam Ecclefiam Catholicam, fi fit vifibilis, cum fides argumentum fit non apparentium?

Refpondetur, aliud videri, aliud credi, Videmus Ecclefiam; credimus Ecclefiæ veritatem. Coetum Fidelium legitimo Paftori adunatum; & eorumdem Sacramentorum communione in ejuldem Religionis professione conjunctum videmus; at coetum illum, five focietatem effe veram Ecclefiam, oculis non cernimus, fed fide apprehendimus; ficut Apostoli hominem, qui est Christus Filius Dei vivi, videbant; fed hunc hominem effe Dei Filium non videbant, fed credebant. Videmus Ecclefiæ corpus, non Spiritum fanctum, quo regitur; non finem spiritalem, ac lupernaturalem, ad quem ordinatur, scilicet Deum, Deique fruitionem aternam; non Mysteria, quæin ea continentur, non virtutem Sacramentorum, quz in ea conficiuntur, & administrantur; non ejus ortum, munera, dignitatem, claves Regni coelorum illi traditas, potestatem remittendi peccata, excommunicandi, verum Chrifti corpus confecrandi, ipli conceffam, aliaque hujufmodi; non denique gratiam, virtutes, & dona, quibus Christiani fiunt domus Dei, & templa iplius confectantur; hæc, (inquam) omnia non videntur, fed creduntur. Ecclefiæ ortus, fanctitas, veracitas, stabilitas oculis corporis, aut humanis rationibus percipi non poffunt, fed fola fide. Ideo profitemur, nos credere fanctam Ecclefiam Catholicam

V. Quamvis autem humanæ rationi fine fancti Spiritus illustratione, nota non fit Ecclefiæ veritas; re-

cepta

Quomodo credimus Ecclefiam fi fit vifibilis.

cepta tamen Christi capitis fide, receptis Scripturis facris, quibus Ecclefiæ characteres, & notæ defcribuntur, quibus conftat hanc effe veram Ecclefiam, quæ fuper Petrum voce Domini fundata est, quæ ab Epifcopis regitur, Apostolorum successoribus, missioneque, & ordinatione legitima constitutis; manifestum eft, hanc effe veram Chrifti Ecclefiam, quæ illis characteribus infignita eft, quæ toto orbe diffusa, quæ visibili, ac perpetua Epilcoporum successione originem suam ab Apostolis probat, quæ Romano Pontifici S. Petri Successori tanquam visibili capiti adhæret, ab eoque regitur; ficut admiffis Prophetarum Vaticiniis, quibus Christi ortus, vita, miracula, passio, refurrectio, cæteraque Mysteria describuntur, manifestum est Jelum Nazarenum crucifixum ese Chriftum, five Meffiam, Kedemptorem, ac Mediatorem a Deo promissum. Sicut ergo nullam infidelitatis suz exculationem habent Judzi, qui Dominum Jelum Matth. 26. Christum esse non credunt, quia excœcavit illos malitia fua, ut non fulgeat illis illuminatio Evangelii gloriæ Dei; ita nullam habent excufationis rationem Hæretici, & Schilmatici, qui Eccleliam Catholicam, Apostolicam, & Romanam non agnoscunt, illique non credunt, nec ipsi adhærent, & obsequuntur; quia infidelitatis suæ tenebris impediuntur, ne lumen ejus videant. ""Obscurius dixerunt Prophetæ de Christo, quam de Ecclesia; quía videbant in Spiritu contra Ecclesiam homines facturos elle particulares, & de Christo non tantum item habituros, sed de Ecclesia magnas contentiones excitaturos. Ideo illud, unde majores lites futuræ erant, planius prædictum, & apertius prophetatum est, ut ad judicium illis valeat, qui viderunt, & foras fugerunt... Pene ubique Christus aliquo involucro sacramenti prædicatus est a Prophetis, Ecclesia aperte; ut viderent illam, & qui futuri erant contra illam, & impleretur in eis ista neguitia, quam prædixit Psalmus : Qui videbant me, foras fugerunt a me "". Verba funt S. August, Enar. 3. in Pl. 30. Hinc idem S. Doctor lib. 2. Con. Kk3 tra

Actor. 20.

Clariora Prophetarum vaticinia de Ecclefia quam de Chrifto.

517

tra Litteras Petiliani, cap. 32. ait : Ecclesia vera ne. minem latet.

Ecclefia extingui , vel obfcurari non poteft.

VI. Ita porro vifibilis, ac manifefta Ecclefia eft, ut hæc illi dos perpetuo conveniat, nec extingui poffit aliquando, vel obscurari. Quid enim ipsius splendorem extinguere, vel obscurare poffet? An periecutio? Sed perfecutionibus crevit. An hærefes? Sed illæ oriuntur, Ut qui probati funt, manifesti fiant. An

1, Cor. 11. malorum Chriftianorum peccata, & fcandala? Sed illa non maculatur, nec tenebrefcit, cujus lumen Chri-

Matth. ult. ftus eft, cum ipfa manens, eamque illuminans omnibus diebus usque ad consummationem saculi. De illa va-Pfalm. 88. ticinatus eft David. Et thronus ejus ficut Sol in confpe-Etu meo, & ficut Luna perfecta in aternum, & testis in celo fidelis. .. Et ponam in faculum faculi femen ejus, O. thronum ejus sicut dies cæli. De illa Dominus apud

Ifai. cap. 61. Et fædus perpetuum, inquit, feriam eis; O scietur in gentibus semen eorum, O germen corum in medio Populorum. Omnes, qui viderint eas, cognoscent illos, quia isti sunt semen, cui benedixit Dominus. Denique S. Paulus Epist. ad Ephesios cap. 4. scribit: Et iple dedit quosdam quidem Apostolos, quosdam antem Prophetas, alios Evangelistas, alios Pastores, & Doctores ad consummationem Sanctorum, in opus ministerii, in adificationem corporis Christi, donec occurramus omnes in unitatem fidei, & agnitionis Filii Dei, in virum perfectum, in mensuram ætatis plenitudinis Christi. Ministeria igitur Paltorum, & Doctorum, & perennis ædificatio corporis Christi erunt in Ecclesia ad supremum ulque Judicii diem; ac proinde tamdiu in terris stabit Ecclesia visibilis.

## S. III.

## Ecclesia bonos, & malos completitur.

Toc fidei dogma multis figuris, & fimilitudinibus e Scriptura facra petitis monftrarunt Patres, quibus adversus Donatiltas controversia fuit; fcilicet Arcæ Noe, in qua non folum munda, fed etiam

etiam immunda animantia concludebantur. Gen. 7. Agri, in quo zizania superseminata sunt. Arez, in qua frumentum paleæ permistum est. Sagenæ millæ in mare, & ex omni genere piscium congregantis. Matth. 13. Qvilis, in quo oves cum hoedis continentur, Matth. 25. Nuptialis convivii, ad quod boni pariter, & mali funt ingressi. Matth. 22. Decem Virginum, quarum aliæ prudentes, aliæ fatuæ. Mattb. 25. Peccatores in criminibus ita pertinaces, ut fraterna correptione non emendentur, effe in Ecclefia Chriftus docet, in qua tamen tolerantur, donec per fententiam Prælatorum præcifi fint, & ejecti, Matth. 18. Si peccaverit in te frater thus, vade, & corripe eum inter te, & ipfum folum. . . Quod fi non audierit, dis Ec. clesia; si autem Ecclessam non audierit, sit tibs sicut Ethninicus, & Publicanus, Christus Dominus Traditorem fuum Judam non folum cognitum in ditcipulorum numero toleravit, verum etiam præcognitum in eorum numerum allumplit. Incestuosus Corinthius erat in Ecclefia, e cujus gremio ipfum per excommunicationem ejecit S. Paulus. 1. Cor. 5. Idem Apostolus gemebat inter falfos fratres, quorum aliqui per invidiam Chriftum annunciabant, Ecclefia igitur malos continet, atque tolerat, nec illorum tamen criminibus violatur, a quibus abhorret, & propter quæ gemit.

۱

II. Verumtamen aliter in ea funt boni, aliter mali. Boni ita funt in doma Dei , ut ipfi etiam fint eadem domus funt boni, Dei. Mali fic in ea funt , Ut non pertineant ad compa- aliter mali, gem domus, nec ad sucietatem fructifers, pacificaque jufitia, sed ficut palea dicitur esse in frumentis. Boni in ea sunt ut Vasa aurea, O argentea, in honorem. Mali ut l'asa lutea, & fictilia, in contumeliam, Sic loquitur S. Aug. lib, 7, de Baptismo contra Donatistas, cap. 2. Boni. & electi sunt de Ecclesia, non solum secundum statum, quem nunc habet, sed secundum illum, quem in perpetuum habitura eft, cum Non pertransibit per Ifal. 52. 1. illam ultra incircumcifus, & immundus, Cum apparebit gloriosa, non babens maculam, neque rugam, Mali, & K k 4 :

Alitor in

reprobi pertinent ad Ecclefiam fecundum præfentem duntaxat ftatum, non fecundum illum, quem in futuro fæculo habitura eft. Unde non fimpliciter, & absolute funt Ecclesiæ membra, led aliqua ratione, ficut membra mortua funt in corpore ; quamvis enim fidei profeffione, & communione cum bonis conjungantur, non tamen Spiritu gratiæ, & charitatis cum illis, & Chrifto Ecclefiæ capite conjuncti funt. Quamobrem ad Ecclefiam quidem pertinent fecundum corpus, non fecundum Spiritum spectatam. Cæ-

Donatiftis

S. August. terum, qui vere justi funt, fed temporales, ut S. Auin brevic. guft. loquitur, id eft, in gratia, & juftitia non perfeveraturi, nec in ea morituri, vere quidem funt Ecin Collat. clefiæ membra fecundum præfentem juftitiam, vere diei 1. c. 9. per gratiam, & charitatem Chrifto capiti cohærent, tract. c. 18. vitæque spiritalis, quam membris suis subministrat, funt participes ; fed non funt de Ecclefia fecundum

1

Dei præscientiam, & prædestinationem æternam: Hebr. 12. non pertinent ad Jerusalem calestem, ad Ecclesiam primicivorum, qui conscripti sunt in calis, Atque hoc fensu S. August, libro 3. de Dostrina Christiana, cap. 32. ait:

Multi qui de Ecclefia non funt **fe**cundum justitiam, Dei præfcientiam, & prædeftinationem.

" Non enim revera Domini corpus est, quod cum illo " non erit in æternum ". Contra vero multi non funt de Ecclesia secundum præsentem justitiam, quia vel præsentem nondum fidem, ac baptismum susceptrunt, aliquando suscepturi, & pie victuri ; vel ab ea recesserunt, de illa sunt aut præcisi sunt, aliquando ad unitatem, & bonam frugem redituri, & in christiana pietate perseveraturi; vel malis moribus christianum nomen dedecorant, fed pœnitentiam acturi sunt, & in Domino morituri: qui tamen funt de Ecclefia fimpliciter, absolute, proprie, & ad Christum, ut membra viventia, pertinent, secundum Dei præsc entiam, & prædestinationem æternam. Unde S. August. Tract. 45. in Juan. air: "" Secundum præscientiam Dei, & prædestinationem, quam multæ oves foris, quam multi lupi intus; & quam multæ oves intus, & quam multi lupi foris! Quid eft, quod dixi, quam multæ oves foris? Quam multi modo luxuriantur, catti futuri, quam



quam multi blasphemant Christum, credituri in Chriftum; quam multi se inebriant, futuri sobrii; quam multi rapiunt res alienas, donaturi suas! Verum tamen modo vocem alienam audiunt, alienos fequuntur. Item quam multi intus laudant, blasphematuri; çasti sunt, fornicaturi; sobrii sunt, se vino postea fepulturi; stant, casuri; non sunt oves. (De Prædestinatis enim loquimur; de his loquimur, quos novit Dominus, qui sunt ejus.) Et tamen ipsi quamdiu recte sapiunt, Christi vocem audiunt. Ecce audiunt isti, non audiunt illi; & tamen secundum præ-que sunt Ecclesiæ membra, quomodo Judas erat ex Apostolorum collegio; ", Numero, non merito; specie, non virtute; comistione corporali, non vinculo fpirituali; carnis adjunctione, non cordis unitate; fecundum communionem Sacramentorum funt ex nobis, fecundum fuorum proprietatem criminum non ex nobis "". ( inquit S. August. Tract. 61, in Joannem, )

### **6.** I V.

## Ecclesia Santta eft.

C anctam effe Ecclefiam profitemur, ab Apostolo- 1. Petr. 2. D rum Principe edocti : Vos autem, inquit, genus Beclefia electum, gens fancta. Appellatur autem Sancta, primo, Deo conquod Deo confecrata, & dedicata fit. Sic enim cæ- fecrata. tera hujuscemodi cultui divino dicata, quamvis corporea lint, Sancta vocari confueverunt; cujus generis funt in Lege veteri vestes, vasa, altaria; in qua Primogeniti quoque, qui Deo altissimo devovebantur, Sancti funt appellati. Omne masculinum, inquit, ape- Exod. 11. riens vulvam, fanctum Domino vocabitur, Sic Nationem Luc. s. iplam Judaicam, quod veri Dei cultui addicta effet, Apostolus Sanctam appellat, Rom. 11. Quod fi delibatio santta est, & massa; & si radix santta, & rami; quamvis populus hic labiis Deum honoraret, cor autem eorum longe effet ab eo. Multo meliori jure Ecclesia Sancta dicitur, quæ vero Deo servit, il-Kks lum-

lumque adorat In fpiritu , & veritate. Nec mirum cuiquant videri debet , Ecclefiam dici Sanctam, tametli multos peccatores contineat. Præcipua enim ejus membra fancta funt, feilicet Angeli, & Anima heate, que in cœlis Deo fruuntur; aut in Purgatorio explantar; & julti homines, quos finu fuo fovet in terris, quamvis ab omni peccato non fint immunes, a gravioribus tamen peccatis liberi funt, ac puri, mortalium criminum funt expertes, que fola gratiz, charitati, fanctimoniz, fine qua nemo videbit Deum, capitaliter adversantur. Malorum autem criminibus non maculatur, cum eis non confentiat, illa reprehendat, damnet, corrigat fanctis adhortationibus, exemplis, disciplina Præterea, Fiddes qui populus Dei effecti funt per fidem, & baptilma, quamvis in multis offendant, Sancti nihilominus dicuntur, ob professionem fanctitatis; quemadmodum, qui artem aliquam profitentur, etfi artis præcepta non fervent, nomen tamen artificum retinent. Unde S. Paulus Corinthios Santtificatos, & Santtos appellat; in quibus nonnullos fuille perspicuum eft, quos ut carnules, zeloque, & contentioni deditos acriter objur-

Et hac quidem fuistis, ait Apostolus, enumerans mul- 1. Cor. 6.11. ta peccata, & levia, & gravia, & ulitata, & horribilia: Er bæc quidem fuistis, sed abluti eftis, sed sanctificati effis. Si ergo fanctificatos dicit, dicat & unufquisque Fidelium, Santtus sum, Non est superbia elati, fed confession non ingrati. Si dixeris te ex te esse fanctum, superbus es; rursus fidelis in Christo, & membrum Christi, si te dixeris non esse sanctum, ingratus es... Dic Deo tuo, Sanctus fum; quia fanctificafti me: quia accepi, non quia habui ; quia tu dedisti, non quia ego merui. Etenim ex alio latere incipis injuriam facere ipli Domino nostro Jesu Christo, Si enim Christiani omnes & fideles, & baptizati in illo ipfum induerunt, ficut Apostolus dicit: Quotquot in Gal. 3. Christo baptizati estis, Christum indusstis: Si membra funt facti corporis ejus, & dicunt se sancta non elle. Capiti iplius faciunt injuriam, cujus membra fancta non sunt. Jam vide, ubi sis, & de Capite tuo dignitatem cape. Etenim eras in tenebris, nunc autem lux in Domino "". Verum quia fanctitas membrorum Chrilti, quamdiu mortalem hanc vitam agunt, tentationibus obnoxiam, non est plena, & consummata, ideo totum corpus Christi clamat : Salvum fac fer. Pfal. 85.2 vum tuum, Deus meus, sperantem in te. Miserere mei, Domine, quoniam ad te clamavi tota die, " Caput no-, ftrum ad dexteram Patris interpellat pro nobis. "Alia membra recidit, alia flagellat, alia mundat. , alia confolatur, alia creat, alia vocat, alia revocat, » alia corripit, alia reintegrat

Tertio , Sancta dicitur Ecclesia, quod ipsa sola habeat legitimum Sacrificii cultum, & falutarem Sacramentorum usum, per quæ tanquam efficacia divinæ gratiæ instrumenta Deus veram fanctitatem efficit; ita ut extra Ecclesiam nemo Sanctus esse possit. ", Vera justitia non est nisi in ea Republica, cujus conditor, rectorque Christus est. In ea duntaxat Civitate est vera justitia, de gua Scriptura fancta dicit : Gloriosa dicta sunt de te, Pfal, 86. Civitas Dei "". ( inquit S. Augustinus lib. 2. de Ci-

Ecelefia Sancta ratione Sacrificii, & Sacramentorum.

Civitate Dei, cap. 21. ) Extra Ecclefiam aliqua Dei dona effe poffunt, vera de Chrifto fententia, iplius Chrifti Sacramenta, bona aliqua opera, fed non justitia, & vitæ fanctimonia, non remissio peccatorum, non pignus hæreditatis æternæ. Alia funt dona filiorum illius Jerusalem , quæ surfum "libera eft mater noftra: (Hæc funt enim quodam-" modo hæreditaria, in quibus fumus Haredes Dei, " coharedes autem Christi:) Alia vero, quæ pollunt " accipere etiam filii concubinarum, quibus Judæi " carnales, & Schifmatici, vel Hæretici comparan-, tur. Quamvis enim fcriptum fit : Ejice ancillam, @ , filium ejus, neque enim hæres erit filius ancilla cum "filio meo Ifaac : Et Abrahæ dixerit Deus : In Ifaac " vocabitur tibi femen : quod fic eft Apostolus inter-"pretatus, ut diceret: Id eft, "non qui filii car-, nis, hi filii Dei, fed filii promissionis deputantur , in femine; ut intelligeremus, Semen Ahrahæ fecun-" dum Isaac propter Christum ad Dei filios pertine-" re, qui funt corpus Christi, & membra, id est, "Ecclefia Dei una, vera, germana, catholica, te-"nens piam fidem; non eam, quæ per elationem, , vel timorem, fed cam, quæ per dilectionem ope-" ratur; tamen etiam filios concubinarum, quando " a filio fuo Ifaac dimifit Abraham, nonnulla eis lar-"gitus eft munera, ne relinquerentur omni modo "inanes, non ut tenerentur hæredes. Si ergo filii fu-" mus liberæ Jerufalem, alia dona exhæredatorum, " alia intelligamus hæredum". Hi enim hæredes funt, Rom. 8. 15. " quibus dicitur: Non enim accepistis spiritum servitu-" tis iterum in timore, sed accepistis spiritum adoptio-"nis filiorum, in quo clamamus, Abba, Pater. Spiritus ille adoptionis absque charitate non habetur; extra Ecclesiam vero charitas non est. "Non habent

"Dei charitatem, qui Ecclesiæ non diligunt unita-"tem, ac per hoc recte intelligitur dici: Non ac-"cipi, nisi in Catholica, Spiritus sanctus "Sic loquitur S. August. libro de Patientia, cap. 28. & lib. 3. de Baptistico contra Donatistas, cap. 16.

Galat. 4. Gen. 21.

Rom. S.

Gen. 25.

Quar-

Quarto, fancta est Ecclesia ratione doctrinæ. In eius enim Dogmatibus nihil falsum, nihil non fanctum. Lex Domini immaculata, convertens animas. Po- ctrinz. puli confluunt ad Ecclesias, ubi audiant, quam bene Pfal. 18. 8hic ad tempus vivere debeant, ut post hanc vitam beate semperque vivere mereantur : ", "Ubi sancta Scriptura, justitizque doctrina de superiore loco in confpectu omnium personante, & qui faciunt, audiant ad præmium; & qui non faciunt, audiant ad judicium. Quo etfi veniunt quidam talium præceptorum irrifores, omnis eorum petulantia aut repentina immutatione deponitur, aut timore, vel pudore comprimitur. Nihil enim eis turpe, ac flagitiofum imitandum proponitur, ubi veri Dei aut præcepta infinuantur, aut miracula narrantur, aut dona laudantur, aut beneficia postulantur, ". Verba funt S. August. lib. 2. de Civitate Dei, cap. 28.

Denique fi materiale Templum, in quod Populus Christianus, & Catholicus facrorum caufa convenit, jure Sanctum appellatur, multo magis Ecclefia ipfa, quæ vivum Dei vivi templum est, domus spiritalis, Sancta dici debet, Templum enim Dei sanctum est, qued eftis vos; (inquit Apostolus.)

## S. V.

## Ecclesia Christi Catholica est.

L **T** eræ Ecclefiæ ita proprium eft nomen iftud, eique affixa notio, ut alio nomine nec ab ipfis hoftibus fuis defignetur, ut observat S. August. lib. de vera Religione, cap. 7. """Tenenda est nobis, inquit, Christiana Religio, & ejus Ecclesiæ communicatio, quæ Catholica eft, & Catholica nominatur, non folum a suis, verum etiam ab omnibus inimicis. Velint nolint enim ipfi quoque hæretici, & Schifmatum alumni, quando non cum fuis, fed cum extraneis loquuntur, Catholicam nihil aliud quam Catholicam vocant. Non enim poffunt intelligi, nifi hoc eam nomine discernant, quo ab universo orbe nuncupatur "". Hinc

Ecclesia fa...cta ratione do-

1. Cer. 3.

### 525

Hinc S. Pacianus Epift. ad Sempronianum de Catholico nomine : ", Certe, inquit, non eft ab homine mutuatum, quod per fæcula tanta non cecidit. Catholicum iftud nec Marcionem, nec Apellem, nec Montanum fonat, nec Hæreticos fumit auctores. Er infra: Chriftianus mihi nomen eft, Catholicus cognomen; illud me nuncupat, iftud oftendit ... Ab hæretico nomine nofter populus hac appellatione dividitur, cum Catholicus nuncupatur "".

Ecclefia porro Chrifti Catholica dicitur, quæ vox origine Græca eft, id eft, Univerfalis : primo, quia toto terrarum orbe eft diffula; & prædicatio Evangelii gentibus omnibus deftinata elt : Euntes docete Matth. ult, omnes Gentes. (inquit Chriftus mittens Apoltolos.) Pfalm. 18. In omnem terram exivit fonus corum, & in fines orbis terra verba eorum. Et fi forte aliqua Natio adhuc effet in orbe terrarum, apud quam prædicatum non ellet Evangelium; ante mundi finem illius prædicationem auditura est. Non igitur, ut in humanis Rebulpublicis, aut hæreticorum conventiculis, unius Regni terminis, aut uno hominum genere Ecclefia definita eft; verum omnes homines, five illi barbari fint, five Scythæ; five fervi, five liberi; five malculi, five tæminæ, charitatis finu complectitur. Unde scriptum est: Redemisti nos Deo in sanguine tuo ex omni tribu, O lingua, O populo, O natione, O fecifi nos Deo nostro regnum.

> Ecclefiam Chrifti ratione locorum Catholicam effe. quod toto orbe diffuía fit, Prophetarum oracula clariffime prænunciarunt. Pfal. 2. Postula a me, & dabo tibi gentes hæreditatem tuam, O possessionem tuam terminos terra. Pf. 21. Reminiscentur, & convertentur ad Dominum universi fines terra : & adorabunt in conspettu ejus universa familia gentium. Quoniam Domini eft Regnum, & ipse dominabitur gentium, PS 49. Deus deorum Dominus locutus est, & vocavit terram, a Solis ortu usque ad occasum; ex Sion species decoris ejus. Pf. 56. Exaltare super calos Deus, & super omnem ter-" ram gloria tua. Et unde gloria ejus fuper omnem " ter-

Apoc. 5.

Ecclefia · Catholica ratione locorum.

" terram, nifi quia Ecclefia ejus per omnem terram? " (inquit S. Angust. lib. de Unitate Ecclesia, ) In his " duabus sententiis brevissimis, vos hæretici, totum ", quod inter nos agitur, interrogo. ", Cur Domi-, num Christum exaltatum super cœlos prædicatis, "& ejus gloriæ fuper omnem terram non communi-", catis "? Pfal. 71. Et dominabitur a mari usque ad mare, & a flumine usque ad terminos orbis terrarum... Et adorabunt eum omnes Reges terra, omnes gentes fervient ei... Et benedicentur in ipso omnes Tribus terra; omnes gentes magnificabunt eum, ... Et bene. dittum nomen Majestatis ejus in aternum; O replebitur Majestate ejus omnis terra : Fiat, fiat. Ifaiz 49. Ecce dedi te in lucem gentium, ut sis salus mea usque ad extremum terra. Et cap. 54. Lauda sterilis, qua non paris... Quoniam multi filii deserta magis, quam ejus. qua babet virum, dicit Dominus. Dilata locum tentorii tui, & pelles sabernaculorum tuorum extende, ne parcas. Longos fac funiculos tuos, & clavos tuos confolida. Ad dexteram enim, & ad lavam penetrabis, & semen tuum gentes hareditabit. O civitates desertas inhabitabit. Et Malachiæ 1. Ab ortu Solis usque ad occasum, magnum est Nomen meum in gentibus; & in omni loco sacrificatur, & offertur Nomini meo oblatio munda.

Idem confirmant postrema Christi Domini mox Cœlos ascensuri verba, Lucæ 24. Hac sunt verba, qua locutus sum ad vos, cum adduc essen vobiscum; quoniam necesse est impleri omnia, qua scripta sunt in Lege Moysi, & Prophetis, & Psalmis de me. Tunc aperuit illis sensum, ut intelligerent Scripturas. Et dixit eis; Quoniam sic scriptum est, & sic oportebat Christum pati, & resurgere a mortuis tertia die; & pradicari in nomine esus panitentiam, & remissionem peccatorum in omnes gentes, incipientibus ab Jerosolyma. Quod Actuum 1. idem S. Lucas sic expressit: Et eritis mibi testes in Jerusalam, & in omni Judaa, & Samaria, & usque ad ultimum terra. Ex his omnibus Scripturarum divinarum oraculis Patres contra Donatistas de-

demonstrarunt Ecclesiam Christi toto orbe diffusam este, non intra sectam eorum conclusam, præsertim S. Optatus Milevitanus lib 2. Contra Parmenianum. & S. August. lib. de Unitate Ecclesia, & alibi passim, maxime in Enarrationibus in Pfalmos occasione data, omnesque Africanæ Ecclesiæ Episcopi in Collatione Carthaginensi contra Donatistas.

Ecclefia Catholica fali ratione Ad temperum.

Secundo, Catholica dicitur Ecclefia, five univerfalis, ratione temporum, quia Fideles omnes, qui ab Adam in hunc ulque diem fuerunt; & in cœlum præmiffi funt, omnes, qui nunc in terris vivunt, & qui victuri funt, quamdiu muntus extabit, in veræ Fidei Profeffione, & chriftiana unitate, ad eamdem Ecclefiam pertinent, quæ fuper fundamentum Apostolorum, & Prophetarum fuperædificata est, ipso fummo angulari lapide Chrifto Jefu.

Tertio, Catholica dicitur ratione doctring Fidei, in quam Fideles omnes ubique, & femper, ablque ulla prorfus variatione confenserunt. Unde Vincentius Lirinensis in Commonitorio 1. Adversus hæreses, cap. 3. " In ipfa, inquit, Catholica Ecclefia magnopere curandum eft, ut id teneamus, quod ubique, quod femper, quod ab omnibus creditum est; hoc est etenim vere proprieque Catholicum, quod ipla vis nominis, ratioque declarat, quæ omnia fere universaliter comprehendit. Sed hoc ita demum fiet, fi fequamur universitatem, antiquitatem, consensionem. Sequemur autem universitatem hoc modo; si hanc effe unam fidem veram fateamur, quam tota per orbem terrarum confitetur Ecclefia. Antiquitatent vero ita, fi ab iis fenfibus nullatenus recedamus, quos fanctos Majores, ac Patres nostros celebrasse manifeftum eft. Confensionem quoque, si in ipfa vetustate omnium, vel certe pene omnium Sacerdotum pariter, & Magistrorum definitiones, sententialque sectemur "".

Quarto, Ecclefia Catholica dicitur: Quia univerfaliter perfecta est, & in nullo claudicat (inquit S. August. lib. de Genesi ad Litteram imperfecto, cap. I.)

Ecclefia Catholica ratione doctring.

1

Po-

Postremo, Catholica dicitur, quod omnes, qui falutem æternam confequi volunt eam amplecti debeant, eigue adhærere. Unde per Arcam Noe adumbrata est. Sicut enim illi soli diluvium evalerunt, qui falvi esse arcam Dei juffu conftructam funt ingreffi ; fic illi dun- volunt illi debena taxat ab omni mortis æternæ periculo tuti effe pof- adhærere funt, qui in Ecclefiam, fupra Petram voce Domini fundatam, per Baptilmum ingressi sunt, in eaque permanent. Hujus etiam figura est magna illa Jerufalem Civitas Santta, extra quam Sacrificia Dei offerre non licebat; fit enim in Iola Dei Ecclesia, nusquam extra illam, verus cultus, verumque Sacrificium, quod Deo placere ullo modo possi: Hinc S. Hieronymus Epist: 57: Cathedræ Petri inquit in is Communione confocior, fuper illam Petram ædificatam Ecclefiam fcio. Quicumque extra hanc domum Agnum comederit, profanus eft. Si quis in Arca cum Noe non fuerit, peribit regnante diluvio , ... Et ante illum S. Cyprianus lib. de Unitate Ecclesia ait ! ""Habere jam non potelt Deum Patrem, qui Ecclesiam non habet Matrem. Si potuit evadere quilnam, qui extra Arcam Noe fuit; & qui extra Ecclefiam foris fuerit, evadit, n. Hinc S. Greg. Magnus lib. 35. Moa ralium in Job, cap. 7. ,, Sola, inquit; Ecclefia eft, per quam Sacrificium Dominus libenter accipiat, fola, quæ pro errantibus fiducialiter intercedat. Unde etiant de Agni hoftia Dominus præcepit dicens : In una fixed, is: domo comedetur, net efferetis de carnibus ejus foras, In una namque domo Agnus comeditur, quia in una Catholica Ecclefia vera hoftia Redemptoris immolatur. De cujus carnibus divina Lex afferri foras prohibet, quia dari Sanctum canibus vetat, Sola eft, in qua opus bonum fructuose peragitur, unde & mercedem denarii nonnifi, qui intra vineam laboraverant, acceperunt. Sola est, quæ intra se positos valida charitatis compage custodit ; unde & aqua di= luvii Arcam quidem ad fublimiora fuftulit; omnes autem, quos extra Arcam invenit, extinxit p.p.

Ecclefia Catholica. quia om. nes, qui

529

Tom, I.

§. ∀Ĺ

# VI.

## Ecclesia Christi Una est.

## Et Ecclesia Catholica nomine una Societas intelligenda eft, a cujus Communione Haretici, & Schifmatici excluduntur.

nam effe Ecclefiam profitemur, ac a cœlefti Spon-Cant. 6. so edocti: Una est, inquit, columba mea, perfetta Joan. 10. mea. Hanc Unum ovile Christus vocat, Hanc Unum corpus Apostolus appellat, ob unitatem Capitis, Spiritus, Fidei, Spei, Baptifmatis. Ephe. t. Et spfum dedit caput supra omnem Leclestam, que est corpus ipsius. Et cap. 4. Soliciti servare unitatem spiritus in vinculo pacis. Unum corpus, O unus (piritus, ficut vocati eftis in una spe vocationis vestre. Unus Dominus, una fides, unum baptisma.

Quod autem ita fit'una Societas, unaque Communio, ut Hæreticos, & Schifmaticos a finu fuo excludat, veterum Patrum conspirantibus testimoniis liquido probatur. Ita S. Cyprianus libro de Unitate Ec-Ad Christi clefiæ: "" Ecclefia una eft, inquit, quæ in multitudinem latius incremento fæcunditatis extenditur; quomodo Solis radii, fed lumen unum; & rami arboris qui Eccle multi, fed robur unum tenaci radice fundatum; & liam Chrifti cum de fonte uno rivi plurimi defluunt, numerofitas relinquit, licet diffula videatur exundantis copiæ largitate, unitas tamen fervatur in origine. Avelle radium Solis a corpore, divisionem lucis unitas non capit; ab arbore frange ramum, fructus germinare non poterit; a fonte præcide rivum, præcifus arefcet. Sic & Ecclefia Domini luce perfusa per orbem totum radios suos porrigit, unum tamen lumen elt, quod ubique diffunditur, nec unitas corporis separatur. Ramos suos in universam terram copia ubertatis extendit, profluentes largiter rivos latius expandit; unum tamen caput est, & origo una, & una mater, fæcunditatis succelfibus copiola. Illius fætu nalcimur, illius lacte nutrimur, Spiritu ejus animamur. Adulterari non potest Spon-

730

przmia

veniet,

non per-

Sponfa Christi, incorrupta est, & pudica, unam domum novit, unius cubiculi fanctitatem cafto pudore cuitodit. Hæc nos Deo fervat, hæc filios regno, quos generavit, allignat. Quilquis ab Ecclefia legregatus adulteræ jungitur, a promiflis Ecclesiæ separatur. Nec pervenit ad Christi præmia, qui relinquit Ecclefiam Christi. Alienus est, prophasus est, holtis est "».

Et infra: "" Quam fibi pacem promittunt inimici fratrum? Quæ Sacrificia celebrare fe credunt æmuli Sacerdotum? An fecum effe Christum, cum collecti fuerint, opinantur; qui extra Chrifti Ecclefiam colliguntur? Tales etiamfi occifi in confessione nominis fuerint, macula ista nec sanguine abluitur. Inexplicabilis, & gravis culpa discordiæ, nec passione purgatur. Effe Martyr non poteft, qui in Ecclefia non eft; ad regnum pervenire non poterit, qui eam, quæ regnatura est, derelinquit "".

S. Clemens Alexandrinus lib. 7. Stromatum, afferic "" Unam vere effe Ecclefiam, eam, quæ vere eft antiqua, in cujus catalogum referuntur ii, qui funt Justi lecundum propolitum... Quam conantur hæreles in multas dilcindere "".

Lactantius lib. 4, divinarum Institutionum, cap. 30. "" Cum Phryges, inquit, aut Novatiani, aut Valentiniani, aut Marcionitæ, aut Antropiani, feu quilibet alii nominantur, Christiani esse definunt, qui Christi nomine amisso, humana, & externa vocabula induerunt. Sola igitur Catholica Ecclefia elt, quæ verum cultum retinet. Hic est fons veritatis, hic est domicilium fidei, hoc templum Dei; quo si quis non intraverit, vel a quo si quis exiverit, a spe vitæ, ac salutis æternæ alienus est. Neminem sibi oportet pertinaci concertatione blandiri. Agitur enim de vita, & falute, cui nifi caute, ac' diligenter confulatur, amissa, & extincta est "".

S. Cyrillus Hierofolymit. Catechefi 18. Illuminato- Hæreticorum : "", Proprie, inquit, & vere aliquis effe dixerit Ecclefiam malignantium, conventicula Hæreticorum, Marcionitarum dićo, & Manichæorum, & reli-

LIA

5

Sola Ca. tholica eft, qu'r verum cu tum reti. net

rum conventicula

. quo-

quorum. Propterea nunc confirmans Fideles tradidit, ut dicat :Et in unam fanctam Catholicam Ecclefiam ; ut illorum quidem fæda conventicula fugias, perfeveres autem in Catholica Ecclefia, in qua & renatus es. Quod fi forte veneris in civitates, non quæras fimpliciter, ubi fit Ecclefia, fed ubi Catholica Ecclefia; hoc enim proprium nomen eft fanctæ hojus, & Matris omnium noftrum, quæ elt Sponfa Domini noftri Jefu Chrifti unigeniti Filii Dei "".

Qui ab Ecclefia recefferit parietem fecerunt , non do. mum,

S. Optatus Milevitanus lib. 3. ", Domus Dei, inquit, una eft. Qui foras exeuntes, partem facere voluerunt, parietem'fecerunt, non domum, quia non eft alter Deus, qui alteram domum inhabitet ; ideo parietem dicuntur fecifie falfi Vates, in quo fi janua fuerit collocata, quicunque intraverit, foris eft. Nec lapidem habere angularem unus paries poteft, qui lapis eft Chriftus, duos in fe fuscipiens populos; unum de Gentibus, alterum de Judæis; qui nodo pacis jungit utrumque parietem. Nam quot commoda habet domus, tot incommoda paries. Domus inclusa custodit, tempestatem retundit, pluviam diffundit, latronem, aut furem aut bestiam non admittit ; fic & Ecclefia Catholica omnes filios pacis gremio, & finu fuo complectitur. Contra paries, qui est ædificatus ruinosus, nec lapidem angularem fustinet, & januam fine caufa habet, nec incluía custodit, pluvia udatur, tempestatibus cæditur, nec poteft arcere latronem, nec venientem prohibet furem. Paries enim res de domo eft, fed domus non eft; & pars veitra quafi Ecclesia eft, sed Catholica non eft, " (Donatistas alloquitur.) S. August. lib. de Unitate Ecclesie, cap. 4. ", Totus ftus caput, Chriftus caput & corpus eft. Caput Unigenitus Dei Filius, & corpus ejus Ecclefia, Sponfus, & Sponfa, funt în Ec- duo in carne una. Quicunque de ipfo Capite a Scripturis fanctis diffentiunt, etamfi in omnibus locis inveniantur, in quibus Ecclefia defignata eft, non funt communio in Ecclefia. Et rurfus quicunque de iplo Capite Scripturis sanctis consentiunt, & unitati Ecclesiæ non communicant, non sunt in Ecclesia, quia de Christi

Totus Chri-& corpus. Illi non clefia Catholica, quocum non eft um toto.

-103

sorpore, quod est Ecclesia, ab ipsius Christi testificatione diffentiunt ". Et paulo post: "" Quicunque ab Ecclesia ita diffentiunt, ut corum Communio non sit cum toto, quacunque diffunditur, sed in aliqua parte separata inveniatur, manifestum est, cos non esse in catholica Ecclesia "".

Item lib. de Fide, & Symbolo, cap. 10. "" Credimus & fanctam Ecclefiam, utique Catholicam; nam & Hæretici, & Schifmatici congregationes fuas Ecclefiatticas vocant. Sed Hæretici de Deo falfa fentiendo ipfam fidem violant; Schifmatici autem difciffionibus iniquis a fraterna charitate diffiliunt, quamvis, ea credant, quæ credimus. Quapropter nec Hæretici pertinent ad Ecclefiam catholicam, quæ diligit Deum; nec Schifmatici, quoniam diligit proximum; & ideo peccatis proximi facile ignofcit ""

Et Epist. 208. alias 209. ad Filiciam Virginem ait: "", Et bonos Pastores non sua quærentes, sed quæ Jelu Christi; & bonas oves, quamvis imitentur facta Paltorum bonorum, tamen in eis non ponere spem fuam, quorum ministerio funt congregatæ, fed in Domino potius, cujus fanguine funt redemptæ. Ut quando forte incurrerint in Pastores malos, doctrinam illius prædicantes, & fua mala opera facientes, quæ dicunt, faciant; quæ autem faciunt, non faciant; nec propter filios iniquitatis pascua deserant unitatis. In Catholica enim Ecclefia, quæ non in fola Africa, ficut pars Donati, fed per omnes Gentes, ficut promissa est, dilatatur, atque diffunditur, In universo mundo, ficut dicit Apostolus fructificans, & crescens, & boni funt, & mali. Ab ea vero feparati, quamdiu contra illam sentiunt, boni esse non possunt; quia etsi aliquos eorum bonos videtur oftendere quafi laudabilis conversatio, malos eos facit ipía divisio, dicente Domino: Qui non est mecum, contra me est; & qui mccum non colligit, dispergit,,,,

Et Epist. 185. alias 50. ,, Ecclefia Catholica sola corpus est Christi, cujus ille caput est Salvator corporis sui. Extra hoc corpus neminem vivisicat Spiri-

tus 4

Cal, r;

Lug. 11.

23,

Rom. 5. 5. tus ; quia ficut dicit Apostolus : Charitas Dei diff ifa

Non eft particeps divinæ charitatis, qui holtis eft unitatis.

est in cordibus nostris per spiritum fanctum, qui datus est nobis. Non eft autem particeps divinæ charitatis, qui hoftis eft unitatis. Qui ergo vult habere Spiritum lanctum, caveat foris ab Ecclefia remanere, caveat in eam fimulatus intrare; aut fi jam talis intravit, caveat in eadem fimulatione perfiltere, ut veraciter coalefcat arbori vitæ ,, ".

S. Fulg. lib. 1. de Remifs. Peccator. cap. 22. ", Sicut in Hiericho quisque extra domum Rahab fuit, nullum potuit adipifci vitæ fubfidium, fic extra Ecclefiam Catholicam nullus accipiet indulgentiam peccatorum. Et ficut intra Ecclefiam Catholicam corde creditur ad justitiam, ore autem confessio fit ad falutem ; fic extra eamdem Ecclefiam mala credulitas non reputatur ad justitiam, fed ad poenam; & prava confellio non acquirit falutem confitenti, fed ingerit mortem. Extra hanc Ecclefiam, nec Chriftianum nomen aliquem juvat, nec Baptifmus falvat, nec mundum Deo facrificium offertur, nec peccatorum remissio accipitur, nec æternæ vitæ felicitas invenitur. Una est enim Christi Ecclesia, una dilecta, una columba, una Sponfa,"".

Hæretici, tici ab æterma. excluli,

ς.

Et lib. de Fide ad Petrum inter Capitula ad regu-& Schilma- lam veræ Fidel pertinentia, 39. ponit de hæreticis, falute & schismaticis ab Ecclesia Catholica, adeoque ab æterna falute exclusis. ""Firmissime tene, & nullatenus dubites, quemlibet hæreticum, five schilmaticum, in nomine Patris, & Filii, & Spiritus lanchi baptizatum, fi Ecclefiæ Catholicæ non fuerit aggregatus, quantafcunque eleemolynas fecerit, etfi pro Christi nomine etiam sanguinem fuderit, nullatenus posse falvari. Omni enim homini, qui Ecclesiæ Catholicæ non tenet unitatem, neque baptilmus, neque eleemolyna quantumlibet copiola, neque mors pro nomine Christi suscepta proficere poterit ad falutem, quamdin in eo hæretica, vel schismatica pravitas perfeverat, quæ ducit ad mortem, "

> Denique S. Grig. Magnus ideni fidei dogma confir-

firmat lib. 18. Mural. cap. 14. explicans hæc verba Job 28. Auro locus est, in quo conflatur. ", Quilquis, inquit, extra unitatem Ecclesiæ patitur, pœnas pati poteit, Martyr fieri non poteft; quia auro locus eft, in quo conflatur. Quid itaque ad hæc hæretici dicitis? conflari per afflictionem carnis, vel etiam per Martyrium vultis, fed locum, in quo debeatis conflari, nefcitis. Hunc ergo conflationis locum quærite, hanc fornacem, qua aurum apte purgari valeat, invenite. Una est Ecclesia, in qua, qui conflari voluerit, ab omni etiam poterit peccatorum lorde purgari. Si quid pro Deo amaritudinis, fi quid tribulationis extra hanc politi fultinetis, incendi potellis tantummodo, non purgari ""

### S. VII.

### Ad unitatem Ecclesia Caput v sibile requiritur, scilicet Romanus Pontifex Sancti Petri Successor.

U nitas corporis postulat unitatem capitis ; cum Visibile igitur Ecclesia sit unum corpus, unum Caput clesiæ unihabeat necesse est, unumque Rectorem, præcipuum tatem nequidem, supremum, & invisibilem Christum Domi- cessarium num, in cœlis ad dexteram Patris sedentem; visi- Romanu bilem vero, sub Christo Domino, & illius vice in caput Eeterris Rom. pontificem S. Petri Successforem. Visibile clesiz vifiiltud Caput ad unitatem Ecclesiæ constituendam, & confervandam neceffarium fuiffe, Traditio omnium Patrum confentientibus testimoniis roborata docet. Duorum, aut trium teltimonia hic adscribere satis erit, cum de Romani Pontificis Primatu quid credendum sit, explicuerimus in Tractatu de Sacramento Ordinis, in delineatione Hierarchiæ Ecclefiasticæ; & hanc quæftionem alias prolixe tractaverimus Differt. 4 in Hiltoriam Ecclefiasticam primi Sæculi.

Id imprimis colligitur ex S. Ireneo lib. 3. adversus Ecc lefine. Harefes, cap. 3. ", Quoniam, inquit, valde longum Romanze eft omnium Ecclefiarum enumerare successiones; ma- principate. ximæ, & antiquissimæ, & omnibus cognitæ, a glo-L14 rioli-

Romanus bila,

535

præter Omnem enim Eccleliam pr Ecclefiam neceffe eft omnem ad ipfam convenire qui funt undique fi Receffe eft funt undique, conf Itolis, Traditio , m. Romana loquitur S. civilibus negotiis, fec & præcipui momenti præfertim in fide, & tiam effe Traditionem cet; hanc per fucceffi que traductam, & fem fervatam, cujus inter ca Principatus, utique face & Paulo fundata fit. Pro effe, fed neceffarium, u totius orbis conveniant, communione, veneration ad Principem, & ad Reg reliquas omnes Reipublica eft. Ita hunc S. Irenei locu clefia, ut conftat ex Confti ventus Melodunenfis, anni i & finguli, inquit, aperta pr

Ecclefia Romana

1

ł

Hentes, pro jure facri fui Principatus, five Primaa Chrifto S. Petro traditi, & in Petri Successiones sfusi, a communione protinus ableindere paraerat, nifi S, Irenaus pacis sequester intercessifiet. ert Euf bius lib. 5. Hift. Ecclefiastica, cap. 24. dem colligitur ex S. Cypriano, Ep, 55. ad Corne, S. Petri Gem colligitur ex S. Cypriano, Ep, 55. ad Corne, S. Petri , ubi de Schilmaticis Fortunato, & Feliciffimo, Lathear que fic loquitur : ", Post ista adhuc insuper, Pleudo, principalis tcopo fibi ab hæreticis constituto, navigare au & facerdoit, & ad Petri Cathedram , atque ad Ecclefiam Prin- talis unitaalem, unde Unitas Sacerdotalis exorta est, a schif- tis origo. ticis, & profanis litteras ferre, nec cogitare eos : Romanos, quorum fides Apostolo prædicante data est, ad quos perfidia habere non possit aclum " "

Et libro de Unitate Ecclesia ; S. Petri Cathedram itatis Ecclefiasticæ centrum, & Primatum Potro um a Christo esse docet ad conservandam Ecclesize tatem; proindeque alienos effe a Catholica Ecclefia, i ab Ecclefia Romana alieni funt, & Romanis Epipis S. Petri fuccefforibus non communicant, ", Loitur, inquit, Dominus ad Petrum; Ego dico tibi; Matth. 16. 11a tu es Petrus, & super banc petram edificabo Ec-18. iam meam, & porta infer: non prevalebunt adverjus 1. Et tibi dabo claves Regni cælorum, O quæcunque weris super terram, erunt ligata & in calis, & quaque solveris super terram, erunt soluta & in cælis, iterum eidem post Refurrectionem fuam dicit: ce oves meas. Super illum unum ædificat Ecclesiam Jo. #1. 17. m, & illi pascendas mandat oves suas. Et quam-Apostolis omnibus post Refurrectionem suam pan potestatem tribuat, & dicat; Sicut misit me Pa- Jo. 29. 21. , & ego mitto vos... Accipite Spiritum fanctum, ui remiseritis peccata, remittentur illi; si cui tenue-'s, tenebuntur: Tamen ut unitatem manifestaret. im Cathedram constituit, & unitatis ejusdem oriem ab uno incipientem sua auctoritate disposuit. c erant utique, & cæteri Apoltoli, quod fuit Pes, pari confortio præditi honoris, & potestatis; L I S fed

537

riofiffimis duobus Apottolis Petro, & Paulo Romz fundatæ, & constitutæ Ecclefiæ, eam, quam habet ab Apostolis, Traditionem, & annunciatam hominibus fidem, per fucceffiones Epifcoporum pervenientem ulque ad nos, indicantes, confundimus omnes cos, qui quoquo modo per fui placentiam malam, vel vanam gloriam, vel per cæcitatem, & malam fententiam, præterquam oportet, colligunt; ad hanc Omnem enim Ecclefiam propter potentiorem Principalitatem neceffe elt omnem convenire Ecclefiam, hoc eft eos, qui funt undique fideles, in qua femper ab his, qui funt undique, confervata est ea, quæ est ab Apoftolis, Traditio, Non de Urbe, fed de Ecclefia Romana loquitur S. Irenaus; non de politicis, & civilibus negotiis, fed de re, quæ in Ecclefia maximi, & præcipui momenti eft, scilicet de unitate servanda, præfertim in fide, & communione. Ad id necelfariam elle Traditionem ab Apostolis acceptam, docet; hanc per fucceffiones Epilcoporum ad nos ufque traductam, & femper in Ecclefia Romana confervatam, cujus inter cæteras Ecclefias potentior eft

Ecclefiam ad ipfam convenire necelle eft

diffidentes, pro jure facri fui Principatus, five Primatus a Christo S. Petro traditi, & in Petri Successores transfusi, a communione protinus ableindere paratus erat, nifi S. Irenaus pacis sequester intercessisset. Refert Euf bins lib. 5. Hift. Ecclefiastica, cap. 24.

Idem colligitur ex S. Cypriano, Ep, 55. ad Corne, laem colligitur ex s. spreano, 10, 3). au conner Cathedra, lium, ubi de Schilmaticis Fortunato, & Felicissimo, Ecclesia aliifque fic loquitur : ""Poft ifta adhuc infuper, Pfeudo» principalis Epilcopo fibi ab hæreticis constituto, navigare au. & facerdo. dent, & ad Petri Cathedram, atque ad Ecclefiam Prin- talis unitacipalem, unde Unitas Sacerdotalis exorta est, a schif- tis origo. maticis, & profanis litteras ferre, nec cogitare eos elle Romanos, quorum fides Apoltolo prædicante laudata est, ad quos perfidia habere non possit acceffum """

Et libro de Unitate Ecclesia; S. Petri Cathedram unitatis Ecclefiasticæ centrum, & Primatum Potro datum a Christo esfe docet ad conservandam Ecclesia unitatem; proindeque alienos effe a Catholica Ecclefia, qui ab Ecclefia Romana alieni funt, & Romanis Epifcopis S. Petri fuccefforibus non communicant, ", Loquitur, inquit, Dominus ad Petrum; Ego dico sibi; Matth, 16. Quia tu es Petrus, & Super bane petram adificabo Ec-18. clessam meam, & porta infers non prevalebunt adversus cam. Et tibi dabo claves Regni calorum, O quecunque ligaveris super terram, erunt ligate O in calis, O quecunque solveris super terram, erunt soluta & in cælis, Et iterum eidem post Resurrectionem suam dicit: Pasce oves meas. Super illum unum ædificat Ecclesiam Jo. #1. 17. fuam, & illi pascendas mandat oves suas. Et quamvis Apostolis omnibus post Refurrectionem suam parem potestatem tribuat, & dicat; Sicut misit me Pa- Jo. 29. 21. ter, & ego mitto vos... Accipite Spiritum fanctum, Si cui remiseritis peccata, remittentur illi; si cui tenue. ritis, tenebuntur; Tamen ut unitatem manifestaret, unam Cathedram constituit, & unitatis ejusdem originem ab uno incipientem sua auctoritate disposuit. Hoc erant utique, & cæteri Apoltoli, quod fuit Petrus, pari confortio præditi honoris, & notestatis; LIS fed

S. Petri

S. Petro datne.

. \*

C38

Primatus sed exordium ab unitate proficiscitur, & Primatus Petro datur, ut una Christi Ecclesia, & Cathedra una monstretur... Hanc Ecclesiz unitatem, qui non tenet, tenere se fidem credit? Qui Ecclesiæ renititur, & refiftit, qui Cathedram Petri, super quam fundata elt Ecclesia, deserit, in Ecclesia le elle confidit? &c., ". Frustra vero Critici quidam hæc verba, Primatus Petro datur, ut una Christi Ecclesia monstretur, ex S. Cypriani textu expungi volunt, quod in quibusdam MSS. defint; nam in pluribus, & melioris notæ Codicibus MSS. leguntur, & a Pelagio II. Pontifice Maximo in Epiftola ad Epifcopos Iltriæ refertur ildem verbis hic S. Cypriani locus. Nec pugnat cum his verbis illa Propositio: Hoc erant cateri Apoftoli, quod & Petrus, pari confortio praditi bonoris, • Potestatis; Pares enim fuille fignificant Apoltolatus dignitate, pares millione, pares Evangelium prædicandi, & Ecclefias fundandi potestate; pares extraordinaria in Ecclesia universa auctoritate, pares Episcopali charactere, &-honore; non ordinaria in regimine totius Ecclefiæ auctoritate, non denique Primatu pares. Unde idem S. Cyprianus Epiltola ad Ecclesia Jubajanum : "Petro primum Dominus, super quem super S. Pe. trum gdifi. " ædificavit Ecclesiam, & unde unitatis originem in-" stituit, & ostendit, potestatem illam dedit ".

eata.

S. Petrus omnium -Apostolo-

Tertio, idem colligitur ex Optato Milevitano, lib. 2. ubi fic Parmenianum alloquitur : ", Negare non porum caput. tes, scire te in urbe Roma Petro primo Cathedram Episcopalem collatam; in qua sederit omnium Apostolorum caput Petrus; unde & Cephas appellatus elt; in qua una Cathedra unitas ab omnibus servaretur, ne cæteri Apostoli singulas sibi quisque defenderent; ut jam schismaticus, & peccator effet, qui contra fingularem Cathedramalteram collocaret ""

Quarto, idem colligitur ex S. Hieronymo, lib. t. advertus Jovinianum. "" At dicis: (inquit) Super Petrum fundatur Ecclesia, licet idipsum alio in loco super omnes Apostolos fiat, & cuncti claves Regni cœlorum accipiant, & ex æquo super cos Ecclesiæ forfortitudo folidetur; tamen propterea inter duodecim unus eligitur, ut Capite constituto, schissmatis tollatur occasio, ". Apostoli quidem omnes æquo jure fuerunt Ecclesiæ fundamenta ratione Apostolatus, doctrinæ, & prædicationis; solus tamen Petrus constitutus est Caput, unusque præ cæteris electus, qui procurando Ecclesiasticæ unitatis negotio ex officio invigilaret.

Unde SS. Petrum, & Paulum effe duos Ecclefia Sum-SS. Petrus. mos Paftores, ac Prafides, qui unum Caput constituant, & Paulus afferere, hæreticum eft, fi eo fenfu Propositio ista duo Eccleintelligatur, ut statuatur æqualitas omnimoda inter fiæ summi S. Petrum, & S. Paulum fine subordinatione, & sub Pastores vel jectione S. Pauli ad S Petrum in potestate suprema & unum cajut. in regimine universalis Ecclefiæ, ut declaravit Innocentius X. Pontifex Maximus. Solus itaque Romanus Pontifex S. Petri Successor est universalis Ecclefiæ Caput, Pastor, & Rector.

Idem confirmat S. August. cum in Scripturis fanttis Lib. 2. de didicisto city. Primetary Anothelenum in Petro Bapt. c- 1. fe didiciffe ait : ""Primatum Apostolorum in Petro Pial. Cant. excellenti gratia præeminere. Illum a posteriore Apo- Patrem Dostolo Paulo effe correctum. Illum Apostolatus Prin- nati. Epist. cipatum cuilibet Episcopatui præferendum. Romanam 162. Epift. alias Ecclefiam effe Sedem Petri. Ipfam effe Petram, quam 42. alias non vincunt superbæ inferorum portæ. Petro totius 162. Epift. Ecclefiæ figuram, & personam gerenti dictum esse 1.6. alias a Domino : Super hanc Petram adificabo Ecclesiam alias 2. de meam, O porta inferi non pravalebunt adversus cam. Verbis Apo-In Romana Ecclefia femper Apostolicæ Cathedræ vi- ftoli lib. ... guiffe Principatum, ". Pelagium, & Cœlestinum no- Ep. Pelag. væ Hærefis auctores facilius cessuros auctoritati Innocentii I. de fanctarumScripturarum auctoritate deprompta : Ad quem referunt duo Africæ Concilia hujus hærefis capita, ut ipfa damnet. Et post Sedis Apostolicæ Judicium, causam finitam elle ait. "Jam, inquit, " de hac caufa duo Concilia milfa funt ad Sedem Apo-" stolicam; inde etianr Rescripta venerunt. Causa " finita est, utinam aliquando finiatur error ". Denique Bonifacium Romanze Ecclefize Episcopum Altins pra-

prasidere, in speculo pastorali celsiore fastigio praeminere scribit. Ad ipsum dirigit Scripta sua contra duas Pelagianorum Epittolas; Examinanda, & ubi forfisan aliquid displicueris, emendanda. Cæteros Patres non appello, ut confulam brevitati.

Si vero quis objiciat, Ecclesiæ unum Caput, & Sponfum Jefum Christum fufficere, nullumque præterea ad illius unitatem requiri.

invisibile, ex quo in cœlum ascendit, esse Caput per occultam gratiæ subministrationem in omnia mem-

effe cum ea usque ad confummationem faculi, per Spiri-

tum fanctum fuum illi datum, & in ea manentem, il-

lam jugiter gubernare, & propterea Ecclefiæ judicium

effe indeficiens ; veracem illam effe, non poffe unquam errare in fidei, morumque controversiis finien- "

dis: Portas inferi adversus eam pravalere non posse:

Columnam effe, & firmamentum veritatis ; illi paren-

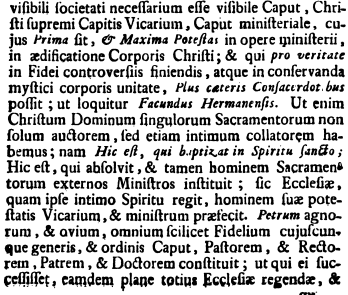
dum necessario : Qui illam non audierit, habendum hunc effe, ut Ethnicum, & Publicanum, Sed tamen

Respondetur, Christum esse supremum Caput; sed

Chriftus fupremum Ecclefiz ceput. Rom. Pon. bra influens; Ecclefiam fuam regere arcanis modis, & tifex caput minifteriale, & vilibile.

Matth. 16. 1. Tim. 3. Matth. 18.

Joan, 1.





gu-

gubernandæ potestatem, eodemque jure, divino scilicet, habere voluerit.

Ex Fidelium omnium, & vere Catholicorum neceffaria cum Romano Pontifice visibili Ecclesiæ Capite communione, factum est, ut Catholici Romani dicerentur antiquis etiam temporibus, ut constat ex S. Greg. Turonensi lib. 1. de Gloria Martyrum, cap. 25. appellati ubi de violatis per hæreticos Lusitaniæ sacris Fontibus, & de cœlefti vindicta in violatores agens, hæc habet: "" Theodegifilus, hujus Rex regionis, cum vidiffet hoc Miraculum, quod in his facratis Deo Fontibus gerebatur, cogitavit intra se dicens: Quia Ingenium est Romanorum, (Romanos enim vocitant homines nostræ Religionis,) ut ita accidat, & non est Dei virtus "". Catholicam Fidem ætate S. Hieronymi Romanam vulgo appellari folitam ipfe S. Hieronymus testis est, Apologia 1. adversus Rufinum. ""Fidem fuam, inquit, quam vocat? Eamne qua Romana pollet Ecclefia ? An illam, quæ in Origenis voluminibus continetur? Si Romanam responderit. ergo Catholici fumus nur

### S. VIII

### Cur Ecclesia Apostolica dicatur.

A postolica dicitur Ecclesia in Symbolo Constantinopolitano, quod a Christo per Apostolos fundata Apostolica, fit, & quod ejus doctrina non fit recens, neque nunc primum orta; fed ab Apostolis jam olim tradita, & fundata in omnem orbem terrarum diffeminata, & Episcoporum continua successione ad nos traducta. Unde semper illi vere Catholici habiti funt, qui Ecclefiis Apo-Itolicis, & Romanæ præsertim communicarent; hæretici vero, & schismatici, qui ab illarum doctrina diffiderent, & ab illarum communione divulfi effent. Quamobrem S. Irenaus lib. 3. adversus barefes cap. 4. fcribit: "" Non oportet adhuc quærere apud alios veritatem, quam facile eft ab Ecclefia fumere, cum Apostoli, quasi in depositorium dives, plenistime in **e**2103

Ecclefi quia ab **Apo**ítolis & ejus dow ctrina ab Apostolia tradite

Catholici Romani ab antiquis tem. poribus

fti, fed fatanæ Synagoga. Unde SS. Patres Irenaus; Optatus, Augustinus hoc argumento, eaque certifima nota, folam Ecclefiam Catholicam effe veram Ecclefiam Chrifti contra hæreticos demonstrarunt.

#### IX. 6

### Ecclesia maxime diligenda, & observanda eft.

C i enim parentes carnales colere, & amare tene= D mur, quanto magis Ecclefiam Matrem noftram, omniumque Chriftianorum, Chrifti Sponfam, quæ nos per Baptilmum peperit, non in vitam mortalem, fed in vitam gratiæ, in fpem' vitæ immortalis? Quæ nos finu fuo fovet, Spiritu fancto ungit, Corpore, & Sanguine Sponfi fui Domini noftri alit, & potat, verbo Dei instruit, laplos erigit, devios in viam falutis revocat, vulneratos falutaribus remediis curat. Audi , fili mi , disciplinam patris tui ; & ne dimit= tas legem matris tus ( inquit Sapiens, ) Ecclefize præceptis parere debemus, non timore poenæ, fed amore justitize, quia sic jussi Pater noster, qui in cœlis est. Illam colere debemus, & Pastores, qui illam regunt, nobilque prælunt, venerari, & in omnibus, quæ fidem, ac disciplinam Christianam spectant, illos audire, illis parere, quamvis fine crimine non fint, Super Catbedram Moysi sederunt Scriba; & Pba= rifai; omnia ergo, quacunque dixerint vobis, facite & fervate, secundum opera vero corum nolste facere, (inquit Christus. ) Cathedræ Moysi successit Cathedra Chrifi. Si bona loquor, & bona facio, imitare me; fi autem non facio, quod dico; quæ dico fac; quæ autem facio, noli facere; tamen a Cathedra Catholica noli recedere. (inquit S. August. Enarrat. in Pfal. 38.) Non ex personis fidem, sed ex fide judicamus perfonas. Propheta in nomine Prophetæ sufcipiendus. Ad nomina, dignitatem, ordinem, millionem, non Matth. 16. ad personas attendendum est. Qui recipit vos, me recipit, & qui me recipit, recipit cum, qui me misit. (inquit Christus.) Attendere non debet plebs Chriftiana .

Prov. I.

Reverentia, & obedientia Ecclefiz Pastoribus debita. / Matth. 23. 2.



# De Fide, & Symbolo.

fliana, qualis persona sit, quo vitæ merito, cujus Ministerio Deus utitur, sive in Ecclesia sua gubernanda, five in doctrina propaganda, five in Sacramentis administrandis. Id folum attendat, quod Sacerdos, quod Paftor eft, quod pro Chrifto legatione fungitur, quod Angelus est Domini exercituum, de cujus ore legem fuam requiri Dominus jubet. Facienda funt ergo bona, que dicit, fugienda mala, quæ facit. 'Cum audiunt Fideles, Pastores suos aliquo-. rum criminum infimulari, & infamiæ nota alperlos per hominum ora tradùci, rumoribus a maledicis hominibus plerumque diffeminatis credere facile non debent; fed Sem, & Japhet laudatos Noe filios imitari, qui nudum patrem tegere, & cooperire conati funt, non ut impius ille Cham, cui pater merito maledixit, verenda patris detegere, illique illudere. Qua de re S. Greg. lib. 25. Moralium, cap. 15. ""Quid est (inquit) quod filii verecunda patris superjecto dorsis pallio aversi venientes operiunt, nist quod bonis fubditis fic Præpofitorum fuorum mala displicent, ut tamen hæc ab aliis occultent? Operimentum aversi deferunt, qu'a judicantes factum, & venerantes Magisterium, nolunt videre, quod tegunt "". Peccatis fuis imputare debet populus, fi forte malos Pastores habeat. Deus enim quandoque Hypo- Job. 34 critam regnare facit propter peccata populi, ut fit, ficut populus, fic Sacerdos. De Pastore non judicet ovis, Isi. 340 a quo judicanda eft; pravis ejus exemplis fua peccata non exculet, ad Deum pro ejus conversione, & pro Ecclefiæ neceffitatibus ingemifcat, criminibus ejus non communicet. Sinceri hoc amoris in Ecclefiam argumentum eft.

Oblervantiam præterea fuam, & amorem in Eccle. In Ecclefie fiam teltari debet Fidelis quisque . in ejus acquiescendo judicio acquielcen-Judiciis, cum de Fide, & Doctrina fana, aut chri- dum. ftiana Disciplina morum agitur, quia illam audire Christus jubet, Qui in Cathedra unitatis dottrinams posuit veritatis, (ut loquitur S. August. Epilt, 105. atias 166. )

Tom. I.

ĩ

ŗ

Мm

Ter-

Tertio, nostrum in Ecclesiam amorem probabi-Ecclefiz

malis, & mus, fi illius malis, & calamitatibus compatiamur, calamita-tibus com- fi illius incrementis, & prosperitate lætemur, fi pro patiendum, ipla, & cum ipla coram Deo ingemilcamus, & preces ferventisfimas fundamus, ut illam Deus pacificare, custodire, & adunare dignetur toto orbe tertarum fi operam nostram, & talenta a Deo concessa in Ecclesize utilitatem impendamus: fi ad eius propagationem promovendam, fi ad confervandam unitatem, & pacem, & quid poffumus, conferamus; fi malis moribus, & vitz improbitate eam dedecorare, atque affligere caveamus. Ne paleæ fimus in area dominica, led frumentum; ne vala fimus in contumeliam in domo Dei, fed in honorem; ne in corpore Christi simus ut mali humores, ut phlegmata fætida pectus ejus prementia, aut certe, ut membra mortua; sed ut membra viventia, & capiti connexa per fidem vivam, quæ per dilectionem operatur, ut crefcamus in augmentum Dei. Ne male vivendo Dei domum faciamus speluncam latronum. Ne scandalis nostris concutiendo latera matris, que nos quotidie parturit, donec formetur in nobis Chriftus, mereamur, ut cum dolore nos excutiat foras magis malo nostro, quam suo. Ecclesiam se diligere si dixerit, qui ab ejus fide dissentit, vel ab ejus unitate diffidet, mendax eft. Redimet in pace animam meam ab bis, qui appropinquant mihi, quoniam inter multos erant mecum. (inquit Propheta) " Baptismum habebamus, "utique in co crant mecum; Evangelium utique le-"gebamus, erant in eo mecum; Felta Martyrum ce-"lebrabamus, erant ibi mecum. Paichæ Solemnitatem " frequentabamus . erant ibi mecum. Sed non omnino "mecum. In schismate non mecum; in heresi non "mecum. Sed in his paucis, in quibus non mecum, , non eis profunt multa, in quibus mecum. . In " omnibus Sacramentis mecum, in una charitate non mecum. Vel, Inter multos erant mecum ". Etenim per totum orbem terrarum pauca funt grana, multæ funt paleze. Quid ergo ait, " In palea mecum erant,

Pfalm. S4.

" ia

# De Fide, & Symbolo.

, in tritico non mecum erant. Et propinquat palea , tritico, de uno femine exit, in uno agro radica-, tur, una pluvia nutritur, eumdem mellorem pati-, tur, eamdem triturationem fustinet, eamdem ven-, tilationem expectat, non in unum horreum intrat ". Verba funt S. Angust. Enarr. in Pfal. 54.

Quarto, Ecclefiam ita diligere debemus, ut pro Ad mor-ijus fidei unitate, generali dilciplina ab Apostolicis clesia subemporibus instituta, libertate, honore sanguinem eundam paprofundere parati fimus. Sie enim Christus dilexit Ec. rati effe des lesiam, & tradidit se ipsum pro ea. Pro ea nos im- Eph. 5. 25. pendere, & superimpendere debemus, ut Apostolus oquitur. Christum vere non amamus, nifi fanctam ijus Ecclefiam diligamus, eamque dilectionem opeibus comprobemus. ", Amemus, igitur Dominum Deum noftrum, amemus Ecclefiam ejus; illum ficut Patrem, istam ficut Matrem; illum ficut Dominum, nanc ficut ancillam ejus; quia filii ancillæ ipfius funus. Sed matrimonium hoc magna charitate compaginatur. Nemo offendit unum, & promeretur alerum. Nemo dicat : Ad Idola quidem vado, arreptitios, & fortilegos confulo; fed tamen Dei Ec- Beelefiam clefiam non relinquo, Catholicus lum. Tenens Ma- offendit rem, offendisti Patrem. Alius autem dicit i Absit a qui Chri-me, non consulo sortilegum, non quæro arrepti- dit, & e tium, non quæro divinationes facrilegas, non eo contrario, ad adoranda dæmonia, non servio lapidibus; sed tamen in parte Donati fum. Quid tibi prodett non offenlus Pater, qui offenfam vindicas Matrem? Quid prodeft fi Dominum confiteris, Deum honoras, iplum prædicas, Filium ejus agnolcis, fedentem ad Patris dexteram confiteris, & blasphemas Ecclessiam ejus? Non te corrigunt exempla humani conjugii? Si haberes aliquem patronun, cui quotidie oblequereris, cujus limina ferviendo contereres, quem quotidie non dico falutares, sed & adorares, cui impenderes fidelia oblequia; si unum crimen de ejus con= juge diceres, numquid domum ejus intrares? Tenete ergo, Chariffimi, tenete omnes unanimiter Deum

\$47

Patrem, & Ecclefiam Matrem ""Verba funt S. August. Ennarr. in Pfal. 89.

Eos, qui ab Quinto, eos, qui ab Ecclesiæ unitate divisi sunt, Ecclesia se hortari debemus, & urgere, ut ad unitatem reparati sunt, deant; eos, qui nobiscum intus sunt, ad Dei, & bemus, ut Ecclesiæ amorem accendere. Dicamus cum Prophead ejus uni-ta; Magnificate Dominum mecum, & exaltemus nomen tatem re-ejus in idipfum. Quisquis est in corpore Christi, ad deant, eos, hoc dare debet operam, ut magnificetur cum illo cum intus Dominus; amat enim Dominum quisquis est iste; funt, ad absque invidia veritatem amat, quæ Deus est. clesiæ amorem su amorem amat, quæ Deus est, clesiæ amorem, si amatis Deum, rapite omnes ad amorem Dei, rem accen- qui vobis junguntur, & omnes, qui funt in domo dere. vestra. Si amatur a vobis corpus Christi, id est, uni-

Pfal, 33. 4. tas Ecclefiz, capite cos ad fruendum , & dicite 3 Magnificate Dominum mecum ; & exaltemns nomen ejus in idip(um; hoc eft, in unum. Ergo rapite, quos potestis, hortando, portando, rogando, disputando, rationem reddendo, cum mansuetudine, cum lenitate; rapite ad amorem, ut si magnificant Dominum, in unum magnificent. Et Hæretici, & Schifmatici videntur fibi magnificare Dominum; quid eos offendit orbis terrarum? Dicamus illis : Magnificate Dominum mecum; & exaltemus nomen ejus in unum. Quare in præcifione vultis magnificare Dominum? Ille unus eft, quare duos populos vultis facere Deo? Quare vult diffipare corpus Chrifti?... Venit perfecutor, & non fregit crura Christi. Venit Donatus ( Lutherus, Calvinus, ) & difrupit Ecclefiam Christi. Integrum corpus Christi in cruce inter manus persecutotum eft. & inter manus Christianorum non eft integrum corpus Ecclefiæ- Clamemus ergo cum gemitu, quantum possumus, dicentes: Magnificate Dominum S. August. Enarr. 2. in Plal. 33.

Et Tract. 10. in Joannem: ""Unnfquilque Chri-Zeins do-ftianus in domo Chrifti, zelo domus Dei comedatur-Quis comeditur zelo domus Dei? Qui omnia, quæ forte ibi videt perversa, satagit corrigi, cupit emendari.

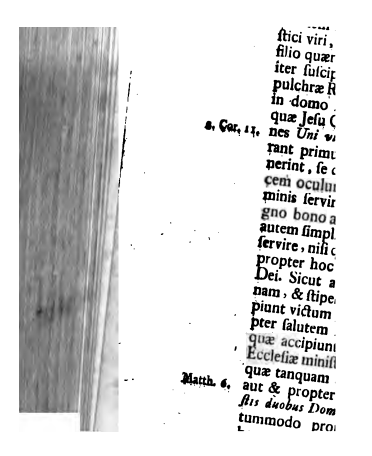
# De Fide, & Symbolo.

dari, non quiescit; si emendare non potest, tolerat, gemit. Non excutitur de area granum, fustinet paleam, ut intret in horreum, cum palea fuerit separata... Ergo zelus domus Dei comedat te. Non enim magis est domus tua, quam domus, ubi habes salutem sempiternam. Domum tuam intras propter requiem temporalem. Domum Dei intras propter requiem sempiternam. Si ergo in domo tua, ne quid perversum fiat, satagis; in domo Dei, ubi salus proposita est, & requies sine fine, debes pati quantum in te est, si quid forte perversum videris? Verbi gratia, vides fratrem currere ad theatrum? Probibe, mone, contristare, si zelus domus Dei comedit te, Vides alios currere, & inebriari velle? Prohibe, quos potes, tene, quos potes, terre, quos potes, quibus potes blandire, noli tamen quiescere. Amicus est? admoneatur leniter, Uxor est? severissime refrænetur, Ancilla elt? etiam verberibus compescatur. Fac quidquid potes pro persona, quam portas, & perficis, Zelus domus tue comedit me. Si autem fueris frigidus, Pfal. 68.19. marcidus, ad te folum spectans, & quasi tibi sufficiens, Joan. s. 17, & dicens in corde tuo : Quid mihi est curare aliena peccata ? Sufficit mihi anima mea ; ipfam integram fervem Deo. Eja, non tibi venit in mentem fervus Matth. \$5, ille, qui abscondit talentum, & noluit erogare? Nunquid enim accusatus est, quia perdidit, & non quia fine lucro fervavit ?... Nostis, quid agatis unufquilque in domo fua cum amico, cum inquilino, cum cliente suo, cum majore, cum minore. Quomodo dat Deus aditum, quomodo aperit januam verbo fuo? Nolite quiescere lucrari Christo : quia lucrati estis a Chrifto ""

Sexto, Ecclesiæ Ministri ipsius utilitatibus studere, Ministri ac servire debent propter ipsam duntaxat, & pro- ejus utilipter Christum ejus Sponsum, propter unam Dei glo. tatibus ferriam, non propter temporalia commoda, non ad propter dignitates Ecclefiasticas obtinendas, non ad captanda ipfam. beneficia; non ad popularem auram, aut Aulæ fa- duntaxat, Mm 3 hog

549

Eccleliz Sponfum.



t

## §. X. In quo Sanctorum Communio sita sit.

I. C anttorum Communio, quam nos credere profite- Sanctorum Imur, est Societas illa omnium Ecclesiæ mem-brorum, five in terris adhuc militantium, five in Purgatorio patientium, five in coelo regnantium, tum inter se, tum cum Christo Capite Ecclesia. De qua S. Joannes Epist. I. cap. I. ait: Ut & vos societatem babeatis nobiscum, & societas nostra sit cum Patre, & Filio ejus Jesu Christo.,, Si in luce ambulamus, sicut & ipfe est in luce, societatim babemus ad invicem. O sanguis Jesu Christi Filii ejus emundat nos ab omni peccato.

II. Secundo, fignificat Communionem Sacramen-Communie torum, quibus veluti facris vinculis Chrifto connectun-torum. tur, & copulantur Fideles omnes, in quibus Christus Sanctus Sanctorum merita ita fua omnia, præcipue vero passionis, & mortis suz meritum cum membris fuis communicat, & quorum fructus ad omnes illa, digne sulcipientes pertinet. Hac autem Sanctorum Communione, Sacramentorum Communionem intelligi debere, Patres fignificarunt his verbis; Conflteor unum Baptisma. Hoc enim Sacramento velut janua in Ecclefiam ingredimur, jusque ad Sacramenta cætera obtinemus, imprimis autem ad Eucharistiam, qua corpori, & fanguini Domini communicantes, Christique Concorporales facti, ( ut verbis Patrum utar) cum ipfo, & mystico etiam ejus corpore, omnibulque membris ejus arctius conjungimur. Unus 1. Cor. 14. enim panis, & unum corpus multi sumus, qui de uno pane, 17. O de uno calice participamus

III Tertio, fignificat Communionem omnium Communie donorum, non tantum eorum, quæ homines Deo cha- omnium ros, ac justos reddunt, sed gratiarum etiam gratis datarum, in quibus numerantur scientia, prophetia, donum linguarum, ac miraculorum, & cætera hujus generis; quæ malis etiam hominibus, non privatæ, fed publicæ utilitatis causa, ad Ecclessiam ædificandam interdum conceduntur. Unitas enim Spiritus, a qua IC-

M m 4.

donarum,

10. IQ.

Communio fidei , & pietatia.

Heb, IS;

& indoctus; fed in omni genere, in omni hominum genere, conditione, ordine, ac statu; Qui timet Denm, & operatur justitiam, acceptus of illi. Atque Omnia, & in omnibus Christus.

IV. Quarto, Sanctorum communio fignificat ejul, dem fidei, religionis, ac pietatis constantem Professionem, in qua defuncti funt Sancti, qui nos præcefferunt. Ad quam Apoltolus Fideles adhortatur his verbis ; Mementote Prepositorum vestorum , qui vobis locuti sunt verbum Dei, quorum intuentes exitum conversationis, imitamini fidem, Hoc sensu in Canone Mille Sacerdotes ajunt suo, populique Christiani nomine, Communicantes, id eft, in communione fidei, & pietatis manentes cum fanctis Apostolis, & Martyribus, guælumus, Domine, ut hoc Sacrificium placatus accipias, &c.

Sacrum fuffragiorum commercium.

V. Quinto, Communio Sanctorum fignificat facrum commercium luffragiorum, bonorum operum, meritorum inter omnia Ecclesiæ membra, per unum Spiritum vinculo charitatis colligata. Charitate enim, quæ non quærit, quæ sua sunt, efficitur, ut quæcunque pie, fancteque ab uno geruntur, ca ad omnes pertineant, illique profint, quantolibet locorum intervallo fint ab illo remoti. Non enim est Ecclesia, ut terrenum regnum, vel civitas; ubi etfi omnes iifdem legibus vivant, eidemque pareant Principi, plurimi tamen nullam inter se bonorum, aut negotiorum communionem, nullum commercium habentes, nihil emolumenti a se mutuo percipiunt; suis, & suorum commodis, non aliorum utilitatibus quifque con-

Pfal. 121.3. fulit. Non fic Jerusalem Mater nostra, Que edificatur ut cinitas, cujus participatio ijus in idipfum. In ea enim Cives omnes Sanctorum, & domeflici Dei, five qui in cœlis Deo fruuntur, five qui in Purgatorio expiantur, five qui in terris adhuc militant, fancta societate ita conjuncti sunt, & confæderati, ut bonorum spiritualium sit inter cos perfecta communio Sanctique cum Chrifto in scelis regnantes Fidelibus in hoc mundo peregrinantibus

i

Ľ

L

1

sitan eorum, quæ dixi, nihil habes. Si amas, nonnihil habes; fi enim amas unitatem, etiam tibi ha-<u>.</u> . bet, quisquis in illa habet aliquid. Tolle invidiam, & tuum eft, quod habeo; tollam invidiam, & meum eft, quod habes. Livor feparat, charitas jungit. Qculus folus videt in corpore; fed nunquid fibi foli oculus videt? Et manui videt, & pedi videt, & cæteris membris videt; non enim fi aliquis ictus in per dem veniat, avertit se oculus inde, ut non præcaweat. Kurfus fola manus operatur in corpore; led nunquid fibi foli operatur ? nam fi ictus aliquis veniens non eat in manum, sed tantum in faciem, nunouid dicit manus: Non me moveo, quia non tendit ad me? Sic pes ambulando omnibus membris militat; membra cætera tacent & lingua omnibus loqui. tur. Habemus ergo Spiritum fanctum, fi amamus Ecclefiam; amamus autem, fi in ejus compage & charitate confistimus. Nam ipse Apostolus cum dixisset, diversa dona dari diversis hominibus, tanquam officia quorumque membrorum : Adbuc , inquit , supereminentiorem viam vobis demonstro : & cæpit logui de charitate... Ipfam habe, & cuncta habebis, quia fine illa nihil proderit, quidquid habere potueris ""? Confidem-Hujus communionis confideratione fit, ut Chri- tio, quid communio stiani alter alterius onera portent ; & qui ma- sanctojora dona acceperunt, adversus alios infolenter non rum in extollantur, ied Unusquisque ficut accepit gratiam, in Christianealterum studiant illam administrare, Sicut boni dispen bus morifatores multiformis gratia Dei : persuafi se nihilominus bus operari aliorum orationibus, & opera in negotio falutis debeat. egere; quia membra, quæ videntur ignobilia, funt magis neceffaria. Qui vero minora dona acceperunt, mo rudes funt, & imperiti non despondeant animum, scientes aliorum dona sua esse, si charitatem habeant: eaque fois utilitations foiritualions fervire. & in omni statu, atque conditione unicuique suppetere falutis & æternæ beatitudinis affequendæ facultatem; quoniam apud Deum non eft Judæus, neque Græcus, fervus ant liber, pauper, & dives, doctus, Mms æ

153

1. Petri 4.

Ideo Chriftus, nos orare docens, jubet, ut non fibi

Uno fpiritu poftulandum in oratione , quod in communi cunctis cxpediat. Lom. 8.

unulquilque peculiariter a Deo, quæ neceffaria funt ad falutem postulet, fed ut velut unius corporis membra, eodem animata spiritu, quod in communi cunctis expediat, a Patre luminum poltulemus, a quo eft omne bonum, & donum perfectum. Ab illo edocti dicimus : Da nobis, dimitte nobis, libera nos. Ita Spiritus fanctus pro nobis postulat gemitibus inenarrabilibus, cum pios homines pro omnibus Ecclefiæ membris gemere facit, & orare ubique & omni tempore. " Nullus enim dies, nulla hora, nullum momentum " temporis invenitur, quo non a Sanctis orationes " Deo ubicunque fundantur, ab aliis hic, ab aliis alibi. " Cumque ab orationibus Sanctorum nullum tempus " fit immune; quandoquidem diebus, & noctibus, , cum alii cibo, ac potu reficiuntur, alii quodlibet "aliud agunt, alii dormiunt, non utique defunt, " quos defiderium fanctum orare compellat; ita fit, " ut Spiritus fanctus, qui ubique omnibus adeit, ge-" mitibus inenarrabilibus pro nobis interpellare in-🖕 telligatur, quia gemitibus fanctorum delideriorum "interpellare nos facit, quibus affectum pium gratiz " fpiritualis infundit, ut explicat S. August. lib. 1. contra Maximinum arianum cap. 9. Hinc S. Ambr. lib. 1. de Officiis, cap. 29. ait : " Ecclesia in commune », orat, in commune operatur, in commune tentatur, Et lib. 1. de Panitentia, cap. 15. Poenitentes velus "" Operibus quibuídam totius populi purgari, & Poenitentes plebis lacrymis ablui, orationibus, & fletibus Christiana plebis redimi a peccato, & in homine mundari interiore, ait : Donavit enim Christus Ecclesize fuz, ut unum omnes redimeret, quz Domini Jesu meruit adventum, ut per unum omnes redimerentur. Et infra; Tota, inquit, Ecclefia fuscipit onus peccatoris, cui compatiendum & fletu, & oratione, & dolore eft; & quali fermento ejus le totam conspergit; ut per universos ea, quæ superflua sunt in aliquo pœnitentiam agente virilis misericordiæ, aut compallionis velut collativa quadam admixtione purgen-

otius Ec. elefiz laerymis, & operibus mundantar, .

tur ....

### De Fide & Symbolo.

tur "". Hinc denique S. August. lib. 3. de Baptismo contra Donatiftas, cap. 17. ait : " Per orationes fan-" ctorum spiritualium, qui sunt in Ecclesia, tanquam " per columbæ creberrimum gemitum, peccata folvi " Huc etiam pertinet, quod Gen. 18. legimus, quod fi Sodomis decem Justi inventi fuident, propter eos a delenda civitate Deus abstinuisset. Et Jer. 5. promittit Dominus se propitium fore Jerusalem, dummodo unus aliquis vir justus in ea reperiatur: Circuite, inquit, vias Jerufalem, & afpicite, & confiderate, O quarite in plateis ejus, an inveniatis virum facientem judicium, & quarentem fidem, & propitius ero ei.

Quod vero non Justorum tantum, qui in hoc Sanctorum mundo vivunt, sed eorum etiam maxime, qui ad vitam migrarunt feliciorem, nobis orationes patrocinentur, & merita suffragentur, significat Dominus, Ifaiæ cap. 37. dicens: Protegam civitatem istam propter me, & propter David fervum meum. Quibus verbis Rex Ezechias admonetur, quod " In tantum justin tiam diligat Deus, ut etiam posteros fanctorum ho-"minum, non fuo merito, fed Majorum virtute "tuetur ". (inquit S. Hieronymus in hunc locum.) Unde S A guft. qu 149. in Exodum explicans hæc verba Domini ad Moyfen: Sine me, & iratus con- Exed. 32. teram cos; ait fic locutum effe Deum : ", Ut co modo admoneremur, cum merita nostra nos gravant, ne diligamur a Deo, relevari nos apud eum illorum meritis posse, quos diligit. Nam cum ab Omnipotente dicitur homini: Sine me, & conterame eos, quid aliud dicitur, quam contererem eos, nifi diligerentur abs te 1, ? Et lib. 20. Contra Faustum, cap. 21. air: " Populus chriftianus memorias Marn tyrum religiola folemnitate concelebrat, & ad ex-" citandam imitationem, & ut meritis eorum con-, focietur, atque orationibus adjuvetur ...

VI. Omnes porro Fideles communionis Sanctorum participes funt, non tamen æqualiter, fed pro fidei suz, charitatisque mensura, Fructum certe am- nis Sanctepliorem

hominum , qui ad vitam felie ciorem migrarunt " orationes & merita nobis fut fragantur.

Omnes FJ. deles fant particip<del>es</del> Comunio-TUM.

557

Matth. 13. \$ 25.

Joath 15:

A Commuctorum exeladuntur, guicunque funt fegres بأناها

pliorem ex facra illa focietate percipiunt, qui plas in eam conferunt, & bonis spiritalibus magis abundant; quoniam Omni babenti dabitur, & abundabit. Christus autem, qui fanctæ istius Societatis Caput elt, & Judex illius bona cuique secundum merita lua distribuit ; quæ tamen merita nihil aliud sunt, quam Dei miserentis doba; & Christi Domini Justitia, Passione, ac meritis innituntur, ab iilque vim omnem, ac pretium habent. Sicut enim palmes a femetipfo fru-Eum ferre non potest nift manferit in vite ; fic nec vos, inquit, nisi in me manseritis.

VII. Ex his facile intelligitur, a Communione Sannione San- ctorum illos omnes excludi, qui ab Ecclesia excluduntur, scilicet Paganos, Judzos, Hæreticos, Schilmaticos, & julte Excommunicatos, by Neque enim ab Esclesia in confusione Paganorum, neque in purgamentis Hæreticorum, neque in languore Scifmatisorum, neque in cæcitate Judæorum, quærenda est Religio, fed apud eos folos, qui Christiani Catholici, vel Orthodoxi nominantur, id eft, integritatis custodes, & recta sectantes, Ecclesia tamen Catholica per totum orbem valide, lateque diffusa, omnibus errantibus utitur ad provectus fuos, & ad eorum correctionem, cum evigilare voluerint. Utitur enim Gentibus ad materiam operationis fuz, Hæreticis ad probationem doctrinæ fuæ, Schifmaticis ad documentum Itabilitatis fuz, Judzis ad comparationem pulchritu dinis suz. Alios ergo invitat, alios excludit, alios relinquit, alios antecedit; Dei participandi dat potestatem; five illi formandi fint adhuc; five reformandi, five recolligendi, five admittendi. Carnales autem fuos, id eft, viventes, aut sentientes carnaliter, tanquam paleas tolerat, quibus in area frumenta tutiora funt, donec talibus tegminibus exuatur. Sed quia in hac area pro voluntate quilque vel palea, vel frumentum est, tamdiu sustinetur peccatum, aut error cujuslibet, donec aut accusatorem inveniat, aut pravam opinionem pertinaci animofitate defendat. Excluti autem aut poenitendo redeunt, aut in nequitiam male

### De Fide, & Symbolo.

male liberi defluunt, ad admonitionem noftræ diligentiæ; aut schisma faciunt ad exercitationem noftræ patientiæ; aut hærefim aliquam gignunt ad examen, five occafionem noftræ intelligentiæ. Hi funt exitus Christianorum carnalium, qui non potuerunt corrigi, aut fultineri. Sæpe etiam finit divina Providentia, per nonnullas nimium turbulentas carnalium hominum seditiones expelli de Congregatione Christiana etiam bonos viros. Quam contumeliam, vel injuriam fuam, cum patientillime pro Ecclefiæ pace tulerint, neque ullas novitates vel schifmatis, vel hæresis moliti fuerint, docébunt homines quam vero affectu, & quanta finceritate charitatis Deo ferviendum fit. Talium ergo virorum propositum est, aut fedatis remeare turbinibus ; aut fi id non finatur, vel eadem tempestate perseverante, vel ne suo reditu talis, aut fævior oriatur tempestas, tenent voluntatem confulendi, etiam eis ipfis, quorum motibus, perturbationibusque cesserunt, fine ulla conventiculorunt fegregatione, ulque ad mortem defendentes, & teltimonio juvantes eam fidem, quam in Ecclefia Catholica prædicari sciunt. Hos coronat in occulto Pater, in occulto videns ", Hæc S. August. lib. de vera Relia. gione, cap. 5. & 6. Ex quibus patet, Ethnicos, Judæos. Hæreticos, Schilmaticos, & juste Excommunicatos, ab Ecclefia Catholica, adeoque a Sanctorum Communione excludi; qui autem injuste excommunicati sunt, & ab Ecclesia pulsi, quamvis ab externa Sacramentorum Communione excludantur, illos tamen, fi boni, ac pii funt, cæterorum bonorum omnium spiritualium, quæ ad Ecclesiam pertinent, participes effe, adeoque Sanctorum Communione fruit fiquidem illos coronat Pater, in occulto videns, Ra. tum tamen videtur hoc hominum genus.

559-

## Theol. Dog. & Moral. Lib. I. 560 ARTICULUS XI. Quo Symboli decimus Articulus explicatur. REMISSIONEM PECCATORUM.

Nullius jufti vita fine remiffione peccatorum agitur.

I. Doft fanctæ Ecclefiæ commemorationem in Symbolo, Remifionem peccatorum confitemur. ", Per hanc enim ftat Ecclefia , quæ in terris eft; per hanc non perit, quod perierat, & inventum eft. Excepto quippe baptilinatis munere, quod contra originale peccatum donatum eft, ut quod generatione atractum eft, regeneratione detrahatur; & tamen activa quoque peccata, quæcunque corde, ore, opere commilla invenerit, tollit; hac ergo excepta magna indulgentia, unde incipit hominis renovatio, in qua folvitur omnis reatus, & ingeneratus, & aditus, ipfa etiam vita cætera jam ratione utentis ætatis, quantalibet præpolleat fæcunditate juftitiæ, fine peccatorum remiffione non agitur. Quoniam filii Dei quamdiu mortaliter vivunt, cum morte confligunt. Rom, g. 14. Ét quamvis de illis fit veraciter dictum : Quoiquos Spiritu Dei aguntur, bi filii sunt Dei. Sic tamen Spiritu Dei excitantur, & tanquam filii Dei proficiunt ad Deum, ut etiam spiritu suo, maxime aggravante corruptibili corpore tanquam filii hominum quibuldam humanis motibus deficiant ad feipfos, & ideo peccent "". Verba funt S. August. in Enchiridio, cap. 64. Peccatum originale baptilmo remittitur; activa, seu actualia peccata per Pœnitentiam; de quotidianis autem, levioribusque peccatis, fine quibus hæc vita non ducitur, quotidiana Fidelium oratio

Ifai. 12. Remiffio peccatorum Dei propria.



fatisfacit. II. Remiffio peccatorum Dei propria est. Ego sum, inquit, ego sum ipse, qui deleo insquitates tuas. Quemadmodum enim a nemine, nifi a creditore, pecunia, quæ debetur remitti potest; ita cum uni Deo peccatis obstricti fimus, perspicuum est, a nemine, præter illum, pēccata nobis condonari posse. Unde quotidie ipsum oramus : Dimitte nobis debita nostra, Prz

De Fide, & Symbolo.

Præterea, non minor potestas necessaria est ad hominem ex impio justum reddendum, & animam a morte peccati suscitandam, quam ad mundi creationem, & corpora a morte excitanda; ad hæc autem infinitam, & immensam Dei vim requiri certum elt. Potestas dimittendi peccata, antequam Deus homo fieret, nulli creatæ naturæ a Deo conceffa eft. Primus omnium Christus Salvator noster, ut homo. cum idem verus Deus effet, hoc munus a Patre accepit: Ut sciatis, inquit, quia Filius bominis babet potestatem in terra dimittendi peccata, ait Paralytico: Surge, tolle grabatum tuum, & vade in domum tuam. Hanc potestatem Ecclesiæ suæ concessit, ab Episcopis, & Presbyteris, ad hoc ordinatis ministris, exercendam illius vice, & auctoritate, non suis meritis, cum & ipfi medico cœlesti indigeant. Unde Joannis 20. Apostolis ait: Accipite Spiritum fanctum, quorum remiseritis peccata, remittuntur eis, &c. Hoc eft, "" Spiritus fanctus dimittit, non vos. Spiritus autem Deus eft. Deus ergo dimittit, non vos. Sed ad Spiritum quid estis vos? Nescitis, quia templum Dei effis, & Spiritus Det habitat in vobis? Deus habitat in templo fancto fuo, hoc eft, in fanctis fuis Fidelibus, in Ecclesia sua, per eos dimittit peccata, quia viva templa funt. Sed ui dimittit peccata per hominem, potest dimittere, & præter hominem "".

III. Remiffionis autem peccatorum Confeffio fit in Symbolo, tacitis aliis ad justificationem pertinentibus; quia " lpfa noltra justitia, quanvis vera fit propter "veri boni fidem, ad quem refertur, tamen tanta " elt in hac vita, ut potius remissione peccatorum "constet, quam perfectione virtutum ". ( inquit S. August, lib. 19. de Civitate Dei, cap. 27.)

IV. Cæterum peccatorum remiffio non culparum duntaxat abolitionem, sed pœnarum etiam remissionem, & effectus omnes gratiz Christi, fructus omnes complefanguinis iplius complectitur, plenam denique & integram totius hominis redemptionem, quæ æterna falute, & corporum etiam refurrectione complebi-Tom. I. Nn tur.

Matth. 9.

1. Cor. 3.

Quid peccatorum remiffio ctatur.

-1

561

tur. Hoc fenfu remiffio peccatorum in Scripturis facrisfrequenter ulurpatur. Actuum 5. Hunc Principem , Or Salvatorem Deus exaltavit dextera sua ad dandam pænitentiam I/raeli, & remissionem peccatorum. Actuum 10. Huic omnes Propheta teftimonium perhibent, remissionem peccatorum accipere per nomen ejus omnes, qui credunt in cum. Mat. 26. Hic eft sanguis meus novi testamenti, qui pro multis effundetur in remissionem peccatorum. Ad Eph. 1. In quo habemus redemptionem per sanguinem ejus remissionem peccatorum, secundum divitias gratia ejas, que superabundavit in nobis. Et ad Col. 1. In quo babemus redemptionem per sanguinem ejus remissionem peccatorum. Quamobrem S, August. lib. 2. de peccatorum Meritis, & Remissione, cap. 36. Redemptionem , & remiffionem peccatorum pro eodem ulurpari in facris Paginis afferit, & Pelagianis icribens: "" Non enim parum Paginarum divinarum auctoritati, veritatique cesserunt, qui etsi noluerunt litteris suis aperte exprimere, parvulis remissionem necessariam peccatorum, redemptionem tamen eis opus elle confeffi funt; alio quippe verbo, etiam ipfo de Christiana eruditione deprompto, nihil aliud omnino dixerunt "". Et lib. de Spiritu , & Littera, cap. 29. Justificationem, quæ fit, merito fidei, Refurrectionem effe docet, quæ a spir u incipit, & in carne tandem complebitur in die Judicii novissimi. Quæ refurrectio etiam regeneratio, justificatio, & remissio peccatorum appellatur; quia peccatorum remissio per Baptismum facta, toto Christianæ vitæ decursu continuatur, & in ultimo tantum Judicii die perficetur, & confummabitur, cum extincta penitus in corpore immortali concupilcentia Justi felicitate illa donabuntur, quæ Remiffio eft, Non posse peccare. Sic autem loquitur S. August. in die judi- loco mox indicato : ""Per hanc fidem credimus, perfi. quod etiam nos Deus a mortuis excitet ; interim ípicienda, & ritu, ut in novitate ejus gratiæ temporanter, & juste, & pie vivamus in hoc fæculo; post etiam carne nostra ad immortalitatem refurrectura, quod est meritum fpiritus, qui eam in refurrectione fibi congrua, hoc eft, in justificatione præcedit, Eo-

cii confummanda,

Eodem sensu S. Ambrosius in Expositione Isaie Prophetæ, cap. I. ait : "" Videamus, ne qua fit post hujus vitæ curriculum nostra regeneratio, de qua dictum eft: In regeneratione cum federit Filius hominis in throno gloria Jua. Sicut enim regeneratio La- Matth. 19: vacri dicitur, per quam detería peccatorum colluvione renovamur; ita regeneratio dici videtur, per quam ab omni corporeæ concretionis purificati labe, mundo animæ sensu; in vitam regeneramur æternam "" Hunc S. Ambrofii locum S. August. profert lib. 2. contra Julianum Pelagianum, cap. 8. subditque: 3. Nempe diftinxit vir fanctus, & verax, justificationem », vitæ hujus, quæ fit per lavacrum regenerationis, 3, & illius perfectionem, cum & noftra corpora fuerint 3, immortalitate renovata ".

Ob eamdem causam idem S. August. cap. 66. Enthiridii ait : ", Magis propter futurum judicium fit remifio peccatorum. In hac autem vita ulque adeo Eccl. 48. valet, quod scriptum est : Grave jugum super filios Adam a die exitus de ventre matris corum, usque in diem sepulture in matrem omnium; ut etiam parvulos videamus post lavacrum regenerationis diversorum malorum afflictione cruciari; ut intelligamus, totum quod falutaribus agitur facramentis, magis ad spem venturorum bonorum, quam ad retentionem, vel adeptionem præfentium pertinere,

Eodem fenfu S. Petrus Chryfologus Sermone nonagelimo quinto ait : Christum in die Judicii dicturum Ecclesize: ""Dimittuntur tibi peccata multa, quia dilexilti multum; quia tunc erit remiffio peccatorum; quando tolletur materia tota peccandi j quando corruptio induet incorruptionem ; quando mortalitas immortalitatem consequetur; quando peccati caro; caro totius efficietur fanctitatis; quando terrena fervitus cœlefti dominatione mutabitur; quando militia humana divinum promovebitur ad Regnum """

V. Verum quamvis plena illa remiffio in die tantum De peccajudicii perficienda, & confummanda fit, in iis tamen torum folis perficienda elt j quibus in hac vita poenitentiam millione agen:

Nng

rccerdendum.

agentibus in Ecclefia catholica peccata remiffa fuerint. "" Neque enim ad remillionem peccatorum poterit pervenire, fi quis aut veram non teneat fidem, aut negligat bonæ operationis officium, aut rectæ credulitatis, & bonæ operationis conceffum divinitus tempus mortifera præoccupatus vanitate contemnat. Hæc namque tria, id eft, fides, opus, & tempus, ita funt fimul hominibus in hac vita necelfaria; ut fi cui unum ex his tribus in præfenti fæculo defuerit, æternæ vitæ particeps elfe non poffit ; ac per hoc, nec remiffionem peccatorum confequetur, per quam ad æternæ vitæ præmium pervenitur, Credendum ergo eft, 1. Quod peccatorum remifionem fola de Deo poffit elicere cordis vera conversio. 2. Quod non alibi , quam in folo gremio Catholicæ Matris dimitti poffint peccata conversis. 3. In præsenti tantum fæculo remissionem omnium peccatorum conversis polle concedi " ". ( inquit S. Fulg. lib. 1. de remi fione Peccatorum, cap. 5. & 6.)

Peccata vere conversis duntaxat remittuntur. S. Fulg. cap. 11. Pfalm. 7.

Ifai. 30.

VI. Peccata vere conversis duntaxat, & fincere pœnitentibus dimitti, ex eo constat, quod Deus sit milericors, & justus. "" Quia ubi est milericordia, justitiaque perfecta, nec favorem potest Justus peccatis impendere, nec indulgentiam conversis Milericors abnegare "". Hinc Plalmifta canit : Nifi conversi fuericis, gladium juum vibravit, arcum suum tetendit, & paravit illum; & in eo paravit vasa mortis. Hinc per alium Prophetam Dominus ait : Si conversus fueris, & ingemueris, salvus eris. Hæc elt inter "Deum, hominemque conditio, id eft, inter præci-" pientem Dominum, fervumque poscentem. Si quod "dico, custodieris, dabo, quod poscis. Ego tibi præ-"cipio conversionem, tu poscis a me falutem; fi pa-"rueris præcepto, potieris beneficio. Sed necelle " elt, ut fincere peccator ingemilcat; non ut qui-, " dam, qui pro iniquitatibus quidem fuis in oratione " gemunt, nec tamen ab iniqua operatione discedunt. "Acculant humiliter in conspectu Dei peccata, qui-" bus tenentur oppressi, & eadem peccata, quæ hu-" mi-

"militate fermonis accufant, corde perverso contu-" maciter cumulant. Indulgentiam, quam lacrymo-" fis gemitibus poscunt, ipfi fibi pravis operibus ad-, imunt. Medelam postulant a medico, & in perniciem " fuam fubrogant adjutorium morbo. Ac fic inaniter " verbis quærunt placare Judicem, quem factis iniquis "magis irritant ad furorem. Tales nunquam diluunt " gemendo peccatum, quia non definunt peccare post "gemitum. De his Scriptura divina fic loquitur : 2<sup>"</sup> baptizatur a mortuo, & iterum tangıt illum, quid proficit lavatio ejus ? Sic bomo, qui jejunat pro peccatis suis, & Eccl. 34, iterum eadem faciens, quid proficit humiliando se ? Orationem ejus quis exaudiet ? Recte igitur Deus ait homini : Si conversus fueris, & ingemueris, salvus eris. Necesse est enim, ut Deus peccatori misertus ignoscat, si tamen peccator iniquitatem fuam conversus agnofeat. Id exemplo Davidis comprobatur, qui cum ad Deum ingemilcens dixillet : Miserere mei, Deus, secundum Pfalm, 59. magnam misericordiam tuam, Oc. subjunxit : Quoniam iniquitatem meam ego cognosco, & peccatum meum contra me est semper. " Agnoscebat iniquitatem suam , non " ut peccando magis augeret, sed ut pœnitendo di-" lueret; atque ita dominationem peccati, quam de-" lectatio culpabilis invexit, conversio vera fummo-" vit. Hæc S. Fulgentius.

VII. In fola autem Ecclesia Catholica datur, & accipitur remissio peccatorum, quam super petram Catholica Christus fundavit, cui claves regni cœlorum, cui datur, & potestatem ligandi, folvendique concessit. " Ipla pro- accipitur " prie Spiritum fanctum pignus accepit, fine quo non remilio peccato. " remittuntur ulla peccata, ita ut quibus remittuntur, rum. " consequantur vitam æternam ". ( inquit S. August. in Enchiridio cap. 65.) " Et in typo unitatis Petro " Dominus dedit potestatem, ut id solveretur in ter-" ris, quod ille folvisset "; ut idem fanctus Doctor ait, lib. 3. de Baptismo contra Donatistas, cap. 17. Ecclefiæ perfonam gerebant Apostoli, cum eis a Christo dictum est: Accipite Spiritum sanctum; quorum re. Joan. 10. miseritis peccata, remittuntur eis, Oc. Igitur , Pax Nn3

In fola

565

Ecclefiæ dimittit peccata, & ab Ecclefiæ pace alienatio tenet peccata. Petra tenet, petra dimittit; columba tenet, columba dimittit; unitas tenet, unitas dimittit ..... Extra hanc Ecclefiam Baptilmus poteft effe, non prodelle. " Quare ab Ecclefia, qui foris funt , in diverfis erroribus conftituti, tunc accipient indul-, gentiam peccatorum, fi ad eamdem Ecclefiam recta "fide, & contriti cordis humilitate fuerint converfi. " Currant, dum tempus eft, ad legitimam matrem-"Non negligant fraternam focietatem repetere, fi volunt paternæ hæreditatis munere non carere. ""De criminibus autem quantumlibet magnis remittendis in fancta Ecclefia, Dei mifericordia desperanda non eft agentibus pœnitentiam fecundum modum fui cujufque peccati... Qui vero in Ecclefia remitti peccata non credens, contemnit tantam divini muneris largitatem, & in hac obfinatione mentis diem claudit extremum, reus eft illo irremiffibili peccato in Spiritum fanctum, in quo Chriftus peccata dimittit "". Verba funt S. August, in Enchiridio, cap. 64. & 88.

In hoc faculo poenitentibus remittun-2. Petri 3.

Matth. 5.

VIII. In hoc denique fæculo pænitentibus peccata remittuntur a Deo. Sterilis enim pœnitentia remifionis fructu privabitur, fi divinitus indulti temporis opturpeccata, portunitas omittatur. Propterea S. Petrus ait : Non tardat Dominus promissionem suam, sicut quidam existimant; sed patienter agit propter vos, nolens aliquos perire, sed omnes ad penitentiam reverti. Hic scilicet prodest posnitentia peccatori, ubi Deus peccantem damnare non festinat, ut remissionem peccatorum ad pœnitentiam converso concedat. Qui vero in hac vita conversi ad Deum non fuerint, poenitentiam quidem in die Judicii funt habituri, non tamen indulgentiam divinitus accepturi. Elto confentiens adversario tuo cito. dum es in via, (inquit Christus) ne forte tradat te adversarius Judici, & Judex tradat te ministro. O in carcerem mittaris. Amen dico tibi : Non exies inde, donec reddas novissimum quadrantem. "Adverfarium fib. "facit homo verbum Dei, quamdiu illa facit, quz "Dei verbo, ac lege prohibentur. Bonus iste adver-" farius "

Fulg.

## De Fide, & Symbolo.

" farius, qui falubri adverfitate jugiter instat, ut a " nobis adversitatem mortiferæ iniquitatis expellat. " Via nostra, præsens vita est; in qua si quis positus, " verbo Dei non consenserit, non accipiet remissio-" nem peccatorum, sed in fletu, & stridore dentium » luet fine fine fupplicium. Nec immerito nunquam merebitur carere tormento, qui, quamdiu bic vixit, noluit renuntiare peccato. Ideo Sapiens hortatur peccatorem, ut cito hic poenitentiam agat: Non sardes (inquit) Eccl. s. &. converti ad Dominum, & ne differas de die in diem. Subito enim veniet ira illius, & in tempore vinditta disperdet te. Nunc tempus misericordiæ, tunc justitiæ; nunc tempus indulgentiæ, tunc vindictæ; nunc tempus remissionis, tunc retributionis. Ecce nunc tempus 2. Cor. 6. acceptabile, ecce nunc dies salutis. Tunc autem Opines 2, Gor, s. manifestari oportet ante tribunal Christi, ut referat unusquisque propria corporis, prout gessit, sive bonum, sive malum. Tempus nunc feminandi, tunc metendi. In finem ulque præsentis vitæ bonorum operum semina mittenda sunt, ut vitam æternam metamus; hic seminandum cum lacrymis, ut tunc veniamus cum exultatione manipulos uberrimos portantes. Nolite Gal, 6 errare, (inquit Apostolus) Deus non irridecur. Que enim seminaverit homo, hac O metet. Quoniam, qui seminat in carne sua, de carne metet corruptionem. Qui autem seminat in spiritu, de Spiritu metet vitam eternam. Bonum autem facientes, non deficiamus ; tempore enim suo metemus, non deficientes. Ergo dum tempus ba-Heb. 3. bemns, operemur bonum ad omnes... Videte, Fratres, ne forte sit in aliquo vestrum cor malum incredulitatis, discedendi a Deo vivo; sed adbortamini vosmetipsos per fingulos dies, donec bodie cognominatur, ut non obluretur quis ex vobis fallacia Peccati. Participes enim Christi effecti sumus, st tamen initium substantia ejus usque in finem firmum, retineamus. Improborum, qui de malo ad bonum converti istius vitæ tempore negligunt, Propheta contumaciam acculat, & poenam a Deo infligendam prænuntiat: Non enim est illis commuta- Pfalm, se tio, (inquit) & non timuerunt Deum; extendit manum N n 4 JUATA

567

fuam in retribuendo. Hujus opportunitatem temporis

Ifai. 55.

ob oculos ponit Propheta, cum peccatores ad conversionem his verbis hortatur : Quarite Dominum, dum inveniri potest, invocate illum, dum prope est. Derelinquat impius viam fuam, Or vir iniquus cogitationes fuas, & revertatur ad Dominum, & miserebitur ejus, & ad Deum noftrum, quoniam multus eft ad ignoscendum. Nunc ergo Dominus quærendus eft, cum poteft a quærentibus inveniri; nunc invocandus, cum eft proximus invocanti. Cæterum bona Dei non videbit in terra viventium, qui in hac terra morientium non acceperit remiffionem peccatorum. Hoc enim iple præordinavit hominum Salvator, & Judex, ut quibus peccata dimittit, in hoc mundo dimittat. Propter quod Judæis incredulis ait: Ut autem fciatis, quia potestatem habet Filius hominis in terra dimittendi peccata. Quod non ideo dixit, quia transeuntibus hominibus de hac terra, hujus temporis peccata, fi quibus vellet, relaxare non poffit; fed ut homines agnofcerent tempus remiffionis, & retributionis divina incommutabiliter constitutione discretum; nec audire humana inaniter speraret vanitas, quod divina non promitteret veritas. Hinc est etiam, quod beato Petro, hoc est Ecclesiæ suæ, In terra ligandi, & solvendi tribuit potestatem, ut agnosceremus tempore mortalis hujus vitæ gratuitam tribui in peccatorum remiffionem mifericordiam; in futuro autem justam cunctis mercedem pro factorum qualitate reddendam. Quam ob rem & David a Spiritu fancto eruditus, remilfionem peccatorum supplex a Deo postulat, priusquam ex hoc Pfalm. 18. fæculo abeat : Remitte mihi (inquit) ut refrigerer, priusquam abeam, & amplius non ero.

> Hæc S. Greg. Magnus lib. 18. Moralium, cap. 14. confirmat. "" Sciendum (inquit) peccatorum remissio vel ubi, vel quando, vel qualibus detur. Ubi quippe. nifi in Ecclefiæ Matris finu? Quando, nifi ante venturi exitus diem ? Qualibus , nifi conversis, qui ad parvulorum imitationem magistra humilitate forman tur? Nisi conversi fucritis, & efficiamini sicut parvuli, non intrabitis in Regnum calorum ..... A R.

Matth. 9.

## De Fide & Symbolo, 569 ARTICULUS XII. Quo Symboli Articulus undecimus exponitur. CARNIS RESURRECTIONEM.

#### S. I.

### Resurrectionis future veritas.

I. "" **P** ropria fides est Christianorum, Refurrectio mortuorum. Hanc Refurrectionem in fe- Fides Reipfo Caput nostrum Christus ostendit, & exemplum furrectiofidei nobis præstitit ; ut hoc sperent membra in se, quod præcessit in capite "". (inquit S. August. Serm. 241. alias de tempore 143.) Mysterium istud Fidei nostræ gentilibus Philosophis ignotum, etiam iis, qui animæ immortalitatem rationis lumine cognoverunt, in facris Litteris a Deo revelatum est. Job. 19. Scio, quod Redemptor mens vivit, & in novisimo die de terra surrecturus sum; Orursum circumdabor pelle mea; O in carne mea videbo Deum meum. Quem visurus sum ego ipse, & oculi mei conspetturi sunt, & non alius; reposita est bac spes mea in sinu meo. In novo vero Testamento Martha Chrifto dicenti : Resurget frater tuns ; respon- Joan, 11, dit : Scio, quia resurget in Resurrectione, in novissimo die. Idem docet Apostolus 1, ad Corinthios 15. Si Christus prædicatur quod resurrexis a mortuis, quomodo quidam dicunt in vobis, quoniam Resurrectio mortuorum non est? Si autem resurrectio mortuorum non est, neque Christus resurrexit. Si autem Christus non resurrexit, inanis est ergoprædicatio nostrazinanis est O fides veftra... Ergo & qui dormierunt in Christo, perierunt. Si in hac vita tantum in Christo sperantes sumus, miserabiliores sumus omnibus hominibus. Et infra : Omnes quidem resurgemus, sed non omnes immutabimur. In momento, in istu oculi, in novissima tuba ( canet enim tuba ) & mortui resurgent incorrupti, & nos immatabimur. Oportet enim corruptibile boc induere incorruptionem, & mortale boc induere immortalitatem. Cum autem mortale boc induerit immortalitatem, tunc fiet fer-

Nnr

do incredibilia, & jure merito creduntur.

mo, qui scriptus est : Abforpta est mors in victoria. Ubi Tria mun- est mors victoria tua? Ubi est mors stimulus tuus? Tria funt, quæ mundo videntur incredibilia, quæ tamen que tamen facta funt, & jure merito creduntur. Incredibile vifacta funt, debatur, Chriftum refurrexisse in carne, & in coelum ascendisse cum carne. Incredibile videtur, mundum rem tam incredibilem credidiffe. Incredibile homines ignobiles, infirmos, pauciflimos, imperitos, rem tam incredibilem, tam efficaciter mundo, & in illo etiam doctis perfuadere potuisse. Incredibile videtur, corpora nostra aliquando refurrectura in æternum. Horum incredibilium tria jam facta partim credimus, partim videmus; cur igitur quartum, fcilicet corporum noftrorum refurrectionem futuram non credamus, & fperemus, fiquidem & illud ab eodem Deo, qui hæc omnia futura effe prædixit, antequam, vel unum illorum fieret, pariter prænuntiatum, & promifium eft ? Ita ratiocinatur S. August. lib. 22. de Civitate Dei , cap. 5.

II. Eo magis autem credibilis est Refurrectio mortuorum, quod plures a mortuis excitatos, vetus, novumque Testamentum, & certifima Historiz Ecclesiasticæ monumenta testentur. Ab Elia, inquam, & Elifæo, a Chrifto Domino, ab Apoltolis, aliifque permultis fanctis Viris, ad vitam plures revocati funt; quidni ergo & universos homines refurrecturos credamus, Chrifto ita afferente, prædicantibus Prophetis, prædicantibus Apostolis?

Similitudinibus , & exemplis refurplicatur.

III. Hæc veritas fimilitudinibus, & exemplis ilkuftratur, quo minus incredibilis appareat. Prima fimilitudo ad'id illustrandum aptissima, est similitudo serectio mor-minis, five grani, quod terræ mandatur, & morsuorum ex- tuum revivilcit, & multum fructum affert. Nemo feminat herbam, vel stipulam, & multiplicia in palea tegumenta granorum, fed nudum granum, & illud tamen cum herba, seu stipula, & multiplicibus illis integumentis multiplicatum reviviscit, & refurgit; fi ergo potest Deus addere, quod non erat in nudo femine, multo magis potest reparare, quod erat in hominis corpore. Inspiens tu, (inquit Apostolus)

quod

.

quod seminas, non vivificatur, nisi prius moriatur. Et quod seminas, non corpus, quod futurum est, seminas, fed nudum granum utputa tritici, aut alicujus caterorum. Deus autem dat illi corpus sicut qult, & unicuiz que seminum proprium corpus, ... Sic & resurrectio mortuorum. Seminatur in corruptione, surget in incorruptio-, ne; seminatur in ignobilitate, surget in gloria; seminatur in infirmitate, surget in virtute ; seminatur corpus animale, surget corpus spiritale. Ad eam similitudinem multæ aliæ poffunt adjungi, viciflitudinum fcilicet, & quali refurrectionum, quz in natura, Deo operante contingunt. Dies in noctem moritur, & rursus cum Sole, integra', & tota universo orbi revivilcit? Anni tempestates, arbores, flores quotannis intereunt, & veluti resurgunt. Terra suscepta semina, uberiora, cultioraque restituit. "" Nihil deperit nist in falutem. Totus igitur hic ordo revolubilis rerum. testatio est Refurrectionis mortuorum. Operibus eam præscripsit Deus, antequam litteris; viribus prædicavit, antequam vocibus; præmifit tibi naturam magiftram, fummiffurus & prophetiam, quo facilius credas prophetis, discipulis naturæ; nec dubites Deum carnis etiam refuscitatorem, quem omnium noris restitutorem. Et utique si ombia homini resurgunt, cui procurata sunt, porro non homini, nifi & carni; quale est, ut ipsa deperent in totum, propter quam & cui nihil deperit ", ? Verba sunt Tertulliani, lib. de Resurrectione carnes, cap. 12, cui succivit S. Greg. lib. 14 Moralinm, cap. 28.

IV. Congruis præterea rationibus carnis Refurrectio probatur. Prima petitur ex Animarum immortalitate, & earum ad humana corpora, quibuscum ctionis hominem ut partes componunt, naturali propensione, mortuoru. Hinc enim colligitur, præter naturam elle, ut a corporibus sejunctæ perpetuo maneant; quia vero, quod naturæ adversatur, ac violentum est, diuturnum esse mortalinon poteft, confentaneum fore videtur, ut corporibus iterum jungantur; quod fieri non potest; nisi corpora refurgant. Quo quidem argumenti genere Chri-

Rationer congruæ refurre-Ratio 1. ex animarum imtate.

Chriftus ipfe Salvator nofter ufus eft Mat. 22. cum adverfus Sadducæos corporum refurrectionem ex animarum immortalitate probavit. De Refurrectione autem mortuorum, (inquit) non legistis, quod dictum est a Deo dicente vobis : Ego fum Deus Abraham , & Deus Ifaac, & Deus Jacob? Non eft Deus mortuorum, fed viventium.

Ratio 2. ex juftitia Dci,

Exod. 3.

Ratio altera petitur ex justitia Dei, bonis proemia, poenas malis retribuente. Cum enim corpora fint animarum instrumenta, & organa ad bona, vel mala opera; conveniens eft, ut una cum animabus prcemio, aut pcena afficiantur. Quam rationem & Tertullianus libro de Resurrectione Carnis, & S. Joan. nes Chrysoftomus Homilia de Resurrectione Mortuorum, profequentur. Eamdem rationem & hzc Apostoli ver-

V. Car. 15. ba complectuntur : Si in bac vita tautum in Chrifte sperantes sumus, miserabiliores sumus omnibus bominibus. Quam quidem sententiam de animæ miseria non esse intelligendam perspicuum est. Cum enim immortalis fit, in futura vita beatitudine frui posset, quamvis corpora non refurgerent. Verum ad totum hominem hæc verba referenda funt. Nifi enim corpori debita pro laboribus prœmia reddantur, necesse est, ut qui tot ærumnas, & calamitates in vita perpeffi lunt, omnium fint milerrimi. Id confirmat rurlus idem Apostolus 2. ad Thessalonicenses 1. Supercrescit, inquit, fides vestra, & abundat charitas uniuscujusque vestrum in invicem; ita ut & nos ipfi in vobis gluriemur in Ecclessis Dei, pro patientia vestra, & fide, in omnibus persecutionibus vestris, & tribulationibus, quas sufinetis in exemplum justi judicii Dei, ut digni babeamini in Regno Dei, pro quo & patimini. Si tamen justum est apud Deum retribuere tribulationem iis, qui vos tribulant; & vobis, qui tribulamini, requiem nobifcum in revelatione Domini Jesu de calo cum Angelis virtutis ejus, in flamma ignis dantis vindictam ijs, qui non noverunt Deum, & qui non obediunt Evangelio Domini nostri Jesu Christi. Qui penas dabunt in interitu aternas a facie Domini, O a gloria virtutis ejus; cun VCRC-

venerit glorificari in Santtis suis, & admirabilis fieri in omnibus, qui crediderunt. Adde, quod Sacrificia Deo grata, jejunia, virginitas, vigiliæ, martyrium, de banis carnis adolentur, ut loquitur Tertullianus, & Apostolus ad Romanos scribens cap. 12. hortatur, ut exhibeamus Corpora nostra bostiam viventem, santtam, Deo placentem. Sed quomodo vivam, si peritura sunt? quomodo placabilem, si damnata sunt? (inquit idem Tertullianus.)

Ratio tertia petitur ex falute, & felicitate homini per Christum parta; quæ quidem plena, & perfecta effe non poteft, quamdiu anima fejuncta eft a corpore. Ut enim quælibet pars a toto separata, imperfecta est, ita etiam anima, quæ corpori non est copulata; ex quo lequitur, corporis refurrectionem effe necelfariam, ut illi ad perfectam felicitatem nihil defit. "", Refurget igitur caro, ( inquit Tertullianus ) & quidem omnis, & quidem ipla, & quidem integra. In deposito est ubicunque apud Deum per fidelissimum fequestrem Dei, & hominum Christum Jesum, qui & homini Deum, & hominem Deo reddet; carni spiritum, & spiritui carnem. Utrumque jam in semetipso fæderavit, sponsam sponso, & sponsum sponsæ comparavit. Nam etfi animam quis contenderit fponfam, vel dotis nomine animam sequitur caro. Non erit anima prostituta, ut nuda suscipiatur a sponso. Habet inftrumentum, habet cultum, habet mancipium fuum carnem ; ut collectanea comitabitur. Sed caro est fponfa, quæ & in Christo Jesu per sanguinem pacta est. Hujus interitum quem putas, secessium scias effe "". Totúm dubio procul hominem falvabit Chriftus, qui totus peccando periit; ut ubi abundavit delictum, superabundet gratia. Quomodo vero totus homo falvus cenferetur, qui & perditus dici posset, carne scilicet perditus, anima salvus? "" Quam indignum Deo, ( inquit Tertullianus ) dimidium hominem redigere in falutem ? Cum etiam fæcularium Principum indulgentia femper vindicetur. Diabolus validior in hominis injuriam intelligitur, totum eum elidens;

Ratio *s.* ex faluto , & felicitate homini per Chriftum parta,

٠

dens ; Deus infirmior renuntiabitur, non totum eum revelans .....

Denique carnem , quæ Dei templum eft , cujus membra funt membra Christi; quæ corpore Christi palcitur, quod femen elt immortalitatis ; quæ Spiritum fanctum inhabitantem habet, modo fancta fit, refurgere decet ad vitam immortalem, Chriftique corpori fimilem fieri, ut probat S. Irenaus lib: 5. adverfus Hærefes.

#### II. S.

### Cur carnis potius, quam bominum Resurrectionem in Symbolo confiteamur ?

uantvis fæpe in facris Scripturis caro integrum hominem fignificet, ut\_lfaiæ 1. Omnis caro fænum, & Joannis 1. Verbum caro factum eft; Hoc tamen loco fignificat corpus, ut duarum partium, fcilicet animæ, & corporis, quibus homo conftat; alterant tantum, scilicet corpus, corrumpi, & in pulverent terræ, ex qua compactum eft, redire; animam vero incorruptam manere intelligamus. Animam enim effe

Bap. 2. & 3. immortalem; fecundum illum hominem inexterminabilem, & ad Imaginem similitudinis Dei conditum. Justorum animas In mana Dei esse, & non tangere illas

Eccle- 12. Tormentum mortis. Illos effe In pace, & spem illorum effe immortalitate plenam; pulverem, id eft, corpus, in terram suam reverti, unde erat; O spiritum redire al Deum, qui dedit illum, fides docet. Cum igitur animam immortalem elle neceffario credendum fit, & nemo, nisi mortuus fuerit, ad vitam revocetur, anima proprie non dicitur refurgere. Ideo carnis tantum fuscitandæ mentio in hoc Symboli Articulo facta eft.

Aliam addit hujus rei rationem Conc. Trid. Catechilmus, folius nèmpe carnis mentionem factam, ut Himenai & Phileti refelleretur hærefis, qui afferebant, cum de refurrectione in Scripturis facris agitur, non de corporea, fed de fpirituali, qua a morte peccati ad vitam spiritualem relurgitur, Scripturæ verba intelligi debere, adeoque Resurrectionem jam esse fattam, ut refert Apostolus 2. ad Timotheum cap. A.

S. IIL

### De Fide, & Symbole.

## S. III.

### Omnes bomines resurgent cum codem corpore, & quidem integro.

mnes, & fingulos homines refurrecturos, omni malorum, bonorumque discrimine remoto, Fides catholica docet. Sicut in Adam omnes moriuntur, (inquit Apostolus) ita & in Christo omnes vi. 1. Cof. 15 v:ficabuntur. Proprium autem uniuscujusque corpus, quamvis corruptum, & in pulverem redactum, ad vitam sulcitandum effe credendum est. Oportet corruptibile hoc induere incorruptionem, (ait idem Apostolus.) Pronomen, Hor, proprium corpus aperte demonstrat. Qua de re & S.Job clarisfime vaticinatus est: Et in carne mea (inquit) videbo Deum, Job. 19. quem visurus sum ego ipse, & oculi mei conspecturi sunt, o non alius. Et certe cum resurrectio futura sit, Ur 2. Cor. si referat unusquisque propria corporis, prout gessit, sive bonum, five malum; hominem in ipfo corpore, cujus opera vel Deo, vel dæmoni fervivit, refurgere oportet, ut cum eodem corpore prœmia, aut supplicia æterna perferat. Incredibilis porro videri non debet Incredibihumani corporis, quocunque modo perierit, a Deo lis non eff instauratio. Non enim ", " Perit Deo terrena mate- corporis, ries, de qua mortalium creatur caro ; fed in quam- quocunque libet pulverem, cineremve folvatur, in quoslibet ha- modo pelitus, auralque diffugiat, in quamcunque aliorum corporum lubitantiam, vel in ipla elementa vertatur; stauratio. in quorumcunque animalium, etiam hominum, cibum cedat, carnemque mutetur, illi animæ humanæ puncto temporis redit, quæ illam primitus, ut homo fieret, viveret, cresceret, animavit "". Ipla itaque S. Aug. in -" tegrena materies, quæ discedente anima fit cadaver, Ench. cap. " non ita refurrectione reparabitur, ut ea, quæ dila-, buntur, & in alias, atque alias rerum species, for-"malque vertuntur, quamvis ad corpus redeant, " unde dilapla funt, ad caldem quoque corporis par-, tes, ubi fuerunt, redire necesse fit. Alioquin fi ca-» pillis redit, quod tam crebra tonsura detraxit, fi.

humani

88. & feg.

5 QQ-

\$76

" unguibus, quod toties dempfit exfectio; immode-" rata, & indecens cogitantibus, & ideo refurrectio-" nem carnis non credentibus, occurrit informitas. » Sed quemadmodum fi statua cujuslibet folubilis me-" talli, aut igne liquesceret, aut contereretur in pul-, verem, aut confunderetur in malfam, & eam vel-" let artifex rurius ex illius materiæ quantitate repa-, rare, nihil intereffet, ad ejus integritatem, quæ " particula materiæ cui membro ftatuæ redderetur, , tamen dum totum, ex quo constituta fuerat, re-" (tituta refumeret; ita Deus mirabiliter, atque ineffa-" biliter artifex, de toto, quo caro noftra conftite-" rat, eam mirabili, & ineffabili celeritate reftituet; , nec aliquid attinebit ad ejus redintegrationem, , utrum capilli ad capillos redeant, & ungues ad " ungues; an quidquid eorum perierat, mutetur in " carnem, & in partes alias corporis revocetur, cu-" rante Artificis Providentia, ne quid indecens fiat.

II. " Nec illud est consequens, ut ideo diversa " fit statura reviviscentium fingulorum, quia fuerat " diversa viventium, aut macri cum eadem macie, " aut pingues cum eadem pinguedine revivilcant. Sed " fi hoc est in confilio Creatoris, ut in effigie fua cu-"julque proprietas, & discernibilis similitudo ser-" vetur, in cæteris autem corporis bonis æqualia cun-" cta reddantur, ita modificabitur illa in unoquoque " materies, ut nec aliquid ex ea pereat, & quod alicui "defuerit, ille suppleat, qui etiam de nihilo potuit, " quod voluit operari. Si autem in corporibus refur-"gentium rationabilis inæqualitas erit, ficut elt vocum, " quibus cantus impletur; hoc fiet cuique de materie " corporis sui, quod & hominem reddat Angelicis " cætibus, & nihil inconveniens eorum ingerar fen-, fibus. ", Indecorum quippe aliquid ibi non erit, fed quidquid futurum est, hoc decebit quia nec futurum eft, fi non decebit ,, ,,. Ita fidei doctrinam explicat S. August. in Enchiridio.

Vulnerum cicatrices

n Ad Martyrum forte gloriam pertinebit, quod in eorum corporibus vulnerum cicatrices maneant, quæ

pro

pro Chrifti nomine pertulerunt. ..., Non enim de- in glorioformitas in eis, sed dignitas erit, & quædam, quam- fis Martyvis in corpore, non corporis, sed virtutis pulchritudo rum corfulgebit. Nec ideo tamen fi aliqua Martyribus amputata, & ablata funt membra, fine ipfis membris erunt in refurrectione mortuorum, quibus dictum eft: Capillus de capite vestrù non peribit. Sed fi hoc dece- Luc. 21. bit in illo novo fæculo, ut indicia glorioforum vulnerum in illa immortali carne cernantur, ubi membra, ut præciderentur, percuífa, vel fecta funt; ibi cicatrices, sed tamen eisdem membris redditis, non perditis, apparebunt. Quamvis itaque omnia, quæ acciderunt corpori vitia, tunc non erunt; non funt tamen deputanda, vel appellanda vitia virtutis indicia ,,,... Verba funt S. August. lib. 22, de Civitate Dei, cap. 19.

III. Occurremus igitur omnes in virum perfectum, in mensuram atatis plenitudinis Christi; ut loquitur Apo-Itolus. Sive quia in ea ætate, & robore refurgemus. ad quam Christus pervenit; five quia omnia Christi membra, quæ quotidie ejus corpori accedunt, dum ædificatur Écclelia, tunc complebuntur; Christusque vir perfectus, caput, & corpus, tunc omnibus fuis membris constabit. Quam ob rem ex illa Apostoli sententia perperam aliquis colligeret, feminas in sexu virili, non in fexu proprio refurrecturas. ,,,, Corporibus enim vitia detrahentur, natura servabitur; non est autem vitium sexus femineus, sed natura; quæ tunc quidem & a concubitu, & a partu immunis erit; erunt tamen membra feminea non accomodata usui veteri; sed decori novo, quo non alliciatur aspicientis concupiscentia, quæ nulla erit, sed Dei laudetur fapientia, atque clementia, qui, & quod non erat, fecit; & liberavit a corruptione, guod fe-qui refurrectionem negabant , cujus leptem fratrum futura effet uxor, quam finguli fucceflive habuerunt j non respondit : Vir erit etiam ipfa, non mulier; sed dixit : In resurrectione neque nubent, neque nubentur; Manh, 40, Tom, I. م () ſed

Epheli Ar

Unulquil que in proprio fexu rea furget

fed erunt ficut Angeli Del in calo. Erunt ergo, quæ vel nubere hic folent, vel qui ducere uxores, fed ibi hoc non facient. Æquales erunt Angelis immortalitate, ac felicitate, non carne; ficut nec refurrectione, qua non indiguerunt Angeli Dei; quoniam nec mori potuerunt. Denique "", Nuptias in refurrectione Dominus futuras negavit, non feminas "". Ea de re ita differit S. Angult. lib. 22. de Civitate Dei. cap. 17.

### S. J V.

### Varia exit Resurgentium conditio.

Datt. 15,

Joan. s.

I. Quamquam omnes, tam boni, quam mali, a mortuis refurgent, non tamen omnium refurgentium par erit conditio. Ex his enim, Qui dormiunt in terra pulvere, evigilabunt, alii in vitam aternam, & alii in opprobrium, ut videant femper; (ut a Daniele prædictum est. Et quemadmodum Christus docet: Procedent, qui bona fecerunt, in re/urrestionem vita; qui vero mala egerunt, in refurrestionem judicii. Id explicat Apostolus I. ad Cor. 15. Ecce (inquit) mysterium vobis dico: Omnes quidem resurgemus, sed non omnes immutabimur. In momento, in iltu oculi, in novissima tuba (canet enim tuba) & mortui resurgent incorrupti, & nos immutabimur.

Omnium corpora refurgent immortalia-Apoc. 21. Apoc. 9.

Corporum glorioforum dotes. II. Refurgent omnium corpora immortalia, tam bonorum, quam malorum. Mors ultra non erit. Quamquam reprobi in fempiternis cruciatibus, Quarent mortem, & non invenient eam, & defiderabunt mori, & fugies mors ab eis. Unde S. Aug. lib. 22. de Civitate Dei, cap. 3. "Prima mors, inquit, animam nolentem pellit de corpore, fecunda mors animam nos lentem tenet in corpore ". Sed præter communem immortalitatem, habebunt Sanctorum rediviva corpora infignia quædam, & præclara ornamenta, quibus multo nobiliora futura fint, quam unquam antea fuerint. Præcipua vero funt quatuor illa, quæ Dotes a Theologis appellantur, ex Apostoli doctrina ebservatæ.

III. Prima est Impassibilitas, munus scilicet, & Impassibidos, quæ efficiet, ne molesti aliquid pati, aliove do- litas. lore, aut incommodo affici possint. Seminatur in cor- 1. Cor. 19. ruptione ( inquit Apostolus ) surget in incorruptione. Quod S. Joanes in Apocalypfi confirmat his verbis : Et Apoe. st. absterget Deus omhem lacrymam ab oculis corum ; O mors ultra non erit, neque luctus, neque clamor, neque dolor erit ultra, quia prima abierunt. Longe autem alia fors erit reproborum ; " nam Pars illorum erit 3, in stagno ardenti igne, & Sulphure; quod est mors ses, cunda. Quicunque igitur ab illa perditionis malla, , quæ facta eft per hominem primum, non liberans) tur per unum Mediatorem Dei, & hominum, re-» surgent quidem etiam ipsi, unusquisque cum sua , carne, fed ut cum diabolo, & ejus Angelis punianutur. Utrum vero ipfi cum vitiis, & deformitatibus , fuorum corporum refurgant, quæcunque in eis vi-3) tiola, & deformia membra geltarunt, in requiren-" do laborare quid opus est? Neque enim fatigare , nos debet incerta eorum habitudo, vel pulchritu-, do, quorum erit certa, & sempiterna damnatio. », Nec moveat, quomodo in eis erit corpus incorru-, ptile, fi dolere poterit? aut quomodo corruptibile, , fi mori non poterit? , ,, Non est enim vera vita nifi ubi feliciter vivitur; nec vera incorruptio, nifi ubi falus nullo dolore corrumpitur; ubi autem infelix mori non finitur, ut ita dicam, mors ipla non moritur; & ubi dolor perpetuus non interimit, sed affligit, ipla corruptio non finitur. Hæc in fanctis Scripturis fecunda mors dicitur , " Verba funt S. August. in Enchiridio, cap. 92.

IV. Dos altera est Claritas, qua Sanctorum cor- Claritat. pora tanquam fol fulgebunt. Tunc Justi fulgebunt ficut Matth, 134 3 Jol in Regno Patris corum ; (inquit Christus Domi-I nus.) Ac ne quis de co dubitaret, suz Transfiguraä tionis exemplo declaravit, cum Resplendnit factes ejus Matth. 19. ficut fol. Hanc interdum Apostolus gloriam, modo . claritatem appellat. Reformabit (inquit) corpus humi- Philipo. 4. litatis nostra configuratum corpori claritatis sue. Is

2

B

.

Ł

Į

rur-

1. Cor. 15. rurlum : Seminatur in ignobilitate , furget in gloria. Hujus

2. Cor. 3. Exod. 34.

gloriæ imaginem quandam exhibuit Deus populo Ifrael in deferto, cum facies Moytis ex colloquio, & præfentia Dei ita colluceret, Ut non poffent fili Ifrael intendere in faciem illius propter gloriam vultus ejus. Quod fi tanta fuit claritas ex brevi colloquio cum Deo Moyfi communicata, & mox evacuanda; multo excellentior erit gloria permanens, ex æterna Dei vifione, ex ipfaque beatitudine Dei in animam, & ex anima beata in corpus derivata Quæ claritas in Chrifti corpore, cum refurrexit, ab oculis difcipalorum potius abfcondita fuiffe, quam defuiffe credenda eft. Non enim eam ferret humanus, atque infirmus afpectus, quando ille a fuis ita deberet attendi, ut poffet agnofci. (inquit S August. lib. 22. de Cavitate Dei, cap. 19.)

Unus tamen non erit corporum omnium glorioforum fplendor, ficut nec unus beatitudinis animarum 1. Cor. 15. fanctarum gradus. Alia claritas folis (inquit Apostolus) alia claritas lana, & alia claritas stellarum. Stella enim a stella differt in claritate; sic & resurrectio mortuorum.

> Ad hanc gloriam, & claritatem pertinet, quod Sancti, cum uniufcujufque e beatis locis gloriofa corpora, & luce incomparabili fulgentia intuebuntur, fimul arcana cordis ipforum, intimafque cogitationes, & affectus oculis mentis clariffime perfpicient, ut explicat S. Gregor. Magnus lib. 18. Moralium, cap. 27. tractans hæc Apocalypfis verba: Ipfa vero civitas aurum mundum, fimile vitro mundo. Quæ fic explicat: ""Auri metallum (inquit) novimus potiori metal-

Apoc. 21.

"" Auri metallum (*inquit*) novimus potiori metallis omnibus claritate fulgere. Vitri vero natura eft, ut extrinfecus vilu pura, intrinfecus perfipicuitate perluceat. In alio metallo quidquid intrinfecus continetur abfconditur; in vitro vero quilibet liquor, qualis continetur interius, talis exterius demonitratur; atque, ut ita dixerim, omnis liquor in vitreo vafculo claufus patet. Quid ergo aliud in auro, vel vitro accipimus. nifi iliam fupernam patriam, illam fupernorum civium fanctitatem, quorum corda fibi invicem

8

& claritate fulgent, & puritate translucent? Quam Joannes in Apocalypfi confpexerat, cum dicebat: Ipsa vero civitis aurum mundum, simile vitro mundo. Quia enim Sancti omnes summa in ea beatitudinis claritate fulgebunt, instructa auro dicitur. Et quoniam ipfa eorum claritas viciffim fibi in alienis cordibus patet; & cum uniuscujulque vultus attenditur, fimul & confcientia penetratur; hoc ipfum aurum vitro mundo fimile effe memoratur. Ibi nempe uniufcujufque mentem ab alterius oculis membrorum corpulentia non abscondet; sed patebit animus; patebit corporalibus oculis ipia etiam corporis harmonia, ficque unusquisque tunc erit conspicabilis alteri, sicut nunc effe non potest conspicabilis sibi. Nunc autem corda nostra, quamdiu in hac vita sumus, quia ab altero in alterum videri non possunt, non intra vitrea, sed intra lutea vascula concluduntur; cui scilicet luto per passionem mentis inhærere Propheta formidabat, cum diceret : Eripe me de luto, ut non infig ir. Pfalm. 68. Quod nimirum habitaculum corporum Paulus domum terrestrem nominat, dicens : Scimus, quoniam 2. Cor. 5, ft terrestris domus nostra bujus habitationis diffolvatur, quod adificationem ex Deo habemus, domum non manufattam aternam in cælis. In hac itaque terrestri domo quousque vivimus, ipsum, ut ita dicam, corruptionis noftræ parietem mentis oculis nullatenus penetramus, & vicifim in aliis videre occulta non polfumus, Unde S. Ecclefia Sponfi fui fpeciem videre in divinitate desiderans, nec tamen valens, quia æternitatis illius formam, quam intueri concupiverat, ab ejus oculis alfumpta humanitas abscondebat, in Canticis Canticorum moerens dicit : En ipse flat post parietem nostrum. Cant. 2, Ac fi aperte dicat ; Ego hunc in divinitatis fuæ jam specie videre desidero, sed adhuca visione illius per allumptæ carnis parietem excludor. Quoulque itaque in hac corruptibili carne vivimus, cogitationes noftras in alterutrum non videmus. Unde rurfum per eumdem Paulum dicitur : Quis hominum scit., que sunt 2, Cor, a hominis, nifi spiritus hominis, qui in ipso est ? Illa itaque Qoa . Civi-

Civitas, quæ fua vicifim fingulis corda manifeftat ex auro dicitur fimilis vitro mundo, ut defignetur auro clara, vitro manifefta """

Agilitas.

1. Cor. 15.

V Dos tertia est agilitas, qua corpus ab onere, quo nunc premitur, liberabitur, facillimeque in quamcunque partem anima voluerit, ita moveri poterit, ut ca motione nihil celerius effe queat. Quam dotem Apostolus his verbis expressit: Seminatur in infirmitate, surget in virtute. Atque de hac dote S. Hieronymus locum illum Ifaiæ explicat : Qui sperant in Domino, mutabunt fortitudinem, affument pennas ficut aquilæ, cur. rent, O non laborabunt, ambulabunt, O non deficient, Neque vero incredibile eft, operationem Dei omnipotentifimam præftare poffe "" Animis perfectiffime beatis, ut quamvis terrena, tamen incorruptibilia jam corpora, ubi volunt, ponant, & quo volunt, agant, fitu, motuque facillimo. An vero fi hoc Angeli faciant, & quælibet animalia terreftria rapiant unde libet, conftituantque, ubi libet, aut eos fine labore non poffe, aut onera fentire credendum est? Cur ergo Sanctorum perfectos, & beatos divino munere Spiritus fine ulla difficultate posse ferre, quo voluerint, & fiftere, ubi voluerint fua corpora, non credamus? Nam cum terrenorum corporum, ficut onera in gestando sentire confuevimus, quanto major est quantitas, tanto major fit & gravitas, ita ut plura pondo, quam pauciora plus premant; membra tamen fuæ carnis leviora portat anima, cum in fanitate robusta funt, quam in languore, cum macra funt. Et cum aliis gestantibut onerofior fit fanus, & validus, quam exilis, & morbidus; iple tamen ad fuum corpus movendum, atque portandum agilior eft, cum in bona valetudine plus habet molis, quam cum in pefte, vel fame minimum roboris. Tantum valet in habendis etiam terrenis corporibus, quamvis adhuc corruptilibus, atque mortalibus, non quantitatis pondus, fed temperationis modus. Et quis verbis explicet, quantum diftet inter prafenten, quan dicimus fanitatem, & im-

mor:

mortalitatem futuram ""? Ita differit S. August, lib, 13. de Civitate Dei, cap. 18.

Et cap. 29. ", Sicut, inquit, spiritus carni ferviens non incongrue carnalis, ita caro spiritui serviens recte apellatur spiritalis; non quia in spiritum convertetur, ficut nonnulli putant ex eo, quod scriptum elt. Seminatur corpus animale, resurget spiritale; sed 1, Cor. 14. quia Spiritui summa, & mirabili obtemperandi facilitate subdetur, usque ad immortalitatis indisfolubilis fecuriffimam voluntatem, omni moleftiæ fenfu, omni corruptibilitate, & tarditate detracta. Non folum enim non crit tale, quale nunc est in quavis optima valetudine; fed nec tale quidem, quale fuit in primis hominibus ante peccatum """

VI. Dos quarta subtilitas est; cujus virtute cor- Subditime pus animæ imperio omnino fubjicietur, eique ferviet, & ad nutum præsto erit, Quod ex illis Apostoli verbis colligitur; Seminatur corpus animale, surget corpus 1. Cor. 15, spiritale, Hing S. August, in Enchiridio, cap, 91, », Refurgent igitur, (inquit) Sanctorum corpora fine ullo vițio, fine ulla deformitate, ficut fine ulla corruptione, onere, difficultate; in quibus tanta far cilitas, quanta felicitas erit. Propter quod & spiritalia dicta sunt, cum procul dubio corpora sint futura, non spiritus ". Et paulo post: "Sed ideo ait Apqstolus ; Seminatur corpus animale, resurget corpus spiritale; quoniam tanta erit tunc concordia carnis, & spiritus vivificanțe spiritu sine sustentaculi alicujus indigentiæ fubditam carnem, ut nihil nobis repugnet ex nobis; fed ficut foris neminem, ita nec intus nos iplos patiamur inimicos not

#### **5.** V,

#### Fructus ex boc Articulo Fidei colligendi.

1. E x carnis Refurrectione, quam fide credimus, Ob hujus & certa spe expectamus, spiritales fructus col-velation em ligendi funt, quos Trid. Concilii Catechifmus in. gratiz Dee dicat, Primo scilicet Deo maximas gratias agere de- agenda. 0.4 bemus

bemus, qui Mysterium istud mundi Sapientibus abscondit, & revelavit parvulis. Quot enim viri, vel humanæ prudentiæ laude præstantes, vel doctrinæ, & eloquentiæ laude conspicui, in hac tam certa veritate cæci plane fuerunt, & in errores absurdissimos funt prolapsi? Quidam enim Metempsycholim, seu revolutionem animarum de corpore in corpus afferuerunt ; alii corpora in perpetuum peritura cenfentes, mortuorum propositam refurrectionem irrilerunt. Quod igitur nobis affulferit illuminatio Evangelii, divinaque illa veritas fit nobis a Deo revelata, gratias infinitæ Dei misericordiæ maximas agere debemus.

Fides Refurrectioftianorum confolatio.

II. Secundo, fides Refurrectionis confolari nos denis, Chri. bet in morte propinquorum, & amicorum nostrorum, quorum corpora nunc vita destituta, & in pulverem redigenda, aliquando ad vitam reditura credimus, & quidem fine ullo vitio, fine ullis incommodis; immortalia, pulchra, gloriofa, folis instar fulgentia, fi christiane pieque vixerint, & in Domino

1. Theff. 4. obierint ; nolque fimul cum illis raptos iri obviam Christo in aera, & sic semper cum Domino futuros, fi christiane pariter, & pie vixerimus, & in charitate objerimus. Hoc genere confolationis Apoltolus ulus eft ad Thefalonicenfes fcribens: Nolo vos (inquit) ignorare de dormientibus, ut non contristemini sient F cateri, qui spem non babent, Si enim credimus, quod Jesus mortuus est, & resurrexit, ita & Deus cos, qui dormierunt per Jesum, adducet cum eo, Oc. Itaque confolamini invicem in verbis iftis. Neque nos ipfi mortem timere debemus, fed læti ex hoc mundo exire, cum nos Deus accersiverit. Qua de re S. Cyprianus lib. de Mortalitate scribit : "" Nobis quoque ipfis minimis, & extremis quoties revelatum est, quam frequenter, atque manifelte de Dei dignatione præceptum eft, ut Mortul a contestarer affidue, & publice prædicarem; Fratres Christianis nostros non esfe lugendos, accersitione dominica de ren lugen- feculo liberatos: cum sciamus eos non amitti, sed fæculo liberatos; cum sciamus eos non amitti, sed pizmitti; recedentes præcedere, ut proficilcentes,

Mt

De Fide, & Symbolo.

1 ut navigantes folent; defiderare eos debere, non plangi; nec accipiendas effe hic atras vestes, quando illi ibi indumenta alba jam fumpferint ; occafionem dang dam non effe Gentilibus, ut nos merito, ac jure re-Ĩ prehendant, quod, quos vivere apud Deum dicimus, ut extinctos, ac perditos lugeamus; & fidem, quam f fermone, & voce depromimus, cordis, ac pectoris testimonio non probemus. Spei nostræ, ac fidei præ-1 varicatores fumus, fimulata, ficta, fucata videntur effe, quæ dicimus. Nihil prodeft verbis præferre virtutem, factis dest ruere veritatem. Improbat denique Apostolus Paulus, & objorgat, & culpat, si qui contriftentur in excellu suorum ". Et infra : " Mente integra, fide firma, virtute rebusta, parati ad omnem voluntatem Dei fimus ; pavore mortis excluso, immortalitatem, quæ sequitur, cogitemus. Hoc nos ostendamus effe, quod credimus, ut neque charorum lugeamus excellum ; & cum accertionis propriz dies venerit, incunctanter, & libenter ad Dominum ipfo vocante veniamus "".

III. In omnibus etiam hujus vitæ ærumnis, & calamitatibus, præcipue vero in morbls, & incommodis, quibus mortale corpus nostrum premitur, & corrumpitur, summum nobis doloris levamen affert Refurrectionis fides, quemadmodum fancti Job exemplo didicimus, qui una hac spe afflictum, & mærentem in graviffimis adverfitatibus animum fuftentabat, fore ut aliquando in Refurrectione Dominum Deum fuum conspiceret. Nam, ut ait Tertullianus, Fiducia Christianorum, Resurrectio mortuorum.

IV. Variam refurgentium conditionem, & fortem confiderantes, fatagere debemus, ut vitæ innocentia, bonisque operibus digni fimus Resurrectione vita; timere debemus, ne in peccata gravia prolapli, ned rectione pœnitentiam agentes, in illis moriamur, processir vitæ. aliquando in Refurrectionem judicii. Vivamus ergo in hac vita, ut Filii Resurrectionis. Curam carnis ne fecerimus in desideriis ejus, Non exhibeamus membra nostra arma iniquitatis peccaro; sed exhibeamus nos Deo

Danda орста digni flmus refur-

ŧ

Qos

Long. 6.

Deo tenenem ex mortuis viventes, & membra nofira erma justicia Deo, Signt exhibuistis membra vestra ser, vire immunditia, & iniguitati ad iniguitatem; ita nunc exbibete membre vestra servire justitia in sanctificationem. Corpus ad gloriam æternam non refurget, fed in opprobrium, & ad poenas sempiternas, nili anima a peccato refurgat ante mortem corporis, & in vita gratiz perfeveret. Corpus non refurget impaffibile, fi anima nunc pravis cupiditatibus cedat, eilque fe abripi ignave patiatur. Corpus animæ non parebit. non ferviet, non ad nutum præsto erit, nisi anima nunc Deo subdita sit. Tune non erit corpus agile, ut moyeatur in quamcunque partem voluerit anima, nisi alacres, agiles, & prompti ad mandata Dei exequenda, ad opera pietatis, & charitatis, in hac mortali vita fuerimus. ""Moriatur igitur in nobis hoc seculum, moriatur nobis carnis istius sapientia, que inimica est Deo, Subjiciamus animam nostram soli Christo, ut dicat unusquisque : Nonne Deo subjecta Pfalm. 61. est anima mea? Non fæculo subdita, non mundo (inquit) fubdita. Non potest hoc pecuniosus, non potest avarus dicere ; sed dicit justus, & continens, Avarus autem dicit : Anima, babes multa bona in annos multos posita, requiesce, comede, bibe, epulare; Quia avari anima subdita est loxuriæ corporali; Justi autem anima utitur corpore, ut instrumento, aut or, gano, quæ velut præclara artifex, quo vult, oblequium corporis ducit, & effingit de eo speciem, quam elegerit, & eas, quas voluerit, facit in eo refonare virtutes, pangens nunc modulos castitatis, punc modulos temperantize, sobrietatis carmen, integritatis dulcedinem, virginitatis suavitatem, gravitatem viduitatis, ... Dum in corpore fumus, ufum mortis imitantes ablevemus animam nostram ex istius mrnis cubili, & tanquam de ilto exlurgamus sepulshro. Abducamus nos a corporis nexu, relinquamus omnia, quzcunque terrena lunt; ut cum venerit adversarius, nihil in nobis inveniat suum, Contendamus ad illud atornum, ad illud divinum svolemus peg-



Lus. 12,

## De Fide, & Symbole.

pennis dilectionis, & remigio charitatis "", Verba funt S, Ambrosii, libro de Bono Mortis, cap. 5, & 6,

4

i

## ARTICULUS XIII

#### Quo Symboli postremns Articulus explicatur,

#### VITAM ÆTERNAM.

#### **§.** I.

#### Quid st Vita aterna.

[7 itz zternz nomine non magis perpetuitas vitz, vita atercui etiam reprobi addicti funt, quam in perpe- na eft bea, tuitate beatitudo, quæ Sanctorum defiderium expleat, titudo m fignificatur. Atque ita intelligebat Legisperitus ille, petuitats. oui a Christo quzsivit, quid fibi faciendum effet, Luc. 18. ut Vitam aternam possideret; perinde, ac fi diceret; Ouænam mihi præstanda sunt, ut ad eum locum perveniam, ubi perfecta felicitate frui liceat? In hunc vero fenfum facræ Litteræ hæc verba ulurpare folent. Hoc autem potiffimum nomine fumma illa Beatitudo appellata eft, ne in rebus corporis, & caducis pofita existimetur, & in hac vita quærenda, cujus bona quæcunque hominis defiderium explere non possunt; cum de solo Deo vere dici possit: Qui replit in bonis Pfalm, pag, desiderium tuum. Et : Satiabor cum apparuerit gloria tua; Pfalm. 16. tum quia semel adepta felicitas amitti non potest. Illa verz felienim est vera felicitas, cujus est semper retinenda, & citatis canulla infelicitate abrumpenda certa securitas. Ne- racteres, mo beatus nisi qui vivit, ut vult, & justus est. non falli, ""Sed etiam ipfe justus non vivit, ut vult nifi eo non affenpervenerit, ubi mori, falli, offendi omnino non polfit; eique fit certum, ita semper futurum, Hoc enim natura expetit; nec plene, atque perfecte beata erit, nisi adepta, quod expetit. Nunc vero quis hominum poteft, ut vult, vivere, quando ipsum vivere non eft in potestate? Vivere enim vult, mori cogitur. Quomodo ergo vivit, ut vult, qui non vivit, quamdiu vult? Qued

tur , nom habçtur. Vitæ ngmine beatitudo in ris figni. ficatur, Joan. 5.

sectors.

non quippe vita, fi amatur, & habe tius necesse eft, a dum eft, quidqui tur, quantum an a quo ipla beata non potest, ut es Tunc igitur beat differit S, August.] Vita nomine 1 ris, quia vita dam fac. Litte- eft proprie vita : resurrectionem vit. egerunt, in resurre in ignibus sempite pellare vitam, ut mæroris; ut ubiçu cogites. Nam in to eft, non aliqua vit tem fecundam, po: " manæ conditioni "mors vocatur, & "rim, nemo ibi viv » est vivere. Unde p bona egerunt, in

## De Fide, & Symbolo.

Si vis ad vitam ingredi, serva mandata. Non dixit. fi vis venire ad vitam beatam, fed folam vitam nominavit, quia "" Illa vita fola eft, quæ nec beata esse potest, nisi fuerit æterna. Cum pervenerimus ad vitam, certum nobis erit, in ea nos femper futuros. Nam fi erimus ibi, & utrum ibi femper futuri fimus, incerti erimus, etiam ibi erit timor. Et fi erit timor, cruciatus erit, non carnis, sed, quod pejus elt, cordis. Ubi autem cruciatus, quæ Beatitudo? Erit ergo nobis certum, quia in illa vita semper erimus, & illam finire non poterimus; quia in illius Regno erimus, de quo dictum est : Et Regni ejus Lue. t. non erit finis. Ibi effe nostrum non habebit mortem; ibi nosse nostrum non habebit errorem; ibi amare nostrum non habebit offensionem """ (inquit S. August. lib. 11. de Civitate Dei cap. 18.)

#### **S**. 11.

#### Æterna Beatitudo congruís verbis explicari non potefi sed mentis humana captum superat.

#### Omnium tamen Malorum liberatione, Bonorumque omnium posse definiri potest.

I. O culus non vidit, nec auris audivit, nee in cor hominis ascendit, que preparavit Deus iis; qui diligunt illum, (inquit Apostolus.) Variis nominibus minibus in facris Litteris Beatitudo fignificatur. Appellatur fignificata, enim Vita aterna, & fimpliciter Vita ( ut jam observavimus.) Regoum calorum, Regnum Dei, Paradijus, Sancta Civitas, Nova Jerusalem, Nuptia Agni, Nuptiale Convivium, Domus Dei, Torrens voluptatis, Gaudium Domini. Sed tamen hæc nomina perfectam beatitudinis ideam in mentibus nostris formare nequeunt ; ejus rationem perfecte non exprimunt. Æter. Vita zterns na illa felicitas omnium malorum liberatione, & bo- malorum norum omnium adeptione definienda efte Immunis perfectam est ab omnibus mortalis hujus vitæ miseriis, errori- immunitabus, laqueis, perturbationibus, peccatis. Tunc Deus tem com-Pracipitabit mortem in sempiternum, & auferet Domi- Ifai. 29.

1. Cot. 1. Beatitudo variis no-

plectitur.

nus

nus Deus lachrymam ab omni facie , & opprobrium popull sui auferet de universa terra; quia Dominus locutus est; ( inquit liaias. ) Non eferient , neque sitient ; O net percutiet cos afins, & fol; quia Miferator cornus reget cos, & ad fontes aquarum potabit cos. Non audiesur altra iniquitas in terra tua, vastitas, & contritio in terminis tuis, & occupabit falus muros tuos, & portas tuas landatio. Non erit tibi amplins fol ad lucendum per diem 3 nec splendor luna illuminabit të : sed erit tibi Dominus it lucem fempiternam, & Deus tuns in gloriam tuam. Non occidet ultra fol tuns, & lund non minnetur; quia erit tibi Dominus in lucem sempiternam, & complebantur dies Inclus tui. Populus dusem tuns omnes Justi. Propheticis veteris Testamenti Oraculis confonat novi Testatienti Prophetia, scilicet Apocalypsis cap. 7. 4. 16. & cap. 21. v. 4. & 23.

II. Perfectam illam a malis omnibus iftius mortalis vitæ immunitatem, quam in Vitaæterna obtinebimus, egregie, ac luculenter S. Angast. describit, Enarr. in Pfalm. 114. hune Versum, Tribulationem, & dolorem inveni, explicans. in Hoc ipfum (inquit) quod cum Deo nondum sumus, hoc ipsum, quod inter tentationes, moleftialque versamut, quod fine timore effe non posfumus, tribulatio est ; non enim est illa securitas, quz nobis promissa est. Hanc tribulationent peregrinationis suz, qui non invenerit, ad patrem redire non cogitat. Tribulatio illa est, Fratres. Certe modo faciamus opera, quando porrigimus panem elurienti, domum peregrino &c. tribulatio eft& hæc. Invenimus enim mileros, super quos milericordiam facimus: & milerorum mileria facit nos compatientes. Quanto melius ibi jam effes, ubi non invenis elurientem, quem pascas, ubi non invenis peregrinum, quem suscipias, non nudum, quem vestias, non ægrum, quem visites, non litigantem, quem concordes? Omnia enim ibi summa sunt, sancta sunt, zterna funt. Panis noster ibi justitia est, potus noster ibi fapientia est, vestis nostra ibi immortalitas elt, domus nostra æterna in cœlis, firmitas nostra im-



## De Fide, & Symbolo.

immortalitas. Nunquid ægritudo fubrepit? Nunquid lassitudo ad somnum trahit? Nulla mors, nulla lis; . ibi pax, quies, gaudium, justitia. Nullus intrat inimicus, nullus labitur amicus

t

Et in Pial. 84. hæc verba explicans, Quoniam loquetur pacem in plebem suam, ait : p. Pax quid est? perfecta Ubi nullum bellum eft, ubi nulla contradictio, ubi nihil refiftit, ubi nihil adversum est. Videte fi jam ibi fumus, videte fi jam non est conflictus cum diabolo, videte si non omnes sancti, & fideles cum Principe dæmoniorum luctantur. Et quomodo cum illo luctantur, quem non vident?Luctantur cum concupifcentiis fuis, quibus ille suggerit peccata, & non consentiendo, quod suggerit, etsi non vincuntur. tamen pugnant. Nondum eft ergo pax, ubi pugna eft. Aut date mihi hominem, qui nihil tentationis patitur in carne sua, ut possit mihi dicere, quia jam pax est. Nihil quidem tentationis forte patitur in illicitis voluptatibus, faltem fuggestiones ipfas patitur; vel fuggeritur illi, quod respuit, vel delectat, unde contineat. Sed ecce jam nihil delectat illicitum; vel contra famem, & fitim pugnat quotidie. Quis enim juftus hinc alienus? Pugnat ergo fames, & fitis, pugnat contra nos lassitudo carnis, pugnat delectatio fomni, pugnat oppreffio. Vigilare volumus, dormitamus; jejunare volumus, efurimus, & fitimus: stare volumus, defatigamur. Quærimus sedere, si & hoc diu facimus, deficimus. Quidquid nobis providerimus ad refectionem; illic rurfus invenious defectionem , pe "Eluris? dicet tibi aliquis. Respondes: Elurio. Ponit ante te cibum, ad refectionem poluerat ; perlevera n in eo, quod poluit; certe reficere te volebas, hoc "age femper; hoc agendo, in eo, quod adhibueras , ad refectionem, ibi invenis laffitudinem. Multum " fedendo fatigatus eras, furgis, deambulando refice-», ris; perfevera in eo, quo reficeris, multum deame , bulando laffaris; federe iterum quæris. Inveni mihi , aliquid unde te reficias, ubi non, fi perseveraveris, , iterum deficias. Qualis ergo est ista pax, quam his

Beatitade pax.

59I



illam Civitater non intrat, ni nullus dividen fiam?... Erit bus amantibus Deus omnia in bebimus Deum Quid enim eft, pro omnibus, pax 22.

Et Tract. 30. homo novus? A innovatus? Ad d da fempiterna, ftem non timet amicum, non ti bono affectu, fir quia nemo morit deficit; ubi non eft immortalitas,

Vita aterna bonorum omnium poficílio-

III. Non folur fed omnium poffe ftis complectitur. let : Statue

## De Fide & Symbolo.

" per fe bona : ) " " Qualis erit contemplatio incommutabilis boni, æterni, semper eodem modo manentis? Quandoquidem ista, quæ dicuntur bona, nullo pacto nos delectarent, nisi esfent bona; nec alio pacto effent bona, nifi ab illo effent, qui fimpliciter bonus eft "". (ut differit S. Augult. Enarr. in Pfal, 26.) Bona omnia in Deo haberi, oftendit idem fanctus Doctor Tract. 13. in Joannem, explicans hæc verba: Pfal 35.16 Quoniam apud te est fons vite, & in lumine tuo videbimus lumen., In terra ( inquit ) aliud eft fons, aliud lu-., men. Sitiens quæris fontem ; ut pervenias ad fon- " , tem, quæris lucem. Fons ille ipfa eft lux; fitienti "fons elt, cæco lux eft; aperiantur oculi, ut videant , lucem; aperiantur fauces cordis, ut bibant fontem; », quod bibis, hoc vides, hoc audis. Totum tibi fit Deus nobis totum eft. », Deus, quia eorum, que diligis, totum tibi eft. Si vifi-, bilia attendis, nec panis est Deus, nec aqua est "Deus, nec lux ilta est Deus, nec vestis est Deus. "Omnia enim hæc visibilia funt, & singula funts , quod eft panis, non hoc eft aqua; & quod eft ve-" ftis, non hog eft domus; & quod funt ifta, non hog ", elt Deus; visibilia enim sunt. ", " Deus tibi totum eft, fi efuris, panis tibi eft; fi fitis, aqua tibi eft; fi in tenebris es, lumen tibi est; si nudus es, immortalitatis tibi vestis eft, cum corruptibile hoc induerit incorruptionem, & mortale hoc induerit immortalitatem... Omnia poffunt dici de Deo, & nihil digne dicitur de Deo Nihil latius hac inopia. Quæris congruum nomen, non invenis; quæris quoquo modo dicere, omnia invenis ", Sic illud recte intelligitur, quod ait Apostolus : Ut sit Deus omnia in omnibus. S. Aug. lib. Ipje,,,, finis erit desideriorum nostrotum, qui fine 12. de Civ. fine videbitur, fine fasticio amabitur, fine farigatio. Dei capita fine videbitur, fine fastidio amabitur, fine fatigatione laudabitur. Hoc munus, hic affectus, hic actus profecto erit omnibus, ficut ipfa vita æterna communis.... Quanta erit illa felicitas, ubi nullum erit malum, nullum latebit bonum, vacabitur Dei laudibus, qui erit omnia in omnibus?.... Vera ibi gloria erit, ubi laudantis nec errore quisquam, nec adulatione Tom. I. Jaus Υp

59>

laudabitur. Verus honor, qui nulli negabitur digno, nulli deferetur indigno; fed nec ad illum ambiet ullus indignus, ubi nullus permittetur effe nifi dignus. Vera pax, ubi nihil adversi, nec a seipso, nec ab alio quifquam patietur. Præmium virtutis erit iple, qui virtutem dedit, eique seiplum, quo melius, & majus nibil poffit effe, promifit ... Beata illa Civitas magnum in fe bonum videbit, quod nulli superiori ullus inferior invidebit; tamque nollet esse unusquisque, quod non accepit, quamvis fit pacatiflimo concordiæ vinculo ei, qui accepit, obstrictus, quam nec in corpore vult oculus effe, qui est digitus, cum membrum utrumque contineat totius carnis pacata compago. Sic itaque habebit donum alius alio minus, & hoc quoque donum habet, ne velit amplius 1, ... Accedet ad h beatitudinis cumulum felix impotentia peccandi. Prime, & ,, Primum liberum arbitrium, quod homini datum " eft, quando primum creatus eft rectus, potuit not tatis ; pri- " peccare, sed potuit & peccare ; hoc autem novisiimæ, & no " mum eo potentius erit, quo peccare non poterit. villimæ li- " Verum hoc quoque Dei munere, non fuæ poffibili-" tate naturæ. Servandi autem gradus erant divinl "muneris, ut primum daretur liberum arbitrium, " quo non peccare posset homo; novissimum, quo "peccare non poffet; utque illud ad comparandum , meritum, hocad recipiendum præmium pertineret. "Sed quia peccavit ista natura, cum peccare potuit, " largiore gratia liberatur, ut ad eam perducatur li-"bertatem, in qua peccare non pollit. ""Sicut enim prima immortalitas fuit, quam peccando Adam perdidit, posse non mori, novissima erit, non posse mori ; ita primum liberum arbitrium poffe non peccare, noviffimum non posse peccare. Sic enim erit inamifibilis voluntas pietatis, & æquitatis, quomodo est felicitatis... Erit ergo illius Civitatis, & una in omnibus, & infeparabilis in fingulis voluntas libera. ab omni malo liberata, & impleta omni bono, fruens indeficienter æternorum jucunditate gaudiorum, oblita culparum, oblita pœnarum; nec tamen ideo fuz libe-

novillimz Immortalictimen.

i liberationis oblita, ut Liberatori fuo non fit grata... Ibi perficietur : Vacate, & videte, quoniam ego sum Pfalm. 45. Deus... Ibi vacabimus. & videbimus ; videbimus. & amabimus; amabimus, & laudabimus. Ecce, quod erit in fine fine. Nam quis alius noster est finis. nifi per venire ad Regnum, cujus nullus eft finis ""? Hac sanctus Augustinus libro 22. de Civitate Dei, capite ultimo.

Nullum unquam in beatificis illis, ac fempiternis Nullum in actibus, visione scilicet, amore, ac laudibus Dei, beatificis tædium erit, quia nullus in earum objecto defectus, actibus tænullus finis erit. Beari, inquit Propheta, qui habitant in domo tua, Domine, in facula faculorum laudabunt te-" Omnes, qui beati dicuntur in terra, habent aliquid, & " agunt aliquid. Beatus eft homo ille, tot prædiis, tanta " familia, tanto auro, & argento; habendo beatus di-, citur. Beatus eft, ad illos honores pervenit, ad Pros confulatum, ad Præfecturam; agendo beatus dicitur; ., ergo aut habendo, aut agendo. Unde autem ibi bea-, ti ? quid habituri ? quid acturi ? Beati , qui habitant in "domo tua. Domum tuam fi habueris, pauper es j ,, domum Dei si habueris, dives es. In domo tua timebis latrones; domui Dei murus ipfe Deus efte "Pollident Jerulalem coelettem fine angultia, fine » presfura, fine diversitate, & divisione limitum; », omnes habent eam, & finguli habent totam. Magnæ , illæ divitiæ: Non angustat frater fratrem, nulla ibi , indigentia est: Quid ergo ibi acturi? In secula seculorum laudabunt tei 3, " Hoe erit totum negotium nostrum, line defectu Alleluja. Non vobis, Fratres, videatur quasi fastidium ibi futurum; quia si modo boc diu dicatis, non duratis, ab illo gaudio necessitas vos avertit. Et quia non tantum delectat, quod non videtur, si tanta alacritate in ipsa pressura, & fragilitate carnis laudamus, quod credimus, quomodo laudabimus, quod videbimus? Cum abforpta fuerit mors in victoriam, cum mortale hoc induerit immortalitatem, nemo dicet: Diu steti, diu jejunavi, diu vi= gilavi. Stabilitas enim magna ibi, & ipfa immortali# tas

595

Ppa

, rusalem Visio pacis est. Differamus omnes laudes pacis ad illam patriam pacis. Ibi eam plenius lauda-"bimus, ubi eam plenius habebimus. Inchoatam in " nobis fi fic amamus, perfectam quomodo lauda-"bimus?

Beatorum la rurbabit invidia.

Suavillimam illam pacem nulla turbabit invidia: pacem nul- quamvis multæ fint in eadem gloria manfiones diverfæ claritatis, pro dilparitate meritorum, & alia fit claritas folis, alia lunæ, alia stellarum, in unius objecti, quod fummum omnium, & fingulorum bonum eft, scilicet Dei plena, ac perfecta possessione. Id egregie S. August. explicat Tract. 67. in Joannem. ", Denarius quidem ille (inquit) æqualis est omnibus, quem patertamilias eis, qui operati funt in vinea, jubet dari omnibus, non in eo discernens, qui minus, & qui amplius laborarent; quo utique denario vita fignificatur æterna, ubi amplius alio nemo vivit, quoniam vivendi non est diversa in æternitate mensura. Sed multæ mansiones diversas meritorum in una vita æterna fignificant dignitates. .. Tanquam stellæ Sancti diversas mansiones, diversæ claritatis, tanquam in cœlo, fortiuntur in Regno; led propter unum denarium nullus separatur a Regno; atque ita Deus erit omnia in omnibus, ut quoniam Deus charitas elt, per charitatem fiat, ut quod habent finguli . commune fit omnibus. Sic enim quisque etiam ipse habet, cum amat m altero, quod ipfe non habet. Non erit itaque aliqua invidia imparis claritatis, quoniam regnabit in omnibus unitas charitatis, ". Ardentifima charitate mutuo fe amant fupernæ Jerufalem beatiffimi cives, feque ab aliis fanctis concivibus amari certo feiunt, perspectum uniuscujusque animum habent, ejusque erga se charitatem intuentur, atque mutuum illum amorem æternum fore, ipfis exploratum eft.

#### **§**. 1 I I.

Effentialis Beatitudo in visione, & possessione Dei sita est.

uo bonorum genera divinarum rerum graviffimi Tractatores effe statuunt; quorum alterum ad beabeatitudinis naturam pertinet; alterum ipfam beatitudinem conlequitur, Illa essentialia, hæc accessoria boļ na appellarunt. Accelloria lunt gaudium, gloria, honor, pax, immortalitas, claritas, aliæque dotes corporis. Effentiale vero bonum, five effentialis beatitudo, ut loquuntur Theologi, in Dei visione, & possessione fita est Hac est vira aterna ( inquit Chri. Joan. 17. ftus) ut cognoscant te, solum Deum verum, O quem mijisti Jesum Christum. Quam sententiam S. Joannes 1. Joan. 3. interpretari videtur, cum ait: Charissimi nunc filii Dei Jumus, & nondum apparuit, quid crimus, scimus, quoniam cum apparucrit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum ficuti est. Significat enim beatitudinem ex is duobus constare; tum quod Deum intuebimur, qualis in natura sua, ac substantia est, tum quod divinæ effentiæ absque ullo medio conjuncti, Deiformes, ut loquitur S. Thomas, id eft, veluti Dii efficiemur. Quemadmodum enim ferrum igni admotum ita ignem concipit, ut totum ignis videatur, fervata licet propria substantia; sic mens angelica, & humana, Deum ut in se est videntes, ita Deitate permeantur, ac pollidentur, ita amore divino inflammantur, ut quamvis earum natura servetur incolumis, nihil aliud quam Deus effe videantur. Unde S. Greg. Nazianzinus Oratione 15. de electis loquens ait : ", Illos quidem lux omni fermone præstantior excipiet, & Sanchæ, regiæque Trinitatis, prius jam, & clarius illuminantis, totamque se cum tota mente miscentis, ٩ contemplatio, in qua ego vel fola Regnum cœlorum maxima ex parte politum effe cenfeo "".

Summum bonum, prœmiumque, quod justis in facris Litteris promittitur, Vilio Dei eft. Satiabor ( in- Pfalm. 16. 15.35.33. quit Propheta) cum apparuerit gloria tua... Adimplebis me latitia cum vultu tuo... In lumine tuo videbimus lumen... Videbitur Deus Deorum in Sion. Beati mundo corde (inquit Christus) quoniam ipsi Deum vi-& 12 debung... Angeli corum in calis fimper vident, faciem Patris mei. Qui diligit me, diligetur a Patre meo, Joan. 14. & ego diligam eum, & manifestaba ei meipfum. It Pps Apo-

Matth. c.

Apoltolus 1.-ad Cor. 13. Videmus nunc per Speculus in anigmate; tunc autem facie ad faciem. Nunc cogne. fco ex parte ; tunc autem cognoscam fient & cognin fum. Ex quo loco Tridentini Concilii Catechilmus colligit, Deum in fimilitudine, five imagine crean non videri a beatis, quod & S. Auguit. & Dionyfii testimoniis confirmat. Et certe nulla inferiorum fimilitudine superiora percipi possint, neque ex alicuja rei corporez fimilitudine rei spiritalis effentia, & substantia cognosci potest; cum præsertim necelle sit rerum fimilitudines minus concretionis habere, magique spirituales esse, quam res iplas, quas menti reprælentant, & exhibent cognolcendas. Quoniam vero fieri non potest, ut alicujus creatz rei similitudo, zque pura, & spiritalis, ac Deus ipse est, reportatur; ita fit, ut nulla similitudine divinam essentiam, perfecte, ut in se est, intelligere, & intueri possimus, Accedít, quod res omnes creatæ certis perfectionis terminis circumscribantur; at Deus infinitus elt; neque ullius creatæ rei fimilitudo ejus immentitatem capere, ejus fummam immaterialitatem, & intelligibilitatem (ut ita loguar) æquare potett. Omnis limilitudo creata exhibere potest, quid Deus non sit, non vero quid fit; obscurare nobis illum potest, non illuminare; obnubere, non denudare. Deus igitur non per vicariam fui imaginem, & umbratilem timilitudinem a Beatis tenetur, & videtur, fed se iplum velut fponfum fponfæ copulat folum foli, abfque me dio, ablque conciliatricula specie; incredibili quodan modo intelligentiam nostram altius extollens s'ut idenei ad ejus effentiam contemplandam reddamu, "" Unigenitus Dei Filius, qui est in sinu Patris, divinitatis naturam, atque substantiam infonabilite narrat; & ideo dignis, idoneisque tanto conspette oculis invisibiliter demonstrat "". (inquit S. August. Epistola 147. alias 112.) " Hæc nobis contemplatio promittitur actionum omnium finis atque æterna perfectio gaudiorum... Contemplatio quippe merces est fidei, cui mercedi per fidem corda mundan-

## De Fide, & Symbolo.

r dantur... In visione merces tota promittitur dilectionis, & deliderii nostri... In illa contemplation ne Dei est finis omnium bonorum actionum, & rez quies sempiterna, & gaudium, quod nunquam au-1 feretur a nobis "". ( inquit S. August. lib. I. de Trini. tate, cap. 8' 9. & 10. ) In illa contemplatione Deus recrit omnia in omnibus, quia nihil ab illo aliud requiretur, sed solo ipso illustrari, perfruique sufficier. Quam ob rem ait Propheta: Unam petil a Domino, banc requiram, ut inhabitem in domo Domini omnibus diebus vita mea, ut videam voluptatem Domini.

### IV.

#### Deus videri non potest, ut in se est, ab bomine morz talem vitam agente.

Hoc fiet, cum venerit Dominus, & illuminaverit occulta tenebrarum, cum tenebræ mortalitatis hujus, corruptionisque transierint. Tunc erit mane nostrum, de quo in Pfalmo dicitur : Mane astabo tibi, & videbo. Nunc perfecta illa Dei contemplatio effe non poteft, quamdiu gaudium nostrum in spe est. Dum sumas in corpore, peregrinamur a Domino. Per fidem enim ambulamus, non per speciem. Ideo Dominus ait: Exodi 33. Non videbit me bomo, & vivet. Et Joannis 1. dicitur, Deum nemo vidit unquam, Et Christus Joan. 6. ait: Non quia patrem vidit quisquam, nisi is, qui est a Deo, hic vidit Patrem. Apostolus item 1. ad Timotheum 1. Regi (inquit) faculorum immortali, & invisibili soli Deo bonor, & gloria, Et 1. ad Timotheum 6. Quem nullus hominum vidte, sed nee videre potest. Quæ Scripturæ loca fignificant, vel Deum in hac mortali vita videri non posse, ut in se est ; vel oculis corporis conspici nusquam posse ; vel solis natura viribus neminem hominem, vel Angelum divinam effentiam posse contemplari ; vel denique Deum a nulla creata intelligentia comprehendi polle.

Plalm. s.

Cor, s.

Pfalm. 26.

603

Ŀ

test, in loco aliquo sit, necesse est, nec Deu fit totus, sed minore sui parte minorem los cupet, & majore majorem "". Deus autem in loco extensus, sed ubique totus; nec hab majores, & minores, sed simplicissentes est, & fummulque Spiritus.

- **Epiff.** 148. 2. "" Iltius corporis oculi omnino non cernere, nifi corpora, quæ ab eis aliquo lo vallo feparata funt; nam fi nullum interval nec ipfa corpora per eos videmus "". Deus cum ubique fit, nufquam diftat.
- Bidem. 3. "" Deus charitas eft, five tanquam e ineffabiliter existendo, five illam nobis per : suum largiendo "". Charitas autem corpou lis videri non potest.
- **B**pift. 147. 4- "" Cum fit aliquid noftrum vifibile, fi corpus, aliquid vero invifibile, ficut homo i & cum optimum noftri, hoc eft, mens, atqu ligentia invifibilis fit oculis corporis; quom quod eft melius optimo noftri, vifibile erit noftro ""? Id eft, quomodo Deus, qui me & incomparabiliter excellentior mente noft bilis erit oculis corporis.
- **I**pift 92, 5. Cur folis oculis, non etiam aliis fehfibu rum pariter indulgeretur, ut Deum atting



6. Cum apparuerit, similes ei erimus, quoniam vi- 1. Joan, 32 debimus eum sicuti est. Inde ergo videbimus, unde similes erimus. Quis autem dementiffimus dixerit. corpore nos effe, vel futuros effe fimiles Deo? In interiore igitur homine ista fimilitudo est, adeoque & visio mentis est, non corporeorum oculorum. Item : Videmus nunc per speculum in anigmate, tunc au- 1. Con. 13: tem facie ad faciem. Inde ergo visuri sumus facie ad faciem, unde videmus nunc per speculum in ænigmate. Hoc autem utrumque interioris hominis munus eft, five cum in ilta peregrinatione, adhuc per fidem ambulatur, in qua utitur speculo, & znigmate, five in illa patria, cum per speciem contemplabitur. Pro qua visione positum est, facie ad faciem.

7. Spiritus est Deus; & cos, qui adorant cum, in Joan. 4. Spiritu, & veritate oportet adorare, Siadorare, quanto magis videre? "" Quis enim audeat affirmare Dei fubstantiam corporaliter videri, cum eam noluerit S. Augunt **corporaliter** adorari ""?

Id confirmat S. August. Epift. 148, ad Fortunatianum Siccenfem Epifcopum testimoniis Sanctorum Athanafii , Gregorii Nazianzeni , Ambrofji , & Hieronymi.

8. Denique ", Ad hoc fide corda nostra mundantur, quia nobis fidei merces visio Dei promittitur. Quæ fi per corporis oculos erit, frustra ad eam percipiendam Sanctorum animus exercetur; immo vero tam perverse sentiens animus non in se exercetur ; sed totus in carne est. Ubi enim tenacius habitabit . & fixius, nifi unde fe Deum vifurum effe præfumit ......

Quod igitur ait S. Job: In carne mea videbo Deum, Job. 13. 24 non fignificat, quod oculis corporis Deum vilurus effet, sed quod ipse anima, & corpore redivivo, & innovato conftans post refurrectionem, Deum effet oculis mentis visurus.

Prophetæ vero, & Patriarchæ, quos Deum vidiffe Scriptura Scriptura facra testatur, ut Abraham, Jacob, Moy- a guibusfes, Ifaias; vel Deum, vel Angelum Dei perfonam dam homigerentem, in specie aliqua corporea ad tempus al nibus san fumpta, non in suz naturz proprietate, & scut in mortali vita le

Quo len**he** ctis in hag vifu dicate

Epift, 9%

10

fe eft, viderunt. Unde tam multiformiter appareil narratur; nam fi ipfa Natura divina vifa effet, unifor miter femper fe Deus ipfis afpectabilem præbuillet.

S. Auguexplicatur.

Sanctus quidem August. lib. 22. de Civitate Del fini cele- cap. 39. ratiocinationem quorumdam Philosopha rum merito explodit, qui allerebant, ita menti alpectu intelligibilia videri, & fenfu corporis fenfitilia, id eft, corporalia, ut nec intelligibilia per copus, nec corporalia per feipfam mens valeat intueri Iftam ratiocinationem , inquit , & vera ratio ; & Prephetica irridet auctoritats Dubitalle etiam videtur & August. utrum per omnipotentiam Creatoris fieri polfet, aut foret aliquando, ut corpus in fpiritum. & oculi corporei in intellectuales converterentur; quod fi fieret, non jam corporis oculis, fed mentis videre tur Deus. Atque illa facta hypotheli, ait : .... Longe itaque alterius erunt potentiæ, fiper cos videbitur incorporea illa Natura, quæ non continetur loco, fed ubique tota eft ... Vis itaque præpollentior erit ocalorum illorum, non ut acrius videant, quam quidamperhibentur videre ferpentes, vel aquilæ; ( quantalibet enim acrimonia cernendi eadem quoque animalia ni-

### De Fide, & Symbolo.

ftatim atque corporis oculus illa intuetur; ita & multo excellentius oculi Beatorum admirabiles Dei effectus in corporibus innovatis, & gloriofis videbunt, ex quibus mens Deum in seipso videns, ipsum etiam videat in aliis, videat in cœlo novo, & in terra nova, videat in omni, quæ tunc fuerit, creatura. ""Quamobrem ( inquit ) fieri potest, valdeque credibile est, sic nos effe vifuros mundana tunc corpora cœli novi, & terræ novæ, ut Deum ubique præsentem, & universa etiam corporalia gubernantem, per corpora, quæ gestabimus, & quæ conspiciemus quaquaversum oculos duxerimus, clariffima perspicuitate videamus; non ficut nunc invifibilia Dei, per ea, quæ facta funt intellecta confpiciuntur per speculum in ænigmate, & ex parte; fed ficut homines, inter quos viventes. motulque vitales exerentes vivimus, mox ut aspicimus, non credimus vivere, fed videmus; cum eorum vitam fine corporibus videre nequeamus, quam tamen in eis per corpora remota omni ambiguitate confpicimus; ita quacunque spiritalia illa lumina corporum nostrorum circumferemus, incorporeum Deum omnia regentem etiam per corpora contuebimur.

### 5. VI.

### Mens treata divina Effentia Visionem natura viribus consequi non potest.

Visionem Dei, ut in se est, naturæ viribus consequi nulla mens creata potest, sed necessarium est speciale Dei auxilium, quo mens ad beatificæ illius visionis fastigium evehatur, ac in ordine supernaturali constituta roboretur. Unde S. August. ""Quomodo ani-"ma, quæ inferior Deo est, id quod ipsa inferius est, "id est corpus, facit vivere; sic eamdem animam non "facit beate vivere; nisi quod ipsa anima est superius " Atque etiam hoc sensu Psalm. 35. scriptum est: In lumine tuo videbimus lumen; hoc est; in illussratione Spiritus fantti gloriam Patris, & Filii videbimus, ut S. Bafilius libro de Spiritu santto cap. 18. & S, Gregorius Nyse

Tract. 232 in Joan

607

608

Nyffenus, Oratione in fanctum Stephanum, interpretantur. Sed quemadmodum Spiritus fanctus Juftorum animas inhabitans, eas donis fuis ornat, gratiamque, charitatem, ac cæteras virtutes illis infutdit, ut supernaturales actus eliciant; ita beatas mentes evenit, ornat, præmunit lupernaturali dono. quod Lumen gloria appellatur; cujus neceffitatem ad Deum, ut in le est contuendum, Concilium Viennenfe fanxit contra Hæreticos, ut habetur in Clementina, Ad nostrum-, Tit. de Hareticis, ubi intet complures Begardorum, & Beguinarum errores hic proferibitur : " Quælibet intellectualis natura in feipla , naturaliter elt beata. Er, Anima non indiget lumine "gloriæ ipfam elevante ad Deum videndum, & eo " beate fruendum ". Lumen illud donum effe a divina ellentia diversum, quo beati collustrantur, ut illam videant, confirmari poteft S. Augustini verbis lib. 1. de Peccatorum meritis, cap. 19. .... Verumtamen (inquit) fi percepto baptismate de hac vita emigraverit, foluto reatu, cui originaliter erat obnoxius, perficietur in illo lumine veritatis, quod incommutabiliter manens in æternum juftificatos præfentia

### De Fide & Symbole.

1, benditur, scientiis comprehensione finitur; (inquit S. Serm. 117. Augustinus.) Rem aliquam comprehendere, eft eam alias 38. de 1 ex toto cognolcere, & cognitione clara, atque di- lib. 12 de t ftincta magnitudinem illius adæquare.' Deum igitur Civit, Dei. s comprehendere, est illius agendi vim infinitam, & cap. 18. i omnipotentiam plene, ac perfecte cognoscere, id eft, non folum creatas res omnes, quæ funt, fuerunt, vel rerunt, fed quæab ipfo produci poffunt, intelligentia capere; effectis enim omnibus omnipotentiæ comprehensis, ipsa comprehenditur omnipotentia, virtusque & magnitudo Dei; ex quo sequitur, Deum comprehendi, quocum unnm est sua virtus, ac magnitudo. Porro cum Dei vis, & omnipotentia, quæ Deus iple eft, qua rerum omnium futurarum, & pollibilium caula eft, infinita fit, intelligentia creatæ mentis, quæ finita eft, non poteft adæquari. Deum comprehendere tolus Deus potest. Deum nemo vidit unquam, ficut se Deus esse novit. Sic Deum Nullus bo-Joan. 1. minum vidit, sed nec videre potest. Solus Spiritus omnia 1. Cor. 2 1. Tim. ( scrutatur, etiam profunda Dei... Qua Dei sunt, nemo cognovit, nisi Spiritus Dei.

Id præclare S. Epiphanius explicat, Hærefi 70. ubi "Infinitum Deum ait videri, non ut se habet in sese "infinitum; fed quomodo capere natura poteft ". Quod lubinde duplici fimilitudine eodem pertinente fic explicat : "" Veluti fi quis per angustum foramen cœlum aspiciat, ac dicat : Video cœlum, non utique mentietur; videt enim revera cœlum. Quod fi quis prudenter ei dicat : Non vidisti cœlum, neque ilte mentietur. Tam enim, qui ait vidiffe, non mentitur, quam qui ei dicit, non iplum vidisfe, vera loquitur. Quippe non vidit illius exporrectionem, neque latitudinem "". Subjicit aliud exemplum ad rei explicationem aptiffimum : "" Sæpe (inquit) accidit, ut ex alto montis vertice mare profpiciamus. Quod fi nos illud vidiffe dicamus, non mentiemur; neque si contradixerit aliquis, ac vidisse nos negaverit, non ille verum dicet ; propterea quod cum homo fit, quo illius latitudo, quo altitudo pertingat, quamque Tom. I, Qq alti

ÿ

609

alti fint voraginis illius receffus, fed nec illius effet pervidere poteft ,, ... Multo minus Angelica , vel ha mana mens Deum perfectionum Oceanum intelligen tia fua metiri, adæquare, & comprehendere potel Forsitan (inquit S. Job.) vestigia Dei comprehendes, O ufque ad perfectum Omnipotentem reperies ? Excellur calo eft, & quid facies? Profundior inferno, & unde con nofces ? Longior terra menfura ejus, & latior mare. Hint S. Augustinus Sermone 118 alias 38. de Verbis Domini. cap. 3. ", De Deo loquimur, (inquit) quid mirum fi non comprehendis ? fi enim comprehendis, non et Deus. Sit pia confellio ignorantiæ magis quamtemeraria profeffio fcientiz. Attingere aliquantum mente Deum, magna beatitudo eft; comprehendere autem, omnino impoffibile... Ecce de corporibus dimus fubjacentibus oculis noftris : Non illa pollom comprehendere afpecta ; quis ergo oculis cords comprehendit Deum ? Sufficit, ut attingat, fi purus elt oculus. Si autem attingit, tactu quodam attingt incorporeo, & fpiritali, non tamen comprehendit, & hoc fi purus eft. Et homo fit beatus contingende corde illud, quod femper beatum manet: & eft illud

Job. 11.

# De Fide, & Symbolo.

put creaturæ attemperatam, & Angelorum, Sanctorumque hominum intelligentiæ fefe accomodantem, tlara, ac perlpicua cognitione ab Angelis videri non negant, de quibus foriptum eft: Angeli eerum in cætis Matth. 19femper vident faciem Patris mei, qui in cælis eft. Quamquam vilio illa cum ea comparata, qua fe ipfum videt Deus, & totus comprehenditur, hoc eft. omnia, quæ in eo funt, & ab eo fieri pollunt, perfecte capiuntur, accurata, claraque vilio, & contemplatio non fit appellata ab illis Patribus, quæ tamen abfolute spectata eft clara, & perspicua vilio Dei Situti eft. Sic res creatas, etfi vere extent, non effe tamen, fi cum Deo componantut, Qui eft, Propheta afferit, Omnes Ifaire 4 gentes quasi non fint (inquit) fic sunt coram to; & quasi nibilum, & inane reputata sunt ei:

Quod fi comprehensionis nomen sumatur, prout fignificat assecutionem ejus boni, quod persecuti, & ad adipiscendum conati ante sumus, sic beati Deum comprehendunt, sive apprehendunt, attingunt, perspicue contuentur, eoque fruuntur. Quo sensu verbum Comprehendere, in Epistola ad Philip: usurpatur, cap. 3. Non quod jam acceperim; aut jam persettus sim 3 sequor autem, si quomodo comprehendam; in quo & comprehensius sum a Christo Jesus Fratres, ego me non arbitror comprehendisse. Quo in loco similitudo inest a cursoribus petita, quorum exemplo se ad beatæ immortalitatis præmium contendere dieit Apostolus; & eam apprehendere conari.

## Ś. VIII.

#### Justorum anima, quibus nibil eluendum superest; Deum vident; statim atque corporibus soluta sunt.

I. Dogma Fidei eft, "" Illorum Animas, qui poft Hzc veritat Baptilma fulceptum, nullam omnino peccati maculam dei efte incurrerunt; illas etiam, quæ poft contractam peccati maculam, vel in fuis corporibus, vel eildem exutæ corporibus funt purgatæ, in cœlum mox recipi, & intueri clare ipfum Deum trinum & unum, ficuti ett, pro meritorum tamen diversitate alium alis

<u>Q</u> 9 2

pet-

6I I

612

perfectius "". Ita docet, ac declarat Concilium Florentinum in definitione Fidei.

Ouod quidem Catholicæ Fidei Dogma verbo Dei nititur, expreffis nempe S. Pauli teftimoniis 2. ad Corint. 5. Scimus, inquit, quoniam fi terrestris domus nofira hujus habitationis diffolvatur, quod adificationem ex Deo habemus , domum non manufaitam , aternam in ca. lis, Or. Terreftris domus nostra corpus eft, quo per mortem diffoluto, anima, domum non manufactam æternam in coelis, id eft. coeleftem beatitudinem, fi digna fit , statim confequitur. Subdit paulo post Apostolus : Qui sumus in hoc tabernaculo, ingenuscimus gravati, co quod nolumus expoliari, sed super vestiri; ut absorbeatur, quod mortale est, a vita. . . Audentes igitur femper, & scientes, quoniam dum sumus in corpore, peregrinamur a Domino ; ( Per fidem enim ambulamus , C non per speciem : ) Audemus autem . Or bonam voluntitem habemus magis peregrinari a corpore, & prajentes effe ad Dominum. Id eft, duo funt in nobis defideria, unum naturæ, quo femper in corpore, & in hoc mundo permanere vellemus, nunquam mori; alterum gratiæ, quo Deum videre, eoque frui vellemus. Verum, quia dum fumus in corpore, peregrinamur a Domino.& in umbris fidei ambulantes Dei conspectu frui, pro statu mortalis hujusce vitæ non possumus; Justi, quorum nomine loquitur Apoftolus, magis optant peregrinari a corpore, id eft, e vita migrare, ut ftatim Dei vilione fruantur. Certe cum in hac vita peregrinemur a Domino, fed non a corpore; & futurum fit, ut post refurrectionem nec a Domino, nec a corpore peregrinemur; necesse eft.effe aliquem animæ ftatum ante refurrectionem, in quo peregrinetur a corpore, fed non a Domino, fecundum Apoftoli fententiam. Porro non effet hujulmodi status, nili piorum animæ corpore exutæ, ac omnino purgatæ statim Deum viderent eoque fruerentur. Quam beatitudinem bono Latroni, Itatim atque objiffet, Chriftus promifit, dicens: Hodie mecum eris in Paradifo. Hinc Apoltolus rurfus ait : Cupio diffolvi , O effe com Chrifto

Luc. 23. Philipp. 1. Christo, Quid vero properabat diffolvi, fi post refurrectionem tantum, & non statim post mortem corporis', Deo fruiturus erat?

11. Perfectam tamen, & confummatam Beatitudi- Perfectam nem, Justi non consequentur ante refurrectionem, matam beafive quod naturali corporis recipiendi defiderio ani- titudinem mæ beatæ quodammodo retardentur. ne tanto im- Justi ante petu ferantur in Deum, ut S. Augustinus censet lib. refurre-ctionem 12. de Genesi ad Litteram, cap. 35. five quod fine cor- non confe. pore laborum omnium, & meritorum commilitone, quentur. absoluta, & perfecta illarum felicitas esse non valeat. Ideo Martyrum animas S. Joannes vidit sub Altari, Apoc. 6, clamantes : Usquequo, Domine, sanctus, & verus non judicas, & non vindicas sanguinem nostrum de iis, qui habitant in terra? Et data sunt illis singula stola alba, Odicum eft illis, ut requiescerent adhuc tempus modicum, donec compleantur conservi corum. Vidit sub altari, fed in cœlo; fub altari, id eft, fub Christo, fed tamen cum Chrifto regnantes. Datæ funt illis fingulæ ftolæ. Stola prima est filicitas, & requies animarum; secunda vero, immortalitas, & gloria corporum. Primam jam acceperunt Sancti; alteram non recipient quousque receperint corpora. Unde & S. Paulus de Patriarchis & Hebr. 11, Prophetis ait : Et bi omnes testimonio fidei probati, non acceperunt repromissionem, Deo pro nobis melius aliquid providence, ut non fine nobis confummarentur. Ouod ad perfectam, atque confummatam beatitudinem referri verba ipfa indicant. "" Nec enim præltari decet integram beatitudinem, donec fit homo integer, cui detur, nec perfectione donari Ecclefiam imperfectam, ", ( inquit S. Bernardus, Serm. 3. in Festo omnium San-(torum.)

Et Sermone 2. "" Animæ fanctæ (inquit) quas propria Deus infignivit imagine, te caro, defiderant! Quas redemit proprio fanguine, te expectant ! Et iplarum fine te compleri lætitia, perfici gloria, confummari beatitudo non poteft. Adeo fiquidem viget in eis defiderium hoc naturale, ut necdum tota earum affectio libere pergat in Deum, fed contrahatur

Qq3

que,

quodammodo . & rugam faciat , dum inclinantur de : fiderio tui.. Sine macula ( inquit ) funt ante thronum Dei ; fine macula, fed necdum fine ruga ; donec ve niat dies cum fibi gloriofam Christus exhibebit Eccle. fiam, non habentem maculam, neque rugam """

Quid fit catur şiçtir.

614

III. Ne quis vero existimet, Ecclesiam, cum Anis finus Abra mas fidelium defunctorum In finum Abraba Patriarcoa Fidelin de deportari, atque in eo collocari precatur, locum a functorum Regno coelorum diftinctum, aut Itatum diversum ab animas de æterna beatitudine, Deique peripicua visione, & fruis Re. tione intelligere. Unus enim, idemque locus, & ltatus, una, eademque felicitas beatarum animarum diverfis nominibus appellata eft, & appellatur ab Ecclefia : "" Cœlum, paradifus, regio vivorum, lux fap-Aa, requies æterna; locus refrigerii, lucis, & pacis, Vita zterna, Sinus Abrahz &c, Unde S, Augustians libro 2. Qualtionum Evangelicarum, cap. 38, "Sinu "Abrahæ ( inquit ) requies beatorum pauperum , quo-, rum eft Regnum coelorum, in quo post hanc vitam recipiuntur ". Et infra : "" Sinus Abrahæ intelligitur fecretum Patris, quo post Passionem refurgens alfumptus eft Dominus... Ubi etiam ante refurrectionem Justorum animæ vivunt cum Deo "", Denique quamvis aliquando fluctualle visus fit S, Augustinas circa locum Abrahæ finu fignificatum, minime tamen dubitavit, quin eo fignificaretur locus quietis, felicitatis æternæ, in quo Justorum animæ visione Dei ante ultimum Judicii diem fruuntur. Sic enim lib. 9 Confessionum, cap. 3. de Nebridio amico suo loquitur: "", Et nunç ille vivit in finu Abraham. Quidquid illud eft, quod illo fignificatur finu, ibi Nembridius meus vi vit, dulcis amicus meus, tuus autem, Domine, adoptivus ex liberto filius, ibi vivit. Nam quis alius tali animælocus? Ibi vivit, unde me multa interrogabat homuncionem inexpertum. Jam non ponit aurem ad os meum, fed spiritale os ad fontem tuum, k bibit quantum potest sapientiam pro aviditate su fine fine felix "". Et lib. 4. de Anima, & ejus Origine, sup. 16. ... Sinua Abrahz (inquit) intellige remotam

# De Fide, & Symbolo.

tam sedem quietis, atque secretam, ubi est Abraham, & ideo Abrahæ dictum, non quod ipfius tantum fit fed quod iple Pater multarum gentium fit politus, quibus est ad imitandum fidei principatum propositus; sicut Deum Abraham, & Deum Isaac, & Deum Jacob, se Deus vocari voluit, cum sit innumerabilium Deus ""

## 6. I X.

### Spiritales fructus ex postremo Symboli Articulo colligendi.

I. C um Deus vitam æternam diligentibus fe præpa- Ut ad vi-raverit, omnibus studiis, ac viribus eniti & nam perver contendere debemus, ut ipsam consequamur. Me niamus ; dia debemus eligere, quæ nobis Christus præscrip- eligenda fit, viam sequi, quam monstravit, mandata Dei ser- a Christo vare: Si vis ad vitam ingredi, serva mandata; nihil præscripta. non agere, nihil non pati propter Deum, Omnis, 1. Cor. 9. qui in agone contendit, (inquit Apostolus) ab omnibus Je abitinet; & illi quidem, ut corruptibilem coronam accipiant, nos autem incorruptam. Quam pudendum, quod homines pro temporalibus, periturifque bonis tot discrimina, tot labores lubenter subeant, & pro bonorum æternorum adeptione vitaque immortali ne minimum quidem laborem fubire velint! Differentem ea de re S. August. Epist. ad Armentarium, & Paulinam 127, alias 45, audiamus: "" Labores (inquit) & pericula, & exitia hujus transitoriæ vitæ, fi pro eadem vita quandoque finienda lubeuntur, ut mors ejus non omnino auferatur, fed paululum differatur; quanto magis pro æterna lubeunda lunt, ubi mortem neç natura folicite cavet, nec ignavia turpiter timet, nec sapientia fortiter sustinct? Habeat igitur te vita æterna in dilectoribus suis. Nonne cernis, hæc vita miserabilis, & egena, quam vehementes habeat, quantumque fibi obliget amatores fuos? Qui tamen periculo ejus fæpe turbati citius eam finiunt, eo iplo, quo finire formidant, & mortem, dum declinant, accelerant, veluți si quilquam fluvio

Qq4

Chrifto

sa,

rapiendus irruat, latronem, bestiamve fugiendo? Jactant in mare tempestate sæviente aliquando & alimenta, & ut vivant, projiciunt, unde vivunt, ne cito finiatur; quod vel in labore vivitur. Quantis laboribus agitur, ut longiore tempore laboretur, & mon cum impendere cœperit, ideo cavetur, ut diutius timeatur? Nam inter tot casus fragilitatis humanz, quam multæ mortes timentur, quarum certe una cum venerit, reftat cæteras non timeri; & tamen fugitut una, ut omnes timeantur. Quibus cruciantur doloribus, qui curantur a medicis, & secantur? Nunquid ut non moriantur? Sed ut aliquanto ferius moriantur. Multi cruciatus fuscipiuntur certi, ut pauci dies adjiciantur incerti; & nonnunquam ipfis doloribus victi continuo moriuntur, quos mortis timore fuscipiunt; & cum omnino non eligant vitam finire, ne doleant, sed dolere ne finiant, accidit eis, ut doleant, & finiant; non folum quia & fanati utique vitam finiunt post dolores, que tantis poenis comparata nec fempiterna effe poteft, quia mortalis eft; nec diuturna, quia tota brevis est; nec de iplo brevi fpatio fui fecura, quia femper incerta est; verum etiam, quod aliquando eam dolore finierunt, quam ne finirent, dolere voluerunt. Habet etiam hoc magnum malum, ac vehementer execrandum, & horrendum nimius amor vitæ iftius, quod multi, dum volunt paulo diutius vivere, graviter offendunt Deum, apud quem elt fons vitæ. Atque ita dum ab eis frustra, qui necellario futurus elt, vitæ finis metuitur, illinc prohibentur, ubi fine fine vivitur. Huc accedit, quia vit mifera, etiam fi poffet effe perpetua, nullo modo beatz vitæ etiam brevillimæ comparanda elt: & tamen ifti amando milerrimani, atque breviffimam, perdunt beatillimam, ac fempiternam; cum in hac ipfa, quam male diligunt, hoc velint, quod in altera perdunt; quia utique in ilta nec miseriam diligunt, nam beati elle volunt; nec brevitatem, nam eam finiri nolunt; tantum quia vita eft, fic amatur, ut fæpe propter eam (licet mileram, & breven) beata, & sempiterna anit-

amittatur. His desideratis, quid magnum vita æterna jubet amatoribus suis, cum se jubet sic amari, quemadmodum hæc amatur a fuis? An vero dignum eft, vel ferendum, cum contemnuntur omnia, quæ amantur in mundo, ut vita post paululum finienda, saltem ipfum paululum teneatur in mundo; & non contemnitur mundus, ut obtineatur vita, quæ fine fine apud illum ett, per quem factus eft mundus ""?

Dominum audiamus, qui nobis vitam summo ardore defiderandam fideliffime pollicetur, velut in totius mundi concione clamantem ; Venite ad me omnes, Matth. 11. qui laboratis, & unerati estis, & ego reficiam vos. Tollite jugum meum super vos, & discite a me, quia mitis jum, & bumilis corde, & invenietis requiem animabus vestris. Jugum enim meum suave est. & onus meum leve. Hæc dilciplina piæ humilitatis, ventofam, & turbidam cupiditatem, aviditatem rerum extra nostram potestatem constitutarum, pellit ex animo. "" Ibi S. August. enim labor, ubi multa quæruntur, & diliguntur; quibus adipiscendis, atque retinendis voluntas non fatis eft, quia consequentem non habet facultatem. Juita vero vita, cum voluntas adeft, quia eam ipfam plene velle, jultitia eft; nec plus aliquid perficienda justitia, quam perfectam voluntatem requirit. Vide, li labor est, ubi velle satis est. Unde divinitus dictum eft; Pax in terra hominibus bona voluntatis. Ubi pax, ibi requies, ibi finis appetendi, & nulla caula laborandi. Sed hæc voluntas, ut plena fit, oportet, ut fana fit. Erit autem fana, fi Medicum non refugiat, cujus folíus gratia fanari potelt a morbo delideriorum noxiorum. lpfe eft ergo medicus, qui clamat: Venite ad me omnes , qui laboratis. Divitiæ fi diliguntur, ibi ferventur, ubi perire non poffunt Honor, fi diligitur, illic habeatur, ubi nemo indignus honoratur. Salus fi diligitur, ibi adipifcenda defideretur, ubi adepta nihil timetur. Vita fi diligitur, ibi acquiratur, ubi nulla morte finitur "". Proh pudor! In via Dei faciliora, & utilia ignava formidine fugiuntur; in via fzculi duriora, & sterilia zrumnoso

ibidem.

2 . . .

1400-

Et ibi quid non fragile " per quot pericula p "lum? Et quando ifti "voluero, ecce nunc f August. amicus, ut iple II. Si quid vero pro

Consideran-Romani pro funt.

dum quanta stiani gesterint, confic terrena pa, modicum, fi vel cum tria, & ci- feratur, quæ veteres vitate fece- civitate gellerunt. "" August. libro 5. de Ci æterna, cœlestique Pa libet jucunda blandim temporali, atque terre dere, quod illa facere ficilius est filios interi ciendum est, ea, qu tur, atque servanda, existat tentatio, quæ compellat, amittere. nostros, non divitiæ ventibus amittendæ, a címus, vel forte a qu Deus felices facit, qu Si pro libertate moriti nio rege, fed a dæmonibus, & dæmonum principe, non filii occiduntur, fed Christi pauperes inter filios computantur?... Si Furius Camillus etiam ingratam Patriam, a cujus cervicibus acerrimorum hoftium jugum depulerat, damnatulque ab æmulis fuerat, a Gal-Iis iterum liberavit, quia non habebat potiorem ubi posset vivere glorios, cur extollatur, velut grande aliquid fecerit, qui forte in Ecclefia ab inimicis carnalibus gravillimam exhonorationis pallus injuriam, non fe ad ejus hoftes hæreticos transtulit, aut aliquam contra illam iple hærefim condidit, fed eam potius, quantum valuit, ab hæreticorum perniciolifima prayitate defendit, cum alia non fit, non ubi vivatur in hominum gloria, fed ubi vita acquiratur æterna? Si Mutius, ut cum Porsenna rege pax fieret, qui gravissimo bello Romanos premebat, quia Porsennam iplum occidere non potuit, & pro eo alterum deceptus occidit, in ardentem aram ante oculos ejus dexteram extendit .... Quis Regno cœlorum, imputaturus est merita sua, si pro illo non unam manum, neque hoc fibi ultro faciens, fed perfequente aliquo patiens, totum flammis corpus impenderit?... Si fe occidendos certis verbis quodammodo confecrantes Decii devoverunt, ut illis cadentibus, & iram Deorum fanguine fuo placantibus Romanus liberaretur exercitus; nullo modo, superbient sancti Martyres tanquam dignum aliquid pro illius Patriz participatione fecerint, ubiæterna eft, & vera felicitas, fi ulque ad lui lapguinis effusionem, non folum suos fratres, pro quibus fundebatur, verum & iplos inimicos, a quibus fundebatur, ficut eis præceptum eft, diligentes, charitatis fide, & fidei charitate certarunt ? . . . Quomodo autem fe audebit extollere de voluntaria paupertate Christianus, ut in hujus vitæ peregrinatione expedition ambulet viam, quæ perducit ad Patriam, ubi verædivitiæ iple Deus eft, cum audiat, vel legat L. Valerium, qui in fuo defunctus eft Confulatu, ulque adeo fuille pauperem, ut nummis a Populo collatis ejus sepultura curaretur?.. Aut quid ſb

# Theol. Dog. & Moral. Lib. I.

fe magnum feciffe prædicabit, quod nullo præmie mundi hujus fuerit ab æternæ illius Patriæ focietate feductus, cum Fabricium didicerit tantis muneribus Pyrrhi Regis Epirotarum, promilla etiam quarta parte Regni, a Romana civitate non potuille divelli, ibique in fua paupertate privatum manere maluiffe "". Per angultam viam incedendum elle meminerimus, quæ ducit ad vitam; Regnum cœlorum vim pati, & violentos, id eft, qui pravis cupiditatibus fuis vim inferunt, illud rapere, jus ad illud duntaxat habere Pauperes (piritu, humiles, Deum timentes, a pravo rerum, opumque terrenarum affectu expeditos, quibus non dominatur avaritia, qui habent tanquam non habentes, & qui utuntur hoc mundo tanquam non utantur. Jus ad illud habere cogitemus, qui Chrifti mansuetudinem imitantur, qui rixas fugiunt, qui non refiftunt malis, & improbis, a quibus yexantur, fed vincunt in bono malum, qui pro terrenis, & temporalibus rebus non altercantur. Beati mites, Plalm. 141. quoniam ipfi poffidebunt terram ; de qua Propheta : Tu es, inquit, spes mea, portio mea in terra viventium. Jusad Regnum coelorum habent , qui vitam in luctu , lacrymis, & tribulationibus propter Deum tranfigunt, qui etfi nonnulla mæstitia afficiantur propter amissionem corum, quæ ipfis chara erant in hoc mundo, a Dei tamen amore, & oblequio propterea non divelluntur, immo Deo firmius, & ardentius adhærent; qui lugent amissum a se, vel ab aliis Deum, & tristes sunt ea tristitia, quæ Panitentiam in falutem operatur. Triftitia illorum vertetur in gaudium, & ab eorum oculis omnem lacrymam Deus absterget ; temporalemque lætitiam, & prosperitatem amittentes, æterna perfruentur. Beati, qui lugent, quoniam ipfi confolabuntur. Jus ad vitam æternam habent amatores veri, & inconculli boni, legis æternæ, ac veritatis, quæ Deut eft; qui a mandatorum Dei fideli observantia. & a

> charitate Chriffi nullis mundi blandimentis, promiffis, & illecebris, nullis terrenis minis, & perfecutionibus abduci poffunt, ac divelli; quorum Cibus eft, ut fa-

Qui jus habent ad vitam æternam. Matth. 5.

620

2. Cor. 7.

eiant

## De Fide, & Symbolo.

μI

me siant voluntatem Patris sui, qui in calis est, quæ est ize wera justitia, qui aquam illam sitiunt, de qua qui bi- Joan. 4. 145 mberit, fiet in eo fons aque salientis in vitam eternam;

qui gaudium de veris bonis desiderant, & amorem 🚡 a terrenis, & temporalibus avertunt. Beati, qui esuriunt, & sitiunt justitiam quoniam ipsi saturabuntur. Jus ad æternam beatitudinem habent, qui funt milericordes, ficut Pater coelectis milericors eft; qui dimittunt aliis, ficut ipfi fibi dimitti volunt; qui adjuvant alios, in quibus poffunt, ficut fe, in quo non pollunt, cupiunt adjuvari; qui beneficiencia, & communionis non oblivilcuntur, eleemofynis velut bostiis Deum promereri satagentes. Illis ita rependitur, ut de mileria liberentur : Beati misericordes, quoniam ips misericordiam consequentur. Jus ad coelestem beatituæ dinem habent mundi corde, qui in fimplicitate cor-1 dis Deum quærunt, qui frequenti sacramentorum usu, 7 affidua oratione, & bonis operibus animam purgant, 5. ut videndo Deo præparentur; quorum conversatio 8 in cœlis eft; quorum non folum opera, fed intentio 1 recta eft; qui Deo non ferviunt nisi propter Deum; ł vereque dicere poffunt: Quid enim mihi est in calo, Pfal, 72,26. Í O a se quid volui super terram... Deus cordis mei. t O pars mea Deus in aternum. De his dixit Christus: ì Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt. Jus ł ad vitam æternam habent homines Pacifici, quoniam : filii Dei vocabuntur. Si filii & hæredes hæreditatis incorruptibilis, & incontaminatæ, in cœlis repolitæ, hæredes Regni ab æterno ipfis parati. Pacifici autem in fe ipfis funt qui omnes animi fui motus componentes, & subjicientes rationi, id est, menti & spiritui, carnalesque concupiscentias habentes edomitas, fiunt Regnum Dei, in quo ita funt ordinata omnia, ut id, quod est in homine præcipuum, & excellens, hoc cæteris imperet, quæ sunt nobis, bestiisque communia; atque idiplum quod excellit in homine, id elt, mens, & ratio, subjiciatur potiori, quod est ipfa Veritas unigenitus Filius Dei. Neque enim imperare inferioribus poteft, nili superiori se ipsa subjiciat. Jus deni-

### Theol. Dog. & Moral, Lib. L. 622

denique ad vitam æternam habent, Qui perfecutionen patiuntur propter juftitiam, id eft, qui omnes extrinfecus illatas moleftias pro veritate, & justitia æquanimiter fultinent. Animadvertat igitur quilquis delicias hujus fæculi; & facultates rerum temporalium quærit in nomine Chriftiano, intrinfecus elle beatitudinem nostram. Unde Propheta ait : Omnis gloria ejus filia Regis ab intus. Nam extrinsecus maledicta, & perfecutiones, & detractationes promittuntur, de quibus tamen magna merces eft in coelis repofita iis; qui gloriantur in tribulationibus ! Sciences, quod tribulatio patientiam operatur, patientia autem probatio nem, probatio vero spem; spes autem non confundit; quia charitas Dei diffusa est in cordibus nostris , per Spiritum fanctum, qui datus est nobis. Non enim ilta perpeti fructuolum eft, fed ilta pro Chrifti nomine non lolum æquo animo, fed etiam cum exultatione tolerare. Unde, nec hæretici, nec schilmatici, qui multa interdum patiuntur, æternam Beatitudinem confegui poffunt, quia non patiuntur ifta propter juftitiant. Nam " Ubi fana fides non eft, non poteft effe jufti-" tia, quia Juftus ex fide vivit. Ubi charitas non eft, " non poteft effe juftitia; dilectio enim proximi ma-"lum non operatur ". Nos vero, qui per Dei gratiam Chriftiani Catholici fumus, fi quid propter Deum patimur, beatos nos existimemus: Id enim, quod in prefenti eft momentaneum, & leve tribulationis noftre; Supra modum in sublimitate aternum gloria pondus operatur in nobis; non contemplantibus nobis; qua videntur; fed que non videntur: Que enim videntur; temporalia funt ; que autem non videntur ; eterna funt: Eamus igitur de virtute in virtutem, ut videamus Deum Deo-Flaim. 83: rum in Sion, qui bonis æternis Non privabit eos, qui ambulant in innocentia, Mifericordiam ; O veritaten diligit Deus ; gratiam ; & gloriam dabit Dominut. "Mifericordiam diligit, qua mihi primo fubvenit; " veritatem diligit, ut credenti det, quod promiti-

" Donator eft indulgentia, debitor corona. Unde debiis tor ? Cui debet aliquid Deus ? Videmus, quia tenet

à cum

Pfalm. 44:

Rom, S.

August. lib. de Ser. Dom. in monte.

z. Cor. 4.

### De Fide & Symbole.

4 eum debitorem Paulus, consecutus misericordiam. exigens veritatem : Bonum certamen certavi , ( inquit ) 2. Tim.4.24 j fidem jervavi, de reliquo reposita est mibi corona justitia. aquam reddet mihi Dominus in illa die justus Judex. "Ouid tibi reddet, nisi quod tibi debet? Unde tibi in debet ? Quid ei dedilti ? Quis prior dedit illi, & re- Rom, 111 tribuetur 'ei? Debitorem Dominus iple se fecit, non 35. accipiendo, sed promittendo. Non ei dicitur : Redde, quod accepiste; sed, Redde, quod promisisti. Ille, qui prærogavit mifericordiam, negare poterit debitum? Miscricordiam, & veritatem diligit Deus; gratiam, & gloriam dabit Dominus. Quam gratiam, nisi de qua 1. Eor, 154 Apostolus dixit: Grasia Dei sum id , quod sum ? Quam 10. gloriam, nifi de qua iple ait : Reposita est mibi corona instina?

III. Si vitam æternam vere credimus, hic fuper Ad cela flumina Babylonis gemere debemus, dum recorda ftem Paz mur Sion, ut peregrini gemere, ad coelettem pa- fpirandum, triam sulpirare. Et si corpus nostrum adhuc in Babylonia tenetur, cor nostrum ad Jerusalem præmittatur. "" Qui non gemit ut peregrinus, non gaudebit ut civis; quia desiderium non est in illo. (inquit S. Auguli, Enarratione in Plalm, 148.) Cui peregrinatio dulcis eft, non amat patriam; fi dulcis eft patria, amara est peregrinatio; si amara peregrinatio, tota die tribulatio. Quando non est tribulatio? Quando in patria delectatio. .. Sed abundant omnia ? Abundent omnia, vide, fi securus es, quia non pereunt omnia .. Poltremo fint copize, redundet affluentia hujus fæculi, detur fecuritas, quod non pereant. Dicat Deus desuper : Æternus in his eris, æterna tecum erunt ista, sed faciem meam non videbis. Nemo carnem confulat, fpiritum confulite; respondeat vobis cor vestrum; respondent fides, spes, charitas, quæin vobis effe cœpit. Ergone fi acciperemus fecuritatem nos in affluentia bonorum fæcularium femper futuros, & diceret nobis Deus: Faciem meam non videbitis, gauderemus in illis bonis? Eligeret forte aliquis gaudere, & dicere: Abundant mihi ilta, bene mihi

#### Theol. Dog. & Moral Lib. L. 624

eft, nihil amplius quæro. Nondum coepit effe anator Dei, nondum coepit fuspirare tanquam peregi-Effundamus igitur fuper nos animam no-**BUS** ...... ftram, confiteamur in herrymis, gemannus in confelfionibus, in mileriis fuspiremus. Quidquid nobis adeft præter Deum noftrum, non eft dukce. Noh-" mus omnis, quæ dedit, fi non dat fe ipfum, qui ", omnia dedit, ". Ad illum fufpiremus , Qui falvos facis reflos corde. Recti corde dicunt, (inquit S. August. in Fal. 7. 11. Plalm. 7.) ", " Cum jam, ubi cogitatio, ibi & de lectatio eft, quod fieri non poteft, nifi cum divina, atque æterna cogitantur. .. Ita fit, ut scrutans corda, & renes Deus, & perspiciens in corde rectas cogitationes, in renibus nullas delectationes, justum auxilium przbeat rectis corde, ubi mundis cogitationibus fupernz delectationes fociantur ,, ,,

Ad vitam **i**eternam omnia ftudia, operaque noftra refetenda. S. August. Epift 118. alias 56.

8. Anguit Emarr. in

Pfalm. 85-

Temporalibus non inhærendum.

> S. August. lib. 21 de Cap. 24-

IV. Cum Vita zterna, Deique fruitio fummum & hominis bonum, ad illam omnia opera noftra, cura omnes, & studia, cogitationes omnes referre debemus; nihilque unice necessario falutis nostræ negotio anteponere. ", ", Summum enim bonum dicitur, quo cuncta referuntur. Eo enim fruendo quisque bertus est, propter quod cætera vult habere, cum illud jam non propter aliud, fed propter fe ipfum diligatur. Et ideo finis ibi dicitur, quia jam, quo ercurrat, & quo referatur, non invenitur,

V. Temporalibus rebus, ne inhæreat Christianus, qui æterna sperat; hanc vitam non amet, qui vita æternam a Deo promiffam expectat. Cogitet ommi bona temporalia, quibus Dei providentia, & bonits hunc mundum implevit, effe ,, ,, Milerorum, dan natorumque folatia, non præmia beatorum. Ou igitur illa funt, fi tot, ac talia, & tanta funt ilta! Quid dabit eis, quos prædestinavit ad vitam, qu hæc dedit etiam eis, quos prædeltinavit ad morten Civit. Dei , Quæ bona illa beata vita faciet eos fumere, pro que bus in hac mifera unigenitum Filium voluit usque mortem mala tanta perferre "". Non ad hoc i mus Christiani, ut terrenam felicitatem, qua pleno

que

1

(

1

1

3

,

## De Fide, & Symbolo.

ali fruuntur. Bona illa magni pendere non de-, quæ Dominus dat & malis. Ad aliam felici-

ad alia bona vocati sumus; illa desideread illa tendamus. Dicamus ex animo cum ta : Sitivit in te anima mea... Quam multi. Malm. 41.

tibi caro mea. Adbæsit anima mea post te. nos constitutos intelligamus, qua ad patriam us. Temporalia bona, si Deus dederit, ut soineris cum gratiarnm actione recipiamus; fi rit. aut fubtraxerit, remota peregrinationis impedimenta gaudeamus. "" Tota ilta vita t fanttus Augustinus, ) & omnia, quibus Enarr. in n hac vita, fic tibi debent esse tanquam Serm. m viatori, non tanquam domus habitatori. to peregisse te aliquid, restare aliquid; dite ad refectionem, non ad defectionem "". ea & hanc vitam multa amaritudine Deus is respersit, ut doceret:,, Amare meliora per Et Enarr. itudinem inferiorum, nec viator tendens ad in Pfal. 40. m, stabulum amet pro domo sua ".

Nemo potest idoneus fieri futura vita, qui non S. August. am modo exercuerit. Nunc igitur præoccupan. Enarr. in Plal. 148. actiones Beatorum in cœlesti, æternaque vita. visione, amore, ac laude exercere nos debejuantum possumus. Latetur Ifrael in eo, qui pande funt n, & filit Sion exultent in Rege suo. Quid est actiones Videns Deum. Eft quædam visio hujus tempo- beatorum. :altera visio futuri temporis; Visio, quæ modo r fidem elt; Vilio, quæ futura elt, per speit. Si credimus, videmus; si amamus, videmus. demus? Deum. Ubi est ipse Deus? Interroga m: Deus charitas eft. Benedicamus nomen eius 1. Joan. 4 1, & gaudeamus in Deo, fi gaudeanus in cha Quisquis habet charitatem, ut quid illum mitonge, ut videat Deum? " Conscientiam suam lat, & ibi videt Deum ; fi charitas ibi non it, non ibi habitat Deus; fi autem charitas bitat, Deus ibi habitat ". Vult illum forte sedentem in coelo? Habet charitatem , & in . 4 Rr

Pfalm. 34.

Przoccu-

## 626 Theol. Dog. & Moral, Lib. L.

25/14 1

co habitat ficut in calo. Ergo fimus Ifrael, & lætemut in Deo, qui fecit nos, in Chrifto Rege noftro, qui regit nos. Nemo homo fibi arroget partes ipfius ; ab ipfo est latitia, que nos facit effe felices. Coeleftis Je-" rufalem, five Sion filii fumus. Ipla nos genuit, ipla " eft Ecclefia Sanctorum, ipfa nos nutrivit, ex parte » peregrina , ex magna parte immanens in coelo. Ex » parte, quia immanet in ccelo, beatitudo Angelo-" rum eft ; ex parte, qua peregrinatur in hoc iz-" culo, fpes eft Juftorum. Quia ergo in hac vita gemunt, & defiderant illam patriam, currant dile. " thone, non pedibus corporis. Non quærant naves, "fed pennas, duas alas charitatis apprehendani. Que " funt due ale charitatis? Dilectio Dei, & proximi, "Peregrinamur enim, fuspiramus, gemimus, vene-, runt ad nos litteræ de Patria noftra, ipfas vobis " recitamus. Quæ funt illæ litteræ? Divinæ promifiones in Scripturis facris exaratæ. De Deo itaque femper, quantum in nobis eft - cogitantes, in eum credentes , illum diligentes, in illo lætemur. Sed & laudemus nomen ejus in choro. Chorus eft confentio laudantium. Si in choro cantamus, concorditer cantemus. In choro cantantium quilquis voce difcrepue rit, offendit auditum, & perturbat chorum. Si vox inconvenienter cantantis difturbat concentum cantantium, quanto magis mala vita, pravique mores difturbant concentum laudantium? In tympano, Or platterio pfallamus ; ut non fola vox laudet , fed & opera Quando affumitur pfalterium, & tympanum, manus concinunt voci. " Sic & tu, fi quando Alleluja can-, tas, porrigas & panem elurienti, veftias nudum, , fuscipias peregrinum; non fola vox fonat, fed & , manus confonat, quia verbis facta concordant ....

In hac vita mortali fi nos ita geramus, quod nobis promiffum elt, confequemur Vitam aternam; in qua Deum fine fine videbimus, videndo amabimus, amando laudabimus. A M EN. Verum est; id enis Deo revelante credimus; id Deo promittente spe ramus. Fiat, fiat.

FINIS LIBRI PRIML

#### Ŀ INDEX 2 ZCAPITUM, ARTICULORUM, ET RERUM, QUÆ IN HOC TOMO = (; TŔACTANTUR. 15 LIBER PRIMUS. iż П DE FIDE, ET SYMBOLO. đ: I Pag. ۵ UÆSTIO I. DE FIDE. ART. I. Quid fit Fides. ibid. - Fides Dei donum. ibcd. Fidei lumen, certitudo, obscuritas, Ratio firmiter affentiendi veritatibus Fidei, est Dei revelantis auctoritas 7 #ART II Quibus fundamentis, ac principiis Fides nitatur. 5. 1 Duplex Fidei principium, ac fundamentum, Scriptura facra, & Tra ditio. ibid. II. Qui Libri Saeri. III. Scripturæ facræ Verfjones. IV. Scripturæ facræ Interpretatio. V. Unde Traditio innotelcat. 10 11 12 S. V. Unde Traditio innotescat. ART. 111. De Fidei necessitate ad falutem. S. I. 13 Iς 1 5. 11. Fides ad falutem necessaria, non est singularis fiducia, qua quis credat fibi remissa esse peccata aut se esse prædestinatum ad vitam æternam. 16 1 ART. IV. Nullum opus æternæ vitæ meritorium fine fide fieri poteft. Nec ſ tamen omnia opera Infidelium funt peccata. 21 Quo fensu omne, quod non est ex Fide peccatum sit. 24 ART. V. Fides line charitate effe potest. 10 Quid fides formata, quid informis ibid. ART. VI. Fidei capita funt evidenter credibilia. 33 ibid. Quæ fint motiva credibilitatis. Christianæ Religionis veritas. 34 QUÆSTIO II. DE SYMBOLO FIDEI. ART. 1. Quid, & quotuplex fit Symbolum Fidel, & quot ejus Articuli. ibid. ART. II. Quo primus Apottolici Symboli Articulus explicatur, CREDO IN DEUM PATREM OMNIPOTENTEM, CREATOREM COELI, ET TERKÆ. 52 5. I. Quæ sit vis istius verbi ; CREDO. ibid. S. II. IN DEUM. 58 III. Quid sit discriminis inter CREDERE DEO, CREDERE DEUM, ET CREDERE IN DEUM. 62 1V. Unus tantum Deus credendus eft. 63 V. Quid de divinis Perfectionibus doceat Fides. 66 VI Dei fimplicitas. VII. Deus immutabilis. .67 68 VIII. Deus æternus. 69 \$ X.74 IX, Deus immortalis, Rıž

INDEX X. Deus immenfus. Ubique efta XI. Scientia Dei infinita XII. Prescientia Dei non officit humane libertati XIII. Deus fummum Bonum. XIV. Deus fumme Mifericors, & Juftus. XV Deus neminem delerit, reprobat, & damnat fine malis merkig. XVI. Ex divinis Perfectionibus nonnulla colliguntur documenta Morum informationem. 5. XVII. Deum unum in Effentia, Trinum in Perfonis, Fides Cathe confitctur. XVIII. Imago SS. Trinitatis in nobis reformanda. XIX. PATREM. Quo sensu nomen Patris hic sumatur. XX OMNIPOTENTEM. De Omnipotentia Dei. 5. XXI. Dei Voluntas efficacifima ett, femper impletur, fi abfoluta nullaque ex conditione suspendi velit, quem intendit effectum. 5. XXII. Cur omnes homines non falventur, cum Deus omnium falu velit, fi voluntas eins femper impletur. XXIII. Vis efficacifiima divinz Gratiz ex Dei Omnipotentia deriva Quid dé Gratia credendum. XXIV Gratia non datur fecundum merita. XXV. Gratia ad fingulos actus datur. i XXVI. Gratia ad convertionem peccatoris necessaria, XXVII. Gratia necessaria ad vincendas tentationes. XXVIII Gratia necessaria ad Deum super omnia diligendum. XXIX. Gratia neceffaria ad fervanda Dei Manduta. XXX. Gratia neceffaria ad initium boni operis, & Fidei. . XXXI Singularis Gratia ad perfeverandum necessaria, , XXXII Vis omnis merendi bonis operibus est Gratia Christi, XXXIII. Liberum arbitrium Gratiæ cooperatur. S. XXXIV. Gratia efficax, & fanctificans non datur omnibus, XXXV Gratia efficax libertati non officit. XXXVI Totum Deo tribuendum XXXVII. Fidei in Deum Omnipotentem utilitas. il XXXVIII. CREATOREM COELI, ET TERRÆ. XXXIX. Quid de Angelis fentiendum. XL. Angeli in Gratia conditi. , XLI. Sanctorum Angelorum pugna cum malis. Quodnam istorum s catum. XLN. Mali Angeli in Infernum detrufi, XLIII. Varii SS. Angelorum Ordines. XLIV. Angelus Cuftos cuique homini a Deo præpoficus. XLV. De Hominis Creatione Homo creatus immortalis. XI.VI. Homo ad imaginem Dei conditus. In quo fita fit divinæ imag ratio. XLVII. Primus homo in Gratia, & Justitia originali creatus. XUVIII. Primi Hominis Iapfus. 5. XUIX. Deus hominem extra statum Gratiz, & Justiniz originalis en p: tuit. Fructus ex Hominis creatione colligendi. LI. Deus omnium Confervator, ac Rector est. Providentia illius dicatur, 5. LII INDEX

§. LII. Providentiæ divinæ argumenta. ¥77 UIII. Mala divinæ Providentiæ non repugnant. Neque ipfa peccata. 178 5. LIV. Divinæ Providentiæ non repugnant prosperitates impiorum, & adverfæ res Justorum. 180 6. LV. Peculiari quadam, ac præcipua Providentia Deus Electos fuos regit. Quid de Prædettinatione fentiendum. 186 LVI. Æterna Electio fine meritis, falus ex meritis. 190 1 LVII. Quamvis certa Prædettinatio fit, fua tamen cuique falus cum metu, & tollicitudine procuranda est. . LVIII. In nullo gloriandum 194 2 200 🕻. LIX. Fides, Gratia fanctificans, & Charitas, plerifque reprobis a 202 Deo tribuuntur. LX Fides, & Justitia possunt amitti. 202 LXI Nemo ablque fingulari Dei revelatione de fua Prædestinatione ceri 205 tus elle poteit. §. LXII. Perditio reproborum ex iplis eft, non ex Deo. ibid. I ART. III. Quo Symboli Apostolici Articulus alter explicatur ET IN JESUM CHRISTUM FILIUM EJUS UNICUM DOMINUM NOSTRUM. 208 I. Quam necessaria fit, & utilis hujus Articuli Fides. ibid. Chriftus Mediator. 209 . II. ET IN JESUM. De Nomine Jefu. 214 . 111. CHRISTUM. Cur Nomini Jelu, Christi nomen addatur? CHRISTUS Propheta, Sacerdos, & Rex. 223 5, IV. FILIUM EJUS UNICUM. CHRISTUS verus Deus. Deique Filius eft. Duz in Christo Naturz 211 6. V. CHRISTUS una Persona est, & Filius unicus Patris æterni, ac B. M. Virginis. 247 6. VI. CHRISTUS Homo non eft Filius adoptivus Dei, fed naturalis. 252 VII. DOMINUM NOSTRUM. Cur Christus Dominus noster appelletur. An fervus aliqua ratione dici pollit. AT. IV. Quo Symboli Articulus III. explicatur. QUI CONCEPTUS EST DE SPIRITU S. NATUS EX MARIA VIRGINE. 266 I Quid his verbis fignificetur, QUI CONCEPTUS EST. 268 Vera Chrifti Caro. ibid. Caro a Filio Dei in tempore affumpta. 269 Christi caro nec e ccelis delata, nec e syderibus, vel ex aere decerpta. 270 In Christo vera fuit Anima; & mens hominis. 27 I **Puplex** in Christo voluntas 273 i II. DE SPIRITU SANCTO. Cur Christus ex Spiritu fancto conceptus dicatur. 274 Incarnatio, feu Conceptio Christi in utero B. V. omnium miraculorum. maximum. 275 Immensus Dei ergo nos amor in Mysterio Incarnationis. 277 Gratia maxime demonstratur in Conceptione Christi. 278 Chrifti hominis fanctitas infinita, & immenfa. 28• §. 111. Cur Spiritus fanctus non fit Pater Chrifti, cum Chriftus ex Spiritu fancto fit conceptus. 282 §. IV. Licet tres Perfonat Sanctiffima Trinitatis Incarnationem operates fint, folus tamen Filius incarnatus eft. 285 S. V. NATUS EX MARIA VIRGINE. B. Virgo Maria proprie Mater Dei oredenda eft. 286 Rr 3 S. VL

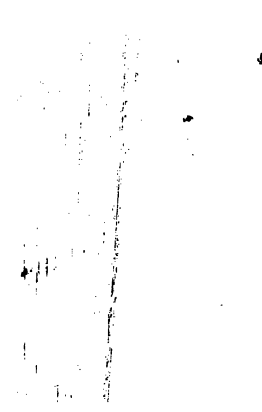
Pag.

INDEX VI: Maria Mater Dei Virgo perpetua. VII. De Nomine Virginis Dei Matris, Maria Domina, spelque nostra. B. Mariz Virginis cultus lingularis, & invocatio. 199 VIII. Qui fructus ex Christi Incarnatione, Nativitate colligendi, 10( NO. V. Quo quartus Symboli Articulus explicator: PASSUS SUB ART. TIO PILATO, CRUCIFIXUS, MORTUUS, ET SEPULTUS. 305 S. L. Artichli Fides explicatur, Deus, & homo Christus vere passing DOE ibid. tamen passa Deitas. II. Acerbitas Paffionis Chrifti. 315 III. CRUCIFIXUS Cur Christus mortem Crucis elegerit. 316 IV. MORTUUS, ET SEPULTUS, 12 Persona Divina, nec ab Anima, nec a Corpore Christi separata est in tridue Mortis. 324 . V. Paflio, & Mors Chrifti voluntariz fuerunt, non coactz ; liberz, non neceffariæ. 326 . VI. Immenía ex Paffione, & Morte Christi beneficia in nes redunde runt 334 VII. Christus in Passione sua omnium Virtutum exempla dedit. 344 VIII. Chrifti Jefu charitas. & gloria in Pallione, & Cruce promicans, & perPallionem, Crucemque parta. 358 IX. Chriftus pro omnibus, & fingulis hominibus mortuus eft; non pro folis prædeftinatis. 391 X Ex Morte Christi Gratiz sufficientes ad falutem omnium derivantur, Explicatur, quid de Gratia sufficienti sentiendum sit 371 XI. Interior Gratia vere fufficiens in statu naturæ lapsæ agnoscenda est 372 . XII. Gratia fufficiens veram proprieque dictam potentiam ad opus fupernaturale tribuit. 374 XIII Gratia fufficiens est Gratia Christi Medicinalis. 378 XIV. Gratiæ interiori in statu Naturæ lapsæ aliquando resistitur. 380 XV. Justorum nemini, urgente divinorum Præceptorum observantia, deest Gratia. qua possibilia fiant. 382 S. XVI. Gratia non defuit S. Petro, qua Christum sequi, & confiteri posset. XVII. Gratia sufficiens ad perseverandum Justis omnibus datur. 386 390 . XVIII. Christianis omnibus, urgente præcepto, Gratia sufficiens datur, vel offertur 391 S. XIX. Peccatores nondum indurati, Gratia fufficiente perfæpe donantur. 392 9. XX Gratia fufficiens infidelibns datur : non codem tamen modo, neque ejuídem rationis omnibus. 393 XXI. Gratiæ fufficientes obduratis penitus non defunt : quamquam vero aliquibus deeffent, illis tamen imputarentur peccata. 398 5. XXII. Infantibus fine Baptismo morientibus parata est Baptismi Gratia: non tamen illis præfto ett gratia proprie fufficiens. XXIII. Confectarium ad Morum informationem. 403 406 VI. Quo quintus Symboli Articulus exponitur : DESCENDIT AD ART. INFEROS, TERTIA DIE RESURREXIT A MORTUIS. 408 I. De Chritti Descensu ad inferos. ibid. 5. II De Refurrectione Christi, Christus virtute sua refurrexit tertia die, primus omnium. 414 § III. Refurrectionis Christi necessitas, 418 **§.** IV.

INDEX

4

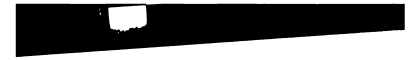
| 6. IV. Refurrectionis Christi Gloria<br>6. V. Refurrectionis Christi fructus, & utilitas eximia.                                                           | pag.                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| V. Refurrectionis Christi fructus, & utilitas eximia.                                                                                                      | <b>434</b><br>430          |
| VI. Spiritualis Refurrectionis figna.                                                                                                                      | 434                        |
| ART. VII Quo fextus fymboli Articulus exponitur : ASCENDIT AD C                                                                                            | ΟÉ-                        |
| LOS, SEDET AD DEXT: RAM DEI PATRIS OMNIPOTENTIS                                                                                                            | 437                        |
|                                                                                                                                                            | ibid,                      |
| 5. II. Alcentionis Christi causa.<br>5. III. Alcentionis Christi fructus, & utilitates.                                                                    | 440.<br>449                |
| ART. VIII. Quo feptimus Symboli Articulus explicatur : INDE VEN                                                                                            | ŤŬ-                        |
| RUS EST JUDICARE VIVOS, ET MORTUOS.                                                                                                                        | 458                        |
| <b>§</b> 1. Multiplex Dei Judicium. Noviffimi tempus ignotum. Signa illud                                                                                  |                            |
| cedentia                                                                                                                                                   | ibid.                      |
| <ol> <li>II Generalis Judicii Caufæ.</li> <li>III. Chrittus Dominus ut homo judicabit. Judicis dotes. Ultima fer</li> </ol>                                | 463                        |
| tia.                                                                                                                                                       | 47•                        |
| ART. IX. Quo Symboli octavus Articulus explicatur : CREDO IN S                                                                                             |                            |
| RITUM SANCTUM                                                                                                                                              | 470                        |
| § I. Quid proprie fignificet nomen Spiritus fancti.<br>9. II. Spiritus Sanctus verus Deus eff., Patri, & Filio æqualis.                                    | 477                        |
| y. III. Spiritus Sanctus verus Deus en , Patri, & Filio æqualis.                                                                                           | 47 <b>9</b><br>48 <b>4</b> |
| y. IV. Spiritus Sancti, Nomina, Attributa, & Effectus.                                                                                                     | 486                        |
| 5. V. Difpolitiones ad fuscipiendum Spiritum fanctum.                                                                                                      | 50I                        |
| ART. X. Quo Symboli nonus Articulus explicatur : CREDO S. ECCLES                                                                                           |                            |
| CATHOLICAM : SANCTORUM COMMUNIONEM.                                                                                                                        | 507<br>109                 |
| 9. 1 Quid elt Ecclefia.<br>6. IL Ecclefia vilibilis eft. & manifefta                                                                                       | 508<br>514                 |
| <ul> <li>II, Ecclefia vifibilis eft, &amp; manifesta.</li> <li>III. Ecclefia bonos, &amp; malos complectitur.</li> <li>IV. Ecclefia Sancta est.</li> </ul> | 51 <b>8</b>                |
| 5. IV. Ecclesia Sancta est.                                                                                                                                | 52I                        |
| y. V. Ecclelia Christi Catholica elt.                                                                                                                      | 525                        |
| 9 VI. Ecclefia Christi una est. Et Ecclefiæ Catholicæ nomine una focieta                                                                                   |                            |
| telligenda est, a cujus communione Hæretici, & Schismatici exclu<br>tur.                                                                                   | 530                        |
| § VII. Ad unitatem Ecclefiæ Caput visibile requiritur, scilicet Rom                                                                                        |                            |
| Pont. S. Petri fucceffor.                                                                                                                                  | 535                        |
| §. VIII. Cur Ecclesia Apostolica dicatur.                                                                                                                  | 54I                        |
| IX. Ecclefia maxime diligenda, & obfervanda est.                                                                                                           | 544                        |
| y X. In quo Sanctorum Communio fita fit.<br>ART. XI Quo Symboli decimus Articulus explicatut: REMISSION                                                    | 551<br>JFM                 |
| PECCATORUM.                                                                                                                                                | 560                        |
| Remiffio peccatorum Dei Propria.                                                                                                                           | ibid.                      |
| Quid complectatur, & quando perficienda.                                                                                                                   | 561                        |
| In fola Ecclefia datur, & accipitur remiffio peccatorum.                                                                                                   | 565                        |
| <b>ART. XII.</b> Quo Symboli Articulus undecimus exponitur : CARNIS<br>SURRECTIONEM                                                                        | 569                        |
|                                                                                                                                                            | ibid,                      |
| Rationes congruæ Refurrectionis mortuorum.                                                                                                                 | 475                        |
| 5. II. Cur carnis potius, quam hominum Refurrectionem in Symbolo                                                                                           | con-                       |
| fiteamur.                                                                                                                                                  | 574                        |
| 5. III. Omnes homines refurgent cum eodem corpore, & quident tegro                                                                                         | 575                        |
| 5. IV Varia erit Refurgentium conditio,                                                                                                                    | 578                        |
|                                                                                                                                                            | 93-                        |



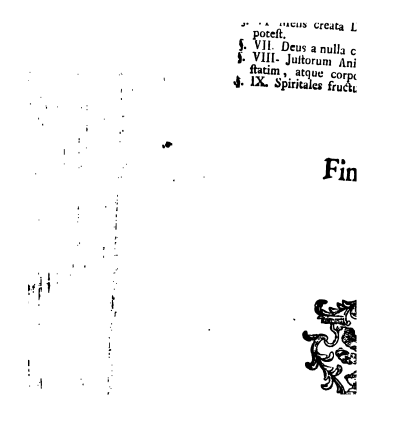
poteft. §. VII. Deus a §. VII. Jultoru ftatim, atque §. IX. Spiritales

•

٢

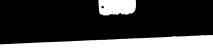


.









.



.





