

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







14198 8, 233 er. 1872



Digitized by Google



A LANDAR D ł Digitized by Google



Digitized by Google

# Theologische **Quartalschrift.**

In Berbindung mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

bon

D. v. Kuhn, D. Jukrigl, D. v. Aberle, D. Himpel und D. Kober,

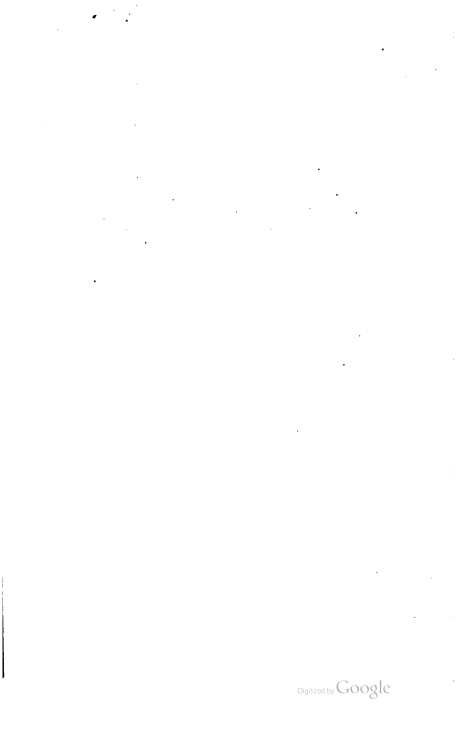
Professoren ber tathol. Theologie an ber R. Universität Tubingen.

Bierundfünfzigster Jahrgang.

Erstes Quartalheft.



Tübingen, 1872. Berlag ber H. Laupp'schen Buchhandlung.



# Theologische **Quartalschrift.**

In Verbindung mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

bon

D. v. Auhn, D. Jukrigl, D. v. Aberle, D. Himpel und D. Kober,

Professoren ber tathol. Theologie an ber R. Universität Tübingen.

Bierundfünfzigster Jahrgang.

Erstes Quartalheft.



Tübingen, 1872. Berlag ber H. Laupp'schen Buchhandlung.

Drud von S. Laupp in Lubingen.

# L

# Abhandlungen.

1.

Untersuchungen über die Lehre von Gejet und Freiheit.

Bon Profeffor Lic. Linfenmann.

Dritter Artifel.

# Die evangelischen Räthe.

Die Lehre von den evangelischen Räthen steht mit unverwüstlichen Zügen in der Geschichte der christlichen Kirche geschrieben. Wo immer altchristlicher, katholischer Boden ist, da stehen noch, wenn auch zerbrochen, die einsamen Zellen frommer Einsiedler und die Klostermauern, die verlassen Heimat der Mönche und gottgeweihten Jungfrauen. Wo irgendwie katholisches Leben frisch erblüht, da ist es genährt von jener höhern Mostik des Glaubens, des Gebets und des Opfers, die in den kirchlichen Genossenschaften ihre Wohnstätte hat; und jeder neue Aufschwung des Katholicis= mus hat neue religidse Körperschaften und in ihnen ebenso viele neue Formen des mystischen Gnadenlebens, neue Ahle der geschreden Unschuld, der stillen Beschaulickseit, der he=

1\*

#### Linfenmann,

roischen Nächstenliebe, ber selbstlosen Wissenschaft hervorge= rufen. Wer für die Gegenwart wirken will, dessen Aufgabe ist es, diese Monumentensprache der Geschichte zu beuten.

Die Einöben Palästinas, die durch die Ascese Johannes bes Täufers und durch jene bedeutungsvolle Quadrages des Heilandes selbst geheiligt worden, sind seitdem nicht mehr ohne Asceten gewesen, welche das beschauliche Leben, das selbst den Heiden wie Pythagoras und Platon als die wahre Philosophie erschien, für sich erwählten und Ernst machten mit der Verachtung der Welt, die ja vom Herrn selbst so oft im Gegensatz zum Reiche Gottes genannt und als das Reich des Widers bezeichnet wurde. Die Idee von einem Gegensatz zwischen Gott und Welt, Gottesdienst und Weltdienst, war nun einmal im Evangelium enthalten; wer mochte sie richtig auslegen?

Zu gleicher Zeit, da ein Theil ber jungen Christen sich in der Welt einzurichten suchte, Gemeinden bildete, und vor der Welt frei und freudig den Glauben Christi bekannte und übte und im blutigen Marthrtod besicgelte, suchte ein anderer Theil sein heil in der Flucht aus der Welt, indem er sich zurückzog aus einer Gesellschaft, in welcher die Gegensätze unversöhnlich zu bleiben schienen; und auch dieß war nur eine andere Art von Marthrthum, ob es nun in einem zurückgezogenen Leben in den Palästen der Hauptstadt oder in den Wüsten Äguptens und Syriens sich vollzog; es war nur eine andere Art, die Welt zu überwinden um Christi willen.

Die Welt blieb Welt, auch nachdem mit Constantin die christliche Religion zur Staatsreligion geworben. Zwar entfaltete sich jetzt die Kirche unter dem Schutze jenes Schwertes, welches vordem ihre Bekenner hingerafft hatte, und sie durfte

4

officiell ber staatlichen und bürgerlichen Gefellschaft ibr Siegel aufdrücken; aber die Ghe zwischen Kirche und Welt war eine unfriedliche und unfruchtbare. Sin und hergeworfen zwischen Religion und Politit, Glaubenseifer und Ehrgeiz, apostolischer Ginfalt und höfischer Intrigue, mußte mancher unter ben Beffern zaghaft werben, auf bem glatten Boden bes öffentlichen Lebens sich ungefährdet zu bewegen; bie Städte des Reiches wie die Heerlager waren heerde mora= lischen Verderbnisses, auf dem Laude war schlecht übertunchtes Beidenthum; ba verließen sie in Schaaren eine Besclischaft, an deren Regeneration fie verzweifelten, und erfüllten bie Sebirge und die Büften mit Lauren und Rlöftern; die Städte erschienen ihnen als Einoben, bie Bufte als Parabies. Es find die Größten ihrer Beit, welche dieses Leben ermählten; wer trüge nicht eine stille Berehrung zu jener gelle zu Bcthlehem, deren Bewohner ein heiliger Hicronymus war! Daß uns die Formen jener Ascese nicht immer ganz ver= ftandlich find, darf uns nicht beirren. Nicht einmal die Geftalt Simeons bes Stiliten möchten wir im Bilde jener alten Rirche vermiffen; es liegt darin eine erschütternde Gewalt für benjenigen, der über bie Form hinweg das Befen ber Sache zu erfaffen gelernt hat.

Jebesmal bann, wenn die Welt in einer großen geiftigen Veröbung lag, wenn anstatt geistiger Bildung rohe Gewalt ber Waffen herrschte, wenn politische Wirren die höhern Interessen niederdrückten oder wenn große sittliche Fäulniß sich ber Gesellschaft bemächtigt hatte, wurde ein mächtiger Zug zur Weltslucht bemerkbar; aus der ansteckenden Verührung mit der Welt zogen sich die reinern, ernster augelegten Seelen zurück in die Einsamkeit des Klosters, vertieften sich in die verborgenen Wege christlichen Liedesslebens, verjüngten sich am Borne frommer Contemplation; ber Form nach war es Weltflucht; in der That aber keimte in diefen geweihten Stätten schon wieder eine neue Saat für das Leben; von den "Gestorbenen für diefe Welt" gieng eine regenerirende Kraft aus in die Welt.

Das Mirten eines Gregor b. G., eines Bernharb von Clairvaur zu verkleinern ist nicht möglich; bier tommt man schlechterdings nicht aus mit dem Vorwurf religiöfer Schwärmerei; folche Männer find einfach providen= tiell ; ohne fie wäre bie europäische Menschheit nicht geworden, was fie geworden ift. Und wer ift nicht erfullt von Be-. wunderung für bas reiche innerliche Geistesleben eines Beinrich Sufo und Tauler, und wer tonnte bie Quellen vertennen, aus welchen fie ichopften, bie Afcofe, bie Ginfamkeit, die Contemplation, die Gottesminne, die um fo lieblicher in Diesen heiligen Rreisen erbluhte, je mirrer und wilder co braußen in der Welt gegen Ende des Mittelalters wogte und fturmte, im Staat wie in der Kirche. Man hat schon oft als geiftige Frucht bicfes Ringens und Strebens nach Innerlichkeit bie beutsche Reformation barftellen wollen, und bat babei nicht erwogen, daß gerade bie deutsche Reformation bem lebenbigen Baume des innerlichen Christenthums die ächteften Quellen abgcgraben hat, indem sie in Bausch und Bogen das Ordensteben verwarf, weil sie für bie Mystift der evangelischen Rathe tein Verständniß hatte.

Die Geschichte des Protestantismus hat nur eine her= vorragendere Erscheinung, welche im Streben nach Inner= lichteit, in der Schusucht nach einem mystischen Gnadenleben und in der Weltüberwindung durch Weltflucht einige Ver= gleichungspunkte mit der katholischen Ascetik darbietet, das find die Jünger Philipp Jacob Speners, die collegis

6



pietatis, für beren theologische Richtung wir hier nicht einzustehen haben und beren verschiedene Abzweigungen uns nicht weiter intereffiren, die uns aber barum merkwürdig find, weil wir in ihnen vornehmlich jenes religiöse Bedürfniß wieder finden, welches auf unsrer Seite das Streben nach christlicher Bolltommenheit auf Grund ber evangelischen Räthe, also namentlich bas Ordenswesen, hervorgerusen hat <sup>1</sup>).

Und wie wir gerade in den besonders kritischen Wendepunkten der Kirchengeschichte die Ordensmänner schaffend und beledend eingreisen schen in das religiösse Leben der Bölker, so können wir uns auch heute den Einfluß dieser eigenthümlichen Mystik nicht verbergen, welche hunderte der tüchtigsten Kräfte in das Kloster zieht und jene Hallen wieder baut, bevölkert und schnückt, in welchen wieder wie ehedem die heilige Pfalmodie ertönt; aus den Klöstern treten sie dann wieder heraus in die Welt; man lernt das Ordensgewand wieder kennen, und selbst seine principiellen Feinde lernen es achten, wenigstens an jenen frommen Frauen, deren Emancipation darin besteht, daß sie den Kranken dienen in den Spitälern, den Gefangenen in den Zuchthäusern, den Waisen in ihren Asylen, den Verwundeten auf den Schlachtfeldern.

<sup>1)</sup> Seine geschächtliche Bebeutung erhielt ber Pietismus hauvtsächlich burch feinen Kampf gegen die starre Aeußerlichkeit und ben ertöbtenden Ornat der herrschenden (protestantischen) Theologie. Auch bierin licke sich eine Achnlichkeit zwischen ihm und der Richtung eines Suso, der beutschen Theologie u. s. w. nachweisen. — Ungefähr gleichzeitig mit Spener lebte J. G. Gichtel, + 1711 zu Amsterdam; diefer errichtete die Gemeinde der "Engelsbrücher", welche, sich aller Luft, Arbeit und Sorge enthaltend, durch Gebet und Zerknirschung, durch fromme Beschaulichkeit und Ehelosigkeit den Jorn Sottes gänzlich vertilgen und wie es die Bibel (Luc. 20, 56; Matth. 22, 30) verheißen, die Meuschen zu Engeln machen wollten. Hettner, Literaturgeschichte des 18. 3hrb. III. 1. S. 56.

#### Linfenmann,

Es ist die katholische Kirche welcher diese Erscheinungen angehören; es ist das Princip des Mönchthums, aus welchem sie entsprungen, jenes Mönchthums, das seine Lobredner unter den Besten unstrer Zeit, Möhler, Montalembert u. A. gefunden hat. Der katholischen Kirche gehören also auch jene stitlichen Principien an, die in den "evangelischen Räthen" ihre Berwirklichung finden.

Wir haben mit diesen kurzen Andentungen einen Trabitionsbeweis geführt, einen bessern vielleicht, als wenn wir bei einzelnten Kirchenvätern um Belegstellen für die Lehre vom Rath betteln gegangen wären <sup>1</sup>). Dagegen ist es nicht ganz so leicht, den Beweis dafür, daß diese Lehre wahrhaft im Evangelium Christi begründet und ein Element der ächt christlichen Moral sei, zu erbringen; oder vielmehr ist es schwer, den wahren Sinn und die eigentliche Bedeutung berjenigen Sittenlehren herauszustellen, welche man unter dem Schulausdruct "evangelische Räthe" behandelt. Und doch haben wir es hier mit einem der ethischen Contradogmen zu thun, welches wir wissenschaftlich begreifen müssen, wenn uns die immerhin seltsamen Erscheinungen der christlichen Mystik, des Ordenslebens u. f. w. verständlich werden sollen.

Die Lehre von den Räthen überhaupt, zu denen die sog. evangelischen Räthe nur eine besonders charakteristische Art ausmachen, bietet unstrer Erkenntniß dieselbe Schwierigkeit wie die christlichen Dogmen im Allgemeinen. Was liegt z. B. unserm religiös=sittlichen Bewußtsein näher als der Glaube

8



<sup>1)</sup> Bir meinen damit Belegstellen, welche über das Verhältniß von Gebot und Rath Aufschluß geben könnten. Wie man in der alten Kirche über die Tugend der Jungfräulichkeit u. s. w. gedacht, dafür wären nicht nur einzelne Stellen, sondern ganze Bücher anzuführen z. 8. von Methodius, Ephräm, Hieronymus u. A.

an die Kraft und Wirksamkeit des Gebetes; und boch wie schwer ift verselbe miffenschaftlich zu vereinbaren mit ben ewigen Rathschlussen der göttlichen Weltregierung! Aebnlich ift es nun auch mit bem vorliegenden Broblem. Die Subftang bicfer Lehre gehört fo beutlich zu unferm Glaubens= bewuftfein, die Wahrheit derfelben steht fo lebendig vor unfrer Seele, daß biefelbe nur fünftlich in Zweifel gezogen werden tann, und doch finden wir fehr schwer bie richtige Formel, die wiffenschaftliche Bewährung für diefelbe. Es ift nicht möglich, die gewöhnlichen Darstellungen diefer Lehre in ben Lehrbüchern der Moral zu lesen, ohne von einem Gefühl ber Unficherheit beschlichen zu werden, als ob boch noch ein Bruch in ber Rechnung fei und als ob man fich mit einer fophistischen Wendung ober unbewiefenen Boraussehung über bieje ober jene Schwierigkeit hinwegsetse; jeder protestantische Ethifer bereitet uns eine Urt von Berlegenheit, weil er eine Seite ber Sache hervorkehrt, welche eine evangelische Bahr= beit repräsentirt und boch mit unfern katholischen Boraus= fetzungen nicht stimmen will. Wir werden ber Wahrheit naber tommen, wenn wir bie Schwierigteiten unfers Broblems anerkennen, als wenn wir fie einfach läugnen. Bon biefem Gebanten laffen wir uns in ber folgenden Darstellung leiten; wir wollen Sinn und Bedeutung der firchlichen Lehre nicht abschwächen und verflachen, fondern fie in ihrer Tiefe faffen. 200 immer uns ein Verständniß aufgeht auch nur für eine Seite bes Problems, ba ift auch schon eine Stufe zum Beweis ber Wahrheit erklommen.

Man braucht nicht voreingenommen zu fein gegen die ftrengern und ernftern Formen christlicher Afcese; man braucht nur einen Sinn für geschichtliche Wahrheit und einen ruhigen Blick für die Wirklichkeit zu besitzen, um wahrzunehmen, daß ben meisten jener geschichtlichen Erscheinungen, in benen sich die Jbec der Ascese und des Mönchslebens am schärfften ausprägt, etwas anklebt, das die Kritik herausfordert.

Es ist ichon ichmer, ben Geacnfatz zu verstehen, welcher nach verschiedenen Aussprüchen ber heil. Schrift befteht zwischen ber 29 elt, bem Neiche bes Fürsten ber Finsterniß, und bem Reiche Gottes. Der Gebanke aber, daß bas mabre Christenthum, die volle und ideale Christusnachfolge, in der Beltflucht bestehe, enthält etwas Unwahres und Ber= wirrenbes, und müßte in ftrenger Confequenz zur bualifti= schen Beltauschauung führen. Christus felbst hat 30 Jahre im Elternhause gelebt und 40 Lage in ber Büfte, sein öffentliches Leben und Wirken aber war in der Welt Monche im ftrengen Sinne Diefes und für die Welt. Wortes waren weder die Apostel noch felbst Johannes ber Täufer; die Weltflucht konnte man viel eher bei ben Bytha= goräern, Effenern und Therapeuten kennen lernen. Collte bas Chriftenthum bie menschliche Gefellschaft regencriren und follte burch baffelbe bas Angeficht ber Erbe erneuert werben, fo burfte es nicht baburch geschehen, bag die Besten sich ber Sefellschaft und ihrer Arbeit, ben Pflichten bes Burgers und Staatsunterthanen, entzogen. Wir wollen tein sehr großes Bewicht barauf legen, baß, wie spätere heidnische Echriftsteller ben Chriften zum Vorwurf machten, taufende von Männern, auf welchen die Kraft des Staates ruhen follte, als Ginsiedler in bie Wüfte zogen, auftatt mit fraftigem Urm die ftets bebrohlichen vordringenden Barbarenvölfer von den Grenzen bes Reiches abzuwehren; ber Ruin bes Reiches, bas Abnehmen ber Widerstandstraft bes römischen Raiserthums gieng aus andern Urfachen hervor; aber bas tann boch gefagt werden, bag wenigstens bas morgenländische Mönchsthum wenig ober

nichts vermocht hat, um die allmählige Auflöfung des Staats= wesens und die Berkümmerung des Kirchenwesens zu ver= hindern. Alle die geistigen Früchte der Ascese, ja sclöft ihrer Hände Arbeit, von deren Ertrag, wie man berichtet, ganze Schiffsladungen von Lebensmitteln den Armen Roms zukamen, hatten für die damalige Gesellschaft keinen erweislichen Nutzen; es lag in dieser Art von Ascese keine lebengebende Macht.

. Um vieles fruchtbarer entfaltete fich bas Mönchthum im Abendland. Zwar war es auch bei ben Söhnen bes b. Benedikt immer ber erste Gebanke, die eigene Seele vor ber Welt in Sicherheit zu bringen und ein verborgenes, bem göttlichen Dienste allein geweihtes Leben zu führen; aber man lich dabei doch die allgemeineren socialen Zwecke nicht ganz aus den Augen; man wollte nicht die Chriften aus der Belt hinaus, sondern das Christenthum in die Welt einführen; bas beschauliche Leben wurde mit dem thätigen verbunden; man bildete bie eigene Seele nach bem Bilde Christi, um Diefe Cultur auch in die Welt überzupflanzen. Aber es ift. als ob das Rlofter die Berührung mit der Welt nicht ertrage; gar bald ftand ber Orbensmann mit dem einen Fuße im Rlofter, mit bem andern in der Welt. Je leuchtender sich bie großen 3been, von benen bas abendlänbische Monchthum getragen war, entfalteten, besto beutlicher zeigten sich auch bie Gegenfäte, die im Wesen felbst lagen. Man tann nicht fagen, daß cs eine Ausartung des Mönchthums war - cs geborte vielmehr mit zu feiner providentiellen Beftimmung: biejenigen, welche die Urmuth Chrifti für fich erwählt, wurden die Reichen und Besitzenden; die bas verborgene Leben Chrifti erwählt, wurden die Mäch= tigen ber Belt, herren großer Gebiete, hineingezogen in bie großen Welthändel. Ghemals entzogen fich bie Ana=

coreten den Bflichten der bürgerlichen Gesellschaft; jetzt wurden Mönche - und Geiftliche überhaupt - bie Politiker, bie Säulen bes Staatswefens, felbst Krieasherrn und Tifcgenossen ber Kaiser und Könige. Die trübern Erfahrungen beginnen; man mischt sich nicht ungestraft in die Angelegen= heiten ber Welt. Bald waren die Abte nicht mehr die geiftigen Rührer ber untergebenen Mönche; es genügte ihnen nicht mehr bie Rolle bes Elias ober Elifaus unter ben Prophetenfohnen; weltliche Soraen nahmen sie in Anspruch, ein weltlicher Geist zog ein in ben Klostermauern, feind ber klösterlichen Stille und dem heiligen Frieden des Gotteshauses. Die Ordens= häufer, die ein Beispiel ber Entfagung, ber Demuth und bes Friedens geben follten, wetteiferten, um einander ben Bor= fprung an Macht, Anschen und Einfluß abzugewinnen, und wo es eine Fehde gab in Reich, Kirche ober Biffenschaft, ba waren Mönche unter den erbittertsten Rämpfern. 2Bo sonft ben Frauen öffentlich zu wirten versagt ist, in ber Kirche und in der Politik, da errangen sich die Abtissinnen Stimmberechtigung, Gewalt und Macht, und ber Rückichlag auf die stille Klosterzucht konnte nicht ausbleiben. Bir reden nicht von ben eigentlichen Argernissen, die aus den Klöftern hervorgiengen und erluftigen uns nicht an den traurigen Sittenschilderungen aus den Zeiten bes Berfalls ber Rlofter= zucht; benn nicht ben Rlöftern allein fondern auch ben Welt= geistlichen sagt man nach: omne malum a clero. Das eigentliche Verberbniß bes Ordenswesens ist nicht ans beffen Entwicklung felbst hervorgewachsen, sondern von außen ihm Nur Eines muffen wir noch hervorheben. anaethan worden. Babrend bas Orbensleben feinem Ursprung und feiner Beftimmung nach der Innerlichkeit und der wahren evangelischen Freiheit zuftrebt, ist oftmals gerade von den Rlöstern aus die

gehaltlosefte Außerlichteit des Kirchenwesens gepflegt worden, eine Werkheiligkeit, welche bezüglich der Mittel oft nicht sehr wählerisch war.

Man kann die Geschichte des Mönchthums im Allgemeinen und eines jeden Klofters im Besondern von einem doppelten Standpunkt aus schreiden. Man kann sich für die erhabene Idee begeistern, die großen Züge in der Geschichte versolgen, die großen Erfolge und Schicksale herausheben, einzelne her= vorragende Erscheinungen generalissen, die Berdienste einzelner Männer, die Wissenschaft einiger Gelehrten, die Heiligkeit ein= zelner Nonnen als die charakteristischen Merkmale des Ganzen aufführen; man kann einzelne Züge zarter Mystik wie lieb= liche Blumen aus einem großen Garten sammeln und zum Strauße binden und damit den Eindruck hervorrusen, als ob es im ganzen Garten so schötte sein können.

Man tann aber auch bei der peinlich profaischen Wirklichkeit ftehen bleiben und bie unbeugfamen Einzelthatfachen perzeichnen; man tann erzählen von einer furzen Bluthe und bem langfamen Borfall eines Klofters, von ben Berftimmungen feines innern Organismus, seinen innern Streitigkeiten und Spaltungen, von ehrgeizigen Umtrieben bei ben Bahlen ber Abte und Abtiffinnen, von den Auflehnungen gegen ftrenge Obern; man kann neben einzelnen hervorragenden und würs bigen Gliedern bie Anzahl ber unbedeutenden und schlichten nachrechnen u. f. w. Jede biefer beiden Betrachtungsweisen wurde für sich allein einseitig und ungerecht fein. Wir haben an biefem Orte nicht felbst eine Geschichte zu fchreiben, sondern nur die Lehre daraus zu ziehen. Davor braucht uns nicht bange zu sein, daß nicht bei Abwägung der großen Leistungen ber Orden gegen die Mängel und Schäden, ihrer Tugenden

13

#### Linfenmann,

gegen ihre Ärgernisse, ihrer Segnungen gegen ihre Verberb= nisse, die Wagschale zu Gunsten der Orden überhaupt sich senke und daß nicht der Segen eines jeden einzelnen Klosters größer gewosen sci als der Nachtheil, der aus seiner Corrup= tion entsprang; man muß nur überhaupt einen Sinn haben sur Werthschätzung des Geistigen und Geistlichen im Ver= hältniß zu den irdischen Dingen und Bestrebungen.

Aber es mußte diese Gegenseite hervorgekchrt werben, um zu zeigen, daß etwas wic Antinomie im Wesen des Monchthums selbst liege, daß die abstrakte Trennung von Welt und Kloster sich entweder nicht durchführen lasse, oder, wenn durchgesührt, über die Grundlinien der christlich sittlichen Welt= ordnung hinaussühre. Und gleichwie nun die ganze groß= artige Erscheinung des Ordenswessens in der Geschichte unfrer Religion eine dunkle, unverständliche Seite darbietet, so ent= halten auch die theologischen Voraussezungen jener Erschei= nung ihre dialektische Echwierigkeit, deren Lösung wir zu versuchen haben vom Staudpunkt der wahren evangelischen Freiheit aus, wie wir im ersten Artikel (Jahrg. 1871, 1. H. S. 113 f.) angekündigt haben.

Es stehen gegeneinander christliche Screchtigkeit und christliche Bollkommenheit, ein Leben nach den Geboten und ein Leben nach den Räthen, ein thätiges Weltleben und ein Leben der Beschaulichkeit. Es ist die Frage, ob wir es hier mit zwei getrennten sittlichen Nichtungen, mit gegensätzlichen stitlichen Standpunkten zu thun haben, oder ob es nur zwei verschiedene Seiten derselben christlichen Sittlichkeit, nur die negativen und positiven Bedingungen des Heiles sind.

Die gewöhnliche Vorstellung ber Theologen ift, daß die Sittenvorschriften, die uns in der christlichen Offenbarung gegeben find, in zwei Gruppen zerfallen, nämlich in Gebote,

14

beren Erfüllung zur Seligfeit nothwendig ift, b. h. beren Nichterfüllung, wenn sie sich nicht etwa nur auf einen fleinen Bruchtheil bes Gebotenen (materia parva) er= ftreckt, von der Seligkeit ausschließt; und in Räthe, deren Befolaung eine höhere Stufe ber chriftlichen Boll. tommenheit, beziehungsweise Seligkeit bedingt, beren Richtbefolgung aber von der Seligkeit nicht ausschließt, also Sunde im strengen Sinne des Wortes nicht ift. Die Gebote find Allen in gleicher Beije gegeben und beziehen fich auf die Allen gemeinsamen Bflichten, die Rathe dagegen ergeben an Einzelne und beziehen sich auf Leistungen, die nicht Allen zur Pflicht gemacht werden können. Rach diefer rein formalen Seite, wornach ber Gegenstand bes Rathes nicht bie Form eines allgemeinen Gesches hat, wird nun eben als das Charakteristische dieser Sittenvorschriften hervorgetehrt, daß ber Einzelne sich ihm gegenüber frei verhalte, fo lange nämlich, als er nicht burch einen speziellen göttlichen Beruf bazu angehalten wird ober burch ein Gelubbe fich felbst verpflichtet.

Schon aus dieser letzteren Beifügung ift jedoch zu erschon, daß es sich mit der Freiheit in Erfüllung der Räthe ähnlich verhalten werde, wie mit der freien Übernahme und der Ersüllung der verschiedenen Standespflichten, solcher Pflichten also, welche nicht Allen gelten, sondern nur den Angehörigen eines bestimmten Standes, den sie — denn das ist das Normale — frei sür sich gewählt haben. Noch mehr würde die Analogie der "Räthe" mit den Standes= pflichten erkannt worden sein, wenn nan zugleich die sachliche Seite der Räthe, ihre Substanz oder den Umfreis der Leiftungen, welche unter die Kategorie der Räthe fallen, nach ihrer Stellung im göttlichen Heilsplane gewürdigt hätte.

Wir muffen jedoch diesen Gedanken vorerst auf der Seite liegen lassen — vielleicht daß wir ihn später brauchen können.

halten wir uns an die gewöhnlichen Darstellungen, fo wird allerdinas überall anerkannt, daß die eigentliche Substanz bes Sittlichen für alle Menschen bie aleiche sei, die Erfüllung bes göttlichen Willens; und bag ber lette Beweggrund und bie eigentliche Form unfrer Sittlichkeit die Liebe fein muffe; fo wie ja auch allen Menschen die gemeinsame Bestimmung gegeben sci, welche in ber seligen Bereinigung mit Gott be= ruhe. Aber ber göttliche Wille gebe sich auf zweierlei Art fund, in ber Form bes Gebots und in ber Form bes Rathes, und bemgemäß laffe fich zum Ziele auf zweierlei Wegen kommen, bem ber Gebote und bem ber Räthe; ber erstere führe zwar auch zum Ziele, aber er sei ber weniger voll= kommene, ber schwerere und weniger sichere; bas Heil werde leichter und sicherer erreicht, wenn man sich burch die Räthe gleichsam als durch Inftrumente zur Ergreifung bes Hcils leiten laffe 1).

Um nun aber den Umfang und Inhalt des Gebotenen im Unterschied vom Gerathenen zu bestimmen, hält man sich an die formalen Wendungen, mit denen die hl. Schrift die Sittenvorschriften darstellt. "Wenn Ehristus etwas absolut zu thun oder zu unterlassen besichlt, wenn er die Strafe der Hölle oder-des ewigen Todes androht, wenn er seine Rebe an Alle richtet — dann hat man hierin Gebote zu erkennen. Wenn er dagegen blos mahnt oder Rath gibt, oder zwar eine Vorschrift gibt, aber ihre Erfüllung dem freien Willen anheimgibt (in arbitrio aut lidertate relin-

<sup>1)</sup> Et hic patet, quod perfectio essentialiter consistit in praeceptis ... secundario autem et instrumentaliter perfectio consistit in consiliis. S. Thomae Aquin. S. Th. 2. 2. qu. 184 art. 8.

quit), fo liegen nur Rathe vor; z. B. wenn es bezüglich ber beständigen Reuschbeit beißt: wer is fassen tann, ber faffe co". So Painzzi 1), einer ber beften unter ben ftrengern Moralisten. Ein folches Kriterium ift aber auf ben ersten Blick ungenügend. Denn bei weitem bie meisten Sittenlehren Jeju find in einer Form gehalten, welche es zweifelhaft läßt, ob dieselben geboten oder gerathen feien; es ift ja gerade der charakteristische Unterschied zwischen bem alten und neuen Testament, daß die Lehren des letztern nicht in Gesetzesform gegeben find. Die Sittenlehren ber Berapredigt z. B. find in fo gang anderer Gestalt vorgetragen als der Detalog, daß die Casuisten sich ohne Ende ab= muben werben, um zu erörtern, ob diefelben Gebote ober Rathe feien. Um nun aus dieser Schwierigkeit herauszu= tommen, unterschieben fic bem Begriff des Gebotes ben bes Gesetzes; was im strengen Sinne geboten ift, bas ertennen wir aus bem, mas bie Rirche uns als Gesch auf-Diefes firchliche Gefetz, bic äußerste Schranke ber erlegt. Sittlichkeit, jenseits welcher bie Sünde beginnt, wird als ber Inbegriff ber Gebote genommen, und Alles was über biefe Sesetsesbeftimmungen binausgeht, ift bem Gebiet der Rathe angehörig. So erfüllt berjenige das Gesetz, ber am Sonntag eine heil. Meffe anhört ; daß er auch noch das Wort Gottes anhöre, ist gerathen; aber eine Pflicht besteht in diefer Beziehung nicht.

Man sieht leicht, daß man mit dieser Auffassung einen Legalitätsstandpunkt betreten würde, welcher dem christlichen Gewissen nicht genügen kann; eine solche Gesetzesgerechtigkeit

<sup>1)</sup> Theol. Moral. tom. I. tract. I. de leg., diss. II. cap. VIII. n. 4.

Theol. Quarialigrift. 1879. Seft I.

Linfenmann,

hätte zwei Fehler; fürs erste wäre etwas rein Negatives, ein Nichtthun des Bösen, ein bloses Vermeiden der Straf= fälligkeit, noch keine positive Sittlichkeit; man könnte dabei an den Knecht im Evangelium denken, der sein anvertrautes Pfund unverkürzt zurückgad, weil er es — vergraben hatte. Fürs zweite aber scheint eine solche Gesessgerechtigkeit den eigentlichen sittlichen Forderungen des Evangeliums nicht zu genügen; benn in den letztern ist enthalten die Liebe Sottes über Alles und das Streben nach sittlicher Bollkommenheit.

Judeffen machen sichs einige Moralisten leicht mit der Antwort auf diese Schwierigkeit. Da einmal, sagen sie, nach katholischer Lehre Gott gewisse Lugendübungen nicht befiehlt sondern nur empfiehlt in der Form des Nathes, so solgt daraus, daß es eine mehrsache Art von Bollkommen= heit <sup>1</sup>) und eine mehrsache Art von Liebe <sup>2</sup>) gibt, und daß man auch mit der niedrigsten Art noch sein Heil wirken kann.

Das heißt jedoch nur ber Schwierigkeit mit Hilfe eines circulus in demonstrando ausweichen. Diejenigen, welche tiefer auf die Sache eingehen, fützen sich barauf, daß der= jenige welcher genugsam in der Gnade befestigt ist, um die Sünde zu vermeiden, ebendamit auch in positiven Werken der Liebe sich thätig zeige, daß er also nicht lediglich auf der Grenzscheide zwischen der Sünde und dem Erlandten stehen bleiben könne, sondern aus freiem Antrieb und freier Wahl mehr thue, als der Buchstabe des Sesezes fordere. Mit einer andern Wendung sagt man, wer niemals etwas mehr thun wollte als das Gebotene, der würde schließlich auch die Gebote nicht mehr zu erfüllen vermögen. Denn

<sup>1)</sup> Cf. Theolog. myst. (Schram). Paris 1848. tom. I. pag. 24 sqq.

<sup>2)</sup> Bellarmin. De monach. lib. Il. cap. II.

ba all unferm Thun doch eine gewiffe Unvollkommenheit anhaftet, so wäre es ein Beweis der Lauigkeit, wenn man sich damit beruhigte, gerade noch die schwere Sünde zu ver= meiden; eine solche Seelenstimmung würde bald eine Er= schlaffung der sittlichen Kraft und in Folge davon unter dem steten Andrange der Versuchung den Fall in die Sünde herbeisühren.

So gewiß in dieser Bemerkung eine psychologische Wahr= heit enthalten ist, so gewiß ergibt sich aus ihr, daß es für einen Jeden conditio sine qua non der Bewahrung des Gnadenstandes ist, die eine oder andere Leistung aus dem Gebiet des Gerathenen zu vollziehen. Damit erhält aber die gewöhnliche Vorstellung vom Rathe einen starken Stoß, ganz ähnlich wie mit der Behauptung, der Rath werde zur Pflicht, wenn man zu dessen Erfüllung ber uf en werde.

Mertwürdig aber ift, wie fich die verschiedenen Mora= liftenschulen, die Probabilioriften und die Probabi= liften, zu unfrer Frage stellen. Die Griteren, die den Gesetzesstandpunkt vertreten gegenüber ber individuellen Frei= beit, müßten consequent auch den Gebrauch der Freiheit bezüglich bes Gerathenen als das Gewagtere und Gefährlichere betrachten, fo lange ber Einzelne nicht weiß, ob er zu ben Berufenen gehört; da sie aber doch den höheren sittlichen Sehalt in den evangelischen Aufforderungen zur Bollkommen= beit, zur Christusnachfolge u. f. w. erkennen, faffen fie dieje Ausfprüche der h. Schrift z. B. Matth. 5, 48; 16, 24 in der Form von Geboten oder Gesetzen auf, und stellen demgemäß an jegli= chen Chriften folche Anforderungen, welche ihnen mit Recht den Vorwurf des Rigorismus zugezogen haben. Umgekehrt halten sich bie Probabilisten, wenn fie ben Umfang des Gebotenen bestimmen, nur an diejenigen Aussprüche, welche deutlich die

#### Linfenmann,

Form bes Gesches haben; biejenigen Sentenzen aber, welche allgemeiner und unbestimmter lauten, nennen sie Räthe. Indem so von ihnen gleichsam das Niveau der gemeinen Sittlichkeit herabgedrückt wird, erweisen sie sich um so eifriger in der Empschlung der Räthe sclost, in der Schilderung der Verdienstlichkeit und Erhabenheit der freiwilligen Ascese, des Klosterlebens u. s. f. Aber die Consequenz davon ist eine zwiespältige Moral, eine andere Moral für die Weltleute, denen es genügt, keine Tohsunde zu begehen, und eine andere Moral für die Frommen und Auserlesenen.

Das ist ber gefährliche Punkt, auf welchem die probabilistische Casuistik angelangt ist und welcher für sie wieder ebenso verhängnißvoll werden wird, wie ehedem zu Pascals Zeit. Wir haben es mit einer der wichtigsten Zeitfragen zu thun, wenn wir das Problem von den "Räthen" einer neuen Untersuchung unterziehen; es handelt sich auch hier um den wahren und den falschen Probabilismus, um Ge= sets esgerechtigkeit und evangelische Freiheit, und wir halten eine Nevision der herrschenden Vorstellungen hier= über auch nach den neuesten Publicationen von Schwane<sup>1</sup>) und Kössen? jür wünschenswerth.

Der kirchliche Begriff des Rathes zerlegt sich uns in drei Elemente, die wir nun zunächst schrittweise aus der Lehre der hl. Schrift erheben; soweit dieselben sich einzeln uns erwähren, wird auch die Wahrheit des kirchlichen Begriffs herausgestellt werden. Diese Elemente sind a) der Begriff des opus supererogatorium; b) der Begriff des

20



<sup>1)</sup> De operibus supererogatoriis et consiliis evangelicis in genere. Monast. 1868.

<sup>2)</sup> Der reiche Jüngling im Evangelium. Freiburg 1868. Brgl. Quartalschr. 1869. S. 844 ff.

I

bonum melius; c) ber Begriff ber Freiheit, womit ber Einzelne zwischen bem Guten und Beffern wählt.

# a) Das opus supererogatorium.

Gleichwie bas Wert bes Erlösers, wenn wir baffelbe in unfrer Vorstellung auf eine bestimmte Summe von Gingel= aften, beren jeber von unendlicher Berbienstlichkeit ift, qu= rudführen, das Lösegeld unendlich übersteigt, das für unfre Erlofung bezahlt werden mußte, und gleichwie bemnach ein überfließender Schatz von Verdiensten hinterleat ist, an welchem die Erlösten vermöge ihrer Blutsgemeinschaft mit Chriftus Theil haben : so haben auch Biele von den Erlösten felbst, insonderheit die Apostel und Martyrer, in ihrem Wirken und Leiden, welches ja nach katholischer Lehre auf Grund ber Gnade und Lebensgemeinschaft mit Christus wahrhaft verdienstlich ift, ein größeres Mag von Berbiensten erworben, als schlechthin zur Erlangung ber Seligkeit, zur Buße für etwaige Sündenschuld u. f. w. erforderlich gewesen wäre. Man fieht, daß bei diefer Borftellung die Leiftun= gen ber Heiligen nach einem fleinsten Maß, bas an Alle angelegt werben tann, gemeffen werben; es gibt bemnach für ben Einzelnen ein bestimmtes Mak von Leiftungen, welches ihm seinen Antheil am Reiche Gottes sichert, sei es nun, daß er von der Taufe an in der Gnade beharrt, ober baß er, in Günbe zurnickgefallen, ben weiteren und ichmerzlichen Weg der Buße betritt und vollendet; über dieses Reinste Maß aber tann er hinausgehen burch eine besondere Steigerung feiner sittlichen Kraft und mit Hilfe besonderer Hilfsmittel ber Religion; er tann mehr thun, als er muß, um bas Leben zu erlangen, und gleichwie biefe Mehrleiftung felbst schon Ausfluß eines intensivern Gnadenlebens ift, fo

erwirbt fie auch wieder eine gefteigerte Gnadenmittheilung und verdient einen entsprechenden höhern Lohn im Jenseits.

Der hl. Echrift ift biefe Borftellung teineswcas fremb. Am beutlichsten spricht sich ber Apostel Baulus aus (I Ror. 9. Rap.); feine Berufsaufgabe ift bie Verfündigung bes Evangeliums; in diefer Hinficht ift ihm Nothwendig teit auferlegt: "wehe mir, wenn ich nicht das Evangelium verfunde !" B. 16. Wenn er dieg willig thut, fo hat er Lohn; wenn aber widerwillig, so trägt er die Verantwortung bes Amtes, B. 17. Dabei steht cs ihm aber frei, von ben= felben Erleichterungen im Dienste, welche andere Apostel sich gönnen, Gebrauch zu machen , B. 4-6, und insbesondere feinen Lebensunterhalt von denen anzusprechen, denen er bas Evangelium verfündet, B. 7-14; allein er will ein Uebriges thun : "welches ift nun mein Lohn? bag ich bas Spangelium predigend unentgeltlich mache bas Evangelium, bamit ich nicht mißbrauche mein Anrecht in bem Evangelium." B. 18. Da im vorangehenden B. 17 schon von einem Lohn die Nede war für die Evangeliumsverfündigung an fich, so kann man B. 18 nur von einem besondern Lohn für eine perfönliche Mchrleiftung verstehen, die den Gegen= ftand seines Ruhmes ausmacht, B. 15 u. 16. — Um jedoch biefer Schriftstelle gang gerecht zu werden, muß barauf aufmerksam gemacht werden, daß das opus supererogatorium bes Apostels nicht ganz ohne Berechnung ber Situation ift, in welcher er fich befindet, er hat gute und bestimmte Gründe - nicht nur warum er ein Mehrercs thut - fondern auch warum er bich feinen Lefern fo nachdrücklich in Erinnerung bringt. Vielleicht hieng der Erfolg der Predigt des Apostels unter den Korinthern gerade von bem besondern Opfer ab. welches er brachte.

22

Wir legen hier kein besonderes Gewicht auf biejenigen Schriftstellen, welche auf eine Berschiedenheit und Mannig= faltigkeit ber Belohnungen im Jenfeits hindeuten, benn biefelben worden in erfter Linie auf die verschiedenen Begabun= gen und Berufsaufgaben bezogen werden muffen. Doch ton= nen wir bie claffische Stelle Matth. 16, 14-30 (Mart. 10, 17-31; Luc. 18, 18-30) nicht ganz übergehen; hier ift nämlich ein beutlicher Unterschied gemacht zwischen bem ewigen Leben, welches bem reichen Jungling in Aussicht gestellt ift, wenn er bie Gebote erfüllt, B. 16-19; und sodann dem Schatz im Himmel, welcher als Belohnung ber vollen rückhaltslofen Chriftusnachfolge verheißen wird. Da die Jünger, Zeugen diefer Unterredung bes herrn mit bem Jüngling, ben herrn gemiffermaffen beim Wort nehmen und fich barauf berufen, daß fie in Wirklichkeit ichon Alles verlaffen haben, weist ber Herr ihre Prätention nicht nur nicht zurück, sondern specificirt ihren besondern Lohn dahin, baß sie einstens siten werden auf zwölf Throuen, richtend bie zwölf Stämme Ifracls; und nicht nur die Apostel, fondern "Jealicher welcher verlassen hat haus ober Brüder oder Schweftern ober Bater ober Mutter ober Beib ober Kinder ober Accer um meines Namens willen, wird hundertfaches empfangen und ewiges Leben ererben." B. 27-29.

Läßt sich aus diefen und ähnlichen Schriftstellen die Vorstellung eines opus supererogatorium constatiren, so kann uns doch auch nicht entgehen, daß diese Vorstellung etwas Unadäquates hat; dieses liegt darin, daß man das sittliche Thun, anstatt dasselle nach seinem Grund und Wesen als einheitliches Ganze zu erfassen, in Einzelhandlungen zerlegt und darnach numerirt und taxirt; ebenso daß man die verschiedenen Grade der Seligkeit gleichsam nach der Elle mißt. Allein daraus, daß diefe Vorstellung unabäquat ist, folgt nicht, daß sie jeglicher Wahrheit entbehrt; und da unsre religiöse Erkenntniß überhaupt die Form der Vor= stellung niemals ganz abwersen kann, so werden wir auch in dieser Vorstellung einen Kern der Wahrheit sesthalten müssen.

Die Vorstellung eines überfließenden Verdienstes bewährt sich auch unschwer unserm Gemeindewußtsein. Wir reflektiren z. B. über die Obliegenheiten, welche unsre Berufssstellung uns auferlegt; wir grenzen einen bestimmten Kreis von Pflichten ab, obwohl wir wissen, daß unser Beruf den ganzen Mann und seine Kraft in Auspruch nimmt; wir sind uns bewußt, daß wir noch etwas über jenen Kreis hinaus zu leisten fähig sind; aber wir behalten uns in dieser Beziehung freie Disposition über unsre körperlichen oder geistigen Kräfte vor; wir machen, um uns geschäftlich auszudrücken, auf unsre Freistunden Auspruch, und wenn wir auch diese unstern Berufe widmen, so ist das zwar nur eine besondere Art von Pflichttreue, aber dennech kommt es uns so vor, als ob uns dafür eine besondere Anerkennung gebühre.

Wir sprechen mit dem Gesagten nicht einen sittlichen Grundsatz, sondern eine psychologische Wahrheit aus; eine solche Gesinnung, wie die geschilderte, mag sittlich betrachtet unvollkommen sein, sie ist vielleicht mehr menschlich als christlich, aber eigentlich unsittlich wird man sie nicht nennen können; es gibt vielleicht eine höhere, idealere Auffassung ber Berufspflicht, aber sie ist eben darum die ideale, weil sie die freiere ist und die Empfindung des sittlichen Zwangs ausschließt. Bellarmin macht darauf ausmerksam, daß in gut eingerichteten Republiken außer den gewöhnlichen

Digitized by Google

.

Belohnungen und Strafen für Beobachtung beziehungsweise Übertretung der Gesetze noch besondere Erkenntlichkeiten, Bürgerkronen, Ovationen, Triumphe denjenigen vorbehalten scien, welche sich durch heroische Leistungen hervorthun. Warum sollten nicht auch im Reiche Sottes heroische Tugen= ben einen besondern Lohn erhalten 1<sup>-1</sup>).

## b) Das bonum melius.

Die Vorstellung vom überfliefenden Verbienft erhält eine neue Beleuchtung, wenn wir von ber Abschätzung ber menschlichen Verdienste nach Bahl und Dag fortichreiten ju einer Burdigung ber Handlungen nach ihrer Art ober Qualität. Es gibt ein bonum melius, das will heißen, es gibt eine Klaffe von sittlichen Übungen, benen ein spezifischer Tugendcharakter zukommt, gleichmie fie eine besondere fittliche Begabung und eine besondere Gnade vor= aussegen. Bollftandig flar jedoch, wir muffen bieg sogleich bemerken, ist die Unterscheidung verschiedener Arten, species, ber fittlichen Substanz nicht, benn man tann etwas blos Gerathenes vollziehen, das nicht in den Umfreis des bonum melius fällt. Wenn ich über bas pflichtmässige Almofen hinaus noch Liebesgaben spende, so vollziehe ich ein opus supererogatorium, das aber nicht aus dem Gebiet bes bonum melius (nach ber gewöhnlichen Darftellung) ge= nommen ift, sondern aus dem Umkreis der gewöhnlichen Tugenden; bagegen etwas spezifisch Befferes ubt berjenige, welcher bie Jungfräulichkeit dem ehelichen Leben vorzieht \*).

<sup>1)</sup> De monach. lib. II. cap. XII.

<sup>2)</sup> Ueber bie Unterscheidung ber "allgemeinen und eigentlichen Räthe" von ben "besonbern stitlichen Räthen, welche fich im Gebiete aller Lugenben bewegen" f. Röffing, ber reiche Jüngling G. 854.

Wird aber einmal zugegeben, was aus diefer Unterscheidung hervorgeht, daß nämlich auf jedem Gebiete ber Tugendübung, ta felbst in Beziehung auf die Meidung des Böfen, näherbin auf bie Mittel und Wege zur Fernhaltung bes Bofen 1). etwas Gerathenes zu thun möglich sei, so schrumpft ber eigentliche Gebauke bes bonum melius, der spezifische Unterschied zwischen gut und beffer, auf ein Kleinstes zu= sammen.

Die "allgemeinen und eigentlichen" Rathe, welche mit Borzug bie "evangelischen" genannt werben, find bie frei= willige Armuth, ber Gehorfam unter einem geistlichen Obern und bie beständige Bewahrung ber Jungfrauschaft. Genauer angesehen, wird man aber in diefen Räthen brei Kategorien von sittlichen Übungen erkennen, unter welche eine Reihe von sittlichen Bethätigungen im größern ober kleinern Stil eingereiht werben können. Das freiwillige Almojen 2. B. bewegt fich auf demfelben Tugendgebiet, wie die vollftändige Singabe bes Gigenthums; jede Berdemuthigung ist eine Übung bes Schorfams, denn fie ift ein Verzicht auf die Geltendmachung ber eigenen Berson. Und gerade von hier aus ift es wiederum. daß die Lehre vom bonum melius fich unferm Bewußiscin bewährt. Es gibt täglich und ftündlich Situationen, in denen ich mir irgend eine Abtödtung, Entbehrung, Selbftverdemüthigung auflegen tonnte ; eine folche Abtodtung erscheint mir unter bem ascetischen Gesichtspuntt ein Beffercs; aber bem entgegen stehen Reflexionen anderer Art, welche mich von der Abtödtung in diesem Falle abschen laffen; ich beruhige mich bamit, meine Bflicht gethan zu haben.

1) Röffing a. a. D.

Nun ist aber die Vorstellung vom bonum melius fast bis auf den Ausdruck hin der heil. Schrift entnommen. Wir wählen nur die Hauptbelegstellen. Für die Jungfräulichkeit ift außer Matth. 19, 12 maßgebend I. Ror. 7, 25 ff. Nachbem ber Apostel ausdrücklich erklärt, daß er in Hinsicht ber Jungfrauen teinen Befehl bes herrn habe, wohl aber einen Rath geben wolle als Begnadigter vom herrn, 2. 25, erörtert er bie Bortheile der Ghelosigkeit mit mehreren Gründen. Obaleich er aber in scharfer Beife bie Ge= fahren des ehelichen Lebens hervorhebt, will er doch über feine Lefer teinen Strick werfen, 2. 35, b. h. ihnen tein bindendes Gefetz, fich ber Ehe zu enthalten, auferlegen; es thun beide recht, fowohl ber, welcher feine Jungfrau verheirathet, als auch der, welcher fest beschlossen hat, es nicht au thun, B. 36-37; sonach benn, wer verheirathet feine Jungfrau, thut gut, und wer sie nicht verheirathet, thut besser, B. 38. Bon ber Wittwe aber, welche fich zum aweitenmal verheirathen tonnte, fagt ber Apostel: Seliaer wird fie fein, wenn fie fo bleibt gemäß meinem Rathe, ich meine aber, bag auch ich Gottes Geift habe: B. 40. Einer ähnlichen Ausbrucksweise bedient fich ber Apostel II. Ror. 8, wo er um milde Gaben für bie Urmen bittet: "Nicht befehlsweise sage ich es, sondern um burch Anderer Sorgsamteit auch eurer Liebe ächtes Befen au erproben. Denn ihr kennet die Gnade unfers herrn Jefus Christus, baß er euretwillen arm geworben, er, welcher reich war, bamit ihr durch scine Armuth reich wärct. Und Rath hierin gebe ich euch; denn dieß frommt euch" u. f. w. B. 7-9. Diefe Stelle läßt sich neben Matth. 19, 16 ff. als Beleg für ben Werth ber freiwilligen Urmuth um Chrifti willen und nach bem Beispiel Chrifti verwenden,

fowie in ber Aufforberung an den Jüngling, Christo nach= zufolgen, eine Empfehlung des Gehorsams erkannt wird.

Bezüglich ber Auslegung ber angeführten Schriftstellen fordern wir vorerst nur dieses, daß man sich nicht über ben gemeinverständlichen Sinn und Wortlaut des Verfasses schlechthin hinwegsetz; wie immer man sich ber geistigen Auslegung bemächtigen möge, dem Buchstaben darf sie nicht birett entgegengesetzt sein; man würde sich sonst einen Spiri= tualismus aneignen, welcher nicht mehr christlich, sondern gnostisch wäre. Es muß ein bestimmter Sinn darin liegen, wenn die hl. Schrift selbst zwischen gut und besser, Befehl vom Herrn und Rath des Apostels, unterscheidet. Das Tridentinum bezieht sich ebenfalls auf die angeführten Schriftstellen, indem es dem Chestand den Stug= fräulichteit vorzieht und es für das Besser und Slückseligere ertlärt, in der Jungfrauschaft oder im Edlibat zu verharren, als in die Ebe zu treten <sup>1</sup>).

Möhler hatte einmal bemerkt, die Lehre vom opus supererogatorium sei kein Dogma ). Darüber wird er von mehreren neueren Theologen zurechtgewiesen, indem man ihm den eben berührten tridentinischen Kanon entgegenhält. Derselbe bildet nun allerdings eine Instanz gegen Möhler, sofern der Begriff des donum melius den des opus supererogatorium einschließt oder wenigstens voraussetzt, wie man ohne Weiteres annimmt. Allein diese Annahme müßte eben erst als berechtigt erwiesen werden. Ist die Jung=



<sup>1)</sup> S. q. d. statum conjugalem anteponendum esse statui virginitatis vel coelibatus, et non esse melius ac beatius manere in virginitate aut coelibatu, quam jungi matrimonio: a. s. Sess. XXIV. can. 10.

<sup>2)</sup> Neue Untersuchungen ber Lehrgegensätze. Mainz 1834. S. 295 ff.

frauliceteit an und für sich bas Bessere, so barf boch nur derienige fie erwählen, welcher fich bie Rraft bazu zutrauen tann (Matth. 19, 12), oder welcher bazu berufen ift und fich eines besonderen Gnadenbeiftandes erfreut; einem Solchen also - so könnte man fagen - ist es individuelle Lebensaufgabe, das Beffere zu thun; es ift ihm mehr gegeben und wird darum mehr von ihm verlangt; und wenn er im Berhältniß zu Undern mehr leistet, so leistet er boch nicht mehr als in seiner Aufgabe liegt, ja es ist sehr fraglich, ob nicht ein Reber von uns weit hinter bicfer seiner Lebens= aufaabe zurückbleibt, ba all unfer Thun menschlich unvoll= tommen ift, wie der herr felbst fagt: "Wenn ibr Alles gethan haben werdet, was euch anbefohlen worden ift, faget: Unnutse Rnechte find wir; was wir schuldig waren, zu thun, haben wir gethan" 1). Es enthalten wohl beide Ideen, das bonum melius und bas op. supererogationis, cine Babrheit, aber dieselbe wird nicht baburch erhoben, baf man querft bas lettere aus bem erstern und bann wieber bas erstere aus bem lettern beweisen will.

I

<sup>1)</sup> Luc. 17, 10. Malbonat beweist aus diefer Stelle (B. 9—10) gerade die Möglichkeit des op. supererogationis. Da der Knecht keinen Dank verdient, wenn er nur thut, was ihm befohlen wird, so folge, daß er Dank verdiene, wenn er mehr thut. Allein will denn der Herr überhaupt an dieser Stelle sagen, daß wir Dank verdienen; will er nicht vielmehr der Geschsegerechtigkeit der Juden gegenüber das Mangelhafte all unsers Thuns betonen ? Und wenn man doch von einem Lohn oder Berdienst für die Werke rebet, so darf auch die Parabel von den Arbeitern im Weinberg (Matth. 20, 1—16) nicht übersehen werden; hier aber wird benen die mehr und benen die weniger gethan, derselbe Lohn verz abreicht. Wollten wir jedoch auch mit Maldonat die obige Stelle pressen bis sie Blut gibt, so würde sie lauten: Wer nur thut, was ihm befohlen ist, ist ein unnüher Knecht; also muß, wer ein wahrer Diener Gottes sein will, mehr thun als geboten ist; damit würde also das Gerathene zur Pflicht.

#### Linfenmann,

Bielleicht tommen wir einen Schritt weiter, wenn wir die Substanz der Räthe in Betracht zichen. Der Vorzug ber Birginität vor dem ehelichen Leben ist gar nicht einmal spezifisch christlich; er begegnet uns in ben religiosen Bor= stellungen fast aller Bölker; die Jungfrauschaft ift Attribut mancher heidnischen Gottheiten, fie wird mehrfach als Be= bingung ber Briefterschaft geforbert, und gilt als Tugend ber Philosophen. Das Parthenon ober ber Tempel ber juna= fräulichen Athene war das berrlichste religiose Gebäude Athens. Die Reuschheit ber vestalischen Jungfrauen wurde mit bem Wohlerachen bes römischen Staates aufs inniaste verbunden erachtet, ihren Gebeten schrieb man selbst wunderwirkende Rraft zu; Jungfrauen legte man Brophetengabe zu, wie ben Sibyllen, ber Kaffandra; ebenso in Jubien. Besondere Ent= baltsamteit finden wir bei ben Brieftern Meanptens und Indiens, bei den Effenern und Nagarenern Jubaas, in ben Klöstern der Tartarei wie in den Mythologien Aficus 1). Die ganze pythagoräische Schule machte die Reuschheit zu einer ihrer leitenden Tugenden; Strabo erwähnt, baß es in Thra= cien Bereine von Männern gab, die durch Chelosigkeit und ftrenge Lebensweise zur Bollkommenheit zu gelangen ftrebten. Ueberhaupt ist den Religionen und Philosophien des Alter= thums ber Begriff ber Afceje teineswegs fremb; er entspringt einem Spiritualismus, ber bem christlichen in Manchem ähn=

**30** 

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Eine chinefische Legende erzählt, wie zur Zeit, als es bloß Einen Mann und Eine Frau auf Erden gab, die Frau ihre Jungfräulichkeit nicht opfern wollte, selbst zum Zwecke dadurch die Erde zu bevölkern, daß die Götter sie, in Anerkennung ihrer jungfräulichen Reinheit, damit begnadigten, durch den bloßen Anblick ihres Geliebten beschwängert zu werden, und daß so eine Jungfrau die Mutter der Menschen wurde. Bgl. Le c. 9, Sittengeschichte Europa's. 2te Ausst. beutsch von H. Jolowicz. I. Bd. S. 93 f.

lich ift; wenn das höhere Geistcsleben, die Contemplation und philosophische Erkenntniß die edelste Bestimmung des Menschen ist, so liegt das wirksamste Mittel, hiezu zu ge= langen, in der möglichsten Loslösung des Menschen von den Bedürfnissen und Begierden seiner sinnlichen Natur; wir sind um so geistiger, je weniger die Welt an uns An= theil hat.

Aber wie? beruht biefe Art von Spiritualismus nicht in einer Berkennung ber Bestimmung bes Menichen? Bir wollen gar nicht davon reden, wie nahe es liegt, diese spiri= tualistische Anschauung von einer dualistischen Weltanschauung abzulciten, welche bie Ratur und die Sinulichkeit ichlechthin mit ber Gunde ober bem bofen Glement verwechselt. Aber jedenfalls ift die Bestimmung des Menschen hienieden keine rein spiritualistische, sondern eine irdische und sociale; Gott erlaubt nicht blos, sondern er fordert die Ghe als Mittel zur Fortpflanzung des Geschlechts; in der ewigen 3dee der Menschbeit als einer socialen Ordnung ist die Ehe etwas Gottaewolltes. Ebenso ist die Weltflucht als vollständige Entäußerung von allen Schätten und Sorgen ber 2Belt entgegen ber Bestimmung, welche bie Menschheit im Großen und Gaugen hat, die Erde zu cultiviren. Und wenn ber Meufch burch feine Unterwerfung unter ben geiftlichen Obern fich feiner Freiheit begibt, bat er damit nicht ein hohes und sittliches Gut, auf welchem eine schwere Berantwortung ruht, preisgegeben ? Mit der Hinweisung auf eine höhere, jenseitige Bestimmung bes Menschen tonnen bieje Bedenten nicht gelöst werden; die irbifche und himmlische Bestimmung burfen fo wenig in einem principiellen Biderspruch mit= einander fteben, als Ratur und Geift im Meuschenwefen.

Dennoch ist es nur scheinbar, daß die Erfüllung der

socialen Bflichten mit der Vorstellung vom bonum melius im Widerspruch ftehe, daß die Ehelosigkeit u. f. w. schlechthin ber menschlichen Bestimmung zuwider fei. Es find brei Erwägungen, welche wir biefem falfchen Schein entgegen= fetzen können. 1. Vor Allem besteht für ben Menschen, auch wenn wir ganz von der übernatürlichen Ordnung der Dinge absehen, eine Pflicht ber Selbstbeschränkung. In ber Sprache ber Religion leitet man diese Bflicht ber Selbstbeschräntung ab aus ber Abhängigteit bes crea= türlichen Menschen von seinem Schöpfer; ber Mensch gehört nicht lediglich sich selbst an, sondern seinem Schöpfer. Aber auch wiffenschaftlicher gefaßt, läßt sich leicht erkennen, daß im Begriff der menschlichen Berfönlichkeit eine Selbstbeschränkung liegt; eine unbeschränkte Aneignung ber Genukobiette, welche bie Erbe bietet, und ein ungezügeltes Ausgreifen des menschlichen Wollens, eine schrankenlose Billtuhr, ift bem vernünftigen Befen bes Geiftes zuwider. Ebenso ift bem Ginzelnen Selbstbeschräntung auferlegt mit Rudficht auf die Rechte des Andern. So besteht boch gewiß bas Wesen ber Ghe nicht blos in bem freien Benuß ber Guter ber Che, fondern zugleich in ber Beschräntung des Genuffes auf bestimmte Grenzen; nicht die freie Lizenz, fondern die Bflicht, welche in der Ghe liegt, ift das Charakteriftische berfelben. Gine folche Selbstbeschräntung ift nun aber eines Theils bem Menschen burch ein Geset, fei es ein natürliches — Vernunftgesets — ober positives auferlegt; als erfteres bezeichnen wir z. B. bas Gefetz ber Monogamie, als letteres das Gebot des Herrn, vom Baume ber Erkenntniß im Paradiesgarten nicht zu effen; zum andern Theil aber ist die Selbstbeschränkung eine frei gewählte und wird meistens unter bem Gesichtspunkt bes Opfers be-

trachtet. In biesem Sinne sagt man, bag bie Ibee bes Ovfers der natürlichen Religion angehört. Das natürlichreligiofe Ubbangigkeitsgefuhl bes Menfchen feinem Schöpfer gegenüber lehrt uns, auf gewiffe Genufobjekte, auf die wir ein Recht gehabt bätten, zu verzichten und fie bem herrn barzubringen, d. h. durch einen symbolischen Att der Ber= nichtung unfern Anspruch und unfre Anwartschaft auf bie= sclben aufzugeben. Faffen wir bas Opfer in diefem weiteren Sinne als Übung einer freiwilligen Selbstbeschräntung bezüglich ber Genußobjekte, fo wird man vom christlichen Stand= punkt aus kein Bedenken tragen können, bie Nothwenbiakeit bes Opfers auch ichon ohne Boraussezung bes Sunbenfalls anzunehmen. Das Opfer aber, bestehe es nun in der Hin= gabe eines materiellen Gutes ober in der Verzichtleiftung auf eine eigene Willensentscheidung, ist nicht nur eine reli= giofe, fondern auch eine freie That, und diefe tann im Unterfchied vom erlaubten Genuffe als bonum melius bezeichnet werden. 213 besonderen Gewinn diefer Erwägung notiren wir für später die Erkenntniß, daß die Lehre von den Räthen aus ber Lehre vom Opfer Licht empfängt.

2) Sodann legen wir Gewicht barauf, daß bezüglich ber Bestimmung des Menschen seine Doppelstellung als Einzelwesen und als Gattungswesen in Betracht gezogen werde. Der Gattung gilt jenes Segenswort: "Wachset und mehret euch, und erfüllet die Erde und unter= wersch sie, und seib herr über die Fische des Meeres und die Bögel des Himmels und über alle lebendigen Wesen, so sich regen auf Erden"<sup>1</sup>). Um der Gattung willen be= steht also das Gebot der Ehe; aus dem Gattungsverhältnisse

3

,

<sup>1)</sup> I. Moj. 1, 28. Theol. Quartaligrift. 1872. Seft I.

entspringen bie socialen Pflichten bezüglich bes Gigenthums, entspringen die gesellschaftlichen Unterschiede u. f. w. Haben wir oben schon angedentet, daß eben in bem socialen Rechte ber Einzelnen gegeneinander ein Grund ber Selbstbeschrän= fung ber Einzelperson liege, jo geben wir jest weiter: bie Berpflichtungen bes Einzelnen gegen bie Gattung find weder bie einzigen, noch auch nur die höchsten. Das Intereffe bes individuellen Seclenheils steht über dem Interesse an der Gattung; die Redensart: Jeber ift fich felbft der Nächste, ift nicht nothwendig egoistisch zu nehmen, sondern enthält eine tiefere Bahrheit. Jeber ift zuerft fich felbst, seinem eigenen Gewiffen, verautwortlich, und bann erft feiner Gat= tung. Die sittliche Eristenz des Menschen ist zwar ebenso= wenig wie feine physische ganz unabhängig von der Gattung; berjenige, ber gar nichts mit und im Intereffe ber Gattung wirken, sich gleichsam ganzlich aus ber Gesellschaft und ber Welt hinausstellen wollte, würde das wahre Wefen der Sittlichkeit migverstehen. Der Einzelne empfängt Dienfte von der Gattung und muß ihr hinwiederum auch Dienste leisten; aber er wird bicg um fo vollfommener zu thun vermögen, je mehr er an feiner perfönlichen Bervollkommnung und Heiligung zuvor gearbeitet hat. Diejenigen Mittel, welche bem Einzelnen bazu bienen, fein Seclenleben in die rechte Verfassung zu bringen, machen ihn zugleich zu einem um fo tüchtigern Gliede ber Gesculschaft. Jene 40 Lage, bie Jejus in der 2Bufte zubrachte, waren für feine öffentliche Birkfamkeit nicht verlorne Zeit. Man muß fich nur nicht porftellen, daß die Aufgaben der meufchlichen Gesculichaft blos in ber materiellen Cultur ber Erbe und in ber physifchen Fortpflanzung bes Geschlechts bestehen. Dan erkennt barin keine Bflichtverletzung, sondern preist es als treue hingabe

Digitized by Google

an eine große Sache, wenn ein Gelehrter um seiner Wissenschaft willen auf die Ehe und die Genüsse des gesellschaft= lichen Lebens verzichtet; man nimmt schon das Streben selbst, auch wenn es ohne eigentlichen Erfolg sollte geblieben sein, für den vollen Dienst, den er der Menschheit zu leisten schuldig war. So ist auch derjenige, der um einer höhern Sache der Religion willen sich einem bestimmten Umtreis von niedrigern socialen Funktionen entzieht, kein Pflichtvergessener gegenüber der Gesammtaufgabe der Menschheit. Es gibt ein bonum melius gegenüber den materiellen Funktionen des Gattungsledens; es sind dieß die idealen Bestrebungen, welche der Einzelne sich aus freien Stücken zur Lebensauf= gabe erwählt.

Wenn wir auch nur bas rein ängerliche Wert anfchen, fo bient die Selbstbeschränkung des Einzelnen zum Ruten bes Gauzen; die Armuth und freiwillige Entbehrung ber Monche ist kein Hinderniß für die öconomische Entwicklung ber Gesellschaft, fie ift vielmchr eines ber vornehmften Mittel, bie forialen Schäden zu heilen, fie ift in mehr als Einem Betracht Wohlthat für die Meuschheit; der Mönch arbeitet und entbehrt für Andere. Die Chelosigkeit um Gottes willen entvölkert nicht die Erde, sondern sie hutet das heilige Feuer ber Herzensreinheit und ehelichen Reuschheit. Der freiwillige Sehorsam erzeugt tein ftlavisches Geschliccht, sondern gewährt eine höhere Freiheit und Unabhängigkeit, welche derjenige nicht tennt, deffen Sinnen und Streben von den unaufhör= lichen Zweifeln und Sorgen des Lebens eingeengt ift. Und wenn überhaupt Selbstverlängnung, Entfagung und Afcefe Mittel find, um ben Einzelnen fittlich zu erheben und zu befestigen, fo muß von ber Tugend des Einzelnen eine mo= ralische Kraft ausgehen für bie Menschheit. Derjenige, ber

3 \*

sich Gott zum Opfer bringt, bringt sich zugleich ber Mensch= heit zum Opfer.

3) Die Bedeutung bes Opfers und ber Afcefe tritt aber noch klarer heraus unter ber Vorausschung beø Durch beir letztern ist allerdings ein Sündenfalls. Dualismus hervoracrufen worden, ber nur eben kein kos= mischer, sondern ein ethischer ift; die Natur ift zwar nicht im Befen boje, aber bas Fleisch begehrt gegen ben Geist, und die Welt steht bem Reiche Gottes feindlich gegenüber. Die Selbstbeschränkung, welche ber natürliche Densch fich auferlegen mußte, gestaltet fich im Ge= fallenen zu einem Rampf gegen die natürlichen Triebe und gegen die Reize der Welt; die christliche Tugend wird zur Afcofe, und ohne Afcofe gibt es koine Sittlichkeit im Geiste des Christenthums. Wenn man nun nicht diesen ethischen Dualismus verschärfen will in ber Beije, wie bieß im Dogma Luthers von ber Erbfunde liegt; wenn man nicht bas Sinnliche an sich schon als bas fleischlich= fündhafte nimmt, und die Welt als das Reich der Sünde schlechthin dem Reiche Gottes gegenüberstellt; wenn man vielmchr im Genuffe ber Erdendinge, im Befitz, in ber Ebe u. f. w. noch etwas Gutes ertennt, fo wird man babei bleiben müffen, daß ein höherer Grad von Selbstüberwindung und Entfagung, fo lange diefe fich nur vor vernunftwidrigen Erceffen bewahrt, sich wirklich zu jenem Guten ober Er= laubten als das Bessere verhält. Es burfte fchmer zu behaupten sein, daß der Apostel in der oben angeführten Belchrung über Che und Virginität größern Nachdruck auf bie Empfehlung ber Jungfräulichkeit legen wollte, als auf bie Aucrkennung ber Ebe als eines Standes, ber fich mit bem christlich = sittlichen Leben wohl vereinbaren läßt. Ob=

gleich ber Apostel die Virginität für das Beffere hält, so muß er doch ausdrücklich hervorheben, daß die Ehe etwas Gutes ist. Damit tritt er gerade einer einseitig rigoristischen Richtung in der Ascese entgegen.

## c. Die Freiheit.

Unfre Untersuchung brängt jest auf ben Punkt bin, auf welchem bie Eutscheidung licgt; es ist die Frage über bie Freiheit bcs Einzelnen in der Wahl zwischen bem Guten und Beffern. Die Unterscheidung von Gebot und Nath fest voraus, bag ich in jedem einzelnen Falle bas= jenige, was mir in der Form eines Rathes vorgelegt wird. ohne Sünde unterlassen tann. Dabei kommt cs nicht auf bie Substanz ber Sache an, sondern auf die Form; dieselbe Sache, die an und für fich bem Gebicte bes bonum melius angehört, kann das einemal in der Form des Rathes, das andremal in der bes Gebotes an mich berantreten; bas lettere nämlich, wenn ich mich burch Beruf ober Gelubbe bazu verpflichtet finde, oder wenn ich die betreffende Übung als ein nothwendiges Hilfsmittel zu Ablegung einer bofen Sewohnheit oder Überwindung einer Versuchung erkenne. Übrigens will man boch auch dem Berufe selbst noch teine moralisch zwingende Macht einräumen; wer dem Berufe zu einem Leben ber Bolltommenheit widersteht, läuft zwar bie größte Gefahr, baß fein Leben für diese und jene Belt ein verfehltes fci, um fo mehr als er reichliche Gnadengaben verscherzt; aber, so hält man fest, er ift bamit noch nicht alfoaleich aus dem Gnadenstand berausgaetreten; er tann die Schote erfüllen und auf biefem allerdings gefährlichern Wege fein Heil wirken. - Merkwürdig ift eine andere Anficht, bie wir noch bei einem neuern Theologen finden, daß die Nicht=

befolgung eines Rathes, den man im betreffenden Fall beftimmt als solchen ertennt, zwar eine Gunde, aber nur eine läkliche enthalten würde. Nun können wir aber schon unfer Bebenten nicht zurückhalten über bie Urt und Beife, wie man in ber Casuistit mit ber nur laflichen Sunde umsprinat; jedenfalls ift mir Bflicht, das zu thun, was ich nicht ohne läßliche Sunde unterlaffen tann; endlich aber wie will man mit jener Ansicht bestehen, wenn es sich um bie großen Lebensfragen bes Berufs u. f. w. haubelt? 68 ftehen sittliche Thaten und Entscheidungen von der höchsten Tragweite auf dem Spiel; es ist sehr kleinlich, die Differenz zwischen einer beroischen Opferthat und beren Unterlassung nach bem casuistischen Mak ber läftlichen Sunde zu meffen. Benn eine folche Unterlaffung z. B. eines beroischen Licbes= bienstes Gunde ift, fo ift fie eine Gunbe von fcmerer Berantwortlichkeit.

Was aber den Beru-f selbst anlangt, so will man in bemselben noch nicht eine moralische Nöthigung im strengen Sinne erkennen, eben aus dem formalen Grunde, weil man sonst das Moment der Freiheit im Begriffe des Gerathenen negiren müßte. Man überhebt sich damit der Mühe, auf das eigentliche Wesen und die Bedeutung des Berufes und namentlich auf die Frage, mit welchem Grade von Sicherheit der Einzelne den Beruf erkenne, einzugehen. Wir werden auf diesen Punkt zurücktommen.

Der Satz von der Freiheit in der Wahl des Beffern erleidet aber noch zwei weitere Einschränkungen, von denen wir die eine schon oben berührt; darnach nämlich würde derjenige, der sich gar niemals über das blos Gebotene er= heben wollte, das Niveau der christlichen Sittlichkeit nicht erreichen; ganz besonders aber würde derjenige hinter sciner

Digitized by Google

Chriftenpflicht zurückbleiben, welcher aus grundsätzlicher Mißachtung der evangelischen Räthe sich stets nur der strengen Gesetzesgerechtigkeit besteißigen wollte.

Allen diesen Aufstellungen kommt, wie man wohl sieht. nicht ber Charakter von Grundfäten zu ; man könnte eber geneigt scin, sie für sophistische Abschwächungen ber allgemeinen Thefis anzuschen. Begreiflich; denn für diese vage und unbestimmte Art von Freiheit läßt sich aus der h. Schrift ber Beweis nicht erbringen. Gerade bie claffischen Belegstellen für die Räthe lassen dien nicht zu. Wenn in der Erzählung vom reichen Jüngling der Herr fagt: Halte die Gebote (Matth. 19, 17), so ift hierin noch keinesweas ein Kanon ber chriftlichen Gerechtigkeit gegeben, um fo weniger, als bie fpezificirte Aufzählung diefer Gebote (B. 18-19) fich einzig auf bas a. tl. Sittengesetz bezieht. Der christliche Ratechet müßte auf die Frage: was muß ich thun, damit ich das Leben habe, noch verschiedene andere Bedingungen vorlegen, 2. B. du follft an Christus glauben, Buße thun, die Taufe empfangen, Gott lieben aus ganzem Herzen und über Alles! 1) Wenn barum Christus an unfrer Stelle als Bedingung des Beiles einzig die Erfüllung der Gebote verlangt, jo ift dieß bem ifraelitischen Jüngling gegenüber ein argumentum ad hominem und tein Lebensgesetz ber chriftlichen Sittlichkeit.

Biele Ausleger quälen sich mit ber Untersuchung ab, ob ber Jüngling, nachdem er betrücht hinweggegangen (V. 22), bes Heiles verluftig gegangen sei, oder ob man annehmen könne, daß er dennoch gerettet worden. Allerdings, wenn bie Schrift selbst uns eine Antwort gäbe, entweder: ber

<sup>1)</sup> Auch an die Schilderung des jüngsten Gerichts bei Matth. 25, 31—46 kann hier schon erinnert werden.

Jüngling fei verloren gegangen, weil er dem Rufe des Herrn nicht gefolgt, oder: der Jüngling, der die Gebote er= füllt, sei gerettet worden, obgleich er dem Aufe nicht gefolgt — dann hätten wir annäherungsweise eine authentische Er= klärung über die Bedeutung einer direkten Berufung durch den Herrn; über unser Problem hätten wir aber erst noch keinen Ausschluß. Da aber das Evangelium eine solche Ant= wort nicht gibt, so ist auch die Controverse der Eregeten hierüber unsruchtbar; ob die Antwort ja ober n ein lautete, sie würde uns nicht weiter führen; zwischen dem Augenblick, da der Jüngling betrübt hinweggeht, und zwischen seinem Tode liegen noch viele Momente für eine neue sittliche Entscheidung.

Die Vorstellung vom Rath, mit welcher wir es zu thun haben, hat überhaupt zwei Sarten, die fich fast zu logischen Widersprüchen auspigen. Die erste besteht barin, daß man Gott sclbst bas einemal einen Bcfehl, bas anderemal einen Rath geben läßt. Ein Rath Gottes ift aber Offen= barung feines Willens, jenes Willens, ber uns in Allem hochftes und einziges Befet fein foll. Es ift fcon einiger= maffen anthropomorphistisch, wenn man Gott mit einem Bater vergleicht, ber feinen Billen gegen feine Rinder theils in Form von Befehlen, theils in der von Bunichen offenbart. Kann man es nun dem Kinde hingehen laffen, wenn es ben Bunfch feines Baters nicht erfüllt, weil diefer Wunsch vielleicht nicht ganz weise erscheint, oder über die Rräfte bes Rindes geht, oder vom Bater egoistisch gemeint ist, so durfte es schon schwerer zu rechtfertigen sein, einen Wunsch Gottes unerfüllt zu lassen; benn Gott hat nicht nur ein unbeschränktes Necht auf unser ganzes Herz, sondern feine Bunfche find Ausfluß feiner bochften Beisheit, Scilig= keit und Gute. Aber ein Rath bedeutet eigentlich noch mchr, als ein 20 unfch; wenn ich einen Bunfch aussprcche, bente ich an mich selbst; ich forbere bamit gemiffermassen vom Nächsten ben Lohn für meine Liebe, eine Satisfaktion für die Opfer, die ich ihm gebracht; wenn ich ihm aber einen Rath gebe, so bente ich babei an sein eigenes Boblergehen; ich sche voraus, bag er Rathes bedürftig ift und baß meine Einsicht und meine Grfahrung mich befähigen, ihm zu rathen; ich gebe meinen Rath auf Gründe, bie ich erwogen und die ich für die jeweilige Sachlage als die besten ertenne, und es ist menschlich mabr empfunden, wenn bie Nichtachtung und Zurückweisung meines Rathes mich verlet; ja ich werde mich baburch in gemiffen Fällen geradezu beleidigt fühlen, wenn ich nämlich von der Gute meines Rathes überzeugt bin, wenn ich ein besonderes Recht hatte, Rath zu ertheilen, und wonn sich das Thun bes Freundes, ber meinen Rath ausschlägt, als Thorheit und Undant erweißt. Nun bente man fich einen Rath Gottes, ber fich ja nur auf unfer eigenftes Wohl bezichen tann und Ansfluß der unendlichen Beisheit und Gute ift! Scwiß, ein Rath von Gott ift Befchl!

Die zweite Härte ber genannten Vorstellung liegt barin, baß die Befolgung des Rathes zwar einen förderlichen Einfluß auf das süttliche Leben haben, die Nichtbefolgung aber in gewisser Hinficht gleichgiltig sein soll, gleich= giltig insofern, als ich mich ungeachtet des lucrum cessans und damnum omergens doch keiner Sünde schuldig mache. Damit würde die christliche Sittenlehre gerade ihren idealen Charakter, wodurch sie sich vom Mosaismus unterscheidet, ablegen.

Wir haben cs also mit inabäquaten Vorstellungen zu

thun, bie einer reinern Erkenntniß zugeführt werben follen. Nun muß man sich aber billig wundern, wie man ben eigentlichen Wortlaut ber h. Schrift in der Hauptstelle, die vom Rathe rebet, fo wenig beachten tonnte. In I. Kor. 7, 25 ff. steht nicht ein Befehl und ein Rath Gottes gegeneinander; bem entrayy xvolov B. 25 stellt ber Apostel bas xara rny euny yva'uny B. 40 entgegen, bem Befehl von Gott feine eigene Anficht, feinen Rath; und er rechtfertiat fich felbst wegen biefer feiner Meinungsäußerung: "ich meine aber, daß auch ich Gottes Geift habe". Gerade in Ermangelung eines bestimmten Ausspruchs vom Herrn fieht fich der Apostel zu einem Deutungsversuch einer all= gemeinen chriftlichen 3bee nach Maßgabe ber bei feinen Lefern obwaltenden besondern Verhältniffe veranlaßt und Es liegt also teine Offenbarung Gottes vor, berechtiat. welche für ben speziellen Fall eine bestimmte handlungsweise rathen würde; ber Apostel felbst muß auf eine allgemeine Joec zurückgreifen und diefelbe fubjektiv auslegen. Nun ist aber die christliche Sittenlehre überhaupt, soweit fie über den Detalog hinausgeht, nicht jo fast in Gefetesform, als in allgemeinen 3deen niedergelegt; ja die 3deen muffen erst erhoben werden aus Gleichnißreden, Barabeln und Sandlungen Jefu. Gine folche 3dee ift nun z. B. bie Enthalt= famkeit bezüglich des geschlechtlichen Umgaugs, Matth. 19, 12, welche jo eingekleidet ift: "Denn es gibt Berschnittene, welche vom Mutterleibe an so geboren worden, und gibt Verschnittene, welche verschnitten worden sind von ben Menschen, und gibt Berschnittene, welche sich felbst verschnitten haben um des Himmelreiches willen. 2Ber cs faffen tann, faffe es". Indem nun ber Apostel I. Ror. 7 aus biefen und ähnlichen Worten bes herrn eine Empfehlung ber Jungfräulichkeit entnimmt, gibt er vor seinen Lesern eine Auseinandersetzung der Gesahren des ehelichen Lebens (Drangsal des Fleisches werden Solche haben, B. 28; wer vermählt ift, sorgt, was der Welt ist, B. 33. 34; auch für die Vermählten kommt eine Zeit, in welcher sie sein müssen als wären sie unvermählt, B. 29-31); ebenso der Vortheile des ehelosen Lebens (größere Sorglosigkeit, ungehemmte Hingabe an Gott B. 32. 34). Schon vorher hatte er auch die Gesahren der Shelosigkeit (B. 2. 9), ja selbst der nur zeitweiligen Enthaltung (B. 6) erwähnt. Darauf hin nun überläßt er es dem Einzelnen, die Anwendung auf seinen eigenen Seelenzustand zu machen.

Richt viele von biefen allgemeinen sittlichen Ideen find in der h. Schrift selbst so ins Einzelne ausgelegt und gebeutet; bie Schriftterte, in benen fie niebergelegt find, laffen eine mehrfache Deutung zu, eine buchstäbliche und eine geiftige. Unbedingt ift 3. B. die Armuth nicht nur burch bas Beispiel, sonbern auch burch bas Wort Christi (Matth. 19, 21. 29) empfohlen; wer aber zu den "Armen im Geiste" (Matth. 5, 3) gehöre, bas ift im einzelnen Falle nicht so unmittelbar evident. Ob es die beste Art von Almosen sei, wenn man von zwei Tuniken, die man besitht, bie eine weggibt (Luc. 3, 11); ob man bemjenigen, der uns auf die rechte Wange schlägt, buchstäblich auch die linke bar= bieten muffe (Matth. 5, 39), darüber wird man sich im gegebenen Falle erst befinnen muffen. Einige Ausspruche bes herrn, bie einen ticfen ethischen Sinn enthalten, fordern nicht nur nicht eine buchftabliche Befolgung, fondern laffen eine solche gar nicht einmal zu, wenn man nicht jene ver= hangnißvolle Selbstverstümmelung eines Origenes mit Matth. 19, 12 ober 5, 29-30 rechtfertigen will. 20as ift in biefen

Sentenzen Gebot und was ist Rath? Aber auch ba, wo eine buchstäbliche Anwendung möglich ift, bleibt immer noch fraglich, welches bie beffere fei, die buchstäbliche ober bie geiftige? Das fo bedeutungsvolle Bort bes Berrn: wer es faffen tann, ber faffe es, will nicht etwa nur beiken : wer bie Kraft zu Erfüllung tes Rathes in fich fuhlt, ber erfulle ibn! Vielmehr beruft fich ber herr auf unfre Fassungstraft, auf die Fähigkeit einer geistigen Unterscheidung; Christus gibt bie Rathselrede, wir follen fie beuten mit Anwendung auf unfern Scelenstand, und so gewiß die geistige Deutung ber fittlichen Ibeen vollkommner ist als die buchstäbliche, fo gewiß ift mit ber äußern Form bes Monchs= wefens noch nicht bie boch fte form ber chriftlichen Sittlichteitgegeben. Wir verstehen jest bie Schilderun= aen ber ascetischen Schriftsteller von ben Bortheilen bes flösterlichen Lebens; es mag leichter fein im Frieden ber Belle zu wohnen, als im Streite ber Welt; leichter, bas ranhe Mahl am Klostertische zu toften, als wie die Weltleute mit ber täglichen Sorge um bes Lebens Nothdurft fich nieder= zulegen und aufzustchen; ja es mag leichter scin, die Regun= gen bes Fleisches zu zügeln in ber Abgeschloffenheit und geordneten Bucht und bei der stetigen geistigen Erfrischung an ben religiofen Gnadenquellen, wie das Rlofterleben cs er=. möglicht, als unversehrt zu bleiben in ber steten Berührung mit der Welt; es mag mehr vollkommene Monche, als voll= tommene Christen unter ben Weltleuten geben, und bie buch= ftabliche Erfüllung ber Lehren bes herrn im Orbensleben fchließt die geistige nicht aus; 1) aber man wird nach biefen



<sup>1)</sup> Nur unter biefer Boraussezung nehmen wir Aeußerungen bin, wie 3. B. von Brandes (im Borwort zu ber Ueberjezung von Mon=

Erwägungen boch nicht mehr so objektiv ben Unterschied firiren können zwischen bem Guten und bem Beffern, zwischen einem christlichen Leben in der Welt und im Kloster.

So treten nun an ben Ginzelnen Gewiffensfragen beran, schwerere an ben entscheidenden Wendepunkten feines Lebens, leichtere Tag für Tag. Nur ein fleiner Theil unfrer Bflichten ift burch "Gefete" umschrichen, ein großes Gebiet freier fitt= licher Bethätigung liegt vor uns. Rebe einzelne Entscheidung aber ift folgenreich, fie wirkt zuruch auf unfer Inneres und beffen sittliche Verfassung, und ist zugleich ein Glied in ber fortlaufenden Reihe sittlicher Entscheidungen; von einer auten That hängen hunderte ab; es tann unmöglich für meine sittliche Verfassung indifferent fein, wie ich mich ent= 3ch erwäge meine Rrafte, meine Verhaltniffe, meine fcheide. Lebensstellung; ich suche Freundesrath und ringe im Gebet nach Ertenntnik; ich erwarte Fingerzeige ber göttlichen Bor= fehung ; aber Niemand nimmt mir die endailtige Entscheidung Die ewigen Jocen ber Sittlichkeit leiten meine Rach= ab. benten; bie "Rathe" bienen dazu, bie Situation zu beleuchten, in ber ich mich befinde, und mir die Wahl zu erleichtern; bie Richtigkeit meiner Entscheidung aber wird von ber Güte ber Gründe, die mich dazu bewogen, abhängen; die Ent= scheidung muß eine vernünftige scin. 20as mir in einem folchen Augenblick als das wirklich Beffere erscheint, das wird mir sittliche Pflicht.

Man wird aber aus dem Gesagten entnehmen, daß es sich in jeder solcher Einzelentscheidung um einen Zusammen= stoß verschiedenartiger Lebensintereffen und ebendarum um eine Collision von Pflichten handelt. Was dem "Ge=

talembert, Mönche des Abendlandes 1. B. S. IX): "Das Mönchthum, die vollefte Berwirklichung des Evangeliums im Leben."

rathenen" gegenüber licgt, ift nicht etwa blos das Erlaubte, fondern das Gute, d. i. der Jubegriff einer Summe von Pflichten; abstrakt genommen ist es dem Menschen erlaubt, irdische Süter zu besitzen, gerathen dagegen, auf dieselben zu verzichten; in Wirklichteit aber ruhen auf dem Besitz Ver= pflichtungen, deren ich mich nicht schlechthin dadurch entledigen tann, daß ich auf jenen Verzicht leiste. Wenn ich aber gute Gründe erkenne zu der Annahme, daß dieser Verzicht für mich das Bessere sei ich nachte ich orthöricht und also unssittlich, wenn ich das erkannte Bessier nicht thue; ob meine Sünde, um mit den Casuisten zu reden, eine tödtliche oder läßliche fei, hängt von der Wichtigkeit der Sache und von der Klarheit meiner Erkenntniß ab.

Wenn wir das Problem über bas Berhältnik von Schot und Rath im Einzelfalle auf eine Bflichtencollision zuruct= fubren, fo finden wir eine Bestätigung unfrer Auffassung in jenen Darstellungen der Moralisten, die von "Liebespflichten" Die "Liebespflicht" lagt fich casuistisch nicht definiren, rcden. ober höchstens negativ tabin, daß ihre Übertretung nicht, wie die Rechtspflicht, restitutionspflichtig macht. Die Werke, welche man als Liebespflichten fordert, gehören, im Unterschied von ben Gefegesworten, ber freien Liebesthätigteit an; und boch macht gesus von ben Werken biefer Liebe bie Theilnahme am Reiche Gottes abhängig; val. die Schilderung bes jungften Gerichtes, Matth. 25, 31-46. œ8 wird meistens schwer zu entscheiden sein, wann der Erweis eines Werkes der leiblichen oder geiftigen Barmherzigkeit ge= radezu Pflicht werde. Ginen Ertrinkenden, den ich retten könnte, tropbem umtommen zu laffen wäre ficher fündhafte Lieblosigkeit; aber fo blank sehen bie im Leben vorkommenden Fälle nicht aus; es find in der Regel noch mchrere Zwischen= fragen zu erledigen, 3. B. ob der Gefährdete wirklich ohne meine Hilfe umkommen wird, ob ich mir zutrauen kann, ihn zu retten, ob ich mein eigenes Leben oder meine Gesundheit an eine unsichere Sache wagen darf u. s. Meine Ent= scheidung hängt also von verschiedenen Umständen ab und doch drängt der Moment zu handeln.

Dieß Beispiel sollte nur zeigen, wie wenig die abstrakte Unterscheidung zwischen Gebot und Rath ausreicht, wenn im einzelnen Fall eine Entscheidung getroffen werden foll; bie Freiheit meiner Entschließung darf teinenfalls aus blofer Billtühr, sondern sie muß aus vernüuftiger Unter= fcheidung hervorgehen; und wir kommen damit im wesent= lichen auf daffelbe Refultat, welches fich uns bei ber Brüfung ber Systeme bes Probabilismus ergeben hat : wo immer im Biderstreit verschiedener Verpflichtungen meine eigene freie Wahl den Ausschlag zu geben hat, da bin ich nicht blos berechtigt, sondern auch verpflichtet, dasjenige zu wählen, mas mir nach moralischer Überzeugung als das Rechte erscheint, felbst wenn fich unter einem ober mehreren Gesichts= punkten bas Gegentheil als bas Beffere und Jocalere barstellte. . Gerade bierin ertennen wir ben richtigen Ginn ber christ= lichen Lehre, die in der Unterscheidung von Sebot und Rath ihren gemeinverständlichen und praktischen, aber nicht ganz adägnaten Ausdruck gefunden hat. Wir behaupten bie Frei= beit und Erlaubtheit, das Gute zu wählen felbft mit Sint= anfegung bes Beffern; benn nur fo tann es überhaupt zu einem handeln kommen. Es muß erlaubt fein, bem Nach= benten, Unterscheiden und Brüfen einen Stillstand zu schen, eine Entscheidung zu wagen, felbst auf bie Befabr bin, baf man nicht bas Beffere und Befte treffe. So lange unfere Einsicht eine menschlich unvoll-

!

### Linfenmann,

kommene und getrübte ist, und so lange wir nicht die Folgen einer jeden sittlichen That in ihrem ganzen Umfange berechnen können, so lange wir nicht blos uns selbst angehören, sondern zugleich der menschlichen Gesellschaft, so lange kann uns nicht auferlegt werden, das absolut Besser und Beste zu suchen, benn sonst würde unsere Gewissensangst kein Ende nehmen <sup>1</sup>) und bas Besser erkennen ein sittliches Ideal darin, daß sie selbst noch auf die Freiheit der eigenen Ueberzeugung verzichten und sich einem geistlichen Obern im unverbrüchlichen Gehorsam unterwersen; in der Gebundenheit des Willens sinden sie eine besser Freiheit, die Freiheit von den Ängsten des Gewissens.

Unfre Untersuchung ist aber damit noch nicht zu Ende. Bir haben jene großen Erscheinungen im Leben der Kirche, in denen sich die Lehre von den Räthen verförpert, noch nicht würdigen gelernt, das Ordenswesen und den Eölibat der Geistlichen. Wir haben oben von Liebesopstichten geredet und darunter Erweise der Liebe verstanden, die der Einzelne seinem Mitbruder gibt. Es gibt aber auch ein Liebesdleben, das sich der Gesammtheit opfert. Wir haben ferner von Pflichten geredet, die sich auf die natürliche und irdische Bestimmung der menschlichen Gesculschaft beziehen. Es gibt aber noch eine höhere Form und Bestimmung der menschlichen

Digitized by Google

<sup>1)</sup> In dieser Beziehung hat hein rich ein treffendes Wort gesprochen: "Macht bu das, was nur gerathen ift, zum Gebote, so haft du die Gewissen verwirrt, eine unversiegliche Quelle sowohl von Seelenangst und Gewissennuchigung, als von Selbsttäuschung und heuchelei eröffnet und fast das große, weltumfassende, allen meuschlichen Bildungsstufen und Bedürfnissen entgegenkommende Christenthum in eine engherzige und schwärmerische Sette verwandelt." Lie Klöster und ihre Gegner (Broschurenverein) 1866. S. 5.

Sefellschaft; und auch gegen biese b. i. gegen die Kirche gibt es Leistungen und Berbindlichkeiten, die der freien Liebe an= gehören, die aber in der Jbee Gottes von der Kirche einge= schloffen find. Von diesen Liebespflichten gegen die Kirche, von der göttlichen Berufung des Einzelnen für dieses höhere Liebesleben und vom Gelübbe als der besondern Form dieser Pflichterfüllung wird ein weiterer und letzter Artikel handeln.

-----

Theol, Quar talfdrift. 1879. Seft I.



# Die althriftliche Latinität und die profane Philologie der Gegenwart.

Fünfter Artifel.

### Bon Rector Dr. Allgaber.

Primat. Wie dieses Wort in kirchlicher Bedeutung: als oberste Leitung der Kirche durch die Nachfolger des hl. Betrus lateinisch ausgedrückt werden könne, ist bereits in unserem 4. Artikel nachgewiesen. Zur Vervollständigung sügen wir bei, daß totius ecclesiae principatus auch im Append. ad opp. Leonis T. 3. p. 696 vorkommt und totius ecclesiae principatum tenere gleicher Weise im Append. ad opp. Leonis T. 2. XIV p. 54 gesunden wird. Außerdem ist die Phrase: das Rirchenregiment führen von genanntem Kirchenvater ganz passen burch gubernaculis ecclesiae praesidere bezeichnet, Serm. 2, 2, Ende, wie die Regierung der Kirche antreten, übernehmen bei demselben Auctor Serm. 3, 3 nicht weniger gut heißt suscipere ecclesiae gubernacula. Erntezeit. Für diess Wort bietet G. nur messium tempus.

2.

Run wird aber daffelbe befanntlich auch tropisch acbraucht und in diesem tropischen Gebrauch auf ein singulares Object - ben eben fo tropifch zu bentenden Daizen - in ber Bulg. Matth. 13, 30 bezogen, welche die Erntezeit in diefem Sinn gang richtig durch tempus messis wiedergiebt. Ebenso ift tempus messis bilblich genommen untadelhaft, wenn cs im Begenfatz zur Saatzeit gefaßt wird, wie bieß Leo ber Groke thut, wenn er fagt: praesens vita tempus est sationis et dies retributionis tempus est messis, Leo, Serm. 10, 2 g. E. Rrebsartig. Wenn von G. für unfer frebsartig um fich greifen bloß cancri modo serpere geboten ist, so mag baran erinnert werden, bak bafür fich auch eben fo gut verwenden läßt, was Bulg. II. Timoth. 2, 17 zu lefen ift: sermo eorum ut cancer serpit. 2Bunberthat ift bei G. lediglich \* facinus mirum ober mirabile; auch Rraft bietet im Gangen nichts weiteres. Wir machen beghalb barauf aufmertfam, bag bie 28 unber= thaten im eigentlichen Sinne des Wortes von Leo, Serm. 54, 4 Afg. sehr gut durch miracula operum divinorum ausgedrückt werben. Im Zufammenhang 3. B. im Gegenfate genügt es natürlich auch an operum miracula. Bal. barüber was bei Leo Serm. 51, 1 von Christus acfaat ift: discipulos suos doctrinae monitis et operum miraculis imbuebat. Daß das heil. Abendmahl schon in der alten Rirche unter anderm auch durch mensa dominica bezeichnet wird, ift ichon in unferem britten Artifel aus Augustin nachgewiesen worden. Der gleiche Tropus wird aber auch bei Leo gefunden, benn Jemanden vom bl. Abendmable ausschließen heißt bei ihm mit einem schönen, febr gewählten Ausbruck: a dominicae mensae convivio aliquem segregare, f. Cod. can. eccles. bei Leo T. 3. p. 557, 5

4\*

Liebesgebicht. Dafür im Handwith. von G. ganz gut carmen amatorium, nur ift ber vorgeschte Afterist zu ftreichen, ba biefe Verbindung antike Auctorität hat: Alexim puerum, in quem Plato etiam carmen amatorium fecisse dicitur, Aug. de utilit. cred. § 17 Ende (opp. T. 10). Bas in unferem britten Artikel über die lateinische Aus= pragung von fündelos = immunis a culpa angeführt wird, tonnen wir jett auch aus Leo Serm. 37, 3 befräftigen; außerdem aber findet fich bei bemfelben Bater noch ein weiterer ganz adäguater Ausbruck: peccati expertem esse, epp. 52, 2 und: absolut fündelos fein: totius [omnis] peccati expertem esse; Serm. 21, 1. Todes= tag. Reicher als Kraft ist an lateinischen Bezeichnungen diefes Wortes das Handwrth. von Georges. Wenn aber ber erstere neben anderem auch dies fati nach Curt. VIII, 33, 1 aufgenommen und diefer Ausbruck von G. übergangen worden ift, so scheint uns diese Uebergehung insofern nicht ganz consequent, als er aus Tacit. dies fatalis entlehnt. Beide Ausdrücke haben ja die gleiche Dignität, b. h. fie gehören der heidnischen Weltanschauung an. Was ist also zu thun? Man wähle für Todestag immerhin mit G. dies vitae supremus, ultimus und was er sonft noch Wenn aber Kr. und G. gleichmäßig dies mortis bictet. verwerfen, fo find wir damit nicht einverstanden, benn dies mortis findet sich, wie aus jeder Concordanz zu ersehen ift, fehr oft in ber Bulgata des alten Testamentes, welches fatum, dies fati, fatalis, fato cedere, concedere, fungi, obire u. dergl. gar nicht kennt. Druckt sich nuu aber die lateinische Uebersetzung ber Schriften bes alten Testamentes in wörtlichem Aufchluß an die hebräischen Bezeichnungen von Lob und Sterben in der genannten Beifc aus, fo

wäre es boch wohl ein allzu ängftliches Anklammern an ben heidnischen Classicismus, wenn man neben bem ibm angehörigen dies vitae ultimus, supremus nicht auch dies mortis der Bulgata gelten laffen wollte. Fato fungi u. dergl. aber ift für unfere Latinität nicht brauchbar und hat nur hiftorischen Werth. Todespein wird von G. burch \* cruciatus mortis ausgedrückt. Bablt man ftatt beffelben tormentum mortis, Vulg. Sapient. 3, 1, fo braucht man bei tormentum statt bes Singulars nur ben Plural zu feten, um einen ganz untabelhaften Ausdruck zu gewinnen. himmelreich. Haben wir in unferem britten Artikel auf bas von G. früher unbeachtet gebliebene regnum coelorum aufmerksam gemacht, so fügen wir nun= mehr hinzu, daß dafür ebenso aut auch regnum coeleste gesagt werden kann, 3. B. regni coelestis gloriae praeparari, Leo, Serm. 65, 5 Eube, veral. ebendaf. Serm. 9, 2 Ende und ebendas. 3 Ende. Unvernünftig in dem Sinne von nicht mit Vernunft begabt heißt bei G. lediglich rationis expers; Leo erwähnt Serm. 20, 3 animalia carentia intellectu, eine Bezeichnung, welche, wenn auch nicht klassisch, so boch jedenfalls aut ist, so bag intellectu carens als Synonymum von rationis expers besonders variandae orationis causa Beachtung verdient. Fasten, Fastenzeit wird im Handwrtbuch von G. durch \* jejunium Paschale übersetzt; einen antiken Ausdruck dafür hat Leo, Serm. 40. 1 init.: jejunium quadragesimale, was wir uu= verwerflich finden, obgleich quadragesimalis bis jest in unfern lat. = deutschen Wörterbüchern mit Ausnahme von Quicherat, Addenda etc. umsonst gesucht wird. Ofter= zeit. Wenn G. als lateinische Bezeichnung beffelben \* tempus Paschale angiebt, so ist ber Afterist auch in diesem

Falle zu ftreichen: Olim dominus per Moysem tempus Paschale; significavit, Leo epp. 133, 2 init.; ebenfogut ist dafür auch tempus Paschae Leo a. a. D. c. 7 a. Mitte und Append. ad opp. Leonis T. 3. p. 517, c. 7 Ende. Staub. Bu ben lateinischen Ausbrücken welche wir im ersten und im vierten Artikel für die deutsche Bhrase zu Staub werden, wieder in Staub und Afche ger= fallen, angeführt haben, fügen wir aus Leo Serm. 22, 5 init. hinzu in pulverem et cinerem dissolvi. Almosen= spenden, Almosengaben find von Leo Serm. 15, 2 mit einem unferes Grachtens vortrefflichen Ausbrucke be= zeichnet: benigna in pauperes Christi munera. Guade. Gnadengaben. Berben unter Gnadengaben die über= natürlichen Gnadengeschenke zum Seil ber Seele verstanden, fo tann man fich für die lateinische Uebersetzung bavon, baß alle diefe Gaben von oben kommen, an Leo crinnern, wenn er Serm. 79, 4 fagt : Spiritus sanctus alicui omnium virtutum dona confert. Baradies. Gott fticg ben (crften) Menfchen aus bem Bara= bicfc heißt nach (3. deus ejecit hominem de paradiso ; eine schwächere aber klassische Bezeichnung hat bie Vulg. Genes. 3, 23: emisit eum dominus deus de paradiso voluptatis, eine ftärkere liegt in extrudere [ex] paradisi sedibus bei Leo Serm. 22, 5 Anfang. Bürgengel foll nach G. lateinisch durch \* angelus trucidator überset werden. Wir billigen dieß nicht, einmal weil für diese moderne Verbindung sich ein antiker Ausdruck substituiren läßt, fobann weil die Borftellung, welche ber angelus trucidator crweckte, eine gar zu grelle um nicht zu sagen gräßliche wäre. Kraft nun überträgt das Wort beffer durch bas allgemeinere angelus vastator populi, wie denn angelus vastator fich auch bei Leo Serm. 55, 5 findet: hujus limina vastator angelus sanguine agni et signo crucis praenotata non intrat. Noch fügen wir bei, daß bafür auch angelus percussor mit der Vulg. Exod. 12, 23 verwendet werden tann. Opferung ober Opferhand= lung mangelt bei G. ganz und gar, die gesetiche Opfergabe barbringen heißt aber bei Leo Serm. 22, 4. p. init. : legalis sacrificii oblutione perfungi und mit ber Darbringung einer Opfergabe beschäftigt sein in sacrificii oblatione versari, ebendas. Serm. 26, 1 init. Seitenwunde. Daß ber Aftorist vor latris vulnus (Seitenwunde Jefn Chrifti) an ftreichen fei, ift bereits in unferem zweiten - und britten Artikel crwiefen worben. Beitere Belege dafür bietet Lco Serm. 65, 4, Serm. 71, 3, epp. 28, 5 und 65, 4 und 71, 3 Ende und 124, 6, wozu noch beizufügen ift, daß biefes Wort mit Rücksicht auf das verwundende Inftrument nach Leo epp. 104, 1 sich auch aut burch vulnus lanceae wiedergeben läßt. Berichlagen. Für zerschlagen durch hagel führt G. nur bas Horazische si grando contuderit vites an, s. Horat. epp. I, 8, 5, allein wenn Leo Sorm. 87, 4 unfer beutsches ber hagel zerschlägt bas Saatfelb burch prosternit grando segetem ausdrückt, so ist auch daran nichts aus-Laienstand ift von G. übergangen. Es heißt auschen. nach bem Append. ad opp. Leon. T. 3. p. 818, IX Aufg. (Migne) im Gegensatz zur Priefterschaft laicus ordo und ebendaselbst p. 822, XXVII ordo laicorum. Für Densch werden in phyfifcher Beziehung bietet G. humanam speciem induere und fügt bei, hominem fieri werde in moralischer Beziehung gesagt. Dagegen ist zu erinnern, daß h. fiori in der patristischen Sprache auch im erstgenannten Sinne

aefunden wird, z. B.: Christus sie homo factus est ut non destiterit deus esse, Aug. in evang. Joann. Tract. 28. 1. Serm. 262, 7, enarr. in Ps. 36, Serm. II, § 15 (bis), enarr. in Ps. 134, 5, Serm. 192, 1. Hieron. epp 98, 5 init. (ed. Maur.). Leo M. epp. 28, 3 p. medd. Append. ad opp. Ambros. T. 4, p. 309 oven (Migne); cbenso in ber alten lateinischen Uebersehung bes Ricanischen Symbolums Append. ad opp. Leon. T. 3 p. 825 (Migne). Was humanam speciem induere betrifft, so crlauben wir uns zu bemerken, daß daneben auch humanam naturam suscipere nach Aug. de ag. christiano, c. 1 und Leo Serm. 24, 3 feine Geltung fordert, und zwar um fo mehr, als in species zunächst nur das Moment des Körperlichen liegt, während natura humana beides, den leiblichen wie ben geistigen Bestandtheil des Menschen in fich begreift. Endlich wird bie Menschwerdung Christi furz und gut durch susceptio hominis gegeben von Aug. Serm. 67, 7 Aufg. Für unfer ein neuer Menfch werden ift von G. ledig= lich novum ingenium sibi induere angeführt. Diese Bhrase ift aus Livius 3, 33, 7 entlehnt und bort von dem ftolgen Patricier Appins Claudius gesagt, welcher nicht aus einer Art von politifcher Bufe und Betehrung, fonbern lediglich aus Heuchelei und Berrschstucht auf einige Zeit die Maste bes Bolksmannes aufgesett hatte und balb, wie c. 36 beffelben Buches fagt, wieder zu feiner wahren Sinnes= art zurnattehrte. Also ift die Phrase in analogen Fällen bes Gaukelspiels von Umkehr ber politischen, moralischen ober socialen Haltung gang an ihrem Plate. Wird aber ein neuer Mensch werben im Sinne bes Chriften= thums von ber Bekehrung, ber eigentlichen Wicdergeburt bes ganzen Menschen verstanden, fo muffen wir unfere

56

Digitized by Google

Buflucht zu der Vulg. nehmen, welche dafür Ephos. 4, 24 und Coloss. 3, 10 vortrefflich fagt novum hominem induere. Rnechtsgestalt. Dieses bei G. gang und gar mangelnde Wort gehört der theologischen Sprache an und aründet fich auf Paul. ad Philipp. 2, 7 wo es heißt, daß Christus cum in forma dei esset sich felbst ernichrigt und Rnechtsgestalt formam servi angenommen habe u. f. f. Natürlich also, daß forma servi, servilis in der Sprache der altlateinischen Kirche cin sehr oft genanntes Prädikat des Heilandes bildet. Man vergleiche barüber unter anderem Ambros. epp. 46, 3 Eude, ebendaf. § 5 u. 7. August. Serm. 47, 19, de trinit. I. § 24 (sechêmal) in Ps. 138, 3 (viermal) Greg. in Job lib. 30, c. 21, § 66 gegen Ente. Daber ift Rnechtsgestalt annehmen = formam servi suscipere, Ambros. in Ps. 35, Praef. § 5 und Leo, Serm. 30, 5. Rucchtsgestalt tragen = gerere formam servi, Leo epp. 30, 1 unb 31, 1. Die unveränderliche Gottheit bis zur Rnechts= gestalt ernichrigen = usque ad formam servilem inclinare immutabilem deitatem, Leo Serm. 51, 6 Ende. Benn endlich für Knechtschaft von G. auch conditio servitutis gesagt wird, fo mag beigefügt werben, bag in der patristischen Latinität dafür auch conditio servilis gefunten wird, 3. B.: ipse perrexit, ne videretur in centurionis famulo conditionem despexisse servilem, Ambros. Expos. evang. Luc. lib. V, § 84 Ende und servilem conditionem recipere wird von Christus bei Leo Serm. 46, 1 Ende gebraucht. Scheinkörper heißt im Handwith. von G. \* species quaedam corporis, \* quod corpus esse videtur. Wir würden keinen Anstand nehmen, dafür mit Leo epp. 124, 2 Ende und epp. 165, 2 Ende

phantastica corporis species (im Gegensatz zur Realität bes menschlichen Körpers) zu sagen, obgleich bas Abjectiv phantasticus fehr spätlateinisch ift. Indes findet fich in biefem Gegensate auch humani corporis speciem gerere, opp.: humanae carnis veritas bei Leo epp. 35, 1. Sit dabei den Puristen nur humanae carnis auftößig, so braucht man dafür nur nostri oder humani corporis veritas nach bemfelben Gewährsmann opp. 156, 2 Ende und 165, 9 zu wählen, um einen ganz untabelhaften Aus= bruck zu gewinnen. Berschämte Armuth läßt sich lateinisch wohl auch kurz und gut ausdrücken durch tacita egestas nach Leo Serm. 9, 16: sunt qui palam poscere ea quibus indigent erubescunt et malunt miseria tacitae egestatis affligi, quam .. Handgreiflich im eigentli= chen Sinne: wer ober was mit handen gegriffen werben tann, ift gang richtig auch durch manibus tractabilis (e) zu übersetzen nach Leo Serm. 26, 1: coepit etiam manibus esse tractabile was im deutsch-lat. Howth. von G. mangelt. Eines Bergens und Sinnes fein heißt nach G. unius animi esse mit der Auctorität Comic. Ift es aber nicht chenso gut, wenn Leo mit dem Deutschen völlig zusammenstimment Serm. 89, 2 sagt: in operibus pietatis totius ecclesiae unus animus et unus est sensus, was wohl eine freie und sprachlich angesehen als Berbefferung zu betrachtende nachbildung von Vulg. A. A. 4, 32 fein wird. Müßiggang. Für unfer beutsches: ber träge Müßiggang finden sich bei G. brei Bezeichnungen, es mangelt aber das ganz gute iners desidia, Leo Serm. 90, 2 Anfg., wobci wir auch gelegentlich bemerken, daß von G. im deutsch-lat. Theile des Howth. unter ben lateinifchen Ausbrücken für geschäftiger Müßiggang bas

## Altcriftliche Latinität und profane Philologie.

befannte Horazische: strenua nos exercet inertia nachzu= tragen ift. Apostelamt. Dag man icon fruhe anfieng, bie firchlichen Ämter burch ordines zu bezeichnen, ift bereits in unferem vierten Artikel gezeigt worden. Demnach kann man statt des von G. für Apostelamt angegebenen \* munus apostoli fagen: ordo apostolicus, wic Leo Serm. 82, 3 thut: beatissimus Petrus princeps apostolici ordinis. ebenfo Serm. 83, 1 Anfaug. Glaubenseinheit. Auch diefes Wort ist im Handwörterbuch von G. gänzlich über= gangen; wie es lateinisch auszudrücken sei, lehren die Worte Leos in Serm. 24, 6 g. Ende: huic (fidei) unitati inconcussis mentibus inhaerete. Gaug cheuso verhält es sich mit Glaubensvertheidigung, was bei Leo epp. 39 (bis) defensio fidei heißt. Ratholicismus. Das von G. bafür angegebene \* doctrina catholica ift von dem Afterist zu befreien, ba co bei Leo epp. 38 heißt : quae secundum doctrinam catholicam et didicimus et docemus, vergl. darüber auch Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 482 unten, (Migne); ebenfo hat das von G. gleichfalls mit \* bezeichnete veritas catholica antife Auctorität, j. Leo epp. 12, 6: plenissime confiteri veritatem catholicam. Für himmelspförtner ift coeli janitor ichon in unserem zweiten Auffatz augegeben worden, wogn wir jest beifügen, tak dafür auch regni coelorum janitor ober janitor regni coelestis gebraucht werden tann, S. barüber Leo, Serm. 3, 3 und epp. 103 Ende. Sterblichkeit wird von G. unter anderem auch durch mortalis conditio ausgedrückt, was auch bei Aug. Serm. 367, 5 gefunden wird; nicht weniger richtig, fagt aber ber gleiche Bater auch conditio mortis wie: immunis a conditione mortis, Serm. 367, 1 und ebenfo bei Leo Sorm. 70, 3 Enbe. Theilweife. 2Bie

bas deutsche: theilweise wahr sein lateinisch zu über= feten sei, darüber geben wohl auch die folgenden Worte Leos Serm. 24. 5 Anfang einige Belebrung : Aliae haereses ... habent tamen singulae in aliqua sui parte quod verum est. Schweinehrerde ift von G. gang übergangen, bei Kraft findet sich dafür grex suillus nach Liv. 22, 10. Daneben kann man aber auch ebenso wohl grox porcorum bei Aug. c. Faust. VI, c. 5 g. G. und Vulg. Matth. 8, 30 und 31, Marc. 5, 11 und Luc. 8, 32 verwenden. Schwachaläybia. Dafür bietet G. ledialich \* haud certa fide; von Leo hingegen wird das Deutsche: man findet aber schwachgläubige Menschen ganz gut durch ben attributiven Genitiv ausgedrückt: inveniuntur autem infirmae fidei homines, epp. 22, 2 (versio antiquior p. 729 (Migne). Sterndienst. (Sabäismus). Merkwürdiger Weise ist auch dicses Wort sowohl von Kraft als von G. mit Stillschweigen übergangen. Der vollkommen abäquate Ausbruck fann aus Leo Serm., 42, 5 entnommen werben : qui jejunium suum et ad siderum cultum (divinum) et ad resurrectionis dominicae instituere contemptum. Rnurren. Bas bafür von G. und Kraft beigebracht wird, ift aus Plaut., hat also bloß poetische Auctorität. Daneben wird man also wohl auch immurmurare gebrauchen bürfen: canes dormientes plerumque immurmurant, Aug. c. epp. Manich. c. 17, §. 20. Sünden. Der arme Sünder d. h. der zum Tod Berurtheilte ift bei G. morti destinatus. Beffer ist offenbar, was bei Aug. Serm. 302, §. 13. zu lefen ift: supplicio destinatus. Epiphanie. Was über die rein lateinische Ausprägung bicfes gricchischen Wortes bereits in unferem vierten Artitel bemerkt ift, wird bestätigt und vervollständigt burch bas mas

barüber Leo ber Große bietet. Auch bei ihm ift Gpiphanie manifestatio domini, Serm. 32, 2 ober apparitio domini et salvatoris nostri, Serm. 35, 1 ober apparitio Christi, Append. ad. opp. Leon. T. 3, p. 555 (Migne). Ratholit wird im Hortb. von G. lediglich durch homo catholicus mit dem Beisatz Eccles. — im Plur. auch blok catholici übersett. Wir erlauben uns zu bemerken, bag bafür eben fo aut oder eigentlich noch beffer Christianus catholicus gesagt wird, 3. B.: unde christiani catholici et vos inter zizania numerant, quia ... Aug. c. Faust. XVIII, 7. Anfang; ebenfo: agnoscat ergo catholicus christianus, Leo Serm. 79, 3 init. und: hanc legem sequentes christianorum catholicorum nomen jubemus amplecti, Append. ad opp. Leon. T. 3 p. 681 unb 718, XXXI unb 870. XXVII de hered. cleric. unb 886, LXX (Migne). Unnatürlich. Man beachte, daß außer dem im Hortb. v. S. angegebenen qui, quae, quod praeter naturam exsistit, ebenso gut gesagt werden tann qui, quae, quod contra naturam est, vergl. barüber Vulg. epp. Pauli ad Rom. 1, 26: usus, qui est contra naturam. Rirchen= bau. G. vergift, daß dieses Wort auch in dem Sinn von Kirchengebäude gebraucht wird. Wir bemerken barum, bağ im Append. ad opp. Leon. T. 3 p. 704 (Migne) neben aedes sacrae auch aedificia ecclesiastica genannt find. Benn ferner für Rirchenbau als haublung, als Act des Erbauens von G. \* aedis sacrae aedificatio vorgeschlagen wird, fo werden wir dafür lieber aedis sacrae fabricatio sagen, wie denn fabricationes aedificiorum von G. felbst im lateinisch deutschen Theile bes Hortb. aus Bitruv angeführt find. Abbruch. Unter diefem Worte mangelt bei G. die kirchliche Bedeutung, in welcher Abbruch

ben aus ethischen Gründen vorgeschriebenen Bergicht auf einen Theil von Speise und Trank bezeichnet; nach Loo Serm. 94, 1 p. init. tonnte bicf gang gut burch diminutio cibi potionisque ausgebrückt werden. Priefterehe. Beißt bei G. lateinisch \* sacerdotum matrimonium ober \* connubium sacerdotale (bas Recht ber Briefter fich au verehlichen ; bei Leo opp. 12, 3 g. G. tommt für Priesterebe conjugium sacerdotale vor. Thieropfer. Diejes Wort ift von G. nicht berückfichtigt, nach Aug. c. Faust. XVIII, 6 Aufang find Thieropfer lateinisch sacrificia animalium und im Gegenfatz zu benfelben müßten die unblutigen Opfer boch wohl burch \* sacrificia rerum inanimarum ausgeprägt werden. Wird zugleich auch noch bie Thiergattung angegeben, aus welcher ein Opfer genommen werden foll, fo wird diefe nabere Bestimmung burch ben betreffenden Genitiv dargestellt, also z. B. avium pecudumque hostiae, Leo, Serm. 15, 2 Anfana. Allerchrift= lichster König ist nach bem Handwörth. von G. \* rex christianissimus. Der Afterist ift auch im vorliegenden Falle zu tilgen, weil biefer Gebrauch des Superlat. von christianus fich burch antike, wenn auch, wie es in ber Natur der Sache liegt, späte Auctoritäten erhärten läßt. Wird ja doch für christianissime princeps im lateinisch beutschen Theil des Handwörterbuchs von G. Ambros. epp. 1, 1 citirt und findet sich diese Titulatur auch bei Leo dem Großen epp. 46, 1 init. und 54 init., außerdem epp. 129, 3 und 156, 3 Anfg. Co wird auch der öftrömische Raifer Manricius von Greg. dem Großen epp. VI, 16 mit christianissime principum augeredet. Richt weniger kommt auch christianissimus imperator vor, f. darüber Leo epp. 31, 4 Anfg. und 33, 2 und über christianissimus rerum

aominus, Grog. epp. I, 16 Ende. Bas fpeciell rex christianissimus betrifft, fo ift diefe Bezeichnung nach dem Rirchenleriton von Weber und Welte I, p. 173 ben Königen von Frankreich von den Bäpften Bius II. und Baul II. um die Mitte bes 15. Jahrhunderts verlichen worden. Allein dieft will nicht fagen, daß denfelben die Auszeichnung biefes Ra= mens nicht schon früher aus Courtoisie beigelegt worden, fondern nur fo viel, daß jene Titulatur von jener Zeit an allgemein und officiell geworden fei. Und in der That heißt es in dem ritus olim observatus in unctione regum Francorum - j. Append. ad opp. Greg. T. 3, p. 260 - in bem Gebete post gladium unter anderem: propitiare christianissimo regi nostro, wozu bie Mauriner a. a. O. p. 591 anmerten: Christianissimi appellatio regum Francorum est propria et sane antiquissima etc. Dicfe Titulatur ift also ohne Zweifel von den römischen Raifern auf die Könige der Frauken übergegangen. Auch unser allerdurchlauchtigster wird von G. durch \* serenissimus übersett. Der Afterist ift auch bier wieder zu ftreichen, denn serenissimus war Ehrentitel der Götter schon in der nachklassischen Beriede, vgl. Martial. 5, 6, 9 und ift von ihnen auf die römischen Kailer übergetragen worden. So steht serenissimus princeps nach G. sclbst — s. im lat. bentschen Theil unter serenus im Cod. Theod. und chenfo bei Greg. epp. 1, 16, 1. Allerheiligen. Dafür bei G. \* dies festus omnium sanctorum. Nun wissen wir aber, bag in ber morgenländischen Kirche bereits im 4. Jahr= hundert ein gemeinfames Feft aller Martyrer und fonftigen Beiligen gefeiert wurde und das gleiche Fest um die nämliche Beit mahricheinlich auch in ber Rirche bes Abendlandes beftand, denn im Antiphon. von Papst Gregor Opp. T. 3

p. 712 in die ad missam finden fich bie Worte: gaudeamus omnes in domino diem festum celebrantes sub honore sanctorum omnium. Ueber ben Antiph. Gregors aber urtheilen die Mauriner baffelbe wie über scinen lib. Sacrament., daß nämlich Gregor eher ber Sammler und Berbefferer als ber Berfaffer fei. hat es bamit feine Rich= tiateit, fo fann bie eben aus bem Antiph. angeführte Stelle verhältnifmäßig febr alt fein und giebt, wenn man nur bie zwei Worte sub honore streicht, benfelben Ausbruck, welchen G. burch ben vorgesetten Afterist als moberne Bil= bung bezeichnen wollte. Chebrechen. Es versteht fich von felbst, baß neben dem von G. angegebenen fidem conjugii violare auch gesagt werden tann fidem conjugalem violare nach Aug. de bono conj. §. 4 Ende; für Che= brecherin bietet G. im deutsch=lateinischen Theile des hand= wörterbuches nur adultera; hat man aber ein Bedürfniß eines innonymen Ausbruckes, fo würden wie auch fidei conjugalis violatrix, Aug. am eben a. D. zulaffen, obgleich violatrix nur spätlateinisch bei Aug. vorzukommen scheint. Olivenwald fehlt bei G. ganz und gar. Finden sich aber bei Aug. c. Jul. VI, §. 21 init. silvae oleastrorum, fo wäre Bald ober Bälder zahmer Oliven silva, silvae olearum. Geburtsichmerzen find nach G. durch dolores puerperae ober burch Umschreibung zu über= feten. Wir bemerken beghalb, daß außer bem bereits in unferem 4. Artikel S. 193 Beigebrachten ber Kirchen= vater Augustin dafür auch noch andere gute Bezeichnungen bietet. hat nämlich der Singular von dolor = Geburts= wehen die Auctorität von Terenz, so ist es ganz bestimmt gut, wenn Augustin sagt: dolorem pariendi poenam dicimus esse peccati, opp. imperf. c. Jul. VI, XXVI p. 1650

von T. 14 ber Mauriner Ausg. Venet. 1768. Nicht weniger richtig fagt berfelbe Bater: unde nec illud meum quod ... de parturientium doloribus posui, putasti esse tangendum, a. a. O. V, 15 g. E. Benn endlich ber gleiche Sewährsmann unmittelbar barauf sagt: si feminae sine parturitionis cruciatibus parerent, puto ... fo würden wir auch bieß zulaffen, ba parturitio ein wenn auch spätes fo boch sehr aut gebildetes Wort ist. Liebeswerte. Berücksichtigt man was wir über Liebespflicht im 3. Artikel S. 270 bemerkt haben, fo ift flar daß zu bem was G. da= rüber unter bem Worte Freundichaftsdienft beibringt, die opera pietatis aus Leo Serm. 11, 1 hinzuzunehmen Dasselbe kann aber auch durch opera caritatis ausfind. gebrückt werden : eleemosynae opera caritatis sunt. Leo. Serm. 7, Serm. 10, 2, Serm. 74, 5. 29enn enblich officium ichon im gewöhnlichen Gebrauch nicht bloß die Pflicht, sondern auch die pflichtgemäße Sandlungs= weise bebeutet, fo können Licbeswerke natürlich auch burch officia pietatis vollkommen abäquat ausgebruckt werden, f. Leo Serm. 16, 6. Fleisch. Unter diesem Worte mangelt bei G. der lateinische Ausdruck für unser Fleisch effen, was nach Aug. c. Faust. VI, c. 6 Anfang gang gut ausgebrückt wird burch carnibus vesci. Prüfung ift auch nach G. examen als abwägende Untersuchung, während für das Probiren als handlung tentatio angegeben ift. Run lesen wir aber doch bei Aug. c. Faust. XII, c. 38 p. init. Gott habe die bekannte Prüfung Abra= hams zugelassen ut ejus obedientia tali examine probata posteris innotesceret, eine Bezeichnung, bie uns ganz an= nehmbar scheint, wenn man nicht aus lauter Burismus experimento ftatt examine gebrauchen will. Faben. Einen 5

Theol. Quartalforift. 1872. Seft I.

Faben ziehen ift nach G. filum ducere; baneben bätte wohl auch filum torquere d. h. wie G. unter bem Wort Drehen selbst angiebt brebend verfertigen, aufge= führt werden sollen. Für wollen bietet das Handwrth. von G. ledialich laneus, indek tann tiefes Stoffabjectiv auch burch eine leichte Umschreibung ersett werben, benn einen wollenen Kaden spinnen heißt bei Aug. c. Faust. XX, c. 9 p. init. ganz gut filum ex lana torquere. Ruf. Bei G. ift bie allacmeine Bbrafe : Jemand ober etwas verschafft Jemanben ben Ruf von etwas nicht zu finden ; den wörtlichen lateinischen Ausbruck derselben bietet Augustin c. litt. Petill. II, §. 201 : non istam vobis famam furiosa vestra agmina per totam Africam cum terribili turpitudine passim vagantia compararunt. Geldmittel heißen im Howrth. von G. lediglich copiae, wenn aber bei biefem zufammengesetten Borte ber Gegenfat ben Ton auf die erste Silbe legt, so muß ber Concinnität wegen praesidia pecuniae ober etwas dergleichen angewendet werden: non habet praesidia pecuniae, sed habet dona naturae, Leo, Serm. 95, 3 p. medd. Für unfer Zünd= itoff wird von G. unter anderem fomentum flammae an= gegeben, was indef nur von dem hell auflodernden Feuer, ber Flamme gesagt werden tann. Bird bagegen Fener als Element überhaupt genommen, fo ist der eigentliche fubftan= tivische Ausdruck von Bundstoff fomentum ignis wie bei Greg. in Job. XIV, 23 init.: sulphur quid aliud quam fomentum ignis est? Beispiel. Jemanden ein schlechtes Beispiel geben ist bei G. nocere alicui exemplo ; vielleicht verdient auch einige Brachtung was bei Greg. in Job. XXII, §. 56 gefunden wird: mali operis exempla alicui praebere. Sanz außer Acht gelaffen ift

aber von G. bie Bhrafe: Jemanden ein gutes Bei= fpiel geben. Nun fagt aber Leo Serm. 131. 1. baß ber Bischof von Alexandrien ein Eiferer für die tatholische Lehre und ein entschiedener Gegner ber Baretiter fei und fährt bann fort: ut merito sperare possimus, eum ecclesiae cui praesidet et morum exemplo et insinuatione [praedicatione] fidei profuturum, wie abulich bie praedicatio fidei dem exemplum morum gegenübergestellt erscheint bei bem aleichen Auctor, Serm. 169, 3. Für das pluralische Seiligenbilder im allgemeinen tann man gang aut auch imagines sanctorum gebrauchen z. B. Heiligen bilder zernichten = imagines sanctorum confringere, Greg. epp. XI, 13. Sterntundiger. Bu ben von G. aufgeführten lateinischen Bezeichnungen ist für die Bhrase, sich als beobachtender Aftronom auszeichnen, ber= vorthun, wohl auch verwendbar, was bei Leo Serm. 34. 1 q. Ende au lesen ist : spectandorum siderum arte pollerc. Himmelstönig = rex coeli ift von uns ichon im 4. Artikel vertheidigt worden. Jest fei beigefügt, daß fich diefe Form bes Ausbrucks besonders für den Gegenjat eignet, benn wenn wir von Gott als dem König himmels und ber Erbe fprechen, fo ift bieje Redeweije ja gang ber Sprache ber bl. Schrift entnommen, in welcher die Vulg. bafür rex coeli et terrae bietet, vergl. darüber Genes. 24, 3, Esdr. I, 5, 11, Judith 6, 15, Matth. 11, 25, Luc. 10, 21, A. A. 17, 24, Leo Serm. 36, 1. Chriftenbeit. Daf bei dem von G. proponirten \* nomen christianum ber \* au ftreichen fei, ift bereits im 3. Urtitel G. 260 bar= gethan worden. Beitere Belege für biefen Gebrauch von nomen christianum haben wir feitdem auch bei Lco ge= funden, benn bie Chriftenheit vom Erbboben ver=

5\*

tilgen heißt bei ihm: de terris nomen christianum auferre, Serm. 36, 3 init. und ebenso spricht er vom excidium nominis christiani, Serm. 28, 5 g. Ende. Stadt= gespräch: das Stadtgespräch sein heißt nach G. in fabulis esse, auch wenn nur von einer Person die Rede ist. Bei Greg. epp. XIII, 26 wird dasür apud suos in fabula esse angewendet. Man wird dieß nicht weniger richtig finden, wenn man sich erinnert, daß bei dem klassischen Dichter Horat. epp. 1, 13, 9: no fabula fias im ganz gleichen Sinne gesagt ist.

Bas wir schon in frühern Artikeln über die lateinischen Uebertragungen von Pfingftfeft, Namenchrift, Tauf= waffer, Gefeslehrer, Menfchenfifcher, Simmel= reich, Apostelgeschichte, Erbfünde, beigebracht haben, wird des weiteren bestätigt und befräftigt burch Leo Serm. 79, 1 u. Serm. 69, 5 p. init. u. Serm. 69, 5 Ende u. S. 57, 1 init. u. 58, 2 init. u. Serm. 95, 3 u. Serm. 61, 5 Ende u. Serm. 67, 3 u. Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 487, II. Als Zufat aber zu dem über Marthrer= frone 2c. im ersten und britten Artikel Bemerkten fügen wir an, bag bie Marthrertrone empfangen, gemin= nen sich auch ganz gut geben läßt burch gloriam, palmam martyrii obtinere, adipisci, §. Serm. Leoni attrib. opp. T. 1, XIII, p. 503 (Migne), XIII, IV Ende und ebenbafelbst XVII, IV. Blingeln. Neben luminum inconstantia trepidare = bie Augen nicht fest auf einen Buntt richten können und baber mit ihnen fort und fort gittern, zwinden, zwindern wird man bestimmt eben so wohl palpitare oculis sagen nach Aug. de gestis Pelag. §. 18 was gestützt wird durch palpitatio oculorum, welches nach G. felbst beim ältern Plin. fich findet. Oftermahlgeit. Es

ift icon in unferem zweiten Artikel S. 442 gezeigt worben, baß für dieses bei G. ausgelassene Wort lateinisch gut cena Paschalis gesagt werden tonne, welcher Ausbruck für bas Oftermahl, welches Christus vor dem Beginn feines Leidens mit ben Jüngern feierte, auch bei Leo Serm. 54, 3 vorkommt. Ebenso wenig ist bei G. das Wort (tirchliche) Provinzialsynobe berücksichtigt. Nach dem Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 545 oben heißt dieß ganz einfach synodus provinciae alicujus. Traumgesicht. Infofern Jemand durch ein Traumgesicht aufgefordert wird etwas zu thun, läßt sich dieß ganz wohl durch admonitio somnii wiedergeben, f. barüber Leo Serm. 33, 4 init.: magi secundum admonitionem somnii non eodem quo venerant itinere revortuntur. Preuzestod. Daß bafür auch supplicium crucis gesagt werbe, ift ichon in unferem zweiten Artifel erinnert worden; es findet fich biefe Ausbrucksweife aber auch in ber epp. Secund. Manich. §. 4 bei Aug. opp. T. 10 p. 626 und bei Leo Serm. 37, 3 und 51, 7. Untergraben. Das tropifche: bie Grundlagen von etwas unterwühlen und damit seine Eriftens gefährben tann gut auch burch convellere übersetst werden, ba biefes Verbum nicht nur im eigentlichen Sinn steht wie convellere fundamenta villae bei Columella, sondern auch für bie bildliche Bedentung die besten Auctoritäten hat. Richtig also bei Leo epp. 47, 2: convellere fundamenta fidei und: ipsa christianae religionis fundamenta convellere, eben= baf. epp. 60 Anfang. Gnabengabe. Bu bem, mas mir über bie theologische Bedeutung bicfes Wortes im ersten und vierten Artikel bemerkt haben, fügen wir hinzu, daß außer ben dort angegebenen Ausbrücken auch beneficia gratiae angeht, f. Leo, Serm. 48, 1. Habsucht wird von G. auch

mit der bem Deutschen entsprechenden lateinischen Rufam= mensehung durch habendi cupiditas, cupido ausgebrückt; cine weitere Bezeichnung bietet Leo, Serm. 50, 2: hinc habendi amor nunquam satiandus exoritur, ganz richtig. ba amor = bas leidenschaftliche Berlangen, bas Gelufte nach etwas aus Cic. belegt wird. Also tann ferner für Gelbgier neben dem Horazischen argenti amor auch amor pecuniae acfaat werben mit Leo Serm. 60, 4. Ebenbaselbst ist für gewinnsüchtig lucri cupidus angewendet, mas aleichfalls neben ben von G. für diefes Bort angegebenen lateinischen Ausdrucken seine Stelle findet. Lebre (im Gegensatz zum Bunder). Saben wir im gegenwärtigen Auffate bereits nachgewiesen, daß für Bunder miracula operum divinorum oder im Zusammenhange bloß miracula operum gut gesagt werbe, so erfordert es bie Concinnität, baß, wenn Lehren und Wunderthaten neben einander ge= nannt werden, für bas erstere doctrinae monita einfrete. wie bei Leo, Serm. 51, 1: ad hoc Christus discipulos suos doctrinae monitis (= burch Lehrunterweisungen) et operum miraculis imbuebat, ut. ... Weiße. **%ür** Beiße bes Schnees ift bei G. candor nivalis aus Virg. citirt. Daneben hätte für ichneeweiß wohl auch nive candidus - f. Horat. Carm. I, 9, 1 angeführt werben tonnen, weiter aber tommt bezüglich ber 20 eife bes Schnees in Betracht, bağ es bei Leo Sorm. 51, 3 init. beißt, die Verherrlichung oder Verklärung Christi auf Tabor fei so groß gewesen ut facies ejus solis fulgori similis et vestitus candori nivium esset aequalis. Testament. Die Gesammtheit ber Urfunden ber por= chriftlichen wie der chriftlichen Offenbarung werden aller= bings am allergewöhnlichsten burch testamentum vetus et

novum ausgebrückt und biese Bezeichnung ift fo alt und allgemein, bag man an ihr weder makeln noch rniteln barf. Wenn man indek variandas orationis causa cin Bebürfnik nach einem synonymen Ausbruck hat, fo kann utrumque foedus von Leo Sorm. 51, 4 entlehnt werden. Gin= fteden, bas Schwert einsteden. Man fuge bei, bag neben ben von G. angegebenen lateinischen Bbrasen : aladium recondere in vaginam, vaginae reddere im Rufam= menhang auch recondere allein genügt wie bei Leo: recondi gladium jubet, Serm. 52, 4. Degelagerer heift bei B. unter anderem auch viae insidiator, daneben ift natürlich auch viarum insidiator bei Leo, Sorm. 33, 1 ebenso gut ober noch beffer, wie denn G. felbst in viarum obsessor ben Plural anerkannt hat. Hängen = es treibt etwas einen Menschen so weit, daß er sich hängt. Bu ben im. handwörterbuch von G. angeführten lateinischen Uebertragungen tann auch ad laqueum trahere hinzugefügt werben : quem (Judam) non poenitentia revocavit ad dominum, sed desperatio traxit ad laqueum. Praenotare ist cin allerdings spätlateinisches Zeitwort, aber in ber eigentlichen Bedeutung: etwas von vorne, von außen bezeichnen, von Leo, Serm. 55, 5 bei ber Schilderung der von Gott über bie Aegypter verhängten Blagen gewiß vortrefflich ange= wendet, wenn er sagt: hujus limina vastator angelus sanguine agni praenotata non intrat. Heilswert wird bei G. gar nicht gefunden; unfer ganzes Heilswert beißt aber bei Leo Sorm. 56, 1 gauz gut omne opus salutis nostrae. Priefterschaft = alle Priefter zusammen ift bei G. lediglich burch sacerdotes gegeben, baneben tann aber auch ganz wohl angewendet werden, mas fich bei Leo, Serm. 57, 2 finbet: quo (= ad quem) scribae et omnis

sacerdotalis ordo convenerat. Bird ferner für Briefter= fchmud von G. nur ornamenta ober insignia sacerdotalia geboten, so versteht es sich wieder von felbft, daß auch ornatus sacerdotalis : Leo Serm. 57, 2 Ende zuläffig ift. Berräther. Wie wird in der christlichen Latinität der Ber= räther bes herrn ausgedrückt? Das unserem Deutschen nächstliegende Wort ist natürlich proditor f. Hier. epp. 58, 1, Leo, Serm. 58, 3, Ambros. in Ps. 45 enarrat. § 9 p. medd. (bis); noch gewöhnlicher aber ift traditor b. h. berjenige, welcher ben Heiland in die Bande feiner Feinde überliefert hat, fo Aug. Tract. LV in evang. Joann. § 3, 1 und lib. de haeres. XVIII, Leo, Serm. 58, 3 u. 4, Serm. 62, 4 und Serm. 67, 3, feltener aber gang paffend ift auch venditor, sofern ber Verrath um Geld geschab. Aug. Tract. LV in evang. Joann. § 4, Seo, Serm. 57, 3. Tempelschatz. Dieses Wort fehlt bei G. ganz und gar. Statt bes hebräischen ober sprischen corbona tann man bafür paffend arca templi sagen nach Leo, Sorm. 57, 3 Enbe: sacerdotum conscientia capit, quod templi arca non recipit. Dieberherstellen, etwas in ben vorigen, frühern Stand seten ist bei G. bloß in pristinum restituere (im Allgemeinen) und in integrum restituere (befonders in rechtlichen Berhältniffen). Benn bafur in antiquum statum revocare bei Aug. c. litt. Petill. II, § 224 und in integrum aliquid revocare bei Leo, Serm. 57, 4 vortommt, fo scheint wohl auch biefes zuläffig. Apoftel= amt heißt bei G. apostolatus ober \* munus apostoli. Statt des letzteren Wortes tann man einen antiken Ausbrud von Leo, Sorm. 82, 3 entlehnen: beatissimus Petrus princeps apostolici ordinis unb: non apostolici ordinis honor, non sacramentorum tibi (Judae Isch.) communio denegatur, Leo, Serm. 58, 3 und Serm. 83, 1. Schaub= oder Spottkleid fehlt bei G. durchaus. Bis jest tennen wir bafür keinen einfachen Ausbruck als vestis irrisoria (bei Leo, Serm. 59, 3 Anf.), was wir, obaleich irrisorius der ganz späten Latinität angehört, seiner Kürze wegen für gut halten. Stachel. Der Tob hat seinen Stachel verloren heißt im Handwrth. von G.: mors maximam acerbitatem perdidit. Aber dieft ist boch ein recht nüchterner und tabler Ausdruck für den schönen Tropus ber Bulgata: ubi est mors stimulus tuus? I. Cor. 15, 56 und Christus hat dem Tode den Stachel aenommen, die Spize abacbrochen heift bei Ambros. enarr. in Ps. 45, § 9: mortis aculeum guidem Christus obtudit, sed solus proditor non evasit, ebenjo epp. 46, 4 Ende und: cum mortis aculeum recipere non posset natura deitatis (Christi), suscepit tamen nascendo ex nobis quod posset offerre pro nobis, Leo, Serm. 59, 8 p. init. Wenn endlich sollicitudinis aculei Ciceros Auctorität für sich hat, so läßt sich voch wohl auch moeroris aliquem aculeis compungere hören, j. barüber Append. ad opp. Leonis T. 3. p. 576, XXXV. Brätendent und Rronprätendent ist bei G. aemulus regni oder imperii. Was biefe aber Kronprätendent sein ? Ganz gut wäre bafür regnum affectare, wie benn Leo, Serm. 61, 1 von ben Suben fagt : hoc quasi insuperabile repererunt, ut dominum mundi (Christum) affectati regni invidia perurgerent, ein Ausbruck welcher nicht nur an und für sich aut, sonbern, wie wir nachträglich aus dem Handwörterbuch von Rlot erfehen, bei den Römischen Siftorikern für bochverrätherische Bestrebungen fast stehend ift. Thräne. Für unfer: zu Thränen gerührt werben bietet G. nur

lacrimare, flere, bei Leo, Serm. 61, 3 ftebt dafür auch mit dem Deutschen wörtlich übereinstimmend in lacrimas commoveri, offenbar ganz gut, ba ad miserationem permoveri, ad misericordiam evinci, in gaudium evinci Berbindungen find, welche ichon bei Tacit. Ann. 1, 61 init. 11, 37, 4 und Hist. 2, 64 Ende gefunden werden. Tobes ftunbe. Alle lateinischen Bezeichnungen, welche bafur von G. angegeben werben, bruden nur bie Stunde des natürlichen Todes aus, während die Todesstunde eines zum Tode Berurtheilten ober zu Berur= theilenden burch hora supplicii auszudrücken ift nach Leo Serm. 63, 3 g. Ende. Rreuzigung wird bei G. unter anderem auch durch crux übergetragen. Wir fügen bei, daß ber Lag ber Rreuzigung Chrifti bemgemäß aut heißen kann dies crucis domini Christi nach Leo Serm. 67, 1. Silberling ift von G. und Rraft ledig= lich burch siclus übersett. Es scheint uns bemerkenswerth, baß für die breißig Silberlinge, um welche ber geiland von Judas vertauft wurde, bei Matth. 26, 15 u. 27, 3, 5 u. 9 blok argentei (i. e. denarii) gebraucht ift und tiefes fich auch bei Leo Serm. 67, 4 findet: utiliora tibi diaboli incitamenta credebas, ut facibus inflammatus avaritiae ad trigenta argenteorum lucra inardesceres. Raffen= biebstahl. Die von G. dafür proponirten Uebertragungen beziehen sich alle auf Diebstähle, die an öffentlichen Kassen begangen wurden, hingegen mangelt es an einer Bezeich= nung für Kassendiebstahl überhaupt. Nun sagt aber Leo, Sorm. 67, 4 g. E. in einer Apostrophe an Judas ben Verräther seines Herrn und Meisters : Patebant tibi furta de loculis = bu hattest freie Hand zum Bestehlen ber Raffe. Hienach maren also Raffendiebstähle im allge=

74

meinen furta de loculis ober (bei größeren Raffen) de arca alicujus, aliquorum; bei der Praposition de trifft hier zu, was Rägelsbach, Stilistit § 122 über ben energischen Gebrauch ber Präposition gesagt hat, b. h. de involvirt ein nach loculis zu bentendes facta. Stehen - zum Falle bringen. 3m erften Brief an die Corinther 10, 12 heißt es nach ber Vulg. befanntlich: qui se existimat stare, videat no cadat, eine bildliche Redetweise, beren Sinn an und für sich klar ift. Haben wir aber bas Recht ober die Pflicht, die biblischen Tropen auch in der lateinischen Ausprägung berselben zu mahren, fo ift es gewiß zu billigen wenn Leo Serm. 71, 1 Ende ben Ginn ber Morte : bie Rinber Gottes zur Sünde, zum Abfall von Gott verleiten ausbrückt burch stantes in ruinam impellere. Die fieben Gaben bes heiligen Griftes. Bu bem was wir über ben lateinischen Ausbruck ber f. G. b. bl. G. in unferem vierten Artikel bemerkt haben, fei bingugefügt, baß sich eine ganz ähnliche, nur speciell auch noch den Reichthum biefer Gaben markirende Bhrafe bei Lev findet: septiformis donorum suorum (i. e. spiritus sancti) largitas, Sorm. 76, 7 init. so wie bas beutsche : alle übernatürlichen Gaben (zum Seil ber Scele) tommen vom beiligen Geift, find Geschente bes bl. Beiftes, bei ebendemfelben, Sorm. 79, 4 beift: spiritus sanctus alicui omnium virtutum dona confert. Lehr= puntt, Lehrbestimmung. Reines diefer Borter ift von G. im Handwörterbuch berücksichtigt. Wie man sich biebei gut lateinisch ausbrücken könne, lehrt Leo Sorm. 81, 1: inter omnia apostolicae instituta doctrinae, quae ex divinae eruditionis fonte manarunt. ... Marter= woche = bie Leidenswoche bes herrn ift von G. aufge=

nommen aber es mangelt Martertag, d. h. berjenige Tag, an welchem ein ftanbhafter Betenner Chrifti ben Glauben an ben Erlöfer durch ben Martertod besiegelt hat ; diek ift einfach lateinisch dies martyrii alicujus, aliquorum, j. Leo, Serm. 82, 1 und Append. ad opp. Leon. Tom. 1, Serm. XIV, 1: cum dies martyrii ejus merito habeatur clarissima. Auferstehungstag Christi. Bu bem. was wir über die lateinische Ausprägung bieses Wortes im vierten Artifel S. 291 gefagt haben, nehmen wir jest auch dies resurrectionis Christi, Leo epp. 15, 4 und dominicae resurrectionis dies, Leo, Serm. attrib. VIII, 1 Anf. und Leo epp. 10, 6 Ende, endlich resurrectionis dies redemptoris nostri, Leo epp. 133, 2 hinzu. Will man einen umschreibenden Ausbruck, fo läßt sich mit Leo epp. 16, 1 fagen: dies quo Christus a mortuis resurrexit und auf den Tag ber (fünftigen) Auferftehung harren = resurrectionis (futurae) diem exspectare, Leo lib. Sacrament. XXXIII, 111. p. 135 (Migne). Currus igneus = Feuerwagen ift bereits in unferem zweiten Artikel nachgewiesen; es steht aber auch im Append. ad opp. Leon. T. 1. Serm. XX, II. p. init. Metropolit wird von G. durch \* episcopus princeps übersett. Dafür sagte man in der altlateinischen Kirche episcopus Primas provinciae f. Append. ad epp. Leon. T. 3, p. 384 oben (Migne) ober im Zusammenhange Primas allein, Greg. epp. IX, 58, Aug. epp. 43, 9 und Greg. epp. IX, 59; Das Amt bes Metropoliten = Primatus officium, Greg. opp. III, 49 ober Primatus allein, Aug. opp. 59, 1; ebenfo gur Burbe bes Metropoli= ten beförbern provehere ad primatus dignitatem Greg. epp. I, 77; einen Metropoliten aufstellen

constituere Primatem Greg. a. a. D. Da indeß später mit Primas und Primatus eine höhere Burbe und Jurisbiction bezeichnet worden ift, fo erscheint es für unfern Gebrauch offenbar gerathener, Metropolit wörtlich, d. h. mit bem aus dem Griechischen ins Lateinische herübergenommenen metropolita, Greg. epp. IX, 8 Ende (bis) au benennen; ebenso heißt der Metropolit metropolitanus episcopus bei Leo epp. 5, 5 u. 14, 6 u. 106, 2, 153, 1. Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 712, over metropolitanus allein, Leo epp. 108, 1 u. 129, 3, Append. ad opp. Lon. T. 3 p. 391, 394 (Migne) und wie Primas episcopus provinciae hoc est metropolitanus vorfommt im Append. ad opp. Leon. T. 3 p. 834 oben (M.) fo auch metropolitanus episcopus provinciae Venetiae, bei Leo epp. 2, 1. Ofternacht ift von G. ganz übergangen. Leo brudt aber epp. III, 3 init. die heilige Ofter= nacht sehr gut aus durch nox sacrosancta Paschalis. Eigenhändig. 3m Handwörterbuch von G. fehlt ein furzer Ausbruck für eigenhändige Unterschrift, z. B. Jemanben burch eigenhändige Unterschrift zu etwas zwingen: aliquem manus suae subscriptione compellere, ut ... Leo epp. 7, 1 medd. Gottesver= ehrung. Neben ben heidnischen religiones colere läßt fich unbedenklich auch, wenn von der Religion der Offen= barung die Rede ist, mit Leo divinae religionis cultus anwenden, Leo epp. 10, Anfang. Subaltern. Der subalterne Beamte heißt bei G. magistratus inferioris juris oder magistratus minor. Was wären aber untergeordnete Kirchendiener? Bei Loo epp. 10, 3 g. G. werden sie als clerici minoris officii aufgeführt. Hir= tentonig. Die lateinische Uebertragung bicfes Wortes

bei G. nimmt ben Sirtentonig nur im eigentlichen Sinne, wenn dafür \* regulus populi pastorii angegeben ift. Betanntlich nennt fich aber Chriftus felbit ben auten Birten und ebenso werden feine Apostel und deren Nachfolger oft mit biefem bildlichen Ausdruck bezeichnet. Es tonnte baber nachgetragen werden, daß Christus der Herr als der geist= liche, unsichtbare Hirtentonia, als Oberfter aller Scelenhirten vom heiligen Betrus in Vulg. I. Petr. 5, 4 demgemäß als princeps pastorum aufgeführt ist, wie auch die Wohlthat ber Hirtensorge Jemanden guwenden bei Leo, epp. 10, 5. p. init. lautet (alicui) salubritatem impendere curae pastoralis. Collegium. Jemanden in ein Collegium aufnehmen heißt bei G. aliquem in collegium legere oder (wenn bie Mitglieder felbst wählen) cooptare. Run find Ausbrücke wie legere aliquem in patres, in judices, in senatum allerdings gewöhnlich, allein für aliquem in collegium legere kennen wir bis jest keine Auctorität und würden baher, wo cooptare in c. nicht angeht, licber das späte recipere aliquem in collegium, Digest. 47, 22, 3 mählen. Vielleicht tonnte auch assumere aliquem in collegium bei Leo epp. 12, 2 Ende Gnade finden, da nicht nur assumere aliquem filium, generum - zum Gibam wählen, nehmen auch bei dem jüngern Blinius epp. 3, 11, 7, Paneg. 7, 4, fon= dern assumere sibi aliquem collegam auch bei Suet. Tib. 65 gefunden wird. Probe. Es verdient wohl auch Bcach. tung, wenn unfer Deutsches: eine gute, genügenbe Probe ablegen, in ber Probe fich als tüchtig zeigen von Leo epp. 12, 4 ausgedrückt ist burch experimentum sui probabile praebere. Kenntniß. Etwas zu Jemandes Kenntniß bringen — perferre

## Altchriftliche Latinität und profane Philologie.

in notitiam alicujus, mas G. aus Pl. anführt, findet sich auch bei Leo epp. 50, 1 init. und epp. 65, 4; sur all= gemeinen Kenntniß kommen heißt aber nach G. bloß ab omnibus cognosci. Es versteht sich von selbst. dak dafür in omnium notitiam venire, Leo epp. 110 uicht weniger richtig ift. Ganz eben so verhält es sich felbstver= ftändlich, wenn Leo in diefem Fall ftatt des einfachen Ber= bums in der Regel das zusammengesette pervenire gebraucht, f. epp. 80, 4 Ende, 108, 6. 116, 2 u. 119, 5. Ferner mag angemerkt werden, daß für aliquid in notitiam alicujus perferre ebenso gut deferre gewählt ist im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 705 (Migne). Endlich fügen wir noch hinzu, daß Leo in diesen Phrasen: zur Kennt= niß kommen, zur Renntniß bringen neben in notitiam ebenso gewöhnlich mit bem Deutschen wörtlich qu= sammenstimmend auch ad notitiam anwendet. Beral. über pervenire ad notitiam Lev epp. 115, 2 u. 120, 6 u. 150 Ende, u. epp. 15, c. 16 u. 16, c. 7 Eude, Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 459 (M.) und ebendaf. p. 554. So auch etwas zur Kenntniß von Jemanden brin= gen ad notitiam alicujus referre, Leo epp. 20 Aufaug und 24, 2 und 101 g. Ende und ad notitiam deferre, 23, 1 Ende. Schafstall. Bei G. bloß ovile, danchen läkt sich zur Abwechselung wohl auch saepta ovium gebrauchen: Bestiae irruunt et (sacerdotes) saepta ovium non claudunt, Leo epp. 15, c. 16. Gottesverehrung. Unter biefem Bort ift die Bhrase eine reine Gottes= verehrung haben berücksichtigt, nicht aber mahre Gottesverehrung, was bei Leo epp. 15, c. 17, p. 691 (M.) beint verus veri dei cultus, offenbar ein vortrefflicher Ausbruck, um sowohl die subjective als die objective Seite der

wahren Gottesverehrung hervorzuheben. Jungferichaft. Reine, unbeflectte Jungferschaft. Reben virginitas impolluta ober illibata des Handwörterbuches von G. tann dafür auch umgetehrt integritas virginea (oder beffer virginalis) gesagt werben; bas erstere bei Leo, epp. 16, 2. Excommuniciren. Zu dem, was darüber im 2. Artikel S. 449 gesagt worben ist, fügen wir als weitere gute Bezeichnungen hinzu, communione ecclesiae, communione ecclesiastica aliquem privare, Leo epp. 22, 4 u. 159, 4; a communione ecclesiae separare, epp. 23, 1 g. G.; a corpore ecclesiae aliquem resecare. Leo epp. 119, 1 Ende; einen Ratholiten ercom= municiren: aliquem a catholicorum communione resecare, Leo epp. 114, 1 Ende. Glaube. Der firchliche Glaube im objectiven Sinn - Glaubenslehre, Glaubensbetenntniß, Glaubensgesetz ist bei G. doctrina, formula, lex, z.B. lex Christiana bei Amm. Marc. 25, 10, 15. Wir fügen bei, daß bemnach auch lex catholica gebraucht ift im Append. ad opp. Leonis T. 3, p. 491; ebenso ist der christliche Glaube doctrina christiana, ebendas. p. 475, III. unten. Irrlehrer. Ift in unferem vierten Artikel S. 201 dafür errorum magister angeführt worden, so verweisen wir jetzt auch auf Leo epp. 28, 1, wo magistri erroris im Gegensate zu veritatis discipuli genannt mer-Stammbaum. Was den Stammbaum Jeben. mandes in auf= ober absteigender Linie angeben betrifft, so scheint es uns immerhin einiger Beachtung werth zu fein, wenn Leo epp. 31, 2 über die Urt und Beife, wie die beiden Evangeliften Matthäus und Lutas den Stamm= baum bes Heilandes verzeichnet haben, fich alfo vernehmen läßt: Matthaeus ita humanae originis ordinem sequitur,

ut generationum lineas usque ad Joseph, cui mater domini erat desponsata deducat. Lucas vero retrorsum (= in aufsteigender Linic) successionum gradus relegens ad ipsum humani generis principem redit. Befanntlich find in dem Erlöser als dem Gottmenschen die asttliche und die menschliche Ratur zur Gin= beit, ober zu einer Person verbunden. Wie ift bieft nun lateinisch zu geben? Wir glauben, bak es kaum paffender ausgebrückt werden tonne als burch: 'in Christo, formam Dei ac formam servi, duas naturas, deitatem, humanitatem in unam convenisse, concurrisse personam. S. Leo epp. 31, 3 g. Gube u. Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 679 u. 681. Für Löwengebrüll ift im Hand= wörterbuch von G. nur rugitus leoninus angegeben. Dieß brudt aber nur bas eigentliche, volle Brullen bes Rönigs ber Thiere aus, so fern aber an ein bumpfes, knurrendes Brüllen gedacht wird, ist auch fremitus leonis richtig: sicut fremitus leonis, ita et regis ira, Vulg. Proverb. 19, 12. Luftschicht. Die bobere Luftschicht ift im Handwörterbuch von G. durch coelum superius und aër superior ausgedrückt. Dafür kann aber ebenso gut superior pars aëris gesagt werben nach Aug. de genesi ad litt. III, c. 10, S. 14. Rirchensache wird von G. burch \* res ecclesiastica ausgedrückt. Es läßt sich causa ecclesiastica aus Leo epp. 31, 4 u. epp. 38 init. subftituiren, was wie causa fidei (Glaubenssache, f. unfern 4. Artifel, S. 193 und fesse hinzu Leo epp. 38 init. u. 114, 1 u. 152 init.) insbesondere fich für ben Fall em= pfiehlt, daß die Rirchensache ben Gegenstand firchlicher Untersuchung und Entscheidung bildet. Ferner ift das finn= verwandte Glaubensfrage, Glaubensunterfuchung

Theol. Quartalforift. 1872. Seft I.

im Handwörterbuch von G. gar nicht berucksichtigt, aber ganz aut burch fidei quaestio auszubrücken, nach Leo epp. 36 Anfang u. epp. 72 Ende. Borgaug. Bei biefem Worte kann für die lateinische Uebersetzung der deutschen Bbrase es giebt keinen Vorgang von etwas auch gesagt werden : nullum alicujus rei exemplum praecessit nach Leo, opp. 37, 7, p. medd. Religionsverletung. Dafür findet sich bei G. gar teine wörtliche Uebertragung und boch liegt dieselbe in religionis injuria bei Leo, epp. 45. 2 Enbe. himmelsichluffel. Den lateinischen Be= zeichnungen, welche wir in unferm zweiten und vierten Ar= titel angegeben haben, fügen wir bei, daß himmels= fchlüssel von Leo auch noch durch claves coelestes ausgedrückt werden, S. beffen epp. 56 g. Enbe. Reben= ober Weinbergshut fehlt bei G. gänzlich. Jemanden biefe Art von hut anvertrauen, tann fowohl für bie eigent= liche wie für dic tropische Bedeutung gegeben werden burch vineae alicui custodiam committere nach Leo epp. 98, 2 a. Ende. Himmelspförtner. Zu janitor coeli f. unfern zweiten Aufjats S. 441 unten - nehme man hinzu janitor regni coelestis bei Leo epp. 103 Enbe. Erschleichen. Das Amt, die Stelle eines noch Lebenden erschleichen, durch Erschleichung gewinnen, tann neben obrepere ad honorem auch burch obrepere in locum alicujus übersetst werden. Leo, epp. 109 Ende. Religiousübung. Zu demjenigen, was wir über cultus religionis statt \* usus sacrorum bei (9. im dritten Artikel S. 267 bemerkt haben, fügen wir für religionis cultus jest auch die Auctorität von Leo, epp. 122 gegen medd. Bgl. auch epp. 10, 1 init. Grabstein hat G. wohl in dem Sinn des auf Jemands Grab

82

errichteten Gebächtniksteines, aber ber Grabitein bes Beilandes = ber fein Grab fchließende, beckende Stein gebt babei leer aus. Derselbe heißt bei Leo epp. 124, 6 und 165, 7 einfach lapis monumenti (salvatoris) u. epp. 124, 8 g. E. sepulcri lapis und ganz ebenso epp. 139, 2 g. Enbe: daber auch ben Grabitein binweamälzen = revolvere monumenti lapidem, 2co epp. 124, 6 u. Vulg. Luc. 24, 2: invenerunt lapidem revolutum a monumento. Befühlen. Wenn das handwörterbuch von G. lehrt, daß für befühlen tangere und tentare fowohl mit als ohne digitis gebraucht werde, fo fügen wir bei, daß and aliquid tractare digitis bei Leo epp. 124, 6 augeht. Das Wort Suffragan ober Suffraganbischof wird in ben Handwörterbüchern von G. und Rraft ganzlich ver= Man versteht darunter bekanntlich die wirklichen, mikt. aber (im Gegenfate zu den erempten Bischöfen) im Berbande mit einem Erzbischof stehenden, demfelben unterge= ordneten Bifchofe. Es tann bieg ausgedrückt werben durch \* episcopus qui sedi alicui (3. B. Alexandrinae) oter sedi archiepiscopi, metropolitae episcopi metropolitani, metropolitani alicujus subjectus est, j. das B. Metropolit und Leo opp. 129, 3, wie Suffraganbischöfe am eben angeführten Orte auch burch comprovinciales episcopi bezeichnet find und dafür auch episcopi provinciales angeht, f. Leo opp. 167, Inquis. I. Ungeben. Für unfer 3cmanden mit Bitten angehen wird von G. bloß das wörtliche precibus aliquem aggredi geboten, allein offenbar gut tann bafür auch verwendet werden, mas bei Leo opp. 147, 1 Ende steht: monere non desino ut clementissimi principis fidem quantum opportunum fuerit precibus ambiatis. Rirchenfreiheit. Diefes Wort mangelt bei

G. wieder ganzlich ; wie es lateinisch wiederzugeben sei, dar= über vergl. man Leo epp. 146, 2: libertati ecclesiasticae consulere et paci. Go tann auch Glaubensfreiheit turz burch fidei libertas bezeichnet werden, 3. B. Glau= bensfreiheit ber Ratholiken = catholicae fidei libertas, Leo epp. 156, 3 init. und ber Kirche von Alexandrien bie Freiheit des alten Glaubens zurückgeben = Alexandrinae ecclesiae statum in antiquae fidei libertatem revocare, ebendas, epp. 147, 2. Die Wörter Glaubenseifer, Glaubenswärme, Gluth des Glaubens find im Handwörterbuch von G. burchaus übergangen. Bolltommen gut werden dieselben lateinisch burch fidei christianae, catholicae etc. fervor, Leo epp. 148 a. medd. ober burch fidei ardor Leo epp. 154 g. E. bargestellt. Ebenso hat G. bas Bort Generalebict, Generalerlaß ganz übergangen, während es von Rraft unter bem Artikel Generale berucksichtigt wird. Ginen Generalerlaß an die Metropoliten fenden heißt aber bei Leo epp. 153, 1 p. medd. : ad episcopos metropolitanos generales litteras mittere. In der gleichen Lage befindet fich Glaubensfeind, Glaubensgegner, was bei Leo epp. 154 p. init. burch inimicus fidei christianae ausgebrudt ist. Schwäche im ethischen Sinne = Energielosigkeit bes Willens, Mangelan That= traft bei Rügen und Bugen läßt sich ganz wohl durch segnis indulgentia bezeichnen, z. B. aus Schwäche bie Bergehungen der Menschen hingehen lassen, ignoriren = segni indulgentia delicta aliquorum tolerare, dissimulare, Leo epp. 155, 2. Schirmvogt ift von G. ausgelaffen, indem er nur Schirmherr aufführt und durch patronus bezeichnet. Kraft hat das Wort aufgenommen und übersetzt es durch praeses, tutor, während er so aut wie G. von Schirmvogtei schweigt. Nun fchreibt aber Papft Leo epp. 156, 3 an den Kaifer Leo: debes advertere, regiam potestatem tibi non ad solum mundi regimen, sed maxime ad ecclesiae praesidium esse collatam = sondern hauptsächlich zum Zweck ber Schirm= vogtei über die Kirche. Asche. Die Asche eines Tobten (zum Hohn) in die Lüfte zerstreuen, den Winden preisgeben, worüber bei G. und Rraft nichts gefunden wird, ift im Append. ad opp. Leon T. 3, p. 609 gegeben burch cineres alicujus exspergere in ventos. ein Ausbruck, ber gang untadelhaft genannt werden muß, wenn man dispergere für exspergere substituirt. Bei Leo epp. 156, 5 wird derselbe Gebanke mit einem eigenthumlichen, gewählten Ausdruck bezeichnet: concremati corporis cinerem in contumeliam aëris coelique dispergere. Chebund. Neben den von G. aufgeführten Uebertragungen tann man wohl auch foedus nuptiarum gebrauchen, wie benn legitimarum foedera nuptiarum redintegrare bei Leo epp. 159, 1 vorkommt. Vernarben. Dafür sind im Handwörterbuch von G. mehrere lateinische Bezeichnungen angegeben; es mangelt aber im deutsch=lateinischen Theil vulnus cicatricem obducit, Leo epp. 169, 1, was ber eiaentlichen Bedeutung von obducere ganz angemeffen ift. Dazu kommt, daß obducere tropisch, wie auch G. selbst unter biefem Worte bemerkt, fo von Cicero gebraucht wird: obducta cicatrix rei publicae. Fußstapfe. Sowohl bei biefem Borte als bei Dicht, Ferfe wird eine ganz aute lateinische Bhrase bicht hinter Jemanden ber fein, unmittelbar ihm auf bem Fuße nachfolgen, ibm auf ber Ferse fein vermißt; bieß ift vestigia alicujus subsequi bei Leo lib. Sacram. Opp. T. 2, p. 23, IX Ende. (M.) Opferlamm. Diejes Substantiv mangelt bei G. ganz und gar. Bei Leo, lib. Sacramt. Opp. T. 2, p. 30, XXVI wird Christus als der Opferpriefter und bas Opferlamm zugleich aufgeführt = idem sacerdos et sacer agnus. Himmelfahrt (Chrifti). Das wir barüber im vierten Artikel bemerkt haben, findet feine weitere Bestätigung, benn im Append. ad opp. Leon. T. 2, p. 37 unten ift die Bhrase: Das hochheilige Simmelfahrtsfest unseres Herrn feiern ausgedrückt durch diem sacratissimum celebrare ascensionis in coelum domini nostri Jesu Christi, ebcujo im Append. T. 3, p. 855. Defalcichen wird das, was über portae infernae im eben genannten Artikel S. 200 gefagt ist, vollkommen bestätigt burch ben Append. ad opp. Leon. T. 2, p. 51, VI und p. 55, XVII und p. 59, XXV. Sundenicutd ift bei G. culpa et peccatum over peccata allein. Warum follten wir aber als Christen, zumal im Hinblick auf Vulg. Matth. 6, 12 uns nicht auch in der Sprache der altlatei= nischen Rirche ausbrudten und mit bem Append. ad opp. Leon. T. 2, p. 69, II sagen bürfen : libera nos domine a nostrorum debitis peccatorum? Für Nachtruhe bietet G. lediglich quies nocturna; es ist aber auch, zumal im Gegensatz quies noctis anwendbar wie im Append. ad opp. Leon. Tom. 2, p. 80, XXXI: domine deus noster, diei molestias noctis quiete sustenta. Fcst. Unter den Bhrasen für das Deutsche ein Fest feiern hätte auch bas ganz gute sollemnia alicujus recolere genannt werden können, wie z. B.: quoties sanctorum martyrum sollemnia recoluntur, f. ben Append. ad opp. Leon. T. 2. p. 87, XIX p. init. und ebenso beati Andreae sollemnia

recolere a. a. D. p. 145 oben. So ist auch das substantivirte natalicia, iorum nicht Geburtstagsgeschenk, was für den Singular von G. aus Censorin. erwiesen ist, sondern Geburtstagssest. So kommt natalicia celebrare im missale Romanum von dem Tage des hl. Ste= phanus vor. Daß dieß aber nicht etwa moderne Bildung sei, erhellt aus dem Append. ad opp. Leon. T. 2, p. 90, 7: beati Stephani ... natalicia recolentes ... vgl. auch ebendas. p. 103, II. Heirathssähig. Neben idonens oder idonea nuptis kann die Phrase: Das hei= rathssähige Alter erreichen wohl auch übersett werben durch ad aetatem nuptis congruentem pervenire, Append. ad opp. Leon. T. II, p. 131, XXXI oben.

Uranfänglich. Wird biefes Adjectiv strifte auf die Beit bezogen, fo läßt fich dafür auch ber attributive Genitiv verwenden, A. B. die menschliche Ratur zur uran= fänglichen Unschuld zurückführen = naturam humanam ad primae originis innocentiam revocare, §. Append. ad opp. Leon. T. 2, p. 129, XXX. Licht. 3m Anschluft an das, was bereits im vierten Artikel S. 217 über Licht als Symbol der himmlischen Herrlichkeit und Bluckselig= feit bemerkt worden ist, führen wir an, daß die Phrase: 3emanben in bie Geligkeit des himmels aufnehmen, bemgemäß ganz paffend auch burch : aliquem in beatitudinis sempiternae [aeternae] luce constituere überset wird nach dem Append. ad opp. Leon. T. 2, p. 136, III. Urzustand. Wenn die christliche Dogmatit von dem Urauftande ber ersten Menschen spricht, fo meint fic damit betanntlich die Reinheit und Seiligkeit, in welcher diefelben von Gott erschaffen wurden. Will man nun biese, im handwörterbuch von G. nicht berucksichtigte, Bebeutung von

Urzuftand lateinisch ausbrücken, fo wird originalis (parentum humani generis) dignitas dafür gesagt werden fönnen nach Append. ad opp. Leon. T. 2, p. 179; c. 10. Eymbeltlang heißt bei G. lediglich cymbalorum strepitus. im Append. ad opp. Leon. T. 2, p. 177, XIX ift bas Wort auch ganz paffend burch cymbalorum tinnitus bezeichnet, wie cymbalum tinniens so in der Bulgata I. Cor. 13, 1 gefunden wird. Rirchengeschichte. Dak neben historia sacra auch historia ecclesiastica angebe. ift bereits in unferem zweiten Artikel S. 450 bargethan worben. Eine weitere Auctorität tragen wir nunmehr nach aus Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 370, wo es heißt: Rufini liber qui conjunctus est novem libris ecclesiasticae historiae, quos vir eruditissimus Eusebius Caesariensis edidit. Gewinn. Dem Gewinne nach= gehen heißt bei G. bloß quaestui servire ober deditum esse; ein weiterer offenbar auter Ausbruck findet sich im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 398, Tit. XXIV: Quoniam multi clerici avaritiae causa lucra sectantur Ofterfeiertag. Ift schon in unserem ersten turpia... Artikel S. 78 nachgewiesen, daß man dafür unter anderem auch dies Paschae fagen könne, so fügen wir hinzu, baß auch dies Paschalis angeht, f. Append. ad opp. Leonis, Tom. 3, p. 420 oben. Abendmahl als tirchliche Feier wird von G. unter anderem auch durch \* cena Domini überset. Run kommt aber cena dominica in diesem Sinne fchon Vulg. I. Cor. 11, 20 vor und Augustin faat mit Recht, opp. 54, 7, daß der hl. Apostel Baulus den Empfang der Eucharistie durch dominica cena bezeichne und eben= baselbst §. 9 heißt es: neminem cogimus ante dominicam illam cenam prandere, wie auch a. a. D. S. 10 ber Tag

Digitized by Google

۰.

angeführt wird, quo cena dominica anniversarie celebratur. Ganz chenso heißt es im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 427, XXVIII: sacramenta altaris non nisi a jejunis hominibus celebrentur excepto die anniversario quo cena domini celebratur. Bergl. auch chendaf. p. 609 oben. Wenn ferner vor sumere ober percipere cenam Domini von G. ber \* gesetzt wird, fo könnte, abgesehen von bem, was im britten Artikel S. 261 barüber berichtigt ift. als altlateinisch auch aus Aug. bestätigt werden eucharistiam (Domini) sumere, Aug. epp. 54, 7. Tragen weiter auch die Worte des handwörterbuches von G. sacrosanctum domini nostri corpus religiosissime accepit ben Afterist an ber Stirne, so ift berfelbe in diefem Falle ebenso zu streichen, indem corpus et sanguinem domini accipere bei Aug. opp. 54, 7 Ende und ebendaselbst §. 9 Anfang und corpus Domini accipere im Append. ad opp. Ambros. T. 4, p. 244 (Migne) gefagt wird. Ebenfo anmenbbar ist auch sacramentum corporis Christi accipere bei August. de serm. dom. in monte sec. Matth. II, §. 25. Jum Abendmahl gehen endlich ift nach G. \* accedere ad mensam sacram. Ift nun schon in unserem britten Artikel S. 271 gezeigt worden, bag dafür accedere ad mensam dominicam ganz gut fei, so mag bem beigefügt werben, daß dieje Redeweije auch bei Aug. Sorm. 21, 5, bak ferner ad mensam Domini accedere im Append. ad opp. Ambros. T. 4, p. 244, und accedere ad eucharistiam Domini ebendas. p. 243 (Migne) vortommt. Rothgebrungen. Bu ben von G. bafür angeführten latei= nischen Ausbrücken läßt sich auch necessitate aliqua cogente hinzunehmen, z. B. nisi necessitate cogente deditionem non facere, J. Append. ad opp. Leon. T. 3,

•

p. 427, XXX. Jahresfest ift bei G. sacra anniversaria ober festi dies anniversarii. Wir bemerken zu bem letztern Ausbruck, daß statt dies anniversarios agere auch celebrare zu brauchen ift, wenn die Festlichkeit als eine größere und allgemeinere angesehen wird, und baß festus bei Versonen ober Sachen, mit benen bie Vorftellung bes Heiligen und barum feierlich zu Begehenden sich von felbst verband, auch weggelaffen werden tann. Bie es ba= ber genugt - f. unfern 3. A. S. 268 - für Bfingft= feiertag blok dies Pentecostes zu fagen, so kann man auch bie Jahresfeste ber Martyrer feiern aus= brücken durch anniversarios martyrum dies celebrare nach Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 429. Für Göten= tempel soll nach G. blok idolium ober idoleum gebraucht werden. Es versteht fich aber von felbst, daß templum idoli, templa idolorum eben so gut angeht: qui in templis idolorum cenaverunt, f. Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 436, V. Ebenso findet sich templum idolorum Vulg. I. Regg. 31, 9 u. I Paralip. 10, 9 u. delubra idolorum. Vulg. Jesaj. 65, 4. Das Bort Gögen= mahl wird bei G. ganz vermißt. 3m Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 436, V ift es furz und gut burch cena idolorum bezeichnet. Cheband. Das wir über vinculum conjugale ichon in unserem erften Artikel S. 68 bemerkt haben, finden wir nun auch bestätigt burch ben Append. ad opp. Leon. T. 3, wo p. 448 u. 451, XIII vinculum conjugale dissolvere, solvere vorfommt. Kirchenge= meinschaft. Es versteht sich von selbst, daß neben ecclesiae communio - f. unfern dritten Artifel G. 68 auch communio ecclesiastica angeht, f. Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 469 oben u. p. 470, V. Chrisam ift

nach G. \* oleum sacrum. Im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 518 heißt es sanctum oleum chrismatis, eine Bezeichnung, an welcher nichts auszusehen fein wirb, fobald man nur sacrum für sanctum substituirt. Der Genitiv chrismatis ist nämlich keine Abundanz, benn man unter= scheidet ja bekanntlich einfache und gemischte hl. Dele, ber Chrisam aber besteht gerade aus ber Mischung von Del und Balfam und unterscheidet fich badurch von dem (ein= fachen) oleum catechumenorum und dem oleum infirmorum ; ben Chrisam berciten fann auch kurz und gut aus= gebrückt werden durch chrisma conficere. f. Appendix ad opp. Leon. a. a. O. (bis) und ebendafelbst p. 695, V de presbyt. Stammeltern find bei G. auctores gentis ober generis ober stirps (ber Stamm). Bon ben Stamm= eltern bes ganzen Meuschengeschlechtes aber heißt es im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 523 oben: in paradiso cum parentes humani generis conjungerentur ... Rirchenstrafe. Mußten wir es im britten Artifel S. 267 dabingestellt fein laffen, ob poena ecclesiastica ben \* verbiene, fo können wir p. eccl. nunmehr als antik nachweisen aus dem Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 547, XXIII und ebdaj. p. 857, III Ende und p. 861 oben. Testament. Das Recht ein Testa= ment zu machen heißt nach dem Handwörterbuch von G. neben testamenti factio aud jus testamenti faciendi, aber für den gauzen Sats: Das Recht haben ein Testament zu machen bietet er bloß testamenti factionem habere. Es kommt aber der dem deutschen correspondirende Ausbruck potestatem testamenti faciendi habere vor im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 552, eine Bhrafe, bei ber man höchstens an potestas statt bes stehend gewordenen

jus Anstok nehmen tann, wie benn auch testamenti faciendi jus habere bei Ulp. Fragm. XX. 16 fich findet und Jemanden testirfähig machen = ift testamenti faciendi jus alicui concedere, Gaj. Instit. III, 75. Rechtstitel. Dafür bei G. nur causa. Bie könnte aber ber rein äußerliche, fingirte Rechtstitel, ber Aushängeschild des Rechtstitels lateinisch ausgedrückt wer= ben, zum B. Jemanben etwas unter bem vorgewendeten Rechtstitel ber Schenkung übergeben? Da hilft wohl auch bas & dia dvoir aus: donationis titulo et jure aliquid in aliquem transfundere, §. Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 552. Rirchengejet. Lex ecclesiastica verbient nicht, daß ihm mit G. der \* vorgeset werbe, benn im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 660, c. 8 g. E. heißt ed: legibus ecclesiasticis, ut semper, oportere constare, vgl. auch ebendaselbst p. 859, XII init. und ebenbaselbst c. 9 wird auch für Kirchenrecht bas von uns bereits im britten Artifel vindicirte jus ecclesiasticum gefunden. Beitschen. Neben flagellis aliquem caedere geht auch flagellis verberare nach dem Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 698, XI init. Simonie. Bu bem, mas in unferem 4. Artifel, S. 217 u. 218 über ben lateinischen Ausbruck ber Phrase: ein Rirchenamt auf bem Weg ber Simonie an fich bringen gesagt haben, fügen wir bei sacram dignitatem pretio mercari, Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 702 oben XIX. Rirchengut. Daß Rirchengüter in Grund und Boden altlateinisch praedia ecclesiae, ecclesiarum, praedia ecclesiastica genannt werben, ift von uns bereits im zweiten und im vierten Artikel nachgemiesen worden. Eine weitere Bezeichnung läßt sich entnehmen aus bem Append. ad opp.

Leon. T. 3, p. 713, XXV, wo die Erträgnisse firch= licher Grundstücke agrorum ecclesiasticorum fructus genannt werben. Bußzeit ift von G. ganz und gar vergeffen. Im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 714, c. LX, 11 Anfang ist es poenitentiae tempus; ebenso wird bei ihm bas Wort Bugwert umsonst gesucht, f. aber über opera poenitentiae Vulg. A. A. 26, 20. Reuig. Außer poenitens und confessus von G. tann man noch einen weitern ganz guten Ausdruck aus Vulg. Matth. 27, 3 ent= nehmen, wo ce heißt: Judas ... poenitentia ductus retulit triginta argenteos principibus sacerdotum. Aur Bafthäufer besuchen bietet G. lediglich \* cauponas frequentare. Wir machen begwegen barauf aufmerkfam, daß dieß im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 717, XXIV ausgedrückt ist burch tabernas intrare. Waisenvater ift bei G. einzig' orphanotrophus. Ohne Auftand tann man bafür auch pater orphanorum sagen, ba orphanus nicht bloß einmal, wie es bei G. heißt, vorkommt, son= bern auch von Augustin, in ber Bulgata, und von Greg. bem Großen gebraucht ift und endlich auch im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 735 fteht: orphanis vosmet ipsos exhibete parentes. Wenn man in der letztgenannten Stelle für parentes lieber patres sagen möchte, so wird auch bieses Defiderium von der Bulgata Ps. 67, 6 befriedigt. Todt= feind. Hier hatte G. auch den substantivischen Superlativ inimicissimus berücksichtigen tonnen, alfo mein Tobt= feind inimicissimus meus, was sowohl klass. als im Append. ad opp. Leon. T. 3, 741 medd. vorfommt. Brobezeit. Dafür werben von G. zwei mit \* bezeichnete Ausbrücke aufgeführt. Im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 836 beißt eine längere Probezeit longioris temporis comprobatio, richtig und gut, wenn man nur probatio statt comprobatio eintreten laft. Geiftlich in bem Sinne von firchlich wird von G. auch durch sacer bezeichnet. Für biefes Abjectiv tann aber auch wohl ber objective Ge= nitiv Dei eintreten, benn feine geiftlichen Umtever= richtungen, Dienstpflichten, Obliegenbeiten aus schnöber Gewinnsucht vernachläßigen wird im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 857, III init. gut be= zeichnet burch ministeria Dei negligere. Reuschheits= wächterin ist nach G: durch sancti pudoris custos aus= aubrucken, aber es fehlt bas Masculinum Reuschbeits= wächter, was, da custos g. communis ift. mit benselben Worten lateinisch wiedergegeben werden muß. In= beg tennen wir bis jest teine Auctorität, benn im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 865 find pudicitiae custodes nicht die Dachter über frembe, fondern die Suter und Bewahrer ber eigenen Reuschheit. Für unfer: Die Reufch= heit verlieren scheint uns slorem pudoris amittere im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 438, XII ein sehr gewählter Ausbruck zu fein. Berdammungsurtheil. Wenn die Phrase: Das Verbammungsurtheil über fich felbft aussprechen lateinisch bargestellt wurde burch ipsum in se damnationis sententiam dicere, proferre, fo. tonnte man nach unfern Borterbuchern versucht fein, dieß für durchaus neulateinisch anzusehen; cs findet sich aber diese Redeweise im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 870 oben und 873, XXV Ende. Faften. Faften= brechen foll nach G. durch \* jejunium solvere überfest werben, während es im Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 886, LXXVI ganz paffend durch jejunium rumpere

ausgedrückt ift. Evangelienbuch fehlt bei G. ganz und Bie es lateinisch barzustellen sei, lehrt der Append. aar. ad opp. Leon. T. 3, p. 887, XC: episcopus cum ordinatur, duo episcopi teneant evangeliorum codicem super caput ejus. Rirchengefässe. It in unserem vierten Artikel nachgewiesen, daß dafür auch ganz aut vasa sacra gewählt werden könne, fo wird biefe Berbindung auch burch ben Append. ad opp. Leon. T. 3, p. 894 bestätigt. heiland ift bei G. unter anderem auch durch salutis auctor übersett, hingegen für Christus unfer Heiland bietet er zwei andere mit \* bezeichneten Ausbrücke; es findet fich jedoch salutis auctor auf den Heiland bezogen bei Ambros. enarr. in Ps. XLV, §. 7: dominum Jesum praedicare suae salutis auctorem; ebenfo bei Leo, Serm. 32, 4. init. Rathschluß ist bei G. lediglich consilium und nach göttlichem Rathschluß divinitus over numine divino. Run heißen aber die Rathschlüsse Gottes auch ganz aut judicia Dei bei Greg. in Job XVI, 46: semel fixa (Dei) judicia mutari neguaguam possunt und: quam incomprehensibilia sunt judicia ejus Vulg. Rom. 11, 33. Bei Leo Serm. 5, 3 Eube find die unveränderlichen Rathschlüsse Gottes incommutabilia (Dei) decreta, ebendaselbst und Serm. 67, 7 und epp. 16, 2 wird ber Rathfchluß des ewigen Gottes aeterni Dei placitum. wird der unerforschliche Rathschluß der Weisbeit Gottes inscrutabile propositum sapientiae Dei Sorm. 52, 1 genannt. Wir feben, baß cs nach göttlichem Rathschluß bestimmt war: divino intelligimus dispositum fuisse consilio, ut ... Leo Serm. 58, 1; ber unausiprechliche Rathschluß ber göttlichen Barmberzigteit

ist ineffabile misericordiae Dei consilium, Serm. 48, 1 und Serm. 62, 3, endlich die Tiefe, die Unergründlichkeit des göttlichen Rathschluffes = divini altitudo consilii, Serm. 70, 3.

Digitized by Google

## Des Origenes Lehre von ber Menfowerdung des Sohnes Gattes.

3.

Bon Repetent Dr. Ruittel.

## Einleitung.

Für bas Berständniß des Origenes ist es burchaus nothwendig, bag wir zwischen feinem Glauben und feiner Glaubensertenntniß (yvwois, auch oogla) unter= scheiden. In ersterer Beziehung ist burchgängig baran festzuhalten, daß er wiffentlich und absichtlich von dem, was er als göttliche Offenbarung erkannte, nicht abweichen wollte, und daß er ausdrücklich in der christlich-kirchlichen Lehre, wie sie in ben Büchern bes alten und neuen Testaments niedergelegt ist, und von der Kirche und beren Organen allen Zeiten vertündet wird, Quelle und Norm ber gläu= bigen Grkenntniß erblickte 1). Genauer sicht er gerade in ber "firchlichen Lehrverfündigung" (praedicatio ecclesiastica) bie eigentliche und unmittelbare Quelle des Glaubens. Mit namentlicher Beziehung auf die Häretiker erklärt er ?): "Da die kirchliche Lehrverkündigung durch die Ordnung der Succession erhalten wird, wie sie von den Aposteln über=

<sup>1)</sup> vgl. de princ. praef. n. 1. u. 2.

<sup>2)</sup> l. c. n. 2.

Theol. Quartalidrift. 1872. Seft I.

liefert ift und bis heute fortbauert, so ist nur das als Wahrheit zu glauben, was in nichts von der firchlichen und avostolischen Ueberlieferung abweicht." Bon den Avosteln ift nämlich bie christliche Wahrheit allen mitgetheilt worden. menschlicher Weisbeit und Wiffenschaft aber, wenn fie unter= ftutt ist vom göttlichen Geiste, bleibt es anheimgegeben, Grund und Zusammenhang der Glaubenswahrheiten nach= zuweifen und die vorhandenen Lücken zu ergänzen 1). 20as bie Apostel verfündet haben, empfangen wir durch bie firchliche Lehrverkündigung theils in beutlichen und bestimmten Ausbrücken, theils in noch mehr ober weniger unbeftimmter Hier insbesondere mag die menschliche Wiffen= 2Beife 2). schaft ihren Scharffinn einsetzen, aber geleitet von der bl. Schrift, um die noch vorhandenen Lücken auszufüllen und bas Unbestimmte zu größerer Bestimmtheit zu entwickeln 3), und auf diese Weise theils begründend theils ergänzend ein spstematisches Lebraauze berzustellen 4). Wir wiederholen also im Sinne des Origenes: unmittelbare Glaubens= quelle für jeden einzelnen ift die Rirchenlehre, von biefer hat auch der christliche Gnostiker als positiver Norm und Regel auszugehen, um die chriftliche Wahrheit in ihrer ersten und unmittelbaren Quelle, in der hl. Schrift, aufzu= fuchen und zu erheben, nach miffenschaftlichen Gefeten zu= fammenzustellen und zu verbinden und fo das organisch ge= gliederte Gauze einer chriftlichen Lehrwiffenschaft berzuftellen. Sonach ist denn dem Origenes die Aufgabe der chriftlichen Gnosis oder Sophia, nachdem in den kirchlichen Doamen

- 1) l. c. n. 3.
- 2) l c. n. 4 ff.
- 3) l. c. n. 4.
- 4) l. c. n. 10.



bie Grund= und elementaren Bausteine gegeben find, alles übrige durch Schriftforschung und eigene Vernunftthätigkeit herbeizuschaffen und den großen fustematischen Bau eines chriftlichen Lehrgebäudes aufzuführen 1). Es ift ichon ander= wärts 2) bemerkt worben, wie diefer Beariff ber kirchlichen Gnoftif, die die gegebene christliche Babrbeit erganzen foll, bei allem Schein von ftrenger Gebundenheit an die positiven Glaubensquellen boch untirchliche Ausschreitungen über jene schon wie im Reim in sich schloß. Wir consta= tiren bier einfach bas von allen unparteiischen 3) Beurtheilern des großen Alexandriners einstimmig anerkannte Factum, dağ der Berjuch 4), eine systematische Darstel= lung der christlichen Glaubenslehren zu geben, dem Origenes im Großen und Ganzen mißlungen ist, nicht bloß weil ber= felbe vielleicht überhaupt verfrüht war, sondern hauptfächlich aus dem Grund, weil Origenes, ftatt die kirchliche Lehre aus fich felbit, aus der Fulle ihres eigenen Inhaltes beraus zu entwickeln und zu erklären, zu biesem Zwecke frembe, bem chriftlichen Glauben oft widersprechende Bhilosopheme herbeizog. Was Origenes zu Stand brachte, war entfernt nicht eine christliche Dogmatik, sondern eine philosophische Snoftit, in der in trubem Gemisch bie heterogensten Gle=

5) Diefes Prädicat verdient das vierbändige Werk von Bincenzi (Origenes ab impietatis et haereseos nota vindicatus, Rom 1864) gewiß nicht. Die Rabulisterei des Verfassers zeigt sich auch bei Bebandlung einer in unser Thema einschlägigen Frage, weßhalb wir uns begnügen, einsach auf den betr. Abschnitt bei Vincenzi zu verweisen, Bb. II. G. 130-140.

4) So öfter von Origenes felbst bezeichnet 3. B de princ. I, 6, 1. II, 6, 2. 7.

7\*

<sup>1)</sup> vgl Ruhn, Dogmatit 2. Aufl. I, 370.

<sup>2)</sup> l. c.

mente ber chriftlichen Wahrheit und griechischen Bhilosophie au einem unwahren, aber auch in fich felbst gerriffenen und mehr ober weniger unzusammenbängenden Ganzen ver= schmolzen waren 1). Es ist tein Zweifel, daß diese, vom Glaubensstandpunkt aus angesehen, verkehrten Resultate feiner wiffenschaftlichen Bestrebungen bem D. Lebensüber= zeugungen waren, wenigstens finden fich die wefentlichen Arrthumer in ben Schriften aller Lebensepochen bes Mannes, ebenso in dem verhältnigmäßig frühen Buche de principiis. wie in der spätern Apologic gegen Celjus. Aber es liegt kein Grund vor, mit ben alten Polemikern gegen D. an bewußte Abweichung von der Rirchenlehre zu denten, vielmehr soll gerade auch die vorliegend behandelte Detail= frage aus der Dogmatik des Origenes Zeugnig bavon ablegen, welchen verhältnigmäßig treuen und redlichen Ausbruck er ber von ihm gläubig anerkannten christlichen Wahrheit gab, so wenig dieselbe auch sich in feine wissenschaftlichen Voraussetzungen einfügen und eingliedern lassen wollte. Verfönlich war er jedenfalls nur insofern sich eines Unter= schiedes vom Standpunkt der einfach Gläubigen (andovoregoe) bewußt, als er sich als gebildet Gläubigen (nreunarixos) anjah, der zwar im Ganzen diefelbe Bahrheit wie jene besitzt, aber inhaltlich vollftändiger und betaillirter und formell in ben reinern Formen und Begriffen ber miffen= schaftlichen Erkenntniß.

## §. 1.

## Der Glaubensstandpunkt des Origenes.

Die Lehre über bie Menschwerdung des Sohnes gehört nach O. zu denjenigen kirchlichen Lehren, die "klar und beut=

1) Bgl. Thomafius, Origenes S. 47 f.

Digitized by Google

lich" in den Kirchen verfündet werden. Der vor aller Creatur aus dem Bater gezeugte Sohn Gottes "hat in den letzten Zeiten sich selbst entäußert und Fleisch angenommen, indem er Mensch wurde (homo factus incarnatus), während er Gott war, und Mensch geworden, blieb er, was er war, nämlich Gott. Er nahm einen Leib an dem unsrigen ähn= lich, nur dadurch unterschieden, daß er von einer Jungfrau und aus dem hl. Geist geboren war. Dieser Jesus Christus ist geboren worden und hat gelitten in Wahrheit, und hat nicht bloß zum Schein diesen gemeinen Tod erlitten, er der in Wahrheit starb, denn in Wahrheit ist er von den Todten auferstanden, hat nach seiner Auserstehung mit den Jüngern vertehrt und ist ausgenommen worden"<sup>1</sup>).

Es ist also Christus in Folge seiner Menschwerbung wahrer Gott (in welchem subordinatianisirenden Sinn, diese Frage geht uns hier nichts an, vgl. indeffen Kuhn, Dog= matik II, 217) und wahrer Mensch. Der Begriff: Mensch= werdung ist im vollen Wortsinn, besonders also auch von der Annahme einer menschlichen Seele zu verstehen. Dies geht schon daraus hervor, daß er an dem Ort<sup>2</sup>), wo er die Wöglichkeit einer Vereinigung der göttlichen mit der menschlichen Natur bespricht, die Eristenz einer menschlichen Seele Jesu einsach als allgemein anerkannt vorausssetzt und nur zu zeigen versucht, woher der Logos diese menschliche Seele empfangen<sup>3</sup>). Ohnedies schlt es nicht an Stellen,

1) de princ. praef. n. 4. vgl. auch in Matth. Comm. Ser. n. 83.

2) de princ. II, 6, 3 ff.

 Bir führen dies nur an, um schon hieraus erkennen zu lassen, wie nichtig die bekannte, neuestens wieder von Böhringer (Die griecht= schen Bäter des 3. u. 4. Jahrhunderts. Clemens und Origenes, 2. Aufl. S. 265) wiederholte Behauptung ift, als ob der bisherige gemein= wo er diese Lehre, auf die er befanntlich die Möglichkeit ber Menschwerdung felbst begründet 1), direkt zum Ausdruck bringt. "Der Sohn Gottes nahm nicht nur einen mensch= lichen Leib, wie einige glauben (ut quidam putant), fondern auch eine menschliche Seele an, die ihrer Ratur nach unferen Geelen ähnlich war" u. f. w. ?) Gegenüber Celfus, ber "in der Annahme eines fterblichen Leibes und einer menschlichen Scele" feitens "bes unsterblichen Gott=Loaos" eine Beränderung und Mandlung beffelben erblicken wollte, wird ersteres vollfommen anerkannt und nur die Folgerung des Celfus als unterschoben bestritten 3). Dieje zwei Ra= turen, die göttliche und die menschliche vereinigt der Logos aur Subjektseinheit: bas ist der weitere Sat, welchem Origenes als kirchlicher Lehre und eben bamit als normativem Ausgangspunkt seiner christologischen Speculation Zeugniß gibt. Nicht bloß, daß er, soweit uns befannt, ber erfte Kirchenschriftsteller von Christus den Ausdruck : "Gottmensch" 4) gebraucht, er set ausdrücklich die Bedeutung ber Menschwerdung darein, "daß Zwei Eins wurden" (ut fierent utraque unum) 5). Bubem geht aus feiner Darftellung ber ciftologischen Lehren überall hervor, daß er im Menschgewordenen teine Doppelperfönlichteit unterscheidet,

2) l. c. IV, 31.

5) in Ezech. hom. I, 10.

kirchliche Standpunkt von einer menschlichen Seele Jesu nichts gewußt. Bgl. dagegen den Protestanten Thomasius a. a. D. S. 71 f. Anm. 1.

<sup>1)</sup> de princ. II, 6. 8.

<sup>3)</sup> c. Cels. IV, 15. vgl. ibid. III, 29: "er ift der Gott, ber in menschlicher Seele und in menschlichem Leib gekommen ift", vgl. eben= bas. VII, 17. in Luc. hom. 19.

<sup>4)</sup> in Ezech. hom. III, 8.

fondern Einem und bemfelben Subjekte Pradicate ber gottlichen wie menschlichen natur zuschreibt (hierüber mehr unten), ja er spricht geradezu von einer Doppelnatur in Bir fuhren bie bedcutsamste Stelle in Einer Berson. Schnitzer's ("Drigenes über bie Grundlehren ber Glaubens= wiffenschaft") Ucbersetzung (S. 118 f.) an 1): "Das freilich aebt von allen feinen Wundern und feiner ganzen Hoheit am weitesten über bie Bewunderung bes menfchlichen Geiftes und über die schwachen Begriffe des Storblichen hingus, bak jene herrliche Gottesmacht, bas Wort des Baters und die Weisheit Gottes felbst, in welcher alles Sichtbare und Unfichtbare geschaffen ift, in bic Beschränktheit bes Mannes, ber in Galiläa aufstand, begriffen fein foll : noch mehr, bag bie göttliche Weisheit den Sohn eines Weibes nicht verfcmähte, als Rind geboren wurde und wimmerte wie an= bere Menschenkinder: daß eben dieser im Todeskampf heftig erschüttert war, wie er felbst betennt mit den Worten: Meine Seele ist betrücht bis in den Lod; bag er zum schmachvollsten Tobe, den es unter Menschen gibt, geführt wurde, obgleich er am dritten Tage auferstand. Weil wir barin einiges fo ganz Menschliches sehen, bag es von ber gemeinen menschlichen Schwachheit nicht abweicht, auderes fo Göttliches, daß es nur der ursprünglichen, unaussprechlichen Ratur der Gottheit zukommt, fo ftcht der menschliche Ber= ftand ftill und weiß vor Staunen und Bewunderung nicht, wohin er fich wenden, was er festhalten, wie er ausweichen foll. Sucht er Gott, fo fieht er ben Menschen; glaubt er einen Menschen zu sehen, so erblickt er ben, welcher nach Besiegung ber Gewalt des Todes im Triumph von den

1) de princ. II, 6, 2.

Tobten wiederkehrt. Wir dürfen daher nur mit der größten Schen und Chrfurcht an die Betrachtung der doppelten Natur in Einer Person gehen (ut in und eodemque ita utriusque naturae veritas demonstretur), damit wir weder unziemliche Borstellungen mit jener göttlichen und unaussprechlichen Natur verdinden, noch Thatsachen für täuschenden Schein erklären." Kurz und treffend drückt er dieselbe Wahrheit anderwärts <sup>1</sup>) negativ aus: "es ist nicht so, daß die (menschliche) Seele Jesu und der Erstgeborene aller Creatur der Gott-Logos zwei wären" (odx sist die die hyper) rod Inson schein er ein andermal <sup>2</sup>) bemerkt: "der Mensch ist nicht zu trennen von ihm (dem Herrn) und darf nicht ein zweiter neben diesem genannt werden" (homo ... non est solvendus ab eo, nec alter est dicendus ab eo).

Wir haben hierin um so entschiedenere Zeugnisse, wie einerseits für die Uebereinstimmung des damaligen Kirchen= glaubens mit den spätern Bestimmungen des Sphessinum und Chalcedonense, so andererseits für das treue Festhalten des O. am Glauben seiner Kirche zu erkennen, je mehr diese christologischen Grundlehren im Widerspruch mit des Lestern philosophischen Boraussezungen standen und je weniger jene sich deswegen in sein dogmatisches System einsügen lassen wollten, wie wir das in spätern Paragraphen des Rähern sehen werden.

2) in Matth. Comm. Ser. n. 65.

<sup>1)</sup> c. Cels. VI, 47.

#### 105

#### §. 2.

#### Die christologische Speculation des Origenes.

#### 1) Die göttliche Natur des Logos in ihrem Berhältniß zur Menschwerdung.

Richtig hat Origenes den christologischen Fundamental= fat bahin angegeben, daß er sagt: "Der unsterbliche Gott-Logos hat einen fterblichen Leib und eine menschliche Seele angenommen" 1). Aber ist nicht daburch in der göttlichen Ratur bes Logos eine Beränderung statuirt? Das war ber Einwand, ben Celfus gegen die Lehre von der Menschwerbung von biefer Seite her erhob 2). "Wenn Gott zu den Menschen berabsteigt, so kann bas nicht geschehen ohne eine Beränderung feinerseits" (uerabolng auro dei), und er spitt diefen Ginwand nur in platonifirender Beife zu, wenn er fortfährt: "Diese Beränderung ift eine Beränderung vom Buten in's Boje, vom Schönen in's Hägliche, von Seligkeit in Unseligkeit, vom Reinsten in's Unreinste. Wer möchte eine folche Beränderung fich felber wählen? Außerdem aber ift es wohl bem sterblichen Wefen natürlich, sich zu verändern und umzugestalten, bem unfterblichen aber gerade umgekehrt sich felbst immer durchaus gleich zu bleiben (xara ra aura nai wsaurws exeen)." D. beantwortet ben Ein= wand damit, daß er erklärt 8): "allerdings sei Gott nach Ausweis ber hl. Schrift (Pf. 101, 28 u. Malach. 3, 6) unveränderlich." Aber unter allen Umftänden fei er, "ber teine Sunde that" (I. Petr. 2, 22), nicht aus bem Reinen in's Unreine gekommen, sondern "wegen seiner Menschen=

<sup>1)</sup> c. Cels. IV, 15.

<sup>2) 1.</sup> c. IV, 14.

<sup>8)</sup> l. c.

freundlichkeit habe er fich felbft erniedrigt", "ohne degwegen weniger felig zu fein" 1). Der Logos nahm wohl einen fterblichen Leib und eine menschliche Seele an, "er felber aber, der wefentlich Logos bleibt, erleidet nichts von dem, was der Leib oder die Seele leidet" ). Sonach bleibt der Logos unwandelbar, was er zuvor war, allein, wie er, ob= gleich immer derfelbe, in feiner geiftigen Mittheilung an die Meuschen sich mehr ober weniger ihnen, "je nach ihrer Empfänglichkeit" (xar' agiav) bingibt 3), fo wollte er auch für die, "welche das Herrlichere an ihm nicht sehen konnten", eine ihrer Raffungstraft entfprechende "Geftalt" mahlen 4). So hat der Logos denn "in Wahrheit" unter den Menschen gewohnt 5); denn "wir hätten ja feine Hilfe von ihm em= pfangen", wenn wir mit gemiffen Irrlehrern "feine Gottheit leugnen und aus ihm nur ben Heiligsten und Gerechteften aller Menfchen machen würden" 6).

So ift also der Logos, was er zuvor war — Gott geblieben und es ist nur eine Verdrehung des Celsus "), daß er den Christen die Lehre zum Vorwurf macht, Sott habe sich in Fleisch verwandelt. "Nicht den sichtbaren und wahrnehmbaren Leib nennen wir Gott ..., nicht einmal die Seele, von der gesagt ist: Betrübt ist meine Secle bis zum Tod — sondern den nennen wir so, welcher gesprochen: Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben — und ich bin die Thure und ich bin das lebendige Brot, das vom

- 2) l. c.
- **8**) 1. c. IV, 18.
- 4) 1. c. IV, 16.
- 5) l. c. IV, 19.
- 6) in Joh. X, 4.
- 7) c. Cels. IV, 18; II, 9.



<sup>1)</sup> c. Cels. IV, 15.

Himmel hernieder gesticgen ift" 1). Eben weil ber Logos unverändert derfelbe geblieben ift, fo kann man auch nicht annehmen, "baß die ganze Majestät seiner Gottheit in ben Raum eines fo kleinen Körpers eingeschloffen worben mare. fo daß der ganze Logos Gottes, die wesenhafte Wahrheit und bas Leben von dem Bater losgeriffen, in die Schranken eines Rörpers eingeschloffen und ohne anderweitige Birtfamteit gedacht werden mußte" 2). Das ist nur ein Un= verstand des Celfus, ber, "wenn wir fagen: Gott felbst fteigt zu uns hernieder" — daraus schlieken zu müffen glaubt, "er habe feinen Ihron verlaffen" 3). Celfus "tennt eben bie Macht Gottes nicht und weiß nicht, daß ber Geift . bes herrn ben Erbkreis erfüllt und ber alles Rufammen= haltende (Geist) Stimmenkenntniß hat; er tann bas Wort bes herrn nicht faffen : Erfülle ich nicht ben himmel und die Erde, spricht der Herr, — und sieht nicht, daß nach der Lehre ber Chriften, wie auch Baulus in ber Berfammlung ber Athener lehrte, wir alle in ihm leben, weben und find" 4). Inwiefern Gott also allgegenwärtig, b. h. über die Schranken bes Raumes erhaben ift, tann man überhaupt nicht fagen, daß er, indem er Mensch wird, feinen Thron verlaffe 5) und baß er "im Raume fei" (περιγεγραμμένον), in ber Beife, daß er außerhalb feiner Seele und feines Leibes nicht wäre . Das läßt sich birekt aus ber hl. Schrift aus bem Borte bes Täufers beweifen : In Gurer Mitte fteht ber, welchen 3hr nicht kennet, ber nach mir kommt. "Hätte

- 2) de princ. IV, 30.
- 3) c. Cels. IV, 5.
- 4) l. c. vgl. c. Cels. VII, 17.
- 5) c. Cels. 1V, 15.
- 6) l. c. II, 9.



<sup>1)</sup> c. Cels. II, 9. vgl. de princ. IV, 31.

er nemlich gemeint, nur ba sei ber Sohn Gottes, wo ber fichtbare Leib Jefu mar, wie wurde er haben fagen tonnen: In Eurer Mitte fteht ber, welchen Abr nicht kennt" 1). Bie bier, wo eine leibliche Gegenwart geradezu ausgeschloffen ift, die anwesende Gottheit des Logos gemeint wird, so auch in bes herrn Aussprüchen selber: "Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt find, bin ich mitten unter ihnen" und "fiehe ich bin bei Euch alle Tage bis an's Ende ber Belt" \*). Andererseits barf man aber auch nicht so benten, "als ob ein Theil ber Gottheit des Sohnes in Chrifto, der übrige Theil auderswo ober überall gewesen wäre ... Denn bas Unförperliche hat keine Theile und kann nicht getrennt werden, sondern ift in allem und burch alles und über allem, gang wie die Weisheit, das Wort und die Wahrheit gedacht werden muß, bei welchem Gedanken unftreitig alle menschliche Begrenzung ausgeschloffen ift 8).

So schließt benn also bie Menschwerbung bes Logos keine Beränderung der göttlichen Natur desselben in sich, diese bleibt dieselbe wie zuvor, also, weil göttlich, über allen Naum erhaden <sup>4</sup>), überall zugleich und ganz anwesend <sup>5</sup>). Nicht die unveränderliche Natur des Logos, können wir etwa in den Terminen der spätern Theologie den Origenes in= terpretiren, ist etwas geworden was sie zuvor nicht war, sondern die Person des Logos, dieser "hat sich erniedrigt und die Gestalt eines Knechtes angenommen", "er ist vom

- 2) c. Cels. II, 9.
- 3) de princ. IV, 31.
- 4) 1. c. IV, 29.
- 5) l. c. IV, 31.

<sup>1)</sup> c. Cels. II, 9. ebenío I. c. V, 12. de princ. IV, 30; in epist. ad Rom. VIII, 2.

Bater ausgegangen und gekommen", (Joh. 8, 42) b. b. wie Origenes auslegt, er hat nicht seinen Ort, wohl aber seinen "Stand" (xaraoraois) verändert 1), "indem er nicht bloß, wie einige glauben, einen menschlichen Körper, sondern auch eine menschliche Seele annahm, ihrem Wefen nach wie die unfrige" "). So "verläßt er feinen Bater und feine Mutter b. i. das himmlische Jerufalem und fteigt auf diefen irbischen Ort herab" 8). Er "erniedrigt sich" (exinaniens se) durch bie Menschwerbung, aber nur deßwegen, weil er "burch feine Erniedrigung uns die Fülle der Gottheit näher bringen will" 4). In diesem Stande der Erniedrigung, fagt D. fogar cinmal 5), tomme ihm felbst ein "Stammeln=Lernen und Rind= lich=Reden" mit ben Menschen zu. Aber offenbar find diese und ähnliche Neukerungen nicht mit Dorner 6) auf eine cigentliche Renose ber göttlichen Natur des Logos zu beziehen, sondern beziehen sich einfach auf die heilspraktische Thätiakeit bes Gottmenschen, ber, wie es in der a. St. heißt, "mit Rindern kindlich redeu" mußte. Die "Selbsterniedrigung" bes Logos besteht nicht etwa in der einen, von Origenes wie wir oft gehört, jo entschieden verworfenen Beränderung ber göttlichen Natur, — barauf täme gerade Dorner's An= schauung, wie er sie Origenes unterschiebt 7), hinaus ---,

- 4) de princ. I, 2, 8.
- 5) in Jerem. hom. I, 8.

6) Entwidlungsgeschichte ber Lehre von der Berson Christi. 2 A. I, 677.

7) "Auch ift die Meinung nicht, daß eigentlich die ganze Fulle ber Herrlichkeit des göttlichen Sohnes Mensch geworden sei, nur aber von der Thorheit der Belt nicht erkannt werde: seine Selbstentäußerung also nur subjektiver Schein sei, den der Glaube dann als solchen erkennen

<sup>1)</sup> in Joh. XX, 16.

<sup>2)</sup> de princ. IV, 31.

<sup>3)</sup> in Jerem. hom. X, 7.

sondern dadurch "hat dieser Erhabenste aller Geister sich feiner Hoheit entäußert" — "daß er Mensch wurde und mit Menschen umgieng" <sup>1</sup>).

§. 3.

2) Die Annahme einer wahrhaft menschlichen Seele und eines wahrhaft menschlichen Leibes durch ben Logos.

Im Aft ber Menschwerbung "nahm der Logos eine wahrhafte menschliche Seele an" <sup>\*</sup>), "von dem Geschlecht und ber Substanz aller menschlichen Seelen" <sup>\*</sup>). So gewiß der Logos nach dem Ausdruct der hl. Schrift Fleisch geworden ist, Fleisch angenommen hat, "so gewiß hatte er auch eine menschliche Seele" <sup>4</sup>); "denn daß Gott sich unmittelbar mit dem Fleisch verbinde, ist unmöglich" <sup>5</sup>). Die Lehre, daß der Logos eine wahrhaft menschliche Seele trast seiner Menschwerdung besist, ist in der hl. Schrift "auf's Deutlichste" geoffenbart, "da der Heiland spricht: Niemand nimmt meine Seele von mir, sondern ich opfere sie von selbst; ich habe Macht, meine Seele hinzugeben und habe Macht, sie wieder

müßte. Sondern hier heißt das Menschgewordene selbst ein Erniedrigtes, ein der Herrlichkeit Entleertes" 1. c.

- 1) de princ. II, 6. 1.
- 2) de princ. IV, 31.
- 3) in Levit. hom. XII, 5.
- 4) de princ. II, 8, 2.

5) de princ. II, 6, 3. Danach ift offenbar bie eigenthümliche Stelle in Joh. XX, 11. zu erklären, wo O. ben Ausbruck: ber Logos ift Fleisch geworben — als dem : er ist Mensch geworben — vorzuziehen vertheidigt. Sonst, meint er, müßte man auch sagen: ber Logos sei gekreuzigt worben. Da er sonst ben Ausbruck: ber Logos ist Mensch geworben unbedenklich z. B. oben de princ. II, 6, 1. gebraucht, so scheint unstre Stelle aus einer polemischen Tenbenz gegen die Ooketen erklärt werden zu müssen, die er mit seiner Debuction ad absurdum zu führen versucht.

zu nehmen (Joh. 10, 18) und wiederum: meine Seele ift betrübt bis in den Tod (Matth. 26, 38), auderswo: Jest ift meine Scele erschüttert (Joh. 12, 27). Gine betrübte und erschütterte Seele tann nicht ber Logos felbit fein, ber in göttlicher Machtvollkommenheit spricht: ich habe Macht meine Geele hinzugeben" 1). Außer diefen Stellen im neuen Testament, neben welchen er sich auch einmal 2) auf die andere beruft : Wenn es möglich ift, gebe diefer Kelch an mir vorüber, Stellen, die er fehr oft miederholt 8), wendet er auch burch allegorisch = typische Erklärung Stellen aus bem alten Teftament zum Erweis berfelben Bahrheit an, z. B. Bf. 21, 20. 21, 4), Bf. 43, 20 5), Jer. 15, 10 6). Co febr ift D. von ber Griftenz einer mahrhaft menschlichen Secle Jeju überzeugt, daß er sogar einmal 7) von ihrer Beschaffenheit Ructschluffe auf die Seelen ber Engel und Meuschen macht. Bic alle andern menschlichen Seelen ist auch die menschliche Scele Zefu eine "geschaffene" und insofern "fpater als die Gottheit des Eingebornen" 8) und in besonderer Weise vom Logos "gestaltet und geformt" <sup>9</sup>). Wie die übrigen Seelen hat auch diefe Seele präeristirt, "ist älter als ihre Geburt aus Maria" 10), weghalb Jefus auch ge= nannt wird "ein Mann, der nach Johannes fommt, aber

de princ. IV, 31.
c. Cels. II, 25.
j & de princ. II, 6, 3. c. Cels. II, 9. in Joh. XXXII, 11.
de princ. II, 8, 2.
ibid. II, 8, 5.
in Jerem. hom. XIV, 6.
de princ. II, 8, 1 unb 5.
in cpist. ad Rom. III, 8.
in Joh. I, 31.
in Joh. I, 37. vgl. de princ. II, 6, 2.

vor ihm gewesen ist<sup>4</sup> <sup>1</sup>). In diesem Sinne, b. h. also auf feine menschliche präeristirende Seele bezogen, nicht aber "als Erstgeborener aller Kreatur" kam der Heiland "vom Himmel", wie ja Paulus ausdrücklich bezeuge (I. Kor. 15, 47): "Der erste Mensch von Erben ist irdisch, der zweite Mcnsch vom Himmel<sup>3</sup>). Es ist die "Seele Zesu" nicht von dieser Welt, sondern von jener "übersinnlichen Welt" (xósuos vonrós)<sup>3</sup>), wo sie im göttlichem Pleroma geweilt, dis sie es in der Annahme eines menschlichen Leibes im Alt der Menschwerdung verläßt, sie allein unter allen Seelen "von Gott gesandt und durch göttlichen Willen vorausgeschickt"<sup>4</sup>).

Diese unserer Seele "burchaus ähnliche" Seele Christi ist, wenn man der trichotomistischen Anschauung folgt <sup>5</sup>), ebensowohl leidende "Seele" (anima) als "williger Geist" (spiritus) — gegenüber dem schwachen Fleisch —, welchen er ja auch in die Hände seines Baters empsichtt. "Bernünftige Seele" ( $\lambda oyun)$   $\psi vxi)$ <sup>(5)</sup> wie sinnlich-empsindende und leibende Seele ist sie <sup>7</sup>), schwach, wo Christus betet: dieser Kelch gehe an mir vorüber, wenn es möglich ist; stark, wo er beisügt: doch nicht wie ich will, sondern wie Ou willst<sup>8</sup>), also menschlicher Empsindungen fähig und leidensstähig, wie sie denn auch in der That gelitten hat<sup>9</sup>). Zwar ist keine Finsterniß in ihm (I. Joh. 1, 5), aber dessendag) unserer Seele an=

- 2) in Joh. XIX, 5.
- 3) l. c.
- 4) in Joh. XX, 17.
- 5) de princ. II, 8, 4.
- 6) exh. ad mart. 47.
- 7) de princ. II, 8, 4.
- 8) c. Cels. II, 25.
- 9) c. Cels. II, 23. 25.

<sup>1)</sup> in Joh. 1, 37.

nehmen, worunter aber nicht etwa moralische Gebrechen zu verstehen sind <sup>1</sup>). Denn diese Seele Christi ist gerade dadurch vor allen andern Seelen ausgezeichnet, daß sie "niemals mit der Mackel einer Sünde ist besteckt worden"<sup>2</sup>), sie ist eine durchaus "gerechte Seele" (duala  $\psi v \chi \dot{\gamma}$ <sup>3</sup>), weil sie in Folge ihrer beständigen Hingabe an die Gerech= tigkeit ohne jede Sünde geblieben, ja "ohne allen Gedanken, ohne alle Fähigkeit zu sündigen ist"<sup>4</sup>).

Wie ber Logos eine wahrhafte menschliche Seele annahm, so auch "die wahrhafte Natur des menschlichen Fleisches" <sup>5</sup>), die eine leidens- und sterbensstähige ist. "Da er einmal einen Leib annahm, nahm er einen solchen an, ber auch für Leiden und für das was die Körper zu treffen pflegt empfänglich war. Wie er also nicht einen Leib an= nehmen wollte, der anderer Natur war als unser Fleisch, so nahm er mit seinem Leib auch das Leidens- und Schmer= zensfähige eines solchen an, ohne von nun an mehr Heirz zu sein, sich dem zu entziehen" <sup>6</sup>). Wirklich hat Jesus gelitten, wird gegen Celsus wiederholt von O. ausgeführt <sup>7</sup>), weßhalb auch "seine Nachfolger" sich als Beispiel, wie man Leiden fromm ertragen soll, gerade seine Leiden ausgewählt haben <sup>8</sup>). Uehnlich aber wie die Seele Jesu so unterscheidet sich auch sein Leib von allen andern menschlichen Leibern

in Joh. II, 21.
in Luc. hom. XIX.
in Joh. XIII, 25.
de princ. II, 6, 5.
in Matth. Comm. Ser. n. 33. de princ. IV, 31.
c. Cels. II, 23.
c. Cels. II, 23. 25.
c. Cels. II, 25.

Theol. Quartalichrift. 1872. Beft I.

Digitized by Google

Rnittel,

dadurch, daß er nicht befleckt und fündhaft, sondern ein "reiner Leib" war <sup>1</sup>).

- 3) Die speculative Begründung und Erklärung der persönlichen Eini= gung göttlicher und menschlicher natur im Logos.
- a) Die ethischen Voraussezungen der Einigung des Logos mit einer menschlichen Seele

Auch die meuschliche Seele Jesu, wie wir gesehen, hat präeristirt : es ist also des Origenes (von der kirchlichen Lchre abweichender) Gedauke ber, baß fich ber Logos im Akt ber Menschwerdung mit einer bestimmten, präeristenten Menschenfeele geeinigt hat. Worauf nun, das war die Frage die sich D. auf seinem Standpunkt sofort aufwarf, worauf grundet fich nun die Wahl des Loaos, vermöge ber er gerade diefe und teine andere Seele zu diefem unbegreiflichen Borzug er= wählte? Da der ganze fittliche wie physische Bestand diefer Belt nach einem (der neuplatonischen Bhilosophie entlehn= ten) ?) Grundgebanken ber Origenistischen Speculation auf bem ethischen Balten göttlicher Gerechtigkeit beruht, die jedem bas Seine zutheilt 3), so konnte jene Bevorzugung ganz von felber weber auf die göttliche Gute und Gnade, geschweige auf Bufall ober Willfur, sondern allein auf die göttliche Gerechtigkeit gegründet werden. Origenes stellt dies näherhin fo bar.

Allein die Scele Chrifti hat unter denen, die nach einem Schriftwort "von den Bergen herabgestiegen sind" ), niemals gesündigt. Zwar ist auch sie frei und darum "wie

4) c. Cels. III, 15.

<sup>1)</sup> c. Cels. II, 69.

<sup>2)</sup> Bgl. Huber, Philosophie ber Rirchenväter S. 58.

<sup>3)</sup> vgl. Thomasius, Origenes S. 51.

alle vernünftige Seelen ihrer natur nach für Gutes und Bojes empfänglich" 1). Aber hätte fie jemals von tiefer ihrer Freiheit für das Boje Gebrauch gemacht, fo wäre auch eine Vereinigung des Logos mit ihr unmöglich geworden, "ben unr ber Erfte von allen Menschen, ber Böchste von allen und ber Reichfte von allen faffen fonnte" 2). Gine folche Secle aber fand ber Logos an jener, "die allein immer und bevor fic überhaupt nur das Böfe kannte, das Gute wählte" 3). "Sie hat die Gerechtigkeit fo gang zum Gegenftand ihrer Liebe gemacht, baß fie aus unendlicher Liebe ihr unverrückt und unzertrennlich anhängt, ja daß die Festigkeit ihres Entschluffes, die Unergründlichkeit der Zuneigung, das Feuer ihrer unauslöschlichen Liebe jeden Gedanken an Um= kehrung oder Beränderung abschneidet, und was früher in ihrer freien Wahl stand, ihr nun zur zweiten Natur geworden ist" 4). Wie alle andere vernünftigen Seclen je nach bem Grade ihrer Liebe am Logos mehr oder weniger hängen, fo ift dieje Scele von Anfang an "unaufhörlich und ungertrenn= lich" eben in Folge ihrer beständigen Treue am Logos ge= hangen 5). Judem fic fo von Aufang au "ganz an ihm hieng", "ihn ganz in sich einsog" (tota totum recipiens), und felbst ganz in sein Licht und seinen Glanz übergieng, ist sie mit ihm vorzugsweise (principaliter = µάλιστα) Ein Geift geworden, wie der Apostel denen, die ihm nach= ahmen follen, verheißt : "Wer dem Herrn anhängt wird Ein Grift mit ihm" (I. Kor. 6, 17) 6). Wenn alfo ber Logos

- 2) in Joh. X, 4.
- 3) de princ. IV, 31.
- 4) de princ. II, 6, 5.
- 5) de princ. II, 6, 3.
- 6) l. c.

8 🤅

<sup>1)</sup> de princ. II, 6, 5.

gerade biefe Seele zur unzertrennlichen Bereinigung mit ihm erwählte, "fo war bas weber Sache bes Zufalls noch einer parteilichen Bevorzugung, sondern sanz allein Folge ihres fittlichen Werthes (25 ardpaya9r/uaros) 1). Darum rebet auch ber Brophet Christum im 44. Bfalm am 8. Bers an: Du haft geliebt Gerechtigkeit und gehaffet die Ungerechtigkeit, - was beweist, daß bie Seele Christi, wie die Schrift auch fonft bezeugt, (Jef. 7, 16; 8, 4; 43, 9. Joh. 8, 46; 14, 30. Hebr. 4, 15 werden von D. citirt) wirklich ohne alle Gunde immer geblieben ift. Der Prophet fügt bei: "Darum hat Dich Gott, Dein Gott, gefalbt mit Freudenöl vor Deinen Genoffen". In Folge bes Berdienstes ihrer Liebe also wird fie gefalbt mit dem Öl der Freude, d. h. die Seele Christi wird mit dem Logos verbunden — Christus. Mit dem Freudenölc gefalbt werden heißt nichts anderes als vom bl. Geiste erfüllt werden. Der Beisat: "vor beinen Genoffen" hat ben Sinn, daß ihm der hl. Geift nicht aus Gnaden geschenkt fei, wie ben Propheten, sondern daß bie wesentliche Fulle bes göttlichen Logos felbft in ihm fei (substantialiter deo repletus)" wic ja (nach Rol. 2, 9 b. h. bes D. eigen= thumlicher Auslegung ber Stelle) bie Schrift Chriftum in Gott "verborgen" fein laffe \*). Es gibt also auch andere "Gefalbte" (xoioroi), b. h. folche, welche gerecht leben und bas Boje haffen und barum einen Theil bicfes Dls empfangen, während Christus die ganze Salbung mit diesem Dl erhielt 3). "Auf allen nemlich, welche prophezeiten, (zu biefen rechnet D. hier auch die Septuaginta=Ueberseker) ruhte ber bl. Geist, aber auf keinem so wie auf bem Erlöser; auf biesem

3) c. Cels. VI, 79.

<sup>1)</sup> de princ. II, 6, 4. vgl. c. Cels. VI, 48.

<sup>2)</sup> de princ. II, 6, 4.

ruht er "fiebenfach", d. h. es wird ihm deffen ganzes Wesen zu theil, auf ihn kommt er nicht bloß herab, sondern wegen seiner Sündelosigkeit "bleibt" er auf ihm (nach Joh. 1, 33) <sup>1</sup>). Andere logische Wesen empfangen einige Strahlen der gött= lichen Glorie, der Menschensohn empfängt den ganzen Glanz der göttlichen Herrlichkeit<sup>2</sup>) und wird ganz des Geistes Gottes voll, wie er auch allein mit seiner Fassungskraft ihn erfassen konnte<sup>3</sup>).

Recapituliren wir kurz ben Grundgedanken ber vor= stehend behandelten Stellen, so ist zu sagen: die physische Union zwischen dem Logos und der menschlichen Seele Zesu, zu der es in der Zeit kommen soll, ist eine von Ansang an und in einem allmäligen Werden mehr und mehr ange= bahnte und vermittelte durch die vollkommenste ethische Eini= gung jener menschlichen Secle mit dem Logos. She dieser mit jener vollkommen eins wird, hat er sie zuvor schon an sich gezogen und in sich aufgenommen, ja hat, wie Dorner <sup>4</sup>) nicht mit Unrecht bemerkt, nach einigen Stellen den Akt der Menschwerdung, was die Seele betrifft, schon vorher anticipirt.

§. 5.

b) Natur und Wefen ber Einigung des Logos mit einer menschlichen Seele.

Durch ethische Einigung ist allmälig die physische Eini= gung zwischen dem Logos und seiner menschlichen Seele angebahnt und schließlich vollzogen worden. In einer be=

4) a. a. D. S. 683.

<sup>1)</sup> in Num. hom. VI, 3. und fast ebenso in Jesaiam hom. III, 1. 2. 3.

<sup>2)</sup> in Joh. XXXII, 18.

<sup>3)</sup> in Luc. hom. XXIX.

rühmten, später bei fast allen Theologen immer wiederkehren= den Analogie hat D. diefen Ucbergaug vom ethischen zum physischen Einswerden dargestellt. "Das Gifen ift ein für Wärme und Kälte empfängliches Metall. Wenn nun eine Eisenmasse stets im Feuer liegt, in alle Boren, in alle Abern das Feuer aufnimmt: so ganz Feuer wird, indem weder das Feuer in ihr erlischt, noch das Eisen vom Fcuer getrennt wird, werden wir wohl sagen, diese im Feuer liegende und ftets glubende Gifenmaffe tonne je Ralte aufnehmen ? Im Gegentheil wird sie, wie wir uns an den Defen überzeugen können, ganz Feuer, sofern man nichts als Feuer an ihr sieht, auch wird die Berührung deffelben nicht das Gefühl vom Eifen fondern vom Feuer geben. Auf gleiche Beife ift jene Seele; bie wie bas Gifen im Feuer, in der Weisheit, im Worte, in Gott liegt, mit allem ihrem Denken, Fühlen und Thun Gott; daher kann man auch nicht fagen, sie sei wandelbar, da sie Unwandelbarkeit mit bem Feuer ihrer ununterbrochenen Einheit mit bem Logos besitt" 1). Einige Bärme, fo wird bann die Analogie weiter geführt, haben auch die Seiligen von Gott, aber eben burch ben Logos empfangen: wefenhaft (substantialiter) wohnt das göttliche Fener nur auf jener Secle, die Heiligen "aiengen im Geruch ihrer Salben", Christus ist bas Salbengefäß felbst 2). So ungertrennlich ift die Gottheit mit dieser meuschlichen Scele verbunden wie ein Schatten, ber immer feinem Körper folgt: "hat ja ber Prophet Jeremias wohl von der göttlichen Weisheit geschrieben : ber Geift unseres Angesichtes, ber Gefalbte, ber Berr, in beffen



<sup>1)</sup> de princ. II, 6, 6.

<sup>2)</sup> l. c.

Schatten wir zu wohnen gebachten unter den Bölfern." "Es wollte, meine ich, ber Prophet unter bem Schatten, unter bem wir leben follten, die Scele Chrifti barftellen. beren fämmtliche Bewegungen sich chenso unveränderlich nach ihm richten, als sie selbst unzertrennlich mit ihm verbunden ift". Ebenso bentet D. auch die Ausdrücke: Verwandlung bes Gefalbten (Bf. 88, 52), Guer Leben ift mit Chrifto in Gott verborgen (Rol. 3, 3), "beschatten" (Luc. 1, 35) und "Schatten" (Hebr. 8, 5; Job 8, 9) — als möglicher= weise auf baffelbe Gebeinniß ber Verbindung bes Logos mit feiner menschlichen Scele fich beziehend. Daß biefe, fo unzertrennlich und innig mit dem Logos geeinigte Seele, die icon vorher nic gefündigt, nun, obgleich frei bleibend, der Sunde durchaus unfähig wird, ist eine felbstverständliche Confequenz aus dem Vorhergehenden, der D. ohnedies felber auch wiederholt und in den ftarkften Austrücken Zeugniß gegeben 1).

So ift denn die Einigung, welche zwischen göttlicher und menschlicher Natur in ber Berson bes Logos entsteht, eine wesenhafte, innere und phufijche und nicht bloß ein äußeres Nebeneinanderfein (im Giun des Neftorins) -nicht aber so, daß badurch die Zweiheit der Naturen im Sinne des Origenes aufgehoben wäre. Obwohl das Subjett immer Gines und daffelbe ift, fo unterscheidet boch D. immer genau, wo von bemfelben nach feiner göttlichen, und wo von ihm nach feiner menschlichen Seite die Rede ift, wo er von sich saat : "ich bin der Wea, die Wahrheit und bas Leben", und wo er jenes Wort gebraucht: "Nun aber suchet

<sup>1)</sup> de princ. II, 6, 3. 4. 5. IV, 31. c. Cels. IV, 15. in Joh. XX, 17. in ep. ad Rom. hom. III, 8; 11, 12.

Ihr mich zu töhten, einen Menschen 1). Entschieden fpricht er sich als gegen eine bäretische Ausschreitung, "wenn matt Chrifti Menscheit aufbebt und unr feine Gottheit annimmt", wie gegen ben umgetehrten grrthum aus 1), und bes Celfus Vorwurf, eine bloß scheinbare Menschwerdung fei eine Gottes unwürdige Täuschung, trifft "uns" b. h. die kirchliche Lehre nicht 8). Christus felber unterscheidet zwischen feiner göttlichen und menschlichen natur, indem er bas cinemal ben Pharifäern fagt : "Ihr kennet weder mich, noch meinen Bater" (Joh. 8, 10) und bas anderemal gerade umgekehrt: "Ihr tennet mich und wiffet, von wannen ich bin (Job. 7, 28 4). Wohl hat ber Prophet Jeremia (15, 10) Christum prophetisch einftens sprechen lassen : "Wehe mir Mutter, daß du mich geboren, einen Mann" (so auch Micha 7, 1. 2. und Bf. 29, 10): allerdings spricht fo Christus, aber "nicht als Gott, sondern als Mensch", weil nur bie menschliche Scele, nicht der göttliche Logos betrübt und traurig ift 5). Man darf nicht glauben, daß in jener menschlichen Seele mit dem Att ihrer Ginswerdung mit dem Logos eine Befensänderung vor fich gehe: weder ben annehmenden Logos, noch die angenommene Seele trifft eine solche 6). Diese,

3) c. Cels. IV, 19. Demnach hat Böhringer (a. a. D. S. 111 und 277) offenbar Unrecht, bem Origenes ohne alle Einschräntung "Anfireifen an ben Doketismus" vorzuwerfen mit Berufung auf c. Cels. IV, 15 "ber Logos werde gleichsam Fleisch" (alored ociek ylverae). Schon Thomasius (a. a. D. S. 300) hat mit Recht barauf hingewiesen, baß hier "gar nicht von ber menschlichen Natur, sondern von der Offenbarungsweise bes göttlichen Logos die Rede ist".

4) in Joh. XIX, 1.

- 5) in Jerem. hom. XIV, 6.
- 6) c. Cels. IV, 18.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> c. Cels. II, 25.

<sup>2)</sup> in Joh. X, 4.

obaleich burchaus fündelos (f. oben) und ber Sunde un= fähig 1) bleibt frei, infofern als die Freiheit bei ihr durch bie Liebe gebunden b. h. vollendet worden ift \*). Ja nach austrücklichem Schriftzeugniß (Lut. 2, 52) ist sie auch in ihrer Bereinigung einer allmäligen Entwicklung fabig ge= wesen 8), so jedoch, daß nach des O. Ansicht, diese schon im zwölften Sahre eine weit vorgeschrittene war, (er war mit Beisheit erfüllt) und rasch bie deutbar höchste Bolltommen= heit erreicht hatte 4). Jedenfalls war er auch zeitlich über bie Gefete der menschlichen Entwicklung herausgehoben, benn schon 40 Tage nach seiner Geburt muß er mit Weisbeit erfüllt gewesch sein 5). Go ausbrücklich D. aber ben Unterschied zwischen göttlicher und menschlicher Natur betont, trennen (xwoilsew) soll man beide nicht 6). Das macht ja gerade bas eigenthumliche Wefen ber Menschwerbung ans, daß in Folge berselben "nicht mehr zwei, sondern Eins ift" 7). Wenn schon: wer dem Herrn anhänat, Eins mit ihm wird (1. Kor. 6, 17), um wie viel göttlicher und größer ift Eins, was mit bem Logos zufammengeset (ourgeror) wurde ?" 8) Dieje und dann die Stelle Gen. 2, 24 über bie Verbindung von Mann und Beib werben hauptfächlich von D. benutzt, um aus ber Schrift bie Möglichkeit zu beweisen, "baß zwei naturen boch in Bahrheit als Eins gebacht werden und Eins fein können" (dvo ry kavrar goose

- 3) in Matth. XIII, 26. in Luc. hom. XIX.
- 4) in Matth. XIII, 26.
- 5) in Luc. hom. XVII.
- 6) c. Cels. II, 9.
- 7) de princ. II, 6, 3.
- 8) c. Cels. II, 9.

<sup>1)</sup> c. Cels. IV, 15.

<sup>2</sup> in ep. ad Rom. V, 10.

τυγχάνοντα είς εν άλλήλοις είναι λελογισμένα χαί όντα) 1). Es ift also keineswegs etwas fo Wunderbares um biefe von uns behauptete innigste Einigung (rn änog perorn) des Logos mit der Seele, die niemals mehr getrennt werden tann 2), "und fo ift es : es find nicht zwei, die Seele Jefn und ber Erftgeborne aller Rreatur" 8). Bu biefer Beftim= mung der absoluten Untrennbarkeit und Einheit beider Ra= turen kommen wir mittelft eines Schluffes a minori ad maius (avaßeßnzózag nach dem von de la Rue vorgezo= genen Terte), nämlich ber von von jener moralischen Eins= werdung ber Bollkommenen mit bem Logos 4). Diefe Er= füllung ber Gläubigen mit bem Geift Gottes 5), 2. B. eines Apostels Baulus 6), oder auch die Geistesausstattung ber Propheten, die ja eine ähnliche Sendung wie Christus hatten 7), bieten wohl Analogien für die Wefenstheilnahme des Loaos mit feiner angenommenen Seele: aber felbst abgesehen bavon, daß Origenes diese Koinonie aller vernünftigen Gefchöpfe am Logos 8), insbesondere der frommen und heili= gen 9), selbst als eine reale faßt, verfäumte er in all ben angeführten Stellen fast nie, ausdrücklich auf bas Unangemeffene all jener Analogien hinzuweisen und bie unlösliche

- 3) c. Cels. VI, 47.
- 4) c. Cels. VI, 48.
- 5) c. Cels. VI, 47. 48.
- 6) c. Cels. II, 9.
- 7) c. Cels. IV, 3. 4.
- 8) c. Cels. IV, 39; de princ. IV, 32.

9) c. Cels. IV, 5. O. nimmt auch umgekehrt eine phyfische Lheilnahme ber Bösen am Satansgeist au z. B. in Num. hom. VI, 3. in Exod. hom. VIII, 6.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> c. Cels. VI, 47.

<sup>2)</sup> l. c. ebenso auch ibid. VII, 17.

Schwierigkeit des Geheimniffes der Menschwerdung zu be= tonen <sup>1</sup>).

Der Ausdrücke, welcher fich D. bedient, um die Art biefer unbegreiflichen Einheit zu bezeichnen, find es ver-Nachdem der Logos "in eine menschliche Seele schiedene. und einen fterblichen Leib tam" 2), "fich mit einer menfch= lichen Seele und einem menschlichen Leib vereinigte" (olxelovo9al, ήνωσ9al 8), ift er "zusammengesett" (ovv9eτος) 4), "ein zufammengesettes Befen" (σύνθετον χρημα 5). Um aber jedes (Reftorianifirende) Migverständnig abzu= weisen, bedient er fich anderwärts auch des Ausbrucks : "ver= mischt" (avanenoauméror): "ber Mensch, saat er, am Sohne Gottes habe sich mit der Gottheit vermischt" 6). Er sucht gludlich zwischen beiden Ertremen, jo weit bies überhaupt möglich ift, hindurchzustreifen, wenn er fagt: "Wir fagen, baß sein sterblicher Leib und seine menschliche Seele mit jenem (bem Legos) nicht allein durch Theilnahme (xouvorla) fondern auch durch Einigung und Mischung (Evwoel zat araxpaver) bas Höchfte hinzuempfangen und mit ber Gottheit bes Loaos vereiniat in Gott übergegangen fei" (The exelvou θεότητος χεχοινωνηχότα είς Θεόν μεταβεβηχέναι) 1). So ift der Zwcck ber Menschwerdung erreicht : "baß aus zweien Eins werben und der Mensch sich mit der Gottheit und Ratur bes Eingebornen Gottes vereinigen folle" (ut fierent

vgí. de princ. II, 6, 2.
3. 20. c. Cels. III, 29; VII, 17.
3) 3. 20. c. Cels. V, 39. in Joh. XXXII, 18.
4) c. Cels. I, 66. II, 9. 24. 31.
5) c. Cels. I, 66.
6) in Joh. I, 37.
7) c. Cels. III, 41.

.....

utraque unum et consociaretur homo ... divinitati ejus et naturae unigeniti Dei)<sup>1</sup>): Christus ist "Gott= Mensch"<sup>3</sup>), "Einer in zwei Naturen"<sup>3</sup>).

So macht benn anch O. in der That schon von der fpäter sog. communicatio idiomatum 4) Gebrauch, beren Berechtigung er auch theoretisch zuerst aussprach: "Daher wird sie (die menschliche Seele Jeju) mit Recht auch, fei es barum weil sie ganz in dem Gottessohn webte (quod tota esset in Filio Dei), ober weil sie ihn ganz in sich aufnahm, nebst dem angenommenen Seelenleibe Sohn Gottes, Gottestraft, Christus und Gottes Weisheit genannt; und wiederum umgekehrt heißt der Sohn Gottes, durch den Alles geschaffen ift, Jesus Christus und bes Menschen Sohn. Aber auch gestorben foll ber Sohn Gottes fein, wenigstens bem Theile seiner Natur nach, welcher für den Tod empfäng= lich ift. Er heißt ferner der Menschensohn, der in der Herrlichkeit des Baters wiederkommen foll mit feinen heiligen Engeln. Auf diese Beise wird in der Schrift fo die gottliche Natur mit menschlichen Namen belegt, als die menschliche mit göttlichen ausgezeichnet" 5). Und chenfo wie andere Bäter macht er unbedenklichen Gebrauch von diefer communicatio idiomatum 3. B. "ber große Gott wird leiden und fterben" 6), "die Juden bewachten das Grab, "damit nie= mand den Logos nach ihrer nachstellung lebend erblicken

1) in Ezech. hom. I, 10.

2) in Ezech. hom. III, 3.

3) de princ. II, 6, 2. j. oben.

4) Freilich, wie Schnitzer (a. a. D.) S. 121 A. mit Recht fagt, nicht im Sinne ber — Eutychianistienben! — Concordiensormel.

5) de prine. II, 6, 3. vgl. in Joh. I, 30.

6) c. Cels. VII, 17.

tönne" 1), "ber Unsterbliche ftirbt, ber Leidensunfähige leidet, der Unsichtbare läßt sich sehen" 3) u. f. f. u. f. f. 3).

# c) Der menschliche Leib Jefu in feinem Berhältniß zur Seele und zur göttlichen Ratur bes Logos.

Jum vollen Begriff ber Menschwerdung gehört dem O. im ausgesprochenen Gegensatz gegen den doktetischen Frez thum <sup>4</sup>) auch dies, daß der Logos "die wahre Natur des menschlichen Fleisches <sup>5</sup>) d. h. einen menschlichen Leib annahm". "Die Seele Jesu beim Vater in ihrer Vollkom= menheit wohnend war in Gott und in seiner Fülle: von dort ausgehend, weil vom Vater geschickt, nahm sie den Leib an aus Maria" <sup>6</sup>), weßwegen auch Christus sagen konnte: "Nun aber suchet ihr mich zu tödten, einen Men= schen" <sup>7</sup>). So durch die Vermittlung der menschlichen Seele konnte sich der Logos mit einem materiellen Leibe einigen. Gerade "indem dies Seelenwesen die Vermittlung abgibt zwischen Gott und dem Fleische (venn daß Gott sich unmit=

- 6) in Joh. XX, 17.
- 7) c. Cels. I, 66.

<sup>1)</sup> c. Cels. V, 58.

<sup>2)</sup> in Levit. hom. III, 1. Diese Stelle ist von Dorner (a. a. D.) I, 676 vollftändig mißverstanden und zu Sunsten einer Kenose der gött= luchen Natur in der Menschwerdung ausgelegt worden, die sich nun einmal bei Origenes nicht nachweisen läßt (f. oben).

<sup>3)</sup> Sofrates (H. E. VII, 32) sagt, im ersten Buch bes Commentars zum Römerbrief erörtere O. auch ähnlich ben Ramen Seoroxos, indeß in ber freilich sebr freien Uebersetzung bes Rufin, die wir noch befigen, ift hierüber nichts zu finden.

<sup>4)</sup> c. Cels. IV, 15. 19. in Luc. hom. XIV.

<sup>5)</sup> in Matth. comm. Ser. n. 33.

telbar mit dem Fleische verbinde, ift uumöglich), entsteht der Gottmensch. Jener vermittelnden Seele war es gauz naturgemäß, sich mit einem Körper zu verbinden. Aber auch die Aufnahme der Gottheit war ihrer Natur als eines vernünstigen Wesens nicht entgegen, in welche erstere sic sich schon gauz verloren hatte"<sup>1</sup>). So konnte also der Logos einen Leib annehmen, "der in keiner Weise von der Bezschaffenheit des menschlichen Fleisches abwich"<sup>9</sup>), leidensstähig, mit den sinnlichen Bedürfnissen bes Leibes <sup>3</sup>), der wirklich leiden wollte und gelitten hat <sup>4</sup>). Der Stoff dieses Leibes ist wie bei allen andern menschlichen Leibern die form= und gestaltlose <sup>5</sup>), aber unendlich bestimmbare Hyle <sup>6</sup>).

Aber bas ewige Gesetz ber Gerechtigkeit, auf welches die Einrichtung dieser Welt 'im allgemeinen wie Besondern und Einzelnen basirt ist, verlangt auch, daß die Beschaffen= heit dieses Leibes eine dem Stand der Seele entsprechende, also sich vor allen übrigen Leibern, die nur sündige Seelen beherbergen, unterscheidende sei. Gerade wegen der Heiligkeit der Seele Jesu Christi, durch die sie sich vor allen andern Seelen auszeichnete, hatte auch der Leib Christi etwas "Eigen= thümliches" (nagedödsor): nach der einen Seite hatte er etwas Gemeinsames mit den Menschen, damit er im Stande wäre, unter ihnen zu verweilen, nach der andern etwas Be= sonderes, damit die Seele ohne Berührung mit der Sünde bleiden könnte<sup>7</sup>). So empfieng er also einen "bessern" Leib

- 2) c. Cels. II, 23.
- 3) c. Cels. I, 70.
- 4) c. Cels. II, 23; VII, 55.
- 5) vgl. de orat. 27.
- 6) c. Cels. III, 41.
- 7) c. Cels. I, 33.

<sup>4)</sup> de princ. II, 6, 3.

als alle Menschen 1) nicht nur wegen der frühern Heiligkeit feiner Seele, jondern auch, damit nicht diese felbst wie die andern Scelen durch die Berührung mit dem Leib befleckt werde. Dicsc "Beflectung" tritt für jede andere Seele schon "im Bater und in der Mutter" in der Empfängnift felbft ein \*), gerade dadurch daß der einzelne Menfch in den Mutter= icof gelegt ift und den Stoff feines Rörpers vom väterlichen Samen empfängt 3). Christus mußte also einen in gewisser Beziehung andern Leib annehmen als ber gemeinmenschliche ift und die Meinung derjenigen, "welche einen folchen Leib, wie wir ihn befiten, dem Erlöfer beilegen", ift falich 4). Bie konnte Christus aber einen andern Leib annehmen? An fich "konnte er auch einen ätherischen Leib annehmen, ber im Ather und an hohern Orten als bem Ather fich be= wegen tonnte und nichts hatte von den fleischlichen Schwächen und was Cellus unrein nennt" 5). Allein in That und Wahr= heit wollte er geboren werden nach den prophetischen Worten : "wie ein Burm" b. h. ohne Zeugung 6), und ward befivegen aus Maria "ber Jungfrau" geboren, nachdem er ihren jung= fräulichen also "unbeflectten Rörper betreten hatte" 7). Durch bie Annahme des menschlichen Fleisches felber aber, das nicht an fich unrein ist, ward er so wenig befleckt, als ber Arzt es wird, wenn er dem Kranken heilend nahe tritt 8). Ber=

- 2) in Levit. hom. XII, 4.
- 3) l. c.
- 4) in Luc. hom. XVII.
- 5) c. Cels. III, 42.
- 6) in Luc. hom. XIV.
- 7) in Levit. hom. XII, 4.

8) c. Cels. IV, 15. Darnach erledigen fich wohl die Stellen in Levit. hom. IX, 5, wo er eine gewisse Berunreinigung des Logos "da-

<sup>1)</sup> c. Cels. I, 32.

möge feiner jungfräulichen Geburt also war gesu Leib burch= ans rein. Denn die Annahme, daß Joseph ber Bater Jeju aemefen, war nur eine Täufchung ber Juben 1), und es ift gar nichts anderes als böswillige "Lüge" und Verleumdung, mit ben Juben und Celfus von einer außerehlichen Empfängnift Stefu zu sprechen 2). Dies erweist ichon bas bl. Leben Jefu als unmöglich, weil bei einem in fo ichändlicher Beise Empfangenen undenkbar 3). Auch ward die Geburt aus einer Jungfrau von den Propheten vorher gefagt 4), und am allerwenigsten haben die Heiden, die ja ähnliche wiewohl erdichtete Dinge von ihren Göttern glauben, einen Grund an ber Möglichkeit biefer Empfängniß zu zweifeln, in der Gottes Allmacht nur wiederholt, was sie am ersten Menschen gethan und wofür die generatio aequivoca mancher Thiere Analogien bietet 5). Gewiß war biefe reine Empfängniß und Geburt demjenigen angemeffen, der ber Belt fo große Wohlthaten erweisen und ber, wie er rein geblieben, auch rein bleiben follte . Die fo bie Erzeugung dieses Leibes fündlos gewesen, jo blich derfelbe auch zeitlebens "rein" 7), schon in Folge seiner burch die Seele vermittelten

- 1) in Matth. X, 17.
- 2) c. Cels. I, 32.
- 3) l. c.
- 4) c. Cels. I, 34. 35.
- 5) c. Cels. I, 37.
- 6) 11. cc. bej. c. Cels. I, 32. 88; II, 69.
- 7) c. Cels. I, 69.

burch baß er Unreines berührt" und in Luc. hom. XIV, wonach Jesus von einer "Mackel" (sordes) am 40. Tage gereinigt wird, — bahin, baß O., wie er ja ausdrücklich zwischen sordes und peccatum unter= scheidet, diese Besteckung in einem physischen und nicht moralischen Sinn nimmt, entsprechend seine Anschauung von ber Materie, die zwar nicht an sich Sünde, aber um der Sünde willen erst geworden ist.

Bereinigung mit dem Logos 1). Aehnlich nemlich, wie ber Logos bie Seele mehr und mehr an sich beranzog und mit fich einigte, fo wurde burch diese mit bem Logos eins ge= wordene Seele auch der Leib verklärt und "vergottet" (dei ficavit quam susceperat humanum naturam) \*), Leib und Seele "haben das Höchfte erlangt": "durch Theilnahme an der Gottheit in diese verwandelt zu werben" 3). Ru einer folchen Verklärung bietet ichon bie Beschaffenheit ber Materie, die alle Gestalten annehmen tann, die Möglich= teit 4): "was wunder, daß bie Beschaffenheit des fterblichen Leibes Jefu burch bie Fürsorge Gottes fich in eine ätherische und göttliche Beschaffenheit verwandelte" 5). Sein Leib war zwar fast immer fichtbar, "hatte eine Gestalt, nach ber alle ihn erblickten" 6), und zwar war diefe "mißgestaltet" (duserdés), wenn auch nicht "unebel" ober "flein" wie Celfus behauptet hatte 7). Aber nach einer "Überlieferung" hatte Jesus auch eine andere Gestalt, "nach der er jedem sich zeigte, in bem Make als er bessen würdig war" 8). "Es hat also ber Logos verschiedene Gestalten, fowie es jedem angemeffen ift" 9): für die einen hat er "weber Gestalt noch Schöne", für bie andern (die welche ihn als Gott erkennen) ist er "schön von Geftalt" 10). Anders erschien er ber "Menge",

- 2) in Matth. Comm. Ser. n. 33.
- 3) c. Cels. III, 41.
- 4) c. Cels. III, 41; VI, 77.
- 5) c. Cels. III, 41.
- 6) in Matth. Comm. Ser. n. 100.
- 7) c. Cels. VI, 75.
- 8) in Matth. Comm. Ser. n. 100.
- 9) Fragm. in Luc. Bei Migne T. III. Sp. 1908.
- 10) l. c.

Theol. Quartalfcrift. 1872. I. Deft.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> c. Cels. IV, 15.

anders denen "bie ihm folgten", jenen wie Sesaia von ihm prophezeit (Sef. 53, 1-3), biefen "fo glänzend und wunderbar, daß die Augenzeugen seiner Schöne auf ihr Angesicht fielen" 1). "Nicht auf gleiche Beife, sondern nach der Fähig= teit ber ihn Schauenden gibt fich ber heiland zu ertennen" 2). Bie die Jünger daburch daß ber herr ihnen die Barabeln, bie er bem Bolke vortrug, auslegte, beffer als die andern baran waren, fo auch durch die Art und Beife wie fie ihn erblickten 3). Und auch felbst ben Aposteln erschien er nicht immer in gleicher Beife, weil fie feinen Anblick ohne Unter= laß nicht hätten ertragen können 4). Selbst die Juden tannten diefen Gestaltenwechfel des Heilands wohl 5) und daß er auch schon vor seinem Leiden nicht immer sichtbar war 6), barum mußte ihn Judas fuffen als Erkennungszeichen und auch Jesus spielt auf jene Eigenschaft an in ben Borten : "Täglich war ich bei Euch im Tempel und Ihr habt Euch meiner nicht bemächtigt" 7). Celfus hat baber febr Unrecht, bie Auferstehung zu beanstanden, weil er nach derfelben, wie er auch nicht anders konnte, nur mehr feinen Jüngern sichtbar wurde und auch biefen nur allmälig und bann und wann fich zeigte 8). Schon vorher zwar z. B. auf bem Berge ber Verklärung, war auf Zeiten bie verklärte Schönheit feines Körpers burchgebrochen <sup>9</sup>), aber die eigentliche Verklärung

- 1) c. Cels. VI, 77.
- 2) c. Cels. II, 64.
- 3) l. c.
- 4) c. Cels. II, 65.
- 5) c. Cels. II, 64.
- 6) c. Cels. II, 66.
- 7) c. Cels. IV, 64.
- 8) c. Cels.<sup>#</sup>II, 65.

9) ll. cc. und in Matth. XII, 36-40, wo indeß, wie an andern



trat erst mit ber Auferstehung ein, benn ba war sein Rörper "in der Mitte etwa zwischen dem dichten Körper vor seinem Leiden und bemjenigen, in welchem die nackte Secle er-Denn "es mußte auch Christi Körper verklärt scheint" 1). werden, damit er in allem erhöht worden ift" 2). Er zuerft ift auch mit bem Aleische in den Himmel gestiegen 8) und durch alle Himmel gegangen 4) und es wird schließlich "Chriftus nichts anderes mehr sein als der Logos, sondern berselbe wie er" (to unxert Erepor autor elrat tou Adyou, alla rov adrov adrąj) 5). "Denn wenn der, welcher bem herrn anhängt Ein Geift mit ihm ift, wie follte man nicht auch über diefen Geift nicht mehr fagen tonnen: fie find zwei, und wie follten wir nicht vielmehr fagen, daß das Menschliche an Jesu mit dem Logos Eins geworden sei, indem derieniae, der es für keinen Raub bielt. Gott aleich zu fein, erhoben murbe, bagegen ber Logos auf feiner Höhe blieb ober vielmehr in diefelbe zurückversetzt wurde, ba er bei Gott war — fo Gott = Logos seiend und Mensch" 6). Danach bleibt also trotz aller innigen Verschlingung von Sottheit und Menschheit boch die beiderseitige Natur bestehen, und man kann nun wohl auch die beiden ichroffiten Stellen: "wenn er (ber Logos) Mensch war, so ift er jedenfalls jest

- 2) in Matth. Comm. Ser. n. 50.
- 3) Fragm. in Ps. 15.
- 4) de princ. II, 11, 6.
- 5) in Joh. XXX, 11, 17.
- 6) l. c.

9\*

ähnlichen Stellen die allegorische Beziehung auf solche nebenher geht, welche im Glauben seine Gottheit schauen.

<sup>1)</sup> c. Cels. II, 62. Der Tert der Stelle ift etwas corrupt. Bum Berftändniß der Stelle vgl. die Lehre des D. von der Beschaffenheit des Auferstehungsleides bei Thomafius a. a. D. S. 255 bes.

nicht mehr Mensch<sup>#</sup> <sup>1</sup>) und "Christus war damals Mensch, hat aber jetzt aufgehört Mensch zu sein" <sup>2</sup>), wie namentlich bei letzterer Stelle auch der Zusammenhang nahelegt, in dem Sinne auslegen, daß man O. sagen läßt, Christus hat aufgehört gebrechlicher und sterblicher Mensch zu sein, wie er es während seines Erdenwandels war.

Rebenfalls bat Christus auch noch jetzt nach D. einen verklärten Leib, der wenn auch nicht wie die Gottheit mit ber Gabe ber Ubiquität versehen 8), doch über die Schranken bes Raumes in gemiffer Weise erhaben und nicht "an einen bestimmten Ort gebunden zu benten ift" 4). Auch ertlärt er ausdrücklich, er löfe nicht vom Logos ben Menschen, ber einen Körper empfangen hat, weil jeder Geift, ber Jefum zerreißt, nicht aus Gott ift (I. Joh. 4, 3) 5): aber schließlich muß er nach ben Consequenzen feines Systems boch auch ein allmäliges vollkommnes Berschwinden bes Leibes Jeju gelehrt haben, nicht bloß begwegen, weil er fein Wiebertommen zum Gericht immer rein geistig beschreibt 6), sondern nament= lich deßwegen, weil er ja schließlich alles Existirende in den rein geiftigen Urstand zurucktehrend benkt 7). Direkt bierüber hat sich O. nicht ausgesprochen : wir stehen bier eben an einem Puntte, wo er wohl absichtlich mit einer Entscheidung zurud= hielt, bie bloß Anftoß gegeben hatte und bei ber er vielleicht felber teinen sichern Ausgleich zwischen seinem Glaubensstandpuntte und feinen miffenschaftlichen Grundüberzeugungen wußte.

- 2) in Luc. hom. XXIX. Bgl. de la Rue 3. b. St.
- 8) in Matth. Comm. Ser. n. 65.
- 4) de princ. II, 11, 6.
- 5) in Matth. Comm. Ser. n. 65.
- 6) in Matth. Comm. Ser. n. 50, 70.
- 7) de princ. III, 6, 1. nach ber Ueberfesung bes hieronymus.

132

<sup>1)</sup> in Jerem. hom. XV, 6.

### §. 7.

### Beurtheilung der Christologie des Origenes.

Die Christologie bes O. ift ohne Zweifel ein überaus geiftvoller und geistreicher Versuch, das unergründlichste aller christlichen Geheimniffe einigermaßen wenigstens dem benten= ben Begreisen des Christen näher zu bringen. Eine Reihe von Gedanten des O. haben geradezu einen für die Theologie aller Zeiten bleibenden Werth, und unsere Hochachtung vor ber wiffenschaftlichen Tüchtigkeit des großen Alerandriners wird nur gesteigert, wenn wir uns erinnern, daß er in der wiffenschaftlichen Erfassung und Erklärung dieses Problems zuerst die Bahn brach und dies in einer so überaus scharf= sinnigen, im Sanzen correcten, der folgenden Speculation spir immer die Wege andeutenden und eröffnenden Weise. Besonders in drei Punkten müssen.

1) Er war es, ber zuerst mit aller Schärfe auf die Natur des Geistes hinwies, der in die Mitte gestellt zwischen den Logos und die materielle Welt, jenem ähnlich von Natur, dieser angemessen von Gott geschaffen, das natürliche Bind = und Vermittlungsglied zwischen dem Leib und der Gottheit abgab. Daß dieser Sedanke besonders bogmenhistorisch fruchtbar sich erwiesen, geht schon aus der dem O. verdankten Unterwersung des Beryll von Bosra<sup>1</sup>) hervor, ist auch in alter Zeit<sup>2</sup>) schon anerkannt worden. Jedenfalls hat O. die Klippe des Apollinarismus vermieden und ist dem kirchlichen Gedanken von der Annahme der

<sup>1)</sup> Bgl. Sefele, Conciliengeschichte I, 88.

<sup>2)</sup> Bgl. Eusebius, H. E. VI, 33. Socrates H. E. III, 7.

vollen Menschheit seitens bes Logos vollkommen gerecht geworben.

2) Noch schwieriger als die Lehre von den zwei Naturen bes Logos ist die Frage nach der Denkbarkeit von deren Bereinigung, bez. die Erklärung über das Wie diefer Ver= In diefer Beziehung gestehen wir unfere ab= einiauna. weichende Auschauung von der gewöhnlichen Ansicht namentlich ber protestantischen Beurtheiler bes D. zu. Man hat, alauben wir, zu fehr die Confequenzen des Suftems von D. geprefit, wenn man fast allgemein behauptet hat, D. laffe schließlich die Menschheit vollkommen in die Gottheit des Logos untergehen. Es mag fein, daß durch bie philosophi= schen Grundgedanken des D. ein vantheisirender Grundzug geht, inwiefern er zu wenig ben Befensunterschied zwischen göttlichem und creatürlichem Geift betont, aber zum Bewußt= fein ift derfelbe gewiß dem D. niemals gekommen und man hat am allerweniasten ein Recht, auf die Supposition, daß die menschliche Logosseele und die göttliche Logos=Natur gleichen Wesens seien, aus mehrbeutigen Stellen bes O. heraus bie angeführte Behauptung von einer schließlichen Eutychianischen Absorption bes Meuschlichen burch's Göttliche im Logos zu stützen.

Schon ber andere nicht minder häufige Vorwurf, D. bringe es zu keiner eigentlich realen und persönlichen Einigung beider Naturen des Logos wenigstens in dieser Welt, bloß hätte aufmerksam machen sollen, daß der O., dem man auf der einen Seite Nestorianismus, auf der andern Eutychianismus vorwirft, wahrscheinlich keinen von beiden Vorwürfen verdiene, sondern die glückliche kirchliche und rechtgläubige Mitte ein= halte. In der That glauben wir gezeigt zu haben, daß O ben richtigen Grundgedanken des kirchlichen Glaubens von

134

ber Einen Perfon des Logos als dem Träger der beiden Naturen erfaßt und zum Ausdruck gebracht hat. Und find auch nicht alle Analogien, die er für seinen richtigen Sedanken aufführt, von gleichem Werth, scheinen einige geradezu bedenklich zu sein: man wird gewiß dafür nicht den O., sondern die unentwirrbare Schwierigkeit des Problems selber verantwortlich machen.

3) Auch die Art und Weise endlich, wie O. die eigentliche Spitze des Geheimniffes, die Wechselwirkung göttlicher und menschlicher Natur in der Person des Logos zu erklären sucht, verräth trotz eines sehr erklärlichen Schwankens das eben so aufrichtige wie scharffinnige Bemühen des O., die eigene und eigenthümliche Thätigkeits= und Wirkungs= weise einer jeden der beiden Naturen, insoweit nur immer dies durch die Subjektseinheit möglich, zu retten. Daß hier eine eigentliche Lösung dem O., und nicht bloß ihm, sondern vielleicht allen Zeiten unmöglich ist, wird jedem Kenner dies theologischen locus wohl befannt sein.

Die bem O. in unserer Frage eigenthümlichen Schwächen und Fehler resultiren sammt und sonders aus feinen falschen philosophischen Prämissen, die er vom Philonismus und Neuplatonismus her an diese theologische Frage heraubrachte, und es ist nur zu verwundern und dem kirchlichen Geiste des O. hoch anzurechnen, daß er von diesen Voraussetzungen aus noch verhältnismäßig so wenig Fehler machte und eine im Ganzen gelungene Lösung zu Stande brachte.

Von vornherein machte er sich die Lösung der ganzen Frage unendlich schwer und fast unmöglich durch seine Her= einziehung der Lehre von der Präcristenz. Nun, wenn ein= mal eine von Ewigkeit her bis zur Incarnation eigentlich für sich seiende persönliche Seele angenommen wurde, schien es

freilich unbegreiflich, wie diese ihre Berjonlichteit verlieren (wohin ?) und auf einmal ihr centrales 3th in ber Berson bes Logos finden follte. Der Versuch bes D., die physische Einigung burch eine beständige und immer fich steigernde ethische Annäherung vorzubereiten, kann eigentlich boch die Rluft nur etwas überbrücken, zu einer Lösung kommt es Daß dieser Versuch selber wieder einen andern Ver= nicht. ftoß gegen die Kirchenlehre in sich schließt, insofern die In= carnation etwas vom Menschen Jesus Verbientes und von ihm mit bem Logos Herbeigeführtes wird, wollen wir nur nebenbei anführen. Nur bies bemerken wir noch, bag aller= bings von biefer Prämiffe aus D. nothgebrungen auf bie Rlippe des Nestorianismus treiben mußte, und wenn er diese vermied, er nur seinem Glauben zu lieb die Consequenz des Gebantens opferte.

Weniger Gewicht legen wir auf eine andere Schwierig= keit, nämlich die, welche dem O. in unserer Frage aus seiner eigenthämlichen Anschauung über den Grund der Entstehung der Materie, näherhin der Verleiblichung der Menschen er= wuchs. Hatte er auch schon anderwärts <sup>1</sup>) es als möglich angenommen, daß gewisse Geister um der Menschen und deren Rettung willen sich verleiblichten, ohne dies durch per= sönliche Sünden verschuldet zu haben, so war es wohl auch möglich, daß der Logos aus Liebe zu den Menschen ebensfalls einen Leib annahm. Freilich ein sinnlich grober materieller Leib war nicht der angemessen für den Logos, und O. hat dies wohl gefühlt und der Schwierigkeit einigermaßen durch jene fast etwas dotetissiende Anschauung vom Gestaltenwechsel Jesu vorzubeugen gesucht. Aber der eigentliche wunde Fleck

<sup>1) 3. 3.</sup> de princ. II, 5, 4.

lag nicht fo fast am Anfang als am Ende. Denn, wie wir gesehen, bachte fich O. das Ende dem Anfang völlig gleich - also rein geiftig. Folglich mußte ihn die Confeguenz bes Gedankens zur ichlieflichen Aufhebung ber menschlichen Leib= lichkeit treiben; also blieb die Leiblichkeit des herrn boch etwas Borüberachendes, nicht nothwendig und immer Blei= bendes, und behielt insoweit doch der von ihm so entschieden bekämpfte Doketismus recht. Das aber hieß schließlich nichts anders, als die Bedeutung der Menschwerdung überhaupt leuanen und sie wohl in die Annahme einer menschlichen Seele, nicht aber eines menschlichen Körpers feten. Für D., ber auch in ber menschlichen Leiblichkeit überhaupt etwas nicht fein Sollendes und barum Vorübergehendes fab und bekwegen das Wefen des Menschen nur in seine geistige Seite fette, hatte bas nichts besonders Befrembliches, besto mehr aber auf dem Standpunkt ber firchlichen Betrachtung, welcher ber volle Mensch nur bas finnlich = vernünftige Geiftwefen ift: auf diesem Standpunkt ist durch die zuletst angeführte Behauptung des O. nicht mehr und nicht minder als der ganze Begriff ber Menschwerdung gefährdet. Bir tonnen vielleicht, um keinem der beiden Standpunkte - weber bem unfrigen noch dem des O. Unrecht zu thun, fagen : Fur O. besteht bas 20 efen ber Menschwerbung chen blog in einer Geist= werbung, aber nur beghalb, weil ihm auch bas Befen des Menschen bloß deffen geistige Ratur ift.

Man hat wohl sicher ben D. in alter wie neuer Zeit zu streng beurtheilt. Auf unserm Standpunkt und mit ben uns erhaltenen Zeugnissen bes O. selbst wenigstens können wir die einschlägigen Sätze, die als Origenisstiche Irrlehren im Ebikt des Mennas, Satz 3<sup>1</sup>), und auf der Synode zu

1) Hefele a. a. D. II, 766.

.

## 138 Rnittel, Origenes von der Menschwerdung.

Ronftantinopel a. 543: Sats 8. 9. 10. 12. 1) anathematifirt wurden, durchaus nicht als wirklich von Origenes gelehrt gelten laffen. Auch in neuerer Zeit hat man wie in andern fo auch in unferer Frage besonders dem D. Lehren zu= aeschrieben, die wohl in der Confequenz feiner religions= philosophischen Voraussehungen gelegen, aber eben von bem Alerandriner auf Grund seiner Anhänglichkeit an den pofitiven Glauben nicht gelehrt worden waren. Die Ursache lag, wie es namentlich bei ben protestantischen Bearbeitern ber Dogmengeschichte nicht wohl anders zu erwarten war, in dem Uebersehen, daß D. zwar wohl bis auf einen ge= wiffen Grad feinen vertchrten philosophischen Boraussebungen Einfluß auf seine religios-tirchlichen Anschauungen gab, im Groken und Ganzen aber nicht blok durch das Bibelwort, bas ja jeber Deutung sich fähig zeigt und auch bem D. ge= zeigt hat, sondern durch den kirchlich überlieferten Glauben fich im Glauben und in ber Glaubenswiffenschaft gebunden weiß und gebunden wiffen wollte. So viel laßt fich zu Gunften bes O. fagen: mehr aber nicht, man müßte denn nur zu gewaltsamen Gregesch und ber burchaus unberechtigten Un= nahme von Interpolationen der Schriften des D. feine Bu= flucht nehmen wollen, um O. rein zu waschen. Wenn Origenes geirrt hat, hat er nicht mit Biffen und Willen geirrt und wo er geirrt, liegt der Fehler nicht am Herzen und nicht am Wollen, sondern im Ropf und am Denten.

1) a. a. D. G. 773. 774.

### 4.

## Ueber die Bahl 666 in der Apotalypfe.

#### Bon Brof. Dr. Aberle.

Ueber die Babl 666 (Apot. 13, 18) zu schreiben, ift ein Entschluß, ber einige Selbstverläugnung toftet : man muß fürchten, in die Reihe ber Leute gestellt zu werden, die fich um die Quadratur des Cirkels bemühen. In der That wird das Räthsel, das uns die Apotalppfe mit jener Rabl bietet, niemals bis zur vollständigen Unbeftreitbarkeit gelöst werden können, und zwar nicht nur, weil uns die Auflösung auf authentische Weise nicht überliefert ist, sondern weil, wie man wenigstens zum Voraus nicht läugnen barf, bie Mög= lichteit obwalten tann, daß es ber Verfaffer gleich urfprüng= lich barauf abgelegt habe, das Räthfel, fo zu bilden, daß zwar bie Löfung mit Sicherheit errathen, aber ber Beweis für die Richtigkeit des gewonnenen Resultates nicht geliefert werben tonne. Nichtsbestoweniger wird die Wiffenschaft fich ber Aufgabe nicht entschlagen können, auch bezüglich dieses Punktes so viel Licht zu gewinnen, als überhaupt möglich Indem wir uns diefer Aufgabe unterziehen, haben wir ift. querft bie Boraussehungen festqustellen, von welchen bei gofung bes Räthfels ausgegangen werben muß.

Die erste Frage, die sich in dieser Beziehung erhebt, ift bie, ob wir die bas Räthfel constituirenden Zahlbuch= ftaben als griechische ober als bebräische zu behandeln haben. Für erstere Annahme fpricht bauptfächlich ber Grund, bag weil bie Apotalypfe unzweifelhaft in griechischer Sprache abgefaßt ist, es ganz natürlich erscheint, daß der Verfasser nur einen griechisch sprechenden Leferfreis vor Augen ge= habt und mit Ruckficht auf diefen nur griechischer Rablbuch= ftaben für fein Rathfel fich habe bedienen durfen. 200ein fo scheinbar dieses Argument auch fein mag, so zeigt es sich boch bei näherer Erwägung als völlig haltlos. Allerdings ift bie Apotalypfe in griechischen Worten abgefaßt, allein bie benfelben zu Grund liegende Denkoperation ift hebräisch oder näherhin rabbinisch und die Apokalppse blieb einem Griechen, ber nur griechische Bilbung genoffen, im Großen und Ganzen ebenso unverständlich wie Aquila's Bibeluber= fetsung. Wie der, welcher biefe gebrauchen wollte, rabbinifch geschult fein mußte, fo blieb ohne folche Schulung auch bie erftere ein mit mehr als sieben Siegeln verschloffenes Buch. Dazu kommt noch ein anderer Umstand. Die Zahl 666 ist offenbar ein Erzenanik ber gematrischen Kunst. Diese aber war ben Griechen fo aut wie unbefannt; um fo mehr hatte fie bagegen schon seit alter Zeit bei ben Hobraern Eingang gefunden und die trüben Verhältniffe, welche die Serrschaft ber herodier und namentlich die ber Römer mit fich brachten, waren ganz geeignet, sie auf einen hohen Grad ber Ausbildung zu bringen. Gematrie wurde von da an ein we= fentlicher Bestandtheil rabbinischer Gelehrsamkeit. Daber muß man auch erwarten, bag bie gematrisch angelegten Stellen ber Apokalypfe in rabbinischer Beife, b. h. unter Zugrundlegung des hebräifchen Alphabet durchgeführt feien.

140

۰,

#### Ueber bie 3ahl 666 in ber Apotalypfe.

Diese Erwartung bestätigt sich auch in ganz unläugbarer Weise bei einem gematrischen Räthsel, das die Apokalypse (16, 16) in dem Worte Aquayedair enthält, und man hat daher Recht zu fragen, warum die Zahl 666 eine Ausnahme bilden sollte.

Die zweite Frage ist, warum der Berfasser der Apo= talypfe an unferer Stelle zum Ausbruck feines Gebantens bie Form bes Räthfels gebraucht habe. Daß er bieß nicht gethan, blos um ein geistreiches Spiel zu treiben, bedarf wohl keines Beweises. Man wird vielmehr anzunehmen haben, daß er zu dieser Form nur aus Noth gegriffen, weil er befürchten mußte, daß das offene Aussprechen deffen, mas er zu sagen hatte, für ihn selbst ober für die Sache, die er vertrat, die höchste Gefahr mit sich geführt haben würde. Es muß also, wie bieß eigentlich schon durch ben Ausbruck apiJuos argowrrov angezeigt ist, mit ber Babl 666 eine bestimmte Persönlichkeit gemeint fein und zwar eine folche, baß beren Bezeichnung als Thier die schwersten Criminal= ftrafen nach sich gezogen hätte. Da nun bei ben Alten die Berbalinjurie in allen ben Fällen straffos durchging, wo sie nicht zugleich ein crimen laesae majestatis in sich schloß, fo bleibt nichts übrig, als unter jener bestimmten Berfon= lichkeit einen römischen Raiser zu verstehen.

Unter diefen mehr oder weniger klar erkannten Boraus= sezungen, deren Triftigkeit wohl keinem Anftand unterliegen dürfte, hat sich im Anfang der dreißiger Jahre dieses Jahr= hunderts mehreren Erklärern des N. T. gleichzeitig eine Deutung der Zahl 666 aufgedrungen, die seitchem fast allgemeines Ansehen erlangt hat. Es ist dieß die Deutung auf den Kaiser Nero. Dieselbe wird in folgender Weise her= gestellt:

141

.

| ) ==         | 50  |
|--------------|-----|
| ר =          | 200 |
| ۱ 🖛          | 6   |
| 1 =          | 50  |
| = ק          | 100 |
| <b>D</b> =   | 60  |
| ן = ר        | 200 |
| ב גרוז קסר = | 666 |

Die Einwendung, die man gegen diese Deutung er= hoben, daß nämlich das Wort Cäsar (Kaisap) bei der Eransscription in das Hebräische die scriptio plens er= fordere, und also Prop. geschrieben werden müßte, läßt sich leicht zurückweisen. Denn bekanntlich wurde jenes Wort nicht nur in der Volkssprache wie Kesap gesprochen, sondern auch, selbst in öffentlichen Documenten (vgl. Böckh n. 4300 x) so geschrieben. Jur Transscription aber eines e in das Hebräische ist nicht nur eine plens scriptio nicht nöthig, sondern es braucht nicht einmal unter die betreffenden Consonanten ein Zere gesetzt zu werden, weil ein Schoa genügt.

Kann man bemnach von biefer Einwendung absehen, so dürfte man leicht zu dem Glauben kommen, daß durch die angeführte Deutung das Räthsel wirklich gelöst sei. Jedenfalls verdient dieselbe den Vorzug vor allen Lösungen, welche disher aufgebracht worden, auch vor der sinnigsten unter diesen, die bereits zur Zeit des Jrenäns in Umlauf war, und aus der Zahl 666 das Wort Acresivos heraus= rechnete. Deffenungeachtet vermögen wir sie nicht anzu= nehmen und zwar deswegen, weil sie der zweiten der von uns aufgestellten Voraussezungen nur sehr unvollständig entspricht.

Um bieß zu beweisen, muffen wir zuerft barauf auf=

merkjam machen, daß, wie früh man auch die Abfaffung ber Apokalypfe ansetzen mag, man doch wegen Apok. 11, 2 nicht in die Zeit zurückgehen darf, in welcher Nero noch am Leben war. Ift aber das Buch crst nach dem Tode Nero's versaßt, so sieht man keinen Grund mehr ein, warum der Berfasser den Namen desselben so forgfältig hätte verhüllen sollen. Man müßte also annehmen, daß der Versasser villen geines Räthsels nur ein Spiel habe treiben oder ein specimen eruditionis habe liefern wollen, eine An= nahme, die wir für principiell verwerstlich erklären müssen. Auch die Ausrede, daß der Verf. der Apokalypse nicht an den wirklichen Tod des Nero geglaubt, daß er eine Weieber= kunft desselben in Aussicht genommen habe, können wir nicht gelten lassen, weil sie rein aus der Luft gegriffen ist und jedes einigermaßen haltbaren Beweises ermangelt.

Der zweite Grund, den wir für unsere Bebauptung anzuführen haben, wird wohl manchem Lefer auf ben ersten Anblict feltsam klingen. Unfere Meinung ift, daß die Deu= tung ber Bahl 666 auf ben Kaifer Nero bas Räthfel auf cine viel zu treffende, viel zu unbestreitbare Weise lost, als daß man annehmen durfte, ein christlicher Autor hatte das= felbe mit Vorausficht diefer Löfung bilben dürfen. So etwas tonnten wohl Juben während ber Regierungszeit Neros wagen; benn die Römer verstanden nichts Bebräisches und waren noch weniger in gematrische Künste eingeweiht, von ben Chriften aber, bei benen dieses beides statt hatte, war ein Berrath nicht zu fürchten. Anders stellte sich die Sache bei einem criftlichen Autor. Bei dem unauslöschlichen haffe ber Juben gegen die Chriften mußte ein folcher mit Sicher= beit voraussehen, daß den Römern von judischer Seite aus bie Löfung des Räthfels werde gegeben werben, und er

würde also mit offenen Augen den Vortheil gefährdet haben, den er dadurch intendirte, daß er den Namen des betreffenden Kaisers nicht geradezu nannte, sondern ihn unter Zahlbuch= staden versteckte.

Wir müffen baher bie Lösung unseres Zahlenräthsels auf einem andern Wege suchen, und dazu bietet sich ber Namen des Trajan dar, der hebräisch auch so geschrieben werden konnte, daß seine Zahlbuchstaben ebenfalls die Summe 666 ausmachen.

Um bieß nachzuweisen, müssen wir vor allem barauf aufmerksam machen, daß die Juden das auslautende S in lateinischen und griechischen Namen bei der Umschreidung in das Hebräische nicht immer mit Samech wiedergeben, sondern auch geradezu ausließen. Einen Beleg hiefür bietet die Schreidung vreucht erscher kann wiedergeben, sondern auch geradezu ausließen. Einen Beleg hiefür bietet die Schreidung und Remus) in Siphri col. 151. Außerdem kann noch bemerkt werden, daß in den von de Bogüe veröffentlichten althebräischen und aramäischen Inschriften der Name und öfter auch Dieder geschrieben ist, ein Umstand, der darauf hinweist, daß man die Belfügung oder Weglassung eines Samech bei solchen Namen für etwas gleichgültiges hielt. Läßt man aber im hebräisch geschriebenen Namen des Trajan das Samech weg, so bleibt:

> n = 400 r = 200 i = 10 z = 50 r = 6r = 666.

Wollte man gegen diese Deutung der Zahl 666 die Einwendung erheben, daß der Name Trajans von den

144

Rabbinen mit Tet, nicht mit Tau geschrieben werde 1), so können wir das zugeben, ohne darum auch die Folgerung zugeben zu müffen, daß jener Name bebräisch nicht mit Tau. sondern nur mit Tet geschrieben werden dürfe. Allerdings entspricht bei der Transscription des Hebräischen in das Griechische regelmäßig bas bebräische Tau dem Theta und das griechische Lau dem Let und nach dieser Schreibweise find auch die hebräischen Eigennamen bei den LXX wicher= gegeben. Allein eine Ausnahme findet doch ftatt. Wenn nämlich in einem mit hebräischem Tau anfangenden Worte ber zweite Radicalbuchstabe eine Aspirata ober Resch ist, so wird mitunter auch das bebräische Tau mit einem ariechischen Lau wiedergegeben. Wir wollen in biefer Beziehung nicht an die Namen Tarteffus, Tarakon u. f. f. erinnern, ba beren Umschreibung in Zeiten zurückgeht, wo für ein folche wohl noch teine festen Regeln bestanden; es genugt, auf die Um= fcreibung von non gerem. 19, 11 ff., non Rum. 33, 27

1) Uebrigens gibt Derenbourg (Essai sur l'histoire et la géographie de la Paléstine I, p. 408) an, bag j. Taanit II, 13 ber Rame Trajans mit הוריון wiedergegeben fei. In ber Rrotofchiner Aus= gabe bes geruschalmi, bie uns allein zu Gebot fteht, ift aber an ber angeführten Stelle Brer Bu lefen. Db nun in biefer Ausgabe eine Correctur angebracht worben, ober ob Derenbourg fich habe eine Ueber= eilung zu Schulben tommen laffen, vermögen wir nicht zu entscheiden und bürfen letteres bei ber befannten Bünctlichteit biefes Gelehrten in feinen Allegationen nicht leicht annehmen. Bir machen auf ben Bunct blos aufmerksam, bamit andere, benen beffere und reichere Hilfsmittel als uns au Gebot fteben, benfelben vielleicht einer genauern Erforschung unterziehen. Derenbourg führt a. a. D. auch bie verschiedenen, febr abmeichenden Beifen auf, nach welchen bie Rabbinen ben namen Tra= jans, abgesehen von bem Anfangsbuchstaben, ju transfcribiren pflegten. Die von uns adoptirte Schreibweise findet fich allerdings nicht barunter, allein fie wird badurch noch keineswegs unwahrscheinlich. Namentlich ift ber Umftand, bag bas a in ber vorletten Silbe nicht wiedergegeben ift, burch bie Analogie bes namens אדרינום (habrian) vollftänbig gefichert. Theol. Quartalidrift. 1879. Seft I. 10

bei ben LXX aufmertiam zu machen. Galt aber eine folche Möglichkeit für die Umschreibung von Ramen aus bem Hebraischen ins Gricchische, so mußte cs auch umgetehrt ge= ftattet fein, bei ber Transfcription in bas gebräische bas T im Namen Trajans wegen des barauf folgenden R nicht mit Tet fondern mit Tau wiederzugeben. Es mag diefe Schreib= weise des namens Trajan bei den damaligen Bebräern bie feltenere, fie mag geradezu ungewöhnlich gewesen fein, un= möglich war sie jebenfalls in der Beise nicht, daß sie nicht bei Bildung eines Räthfels hätte zu Grund gelegt werben bürfen. Das wußten die Rabbinen zur Zeit der Abfaffung ber Apokalppie ficher auch recht gut, und wenn ber Berfaffer biefes Buches mit feinem Zahlenräthfel ben Raifer Trajan meinte, fo entging ihnen feine Intention gewiß nicht, aber einen Beweis für eine folche Löfung vermochten fie nicht zu führen, da ihnen von chriftlicher Seite entgegnet werden konnte, daß im hebräifchen der Name Trajans regelmäßig mit D geschrieben werde und bei biefer Schreibung aus den Zahlbuchstaben sich die Zahl 666 nicht er= gebe. Den Beweis aber anzutreten, bag ber Apotalnptiter fich einer ungewöhnlichen Schreibweise bedient habe, konnte ihnen vernünftigerweise nicht einfallen.

Dennach halten wir die Deutung unferes Räthfels auf Trajan für angemeffener als die auf Nero. Unter ben Verhältniffen, unter denen der Apokalpptiker schried, genügte es für ihn nicht, den Namen, den er im Sinne hatte, blos unter Zahlbuchstaden zu verstecken, sondern er mußte auch diese Buchstaden so wählen, daß zwar jeder in der Gematrie Ersahrene den Namen errathen konnte, den sie ausdrücken sollten, keiner aber den Beweis zu führen vermochte, daß sie gerade diesen Namen ausdrücken mußten.

Indessen sind wir weit entfernt, die Deutung auf Nero geradezu für einen Mißgriff zu erklären, wir glauben viel= mehr, daß biefelbe zum vollen Verständnif unferes Räthfels beigezogen werden muß. Eine characteristische Eigenthum= lichkeit der Apokalypse ist nämlich ihr Mangel an Origi= nalität bezüglich der in diefelbe aufgenommenen Bilber. Sleichniffe, Typen, Rebefiguren u. f. w. Deßwegen glauben wir auch, bag bie Bildung uuferes Rathfels nicht eine Originalschöpfung ihres Verfassers war, sondern bag er baffelbe bereits vorgefunden und nur in feiner Weise umgedeutet habe. Fragt man, wo bas Räthfel fich ursprüng. lich aebildet habe, so wird man unwillführlich in die Zeit vor Ausbruch des großen jubischen Aufstandes unter Nero verwiesen. Die Anstifter und Führer dieses von langer hand her vorbereiteten Unternehmens muffen in ihren Corre= spondenzen von Kaifer Nero gesprochen haben, und da sie biefes nicht offen, mit Nennung bes Namens, thun durften, fo haben fie ohne Zweifel zu biesem Behuf zu gematrischen Runsten gegriffen und so mag unter ihnen die Zahl 666 zu Bezeichnung ihres Geguers auf dem Cafarenstuhl ganz allgemein geworden sein. Einen folchen Vorgaug konnte ber Apotalyptiter, wenn er fand, bag bicfelbe Babl auch auf einen andern Kaifer anwendbar war, wohl benützen, und indem er biefes that, gewann er ein weiteres Schutzmittel gegen eine Anklage vor ben römischen Behörden. Denn bie Rabbinen, von welchen allein eine folche Anklage ausgehen tonnte, mußten sich zum voraus sagen, daß sie damit nur bie Chriften nöthigen würden, etwas zur Kenntnig ber Romer zu bringen, was man rabbinischerseits im eigenen Intereffe fo geheim als möglich halten mußte.

•

# Π

## Recensionen.

Die **Halmen** überseht und erklärt von Prof. Dr. Ang. Rohling. (Die heiligen Schriften des Alten Testamentes nach katholischen Prinzipien überseht und erklärt von einem Berein befreundeter Fachgenossen. Dritte Abtheilung: Die poetischen Bücher: 1. Die Psalmen.) Münster, Berlag der Coppenrath'schen Buch- und Kunsthandlung. 1871. VIII und 440 S.

Hätte bas Buch, bas hier zur Anzeige gebracht wird, sich zur Aufgabe gestellt, bie ungebührlich große Zahl ber erbaulichen Pfalmencommentare zu vermehren oder boch mit Angabe des wie immer festgestellten Literalsinnes praktische Verwendung deffelben zu verbinden, so vermöchten wir dasse falle kaum zeitgemäß zu nennen, ba an solchen Lücken= büßern ohnehin wohl niemals Mangel sein wird und ihre Produktion mit der Nachfrage überraschend genauen Schritt hält. Wir finden jedoch den guten Geschmack des Herrn Versaffers auf anderer, richtiger Fährte und billigen voll= kommen, was er S. VIII schriebt: "Anwendungen des heiligen Tertes zu Rutz der Frömmigkeit glaubten wir aus

<sup>1.</sup> 

boppeltem Grunde übergeben zu follen. Einmal weil ber Umfang und Preis des Werkes leicht um bas Doppelte wachsen würde. Dann aber vorzüglich, weil ber beilige Tert in feinem einfachen Wortlaut, wie ihn ftrena wiffenschaftliche Gregese eruirt, die Fülle erbauender und erhebender Gedanken in sich birgt und nichts mehr geeignet ift, Liebe und Achtung vor der Wahrheit in Theorie und Praris cinzuflößen und zu fördern, als bie ernstliche ausbauernbe Beschäftigung vorzugsweise mit bem Wortfinne. An= wendungen haben ein hohes, aber nur fecundares Intereffe" u. f. w. Bare das immer beachtet worden, fo murbe bie christliche Welt von arger Superfotation in erbaulicher Schriftmacherei verschont geblieben sein und bie Frömmigkeit hatte fich, statt an secundaren und tertiaren Quellen ihre Bedürfniffe zu ftillen, mehr an die ursprünglichen und in ewiger Lauterkeit fließenden gehalten, die, man fage mas man will, rücksichtlich bes Alten Testaments, das wir bier ausschließlich meinen, durch erbauliche Bearbeitungen, Gintraaungen und Anwendungen ber Maffe ber Chriften beinahe fo fern geruckt worden find, als den Juben durch ben Talmub.

Der Verfaffer stellte sich bie Aufgabe, im Verein mit andern katholischen Gelehrten für Solche, welche andere Be= rufsarbeiten von den Quellen der alttestamentlichen Schriften fernhalten, eine deutsche Uebertragung derselben nebst kürzer gefaßten Commentarien herauszugeben, wobei, wie die Vor= rede bemerkt, zu gewiffenhafter Verwendung kommen soll, was die Gelehrten bald hier bald dort im Terte sclost ober außerhalb defselben und für ihn im Völkerleben besonders bes Orients, durch die vergleichende Sprachwiffenschaft und burch die Beobachtung der Wunder der Natur, die sich auf ben heiligen Blättern wiederspiegeln, entbeckten und ver= schiedenen Orts in gelehrtem Gewande aufstellten. Die Bearbeitung ber Pfalmen bildet somit ben Anfang bes in Aussicht gestellten alten Teftamentes in beutschem Gewande. Das Original soll dabei zu Grund gelegt werden und bie Abweichungen beziehungsweise Unrichtigkeiten ber Bulgata (Berf. schreibt milbernd: Besonderheiten) werden in Noten zur Erörterung tommen, wodurch ohne Zweifel das Ver= ftandniß ber tirchlichen Uebersetzung ficherer und volltom= mener erlangt wird, als auf bem umgekehrten Wege. Jeder Band foll tritifche Zugaben erhalten, die mit Beiziehung bes Grundtertes über schwierigere Stellen fich auslassen (Berf. nennt die betr. Beilage zu ben Bfalmen S. VIII, für orien= talisch gebildete Lefer bestimmt, ermäßigt dies aber sogleich dahin, daß sie philologisch kritische Belege bringt und nur "bie Renntniß ber Elemente bes Hebraischen voraussett", womit boch wieder zu wenig gesagt ist). Die Beilage enthält nur fünf Blätter, fo bag bas Streben nach Rurze und concifem Ausbruck zwar entschiedene Anerkennung verbient, aber boch manche Dunkelheit verursacht. Dem Verf. scheint hiebei bie etwas lästige Gründlichkeit und Profusion bekannter anderer Commentare zum abschreckenden Beispiel gedient zu haben, und hat man, wie es fast scheint, hier nur zwischen zwei Neußersten zu wählen, so verdient die von H. Rohling gewählte Behandlungsweife bei der Menge leicht zu beschaffend erfonftiger Hilfsmittel, bie über bie gewöhnlichen Cchwierigkeiten bes Berftändniffes hinwegheben muffen, ficher ben Die Darstellung ermangelt begungeachtet nicht ber Vorzua. Rlarheit und Verständlichkeit, Aumuth und Gewandtheit.

Die Einleitung behandelt Namen, Urfprung, Sammlung der Pfalmen, Form der heiligen Poefie, Inhalt, liturgischen Gebrauch, alte Ueberschungen der Pfalmen, wozu noch als

Sprachliches zur Bulgata ein Abrik über die Besonderbeiten berfelben in Grammatit und Syntaxe tommt, ben fich Berf. im Hinblic auf die jüngft erschienenen ausführlicheren Urbeiten von Kaulen, Reischl, Roufch u. A. ersparen konnte. Es werden (S. 2) einige der 73 in den hebräischen Aufschriften David zugelegten Lieder für spätere Bearbeitungen Davidischer Lieder erklärt, wofür wohl beffer Liederdichtungen im Geiste Davidischer Bfalmodie anzunehmen find. Echwerlich wird man aber den Inhalt von Aufschriften ber Septuag. und Bulgata, soweit er aus den 48 anonymen Bfalmen bes hebräischen Tertes noch 15 David vindicirt, auf eine "glaub= hafte Tradition" zurückführen können, noch wenn man eine Anzahl der David im Original zugesprochenen für nachbavidisch nach Maßgabe ihres Inhalts erklärt, Hipig=Ols= haufen'scher Hypertritit geziehen werden dürfen. Auch nach Berf. fest ber Afaphpfalm 79 die Zerstörung Jerufalems voraus und ift ber 88. Bfalm wahrscheinlich den Korachiten ganz abzusprechen. Maltabäische Pfalmen werden durch bie Bemerkung abgewiesen, daß lange vor den Rämpfen der Mattabäer ber Pfalter in Negypten nach Prol. Sirach ins Griechische überset worden ist und die ftartite Stelle, welche für Entstehung einzelner Pfalmen zur Zeit jener Rämpfe angeführt wurde (Pf. 78, 3), bereits in den Büchern der Mattabäer felbst (1 Matt. 7, 16), als ein folcher Tert der beiligen Schriften citirt wird, welcher durch die blutigen Leiden ber Juden unter Bacchides erfüllt worden fei. Dar= an, ob (S. 4) auch bei ftrengstem Berfahren nicht fünf Bfalmen aufzufinden feien, beren Aufschrift, soweit fie ben Antor betrifft, durch den Inhalt abgewiesen werde, liegt nach unferm Ermeffen fehr wenig: ftrenge Beweisführung ift hier ber Natur der Sache nach nur in den seltensten

Fällen möalich und das bobe Alterthum bat eben nur "im Allgemeinen" nicht die Gewohnheit anderer Leute gehabt, nach fubjektivem Ermeffen auf bloße Möglichkeiten bin Geschichte zu machen, resp. bestimmte Schriftstude von biefen ober jenen Namen bestimmt abzuleiten. Es ist nicht zu vergeffen, baß die ichnöbe Absprecherei, zu welcher die tenden= ziofe Verneinung des geschichtlich Ueberlieferten geworben ift, ledialich bas Ertrem ber Anbelung des Buchstabens und ber nur zu häufig sophistischen Rechtfertigung berselben ift. Dabei laffen wir aber nach Möglichkeit auch bem Buchstaben sein Besitzrecht, das ihm in ben meisten Fällen in ben Pfalmüberschriften wird gewahrt werden tonnen, ohne baß man zu ber S. 6 angenommenen Möglichkeit greift, bağ ursprünglich frezielle Bezüge in den Liedern felbft ver= merkt waren, die man bei späterer Berwendung für ben Tempeldienst weggelassen ober verallgemeinert habe. 63 scheint uns damit in angeblich conservativem Interesse ein der fonst perhorrescirten freien Rritit angehöriger Grundfat ver= wendet, ber für jenes trot ber Bemerkung, daß badurch wesentliche Aenderungen, die Glaubens- oder Sittenlehren alterirten, nicht zu Stande kamen, nicht ganz unbedenklich fein dürfte. Die Einleitung hat im Uebrigen ihr Material aut und anschaulich verarbeitet. Daffelbe ift von der Gr= flärung ber Pfalmen zu fagen, die nur über manche schwie= rige und wichtige Stellen zu rasch hinweggeht, indem fie fich begnügt, die paffendft scheinende Auslegung mitzutheilen und mit wenigen Worten zu begründen. Bier ift des Suten häufig zu wenig geschehen: man barf in solchen Fällen füglich eine motivirte Abweisung wenigstens einzelner von Autoritäten vertretener ober allgemeiner angenommener Auslegungen erwarten. Der Originaltert ist unabhängig von

der Bulgata bearbeitet, aber der Sinn der letteren boch wieber zu wenig in feiner oft burchgreifenden und nicht immer an der Oberfläche liegenden Verschiedenheit berück= fichtigt. Bf. 2, 12 (Ruffet ben Sohn, V. apprehendite disciplinam) ist mit Hinweis auf 1 Sam. 10, 1: hulbigt ihm, abgemacht und die Abweichung der B. nicht weiter er= örtert, was boch nur der Bemertung bedurfte, daß der grie= chische Uebersetzer bor statt bar (Reinigkeit, Läuterung, Zucht) las. In Bi. 3, 3 ift gewiß beffer : von meiner Seele zu überfeten, da die folgende britte Perfon nicht: "zu meiner Seele" paßt. Bi. 5 nehmen wir mit bem Berf. teinen Anftog baran, baß bas von David auf dem Zion gebaute heilige Belt ein Tempel ober Gotteshaus heißt und bie Aufschrift David als Dichter nennt. Aber es hätte einmal in ber Erklärung bestimmter gefagt werden follen: im Seiligften (nicht: im Heiligen), dem eigentlichen Tempel stand die Bundeslade, und sobann boch ber von ber Nennung bes Tempels, Gotteshauses genommene Einwand gegen bie Davidifche Abfaffung widerlegt werben tonnen, wenn auch nur burch Bermeisung auf Joj. 6, 24. 2 Sam. 12, 20, wo bas heiligthum als Stiftszelt haus Gottes heißt, und auf 1 Kon. 6, 3, wo schon bas Allerheiligste bes salomonischen Tempels allein hekal heißt. Die Erklärung von Bi. 6, 6 (benn im Tobe gebenkt man beiner nicht, im Scheol wer kann bich loben?), ber Motivirung der Bitte um Lebensrettung burch das Verstummen des göttlichen Lobes in der Unter= welt, bat sich Berf. durch Einlegung späterer, chriftlicher Glaubensvorstellungen erschwert. Schon ber erste Sat ift schief : "ein absolutes Verstummen des göttlichen Lobes in ber Unterwelt für jeden Verstorbenen tann unmöglich ge= meint fein, benn bas Alte Testament weiß, bag ber höchste Awect ber Creatur auch die subjektive Berherrlichung Gottes ift, und die Vernunft verlangt, daß der Tod den Redlichen dieser Bestimmung nicht entreiße." Dies verlangt bloß die christlich aufgeklärte Vernunft; bie ber Bfalmenfänger weiß bloß von einem Aufenthaltsorte fämmtlicher Geftor= bener in der Tiefe der Erbe, wo sie nur ein Scheinleben führen, fern von Gottes Licht und Gegenwart und ber Sache nach wirklich ein absolutes Verstummen des Gotteslobes Daber sind die drei Ansichten über die Stelle, stattbat. welchen Verf. S. 59 gleiche Probabilität zuschreibt, gleich verwerflich: David will weber ausdrücken, daß bermalen bie abgeschiedenen Freunde Gottes nicht sofort nach bem Lode ihr lettes Biel crrcichen und baber nur in fehr beschränttem Maaße Gottes Lobpreis fingen tönnen, benn diese Babrheit blieb noch fehr lange nach David unerkannt; noch will er fagen, daß fein gewohntes Gotteslob zur Erbauung Israels in der Unterwelt verstummen muffe, ober daß er das Lob bes Dankes (im engsten Sinne) fingen möchte, was bem Gestorbenen nicht möglich sein werde. Das Leben allein macht ihm fernern Lobpreis Gottes möglich und ift ihm in= foweit beffen schlechthinige Bedingung : mit bem Lod ift berfelbe auf ewig verstummt. Pf. 10, 10 und 17 ift wie noch an manchen andern Stellen, wie Bf. 68, 29 f. von ber masorethischen Bunttation abgewichen, wohl mit Grund, aber es follte turz bemerkt werden. Pf. 15, 2 (wer Wahrheit redet in seinem Herzen) bleibt ohne Erklärung. Es tonnte boch gesagt werden: daß hier vom Innern als Ort, nicht als Mittel die Rede ist, und neben gottgemäßes Handeln lautere Denkungsart gestellt wird. Pf. 16, 4 (Biel sind bie Schmerzen berer, die einen Abgott eingetauscht, nicht mag spenden ich ihre Trankopfer von Blut, Und nicht nehmen

154

-

ibre Namen auf meine Lippen) foll bildlich zu verfteben fein, ba von Gögendienst Jøraels unter David die Gefcicite nichts melbe. Die Göten wären bann bie falichen Erdengüter, benen ein Absolom (warum nicht Absalom?) mit den Seinigen nachlief und opferte, wenn er Gott zu opfern vorgab, weshalb bie Opfer, wenn auch äußerlich vorschriftsmäßig, doch faktisch wie von Menschenblut waren, ober, fest ber Berf. bei, mit Jefaia zu reben, von Menschen=, Hunde-, Saublut. Aber damit ift der Gegensatz zu Gott und feinen Heiligen auf Erden unterschätt: er tann nicht in ben Gutern diefer Welt bestehen, benen Abfalom, und fein weltlich gesinnter Anhang nachgieng: die starten Worte bezeichnen dieß um so weniger, als auch David selbst B. 10 f. neues irbifches Gluck und Wohlfein von Gott erhofft. Es find nur Gögen und Gögendiener gemeint, die David verabscheut. Die Situation bes Liebes ift eine höhere, all= gemeinere, nicht Absaloms ruchloses Treiben, sondern die Gemeinde der Gläubigen und ihre in den Tod hinein rei= chende Bergung in Bott, gegenüber den Abgöttischen und ihrem traurigen Geschict. Daß 3Brael ber Gefahr der Berführung von diefer Seite entnommen bleibe, tonnte auch David nicht hoffen und um fo mehr feinen Abscheu gegen ben Gögendienft aussprechen. Nebensache ift sobann, ob die Opferspenden wirklich aus Blut bestehend ober beren Wein mit Blut gemischt zu benten find, ober nur als gleichfam aus Blut bestehend, weil fie mit blutbeflectten handen und blutbeladenem Gewiffen dargebracht werden (Del.). Die Aufschrift bes Liebes (OCAO) gibt Berf. durch: Rleinod, xeiuridior, mas nicht viel bedeuten will. Bier werden Sept. und Bulg. das Richtige haben: ornloypapla, tituli inscriptio, Jufchrift, monumentale Dichtung, was fich etymo-

logisch und inhaltlich gleich sehr rechtfertigt. Bu B. 5 (bu machst weit mein Loos) ist bie sprachliche Schwierigkeit durch die Bemerkung im Anhang S. 433 ff. nicht gehoben, ba bas betr. Verb. sonst nicht vorkommt. Näher licat. bas Wort als Participform von nat voller, allerdings ungewöhnlicher Schreibung nach 2. Kön. 8, 21 au betrachten, wenigstens folchen Lefern, bie nur bes Bebräischen kundig find und mit Berufungen auf Arabisches verschont sein wollen. Ob B. 6: Meßschnüre fielen mir zu, nicht zu ftreng wörtlich laute, fteht bahin — Del. hat (2. A. ber Bi. S. 141) noch undeutlicher bloß: Schnure, bagegen durfte B. 10 bie "Hölle" wegbleiben, da ber Ausbruck namentlich im Sinne bes Berf., welcher bem alttesta= mentlichen Bewußtsein schon für die Davidische Zeit eine Scheidung bes jenseitigen Aufenthaltes für Fromme und Un= fromme zuschreibt, mikdeutbar ist. Endlich wäre zu B. 11 zu bemerken, daß zwar der "Buchstabe", aber nicht der Sinn und Geift jener alten Zeit auch ben Gebanken zuläßt, baß David hoffe, überhaupt niemals zu sterben. Mit der Be= merkung (S. 83): "Nehmen wir Apg. 2, 13 (vielmehr 31 wic etwas weiter oben B. 10 statt 11 in Klammern zu lesen ist) binzu, so durfen wir fagen, bag Davids Berson vom Geiste ihrer Individualität entrückt wurde und sich, gleichviel ob bewußt ober nicht, als mit Christo identisch aussprach" muß man sich einverstanden erklären, abgerechnet bas : bewußt ober nicht. In ber Geschichte bes Heilandes haben sich Stellen nach der Fügung des göttlichen Geistes in höherer Beife erfüllt, beren Berfaffer mit benfelben einen näher liegenden, zeitgeschichtlichen Ginn intendirten und von ben großen Thatsachen, die später sich begeben und die längft verheißene Erlofung und Neuschaffung ber Geister vorbereiten

156

und einführen follten, weber felbst eine Uhnung hatten noch eine offenbarungsmäßige Mittheilung erhielten. Auch im britten Bufpfalm (38. S. 148 ff.) hält ber Berf. eine gang ungerechtfertigte Umbeutung ber ftarten Ausbrucke (nichts Gefundes ift an meinem Fleisch, nichts Heiles an meinem Gebein vor meiner Gunbe. Es ftinken, eitern meine Bculen - Meine Lenden find voll Brand, Und nichts Gefundes ift an meinem Fleische --- Mein Herz pocht beftig, ver= laffen hat mich meine Kraft, Und bas Licht meiner Augen, auch das ift mir geschwunden) für nicht unmöglich. David foll über fcweres Leib Klagen, bas in Folge eigner Sünden durch boshafte Reinde herbeigeführt fei, denn "vielleicht ge= hören bie eiternden Beulen, bie Wunden am gangen Körper, der Brand in den Lenden der bei Semiten beliebten hpper= bolifchen Beife an, fo bag bie äußere von ben geinden be= reitcte Noth und Trübsal bloß unter dem Bild einer Krantheit auftritt; dafür wird, freilich ohne zwingende Kraft, gefagt, baß bie Bitte um Befreiung B. 16. 17. 22. nur mit ber Schilderung ber Feinde im nächsten Verband fteht wie auch daß B. 13 überhaupt eine Wendung eintritt, die lediglich auf Davids Feinde rückfichtigt". (Letteres Wort halten wir für teine gluckliche Eigenthumlichkeit ber sonst geschmactvollen Schreibweife bes Berf.) Somit wäre B. 13 ff. die bildliche Ausbrucksweise burch bie eigentlich erflärt und ersett, wie allerbings häufig geschieht. Es ist jedoch hier ber icharfe Unterschied ber Sündenstrafen bes Sängers, bie fein leibliches Leben getroffen haben, von den außern Frinden, beren An= ariffe ihm unverdient und unerklärlich find, nicht zu vertennen. 9.12 macht dazu ben paffenden Uebergang. Sprache und Gebanken sind in beiden Theilen grundverschieden. 3m erften ift Selbstantlage, Sündenbetenntniß, erpreßt burch bie

Leiden des Körpers als ihm wohlbewukte Folgen feiner Über= tretungen, und Bugeruf um Gottes neues Erbarmen; da= gegen hat er haß und Verfolgung ber Feinde burch fein Betragen gegen sie keineswegs verdient; mas er hievon zu leiden hat, ift ihm unbegreiflich, B. 15. 21, er beruft fich baber ihnen gegenüber auf fein gutes Gemiffen, nachdem er fich turz vorher, zuletzt nochmals B. 18 f. schuldbewußt unter Gottes Ruchtruthe gebeugt hat. B. 16 f. geben zwar die Bitte um Befreiung von folchen Widersachern, mit Berückstchtigung bes nächften Zusammenhaugs, aber B. 9-11 enthalten nicht minder flar bie Bitte um Wegnahme bes leiblichen Siech= thums, feiner Körperqualen und 22 f. faffen beibes, die göttlichen Strafpfeile, die in seinen Leib gebrungen sind B. 3 und die äußern Widersacher zusammen. Lettere sind dagegen beutlich in Pf. 40, 13 als Folgen ber eignen Verschuldungen erfaßt, ohne mit leiblichen Übeln als Sündenftrafen zufammen= gestellt zu werben. Del. schreibt zu Bf. 38 (S. 281): "Es wiederholt sich an diesem Lied eine Eigenthumlichkeit ber Bufpfalmen, daß nämlich der Beter nicht allein über Zerknirschung seiner Seele und seines Leibes, sondern auch über äußere Feinde zu klagen hat, die als feine Berkläger auftreten und feine Sünde zum Anlag nehmen, ihm ben Uutergang zu bereiten. Dies kommt baber, daß der alt= testamentliche Gläubige, deffen Sündenerkenntniß noch nicht fo vergeistigt und vertieft ist wie die neutestamentliche, fast immer an ber öffentlich gewordenen fündhaften That zur Besinnung kommt. Die Frinde, die ihm dann den Untergang bereiten wollen, find bie Werkzeuge ber fatanischen Macht bes Böfen (vgl. 2. 21 ישימנוני), welche bem neutestam. Gläubigen auch ohne äußere Feinde fühlbar wird und ben Tod des Sünders will, während Gott fein Leben". Auch

158

biefe Anficht, obgleich fie den Literalfinn für den erften Theil bes Bi. festhält, ift ichief und ichillernd. Der Betende ift nach unferem Pf. nicht durch seine öffentlich gewordene fünd= bafte That, fondern durch die brennende Folter feiner Leibes= fcomerzen zur Befinnung gekommen und nur augenblicklich. B. 19, scheint er die Verfolgung feiner Feinde ebenfalls unter ben Gesichtspunkt felbstverschulbeten Unlaffes zu ber= felben zu ftellen, während er fonft ihnen gegenüber von teiner Berschuldung weiß. Der Berf. möchte fich überreben, daß bas schöne Ballfahrtslieb. Bl. 122, von David sei, wie bie Aufschrift will. Daß B. 1 und 9 vom Hauje Gottes, B. 3 vom Ballfahren vorthin geredet werde, genngt zwar, wie er mit Recht geltend macht, keineswegs zur Berwerfung bavibi= fcher Antorschaft, und namentlich zeigen die Magregeln 3erobeams I, feine Aufstellung ber Stierbilber in Dan und Bethel und die Berlegung bes Laubhuttenfestes in einen andern Monat, daß die Festwallfahrten schon in der bavidisch= falomonischen Zeit üblich waren. Allein die Aufschrift auf David fehlt mehrfach in Septuag. Handschriften, das Lied befindet fich in ber letten, jebenfalls jüngsten Ubtheilung bes Pfalters und B. 3 wird aungeachtet bes Wiberfpruchs bes Berf. nicht bauen, fondern wiederbauen heißen, wie 147, 2, da bie benachbarten Lieder daffelbe Thema der Aussichten, Sorgen und Freuden der nacherilischen Zeit behandeln und B. z. B., die eng in sich verbundene Stadt, sich biesem Sinn aut anschließt. "Wie eine Stadt, zu ber alles fich zufam= menschaart", überset zwar ber Verf., läßt aber dabei das Paffiv und Feminin des Verb und das eingelegte Subjekt "alles" unerklärt, um bie unschöne Übertragung (cujus participatio ojus in idipsum) ber Bulg. zu Ehren zu bringen. Richt anders fteht es um Bf. 124, dem bie Gefahren des aramäisch=ebomitischen Krieges und andere fclimme Zeiten ber bavidischen Geschichte eine paffende Bafis geben follen. Nicht biefe vage Möglichkeit entscheidet, nach welcher sich noch viele andere Lieber alter und neuer Zeit auf jenen Rrieg und "andre schlimme Zeiten der bavidischen Geschichte" ziehen laffen, fondern das fprackliche Gepräge, gramaifirender Wortschmuck und die Umgebung, was ihn als Nachbilbung alter bavidischen Lieder charakterifirt. Auch bie ichonen Lied= chen Pf. 131 und 133 find ähnlich zu beurtheilen. **Bí. 127** ift wohl die Erwähnung des Geliebten Gottes B. 2 in Ver= gleichung mit 2. Sam. 12, 25 und die Erfahrung Salomo's 1. Ron. 3, 5 ff., daß Gott feinen Freunden im Schlafe gibt, B. 2, nicht so fast positiv für die Aufschrift empfehlend, welche Salomo als Dichter nennt, sondern der Inhalt macht erklärlich, daß man später bas Lied nicht unpassend jenem König substituiren konnte. Daß aber ber Pf. weit beffer in bie Zeit Serubabels und Josua's passe, wo ber Tempelbau burch bie feindlichen Nachbarvölker gefährdet wurde und bei dem Bebürfniß jugendträftiger Manuschaft Rindersegen als beste Gottesgabe geschätzt war, hat ichon Theodoret bemerkt.

Wir bürfen aber unfre Bemerkungen und Ansstellungen nicht weiter ausdehnen, da sie dem Ganzen, das eine wohl= gelungene Arbeit ist, nicht wesentlich Eintrag thun und ohne= hin nur das Interesse bekunden sollen, welches die genauere Lektüre des Buches erweckt. Der Psalter ist nun einmal vollständig nur im Urterte und verhältnißmäßig in einer möglichst genauen Wiedergabe desselben in allen seinen Schön= heiten und der unerschöpflichen Fülle seiner religiösen An= regungen zu erkennen. Man will daher gern glauben, daß eine Uebertragung, wie die von Rohling vorgelegte und mit passen Commentar versehne, neben der meistens sehr

mittelmäßigen, an unzähligen Stellen geradezu schlechten und ungenießbaren griechischen der Septuaginta, aus welcher unsre lateinische stammt, nicht als überflüssig werde betrachtet werden.

himpel.

2.

- Lehre und Gebet in den drei ersten griftligen Jahrhunderten von Dr. Ferdinand Probit, o. ö. Brofessor der Theologie an der Universität zu Breslau. Tübingen 1871. Berlag der H. Laupp'schen Buchhandlung. S. VIII u. 371. Pr. 2 fl. 48 tr.
- Bollpändige Ratechefen für die untere Alasse der tatholischen Bollsschnle. Zugleich ein Beitrag zur Katechetit. Bon
  Mey, Theol. Lic., Pfarrer in Schwörztirch, Diöcese Rottenburg. Mit Approbation und Empfehlung des hochw. Herrn Bischofs von Rottenburg. Freiburg i. B. herder'sche Berlagshandlung. 1871. S. XLIX. u. 367. Pr. 1 fl. 45 tr.

 Die Schrift Hrn. Probsts über "Lehre und Gebet in den drei ersten christlichen Jahrhunderten" bildet einen weitern Band zu der "Passtoraltheologie der drei ersten Jahrhunderte", von welcher wir den im vorigen Jahr er= schienenen Band, der die Liturgie dieses Zeitraums beschreibt, in der O.=Schr. Jahrg. 1871. H. 3. S. 450 ff. besprochen haben. Wir müffen um so mehr hierauf zurückweisen, als der zuerst erschienene Band die wissenschaftlichen Boraus= sezungen enthält, auf welchen die weitere Untersuchung sich ausbaut; man muß sich aber zuvor mit jenen Borausssenung und den Hauptresultaten des Vers. befreundet haben, ehe Intersuchen und sollt und so man mit dem vollen Interesse und Berständniß in die weitere Beweissführung eintreten kann; und wie wir in der Bespre= chung des ersten Bandes die Hoffnung ausgesprochen, daß jeder weitere Band zur Bewährung der Grundanschanung des Berf. werde etwas beitragen können und müssen, so können wir auch jest unstre Befriedigung ausdrücken, daß wir in manchen erheblichen Punkten weiter geführt werden in der Erkenntniß der kirchlichen Zustände der frühesten Jahr= hunderte.

Bir ertennen auch in diefem Bande eine gewiffe Ur= fprünglichteit der Behandlung und ein Schöpfen aus ber unmittelbarften und erften Quelle, unbeirrt burch irgend= welche Nebenzwecke. Dem Lefer tann Beibes nur erwünscht fein, daß nämlich nur die alten Rirchenschriftfteller felbft zum Borte tommen, und bag bie Darftellung nicht burch gelegentliche polemische Seitenblick- auf entgegenftehende An= schauungen zerrissen ober auseinandergezerrt wird. Vom ftreng boktrinären Standpunkt aus wäre allerdings eine folche gelegentliche Auseinandersetzung hie und ba zu wünschen gewesen; und namentlich will uns scheinen, daß der Berf. bas umfaffende geschichtlich angelegte tatechetische Wert von G. v. Reafchwitz boch etwas zu abschätzig behandelt. Dieses, freilich in der Form sehr schwerfällige und ermudende, aber mit großer Gelehrsamkeit geschriebene Wert hat benn boch das Feld, welches H. Pr. beschreitet, in der Hauptlache auch ichon angebaut und über mehrere den "Lehrstoff" betreffende Buntte 3. B. über bas Berhältnig ber Glaubens= regel zum Symbolum fo einläßlich gehandelt, baf es nur mit Beschräntung auf tatholische Theologen zutrifft, wenn Pr. das Rapitel über ben Lehrstoff fonft nicht bearbeitet findet, wie er in der Borrede faat.

Versuchen wir, ben Hauptinhalt ber Schrift kurz zu flizziren! Das oberste Lhema ist die seelsorgerliche Behandlung des Wortes Gottes in der alten Kirche. Das Wort Gottes hat den doppelten Zweck, Gott zu ver= herrlichen (Aufgabe des liturgischen Gebetes) und die Menschen zu heiligen (Aufgabe der Predigt). Damit sind die zwei Haupttheile gegeben: Lehre und Gebet.

Die Lehre oder kirchliche Verkündigung des Wortes gestaltet sich anders vor Ungläubigen (Wissinspredigt), anders vor Gläubigen (Predigt im engern Sinn), und anders vor Unmündigen oder Solchen, welche vom Unglauben zum Glauben überzugehen im Begriff sind (Katechese). Hiermit befaßt sich der erste Theil nach den zwei Gesichts= punkten: Lehr amt und Lehr stoff.

Berhältnißmäßig leicht fällt ber Nachweis, daß von Anfang an die Befugnift zur Verkündigung des göttlichen Wortes an ein bestimmles Lehramt gefnupft war, und daß nicht Jedem, der im Besitz der nothwendigen Kenntnisse war, die Verkündigung des Wortes Gottes zustand. In das Lehramt theilen sich nach bem Verf. Diakonen, Brcs= byter und Bischöfe. Obgleich nämlich im Bischof die lehr= amtliche Thätigkeit gipfelt, so findet man boch schon fruhe eine Art von Geschäftstheilung, derzufolge ber Bischof die Glaubenslehre, die Presbyter die Sittenlehre und die Diatonen die disciplinären Vorschriften vortrugen. Der Bischof rebet demnach vorherrschend zu den Gläubigen und Com= petenten, die Bresbyter unterrichten die Gläubigen und Ratedumenen, und bie Diakonen schärfen bie Disciplinargesetze vorzüglich den angehenden Christen und jenen ein, welche unter besonderer Aufficht stehen (S. 18). Das Wort Doctor aber bezeichnete keinen eigenen bierarchischen Grad,

11\*

sondern wurde von denjenigen unter den Presbytern oder niedern Klerikern gebraucht, welche man für tüchtig erachtete und damit beauftragte, zu lehren (S. 22). Für mehr als allgemeine leitende Sesichtspunkte wird man jedoch diese Diftinktionen nicht anzuschen haben; es wird nicht möglich und nicht nöthig sein, eine strikte Beobachtung derselben in den einzelnen Kirchen nachzuweisen.

Erheblicher find bie Nachweise des Verf. über den Lehr= ftoff und feine erste Gestaltung. Aus ber Substanz ber geoffenbarten Wahrheit, dem depositum fidei, mußte nach verschiedenem Maße geschöpft und ausgetheilt werden, fo wie es die Bedurfniffe ber verschiedenen Buhörertlaffen, bas Intereffe ber Artandisciplin u. f. m. verlangten; es gab für ben Brediger eine bestimmte Richtichnur für Berfundigung bes göttlichen Wortes; ber Ausgangspunkt ist die Glaubensregel, d. i. jene Summe von Wahrheiten und Thatfachen, welche die Apostel in der Milfionspredigt vortrugen Gleichwie aber die Apostel in ihren Vorträgen (S. 41). Bezug nehmen mußten auf den judischen Gegensatz, so brudt sich auch später in der Glaubensregel eine Polemik gegen die Häresie aus. So wird 3. B. in der apostolischen Predigt ber Lehrsatz von ber Schöpfung gegenüber ben heibnischen Rosmogonien hervorgehoben, in der spätern Glaubensregel bagegen ift die Lehre von Chriftus präcifirt gegenüber der Häresie.

Diese Glaubensregel kommt in anderer Weise in der Predigt, in anderer im Eultus zum Vortrag, nämlich im eucharistischen Dankgebet oder Kanon — wie früher in der Schrift über die Liturgie nachgewiesen wurde. Da der Inhalt der apostolischen Predigt sich im Kanon ablagerte und vererbte (S. 60), so hat der Kanon selbst wieder die

164

Anhaltspunkte für den tatechetischen Unterricht; er war so etwas, was man jest Ratechismus nennen würde; ein furzer Auszug daraus ist das Symbolum, verbum brevistum. Inbegriff beffen, mas ber Laie zu glauben hatte, wie später von Epprian das Baterunjer ein sermo breviatus aller chriftli= chen Gebete genannt wird. Ranon und Glaubensregel dagegen war das ben Bischöfen anvertraute Depositum, welches fie in feiner Integrität bewahren und ihren Nachfolgern über= liefern follten (S. 68 f.). Bahrend aber bie Glaubens= regel als kirchliche Predigt offen bekannt gemacht und vor= getragen wurde, war bas Symbolum zugleich wieder ein Babrzeichen ber Gläubigen, erhielt liturgischen Charakter, wurde geheim gehalten und erft bei der Taufe ben Competenten anvertraut. Das Symbolum wurde ftreng genommen durch die härctischen Rämpfe nicht berührt, wäh= rend in der Glaubensregel auf diefelben Rücksicht genommen wurde; fo hat wenigstens die römische Rirche das apostolische Symbolum in feiner uralten Form intaft erhalten, während bie griechische Kirche die durch die nicanische und constan= tinopolitanische Synobe bewirkten Zufätze in ihr Symbolum aufnabm.

Der Verf. legt nun mit Recht ein Hauptgewicht barauf, baß die Einführung des Einzelnen in die Offenbarungs= wahrheit in Abstufungen nach- genau bestimmten Grund= regeln vor sich gieng, was sich hauptsächlich in der Organi= sation des Katechumenenunterrichts ausprägt. Deßhalb wird nun dem altkirchlichen Institut des Katechumenats eine gründliche Untersuchung gewidmet. Die Organisation dieses Instituts besteht darin, daß man 1) die Katechumenen in bestimmte Klassen eintheilte, 2) entsprechend diesen Klassen auch im Unterricht einen Fortschritt in Mittheilung des Lehrstoffes einhielt und 3) ben Eintritt in die betreffenden Klassen, beziehungsweise den Austritt aus denselben, mit einer religiösen Symbolik und liturgischen Feierlichkeit ver= knüpste.

Noch bie neuesten fast aleichzeitig erschienenen Schriften, bie sich mit Detailuntersuchungen über das Katechumenat befaßten 1), haben kein übereinstimmendes und abgeschloffenes Ergebniß erzielt. Entgegen nun ber gewöhnlichen Annahme, baß erst — ober höchstens — seit Origenes sich eine Schei= dung ber Katcchumenen in zwei Klassen und die daran sich fnüpfende tirchliche Disciplin nachweisen lasse, behauptet Br., baß schon zur Zeit bes alerandrinischen Clemens zwei 216theilungen von Ratechumenen als förmliche Rlaffen auftreten, bag die Aufnahme in die erste Klaffe voy da an mit einem Ceremoniell verbunden war und daß jest an ben Ratecheten felbst die Anforderung wiffenschaftlicher Bildung gestellt wurde, mabrend früher jeder fromme Glaubige mit diefem Geschäfte betraut werden konnte. Im Einzelnen hat man fich nun die Einrichtung so zu denken. Der Aufnahme in bas Katechumenat gieng eine Brüfung über Stand, Beschäftigung, Sitten u. f. w. voran. Die Bostulanten ober Hinzutretenden, nooriorreg, ober auch Profelyten genannt, wurden bann in einer Vorbereitungstatechefe zunächst in

<sup>1)</sup> Joh. Maier, Geschichte bes Katechumenats und ber Katechefe in ben ersten sechs Jahrhunderten. Rempten 1868. — Ab. Weiß, bie altkirchliche Bädagogik. Freiburg 1869. Beibe Arbeiten, gekrönte Preissschriften, find burchaus beachtenswerthe Leistungen, auf die wir hiemit nachträglich — ba eine einläßliche Besprechung in ber O..Schr. nicht erfolgte — angelegentlichst ausmerksam möchten. In mehreren Differenzpunkten z. B. über das Ulter ber Klaffeneintheilung ber Katechumenen burfte Weiß richtiger gesehen haben als Maier, wie dieß auch Probst aunimmt.

erzählender Weise mit den Thatsachen der Offenbarung bekannt gemacht, oder auch in der Weise, wie die für Heiden berechneten Apologien, z. B. der Brief an Diognet, abgefaßt sind, je nach Bedürfniß. Unter den Schriften des Elemens entspricht diesem Vorbereitungskurse die cohortatio ad gentes. Der Eintritt in die er ste Katechumenenklasse geschah unter den symbolischen Ceremonien des Kreuzeszeichens oder auch unter Handaussegung; der Aufenthalt in dieser Klasse durchschnittlich 3 Jahre, der Unterricht befaßte sich außer der Erweiterung der Glaubensbekenntnisse hauptsächlich mit sittlichen Anweisungen; ihm entspricht der "Pädagoge" des Clem. Al. Zum Gottesdienst wurden diese Ratechumenen so weit zugelassen, daß sie der Homilie noch anwohnen dursten.

Der Aufnahmeritus für bie zweite Rlaffe bestand in einer Widersagung, ronuntistio; der Aufenthalt dauert 40 Tage; der Unterricht war ein dogmatischer mit dem Ziele, baß die Katechumenen in den Stand geset wurden, beim Empfang der Taufe das Glaubensbekenntnig abzulegen; außerbem verlangte man von ihnen sittliche Übungen, Gebet, Fasten u. f. w. Die Ratechetenschulen in Städten wic Alerandrien hatten nach Pr. den Zweck, außer dem eigentlich tatechetischen Unterricht Bildungsanstalten für Solche abzu= geben, welche nach höherer wiffenschaftlicher Bildung ver= langten. Das heißt aber, wie uns scheint, ben Zweck und die Bestimmung diefer Schulen zu allgemein und unbestimmt ausbrücken; man macht sich eine zu umfassende Borstellung von ihnen, wenn man sie sich als eine Art von christlichen Akabemien benkt, in benen von einer größern Anzahl von Lehrern verschiedene Disciplinen der höhern Bildung gelehrt worben mären; auf folche höhere Bilbungsanstalten würde

٠

auch ber Name Katechctenschulen nicht recht passen. Eher möchten wir annehmen, daß diese Schulen ursprünglich und in erster Linie als Specialschulen gedacht waren zu dem Zwecke, taugliche Katecheten heranzubilden, namentlich solche Katecheten, welche den intellektuellen Ansprüchen der Katechu= menen aus den gebildeten Ständen genügen konnten; diesem Zweck entspricht auch die überwiegende Pflege der Religions= philosophie und der Gregese in diesen Schulen.

Mit berselben Akribie, mit welcher Pr. die patristischen Notizen über Liturgie und Katechefe zusammengetragen und verglichen hat, wird sodann auch die Homilie der brei ersten Jahrhunderte — nach Inhalt und Form — dargestellt. Besonders lehrreich sind hier die §§. 59—61, welche über die Schriftauslegung, speziell über den Gebrauch der allegorischen Schriftauslegung auf der Kanzel handeln. Interessant, weil in folchem Zusammenhang neu, ist auch die Charakteristik der homiletischen Lehrweise der Alten, des Clemens Aler., Origenes, Tertullian, Cyprian, Hippolyt.

Der zweite Theil bes Buches handelt vom gemeinschaftlichen Gebet, also vom Gebet als Cultaft, deffen sittliche Frucht die Erhebung des Herzens zu Gott ist. Nach einem zweiten Geschäftspunkt, wornach das Gebet Gnadenmittel ist, will der Verf. dasselbe als Sacramentale angesehen wiffen und in einem folgenden Bande behandeln. Wir notiren hiebei nur die eigenthümliche Auffassung: "Wie Johannes mit seiner Wassertaufe auf der Grenzscheide der beiden Testamente steht, als der höchste und letzte Prophet zeboch dem alten Bunde angehört: so stehen die Sacramentalien auf der Grenzscheide des prophetischen und hohenpriesterlichen Amtes, sind jedoch dem erstern zuzutheilen (S. 254). — Sofern das Gebet Erhebung des Herzens zu Gott ist, fällt

168

Digitized by Google

6

auch die Hymnologie in ben Bereich ber Darftellung. Bar ichon in der "Liturgie" nachgewiesen worden, bag man .fich bas liturgische Dankgebet (ben Ranon) unter bem namen und in Form des Hymnus vorstellen muffe, fo blieb qu= nächst noch zu ermitteln, ob auch andere Arten von Gefängen. beren ichon die h. Schrift erwähnt, Roloff. 3, 16; Ephei. 5, 19, im Gottesdienst ber alten Christen gebraucht murben, bei welchen Gelegenheiten fie gebraucht und in welcher Beife bie verschiedenen Arten bes Gefanges bezeichnet wurden. Hier nun kommen wir über einige allgemeinen Anhalts= punkte nicht wesentlich hinaus; etwas ergiebiger erweist sich bas Nachforschen nach alten Hymnenterten ober Fragmenten; fo erkennt Pr. schon in Ephes. 5, 14 ein Citat aus einem gottesdienstlichen Hymnus der Christen. Außer mehreren verwandten Anklängen und Andeutungen bei Ignatius, bem Brief an Diognet, Theophilus, werden poetische Stücke bei Clemens Alex., Commodian, den apostolischen CC. in Anspruch genommen und mitgetheilt, sowic aus Methodius ber herrliche "Pfalm ber Jungfrau Thetla."

Das Kapitel von den Gebeten im engern Sinn ist uns nach Anordnung und Darstellung etwas schwerfällig vorgekommen, enthält aber viel Juteressandes und gibt zum Theil neue Gesichtspunkte; so die Abhandlung über das Stundengebet (Ansänge des Brevirgebets), öffentliche Morgen= und Abendgebete, Tischgebet, Agapen — die freilich nicht ohne einigen Zwang unter der Lehre vom Gebet unter= gebracht werden —; endlich über Processionen und Begräb= nißgebete.

Wenn wir hiemit das Unfrige dazu beitragen möchten, um dem Werke die verdiente Aufmerksamkeit zuzuwenden, so können wir doch auch nicht umbin, wiederholt den Wunsch auszusprechen, daß der Berf. der Darftellung größere Sorgfalt widmen möge. Wir begegnen nicht blos manchmal einer losen und harten Sazverbindung, sondern einigemal geradezu sprachlichen Unrichtigkeiten, z. B. S. 79 während drei Jahre, wo das während doch gewiß als præsposit. und nicht als partic. præs. zu nehmen ist; S. 57. J. 7 muß diese statt jene stehen. Unschön ist S. 80 Anm.: das særzyz. ... riecht ganz nach einem Katechumenat. S. 30 muß statt Luc. 5, 22 stehen Luc. 4, 22; S. 9 Agabus statt Agapus; S. 139. Anm. 18 Pädagogis statt Propädeutis; S. 149 Autolycus statt Autolicus; S. 184 Diadoche statt Diadochä; S. 262 liebliche Melodie statt leibliche; S. 335 und 336 Stolberg statt Stoberg.

2. Manchem Lefer ber Qu.=Schr. burfte ber Berfaffer ber oben verzeichneten "vollftanbigen Ratechefen für die untere Rlaffe der tatholischen Boltsschule" aus einer früher bier erschienenen Abhandlung "Zur Katechismusfrage" (Jahra. 1863. H. 3) in Erinnerung sein. Hat berselbe auch bamals für seine ganz bedentungsvollen und reiflich erwogenen Winke und Borichläge auftatt wohlwollender Aufmertfamteit mehrfach harte und gehäffige Anfeindung erfahren (vgl. "Bur Abwehr" Qu.=Schr. Jahrg. 1864. 5. 3), so getrauen wir uns boch zu fagen, daß seine Rathschläge ein Ferment abgegeben, welches vielfach schon nachwirkt im tatechetischen Unterricht. Für eine ersprickliche Lofung ber Ratechismusfrage ist nach heutiger Sachlage keine Aussicht; darum soll wenigstens für die Cultur des tatechetischen Unterrichts, so= weit bieser in der Gewalt der Katecheten fteht, das Erreich= bare angestrebt werden; und am Ratecheten liegt am Ende boch mehr, als am Ratechismus.

H. Mey hat nun auch diefen weitern Schritt gethan.

## Bollftändige Ratechefen.

In der richtigen Erkenntnik, daß von der Art und Weife. wie in ber untern Rlaffe ber Grund bes religiofen Schulunterrichts gelegt wird, wefentlich ber Erfolg bes forticbreitenden Unterrichts abhänge, wollte er nicht blos die allge= meinsten und nothwendigsten Grundfäte der tatechetischen Unterweifung erörtern und feststellen, sondern, mas das Mühevollere ift, vollständig ausgacführte tatechetische Bor= trage für bie jungften Alterstlaffen geben, Ratechefen, bie mit aller padagogischen Sorafalt bis ins Einzelne und Rleinste ausgearbeitet und gewiffermaßen tünstlerisch modellirt Diese Ratechesen wurden gerade fo veröffentlicht, wie find. fie vom Verf. in der Schule selbst gehalten werden. Menn wir hierin zum voraus einen beftimmten Borzug ertennen, fo ift es besonders aus dem Grunde, weil fich der Berf. als einen Mann zu erkennen gibt, ber keine höhere Berufs= aufgabe kennt als die Bflege und Weiterbildung des kateche= tischen Unterrichts; er barf wie Wenige in diefer Beziehung unfer volles Vertrauen in Anspruch nehmen. Die Ratechefen gehen aus einer gewöhnlichen Landschule bervor und find speziell für sie berechnet; an den Verhältnissen der Dorfgemeinde, au dem Gesichtstreis ber Kinder in demfelben hat der Ratechet sich felber orientirt; für sie find die sprach= lichen Wendungen, die Gleichniffe, Erzählungen n. f. w. speziell ausgewählt; die durchschnittliche Fassungstraft folcher Schüler war maßgebend für die Auswahl und Abgrenzung bes aufzunehmenden Stoffes, und fo erhalten bie Ratechefen im Einzelnen und im Ganzen ein individuelles Gepräge. Darin liegt ein weiterer Grund ihrer Brauchbarkeit. SO gewiß eine gute Predigt individuell sein muß, so und noch mehr muß die Ratechcfe etwas an sich tragen von bem Bo= ben, in welchem fie Wurzel gefaßt hat. Immerhin barf

man wohl die Leiftung einer Landschule, wie sie unser Katechet vor sich hat, als Durchschnittsmaß auch für die wei= testen Kreise in Deutschland annehmen; höchstens dürfte in Ländern mit einem start von unserm einheimischen abwei= chenden Dialekt zuweilen eine Aenderung des sprachlichen Ausdrucks nothwendig werden. Im Ucbrigen kennt ja jeder verständige Religionslehrer den Unterschied zwischen geistiger Aneignung und pedantischer Nachahmung brauchbarer Vor= lagen.

Das Buch selbst nun enthält brei Elemente, welche gleich schätzbar sind und dasselbe als einen vollwichtigen "Beitrag zur Katechetit" erscheinen lassen, nämlich die Ein= leit ung, in welcher der Verf. über die Grundssätze Rechenschaft gibt, die sich ihm aus der Sache selbst und aus einer langjährigen Beobachtung und Uebung ergeben haben; sodann die Katechesen selbst, so wie sie — jede ein Ganzes für sich — in der Schule gehalten worden sind, und endlich am Schlusse zur beiden Haten worden sind, und endlich am Schlusse zur beiden Katechese, so weit sie eine bestimmte Eigenthümlichteit oder eine besondere Schwierigkeit darbietet, bis auf ben Ausdruck hin theologisch und praktisch gerechtfertigt wird.

Die Einleitung bietet gewiffermaßen eine Theorie der Katechetik, welche sowohl dem Katecheten als dem Bolksschullehrer — welch letzterer als mitthätig beim katechetischen Unterricht vorausgesetzt wird — das Verständniß für Methode, Handgriffe und Ziele des Unterrichts aufschließt. Wir heben einige Punkte hervor, in denen der Vers. theils geradezu neue Winke gibt, theils bestimmtere und klarere Lehrstäte formulirt, als es disher geschehen war.

Gleich ber erste Bunkt, ben wir namhaft machen, burfte

172

Digitized by Google

von vielen Seiten Widerspruch erfahren; wir meinen bie enge Begrenzung bes tatechetischen Stoffes. Es wird an= genommen, bak die Kinder der drei ersten Schuliabre, im Alter von 7-10 Jahren, bie untere Rlaffe ausmachen; ber Ratechet wendet sich aber zunächst an die Schüler bes jüngften Jahrgangs und nimmt keine Katechese auf, die nicht diefer Alterstlaffe gerecht gemacht werben tann; was ben Schülern des zweiten und britten Jahres geboten wird, foll außer in ber Wiederholung nur etwa in einer erweiterten Erklärung beffelben Lehrstoffs, ber auch ben Rleinsten vorgetragen wird, bestehen. So fehr nun auch als oberfter Grundfatz ber tatechetischen Methode festgehalten wird, daß ber erste Unter= richt fich an die biblische Geschichte anschließen muffe, so nimmt H. Mey doch den geschichtlichen Stoff, namentlich bes A. T., in viel geringerem Umfange auf, als man bisber allgemein gewöhnt war. Nach der Erzählung der Sünd= fluth hat M. nur noch eine einzige Erzählung über "alt= teftamentliche Offenbarungen." Unter ber zusammenfassenden Bezeichnung als Prophet wird Moscs und beffen Sendung erwähnt und barauf die Verkündigung der 10 Gebote vor= getragen; bie nun noch folgenden Ratechefen für bas Sommer= halbjahr handeln über bic 10 Gebote, das Baterunfer, Morgen= und Abendgebet, Betragen in der Kirche, Meß= andacht. Man erwartet außer einigen Mittheilungen über die Batriarchen Abraham u. f. w. wenigstens einige Er= jählungen aus ber Geschichte Josephs, auch Samuels, Da= vids, indem man von der Voraussehung ausgeht, daß gerade folche Erzählungen für bie jüngsten Schulkinder anziehend und belehrend seien. Dagegen DR. erachtet bie tatechetische Behandlung diefer Geschichten als verfrüht und unzwectmäßig, nicht allein weil cs bafür bem Ratecheten an ber nöthigen Zeit fehle, sondern weil sie sogar ftorend in ben Bang bes Ganzen eingreifen würden; es muffe vor Allem barauf hingearbeitet werden, ben Rindern die Renntniß ber Grundthatsachen ber göttlichen Seilsöconomie beizubringen; das Gange ber Heilsordnung foll in großartigen, tief gemeißelten Bugen plastisch und anschaulich vor bic Augen ber Rinder treten; bagegen fei Alles wegzulaffen, was den Anfängern die Erfassung des Gefammtbildes er= schwert ober gar unmöglich macht; wenn nun z. B. bie Geschichte vom ägyptischen Joseph aufgenommen wurde, so würden damit Nebenbilder in das Hauptbild hineingezeichnet, welche bie Rinder verwirren und bie Grfaffung des Umriffes nicht auftommen laffen würden. Namentlich fürchtet M., daß man "in allerlei oft kleinliche Rutanwendungen, felbst in vage, gemeine Rütlichkeits- und Anftandsmarime, bie mit Glaube und Licbe in feiner Berbindung fteben", ver= fallen würde. (S. XXIV.) Nun ließen sich zwar unfers Erachtens diese Rehler vermeiden, ohne bak man auf die doch immerhin bedeutenden lehrhaften Glemente jener Erzählungen verzichten müßte; der entscheidende Grund dürfte boch wohl nur ber Mangel an Zeit fein. Immerhin aber haben wir hier die Auschauung eines erfahrenen und feiner Sache fichern Katecheten vor uns, gegenüber von welcher es dem Ref. nicht schwer fällt, eine bisher gehegte Meinung aufzugeben; um fo eber, als die Grundregel: beschräute dich auf bas Nothwendige, verwerthe aber daffelbe fo allfeitig als möglich (S. XXII), unbestreitbar eine goldene Wahrheit enthält. Ebenfo muß man dem prattischen Seelforger glauben, wenn er auf die Gebetsübungen der Kinder, die Ginführung ber Rinder in ben Gottesdienst u. f. w. fo viel Gewicht legt, als es im vorliegenden Buche geschieht; man tann damit

nicht früh genug anfangen, ba es gerade in Sachen ber religiösen Uebung viel schwerer ist, bas Versäumte nachzu= holen, als dieß bezüglich geschichtlicher Kenntnisse ber Fall ist. — Ferner halten wir es für eine weise Beschräntung, wenn gesagt wird: "Die ganze Typik des A. B. muß vom ersten Religionsunterricht ausgeschlossen bleiben" (S. XXIV). Dafür bleibt in der obern Klasse Raum.

Bollkommen einverstanden find wir sobann mit dem Grundsatz, daß man ben Kindern ber untern Klaffe tein Memorirbüchlein etwa in Form eines "fleinen Katechismus" in bie hand geben foll. "Durch das Memoriren aus Büchern alsbalb, wenn das Kind taum die Buchftaben verbinden tann, wird das Gedächtniß eher geschmächt als gestärkt, denn es wird zu fehr an die Stütze bes Buchstabens gewöhnt. Bei einem solchen Memoriren ist ein finnloser Mcchanismus fast unvermeidlich, die religiöfen Lehrfätze und Thatfachen werden mighandelt. Jene Blasirtheit, Blodigkeit des Gciftes, bie bei manchem unferer Schulkinder sich bemerklich macht, ift fie nicht wenigstens zum Theil eine Folge des unnatur= lichen, verfrühten Berfahrens beim Memoriren ? Bon Mund zu Mund, von Herz zu Herz ift ber natürliche Weg; ber tünftliche Schriftweg foll später betreten werben ... zwischen ben Katecheten und bie jüngsten Raatechumenen foll fich tein Buch brängen" (S. XLVII). Es ist frühe genug, wenn bie Kinder im 4. Jahre ben Ratechismus zur hand betommen; und wenn sie ihn betommen, foll es tein anderer fein, als ber eine und einzige Diocefantatechismus. "Man gebe biefem einen eine folche Ginrichtung, bag er für alle Rinder, die nach dem Katechismus unterrichtet werden, brauch= bar ift und brauchbar bleibt" (S. XLIX).

Endlich notiren wir noch eine Abweichung bes Berf.

1

sen vr antobningen Brans veiche barn befieht, baf er re fineminen in er tarm fineminensfarecheien halt unb nan a furna er attan me turte Remetition iber bos suters mantette contrast remmann. Er mur jebesmal mit termen tinen Diema me ite Emilier: foren die Ermoriung. mas ein fommen verne mannt ne Aufmerthamfeit ber Rinter mit ur Feinminnt tes Umernchus wird foaleich furs ma vefinnen anearern venafan unterficiden ver bie Ausen ver finner unarricen. Aller Augen find mir ba maar an a nar waar anfaitean Enernens ber Rate-

Die nammumtice Em ver Rammeien felbit läßt fich tim in mit Bermit figer. fi fine und ins Einzelne burch: unt ma mafflin na uf bie Bon emegen; fie geben first mit en anat Aftannes die mignifer Ertenninik me me main fe ine ture in ber derm bei allem Renation er Schnätt, is wit der bla Einschräntung ber Emper wir mingin mit - ter nichte is mandnn inener a net - marnache, and percent ber Berf. n m Kine sine distance dienters venden ju machen, net in me Lanier at inner und wichtid für die Rinder ne neder diver Farstadie versicharm ift. 9006 mige andien in the respective Arienal durchness ten drech er beneffen und in mander Besiebung gerabezu minist and it

teaters allemaner. sin fint mit son ber Inaft bennmanus durter minter verte, mit Hint ichmeift verftoblen iter menierine the ber fareismis" (E. XLVII). Dan wird nirt mit Die Berendrung nicht vertennen: nur fi mit, wir wir wirt wirdt, verausgefest, baf auch um Saulann fun Lufane aniana bei Reigionsunterzeliš macristi terti

Eine Art von theologisch kritischem Apparat hat der Berf. seinen Katechesen in den "Bemerkungen" folgen lassen. Hier werden folche Bunkte aus ben Ratechefen flar gestellt. bezüglich beren eregetisch-theologische ober formelle Bedenken erhoben werben tonnten. Gerne folgen wir bem Berf. in bieje feine verborgene Werkftätte, in welcher durch faft mitro= scopische Untersuchung der Schriftworte das theologische Ma= terial erhoben und in die Sprache des Schulkindes umgesetzt wird. Wir werden badurch aufmertfam gemacht auf Ungenauigkeiten in unfern Bibelübersetzungen, noch häufiger auf Unrichtigkeiten in den "biblischen Geschichten" und Rate= chismen ober in traditionellen Vorstellungen. So ift es 3. B. eine gewöhnliche Vorstellung über die Taufe Christi im Jordan — und die bildlichen Darstellungen begünstigen biefelbe, daß, während Jefus noch im Jordan ftand, ber Himmel sich öffnete u. f. w. Nach Matth. 3, 16 aber stieg Jefus sogleich aus dem Waffer, nachdem er getauft mar, und erst alsdann öffneten sich ihm die Himmel; nach Luc. 3, 21 betete Jefus noch zuvor nach der Taufe, ehe die erhabene Theophanie erfolgte. Beides, daß Jefus nicht -in einem Zuftand leiblicher Entblößung - im Baffer ftand, und daß er betete, sind hinlänglich bedeutungsvolle Büge, bie bem ganzen Bilde nicht fehlen durfen.

Wenn es aber nicht blos ein Aft ber Pietät, sonbern auch eine Forderung theologischer Correktheit ist, das Schriftwort zu nehmen und zu lassen, wie es ist, so darf uns in diesem Grundsatze auch nicht die Vorliede für eine theologische Schulansicht wankend machen; und es gibt z. B. kein ächt theologisches Interesse, welches uns gebieten würde, um die göttliche Natur in Christo nicht zu verfürzen, diejenigen Schriftstellen abzuschwächen, in denen sich die wahre Mensch=

Theol. Quartalforift. 1879. I. Seft.

12

von der gewöhnlichen Praxis, welche darin besteht, daß er bie Repetitionen in besondern Repetitionstatechefen hält und nicht zu Anfang ber Lektion eine kurze Repetition über bas zuletzt behandelte Lehrstück vornimmt. Er tritt jedesmal mit einem neuen Thema vor bie Schüler; schon die Erwartung, was jest tommen werbe, spannt bie Aufmertsamteit ber Kinder und der Gegenstand des Unterrichts wird sogleich furz und bestimmt angegeben, gleichsam unterstrichen vor die Augen der Kinder geschrieben. "Aller Augen find mir ba begierig zugewendet; kein Kind wird von der Angst benn= ruhigt, ob es nicht wegen unfleißigen Erlernens ber Ratechismus-Aufgabe getadelt werbe, tein Blick ichweift verstohlen ober vorauseilend nach bem Katechismus" (S. XLVII). Man wird hierin eine feine Beobachtung nicht verkennen; nur ift eben, wie wir schon wiffen, vorausgefest, daß auch bem Schullehrer seine Aufgabe bezüglich des Religionsunter= richts zugewiesen werbe.

Die eigenthümliche Art der Katechesen selbst läßt sich turz in drei Worten sagen; sie sind bis ins Einzelne durch= dacht und ängstlich bis auf das Wort erwogen; sie gehen stets auf ein genau bestimmtes Ziel religiöser Erkenntniß aus, und endlich sie sind knapp in der Form bei allem Reichthum an Gedanken; es wird bei aller Einschränkung den Kindern doch hinlänglich viel — sast mächte es manch= mal scheinen zu viel — zugemuthet; doch versäumt der Vers. in der Negel nicht, dasjenige besonders namhaft zu machen, was für die Kleinsten zu schwer und deßhalb für die Kinder der beiden höhern Alterstlassen vorzubehalten ist. Noch möge erwähnt sein, daß der sprachliche Ausdruck durchweg dem Zwecke angemessen und in mancher Beziehung geradezu meisterhaft gewählt ist.

Eine Art von theologisch kritischem Apparat hat der Berf. feinen Ratechesen in ben "Bemertungen" folgen laffen. Hier werden folche Bunkte aus ben Ratechefen flar gestellt, bezüglich deren eregetisch-theologische ober formelle Bedenken erhoben werden tonnten. Gerne folgen wir bem Berf. in bieje feine verborgene Werkftätte, in welcher durch faft mitroscopische Untersuchung der Schriftworte das theologische Ma= terial erhoben und in die Sprache bes Schulkindes umgesett Bir werden badurch aufmertfam gemacht auf Unge= wird. nauigkeiten in unfern Bibelübersetsungen, noch häufiger auf Unrichtigkeiten in ben "biblischen Geschichten" und Ratechismen ober in traditionellen Vorstellungen. So ift es 3. B. eine gewöhnliche Vorstellung über die Taufe Christi im Jordan — und die bildlichen Darstellungen begünstigen bieselbe, daß, während Jesus noch im Jordan stand, der Himmel fich öffnete u. f. w. Nach Matth. 3, 16 aber ftieg Jefus sogleich aus dem Waffer, nachdem er getauft mar, und erst alsdann öffneten sich ihm die Himmel; nach Luc. 3, 21 betete Jesus noch zuvor nach der Laufe, ehe die erhabene Theophanie erfolgte. Beides, daß Jesus nicht in einem Zuftand leiblicher Entblögung - im Baffer ftand, und daß er betete, sind hinlänglich bedeutungsvolle Büge, bie bem ganzen Bilbe nicht fehlen dürfen.

Wenn es aber nicht blos ein Aft ber Pietät, sondern auch eine Forderung theologischer Correktheit ist, das Schriftwort zu nehmen und zu lassen, wie es ist, so darf uns in diesem Grundsatze auch nicht die Vorliebe für eine theologische Schulansicht wankend machen; und es gibt z. B. kein ächt theologisches Interesse, welches uns gebieten würde, um die göttliche Natur in Christo nicht zu verfürzen, diejenigen Schriftstellen abzuschwächen, in denen sich die wahre Mensch=

Theol. Quarialidrift. 1879. I. Beft.

12

heit Jesu, seine Unterwerfung unter die Bedingungen menschlicher Erscheinungsweise, ausgesprochen findet. Mögen es die Dogmatiker verantworten, wenn man z. B. Luc. 2, 52 folgendermaßen interpretirt: Jesus nahm zu an Weisheit und Alter und Gnade bei Gott und den Menschen; das ist nun so zu verstehen: eigentlich nahm Jesus nicht zu an Weisheit, sondern es kam den Leuten nur so vor, weil sie fortschreitend neue Aeußerungen seiner Weisheit wahrnahmen.

Wir fügen diese Bemerkung bei, weil uns scheint, daß auch H. M. mehr, als das Doama forbert, einer supranaturalistischen Auffassung, welche das allgemein Menschliche in ber Berson und bem Leben Christi einfeitig sublimirt, fich zuneigt. Freilich laßt fich diefe unfre Differenz nicht mit ein paar Worten ausaleichen, und die theologische Controverfe über bas Bachsthum Jefu in ber Ertenntniß wollen wir an biesem Orte um so weniger fortspinnen, als wir mit ber Art und Beije, wie bie Ratechefe G. 219 ff. ben Gegenstand behandelt, vom tatechetischen Standpuntt aus schon einverstanden sein können. Daffelbe gilt auch z. B. von der Ratechese: Jesus im Tempel gefunden. In ben Bemerkungen dazu verwischt uns M. namentlich ben menschlich schönen, tief in die Seele dringenden Bug von ber Seelenangst der Mutter und ihrer fummervollen, mit mutterlichem Leid ausgestoßenen Frage : Rind warum bast bu uns das gethan? Man braucht sich nicht die b. Jungfrau "fo rafch und aufgeregt, fo unzart und unklug, fo wenig bemuthig und ergeben" vorzustellen, bag fie ben Biedergefundenen plöglich vor allem Bolt mit einem "vorwurfsvollen Ladel" angefallen hätte; das mochte allerdings ben Kindern anstößig sein; aber daß Maria erst später an einem andern Ort - sich die Frage erlaubt habe und

Digitized by Google

zwar einzig in der Absicht, um über das im Benehmen des Heilandes liegende Geheimniß Aufschluß zu erhalten (S. 323), das heißt nicht mehr, das Schriftwort nehmen wie es ist. Doch wollen wir gerne hier wie in mehreren andern Punkten, die uns beim Lesen aufgestoßen, die guten Gründe des Verf. respektiren und nicht anmaßlich Meinung gegen Meinung seten.

Schließlich nur noch ein Wort über die Reimsprüche, welche jeder Ratechefe beigefügt find und in welchen je gleichfam die Quinteffenz der abgehandelten Lehre niedergelegt ift. Sie find größtentheils vom Berf. felbst abgefaßt, weil ihm die gewöhnlichen Spruchsammlungen und namentlich pure Moralsprüche nicht genügten. Ueber den Werth folcher Spruche tann im Allgemeinen tein Zweifel fein; daß ber Berf. hierin des Suten etwas zu viel gethan, könnte man dann vielleicht sagen, wenn pedantisch von den Kindern das Remoriren all diefer Sprüche gefordert würde. Manchmal batte ftatt eines neuen Spruches ober Liebes die eine ober andere Strophe eines ältern Kirchenliedes u. dgl. genommen werben tonnen; die Form diefer neuen Spruche, an die wir natürlich nicht in erster Linie das Richtmaß ästhetischer Rritit anlegen, ift zuweilen schwerfällig und bart für bie tindliche Zunge; manchmal ließe sich burch eine kleine Um= ftellung ber Worte oder Zeilen helfen; an Sinn für Form= schönheit und an poetischem Gemuth fehlt es dem Verf. nicht. Ein Beispiel moge unfrer Rritit zu Hilfe kommen. S. 192 schließt die Katechese über das Angelusgebet mit den Berfen :

> Weißt bu, was die Gloden sagen Dreimal rings an allen Tagen? "Unser Heil hat angesangen, Als die Jungfrau Gott empfangen."

## Scharpff,

Damit sollte ber Spruch zu Ende sein, und man würde kaum einen schönern finden können. Allein nun folgt noch die nüchterne und prosaische Nutzanwendung, welche allen poetischen Duft abstreift:

> Achte biefes schön' Geläute, Folg bem Brauche frommer Leute !

Ref. wäre nicht auf diese Einzelnheiten eingegangen, wenn er nicht überzeugt wäre, daß er eine sehr bedeutende katechetische Leistung vor sich hat, deren Werth auch unter einer scharf prüfenden Kritik nur um so mehr hervortritt; das Buch verdient, in der Hand eines jeden Katecheten zu sein; es wird wohl der warmen Empfehlung, die wir demselben mitgeben möchten, keinen Abtrag thun, wenn Ref. bekennt, daß er diesen Bericht geschrieben unter dem Eindruck dankbarer Erinnerung an jene Zeit, da er selbst noch es sind seitem mehr als 20 Jahre verstolfen — den Religionsunterricht des Berf. genoffen.

Linjenmann.

3.

Der Cardinal und Bischof **Ritslans von Cusa** als Reformator in Kirche, Reich und Philosophie des fünfzehnten Jahrhum: derts, dargestellt von Dr. Franz Anton Garpiff, Dom: capitular in Rottenburg. Tübingen, 1871. Berlag der H. Laupp'schen Buchhandlung. VIII. 507. 8. Pr. 3 fl. 36 tr.

Die Forschungen über Nikolaus von Eusa, die ber hochw. Herr Verf. bereits in seinen Studienzahren aus Anlaß einer an hiesiger Universität gestellten Preisfrage begonnen, sind mit diesem Bande zum Abschluß gebracht. Der-

180

felbe ftellt fich zwei früher erschienenen Banden, von benen ber eine bas Lebensbild bes großen Cardinals, ber andere eine Uebersepung feiner wichtigsten Schriften enthält, aur Seite und ift eine Gesammtbarstellung seiner literarischen Eine folche war zur Bervollständigung ber Leiftungen. Monographie nothwendig; denn ebenso bedeutsam als das praktische Wirken war bie literarische Thätigkeit Cufa's und es ist nicht übertrieben, wenn er auf Grund derselben auf bem Titel ber vorstehenden Schrift ein Reformator in Kirche, Reich und Philosophie genannt wird: er wird wohl zu allen Zeiten in ber Geschichte bes menschlichen Geiftes zu ben Ersten gerechnet werden. Zwar wurde in neuerer Reit be= reits burch einen anderen Gelehrten ein Bild von feinem geistigen Schaffen entworfen. Während aber diefe Arbeit sich knapp an die Schriften Cusa's hielt und auf sie sich beschräntte, glaubte ber Berf. fich ein höheres Biel stecken zu muffen; er wollte "von ber gefammten literarischen Thatigkeit beffelben, namentlich von berjenigen, welche als bie hervorragendste zunächst in Betracht kommt, der philosophi= ichen, speculativ theologischen, ein harmonisches Gesammtbild in ber Art geben, daß nicht nur eine Ginsicht in die innere Entwicklung bes Syftems, in die Geistesarbeit des Philo= fophen durch chronologisch geordnete Borführung der ein= zelnen Schriften nach ihrem wefentlichen Inhalt gewonnen, fondern auch bie Beziehungen bes ganzen Lehrspftems nach Bor= und Ruckmärts, zu der Culturstufe, die ihm voraus= gegangen, und zu ben nachfolgenden Geiftern, auf bie es anregend und bestimmend eingewirkt, zur möglichft klaren und vollftändigen Darftellung gelangen." In der That reicht erst bieje umfaffende Behandlungsweife hin, den Cufaner in feiner ganzen Bedeutsamkeit erscheinen zu laffen.

Der Verf., ber unter ben Gelehrten ber neuern Zeit querft in tiefer gehende Studien über ben großen Rirchenfürsten und Denker fich einließ, hat fich baber um benfelben ein nicht geringes Berbienft erworben und biefes ift um fo höher anzuschlagen, ba er felbft burch feine vorgerückteren gabre und manniafaltigen Berufsgeschäfte fich nicht abhalten ließ, bas Bert zu vollenden, nachdem es burch äußere Berhält= niffe lange war unterbrochen worden. Das Erscheinen bes Bandes in gegenwärtigem Augenblicke könnte vielleicht in Einigen ben Bedanken hervorrufen, daß an feiner Entstehung und Gestaltung die Zeitverhältniffe einen Antheil gehabt haben. Dicfer Vermuthung gegenüber crklart ber Beri., bak er die Schrift schon vor Ausbruch der gegenwärtigen Bewegung in der Kirche begonnen und daß er es "ftets der erhabenen Aufgabe der Geschichte unwürdig gehalten habe, wenn fie ichielend nach rechts und links fich bald Diefem, bald Nenem in ichnöde Dienstbarkeit hingibt, ftatt den Blick offen und gerade nur der Bahrheit, wenn sie auch nicht gefällt, zuzuwenden." Die Aufrichtigkeit biefer Worte burfte wohl Niemand bezweifeln, der das Buch felbft in die Hand nimmt; denn ebenso wie durch Rlarheit und Gewandtheit ber Darstellung zeichnet es sich durch ftrenge Objectivität in Behandlung des Stoffes aus.

Was den Inhalt des Werkes anlangt, so sind die barin behandelten Schriften Cusa's theils kirchlicher und politischer, theils philosophischer, theils mathematischer Natur. Die Hauptschrift in ersterer Beziehung führt den Titel de concordantia catholica und ist ein Reformplan für Kirche und Neich. Ihre Entstehung fällt in eine Zeit, da zum letzten Mal ein energischer Versuch gemacht wurde, dem seit bem Ende des vierzehnten Jahrhunderts allenthalben sich

Digitized by Google

fund gebenden Verlangen nach einer Reformation an Haupt und Gliedern zu entsprechen und einem brobenden Unbeil au wehren, an den Anfang bes Concils von Bafel. Nitolaus wohnte diefem felbft an und wie groß fein Anfehen und fein Einfluß auf der Versammlung war, zeigt bas Wort bes Aeneas Sylving, der ihn nach seinem Uebertritt von der Seite ber Synobe auf bie Seite bes Bapftes ben Horculos omnium Eugenianorum nannte. Den Reformbestrebungen bes Concils sollte auch die angeführte Schrift dienen. Mi≠ tolaus betrachtet bier Kirche und Reich unter dem Gesichtspunkt eines einheitlichen Organismus und bemüht sich, die Rechte ber Glieber diefes Organismus in ber Beije zu beftimmen, baß sie zu einem barmonischen Banzen sich zu= fammenfügen, ober, wie wir auch fagen tonnten, die einzelnen Blieder in ihre Sphären zurückzuweisen, da das zu besciti= gende Uebel vornehmlich durch Competenzüberschreitungen entstanden war.

Den Anfang machte er ber Natur ber Sache nach mit ber Bestimmung ber Besugnisse bes römischen Stuhles und seines Berhältnisses zu ben allgemeinen Concilien. Wir heben zur Kennzeichnung seiner Lehre solgende Sätze aus. Eusa erklärt, daß in Entscheidungen über den Glauben ber apostolische Stuhl bem allgemeinen Concil unterworfen sei, und daß nur der allgemeinen Kirche Infallibilität zusomme (S. 16). Er tritt mit Nachdruck für das göttliche Recht bes Epistopates ein und betont, daß ber Papst nicht Universalbischof ist, sondern der Erste über Andern, super alios primus, und daß die Kraft der heiligen Concilien nicht in bem Papst, sondern in der Einstimmung Aller begründet sei (S. 22 u. 63). Alls die für die Octumenicität eines Concils erforderlichen Requisite betrachtet er namentlich die Be= rufung burch den Bavit, obwohl er nicht vertenne, das die sieben ältesten Concilien burch die Kaiser berufen worden feien; ferner Deffentlichkeit und volle Redefreiheit, auf die mehr ankomme als eine groke Anzahl, und endlich Einigkeit ber Bater wenigstens in Sachen bes Glaubens (S. 17). In der Abhandlung über das Recht der Bräfidentschaft auf ber allgemeinen Spuode wird das Verhältniß von Papft und Synobe noch näher erläutert. Cufa erklärt einerfeits bie Zulaffung ber Legaten bes apostolischen Stubles für eine wefentliche Bedingung ber Dekumenicität eines Concils: anderseits betout er, die Bräsidentschaft begreife nur bas Recht der acschäftlichen Direction in sich und jedes Mitalieb richte und beschließe ebenfo gut als der Präsident, denn befaße biefer auch noch eine Strafgewalt, fo wäre bie Freiheit bes Concils aufgehoben und Giner wurde Alles zu Stande bringen; ber Bapft stebe unter ben Gesetzen ber Kirche und er tonne deghalb für fich teine Glaubensbecrete erlaffen: biejenigen, welche ihm lettere Vollmacht zuschreiben, machen mit Unrecht geltend, daß ihn Gott nicht irren laffe, das heiße Gott versuchen, zumal man wisse, daß einige Bäpste im Glauben geirrt haben, alle Gewalt bes Bapftes ftamme von ber Kirche, fei eigentlich Gewalt ber Rirche und lebe baher auch nach dem Tode oder der Absetzung eines Bapftes in der Kirche fort; denn Christus widerrufe bieje Gewalt nicht und schaffe fie bei ber Babl eines neuen Bapftes nicht von Neuem (S. 66-69). Später wurde bieje Anschauung von Cufa wieder aufgegeben und im Auschluß an feine philosophischen Speculationen das Verhältniß von Papst und Rirche in ber Weise bestimmt, bag jener als mit biefer identisch, zugleich aber auch als verschieden von ber Kirche

Digitized by Google

und als möglicherweise bem Fehlen und Irren unterworfen erscheint (S. 83).

Wie eine Untersuchung über bie Grenzen ber Bapal= gewalt gegenüber ber Rirche wurde bem Cufaner burch bie Reitverhältniffe auch eine Bestimmung ber Grenzen berfelben Gewalt gegenüber bem Staat, bezw. dem Raiserthum nabe gelegt. Er gibt dieselbe im britten Buch ber concordantia catholica und spricht sich wie gegen die Bereinigung der gesammten geistlichen Gewalt im Primat, so gegen die in feiner Zeit vielfach statuirte Abhängigkeit der kaiferlichen Gewalt von ber papftlichen aus. Er kennt keine Subordination, sondern eine Coordination der beiden Gewalten. Der Kaifer ift, wie er fagt, bem römischen Papft in ber leiblichen Hierarchie in feiner Beife gleich, unbeschadet der Berschiedenheit, bie zwischen bem Leiblichen und Geiftlichen besteht; die kaiserliche Macht ift ihrer inneren Natur nach unabhängig, da sie ihren Ursprung unmittelbar in Gott hat (S. 35. 42. 60 ff.). Obwohl aber in biefer Weise unab= hängig, ist die kaiserliche Gewalt boch nicht schrankenlos; benn es muß bas Bestreben bes Königs fein, bie Gefete burch Eintracht festzustellen, und es ist paffend, daß in einer Berfammlung beider Stände alle allgemeinen Reichsangelegenheiten beschloffen und geregelt werden, jo daß dann ber König das einmüthig Beschloffene zu vollziehen hat. Ein durch Uebereinstimmung gegebenes Gefetz tann von ihm nicht einseitig aufgehoben werden; wohl aber steht ihm das Urtheil barüber frei, ob ein Gefetz in einem gegebenen Fall anwendbar ist ober nicht (S. 44). Nur in einem Fall besitzt das Ober= haupt ber Rirche eine weltliche Jurisdiction über ben Raifer, bezw. ben Erwählten; follte biefer im Glauben irren, fo fonnte es auf Grund des Canons Venerabilem de electione

erflären, er fei nicht Raifer. Aber bei diefem Urtheil handelt ber Nachfolger Betri nicht so fast aus eigener Bollmacht, als vielmehr in Rraft eines Maubates bes chriftlichen Bolfes, das bei der Uebertragung der Herrichaft voraussett und nur unter ber Bedingung eine Wahl vornimmt, daß ber künftige Regent mit ihm im Glauben übereinftimme 1). Diese Anschauung über das Berhältnig von Papstthum und Raiserthum könnte jedoch nicht bestehen, wenn die constantinische Schenkung auf Babrbeit berubte; benn in dicsem Fall würde ber Kaifer seine Macht einfach von dem Bapste zu Leben tragen. Eusa sah sich burch diesen Umstand zu einer Unterfuchung über bie fragliche Schentung veranlaßt und er ift ber Erste, ber mit historischen Gründen siegreich ihre Unächtheit nachwies, nachdem bereits Dante und Occam durch ihren politischen Standpunkt zu Bedenken gegen ihre Acchtheit bestimmt worden waren.

Der Haupttheil unseres Wertes (93—411) ift ber Darftellung ber Leiftungen Cusa's auf dem Gebiete ber Philosophie und Speculation überhaupt gewidmet. Wir müffen es uns indeffen mit Rücksicht auf den Charakter unserer Zeitschrift versagen, auf das Einzelne deffelben einzugehen. Dagegen dürften solgende allgemeine Bemerkungen am Platz fein. Die Stellung, die Cusa in dieser Beziehung einnimmt, ift eine sehr hervorragende. Er steht ebensowohl bezüglich des Gehaltes als der Form seiner Schriften weit über den spätern Scholastiktern und reiht sich unmittelbar den großen

1) Cusa stellt sich hienach bas Berhältnis ber Regenten zu ben Unterthanen in religiöser Hinficht ebenso vor wie die modernen Staatsversafslungen, die von dem Regenten fordern, daß er einer der christlichen Conselsionen angehöre, wenn sie nicht noch weiter gehen und ihm gar ein bestimmtes conselssonelles Belenntnis zur Auslage machen. Bgl. 8.11. für das Königreich Bürttemberg S. 5. Meistern ber mittelalterlichen Wissenschaft an. Eromann sagt von ihm in feinem Grundriß der Geschichte ber Philossophie und der Berf. stimmt diesem Urtheil vollständig bei, er fasse in merkwürdiger Allseitigkeit die verschiedenen Richtungen zusammen, die sich vischer innerhalb der Scholastitt gezeigt hatten; dieß führe ihn zwar zu Erigena zurück, der sie alle in sich gebunden hatte; es erscheine hier aber der Ausgangspunkt erweitert zu einem Kreise, welcher Alles umfasse, was die auf den solgenden Stufen gezeigt hatten. Sine besondere Erwähnung verdient noch, daß Eusa durch feine tiefsinnige Speculation zur Erkenntniß der Bewegung der Erbe gelangte und dadurch der Vorläuser von Kopernikus und Galilei wurde.

Die Sprache unseres Deuters ift indeffen manchmal unbestimmt und zweideutig. Dich ward Anlaß, daß er von ben älteren Geschichtschreibern ber Bhilosophie des Bantheis= mus angeklagt wurde. Die neueren haben ihn zwar, ge= stützt auf aründlichere Forschungen, von biefer Anklage freigesprochen : boch erfreute sich ihr Urtheil keiner allgemeinen Annahme. Besonders ging Stöckt in feiner Geschichte ber Bhilosophie des Mittelalters auf die beinabe schon antiquirte Anschauung wieder zurück und warf bem cusanischen System vor, baß es theils geradezu Bantheismus enthalte, theils an ihn weniastens anftreife. Der Verf. ließ fich burch biefe Aufftellungen bestimmen, die Schriften Cufa's in Anfehung jener philosophischen Richtung mit Umficht zu prüfen und er gelangte zu einem gaug anderen Refultate als Stöckl. Er verkennt zwar nicht, daß sich ber große Cardinal an einzelnen Stellen verfänglich ausbrücke; er weiß aber auch barzuthun, daß jene Stellen eine beffere Auslegung nicht bloß zulaffen, sondern in Anbetracht der sonft bestimmt ausgesprochenen christlichen Lehre von Gott und der Schödpfung und in Anbetracht ber ausdrücklichen Forderung Cusa's, bei philosophischen Speculationen nicht am Worte hängen zu bleiden, eine solche geradezu verlangen. Dieses Urtheil über die Lehre des Cardinals ist auch maßgebend bei der Bestimmung des Verhältnisses, das Jordano Bruno zu ihm einnimmt. Nach Stöckl war dieser sein Schüler im vollsten Sinne des Wortes und verstand er die Lehre des Meisters noch besser slöcker selbst; denn es gelangten die vermeintlich unstreitig im cusanischen System angelegten Keime des Pantheismus in Bruno's Lehrsystem zu ihrer Entsaltung. Sch. tritt auch diesem Urtheil Stöckls entgegen und seine Auffassung eist wohl so lange als richtig anzuerkennen, dis der Pantheismus Euso's mit stärkeren Stügen versehen wird, als es disher geschab.

Der Ginfluß eines fo hervorragenden Geiftes wie Cuja konnte sich nicht auf bie engen Grenzen in Raum und Zeit beschränken, bie in ber Regel bem menschlichen Birken geftectt find; er mußte fich in weitere Rreise und auf spätere Geschlechter erstrecken. Wir begegnen baber nicht bloß zu Lebzeiten bes Denters, sondern auch nach feinem Tobe leb= haften Berehrern seiner Philosophie. Der Berf. behnte feine Untersuchung mit Recht auch auf diese aus und gab eine Darstellung ber Schule Cusa's (412-507). Bu biefer ift wenigstens in einem weiteren Sinne felbit ber bebeutenbste Philosoph des siebzehnten Jahrhunderts zu zählen. Der große Leibnitz scheint zwar nicht unmittelbar aus ben Schriften feines großen Landsmannes geschöpft zu haben, aber er lernte beffen 3bcen aus ben Werten feiner Schüler tennen und er nahm so viel von benselben an, daß Cuja in neuerer Zeit geradezu sein Vorläufer genannt wurde

188

(Zimmermann in ben Sitzungsberichten ber taif. Atademie ber Wiffenschaften Bb. VIII).

Borstehendes dürfte genügen, um auf einen Mann hinzuweisen, der vermöge seiner Größe unserer Ausmerksamkeit in hohem Grade werth ist. Ein volles Bild von seiner geistigen Bedeutsamkeit wird sich erst aus der Lektüre der vorliegenden Schrift gewinnen lassen, die wir daher ange= legentlich empfehlen.

Funt.

Digitized by Google

,

.

•

# Theologische Suartalschrift.

In Berbindung mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

von

## D. v. Kuhn, D. Bukrigl, D. v. Aberle, D. Himpel und D. Kober,

Professoren ber tathol. Theologie an ber R. Universität Lübingen.

Bierundfünfzigster Jahrgaug.

Zweites Quartalheft.

Eübingen, 1872. Berlag ber H. Laupp'schen Buchhandlung.

Drud von D. Lupp in Lubingen.

Digitized by Google .

## L

## Abhandlungen.

1.

Untersuchungen über Die Lehre von Gejet und Freiheit.

Bon Prof. Dr. Linfenmann.

Bierter Artifel. (Schluß).

## Die zwei Lebenswege.

Wir weisen die Unterscheidung zwischen einer Moral ber Christen in der Welt und einer Moral bes Klosters ober "ber höhern Stände in der Kirche" als migverständlich und falfch mit Entschiedenheit zurück. Man barf bie ge= trennte Betrachtung ber verschiedenen menschlichen Kräfte, Aufgaben und Beftimmungen, ber Gnaden und der Tugenden nicht bis zu bem Punkte treiben, auf welchem bie getrennten Theile als Gegenfätze auseinanderfallen und nicht mehr unter einen gemeinfamen höhern Gesichtspunkt gebracht werben können; dahin aber hat es in der That die moderne Cajuistit mit ihrem dürren Scholasticismus gebracht. **S**0 unterscheidet man und flassifizirt verschiedene Arten von Gna= ben --- und wer am schärfsten spaltet, gilt als der scharf= 13\*

finnigste Theologe — und man vergißt darüber, daß im letzten Grunde und Wessen die Gnade nur eine ist. Aehnlich ists mit der Tugend; man klassississt die verschiedenen Tugenden, oder vielmehr man verwechselt die Anlagen, Versuche und Anstrengungen zur Tugend sowie die Tugendmittel mit der Tugend selbst, und übersieht, daß die Tugend im Wessen nur eine ist.

Tugend ift Bollendung bes Menschen in Gemäßheit feiner Bestimmung, gleichwie bas lateinische virtus die voll= endete Mannheit, die erreichte Höhe idealer Männlichteit bebeutet. Jene äußeren Mittel, durch welche wir zur Boll= endung geführt werden follen, nennen wir Mittel ber Bil= bung, weil wir nach einem 3bealbilbe geformt werden follen; bas Ziel ber Bildung ift bie Tugend, und bie Bildung, bie wir wirklich erlangt haben, wenn fie wahre Bildung ift, ift felbst Tugend. Es ift die Höhe ber Bildung und ebendamit ber Lugend, daß wir dasjenige ganz find, was wir fein sollen; daß wir dasjenige ganz vollbringen, mas wir vollbringen sollen. Das Bild aber, nach welchem wir geformt werden sollen, ist kein anderes als Gottes Bild, nach welchem wir geschaffen sind. Ein Jeder aber soll gebildet und vollendet werden nach dem Maße feiner inbividuellen Anlagen, Kräfte und Gnadengaben, welche in der Theologie virtutes heißen, fofern in ihnen eben die Möglichkeit ber Tugend und bie treibenden Rräfte ber mahren geiftig sittli= chen Bildung gegeben find.

Die chriftliche Tugend läßt sich noch näher beftimmen. Das Bilb Gottes, nach welchem unser Wefen und unser Charakter sich gestalten soll, ist Christus selbst, Er, welcher ist Bilb Gottes, des Unsichtbaren 1); nach diesem

•



<sup>1)</sup> Roloff. 1, 15; II. Ror. 4, 4.

Bilde follen auch wir umgestaltet werden <sup>1</sup>), oder wie dieß sie heil. Schrift an andern Orten ausdrückt, wir sollen Christum anziehen <sup>3</sup>), so daß er bei uns Wohnung nimmt <sup>3</sup>) und sonach sein Seist und sein Leben das unsre durchwirkt und erfüllt nach dem Worte des Apostels: "Ich lebe, aber schon nicht mehr ich, sondern es lebt in mir Christus" <sup>4</sup>).

Der Weg aber, auf welchem wir zu dieser Vollenbung gelangen, ist der Weg, den Jesus selbst gewandelt, indem der Herr uns auffordert, ihm nachzufolgen; und es gibt teinen andern Lebensweg zu unserm rechten Ziele, als die Rachfolge Christi.

Wenn wir aber das Evangelium felbst um die Bebingungen befragen, unter welchen unsre Nachfolge Christi die rechte und volltommene sei, so begegnet uns eine doppelte Reihe von Vorstellungen, welche sich streng von einander zu scheiden scheinen. Auf der einen Seite stehen die erschütternden Worte von der engen Pforte und dem schmalen Weg, welcher zum Leben sührt und welchen nur Wenige finden <sup>5</sup>), von der Selbstverläugnung und vom Kreuztragen <sup>6</sup>), vom Ausreißen des Auges, das uns ärgert <sup>7</sup>), von der Nothwendigkeit, nicht nur Vater und Wutter und Weit und Kinder und Bruder und Schwefter zu hassen, sondern noch dazu sein eigen Leben <sup>8</sup>), von dem Schwert, das der

- 1) **Röm.** 8, 29. 2) Röm. 13, 14; Galat. 3, 27.
- 8) Job. 14, 28.
- 4) Galat. 2, 20.
- 5) Matth. 7, 14.
- 6) Matth. 16, 24. 25.
- 7) Matth. 5, 29. 80.
- 8) Luc. 14, 26.





Herr zu bringen gekommen ist anstatt des Friedens 1), von ben Berfolgungen, welche bie Junger Chriffi erwarten u. f. w. Auf ber andern Seite bagegen fteht jenes milbe und ermuthigende Wort: "Kommet zu mir Alle, die ihr mühfelig und beladen feib, und ich werbe euch erquicken. Nehmet mein Joch auf euch und lernet von mir, weil ich fanft bin und demuthig von Herzen, und ihr werbet Gr= quietung finden für eure Seelen. Denn mein Joch ift fuß und meine Bürde leicht" 2). Man veraleiche bamit Barabeln und Schilberungen, wie die vom auten Hirten. Während also auf der einen Seite die ganze Strenge eines neuen Gesetzes uns entgegentritt, athmet an andern Stellen bas Evangelium einen Geift der Freiheit, der Milbe und Dulbung, ber nachsicht gegen die menichliche Gebrechlichteit, fo baß ber Gegenfatz einer rigoriftischen und einer milbern und freiern Auffaffung in ber Moral leicht begreiflich ift. Die Gegenfätze aber formuliren fich näher babin : entweber es gibt nur einen Weg bes wahren Chriftenlebens, uur ben schmalen Weg, ben bie Benigen wandeln, ben Beg ber ftrengen Bflichterfüllung bis zur vollen Bingabe feiner felbft, ben Beg ftrenger und ernfter Bufe und Abtöbtung; neben biesem einen Weg zum Leben gibt es nur noch bie breite Straße, die zum Verberben führt. 20as die heil. Schrift von dem fanften Joch und ber leichten Burde fagt, tann nach biefer Auffassung nur fo verstanden werben, bag benen, bie wahrhaft das Joch Christi tragen, durch die höhern geistigen Gaben und Tröftungen reichlicher Ersatz geboten wird für bie Entbehrungen und Kämpfe um Chrifti willen.

2) Matth. 11, 28-30.



<sup>1)</sup> Matth. 10, 34.

Ober aber — bas ift die andere Auffassung — es gibt zwei Wege zum Heil; es werben nicht an Alle die ftrengen Anforderungen des Evangeliums gestellt, sondern nur an diejenigen, welche die höhere Bollkommenheit erreichen wollen; für diejenigen, welche in der Welt leben, den irdischen Be= schäftigungen sich widmen, genügt es, daß sie nicht in schwerer Weise die Gerechtigkeit verlegen. Es ist die schon bekannte Scheidung von Gebot und Rath.

Man hätte zu biefer, auf den ersten Anblick äußerlichen und oberflächlichen, Anschauung nicht kommen können, wenn nicht die erstgenannte rigoristische Auffassung ebenfalls ihre Härte und Einseitigkeit darbieten würde. Es muß ein Mittleres geben.

Wenn wir diejenigen Sittenlehren des Evangeliums betrachten, in denen sich so recht der eigentliche Charakter und das Wesen der sittlichen Forderungen Christi ausprägt, so finden wir nicht, daß ein Unterschied gemacht würde zwischen bestimmten Klassen von Christen oder zwischen Personen von besondern sittlichen Anlagen und Dispositionen. Wir wissen aus der mehrsach erwähnten Schilderung des letzten Gerichtes <sup>1</sup>), daß die Seligkeit abhängig gemacht wird von der Ausübung der werkthätigen freien Liebe, deren Werth nicht nach dem Umfang der Leistung bemessen wird; benn wenn das Scherssein der Wittwe mehr gilt als viele Gaben der Reichen <sup>5</sup>), und wenn der Becher frischen Wassers nicht des Lohnes verlustig gehen wird <sup>3</sup>), so ist deutlich genug das Hauptgewicht nicht auf das äußere sondern auf bas innere Wert gelegt, und es kann Keiner von der Ver-

8) Matth. 10, 42.

n

<sup>1)</sup> Matth. 25, 31-46.

<sup>2)</sup> Marc. 12, 41-44.

## Linfenmann,

pflichtung, das innere Wert, die innere Bereitwilligkeit zum Guten und die Reinheit der Gesinnung herzustellen, entlastet werden.

Gang besonders belehrend aber find jene Ausspruche ber sog. Bergpredigt, in denen Christus den vollen und reichen fittlichen Gehalt feiner Lehre ben altteftamentlichen, näherhin rabbinisch-pharisäischen Sittenlehren und Uebungen gegenüberstellt. Im Unterschied von dieser am Buchstaben haftenden äußerlichen, für die Schau berechneten, nach äußern Symptomen abgeschätten Gesetzerfüllung bringt Christus in diefem Lehrvortrag fo fehr auf eine geiftige Gefetesaus= legung und auf das innere Wefen der Sittlichkeit, bak man leicht geneigt sein könnte, die Spipe der Angriffe, welche gegen bie jubisch-pharifäische Sittenlehre gerichtet find, auch gegen bas "außere Wert" im chriftlich tatholischen Kirchenwesen zu kehren. Die Jünger Christi, beißt es bort, follen ihre Gerechtigkeit nicht wirken vor ben Menschen, um von ihnen geschen zu werben; wenn fie Almofen geben, follen fie nicht vor fich her posaunen, gleichwie die heuchler thun in den Synagogen und an den Ecken, damit sie geehrt werben von ben Menschen; wenn fie beten, follen fie in ihre Kammer treten und bie Thure schließen und zu ihrem Bater im Verborgenen beten, und der Bater, der ins Verborgene fieht, wird ihnen vergelten; wenn fie beten, follen fie nicht schwätzen wie die Heiden, bie ba meinen, daß fie vermöge ihres Bielrebens erhört würden 1). An ber Spipe ber ganzen Bergpredigt aber ftehen die fog. Seligpreifungen, deren tiefe und zugleich praktische Bebeutung gar nicht erfaßt wirb, wenn man fie nicht aus bem Zusammenhang und bem eigent=

1) Matth. 6, 1-7.

198

lichen Riele ber Bergpredigt begreift. Auch bie Juden tannten eine Art von Armuth, welche sie als eine besondere Anwartschaft auf bas messianische Reich ansahen. Nict nur ertannten sie in dem politischen Elend jener Zeit sich felbst als die Armen, benen nach der Weiffagung Maias' Die Botschaft vom Reiche Gottes zu Theil werden muffe 1). fondern es hatten auch ichon Einzelne auf dem Wege freier Afcese sich zu Armen gemacht (val. die Ebioniten). Aber bas waren noch nicht bie Armen "im Geiste", welche Lefus felig preist. Auch bie Juben kennen eine Reinheit und Unbeflecktheit, ohne welche es teinen Untheil am Meffias gibt, eine körperliche, äußerliche Reinheit in Enthaltung von unreinen Speisen, von Berührung mit Leichnamen, sowie auch eine Reinheit bezüglich geschlechtlicher Enthaltung. Aber bas war nicht die Reinheit "bes Herzens", welcher der Herr bie Anschauung Gottes verheißt.

Es wird sich nicht läugnen lassen, daß in diesen Matarismen, von denen wir der Kürze halber nur zwei angezogen haben, geradezu leitende und zielzeigende Ideen christlicher Sittlichkeit gegeben sind; mögen andere Schriftstellen eine entgegengesetzte Auffassung begünstigen, so sind dieselben nur insoweit buchstädlich zu fassen und nur insoweit richtig ausgelegt, als sie mit den leitenden Iveen vereindart werden können. Es ist nicht zulässig, mit Berufung auf das Wort: "Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert", jene Tertesworte abzuschwächen, in welchen ben "Sanstmüthigen" das Land der Verheißung und den "Friedsfertigen" die Kindschaft Sottes versprochen wird. Und 's gibt bezüglich dieser Grundideen keine Ausnahmen für

1) 31. 61, 1.

#### Binfenmann,

einzelne Klassen ober Stände ber Christenbeit. Nur bas läft fich behaupten, daß das innere christlich sittliche Leben bas äußere Wert nicht nothwendig ausschließt oder durch biefes lettere an ächtem Wesen und Verdienst verliert; benn fonft wäre es um bas Wort bes Herrn gescheben, welcher saat : "So leuchte euer Licht vor den Menschen, damit sie feben eure guten Werke und euren Bater preisen, der in ben Himmeln ift" 1). Dagegen läßt sich ftreng genommen schon nicht mehr behaupten, daß berjenige ber Bollkommenere fei, welcher zu bem innern Werke auch noch bas äußere fügt, welcher also 3. B. nicht nur nicht fein Herz an die Erbengüter hängt, sondern auch freiwillig all sein Hab und Sut hingibt; bas innere und bas äußere Wert find nicht gleicher Art, fo daß fie zusammen eine größere Summe ausmachten; vielmehr verhält sich bas äußere Wert zum innern wie bas Mittel zum Zwecke; ber Mittel gibt es aber viele und verschiedene; ber Gine wird von biefem, der Andre von einem andern Mittel gefördert je nach seiner Anlage und seiner Stellung im Ganzen. Darum aber fommt auch bas innere Wert nicht ohne bas äußere ju Stande; im Berte offenbart fich bie Gefinnung wie im Leibe bie Seele; die Seele aber ist nicht ohne Leib, wie das Licht nicht ohne Flamme. Es gibt also auch hier keine Scheidung von Solchen, welche das innerliche Christenthum in fich verwirklichen, und Solchen, welche auch äußerlich baffelbe barftellen in Werten der Abtödtung, Selbstverläugnung und Liebe.

Dennoch liegt der Unterscheidung von zwei Lebens wegen eine Wahrheit zu Grunde. Es ist unverkennba,

1) Matth. 5, 16.

200

Digitized by Google

bak Christus selbst unter den zu seinem Reiche berufenent Einzelne in besonderer Beise außerwählt hat, um ihnen eine besondere Babn anzuweisen. Nicht Alle, welche die Botschaft bes Seils empfangen, werben zu jener nachfolge bes Serrn berufen, welche buchstäblich die vollständige Trennung von Bater und Mutter, Beib und Kinder, haus und Sut for= bert. Es ift nur ein enger Kreis, ben Jesus um sich fammelt, um buchftablich in feine Fußstapfen einzutreten. Bielleicht war ber reiche Jüngling, den Nefus liebte 1), in bie= fen engern Rreis von Schulern Jefu berufen, folgte aber dem Rufe nicht, weil er reich war, d. h. sich von feinem Befitz, von feiner Stellung in ber Welt nicht losfagen wollte. Erwähnt werben im Evangelium außer ben Aposteln selbst und jenen 72 Jungern, deren Ramen nicht genannt werden, aus biefer engern Umgebung Sefu nur wenige Namen, wie etwa Nicodemus und einige der frommen Frauen. Diefe Benigen theilen das arme, mühefame Leben Selu auf seinen Banberungen burch bas heilige Land, forgen für feine ge= ringen irbischen Bedürfniffe, bereiten ihm die Wege und nehmen wohl auch ihren Antheil an ben Schmähungen und Berfolgungen, denen ihr Meister ausgesett ift. Dafür aber erfreuen fie fich an bem perfönlichen Umgang mit Jejus, vernehmen aus feinem Munde die Lehren des Heils; ihnen werben bie Gleichnifreden erklärt, bie ber Maffe bes Bolkes bunkel bleiben, fie erfahren bie besondern Beweife ber Liebe Refu und ihr ganzes geiftig-fittliches Leben fteht unter feiner besondern Leitung und Zucht. Es tritt aber auch beutlich bervor, das biesen besonders auserwählten und in ben en= gern Rreis gezogenen, in besondere Leitung und Bucht ge-

1) Marc. 10, 21.

#### Linfenmann,

nommenen Jüngern eine ganz bestimmte Stellung und Auf= gabe im Reiche Christi zugedacht wurde.

Es ift im Grunde nutlos, zu fragen, ob die Auserwählung dieser Wenigen geschehen, weil diese vermöge ihrer geistig-sstittlichen Richtung, ihres Glaubens und ihrer Tugend sich ganz besonders würdig und für ihre Aufgabe tauglich erwiesen; oder ob die göttliche zuvorkommende Gnade um dieser ihrer Aufgabe willen sich in ihnen besonders wirksam erwiesen. Man wird Beides in gleicher Weise und Beides zusammen festhalten müssen. Soweit uns aber ein Einblick gewährt ist in die Wege der göttlichen Vorsehung, ist ihre Auserwählung geschehen in erster Linie im Interesse auf Erben, so daß sie ihr Heil wirkten in demselben Verhältnis, als sie sich zu tauglichen und würdigen Organen sür ihre höhere Aufgabe heranbildeten.

Diese Aufgabe bezeichnen wir ein für allemal als Apostolat, Sendung im Dienste des Reiches Gottes auf Erden. In den Bereich dieser Aufgabe fallen alle jene Dienste, welche der Einzelne der höhern Form der menschlichen Societät, d. i. der Kirche, leistet und durch die Kirche auch wieder der irdischen Wohlfahrt der menschlichen Gesellschaft. Es gibt eine spezielle Nachfolge Christi, welche sich in der Erwählung und Aus= übung des Apostolats vollzieht und welche al= lerdings auch sittliche Leistungen fordert, welche das Evangelium Christi nicht Allen zur Aufgabe und zur Bedingung des Heils macht. Hier scheiden sich zwei Lebenswege,

Wir betrachten nun die Ibee des Apostolats, wie fie

Digitized by Google

im Evangelium grundgelegt ift und wie sie sich im Leben der Kirche fortwährend realisirt.

Rachdem bie Apostel in ben Dienst bes herrn getreten, da betam jenes Wort des Herrn von der Unmöglichteit, zweien Herren zu bienen 1), für sie eine prägnante Bedeu= tung; fie konnten nicht zugleich Gott bienen und bem Mam= mon; fie mußten ihre Rete verlaffen, um hinfur Meuschen ju fischen; für fie gab es keinen beimatblichen Boben mehr und teine irbischen Beschäftigungen; fie waren Nachfolger beffen, ber nicht hatte, wohin er fein Haupt lege. War es auch nur Beniges, was sie verließen, so war es boch ihr Alles; und ber Arme trennt fich von seinem Wenigen ebenso ichwer als ber Reiche von seiner Fulle. Aber mit bem irbischen Befits fällt auch die Sorge hinweg. Als Jesus feine Apoftel aussandte, bas Reich Gottes zu predigen, sprach er zu ihnen: "Nehmet nichts mit auf den Weg, weder Stab noch Lasche, weder Brod noch Geld; auch nicht je zwei Röcke fol= let ihr haben." \*) Wenn fie diefer Weisung gehorchten, fo waren fie berechtigt, fich aller Sorge zu entschlagen und auf bie göttliche Vorsehung zu bauen, welche bie Bögel bes Bimmels ernährt und bie Lilien kleidet, und welche benen, die zuerft bas Reich Gottes fuchen, alles Andere zulegen wird \*). Aber noch mehr. Die Apostel hatten Anspruch auf ben Un= terhalt von Seiten ber Gläubigen; Gott forgt, bag es ben Seinigen nicht am Nothwendigen fehle 4); aber er forgt fo, baß er bem Einen die Sorge abnimmt und fie bem Andern auflegt und baß somit Einer des Andern Laft trägt.

- 1) Matth. 6, 24.
- 2) Luc. 9, 2-3.
- 8) Matth. 6, 25-34.
- 4) Luc. 22, 85. 86.

203

#### Linfenmann,

Mit der avostolischen Armuth war eine zweite Form ber Weltentsagung von selbst gegeben, die Loslösung aus bem Berband ber Familie, die Gbe= und Rinderlosiakeit. Es be= barf an biefem Orte wohl keines Beweises, das auch folche Apostel, welche wie Betrus vor ihrer Berufung verehelicht waren, den Freuden und Annehmlichkeiten des Familienle= bens in ihrem Miffionsberuf entfagen mußten, und wie Baulus von ber Birginität dachte, ift ohnehin bekannt. Es bieße nun allerbings bie Bedeutung der geschlechtlichen Enthalt= famkeit abschwächen, wollte man ben Grund der Ehelosigkeit ber Apostel blos darin finden, daß sie ihnen eine arökere Unabhängigkeit gemährte, eine Reihe von Lebensforgen abnahm und eine vollere Hingabe an ihren Beruf ermöglichte. Aber man muß biefen Gesichtspunkt boch miteinbeziehen, wenn man die Birginität würdigen will, und wir berufen uns barauf gegenüber einer andern fast frivolen Anschauung, wornach die Loslöfung des Dieners der Kirche aus den Fa= milienbanden geradezu ein Hinderniß acht apostolischer Wirt= famteit wäre, weil fie ihn den rein menschlichen Empfindun= gen, Erfahrungen und Pflichten entfrembe.

Schwieriger bürfte es scheinen, als dritte sittliche Forberung des Apostolats die Idee des Gehorsams aus dem Evangelium zu erweisen. Man kann sich ein Bild vom Ge= horsam ausmalen, welches sich mit der Würde eines Christen, geschweige denn eines Apostels, nicht vertrüge und welches uns geradezu wie ein Spott erschiene auf die wahre mäun= liche Unabhängigkeit und geistige Freiheit. Diese Art von Sehorsam ist aber auch gar nicht gefordert. Aber was den Geist und das Wessen des christlichen Sehorsams ausmacht, das ward den Aposteln reichlich zugemeffen, die Hingabe der ganzen Persönlichkeit an den Veruf, der Verzicht auf Ehren

Digitized by Google

und Würben der Welt, Demüthigung und Dienstbarkeit nicht blos gegenüber der Welt, sondern auch der Jünger gegen einander (Matth. 20, 25—28; Luc. 22, 25—27), und endlich das Martyrium.

Man wird zunächst gestehen muffen, daß aus den fitt= lichen Uebungen, von denen wir geredet, ben Aposteln ein großer Theil ihrer fittlichen Rraft, ihrer materiellen und geiftigen Freiheit entfloffen ift, und daß von ihren Uebungen, ihren materiellen und persönlichen Opfern fich ihre Wirtfamteit im Beinberge bes herrn befruchtete; bie Strenge ihrer Afcefe, die Selbstlofigkeit und Uneigennützigkeit ihres öffentlichen Auftretens gab ihren Worten Kraft und Nachbruck. Dennoch haben wir damit das tiefste Wesen sittlicher Bolltommenheit, welche im Apostolat verlangt wird, noch nicht ausgaebrückt. Es lag offenbar in der Bestimmung der Abo= ftel, ein sittliches Ideal vor den Augen der Welt barzustel= len und zu verwirklichen; nicht nur die christliche Lehre, son= bern auch bie chriftliche Sitte sollte bie Welt umgestalten und erneuern; nicht blos für die Lehre gibt es eine Hinterlage in der Kirche; auch das christlich sittliche Ideal muß in ber Rirche Gestalt gewinnen, um von ba aus reinigend und beiligend zu wirken auf die fittlichen und socialen Ruftanbe ber Menschbeit.

Das füttliche Jbeal im höchsten Sinne des Wortes ist Christus selbst, und wir müssen einen Augenblick auf das Leben Christi zurückgreisen, um das, was wir oben angedeutet, klar zu machen. Nichts fällt in der irdischen Erscheinung Christi so sehr in die Augen, als seine Armuth und Riedrigkeit, und es ist unmöglich, die sittliche wie sociale Bedeutung dieser Lehre und dieses Beispiels der Armuth zu verkennen; es liegt darin ein Lebensprincip der christlichen

Societät, in welcher die Armuth, die Arbeit, die Entsagung und die Wohlthätigkeit zu Tugenden erhoben worden find. Nicht ebenso allaemein würdigt man die sociale Bedeutung ber Geburt bes herrn aus der reinen Jungfrau, und Christi eigene Jungfräulichkeit. Gewiffe Moralisten möchten bei ber Debatte über ben Werth der Birginität die Verson des Gottmenschen am liebsten aus dem Spiel lassen, etwa wie man nach ben Grundfäten des parlamentarischen Brauchs die Berfon des Königs von der Debatte ausschließt. Aber man gebe uns nur eine volle und runde Antwort auf die Frage. warum widerstrebt es dem chriftlichen Bartgefühl, uns Chriftus, ber in Allem uns gleich geworben - bie Sünde ausgenommen — als Gatten und Familienvater vorzustellen? Warum anders, als weil es eben im Menschenleben noch etwas Höheres gibt als das Geschlechtsleben und weil wir in Christus immer und überall bas Höchste, was bes Menschen würdig ist, suchen und finden? Eben so wenig mag man sich gerne eine richtige Vorstellung machen von ber Selbstentäußerung und von der Knechtsgestalt, in welcher Jefus erschien 1); diefe bedeutet nämlich nicht blos die Ar= muth und Niedrigkeit ber menschlichen Erscheinungsweise, fondern geradezu eine Dienstbarteit, vermöge beren Refus gehorfam geworben bis zum Lobe. Und auch bier muffen wir die Worte in ihrer vollen Bedeutung nehmen; auch Sefus fiel es fchwer, diefen Gehorfam zu leiften, er empfand bie Bitterteit feiner Erniedrigung und bie Größe feines Dpfers. Wie bas möglich ift, daß bem Gottmenschen eine Lei= ftung bes Gehorsams gegen ben himmlischen Bater schwer fällt, bak er etwas Anderes wünscht und barum betet, als



<sup>1) \$561. 2, 7. 8.</sup> 

was der Bater will, bleibt uns freilich undurchbringlich. Aber der Schweiß, der wie Tropfen Blutes zur Erde niederrinnt, und das Gebet im Oelgarten sagen es uns, daß es den Herrn eine Ueberwindung kostete, seinen Willen dem seines Baters zu unterwersen, daß Jesus in seinem Gemuthe erschauerte ob des bevorstehenden Opfertodes, daß er nicht blos am Leibe, sondern auch an der Seele litt. So ist Christus das Borbild im Gehorsam geworden. In solcher Weise erkennen wir die Armuth, die Jungfräulichkeit und den Gehorsam als die Signatur der wahren Nachfolge Ehristi, gleichwie die Signatur der Welt ist: "die Begier= lickeit des Fleisches und die Begierlichkeit der Augen und die Hoffart des Lebens"<sup>1</sup>).

Das Wert Christi zur Erlösung ber Menschheit ist nicht abgeschloffen in feiner Lehre, auch noch nicht in feinem Tu= gendbeispiel, sofern bieses lettere nur als ein transcendentes Meal gefaßt würde; Chriftus lebt auf Erden fort, nicht nur in seiner Lehre, sondern auch in seinem Werke, das Bose burch bas Gute überwindend. Das Tugendideal, bas für uns in dem Leben Jefu liegt, muß Realität gewinnen in feinem Reiche auf Erden. Es liegt in der Aufgabe ber Rirche und ift eine ihrer Lebensbedingungen, daß bie höch= ften Ideale reiner Sittlichkeit in ihr bargestellt werden und baß in Rraft diefes idealen Lebens die Wirksamkeit des Chriftenthums für die Welt ununterbrochen fortgesett werbe. Die Armuth Christi muß in der Rirche bargestellt werden, damit ben Armen das Evangelium verkündet werbe. Dad= felbe gilt von ber Birginität und vom Gehorsam.

Merkwürdig ift in biefer Beziehung die Schilderung,

Theol. Quartalichrift. 1872. Seft II.

<sup>1) 1.</sup> Joh. 2, 16.

welche von der erften chriftlichen Gemeinde zu Jerufalem in der b. Schrift gegeben ist. Es offenbart fich in diefer Bemeinde eine eigenthümliche organisatorische Rraft, die zu ei= ner praktischen Ausgestaltung bes christlichen Lebens brängt; bas Princip der Gemeindebildung prägt fich eben darin aus, daß man nicht bei einem religiösen Convent stehen bleibt, fondern eine Neubildung auch auf dem weltlich socialen Ge-Dieje erste Gemeinde mußte bekanntlich als biete anstrebt. Borbild gelten für manche spätere communistische und socia= listische Bestrebungen mit mehr ober weniger religiofer Far-Ebenso hat diese erste Christengemeinde das Borbild bung. geben muffen für bestimmte Formen ber Settenbilbung 2. B. für bie "Brübergemeinde" und pletistische Bersammlungen. Nun hat man allerdings die Erfahrung gemacht, daß, wenn jene erste Gemeinde nichts weiter gewesen ware als eine focialistische oder pietistische Brüdergemeinde, diefelbe eben fo wenig zu einer großen weltumfaffenden Rirche fich hatte auswachsen können, als es jene Setten zu einer großen or= ganisirten Gesellschaft gebracht haben. Man hat nämlich bie Bedeutung ber ersten Gemeinde fälschlich babin verstan= ben, als ware diese, wie der Urtypus, so auch schon bas voll ausgeprägte religios sittliche Ideal ber christlichen Rirche; man hat nicht beachtet, daß sie erst im Stadium ber begin= nenden Entwicklung steht, daß verschiedene Kräfte in ihr noch in gebundenem Zustande fich befinden, daß verschiedene Le= bensprincipien ber Rirche noch im Zustande bes Reimes fich barftellen; die Gemeinde ift noch unfertig, einzelne Inftitu= tionen find noch erst Versuche, wie z. B. eben die facultative Butergemeinschaft. Es ift nicht von ungefähr, daß fie bie apostolische Gemeinde heißt. Denn das Apostolat

208

Digitized by Google

.

und das irbisch sociale Element sind noch nicht von einander geschieden.

Nicht als ob etwa das Grundprincip der hierarchischen Orbnung, ber Unterschied des clerikalen Amtes von ber Gemeinde ber Laien, bem Urchristenthum unbefannt gewesen wäre; wir können diesen Unterschied bier einfach als etwas Und wenn es nun eine besondere Gegebenes vorausseken. Aufgabe innerhalb des Christenthums für einen besondern Stand gibt, so wird es wohl auch besondere Standespflichten und Standestugenden geben. — Dicfer Schluß liegt nahe, aber dennoch stimmt er nicht mit dem zusammen, was wir zu erweisen uns vorgenommen haben; wir hätten da= mit nur statt des Unterschieds von Kloster= und Weltmoral einen Unterschied von Priester= und Laienmoral, und wir wären um teinen Schritt weiter in der Erkenntniß der fitt= lichen Brinzipien des Christenthums. Der bierarchische Stanbesunterschied fällt nicht genau zusammen mit unserer Un= terscheidung der beiden Lebenswege; aber er bietet uns me= nigstens den Untnupfungspuntt. Wenn es eine Nachfolge Chrifti giebt, die einer speciellen providentiellen Aufgabe der christlichen Religion entspricht, so fällt fie zum vornehmften Theil bem Briefterstande zu; aber nicht ausschließlich biefem. Gerade im moralischen und nicht im hierarchischen Sinne ift es zu verstehen, wenn das christliche Bolt in seiner Be= famntheit genannt wird "ein geiftlich haus, eine heilige Prie= fterschaft, um barzubringen geiftige Opfer", und wieder : "ein auserwähltes Geschlecht, eine tönigliche Briefterschaft, ein bei= liges Bolt" 1). Dic 3dee des Apostolats wird nicht einzig burch ben Clerikalstand verwirklicht; es foll ein Jeber nach

1) 1. Petr. 2, 5. 9.

Digitized by Google

dem ihm zugewiesenen Maße an dieser Aufgabe Theil nehmen.

Das muß nun concreter bargestellt werben. Das Apo= stolat hat die Bestimmung, das Wert Christi auszuwirken in der Welt, das Reich Christi zu erhalten und auszubrei= ten im ganzen Umfang seiner religiösen, sittlichen und socia= len Wirksamkeit. Wir unterscheiden eine breisache Form des Apostolats; ein Apostolat des Wortes, ein Apostolat des Ge= betes und des Opfers, und ein Apostolat der werkthäti= gen Liebe.

## a. Das Apostolat bes Wortes.

An ber großen Miffionsaufgabe, ber Verfunbigung ber Heilslehre unter ben Bölkern, läßt sich am deutlichsten die Noee des Apostolats flar machen; hier tritt fie anschaulich, gewiffermaßen törperlich vor unfern Blick; von biefer Miffion haben die Apostel ihren Namen; wir können die Aufgabe biefer Art von Apostolat ziemlich genau umschreiben und wir wiffen, daß es gerade für diefe Aufgabe einer speziellen Sen = bung bedarf. Ohne Predigt tein Glaube; "wie aber werben sie predigen, ohne daß sie gesendet werden?" 1) In die Aufgabe bes Apostolats fällt also jegliche Art von Bertun= biauna ber Heilslehre, durch welche ber Glaube bedingt ift. Die Sendung aber für ben Dienst bes Wortes fällt im All= gemeinen zusammen mit ber Erwählung für ben Rlerital= stand — wobei uns zunächst die weitere hierarchische Glie= berung bes Klerus in ein magisterium und ein ministerium, sowie ber Unterschied zwischen ber immanenten Lehr=

1) Röm. 10, 14. 15.

,

gewalt des bischöftlichen Amtes und der übertragenen des Priesters nicht berührt. Wir haben einen Lehr stand und können von bestimmten sittlichen Eigenschaften reden, welche die Befähigung zu diesem Stande bedingen.

Es flingt fast wie ein Gemeinplatz, wenn wir für ben Boten ber Heilslehre einen hohen Grad von sittlicher Luchtigkeit und Tugend fordern ; den theologischen und psycholo= gischen Beweis hiefür wird man uns erlaffen; nur von jenen fittlichen Gigenschaften, welche fur ben tüchtigen Milfio= nar Christi besonders charakteristisch find, follen einige er= wähnt werben; diese find Geradheit und Offenheit, die teinen geheimen Hinterhalt im Bergen bes Redners befürchten läßt, Treue ber Ueberzeugung, Freimuth des Betenntniffes, Un= eigennützigkeit und Unabhängigkeit. Der Rebner darf nicht fcheinen, bas Seinige zu suchen, noch auch bas Lieb beffen zu fingen, beffen Brod er ift. Die beilige Sache muß ihm bober steben als personliche Ehre und Erfolge, als Wohl= leben und Weichlichkeit und Genuß; er muß fich auf einer fittlichen Höhe über bem Niveau der gemeinen Sittlichkeit bewegen. Man muß der Wahrheit mit priefterlicher Aufopferung bienen; jede wahre Üeberzengung und Begeisterung hat ihr Martyrium.

Wir berufen uns auf die Erfahrung, wenn wir die Beftätigung für das Gesagte vor Allem in der Wirksamkeit des Ordensmannes, des Mönchs, suchen. Der Ordensmann, wenn er wahrhaft ist, was er sein soll, wenn er in Wahr= heit nicht blos das Gewand, sondern auch den Geist der apostolischen Armuth in sich trägt, ist zu allen Zeiten der rechte und wahre Missionär gewesen; er predigt nicht blos durch sein Wort, sondern auch durch sein Gewand, durch seine Tugend; er verlangt nicht, daß seine Zuhörer dieselbe Form

#### Linfenmann,

der Abtödtung üben, die er selbst übt; indem er selbst mehr thut, als er von ihnen verlangen kann, besticht er ihre Her= zen und macht sie bereitwillig, wenigstens das Leichtere zu thun.

Und doch ift das Mönchthum nicht eigentlich in erster Linie, sondern nur subsidiär mit dem Dienste bes Wortes betraut; in erster Linie stehen auch bier, wie in jedem Zweige ber Baftoration, die Weltpriefter. Nicht die spezifische Form bes Mönchthums, wohl aber etwas vom wahren geistigen Sehalt deffelben verlangt die Rirche von ihren Miffionären, und wir wollen nicht so ganz gering anschlagen, daß bie Kirche ihren Brieftern im Ganzen ein höheres Maß perfon= licher Freiheit in der Wahl der Wege zur Bolltommenheit verstattet, als dieß innerhalb einer Orbensgemeinschaft ber Fall zu sein pflegt. Es hat wohl eine tiefe psychologische Berechtigung, ift aber nicht im strengen Sinne wesentlich, wenn die kirchliche Gesetzgebung die versönliche Freiheit welche bem Briefter nach bem Evangelium gewährt ift, burch positive Gebote über klerikale Sitten, über Cölibat u. f. w. wieder einschränkt.

Dagegen leitet ber Orbensstand im engern Sinne feine Berechtigung als Stand innerhalb ber Kirche eben davon ab, daß er Theil nimmt an den Aufgaben des Apostolats. Darin liegt seine Kraft und Weihe; ein Orbensinstitut, das sich den großen Aufgaben der irdischen Bestimmung der Kirche entziehen wollte, hätte weder Berechtigung noch Lebenstraft.

Ift aber einmal erkannt, baß es auch außerhalb des Priesterftandes noch Träger einer apostolischen Aufgabe gibt und daß der Lehrstand nicht eine Kaste ist, an welche auss schließlich die Gaben des Geistes und der Erkenntniß gebun-

212

Digitized by Google

ben wären, fo können wir noch einen Schritt weiter geben. So gewiß mabrend ber ersten Verbreitung bes Christenthums Mancher, der nicht mit bischöflichen Briefen versehen war, bie Runde vom Erlofer aus Jubäa weiter trug in die Kreife feiner Angehörigen und Bekannten und baburch ben kirchli= chen Predigern die Wege bahnte; und fo gewiß jeder Fa= milienvater ein Lehrer ber Religion für seine Familie sein tann und foll, fo gewiß muß man nicht nothwendig Kleriter ober Mönch fein, um am Apostolat des Wortes mitzuarbei= ten nach Makgabe besonderer Fähigkeit und Lebensstellung, auf dem Gebiete ber Preffe, ber Wiffenschaft u. f. m. gebe Wahrheit auch in natürlichen Dingen ist Förderung der hei= ligen Sache. Der Dienst ber Wahrheit und Wiffenschaft ift auch ein Priesterthum und fordert Tugenden und Opfer. ob man fie nun mit den sog. evangelischen Räthen umschrei= ben tonne oder nicht. Es gibt einen Beruf auch für diefes Briefterthum der Erkenntnik und Wilfenschaft ; auch er verlangt gewiffe fittliche Dispositionen, Tugenbübungen, Gei= ftestämpfe, Entsagungen und Opfer; und wenn wir biefelben unter den Begriff des "Rathes" bringen, fo wird man uns taum widersprechen tonnen.

# b. Das Apostolat des Gebets.

Wir treten hier in bas Gebiet ber Mystik ein; wir betrachten jene innere Seite des chriftlichen Gnadenlebens, welche hauptfächlich in Gebet und Sottesdienst sich kund gibt und eben daraus ihre Kraft schöpft. Auf diesem Wege my= stischer Hingabe gewinnen wir jenes innerliche Christenthum, von welchem der Apostel redet in den Worten: "Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir." Gebet, Gottesdienst, mit einem Worte Religion, bezeichnen bas Kommen des Rei= ches Gottes in unferm Innern 1); es ist ber Lebensnerv bes Christenthums und eine gemeinsame Aufgabe aller Christen. Darum ift es auf den ersten Anschein frappant, wenn man von Religiosen, von einer vita religiosa, in folcher Weise reben hört, als ob Religion und Orbensleben eines und das= felbe fei. Schroffer tann man ben Gegensatz zwischen Rlo= fter und Welt nicht fassen, als wenn man den Eintritt ins Rloster ben Eintritt ins religiose Leben nennt. Dennoch bürfen wir an diesem Sprachgebrauch der ascetischen Theo= logie nicht wegwerfend vorübergeben; es liegt Sinn barin. Ja wir verschärfen ben Einbruck ber Überraschung noch, in= bem wir ben verborgensten Hintergedanken jenes Sprachge= brauchs hervorkehren, bas ift ber Gebanke einer Stellver= tretung in der Übung der Religion. Die Religio= fen üben Religion, beten, opfern, tasteien sich - an unfrer Statt: vulgär gesprochen. sie thun mehr an religiösen und ascetischen Üebungen als Ersatz für bas, was bie Welt zu wenig thut; sie wandeln ben Weg der evangelischen Räthe zum Entgelt für das, um was die Mehrzahl ber Chriften hinter ber Erfüllung ber Gebote zurückbleibt.

Diese zwei Stellvertretung, so schwer faßlich sie ist, hängt doch unmittelbar zusammen mit der Heilsöconomie und wird annehmbar, sobald wir die erlöste Menschheit unter dem Gesichtspuukt einer realen Einheit betrachten. Die erste und urbilbliche Art von Stellvertretung im System der Heils= ordnung ist gegeben in der stellvertretenden Genug= thuung Christi; diese beruht darauf, daß Christus un= ser Einer geworden ist, unser Volksgenosse und Blutsver=

1) Luc. 17, 21.

wandter; um beffentwillen konnte er unfre Mängel auf sich nehmen, unfre Sünde büßen, unfre Strafe tragen. So wird die Stellvertretung des einen Menschen (der Menschheit) vor Sott durch einen andern Menschen (den Menschenschn) ein Begriff unsrer Theologie, der symbolisch und typisch dargestellt ist in dem Opfer, sowohl dem jüdischen als dem heidnischen, und seinen Vollzug findet im Opfertode Christi selbst. Von Opfer Christi als dem Urbild werden wir auf eine andere Art von Opfer geführt, die freilich nur in abgeleiteter Weise Opfer heißt; nach dem Opfer, das Christia für uns gebracht, gibt es auch ein solches, das wir Christio und in ihm der ganzen erlösten Menschheit bringen müssen.

Es hat fich, man möchte fast fagen unbewußt, ber Sprachgebrauch gebildet von Opfern, die man ber Mensch= heit, dem Staate, der Wiffenschaft u. f. w. bringt. Das hat einen tiefern Sinn, als man gewöhnlich ahnt; cs liegt barin nichts Geringeres als bie 3dee ber Stellvertretung. Der Einzelne opfert fich dem Ganzen, d. h. er übernimmt eine Leiftung, die in der Bestimmung der Gesammtheit liegt, bie aber nur vom Einzelnen burchgeführt werden tann; ba= burch gewinnen folche Leistungen einen idealen Berth, ber den materiellen weit übertrifft. Der geworbene Söldling. ber im Rampfe fällt, gibt auch sein Leben bar; aber man nennt feinen Tod doch nicht mit derfelben Emphase einen Opfertod, wie den Tod des Bürgers, der im Kampfe für fein Baterland ftirbt. Was macht nun den Tob des Lettern zum Opfertod? Dieses, daß er pro aris et focis, für haus und hof tämpft, daß er fein Leben einsett für bie Seinigen, für fein Bolt. Er thut es auf den Ruf hin, der an ihn ergangen ; und es fällt Niemanden ein, diejenigen, bie nicht zum Kampfe berufen worden, des Mangels an Patriotismus zu zeihen darum, daß sie nicht selbst unter die Waffen ge= treten, daß sie sich vielmehr durch die Tapfern des Kriegs= heers haben vertreten lassen.

So gibt es nun auch eine militia Christi, einen Kampf für ein höheres Baterland, ein Opferleben und einen Opfertod, ein Ubsterben der Welt, um ganz den höheren Intereffen des Geistes, der Religion, der Kirche zu leben; und wir schreiben einem solchen Opfer einen wahren, im besten Sinne idealen Werth zu. Wie einstens Moses sein Leben anbot dem Herrn zur Sühne für sein Volke sieg verlieh, so schet des Moses der Herr seinen Opferleben der Frommen, den Gebeten der Gerechten, der heiligen Pfalmodie der Mönche einen propitiatorischen Werth zu.

Bir muffen dieß in einer concreten Anwendung erläu= tern. Unfer Glaube fagt uns, bag Jejus Chriftus in fteter facramentaler Gegenwart in unfern Rirchen weilt; wir ton= nen uns schwer barüber verantworten, daß nicht fromme Chriften wie eine heilige Zeltwache Tag und Nacht hier verweilen und basjenige im Werke vollbringen, was bie targe Flamme des "ewigen Lichtes" symbolisch andeutet, nämlich ben fortwährenden Tribut der gebührenden Anbetung und bes heiligen Dienstes. Wie nun, wenn einzelne Fromme ober ganze Genoffenschaften fich's zur besondern Aufgabe machten, bas tägliche und ftundliche Gebetsopfer barzubrin= gen, so bag keine Stunde des Tages und ber Nacht vergeht, da nicht Gebet, Anbetung und Lobpreis von menschlichen Lippen bem Höchsten dargebracht wird? — Das ift nur einer ber Gesichtspuntte, unter welchen gemiffe religiofe Ue= bungen und Verpflichtungen, das Brevier des Priefters, der

nächtliche Sefang der Mönche, die Nachtwachen in den Kirchen "zur ewigen Anbetung" gewürdigt werden muffen.

Als Jesus in Gethsemane in Lodesangst rang, hat er feinen Jüngern den Vorwurf nicht erspart : so konntet ihr nicht eine Stunde mit mir wachen? Das bie Junger ba= mals nicht gethan, das foll doch jetst von treuen Rachfol= gern bes herrn geschehen. Es ift eine besondere Art von myftischer Bereinigung mit Christus, welche fich bie beson= bere Betrachtung bes Lebens und Leidens des Erlösers zur Aufaabe macht : ein Nachfolgen in ben Fußstabfen bes Berrn burch innerliche Vergegenwärtigung ber einzelnen Momente feines Leibens und seines Opfers; aus biefer Betrachtung entspringt sobann bas innere Mitleiden, bas Nachempfinden feiner Schmerzen in ber gläubigen Scelc. Wie Christus unsere Natur angenommen, unfre Sünden und unfre Schmerzen getragen, fo will die gläubige Seele auch Christi Leiben tragen, diefelben in fich felbst abprägen, um auf diese Beife Christo ähnlich zu werden bis zu einer geheimniß= vollen Berähnlichung mit Jesus, welche ber Apostel erreicht und angebeutet hat mit den Worten : "Ich trage die Malzeichen des herrn Jeju an meinem Leibe" 1). Diese muftische Bereinigung und Berähnlichung mit Jefus burch Gebet, Con= templation und Afcose zu erreichen ist bas Ziel besonders ber sog, beschanlichen Orden. nur wer fich in principiellen Segensatz zu der tatholischen Erlösungstheorie stellt, tann in Abrede stellen, daß eine folche Nachfolge Christi ein tief religiofes und christliches Element barftellt, ein hohes 3deal von Opferleben. Es ist nur scheinbar, wenn man eine folche Beschaulichkeit in Gegensatz zum thätigen ober nütli=

1) Galat. 6, 17.

•

chen Christenthum stellen will. Wir burfen auch bier bas stellvertretende Opfer so hoch tariren, daß wir demselben einen Werth für die ganze christliche Rirche zuerkennen. Die Uebungen einer solchen "Religion" gehören zu jenen ibealen Bestrebungen ber Menschbeit, welche wie auf einem andern Gebiete bie Werke ber ächten Wiffenschaft und Runft weit höher stehen als materielle Arbeit. Man muß freilich wün= schen, daß Alles in der rechten Art geschehe "mit der Deß= schnur, nach Gewicht und Mag" 1); aber man barf auch hier die Sache selbst nicht bugen lassen, was da und bort Mißverständniß und Mißleitung in der Form verschuldet. Schwärmerei ist nicht Religion, aber alles hohe und Gottes= würdige kommt nicht ohne außergewöhnliche Anstrengungen au Stande; und wenn man einem hochbegabten Geiste, bem Rünftler ober Gelehrten, manche Extravaganzen verzeiht, weil wir ohne feine gehler eben auch feine großen Schöpfungen nicht hätten, so soll man auch nicht allzustreng richten über Ueberschwänalichkeit ber religiösen Empfindung und über ein Uebermaß von Ascese und Opfergeist.

Das Gesagte kann genügen, um sich eine Vorstellung bavon zu machen, was wir mit bem Apostolat des Gebets meinen. Ein solches stellvertretendes Gebets = und Opfer= leben fällt nun gewiß unter die Pflichten des priesterlichen Standes. Aber eben nicht ausschließlich. Die Mystik dieser innerlichen Religion ist nicht das Ganze der priesterlichen Lebensaufgabe; sie kann ihn nicht einzig beschäftigen, sein Leben kann in ihr nicht aufgehen. Aus demselben Grunde aber, weil der Priester das ascetische mit dem thätigen Leben und Wirken verbinden muß, erklärt es sich auch, daß in

1) III. Mof. 19, 35. Beish. 11, 21.

ihm die Cultur dieser höhern Mystik noch nicht den Höhepunkt erreicht; daß gewiffermaßen eine Lücke bleibt, die durch freiwillige Opferliede Anderer ausgefüllt werden kann und soll. Darum fällt der Priesterstand mit dem Ordens= stand nicht zusammen; aber es hat einen guten Sinn, wenn man die Orden doch auch zum Klerus rechnet, unangesehen die Ordination, welche einzelnen oder der Mehrzahl der männlichen Ordensmitglieder ertheilt wird. Der Ordens= mann, die Nonne lebt ein Priesterleben auch ohne Sacrament der Weihe.

Ob nun ein Jeber, ber solchen Opfergeist in sich trägt, sich absondern, einer geistlichen Communität anschließen und burch Gelübde binden müsse, wollen wir hier nicht erörtern. Genug, wenn wir die Sache nehmen, wie sie uns geschichtlich erscheint. Jede Blüthe des geistlichen Lebens braucht ihren besondern Boden und ihre besondere Cultur; nicht jedes Kloster ist eine Pflanzstätte solcher Mchstit geworden oder geblieden; aber wer die wahre Mchstit oder, wie der zarte Ausdruct des Mittelalters lautet, die heilige Gottesminne suchen will, muß sie doch in jenen Klöstern suchen, in denen am treuesten die Armuth, Weltentsagung und klösterliche Zucht bewahrt wurde.

Haben wir im Bisherigen einen besondern Stand für bas Apostolat des Gebetes, den Priester = und Ordensstand, vorausgescht, in welchen man auf Grund eines speziellen Beruses eintritt, so kann dieß doch wieder nur mit einer Modification gelten. Schon die Idee der Stellvertretung darf man nicht rein äußerlich fassen, als ob der Eine um der Mehrleistung des Andern willen von seinen eigenen stitlichen und religiösen Pflichten entbunden würde; wir können uns keinen Stellvertreter kaufen, der an unstre Statt

#### Linfenmann,

einstens vor dem ewigen Richter erschiene. Auch Christus selbst hat nicht in dem Sinne für uns Stelle vertreten, daß wir das Heil erlangen, ohne daß wir selbst an unsrer Heiligung arbeiten. So darf auch unser Keiner ganz ent= lastet werden von der Christusnachfolge durch Gebet und Opfer.

c. Das Apostolat ber werkthätigen Liebe.

Die Kirche Christi ist so wenig ein blos jenseitiges Reich und hat so wenig eine blos transcendentale Aufgabe, daß, wie wir oben erwähnt, schon die erste christliche Semeinde sociale Probleme zu lösen sich anschickte. Und es waren nicht etwa Utopien, an beren Verwirklichung man sich abmühte; man legte praktisch Hand an zur Linderung gesell= schaftlicher Nothstände; man organissite die werkthätige Liebe, beaustragte bestimmte Diener der Kirche mit einer geordneten Pflege der Armen, der Wittwen und Kranken und wies dasür, sowie für den Unterhalt der Kleriker, aus den gesammelten Spenden der Gläubigen die nothwendigen Mittel an. War die einzelne Gemeinde arm und traten in ihr Nothstände ein, so wurden von reichern Gemeinden Beiträge erbeten und gesendet.

Doch es bedarf keiner langen Ausführung, um zu erweisen, daß die Kirche von Anfang an einen bestimmten und sehr weiten Umkreis socialer Aufgaben zu lösen sich anschickte. Von unten herauf und von innen heraus sollte die Gesellschaft veredelt und gehoben werden; materielle Hilfe sollte die Brücke bilden zur geistigen Neuschaffung; materielle Eultur den Boden bereiten für die höhere Cultur des Geistes. Es ist kaum ein Gebiet der socialen Interessen, welches die Kirche nicht ihrer Thätigkeit vindicirt; Alles was zur Lin=

berung irgend einer Noth bient, Alles was zum menschenwürdigen Dasein gehört, die Würde der Ehe und der Familie, die socialen Rechte des Weides, die Aufhebung der Sklaverei und Leibeigenschaft, Schutz der Bölfer gegen politische Despotie und Anarchie, Förderung aller freien Entwicklung der mensch= lichen Kräfte, Schule, Wissenschaft — Alles nimmt die Kirche für ihre Thätigkeit in Anspruch. Sie kann sich in diese Aufgaben mit andern geistigen und politischen Mächten theilen; aber sie kann nie, ohne sich selbst untreu zu werden, aus diesem Arbeitssfeld sich freiwillig zurückzichen.

Für unfern Zwect aber fragt cs sich, ob auch hier eine Glieberung der Stände ftatthaft fei, ob das Apostolat ber Charitas an einen befondern Stand und Beruf gebunden fei. Ja und nein ! Die werkthätige Liebe ift fo fehr all= gemeine Christenpflicht, daß gerade sie als das Zeichen der wahren Jüngerschaft Christi bezeichnet und von den Werten ber Liebe bie Seligkeit im Jenseits abhängig gemacht wird. Es können bie Intentionen der Rirche nicht verwirklicht werben, wenn nicht ein Jeder nach Mannesantheil hand anlegt zum Bohle bes Ganzen. Wenn es nun aber ichon ein tief bedeutsames Lebensgesetz des Chriftenthums ift, daß Einer bes Andern Laft trägt 1), fo ift eine nicht weniger bedeutsame Bedingung alles nachhaltigen Erfolgs bie Orga= nisation ober nach einem modernen Ausbruck bas Princip ber Arbeitstheilung ; bas set nun aber Glieberung ber Ge= fellschaft in Stände, Genoffenschaften u. f. w. voraus.

Nun denkt man zunächst wieder an die hierarchische Gliederung der Kirche; und gewiß fällt dem Priesterthum wieder ein hervorragender Theil des Apostolats der Charitas

1) Galat. 6, 2.

auf die Schultern; aber nicht ihm allein. Ober ist es wohl ein zufälliges Zusammentreffen — ober etwa gar ein Abfall von der eigentlichen Bestimmung, daß gerade die kirchlichen Genofsenschaften, die Orden, Congregationen, Brüderschaften und Bereine, bestimmte Provinzen des socialen Arbeitssfeldes sich besonders zugeeignet haben, die einen die Eultur des Bodens, Armen= und Krankenpflege, Loskauf der Gesangenen, die andern das Unterrichtswesen, wissenschaftliche Unterneh= mungen u. s. Wan muß sich die Verheile einer sorg= fältigen Organisation und speziell die Ueberlegenheit der Ordensgenofsenschaften über alle concurrirenden weltlichen oder Laienkräfte vergegenwärtigen, um die providentielle Stellung der Orden zu verstehen.

Dieje Genoffenschaften arbeiten mit einem doppelten Das materielle Kapital erwächst aus ber Bereini= Ravital. gung vieler Einzelkräfte zu Ginem Zwecke; organifirte Arbeit gibt materielle Erfolge und Mittel; wer kennt nicht biefe lebendigen und nie versiegenden Quellen ber Boblthätigkeit. selbst wenn man die Klöster nur wie jener englische Staats= mann als die Hühner betrachten wollte, welche die goldenen Eier legen! Anhaltende Thätigkeit, weise Dekonomie bei möglichst geringen Bedürfnissen: kein Nationalökonom kann uns beffere Garantieen für das Gebeihen der Societät nennen. Aber was der Nationalökonom gar nicht oder kaum in Rech= nung zieht, und mas in Wirklichkeit den höhern Werth hat, bas ist bas moralische ober ideelle Kapital, welches hier ein= Wenn wir sagen, daß eine wahrhaft reli= geworfen wird. giofe von gutem Beift beseelte Genoffenschaft eine Fulle von fittlicher Kraft und Lugend, von Gnade und Segen reprä= fentirt, so ist das zwar richtig, brudt aber noch nicht die volle Bedeutung biefes moralischen Rapitals aus. Die Lugend, hier speciell die Charitas; und der auf ihr ruhende Segen ift nicht einzig an die Werke eines bestimmten Stau= des geknüpft; der Samariter im Evangelium beschämt Priester und Leviten. Schon näher kommen wir der Sache, wenn wir erwägen, daß jenes Almosen das werthvollste ist, das wir uns am eigenen Munde abgespart, jene Gabe, die uns selbst ein Opfer kostet. Es muß also ein besonderer Segen auf den Liebeswerken derjenigen ruhen, welche für sich selbst auf hab und Gut, auf Alles was die Welt begehrenswerth nennt, verzichten und ein Leben des Opfers, der Entbehrung und Entsaung erwählen um ihrer Brüder willen.

Man unterschätze nicht das Beispiel und die Lehre. welche in einem folchen Leben des Opfers enthalten ift. Das fociale Elend besteht viel weniger in der materiellen Urmuth einzelner Klaffen ber Gefellschaft, als darin, bag die Nrmuth brückend empfunden und fchmer ertragen wird. Unzufrieden= beit und Lüfternheit ber Urmen, faliche Werthschätzung der materiellen Güter, Mangel an häuslichem Sinn, an Sparfamkeit und Entbehrungskraft, Auflöfung der Familienbande bei fruh gereizter geschlechtlicher Begehrlichkeit, Bunahme ber Bedürfniffe mit der fortichreitenden Entwicklung des Ber= tehrs, des geselligen Lebens und der Cultur überhaupt, fo= bann auf Seiten ber Reichen brückenber Hochmuth, verletende und brutale Schaustellung des Lurus und des Genuffes, Cultus ber Materie: bas find bie Brutftätten jener Aufregungen, von denen die heutige Gesellschaft immer und immer wieder bebroht ift. Wahrlich biejenigen haben tein herz für bas Bolt ober tein Verständniß für deffen wahre Beburfniffe, welche bas raube Gewand bes Mönchs ober ben Schleier ber Nonne höhnen und mit Geringschätzung auf diejenigen herabsehen, welche Selbsterniedrigung, Ent= Theol. Quartalforift. 1878. II. Seft. 15

#### Linfenmann,

behrung und Armuth zuerft an sich sclbst üben, und das nicht etwa gezwungen, nicht erst in Tagen des Alters oder der Krankheit, nicht blos in vorübergehenden Augenblicken frommer Aufwallung oder Sentimentalität, sondern freiwillig das ganze Leben lang. Diese sinds, deren Armuth Andern zum Reichthum wird, sie erwerben sich damit das Recht, Andern zu predigen, Laien und Geistlichen, Königen und Bäpsten.

Wir reden hier von kirchlichen Genoffenschaften unter ber Vorausssezung, daß sie nicht allzuweit hinter der idealen Bestimmung, welche sie sich selbst gegeben und welche ihnen in der Gesellschaft zukommt, zurückgeblieben seien. Wir haben die Orden als Träger einer ganz besondern kirchlichsocialen Aufgabe anzuschen; sie werden für diese Aufgabe besähigt eben dadurch, daß sie in einer vita religiosa jener geistlichen Jucht sich unterwersen, welche in der Uedung der evangelischen Räthe besteht. Daß eine solche Geisteszucht nothwendig ist, erleidet kaum einen Widerspruch; daß gerade in den evangelischen Räthen, in diesem spezifisch geistlichen Leben, eine heilsame Disciplin gegeben ist, bewährt sich aus der Erfahrung aller Jahrhunderte.

In ber hierarchischen Ordnung der Kirche find die religidsen Genoffenschaften kein organisches Glied; insofern kann man sagen, daß sie nicht schlechterdings nothwendig ober wesentlich für Darstellung der sichtbaren Kirche sind; ihre Berechtigung ist eine bedingte; dieses zeigt sich nament= lich auch darin, daß es keine von der Kirche direkt und ausschließlich sestzeitellte Form und Rogel für dieselben gibt, vielmehr die Möglichkeit und sogar die Nothwendigkeit ihrer Umgestaltung anerkannt werden muß. Es läßt sich im Einzelnen nicht behaupten, daß die Erreichung der von uns

224

Digitized by Google.

bargestellten religiösen und socialen Zwede nur gerabe in ber achundenen Form bes Orbenswesens möglich fei, noch weniger, daß alle Andern, die nicht durch Beruf ober Gelutbe den sog, höhern Ständen in der Kirche angehören, von ber Bflicht entlastet seien, am mystischen Liebesleben und socialen Wirken ber Kirche Theil zu nehmen. Aber das läßt fich boch wieder nicht verkennen, daß die Orben nur aus einer organisatorischen Triebkraft bes kirchlichen Geistes, aus einem immanenten Lebensgeset bes Chriftenthums ihren Urfprung nehmen tonnen. Es ist von der göttlichen Vorsehung einem Theil ber Chriftgläubigen ein Lebensweg zugewiesen, vermöge deffen fie fich beutlich aus der Gesammtheit ber Gläu= bigen herausheben. Wir erkennen außer dem allgemein priesterlichen Charakter des chriftlichen Bolkes noch ein spezielles Sacerdotium, und außer ber Religion, welche die Ge= fammtheit ber Gläubigen übt, noch eine besonbere Religion, b. i. die professio monastica. Aber wir behaupten sofort, wie wir schon oben angedeutet, daß diese spezifische Art von Religion nur barin und nur soweit Berechtigung hat, als fie eine firchlich fociale ober eine apostolische Aufgabe erfüllt; nur so hat es Sinn und Bedeutung, wenn wir von einem besondern Stand in der Kirche mit Standesrechten und Stan= bespflichten reden, und so werden die evangelischen Räthe Standespflichten.

Wir wollen hier nicht erörtern, wie sich nach den gefellschaftlichen Ruftanden ber heutigen Welt die rein beschau= lichen Orden zu den in Seelsorge, Wiffenschaft ober Liebes= werten thätigen Orben sich verhalten und inwiefern die erstern fich eine Zukunft versprechen tonnen. Wir wollen auch feine Bunsche formuliren über zeitgemäße Reorganisation bs Orbenswesens und wollen keinen Klagen Raum geben

15\*

über etwaige Mißstände und über so manchen Unverstand, der auf diesem Gebiete zu Tage tritt. Sollten wir nicht von Ivealen christlichen und kirchlichen Liebeslebens reden dürsten, weil die Wirklichkeit so weit hinter den Ivealen zu= zückbleibt? Sollten wir nicht vom Wesen christlicher Voll= kommenheit reden dürsten, weil die zeitlichen Formen, in welche man das religiöse Leben einzwängt, rauh, allzu körper= haft, oft fast niedrig realistisch, oder auch veraltet und unverständlich sind? Dürsen wir den Philosophenmantel eines heil. Justinus schmähen, weil etwa die Kutte des Bettelmönchs unser entwöhntes Auge beleidigt, oder sollen wir die Harfe Davids zerschlagen, weil uns aus einer Klosterkirche Chorgebet und Chorgesang ohne Würde und ohne Geschmack entgegentönt?

Aber eine Lehre dürfen wir boch baraus ziehen. Richt etwa dieses, daß jede menschliche Institution, und zwar nicht erst in der Beriode ihres Niederganges, sondern schon zur Zeit ihrer moralischen Höhe und Bollfraft, tem gemeinen Schicksal alles grbifchen, der Endlichkeit und Unvollkommenheit unterworfen ist; das ift eine gemeine Erfahrung, welche auch bei benjenigen Inftitutionen gutrifft, welche ihren Ur= fprung auf besondere Verfügung ber göttlichen Vorsehung zurückführen. Ja wenn wir das Göttliche selbst mit unserm irdischen Auge schauen burften, würden wir es weniger vollkommen schauen als es in sich ist; und noch unvoll= kommener würden wir es auszusprechen und nachzubilben vermögen. Das göttlichfte aller Werke b. i. bie Rirche felbst stellt bie göttliche Ibee in det harten und spröden Form menschlicher Endlichkeit bar - um wie viel mehr bie Institution eines heil. Benebikt ober beil. Ignatius.

Aber wir gehen weiter. Diese Inftitutionen blieben

um so gewiffer hinter ihrem Ziele zurückt und giengen um so sicherer ihrem Berfalle entgegen, je mehr eine einseitige Moral ihnen eine Bebeutung beilegte, welche ihnen nicht zukommt, je mehr man die Form über das Wesen erhob, die Bestimmung der Orden in die äußere Form legte, Ne= ligion mit Mönchthum verwechselte und den Religiosen um des Gewandes, des Brevirs und der Disciplin willen für den allein vollkommenen Christen ansch.

Es gilt für den Klerus überhaupt und für die Regularen insbesondere, daß man nicht Alles nach Einem Schnitte sollte einrichten wollen; man muß Institutionen werden lassen, nicht aufdrängen. Die Zukunst-des Klerus und der Orden wird davon abhängen, ob man versteht, fallen zu lassen was veraltet ist, zu pflegen was Zeit und Verhältnisse mit sich bringen. Es soll nicht allen Bäumen Eine Ninde wachsen. Wenn der Kleriker nicht eine Nebenperson in öffent= lichen Dingen werden will wie im alten Rom der rex saorificulus, wenn er vielmehr in der Gesellschaft und auf seit kennen lernen und versolgen; nicht Privilegien und nicht der Habit machen seinen Einstluß aus, sondern geistige Regsamkeit und Freiheit.

Darum soll der Klerikalstand nicht zur Kaste werden. Der Eintritt in denselben ist weder das Borrecht noch die lästige Berpflichtung einer bestimmten Classe von Gläubigen; es steht Allen der Weg offen zu der einen oder andern Weise apostolischer Wirksamkeit; und wer immer einen solchen Weg erwählt, der thut es mit dem höchsten Grade persönlicher Freiheit. Der Eintritt in das Apostolat ist ein freies Opfer, der Kirche dargebracht von denjenigen, welche nach ben Worten des Evangelisten "nicht aus dem Geblüte und nicht aus Fleisches - Willen und nicht aus Mannes-Willen, sondern aus Gott geboren sind". Dennoch scheint es, daß diese Freiheit eine wesentliche Einschränkung erleide, so= fern der Eintritt in den Priester = oder Ordensstand bedingt ist durch besondern göttlichen Beruf. Damit stehen wir vor einem neuen Problem.

### Die Berufsfrage.

In welcher Weise ergeht ber göttliche Ruf an ben Woran erkennt der Einzelne den göttlichen Menschen ? Beruf zur speziellen Nachfolge Christi im Briefter = ober Orbensstand? Bas gibt ben Ausschlag bei ber Entscheidung bes Einzelnen über seinen Beruf? Das ist ber Rern ber Berufsfrage. Nun rebet man zwar in ber Theologie von einem Beruf im eigentlichen Sinne nur bezüglich bes Einen Lebensweges, nämlich bes vollkommenen ober "religiösen" Lebens, weil ein folcher Beruf eben eine Erwählung ober eine Ausscheidung aus ber großen Maffe ber Gläubigen in fich begreift. Dennoch legt uns ber vulgare Sprachgebrauch nahe, auch barauf Rückficht zu nehmen, was man im gewöhnlichen Leben unter Beruf im weitern Sinne, unter Berufsart und Berufswahl versteht. Indeffen ift die vul= gare Ausbrucksweise oft unbestimmt und ichwankend; man verwechselt bie Begriffe von Stand, Beruf zu einer beftimm= ten Lebensstellung, Berufspflicht u. f. w. Bir muffen uns nun zunächst vergegenwärtigen, auf welche 2Beife bem ein= zelnen Menschen feine Lebensstellung und fein Birtungs= treis in der menschlichen Gesellschaft angewiefen wird. In

1) 305. 1, 18.

einem Gemeinwesen, in welchem scharf ausgeprägte und trennende Standesunterschiede obwalten, ift bei weitem ben meisten Einzelnen ihre Lebensstellung burch ben Stand. bem fie von Geburt angehören, angewiesen; es bebarf bei ihnen teiner besondern Reflexion, die Gesetmässigkeit bes täglichen Lebens bringt es mit sich, daß ber Sohn des Bauers wieber Bauer wird; bie Entscheidung liegt vielfach geradezu in einem socialen Zwang. Dieß könnte man nun fo ausbruden, daß bier Stand und Beruf zusammenfallen; richtiger aber wird es boch fein, hier nicht von Beruf zu fprechen; Beruf fest auch bier eine Auserwählung bes Einzelnen aus der Gesammtheit voraus. Man redet nicht von einem Beruf bes Abelichen für ben Abels= ftand; wohl aber tann ein Adelicher Beruf haben zum Staatsmann, zum Gelehrten, zum Rünftler; und biefer Beruf muß fich auf eine besondere Beife antündigen, ebenfo wie wenn ber Sobn des Bauers ober bes armen hand= werkers u. f. w. fich für ben Stand bes Geiftlichen, bes Beamten, bes Lehrers bestimmt. Das nun ber Einzelne über seinen Beruf reflektirt, daß er aus der Sphäre, die ihm durch die Standesverhältniffe angewiefen ift, heraus= tritt, das sett zwei verschiedene Triedträfte voraus, nämlich fürs erfte ein gesteigertes Mag von Willensenergie und freier Selbstentscheidung, und fürs zweite eine providentielle Einwirtung auf biefe Selbstentscheidung.

Die rechte Orbnung ber bürgerlichen Gesellschaft er= forbert eine Mannigfaltigkeit von Berufsarten oder von Funktionen, zu deren Bollzug die Einzelnen aus der Gefammtmasse sich auf Grund eines Berufs dafür darbieten; das Gedeichen der Gesellschaft ist dadurch bedingt, daß die verschiedenen Berufsarten im rechten Verhältniß zum Ganzen vertreten sind; und so gewiß Sottes Vorsehung über die Gesellschaft wacht, so ist es dieselbe Vorsehung, welche sorgt, daß es der Gesellschaft nicht an den nothwendigen Organen fehle; sie vertheilt Gaben und Kräfte, erweckt Neigungen, gibt Einsprechungen und Erleuchtungen und führt die Menschen auf mannigsach verborgenen Wegen zu dem Plaze, auf den sie berufen sind.

Aber so ganz verborgen find biese Bege boch nicht. Es lakt fich ziemlich genau erkennen, nach welchen Gesetzen fich bie einzelnen Berufszweige fortpflanzen und erganzen. in bemfelben Verhältniß nämlich, als die Gefellschaft felbit, näherhin die Regierung und Verwaltung berfelben, dafür Sorge trägt. Die Vorsehung bedient sich der Menschen felbst, um ihre Riele zu erreichen. Es gibt auch auf biefem Gebiete ein Verhältniß von Angebot und Nachfrage. Der= jenige Berufstreis, der einer Ergänzung ober Erweiterung vorzugsweise bedarf, muß besondere Bortheile in Aussicht stellen können, übt baburch einen anziehenden Reiz aus und lockt zur Concurrenz, während ein unverhältnigmässiger An= drang zu einem Arbeitsgebiete sich badurch rächt und ba= burch zurückgebämmt wird, daß die Bortheile an Erträgniß, Standestehre, Einfluß u. f. w. fich vermindern. Indem fo bie Gefellschaft sich selbst hilft, wird sie zur Wegweiserin für diejenigen, welche sich ihr zu Dienstleistungen anbieten. Die Gesellschaft eröffnet nicht etwa blos eine Noch mehr. Concurrenz, fondern fle befördert gemiffe Zweige gemein= nütziger Thätigkeit burch Institute verschiedener Art, Spezial= schulen, Akademien, Stipendien u. f. w. Sind nur erft folche Vorbedingungen und Aussichten gegeben, die Anlagen und Rräfte finden fich ichon.

Das den Einzelnen bestimmt, einen bestimmten Berufs=

aweig au ergreifen, bas ift in verhältnikmäßig seltenen Fällen ein bestimmtes Max von Kraft und Fabiakeit, bas man für eine Berufsthätigkeit in fich zu finden glaubt. Gin ftar= teres Motiv ober vielmehr ein deutlicherer Fingerzeig ift die innere anhaltende Neigung; in diefer drückt fich mehr bie Individualität bes Geiftes aus, in ihr offenbart fich ein Stud Seelenleben, in welchem ber Zug ber Natur und bie Einsprechungen ber Gnabe sich vernehmlich machen. Den= noch wird durchschnittlich die innere Neigung erzeugt und genährt burch bie äußern Reize, welche eine Berufsart bar= bietet, durch die Vorstellung von Vortheilen und Schönheiten einer gemiffen Lebensstellung. Daburch wird es möglich, baß verschiedene Mächte zusammenwirten, um eine Neigung zu erzeugen ober zu zerstören, es ist ber Ginfluß ber Eltern, . ber Umgebung, ber Erziehung und verschiedener Lebensichid= fale, der hier zur Geltung tommt. Manche geheime Nei= gung wird burch ben Zwang ber Verhältniffe unterdrückt, manche erweist sich auch als unächt; und in fehr vielen gallen ift ber erfte und wichtigste Schritt ichon geschehen im zarten Alter, ehe die Kräfte und bie Neigung fich erproben Wie steht es aber um den letzten und entschei-Kounten. benben Schritt?

Durchschnittlich hängt das ganze Lebensgluct des Men= schen davon ab, daß er seinen Beruf nicht verschlt, oder daß er jenen Plat in der Gesellschaft einnimmt, den ihm die göttliche Vorschung bestimmt hat. Nicht Allen wird die Ent= scheidung schwer; Viele sind durch ihren Lebensgang wie von selbst dahin geführt worden, wohin sie gehören; Viele erken= nen in den Wünschen und Anordnungen der Eltern und Er= zieher Winke der Vorschung. Die eigentlichen Schwierig= keiten und Gewissengstigungen beginnen meistens erst

ba, wo eine besondere Neigung einem Widerstand begegnet. fei's von Seite der Eltern, Rathgeber u. f. w., fei's von äußern hindernissen, Armuth, focialen Schranken u. bal. In folchen Fällen regt fich mit Macht das Gewiffen, b. b. bas Bewußtsein von der eigenen Freiheit und Berantwortlichkeit. Der Mensch steht vor einer Collision ber Bflichten, beren Lösung ihm Niemand abnimmt; wir können auch sa= gen, er fteht vor ber Bahl zvischen bem Guten und bem Beffern; es gibt nicht blos für ben Candidaten des Briefter= thums ober bes Orbensstandes eine Berufsfrage. Nehmen wir Alles zusammen, was bazu bienen tann, bie Wahl zu erleichtern, das Gefühl der nothwendigen Kraft und Luchtigkeit, ernstliche Neigung, Ausssicht auf eine genügende und ehrenhafte Lebensftellung, Zuftimmung erfahrener und wurbiger Rathgeber, innere Beruhigung und Klarbeit als Frucht bes Sebetes um Gnade und Erleuchtung, fo liegt boch in allebem bie Entscheidung nicht; diese liegt vielmehr in einem fittlichen Alt ber freien Selbstentscheidung; es find nicht innere Stimmen und nicht äußere Ginfprechungen, auf welche bie Berantwortung zurückfällt; fie fällt auf bas eigene Ge= wiffen; und cs aibt - wenn wir von einzelnen charismatischen Fügungen der göttlichen Vorfehung absehen - in der Berufsfrage teine andere Gewißheit, als die ber moralischen Ueberzeugung.

Wenn man nun von einem Beruf zum geiftlichen Stande katerochen redet, so lassen wir uns das gern gefallen. Es ist Gottes Sache, die Herzen derjenigen zu lenken, welche in die hohen Aufgaben des Apostolats eintreten sollen; und es ist hier die Berufsfrage um so wichtiger, als dieser Beruf nicht nur ein höheres Maß von geistigen und stitlichen Bollkommenheiten voraussetzt und eiu höheres Maß von

Bflichten auferlegt, sonbern auch unwiderruflich b. h. für bas ganze Leben entscheidend ift. Aber die Berufsfrage bezüglich bes geiftlichen Standes wird auf teine andere Weise entichieben als bezüglich ber übrigen Stänbe. Wie Biele ober wie Wenige jeweilig burch bie gottliche Providenz, welche bie Geschicke ber Rirche bestimmt, auserwählt und berufen feien, verbirgt fich unfre Erkenntniß, ba ja immerbin bentbar ift, bag Manche bem Berufe widerstreben. Daaeaen zeigt bie Geschichte, daß bie Bahl und Tüchtigkeit ber in ben apostolischen Beruf Eintretenden im diretten Zusammenhang fteht mit ber jeweiligen Situation ber Kirche in einem Lande. Findet fich in einem Lande ein reges Glaubensleben, fteht ber geiftliche Stand in Ansehen, ist die Kirche ungebemmt in ber Entfaltung ihrer geiftig fittlichen und focialen Macht, ift fie insbesondere im Besitz blühender geiftlicher Lebran= ftalten und zeitgemäßer Inftitute, in benen Bielen bie Mög= lichteit zur wiffenschaftlichen und fittlichen Ausbildung gewährt wird, so wird sich auch ein größerer Rubrang au ben Seminarien und Rlöftern bemerklich machen, und man braucht bieft nicht barans zu ertlären, bag eben in biefem galle fich viele Unberufene zubrängen, wie bieg etwa in jenen Ländern angenommen werben könnte, in welchen ber Eintritt in ben Aleritalftand reiche Pfründen, Ehrenstellen ober zum wenigs ften ein verhältnißmäßig forgenfreies angenehmes Leben in Ausficht stellt. Man wird im Ganzen bie Beobachtung machen, daß ein unter ernster und ftrenger Diseiplin stehenbes Klofter mehr Postulanten anzieht, als ein anderes vom gleichen Orben, in welchem bie Disciplin gelockert und bas Leben weichlicher ift. So hängt es also in hohem Make von ber Thätigkeit ber Rirche ab, bag in manchem Einzelnen ber Beruf gleichsam zum Bewußtsein kommt, die Neigung

geweckt und für die weiteren Schritte ber Weg geebnet wird. Noch mehr. Die Kirche entscheidet sogar über den Beruf ber Einzelnen. In diesem Sinne sagt ber Catechismus Roman. P. II. Cap. 7. Qu. 3: Vocari autom a Deo dicuntur, qui a legitimis ecclesiae ministris vocantur. Die Kirche urtheilt nämlich endgiltig über die Kennzeichen bes Berufs, und wer ohne Falsch und Trug durch die Or= bination oder die Ordensproseß in das Apostolat eingetreten ist, ber darf und soll sich als von Gott wahrhaft berufen erachten. Dennoch liegt nicht hierin die Entscheidung der Gewissenschaften.

Die Kirche beruft nur biejenigen, welche fich ihr an= bieten; sie übt in diefer Hinsicht keinen, auch nicht morali= Rein Beichtvater tann bemjenigen die Abso= schen, Zwang. lution verweigern, welcher trot verschiedener Anzeichen bes Berufs sich weigert, bie Weihen zu nehmen ober in den Dr= Und wenn die Auflegung der bifchöflichen ben au treten. Bande ben Abschluß der Berufsfrage bildet, fo ift fie boch nur die kirchliche Besicaelung eines vom Candidaten bes Briefterthums zuerst frei vollzogenen sittlichen Attes. Die Pafto= rallehre und bie ascctische Theologie pflegt die innern und äußern Rennzeichen bes wahren Berufs anzugeben; wir fprechen denfelben ihre Bedeutung nicht ab; ein Jeber, der felbst in ernften, schweren Stunden die Berufsfrage an fich gestellt und nach Ertenntniß barüber gerungen, und ein 3e= ber, ber Andern in folcher Frage Rath, Troft und Ermun= terung zu geben hatte, weiß, wie viel und wie wenig aus folchen Anzeichen für bie lette Entscheidung zu entnehmen ift; nur über zwei Puntte möchten wir uns bestimmter und entschiedener aussprechen, als es gewöhnlich geschicht; ber erste ift, bag man nicht Zeichen und Bunder verlangen foll.

Nicht als ob man gleichgiltig fein bürfte gegen Fingerzeige ber göttlichen Brovibenz, ober als ob nicht besondere Rub= rungen, Offenbarungen, Einsprechungen u. f. w. möglich wären; aber solche Fingerzeige werden dann beutlich ertenn= bar fein und fich nicht in das aftermystische Halbdunkel von Träumen, Sibyllenweiffagungen und Augurien einbullen. Jebermann aber weiß, baß, wer fich gerne täufchen laffen will, überall Reichen sieht und Stimmen vernimmt, daß aber bieß nicht bie Beise ift, wie Gott in ber burch Christus gefesten sittlichen Ordnung sich zu offenbaren pflegt. 3meis tens tann auch die Kirche selbst nicht, weder in der Berson bes Bischofs noch in ber bes Beichtvaters, mir die Entschei= bung ber Berufsfrage abnehmen. Auch ber Beichtvater tann mir nur Rathaeber, aber nicht entscheidenbe Auttorität fein; eine auktoritative Befugniß steht ihm hier nicht in anderer Weise zu, als sie in seinem Richteramt überhaupt liegt; er tann urtheilen über die sittlichen Dispositionen feines Beicht= findes und tann burch Verweigerung ber Absolution ben unwürdigen Empfang der Ordination u. f. w. verwehren. Darin liegt aber noch kein Urtheil über den Beruf selbst ober darüber, ob bas Beichtfind nicht bennoch nach Herstel= lung befferer fittlicher Verfassung bem Beruf zum geiftlichen Stande folgen muffe. Darüber besteht tein Zweifel, bag ber Jüngling ober bie Jungfrau, welche an ber Grenzscheide ber zwei Lebenswege stehen, nebst ben beißen Gebeten um Erleuchtung teine beffere Zuflucht haben als einen weisen und erfahrenen Seelenführer und Gewiffensrath, ber ihr äußeres Leben und ihre innere Verfaffung tennt und in ben Pflichten und Rämpfen bes geistlichen Lebens erfahren ift; und es mag die bemüthige Unterwerfung unter die Ansicht eines Beichtvaters wirklich eine ächte Probe fein von jener

#### Linfenmann,

tindlichen hingabe, womit wir uns Gott zum Opfer bringen wollen. Aber wenn man behaupten wollte, man müsse sich bezüglich ber Standeswahl unter ber Pflicht bes Gehorsams dem Beichtvater unterwerfen, so würde man den Gehorsam, den wir den Forderungen unseres eigenen Gewissens schuldig sind, verwechseln mit jenem Gehorsam, zu welchem man sich erst freiwillig durch die Ordination oder durch Gelübbe verpflichtet. Nein, zur Entscheidung der Standeswahl gehört der höchste und vollste Grad ethischer oder Wahl-Freiheit; die Berantwortung für den unwiderruflichen Schritt kann uns Niemand abnehmen.

Bergegenwärtigen wir uns noch einmal die ganze Wich= tigkeit der richtigen Standeswahl. Berfehlter Beruf, ver= fehltes Leben, höchst wahrscheinlich auf immer verfehltes Heil. Reiner barf fich bem Rufe zu einem Leben des Apostolats oder ben Aufgaben ber Kirche Christi willführlich entziehen; Jeber muß feine Rrafte wägen; apodiktische Gewißheit gibt es nicht, man muß wählen und wagen. 2Ber burch bie gott= liche Führung seines Lebens vor eine große Aufgabe gestellt ift, wer bie Rraft bazu in sich empfindet und auf ben Bei= ftand Gottes vertrauen barf; wer feine Seele erglühen fühlt von Barme und Begeisterung für ein hohes Wert und ei= nen boben Stand, und bennoch den Schritt nicht thut: bat ein Solcher dann etwa blos einen Rath in den Wind ge= schlagen, oder hat er nicht vielmehr seine Pflicht und da= mit fein Gewiffen verlet? Hier steht Pflicht gegen Pflicht. Alle jene Darftellungen der Sache, welche aus dem mobernen Brobabilismus hervorgehen und wodurch die Entfcheidung einer fo michtigen Lebensfrage bem Einzelgewiffen abgenommen und auf eine äußere tirchliche Auttorität übergewälzt werden foll, verflachen die christliche Moral. Die

eigene Ueberzeugung muß ben Entscheid geben, und ihr zu folgen ift Pflicht.

Und wie es im Groken ift, fo auch im Rleinen. Bandelt es fich auch nicht bei jeder Wahl einer Lebensstellung um eine fo verhängnifvolle Entscheidung wie beim Eintritt in den geistlichen Stand, so kann doch ein jeder Fehlgriff in einem tritischen Moment von den schwersten Folgen be= gleitet sein. Richt viel leichter als die Wahl zwischen bem geistlichen und weltlichen Stande fällt dem Manne die Babl einer tüchtigen Lebensgefährtin; auch bier ist Ungewißbeit und Wagniß; und so in tausend Fällen des täglichen Le= bens, ein stetes Schwanken zwischen Erlaubtem und Pflicht= mäßigem, zwischen bem Guten und Beffern ; unfer beiliger Glaube gibt uns Licht und Kraft in den dunkeln Fragen des Lebens; aber es bleibt eben beim Glauben, Vertrauen und Bagen; Gewißheit wird uns erst im Schauen jenseits. Benn der bekannte Bahlspruch: omnia ad majorem Dei gloriam einen andern Sinn haben follte als ben, bag man in jedem Augenblick thue, was man nach bestem Wiffen und Semissen oder nach moralischer Ueberzeugung für das Rechte hält, jo enthält er eine ichiefe und trankhafte Moral.

Wir haben hauptsächlich die hohen Zwecke und Ziele des kirchlich-apostolischen Wirkens hervorgehoben, um uns recht zu vergegenwärtigen jenes innere Lebensgeset der christlichen Kirche, welches heroische opferwillige Seelen nicht blos ersorbert, sondern auch erzeugt und beruft; die göttliche Vorsehung hat gewissermaßen die Aufgabe, der Kirche taugliche Organe zu erwecken und zuzusführen; sie thut es aber nicht anders als auf dem Wege der moralischen Einwirkung auf den Einzelnen; und der wahre sittliche Werth dieser besonbern Nachsolge Christi beruht eben darauf, daß sie im ei-

gentlichen und vollen Sinne freie sittliche That ohne allen Awang ist. Aber das ift ja eben der Grund, warum die tatholischen Moralisten "bie Wege ber bobern Bolltommenbeit" als bas Gerathene bem Bflichtmäßigen, zu welchem man durch die moralische Nöthigung des Gebots verbunden ift, gegenüberstellen ? Allerdings; aber wir halten auch baran fest, daß der Mensch für ben richtigen Gebrauch biefer seiner Freiheit verantwortlich ist. So ist der rechte Ge= brauch der Freiheit wieder nichts Anderes, als der Gehor= fam gegen ben göttlichen Beruf oder gegen ben Ruf ber Bflicht, der fich in unfrer moralischen Überzeugung vernehm= lich macht. Und ebenso halten wir baran fest, daß es ftets. fort gerade in den höchsten Lebensfragen "Gewissensfälle" gibt, bezüglich deren wir über eine blos moralische Über= zeugung nicht hinauskommen; es find jene Bariationen aus ber ächten Tragit bes großen Weltbrama, bie fich in allen Rreifen bes menschlichen Lebens wiederholen. Bal. 2. Art. Qu. 5ch. 1871. S. 232. Diejenigen tennen bas Menschen= leben nicht, welche meinen, uns die theologische Wahrheit fo aufchneiden zu können, daß uns für jebe Gemiffensfrage eine fertige und allbefriedigende Antwort gegeben würde; fie fertigen uns mit Formeln ab, und wenn wir biese näher besehen, so haben wir statt Brodes einen Stein in unfrer Hand. Eine solche Formel ist die nicht selten gebrauchte Marime ber "Moral für Weltleute": erlaubt ist, was nicht verboten ift, ober: nur teine Tobfunde! Es fehlt diefen Formeln nicht an der Wahrheit schlechthin, sondern an der Bestimmtheit, benn was ift Todjunde? 20em weniger gege= ben ift, von dem wird auch weniger gefordert. Wem aber ein reicher Geist, eine gluckliche Erzichung, ein höherer und arokerer Wirtungstreis zu Theil geworden, von dem wird

auch ein höheres Maß von Reflexion und Unterscheidung, ein mächtigeres Ningen und kühneres Wagen gesordert, mit einem Wort, ein intensiverer Gebrauch der persönlich ethischen Freiheit. Gerade aber, wenn das Bewußtsein dieser Freiheit mit der höchsten Gewissensch am höchsten steigt, nimmt der Mensch Zuslucht zu einer sittlichen That, welche zugleich der höchste Akt von Freiheit und ein Verzicht auf die Freiheit ist; er bringt seine Freiheit gleichsam in Sicherheit unter dem Schilde eines besonderen Gehorsams und erwirdt damit eine Freiheit zurück, die selbst ein Goethe würdigt, wenn er seine Iphigenie sprechen läßt: "Und folgsam fühlt" ich immer meine Geele am schönsten frei." — Damit gelangen wir zum letzen Punkt unstrer Untersuchungen.

### Das Gelübde.

Bellarmin<sup>1</sup>) findet bei den heidnischen Römern und Griechen einen Mangel an wahrer Frömmigkeit und Gottes= verehrung darin, daß sie sich ein Gelübde nicht ohne Ber= bindung mit Gebet vorstellen konnten; das gehe nämlich aus ihrem Sprachgebrauch hervor; denn votum bezeichne in Einem Gebet, Wunsch und Bersprechen (Gelübde); und der griechische Ausdruck für Gelübde evzr/ sei wenigstens dessel ben Stammes wie regosevzi/, was Gebet bedeutet. Nur im Hebenbegriff des Gebets; das A. T. kenne also, wie die christliche Kirche, absolute Gelübde, d. h. solche, welche keine Beziehung zum Gebet (preces, Bittgebet) haben. Das komme daher, daß die Hebräer Gott wahrhaft verehrten (quia Deum pie colebant).

1) De monach. cap. XIV. Ebeol. Quartaliorift. 1872. Seft II.

### Sinjenmann,

4

Schnöder kann man sich nicht selbst schaden und einen Begriff aushöhlen, als hier Bellarmin thut; das heißt dem Gelübde fast alle psychologische und theologische Wahr= heit nehmen.

Betrachten wir zuerft das Gelubbe unter bem allge= meinsten Gesichtspunkt als Aft der Gottesverehrung, fo fteht baffelbe in gleicher Linie mit bem Gebet und bem Opfer. Beide, Gebet und Opfer, tonnen nun zwar auch- um ben Bellarmin'ichen Ausbruck zu gebrauchen, absolut gefaßt werden; das würde so viel heißen als, man betet und op= fert, nur um einen Aft der Gottesverehrung zu vollziehen, nicht aber um im gegebenen Fall eine bestimmte Bitte um eine Gabe an Gott zu richten. So unterscheidet man zwi= schen Anbetung, Bitt= und Dankgebet. Allein genauer an= aefehen ist auch das nur eine dürre Abstraktion. Gebet schlechthin ift nicht blos ber Tribut unfrer Bietät gegen Gott, fondern der Ausbruck unfrer Abhängigkeit von Gott und unfrer Hilfsbedürftigfeit. Dber ware bas etwa kein gerech= tes und lauteres Dankgebet, bei welchem wir zugleich neue Gnade und Barmherzigkeit von Gott erwarteten? Es gibt kein wahres Gebet, bas nicht ein Geben und Empfangen zugleich wäre; man betet, um Gott sich gnädig zu stimmen ober gnädig zu erhalten.

Nun ist es ferner eine psychologische und geschichtliche Thatsache, daß man zu allen Zeiten geglaubt hat, die Kraft des Gebetes zu verstärken durch Opfer, indem man von dem Gedanken ausging, daß Gott um der Opfer willen die Ge= bete guädig aufnehme und daß Gott sich nichts vom Men= schen schenken lasse, ohne es reichlich durch Spenden von Huld und Gnade wieder zu erstatten.

Wir wiffen, welch hohe Bedeutung dem Opfer in ber

240

christlichen Dogmatik, Moral und Ascetik beigemeffen wird; nicht nur bem Opfer, das Christus für uns darbringt, sondern auch jenem Opfer, wodurch wir unsere Gaben, unsere Leiden, unser Leben mit dem Opfer Christi vereinigen und in dieser Weise dem himmlischen Bater ausopfern. Ja man kann in gewisser Weise sagen: ohne Opfer kein Sebet, ohne Gebet kein inneres Leben der Gnade und keine wahre sitt= liche Kraft; ohne Opfer und Gebet keine Gnade von Gott.

haben wir aber Gnaden, Erleuchtungen, sittliche Kraft immerbar nothwendig, so boch ganz besonders an gewissen Bendepunkten unsres Lebens, in Augenblicken besonderer sitt= licher Gefahr, heimsuchung oder Gewissensnoth, da von Gi= nem Schritte Wohl und Wehe für uns und Andere abhängt. Das sind die Momente, wo Gott Opfer von uns fordert. Belcher Art aber sind die Opfer, die Gott von uns fordert?

Mag es auch etwas Armseliges sein um materielle Gaben, so können sie doch Opferwerth erhalten, namentlich wenn sie zugleich gemeinsamen veligissen Bedürfuissen dienen; so hat das Scherstein der Wittwe seinen Werth und jener Nardenbalsam, womit Maria zu Bethanien die Füße Jesu salbte <sup>1</sup>). Bielleicht schon höher anzuschlagen sind persönliche Leistungen, die mit körperlicher Anstrengung, Entbehrung u. s. werbunden sind, Wallfahrten, Kasteiungen. Aber weder jene materiellen noch diese persönlichen Opfer lassen sich jedesmal gerade in dem Momente vollziehen, in welchem man mit seinem Anliegen vor Gott tritt; man gelobt darum, dieses Opfer später zu bringen; so entsteht das Gelübbe, in welchem implicite das Opfer sist, weil man sich durch das=

<sup>1)</sup> Joh. 12, 1-8.

felbe in Form eines Vertrags Gott gegenüber verbindlich macht, eine gewiffe Opferleistung zu vollziehen. So ist das Gelübbe nicht blos ein Alt der Gottesverehrung neben Ge= bet und Opfer, sondern es ist Verbindung von Gebet und Opfer.

Nun gibt es aber noch eine höhere Art von Opfer. Gleichwie Christus sich für uns geopfert, so können auch wir uns felbst Gott zum Opfer bringen mit unfrer ganzen Personlichkeit, indem wir auf Alles verzichten, was uns an irdischen Gutern und Genüffen, an. Freiheit im Gebrauch bes Grlaubten u. f. w. übrig gelaffen ift. Ein folches Dp= fer, beffen Bedentung für bas tirchliche Leben wir im Ber= laufe unferer Darftellung tennen gelernt haben, könnte nun fucceffive von Moment zu Moment sich vollziehen, jedesmal aus einem neuen Entschluß hervorgehend. Man tonnte ein geiftliches Leben führen, ohne sich zum Voraus burch ein Gelübbe zu binden. Thatsächlich ist es anders. Der Ent= schluft, ein vollkommenes Opferleben zu beginnen, setzt ichon eine gesteigerte Snadenthätigkeit und Erleuchtung voraus; man fühlt einen Beruf, aber man möchte sich boch bes rechs ten Weges noch beffer versichern; man fühlt in fich Rraft, aber man möchte ein Zeichen vom Himmel bafür, bag man in diefer Kraft ausharren werde bis an das Ende; für das größte Mag von Erleuchtung und Gnabe bringt man ben höchsten Einfatz bar, bas größte Opfer, indem man fich durch ein Gelübbe ein für allemal zu bem, was man als Lebens= aufgabe ertannt hat, verpflichtet.

So steht der Jüngling vor der Berufsfrage. Die Nei= gung zieht ihn zum Eintritt in eine religiöse Genoffenschaft, und in der Neigung glaubt er den Zug der Gnade zu er= kennen; aber vor ihm steht auch die ganze Größe der Auf=

242

gabe, die er antreten soll, Ungewißheit lastet auf seinem Geiste und ein ernster Zweisel an seiner eigenen Kraft. Da nimmt ihm Gott durch die Organe der Kirche sein Gelübbe ab, und indem Gott so das Opfer seines Lebens annimmt, gewährt er ihm zugleich die zur Erfüllung seiner Aufgabe nothwendige Krast und Zuversicht; jetzt sind die Zweisel ge= hoben, die Wege geöffnet, die Richtung des Lebens genau vorgezeichnet. Zwar kostet es noch manches Nachdenken und manchen Kampf, das begonnene Opfer in der rechten Art zu vollziehen; aber doch geht er gebahnte Pfade, die scoel wiele vor ihm gewandert; eine erprobte und geheiligte Regel ist fortan seine Lebensrichtschuur; sein Opfer besteht im Gehorsam.

Das Gelübbe bietet aber noch eine andere Seite ber Detrachtung dar. Daffelbe wird von der Kirche acceptirt und erhält von da aus feine verbindende Kraft. Dieß drückt sich auf mehrsache Art aus; zunächst sind es die scierlichen Gelübbe, deren Charakter darin besteht, daß sie von der Kirche acceptirt werden; aber auch bezüglich anderer Gelübbe behält sich die Kirche ein Jurisdiktionsrecht vor; sie wünscht nicht nur, daß überhaupt Gelübbe von größerem Belang nicht ohne Einverständniß mit einem Gewissenth abgelegt wer= ben, sondern sie erkennt auch über die Giltigkeit der Se= lübbe und beausprucht das Recht, über Umwandlung oder Aussens gerfelben zu entscheiden. Wir erkennen hierin einen tief bedeutsamen Zug des kirchlichen Organismus und keineswegs etwa blos einen willführlichen Anspruch der Hierarchie.

Das Gelübbe ist in der That eine Art Vertragsver= hältniß und zwar nicht blos zwischen dem Gelobenden und Gott, sondern auch zwischen dem Gelobenden und ber Kirche; indem dieser sich der Kirche und mit ihr der gesammten Menschheit zu heiligem Dienste zu eigen gibt, gehört er zu der militia Christi, vermittelst derer die Kirche ihre große Aufgabe auf Erden vollzieht. Indem die Kirche über die Gelübbe Jurisdiktion übt, führt sie gleichsam Rechnung über das stittliche Kapital, welches ihr für ihre hohen Zwecke von den Gläubigen zur Verstügung gestellt ist. So arbeiten die freien Entschlüsse der Menschen und die Verstügungen der göttlichen Vorsehung in geheimnisvoller Gegenwirkung ge= meinsam an der großen Aufgabe des Reiches Christi auf Erden.

Man pflegt gegen die tatholische Auschanung vom Werth bes Gelübdes geltend zu machen, daß bas Gelübde mit ber evangelischen Freiheit sich nicht vereinbaren lasse, oder daß berjenige, der wahrhaft in der Gnade Christi geheiligt wor= ben, bes Zwangs ber Gelübbe nicht bedürfe 1). Betrachten wir bas Gelubbe mit Rucksicht auf ben einzelnen Christen, fo können wir zugeben, daß berjenige noch nicht bie ideale Höhe fittlicher Freiheit und Vollkommenheit erreicht hat, der bes Zwanges ber Gelubbe bedarf ober bem bas Gelubbe noch Allein auch fo läßt fich bas Gelubbe be= ein Awana ist. greifen als ein Mittel zum Zwecke. Man follte nur nicht vergeffen, daß jene fittliche Freiheit, in welche wir mit ber Wiebergeburt eintreten, erst eine anfangende Sittlichkeit ist, bie noch vieler Gnaben und Übungen und vieler sittlicher Rucht bedarf, bis sie jene Vollendung erreicht, welche die Krone eines lebenslangen sittlichen Ringens und Rämpfens ift. Sollte es nun ein fo großer Jrrthum sein, wenn man sich an der Hand der Kirche auf jenen Wegen leiten läßt,

1) Bgl. Buttte, Sittenlehre II. S. 368.

auf welchen viele Tausenbe vor uns zur wahren und hohen Bolltommenheit gelangt sind? Wenn wir uns einer Dis= ciplin unterwersen, so soll es doch wenigstens diejenige sein, welche die Gewähr der ehrwürdigen Überlieferung und der Kirche selbst hat; wir werden dann sicherer gehen, als wenn wir blos den subjektiven Stimmungen und Auregungen des Augenblicks solgen. Daß jenes aber gerade vermittelst eines Selübdes geschehen solle, dürfte nicht mehr schwer verständlich sein, nachdent wir das Gelübde in seiner Bedeutung für die kirchliche Societät kennen gesernt haben. Die Kirche bedarf des Gelübdes für ihre irdische Mission, wie der Einzelne dessen Besiegelung. seines Pflichtverhältnisstes zur christlichen Kirche und einer Bekrästigung seines Berufs zur christlichen Kirche und einer Bekrästigung seines Berufs zur christ-

Von Zwang aber soll bei Erfüllung bes Gelübbes überhaupt nicht die Rebe sein. Die Erfüllung des Gelübdes ist eine fortgesetzte sittliche That und setzt darum Freiheit vorans. Ja, wenn es anch überhaupt möglich wäre, alle und jegliche innere und äußere Atte des Ordensmannes unter den Zwang einer Regel oder unter den Commandostab eines Ordensobern zu stellen, und wenn es möglich wäre, den Cadavergehorsam zu fordern und zu leisten, so wäre das nicht die christlatholische Auffassung von Gelübbe und Gehorsam, sondern schnöde Verzerrung einer größen Idee.

## 2.

# Ueber den Brief Jacobi.

Bon Brof. Dr. Rarl Berner in Bien.

Die neutestamentlichen Schriften find der erste und un= mittelbarste schriftliche Refler des christlichen Wahrheitsgei= ftes, die ältesten schriftlichen Dentmale, in welchen der Geist ber christlichen Wahrheit und Erkenntniß durch feine gottbe= rufenen Träger und Bertreter von fich felber Zeugniß gege= ben hat. Threm Geiste nach und in ihren Haupt= und Grundgebanken Eins, liegen sie boch in Beziehung auf Beit und Ort ihrer successiven Entstehung auseinander, bringen auch den ihnen gemeinfamen chriftlichen Bewußtfeinsinhalt nach verschiedenen Seiten und unter manniafach individua= lisirten Lehrtypen und Lehrtropen zur Erscheinung und lassen nebstdem auch die Stadien eines der apostolischen Urfirche eigenen geiftigen Entwickelungsproceffes in ihrem Inhalte fehr deutlich und erkennbar hervortreten. Damit find denn auch bie speciellen Gesichtspuncte angedeutet, unter welchen jebe einzelne ber neutestamentlichen Schriften in Bezug auf ihren lebhaften Inhalt in's Auge zu faffen ift.

Der Brief Jakobi gehört zusammt bem Briefe Jubä und bem Evangelium Matthäi in die Kategorie berjenigen

neutestamentlichen Schriften, durch welche specifisch bas pala= ftinensische Christenthum repräsentirt ist. Seiner ganzen Haltung nach hat er die durch die ersten paulinischen Briefe repräsentirte und gekennzeichnete erste Epoche der apostolischen Urtirche, bie Epoche des Kampfes gegen den Judgismus b. b. gegen bas Bestreben, die chriftlichen Bekenntniggenoffen un= ter bas Joch ber mosaischen Satzungen zu beugen, bereits binter fich und weift auch in Bezug auf die chriftliche Lehr= entwickelung ein Hinausschreiten über ben von Baulus in feinem Rampfe gegen ben Judaismus eingenommenen Standpunkt vor. Paulus hatte, um die chriftliche heilsidee in ihrer Reinheit zu wahren und gegen jede alterirende, trübende ober abschwächende Versetung mit judisch-mosaischen Elemen= ten zu wahren, ben subjectiven christlichen Glaubensbesitz als bie abfolute Verbürgung bes Gerechtseins des Glaubenden vor Gott vertreten, und ben Glauben als bie dem Menschen einwohnende Macht der Heiligung erklärt, welche alle Sa= cramente. Observanzen und rituelle Sakungen des alttesta= mentlichen Jubenthums als überflüssig und zwecklos hinwegfallen lasse. Der Jakobusbrief bestätiget diese Auffassung bes chriftlichen Glaubens als einer lebendigen Gottesmacht im Menschen, unterscheidet aber zwischen dem lebendigen, in Berten ber Gerechtigkeit fich bekundenden Glauben und zwi= ichen dem Glauben als bloßem theoretischen Fürwahrhalten, welches lettere freilich auch nach Jakobus nicht der ächte, wahrhafte und Gott wohlgefällige Glaube, aber boch immer= bin die nicht zu missende Hinterlage ift, auf welcher sub= jectiv bas ben ganzen inneren Menschen umfassende und bewegende lebendige Glaubensbewußtsein fteht. Mit diefer Ablösung des Glaubens nach seiner Bedeutung als theore= tisches Dafürhalten vom subjectiven Glaubensleben als in=

nerlichem chriftlichen Gnabenleben hängt bann weiter bie Berweisung auf ben objectiven Lehrgehalt des chriftlichen Glaubensbewuftleins zufammen, anf den Loros aln Seias (Stat. 1, 18), welchen Jakobus als die objective Hinterlage der subjectiven christlichen Ueberzeugtheit firirt. Anch Bantus tennt diefen Lóyog alz Selag als Syua Seov (Rom. 10, 17), aber er fast ihn in feinen früheren Briefen nicht nach fei= nem objeetiven Bestande an sich, sondern blog als Mittel und Bebitel des chriftlichen Beilsalaubens in ben Seelen ber zum Beile zu Betehrenben in's Auge. In feinen fpateren antignoftischen Briefen ift es abermals nicht fo fehr die 20ahr= heit als solche, die er als objectiv gegebene einfach vorausfest, denn vielmehr bie ans dem unverfälfchten Glaubensleben berausgesetzte tiefere Wahrheitserkenntnik ober christo= fophische Erkenntnig, also wieder ein subjectiver Befitz und habitus des Glaubenden, was er vorwiegend betont und als ben, ben musteridfen Tiefen jenes Loyos alyBelas entfprechenden Denkgehalt bes im Glauben mündig und geiftmächtig geworbenen gläubigen Subjectes barftellt. Kenen Loyos algeber aber nach feiner objectiven Bedeutung als Geift und Wort der göttlichen Lehr= und Heilsoffenbarung läßt er unerörtert und ohne näheres Eingehen bei Seite liegen; ein folches Gingehen paßte nicht in die Denkconceptionen feiner burchwegs auf die concrete Birklichkeit des chriftlichen Seilsgebankens gerichteten Geistmittheilungen. Bang anders verbalt es fich in ber christlichen Lehrbarstellung des Jatobnsbriefes und ber beiden Briefe Betri, deren erster fichtlich vom Jatobusbriefe beeinflußt ift; hier wird der Inhalt des chriftlichen Glaubensbewußtfeins nach feiner ftreng objectiven Bebeutung als göttliches Wahrheitswort gefaßt und bieses als bie gottliche Norm bes sittlichen Denkens und Lebens bes

248

gläubigen Subjectes betont. Es hängt bieg mit bem Rurückgeben auf bie objectiven geschichtlichen Grundlagen bes Bestandes des Chriftenthums zusammen ; wenn Paulus den Jubaisten gegenüber veranlakt war zu zeigen, bak bas Indenthum durch das Chriftenthum geistig überwunden und abgethan sei und letteres in der Macht des ihm einwohnenden adttlichen Geistes und Lebens burch fich felber ftehe, fo war im Gegensate biezu nunmehr auch hervorzuheben, daß jener göttliche Wahrheitsgeist, der die neue, christliche Lebensord= nung hält und trägt und ihr als lebendige Seele einwohnt, auch in der alten vergaugenen Ordnung gewaltet habe und bie gesammte neue Ordnung auf dem Grunde derfelben ftebe ; baß bie in ber alten Orbnung niedergelegten Zeugniffe bes Geiftes unvergängliche Zeugniffe, und bie in benfelben enthaltenen Lehren für alle Zeiten giltig feien. 2Benn Paulus auf das Alte Testament hauptfächlich barum zurückging, um ans bemfelben Beweise für die gottliche Bahrheit bes Reuen zu schöpfen, fo gilt bem Berfaffer bes Jatobusbriefes bie in den alttestamentlichen Büchern niedergelegte Beisheitsoffen= barung um ihrer felbst willen. Freilich sucht er diefelbe zu= nächft nur auf dem ethisch-praktischen Gebiete; aber auch bier brückt fich abermals ber relative Gegensatz zur christosophi= schen Mustit des Apostels Baulus aus, die mit der Baulini= fchen Anschanung vom Glauben als heilswirkender Präfenz Chrifti im inneren Seclenmenschen so enge verwachsen war. Diefer relative Gegenfatz ber beiderfeitigen Anschauungswei= fen, in beren einer ber Unterschied und Gegenfatz, in ber anderen die Continuität der alten und der neuen Ordnung, in ber einen die im gläubigen Subjecte wirkfame Bottes= macht, in der anderen der objective und vom gläubigen Sub= jecte unabhängig bestehende Wahrheitsgehalt bes in feinen

alten und neuen Offenbarungen mit fich ftets identischen adttlichen Wahrheitsgeistes in's Auge gefaßt wurde, poftulirte burch fich felbst feine Bermittelung und Ausgleichung in einem höheren Dritten, in bessen Kraft die im relativen Gegensatz zu Paulus hervorgetretene Richtung wieder in ben Seift ber Paulinischen Anschauungsweise zurüctvermittelt wurde. Und dieß war die Johanneische Logoslehre, in welcher ber von Jakobus und Betrus unperfönlich gebachte Lóyog algebelag in eine concrete lebendige Wirklichkeit um= gefest und biefe zum lebendigen Grunde aller Babrheit und alles Heiles gemacht wurde. Mit der Aufweisung dieses lebendigen und perfönlichen Wahrheitsgrundes verwandelte fich bie durch Jatobus und Betrus vom fubjectiven Glau= benshabitus abgeschiedene objective Hinterlage des subjectiven Glaubensbewußtseins in ben lebendigen Grund und Ber= ursacher biefes Bewußtfeins; und in der Verweisung auf bie continuirliche Wirksamkeit bes Logos in der Menschheit feit Anbeginn stellte sich auch die Continuität zwischen ber alten und neuen hell und unzweideutig hervor, ebensofebr aber auch dieß, baß mit der Fleischwerdung des ewigen Wortes alle seine vorausgegangenen Offenbarungen in eine endgiltige lette und höchfte aufgenommen feien, die an die Stelle aller vorausgegangenen fich fegend schlechthin für und burch fich felber gelten will, und als absolute Gottes= offenbarung in der Zeit alle ihr vorausgegangenen zu bloßen Vorbereitungsacten ihrer felbst berabgesethtt.

Die Nichtverbindlichkeit der jüdischen Legalien für die außerpalästinensischen Heidenchriften wurde bekanntlich auf dem Apostelconcil zu Jerusalem (zwischen a. 50-52) aus= gesprochen, und Petrus zeigte durch sein persönliches Ver= halten zu Antiochien, daß er auch die Judenchristen zur Be= obachtung beffelben nicht für verbunden erachte. Innerhalb bes Machtbereiches der bazumal noch bestehenden judischen Theotratie war die Beobachtung der judischen Legalien für jeben gebornen Juben bürgerliches Landesgesetz, welches bie Apostel, Baulus mit inbegriffen, auf jubischem Boben ichon aus Rückficht auf bie ohnehin vielfach gefährdete und bebrohte Lage ber palästinensischen Christen nicht zu verleten wagten, und Jakobus aus aufrichtiger Bietät bis an sein Lebensende beobachtete. Er wollte, obschon ganz und voll= tommen von dem Zusammenhange mit der judischen Priefter= schaft losgelöst und felbftständiges Haupt der Christenge= meinde zu Jerufalem, boch ben geistig=moralischen Berband mit der alten Ordnung, aus welcher fich die Ordnung des neuen Gottesreiches herausgeset, nicht vollständig zerreißen, fondern legte fich felber alle jene Uebungen und Entbehrungen auf, welche nach jubisch = nationalen Begriffen zum Besen achter Frömmigkeit gehörten; er lebte und wandelte unter ben Augen feiner jerufalemischen Mitburger nach bem Vorbilde und Beispiele ber großen alttestamentlichen Heiligen, die sich durch ihren Gebetseifer und durch ihre Strenge aeaen fich felbst hervorthaten, fo, bag er in ben Augen des Bolkes als ein wahrhaft Frommer, als ein Gerechter vor bem Herrn galt. Gleichwohl fteht er innerlich und geistig vollkommen auf bem Standpuncte ber evangelischen Freiheit, nur baf er ihn nicht in ber Weise bes antijubaistischen Paulus, fondern vielmehr in der durch ben Herrn felber in der Bergpredigt vertretenen Weise geltend macht (Sat. 2, 12). Durch die Art ber Bezeichnung, welche er für diesen von ihm eingenommenen Standpunct wählt, gibt er zu erkennen, daß ihm das Ginstehen Bauli für die christ= liche Freiheit d. h. für die Unabhängigkeit vom alttestament=

lichen Gesetzesdienst ganz wohl bekannt ift, und daß daffelbe feine Billigung hat; er nennt bie Gebote ber evangelischen Moral, wie sie in der Bergpredigt und anderwärts in den Evangelien entwickelt find, das Gesetz der Freiheit (vouos elev-Jeolas), nur läßt er die von Baulus betonte rechtliche Seite biefer Freiheit außer Acht, fondern befchränkt fich auf Die ethische Seite berfelben b. i. er faßt sie als Berpflich= tung und sittliche Vermöglichkeit zur vollkommenen Erfüllung bes Gefetes, und zur Erfüllung beffelben bem Geifte nach. Diefes Beides aber, die volltommene Erfüllung und die Erfüllung bem Geiste nach ift ihm gegeben in ber Erfüllung bes Einen Haupt = und Grundgebotes der evangelischen Moral, der chriftlichen Nächstenliebe, die er das königliche Gebot nennt (Jat. 2, 8). Hierin steht er aber im voll= kommenen Einklauge mit Paulus, ber auch feinerseits die Liebe als das Höchfte und als die volltommene Erfüllung bes Gefetes preist, obschon Paulus in den geiftigen Grund= gehalt ber criftlichen Lebensgefinnung tiefer eingeht, und die allumfassende Bedeutung berfelben aus ihrem innersten Wefen deducirt. Daß die Liebe ihrem Wefen nach eine höhere, durch die göttlichen Gnaden der Heiligung bewirfte Rlärung des gefammten inneren Menschen fei, wird übrigens auch von Jakobus gefagt, ber fie ja ausbrücklich ber der d. i. der felbstfüchtigen Rohheit des feinen natürlichen Begehrungen anheimgegebenen undisciplinirten Denschenwesens entgegenstellt. Der Unterschied zwischen Paulus und Jakobus ift nur diefer, daß Paulus die Liebe als fittliche Grund= gefinnung hervorhebt, Jakobus aber als höchftes und erstes Sebot, als objective Gesetsmacht hinstellt - entsprechend bem ichon vorher bezeichneten Gegenfate zwischen pinchologifch= fubjectiver und vorwiegend gegenständlicher Auffaffungsweife

bes chriftlichen Heilsglaubens und Heilsbewußtfeins. Die in ber Heiligungsgnade geklärte natürliche Stimmung und Gefinnung des inneren Menschen heißt bei Jakobus meaverns (Jak. 3, 13), die aber freilich, sowohl als Prädisposition zur Reception des Geistes der Gnade und Erleuchtung, als auch als Frucht dieses Geistes etwas von dem in der ayann wirksamen göttlichen Geiste des Lebens und der Gnade Verschiedenes ist.

Die Betonung der unabhängig vom chriftlichen Glaubensbewuftfein und Beilseifer objectiv firirten Wahrbeitsnorm des christlichen Denkens und Lebens hat zur Folge daß Jakobus, wie ber subjectiven nlores ben objectiv gegebenen Loyos alngelas, fo bem fittlichen Willen und Beilseifer des Glaubenden den vomos in feiner objectiven, und vom menschlichen Wollen und Buthun unabhängig bestehenden Geltung gegenüberstellt und überordnet. Rach Baulus ift das Gefetz bem Glaubenden in ber ayang gang innerlich; die mit dem Glauben als einer Kraft Bottes im Menschen von felber gesette und als dominante Bergens= ftimmung vorhandene Liebe fühlt fich burch fich felbft zu bem angetrieben, was bas Gesetz ber christlichen Bolltom= menheit vorschreibt. Wenn aber ber Glaube als theoretisches Fürwahrhalten von dem mit dem lebendigen Glauben als fubjectivem Lebensprinzipe gesettem Seils = und Liebeseifer unterschieden und abgelöst wird, so kommt es von selber bazu, daß die Insufficienz des blogen Glaubens erklärt, und die Erweisung des Glaubens durch bie Werke als Beweis bes Vorhandenseins des ächten, heilskräftigen und lebenbigen Slaubens gefordert wird. Ein fachlicher Widerspruch gegen die Paulinische Lehre von dem die Gerechtigkeit bes Menschen burch fich felber wirkenden Glauben liegt bierin nicht vor;

weit näher legt fich ber Gedanke an ein Beftreben bes Jakobus= briefes, den falschen Ausdeutungen ber Paulinischen Lehre von ber Glaubensgerechtigkeit zu begegnen -- eine Vermu= thung, welche burch bie, gewiffer Magen bas Gegenspiel zu Rom. c. 4 bilbende Belenchtung ber Glaubensgerechtigkeit Abrahams (Jat. 3, 21-24) fast zur Gewißheit erhoben Baulus beweist unter Berufung auf 1. Moj. 15, 6, wird. daß Abraham durch seinen Glauben an die ihm von Gott gewordene Verheißung ein Gerechter vor Gott geworden fei; ber Jakobusbrief sieht in ber Bereitwilligkeit Abrahams, feinen Sohn, auf beffen Leben die Erfullung der Verheißung ruhte, als Opfer barzubringen, bie Bewährung der ächten Gläubigkeit Abrahams, worauf übrigens auch Paulus un= verkennbar Bedacht nimmt, wenn er Röm. 4, 17 von der Glaubenszuversicht Abrahams, daß Gott das Todte lebendig machen könne, spricht. Ob es nicht die Abficht des Jakobus war, diesem Worte des Baulus zum rechten Verständniß bei feinen Lefern zu verhelfen? Aber auch die Lebre von bem zur sittlichen Tugend und Gerechtigkeit nothwendigen Selbsthandeln bes sittlichen Willens wickelt sich aus ber von Jakobus dem werkthätigen Glauben Abrahams gegebenen Beleuchtung heraus, wenn Jak. 3, 22 von einem "Mit= wirken (ouvegyeir) bes Glaubens mit ben Werken" b. h. von einem dem freithätigen Thun bes Menschen burch ben Blauben gegebenen Impulje und bestimmenden Ginfluffe bie Rebe ift. Daß Baulus bas freie Wollen und sittliche Frei= heitsvermögen des Menschen nicht läugnen wollte, ift flar und felbstverständlich; nicht minder klar liegt aber die 216= ficht des Jakobusbriefes vor, diefes von Baulus nicht geläugnete felbsteigene Handeln des Menschen unter Anerten= nung und Betonung bes bestimmenden Ginfluffes bes leben=

bigen Glaubens auf daffelbe bestimmt hervorzuheben. Daß ber Glaube in Kraft ber Gnade fich als wirkfame Macht bes Guten erweise, wird hiebei ftillschweigend vorausgesett, und steht nach den Grundvoraussetzungen des Jakobusbriefes feft. Nebe aute Gabe und jedes vollkommene Geschent -beift es Jat. 1, 17 - tommt von Oben, vom Bater ber Lichter; von ihm kommt also vor Allem auch die Weisheit. unter beren Erleuchtungen ber Meusch recht und gerecht handelt. Wenn Paulus fagt, daß wir das Wollen und Vollbringen des Guten aus Gott haben und alles Gute demnach in Gott gewollt und gethan wird, so sagt Jakobus unter einer anderen Lehrwendung baffelbe; der werkthätige und lebendige Glaube ist ber in das Licht der göttlichen Erleuchtung und Gnadenstrahlung eingerückte Glaube, ber Glaube als der lebendige Habitus gottverliehener Weisheit, ber aus ber Klärung der menschlichen Seele burch bas Licht der göttlichen Wahrheit stammt. Diefen Habitus gibt sich ber Mensch nicht felber, er ift eine Frucht bes Gebetes (Jat. 1, 5), fomit ein Geschent ber Gnade; foll ber Mensch in jedem Augenblicke weise und in jeder Versuchung ftart fein, fo muß ihm biefes Geschent der Gnade in jedem Augenblicte und in jeder Prüfung feines fittlichen Willens gegenwärtig fein. Dieß ift die denknothwendige Folgerung aus den durch ben Jatobusbrief selber gegebenen Brämiffen; es ist die Umfetzung feiner rein gegenständlichen Auffassung und Dar= stellung der Heilsobjecte und Heilsbedingungen in den leben= bigen Fluß der pinchologischen Auffassungs = und Darstel= lungsweise.

Wir wollen nicht in Abrede stellen, daß mit ber Son= berung und Unterscheidung beffen, mas bei Paulus in eine lebendige Einheit verschlungen, ift ein relatives Zurückgehen 17

Theol. Quartalfdrift. 1872. Seft II.

auf einen vorpaulinischen Standpunkt der chriftlichen Lehr= auffaffung verbunden ift, ein relatives Buruckgeben von bem erclusiven und specifischen Christianismus bes Baulus auf ben Standpunct ber gemeinmenschlichen religibien Unschau= ungsweise, wie dieß mit ber prattisch-ethischen, auf sittliche Werkthätigkeit bringenden Tendenz des Jakobusbriefes zum Theile wohl schon von felber gegeben ift. Es erklärt fich bieß aber andererfeits auch aus ber Situation des Berfaffers felber, ber aus der Mitte bes paläftinensischen Judenthums beraus fcbrieb, und aus der Beschaffenheit der von ihm an= geredeten Lefer, die, wie die Aufschrift des Briefes (Jat. 1, 1) fundgibt, auswärtige Judenchriften waren, die in Sprien und Kleinasien angesiedelt waren und wohl zum nicht geringen Theile, den Gewohnheiten ihrer fonstigen außerpaläftinensi= fchen Stammesgenoffen folgend, mit Bandel und Erwerb beschäftiget gewesen sein mögen (vgl. Jat. 4, 13 ff.). Diefe Lefer werben zum großen Theile auch, wenn ichon Chriften, noch an ben Dentgewohnheiten ihrer nicht betehrten Stammesgenoffen gehangen haben, und es mochte bem Verfaffer bes Briefes angemeffen bunten, ihren herzen und Gemiffen von ihrem durch Geburt und Jugenderziehung angeerbten Standpuncte aus nahe zu kommen. Daber bas Zurückgeben auf die allgemeinen Grundwahrheiten des durch das Juden= thum vertretenen religiösen Monotheismus (Jak. 2, 11; 2, 19; 3, 12), und bie bamit verbundene Betonung des Berhältniffes zu Gott als ftrengem gerrn, Gefetgeber und Diefes Burückgeben auf bie allgemeinen Grund-- Richter. wahrheiten bes religiöfen Monotheismus hatte aber außer= bem auch feine anderweltigen guten Gründe, und wir mochten um keinen Preis den Jakobusbrief neben den paulini= schen Briefen im neutestamentlichen Schriftfanon miffen; fo

lange die von Baulus in so begeisterter Weise geschilderte Eingeburt des Heiles in dem christlich getauften Menschen noch nicht ganz und wahrhaft vollzogen, ber Stand der Gotteskindschaft kein bleibender geworden ist, jo lange er wieder und wieder durch sittliche Schuld in den Stand ber Unanade und sittlichen Knechtschaft zurücksinkt, bedarf es einer ftets erneuerten Gesetspredigt, bie ihm die ewigen erschütternden Grundwahrheiten des allgemeinen Religions= glaubens von der absoluten Machtherrlichkeit, und unnahbaren Heiligkeit Gottes, des souverainen Herrn und Gebieters, Gesetzgebers und Richters einschärft. Auch mochte fich bas Bedürfniß fühlbar machen, ben von Paulus stetig auf die Rbee bes Mittlers und Erlöfers Chrifti zurückbezogenen Complex des christlichen Lehrganzen einmal auch auf die monotheistische Grundidee des christlichen Religions = und Heilsglaubens zurückzuführen, wozu freilich nicht im Jakobus= briefe, sondern in einem anderen an judische Lefer gerichteten Sendbriefe, im 11. Kapitel bes Hebräerbriefes der Anlauf genommen wird. Die absolute Vermittelung biefer beiden, in ber principiellen Ableitung und Begründung des christli= chen Religionsglaubens einander entgegenstrebenden Richtungen, beren eine auf bie specifische Grundidee des Christen= thums hinweist, die andere auf die allgemeine Grundidee bes Religiousglaubens als solchen zurückgeht, bot sich in der Johanneischen Logosibee, deren Exposition durch fich felber flar machte, daß die Burückführung des gesammten christli= chen Religionsinhaltes auf die nach ihrer vollen Tiefe ge= faßte Reee bes Mittlers und Berjöhners identisch sei mit ber Zurückleitung bes gesammten christlichen Religionsge= baltes auf die absolute Grundidee aller Religion, auf die 17 \*

#### Werner,

nach ihrer ganzen Tiefe und Fulle gefaßte Idee des lebenbigen Gottes.

Das Zurückgehen des Jakobusbriefes auf die allgemeinen Grundwahrheiten des monotheistischen Religionsglaubens ift von der kritischen Bibelforschung der Neuzeit mehrfach als ein Mangel an specifisch christlichem Religionsbewußtsein gerügt worden. Nach F. Chr. Baur soll der Versafiser des Briefes gar kein Bewußtscin von der bei Paulus entwickelten Idee des Versöhnungstodes Christi haben; überhaupt sei vom Lode Christi im ganzen Briefe nicht auch nur ein einziges Mal die Rede. Dieß Letztere möchte wohl einfach unrichtig sein; die Stelle Jak. 5, 11: xal vo vélog xvolov eiders, wird wohl zweisellos auf den Lod des Herrn zu beziehen sein <sup>1</sup>), schon deschalb, weil in dem vom Jakobus=

1) Der hauptfachlichfte Grund, aus welchem viele Ausleger bleje Beziehung abzulebnen fich gebrungen fühlten, liegt in ber Schwierigteit. bie folgenden Borte: or. noluonlaypros forer o rupios rat oirrleuwr, mit bem vorausgebenden Inhalte bes betreffenden Berfes in einen logis ichen Busammenhang zu bringen, wenn bie oben im Terte angeführten Borte auf ben Lob bes herrn bezogen werben, mährend, wenn fie auf ben burch ben herrn bewirkten Ausgang (relos xvelov) ber Leiben Jobs bezogen würden, ber angefügte Schlußfat fich fo natürlich ergabe. Mir bemerten hierauf: In ben unmittelbar vorausgebenden Berfen ift zweimal (5, 7. 8) von Chriftus unter ber Benennung zugeos bie Rebe. Bom Leiden bes Job wird gefagt, daß es bie Lefer gehört haben, vom Ausgang bes herrn, bag fie ihn gesehen haben. Bollen wir aber auch ber Bebeutung feben, bie auf etwas zeitlich nabe Gerücktes hindeutet bie minder bestimmte "wiffen" fubstituiren, und wollen wir überdieß, biefes "Biffen" auf den durch Gott bewirkten troftvollen Ausgang ber Leiden Jobs beziehen, fo ift noch immer nicht bie logische Berbinbung bes folgenden öre noluonlaygros x. r. 2. mit bem Borhergebenden bergestellt, indem der Sat öri noluonlayprog forir o zugiog zat oizriquer nicht den Grund des vorausgebend Gesagten, sondern vielmehr eine Folgerung aus bemfelben enthält. Dekhalb haben auch Einige bas Bort elders zu bem Sate ori nolvonlayyros x. r. 2. hinübergezogen,

١

•

briefe abhängigen ersten Briefe Betri die Vermahnung zur *brouon* mit dem Hinweise auf das für die verfolgten Chriften vorbildliche Leiden Chrifti verbunden ift (1. Betri 2, 21 ff.; 3, 18). Der Verfasser biefes letteren Briefes wußte fich boch wohl beffer und richtiger in ben Sinn und Gebankeninhalt des von ihm benützten Briefes bineinzu= benten, als ein burch eine Reibe von Jahrbunderten von ben Verfaffern beider Briefe geschiedener fpaterer Lefer. Daran, daß Jakobus die Auferstehung und Verherrlichung bes herrn unter die Belege des vorsehenden anabigen und erbarmungsreichen Baltens Gottes einbezieht, tann nicht Anftoß genommen werden, da es sich nicht um eine bem wiebererweckten und verherrlichten Jefus bewiesene Gnabe und Erbarmung handelt, sondern vielmehr um einen in feiner Verson mustergiltig und prototypisch dargestellten Beweis, baß das Hoffen der verfolgten Fronimen auf einen troftvollen, freudenreichen und alorreichen Ausgang ihrer zeitlichen Bebrängniffe tein eitles, grundlofes und vergebli= ches hoffen fei. Daß bie Erweckung Jeju von ben Tobten als eine That des über feinem Geheiligten waltenden Gottes gefaßt wird, ift eine Resonanz der noch unentwickelten, aber

und das relos svolov vom vorausgehenden invoisare abhängig gedacht. Daß auch dieß nur gezwungen ausfällt, lehrt ein einfacher Blick auf ben betreffenden Sath. Wohl aber ist zu beachten, daß neben der burch codd. R. B.\* K etc. bezeugten Leseart eisers eine andere durch A. B. G etc. bezeugte Leseart idere eristirt, mit der man wegen ihrer Schwierige keit nichts Rechtes anzusangen weiß. Wie, wenn beide Lesearten richtig wären, und in dem nach eidere zu seisenen idere das in Pluralform wiederholte idov des Versansanges zu erkennen wäre? Jedenfalls wird ber ganze Bers nur unter dieser Voraussetzung lesbar, und gewinnt logischen Jusammenhang: 'Idov', µanaglouer rows inouérorras. rip inouorip 'Iwh sizvisare, nad ro relos zvolou eidere idere, ört nolvondarzoois éren o zweiss nat obreleuer.

augenscheinlich typisch firirten primitiven Lehrform der apoftolischen Predigt, wie wir fie in den ersten und ältesten Apostelreden (Apgsch. 2, 32; 3, 15; 4, 10; 10, 40; 13, 37; val. 1. Ror. 15, 15) dargeftellt finden. Der über ben Seinen waltende Gott muß zar' ecorie über demienigen malten, ber sein Geheiligter per eminentiam ist ; barum ist Christus ber Erstling ber Entschlafenen b. h. ber unter ben Entschla= fenen querft Biedererstehende (anagri rur zenouguerw 1. Ror. 15, 20), und burch ihn, ben Erftling ber Erftan= benen die glorreiche Auferstehung und Verherrlichung Aller, die Christi sind, verbürgt: anapyn Xowros, nai enema οί τοῦ Χριστοῦ, ἐν τῆ παρουσία αὐτοῦ (1. Ror. 15, 23). Auf die Barusie Christi weist auch Jakobus die buldenden und verfolgten Christen hin (Jak. 5, 7. 8), und deutet feinen Lefern an, daß ihre Wiedergeburt im Worte der Wahrheit nach dem Willen des vorsehenden Gottes die Beftimmung in fich trug, fie follen, zur Generation ber Erstbetebrten gebörig. burch ihre Bekehrung und burch bas, was die Bekehrung aus ihnen machen sollte, zu einer anaoxy two abtor (scil. του πατρός των φώτων) πτισμάτων werden (Jat. 1, 18). Eben biefer letterwähnte Bers burfte aber burch bas, was er weiter noch enthält, auch zum Belege bienen, bag bem Jakobusbriefe die tiefere Bedeutung und heilswirkende Kraft bes Lobes Christi burchaus tein fremder Gebanke sei, ja daß er, obichon nur vorübergebend und furz andeutend. benselben so tief greift, wie nur irgend einer ber apostoli= fchen Schriftsteller. Bouln9eig anexunder hung hoyw aln-Jelas eis to elval huas arrapyth x. t. d. - heift es in bem angeführten Berfe. Das Subject des Sabes ift ber πατής των φώτων; ber Ausbruck απεκίησεν aber, ber im Neuen Testamente einzig basteht, weist auf eine

Schmerzgeburt hin, wobei man doch wohl nur an Jefu Leiden und Tob, und an die Heilskraft dieses Leidens benten tann, fofern es zur muftischen Quelle ber Gnaben unferer Biedergeburt und heiligung, unferer Erhebung in den Stand ber Gottestindschaft und ber barin begründeten Anwartschaft auf bie herrlichkeit bes zufünftigen Gottesreiches geworden ift. So wenig nun auch berlei Ideen im Jakobusbriefe entwickelt find, fo gewiß und bestimmt liegen fie im Denken feines Verfaffers geborgen, und er hatte ihnen keinen pragnanteren Ausbruck zu geben vermocht, als durch das von ihm aewählte Wort anowver, welches zugleich auch auf das herzinnige Erbarmen bes Gott-Erlösers (Lut. 1, 78), und bamit auf die ideelle Hinterlage der Theologie des heiligen Leidens Christi hindeutet. Sollten wir uns täuschen, wenn wir in der Gruß= und Segensformel 1. Betri 1, 2 - eines Senbbriefes, beffen Geistgemeinschaft mit jenem bes Satobus außer Zweifel steht, eine mit Bezugnahme auf den Inhalt ber chriftlichen Tauf= und Bekenntnißformel (Matth. 28, 19) gegebene Analyje ber Jak. 1., 18 ausgesprochenen Idee feben ? Betrus wünscht den von ihm angeredeten Gemeinben bie Fülle ber Gnade und bes heiles zara nooyvwar **3εού πατρός, έν** άγιασμῷ πνεύματος, εἰς ὑπαχοήν χαὶ δαντισμόν αίματος Ιησού Χριστού.

Der Grund, daß Jakobus auf die Idee ber christlichen Heilsvermittlung und deren mystische Quelle nicht näher eingeht, liegt in dem ihn beherrschenden Bestrechen, seinen Lesern die Forderungen der sittlichen Gerechtigkeit und praktischen christlichen Lebensweischeit nachdrücklichst und eindring= lichst einzuschärfen. Diesem Verhalten liegt die Voraussetzung zu Grunde, daß dort, wo diese Forderungen erfüllt werden, sich auch schon selbst die tieferen Einblicke in die verborgenen göttlichen Gründe und Quellen bes chriftlichen Heiles erschließen werden. Der Verfasser des Jakobusbriefes faßt in Bezug auf blese tiefere Heilserkenntniß feine Aufgabe als eine propädeutische auf, und läßt in dem, was er über die Beisheit von Oben und deren Birtungen auf die für die Erleuchtungen berselben empfänglichen Herzen und Seelen — was er ferner über bie Empfänanik und Ausgeburt ber Sünde im Menschenherzen (Jak. 1, 14 f.) im Segensatze zu der vorerwähnten Wicdergeburt aus Gott fagt, bestimmt genug erkennen, daß sein Mahnwort auf bem Grunde eines tiefer vermittelten Seilsbegriffes fteht. Es ift wohl in seiner Art ganz richtig, wenn zur Charakterisirung ber geiftigen haltung feines Briefes bemerkt wird, derfelbe ftehe auf dem durch bie Berapredigt vertretenen Standpuncte ber chriftlichen Lehrauffassung; nur barf bamit nicht bie Bor= anssfetzung verbunden werden, daß der Brief feine Lefer auf jenen Standpunct zurüchverseten wolle, auf welchem bie ber Bergpredigt lauschende Ruhörerschaft ftand, die von bem göttlichen Heils= und Lebensgrunde, auf welchen die in der Bergpredigt verkündete neue Ordnung des sittlich-religiosen Menschheitslebens gestellt werden follte, teine Borftellung, ja kaum noch eine Abnung hatte. Richtiger wird man fagen, ber Berfaffer bes Briefes ftelle fich felber feinen Lefern gegen= über auf den von Christus in der Bergpredigt eingenom= menen Standpunct, indem er die von Christus in jener Rede verfolgte Absicht, die im Jubenthum erzogene Buborer= schaft zur volltommenen Erfüllung bes Gesetzes anzuleiten und über bie rechte Urt und Beife und ben achten Geift biefer volltommenen Gesetserfüllung zu unterweisen, auch zu feiner eigenen Absicht macht. Es ift in biefer Beziehung gewiß nicht bedeutungslos, daß Jakobus fo genau mit ber

262

Tendens, welche die Beraprediat in der durch das Matthäusevangelium ihr gegebenen Fassung verfolgt, zusammentrifft: wir haben hier zwei apostolische Vertreter des paläftinensi= ichen Christenthums vor uns, d. h. zwei Repräsentanten und Bertreter jener Lehrform, welche fich für bie apostolische Lehrverkundigung auf paläftinenfischem Boden und zur Zeit ber noch bestehenden judisch=theokratischen Herrschaft als bie einzig angemeffene erwies. Daß Jatobus, ber als ftändiger Bischof der palästinensischen Kirche sich ganz in die Verhält= niffe derselben hineingelebt hatte, den charakteriftischen Inpus iener Lehrform auch in einer an außerpalästinensische Juden= chriften gerichteten Mahnrede beibehält, wird man nur höchft erklärlich finden können, ja bei dem voraussfehlichen geiftigen Rusammenbange jener auswärtigen Gemeinden mit ber palä= ftinensischen Mutterkirche für etwas Selbstverständliches zu halten haben.

Der Jakobusbrief trifft mit ber Bergpredigt sowohl in Hinschlauf den lehrenden, als auch auf den mahnenden Theil ver letzteren zusammen, und dieses Zusammentreffen bezieht sich nicht bloß auf die Sache, sondern das eine und andere Mal auch auf den Wortausdruck. Stellen letzterer Art sind die beiderseitigen Abmahnungen von mißbräuchlichem und sündhaftem Schwören (Jak. 5, 11 verglichen mit Matth. 5, 34 ff.), die beiderseitigen Belehrungen über die Eitelkeit und Nichtigkeit der mit sündhafter Gier zusammengerafften irdischen Schätze, welche von Rost und Motten verzehrt werden (Jak. 5, 2 f. vgl. mit Matth. 6, 19), über die Unmöglichkeit, Gott und der Welt zugleich zu dienen (Jak. 4, 4 vgl. mit Matth. 6, 24), obschon es sich in diesem letzteren Beispiele nur mehr um ein völliges Zusammentreffen in einem ge= meinsamen Hauptgedanken der beiderseitigen Durchführungen

handelt. Wir würden kein besonderes Gewicht legen auf bie Gleichartigkeit der beiderseitigen Mahnung, nicht bloß Borer, fondern auch Bollbringer bes Gefetes zu fein (Jat. 1. 22 val. mit Matth. 7, 21. 24. 26), wenn die Gleich= artiakeit diefer Mahnung nicht auch noch burch bie Gleichartiakeit bes Objectes der beiderseitigen Mahnung (Jak 1, 25: 5 róuos téleus, 5 the élevgeolas), somie der beiderseitigen Hindeutung auf Form und Charakter des auten und schlechten Handelns b. i. auf bas verständige Berhalten beffen, der nicht bloß Hörer, fondern auch Boll= bringer ift, und auf das unverständige Berhalten beffen, der bloß Hörer, nicht aber Bollbringer ift, jo überraschend bervorgestellt würde. Richt minder überraschend ift die Sleichartigkeit in der Motivirung der Nothwendigkeit einer volltommenen Erfüllung bes Gefetes. Ber bas Gefet auch nur in den mindesten Dingen versehrt, heißt es Datth. 5, 19, gehört ichon zu den Mindesten im himmelreiche; wer es in einem einzelnen wichtigen Buncte übertritt, lehrt Jatobus (2, 10), ift ein Übertreter bes ganzen Gefetes, b. h. schlieft fich felber factisch vollftandig vom Himmelreiche ans. Die wiederholte Seligpreisung der in der christe lichen Gerechtigkeit Bewährten (Jal. 1, 12. 25; 5, 11) darf immerhin auch als ein Anklang an die Makarismen, mit welchen die Beraprediat eröffnet wird, verstanden werben. Es tonnte nebstbei noch, was im Jatobusbriefe (1, 5 ff.; 3, 2 f.; 5, 17 f.) über die Nothwendigkeit und die Kraft bes Gebetes, über bie rechte Beije zu beten und ben rechten Gegenstand des Gebetes, sowie ferner, was in den Bermahnungen zur Gerechtigkeit, Billigkeit, Schonung und mitleidvollen Gute im Verhalten zum Rächsten nefagt wird, mit demjenigen, was in der Bergpredigt hierüber

264

enthalten ift, in Beraleich gestellt werben, obichon wir in biefen Buncten teinen unmittelbaren Zufammentlang, fonbern nur ein allgemeines geiftiges Verwandtichaftsverhältnik zwischen bem Jakobusbriefe und ber Wiedergabe des Lehrvortrages Chrifti burch bas Matthäusevangelium erkennen. Die im Jakobusbriefe gegebene Darstellung von ber Zengung und Geburt ber Sünde erinnert in ihrer Hindeutung auf bas mensch= liche Herz als Zeugungsstätte und Hegeort ber Sünde an den Ausspruch des Herrn bei Matth. 18, 15 f.; die Er= wähnung ber Glaubensgerechtigkeit der Rahab (Jak. 3, 25) hat ihre Barallele in der Erwähnung der Rahab als einer ber Stammutter des herrn bei Matthäus (1, 5). Da bie Rahab sonft im ganzen N. T. uirgends, als in einer, wahricheinlichft von Jat. 3, 25 abhängigen Stelle des Bebräer= briefes (Hebr. 11, 31) erwähnt wird, so darf auch die dem Ratthäusevangelium und Jakobusbriefe gemeinfame Erwähnung berfelben als ein den beiderfeitigen avostolischen Berfaffern gemeinfamer Aug ber specifisch paläftinensischen Lehr= weise genommen werben, die fich burchwegs burch bas Bu= rückgeben auf die alttestamentlichen Offenbarungsbücher (im gegebenen Falle burch Zurückbeziehung auf Pfalm 87, 4) ju begründen ftrebte.

Wenn das Matthäusevangelium seinem besouberen Zwecke gemäß sich vornehmlich, ja fast ausschließlich, auf das pro= phetische Efement des A. L., wie daffelbe nicht nur in den Prophetenbüchern, sondern auch in den Pjalmen und im Pentatench enthalten ist, sich stückt, so der Jakobusdrief seiner Absicht gemäß, die ächte christliche Lebensweisheit zu lehren, auf die Sapientialbücher des A. L., auf die Sprich= wörter, auf die Weisheit Salomons und auf den Siraciden. Dieser lehtere ist es namentlich, auf welchem fast ver ger

fammte boctrinelle Inhalt bes Briefes beruht und aus welchem zum nicht geringen Theile auch bas Sprachaut beffelben entlehnt ift. Schon das Jat. 1, 19. 20 angegebene Grundthema des Briefes ift bem Gebanteninhalte und theil= weise auch bem Wortlaute nach aus ben alttestamentlichen Sapientalbüchern geschöpft: "Es sei ber Mensch schnell bereit zum Hören 1), aber langfam besonnen zum Reben 2), und eben fo langfam besonnen gegenüber ben in ihm aufgahrenden Regungen bes Bornes und Ungeftums 8), bie ben ber sittlichen Selbstherrschaft Ermangelnden zu Werten ber Ungerechtigkeit fortreißen und im Sündigen gegen die Gerechtigkeit Gottes untergehen lassen 4)." Wir haben schon oben angegeben, was ber Jakobusbrief unter ber dorn, ber Robheit bes felbstfuchtigen Geluftens des ungeklärten Sin= nes und Herzens versteht, und eben fo auch hervorgehoben, wie sie den Widersatz zur noavens b. i. zu dem im gottli= den Weisheitslichte geläuterten und geflärten Meufchenfinne, aur frommen Lauterteit des milbfanften Chriftenfinnes bil-

1) Έστω πᾶς ἄνθρωπος ταχύς εἰς τὸ ἀκοῦσαι. Bgl. Girac. 5, 11: Γίνου ταχύς ἐν ἀκροάσει σου.

2) Βραδύς εξ το λαλήσαι. — Sirac. 5, 11. 12: Καὶ ἐν μακροθυμία φθέγγου ἀπόκρισιν εἰ ἐστιν σοι σύνεσις, ἀποκρίθητι τῷ πλησίον, εἰ δὲ μή, ή χείο σου ἔστω ἐπὶ στοματί σου.

3) Βραδύς εἰς ὀργήν. — βιτό. 7, 10: Μή σπεύσης ἐν πνεύματί σου τοῦ θυμοῦσθαι, ὅτι θυμός ἐν κόλπω ἀφρόνων ἀναπαύσεται.

4) Jař. 1, 20: Όργη γάς άνδος δικαιοσύνην θεοῦ οὐ κατεργαζέται. Die öργη bebeutet bie ungeftüme Bilbheit und Rohheit bes Herzens, bas ber Rlärung burch bas göttliche Beisheitslicht (Jař. 1, 17) er: mangelt. Bgl. hiezu Sap. 10, 1—3: Αὕτη (scil. ή σοφία) πρωτόπλαστον πατέρα κόσμου μόνον κιωθέντα διεφύλαξεν, και έξείλατο αὐτὸν έκ παραπτώματος ίδίου ...... ἀποστάς δε ἀπ' αὐτῆς ἄδικος ἐν ὀργῆ αὐτοῦ ἀδελφοκτόνοις συναπώλετο θυμοῦς. — Sirac. 1, 19: Οὐ δυνήσετα Ρυμός ἄδικος δικαιωθῆναι, ή γάς ροπή τοῦ θυμοῦ αὐτοῦ πτῶσις αὐτῷ.

bet; hier handelt es sich darum, die im Jakobusdriefe gegebene sittlichen Beleuchtung der deyr und des in ihr begrünbeten sittlichen Berderbens aus den alttestamentlichen Sa= pientialbüchern, dem Siraciden namentlich, nachzuweissen. In dieser Beziehung ist nun vor Allem Cap. XXVIII des Siraciden oder der *Logla Zsigax* hervorzuheben, welches die Warnung vor der deyr unter jenen Beziehungen, welche im Jakobusdriese hervorgekehrt sind, enthält, und auch in der Beleuchtung der deyr burchaus dieselben Gedanken ent= wickelt, die uns im Jakobusdriese entgegentreten. Jakobus bringt die Versündigungen der deyr zunächst mit den Verfehlungen der Zunge<sup>1</sup>) in Zusammenhang, die er an dem der sittlichen Selbstzucht entbehrenden Menschen als ein un= dändiges, durch keine Menschenkraft zu bewältigendes Uebel voll todtbringenden Gistes bezeichnet<sup>2</sup>). Als Habitus eines

 Die Bichtigkeit und Befentlichkeit der Beherrschung der Junge wird im Jakobusbriefe auch unabhängig von der Beziehung auf die Bersündigungen der dern, mit Miktschut auf die Grundabsicht des Briefes, die Griftliche Gerechtigkeit in Gedanke, Bort und Lhat zu lehren, nachs brücklicht hervorgehoben: Holla nralouer änarres. el ris er lörw ou nralei, odros releios drie, durards xaliraywyssau xal ölor ro saua. Jak. 3, 2. Bgl. Sirac. 23, 7: Haudelar orduaros anoisare renna xal s gulassow ou un dlie er rois xellesur adroü xaralnychiserau äuserwlös, xal loldopos xal ineejoparos snardalischisorrai er adrois. — Sprichm. 13, 3: Os gulassen ro éauroü ordua, rueei rir éauroü uuxir, o de neonerie xellesur nrojesi éauroü. Bgl. Sprichm. 12, 13.

2) Jat. 3, 7. 8: Πασα γας φύσις θηρίων τε και πετεινών, έςπετών τε και δναίων, δαμάζεται και δεδάμασται τῆ φύσει τῆ ἀνθεωπίνη· τὴν δὲ γλῶσσαν οὐδεις δύναται ἀνθεωπων δαμάσαι· ἀκατάσχετον κακόν, μεστή ἰοὐ θανατηφόρου. — Bgl. Gir. 28, 18—21: Πολλοι ἕπεσαν ἐν στόματι μαχαίρας, και οὐχ ὡς πεπτωκότες διὰ γλῶσσαν. μακάειος ὁ σκεπασθεις ἀπ αὐτῆς, ὡς οὐ διῆλθεν ἐν τῷ θυμῷ αὐτῆς, ὡς οὐχ είλκυσε τὸν ζυγὸν αὐτῆς, και ἐν τοῖς δεσμοῖς αὐτῆς οὐκ ἐδέθη· ὁ γὰς ζυγὸς αὐτῆς ζυγὸς σιδηροῦς, και λυσιτελής μαλλον ὁ ὅδης αὐτῆς.

Semuthes voll Gehäffigkeit und Robbeit, voll Reid und unlauterer Selbstfucht stiftet bie dorn allenthalben haf und Awietracht, Bant und Streit, untergräbt Frieden und 2006fahrt der Menschen, führt zu blutigen Scenen, Mord und Töbtung 1); es ift ein erdhafter, rob animalischer, damonisch inspirirter Geift in ihr - ber vollfte Bidersatz zu ber aus ben Erleuchtungen ber himmlischen Beisheit stammenben Sanftmuth des frommen, wahrhaft gottergebenen Gemuthes \*). Im Zusammenhange bamit wird bie Zunge, bas Organ ber fündigen dorn, eine Welt voll Ungerechtigkeit genannt; ob= icon ein kleines Glied des menschlichen Leibes, ftiftet fie boch bie größten Uebel, vergleichbar einem Funken, ber einen ganzen Balb in Brand zu setzen vermag; sie ist felber ein folches verwüstendes Feuer, ein von ber Hölle angefachter Brand, ber den gesammten sittlichen Bestand bes Menschen vernichtet und zerftort \*). Es ist nicht schwer, bie ähnlich

1) Jai. 8, 18. 14. 16: Τίς σοφός καὶ ἐπιστήμων ἐν ὑμῶν; δεξάτω ἐκ τῆς καἰῆς ἀναστροφῆς τὰ ἔργα αὐτοῦ ἐν πραῦτητι σοφίας. el δὲ ζῆἰον πιπρόν ἔχατε καὶ ἑρίθειαν ἐν τῆ καρδία ὑμῶν, μη καταπκυχάσθε καὶ ψεὐδεσθε κατὰ τῆς ἀἰηθείας. Όπου γὰς ζῆίος καὶ ἐρίθεια, ἐκεῖ ἀκαταστασία καὶ πῶν φαῦίον πρῶγμα. — Gitac. 28, 8. 9. 13—16: Απόσχου ἀπὸ μάχης, καὶ ἐἰαττώσεις ἀμαρτιας, ἄνθρωπος γὰς θυμωἰδης ἐπασόζαυ ἀκήρο ἀμαρτωλὸς ταφάξει φίλους, καὶ ἐνὰ μέσον εἰρηνευώτων ἐμβαλεῖ διαβολήν. Ψίθυρον καὶ δίγλωσσον καταρῶσθα, ποίλους γὰς εἰρηνευώτων ἐμβαλεῖ διαβολήν. Ψίθυρον καὶ δίγλωσσον καταρῶσθα, πολλούς γὰς εἰρηνεύοντων ἐμβαλεῖ διαβολήν. Ψίθυρον καὶ δίγλωσσον καταρῶσθα, πολλούς γὰς εἰρηνευώτων κατέστρεψε· γλώσσα τρίτη πολλούς ἐσάλευσε, καὶ διάστησεν αὐτούς ἀπό ἔθνους εἰς ἔθνος, καὶ πόλεις ἀχυφὰς καθείας ἔξέβαλε, κεὶ ἐστέρησεν αὐτῶν κατέστρεψε· γλώσσα τρίτη γυναῖκας ἀνδρείας ἔξέβαλε, κεὶ ἐστέρησεν αὐτὰς τῶν πόνων αὐτῶν. ὅ προσέχων αὐτῷ οὐ μη εὕξη ἀνάπαυσιν, οὐδὲ κατασκηνωσει μεθ΄ ήσυχίας.

2) Jat. 8, 15: Oux dores aury i oopla erwder xareexoulery, ell' drelyecos, woxier, dauworeidys. Bgl. mit diefer Neußerung über bas Dämonische des Zornes die oben angeführte Stelle Sir. 28, 21.

3) Jak. 3, 5. 6. Das Bild vom Funken, der zum Brande erwächst, ist aus dem Siraciden entlehnt; vgl. Sir. 28, 10 ff.: Kara

### Ueber den Brief Jakobi.

lautenden Stellen aus dem Siraciden, namentlich aus dem vorgenanten c. 28 deffelben und aus den übrigen altteftamentlichen Sapientialbüchern beizuhringen; wir haben fie unter dem Texte den betreffenden Stellen des Jakobusbriefes angeschloffen. Wir wollen nicht unerwähnt laffen, daß unfer Brief auch dezüglich dieses sehrstückes, der War= nung vor dem Jorne, mit dem Matthäusevangelium zusammenklingt, was um so beachtenswerther ist, da die bezügliche Stelle des Evangeliums (Matth. 5, 21. 22) im gesammten Lehrinhalte der vier Evangelien keine gleich oder ähnlich lautende Parallelstelle neben sich hat. Da der Jakobusbrief den Begriff der deyr in weiterem Sinne faßt, so bringt er mit ihr die Härten in Jusammenhang, welche von den Vermögenden, Mächtigen und Reichen gegen die Armen, Hilflosen, Berlassen, Wächtigen und Beichen gegen die Armen, Hilflosen,

1) Jař. 5, 4: 'Ιδου, ό μισθός των έγγατων των άμησάντων τός τώς χώρας ύμων, ό άπεστερημάνος άφ' ύμων, πράζει και αι βοαι των ύσροάντων είς τα ώτα πυρίου σαβαωθ είσηλύθασιν. Der Schrei ber Unterbrücken zum Himmel, und das Eintreten Gottes für sie gegen übre Unterbrücken ist allerdings ein in den alttestantentlichen Büchern wiederholt ausgesprochener Gedante; er sehlt aber auch beim Siraciden nicht. Bgl. Sirac. 32, 13-15: Ου λήφεται πρόςωπον έπι πτωχοῦ, και δέησιν βδιαημένου είςαπούσεται· αὐ μι ὑπερίδη ineretav δορανοῦ, και χήραν, δαν δαχόη λαίδαν. οὐχι δάκουα χήρας έπι σιαγόνα καταβαίνε, και ή καταβόησις έπι τῷ καταγαγόντι αὐτά; — Νοτή bezeichnender ist folgende Stelle: "Δοτος δευδομένων ζωη πτωχῶν, ό ἀποστερῶν αὐπόν ἄν-δρωπος αἰμάτων· φονεύων τὸν πλησίον ὁ ἀφαιρούμενος συμβίωσιν, και

την ύλην τοῦ πυρός οῦτως ἐκκαυθήσεται, καὶ κατά την στερέωσιν τῆς μάχης ἐκκαυθήσεται· κατά την ἐσχύν τοῦ ἀνθρώπου ὁ θυμός αὐτοῦ ἔσται, καὶ κατὰ τὸν πλοῦτον ἀνυγώσει ὀργήν αὐτοῦ. ἔρις κατασπευδομένη θκκαίει πῦς, καὶ μάχη κατασπεύδουσα ἐκχέει αἶμα. ἐἀν φυσήσης σπινηῆρα ἐκκαήσεται, καὶ ἐἀν πτύσης ἐπ' αὐτὸν σβεσθήσεται, καὶ ἀμφότερα ἐκ τωῦ στόματός σου ἐξελεύσεται. Bgl. zu biefen legteren Borten Jat. 3, 9. 10.

benn insgemein die Herzenshärtigkeit ber Reichen, ihre golt= vergesiene und gebantenloje Sicherheit im Besitze ihrer Reich= thumer, als ob biefer Befitz ein ewig bauernder mare, und überhaupt bas Jagen und Rennen nach gewinnreichem Grwerb ein Hauptgegenstand ber sittlichen Mahnungen unferes Die Antithese zu dem letterwähnten Buncte Briefes ist. bilden die troftvollen Worte und Mahnungen der Beraprebigt zum Vertrauen auf die göttliche Vorsehung (Matth. 6, 26-34), die fich gleichfalls an bie Erwähnung des Mammonscultes anschließen; für das Uebrige find bie entspre= chenden Barallelstellen wieder in den alttestamentlichen Sa= pientialbuchern aufzusuchen, bem ganzen Abschnitt aber von Jak. 4, 13 bis 5, 6 ift bas zweite Capitel ber Sapientia Salomonis als unvertennbares Vorbilb unterzulegen 1). Auch bie von Jatobus getadelte Zuruckjetzung ber Armen aus De= ferenz gegen bie Reichen, Angefebenen und Mächtigen ?) knüpft an Gebanken an, bie in ber alttestamentlichen Weis= beit ausgesprochen find 3), nur bag dieselben von Jakobus mit chriftlicher Tiefe gefaßt werden, bie nicht bloß im Ar-

1) Jak. 4, 14 ff. hat eine andere Stelle des Beisheitsbuches, nämlich Beish 5, 8—14, zum offen baliegenden Substrate.

2) Jat. 2, 1-10.

3) BgI. Gir. 10, 22: Οὐ δίκαιον ἀτιμάσαι πτωχόν συνετόν, καὶ οὐ καθήκει δοξάσαι ἀνδρα ἀμαρτωλόν. — Gir. 82, 12: Μή ἐπεχε θυσία ἀδίκω, ὅτι κύριος κριτής ἐστι, καὶ οὐκ ἔστι παρ' αὐτῷ δόξα προσώπου. — Beisξi. 6, 8: Οὐ ὑποςελεῖται πρόςωπον ὁ πάντων δεσκότης, οὐδὲ ἐντραπήσεται μέγεθος. ὅτι μικρόν καὶ μέγαν αὐτός ἐποίησεν, ὅμοίως τε προνοεῖ περὶ πάντων τοῦς δὲ κραταιοῦς ἰσχυρὰ ἐφίσταται ἔρευνα.

ἐπχέων αἶμα ὁ ἀποστεφῶν μισθον μισθου (Git. 31, 21. 22). Fernet Git. 4, 4—6: Ικέτην θλιβόμενον μὴ ἀπαναίνου, καὶ μὴ ἀποστρέψης τὸ προσωπόν σου ἀπὸ πτωχοῦ. ἀπὸ δεομένου μὴ ἀποστρέψης ὀφθαλμὸν, καὶ μὴ δῶς τόπον ἀνθρώπω καταράσασθαι σε καταρωμένου γὰρ σε ἐν πιαρία ψυχῆς αὐτοῦ, τῆς δεήσεως αὐτοῦ ἐπακούσεται ὁ ποώσας αὐτόν.

• .

men das Bild des Schöpfers ehrt, sondern auch die Chriften= wurde bes Urmen und bie ben Urmen im Geifte gewordene evangelische Berbeikung im Auge hat. Ebenjo hat auch feine Schilberung des Bofen in der Gestalt ber oom ben Borzug christlicher Liefe vor jener ber alttestamentlichen Sa= pientialbücher voraus, indem er die der nicht nur psychologisch tiefer und principienhafter faßt, fondern in biefer tieferen principienhaften Faffung zugleich auch als etwas Abgeleite= tes crfaßt, bas auf die enisvula, auf die rohe Begierlich= teit des in den Gnaden der Heiligung noch nicht umgebilde= ten und geläuterten Denfchenwesens als feinen wurzelhaften Grund zurückzuführen ist. Bgl. Jak. 1, 14; 4, 1.

Jatobus faßt die durch die Bunge geübten Sünden ber dom als Bilinguität, als einen widerchriftlichen Miß= brauch ber Zunge, mit ber man Gott zu preisen vorgibt, zu Entehrungen, Kränkungen und Schmähungen des nach Got= tes Bild geschaffenen Nächsten, den man nach Gottes Gebot achten, chren und lieben soll (Jak. 3, 9 ff.). Diese Di= glossie ist Kundgebung einer Dipsychie (Jat. 1, 8), einer Getheiltheit ber Seele zwischen die Hingebung an Gott und bie erdhaft niedrigen Leidenschaften des ungeläuterten, rohen, begehrlichen Selbst - eine Getheiltheit, in welcher gang gewiß der fündige Bille der rohen Selbstfucht das eigent= liche wahre Wollen ber Seele ausdrückt (Sak. 3, 11 ff.), baber bas Borgeben des Religiosgefinntseins von folcher Seite ganz gewiß eitel ift und auf Selbstbetrug beruht (Jat. Wer nun weiß, daß die Bilinguität unter die Ge= 1. 26). genstände gehört, welche die alttestamentliche Spruchweisheit wiederholt und mit besonderem Nachdruck zur Sprache bringt, wird nach den bisher gemachten Augaben über die naben Beziehungen bes Jatobusbriefes zu ben altteftamentlichen 18

Theol. Quartalforift. 1862. II. Beft.

Sapientialbüchern keinen Augenblick zweifeln, daß sowohl bie von Jatobus getadelte Digloffie, als auch beren Zufam= menhang mit der Dipsychie auf Gedankenanregungen aus alttestamentlichen Büchern zurückzuführen sind. Man ver= gleiche die Charakteristik des dlwuzog bei Jakobus 1) mit ber Schilderung, bie ber Siracide vom diylwooog aibt 2); man beachte ferner, wie ber Siracide, obschon er bas, bei ben LXX und in den griechisch geschriebenen Buchern des A. T. überhaupt nicht vorkommende Wort diwoyos nicht gebraucht, boch auch gleich bem Jakobusbriefe die Diglossie auf einen bipsychen Habitus zurückführt 8), den er zugleich auch mit Jat. 1, 6-8 als einen Habitus ber Unstetigkeit und irreligiösen Vertrauenslosigkeit auffaßt 4). Der Zusam= menklang bes zweiten Capitels bes Siraciben, aus welchem wir ben Beleg für das fo eben Gesagte als Citat unter den Tert festen, mit den erften 12 Versen des Satobusbriefes licat sonach augenfällig ba und bedt auch bezüglich ber in lets= teren enthaltenen Vermahnungen zur intouom in den von

 Jat. 1, 8: Άνης δίψυχος, απατάστατος έν πάσαις ταῖς όδοις αυτοῦ.

2) Sir. 5, 9. 10: Μή λίκμα έν παντί ανέμφ, και μή πορεύου έν πάση ατραπφ· ούτως ό άμαρτωλός ό δίγλωσσος. ίσθι έστηριγμένος έν συνέσει σου, και είς έστω σου ό λόγος. Man beachte auch ben Anklang biefer Stelle an Jak. 1, 6, wo gefagt wird, baß man mit einem festen und zuversichtlichen, burch keine Zweiselmüthigkeit schwankend gemachten Glauben beten solle: ό γας δίδκρινόμενος έσικε κλύδωνι θαλάσσης ανεμιζομένω και ξιπιζομένω.

3) <sup>1</sup>Ιχνος ἀλλοιώσεως καφδίας τέσσαρα μέρη ἀνατέλλει, ἀγαθόν καὶ κακόν, ζωή καὶ θάνατος, καὶ ἡ κυριεύουσα ἐνδελεχῶς αὐτῶν γλῶσσά εστιν. Girac. 37, 17. 18.

4) Sirac. 2, 12—14: Οὐαὶ καφδίαις δειλαῖς καὶ χεφοὶ παφειμέναις, καὶ ἁμαφτωλῶ ἐπιβαίνοντι ἐπὶ δύο τφίβους· οὐαὶ καφδία παφειμένη, δτι οὐ πιστεύει, διὰ τοῦτο οὐ σκεπασθήσεται· οὐαὶ ὑμῖν τοῖς ἀπολωλεκόσι τὴν ὑπομονήν, καὶ τί ποιήσετε ὅταν ἐπισκέπτηται ὅ κύφιος; Soit gefügten oder zugelassenen Prüfungen des Starkmuthes und der standhaften Beharrlichkeit, bezüglich der Anpreisung der Nützlichkeit und Heilfamkeit jener Prüfungen, der De= muth und des Sottoertrauens, sowie des göttlichen Lohnes derselben die alttestamentliche Quelle oder Unterlage des apo= stolischen Sonceptes auf; für Jak. 1, 5<sup>-1</sup>) aber wird man Sir. 20, 14<sup>-2</sup>) und 41, 22<sup>-8</sup>) als Erklärung und Auschel= lung für den von Jakobus ausgesprochenen Gedanken sowohl, wie für bessen demselben Abschnitte des Jakobus= briefes ferner Jak. 1, 6<sup>-4</sup>) mit Sir. 7, 10<sup>-5</sup>); Jak. 1, 9<sup>-6</sup>) mit Sir. 11, 1<sup>-7</sup>); bezüglich des Jak. 1, 12 den Bewährten verheißenen orkepavos vis Lunis ist Beish. 5, 16 als classischeifes alttestamentliche Belegstelle und als Erklärungsgrund der Ausdruckzweise unseres Berfassen.

Der Jakobusbrief stellt der dern oder der Rubität bes erdhaften animalischen Sinnes die neavrys soglas (Jak. 3, 13) als die himmliche Milde und Sanstmuth der ächten Christengefinnung gegenüber. Daß diese sogla, dieser Weis= heitsgeist, nichts anderes, als die in allen alttestamentlichen Sapientialbüchern empfohlene religiös-stittliche Gesinnung des nach Gottes Herzeu gerechten Menschen sei, bedarf keiner

3) (Λίσχύνεσθε) ἀπὸ φίλων περὶ λόγων ὀνειδισμοῦ, xaì μετὰ τὸ δοῦναι μὴ ὀνείδιζε.

4) Δίτείτω δε εν πίσει, μηδεν διακρινόμενος.

5) Μή όλιγοψυχήσης έν τη προςευχή σου.

6) Καυχάσθω δε ό άδελφός ό ταπεινός εν τῷ ὕψει αύτοῦ.

 Σοφία ταπεινοῦ ἀνυφώσει κεφαλήν αὐτοῦ, καὶ ἐν μέσω μεγιστάνων καθίσει αὐτόν.

18\*

Λίτείτω παρά τοῦ δίδοντος θεοῦ πᾶσιν ἀπλῶς, καὶ μὴ ὀretδιζοντος.

<sup>2) (&#</sup>x27;Aqewr) όλίγα δώσει και πολλά όνειδίσει.

besonderen Erwähnung; bie wiederholte Erwähnung diefer oogla wurde für sich allein schon die Absicht des Briefes tenntlich machen, den Weisheitsgeift und Beisheitsgehalt der alttestamentlichen beiligen Bücher ben Lefern des Briefes als ben Beift, von bem fie erfullt fein follten, tenntlich und verftandlich zu machen; bie chriftliche Gefinnung, das chriftliche Denken und handeln find dem Verfasser bes Briefes die lebendige Wirklichkeit biefes Geiftes. Es ift bemzufolge gang erklärlich, wenn in feiner Anempfehlung, in das biefen Beift ausbrückenbe Gefetz bes volltommenen Lebens fich zu verfenten (Jat. 1, 25), bas Mahnwort bes Siraciden wiederflingt 1); es verdient aber ausdrücklich hervorgehoben zu mer= ben, daß Satobus, wenn er ben Boubringer bes Gefetes weise nennt 2), in Wort und Gedanke nur ben Siraciden wiederholt 3). Richt minder wiederklingt das Mahnwort des Siraciden in der Anempfehlung der moavrys und in ber Berknüpfung berselben mit ber raneivorng 4).

1) Bgl. die lebendige und beredte Schilderung des emsigen Weisheitssjuchens Sir. 14, 20-25, und darin besonders das von Jakobus wiederholte Bild: παφακύπτων διά των Ουφίδων αύτής (scil. της σοφίας) .... Bgl. damit Jak. 1, 25: ό δε παφακύψας είς νόμον τέλειον τόν της έλευ Seglas και παφαμείνας (diesen παφακείνειν als kurz zusammens fassen autrige kai maga version des Giraciden: ό καταλόων σύνεγγυς τοῦ ούκου αύτης και πήξει πάσσαλον έν τοις τοίχοις αὐτής, στήσει τιν σκηνήν αὐτοῦ κατά χειφας αὐτής). Auch der weiter folgende Sat bei Jakobus: ούτος οὐκ ακροατής ἐπιλησμονής γενόμενος, fordert zur Erklärung des in ihm enthaltenen äπαξ λεγόμενον den Rückblich auf Sir. 11, 25, wo gleichfalls das sonft ungebräuchliche Wort ἐπιλησμονή sich findet.

2) Jat. 3, 13 in Berbindung mit 1, 25; alla nounting Keyor. ....

3) Sir. 19, 18: Πῶσα σοφία φόβος πυρίου, καὶ ἐν πάση σοφία ποίησις νόμου.

4) Jat. 1, 9; 4, 6. Bgl. Gir. 3, 17-19: Τέκνον, εν πραΰτητι τα έργα σου διέξαγε, και ύπο ανθρώπου δεκτοῦ αγαπηθήση. δαφ μέγας

Wir wollen schließlich noch eine Reihe unvertennbarer Burückverweisungen bes Jatobusbriefes auf ben Siraciden namhaft machen, welche bie offendaliegende Ruckfichtnahme bes ersteren auf jenes alttestamentliche Buch noch mit wei= teren Belegen erhärten. Dahin gehören die dem Jakobusbriefe mit dem Siraciden gemeinsame Betonung ber Bemährung der Gerechtigkeit Abrahams in der That und im Werke 1); bie schon erwähnte Warnung vor dem Mikbrauche des Schwures und ber eiblichen Betheurung \*); bie beiden Berfaffern gemeinsame Rüge ber ungerechten Bevorzugung bes Reichen vor würbigen Armen "); die Unterweisung über das Berhalten in der Krankheit, wo Jakobus der vom Siraci= ben mit religiofer Beihe aufgefaßten ärztlichen Mühemal= tung als gottverordneter Hilfe für den Kranken den facra= mentalen Dicnst der kirchlichen Presbyter substituirt 4); bas von Jakobus als Wert wechselfeitiger chriftlicher Erbauung empfohlene wechselfeitige Betennen ber Fehler und Gebrechen 5); bie am Beispiele bes Elias beleuchtete Kraft bes Gebetes bes Gerechten ).

el, τοσούτω ταπεινοῦ σεαυτόν, καὶ ἐναντι κυρίου εὐρήσεις χάριν ὅτι με~ γάλη ἡ δυναστεία κυρίου, καὶ ὑπὸ τῶν ταπεινῶν δοξάζεται.

 Jat. 2, 21 ff. vgl. mit Gir. 44, 20 ff.: δς συνετήρησε νόμον υνρίστου . . . . και έν πειρασμώ ευρέθη πιστός.

2) Jat. 5, 12 vgl. mit Gir. 23, 9-11.

 3) Jat. 2, 1 ff. vgl. mit Gir. 10, 22: Οὐ δίκαιστ ἀτιμάσαι πτωχότ συνετότ, καὶ οὐ καθήκει δοξάσαι ἀνδρα ἀμαρτωλότ.

4) 3at. 5, 14 f. vgl. mit Gir. 38, 12-14: (Τέχνον, ἐν ἀἰξωστήματί σου) ἰατρῷ δὸς τύπον, καὶ γὰρ αὐτὸν ἔκτισε κύριος, καὶ μὴ ἀποστήτω σου, καὶ γὰρ αὐτοῦ χρεία. ἔστι καιρὸς ὅτε καὶ ἐν χευσὶν αὐτῶν εὐοδία, καὶ γὰρ αὐτοὶ κυρίου δεηθήσονται, ἕνα εὐοδώση αὐτοῖς ἀνἀπαυσιν καὶ ἴασιν χάριν ἐμβιώσεως.

5) Jal. 5, 16 vgl. mit Sir. 4, 26: Mý inaus yw 9 he opolog jac.

6) Jat. 5, 17 f. vgl. mit Sir. 48, 2. 3.

Die dorn bat, soweit sie Stimmung und Kundgebung irbifch gestunter roher Selbstfucht ist, die chriftliche ayann zu ihrem Gegenbilde, die Jakobus (2, 8) das königliche Ge= fet nennt. Diefe Benennung des chriftlichen Liebesgebotes, über beren Sinn im Jakobusbriefe felbft bann, wenn man teine Betanntschaft feines Verfassers mit bem ersten Korin= therbriefe vorauszuseten berechtiget mare 1), im Hinblide auf die allbekannten Worte Christi über die zwei haupt- und Grundgebote feiner Lehre tein Zweifel fein tonnte, forbert boch wegen der Eigenthumlichkeit des Ausdruckes Baoilinos eine besondere Erklärung, die abermals burch die alttefta= mentlichen Savientialbücher an die Hand gegeben wird. Und zwar ift es für diefen Fall die Sopla Salwuw, die den erwünschten Aufschluß gibt. Weish. 6, 19 wird als hauptziel aller Bucht und fittlichen Leitung die ayanny hingeftellt, von ber es heißt, daß sie die Erfüllung ber Gebote jener Rucht fei, und die Bewahrung zum unfterblichen Sinn in sich schließend den Menschen Gott zunächst bringe und ihn έπι βασιλείαν führe. Daran knüpft sich weiter die Mahnung an die Könige, die Weisheit, die zur ayann anleitet, zu ehren, um auf ewig zu herrschen. Diefe Mahnung, bie sich in ihrem Schlusse an die Könige richtet, geht als Wort Salomo's von einem König aus; somit schlicht die von Ja= tobus für bas Liebesgebot gewählte Bezeichnung vopos Baoulurig neben ihrem specifisch christlichen Sinne eine Rebenbeziehung in fich, die bei ber unverkennbaren Bezugnahme ber Worte Jaf. 2, 8 auf Weisheit 6, 19 ff. fich nicht in

Digitized by Google

Die Berechtigung einer solchen Boraussezung gründet sich auf bas auch in 1 Kor. 6, 9; 15, 13 vortommende μη πλανδοθε Jat 1, 16 — das freilich aus Gal 6, 7 in die Redeweise unseres Berfassers über= gegangen sein tönnte.

### Ueber ben Brief Jakobi.

Abrebe stellen läßt und offenbar ben Zweck hat, das Haupt= und Grundgebot des christlichen Wandels durch die Aucto= rität des weisesten und einsichtigsten aller Könige zu bestäti= gen. Daß auch der Ausdbruck ölöxlygos in Jak. 1, 4 an die Elóxlygog dumcovy Weish. 15, 3 mahne, sei hier nur vorübergehend bemerkt.

Der Einfluß ber Lehrbarstellungen ber alttestamentli= chen Sapientialbücher reicht auch noch in eine andere neutestamentliche Schrift hinüber, die nach dem Jatobusbriefe entstanden gleichfalls an judenchristliche Lefer gerichtet ift --in ben hebraerbrief, beffen eilftes Capitel unvertennbar eine Rachbildung der Rapp. X und XI bes alttestamentlichen Bu= ches ber Weisheit ift, mit dem Unterschiede icooch, daß ber im altteftamentlichen Buche empfohlenen Beisheit die nizig als der concreter und voller gefaßte habitus jener Weisheit fubstituirt ift. Hinsichtlich dieser niores stellt fich zwischen ber Auffaffung des Hebräerbriefes und jener des Jatobus= briefes eine bestimmte Wechselbeziehung hervor, die sowohl etwas Gemeinfames und Gleichartiges Beider, als auch eine aanz bestimmte Unterschiedenheit der beiderscitigen Auf= faffungsweisen in fich ichließt. Der Verfaffer des Bebräcr= briefes sagt, ohne Glaube fei es uumöglich, Gott zu gefal= len; ber Jatobusbrief bemertt, daß der Mensch baran wohlthue, ju glauben, das bloße Glauben als folches aber, nämlich als theoretisches Fürwahrhalten der religiösen 28ahr= heit das Heil des Menschen durchaus nicht verbürge. Wie ber Jakobusbrief führt auch ber Hebraerbrief ben Bewußt= feinsinhalt des Glaubens auf die Grunddogmen des monotheistischen Gottesglaubens, auf ben Glauben an den Einen überweltlichen Gott als Schöpfer, Regenten und Richter der Welt jurud (vgl. oben S. 257). Indem er aber ben Glauben, deffen

vollentwickelten Gehalt er im chriftlichen Religionsalauben ertennt, der alttestamentlichen Weisbeit fubstituirt, faßt er ihn als lebendigen Gemuthshabitus, ber bem inneren Denschen wesentlich eine Richtung nach Oben auf bas Ewige und himm= lifche ertheilt; er legt also in die miores unmittelbar das= jenige binein, mas der Jakobusbrief ber im Geifte ber vertrauensvollen micic vou oben zu erflebenden Gabe und Erleuchtung ber oopla zutheilt. Darin aber, daß die Frucht biefer Weisheitsgabe ein Emporgehobenscin des Menschen über fich felbst und über die Schwäche, Bagheit und Bersuchlichkeit des von der Erdenwelt und ihren Freuden und Sorgen gefangen genommenen Erbenmenschen fei, ftimmen beide, der Jakobusbrief und Schräckbrief und mit ihnen der in berfelben gemeinfamen Absicht ber Stärkung bes Glaubensmuthes fich begegnende erste Brief Betri zufammen. 63 tonnte in diefer Hinsicht wohl gefragt werden, ob nicht bie im 11. Rap. des Bebräerbriefes enthaltene Borführung einer langen Reihe alttestamentlicher Glaubenszeugen für die wei= tere Ausführung eines Jak. 5, 11 nur kurz angebeuteten Gebankens zu nehmen fei. Für biefen Fall würde fich bann bas merkwürdige Verhältniß berausstellen, bag fich ber Debräerbrief und ber erste Bricf Betri in die Ausführung des erwähnten Verses des Jatobusbriefes gleichsam theilen, in= bem Betrus den andern Theil feiner Mahnung, nämlich bie Verweisung auf das mustergiltige Beispiel des fanftmuthig buldenden Heilandes zum Gegenstande beredter, eindringlicher Mahnungen macht. Demgemäß stünde, was sich auch an= berweitig in mannigfaltiger Art näher ausführen liche, der Jatobusbrief in einer Art grundhaften Berhältniffes zu den beiden anderen Briefen, die es sich zur specifischen Aufgabe machen, über ber Grundlage der vom gatobusbriefe bei feis

nen jubenchriftlichen Lefern vorausgeseten religiöfen Grund= gefinnung den himmel des chriftlichen Glaubensbewußtfeins mit seinen erhabenen Anschauungen, Tröftungen, Ermunterungen und Anforderungen an ben sittlichen Sinn und Strebemuth des zeitlichen Erdenmenschen aufzuschließen, mas von Scite des Hebräerbriefcs mit specieller Rücksicht auf die Gefabr des Rückfalles in den jüdischen Cult, von Seite des ersten Petrusbriefes mit Ruckficht auf die von heidnischer Seite brohenden Glaubensverfolgungen unternommen wirb. Der ben beiden Betrinischen Briefen mit dem Jakobusbriefe gemeinsame hinweis auf die Parusie des herrn findet feine endgiltige abschließende Ausführung in einer anderen neutestamentlichen Schrift, die, wenn schon über den primitiven Gegensatz von Judenchriftenthum und Heidenchriftenthum burch Zeit und Ort ihrer Abfaffung, sowie burch ihre Be= ftimmung und Tendenz hinausgestellt, gleichfalls die paläfti= nenfische Abkunft ihres Verfassers nicht verläugnet - in ber Apokalypfe des Apostels Johannes.

# IL

## Recensionen.

1.

Segrbuch bes Rircheurechts aller christlichen Confessionen von Ferdinand Walter. Bierzehnte, sehr verbesserte und vermehrte Ausgabe. Im Auftrage des Verfassers beforgt von Hermann Gerlach, Doctor beider Rechte und Domcapitular in Limburg. Bonn, bei Adolph Marcus. 1871.

Walter's Lehrbuch bes Kirchenrechts erfreut sich seit seinem ersten Erscheinen im J. 1822 einer so allgemeinen Unerkennung und weiten Verbreitung, daß eine aussführliche Besprechung besselchen als überflüssig erscheint und ebenso allgemein bekannt und anerkannt sind die hervorragenden Verdienste, welche sich der Versasser um die Rechabilitirung einer Wissenschaft erworben hat, die in den ersten Occennien unseres Jahrhunderts — wenigstens in Deutschland gänzlich darniederlag und in den damals maßgebenden Krei= sen als abgethan angeschen wurde. Auch daran wollen wir nicht erinnern, daß die begeisterte Hingabe an den großartigen Stoff, welche das Wert gleich ansänglich auszeichnete,

:

burch die lange Reihe ber sich rasch folgenden Auflagen im= mer dieselbe geblieben ift und daß die lettere mit der Entwicklung ber Kirchenrechtswiffenschaft sowie mit ben Greig= niffen auf tirchlich-politischem Gebiete immer gleichen Schritt gehalten haben, so daß das Lehrbuch auf jeder Stufe feiner eigenen Beiterbildung ein treuer Spicael des Fortschritts ift, welchen bie Wiffenschaft und bas Leben während ber fünfzig Jahre feines Bestandes in fo erfreulicher Beije gemacht haben. Statt berartiger Ausführungen beschränten wir uns auf eine kurze Anzeige ber neulich erschienenen vierzehnten Auflage. Als dieselbe nothwendig gewor= ben war, beabsichtigte ber Verfasser, in ber gewohnten Beise bie erforderlichen Ergänzungen beizufügen und einzelne Theile vollftändig umzuarbeiten, aber ein fcweres Augenleiden bin= berte ihn an der Ausführung. Scinem Bunsche entgegen= kommend übernahm "einer seiner frühern eifrigen Zuhörer". herr Domcapitular Dr. Gerlach in Limburg, bie Beforaung der neuen Auflage.

Indeffen war es dem Verfaffer doch möglich, "einige schon früher ausgeardeitete Zusätze und Verbefferungen, na= mentlich im kirchlichen Vermögenstrecht und im Eherecht" einzufügen. Diese noch von Walter's eigener Hand her= rührenden Uenderungen finden sich in den §§. 251. 251 a (die Lehre vom Eigenthum am Kirchengut, der erstere Pa= ragraph ist umgearbeitet, der letztere ganz neu hinzugetom= men), §. 262. 264 (die Beerbung der Beneficiaten, die Früchte des letzten Jahres) §. 53 a und 321 (je der Schluß= sat), die Jusätze in §. 137 mit Note 2, §. 165 mit Note 1, §. 295 (Geschichte des christlichen Cherecht3), §. 298 (die Form der Abschlichung der Ehe) u. s. w.

Wenn herr Dr. Gerlach im Vorworte fagt: "Die

vierzehnte Auflage ift eine febr verbefferte und vermehrte; bie Ergebniffe ber Rirchenrechtswiffenschaft in ben letten zehn Jahren find eingehend berücksichtigt worden und man wird bem Herausgeber nach näherer Prüfung das Zeugniß nicht versagen, bag er das Wert feines Lehrers mit Liebe behans belt hat, um bei Herftellung ber neuen Auflage ben Auforberungen ber Zeit zu genügen", fo befindet fich Referent in ber angenehmen Lage, dieß in jeder Beziehung bestätigen au tonnen. Der Umfang bes Buches hat bedeutend zugenommen, benn während die breizehnte Auflage 758 Seiten zählte, haben dieje in der vierzehnten die Höhe von 781 erreicht, die neueste Literatur wurde mit wenigen aber unbedeutenden Ausnahmen fchr fleißig verzeichnet, insbesondere bat Maaffen's "Geschichte ber Quellen und ber Literatur bes canonischen Rechts" im zweiten Buche eine eingehende Berücksichtigung gefunden, die practische Brauchbarkeit ist burch forgfältige Angabe des jett geltenden Rechts wefent= lich erhöht und bas Register in bankenswerther Weise vermehrt worden.

Der Herausgeber hat bie von ihm neu hinzugefügten Paragraphen und Noten mit zwei Sternchen versehen und die Zusätze mit einem Sternchen bezeichnet. Demnach ergiebt eine nähere Durchsicht, daß die §§. 23 a und 305 neu hinzugefommen sind und 83 Paragraphen mit Zusätzen versehen wurden, nämlich §. 7. 45. 47. 47 a. 51. 54. 54 a. 58. 62. 62 a. 66. 67. 72. 85. 87. 88. 90. 91. 95. 99 100. 101. 105. 106. 108. 111. 116. 116 a. 116 b. 127. 130. 143. 144. 145 a. 153. 156. 160. 167 a. 171. 181. 185. 192. 194. 195. 203. 207. 208. 209. 217. 218. 219. 225. 232. 234. 235 c. 250. 253. 260. 265. 271. 275. 283. 297. 300. 301. 302. 303. 305 a. 305 b. 306. 307.

 $\mathbf{282}$ 

Digitized by Google

308. 308a. 314. 315. 326. 330. 331. 333. 336. 338. 341. 351. Außerbem kann man unter bem Terte 327 Roten zählen, welche von Dr. Gerlach neu hinzugefügt wur= ben und 268, welche von ihm Zufätze erhalten haben.

Schon ans biefen wenigen Bemerkungen burfte zur Benuge hervorgehen, daß die neue Auflage gegenüber ihrer Bor= gängerin zahlreiche Verbefferungen und beträchtliche Ermei= terungen erfahren habe. Wir empfchlen daher die treffliche, ben Anforderungen der heutigen Wiffenschaft vollständig ent= sprechende Arbeit den Theologen und Juristen auf's Angelegentlichste und zwar nicht blos mit Rücksicht auf den in= neren Werth des Buches an sich, sondern auch im Hinblick auf die kirchlich=politische Situation der Gegenwart. In lets= terer Beziehung wollen wir nicht unterlaffen, die Schlußbemerkung aus der Vorrede des Verfassers zu allfeitiger Erwägung hieher zu seten. "Mit der erlangten Freiheit ist die Kirche in ein neues Stadium eingetreten. Es ist badurch für den Klerus bas Maß der Anforderungen und ber Berantwortlichkeit vergrößert, es find ihm, darüber täufche man sich nicht, neue schwierige Aufgaben zugeführt worden. Die Lösung beiselben erfordert aber, einer so geiftig ent= wickelten Zeit gegenüber, eine Umficht, Mäßigung und eine acmiffe Sobe der Weltanschauung, welche nur durch den ver= trauten Umgang mit der wahren Wiffenschaft erworben wer= ben kann." Rober.

2.

Bibel und Ratur in der harmonie ihrer Offenbarungen. Bon Theodor Bollmann, d. 3. evangelischem Geistlichen an der deutschen Gemeinde in Buenos Aires. Gefrönte Preisichrift. Zollmann,

Dritte Auflage. Hamburg. Agentur des Rauhen Hauses. 1872. XXXVI und 323. Lopr. 1 Thir.

Vorstebende in dritter Auflage erschienene Schrift ver= bankt ihre Entstehung einer vom Centralausschuß für in= nere Million auf Beranlaffung einiger Freunde bes Reiches Gottes eröffneten Concurrenz, "welche den angeblich unlös= baren Conflict zwischen der b. Schrift und den Naturwissen= schaften zu ihrem Gegenstande" hatte (III). "Es handelte sich für ihn um Brovocation einer wissenschaftlichen, in der Form möglichst allgemein verständlichen Arbeit, die den Con= flict, in welchen zur Beunruhigung Vieler die Naturwissen= schaften in ihren neueren Resultaten gegen die Theologie und ben chriftlichen Offenbarungsglauben getreten find, zum Schutze ber letteren klären und ben Boben fichern follte, auf dem die Heiligthumer des Evangeliums trop aller wirtlichen ober vermeintlichen Resultate ber Naturmiffenschaften unferm Bolke siegreich bewahrt werden können" (IV). Das Preisrichteramt übten die Herren Prälat Dr. Ullmann in Carlsrube, Generalsuperintendent Dr. Hoffmann in Berlin und Professor Dr. Braun baselbst aus (VI). Unter 7 21beiten wurde die vorstehende als die dem Ziel am nächsten kommende und darum zu krönende Schrift auerkanut. Der Berfasser, früher Bfarrverweser zu Dülmen in Bestphalen, war einem Rufe an die deutsche evangelische Gemeinde zu Buenos Aires gefolgt, von wo aus auch das Vorwort zur britten Auflage datirt ist.

Wir haben die Schrift mit großem Interesse gelesen und mit Befriedigung aus der Hand gelegt. Sowohl die schöne Darstellung als auch die sachgemäße Ordnung sind . ganz geeignet, den Leser zu schsten und ihm die Lecture leicht und angenehm zu machen. Der Versasser ist zwar kein Ra=

Digitized by Google

turforscher von Fach, hat sich aber mit ber einschlägigen Li= teratur sehr vertraut gemacht. Ein practisch geübter Na= turforscher würde wenigstens manche Ungenauigkeiten im Detail, die uns aufgefallen find, leicht vermieden haben. Bei bem Kreislauf bes Blutes 3. B. geschieht ber Vorhofe oder Herzohren gar keine Erwähnung. Wie das Blut in ber recht en Herzkammer mit neuer Nahrung versehen werbe (S. 123), ift um so weniger einzusehen, als bas venöse Blut berfelben erft burch den Uthmungsprozek in ber Lunge in arterielles verwandelt und badurch zur Ernährung wieder tauglich gemacht wird. Von der Lunge kehrt es aber nicht in die linke Herzlammer zuruck (l. c.), sondern in ben lin= ten Vorhof und von da erst in die Herztammer. Dak ber Sonnenkörper an sich dunkel sei (S. 83), ist seit der Erfin= bung ber Spectralanalyje zum mindeften fehr unwahrschein= lich: im Gegentheil muß er sich in einer großen Glubhite Das einfache Sehen mit zwei Augen (S. 172) befinden. hat auch schon längst seine genügende physikalische Erklarung gefunden, wie jedes beffere handbuch der Bhyfit zeigt. Die Drehung ber großen Uchje in einem Cyclus von 21.000 3. wird wohl auf die Drehung im Platonischen Jahr von 25,868 zu reduciren sein. Auch der consequent gebrauchte Ausbruck generatio originaria statt ber fast allgemein ub= lichen gen. aequivoca ober spontanea ift uns aufgefallen. Diefe Ausstellungen thun übrigens ber ganzen Durchfüh= rung wenig Gintrag, ba die Refultate der Naturforfcher mog= lichft getreu benützt find. Citate find bem Zwecke ber Schrift entsprechend burchaus vermieden worden, boch werden im Conterte wiederholt bedeutendere Stellen ber Bewährsmän= ner ohne Angabe bes Orts angeführt. Der Gang der Ent= wickelung ift mit Recht dem Gange der Natur nachgebildet.

-

### Zollmann,

Bon ben religiösen Anschauungen ber Bibel, ber Atomen= hypothese und der Schöpfung schreitet der Verfasser burch alle Stufen der Natur fort, bis er, bei der Seele angekom= men, in's geistige Gebict, beziehungsweise zur Synthese von Geist und Materie, zu dem Menschen gelangt, um endlich mit der Auserstehung und Weltverklärung zu schließen.

Anerkennenswerth ift es, bag bie Baffen bes Confessio= nalismus durchaus verschmäht worden sind. Im ganzen Buche fanden wir auch nicht eine Stelle, in welcher religio= fes Parteiintereffe die Feder des Verfaffers getrübt hatte. Zwar stimmen wir nicht mit ihm überein, wenn er im Borwort bemerkt: "ber bogmatischen Entwicklung des Chriften= thums können wir allerdings nicht einen normativen Werth zuerkennen; schon barum nicht, weil uns bie Babl zu schwer wurde, welcher bogmatischen Entwicklung wir uns zuwenden follen, um uns ihr auf Treue und Glauben gefangen zu geben" (XXIII), aber wir find boch der Ansicht, daß man in allen Bunkten, welche zum Grenzgebiet zwischen natur und Bibel gehören und allen christlichen Confessionen ge= meinfam find, mit mehr Rugen schreibt, wenn man bie con= fessionelle Farbung zurücktreten laßt. Auch ohne die porspicuitas der hl. Schrift, an welcher der Berf. festhält (XXV), ftimmen in diesen Bunkten die positiven Theologen so ziemlich überein. Uebrigens ist an ber Berurtheilung Galiläi's eben so wenig die katholische Dogmatik als ber chriftliche Glaube schuldig (S. 6), fondern bie einseitige und furzsichtige Auffassung feiner Richter.

Bei Besprechung der Sache selbst hat der Verf. vor= wiegend den Materialismus im Auge. Büchner, Moleschott, Bogt und Consorten sind es, gegen die er besonders zu Felde zieht und die er nicht selten mit dem consequentesten Mate=

rialisten Czolbe mundtodt macht. Diese Rampfesweise bat ohne Zweifel ihre aute Berechtigung und ihre große Bortheile. Sie hat ihre aute Berechtigung, benn bie Strömung in der Naturmiffenschaft treibt ja gegenwärtig unverkennbar biesem Biele zu. Wer vor Jahren noch fo naiv war, aus bem Umftande, daß Darwin in feinem epochemachenden Berte über bie Artenbildung durch den Kampf um's Dasein und bie natürliche Auswahl die strengen Consequenzen seines Standpunkts nicht gezogen hatte, auf eine Rücktehr bieses berühmten Naturforschers zu hoffen, dürfte durch fein neue= ftes Bert gründlich geheilt fein, in dem derfelbe fich Häckel und andern ebenbürtig zur Seite stellt. Aufgefallen ift es uns, bag auch ber Verf. barauf einen Werth zu legen scheint, wenn er fagt (S. 161), Darwin felbst habe diese Confequenz (die Abstammung bes Menschen vom Affen) nicht ge= zogen, sondern sie einem R. Bogt und Conforten überlassen. Das neueste Werk konnte er allerdings nicht gelesen haben, ba die Vorrede seiner Schrift vom Februar 1870 batirt ift, aber ob bie Consequenzen gezogen find ober nicht, ift gleich= giltig, sie liegen so im Darwin'schen System, daß wer A fagt auch B fagen muß, wie auch der Verf. an einem an= bern Ort (S. 135) sich ber Befürchtung nicht entschlagen tann, daß unfre deutsche Materialisten mit ihren Consequen= zen aus feinen (Darwin's) Prämiffen im Rechte find.

Dieje Rampfesweise hat aber auch ihre große Vortheile, benn bem ausgesprochenen Materialismus gegenüber ift es leicht, die Absurdität mancher naturmiffenschaftlichen Auf= ftellungen nachzuweisen. Wenn Büchner "alles, was über bie sinnliche Welt und bie aus ber Vergleichung finnlicher Objecte und Verhältniffe gezogenen Schluffe hinausliegt", Hypothese und nichts als Hypothese sein läßt, so ift es um 19

Theol. Quartalfdrift. 1879. Seft II.

fo leichter, die Grundlosiakeit des Standpunkts aufzudecken. als felbst biefer eingefleischte Materialist noch Schluffe aus ber Vergleichung finnlicher Objecte und Verhältniffe zulaffen Das Denken können bie Materialisten nicht elimini= աղջ. ren, ohne daß sie selbst aufhören zu benten, und bamit tom= men sie auf ein Gebiet, bas über die 5 Sinne hinausliegt. Der Verf. zeigt in der Verfolgung biefes Gedankens, ber fich als rother Faden burch die ganze Schrift hindurchzieht, eine nicht geringe Gewandtheit und es ist gewiß von gro= fem Werth, den so oft an Denkfaulheit leidenden halbge= bildeten damit eine kräftig wirkende Arznei zu geben. Dad Nimium scheint er uns aber boch nicht in allweg vermieden zu haben. Es ist richtig, das Denken ist die conditio sine qua non aller Wiffenschaft und die Naturwiffenschaft müßte auf den Titel einer folden verzichten, wenn fie ben Dentprozeß in Abrede zoge. Aber ift deßhalb, weil eine Schluß= folgerung ober eine Begriffsbildung stattgefunden hat, ichon hinlänglicher Grund vorhauden, das Resultat als ein iner= actes zu bezeichnen? Dies thut aber ber Berf. in der That. "Ewige Naturgesete find nicht zu sehen und nicht mit Handen zu areifen. Ebe ber Naturforscher zu ihnen gelaugt, muß er einen Dentprozeg burchmachen. Der taufendfältige Zusammenhang der Erscheinungen liegt auch nicht für die 5 Sinne offen: für diefe eriftirt nur ein Rebeneinander ber Dinge und ein Racheinander ber Erscheinungen" (S. 2). "Bir tonnen baber als "eracte Resultate" ber Naturmiffen= schaft nur den Bestand anerkennen, welcher das enthält, was nach unwidersprochenem Zeugniß ber competenten naturfor= fcher - fei es mit, fei es ohne Sulfe von Inftrumenten geschen, gehört, furz mit den 5 Sinnen wahrgenommen ist" (S. 3). Dies können wir gewiß nicht als einzige Grenze

zwischen eract und nicht eract auertennen. Denn sobald man bas Denken bei der Forschung verbannt, so ift jedes Refultat unmöalich. Man darf also gar nicht mehr von eracten Resultaten sprechen, ganz abgesehen bavon, bag auch bie Sinne täuschen tonnen. Die Bewegung ber Erbe um bie Sonne ift, um ein von dem Verf. nicht zu den eracten Re= fultaten im strengen Sinne gezähltes Beispiel anzuführen, dekhalb noch nicht ineract, weil sie das Product eines sehr scharfen Denkprozeffes ift. Denn wenn ber Foucault'iche Bendelversuch zeigt, daß die Schwingungsebene des Bendels, bie sich erfahrungsmäßig nicht ändert, von Oft nach West rudt und die Rechnung nachweift, daß die Größe der Drehung in 1 Stunde gleich 15°. sin o ift, wo o die geogra= phische Breite bedeutet, so gehört zu dem Schlusse, daß die Erbe die entgegengesetzte Bewegung haben und in 24 Stun= ben sich von West nach Oft breben muffe, zwar ein Denkprozeß, aber wer das Refultat besselben inexact nennen wollte, müßte das Denten, die Logit überhaupt ineract nen= nen, mußte bie Berftandeswiffenschaft, bie Mathematit, aus ber Bahl ber eracten Biffenschaften ftreichen. Dak auch jeder logisch gebildete Mensch, der sich die Thatsachen von ben Natnrforschern hat mittheilen lassen, dieselben beurthei= len tann, unterliegt keinem Zweifel, aber daraus folgt nicht, baß, wenn der Naturforscher dieses selbst thut, das Resultat ineract ist und eben so wenig, daß der Naturforscher seine Beobachtungen nicht beffer ordnen und beurtheilen tann als ber logisch gebildete Laie. Das ift ja eben ber Fehler, daß ein jeder, welcher logisch gebildet zu sein glaubt, alsbald ein Recht in Anspruch nimmt, in den Naturwissenschaften mitzusprechen, baß fo viele, welche bie Ratur nur aus Buchern tennen, naturmiffenschaftliche Bucher für bas "gebildete Bu= 19\*

blitum" schreiben. "Geister 2. und 3. Ranges aber und bie leichtbeflügelte Schaar ber für bas große Bublitum ichrei= benden Literaten bemächtigen fich der Forschung und der Au= torität jener Ersten. - Unter bem namen ber Wiffenschaft, ber Bildung, ber Aufklärung wird bie falfche Baare au spottbilligem Preife feilgeboten, und was den Naturforichern ersten Ranges noch problematisch ist, wird von denen nie= beren Grades und von den Literaten als neueste naturwiffen= schaftliche Errungenschaft ausposaunt" (S. 321). Ja felbft ber Bhilosophie ailt dies. Bir muffen gestehen, bag uns eine Naturphilosophie, eine Bsychologie von Männern ohne naturwiffenschaftliche Bildung eigenthümlich anmuthet. Vom Standpunkte ber Philosophie aus mag die Zuruckführung bes Lichts auf eine Weltentheorie ein wirklicher Widerspruch aegen bas Befen ber Erscheinung fein, wie ber Berf. Blant fagen läßt (S. 45), aber wer bie optischen Erfcheinungen, insbesondere die Bolarifation u. f. w. genau tennt und die mas thematische Behandlung derselben versteht, wird fich um die Einsprache ber Philosophie wenig kummern. Man mag über bie Atomenhypothese (S. 41-51) denken wie man will, neben ben philosophischen Ausführungen über diefe Mate: rie wird die Begründung vom Standpunkte ber Chemie aus als helles Licht erscheinen. Solche Schluffolgerungen, die auf realem Boden fteben, find über philosophische Deductio= nen der idealsten Art weit erhaben. Wohl mag man Anftok daran nehmen, das das Atom schlechthin untheilbar fein foll und diefen Gedanken für fchlechthin unvollziehbar betrachten (S. 46), wie schon Aristoteles die Materie in's Unendliche theilbar sein ließ, allein die Chemie gebietet ein fo beftimmtes Halt, daß ihr vor aller Philosophie der Bor= zug zu geben ift, und auch der Berf. ficht fich trot aller

Schwierigkeiten genöthigt, die Atomenhypothese vorläufig gelten zu lassen. Die Ansichten des Verf. über die dyna= mische Hypothese sind uns etwas unverständlich. Daß nach ihr ein Faden, den man fort und fort zicht, nicht reißt, sondern nur unendlich an Dichtigkeit abnimmt, ist doch zu eigenthümlich, wenn der Faden factisch doch in zwei Stücke zerrissen ist. Wenn der Mineralog Weiß, welcher die dyna= mische Hypothese vertrat, gegen den Atomistiker Haug pole= misirt, indem er geltend macht, daß die Blätterbrüche des Arnstalls von gewissen Arnstallisationsrichtungen abhängen, welche im Innern des Arnstalls wirken, so erkennt man hier die Oynamis, aber der Krystall zerbricht nach Weiß doch, ob (ideale) Achsen oder Flächen maßgebend sind.

Sind wir also auch etwas realistisch angelegt, so sind wir boch weit entfernt, alles, mas von biefer Seite geboten wird, als bare Münze anzunehmen. Nicht das Denken als solches macht die Resultate der Materialisten ineract und unwahr, sondern bas falsche Denken, welches bie Re= fultate nach der Tendenz bestimmt und baburch als Gedan= tenlosigkeit erscheint. Mit vollem Recht deckt der Berf. in bem Rapitel über die Weltentwicklung (S. 58 ff.) das un= logische Verfahren des Materialismus auf, der Lebendes aus Leblofem hervorgehen läßt. Durch die Bewegung, in ber fich bie Atome befinden, foll bie Entwicklung eingeleitet und fortgesettt worden sein und boch tann auf die Frage nach ber Urfache ber Bewegung, ber gegenüber vor allem bie vis inertiao im Besithftand ift, teine Antwort gegeben werben. Aber felbst die Bewegung ber Atome angenommen, fo ift eine Erklärung für ben Übergang aus einer nieberen in eine höhere Stufe durchaus nicht gegeben. "Denn es er= scheint ebenso gut möglich, daß bie Atome in fortwährender Bewegung auf berfelben Etufe verharren, ober daß die Bewegung sie auch auf eine niedrigere Stufe zurückführt; benn es ist durchaus nicht einzusehen, weßhalb die Atome die höhere Ordnung ihrer Aneinanderlagerung scsthalten müssen, weßhalb sie diese nicht auch wieder verlieren können" (S. 59). Der Materialismus hat für diese Entwicklung des Höheren aus dem Niederen nur den Zufall als Grund geltend zu machen. "Es ist die colossalte Aufallshypothese, die süch erstinnen läßt: zufällig lagern sich Ätheratome so saneinander, dicht entsteht; zufällig ponderable Atome zu Säuren und Basen; Basen und Säuren zu Salzen, zufällig zu Steinen, zu Pflanzen, zu Thieren, zu Menschen" (S. 60).

So spottet schließlich ber geringste Prozes in ber natur ber Erklärung, wenn man fich gegen iches hereinragen einer höheren Macht fträuben zu follen glaubt. Man sucht lieber bie lächerlichsten Scheingrunde ober verzichtet mit Zuhilfenahme bes Zufalls auf jede Erklärung. Dies gilt aber nicht nur von bem Materialismus, fondern auch von bem Dar-Dicfer hat etwas Verlockendes an fich, ba burch winismus. ihn in die ganze Ratur ein einheitlicher Gedanke gelegt wird, ber von ber erften Belle bis zum Menschen mit äußerster Consequenz verfolgt wird, und gewinnt daher nicht wenige Anhänger. Aber er ift eine nicht ebenso wahre als schöne Idee. Denn auch er leidet an ganz ähnlichen Boraussehun= gen wie der Materialismus, auch er muß dem Zufall einen weiten Spielraum geben. "Man ermäge wohl das Coloffale biefer Behauptung : das erste Auge hat sich burch einen Rampf ums Dasein, burch bas Bedürfniß zu sehen gebildet und sich bis zur Höhe bes wunderbar conftruirten Menschenauges entwickelt - wieder burch einen Rampf ums Dafein

Digitized by Google

und eine natürliche Auslefe, ohne irgend eine leitende 3dee! Ebenso ber ganze übrige, über alle Maken sinnreiche Bau bes thierischen Organismus mit all seinen vegetativen, seinen Fortpflanzungs = und allen übrigen Organen! Db bas wohl Jemand glauben kann ?" (S. 137). Die Gründe bafür find allerdings in keinem Berhältnik zur Tragweite ber Behauptung. Es wird geltend gemacht, bag die Embroonen aller Thiere nicht kennbar von einander verschieden feien und insbesondere ber bes Menschen alle niederen Stufen burchlaufe. Aber "wie tonmt es, bag aus bem einen Embryo eine Eidechse, aus dem andern ein Ballfisch, aus bem britten ein Mensch entsteht, ba sie boch ununterfcheidbar einander gleich find? Man follte nach Darwin'= fcher Theorie vermuthen : ein besonders träftig angelegtes Thierembryo wurde unter dem Ginfluß begunftigender Um= ftanbe bie hochfte Stufe ber Arbeitstheilung erreichen, fich zum Menschen entwickeln, wenn es auch von einer Ruh berrührte, und umgetehrt ein schwächliches Menschenumbryo müßte bei Ernährung durch schlechte Säfte auf einer niedrigen Stufe verharren und vielleicht als Gidechfe zur Belt tom= men" (S. 138).

Auch die Stufenreihe vom Unvolltommensten dis zum Bolltommensten, auf die sich berufen wird, ist keineswegs so vollständig als man glauben machen möchte. Man muß ja selbst Lücken zugeben. Freilich weiß man auch hier einen Ausweg. Daran ist die Mangelhaftigkeit unserer geologischen Kenntnisse schuldig. Aber gescht schlött, es werden alle möglichen Zwischenformen aufgefunden, so wäre ber Uebergang aus der einen in die andere erst noch nicht erwiesen. Es weist der Verf. mit Recht darauf hin, daß einzelne Arten als unverändert seit Jahrtausenden be-

wiefen werben. "Man hat capptische Mumien von Thieren, bie vor 2000 bis 3000 J. lebten, mit ihren jest lebenden Nachtommen verglichen und keine wesentlichen, keine Art= unterschiede gefunden, fondern nur Unterschiede, wie fie zwischen Individuen derfelben Art vorzukommen pflegen. Man hat Beizenkörner, die in capptischen Byramiden vorgefunden find, gefät und hat eine Beizenart erhalten, die mit einer ber heutigen vollftändig übereinftimmt. Sier scheint sich also boch die Dauerhaftigkeit der Art zu zeigen" (S. 141). Doch man wirft mit Millionen und Billionen von Jahren um fich, gegen welche alle Geschichte verschwindet. Aber auch dagegen läßt sich ein auffallendes Beispiel an= "Es findet fich eine Gattung, die fich feit den fübren. ältesten filurischen Schichten bis in die Neuzeit unverändert erhalten hat und mit verschiedenen Arten, die nur wenig von einander abweichen, in fast allen Schichtengruppen repräsentirt ist: die Gattung Lingula" (S. 142). Diese Lin= aula (lingula prima) gehört in der That zu den ersten lebenden Wefen und fie laßt fich von den ipatern im Muschel= talt, Jura taum unterscheiden. 3hr Geschlecht lebt heute noch im indischen Ocean. Man könnte bagegen einwenden, baß bie Ausnahme die Regel bestätige, aber abgesehen von ben analogen Beispielen bedenke man, was die Darwinianer mit solchen Ausnahmen 3. B. dem Lanzettfischchen unter den Wirbelthieren alles zu beweisen suchen, und man wird auch bieje als bebeutungsvoll gelten laffen muffen. Warum fich untergeordnete Arten, wie geschlechtslofe Thiere neben ben höher entwickelten beim Kampf ums Dasein erhalten konnten und bis heute fort eriftiren, bleibt ohnehin ein Rathfel. Daß ein Rückfall nicht vorkommt ist — Zufall. Der Bo= taniker wenigstens kann fich aus Tausenden von Beispielen

bie Lehre abstrahiren, daß Barietäten fehr häufig wieder zur ursprünglichen Art zurückkehren und nicht umsonst muß der Gärtner, wenn er alle, auch die unwesentlichen Eigen= schaften einer Pflanze vererbt wissen will, auf die Fort= pflanzung verzichten und zu den Mitteln für Vermehrung der Pflanzen seine Zuflucht nehmen.

Ucbrigens hat Darwin in feinem neuesten Bert in ber That zugestanden, daß er der natürlichen Auchtwahl zu viel Werth beigelegt habe und zieht nun bie geschlechtliche Ruchtwahl als Erklärungsgrund bei. Aber auch damit wird bem Zufall wieder viel aufgebürdet. Die früher die weißen Tauben zuerst vom Habicht dem Untergange geweiht und bie weißen Mäufe von ben Raten und anderen Liebhabern auerst auf ben Aussterbeetat gesetst werden mußten, so muffen jett die Männchen für die Bererbung gemiffer Abnormitäten forgen, während fich boch im Leben stets das Normale über bas Anormale zu erheben weiß. Es muß boch wohl Zufall fein, wenn unter ben Ahnen des Menschen zufällig ein weibliches Individuum des Haarschmucks am ganzen Leib beraubt gewesen ist, und noch mehr Zufall, wenn für biefes Individuum der genannte Mangel eine besondere Borliebe erweckte und biefe Vorliebe bei den bislang behaarten ?n= bividuen allgemein wurde. Es mahnt dies viel an den Rampf der männlichen Hirsche, denen bei dieser Gelegenheit bie Geweihe gewachfen find.

Auffallend erscheint auf den ersten Blick die Bemerkung, daß die Entwicklungsgeschichte der Erde nach der Geologie und der Bibel nicht vereint werden könne. Wer die Frage nach dem Verhältnisse beider "zu beantworten versucht hat, hat sich unsers Erachtens eine unlösdare Aufgabe gestellt" (S. 76). Der einzige mögliche Ausweg, wenn man nicht

vor dem unlosbaren Biderspruch fteben bleiben wolle, fei ber, daß man entschieden mit dem meckanischen Inspis rationsbegriffe breche. "Machen wir Ernft mit dem Grund= fase, bak die Entstehung diefer Offenbarungeurfunde unter bie Sciepe der natürlichen menschlichen Entwicklung ift ge= ftellt gewesen !" Doch bestätigt die Ausjuhrung die bervorgerufene Befürchtung teineswegs. Es ift bem Berf. nur barum an thun, au zeigen, daß eine buchftäbliche Auffaffung ber Genesis fich in unüberwindliche Schwierigkeiten ¥rr≠ widle, daß die scharffinnigften Combinationen von bicfem Standpunkte aus am Ende nicmand genügen, vielleicht taum bem Erfinder folcher harmonistit felbst. Darin hat er zweifelsohne Recht. Denn man muß wirklich solche Versuche gelefen haben, um von ber Siftsphusgarbeit überzengt zu fein. Auch ber Bersuch, die Lage - Berioden zu nehmen, scheint uns nicht zum Bicle zu führen, weghalb wir ichon früher in bicfen Blättern auf bie ideale Auffassung als bie allein befrichigende hingewicfen haben, die auch immer mehr An= bänger gewinnt, wie auch Reusch in der britten Auflage feiner "Bibel und Natur" ihr bas Wort redet. Es foll ja bie Bibel tein naturmiffenschaftliches Buch fein, ihr 3med ift ein religiöser und barnach ift ihr Inhalt zu beurtheilen. "Die Naturbetrachtung der Schöpfungsgeschichte ist durchaus teleologisch angelegt; sie nimmt ihren Standpunkt rein vom Menschen aus. - Die ibealen Plane Gottes haben jene Urmenschen geschaut; bie Stufen ber gegenwärtigen Ratur= ordnung bis zu ihrer Spite im Menschen bin - sie find in ber Schöpfungsgeschichte niedergelegt, und zwar aus bem Sefichtspuntt, wie alles übrige Geschaffene zum Den ichen in Beziehung steht; sie find in der kindlichen Form einer realen Geschichte gegeben, bie ihrem Befen nach ibeale Be=

schichte ist" (G. 78). In Allem möchten wir übrigens hier bem Berf. nicht beistimmen, da die idealen Erklärungen manchmal etwas weit gehen (G. 211 f.).

Von ber naturbetrachtung im engeren Sinne erhebt fich ber Berf. zur Besprechung der über bie Ratur binausliegenden Factoren, fo weit fic auf ben Menfchen Bezug haben. Der Mensch ftcht mit einem Theile scines Befens über ber Natur, er hat eine Seele "bas Thier hat auch eine Scele; es empfindet, es bentt. Mogen die Spuren bes Dentens noch fo gering fein im Berhältniß zu dem Denten bes normalen Menschen, so find fie boch immer groß genug, um nicht aus bem Juftinkt, mit bem man alcich bei ber hand zu fein pflegt, fich ableiten zu laffen" (S. 169 f.). Aber bas Denten bes Thieres bleibe specifich thierischer Art (S. 170). Defbalb gewinnt bie Frage nach ber Gecle erft beim Menschen Bedeutung. Wir wiffen zwar wohl, daß man vielfach auftößt, wenn man von einer Thiers feele nichts miffen will und baburch ben liebgewonnenen Thiermarchen und Anetvoten alle Pocfie raubt, Elternliebe und was bergleichen mehr trots alles Augenscheins in reine instinctive Handlungen auflöst, aber nichts befto meniger tonnen wir uns zur Annahme einer Thierfecle nicht verftehen. Diese scheint allerdings bei unsern hausthieren selbst= verständlich zu fein, bei denen auch die Darwinianer fo gern verweilen, aber sobald man in die freie Natur tritt, welche die eigentliche Heimat der Thierwelt ist, wird man leicht anderer Anficht, falls nicht eine bestimmte Tendenz bie Beobachtung färbt. Wir verweisen diejenigen, welche fich hiefur besonders intereffiren, auf die Schriften von Dr. Altum und Bach und ihre Zeitschrift, Natur und Offenbarung. Es tann uns von unfrer Anficht auch ber Einwand nicht abwendig

machen, daß man dadurch die Lebenstraft aus der organischen Welt verbanne, da nur Unkenntniß des Sachverhalts einen solchen Vorwurf erheben kann. Bei der Pflanze spricht ja schon längst kein Mensch mehr von einer Seele und sie ist voch ein organisches Wesen. Ebenso wenig macht uns der Umstand darin wankend, daß ein Mechanismus in die Natur hineinkommt, der ein Grundariom des Materialismus ist (S. 320), denn die Materialisten pflegen in der Regel das Denken des Thieres nicht zu bestreiten.

Wir bemerken nur noch, daß was der Verf. im Folgenben von den angeborenen Iveen, der Gottesidee, Freiheit und Eünde, von dem Alter des Menschengeschlechtes, der Abstammung von Einem Paare, der Heiligung, Naturver= derbniß, dem Wunder und dem Iveal=Mensch (Christus) sagt, in allen Hauptpunkten gewiß Billigung verdient. Auf= gefallen ist uns nur, daß die "Bibel und Natur" von Reusch nirgends erwähnt ist, welche auch bei protestantischen Lesern nicht ohne Wirkung bleiben würde. Reusch's Schrift dürste ben wissenschaftlich Gebildeten besser entsprechen, obige Schrift ben allgemein Gebildeten. Es wird letztere ihren Zweck ohne Zweisel bei vielen erreichen und wir stehen nicht an, sie wiederholt zu empfehlen.

Schanz.

3.

Margaretha Berflaffen, ein Bild aus der tatholischen Kirche von **A. H.** Zweite Auflage mit Porträt. Hannover. Karl Meyer 1871.

Das "Bilb", das uns in voranstehendem Buche entwor= fen ift, und das wir schöner und lieblicher, in immer ausge=

298

Digitized by Google

prägteren und feineren Rügen vor bem Muge unferes Beiftes aleichsam entstehen seben, ift bas febr anziehende und lebensvolle Bild von dem zeitlichen Ringen, Erleben und Streben einer, zumal in gemüthlicher Richtung, febr tief-, aber auf ber andern Seite auch ebenso fräftig und voll= tönend angelegten Scele, die bei änkerlich fort und fort gegen ihren Billen sich gestaltenden Berhältniffen unter ben schwersten und beißesten Rämpfen "bie ganze Stala meufchlicher Empfindung vom höchsten Aufwallen bis zum tiefften Berzagen auf = und abläuft", die aber gleichwohl in all' bem je langer je mehr nur die Wege erkennt, auf benen fie bie Borsehung läuternd ihrem Endziel entgegenführt: "Gottes Wege", fo äußert fie felbst fich barüber in einem ihrer späteren Briefe, "waren immer andere, als die meinen, auch wenn ich auf dem besten zu fein glaubte, mar's ein Bahn". Zu diefer göttlichen, alles mit Weisheit und Liebe regierenden Vorsehung blickt sie daber auch, ob noch so ge= beugt und gebemüthigt von außen und innen, doch immer= fort festen und unverwandten Blickes binauf und rinat zu ihr fich empor in der Kraft ihres Glaubens, sowie ihres ftarken, unbeugfamen Willens. Aus jedem Sturm geht fie am Ende nur fester und glaubensmuthiger, aus jedem Rampfe nur ftarker und siegesfroher, aus jeder Feuerprobe nur reiner und selbstlofer, ja schöner und freier und in sich felber vollendeter hervor. 3hr Leben ift durch eine höhere, alle ihre Berhältniffe berührende chriftliche Ordnung geweiht. ohne dabei in einer etwa hohlen und felbstgemachten, gefühl= vollen ober gar sentimentalen Beschaulichkeit aufzugehen. Es find gerade im Gegentheil die Werte christlicher Charitas, vor allem ber Armen = und Krankenpflege, benen sie mit unermüdetem Gifer fich hingibt und unter beren Uebung fie

für andere schneller und rascher sich selbst verzehrt. Denn wohin sie auch immer in dieser Beziehung die Noth ruft und entsprechend die Liebe treibt, da kennt sie für ihre Person keine Schonung, sondern bringt immer freudig und neu sich zum Opfer, dis sie darüber "dem himmlischen Gärtner als eine früh gezeitigte Frucht in die Hand fällt".

Das ift im Allgemeinen und in seinen Grundzügen an= gegeben das in genanntem Buche dem Leser entworfene Bild.

Was nun die Ausführung und die Schattirung des= selben ins Einzelne anbetrifft, so ist es nach unserem Dafür= halten nicht nur sehr sorgsam, sondern auch wirklich sehr schön durchgeführt — um das Bild hier selbst beizubehal= ten — gleichsam auf dem Goldgrunde katholischen Lebens und Wesens.

Bie "Gretchen", das geiftige Objekt in ber Darstel= lung, zur Zeit, da sie anfieng, wegen ihrer inneren Boll= endung ber Gegenstand ber Bewunderung von Seite ihrer Mitmenschen zu werden, an eine ihrer Freundinen, bie ihr ihre innere Hochachtung bekwegen außbrückte, bescheiden und wahr genug folgenden Satz schrieb: "Was du bei mir für Rraft und Ernst meiner Natur hältst, bas ift nicht mein Eigenthum, das find die Gaben, die ich meiner Kirche verdanke, reiß mich aus ihr beraus und ihren Einfluß aus mir, und du wirst schaubern vor der Schwäche und Nacktheit meiner Ratur" - fo ift bie Berfafferin (Amalie v. Haffen= pflug, eine Protestantin vgl. Hiftor. polit. Bl. 1870. S. 613) felbst auch burch bas Ganze bemutt, eine Erscheinung, wie Gretchen, aus bem innern Leben ber katholischen Kirche heraus zu begreifen, und umgekehrt aus der ersteren Leben und Lebensweise bas Leben ber Kirche zu würdigen. Dabei verdienen die Rube und Objektivität, sowie die vorurtheils=

freie und liebevolle Gestinnung, mit der sie diese ihre Aufgabe löst, unsere volle Achtung und lobende Anerkennung. Die Verfasserin zeigt überhaupt ein sehr warmes Interesse und ein gutes Verständniß für katholisches Leben und katholische Einrichtungen.

Wir wünschen es ebenso herzlich, als aufrichtig, daß diesem Büchlein, das wir wenigstens mit großem Intereffe von Aufang bis zu Eude gelesen haben, die verdiente Be= achtung in immer weiteren Kreisen zu Theil werde.

Rep. Ziesel.

### 4.

Cantus ecclesiasticus sacrae historiae Passionis D. N. Jesu Christi sec. quatuor evangel. itemque Lamentationum et Lectionum pro tribus matut. tenebr. etc. Ratisbonae, Pustet. 1868. \$reis 1 fl. 48 fr.

Vorliegende rituelle Melodien sind nach einem römischen Eremplar von 1838 "und andern", leider nicht näher bezeichneten "approbirten Ausgaben" redigirt und stimmen, soweit sie sich auf Passion und Lamentation beziehen, mit ben in Süddeutschland hauptsächlich durch die Remptener Pressen – vol. Bonner Lit. bl. 1867. S. 871 ff. und dazu Haug's Magaz. f. Päd. 1868. S. 283 – allgemein ver= breiteten Gesangsweisen gegenüber z. B. der Mechliner Aus= gabe der Lamentationsgesänge (vol. Vesperale Rom. Mechliniae 1859 u. s. w.) auß Genaueste überein, während die Lectionsformel, gleichlautend mit der bei Janssen (Grund= regeln 2c. S. 207) stehenden von der in der Nottenburger Didzese hergebrachten, übrigens von Wollersheim (Theor. prakt. Anweisung zur Erlernung des Choralges. 2c. S. 196) als römischer bezeugten in ihrem definitiven Schlußpunkt wesentlich abweicht.

Einen kritisch gesichteten Choral bietet auch biese Ausgabe nicht, daber unfere Bemerkungen auf mehr formale Dinge ber Rebaktion sich zu beschränken haben. Der Rothund Schwarzdruck leidet vielfach an folchen Inconcinnitäten, baß ein primavista - Singen nahezu unmöglich ift und jeden= falls ein etwaiger Versuch bie schlimmsten Störungen veran= laffen mußte. Faliche Noten- und Schluffelstellungen finden fich z. B. p. 22. 23. 27. 35. 36. 45. 46. 55. 56. 60. 70 u. f. f. Einigemal (z. B. p. 11 "accepissent") ist bas runde b nach ftatt vor die betreffende Note gesetzt und badurch die Ligatur aufgehoben; p. 59 "interficerentur" und p. 63 "Joannem", wo es fich in beiden Fallen nicht um eine Ligatur handelt, muß genanntes b unmittelbar vor h ge= zeichnet werden, auch p. 54 "quia ego" fteht b vor a ftatt vor h. p. 7 muß bie zweite Note über "dormientes" a statt c heißen. Was uns aber am meisten mikfiel, bas find die kleinen Striche, welche die einzelnen Worte von einander scheiden. In alter Zeit war durch die Sitte, die Textworte ohne Interpunktionszeichen eng aneinanderge= schlossen zu brucken, die Nothwendigkeit, dem des Lateins untundigen Sänger ben Schluß des einzelnen Worts mittelft folcher Striche zu bezeichnen, vollftändig gerechtfertigt, allein bei heutiger Schreib = und Druckweise sind sie ohne allen Widerspruch ein zöpfiger Ballast, der eine unmittelbare Auffaffung ber melobischen Phrase nur zu erschweren geeignet ift, und um so eher wegbleiben tann, als 3. B. in bem "Cantus ecclesiast. officii maj. hebd. collectus et emen-

datus a J. Guidetto Bonon. etc. Romae Jac. Tornerii 1587" und in dem "Cantus eccl. Passionis D. N. Jesu Christi etc. a J. Guidetto Bonon. Romae ap. Andr. Phaeum 1615" wie in den übrigen Ritualbüchern der eigenen Bustet'schen Offizin — von weiteren dießbezügli= chen Ausgaden ganz abgesehen — die einem ängstlichen Redaktor etwa benöthigten und unseres Wissens noch durch teine Censur gerügten historischen Vorgänge längst ge= geben sind.

In den vorgebruckten Rubriken endlich wird u. A. auch über den Zeitwerth der Choralnoten kurzer Unterricht ge= geben und wenn wir uns mit ber einen Lektion : "notae siquidem, quae quadrati figuram (referunt, si solae et caudatae sint, omnium longissime producuntur; quae vero solae et absque cauda, item quae caudatis suppositae et consequenti invicem ordine per lineas sibi connectuntur, hae omnes eadem mensura, tantoque tempore produci, non longiore, non breviore; sed prorsus aequali ac ubique desiderant. Quae vero rhombi formam induunt, et sine comite, sed unicae unicis syllabis, et breves brevibus supersunt positae, celeriore spiritu et tono citius decurrere gestiunt" (p. IV) im Gangen noch einverstanden erklären tonnen, fo muffen wir boch gegen ben weiteren, das Borausgebende überbieß wieder paralifirenden Bufat "bene noveris, quod nota talis (die fog. Choral-longa) cum cauda unam integram (ut vocant) mensuram, talis (die fog. Choralbrevis) sine cauda mediam partem mensurae, talis (die sog. Choral-semibrevis) autem quartam partem unius mensurae seu tactus ordinarie valeant et signifcont" (p. IV) aufs Entschiedenfte uns erflaren, benn fürs Theol. Quartalfdrift. 1879. Seft II. 20

Erfte ift es einfach nicht wahr, daß ber Zeitwerth einer Choralsemidrevis genau den vierten Theil einer Chorallonga und die Choralbrevis wiederum die Hälfte dieser longa aus= mache, weil die Choralnotenzeichen überhaupt in keinem mathematisch abgemeffenen Zeitverhältniß zu einander stehen, und dann würde ein dieser Notenwerthbestimmung ent= sprechender Vortrag eine wesentliche Eigenschaft des Chorals, nämlich seine Nichtmensurirtheit vernichten, wie schorals, nämlich seine Nichtmensurirtheit vernichten, wie schorals, hofer an der oben eitirten Stelle des Bonner Lit.=Blatts gang richtig bemerkt hat.

Beller.

### 5.

### L'ecclesiaste secondo il testo Ebraico. Doppia traduzione con proemio e note di Gabriello Vegni. Firenze coi tipi di M. Cellini e C. 1871. 174 S.

Der Commentar eines italienischen Geistlichen, welcher die ihm von praktischen Berufsarbeiten gelaffene Muße aufs gewissenhafteste verwendet. Die Schrift ist frei von allem Ueberschwang, von confuser Mustik und Mustification, ist voll gerechter Anerkennung der bestverläumdeten deutschen Wiffenschaft, hat selbst Berufungen auf Ewald's große und kleine hebräische Grammatik und zeugt von Bekanntschaft mit deutscher, katholischer und protestantischer Bibelliteratur.

J. Begni gibt eine längere Einleitung zum Prediger (S. 9-81), eine möglichst wortgetreue lateinische und italienische Uebersetzung desselben aus dem Originaltert (S. 84 -123), und den Commentar dazu von S. 127-174. Die lateinische Uebersetzung, die wir für ziemlich überstüßig

Digitized by Google

l

halten, ift nicht felten hart und migverständlich, ba ber Berf. fich peinlich genau an das Original hält (2, 13 schreibt er, um auch das hebr. Hilfssuffir auszudrücken : quod fecerunt ipsum, fast wie Aquila oùr ro ows übertrug, um bie hebräische Accusativpartikel nicht zu furz kommen zu laffen) 1, 10 und 12, 1 res, quam quis dicat und anni, quos dices u. a. m. Dicse Härte entschuldigt er S. 131 in einer Note: in ambedue i luoghi ho reso, benchè non latinamente, la forma dell' originale, come faccio sempre che la chiarezza del senso sia conciliabile con sintassi e con frasi anche non latine. Allein eine gute Ucbersetzung gibt das eine nicht ohne das andere: Klarheit bes Sinnes nicht ohne Berücksichtigung der Syntare und Ausbrucksweise der Sprache, in welche man überträgt. Die italienische Uebersetzung liest sich leicht und angenehm, und ift ungezwungen und fließend ohne breit zu werden und fich zu fehr von der knappen Rurge des Originals zu entfernen. Die untermischten Sentenzen gibt Berf. in gebundener Rebe, wovon wir 12, 6 ff. die schöne Stelle über den Tod als Beispiel ausheben :

> Pria che l'argenteo funicel si spezzi, E l'aurea lampa infrangasi; E cada l'urna sulla fante in pezzi, E la guirevol rota al pozzo frangasi; E la polve alla terra, onde fu presa, Torni, e a Dio l'alma ch'è da lui discesa.

So fehr der Verf. beftrebt ist, die Resultate der pro= testantischen Bibelstudien sich nutybar zu machen, so wenig ist er mit der negativ kritischen Richtung derselben und ihren gegen Christum und Kirche unverträglichen Tendenzen ein= 20\*

verstanden. Aber der gelehrte italienische Briefter verschmäht es mit richtigem Tafte, bie ganze Biffenschaft ben Unfegen einer einseitigen Richtung berfelben entgelten zu laffen und das für lettere zu sprechende Verbitt auf jene auszudebnen. Er schreibt zwar S. 10 f.: "Von Semler bis Rabbinowicz (bem Berf. ber Schrift: le rôle de Jesus et des apôtres. Paris 1869, welcher Jesus ben Bharisäismus als Mittel fich auf ben Königsthron zu schwingen wieder aufrichten läßt) wurde die Bibel auf ein Brocustesbett gelegt und alle ihre Bucher, von ber Genefis bis zur Apotalupfe verrentt und schlimmer behandelt als von Wolf die homerischen Ge= dichte, von Niebuhr und Mommsen die romische Geschichte. Man that der Sprache Gewalt an, vermuthete Berktümme= lungen, Zufätze und Menderungen jeder Art, man erbachte fich Ausfüllungen, Ergänzungen und Biederherftellungen, man machte ingeniöse Theilungen und Untertheilungen nach Laune einer vorgefaßten chronologischen Ordnung, und wo bas bem Bedürfniß nicht zureichte, ließ man Thatsachen und Bersönlichkeiten im Muthus und in der Allegorie verschwin= ben, ober fchloß bequemer mit ber Läugnung ber Echtheit ber Schriften. Archimedes hatte fo großes Bertrauen in bie Kraft bes Hebels, daß er durch ihn die Welt emporbeben zu können glaubte, aber er verlangte wenigstens ein που στω, während bie Kritit, die nach Stärkeres von ihren Rräften prajumirt, bie Welt ohne einen Stütpunkt auf den Ropf zu stellen sich vermißt" u. s. w. Doch wendet ber Berf., nachdem er diese Art Rritik aufgefordert hat, die Gri= ftenz Gottes abzudetretiren (allora ogni questione è finita) wieder zurück, seht die manchfachen Vortheile ber andern Methode biblischer Forschungen auseinander (die Absurdität ber Systeme biene zur Bestätigung der Wahrheit ber Tra-

bition, bas reichliche Licht, welches fie in alle Fragen ber biblischen Einleitung und Gregese getragen, habe ben Ber= theidigern ber Orthodorie einen neuen Horizont eröffnet und schärfere Baffen geliefert). Der Berf. stellt biesfalls fein Baterland binter Deutschland und Frankreich zuruck: vo n'ha pure (pofitive Bibelforscher) in Italia, ma qui, convien confessarlo, è anzi penuria che no di lavori biblici sì per altre ragioni, sì perchè pochi sono qui fortunatamente i lavori in senso negativo, e que' pochi o traduzioni o rimpasti d'opere straniere o scempiaggini indegne di seria confutazione. Ma raro non è però, che tra noi si prenda oggi il partito, sì pieno di pericolo come vuoto d'onore, di accettar le pratiche conclusioni della critica d'oltremonti (S. 13. Note). 3ch barf mir hiebei nicht verfagen, aus dem Commentar S. 141 in getreuer Uebersetzung ein Urtheil Begni's über beutsche Belehrte auszuhtben, das für das blödfinnige Gezeter deutscher Ignoranten, hochgestellter und ordinärer, über bie "hoch= muthige beutsche Wiffenschaft" beschämend genug ift. Er fetzt fich hier mit einem andern Bearbeiter bes Bredigers, Castelli, außeinander und meint: während derselbe die Berte der berühmtesten Männer Deutschlands plündert ohne fie zu verstehen, hadert er beständig mit benfelben, die doch ihr Leben im Studium ber Bibel und ber orientalischen Sprachen hingebracht haben und was immer auch ihre reli= giöfen Meinungen fein mögen, die beilige Rritit mit Gelehr= famkeit und Umficht, und allgemein mit Ernft und Achtung betreiben (- - che qualunque siano le loro opinioni religiose, trattano la critica sacra con dottrina e circospezione, e generalmente con serietà e con rispetto.

3. Vegni fest die Gründe, welche sich für die Salomo=

nische Abfassung bes Buches angeben laffen, gut und licht= voll auseinander, ohne gerade neue Gesichtspunkte und fchlagende Gründe in biefer fehr fcmierigen Materie beizubringen, indem er nach einer furzen Geschichte der Aufstellungen bierüber im Borwort die Authentie des Predigers nach Tradition und ben Zeuaniffen bes Buches, ben Grundaebanten, Inbalt und Zweck deffelben, die 3dee bes fünftigen Lebens zur Zeit Salomo's, die Lehre, Einheit, Bedeutung, Sprache und Stil, den Tert und die alten Ueberschungen in ebenso viel Rapiteln vornimmt. Er findet (S. 15) bie Schwierigkeiten bes Buches nicht in Dunkelbeiten von Stil und Ausbruden, sondern im Gang bes Buches, in der Natur seiner Gedanken und häufi= gen Diffonangen, im Durchscheinen eines beständigen innern Rampfes und im dufter traurigen Ton, der fast das Ganze beherrscht und oft in Hoffnungslosigkeit zu enden scheint. Der dunkeln Worte find es in der That wenige, der Anfichten bagegen über Grundgedanken und Zweck fehr viele. Der Berf. gibt aber tein tlares Bild über bie Geschichte ber Auslegung bes Bredigers in neuern Zeiten, ber es an miffenswerthen Momenten nicht fehlt. S. b. Bibelwert von Lange, XIII, S. 110 ff. Er hätte auch nicht verschweigen burfen, bag die Abfassung des Buchs in nacherilischer Zeit und durch einen in freier dichterischer Fiktion sich mit Salomo identifizirenden Weisen auch auf orthodor protestantischer Seite fast ausnahmslos festgehalten wird und namentlich alle bebeutendere Bertreter berfelben, wie Savernit, Reil, Sengftenberg, Gerlach, Bilmar, Delizich u. A. fich bafur ausgesprochen Die Tradition ist Verf. S. 22 geneigt, hier um so baben. bober anzuschlagen, da bas Buch sonft, nach feinem Inhalte fich nicht besonders zu empfehlen vermochte und nur weil es wirklich von Salomo war, in ben Canon aufgenommen

#### l'ecclesiaste.

worben sei. Die Ehrfurcht der Juden vor den heiligen Buchern, auf bie ebenfalls S. 23 ftarkes Gewicht fällt (e però la circospezione grandissima, con che dovevano esaminarne la provenienza e il tenore, prima di accoglierli nel codice religioso) gilt jedenfalls unbeanftandet für die strenge orthodore Zeit seit Esra. Aber in vorerilischer Zeit bestand fic nicht im felben Grade, wie aus unzweideutigen Merkmalen zu erkennen ift. Beredt und zum Theil nicht ohne Ueberzeugungstraft äußert fich Berf. am Schluft bes Abschnittes über bie Zeuaniffe bes Buches: Daß Remand in eigener Schrift bie äußern Gigenschaften Salomo's abbilden und ihn auch redend einführen konnte, war nichts Schwieriges. Etwas schwierig war schon, daß er seinen Beift anzunehmen vermochte, feine Gebauten und Stimmungen wiedergeben, fich mit ihm identifiziren, furz feine Rolle in ber Weife übernehmen konnte, daß er fich nichts, was mit beffen Berson und Zeit nicht ftimmte, entschlüpfen lich. Aber baß es ihm hernach gelungen wäre, mit folcher Kunft biefe Schrift als Wert Salomo's felbst zu beglaubigen, die Bachfamkeit Anderer zu täufchen, einen nicht weniger allgemeinen als festen Glauben zu erzeugen, und bick ohne fich um bas amectmäßigere Mittel biezu zu befümmern, nämlich ohne um bie Stirne bes weisen Königs jeuc Anreola bes Ruhmes an legen, womit ihn bie Hebraer umgeben hatten, und die fich vor ihren Augen steigerte, mahrend feine Gestalt fich in der Form ber Bergangenheit mehr abblaßte, das war noch weit mehr unmöglich als schwierig, und wenn je möglich, würde es eine um fo bewundernswerthere Lift gemefen fein, je mehr bie Rritit, die erst heute nach fo vielen Jahrhunderten fich bas Brivileg der Entbedung zuschreibt, die offenbaren Au. zeichen bavon zu erkennen glaubt.

Begni warnt, indem er den Nachweis einer Ueberein= stimmung bes Unsterblichkeitsglaubens ber Salomonischen Reit mit bem bes Bredigers versucht, felbst bavor, die teiner Mißbeutung mehr fähigen Borftellungen bes Neuen Tefta= mentes hierüber in bas Alte zurückzutragen : bennoch fällt er zum Theil S. 42 f. in deufelben Rehler rudfichtlich bes Unfterblichteitsglaubens bes ganzen Alten Teftaments. 63 ift zwar unrichtig, daß anche la semplice lettera dei libri di Mosè non fornisca manifestissime prove dell' universale credenza tra gli Ebrei nell' immortalità dell' anima, und fich hiefur auf Gen. 2, 7. 17. 3, 19. 5, 24. 25, 8 u. a. m. berufen, aber daß ce quindi la fede dell' immortalità conforto in mezzo ai travagli della vita e sporanza in morte gewesen sei, hat für den alten Bund bis tief in die nacherilische Zeit herab keinen Grund und Halt und Robelet felbst ist ber schlagendste Beweis bafür. Mit jener Annahme bes Berf., die er schon für bie Patriarchenzeit geltend macht, war bas ganze Buch unmöglich. Doch gibt Berf. bief S. 45 felbit wieder zu in ber Schilberung des School, nicht ohne auch hier wieder zu ftart bie neutestamentliche Lehre zu ftreifen, indem er ichon die alten Hebräer auf Gericht, Bergeltung, jenseitigen Triumph der Guten über die Bösen hoffen läßt. Anch daß er dem Abraham mit dem Geheinniß der Erlösung des Lodes und in Hiob 19, 25 ff. bie Auferstehung bes Fleisches geoffenbart fein läßt, muffen wir beanftanden. Es ift evident, daß, worauf S. 60 f. gewiefen wird, unfer Buch in bem, worin es die Insuffizienz des alten Testaments offenbart, einen Appell an das Evangelium einschließt, eine Schusucht nach bem wahren Licht, bas jeben Menschen erleuchtet, bag es ein kostbarer Ring in ber Rette ber anbern ift', bie bas

'310

Evangelium vorzubereiten hatten, una voce lamentevole, ma armonica nel concerto di tutte l'altre anelanti al Christo ch' è fine della legge. Aber biefe Bedeutung bes Buches, welches bie andern fonft mehr vereinzelten Rufe bes alten Teftam. nach einer neuen vollkommenen Offenba= rung wie in sich sammelt und weit intensiver barftellt, scheint uns mehr für baffelbe eine spätere Beriode ber alttestam. Geschichte als Zeit feiner Abfaffung zu forbern. 20enn bas Buch wirklich bie unvollkommenen Seiten der alttestam. Offenbarung, die Lücken und Mängel bamaliger Ertenntnik ber Wege Gottes und ber Geschicke ber Dienschen wie in einem Brennpunkt gesammelt vor Augen ftellt, fo gehört fein Standort nicht in die Mitte ober ben Höhepunkt der Ge= fcichte Afraels, sondern in berch Abschluß ober nabe vor benfelben. Indeg gibt Referent auch auf biefen Gebanten nicht so viel: er begnügt fich, denselben gegen andre abwei= chende, auf welche die Apologetik & tout prix zu viel baut, aufzustellen und bescheidet fich, aus in der Regel fo leicht wicgenden inneren Gründen apobiktisch über Zeit und Verfaffer eines fo bunteln Buches zu urtheilen.

Der Commentar zeigt geschmackvolle Auswahl ber Benützung ber zahlreichen Vorgänger, lobenswerthe Beschränkung, namentlich auch in Mittheilung von Abweichungen der alten Uebersetzungen, gründliche, auch das Arabische und Sy= rische in einzelnen Fällen berücksichtigende Sprachkenntnisse und geschickte Begründung der eigenen Ansichten. Nur find ziemlich viele wichtigere Stellen zu wenig oder gar nicht be= bacht, wie 5, 5. 7, 15, welche gewöhnlich für einen spätern Verfaffer urgirt werden. Ueber Manches läßt sich streiten, Einzelnes wird wohl unrichtig sein. 1, 8, wo nur Bulg. von allen alten Uebersetzungen debarim mit res wiedergibt, bie andere mit : Worte, ist bemerkt, bak auch lettere Ueber= tragung gut fei: tutte le parole sul moto del creato son piene di fatica, difficili in modo che l'uomo non può parlare, allein im Folgenden ift nicht bloß vom nicht ausreden tonnen ber Debarim Rede, fonbern bas Auge wird auch nicht satt des Sehens, das Ohr nicht voll vom Hören derfelben, also können sie bloft die Dinge der Welt bezeichnen. Berf. unterläßt nicht, ju 1, 9 ju bemerken, daß die bortige Partifel, (g-ac) welche nur im Predigen gebraucht ift, per maggior chiarezza e precisione di linguaccio filosofico, tein completer Aramäismus ist, ba ber erfte Theil berfelben ichon Gen. 39, 8 in unbeftimmtem Sinn fteht und Er. 32, 33 bie Verbindung beffelben mit bem Relativ als gut hebräischer Sprachgebrauch rechtfertigt; ähnlich zu rwir 2, 2, baß es in der Bebeutung gewinne, nicht erst bei den Rabbinen, fondern fcon Gen. 41, 47 fo vortomme, und bemuht sich reblich, alle sprachlichen Gigenthumlichkeiten und Abweichungen ber alten bebräischen Sprache zu vindiziren ober als Salomonische Bilbungen, die durch den philosophisch reflektirenden Charakter ber Schrift ihre Rechtfertigung ha= ben, zu erklären. Fände fich Solches nur ba und bort, felbft häufiger, im Buche zerftreut, fo mare ein folches Bemühen noch bankbarer, aber wie baffelbe nun einmal ift, bietet fast jeder einzelne Vers fprachlich Eigenthumliches, Aramäisches ober wenigstens aramäisch Gefärbtes, und es hält immerhin etwas schwer, all bas auf die ausnahmsweije Originalität bes weisen Königs, bie boch in ben Sprüchen und im Hohenlied sich keineswegs so weit vom gewöhnlichen Sprachgebrauch entfernt hält, und auf die Erforderniffe philosophischer Diktion zu schieben. Den zahlreichen direkten und indiretten Berührungen mit dem Sprachgebrauch ber

Bücher Daniel, Esra, Nebemia, Efther Chronit treten gur Seite die vielen philosophischen Ausdrude und Abstrattbildungen, welche burch der sonst befannten Salomonischen Sprache charafteristische und in unferm Buche wiedertebrende Ausbrücke nicht aufgewogen werden, felbft wenn lets= tere nicht auf absichtlicher Entlehnung und Nachahmung be-Alles zusammengefakt lakt ber fprachliche Eindruck ruben. aufmertfamer Lefture bes Buches fich wefentlich taum an= ders wiedergeben als durch bie Worte Ewalds, die Dichter bes A. B. II., 268: "Das Hebräische ift hier ichon jo ftart vom Aramäischen durchdrungen, daß nicht bloß einzelne häu= fige Wörter gang aramäisch find, sondern auch in bas feinfte Geader der fremde Einfluß verbreitet ift, mahrend zugleich ber aus ber alten Sprache gebliebene Stoff fich vielfach weis ter und zwar aramäischartiger gebildet hat." Der weitern Folgerung Ewalbs, daß das Buch von einem Verfasser tommt, von dem wir sonft im Alt. Testam. nichts haben, wäre burch die Annahme, die Sprache verrathe durch ihre Mertmale von Zerfezung und Auflösung bas hohe Alter, ben marasmus des Königs, weder ausreichend noch ange= meffen begegnet. - Bu 1, 13 wird bemerkt, es fei ungereimt, my die bloße Bedeutung : Sache, Geschäft zu geben, ba es nur sollicitudo, aerumna heißen könne und fein Berb esser afflitto, molestato bedeute. Aber gleich darauf ift gesagt, wir bedeute ursprünglich venire o star di contro, onde al nome il significato di obietto, uno bas aleichbedentende arab. a'nna verglichen. Neben ber Grundbedeutung diefes Berb.: niedrig, gedrückt, niedergebeugt fein, hat es die andere: drehen, wenden, dann allgemein: thun, betreiben. Sämmtliche Stellen vertragen aber wohl bie ein= fachere Bedeutung des Nomen, 1, 14 überfest Vegni de-

pastio spiritus, consunzione di spirito, un eine Tautologie zu vermeiden und vergleicht zu ruhr Bf. 80, 14, bas ganzliche Abweiden, Abfreffen bes Weinberges. Mber ein übertragener Sprachgebrauch ift hier hart und ry hat in biefer Verbindung zweifelsohne die Bedeutung finnen, nachdenken, bie von verknupfen, einer Sache anhängen ausgeht, und zu veraleichen fteht Sof. 12, 2, wodurch ber Ginn für TI Wind, Gitles, auch für unfre Stelle anger 3weifel geset wird. Ru 2, 5 wird auf 1. Kön. 7, 2 vergl. mit bem Taraum dazu verwiesen, um wahrscheinlich zu machen, daß Salomo felbst das Wort pardes (παράδεισος) eingeführt habe. Sebenfalls findet es fich auch Hohesl. 4, 13 und ift in der That teine Juftanz gegen Salomonische Abfassuna. Eine folche kann eben fo wenig der Bebrauch von kanas 2, 8 abgeben. Aber mißlicher fteht es doch mit modina ebendaf., Proving. ,Daß dies Wort erft in Echrif= ten des sechsten Jahrhunderts gebraucht ist, beweift nichts an fich gegen deffen fruheres Borhandenfein, aber daß es burch bie territorialen Beränderungen und Annerionen un= ter David veranlaßt fein werde, ist boch eine prefare An= nahme. Schidda und schiddot giebt Berf. hier mit: in abbondanza e a ribocco, in Hulle und Fulle. Man hatte bann gutarabischen Sprachgebrauch. Es ist aber so ziemlich schleppend am Ende, weshalb sich die Ucbers.: Herrin und Herrinen ober Gattin und Gattinen beffer empfiehlt als Er= läutrung des vorangehenden Nomen, das Hohel. 7, 7 von ben Genüffen ber Geschlechtsliebe fteht. 2, 12: che farebbe l'uomo, che volesse tener dietro al re, in paragone di quel che già è stato fatto? Es ist schwer zu fagen, wie Berf. bieg versteht. S. 141 ff. will er nicht bireft einer An= spielung auf Rehabeam, die man hier findet, ausweichen,

scheint aber boch zu fürchten, daß wenn man eine folche zugebe, die Abfassung burch Salomo barunter leide. Deg= halb bevorzugt er eine Erklärung, welche in sich unwahr= scheinlich ist und nicht in den Zusammenhang paßt, denn was foll es heißen: ber Mensch, welcher bem Ronia nach= tommen, b. h. nacheifern wolle in Erfahrungen und Berfuchen, könne nichts von dem thun, was schon vor ihm ge= Der Bers heißt: Bas wird ber Mensch thun, than ist? ber kommen wird nach bem Könige? Das was sie längft gethan haben, nämlich Unverständiges und Bertehrtes. Ro= beleth beginnt hier, Beisheit und Thorheit in ihrem Berbaltniß zu einander zu betrachten und es scheint ihm zunächft kein höherer Werth ber ersteren einzuleuchten, ba gar nicht selten ber Nachfolger bes Fürsten vernachlässigt ober zerftört, was biefer mit Muhe und Umsicht geschaffen bat. Tropbem findet er noch einen Vorzug der Weisheit, den er aber im Folgenden wieder abschwächt und B. 18 f., wo er wieder auf feinen Nachfolger zu reben kommt, bem er all feine Dube laffen foll, nabezu aufhebt. B. 18 allein zeigt fchon beutlich, wie jene etwas bunklen Worte B. 12 zu verfteben find.

Wir brechen aber hier die Beurtheilung einzelner Stellen ab und empfehlen die Schrift des gelehrten Verfaffers, welcher die Pfalmen und die übrigen poetischen Bücher des Alten Testamentes in ähnlichen Bearbeitungen nachfolgen laffen will (wir möchten wünschen: ohne lateinische Ueber= sehung) freundlicher Beachtung auch diessies der Berge.

himpel.

Handbuch der Universal-Kirgengeschichte von Dr. 303annes Ul-303, Geistlichem Rath und Professor der Theologie an der Universität zu Freiburg i. B. Ritter des Zähringer Löwen= Ordens. Erster Band. Neunte vermehrte und umgearbei= tete Auflage. Mit zwei chronologischen Tabellen und zwei kirchlich=geographischen Karten. Mainz. Druck und Verlag von Florian Kupferberg. 1872. VIII. 744, 8°.

Ein theologisches Wert, dem bas seltene Glud zu Theil wird, in neunter Auflage in die Welt zu treten, ift ben Lefern ber Qu.=Schr. jo bekannt, daß es überflüssig erscheint, über Blan und Anlage sowie die Borzüge beffelben beson= bers zu referiren. Es ift allein unfere Aufgabe, auf bie Beränderungen und den Forticbritt binguweisen, die in diefer neuen Auflage gegenüber ber vorausgegangenen zu Tage treten. Der Verf. bemerkt in diefer Sinsicht felbit, daß das Buch in der vorliegenden Gestalt auf "einer sorgfältigen Revision bes Gauzen nach Inhalt und Form, besonders in der Diftion" beruht, ja vielfach eine Durcharbeitung ist, und die Versicherung, die er gibt, ist nicht unbegründet. Bas die Erweiterung anlangt, die feine Rirchengeschichte mit dem Uebergang von der Form eines Lehrbuches zu ber eines Handbuches erfahren mußte, fo follte fie in biefer Ausgabe hauptfächlich bem Alterthum und bem Mittelalter ju Theil werden, während die Geschichte der Neuzeit schon in ber letten Auflage entsprechend umgestaltet wurde. Der äußere Zuwachs beträgt nach unserer Berechnung für bas criftliche Alterthnm 25 und für ben vorliegenden Theil des Mittelalters 17 Seiten. Die Zertheilung des Stoffes wurde jest insofern eine andere, als der erste Band nicht mehr mit

Gregor VII., sondern erst mit Bonifacius VIII. abschließt. Der Verf. ließ sich zu dieser Disposition durch die Rücksicht einer gleichmäßigeren Vertheilung des Gesammtstoffes in zwei Bäude sowie durch die Erwägung bestimmen, daß mit dem Tode des P. Bonifacius VIII. die neuere Zeit beginne.

Seit bem Erscheinen ber achten Auflage find auf bem Gebiete ber Kirchengeschichte ernfte Discuffionen entstanden. Der Berf. erklärt, auf fie bie gebührende Rudficht genom= men zu haben und dabei sich freuen zu dürfen, "bag er nach gewiffenhafter Erwägung feine frühere Darstellung bezüglich ber Controversen des Tages im Wesentlichen nicht ändern burfte, diefelben vielmehr öfters beffer begründen tonnte." Wir heben einige ber hierher gehörigen Buntte turz hervor. Der erste, ber in Betracht tommt, ift bie Erklärung ber viel= berufenen Stelle Iron. adv. haer. III. 3, 2: ad hanc enim ecclesiam propter potentiorem principalitatem necesse est omnem convenire ecclesiam, hoc est: eos qui sunt undique fideles; in qua semper ab his, qui sunt undique, conservata est ea, quae est ab apostolis traditio. Der Berf. folgte noch in ber letten Auflage ber bis bahin vorherrschenden Ucbersezung des convenire mit übereinstimmen. Jest wurde er burch "ben Contert und bie Construction von convenire mit ad hanc ecclesiam" beftimmt, biefe Berfion trot ihrer neueften Bertheidiger auf= zugeben und zu überseten: "benn an diese muffen wegen ihres mächtigeren Vorranges sich alle Gläubigen wenden, weil in ihr die bei Allen und allerwärts geltende apostolische Tradition immer erhalten ift." Wir find mit diefer Ueber= tragung in ihrem ersten Theil infofern cinverstanden, als bas Moment ber Bewegung, bas in convenire in ber frag= lichen Stelle nothwendig anzunehmen ist, anerkannt wird.

Doch müffen wir bekennen, daß wir noch eine nähere Ertlärung gewünscht hätten und wir glauben, daß dieser Wunsch nicht ganz ungerechtfertigt ist, da die Ausdrücke convenire und sich wenden doch nicht völlig zusammensallen Weniger einverstanden sind wir mit der Version in ihrem zweiten Theil und wir möchten annehmen, daß die gleichen Rücksichten der Construction und Grammatik, aus benen der gelehrte Vers. zu einer anderen Erklärung von convenire sich entschloß, demselben auch hier eine andere Erklärung nahe legen und ihn bestimmen dürften, den qui sunt undique eine genauere Stellung anzuweisen, als es in seiner Uebersetung geschieht.

In ber Behandlung ber Honoriusfrage blieb sich ber Berf. gleich. Nur fügte er, um die orthodore Gesinnung bes Papstes zu erweisen, einige Erweiterungen und Erläuterungen bei. Wir nehmen von einer Beurtheilung seiner Aufstellungen Umgang. Bloß die Bemerkung erlauben wir uns beizufügen, daß es uns unrichtig scheint, aus dem Bekenntniß der volltommenen Gottheit und volltommenen Menscheit in Christus auch eine richtige Anschauung des Papstes bezüglich der Wirkungsweise in dem Erlöser solltommen wir auch die Urheber des Monotheletismus von dieser Frrlehre freisprechen, da sie sämmtlich zu den vier ersten allgemeinen Concilien standen.

Bezüglich der allgemeinen Concilien des christlichen Alterthums, die gleichfalls in der neuesten Zeit Gegenstand vielfacher Erörterungen geworden sind, vermiffen wir in einigen Punkten die volle Genauigkeit und Deutlichkeit. Indem in der allgemeinen Auseinandersetzung in §. 131 neben dem positiven Rechtsstandpunkte auch einzelne entgegengeschete Ansprüche einfach zur Darstellung gebracht werden, wird

eine flare Einsicht in die Sachlage erschwert. So wird 2. B. mit Bezug auf ein Wort bes B. Belagius II. bie Berufung ber ökumenischen Concilien für ein besonderes Borrecht des Nachfolgers Betri erklärt und boch zugleich erwähnt, bak fie im Alterthum "meist von den Kaisern" vorgenommen wurde. In ben besonderen Ausführungen finden fich einige Behauptungen, die zwar bisher ziemlich allgemein hingenom= men wurden, bie fich aber keineswegs quellenmäßig belegen laffen. Wir rechnen hieher die Annahme, daß die vierte allgemeine Synobe den Papft um Bestätigung ihrer Be= fcluffe gebeten und daß Bigilius in die Berufung ber fünften allgemeinen Synobe eingewilligt habe. Das Synobal= schreiben von Chalcedon an Leo den Großen will von die= fem nur bie Anerkennung bes von feinen Legaten verworfe= nen Beschluffes, keinesweas aber die Anerkennung der Concilsbeschluffe überhaupt. Bas Bigilius betrifft, fo ertlärte er fich wohl im Allgemeinen mit bem Blane einverstanden, zur Schlichtung des Streites über die drei Capitel eine ökumenische Synode zu veranstalten. Aber er verlangte bic Abhaltung des Concils im Abendland und er war gegen ein Concil, wie der Raifer es wünschte und thatfächlich be= . rief; mit einem Worte: er wollte die Beranstaltung des fünften allgemeinen Concils nicht. Er ertannte bieje Su= nobe, die nach ihrer Anlage bloß als ein Generalconcil des Orientes in Betracht kommen kann, mit dem Abendland erst nachträglich an und dieselbe erhielt durch diese Ruftim= mung ben Rang einer öfnmenischen.

Wir schließen unsere Anzeige bes vorliegenden Bandes mit dem Bunsche, das Buch möge wic in seiner alten so auch in seiner neuen Gestalt recht ersprießlich wirken.

> **Ծ**սո**ք**. 21

Theol. Quartalfcrift. 1872. II. Seft.

Gerardi Magni epistolae XIV e codice Hagano nunc primum editae et perpetua annotatione, qua melius et ipse et tempora eius cognoscantur, instructae etc. publico ac solemni examini submittit Johannes Gerhardus Richardus Acquoy. Amstelodami apud H. W. Mocij 1857. VIII und 123 S.S. in 8.

Bu ben Männern, welche in ben unerfreulichen Zeiten bes vierzehnten Jahrhunderts unermüchet im heikesten Kampfe für bie Berbefferung ber fittlichen Buftanbe, für die Reu= belebung bes gefunkenen kirchlichen Lebens wirkten, gebort unstreitig Gerhard Groote aus Deventer. Erstreckte feine persönliche Wirksamkeit sich auch hauptsächlich und zunächft auf das Utrecht'sche Bisthum, fo hat er boch auch burch feine Verbindungen mit einflußreichen und hochgestellten Männern außerhalb feines Baterlandes und besonders durch bie Stiftung des auch rasch in Teutschland und den subli= chen Niederlanden vornehmlich fich ausbreitenden Orbens ber Fraterherrn sich um die heil. Kirche besonders verdient gemacht. Sein Leben ist öfter turz beschrieben. Seine Schriften aber, welche uns eine tiefere Ginficht in die Schidfale feines Lebens und fein Wirten eröffnen, find bis auf bie jünasten Reiten unbeachtet und unedirt geblieben. Denn bas Wenige, was im chronicon Windesemense bes Buschius und in Thomas von Kempis Schriften von ihm gedruckt fteht, ist nur gering. Der jüngere und ältere Dr. Clariffe haben einen auten Anfang mit der Veröffentlichung von Grootes Schriften gemacht; leider haben fie lange Zeit teine Nachfolger gefunden. Um so freudiger ist die Herausgabe von vierzehn unedirten Briefen zu begrüßen, welche gerr Acquoy in der oben verzeichneten Doctordiffertation uns

Epistolae.

liefert. Wie vortheilhaft diese Ausgabe von derjenigen abfticht, welche de Ram von acht andern Briefen Grootes nach einer Straßburger Haubschrift besorgte, lehrt Jeden ein Blick, welchen er auf beide Schriften wirft. Die de Ram'sche ist höchst ungenügend, um nicht zu sagen, sehr schlecht.

Die Borrebe Acquoys (p. 1—19) glebt bie Litteratur über Gerhard Groote's Leben und Schriften, die Beschreibung des 'sGravenhaagener Coder, dem der Herausgeber die vier= zehn von ihm veröffentlichten Briefe entnommen hat, nebst Angabe der Bibliotheken, welche nach seinem Wissen Handschriften von Grootes Werken besitzen. Dann folgt der Tert mit kritischen und besonders historischen Roten; jedem Briefe geht eine Einleitung voraus, einem ist ein Erkurs beigefügt.

Da ich selber mich ehemals mit ber Deventer Schule und ihrem Stifter wie dessen Genoffen befaßt habe, so benutte ich diese Gelegenheit, aus einer Handschrift, welche ich entdeckte, vollständig zu kopiren, was nicht edirt war, wie das Edirte zu vergleichen. Als ich sämmtliche Briefe Groote's abgeschrieben hatte, erhielt ich Kunde von de Rams Publication und durch diese von der Schrift Acquoys. Außer Groote's Nede de socaristis und dessen Briefe enthält meine Schrift auch einen tractatus magistri Gerardi in divinitate super septem verba dicta a domino Jhesu Christo pendente in cruce.

Die Neihenfolge der Briefe meiner Handschrift stimmt mit der des Haagener Coder überein; der Tert des Letzteren kann aus dem meinigen hier und da berichtigt werden; in der Orthographie stimmen beide ziemlich überein; nur steht in meinem cod. stets Zwollis nicht Swollis, Heinricus oder Heynricus, um andere derartige Kleinigkeiten zu übergehen. Ich will zuerst die einzelnen Briefe durchgehen und zeigen, 21 \*

#### Gerardi Magni

wie mein cod. = A vom Haagener abweicht, bezüglich: ihn berichtigt, wobei ich zugleich Gelegenheit finden werbe, selbst einige verderbte Stellen zu verbeffern u. f. f.

S. 22 Zeile 4 fchlt vosin A, ber ferner possumad animum bietet und S. 23. 3. 2 et propter defen dendam. - S. 27, 3. 6 hat auch A legatione, spero Dei fruens, ebenso epist. 55 am Schlusse, wo jedoch cod. Argentin. richtig fungens giebt, wie auch an unferer Stelle zu verbeffern ift. S. 31, 3. 11 A auch hic, was mit bem Ebitor nicht in hinc zu verändern nöthig ift; hic = rebus ita comparatis. S. 40 A hat überall in Rafur Bartholomaeus u. f. f. für Bertholdus u. f. f. und ferner multa de heresi (die beiden letten Borter über b. 3.) habet, de quibus .... separetur et (et üb. b. 3.) ut... Is etiam (i verb. über e ab al.). - S. 42 A : fratris Bartholomei luculenter .... de hoc dominum Wilhelmum informare; S. 43 secundum deum populum aemulancium .... sancti nostri (i steht auf Rasur .... Ori experiemur. S. 49 postea primum electum .... beata Maria in Winderim prope Zwollis. S. 51 lette 3. aquilonis ipsum fulcientia. S. 55 Sapientiae secundo capitulo. S. 56 bonorum efficiamur quae in eo multiplicari aptamus. S. 63, 3. 2 fehlt gratis; S. 67 et etiam illi (nach i Rafur und ein kleines Loch); quibus utrum. S. 68 Et quid proderunt (aus - rint verbeffert ab eod. man.) .... vestram animae bonam ord. S. 71 Frater mi.... electe. Scitis .... vidistis. Licet n. praedicaverim, non cessant . . . . plurimae. Inst. cotid. .... obicientibus al. respondeo. Sicut de ducibus .... informare et ut l. ap. ... S. 74 Sic discipulis Johannis respondit (sc. Christus). S. 75 ante faciem

322

nostram (biefes am äußeren Ranbe) per porcos nostram (diefes hier durchgeftrichen). G. 76 dabit adhuc ex vobis que non crederetis. S. 79 ut Aioch und acceptanti ac habitanti. S. 83 quam vere (bas lette e auf Rafur) mater ecclesia. G. 84 incidit circum, jeboch ab al. ub. b. 3. richtig illud. S. 85, 3. 14 steht nach proponit außerhalb ber Zeile am Rande firmiter. S. 86 curatus proprius. S. 87 imo non erit, aber ab al. am äußeren Ranbe proderit. — Si videro te reversum. S. 90, 3. 4 Missilem Johannis de Francovordia. Der Herausgeber vermuthet, es sei Missalem (= librum quo continetur missarum officium) zu lefen, was ganz falsch ist. Denn 1) fagt man Missale, nicht Missalis; 2) giebt es nur Missale wie Romanum, Ambrosianum, Gallicanum u. f. f. aber nicht ein Missale Johannis de Francovordia. 3) ber Titel bes Buches war also Missilis. Ueber feinen Inhalt weiß ich ebensowenig Etwas zu fagen, als über ben Verfaffer, ba es mir an Zeit fehlt, um Nachforschungen dieserhalb vorzunehmen. S. 92, R. 6 libere disponat habito illud ad es 11. f., unter illud stehen vier Bunkte, was die Streichung biefes Wortes anzeigt, am inneren Randc fteht die Abbre= viation von respectu, was in den Text zu setzen ist. S. 94, 3. 8 vel quam jam resignaverit. S. 100, erste Zeile ad dictamen Florentii et Gerardi; Gerardi ift wohl Groote felbft. S. 103 bie Ueberschrift in A ift : Ad eundem b. h. ad magistrum Wilhelmum Vroede, an den auch bie brei vorhergehenden Briefe (XI. XII. XIII.) gerichtet finb. S. 104, 3. 19 .... carnem scilicet (= s. im cod.) fratrem u. f. f. qui nec scientiam nec vitam veri pastoris habet. S. 108 Indui iustitiam, ut sancti Christi u. f. f. ift nicht mit bem Editor zu verändern, ähnliche Formeln zu

Anfange von Briefen finden sich auch anderswo, z. B. beim h. Bernard; vgl. auch den zweiten Brief tom. I, p. 218 in W. Moll's Schrift über Johannes Brügman. S. 113, 3. 4 gratiam suam *facere* (dieses Wort am inneren Rande) abundare; 3. 22 a virtute sanctum conguerimini; S. 114, 3. 2 aeternum eternare periculum .... tam grandia sua pericula. S. 117, 3. 11 quod multis errare profuit. S. 119, 3. 3 schreibe ich: Apostolum, quoniam Deum u. s. f. 3. 7 si computantur hat A. S. 120, 3. 4 hat A vident, wie 123, 3. 22 minuit, jedoch excorrect., da nach den beiden t eine Rasur over ein locus male habetur solgt. So viel über die fritische Ausbeute, welche der cod. A liefert, dessent, bester anzusühren nuhlos ist.

Unter den mitgetheilten Briefen habe ich in Betreff des VIII. (im cod. ift es der XXXI.) noch einige Bemerkungen zu machen.

Groote war sehr befreundet mit und sehr beschücht von bem Lütticher Domkanonicus und Archidiaconus von Bradant, ber vorher cantor ecclesiae Parisiensis gewesen war. Sein Name wird auf verschiedene Weise von unserer Holcht geschrieden. In der Ueberschrift der epl. XIX. und in ihm selbst steht de Saluaruilla, an zwei andern Stellen heißt er Saruauilla. Delpont und Acquoy schreiden stellen heißt er Saruauilla. Delpont und Acquoy schreiden stellen heißt er Index chronol. chartarum pertinentium ad historiam universitatis, Paris u. s. f. findet sich sein Name von 1364 an p. 162. 165. 168. 173; er wird bald Saluauilla, bald Saluaruilla geschrieden; er wird als cantor ecclesiae Paris genannt und nach dem Actenstücke vom 25. August 1371 war er doctor in sacra pagina. Die Urfunde vom 24. Juni 1376 ift die letzte, in der er vorkommt. Ich vernuthe beghalb, daß er in biefem Jahre (1376) Domherr zu Luttich und Archibiakonus von Brabant geworden ift. Im Staats= archiv (archives de l'empire) habe ich in ben Aftenstücken L. 492 und L. 493, welche auf die Chanterie und Souschanterie der Barifer Catedrale fich beziehen, vergebens nach einem auf ihn bezüglichen Actenftucke gesucht. Glücklicher war ich in Bezug auf die Documente, welche auf die Bibliothet ber Sorbonne Bezug haben, benn in den Actenstücken, welche fich unter M 75 befinden, lieferte mir bas 131. Acten= ftuck eine neue Notiz. Diefes Actenstück beginnt also: In nomine Domini. Anno a nativitate eiusdem Domini millesimo trecentesimo octoagesimo indictione octava secundum usum Romane (Roman) curie mensis Novembris die decima septima u. f. f. Der Provisor ber Sorbonne stellt eine notarielle Vollmacht aus, potondi, exigendi, recuperandi, recipiendi quoscumque libros ac alia bona .... ipsi collegio seu domui de Sorbona et specialiter et expresse cronicas .... per bone memorie Reverendum verum Guil. de Seruauilla (s'uauilla) quondam sacre theologie doctorem et cantorem ecclesie Parisiensis legatos, legata, legatas. Das special erwähnte Buch bildet jett cod. 16017 und 16018 1) der faiserlichen Bibliothet, wenn ich nicht irre; ehemals bilbete es nur einen Die in französticher Sprache abgefaßte Notiz, welche cod. auf dem inneren Deckel ftcht, ift ohne Werth und unrichtig, wie fast alle übrigen in ben ehemaligen Sorbonnerhhichften. Die lateinische Notiz lautet : 'Istum librum atque plurima alia bona videlicet magnam et pretiosam mensam auream, que anteponitur magno altari in capella legauit

1) Der eine cod. enthält fol. 1-269; ber andere fol. 270-305.

pauperibus scolaribus collegii de sorbona Parisios Reuerendus doctor in heologiat Magister Guilielmus Saruauilla cantor ecclesiae Parisiensis atque canonicus Rothomagensis (folgt eine Rasur von einigen Wörtern) ciuitatis Rothomagensis ciuis 11. s. f.' Die Heimath bes Archibiaconus war also Sauvarville in der Normandie. Aus der vom Provisor des Sorbonner-Collegiums ertheilten Vollmacht sehen wir zugleich, daß er wohl balb nach der Mitte des Jahres 1385 gestorben, also seinem Freunde Groote balb ins Grab nachsolgte.

Die Worte in dem ad dominum Bernardum gerichteten Briefe G. 61 : 'per dominum et magistrum Johannem, olim cantorem Parisiensem, nunc Archidiaconum Campaniae' enthalten meiner Ansicht nach eine Corruption. Der Copist selbst hat, wie S. 63, 3. 6 cantorum in cantoris, fo hier Campaniae in Campiniae verändert. Ginen Archibiaconus der Champagne in Frankreich gab es wohl fchwerlich, ob einen der Italiens, vermag ich nicht zu fagen. Daß ein Johannes cantor ecclesiae Parisiensis gemejen sei, darüber habe ich nirgends Etwas findeu können. An ber histoire écclesiastique du diocèse de Liege par Desaulx -- Hoschift in sechs Foliobänden auf ber Lutticher Universitätsbibliothet - fand ich in Bb. VI. als Archidiaconi campiniae für 1350 Rainald des Ursins und für 1404 Louis de Flisco ou Fiesco, de Fiesque, génois, cardinal. Alfo finden wir bier teinen Aufschluß. Gleichwohl verbeffere ich ohne Weiteres Johannom in Guilielmum; benn unfere anderen Quellen wiffen nichts von einem Empfehlungsbriefe an Urban VI. für Groote, ben ein Johannes u. f. f. gefcbrieben habe, fie tennen nur einen folchen Brief von Bilhelm be Sauvarville, ben ber Copift unferes Coder fol. 202

226

rect. 1 col. fin. irrig Wernerus anstatt Wilhelmus nennt. Der meiner Ansicht nach sehr unzuverlässige Devaulr legt tom. IV. p. 740 unserem Archibiaconus bie Burbe eines Cardinals bei. Möglicher Beise hat Wilhelm von Sauvarville eine Zeitlang als Archibiaconus auch der Rempen (campiniae) fungirt. Ob ber in unserem Briefe S. 66 erwähnte praepositus Leodiensis in summo (sc. templo = der Rathebrale von St. Lambert) der in der Gall. christ. und von Devaulr angeführte Johannes V. Negidius (de Gille) Gallus war, kann ich nicht sagen. Wäre er es, so könnte sein Name bem Copisten ober in einem Momente der Zerstreuung felbst Groote Veranlaffung zu der Verwechslung mit Guiliolmus gegeben haben. Bielleicht ftand an u. St. in Groote's Original nur per dominum et magistrum G. (der erste Buchstabe), welchen ein Copist später falsch J las und ben Namen vollftändig fegend Johannom ichrieb. Durch unfere Verbefferung allein werden alle Schwierigkeiten beseitigt, und wird ber Brief verständlich und in Uebereinstimmung mit unferen anderweitigen Quellennachrichten gebracht.

Sonst habe ich noch zu bemerken, daß manche sachliche Noten, wie z. B. S. 21, 33, 37, 64 selbst für die in der= artigen Stücken wenig bewanderten akatholischen Theologen zu aussührlich sein dürften. Sehr beachtenswerth sind des Versasserfasser Bemerkungen S. 28 und figd. über die Secte liberorum spirituum, wie der Erkurs S. 44 seqq.: 'De haereticae prauitatis inquisitione Gerardi Magni, aetate et paulopost in patria nostra (= in den Niederlanden) uigente'.

Die Sorgfalt, welche Herr Dr. Acquoy auf die Be= arbeitung dieser Ausgabe verwandt hat, verdient alles Lob. Möchte er alle Werke Groote's, dessen Freunde und Schüler in ebenso forgfältiger Bearbeitung, jedoch mit weniger reich= licheren Noten und gebrängteren Einleitungen, herauszugeben sich entschließen und dazu die nothwendige Ermuthigung und Unterstügung finden !

Dr. Nolte.

#### 8.

## Die Quellen ber Römischen Betrussage, fritisch untersucht von R. A. Sipfins. Riel, Schmers 1872. VI und 168 S. 8.

Sage und Tradition bilden ohne Zweifel eine Quelle ber Geschichte, haben also felbstverftändlich nur insofern einen wiffenschaftlichen Werth, als ihnen eine bestimmte geschichtliche Wahrheit zu Grunde liegt, ein positiver Rern, den bloszulegen und zu verwerthen eben bie Aufgabe ber For= schung ist. "Wie bas Märchen zur Sage, fteht bie Sage felbst zur Geschichte, und läßt fich hinzufügen, bie Geschichte zu ber Wirklichkeit bes Lebens. 3m wirklichen Dafein find alle Umriffe scharf, hell und ficher, die fich im Bild ber Geschichte stufenweise erweichen und bunkler färben" (Sac. Grimm. Deutsch. Mythol. 3. A. XIV). Da nun schon ber Titel des Buches, das wir hier zur Anzeige bringen, eine kritische Beleuchtung eines bestimmten Sagenkreises in Aussicht stellt, so glaubte Ref. sich zur Erwartung berechtigt, es werbe aus bem Rnäuel ungefüger Fiktionen irgend eine positive historische Thatsache als Endrefultat feiner Forschung fich entwirren. Indeß hat fich hiezu der Verf. schon in ber Einleitung ben Weg verschloffen. Er geht nämlich von ber Voraussehung aus, daß der Apostel Betrus nie und nimmer in Rom gewesen ist; beshalb bleiben biejenigen Zeugniffe,

.

welche man gewöhnlich für historisch hält, entweder unbe= \* rückfichtigt, ober sie werben, ben richtigen Brincipien ber Sagenkritik entgegen, im Dienste ber Sage selbst verwerthet. Die Nachwirtung bieses Verfahrens findet gleich anfangs cinen Ausbruck in ber vom B. ausgesprochenen Ansicht über bie Entstehung ber tatholischen Kirche. Diefelbe verbantt, meint er, ihren Ursprung lediglich ber im 2. Jahrhundert entstandenen Simonsage. Das Auftreten bes Beidenapostels habe nämlich ber judenchristlichen Bartei genügenden Anlaß geboten, auch "ben Betrus wiber alle beglanbigte Geschichte nach der Welthauptstadt zu verjeten" (S. 9), um den "unter ber Maste bes Magiers Simon" vertappten Baulus, ben falfchen Apostel unermublich zu betampfen und völlig zu überwinden (S. 1). In der Folge habe man "den ur= sprünglichen Sinn der Simonsage vergeffen, und in dem Magier nur ben Erzteger gesehn, von welchem alle anoftischen Parteien ihre Entstehung berleiten sollten. So konnte man beide Sagengestalten ruhig verbinden und den Betrus in Rom ben Zauberer Simon befämpfen, mit dem Apostel Baulus aber friedlich zufammenwirken und gemeinfam fterben laffen. Schon zu Ende bes 2. Jahrh. ift bei tathotischen Rirchenlehrern jebe Erinnerung an den antipaulinischen Ur= fprung ber Simonfage erloschen", und von ber Zeit an batirt sich die altchristliche auf Betrus und Baulus gegründete Rirche (S. 2).

Es wird dem B. Freude machen, wenn Ref. die spärlichen Angaben seiner Schrift benutzt, um der katholischen Kirche den Zeitpunkt ihrer Inauguration so genau als möglich zum Bewußtsein zu bringen. "Die Kertygmen sind ums J. 140 —145, die Anagnorismen ... noch etwas später geschrieben. Die älteste Grundschrift dagegen muß längere Zeit vor der Mitte bes 2. Jahrh. entstanden sein" (S. 17). Wann hierauf die "petropaulinische Sage" begonnen hat, wird nirgenbs genau angegeben; jedenfalls bestand fie neben ber "antipaulinischen Ueberlieferung" um's 3. 170. Denn Dionyflus von Korinth, meint L., sage von ber Simonsage beshalb nichts, "weil die von ihm überlieferte vetropaulinische Sage eben bas tatholische Gegenstück ber ebionitischen ist und mit ihrer gefliffentlichen Hervorhebung des gemeinsamen Wirkens beider Apostel handareiflich ben Zweck verfolat, die antipaulinische Ueberlieferung zu verdrängen" (S. 7). Das lettere Bestreben wird nach bem B. so guten Erfolg gehabt haben, daß ungefähr ein Decennium später bie antipaulinische Tradition vollends verschwunden war. Wenia. ftens hebt grenäus die Succession der römischen Bischöfe von Petrus an bis zu feiner Zeit mit großer Emphase hervor (adv. haor. 3, 3, 3) und es zeigt fich niemand, ja nicht einmal ein Häretiker, durch ben die Kirche an ihren Ur= fprung erinnert worden wäre. Bekanntlich glaubte ein alter Philosoph eines Standpunktes zu bedürfen, um die Welt aus ben Angeln zu beben; ber B. aber führt uns gemäß bem Gesagten eine Anftalt vor bie Augen, die, obgleich fie auf bloßen Fiftionen beruhte, alfo teinen Standpuntt hatte, bennoch, als unbestrittenc Trägerin des Christenthums, die heidnische Welt aus den Angeln hob und eine neue Ordnung ber Dinge ins Dasein rief.

Bei biefer bobenlosen Hypothese, bie nicht einmal ben Reiz der Neuheit hat, länger zu verweilen, ist überflüssig, zumal der B. in den tiefgreisendsten Partien einfach auf Baur verweist und selbst eingesteht, keine "erschöpfende Be= handlung der römischen Betrussage", sondern eine "Quellen= kritikt" bezweckt zu haben, welche "das Material für eine zusammenfassende Darstellung" fichern foll (S. 12). Wie es mit diefer "Quellenkritik" aussieht, will ich an einem Puntte zeigen, der, wie mir scheint, sehr viel beigetragen hat, ben talentvollen Verfaffer für die Vertheidigung einer jo haltlofen Behauptung zu veranlaffen. In feiner vor brei Jahren erschienenen "Chronologie der römischen Bischöfe" hat L. die vom liberianischen Chronographen benutzten Quellen meisterhaft auseinandergeset (S. 45), namentlich das hohe Alterthum der von ihm überlieferten Depositio martyrum so überzeugend nachgewiesen, daß man nicht umbin tann, die Anfänge derfelben in die erste Sälfte des 3. Jahrhunderts zu versetzen. Da diefes Martprerverzeich= niß die Notits enthält: Tertio Kal. Julii, Petri in Catacombas, et Pauli Ostiense, Tusco et Basso Coss.; bas Confulat des Tuscus und Baffus aber in die Regierung Xyftus' II. fällt (258 n. Ch.): so glaubte L. aus jener Augabe ben Schluß ziehen zu müffen, die "vermeintlichen Gebeine beider Apostel wären erst unter Anftus II., oder boch nicht viel früher, zum Vorschein" gekommen (Chronolog. S. 51). Bur Beträftigung biefer Ansicht fagt er weiter, anfangs habe man "nur die Depositionstage und Begräbnißstätten der Martyrer (beziehungsweise Confessoren) regel= mäßig aufgezeichnet, die Bischöfe aber, soweit fie nicht zu= gleich Märtyrer waren, erst feit den Zeiten bes Stephanus" (S. 44). Da Lipfius blos den Buchstaben bes Kalenbariums angesehen, nicht auch zugleich Geist und Leben besfelben verfaßt hat, so entgieng ihm ein Hauptmoment, warum man bie Sterbtage ber Martyrer aufzeichnete, nämlich bas Mo= ment der alljährlichen Feier ihrer Natalitien (ofr. Cypr. epp. 12; 39. Ed. Hartel). Man mag ihm, ber als Proteftant von einem Heiligencult nichts wiffen will, bies Versehen

zu aute halten, obaleich ber Umstand, daß das Kalendarium unter anderem auch das Geburtsfest Christi, ebenso die Namen einiger auswärtiger Martprer, beren Andenken in Rom ge= feiert wurde, enthält, hierin eine gewiffe Absichtlichkeit ver= muthen läßt, um nämlich für die willfürliche Deutung ber bie beiden Apostel betreffenden Notiz einen Anhaltspunkt zu Das eregetische Kunftstück sollte ihm jeboch nicht aewinnen. Denn dasselbe Kalendarium verzeichnet im Feaelinaen. bruar bas Seft: Octavo Kal. Martii, Natale Petri de Cathedra, ein Beweis, daß man ichon in der erften Sälfte bes 3. Jahrh. nicht blos den Ursprung ber römischen Kirche auf Betrus zuruchführte, fondern auch beffen Stuhlbesteigung bereits durch ein Fest firirt hatte. Nachdem L. hierauf bin= gewiesen worden war (Bonn. Theolog. Literaturb. 1871. Sp. 391), blieb ihm nichts übrig, als entweder die geamungene Erklärung ber auf die Apostel bezüglichen Notig fallen zu laffen und unter den betreffenden Worten blos die Gedächtnikfeier ihrer Beisebung zu verstehen, ober aber das hohe Alterthum des Martyrerverzeichniffes aufzugeben und damit zugleich beffen Beweistraft zu schwächen. An feiner vorliegenden, eigens ber Quellentritit gewidmeten Schrift entscheidet sich L. ohne Bedenken für die letztere Alternative, oder, um mich richtiger auszudrücken, er eignet einerseits dem Chronographen vom 3. 354 das Kalendarium zu, während er es andererseits im Intereffe feiner Lieblings= anficht für ebenso beweiskräftig hält, als stammte es aus per 1. Hälfte des 3. Jahrhunderts (S. 8; 96; 165). Sett L. in dieser Weise feine "Quellenkritik" fort, bann wird bas Bedürfniß einer neuen Ausgabe feiner "Chronologie" unabweislich.

Mit dem Gesagten ist jedoch für das richtige Ber-

ständniß ber bie Apostelfürsten betreffenden Notiz noch weiter nichts gewonnen. Im vorigen Jahr hatte Ref. über die Echtheit der Worte Tusco et Basso cons. Zweifel erhoben (Lit.=Bl. a. a. O.). Der deshalb von L. gegen mich erho= bene Borwurf, "biefes ältefte, über bas Grabmal bes Betrus uns überlieferte Leugniß verdächtigt" zu haben (S. 165), fällt nach bem oben Gefagten jedenfalls nicht minder auf ihn zurück. Jedenfalls verdiente bie Frage, warum bas Marthrerverzeichniß gerade in der auf die Apostelfürsten bezüglichen Notiz bie beiden Consuln namhaft macht, einigc Aufmerksamkeit, und es ift fehr auffallend, daß L. fie mit teinem Worte berührt. Wenn der Text blos von einer Beisetzung in den Ratakomben sprechen foll (S. 156): warum fehlt benn die Zeitbeftimmung bei Anftus II., der unter denselben Consuln gemartert wurde und überhaupt bei allen vor der biocletianischen Berfolgung hingerichteten Blutzeugen? Bären vollenbs bie Gebeine, wie L. annimmt, erst im J. 258, "oder boch nicht viel früher" zum Vorschein getommen, wie mußte man bann bieje "officielle römische Quelle" (Chronologie S. 3) characterifiren, daß fie ausnahmsweise bei den Apostelfürsten die Zeitbestimmung bin= zufügte und baburch bie Entbeckung bes Betruges bem erften besten Kritiker möglich machte? Man hätte dem B. zufolge den Glauben an die Anwesenheit Petri in Rom gegen Ende bes 2. Jahrh. erschlichen, und benfelben Glauben um bie Mitte bes 3. Jahrh. wiederum unmöglich gemacht! Nein, es ift bem B. mit diefer Behauptung nicht ernft. Das bezeugt benn das liberianische Martyrerverzeichniß in Bezug auf bie beiden Apostel? Es bezeugt, daß am 29. Juni 258 bas Gebächtniß der Beisezung des h. Betrus in den Ratakomben und das des h. Paulus an der Bia Oftia ge=

4

#### 334 Lipfius, Die Quellen ber Römischen Betrussage.

feiert worden ift. Die beiden Consuln sind aber hinzuge= fügt, um anzubeuten, bak von der Reit an eine Aenderung eingetreten ist. Nachdem nämlich Xystus II. am 6. August 258 "auf der Rathedra im Coemeterium ergriffen und ent= hauptet worden war" (Chronologie, S. 214; 223), da über= trug man wieder die Gebeine des b. Betrus aus ben Rata= tomben in den Batican 1), wo sie von Anfang an begraben waren, bis Kallistus 2) sie unter Heliogabalus in ben Rata= tomben in Sicherheit brachte. (Val. 2.=Bl. a. a. D.) Allerdings tann ich für diese Ansicht kein "klares geschicht= liches Zeugniß" auführen (vgl. oben Grimm.); indeß komme ich boch nicht in den Fall mit den roomaia des Gajus so umzuspringen, wie es L. thun mußte. Zuerst verstand er darunter "einfache Denksteine" (Chronologie, S. 51); nach= her die "Richtstätte" (bie Quellen und S. 95); etwas später die in der Legende genannten Bäume "Terebinthe und Richtenbaum" (S. 106); zu allerletzt die "Martprerstätten" (S. 167). Da er lettere Bedeutung ein für allemal festhält (S. 167), so wird ihm meine "Combination" boch nicht zu "haltlos" scheinen, zumal "Marthrerstätten" in ber Regel auch "Martyrer" vorausseten.

Luremburg.

#### Peters.

1) Balerian tämpfte zwar nicht gegen die Lobten; aber wo die Tobten lagen, da versammelten sich die Lebenden zum Gottesdienst.

2) Gemäß den Philosophumenen (IX, 11) hatte Zephyrin den Kallistus zum Vorsteher über "das Coemeterium" gemacht. Ob nicht vielleicht so Rossi bereits nachgewiesen hat, daß dieses "Coemeterium" kein anderes sein kann, als der Batican, kann ich, da mir dessen Werke nicht zugänglich sind, nicht bezeugen. Der B. bleibt den Beweis schulbig, daß es "jedenfalls an der Bia Appia lag". Wäre es nur ein "kleiner Raum" gewesen, "welchen Zephyrinus sür die Gräber der Gläubigen erworben hatte" (Chronol. S. 45), so würde Himpolyt dem Zephyrin über die besfallfige Beförderung des Kallistus keine Klage erhoben haben.

9.

**De inspiratione scripturae sacrae** quid statuerint patres apostolici et apologetae secundi saeculi. Commentatio dogmatico-historica quam summe venerandi theologorum ordinis auctoritate in academia Lipsiensi ad impetrandam veniam legendi publice defendit **Joannes Delitzsch** theol. Lic. phil. Dr. Lipsiae apuded. A. Lorenz. 1872. S. 98.

Es tonnte scheinen, daß die Lehre von ber Inspiration als ber Grundlage unfers Glaubens an das geschriebene Wort Gottes längft eine vollständige Darftellung gefunden Allein dem ift nicht fo, wie man sich leicht überzeugt, habe. wenn man die bezüglichen Abhandlungen nachließt. Die meisten begnügen sich mit Anführung einer Reibe Stellen aus ben Kirchenvätern und nur wenige gehen bis zu ben ältesten Bätern zurück. Daß aber auch diese bie Späteren einer neuen Untersuchung des Gegenstandes nicht überhoben haben, wird, wie, ber Berf. vorstehenden Schriftchens mit Recht bemerkt, niemand leugnen. Denn glaubt auch ein jeber, einen richtigen Inspirationsbegriff zu haben, so würde fich boch mancher täuschen, wenn er mit bemselben ernstlich an das Studium der hl. Schrift heranträte. Vom dogma= tischen Staudpunkte aus ist es in der Regel leicht sich zu recht zu finden, eine miffenschaftliche Eregese führt aber zu vielen Schwierigkeiten. 3ch erinnere beispielsweise nur an bie Genesis, an das synoptische Verhältniß der Evangelien, ja bloß an die Tertgestalt der hl. Schrift. Es liegt mir gegenwärtig ber von Weiß nach ben ältesten Cobices emenbirte Tert des Markusevangeliums vor, welcher fast in jedem Bers Abweichungen von der Recepta zeigt. Dies ist eine

Theol. Quartalicrift. 1872. Seft II.

#### Delitzsch,

von den vielen Thatsachen, mit welcher die Eregese rechnen, an welchen auch der Inspirationsbegriff seine Probe bestehen muß. Wir sind dem Verf. deßhalb zum Dank verpflichtet, daß er für seine Erstlingsarbeit sich die Bebauung dieses Feldes auserwählt und vor allem seine Blicke auf die Ur= anstänge des Christenthums gelenkt hat.

Der eigentlichen Abhandlung gebt ein fleiner Abschnitt voran, welcher die Lehre der Juden zur Zeit der alten Rirche sowie jene des Herrn und der Apostel über die Inspiration zum Gegenstande hat (S. 1—29). Aus der berühmten Stelle des Josephus (I, 8. T. II. p. 441) geht hervor, baß nach der Überzeugung der Ifraeliten die hl. Schriften nicht von Menschen ober von Menschen allein, sonbern von Gott ausgegangen, also inspirirt find (S. 3). In der Erklärung bes Vorgangs weist der griechische Judaismus nicht wenig von dem talmudischen ab. Dieser unterscheidet zwischen ber Thora, welche im strengsten Sinne des Wortes gottlichen Ursprungs ift, zwischen den Bropheten, die nicht wie Doses bloße Inftrumente bes göttlichen Geistes waren, und ben Hagiographen (S. 9). Bhilo und Josephus dagegen nehmen zwar auch alle Schriften als inspirirt an und ftimmen auch in ber Auffassung der Inspiration, die ihnen theils als Etstafe (S. 10) theils als geringere Einwirtung auf bie Schriftsteller erscheint (S. 14) mit ben Talmubisten überein, aber fie geben außerbem noch einen weiteren Begriff von ber Inspiration, wenn sie sich selbst und überhaupt jedem Weisen die Gabe der Prophezie vindiciriren (S. 18). Da= burch tommt ber Verf. zur Aufstellung folgender Thefen: 1) Die Inspiration ist nach der Meinung des Philo und Josephus eine exoraois und parla. 2) Eine andere Form ber Inspiration findet sich in ihren Schriften nicht. 3) Auch

336

bem Acte des Schreibens legen fie diese Inspiration bei. 4) Sie glauben, bag allen Weisen und Gerechten bie Inspiration zu theil werde (S. 19 f.). Intereffant ist ber Nachweis, bag insbesonbers die lettere Ansicht ihre Quelle nicht in ber jüdischen Lehre, sondern in den heidnischen Borftellungen hat, wie schon bie Zusammenstellung ber Ausbrücke für die göttlich Erleuchteten barthut (S. 21 f.). Derfelbe Gebanke begegnet uns wiederholt bei den Apologeten und es burfte diese Bemerkung wesentlich zur Burdigung ihres Inspirationsbeariffes beitragen. Das Gesammtrefultat aus diesem Theile ist in dem Sate ausgesprochen: So ftreng auch im Talmud über die Inspiration geurtheilt wird, fo wird boch bem Moses bas Selbstbewußtsein beim Acte der Inspiration nicht abgesprochen. Die Hellenisten aber glauben, daß die wahre göttliche Inspiration mit der Aufhebung des Selbstbewußtfeins verbunden fei" (S. 23).

Die Ansicht bes Herrn und der Apostel über die Inspiration des A. T. läßt sich schon aus den häusigen feierlichen Eitaten erkennen. Aber weder aus II. Tim. 3, 16 noch aus I. Bet. 1, 10 und II. Bet. 1, 21 geht hervor, daß die Apostel an eine mantische Inspiration gedacht haben. Es steht ihnen sest, daß die inspirirte Wahrheit nicht Product des eigenen Denkens, sondern göttliche Wahrheit ist, ja sie lassen uch bei prophetischer Inspiration die menschliche Ber= sönlichkeit mehr zurücktreten als bei der apostolischen, keineswegs ist aber damit geleugnet, daß die Propheten beim Juspirationsact beim Selbstbewußtsein waren (S. 27 f).

Nach diesem grundlegenden Abschnitt geht der Verf. zu dem eigentlichen Thema der Abhandlung über und bespricht in 2 Theilen zunächst die apostolischen Bäter: Elemens Romanus, Barnabas, Ignatius und Polycarpus, sodann bie Apologeten : Juftinus Martyr, Tatian, Athenagoras und Theophilus. Der erfte Theil handelt von der Inspiration bes A. T. (S. 30-35), ber zweite von ber be? N. T. (S. 56-96). Dak die Ausbeute bei den aposto= lischen Batern nicht bedeutend ist, weiß jeder, welcher fie einmal gelesen. Es war ihnen zu fehr felbstverständlich, daß die hl. Schrift inspirirt ist, als daß sie es besonders hervorzuheben nöthig gehabt hätten. Die judische Lebre wie ber heidnische Aberglaube konnte daran keinen Anstoß nehmen. Aus bemfelben. Grunde bürfen wir auch bei ben apostolischen Bätern keine bestimmte Lehre über den Borgang felbst er= warten (S. 33). Dagegen ift es von Intereffe zu erfahren, wie sich die Bäter den beuterostanonischen apotryphen, wie ber Verf. fie nennt - Büchern gegenüber verhalten und welche Schriften des N. T. ihnen bekannt waren. An Betreff bes ersten Bunttes gibt ber Berf. zu, baß fich bie Bater auch der in die Alerandrinische Uebersetung aufge= nommenen deuterofanonischen Bücher bedienen, alaubt es aber verneinen zu muffen, baß fie bicfelben mit jolennen Formeln citirten. Doch scheint er barauf selbst kein großes Gewicht au legen, da er alsbalb bemerkt, daß, falls fie auch biefen Büchern einen göttlichen Ursprung zugeschrieben haben follten, daraus doch für die Ratholiken kein Recht resultirte, diesclben ben andern Büchern gleichzustellen. Denn dieselben Bater citiren auch anerkannt apokryphe Schriften wie bas vierte Buch Efra, bas Buch Henoch u. a. mit ber Formel Léyes ć xúpios (S. 34). Allein baraus tann nicht gefolgert werden, daß die Bäter also auch die deuterokanonischen Bücher für nichtkanonisch aufahen, sondern nur bies, daß fie noch mehr als bie deuterokanonischen Bücher den kanonischen gleichsetten ober, was das Richtige ift, daß der Kanon

338

bamals noch nicht ganz feststand. Jebenfalls zeigt dies Ber= fahren, daß die Bäter sich an den jüdischen Kanon nicht hielten und wenn Spätere wie z. B. Melito und Origenes den jüdischen Kanon nennen, so bemerken sie dabei unzwei= deutig, daß sie diesen — also im Gegensatz zu einem andern — im Auge haben <sup>1</sup>). Der Schluß "nam illi (sc. canonici) libri prophetica sua indole, quae his (sc. apocryphis) deest, tantam auctoritatem nacti sunt" bewegt sich im Kreise. Denn haben die Bäter auch die Apokryphen zu dogmatischen Zwecken citirt, so mußten sie auch bei diesen eine "prophetica indoles" annehmen.

Der Gebrauch ber neutestamentlichen Schriften läßt fich schon frühe bei den Bätern nachweisen, wic auch Tischendorf in feiner Schrift: Wann wurden unfre Evangelien verfaßt? bereits nachgewiesen hat. Das Matthäusev. wird im Briefe des Barnabas (S. 60 f.), das Matthäus= Lutas= und Jo= hannesev. und der Brief an die Ephefer von Janatius citirt (S. 65). Überhaupt fci festzuhalten, daß schon im Anfang des zweiten Jahrhunderts die avostolischen Briefe und eine Sammlung der Evangelien bestanden habe und die von Eu= febius sog. Suodoyojuera ben alttestamentlichen Schriften gleichgestellt worben seien (S. 68). Das Zeugniß bes Pa= pias möchte ich auch höher auschlagen als es vom Berf. ge= schehen ift. Denn könnte man aus der von Eusebius (h. e. III, 39) aufbewahrten Stelle, so weit fie angeführt ift, auch schließen, daß Bapias Apokryphen im Auge habe, so bleibt doch, wenn man die ganze Stelle berücksichtigt, kein 3weifel darüber, daß er auch von den tanonischen Evange= lien spricht. Es ist ja biese Stelle seit Schleiermacher in

<sup>1)</sup> Eus. h. e. IV, 26. VI, 25.

#### Delizsch,

der Evangelienkritik eigentlich Kassischer und ber Streit dreht sich nicht barum, ob Papias dort die kanoni= schen Evangelien anführe, sondern bloß um die Frage, ob unsere kanonischen Evangelien mit jenen identisch seien.

Biel bestimmter sprechen sich nach beiden Seiten bie Apologeten aus. Ja sie legen theilweife dem A. T. eine mechanische ober mantische Inspiration bei. Von Juftin und Athenagoras fei bies gewiß, von den andern tonne es nicht bestimmt gesagt werben (S. 49). Wenn man ben Wortlaut mancher Stellen nimmt, so ist dies sicher richtig. Aber daß sie so verstanden sein wollen ist boch um so weniger wahrscheinlich als sich, wie der Verf. mit Recht hervorhebt, aus ber Reaction gegen bieje Auffassung schließen läßt, baß burchaus nicht alle Chriften ihr huldigten, wie denn auch der Apologet Miltiades sich veranlaßt sah ein Buch zu schreiben "περί του μή δειν προφήτην έν έκστάσει λαλειν" (5. 50). Man muß bei ber Ertlärung folcher Stellen verfahren wie in der Gnadenlehre. Auch über fie finden fich bei den ver= schiedenen Bätern ziemlich abweichende Ausspruche, fo lange man am Worlaut hängen bleibt, ohne daß sie irgendwie bie menschliche Thätigkeit ausschließen. Ebenso heben die Apo= logeten den göttlichen Ginfluß aus nabeliegenden Gründen ganz besonders hervor; die übernatürliche Wirkung geht aber deßhalb nicht gegen die Natur, sondern durch sie. Auch barin finden wir uns mit bem Berf. in Uebereinstimmung, bak bie Ansicht bes Miltiades nach und nach von der ganzen Kirche angenommen wurde. Da es außer bem Zwecke bes Berf. lag, näher barauf einzugehen, so begnügt er fich mit ber Auführung mehrerer einschlägiger Stellen. 3ch könnte benfelben noch viele beifügen, barf aber boch nicht unterlaffen zu bemerken, daß sich auch gegentheilige Stellen vorfinden.

Eine größere Anzahl solcher hat Kleutgen ausschließlich ber andern in seiner Theologie der Vorzeit citirt <sup>1</sup>).

Ihr Zweck brachte es mit sich, daß die Apologeten des zweiten Jahrhunderts sich des N. L. weniger häufig bedienen. Das A. T. hatte sie durch die Verheißungen, deren Erfüllung sie in Christus sahen, zur Erkenntniß der lang vergeblich gesuchten Wahrheit gesührt und darnach gestalteten sich auch ihre Beweise.

Als Refultat ber ganzen Abhandlung gibt ber Verf. an :

1) Alle Bäter ohne Ausnahme halten fest, daß das A. T. das von Menschen schriftlich fixirte Wort Gottes ist. Über den Inspirationsact sagen sie aber nichts Bestimmtes. Da= gegen vertheidigen die Apologeten den göttlichen Ursprung der Schrift, gegen die sich widersprechende heidnische Weis= heit aus den Weissfagungen und der wunderbaren Überein= stimmung der hl. Schriftsteller und stellen einen bestimmten, mechanischen oder mantischen Inspirationsbegriff auf.

2) Die Bücher bes R. T. genießen schon vor ber Mitte des zweiten Jahrhunderts göttliches Ansehen. . . Überhaupt ist es wahrscheinlich, daß bei Beginn der Regierung Hadrians die *δμολογούμενα* durch den Gebrauch der Kirche sancirt waren. (S. 97 f.)

Wir wünschen dieser Erstlingsschrift des Verf. einen weiten Leserkreis und hoffen, daß er auf dem eingeschlagenen Bege rüftig weiterschreite.

Schanz.

1) I, S. 56 f.



# Theologische **Quartalschrift.**

In Verbindung mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

100N

D. v. Kuhn, D. Bukrigl, D. v. Aberle, D. Himpel und D. Kober,

Professoren ber tathol. Theologie an ber R. Universität Lübingen.

Bierundfünfzigster Jahrgang.

Drittes Quartalheft.

**Tübingen**, 1872. Berlag ber H. Laupp'schen Buchhandlung.

Drud von B. Laupp in Lübingen.

# L

## Abhandlungen.

#### 1.

Die Bürzburger Stala=Fragmente.

Bon Prof. Dr. Renich in Bonn.

Der Titel des Buches, welches zu biesem Auffaße den Anlaß und den größten Theil des Materials geboten, lautet:

Par palimpsestorum Wirceburgensium. Antiquissimae Veteris Testamenti versionis latinae fragmenta, e codd. rescriptis eruit edidit explicuit Ernestus Ranke, Phil. ac Theol. Doctor hujusque in academia Marburgensi Prof. etc. Vindobonae, Guil. Braumüller 1871. XVI unb 432 ©. 4.

Der Besprechung der darin veröffentlichten Fragmente schicke ich eine allgemeinere Bemerkung voraus.

Peter Sabatier's Sammlung der Ueberbleibsel der vorhieronymianischen lateinischen Bibelüberschung (Rheims 1743 oder, mit einem andern Titelblatt, Paris 1751), eines der verdienstvollsten Werke der französischen Benedictiner des

24 \*

18. Jahrhunderts, reicht jett für das Neue Testament nicht mehr aus, ba seitdem mehrere wichtige Handschriften hinzu= gekommen sind. Für das Alte Testament ist die Sammlung noch jetzt das Hauptwerk; sie könnte aber auch hier jetzt, wenn eine neue Ausgabe derselben besorgt werden sollte, vielsach berichtigt und bedeutend vermehrt werden.

Was die Berichtigung betrifft, so sind die von Sabatier benutten hanbschriften allerdings im Ganzen forgfältig verglichen, aber immerhin vielfach nicht fo genau, wie man bas beutzutage mit Recht verlangt. Das Baticanische Fragment des B. Tobias 3. B. ift schon in Bianchini's Vindicise canonicarum scripturarum, Rom 1740, S. CCCL ge= nauer abgedruckt als bei Sabatier. Ferner find Sabatier's patristische Citate vielfach nach ben seitdem erschienenen beffern Bater-Ausgaben zu berichtigen. Die befanntlich zahl= reichen und umfangreichen Citate bes Lucifer von Cagliari 2. B. stehen, worauf mich zuerft ber selige Vercellone aufmerksam gemacht, in der Ausgabe der Brüder Coleti vom Jahr 1778 (abgebruckt im 13. Banbe von Migne's Batrologie) in einer vielfach ganz andern Gestalt als bei Sabatier. Auch in bieser Beziehung verspricht die neue Wiener Ausgabe der lateinischen Kirchenschriftsteller für bie Theologen von Bebeutung zu werben. Hartel's Ausgabe bes Cyprian bietet awar bezüglich der Bibelcitate nicht fo viel Ausbeute, d. h. nicht fo viele Abweichungen von den frühern Ausgaben, wie man hatte erwarten sollen; aber die Bibelcitate bei Hieronymus 3. B. werden, wie mir Prof. Reifferscheid mittheilte, in ber neuen Ausgabe vielfach ganz anders lauten als bei Vallarsi.

Was die Vervollständigung der Sabatier'schen Samm= lung betrifft, so kommen auch dabei einerseits biblische

Handschriften, anderseits patristische Citate in Betracht. Lettere hat Sabatier mit staunenswerthem Rleiße gesammelt; gleichwohl hat er in den von ihm ausgebeuteten patristischen Werken Einiges übersehen (Einiges ift im dritten Bande S. XXX nachgetragen). Einige Werke, in denen sich Itala=Citate finden, hat er, obichon fie damals ichon gebruckt waren, nicht benutzt; andere find erst später wieder aufge= funden oder veröffentlicht worden. Das wichtigste barunter ift bekanntlich das von A. Mai zuerst im 9. Bande des Spicilegium, bann vollständiger und genauer im 1. Bande ber Nova Patrum Bibliotheca (Rom 1853) herausge= gebene Speculum des bl. Augustinus. Hieher gehören aukerdem die Augustinischen und Bseudo = Augustinischen Sormonos, die Bobbienser arianischen Fragmente, der Com= mentar bes Victorinus zu ben Paulinischen Briefen, sämmt= lich von A. Mai edirt, die von Bitra edirten Commentare bes Berecundus (f. Vercellone, Variae Lectiones I, 585), die von Münter (f. Nr. 7) gesammelten Fragmente aus römischen und tanonischen Rechtsbüchern, bes Julius Hilarianus chronologia sive libellus de duratione mundi (bei Migne 13, 1098), bie der Mitte bes 3. Jahrhunderts angehörende Schrift de pascha computus (in hartel's Ausgabe bes Cyprian III, 348) u. f. w. 1).

Die handschriftlichen Ueberbleibsel der Itala des Alten

<sup>1)</sup> Jum Buche ber Weisheit und zum B. Tobias find die patristischen Citate vollständiger als bei Sabatier verglichen in meinen Observationes criticae in l. Sapientiae, Freidurg 1861, und in dem Libellus Tobit e codice Sinaitico editus et recensitus, Freidurg 1870. Aber auch da habe ich seitbem allerlei nachzutragen gesunden. — Ueber die Citate aus Augustinus und Ambrossius vgl. Rönsch in der Zeitschrift für histor. Theol. 1867, 609; 1869, 434; 1870, 91.

Teftaments, welche Sabatier noch nicht kannte, find — abgeschen von den Büchern, welche in die Bulgata übergegangen und darum in vielen Handschriften erhalten find (die Pfalmen und die beuterokanonischen Bücher mit Ausnahme von Tobias und Judith) — folgende:

1. Der Ash burnham'sche Coder der Bücher Leviticus und Numeri (mit Ausnahme von Lev. 18, 30-25, 16), welchen ich in der Quartalschrift 1870, 32 aussführlich be= sprochen habe <sup>1</sup>).

2. Die von E. Rante herausgegebenen Weingartener Fragmente ber Propheten. Das erste heft ber Ranke'schen Publication ist in der Quartalschrift 1857, 400 von A. Ruland aussführlich besprochen, das zweite 1861, 615 von mir kurz angezeigt worden. Im J. 1868 hat Ranke in dem Marburger Lectionskatalog für das Sommersemester die zuerst von A. Bogel veröffentlichten weitern Bruchstücke der Weingartener Handschrift (s. Nr. 3) ganz in derselben Weise wie die frühern edirt<sup>2</sup>). Diese Weingartener Fragmente enthalten Stücke von Osee, Amos, Michäas, Joel, Jonas, Ezechiel und Daniel.

3. Die "Beiträge zur Herstellung ber alten lateinischen Bibel=Uebersetung" von Albrecht Bogel (Wien, Brau= müller 1868) enthalten außer ben Weingarteuer Fragmenten

2) Dieje Ranke'schen Jublicationen find zusammengehesste berauszgegeben unter bem Litel: Fragmenta versionis sacrarum scripturarum latinae antehieronymianae, e codice mscr. eruit atque adnotationibus criticis instruxit Ernestus Ranke. Editio libri repetita, cui accedit appendix. Wien, Braumüller 1848. IV und 52, 126, 82 S. 4. 2 Lhlr. Bgl. über Ranke's und Bogel's Publicationen H. Rönsch in ber Zeitschr. f. wissensch. 1871, 592.

<sup>1)</sup> Bgl. Rönsch in der Zeitschrift für wiffenschaftl. Theologie. 1871, 290.

bes Ezechiel (f. Nr. 2) zwei Stücke aus den Sprüchen Salomo's, 2, 1— 4, 23 und 19, 7—27, aus einem Wiener Palimpfeft; vgl. darüber Theol. Literaturblatt 1868, 102.

4. Einige aubere Fragmente der Sprüche (15, 9 — 26; 16, 29 — 17, 12) hat Fredegar Mone (De libris palimpsestis tam latinis quam graecis, Karlsruhe 1855; vgl. Quartalschrift 1857, 416) aus einem Palimpsest in St. Paul im Lavant=Thale aus dem 5. Jahrhundert edirt.

5. Zwei kleine Fragmente des Jeremias, 17, 10—16; 49 (Bulg.), 12—18 hat Lischenborf (Anocdota sacra et profana, Leipzig 1861, S. 231) aus einem St. Gallener Palimpseft mitgetheilt.

6. Eine Anzahl von fleinen Bruchstücken des Pentateuchs namentlich der Genefis und der Erodus, aus einem Coder Ottobonianus des 7. oder 8. Jahrhunderts <sup>1</sup>) finden sich im ersten Bande von Vercellone's Variae lectiones, besonders S. 183. 309. Auch im zweiten Bande hat Vercellone Sabatier's Apparatsaus Haus Handschriften und patristischen Citaten vielsach vermehrt; vgl. S. XXI. 14. 78. 179 u. j. w. <sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Ausführlicher spricht Bercellone über biese handschrift in ben Dissertazioni accademiche, Rom 1864, S. 17.

<sup>2)</sup> In Am. Pehron's Ausgabe ber Fragmente von Cicero's Reben pro Scsuro, pro Tullio und in Ckodium (Stuttgart 1824) fteht (S. 78 ff. das zweite Buch der Machabäer aus einer Ambrofia= mischen Handschrift bes 10. Jahrhunderts, welche auch das B. Lobias und Efth. 1, 1—2, 28 nach der Itala enthält), und S. 138 ein fleines fragment aus einem Ambrofianischen Palimpsest des 5. Jahrhunderts, welches Peyron für ein Stück der alten lateinischen Ueberseitung von Gen. 27 hielt. Es gehört aber zu der apostrophischen "kleinen Genefis", welche nehft der Assumptio Mosis aus eben diesem Palimpsest A. M. Ceriani (Monumenta sacra et profana, Tom. 1, fasc. 1, Mailand

7. Nachft bem Afbburnham'schen Cober bas Bebeutenbite was seit Sabatier publicirt worden ift, liegt in dem prachtvoll ausgestatteten Quartbande vor, beffen Titel im Anfange bieses Auffates mitgetheilt worden ift. Die Burzburger Bandfcrift, welche ben Anfang von Augustins Enarrationes in Psalmos aus dem 8. Jahrhundert enthält, hatte ichon im Aufange dieses Jahrhunderts ber bamalige Oberbibliothekar M. Feder († 1824) als Balimpfest ber alten latei= nischen Bibelübersetzung erkannt und einen Theil der ersten Schrift copirt 1). Diese von Feber abgeschrichenen Stücke -31 ganze Spalten (jede Seite hat zwei Spalten) und 10 Spalten theilweise, — wurden 1819 zu Ropenhagen von bem banischen Bischof Friedrich Münter veröffentlicht, unter bem Titel : Fragmenta versionis antiquae latinae antehieronymianae prophetarum Jeremiae, Ezechielis, Danielis et Hoseae, e codice rescripto bibliothecae universitatis Wirceburgensis. 2113 ich in der Quartal= idrift 1861, S. 616 ben Bunfch äußerte, es möchten bie Burzburger Fragmente ebenso sorafältig bearbeitet werden. wie die Weingartener von Ranke, und dabei die Vermuthung aussprach, vielleicht ließe sich auch noch etwas mehr bavon entziffern, ba ahnte ich nicht, daß Ranke schon seit 1856 mit der Entzifferung der Handschrift - beren einzelne

1861) herausgegeben hat. Bgl. Ronf ch in ber Zeitschrift für wiff Theol. 1868, 76. 466; 1869, 213; 1871, 60.

1) In der deutschen Uebersetzung der "Abhandlungen über verschiedene Gegenstände" von Card. Wisseman (Regensburg 1854)I, 37 steht: "Ich habe vor einigen Jahren in Bürzburg ein Palimpfest von einer antihieronymianischen [sic] lateinischen Uebersetzung ausgesunden. Dr. Feder schrieb alles, was lesdar war, ab" u. s. Im englischen Orie ginal steht aber (I, 42): A palimpsest... having been discovered some years ago at Würzburg Dr. Federer transcribed etc.

Lagen ihm vor und nach von dem jetzigen Oberbibliothetar A. Ruland mit dankenswerther Gefälligkeit überfandt wur= ben. — und ber Bearbeitung bes Tertes beschäftigt war. Noch weniger ahnte ich, daß die äußerst mübevolle Arbeit Ranke's ein fo günstiges Resultat liefern würde. Er hat nämlich nicht nur die bereits von Münter edirten Fragmente viel genauer wichergegeben, - Feber hat fich beim Abschrei= ben manche Versehen und Münter bei ber Herausgabe große Rachläffigkeiten zu Schulden kommen laffen, - fondern auch bedeutende Stude ber prophetischen Bucher, zum Theil mit Bulfe von chemischen Mitteln, entziffert, die Feder nicht ge= lesen hatte. Es liegen jest im Ganzen 95 Seiten ber hand= schrift, freilich manche nur theilweise, entziffert vor, welche folgende Stude ber Propheten, zum Theil mit einigen Luden, enthalten: Di. 1, 1-2, 13; 4, 13-7, 1; 30n. 3, 10 -4, 11 1); 31. 29, 1-30, 6; 45, 20-46, 11; Ser. 12, 12-13, 12; 14, 15-22; 15, 1-19; 16, 15-17, 10 °); 18, 16-23, 29; 35, 15-37, 11; 38, 23-40, 5; 41, 1-17; Rlagel. 2, 16-3, 40; Gzech. 24, 4-21; 26, 10-27, 4: 34, 16-35, 5; 37, 19-28; 38, 8-20; 40, 3-42, 18; 45, 1-46, 9; 48, 28-35 <sup>8</sup>); Dan. Suj. (Bulg. 13) 2-10; 1, 15-2, 9 4); 3, 15-50; 8. 5-9, 10 5); 10, 3-11, 4; 11, 20-33; Bel (Bulg. 14) 36-42.

Außerbem hat aber Ranke gefunden, bag andere Blätter

1) Einige andere Stücke von Ofee und Jonas stehen in der Weingartener Handschrift.

2) 17, 10-16 fieht in bem St. Gallener Cober, f. o. Nr. 5.

3) Einige Stücke von Ez. 16-18. 24-28. 42-48 fiehen in ber Being. Hanbichrift.

4) Dan. 2, 18-33 fteht in ber Weing. Hanbichr.

5) Dan. 9, 25-10, 11 fteht in ber Weing. Handschr.

Digitized by Google

bes Cober in erfter Schrift Stücke ber alten lateinischen Uebersetzung bes Pentateuchs enthalten. Von dieser sind 44 Seiten, zum Theil gleichfalls nur bruchstückweise, entziffert, welche folgende Abschnitte, zum Theil mit einigen Lücken, enthalten: Gen. 36, 2-7; 14-24; 40, 12-20; 41, 4. 5; Er. 22, 7-28; 25, 30-26, 12; 32, 15-33; 33, 13-34, 27; 35, 13-36, 1; 39, 2-40, 30; Lev. 4, 23-6, 1; 7, 2-8, 13; 11, 7-47; 17, 14-18, 21; 19, 30-20, 3; 20, 20-21, 2; 22, 19-23, 9<sup>1</sup>); Deut. 28, 42-53; 31, 11-26.

Die Ausgabe hat Ranke ganz ähnlich eingerichtet, wie bie ber Weingartener Fragmente. Nach einem Bericht über die Handschrift folgt S. 3-144 der Tert in Uncialschrift in Spalten genau nach der Handschrift, mit Andeutung der Luden und vermuthungsweiser Erganzung ber unleferlichen Buchstaben in kleinerem Druck. Daran schlieken sich S. 145—160 "biplomatische Anmerkungen". S. 162—406 werden bann ber griechische Tert, ber Burgburger Tert, bie Bulgata und, wo das Material dazu vorhanden ift, der Tert wie er sich bei lateinischen Bätern ober in andern Hand= ichriften findet, in brei, vier ober fünf Spalten neben ein= ander gestellt; unter diefen Texten ftehen der zur Beurthei= lung des Bürzburger dienliche tritische Apparat der Septuaginta, eine Auswahl aus dem Apparate Sabatiers und andere Citate aus den Batern, namentlich die aus bem Speculum, und kritische Bemerkungen. Dann folgen noch eine zusammenfassende Erörterung tes Berhältnisses bes Bürzburger Textes zu den andern fritischen Zeugen ber Septuaginta (S. 406—411), Bemerkungen über ben Charak-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Lev. 18, 80—25, 16 fehlt in der Afhburnham'schen Handschrift.

ter ber in den Würzburger Fragmenten vorliegenden lateinis schen Ueberschung (S. 411—427) und einige allgemeine Bemerkungen über die Itala (S. 428—432). Beigefügt sind schöne photolithographirte Facsimiles der beiden Theile der Handschrift. Das ganze Wert bekundet denselben un= ermüblichen Fleiß, dieselbe gewiffenhafte Sorgfalt und dieselbe umfaffende Erudition, welche die frühern ähnlichen Urbeiten Ranke's auszeichnen <sup>1</sup>). Ich stelle im Folgenden die Hauptresultate der Untersuchungen Ranke's zusammen, um daran einige eigene Bemerkungen anzuknüpfen.

I. Die Bentateuch=Stude und bie prophetischen Stude find nicht von berfelben hand geschrieben; lettere gehören nach Ranke's und Tischenborf's Urtheil ber Mitte bes 5. Jahrhunderts an, die erstern find etwas jünger. Beide Handschriften find also aus etwas späterer Zeit als bie Beingartener, welche Ranke in ben Anfang des 5. Jahr= hunderts verset, aber älter als die Ashburnham'iche, die nach Ranke (S. 404) "vielleicht im 6. Jahrhundert", wahr= scheinlich aber nicht vor dem 7. Sahrhundert geschrieben ift (f. Quartalschrift 1870, 33), und älter als die Ottoboni= anische Handschrift, bie nach Vercellone dem 7. oder 8. Jahrhundert angehört. Beide Codices find aber nicht von dem Uebersether felbst geschrieben, sondern Copieen älterer lateinis icher Handschriften. Das beweisen Schreibfehler wie bie S. IX und XII aufgezählten und folgende: Of. 5, 13 potius ft. potuit, 31. 29, 3 auis ft. Dauid, Ser. 16, 16 peccatores ft. piscatores, 22, 22 effunderis ft. confunderis, 37, 10 exponunt ft. expugnant, G2. 24, 10 ligna

<sup>1)</sup> Einen ausführlichern Bericht über bas Wert gibt A. Ruland im Theol. Literaturblatt 1871, 777.

## Reufo,

ft. ignem, 38 18 iuvenis ft. tu venis, Dan. 8, 15 viris ft. visus.

Eine Vergleichung bes Textes ber beiben Würzburger Hanbschriften mit bem Texte anderer Itala-Codices und ben umfangreichern patristischen Citaten (fürzere Citate sind, weil vielsach ungenau, zu einer folchen Vergleichung nicht geeignet) liefert folgende Ergebnisse.

1. Die Bentateuch-Fragmente treffen mit dem Alhburnham'schen Coder bei mehrern Stücken des Leviticus zusammen. (Der Alhburnham'sche Text ist Ranke leider erst während des Druckes seines Werkes bekannt geworden und darum nicht S. 209 ff. neben dem Würzburger abgedruckt, sondern erst S. 220 ff., die Anmerkungen dazu S. 404). Man braucht nur wenige Verse der beiden Texte zu vergleichen, um Ranke's Bemerkung S. 411 richtig zu finden, daß hier zwei von einander verschiedene Uebersetungen vorliegen.

Bei einigen Stücken (Gen. 41, 4. 5; Er. 25, 30— 26, 12) treffen die Würzburger Pentateuch = Fragmente mit ben (von Ranke unbeachtet gelaffenen) Ottobonianischen Fragmenten zusammen. Den Tert der letztern, wie ihn Vercellone — seiner Versicherung gemäß (Variase lectiones I, 183) ganz genau — veröffentlicht hat, ist furchtbar corrumpirt; es läßt sich aber mit einiger Mühe ermitteln, wie der Ueber= seizer geschrieben hat. Die einander entsprechenden Stücke find zu wenig umfangreich und bieten zu wenig Anhalts= punkte, um mit Sicherheit zu entscheiden, ob der Würz= burger und der Ottobonianische Tert zwei Recensionen der nämlichen Uebersetzung oder zwei verschiedenen Lebersetzungen bieten. Ich wähle zur Veranschaulichung ihres Verhältnisses das Stück Er. 26, 6—12, welches uns bei Augustinus, Quaest. in Exod. 177, noch in einer dritten Form vorliegt.

вq naculi; XI vela facies.

0.

6. Et facies circulos L 6. Et facies circulos L aureos, et coniunges atria aureos, et coniunges ianuas alisalium de circulis, aliam ad aliam de circulis, et erit tabernaculum unum. et erit tavernaculum unum. 7. Et facies vela capilla- 7. Et facies vela capillacia cooperimentum taber- cia operimentum supra tavernaculum; XI vela et 8. Longitudo facies illa. 8. Longitudo veli unius erit XXX cubi- unius veli XXX erit cubitorum, et quattuor cubitorum torum, et IIII cubitorum latitudo veli unius; mensura latitudo eius; mensura una una erit XI. velis. 9. Et erit XI velorum. 9. Et con-

6. Avdalai, welches in O hier und B. 5 burch januae wieberge= geben wird, wird B. 1. 2 in O, wie in W immer, burch atria über= fest. Aug. hat bafür aulaea und fagt Qu. in Ex 177, 2: Avladas quas graeci appellant, Latini aulaea perhibent, quas cortinas vulgo vocant. Non ergo decem atria fieri jussit (Exod. 26, 1), sicut quidam negligenter interpretati sunt; non enim avlas, sed avlalas dixit. - ad alis alium W fteht für eregar ry erega (B. 5 für alliflaus, vgl. Rönsch, Itala und Bulgata S. 275); O hat hier aliam ad aliam, aber B. 3 ex alis alio für y ereea rys ereeas; Aug. : conjunges aulaeum ad aulaeum circulis. -- de in instrumentaler Bedeutung (f. Rönsch G. 892) kommt oft vor (vgl. Dj. 5, 8 canite de tuba; Er. 39, 12 ad ministrandum de ipsis), unten B. 11 auch bei Aug.

7. Statt cooperimentum tabernaculi W, operimentum supra tabernaculum O, oxényv (ini) rys oxyvys, hat Aug. operire super tabernaculum. Derfelbe hat undecim vela facies ea, Erdeza debes nonjoen aira. In O ift et vor facies Abschreiber-fehler, in W mahr= fceinlich illa burch ben Abschreiber ausgelassen.

8. latitudo ejus O, genauer latitudo veli unius W, Aug., 775 δέδδεως της μιας. Am Ende hat Aug.: mensura eadem erit undecim velorum, at. το αυτό μέτρον έσται ταϊς ένδεκα δέδδεσιν.

9. in se O, ftatt in unum W, eni ro avro, hat auch Aug. -

coniunges quinque vela in iunges V vela in se et sex unum et duplicabis velum vela in se, et reduplicavis sextum secundum velum ta- velum sextum secundum 10. Et facies faciem tavernaculi, 10. Et bernaculi. ansas L in orificio veli facies ansas L in fronte unius contra medium secun- veli unius, quae contra medum commissuram et L dium est secundum comansas facies veli huius, qui coniungitur super frontem veli, quod

ad secundum velum.

missura, et L ansas facies conjunctum est ad secun-11. Et facies dum velum. 11. Et facies circulos aereos L et con- circulos aureos L et coniunges circulos de ansis et iunges circulos de ansis et

coniunges vela, et erit coniunges vela, et erit 12. Et subpones unum. 12. Et suppones unum.

duplicabis W, Aug., reduplicabis O, Indontaioes, -- vela binter sex (O, Aug., Gr.) ift i. W burch ben Abschreiber ausgelaffen. - socundum velum W ift Schreibfehler für secundum faciem O, Aug., mre πρόσωπον.

10. Int rov reflows wird in W auch 28. 4 burch in orificio, in O burch in fronte, von Aug. hier burch in ora, B. 4 burch in ora summa wiedergegeben. — oupsoly, bei Aug. immer commissura, W und O hier commissura, B. 4 beide commissio. - Statt contra medium W genauer quae (quod) contra medium est O, Aug., võr puis rig and uboon. - Bor veli hujus W hat ber Abschreiber in orificio ausgelassen, end rou yellous ris defeeus, super frontem veli O, super oram veli Mug. -- qui (quod) conjungitur W, quod conjunctum est O. Aug., The ourantovone. - Am Schluffe ftebt im Gr. nur the desripas, in allen brei lat. Terten ad secundum velum.

11. aureos O verschrieben für aeroos. Ang. ftimmt ganz genau mit W.

12. superavit fteht für superabit, tabernaculis W ift verschrieben für tabernaculi. - velis W, in velis O, Aug., iv rais deferen. - Der lette Sat lautet im Gr. : ro hunov the deficers to inclalemperor inoxaliyes eis (eis fehlt in ben meisten handschriften) to nleorator two

quodsuperavitvelista-bernaculis;dimidiampar-bernaculi;demediamtemveliabscondesquodquodsuperavit,superaveritquodsuperavit,subteges;velorum,abscondespostvernaculi,subteges posttabernaculum.bernaculum.

Die in biefen Versen vortommenden Differenzen ichliefen bie Annahme, bag ben beiden Terten die nämliche Ueber= -fetzung zu Grunde liege, nicht aus. Daffelbe gilt von ben vorbergebenden Berfen, aus denen noch folgende Differenzen zu bemerken find: 25, 30. 32 2c. ist ogacournoes in O burch speroteres, in W burch lychnuchi wiedergegeben, 25, 32. 33 xparnpeg exreturiuleros xapularous in O burch crateres deformati charyssos, in W burch crateres deformati in modum nuclioli (in beiden fällen scheint W die revidirte Uebersezung zu bieten), 25, 40 rónos in O burch exemplum, in W burch forma (Hilarius species), 26, 5 αντιπρόσωποι αντιπίπτουσαι αλλήλοις είς εχάστην in O burth faciem contra faciem invicem incumbentes in unamquamque, in W burd, ad alis alium propendentes ad invicem in unamquamque. Dagegen stimmen beide Terte überein in ber Uebersetzung von ropévros 25, 36 burch tornatus, von Buggos xexlwoutry 26, 1 burch byssus tortus, von exómerai r erepa ex rrs erepas 26, 3 burch continentes ex alis alio und daneben continentes alterutrum (W, alter alteri O) u. f. w.

déféeur της σκηνής υποκαλύψεις σπίσω της σκηνής. O gibt biese Borte genau wieder (demediam ift verschrieden für dimidium Aug.). In W scheint quod (quae) superaverit irrthümlich hinter, statt vor abscondes geset und das dem ro πλεοκάζον Entsprechende (quod exuperat O) ausgelassen zu sein. Aug. stimmt mit O, nur hat er abundat in velis statt exuperat ex velis.

Der Tert bes Augustinus ftimmt bei den oben mitge= theilten Stucken mehr mit O als mit W. Auch bei Er. 24. 1-11: 26. 13-37 bifferirt Augustinus nicht viel von bem Ottobonianischen Terte, und bas Citat Gen. 50, 15 -21 im Speculum c. 17 stimmt mit demselben bis auf weniae Worte überein <sup>1</sup>). Von dem Bürzburger Terte differiren die Citate in Augustins Quaestiones bald mehr (Lev. 5, 14-19), balb weniger (Lev. 5, 2-7); das Speculum differirt Er. 34, 12-17 start, weniger Er. 22, 21-27. Der Tert des Ambrofius weicht bei Er. 22, 25 -27 nur wenig, bei Gen. 40, 12-15 stärker von dem Würzburger ab. Cyprians Tert weicht bei Gr. 22, 22-24 nach Hartel's Ausgabe weniger von bem Bürzburger ab, als nach dem hier von Ranke aus Sabatier entnommenen Texte <sup>2</sup>).

Lucifer von Cagliari ftimmt Erob. 32, 26—29; Lev. 18, 2—5; 19, 32 so start mit dem Hürzburger Terte überein, daß dieser und sein Tert dieselbe Uebersetzung zu repräsentiren scheinen. Die stärkste Abweichung ist das wahrscheinlich auf einem Abschreiberschler beruhende paratus veniat statt pergat Er. 32, 26. Dagegen hat Lucifer Erod. 32, 29 nach der Coleti'schen Ausgabe (Migne 13, 937) nicht, wie Ranke S. 179 citirt, consecrastis hodie manus vestras Domino, sondern implestis hodie manus Domino (W: implestis hodie manus), und nicht in fratre suo, ut detur vobis benedictio, sondern, wie W, in fratre, dari in vobis benedictionem. — Deut. 31, 11—13 ist die Dif-

<sup>1)</sup> f. Vercellone, Dissertazioni p. 30.

<sup>2)</sup> Hartel hat, wie W, B. 22 vexabitis flatt vexaveritis und B. 24 occidam flatt perimam.

ferenz stärker, aber nicht wesentlich <sup>1</sup>). Die stärkere Ab= weichung bei dem einzelnen Verse Lev. 19, 35 beruht wohl auf ungenauer Citirung <sup>2</sup>).

2. Was die prophetischen Fragmente angeht, so treffen ber Würzburger und ber Weingartener Coder bei Jon. 3, 10-4, 8; Ezech. 26, 11-27, 5; 45, 1. 2; 48, 21; Dau. 10, 3-11 zusammen. Ich glaube, hier sagt Nanke S. 411 zu wenig, wenn er die beiden Terte als aliquantum cognata bezeichnet. Ihre Uebereinstimmungen sind in Vergleich zu den Differenzen so merkwürdig, daß mir die Annahme gerechtsertigt scheint, daß hier zwei, freilich revidirte, Abschriften der nämlichen lateinischen Uebersetzung vor= liegen. Zur Begründung dieser Ansicht stelle ich zunächst die beiden Terte (F bezeichnet den Weingartener) von Jon. 3, 10-4, 8 neben einander:

W.

F.

3, 10.. malitiam, quam 3, 10.. mala, quae lolocutus est ut faceret, et cutus est ut faceret eis, et non fecit. 4, 1. Et contri- non fecit. 4, 1. Et contri-

1) B. 12 ift nach Coleti zu lesen: et proselyto qui fuerit.

2) Lev. 19, 32 fehlt bei Ranke in dem Citat auß Lucifer honorabis faciem presbyteri.

3, 10, malitiam quam W entípricht bem gr.  $\tau \tilde{n} \max q \tilde{n}$  genauer als mala quae F. — eis  $(\alpha v \tau o \tilde{r})$  F ift in W vielleicht vom Abschreiz ber ausgelassen. Tert. : de malitia, quam dixerat facturum se illis, nec fecit. Lucifer: de malignitate (f. B. 2: in malignitatibus), quam locutus est facere eis, et non fecit. Hieron.: super malitiam, quam locutus fuerat (anderswo est) ut faceret eis, et non fecit.

4) 1. tristia W ift Schreibsehler für tristitia, est F für et. confusus est W entspricht bem griech.  $\sigma ure \chi \omega \partial \eta$  genauer als maestus factus est F. Luc.: et contristatus est Jonas tristitia magna et confundebatur. Hieron.: et contr. est J. tr. grandi et confusus est.

Theol. Quartalforift. 1872. III. Seft.

25

status est Jonas tristia status est Jonas tristitia magna et confusus. 3. Et magna est maestus factus orabit ad Dominum et diest. 4. 1, Et oravit ad xit: O Domine, nonne sunt Dnm et dixit: Domine haec mea verba, dum adnonne haec sunt verba mea, huc essem in terram meam cum adhuc essem in mea terra? Propterea proposuterra? Propter hoc propoeram fugere in Tharsis, sueram fugere in Tharsis, quoniam sciebam, quia tu misericors et indulgens et misericors [et indulgens et patiens et nimium misericors et paenitens in malignitatibus. 3. Et nunc, lignitatibus. 3. Et nunc, Dominator Domine, accipe animam meam a me, quia animam meam a me, quo-

2. O Domine W entspricht ber Lesart ber beften griech. Sands fchriften a zues beffer als Domine F; bas o tann burch ben Abichreiber weagelaffen fein. - in terram meam terra W ift verfchrieben für in terra(m mea(m) ober in mea terra. Die Uebereinftimmung ber beiden Terte bei proposueram (auch wenn biefes verschrieben fein follte ftatt praeoccupaveram, f. Luc. und Sieron.) und bei ber folgenden Formel (bie in Barenthefe gesethten Borte feblen bei Rante G. 255. fteben aber in F) ift besonders bemertenswerth gegenüber ben Citaten Tert.: propterea praeveni profugere in Tharsos, quia cognoveram. te esse misericordem et miserescentem, patientem et plurimum misericordiae, poenitentem malitiarum. Luc.: Et oravit apud Deum dicens: O Domine, nonne haec sunt verba mea, cum adhuc essem in terra? Ideo praeoccupaveram fugere in Tharsis, quoniam scivi, quia tu miserator et benevolus, patiens et misericors et poenitens in malignitatibus. Sieron.: O Domine, nonne isti sunt sermones mei, cum adhuc essem in terra mea? Propterea praeoccupavi fugere in Tharsis; scio enim, quod tu misericors et miserator, patiens et multae miserationis et agens poenitentiam super malitiis.

bonum est mihi mori quam niam bonum est mihi mori vivere.

Jonam: Si vehementer con- Jonam: Si valde contristatristatus es tu?

5. Et exiit Jonas extra civitatem et

tabernaculum et sedebat tabernaculum et sedebat sub ipso, donec videret, sub ipso in umbram, donec auid 6. Et praecepit Dominus tati. 6. Et praecepit Do-Deus cucurbitae, et ascen- minus Deus cucurbitae, et dit supra caput ejus, ut ascendit super caput Jonae, esset umbra supra caput ut esset umbra super caput Jonae, ut a malis obum- ejus et obumbraret eum a

magis quam vivere.

4. Et dixit Dominus ad 4. Et dixit Dominus ad tus es tu?

> 5. Et exiit Jonas extra civitatem et sedit contra fecit ipse sibi civitatem et fecit ipse sibi accideret civitati. videret, quid accideret civi-

4. Sieron. wie W, aber ohne si. - vehementer und valde tonnen von den Abschreibern vertauscht fein.

5. et sedit contra civitatem ift in W mabricheinlich von bem Abichreiber ausgelaffen (im Griech. fehlt es nur in einigen Minusteln); ebenfo in umbra(m) (er ong III. XII al.). Bemertenswerth ift ipse sibi (avira ober eavra) und quid accideret für ri forai in beiben Terten.

6. Die Bertauschung von ejus und Jonae hinter caput in W (ber gr. Tert ftimmt mit F), bie Beglaffung von ejus hinter malis in W (zanor avrov) und et für ut in F kommen auf Rechnung ber Abschreiber. Der Tert bei Sieron. weicht nur in Folgendem von F ab: ut esset umbraculum super caput ejus et protegeret eum a suis malis; lactatusque est Jonas super cucurbita.

25\*

<sup>3.</sup> magis tann von bem Abschreiber in W ausgelassen ober in F beigefügt fein ; viele Minustelhanbichriften haben pallor, welches in ben älteren handschriften fehlt. Mar. Laur.: Tolle igitur Domine animam meam, quia melior est mihi mors quam vita. Sieron.: Et nunc, Dominator Domine, tolle animam meam a me, quia melius est mihi mori quam vivere.

braret illum. Et gavisus est malis ejus. Et gavisus est Jonas super cucurbitam Jonas super cucurbitam gaudio magno. 7. Et praecepit Deus vermi matutino cepit Dominus vermi antein crastinum, et percussit lucano in crastinum, et cucurbitam et arefacta percussit cucurbitam et areest. 8. Et factum est facta est. 8. Et factum confestim oriente sole et est confestim oriente sole praecepit Deus spiritui et praecepit Deus spiri...

Von Ezech. 26, 11. ff. theile ich den Würzburger Text mit und notire in den Anmerkungen die Abweichungen des Weingartener.

11. Ungulis equarum plateas tuas conculcabunt, populum tuum gladio interficiet et substantiam virtutis tuae in terram deducet. 12. Et exercitum tuum de-

7. Dominus F für Deus A (ο 3 eos) ift ein gewöhnlicher Abschreiberfehler. — vermi matutino A hat auch Gieron. in Is. 45 (hier vermi mane). Db bieses ober antelucano bie ursprüngliche Uebersetzung und welches von beiden von dem Emendator ober Abschreiber herrührt, ift nicht zu entscheiben (Os. 6, 4 hat W: lux matutina et ros antelucanum). Bez mertenswerth ist die Uebereinstimmung bei in crastinum (auch bei Sieron.; Big. Taps.: in crastino) und confestim oriente sole für äµa rö ärareidau rör *julor*, Sieron.: statimque ut ortus est sol, Big.: orienti sole.

Bu 4, 6 citirt Ranke die Bemerkung des Hieron. (in Jon. p. 426), seese veteres translatores secutum esse, qui et ipsi hederam interpretati fuerint. Er hätte beifügen tönnen, daß Hieron. Ep. 112, 22 fagt: Aquila cum reliquis hederam transtulerunt, i. e. x10000°, daß aber wahrscheinlich nur Symmachus 21000°, Aquila und Theodotion 21-2200°, geschrieben (f. Fielb 3. d. St.).

 F: equorum ejus, τῶν ὅππων αὐτοῦ (αὐτοῦ fehlt nur in einigen Minusteln); ejus scheint ber Abschreiber übersehen zu haben. — Bor plateas schlt in beiben Texten πάσας. — F: et populum; im Griech. fein xal. — F: interficient für årelsi ist Schreibschler, ba deducet solgt. — Statt virtutig hat hieron. fortitudinis.

12. detrahent und demolient in F find Schreibfehler, besgleichen

praedabitur et possessionum tuarum spolia detrahet et muros tuos demoliet, parietes tuos concupiscibiles destruet et lapides tuos et ligna et pulverem tuum in medium maris tui inmittet. 13. Et dissolvet multitudinem musicorum tuorum, et vox psalteriorum tuorum non audietur amplius. 14. Et dabo te in levem petram, siccatio retiarum eris, non aedificaberis [quoniam ego locutus sum], dicit Dominus.

Die folgenden Verse 15—18 finden sich auch bei Li= chonius (bei Sabatier), und zwar in so manchen Stücken mit den beiden Handschriften übereinstimmend, daß auch seinem Terte die nämliche Uebersetzung zu Grunde liegen könnte.

15. Haec dicit Dominus ad te, Sor: Non a voce bie Beglaffung von tui nach maris in F und von et vor parietes in W. — Statt parietes tuos hat F domus tuas (rovs oixous oov) und ftatt inmittet ( $i\mu\beta\alpha\lambda\epsilon i$ ) jactabit; ersteres ist Emendation nach dem Griechischen. Sehr bemerkenswerth ist die Uebereinstimmung beider Terte bei exercitum (divaµer) und possessionum tuarum spolia detrahet (oxuleiose ra ináexorra oou). Hieron.: vastabit opes tuas, spoliabit substantiam tuam.

13 ift in beiden Lerten gleich. Bei 14 weichen fie ftärker als gewöhnlich von einander ab. Zunächst fehlt in W am Schlusse burch ein Bersehen des Abschreibers quoniam ego locutus sum, was ich oden aus F in Parenthese beigefügt habe; dann hat F genauer et ultra jam non reaedificaveris (deris), od μη olxodoundig, kr., ferner sagenarum (σαηηνών) statt retiarum. Auffallender ist, daß statt in levem petram W, ele Lewnerelar, in nitidissimam petram Hieron., F in saxa hat. 24, 7 hat aber auch W super saxa für end Lewnerelar (24, 8 wieder levem petram). Danach scheint auch hier in der lateinischen Ueberschung ursprünglich in saxa gestanden zu haben und dieses später nach dem Griech. geändert worden zu sein. Field sücht hier als ursprüngliche Levenzelar dan, dem in der Herapla aus Aquila und Lheodotion néreas beigefügt war; 24, 7 notirt er als Uebersetzung der Stept. Lewnerelar, aus Aquila Lelar nérear.

15. Am Anfange fehlt in W und bei Lich. propterea ober propter quod (diori, propterea quod F, quia hieron.). Statt ad te Sor

ruinae tuae in gemitu vulneratorum tuorum interfectione in medio tui commovebuntur insulae? 16. Et descendent a sedibus omnes principes maris et auferent mitras a capitibus suis et vestem suam se despoliabunt in

haben F und Lich. ad Sor, hieron. Sor,  $\tau_n \Sigma \delta \varphi$  (nur III  $\delta n t$  oc,  $\Sigma \delta \varphi$ , biefelbe Lifferenz Ezech. 27, 8, wo W und F ad Sor haben). Statt non W F haben Lich. und Hieron. nonne. Statt interfectione W (dum interficientur gladio Lich., èr rçõ àrauşed jrau µazalçau; 23; jedenfalls fehlt in W gladii) hat F: in evaginatione gladii, èr rçõ oradoau µazauçar, cum evaginatus fu erit gladius. hieron. — in medio tuo F tann verschrieben sein für in medio tui W Lich.

16. descendens F ift Schreibfehler für descendent W Lich. Bieron. - In W fehlt hinter sedibus das Bron. suis F Tich. Hieron, (autor). - de gentibus (de twr dorwr), was F hinter principes hat, fehlt auch in 62 und bei Lich und hieron., scheint also auch in ber bem Ueberseter vorliegenden Sandschrift nicht gestanden ju baben und von einem Emendator, ber eine andere hanbicbrift verglich, nachgetragen worben zu fein. - Statt a hat F de capitibus suis; bei Lich. fehlen bieje brei Borte (hieron. hat coronas suas) burch einen Abschreiber: fehler ober auf Grund einer Revision nach bem beraplarischen Terte, in welchem and ror negalor auror mit bem Obelus bezeichnet ift. -Sinter vestem hat in W ber Abschreiber variam F Lich. (nouellor) ausgelassen. Bemerkenswerth ift bie Uebereinstimmung in vestem susm se despoliabunt (se dispoliabunt F, dispoliabunt se Tich.) für ror Luariouor ... aurwr exdusorrai (es braucht nicht sxuleusorrai gestanden au haben, wie Ranke ju meinen scheint), vestimentis suis variis nudabuntur Bieron. Ebenjo ift exoraoe. in W und F und bei Tich. burch in stupore mentis (Hieron. in furore) übersets. Genau bem griech. inaradei inorydorrai entiprechend hat Lich. in stupore mentis stupebunt. F hat in stupore mentis et stupebunt; ber Ueberfeter hat alfo exoraon mit bem vorbergebenden erdugorrai verbunden und bann vor bem stupebunt (= exornoorrai) et eingeschoben. Dieses et stupebunt in F ist wohl Emenbation bes et dementia induentur in W. Db biejes nur freie Ueberfetung von Exorioorrat ift ober ber Ueberfeter ftatt beffen etwas anderes las (parlar erdvoorrai, wie Rante vermuthet, ober wohl eber Exalger Erdvoorran, wie Symmachus bat), ift nicht zu entscheiden. super terram sedebunt ift bei Lich. ausgelaffen; vor ingemiscent

stupore mentis et dementia induentur. Super terram sedebunt et timebunt perditionem eorum, ingemescent super te 17. et accipient super te lamentationem et dicent tibi: Quomodo destructa es de mari, civitas illa laudabilis, quae dedit timorem super omnibus habitantibus in ea; 18. nunc timebunt insulae ex die ruinae tuae.

Aus ben folgenden Versen notire ich nur einige bemertenswerthe Einzelheiten: 26, 20 schlen in W in Folge eines Homdoteleuton einige Zeilen: in foveam (ad populum aeternitatis, et collocabo te in profunda terrae, sicut aeternam solitudinem cum descendentibus soveam), ut non etc. Tann haben beide Handschriften ut non constituaris ad inhabitandum als Uebersetung ven  $\delta \pi w g \mu \eta$ noroung  $\vartheta \eta g$  (ut non habiteris Hieron.). — 27, 3 hat W hinter Sor die Worte terrae domus, die in F und im Griech. schlen. Beide Handschriften überseten durtogeor burch invectio (Hieron. negotiatio). — 27, 4 hat W Dobelin, verschrieben für Beelim F,  $v \phi$  Bestel $\mu$ , ferner circumdederunt speciem tuam (circumdederunt tibi decorem

fehlt in W et, welches F, Lich., Hieron. und das Griech. haben. Statt perditionem eorum W hat F interitum eorum, Tich. in interitu suo, Hieron. perditionem suam.

Bei 17 ftimmen F und Tich. mit W überein; nur haben sie timorem suum (poßor avrös) statt timorem super, was ein Abschreibers fehler ist; Tich. hat außerdem inhabitantibus. Hieron. hat eine andere Uebersezung und nach urbs laudabilis den aus Theodotion stammenden (auch in III, 28 und andern griech. Hankfchristen stehenden) Zusat: quae fuisti sortis in mari ipsa et habitatores ejus.

Auch bei 18 ftimmen F und Lich. mit W überein; nur haben fte et statt nunc; die griech. Handsschriften haben theils xal theils xal vör. Bei Hieron. folgt noch (aus Theodotion): et turbabuntur insulae in mari in exitu tuo.

Hieron.) für neois Inna's ooi rallos, während F bafür, wie 2. 3 beide Handschriften, inposuerunt tibi decorem fest. Ezech. 45, 1. 2; 48, 21; Dan. 10, 3-11 stimmen beibe Handschriften bis auf Rleinigkeiten überein.

Danach scheint es mir unzweifelhaft, bag ber 2Burg= burger und der Weingartener Handichrift biefelbe Uebersebung ber Propheten zu Grunde liegt. Der Text des Tichonius ftimmt, wie gesagt, bei Ezech. 26, 15-18 und ebenso bei Excch. 37, 21-28 im Befentlichen mit bem Burgburger überein. Die Beraleichung anderer längerer pafriftischer Citate liefert folgendes Resultat: Cyprianus hat einen andern Tert als den Bürzburger (f. namentlich Sf. 46, 1. 5-7; Jer. 23, 23. 24; Dan. 2, 16. 17; 3, 13-18; 9, 4-7); des= gleichen Ambrofius (Rlagel. 2, 16 ff.; Ezech. 38, 14. 15). Dan. 9, 3—9 bei Augustinus (Epist. 111) stimmt im Befentlichen mit bem Bürzburger Tert; bei Ezech. 34, 17-31 find die Differenzen zwischen Augustinus und bem Bürzburger Texte viel stärker, ohne gerade bie Möglichkeit auszuschließen, daß beiden Terten eine ursprünglich identische Ucbersetzung zu Grunde liege 1). Das Speculum stimmt bei 35. 20, 8-10; 30, 1. 6 \*) fo genau mit bem Burg= burger Texte überein, daß man die Identität der Uebersehung annehmen könnte. Aber 3f. 29, 13. 14 citirt bas Speculum abweichend von dem Bürzburger (und bem griechischen) Terte. Bei Jer. 14, 22 stimmt bas Speculum ziemlich genau mit

<sup>1)</sup> Df. 1, 1 ff. wird von Auguftinus c. Faust. 22, 89 nach ber Bulgata citirt.

<sup>2) 3</sup>f. 30, 1 ficht im Spec. c. 33 pactum, nicht factum. 30, 6 Spec. c. 114 fehlt bei Ranke S. 264; es lautet: In tribulatione et angustia leo et catulus leonis, index (I. inde et) aspides et progenies aspidum.

bem Würzburger Terte; aber Jer. 22, 3 finden sich wieder stärkere Differenzen. Die Abweichungen Lucifers sind bei Jon. 3, 10-4, 2 (s. o. S. 359) und 4, 9-11 nicht so stark, um die Identität der Uebersetzung auszuschließen <sup>1</sup>), wohl aber Os. 5, 1.

Bei der Oratio Azariae (Dan. 3, 25 ff.) hat Sabatier zwei Handschriften und den Text des Card. Thomasius ver= glichen; viese geben den nämlichen Text mit einigen Barianten. Der Würzburger Text ist von diesem verschieden, und mit ihm stimmt Augustinus viel mehr überein als mit dem andern<sup>3</sup>).

II. Was das Verhältniß zum griechischen Texte betrifft, so stimmen nach Ranke's Vergleichung die prophetischen Stücke unter den Uncial = Handschriften am meisten mit XII, noch mehr mit der Minuskel=Handschrift 51 (einem Medicous

2) Ranke hat hartel's Ausgabe bes Cyprian erft von S. 261 an, Coleti's Ausgabe bes Lucifer und ben vollftändigen Abbrud bes Speculum in Mai's Nova Patrum Bibliotheca gar nicht benutt. Einige aus ber Bergleichung biefer Ausgaben fich ergebenbe Berichtigungen habe ich bereits angegeben. In Cyprians Tert find S. 179. 252. 253 noch einige Rleinigfeiten au corrigiren; überfeben ift au 31. 30, 1 Ep. 59, 5. Aus bem Speculum fehlen noch folgende Citate: Df. 6, 6 (c. 24): Quoniam misericordiam volo quam sacrificium et agnitionem Dei quam holocausta. Ser. 16, 19 (c. 44): Domine fortitudo mea et adjutorium meum et refugium meum in die malorum etc. Ser. 17, 5 (c. 107): Maledictus homo, qui spem habet in homine et confirmaverit carnem brachii sui et a Deo recesserit cor ejus. Ser. 17, 10 (c. 9): Ego Dominus scrutans corda et probans renes, ut dem etc. Ser. 21, 12 fteht im Spec. c. 111: eripite direptum de manu injuriantis eum. - Lev. 23, 5. 6 fehlt bas Citat Jul. Hilarianus, de pascha c. 11 (Migne 13, 1112). Gen. 40, 12. 13; Er. 22, 26 fehlen ein paar fleine Citate aus Augustins Locutiones.

<sup>1)</sup> Jon. 4, 11 hat Lucifer nach Coleti's Außgabe wie W : qui non sciverunt dexteram, nicht: qui nesciunt quid sit inter dexteram.

aus bem 11. Jahrhundert), bie pentateuchischen Stücke mit VII und 134 (aleichfalls einem Medicous aus bem 11. Jahrhundert). 3ch habe eine Anzahl von Stellen mit ber neuen Ausaabe ber Fraamente ber Herapla von Field verglichen und babei Folgendes gefunden:

1. Die prophetischen Stude geben burchgangig ben vorberaplarischen Text. Hieronymus gibt bekanntlich in feinen Commentaren eine bem heraplarischen Terte entsprechende Uebersetzung. Die von ihm beigefügten tritifchen Zeichen bes Origenes find in ben Handschriften und Ausgaben meift weggelaffen, ließen fich aber nach den Fielt'schen Fragmenten und bem Burgburger Texte großentheils wieber herftellen, 3. B. Maias 29.

## W.

qui vi fertur

7. Et erit (erint?) sicut versus Hierusalem <sup>1</sup>)

Hieronymus.

5. Et erunt sicut pulvis 5. Et erunt sicut pulvis de pariete ( $\tau o i \chi o v$ ) divitiae de rota ( $\tau \rho o \chi o \tilde{v}$ ) divitiae impiorum et sicut pulvis impiorum, et sicut favilla quae rapitur # multitudo eorum qui te oppresserunt:

7. Et erunt quomodo viqui in somnis vidit (l. videt) dentis somnium # nocte: divitiae gentium omnium, divitiae omnium gentium, quicumque militaverunt ad- quae militaverunt contra Ariel --- et omnes qui pugnaverunt contraJerusalem:

<sup>1) &#</sup>x27;legousady' fatt 'Aqui' haben auch viele griech. Hanbfchriften; bas Folgende fehlt nur in brei Minusteln und wird bei Fielb ausbrücklich als in ber LXX ftebend angegeben, ift alfo nicht beraplarische Buthat, fondern von dem lateinischen Abschreiber ausgelaffen. Sieron. bemerkt p. 890; LXX transtulerunt: et omnes qui militaverunt [pugnaverunt] contra Jerusalem, quod in Hebraeo non habetur; er hat dieses also mit dem Obelus bezeichnet.

et universi qui congregati et qui adfli- sunt super eam et afflixerunt eam.

13. Adpropiat mihi plebs haec.

labiis suis honorant me.

24. Qui autem murmurant discent obaudire, et linguae scent obedientiam -- et quae balbutiunt discent linguae balbutientes discent loqui pacem.

13. Appropinguat mihi populus iste # ore suo : et labiis suis glorifica(n)t me 24. Et mussitatores diloqui pacem<sup>2</sup>).

Bu Ezech. 24, 4-14 führt Rante S. 324 bie Bemerkung bes Hieronymus (p. 274) an: Quorum pleraque (bas heißt nicht "bas meiste", ober "fehr vieles", sondern "manches") de Theodotione addita sunt, et verbum hebraicum semma, pro quo nos execrabilem immunditiam interpretati sumus. Illudque ab eis (LXX) additum est quod in hebraico non habetur et obelo praenotandum est: Propterea . . . , ad irritandum (B. 14). Raule fügt bei: Quae ex Theodotione addita sint, nobis inquirentibus praeter infelix illud zemma potissimum vocula ista Adonai, guae vv. 6. 9. 14. 21 habetur, in oculos incurrit; sed absque dubio Hieronymi testimonium plura flagitat. Mit Sulfe Fielb's und bes Burgburger Textes laffen sich diefe plura, die also mit dem Afteriscus zu notiren sind, wie Propterea otc. mit dem Obelus, ziemlich sicher ermitteln: B. 9 vas civitas sanguinum, B. 10 et ossa concrementur, B. 11 suos incensa est und illius, B. 13 immunditia tua zemma und et non es emundata ab immunditia tua, B. 14 nec

gunt eam.

<sup>2)</sup> hieron. bemerkt hier p. 899 ausbrücklich: obelo praenotandum est.

deprecabilis ero. Andere Stellen, die den Unterschied des vorheraplarischen und des heraplarischen Tertes veranschau= lichen, find z. B. Jer. 13, 10; 21, 4; Ezech. 26, 17. 18 (f. 0. S. 365).

Die Stude ger. 17, 1-4; 39, 4-14 fehlen, wie in ber Septuaginta, so auch im Burzburger Text. Die Berse Jer. 23, 7. 8 fehlen in der Septuaginta hinter 23, 6, stehen aber hinter 23, 40, wo fie auch in dem Würzburger Tert, ber mit 23, 39 abbricht, gestanden haben werben. Der Schluß biefes Capitels, soweit er in ber hanbschrift erhalten ift, lautet: 36. Et dictum Domini nolite nominare, propter quod dictum erit homini verbum ejus. 37. Et quare locutus est Dominus Deus noster? 38. Propter hoc haec dicit Dominus Deus: Propter quod dixistis verbum Domini istut dictum Domini et misi ad vos dicens: non dicetis dictum Domini, 39. propter hoc ecce ego ... Dazu bemerkt Ranke S. 306; Quae inde a v. 37 usque ad v. 39 sequentur, eo gratiora accipiuntur, quo majorem ab (í. ea) quae in Hieron. comm. post factam versuum 37-40 allegationem dicta sunt : Hucusque in Septuaginta non habetur criticis lectoribus horum versuum addubitationem moverunt. Das beruht auf einem Jrrthum. Das Hucusque in LXX non habetur steht in Ballarsi's Ausgabe richtig hinter Haec dices (sive dicetis) ad prophetam: Quid respondit tibi Dominus et quid locutus est Dominus? Si autem onus Domini dixeritis. Die bicfen Gaten entsprechenden griechischen Worte werben von Field mit 🗙 \varTheta hinter B. 36 augeführt, mit ó (LXX) nur zal ri elalagos zupios à Jeds huov, was im Burgburger Text als B. 37 steht. 2. 38 ff. standen also in ber Septuaginta.

370

Digitized by Google

An einzelnen Stellen scheinen einige beraplarische Glemente in den Bürzburger Text gekommen zu fein. Ser. 40, 5 hat er: et si malum est oculis tuis venire te mecum in Babyloniam, revertere ad Galadiam, filium Achicam, fili Saphan. Der ursprüngliche Tert der Septuaginta lau= εί δε μή, απότρεχε, ανάστρεψον πρός τον Γοδοtet : liar xtl., der heraplarische Tert: # xal el nongod er οθαλμοῖς σου έλθεῖν μετ' έμοῦ εἰς Βαβυλωνίαν, ἰδού πασα η γη έναντίον σου, είς αγαθόν και είς το εύθες έν όφθαλμοῖς σου πορευθήναι έχει πορεύου, χαι έως έμοῦ έτι ούκ αποστρέψεις, απότρεχε σύ: και ανάστρεψαι πρός rov Fodoklar. Es ift indes möglich, daß hier ber lateinische Ueberfeter (ober fein Abichreiber) ben Anfang bes Berfes nach Analogie bes im vorhergehenden Berfe ftehenden (si) bonum est ante te venire te mecum in Babyloniam modificirt hat. Anders scheint es sich mit Jer. 19, 6 zu verhalten. Der Bürzburger Tert lautet: non vocabitur huic loco taphee et multitudo virorum enom, sed ruinam trucidationis, ber Text ber Septuaginta: od x2797'gerae τῷ τόπφ τούτφ ἔτι (ἔτι om. III) διάπτωσις και πολυάνδριον υἰοῦ Ἐννόμ, ἀλλ' ἢ πολυάνδριον τῆς σφαγῆς. Bierony= mus tadelt es, daß die Septuaginta pro Topheth diantwou h. e. ruinam et pro valle nolvavôgion h. e. virorum multitudinom gefett. Um Rande einer griechijchen Sand= schrift (XII) steht Oaged xal gagays neben diantwois xal nolvardolor, und eine andere handichrift (88) und bie fprisch=heraplarische Uebersetzung haben bieses (gaagage beide Male statt noducivopion) im Texte; es ist also wohl eine (aus Theobotion stammende) heraplarische Lesart. Danach scheint mir, der lateinische Uebersetzer hat geschrieben: et non vocabitur huic loco ruina et multitudo virorum

(filii) Enom. sed multitudo virorum trucidationis; ein Ueberarbeiter hat taphet über ruina geschrieben, und ber Burzburger Abschreiber hat dann den Tert gestaltet, wie er jett vorliegt.

2. Auch bie Bentatench=Stücke acben den vorheraplarischen Text wieder. Es fehlen darin die in dem beraplarischen Texte mit bem Afteriscus beigefügten Worte, 3. B. Gen. 36, 18 9υνατοός Ανά γιναΐκος 'Ησαΐ, Er. 22, 13 μάρτυρα hitter άξει αὐτὸν, Gr. 25, 34 καὶ αφαιρωτήρ ὑπὸ τοὺς δύο nalaulonous et avros u. j. w. Dagegen bat der Würz= burger Text die in dem heraplarischen mit dem Obelus bezeichneten Worte, z. B. Er. 32, 15 tabulas lapideae (πλάκες - λίθιναι:), B. 18 principatus vini (έξαρχόντων --- olvov:), 2. 19 duas tabulas (τάς --- δύο: πλά-2005) u. f. w. Wenn Er. 22, 14 bie mit dem Obelus be= zeichneten Worte n alzuakwrov yévnras auch im Bürzburger Texte fehlen, jo wird das wohl nur auf einem Bersehen bes Ucbersetzts oder des Abschreibers beruhen. Ebenso find wohl Deut. 31, 15 nur in Folge eines Homöoteleuton einige Worte ausgelassen, welche in der Herapla mit dem Obelus bezeichnet find (es fehlt im Lateinischen auch nal eorn, welches sicher zum Septuaginta = Texte gehört). Wenn dagegen Er. 25, 32 Field die Worte zal theig zoathoeg ... zoivor mit dem Afteriscus bezeichnet, welche nicht nur in dem Burg= burger, sondern auch in dem Ottobouianischen Terte stehen, fo wird das wohl auf einem Fchler Ficld's oder sciner Quellen beruhen.

Eigenthumlich ift die Stelle Lev. 20, 2: quicumque dederit de semine suo principi Moloch, morti moriatur. Die Septuaginta haben nur dozorte (principi); to Molog ift die Uebersetzung Aquila's, Theodotion's und Symmachus' (f. Field S. 197 n. 14). In mehreren grie= chischen Handschriften ist Molóx am Rande beigefügt; eine solche Handschrift muß also der lateinische Uebersetzer oder sein emendirender Abschreiber vor sich gehabt haben. Mert= würdiger Weise hat er Lev. 18, 21 einsach principi (der Alsburnham'sche Tert superposito), obschon auch dort rö Molóx neben ägxorre sich am Rande von Handschriften findet.

III. Die in den Würzburger Fragmenten vorliegende Uebersezung ist im allgemeinen sehr wörtlich, man kann sagen buchstäblich (Ranke S. 416 B), mitunter selbst in der Weise, daß der Uebersezer die Buchstaden genau wiedergegeben und den Sinn verschlt hat. Jer. 22, 19 ist z. B. ragn'r örov ragn'oerae durch sepulturam quam non (ör od) sepelietur übersezt und hegr'oerae entervar rig nudigs durch projicietur ad illam partem (en exeira) portae. (Andere Beispiele der Art s. bei Ranke S. 413.) Das schließt aber nicht aus, daß der Uebersezer sich, wie Ranke S. 418 B anerkennt, auch manche Freiheiten erlaubt hat <sup>1</sup>). Dazu gehören, um nur einige Einzelheiten hervorzuheben, welche Ranke nicht gebührend beachtet zu haben scheint<sup>2</sup>), folgende:

1. Aenderungen der Wortstellung, z. B. Gen. 40, 14 cum tidi dene fuerit, örar eð yérnstal sol, Er. 34, 12 ne contingat tidi,  $\mu\eta'$  sol yérnstal, Lev. 11, 32 opus fiet,  $\pi oly \vartheta \eta'$  égyor, 18, 3 in qua(m) ego vos induco, els  $\eta'$ éyw elsa'yw úµõs.

1) Bgl. meine Observationes criticae in l. Sap. p. 7.

2) 3ch schließe dies aus der fast ängstlichen Sorgfalt, mit welcher er an vielen Stellen die Abweichungen vom griechischen Texte in der Beise notirt, wie 3. B. 3u Gen. 40, 14: σοι ei γένηται nuspiam, oder 3u Lev. 18, 8: ύμας elsa'yw in graecis codicidus non invenitur neque vero strenue flagitatur.

2. Die Vertauschung von Singular und Plural, 2. B. Gr. 32, 27 ponite unusquisque gladios vestros in femoribus, θέσθε έκαστος την έαυτοῦ δομφαίαν έπι τον μηoon, 32, 31 pro peccatis vestris, neol the auaptias, Lev. 17, 15 morticina, Inguacor, Sf. 29, 8 in somnis, er τω υπιω, Ser. 14, 16 non erint qui sepeliant, our έσται ο θάπτων, 14, 18 sacerdotes et prophetae, iepeis zal προφήτης, 19, 8 in omnibus plagis ejus, ύπερ πάσης της πληγής αὐτής, —  $\Omega$ cu. 7, 7. 10 de carne, από των κρεών (bazwifchen 7, 8 de istis carnibus), 11,9 in aqua, er rois üdaour (daneben in aquis) und in mari, έν ταῖς θαλάσσαις, Ser. 16, 15 ab omni regione, ἀπὸ πασών των χωρών, 18, 20 verbum, δήματα, 19, 4 sanguine, aludrwr, 41, 8 frumentum et hordeum, rvool xal xpe9al. (Auch in griechischen Handschriften werben mit= unter bie numeri vertauscht, z. B. Jer. 18, 16 Triv xequaλήν, τάς zegalás). Omnis potestas Ser. 41, 11. 16 scheint verschrieben zu sein für omnes potestates (f. B. 13), da qui cum eo erant folgt.

3. Die Beifügung einzelner Wörter, 3. B. Gen. 36, 15 hi sunt legati, okros hyeµórez, 40, 15 et hic nihil mali (Ambr. male) feci, xal ūde odr enolpsa odder, Gr. 32, 17 vox pugnae in castris auditur, gwnd πολέµου er  $that naqeµβolh 1^{-1}$ , 33, 14 ipse ego antecedo, adròz προποgedsoµaı, Jer. 19, 4 quos in totum non noverant, olz odr föessar, 22, 7 arbores cedri, xédqovz.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Die Beifügung bes auditur liegt so nahe, daß ich das ululatus pugnae auditur in castris der Bulgata nicht, wie Ranke S. 425 B thut, mit unter den Beweisen für die übrigens unbeftreitbare Thatsache ansühren möchte, daß hieronymus sich vielsach an die ältere Uebersehung angeschlossen hat.

4. Die Ueberfetnng beffelben griechischen Bortes burch zwei verschiedene lateinische, z. B. Jer. 13, 1 ff. cinctum, 13, 6 ff. praecinctum für negl Supa (andere Beispiele bei Ranke S. 421 A). Benn öre gewöhnlich durch quia ober quoniam wiedergegeben wird, fo fteht Lev. 11, 45 ego enim für örs eyu und Df. 5, 6 devertit enim für örs enseklener. und wenn gewöhnlich adrós burch is, exervos burch ille wiedergegeben wird, fo fteht Jer. 16, 15 patribus illorum für narpáau autar und 18, 18 feriamur illum für autor. Bielleicht ift auch nam für mann Klagel. 2, 16; 3, 3 nur eine folche Freiheit bes Uebersekers, wiewohl die Uenderung in tamon, wie Am= brofius 2, 16 hat, nahe liegt. Jer. 23, 9 abalienatus a vino scheint mir nicht analdorquéqueros vel ejus generis quidpiam statt ouverouverog ano odvou zu verlangen, ba ber Ueberseter abalionatus in der Bedeutung "betäubt, von Sinnen gebracht" gebraucht haben tann, wie Dan. 2, 1. 2 (timore) alienatus est spiritus für ¿5korn ro mevua.

5. Uls bloße Freiheiten bes Ueberschers (uicht als Zeichen einer andern Lesart in seinem griechischen Lerte) sind auch anzusehen: Er. 35, 19 tunicas sacerdotales, τούς χετώνας της isoarelas, Lev. 4, 27 de populo in terra, έκ τοῦ λαοῦ της γης, 7, 5 sacriscii laudabilis, Ivolas advéosus, Jer. 22, 7 virum qui vobis exterminio sit, ärdça dloIgevorra, 40, 1 in media peregrinatione, έν μέσω της άποικίας, 41, 7 in media civitate, els το μέσον της πόλεως u. bgl., auch wohl Deut. 28, 47 mundo corde, a'yadη καρδία, Jer. 21, 2 secundum maxima mirabilia sua, κατά πάντα τα θαυμάσια αὐτοῦ.

IV. Hinsichtlich der Latinität unterscheiden sich die Würz= burger Fragmente nicht wesentlich von anderen Stücken der Itala. 3ch hebe auch hier nur einige Punkte hervor.

Theol. Quartalfdrift 1872. III. Beft.

1. Bezüglich ber Orthographie kommen bieselben Bertauschungen von Buchstaben vor, wie in anderen Stücken (s. Ranke S. 414; Rönsch S. 455). Namentlich werden e und i vertauscht, z. B. Lev. 4, 24 delecti für delicti, wie V. 25 steht, 18, 3 legetima, J. 46, 8 ingemescite, — Er. 22, 18 sinitis für sinetis, Lev. 11, 42 incidit für incedit, Ez. 26, 20 discendere für descendere u. dgl. Danach steht Lev. 18, 5 vivit für vivet (Szerae) und Os. 6, 2 vivimus für vivemus (Szochesda) und J. 29, 16 dicit für dicet (égei, wozu Ranke also ohne Roth bemerkt: præsens gyvol pro futuro égei nuspiam).

2. Wie am Ende der Wörter ein m ober ber daffelbe entsprechende Strich oft weggelaffen wird (Ronich S. 462), fo wird oft ein m angehängt, wie Rlagel. 2, 17; Dan. 8, 8 cornum, Dí. 6, 4 misericordia vestram, Ser. 19, 19 in necessitate et in captivitatem. Nach diefer orthographischen Eigenthumlichkeit ließen sich alfo erklären: Lev. 18, 3; Deut. 31, 13 in qua fur els n/v, Deut. 28, 56 in sinum ejus für er zohnw artng, 31, 15 in nubem für er vepély, Er. 39, 19 in circuitum neben in circuitu u. bgl. Es tommen aber viele andere Stellen vor, welche zeigen, daß der lateinische Uebersetzer die Bräposition in gang regellos bald mit dem Accusativ, bald mit dem Ablativ construirte (Rönsch G. 406. 410), J. B. Cr. 32, 15; 3er. 19, 7 in manus ejus, er rais regolr adrov, Seo. 7, 3 in panes fermentatos, èv aprois Luliais, 18, 3 in legitima ejus non ambulabitis, er rois rouluous adreir od nopedoeode. Deut. 31, 11 in locum, ir to torto, 31, 24 in filios. έν υίοῖς, Jer. 20, 4 cadent in gladium, πεσούνται έν μαχαίρα, 22, 2 in portas istas, έν ταῖς πυλαῖς τανταις, - Sen. 40, 15; Gr. 34, 26 in domo, eis ror olzor, Gr.

32, 29 in vobis,  $dq^2$   $d\mu ag$ , 34, 18 in tempore, dg ròr xauqór, 39, 4 in capitibus, dg ràg xagalldag, Jf. 30, 6 in adjutorio für dg  $\beta og Selar$  neben in confusionem et ignominiam. So ertlärt sich auch in crastinum, am folgenden Tage, für  $\mu era$  rir adquor Er. 32, 30 oder sür rif éradquor Jon. 4, 6. — In munere Lev. 22, 27 tann verschrieben sein für in munera (els düga), wie in ore Deut. 31, 19 für in ore (els rò oro( $\mu a$ ); aber Jer. 40, 1 steht in catulum für ér xeugortédaus, also der Acc. Sing. für den Abl. Plur.

Was die anderen Präpositionen betrifft, so wird in de partem Er. 26, 5, de carcerem Jer. 39, 4, de sanguinem Ez. 45, 19, pro ignorantiam (neben pro peccato) Ez. 42, 13, sine quam Os. 2, 3 das m angehängt sein mie in ad marem Ez. 42, 18. Es finden sich aber auch: a Moysen Er. 35, 20, ab senioribus et ab sacerdotes Jer. 19, 1, a dorsum (neben a dorso) Ez. 40, 44, coram inimicos Jer. 15, 9, prae omnes nationes Dan. 3, 37 (s. Rönsch S. 409 ff.).

3. Der Artikel wird namentlich vor indeclinabelen Eigennamen oft durch hie wiedergegeben (Rönsch S. 420), z. B. Sen. 36, 14 huic Esau,  $\tau \varphi$  Hoav, Os. 2, 8; Jer. 12, 16 huic Baal,  $\tau \eta$  Baa', Os. 5, 14 huic Ephrem,  $\tau \varphi$ **Egoalu**, 6, 10 hujus Ephrem,  $\tau o \tilde{v}$  Egoalu. Auch sonst steht mitunter im Lateinischen ein Demonstrativ=Pronomen, wo im Griechischen der bloße Artikel steht (Rönsch S. 419), wie Deut. 31, 26 sumentes hune librum ( $\tau \delta \beta \iota \beta \lambda lov$ ) legis, Ex. 34, 23 cum enim ejecero istas gentes ( $\tau a \dot{\epsilon} J v \eta$ ) a facie tua, Lev. 7, 8 si autem manducaverit ab istis carnibus ( $d \pi \delta \tau u v u \rho u u v$ ).... anima autem illa quae-

.26\*

cunque manducaverit (7 de 4027) hrus ear gary). Jubes find biese Falle vielleicht unter III, 3 einzureihen.

V. 3ch habe bei meinen Erörterungen einen ausgebehnten Gebrauch — einen ausgebehntern als Rauke — von der Boraussschung gemacht, daß die Abschreiber sich viele Nachlässigkeiten haben zu Schulden kommen lassen. 3ch stelle, um mein Versahren zu rechtfertigen, noch einige Beweise dafür zusammen.

1. Gebantenlose Bieberholungen find: Of. 5, 8 super colles super colles, Jon. 4, 2 in terram meam terra, Jon. 4, 11 non parcam nunc parcam, Sev. 11, 14 et his similia et simile illis.

2. Dagegen find vielfach einzelne Wörter ausgelaffen: Gen. 40, 17 volatilia, rà nereurà roù odoaroù, Deut. 31, 7 faciem, rò noózwnór  $\mu ov$ ,  $\mathfrak{O}[$ . 1, 11 Judae, viol louda, Jer. 18, 18 feriamus illum, narázwµer adròr èr ylwoon, Jer. 40, 4 bonum est, el dya9ór éorur; vgl. Jer. 19, 7. 8; 23, 28; Klagel. 2, 19; 3, 19; Ez. 24, 6. Auch die größeren Auslassungen Er. 32, 15. 16; Lev. 4, 24. 26;  $\mathfrak{O}[$ . 6, 1; Ez. 34, 18. 19 u. f. w. möchte ich eher ben Ab= schreibern als bem Ueberseter imputiren; über Ez. 26, 20 f. 0. S. 365.

3. Als bloße Abschreiberfehler sind anzusehen und werben auch größtentheils von Ranke angesehen: Er. 33, 18 dicis statt dicit, 33, 19 vocabor statt vocabo, 34, 21 messis statt messi, 40, 29 in eum statt in eam, Lev. 11, 7 hic statt hoc, 18, 3 adinventionem statt adinventiones, Ds. 5, 1 attendat statt attendite, 3s. 29, 10 quis statt qui, 30, 3 in corruptionem statt in confusionem (els alogiony), Jer. 14, 21 nomen statt thronum, 18, 13 absciderunt statt absconderunt (Eugenyar), 22, 7 injiciet statt •

injicient, 22, 25 et eradam te de manibus statt et tradam te (in) manibus, 22, 28 Jeremias statt Jechonias, 36, 6 legere ftatt leges, 41, 9 Istrahel ftatt Ismahel, Rlagel. 2, 19 exalta te nocte statt exulta (de) nocte (ayallavai er nuri). Auf Grund einer Handschrift, in ber folche Berfehen vorkommen, hatte Ranke einzelne fonft nicht belegte Wörter nicht S. 415 zu ber copia verborum bes Ueberseters gablen follen , wenn fie fo leicht burch Emenbatton zu beseitigen find, wie Er. 35, 32 architecti I. architectonari (agritertoveiv, Ronfch S. 248), Jer. 23, 32 implantant 1. implanant (πλανφν, Rönfch S. 253), Dan. 2, 4 syricate 1. syriace (συριστί). 200 folche Berfehen vorkommen, halte ich es ferner für unbedenklich, auch an folgenden Stellen bloge Abschreiberfehler anzunehmen : Deut. 28, 51 agnata (l. nata) pecorum tuorum (ra čzyova rov πτηνών σου), 31, 12 cognationem [. nationem ober natos (Exyora, Lucif. natos), Ser. 21, 10 confirmavit faciem suam 1. confirmavi faciem meam, 22, 24 regredietur 1. ingredientes ( enclesmicres), 36, 30 erit mors (l. erint morticina) ejus projecta (το θνησιμαΐον αὐτοῦ ἐσται icontinerent 1. operirent, wie xaliyat B. 7 überset ift, 24, 10 fluat I. minuatur (Elarrw9n). Bielleicht ist auch Klagel. 2, 17 statt jucunde accepit super te inimicum zu lesen jucundavit (nuquevev) super etc., Gz. 38, 14 in die non in locum habitavit verschrieben für non in die illo cum habitavit (oux er Ty ήμερα έχεινη, έν τῷ κατοικισθηναι) und Dí. 6, 4 sicut ros antelucanum eris das lette Wort in iens zu ändern (πορευομένη, Hieron. pertransiens; Jer. 19, 10; 23, 14 steht euntes für πορευόμενοι).

Namentlich glaube ich aber, Angesichts solcher Nach=

läffigkeiten bes Schreibers, ein paar ingeniofe Bermuthungen Ranke's ablehnen zu müffen. Dan. 3, 46 fteht im Griechischen: και ού διέλιπον οἱ ἐμβάλλοντες ὑπηρέται τοῦ βασιλέως καίονres the xa unor. Der Würzburger Tert hat : et nonnecessaverunt qui miserunt eos ministri regis incendentes furnacem, und Rante meint S. 387, ber Schreiber scheine mit non necessaverunt aufbrücken zu wollen, Azariam ejusque socios a ministris regis ad silentium non coactos fuissse. Der Schreiber hat vielmehr, ohne viel nachzudenten, einfach non necessaverunt für non cessaverunt geschrieben, und Ranke hätte allenfalls diese Stelle zu benjenigen zählen können, von welchen er S. X für möglich hält, daß fie auf ein falfches Boren bes dictando ichreibenben Copiften zurückzuführen feien. - Lev. 18, 9 hat ber Bürzburger Tert: turpitudinem sororis tuae ex matre tua et ex patre tuo, quae domi est nota aut foris, non deteges turpitudinem ejus. Det griechische Tert hat: adxnuoounn the adelong ou en naroos oov i ex unroos oov erdoyerous xrd. Rante meint S. 221: Haud exigua quae huic loco a textu graeco differentia inest unde explicatur? Mosaicae de incestu legi hic aliquod mihi dari videtur laxamentum ad sanctificandos mores Afrorum, qui permittendis inter fratres et sorores matrimoniis inde ab antiquitate faverunt, compositum. Si pro animorum duritie fieri non poterat, ut matrimonia inter eos, qui ex altero tantum parente sorores et fratres erant, omnino prohiberentur, hoc saltem firmiter vetabatur, ne, qui ex eodem patre eademque matre essent, ligarentur connubio. Man thut einem Schreiber, ber in eben biefem Berfe nota für nata und Gr. 32, 30 et deprecer für ut deprecer ichreibt, nicht Unrecht, wenn 'man ihn für fähig hält, ohne irgend

welche Absicht et ex patre für aut ex patre zu schreiben, wie Augustinus hat (der Alhburnham'sche Tert hat sogar vel ex patre vel ex matre). — Statt xal ärconrevö avrip er disper, nal ra rénva nrd. Of. 2, 4 hat der Bürzburger Tert: et occidam eamet sitim mei, filis etc. Ranke meint, bei sitim mei möge dem Abschreiber die Stelle Amos 8, 11 vorgeschwebt haben, wo von dem Durste nach dem göttlichen Worte die Rede ist. Er hat aber wohl cher gedankenlos die Worte et occidam eam (in) siti(m) et filis corrumpirt. Bielleicht hat auch in sciner Vorlage et occidam eam fame(m) et siti(m) et filis gestanden; (famem findet sich nach S. 149 auch jetzt von jüngerer Hand beigeschrieben).

VI. Noch bei einigen anderen Stellen als den oben S. 371 besprochenen scheint mir die Vermuthung gerecht= fertigt, baß in ber lateinischen Handichrift, aus welcher ber Bürzburger Tert copirt ift, Emenbationen am Rande ober amischen den Zeilen beigefügt waren, die der Abschreiber in ben Tert aufnahm. Df. 1, 4 hat cr: compescam et avertam regnum de domo Israhel. Im Griechischen fteht in einigen Handschriften xaranavow, in andern anorpeww Bacikelar okou looand. Der lateinische Ueberseter schrieb wohl compescam, ein Emendator barüber avertam (ober umgekehrt); der Abschreiber nahm beide Wörter in den Tert auf. Of. 1, 5 steht contribulabo sagittam arcus Israhel, im Griechischen ouroliyw to tofor tor logar's. Der Ueber= feter fcrieb contribulabo sagittam, ber Emendator arcum, ber Abschreiber combinirte beibes. So wird auch wohl Dan. 1, 18 et post finem dierum quos praefinierat lex<sup>1</sup>) dixit rex introduci eos - griech. μετά το τέλος των ήμερων

1) So hat Ranke S. 376; bagegen S. 127: quos rex definierat.

*δν* **elner ό βασιλεύς elgayayeür adroi'ς** — eher anzunehmen sein, daß zu praefinierat rex oder rex definierat (vielleicht corrumpirt aus rex dixerat) vom Emendator dixit rex beigeschrieden war, als daß hier, wie Ranke meint, loci potius interpretatio textu non flagitata quam versio vorliege. Auch andere Wörter in dem Würzburger Tert mögen aus Randbemerkungen herstammen (Ranke S. X). Ob aber Jer. 22, 14: aedificasti tidi domum mensuratam superiora omnia perversa disposita fenestram per cedrum lignum caedar et linitam minio das omnia perversa ursprünglich eine Randbemerkung gewesen, deren Urheber bemerkte, daß in dem Terte "alles verkehrt" sei, scheint mir doch zweiselhaft, obschon dieses Urtheil nicht ganz underechtigt ist.

Die Untersuchung ber Würzburger Fragmente scheint mir für ben Gebrauch der Itala zur Kritik der Septuaginta die Regel zu bestätigen: Ehe man annehmen darf, daß der bem lateinischen Ueberseher vorliegende griechische Tert Les= arten enthielt, die sich in den griechischen Handschriften nicht finden, muß constatirt werden, daß nicht Fehler der Ab= schreiber oder Versehen des Uebersehers vorliegen. In den meisten Fällen wird sich auf die eine oder die andere Weise die Abweichung von dem in den griechischen Handschriften überlieferten Terte erklären lassen.

## Die Berwaltung des Kirchenvermögens in den ersten brei Rabrbunderten.

Bon Prof. D. Probft in Breslau.

## §. 1. Kirchenvermögen im Allgemeinen.

Sofern man unter dem Worte Kirchenvermögen den aesetlichen Besitz von Gigenthum feitens ber Rirche verfteht, gab es in den ersten drei Jahrhunderten tein Rirchen= vermögen. Als verbotene Gesellschaft befag bie Rirche bie Fahigkeit nicht gesetzlich Bermögen zu erwerben und Gigenthum zu befiten. Andrerseits hatte fie aber Bermögen und Eigenthum. Sie theilte ebenso ben Armen Gaben aus, als ihre Gotteshäufer und Begräbnigorte in ben Berfolgungen zerstört ober eingezogen wurden und ihre beiligen Gefäße ausgeliefert werben sollten. Wenn ber Digcon Laurentius bem letten Anfinnen baburch entsprach, bag er bem Richter bie Urmen vorstellte, fo hat biefes einen tiefen Sinn, benn fie hauptfächlich waren die Nutznießer des Vermögens, das bie Rirche befaß. Der wahre Eigenthumer desfelben war Gott, die Kirche verwaltete es durch ihre Organe und ben Bedürftigen wurde es ausgetheilt. Für den Laien geziemt es sich zu geben, für den Bischof, als Detonomen und Ber= walter ber kirchlichen Sachen, auszutheilen. Er hat aber

8

2.

Gott Rechenschaft zu geben, der diese Berwaltung in seine Hand legte, da er ihn des Priesterthums gewürdigt hat 1).

Das Wort Christi, was ihr einem von diefen gethan, habt ihr mir gethan Math. 25. 40, flingt ebenso durch alle Jahrhunderte hindurch, als das apostolische: "Almosen ift ein Gott wohlgefälliges Opfer." Philipp. 4. 18. 2Ber Almosen reicht, der weißt, daß er es Gott gibt, heißt es in jenem Theile ber fibyAinischen Weissagung, beffen Abfaffung Friedlieb in das Ende des zweiten Jahrhunderts fest. (B. II. B. 82.) Beinahe mit denfelben Worten wiederholt biesen Ausspruch Epprian. "Der, welcher sich bes Armen erbarmt, borgt Gott, und wer dem Geringsten gibt, gibt Bott, opfert Gott geistig einen lieblichen Geruch 2). Noch entschiedener tritt ber Charakter bes Almofens, als einer Gott geweihten Gabe, bei Origenes hervor. 20cnn Remand bei der Erndte oder Weinlese gesagt hat : Dieses will ich allein ber Kirche barbringen, ober nur zum Gebrauche ber Armen und Reisenden geben, und wenn er nachher etwas davon zum eigenen Gebrauche verwendet, fo hat er nicht von seinen Früchten genommen, sondern das Gott Geheiligte verlett 8). Das Betreffende wurde also der Rirche bargebracht und gehörte damit Gott, und weil es Gott angehörte, durfte es weder zur eigenen noch zu profanen Zwecken verwendet werden. Den letten Bunkt berührt Origenes nicht nur nebenbei, sondern in ihn legt er das eigentliche Wesen des Gottgeweihtseins. Das, was der Rirche gegeben wurde, war ihm ein sanctum. Der Unterschied

<sup>1)</sup> A. C. L. 2. c. 85.

<sup>2)</sup> Cyp. de orat. dom. p. 426. 6. et de opere et eleem. p. 482. c.

<sup>3)</sup> Orig. in Levit. hom. 11. n. 1. p. 185.

zwischen res sacrae und res occlesiasticae ist überhaupt noch nicht, am wenigsten dem Worte nach, vorhanden.

Wenn nämlich hier Abamantius das Kirchenvermögen eine res sacra nennt, so an einem andern Orte res ecclesiastica<sup>1</sup>), oder ta thz éxulyslag<sup>2</sup>), ta tzz éxulyslag xor/mara<sup>3</sup>), munera, quae in ecclesia deferuntur <sup>4</sup>). Deßgleichen nennen es die apostolischen Constitutionen "Güter der Kirche" (twv xvolauw, ta tzz éxulyslag<sup>5</sup>) und die apostolischen Kanonen "kirchliche" Sachen<sup>6</sup>).

Nach ber Anschauung ber ersten Jahrhunderte war bemnach das Gott Geopferte und der Kirche gegebene identisch, die ra roc 3500° sind die röß émchyolas nochywara<sup>7</sup>). Man opferte Gott und Christus, indem man seiner Stiftung, seiner Braut, seinem Leide gab und wenn man ber Kirche gab, so gab man nicht blos einer Gemeinschaft von Menschen, die in gewissen Dingen übereinstimmten, sondern einer Gemeinschaft, deren Haupt Christus der Schn Gottes ist und die der heilige Geist leitet und regiert.

2. Da in jenen Jahrhunderten nicht nur die große katholische Kirche, sondern auch eine einzelne Didcese mit dem Namen Kirche bezeichnet wurde, fragt es sich ferner, ist unter der Kirche, welcher die Gaben geopfert wurden, die Eine allgemeine Kirche, ober die einzelne Didcese und, man verzeihe den Anachronismus, einzelne Pfarrei, zu ver= stehen? Faßt man die Kirche zunächst als Gemeinschaft der

- 2) In Math. tom 11. n. 9. p. 448.
- 3) L. c. tom 16. n. 22 p. 368.
- 4) In Isai. hom 7. n. 3. p. 382.
- 5) A. C. L. 2 c. 25.
- 6) Έκκλησιαστικά πράγματα can. 39. τῆς ἐκκλησίας πράγματα can. 41
- 7) Can. apost. 39.

<sup>1)</sup> Orig. in Math. series 61. p. 144.

Gläubigen, so gaben die damaligen Christen ihr Almosen armen Glaubensverwandten (Ungläubigen in Fällen großer Noth). Als folche wurden nicht nur bie Discesanen, sondern bie Ratholiten überhaupt angesehen, wegwegen ebenso bie von Macebonien und Achaia ibre Gaben ben Brübern von Serufalem fandten, als Epprian bie Namen jener Bischöfe betannt machte, die seine Didcesanen unterstützten 1), wie er fich auch bereit erklärte bie Bedürftigen einer anderen Diöceje zu unterhalten, wenn es bie bortige Rirche nicht vermöge ?). Das Bewustsein ber Rusammengebörigteit war fo ftart und burchschlagend, daß Reifende und Banberer wie Einheimische angesehen wurden und Einheimische sich als Reisende und Wanderer betrachteten. Die so oft wiederholte Empfehlung ber Gaftfreundsichaft hat eine tiefere Unterlage, als bie Bewirthung von bilflofen Fremden; fie follte Zeugnik geben, daß in ber Kirche folche Unterschiede nicht vorhanden, bak alle Brüher seien. Bactantius gebt noch weiter, und führt die Liebespflicht Almosen zu geben, nicht nur auf die Einbeit ber Gläubigen in ber Rirche, sondern auf die Gin= beit der Menschheit überhaupt znrudt 8).

Aus ber Einen katholischen Kirche, beren unsichtbares Haupt Christus, beren sichtbares Petrus ist und die als Welttirche alle Bölker umfassen sollt, bilbeten sich jedoch ein= zelne kleinere Kreise, die Discesen, heraus. Sie sind nicht etwa Bruchstücke der Kirche, noch viel weniger aus der Kirche heraustretende durchaus selbsttständige Körper, sondern organische Theile derscliben, weßwegen sich das Wesen ber Kirche in ihnen ausprägt und wiederholt. Wie Christus

<sup>1)</sup> Cyp. epist. 60. p. 216. d.

<sup>2)</sup> Cyp. epist. 61. p. 218.

<sup>8)</sup> Lactant. instit. 1. 6. c. 10 u. 11. p. 332. Gall.

#### Berwaltung bes Rirchenvermögens.

nicht nur in jeder Gestalt der Eucharistie ganz gegenwärtig ist, sondern auch in jedem Theile derselben: so verhält es sich auch mit der Diöcese. Der Bischof ist der sichtbare Stellvertreter Christi, die Diöcese der Leib Christi, aber blos dann und nur insoforn als sie ein organischer Theil der ganzen Kirche ist und der Bischof den Papst als Ober= haupt anerkennt. Dieser Bildungsproces geht jedoch noch weiter. Auch die Pfarrei (Kloster) ist unter der Bedingung, daß sie organisch mit der Diöcese und durch sie mit der ganzen Kirche verbunden ist, der Leib Christi und der Pfarrer der Stellvertreter Christi, der burch ihn taust, Sünden nachläßt 2c.

Das Christus und der Kirche gegebene Vermögen muß beßhalb nicht schlechtweg als Eigenthum der ganzen Kirche, mit Ausschluß der in ihr stehenden Rreise, betrachtet werden. Auch bie Bfarrkirche tann Vermögen besitzen. Bon ihr gilt aber baffelbe, was von der juristischen Person überhaupt, bei der bas Subjekt ber Rechte nicht in ben einzelnen Mitaliebern, felbst nicht in allen Mitgliedern zusammen, sondern in bem idealen Ganzen besteht. Das ideale Ganze ist bei einer juriftischen Berson eine Abstraktion, auf kirchlichem Gebiete aber eine reale Griftenz, die tatholische Kirche, von ber bie Pfarrei ober Diöcese einen organischen Theil bilbet. So lange von allen anerkannte Mitglieder der juriftischen Berson vorhanden find, wird ihnen in der Wirklichkeit Niemand bas Eigenthumsrecht ab und dem idealen Ganzen zusprechen. weil in ihnen dieses Ganze concrete Gestalt gewonnen hat und sie es repräsentiren. Entstehen hiegegen Zweifel über den Charakter ihrer wahren Mitgliedschaft, finkt ihre Zahl auf ein Minimum herab ober verschwinden fie völlig, bann mag bie Abstraktion bes idealen Ganzen eintreten. In ber

tatholischen Kirche ist bieses ibeale Sanze hingegen bie Kirche selbst. Die Discese, Bfarrei 2c. hat blos ein Eigenthums= recht, sofern sie bas ibeale Sanze repräsentirt. Thut sie bas nicht, weil sie teine Mitglieder mehr hat, ober weil sie von der Kirche abgefallen sind, dann wird bas Subject der Rechte das Ganze, von dem sie einen organischen Theil bildeten, die Kirche.

Evelt hat den Einwurf berucksichtiget, bag fich auch in jeder Pfarrgemeinde unter ihrem Pfarrer, in jeder Diöccfe unter ihrem Bischofe bas Reich Christi als unsichtbarer Leib barftelle, deffen Glieder burch einen und benfelben Geist verbunden find, sucht ihn aber burch ein Citat aus Birfcher zu entträften 1). Allein Birfcher redet von blogen Gemeinden und bloßen Nationalfirchen, von folchen Kleine= ren Rreisen, sofern sie für sich und von der Kirche getrennt in Betracht tommen. Von diefem Gesichtspunkte aus ift bas Gesaate auch völlig richtig. Darum handelt es sich jedoch nicht, sondern die Frage ist, ob die mit der Kirche in normaler Verbindung stehende kleinere Gemeinde den Leib Christi darstellte und diese Frage bejahen wir, weil in iebem Theile eines organisch Geglieberten, bas Wefen bes Gauzen wieder zum Vorscheine tommt. Die Pfarrge= meinde besitzt ein Eigenthumsrecht unter ber Obhut ber

388

.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bloße Gemeinden und bloße Nationalkirchen stellen bas Reich Ehrifti auf Erden nicht dar. Es kann nur eine Genoffenschaft, welche alle National-Gränzen überschreitet und alle Chriftgläubigen umfaßt, ben Universalismus des Reiches Chrifti zur Anschanung bringen. In allen bloßen National-Kirchen ist ein großes Moment aufgegeben, oder noch zurüct. Die egoistische Scheidenwand zwischen Bolk und Bolk, zwischen Einheimischen und Fremblingen ist noch nicht gestürzt." Bei Evelt die Kirche und ihre Institute auf dem Gebiete des Vermögens-Rechts. S. 81.

#### Berwaltung bes Rirchenvermögens.

Diöcefe und die Diöcefe unter der ber ganzen Kirche, oder bes Papftes. Hört aber das Eigenthumsrecht der Pfarrei aus Mangel an kirchlichen Mitgliedern auf, so tritt das ideale (reale) Ganze der Diöcese ein und hört diese auf, so macht sich das Eigenthumsrecht der ganzen Kirche geltend.

## §. 2. Das Kirchenvermögen und seine Verwaltung nach der heiligen Schrift.

Chriftus lebte mit feinen Jüngern von Almofen, das ihm hauptfächlich durch fromme Frauen zu Theil wurde. Luc. 8. 3. Der Bericht des Evangeliften, er habe mit seinen zwölf Jungern einen Vorrath von fünf Gerstenbroben und zwei Fischen befeffen Marc. 6. 38, gewährt ebenso einen Einblick in den irdischen Haushalt des Gottmenschen als ber Auftrag an Petrus, mit bem Stater, ben er im Maule bes Fisches finden werbe, den Boll zu bezahlen. Dennoch hatte er, der gesagt, man foll nicht für den andern Tag forgen, einen Verwalter für die geschenkten Gaben. "Sinige meinten, Jesus habe, weil Judas den Beutel hatte, ju ihm gesagt: Raufe was wir für das Fest brauchen, ober daß er ben Armen etwas gebe" 1). Diefer Bers zeigt beutlich, baß Sefus den Judas mit der Aufbewahrung des Almofens betraut und baß er es nach der Vorschrift des herrn zu vertheilen hatte.

Ferner sieht man, dieses Almosen diente einem drei= fachen Zwecke, zum Unterhalte Jesu und seiner Jünger, zur Unterstützung Urmer und zur Bestreitung der Kosten für das Paschamahl. Wie das Folgende zeigen wird, verhält es sich mit dem Almosen der alten Kirche nicht an=

<sup>1)</sup> Joh. 13. 29 c. 12. 6.

bers. Sein Sammeln, Aufbewahren und Vertheilen war burch bas Verhalten Jesu präformirt, wie es auch für die nächsten Jahrhunderte maaßgebend blieb. Das Beifpiel Jesu war bas Gesetzbuch für seine Jünger, und die Kirche, in diesem wie in anderen Puncten.

2. In der apostolischen Zeit wiederholt sich deßhalb dasselbe Versahren. Die Gläubigen brachten einen Theil ihres Vermögens und legten es zu den Füßen der Apostel nieder act. 5. 2, das an Jeden, je nach seiner Bedürftig= keit, ausgetheilt wurde act. 2. 45. Die theilweise Verwendung desselben für die Feier der Eucharistie zeigt der solgende Verst: Je nach häusern das Vrod brechend, nahmen sie Speise mit Freude und Einfalt des herzens act. 2. 46. Die Apostel aber waren vom herrn selbst auf diese Unter= stützung angewiesen, denn er hatte sie ohne Mittel mit den Worten ausgesandt, in dem hause in dem sie ein= tehren, sollen sie effen und trinken, der Arbeiter sei des Lohnes werth<sup>1</sup>).

In außerorbentlichen Fällen, wie bei ber von Agabus vorausgefagten Hungersnoth, veranstalteten die Gläubigen eigens Collekten unter den Brüdern und sandten den Betrag an die Preschter der betreffenden Gemeinde act. 11. 29. 30. Weil jedoch bei der Vertheilung der Almosen Mißstände eintraten und die Apostel durch ihren anderweitigen Beruf gehindert, sich der Almosenpstege nicht ungetheilt hingeben konnten, stellten sie die Diaconen als Almosenpfleger in Jerusalem auf. act. 6. 1. f., obwohl sie und die Preschter sich das Oberaussicht vorbehielten. act. 11. 30.

3) Dieselbe Verwaltung offenbart sich in den Briefen 1) Luc. 10. 7. Math. 10. 10.

bes Avostel Baulus, wenn auch um einige Buge reicher. Um Sonntage follte geber, was und fo viel ibm gefiel. für sich bei Seite und in den Schatz legen, damit bei ber Untunft bes Apostel feine Collette nöthig wurde 1. Cor. 16. 2. Weil der Apostel durch die sonntäglichen Beiträge eine Sammlung bei feiner Antunft vermeiden will, wurden fie am Sonntage eingezogen und in einem Schatze aufbewahrt. Diefe Einrichtung war in Korinth neu, woraus man er= tennt, daß früher bloß dann Collekten veranstaltet wurden. wie sie durch bestimmte Ausgaben veranlaßt wurden, wie 2. B. die Gemeinden in Macedonien und Achaia für die Heiligen in Jerusalem sammelten. Röm. 15. 26. Erwägt man ferner die Rüge: Ein Leder nimmt sein eigenes Mahl vorweg beim Effen, und der Eine hungert der Andere aber fcwelgt 1. Cor. 11. 21.: fo ift leicht zu erkennen, in Rorinth fanden bei der Feier des Gottesdienstes überhaupt teine Almofenopfer ftatt und ber Apostel verpflanzt diefe bei den armen Judenchriften entstandene Sitte zu den reichen Ro= rinthern. Wahrscheinlich führte er sie in allen von ihm gegründeten Gemeinden ein. Das eucharistische Opfer ist darum so wenig mit Almosenopfern identisch, daß jenes felbst ohne diese gefeiert wurde.

Im Allgemeinen wurden die Almosen den Armen und Reisenden zugewendet. Röm. 12. 13. Der Ucberfluß der Reichen an zeitlichen Gütern sollte dem Mangel der Armen abhelfen und Gleichheit sein. II. Cor. 8. 14. Der Dienst dieser Liebespflicht half aber nicht nur dem ab, was den Heiligen mangelte, sondern brachte auch reiche Frucht durch die vielen Danksgungen (der Armen) im Herrn. II. Cor. 9. 12. Deßungeachtet hatte aber Jeder für die Seinigen zu sorgen I. Tim. 5. 8 und die, welche zu einem Armen, Exect. Quartaliscrift 1872. III. Heft. 27 ober einer Wittwe in näherem Verhältniffe standen und sie unterhalten konnten, sollten die Kirche nicht beschweren (non gravetur ecclesia) I. Tim. 5. 16. Um so weniger unterstüchte man Müßigänger; wer nicht arbeitete, sollte nicht effen. II. Thess. 3. 10.

Der Apostel selbst empfing aus bem Schatze Unterftützung Philip. 4. 17 und wenn er sich gewöhnlich auch burch Hanbarbeit ernährte, so machte er voch Auspruch barauf. Denn die Geistiges säeten, konnten Leibliches erndten, die dem Altare dienten, konnten von ihm leben; so hatte es der Herr selbst angeordnet. I. Cor. 9. 10—14. Selbstverständlich hatten diese Sätze nicht nur auf die Apostel, sondern auf alle Lehrer Anwendung, auf die Katecheten Gal. 6. 6. wie auf die Presbyter, die doppelter Ehre würdig geachtet wurden I. Tim. 5. 17. Dieses Wort legte man schon im zweiten Jahrhunderte bahin aus, daß den Priestern bei den Agapen zwei Portionen zugemessen wurden. Wenn nämlich Tertullian hierüber spottet, so beweist das, daß diese Sitte in Uedung war.

## §. 3. Die Einkünfte der Kirche im zweiten und dritten Jahrhundert.

Die burch die Apostel eingeführten ordentlichen und außerordentlichen Collekten wurden beibehalten und die ordentlichen Opfer jeden Sonntag, bei Beranlassung der eucha= ristlichen Feier, eingesammelt. Die im Stande und guten Willens waren, gaben nach Belieben und der Ertrag wurde beim Vorsteher oder Bischof deponirt<sup>1</sup>) Dasselbe geschah noch in der Mitte des dritten Jahrhunderts<sup>3</sup>). Wenn da=

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Just. apol. c. 67. p. 270.

<sup>2)</sup> Cyp. de oper. et. eleem. p. 482. a.

her Tertullian eine monatliche Sammlung, in ber vorherrschend Gelbbeiträge verabreicht wurden <sup>1</sup>) erwähnt, so schließt dieses eine sonntägliche nicht aus, die hauptsächlich in Naturalien, Milch, Houig, Del nud besonders in Brod und Wein bestand<sup>2</sup>).

Der, welcher bem Rächften von Allem mittheilte. gebem gab, ver bittete, der wandelte auf dem Lichtweg 8). Leiner follte defwegen die Gelegenheit dazu vorübergeben laffen, denn Almolen befreit vom Lode 4). Der Reiche follte bem Armen mittheilen und biefer für ihn zu Gott beten, der den Reichen alle Guter verleiht 5). Noch höber ftand ber, welcher bas, was er fich fastend am Munde absparte, ben Armen gab 6). Das Beispiel ber Wittwe im Evangelium biente nämlich zum Beweife, bag auch die Armen Almofen ertheilen follten 7). Die Reichen hingegen erfuhren Ladel, welche mit leeren händen in die Kirche tamen, und einen Theil von dem Opfer, das der Arme brachte, nahmen 8). Selbst die Heiden tannten diese Wohlthätigteit. Lucian fpottet in bem Beregrinus: Diefe Leute find in allen bergleichen Fällen, welche ihre ganze Gemeinschaft betreffen von einer unbegreiflichen Rührigkeit und Thätigkeit und sparch babei weber Mube noch Roften. Daber wurde auch dem Berearinus feiner Gefangenschaft wegen eine Menge

1) Tert. apol. c. 89.

.

- 2) Can. apost. can. 3.-
- 8) Barnab. epist. c. 19.
- 4) Polyc. epist. ad Phil. c. 10. p. 200.
- 5) Clem. R. ad Cor. c. 38. p. 83. Herm. similit. 2. p. 291.
- 6) Herm. simil. 5. n. 3. p. 295.
- 7) Cyp. de opere et elem. p. 482. b.
- 8) Cyp. l. c.

27\*

Geld geschickt und er verschaffte fich unter diesem Titel schöne Ginkunste.

2. Als die Semeinden zahlreicher wurden und mehrere Geistliche nothwendig waren, mußte man darauf Bedacht nehmen größere und feststehende Einnahmen zu erzielen. Die darauf bezüglichen Ermahnungen des Origenes, Exprian und der apostolischen Constitutionen lassen nicht verkennen, daß da und dort das Einsommen des Elerus sehr kärglich war <sup>1</sup>). Diesem suchte man durch den Bezug der Erstlinge und Zehnten abzuhelfen; eine Einnahmsquelle die durch die alttestamentliche Gesetzgebung empfohlen und nahe ge= legt war.

Die Entwicklung, welche die Disciplin in dieser Rich= tung nahm, schließt sich am besten auf, wenn man die Aussprüche des Frenäus mit den späteren Schriftstellern ver= gleicht. Nach Frenäus unterscheiden sich die judischen Opfer= gaben von den christlichen dadurch, daß die Juden ihre Gaben, durch das Gesetz genöthiget, verabreichten, die Chri= sten aber freiwillig all das Ihrige zu gottesdienstlichen Zwecken hergaden<sup>2</sup>). Die Christen opferten also keine eigens bezeichneten Gaben, denn all ihr Besitz stand Gott zu Ge= bot, und nicht durch ein Gesetz waren sie zum Geben verpflichtet, sondern die Liebe drängte sie dazu. Wer geben kann und es nicht thut, besitzt keine Liebe zum Herrn<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Man vergleiche nur die dringende Aufforderung des Origenes zur Unterftützung des Clerus in lib. Jesu Nave. hom. 17. 2. 2 u. 3. und die Ermahnung des Clemens A., die Lehrer sollen sich nicht um zeitlichen Gewinnes willen zu dem Lehramte hindrängen, da sie wissen, daß die Christo Geweihten (Gläubigen), gerne das zum Unterhalte Nothwendige verabreichen. Strom. l. 1. c. 1. p. 319.

<sup>2)</sup> Iren. l. 4. c. 13. n. 3. p. 242. l. 4. c. 8. n. 2. p. 250. 3) Iren. fragment. IV. p. 341.

Der Reichung des Zehnten wird alfo hier noch nicht ge= bacht und bie Erstlinge, von welchen ber Bijchof von Epon spricht, find gleichfalls uoch nicht die Erstlingsfrüchte überhaupt, sondern bie primären Gaben, Brod und Wein, bie bei ber Feier der Euchariftie verwendet wurden 1). Hippolyt hingegen kennt ichon die Berabreichung von Erst= lingen, sowohl von Sctreide als Wein, Del, Honig, Milch, Bolle und bes Lohnes für Handarbeit, die mit den Erst= lingen von Obst dem Bischofe in die Kirche gebracht und aefeanet wurden ?). Db diefe Erstlinge als Almofen der Rirche verblieben, oder nach vollbrachter Seanung dem Gigenthumer zurückgestellt wurden, ist nicht gesagt. Weil es aber in dem Weihegebet heißt: sintque ad satietatem pauperibus populi tui, ift die erfte Annahme wohl die richtige. Damit war der Anfang gemacht, Erstlinge zu opfern. Der Zehnten wird jedoch von Hippolyt noch nicht erwähnt. Auch Epprian tennt ihn nicht. Wenn er eine Barallele zwischen ben jubischen Leviten und chriftlichen Clerikern zieht, fo wendet er im Nachsatze (quae nunc ratio et forma in clero tenetur) die Aehnlichkeit nicht auf den Genuß bes Zehnten an, fondern auf bas Freisein von weltlichen Beschäftigungen, um ben geiftlichen ungetheilt obliegen zu können 8). Diefes setzt allerdings den Unterhalt der Cleriker von Seiten der Gläubigen voraus, aber nicht durch Zehntabgaben, sondern Almosen überhaupt. Die Richtigkeit dessen folgt aus den Borten Cyprians: Früher vertauften die Christen ihre Häufer und liegende Gründe und brachten den Erlös ben

<sup>1)</sup> cf. Probft Liturgie G. 120.

 <sup>2)</sup> Hippol. Can. arab. 36. p. 93. Ihre Segnung lehrt auch A.
C. l. 8. c. 40. wie die Synode von Elvira auf fie anspielt can. 49.
3) Cyp. epist. 66. p. 246. a.

Aposteln, jetzt aber geben wir nicht einmal vom Patrimonium ben Zehnten<sup>1</sup>). Die Institution der Zehntabgabe kam vom Orient in den Occident. Im Abendlande, wenigstens in Nom, war die Opferwilligkeit so groß, daß das Bedürfniß nach firen Einnahmen weniger fühlbar wurde. Sodann brachte es die große Stadt mit sich, daß solche Almosen weniger oder gar nicht gegeben werden konnten.

Im Morgenlande ift es zuerft Origenes, ber auf bie Reichung bes Zehnten und ber Gritlingsfrüchte bringt. Er verbreitet sich über biefen Gegenstand besonders in ber homilie, welche die Aufschrift de primities offerendis Von bem Sate ausgehend, bas Gesetz gebietet, ben tråat. Brieftern die Erstlinge von Früchten und Bieb zu opfern, hält er bie buchstäbliche Beobachtung beffelben auch im Christenthume für nothwendig. Man erwidere nicht, Die alttestamentlichen Gesetze haben für ben Christen teine Geltung, benn es gibt im alten Bunde verschiedene Borichriften. Der 18. Bfalm spricht von lex, mandatum, judicium, justificatio etc. Die lex ift jene Borschrift, die im Chriftenthum ihre höhere Erfüllung findet und darum von den Chriften nicht buchftablich, sondern im geiftigen Sinne ju verstehen und zu beobachten ift. Dabin gehört bas Gefet, welches die Feier des Bascha und die Beschneidung vorschreibt. Das mandatum (Decalog) hat hingegen teine por= bildliche Bedeutung und ist barum auch von dem Christen buchftablich zu fassen und zu beobachten. Die justificatio läßt die buchstäbliche allegorische Deutung zu. Die Bor= fchrift über die Erstlinge ift aber ein mandatum und begwegen auch im Chriftenthume buchstöchich au besbachten.

<sup>1)</sup> Cyp. de unit. p. 406. c.

Gründe bafür find: Es ist geziemend und nütlich ben Brieftern des Evangeliums die Erstlinge zu opfern, benn ber Herr faat: die das Evangelium verkündigen, leben vom Evangelium, und die dem Altare dienen, nehmen Theil am Ferner follen die Gläubigen durch dieses Opfer Altare. bavon Zengniß geben, daß sie die Früchte von Gott er-Wenn nämlich Jemand glaubt, er habe fie von lanaen. Sott erhalten, fo weiß er auch, daß er Gott für feine Gaben ehrt, wenn er den Briefteru gibt. Endlich fagt Kefus : Bebe euch, ihr Pharifäer, die ihr ben Zehnten vom Rlein= ften gebt, bas Bichtigere bes Gefetes aber übertretet. heuchler ! bas Eine follt ihr thun, das Andere nicht unter= laffen. Wenn nun Lejus verlangt, die Bharifäer follen bie Erstlinge und Zehnten geben, um wie viel mehr fordert er biefes von feinen Jungern, beren Gerechtigkeit größer fein foll, als bie der Bharifäer 1).

Die beftimmtere und beutlichere Hinweisung auf die Erstlinge hat ihren Grund in der Erklärung des Schrifttertes, der von den Primitiä handelt, und die Zehnten zurückstellt, aber nicht ausschließt, wie denn auch Origenes von jenem auf diese übergeht. Sodann war die Beradreichung der Erstlinge, laut Hippolyts Zeugniß, bereits üblich geworden, die der Zehnten war es jedoch nicht. Aus Origenes sieht man jedoch, wie man auf die Zehntabgabe kam. War das mandatum für den Christen verpflichtend und gehörte die Spende der Erstlinge in diese Kategorie, so war der Schritt zur Zehntabgabe ein kleiner, oder vielwehr in der Theorie bereits gethan. Ferner zeigt die Stelle ans Origenes, das wie Werabreichung der Erstlinge und

<sup>1)</sup> Orig. in Num. hom 11. n. 2. p. 345.

Zehnten nicht mehr als vollig freies Almosen, sondern als Pflicht der Gläubigen angesehen wurde 1). Das Letzte war übrigens mit dem Ersten gegeben. Wurden bestimmte Früchte als solche bezeichnet, die sich zu Gaden besonders eigneten, so trat auch die Verpflichtung zu ihrer Verab= reichung von selbst ein, vorausgesetzt, daß die Verpflichtung zum Geben im Allgemeinen bestand.

Auf demselben Standpunkte, ich möchte fagen burch Origenes ermuthiget und feine Motive acceptirend, ftebt ber Verfasser ber sechs ersten Bucher ber apoftolischen Constitutionen. Wenn jedoch Origenes hauptfächlich die Erstlinge im Auge hat und die Zehnten blos berührt: fo ftellt ber genannte Verfaffer beide auf gleiche Linie neben einander. Das war der Fortschritt in diefem Eutwicklungs= processe. Im zweiten Buche beißt es, bie nach dem Gebote Gottes gegebenen Zehnten und Erftlinge foll ber Bischof recht gebrauchen, die freiwilligen, um der Armen willen gereichten Gaben recht verwenden 2). Es wird alfo geradezu ein Unterschied zwischen gebotenen und freiwilligen Opfern gemacht. Dennoch ist von einem neutestamentlichen adttlichen Gebote, wie bieses Drigenes zu beduciren sucht, hier keine Rede. Das Gebot Gottes, von dem bie Rede ift, bezicht fich auf bas alte Testament. Im Verlaufe heißt es weiter, wie im alten Bunde die Briefter den Unterhalt von ben Laien hatten, so sollen auch im neuen Bunde die. welche der Rirche leben, von den Gutern der Rirche genährt

<sup>1)</sup> An einem anderen Orte, wo er von der Unterflützung der Geiftlichen mit zeitlichen Gütern redet, sagte er: tu imple officium tuum, comple mandatum Dei erga obsequia sacerdotum. Orig. <sup>i</sup>n Jes. Nave. hom 17. n. 8. p. 715.

<sup>2)</sup> A. C. l. 2. c. 25.

werben. Nachdem die alttestamentlichen Citate, welche das Gebot der Zehntabgabe enthalten, beigebracht find, fährt der Verfasser fort: Höret das ihr Laien, höre das du erwählte Kirche Gottes. Hierauf macht er die Wendung, was ehe= mals die Zehnten und Erstlinge waren, das find jetzt die Gebote und Gaben, welche die Bischöfe darbringen <sup>1</sup>).

Man ficht ber Verfasser unterscheidet zwischen Gaben, bie ben Armen gereicht wurden, die freiwillige waren, weil Almosen eine Liebespflicht ist und zwischen Gaben, die zum Unterhalte ber Priefter dienten, ber auf einer Rechtspflicht beruht. Wie die Juden zum Unterhalte ihrer Priefter rechtlich verpflichtet waren, so auch die Chriften. Das ift ber Inhalt der Stelle. Dabei bestrebt fich aber ber Berfaffer die Gläubigen zu überzeugen, bag zu diefem Zwecke bie Abgabe ber Zehnten und Erstlinge bestimmt fei. Die genannten Abgaben find in der zweiten Halfte des britten Rahrhunderts noch nicht üblich und burch Gewohnheit fanctionirt, sondern sie werden in Diefer Zeit erst eingeführt. Im siebenten Buche der apostolischen Constitutionen wird hingegen die Reichung der Zehnten und Erstlinge nicht mehr burch Beibringen verschiedener Gründe empfohlen, sondern einfach als zu Recht bestehend vorausgesetzt und blos angeordnet, wie diefe Gaben vertheilt werden follen \*). Ebenso verhält es fich mit bem 30. Capitel des achten Buches.

3. Je nach Umständen wurden außerordentliche Collekten veranstaltet. Wenn die täglichen Opfer nicht

<sup>1)</sup> A. C. l. 2. c. 25.

<sup>2)</sup> A. C. l. 7. c. 29. Die Vorschrift, es sollen die Erftlinge von Thieren, Geld, Rleidern 2c. verabreicht werden, enthält hingegen nichts Neues, da sie schon Hippolyt kennt.

ausreichten, sollte es der Bischof der Gemeinde kund thun und Sammlungen veranstalten <sup>1</sup>). Vorzüglich geschah dieses, wenn eine auswärtige Kirche von einem Unglück betroffen wurde, oder in Noth war. Die römische Kirche zeichnete sich in solchen Fällen durch ihre Wohlthätigkeit vor allen aus, was selbst Tertullian nicht läugnet <sup>3</sup>). Das ist euere Gewohnheit, schreibt Dionysius von Korinth an Papst Soter, von Anfang an, allen Brüdern auf alle mögliche Weise Wohlthaten zu erweisen, an die Kirchen in jeder Stadt Unterstützungen zu senden und so die Armuth der Bedürftigen zu erquicken, den in die Bergwerke verbannten Brüdern zu helfen <sup>3</sup>). Alehnlich lautet der Brief des Bischofes Dionysius von Alerandrien an Papst Stephanus <sup>4</sup>).

Aber auch einzelne Gläubigen gaben ber Kirche außerordentliche Beiträge. Borzüglich bei der Aufnahme in die chriftliche Gemeinschaft scheinen die Neophyten große Opfer gebracht zu haben. Wenn, sagen die apostolischen Constitutionen, der, welcher nach Erkenntniß des Gött= lichen sein Vermögen den Armen gibt, vollkommen ist, so um so mehr der, welcher es den Marthrern schenkt<sup>5</sup>). Von Marcion ist dieses bekannt, wie daß ihm dieses Almosen bei seinem Abfall von der Kirche wieder erstattet wurde<sup>6</sup>). Ferner gaben öster solche, die den Beruf in sich sühlten, das Evangelium zu verkündigen, ehe sie ihn antraten, ihr ganzes Vermögen der Kirche und den Armen<sup>7</sup>). Es war

- 2) Tert. de jejun. c. 13. p. 416.
- 3) Euseb. h. e. l. 4. c. 23. p. 276.
- 4) Euseb. l. c. l. 7. c. 5. p. 485.
- 5) A. C. 1, 5, c. 1.
- 6) Tert. adv. Marc. 1. 4. c. 4. p. 191, de praeso, c. 30, p. 36. 7) Euseb. h. e. l. 3. c. 37. p. 207.

<sup>1)</sup> A. C. I. 4. c. 8.

barum nichts Unerhörtes, wenn nach bem obigen Citate aus den apostolischen Constitutionen Manche ihr Vermögen opferten, um die Martyrer zu befreien. Kennt ja Clemens von Rom selbst solche, die sich in Gefangenschaft begaben, um Andere frei zu machen, die sich in die Sclaverei verkauften, um den Kaufpreis den Hungernden zu geben <sup>1</sup>).

4. Das Gesammelte wurde in dem Kirchensschatz aufdewahrt, den Tertullian arca <sup>9</sup>), Eyprian cordan <sup>9</sup>) und das zweite Buch der apostolischen Constitutionen kordanas nenut <sup>4</sup>). Der Bischof sollte nämlich die Gaben nicht sogleich und übereilt austheilen, sondern den Bedürsttigen zur rechten Zeit geben. So verlangte es eine gewiffenhafte Verwaltung <sup>6</sup>). In der ersten Zeit wurden die betreffenden Gegenstände beim Bischofe hinterlegt <sup>6</sup>), was wohl so viel heißen wird, man bewahrte sie in seinem Hause auf.

Dem fünften apostolischen Kanon zusolge sollten die geopferten Früchte in ein Haus nnd nicht auf den Altar gebracht werden, während man die Erstlinge den Bischöfen und Presbytern einhändigte. Ucher das Alter dieses und des vorhergehenden Ranon gehen die Ansichten weit auseinander. Drey erklärt sic für Zusätze zum 3. Kanon, die im 5. Jahrhundert gemacht wurden. Aus dem Berbot Früchte auf den Altar zu legen, schließt er, daß sie

8) Cyp. de op. et elem. p. 482. a.

4) A. C. l. 2. c. 36. Κοεβανώς est Josepho sacer thesaurus, Hieronymo gazophylacium et dona Dei. Deducitur a Corban, quod proprie significat munus Deo oblatum. Cotel a. h. l.

5) A. C. l. 3. c. 4.

6) Just. apol. c. 67. p. 271.

<sup>1)</sup> Clem. R. ad Cor. c. 55. p. 150.

<sup>2)</sup> Tert. apol. c. 39.

nicht aefeanet wurden und ba A. C. l. 8. c. 40 ein Weihegebet über Erftlinge und Zehnten enthält, folgert er ber 5. Kanon fei nach A. C. l. 8. c. 40 abgefaßt. Da jeboch auch bei ben Agapen bas Brod gesegnet wurde, ba nach Tertullian, bie Gläubigen bas Bett mit bem Kreuze bezeichneten, was auch eine Segnung ist: so ist der Schluß von dem Nicht= auf=den Altar=legen, auf das Nicht=fegnen jedenfalls nicht fo ficher, daß man auf ihn banen könnte. Zweitens bemerkt Drev, weil fich später bie Ginnahmen fo vermehrten, baß sie in der Kirche nicht untergebracht werden konnten, habe man zu diesem Zwecke eigene Gebäude errichtet. Ein folches Gebäude bezeichne ber olzog bes 5. Ranon, ber beg-Allein, wie Drey wegen einer späteren Zeit angehöre. felbst zugesteht, nannten die Christen auch die Rirche olizos. Es liegt deßhalb kein Grund vor ben olxos unseres Ranon auf ein Nebengebände zu beziehen. Will man es aber boch thun, fo ift zu beachten, daß unter Bapft Cornelius in Rom 153 Clerifer und 1500 Bedürftige aus bem Kirchenschate unterhalten wurden. Ein Nebengebäude zur Aufbewahrung biefes Schatzes tonnte bereits bamals nothwendig und begwegen vorhanden sein. Weil ber Ranon jedoch vorschreibt, man lege bie Früchte nicht auf den Altar, sondern in bas Haus, fo fest diefes vielmehr voraus fie feien zu ber Zeit, als derfelbe abgefaßt wurde, nicht fo maffenhaft geopfert worben, benn in biesem Falle konnten fie nicht auf ben Altar gebracht werden und wäre also ein Berbot überflüffig ge= wesen. Sodann spricht gegen den Ursprung des Kanon im vierten Jahrhundert, daß ber Sehnten nicht gedacht ift und bie Verwaltung ber Opfer den Bischöfen und Presbytern aufgetragen wird. Bare er im fünften Jahrhundert ge= schrieben worden, so würde er statt ber Genannten, bie

Digitized by Google

Dekonomen anführen <sup>1</sup>), und die Diaconen würden als die Berwalter erscheinen, wenn er im 4. Jahrhundert verfaßt wäre. Andererseits kann er aber auch nicht vor der Mitte des dritten Jahrhunderts entstanden, weil die Bischöfe und Preschyter den Diaconen und übrigen Clerikern von den Erstlingen mittheilen sollen. Der dritte und stärkste Beweis für das junge Alter dieser Kanonen, bemerkt endlich Drey, ist die Erwähnung des Weihrauches und der Räucherungen beim Gottesdienste<sup>9</sup>). Hierüber können wir jedoch hier nicht handeln.

Uebrigens bestand das Kirchenvermögen nicht blos in Geld und Früchten, auch das Kirchengebäude und die Begräbnißplätze wurden dazu gerechnet. Schon das Edikt des Kaifers Sallianus (260—268) besiehlt, ut cuncti (ethnici) a religiosis locis (Christianorum) abscodant <sup>3</sup>) und Kaifer Aurelianus ließ die Kirche, die Paul von Samosata sich aneignen wollte, den katholischen Bischösen übergeben <sup>4</sup>). Constantin stellte Gebäude und Grundbessitz, theils Accter, theils Gärten als den Kirchen gehörig, ihnen zuurück <sup>5</sup>). Sie gehörten also vor der diokletianischen Versolgung den Kirchen an, die in ihren Erträgnissen eine Einnahmsquelle besaßen.

## §. 4. Verwalter des Kirchenvermögens.

Die Verwaltung des kirchlichen Vermögens geschah unentgeltlich. Der, in deffen Haus das Almofen ausgetheilt

- 3) Euseb. h. e. l. 7. c. 13.
- 4) Euseb. l. c. c. 30.
- 5) Euseb. de vita Const. l. 2. c. 39. p. 874.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> cf. Can. 26 ber Synobe von Chalcebon.

<sup>2)</sup> Drey, neue Untersuchungen G. 367.

und aufdewahrt wurde, durfte nichts von ben bargebrachten Gegenständen für seine Mühewaltung zurückbehalten, sonbern er sollte aus Barmherzigkeit Alles vertheilen <sup>1</sup>). Gewöhnlich wurde das Almosen beim Bischofe deponirt und er versah auch die Vertheilung ohne Anspruch auf Lohn <sup>9</sup>). Die apostolischen Kanonen schreiben geradezu vor, der Bischof habe zwar die Sorge für die kirchlichen Sachen, es sei ihm aber nicht gestattet irgend einen Theil derselben für sich oder die Seinigen zu verwenden. Bielmehr soll er das, was Gottes ist, den Armen, wie unter Sottes Augen, vertheilen <sup>9</sup>). Die Laien brachten deßhalb auch ihre Gaben sclost oder durch den Diacon dem Bischofe <sup>4</sup>) zur Vertheilung.

Während der ersten drei Jahrhunderte ist der Bischof unbestritten der eigentliche Almosenpfleger und Verwalter des Kirchengutes. Enprian schreibt vor, wie viel diesem und Jenem gegeben werden soll und bemerkt ausdrücklich in seiner Abwesenheit sollen die Priester und Diaconen an seiner Statt (vico sus) die Verwaltung getreu besorgen und sich der Armen soweit möglich annehmen 5). Er habe von seinem kleinen Vermögen bereits zur Vertheilung Einiges geschicht 6), sollte es- aber schon verwendet sein, oder nicht zureichen, so sende er durch einen Atoluthen noch mehr 7). Folgender Fall zeigt uns den Bischof in Ausübnug seiner Amtsthätigkeit. Schauspieler wurden in die Kirche nicht aufgenommen. Es war nun ein Solcher, der, um Christ

1) Hippol. can. 32. p. 91.

- 2) Tert. apol. c. 39.
- 3) Can. apost. c. 39.
- 4) A. C. l. 2. c. 27.

5) Cyp. epist. 5. p. 33. c.

- 6) Cyp. epist. 6. p. 38. d.
- 7) Cyp. epist. 36. p. 114. a.



zu werben, von ber Bubne abtreten, aber zu feinem Lebens= unterhalte. Anderen Unterricht in feiner Runft ertbeilen wollte. Auf die Anfrage, wie man fich in diesem Falle zu verhalten habe, schreibt Epprian, auch dieses sei nicht zu bulden. Er foll feinen früheren Beruf gang aufgeben und und wenn er Roth und Armuth vorschutze, tonne er wie Undere von ber Rirche unterfintt werden. Uebrigens durfe er nicht glauben, man muffe ihn durch ein Salaire von der Sünde lostaufen, benn es gereicht nicht uns, wohl aber ihm zum heile, sondern er begnüge fich mit der tärglichen aber beilfamen Spende ber Rirche. Wenn aber bie Rirche ba= felbst folchen, die arbeiten können, die hinlängliche Unterftutuna nicht zu gewähren vermöge, foll er zu ihm kommen, er werde für feine Rleidung und Nahrung forgen, bamit er nicht außer ber Kirche Andere Seillofes lehre, fondern in ber Rirche Heilfames lerne 1).

Die Aufnahme von Diesem oder Jenem unter bie Jahl ber Bedürftigen hing sonach vom Bischofe ab. Daffelbe folgt aus einer Notiz Tertullians. Ein Bischof hatte eine noch nicht 21 Jahre alte Jungfrau in das Viduat aufge= nommen. Gegen "dieses Mirakel, um nicht zu sagen Mon= strum," ereisert sich der Montanist. Wenn sie der Bischof unterstützen mußte, hätte er dieses auf eine andere Art thun können<sup>2</sup>). Der Bischof ist es also auch hier, der die Be= treffenden in die Klasse derer aufnimmt, die eine Unter= stützung empfingen. In derselben Eigenschaft, als Verwalter des Kirchengutes, erscheinen die Bischöfe auch bei den übrigen Schriftstellern unserer Periode.

- 1) Cyp. epist. 61. p. 218.
- 2) Tert. de veland. virg. c. 9. p. 19.

Um keinen Bedürftigen zu übersehen und keinen Unwürdigen zu unterstützen, bemühten sich die Bischöfe eine genaue Kenntniß ihrer Gemeindemitglieder zu erlangen. Ignazius ermahnt seinen Freund Polycarp allen mit Namen nachzufragen <sup>1</sup>). Wenn es ferner heißt: Er selbst kennt die Armen und gibt Jedem nach Bedarf, damit nicht der Eine zweimal oder öfter an demselben Tage, oder derselben Woche empfängt, der andere aber leer ausgeht <sup>2</sup>): so sorbert das ebenso persönliche Bekanntschaft mit den Armen, wie wenn Exprian schreidt: Als ich euch als meine Stellvertreter fandte, um die Noth unseren Brüder durch Unterstützung zu heben, zugleich ihr Alter, ihre Lage nub Bürbigkeit zu prüfen, damit ich, dem die Sorge obliegt alle so genau als möglich zu kennen, die Bürdigen zu dem Amte ber kirchlichen Berwaltung befördere <sup>3</sup>).

2. Dem Bischofe von Kathago liegt seinen eigenen Worten zufolge ebenso die Sorge ob, alle genau zu kennen, als er Würdige zu dem Amte der Armenverwaltung zu befördern hat. Er selbst theilte demnach das Almosen nicht immer selbst aus, sondern stellte Vertreter auf. Dieses war nothwendig, wenn der Bischof sich vor der Verfolgung flüchten mußte, krank, oder aus anderen Ursachen abwesend war. In einem solchen Falle waren gewöhnlich die Presbyter seine Stellvertreter. Ebenso ging die Verwaltung des Kirchenvermögens an sie über bei Erledigung des bischöflichen Stuhles. Diese Verufsthätigkeit übten die Presbyter schon in den Tagen Polycarps, denn er legt ihnen nicht nur die Sorge für Wittwen und Waisen und Arme

<sup>1)</sup> Ignat. ad Polyc. c. 4.

<sup>2)</sup> A. C. l. 2, c. 27.

<sup>3)</sup> Cyp. epist. 38. p. 115. c.

ans Herz, sondern warnt sie auch vor Geiz <sup>1</sup>). Epprian hatte dem Preschyter Rogatianus die Mittel gegeben um Arme und Reisende unterstüchen zu können <sup>2</sup>).

Als sich bas Christenthum von den Städten auf das Land verbreitete, entstanden daselbst eigene Gemeinden. Der Berband mit dem Bischofe war zwar noch ein sehr lebendiger, sic hatten aber gewöhnlich einen Preschyter als Seelforger, dem dann die Sorge für die Armen oblag. Eine weitere Berufsthätigkeit derfelben war der Besuch der im Gefängnisse befindlichen Bekenner. Da für die Confessionen die bedeutendsten Summen aufgewendet wurden, übten die Priester auch in dieser Eigenschaft einen großen Einfluß auf die Bertheilung des Almosens. In letzter Instanz stand jedoch die Berwaltung dem Bischofe zu, "so daß in seinem Auftrage durch die Preschyter und Diaconen den Armen alles gespendet wurde"<sup>8</sup>).

3. Wenn der Bischof in der Diöcese anwesend war und fie leitete, standen die Diaconen bezüglich des Armenwesens in einem ähnlichen Verhältnisse zu ihm wie die Preschyter. Durch sie spendete er die Almosen und ver= theilte er die Früchte. Sie waren die Hände des Bischoses, die ohne sein Wissen nichts geben durften. Hinter dem Rücken des Bischoses einen Armen zu unterstützen, war ihnen untersagt, denn sie klagten damit den Bischos gleich= sam der Nachlässigiett au 4). Man sieht daraus, die Diaconen hatten Zutritt zu dem Kirchengute, sie hatten es auch auszutheilen, sollten aber den Bischos zuvor benachrichtigen,

- 3) Can. apost. c. 41.
- 4) A. C. l. 2. c. 32.

Theol. Quartalforift. 1872. III. Deft.

<sup>1)</sup> Polyc. epist. ad Philipp. c. 6. p. 197.

<sup>2)</sup> Cyp. epist. 36. p. 114. a.

in beffen Auftrag fie handeln <sup>1</sup>). Darum vergleicht Origenes gewiffenlose Diaconen, welche die Güter der Kirche schlecht verwalteten, mit den Wechslern, die Jesus aus dem Tempel trieb <sup>3</sup>). In dieser Stellung zum Bischofe erscheinen die Diaconen auch, wenn es sich um die Aufnahme eines Armen in die Klasse der Unterstützungsbedürftigen handelte. Die Bittsteller sollten sich nicht unmittelbar an den Bischof wenden und ihm dadurch lästig fallen, sondern ihm ihre Wünsche durch die Diaconen vortragen und durch sie seinen Bescheid entgegennehmen <sup>8</sup>).

Zu ben Presbytern traten die Diaconen in ein ähnliches Verhältniß, wie zum Bischof, wenn die Ersten Almosen spendeten, sei es in Abwesenheit des Bischofes, oder auf Filialkirchen, oder bei Besuchen, die sie den Con= fessoren im Gefäugnisse machten. Sie sollten nämlich dem Bischofe und den Presbytern nicht nur beim heiligen Opfer, sondern auch beim Dienste der Kranken und Armen behilflich sein <sup>4</sup>); und den Bischof mit ihnen bekannt machen,

1) A. C. l. 2. c. 31. Nach bem unächten Briefe bes Clemens an Jacobus sollen die Diaconen den Kranken das Nothwendige, nach dem Ermessen des Bischofes, geben. Sie fündigen jedoch nicht, wenn sie diesscheimlich thun. Epist. Clem. n. 12.

2) Orig. in Math. tom. 16. n. 22. p. 369.

3) A. C. l. 2. c. 28.

4) Daffelbe sagt schon Ignazius: Auch die Diaconen als Diener ber Geheinnisse Sesu Christi, müssen auf alle Weise allen gefällig zu sein suchen; benn nicht Diener von Speisen und Getränken sind sie, sondern Diener der Kirche Gottes. ad Trall. c. 2. Wenn Razinger baraus schlicht, die Diaconen hatten mit ber Sorge für die Armen nichts zu schaffen, ihre ganze Thätigkeit beschränkte sich auf die litur= gischen Alte (Geschichte ber christl. Armenpflege. S. 83): so ist boch zu bedenken, daß Ignazius zu diesen Worten von Speisen und Getränken gehalten hätten. Wurden sie blos für Diener von Speisen und Getränken gehalten hätten. Wurden sie aber von Einigen bafür gehalten, so ist

Digitized by Google

baß er für sie beten und sie unterstützen konnte. Auch Anderen deren sich der Bischof erbarmt, follten sie beistehen, und in Stand gescht sein, Wittwen, Waisen und Armen das Nothwendige zu geben <sup>1</sup>).

Schließlich ist zu bemerken, daß nach dem 77. Kanon der Synode von Elvira manchen Landgemeinden kein Presbyter, sondern blos ein Diacon vorstand. Ohne Zweiscl wird in einem solchen Falle der Diacon dieselben Befugnisse bezüglich der Armenpstege gehabt haben, die dem Presbyter zutamen.

# §. 5. Annahme und Vertheilung von Almosen im Allgemeinen.

Meistens wurden die Collekten mit den gottesdienstlichen Versammlungen verbunden. Die Zeit, in welcher sich die Gläubigen zusammenfanden, war auch die geeignetste zu diesem Zwecke. Es hatte dieses jedoch noch einen tickeren Grund. Almosen erscheint bei den Christen womöglich in Begleitung des Gebetes, weil es dasselbe unterstücht, für einen gottesdienstlichen Akt gilt. Jacob. 1. 27. Die Beten= den sollten daher nicht mit leeren Händen zu Gott kommen, denn ein solches Gebet ist unfruchtbar<sup>2</sup>). Gott hat es vielmehr so geordnet, daß der Arme und der Betende zu

2) Cyp. de orat. dom. p. 425. f.

•.

diefes ein sicherer Beweis, daß sie Almosenpsteger waren. Diese ihre Eigenschaft ist auch act. 6. 1—3 so bestimmt bezeugt, daß sie sich nicht wegklügeln läßt.

<sup>1)</sup> Hippol. can. 5. p. 66. — Die Diaconiffen vermittelten auf ähnliche Weise ben Berkehr zwischen dem Bischofe und ben weib= lichen Armen. A. C. 1. 3. c. 19. Arme Wittwen b. h. alle weiblichen Armen sollten ihnen wie bem Bischofe, den Presbytern und Diaconen gehorsam fein. Doch führte ein Diacon die Aufsicht. A. C. 1. 8. c. 7.

berselben Zeit und an demselben Orte zusammen kommen <sup>1</sup>). Sodann erhielt zwar der Arme die materielle Gabe, geistig wurde jedoch Gott und Christus gegeben, weßwegen der, welcher durch viel Almosengeben bei Gott reich war, nicht arm werden konnte <sup>2</sup>).

Aus diefer Verbindung bes Almofens mit bem Gebete ergab es sich von selbst, daß es so wenig gleichgültig war, mas und wie gegeben wurde, als es gleichgültig ift, was und wie man betet. Die kirchlichen Borsteher hatten bie Pflicht, sich zu versichern, ob bie angebotene Gabe gerechtes Gut fei 8). Ein Armer, ber eine Ginladung ober ein Geschent erhielt, mußte bie Erlaubniß bes Diacon cinholen, benn man weiß nicht, wer der Geber ist und ob er fich Vermögen und Unterhalt nicht auf eine ungerechte ober unerlaubte Weise erworben hat 4). Doch nicht nur die Unbeflecttheit ber Babe, fondern auch die Unbeschol= tenheit des Gebers wurde in Betracht gezogen. Gott fah nicht auf die Opfer, welche Abel und Kain darbrachten, fondern auf ihr Berg, und beffen Opfer gefiel ihm, an beffen Herz er Gefallen hatte 5). Als barum Marcion von ber Rirche abfiel, gab man ihm fein Almofen zuruck. Ebenfo wurden die Gaben abgewiesen von Birthen, hurern, Raubern, Ehebrechern, Christenverfolgern, Verfertigern von Gd= zenbildern, Dieben, ungerechten Anwälten, Böllnern, Bagen= meistern, gewaltthätigen Soldaten, ungerechten Richtern,

1) Orig. de orat. c. 11. p. 452.

2) Lact. inst. 6. c. 12. p. 335. e.

3) Commodiani instruct. 65. Qui de malo donant. Gall. III. p. 645.

4) A. C. l. 3. c. 8.

5) Cyp. de orat. dom. p. 428. c.

Bucherern, Gottesläfterern, Gottlosen, Ercommunicirten 1). Ja, bemerkt Drey zu ber Stelle, ber Verfasser treibt bie Strenge so weit, daß er cap. 8 geradezu sagt: wenn bie Roth der Gemeiude fo groß werden follte, daß ihre Armen nur burch die Beiträge folcher Menschen erhalten werden tonnten, fo fei es beffer hungers zu fterben, als ihre Gaben zur Schmach Gottes und seiner Freunde anzunehmen. Um jeboch genauer mürbigen zu können, von mas für Menschen hier eigentlich bie Rede ist, fo ift noch zu beachten, daß ber Berfaffer c. 7 von solchen, die sich nicht beffern wollen und c. 8 von Ercommunicirten spricht, die fich der Wiederauf= nahme noch nicht würdig gemacht haben. Gegen biefe ift bie entwickelte Strenge begreiflich, theils wegen bes Bei= fpieles, theils damit sie nicht durch diefe Art von Bestechung ihre Wiederaufnahme zu erkaufen schienen, anstatt sie burch eine wahre Befferung zu verdienen 2).

Aufgebrungene Geschenke solcher Personen burften höch= stens zu Holz und Kohlen verwendet werden, denn es ist billig, daß die Geschenken der Sottlosen dem Feuer, nicht aber den Frommen zur Nahrung dienen <sup>5</sup>).

Den Büßern wurde hingegen bas Reichen von Almosen . empfohlen, ba es ein Mittel war ihre bußfertige Gesinnung zu constatiren und sich von dem Tode der Seele zu befreien. Zeit= licher Besitz war häufig Ursache des Abfallens und Verderbens, sie sollten ihn baher zum Mittel machen, die Schuld abzu= tragen und die durch ihn geschlagene Wunde zu heilen <sup>4</sup>).

2. Der Ertrag ber Collekten wurde nicht immer so=

- 1) A. C. l. 4. c. 6-8.
- 2) Drey, neue Unterfuchungen S. 28.
- 8) A. C. l. 4. c. 10.
- 4) Cyp. de laps. p. 885. b.

gleich, soudern mit Rückficht auf die Beschaffenheit der Gabe und die Noth der Empfänger, bälder oder später vertheilt. Aus Nachläffigseit des Verwalters sollte aber die Verthei= lung nicht verzögert werden und blieb von Lebensmitteln den ersten Tag etwas übrig, so verschenkte man den Nest den zweiten oder dritten Tag 1). Für gewöhnlich scheint ben Laien alle Wochen, den Clerikern alle Monate Unter= stützung gereicht worden zu sein <sup>9</sup>). Bielleicht stand damit die wöchentliche und monatliche Einsammlung des Almosens in Verbindung. Weil jedoch im dritten Jahrhundert die Eucharistie häufig täglich geseiert wurde und bei diesem Anlasse Almosen empfangen und gegeben wurden, kam es wahrscheinlich auch täglich vor.

Im Allgemeinen galt ber Grundsatz die Bischöhle follen ben Ertrag ber Collekten Bebürftigen und Bürdigen einhändigen. Sie sollen durch denselben den Waisen die Hilfe der Eltern, den Wittwen den Schutz des Mannes, jungen Leuten den Ehestand, dem Handwerker Arbeit, dem Schwachen Barmherzigkeit, dem Fremden Obbach, dem Hungrigen Speise, dem Dürftenden Trank, dem Nakten Kleidung, Kranken Besuch, Sefangenen Hilfe gewähren. Judem sollen sie ihre besondere Sorge den Walfen zuwenden, damit ihnen nichts mangelt. Jungfrauen, die in das mannbare Alker eintreten, sollen sie einem Bruder zur Ehe geben, einem Knaden Geld vorschießen zur Erlernung einer Kunst. Wenn er seine Kunst auszuüden versteht, seien sie ihm zur An=

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Hippol. can. 82. p. 91.

<sup>2)</sup> Ceterum presbyterii honorem designasse nos illis jam sciatis, ut et sportulis iisdem cum presbyteris honorentur et divisiones mensurnas acquatis quantitatibus partiantur. Cyp. epist. 34. p. 110. d.

schaffung bes Werkzeuges behiflich, damit er nicht ferner der Wohlthätigkeit zur Last fällt, sondern sich selbst durchbringen kann <sup>1</sup>). Dabei wurde aber an dem apostolischen Worte festgehalten: wer nicht arbeitet, soll nicht essen, Jemand, der dem Fraße und Trunke ergeben, oder ein Müßigänger war und deßhalb Noth litt, der verdiente nicht nur keine Unterstützung, sondern war der Kirche Gottes unwürdig. Trägheit ist mit Recht die Mutter des Hungers<sup>2</sup>).

Sowohl weil die Eleriter meistens arm waren, als auch damit sie frei von zeitlichen Sorgen ihrem Berufe un= getheilt leben konnten, erhielten auch sie Unterstützung. Die, welche der Kirche dienen, sollen aus den Gütern der Kirche ernährt werden, nämlich Priester, Leviten, Vorsteher, Diener Gottes, wie schon im vierten Buche Moses von den Priestern geschrieben steht<sup>3</sup>).

Endlich wurden die für die Kirche und den Got= tesdien st nothwendigen Ausgaben aus dem Kirchenver= mögen bestritten. Aus den spöttischen Bemerkungen Ter= tullians ersieht man, daß die Gläubigen den Soldaten Gelb schenkten, um ihre gottesdienstlichen Versammlungen, sicher vor Ueberfall, abhalten zu können <sup>4</sup>). Für gottes= dienstliche Zwecke waren auch die Summen verwendet, die für das Begräbniß armer Gläubigen ausgegeben wur= ben. Wie sehr ein anständiges Vegräbniß den Christen am Herzen lag, geht daraus hervor, daß Tertullian eigens bemerkt, die monatlichen Beiträge werden zu diesem Zwecke

<sup>1)</sup> A. C. l. 4. c. 2. cf. Epist. Clement. ad Jacob. n. 8. p. 615.

<sup>2)</sup> A. C. l. 2. c. 4. Clem. A. strom. l. l. c. 1. p. 321. cf. l. 7. c. 12. p. 873.

<sup>3)</sup> A. C. l. 2. c. 25.

<sup>4)</sup> Tert. de fuga. c. 13. p. 199.

gesammelt <sup>1</sup>) und Lactantius führt ba, wo er die hauptsäch= lichsten Ausgaben aus dem Kirchenvermögen nahmhaft macht, die Bestreitung der für ein christliches Begräbniß nothwendigen Kosten an <sup>2</sup>).

Die Grundsätze, welche im Einzelnen bei der Verthei= lung des Almoscus zur Richtschnur dienten, enthält das folgende.

#### §. 6. Unterftützung der Armen.

Die Armen überhaupt wurden aus bem Kirchenvermögen unterstützt 8). "Die Vermöglichen und bie, welche wollen, theilen nach Belieben mit, wie es Jebem gefällt. Das Gesammelte wird beim Vorsteher deponirt und dieser unterstützt bavon Baisen, Wittwen und folche, die entweder wegen Krankheit, oder aus einer anderen Urfache in Noth find, deßgleichen auch die Gefangenen und anwesenden Frem= ben, turz er sorgt für alle Bedürftige 4). In völliger Uebereinstimmung hiemit, bemerkt Tertullian, dieje Deposita ber Frömmigkeit werben verwendet zur Ernährung und zum Begräbniß ber Armen, Bedürftigen, armer Baifen, betagter Gläubigen (domesticis senibus), Schiffbrüchiger, bie sich in den Bergwertten, Infeln ober Gefängniffen befinden, wenn sie um des chriftlichen Glaubens willen folches leiden 5). Beachtenswerth ist das Wort domesticis. Ber= gleicht man hiemit die Worte Cyprians : Wir sollen Almosen geben circa domesticos Dei<sup>6</sup>), so sieht man bas

- 2) Lact. instit. l. 1. c. 12. p. 335.
- 3) Iren. l. 2. c. 31. n. 3. p. 164.
- 4) Just. apol. c. 67. p. 270.
- 5) Tert. apol. c. 39. p. 94.
- 6) Cyp. de orat. dom p. 426. d.

<sup>1)</sup> Tert. apol. c. 39.

Gefammelte wurde hauptfächlich und in erster Linie für die Gläubigen verwendet. Das Wort des Apostels: Lasset uns da wir Zeit haben, Gutes thun Allen, vorzüglich aber den Glaubensgenoffen Gal. 6. 10, war maaßgebend.

Am sorgfältigsten und reichlichsten wurden deßhalb bie wegen des Glaubens Verfolgten bedacht. Biele hatten all ihren Besitz verloren <sup>1</sup>) und da sie weber burch Armuth noch Versolgung niedergeworfen, bennoch dem Herrn treu dienten und den übrigen ein Beispiel des Glaubens gaben, verdienten sie größere Liebe und Berücksschligung<sup>3</sup>). Noch mehr geschah dieses den Marthrern, d. h. jenen gegenüber, die um des Namens Jesu willen in den Gesängnissen, Bergwerten und ber Verbannung lebten. Zu ihrer Erleichterung oder Befreiung sollten die Gläubigen durch Arbeit, Schweiß und Abbruch am eigenen Munde sich etwas zu erübrigen suchen<sup>3</sup>).

Die zweite Stelle nahmen die Wittwen und Wai= f en ein. Doch wurden die Ersten nicht so bevorzugt, daß eine durch viele Kinder, Krankheit oder Arbeitsunfähigkeit verarmte Chefrau nicht vor der Wittwe unterstücht worden wäre <sup>4</sup>). Ueberhaupt sollte sich der Bischof die Sorge für arme Kranke, bis auf die irdenen Gefäße herab, die sie bedurften, angelegen sein lassen 5). Bon ihnen sagt der Herr: Brich dem Dürftigen das Brod. Man bringe ihnen barum bei einem Besuche nicht Worte, sondern Wohlthaten.

- 2) Cyp. epist. 87. p. 116. a.
- 3) A. C. l. 5. c. 1.
- 4) A. C. l. 2. c. 4.
- 5) Hippol. c. 25. p. 81.

<sup>1)</sup> So erging es der Familie des Origenes cf. Eusod. l. 6. c. 2. p. 389.

Ebenso sollen die Frauen einer tranken Schwester Lebens= mittel verschaffen. Bierfach wird es Gott ersetzen 1).

Unter ben übrigen Armen wurden, wie der Brief Eyprians über den Schauspieler lehrt, jene zuerft unterftützt, die nicht arbeiten konnten. Dann erst traf die Reihe die körperlich Rüftigen. Besonders jüngere Leute wurden zum unverbroffenen Arbeiten aufgesordert, um die Kirche Gottes nicht zu belasten "). Das Borbild des Apostels und seine Ermahnung ") war so sehr Ehrensache für fromme Gläubige, daß man es von einer Wittwe, welche die Kirche nicht belastet hatte, auf der Inschrift ihres Grabes bemerkte und dabei das vom Apostel sanctionirte Wort gravare gebrauchte "). Auch in den Marthrerakten des Pionius heißt es: quod multis indigens nulli gravis fuisset <sup>5</sup>).

Ueberhaupt genügte eine treue Verwaltung allein nicht, fondern sie sollte der klugen die Hand reichen. Die Verwalter sollten der Ursache der Armuth nachspüren und ebenso mit Vernäcksichtigung der Würdigkeit als Bedürftigkeit austheilen. Die, welche von Jugend auf hart und streng erzogen wurden, behandelte man nicht auf dieselbe Weise, wic die welche im Uebersluß und Weichlichkeit aufgewachsen, später herabgekommen waren. Man gab uicht dasselbe ben

8) II. Cor. 12. 13. I. Thess. 2. 9. II. Thess. 3. 8. I. Tim. 5. 16.

4) Dafnen vidua q. cum vix ... ecclesia nihil gravavit... Regine vene merenti filia sua fecit vene regine matri vide que sedit vidua annos LX et eclesa nunqua gravavit unibyraque vixit annos 80 menses 5. dies 26. Marchi Monumenti etc. p. 98. (unibyra-univira, bloš einmal verebelicht).

5) Ruinart. I. n. 11. p. 334.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Commod. instruct. 71. p. 647. Gall. III.

<sup>2)</sup> A. C. l. 2. c. 63.

Männern und Frauen, nicht gleichviel bem Greis und Jüngling und unter jungen tränklichen Leuten unterschieb man zwischen Jenen, die sich nichts mehr verbienen und jenen, die sich zum Theil noch das Brod erwerben und helfen konnten. Ebenso untersuchte man, ob sie Kinder haben und für ihre Erzichung thätig seien, oder ob sie seinder haben und für ihre Erzichung thätig seien, oder ob sie sie vernachlässigten. Um nicht mehr zu sagen, schließt Origenes, wer die kirchlichen Einkunste gut verwalten will, bedarf großer Weisheit, damit er als treuer und kluger Verwalter erfunden und seig werde <sup>1</sup>).

Bergleicht man hiemit die Aeußerungen Epprians, so zeigt die Uebereinstimmung beider, daß das nicht nur private Ermahnungen, sondern die in der Kirche allgemein geltenden Grundssäte waren, an welche der Bischof gebunden war. Die Laien sollten jedoch sein Versahren nicht argwöhnisch überwachen, da ihn Gott zur Rechenschaft zieht und das Richten nicht ihnen, sondern den Priestern zusteht<sup>2</sup>).

2. Die Armen hatten die Obliegenheit für den Geber zu beten <sup>8</sup>). In diesem Behufe wurde beim Aus= theilen des Almosens der Name des Gebers genannt, damit die Empfänger namentlich für ihn beten konnten <sup>4</sup>). Aus demselben Grunde macht Exprian die Namen derselben bekannt, wie auch die der Bischöfe, welche das in ihren Gemeinden Gesammelte ihm überschickten <sup>5</sup>). Es gab jedoch auch Fälle, in welchen weder der Name deffen bekannt gemacht wurde, von dem das Almosen herrührte, noch der

- 2) A. C. l. 2. c. 35. u. 36.
- 3) Pastor Herm. simil. 5. c. 8. p. 295.
- 4) A. C. l. 3. c. 4.
- 5) Cyp. epist. 60. p. 216. d.

<sup>1)</sup> Orig. in Math. series 61. p. 145.

Name bes Empfängers. Manche erkundigten sich nämlich nach dem Namen, und machten den Gebern Borwürfe. Warum haft du jene mir vorgezogen, da ich doch bedürftiger bin und dir näher stehe <sup>1</sup>). Man sieht daraus zugleich, die Geber konnten ihr Almosen einer bestimmten Person zu= wenden, der es dann auch durch den Verwalter eingehändiget wurde. In solchen Fällen scheint der Name besonders verschwiegen worden zu sein. Im Allgemeinen wurde er aber, selbst in der Liturgie<sup>3</sup>), genannt. Wahrscheinlich geschah dieses erst im dritten Jahrhundert, während früher der Geber nur im Allgemeinen gedacht wurde, wovon die ältesten Liturgien Zeugniß geben <sup>4</sup>).

Die im Gottesdienste für die Wohlthäter gebetet wurde. fo hatte ber Empfänger noch insbesondere für dieselben, wie für den Bischof und austheilenden Minister zu beten. Die apostolischen Constitutionen legen einer Wittwe folgende Worte in ben Mund: Gepriesen seist bu, o Gott! Der bu bie Wittwe erquidt haft, segne Herr und verherrliche ben, ber es ihr gegeben und seine That steige in Wahrheit zu bir empor, und gebente feiner gnabig am Tage feiner Beimsuchung. Auch ben Bischof (jegne), ber nach beinem Willen (bie Gaben) ausgetheilt und angeordnet hat, daß mir ber alten, armen Wittwe, das dienliche Almosen zu Theil werbe, gib ihm Herrlichkeit und ben Kranz des Ruhmes an bem Tage, an welchem beine Seimsuchung sich enthüllt. Aehnlich bete sie auch für ben ber ihr bas Almosen ein= händigte 4).

<sup>1)</sup> A. C. l. 8. c. 14.

<sup>2)</sup> Cyp. l. c.

<sup>3)</sup> cf. Probft Liturgie S. 263 und 327.

<sup>4)</sup> A. C. l. 8. c. 13.

Allen aus bem Kirchenvermögen Unterstützten war bas Betteln untersagt. Es gab unter ben armen Wittwen folche, bie fich durch unverschämtes Betteln und unerfätt= liches Nehmen auszeichneten. Nicht zufrieden mit ber tirch= lichen Unterstützung, gingen fie von haus zu haus und brachten Manche dahin, daß fie crklärten, unter diefen Um= ständen geben sie kein Almosen mehr. Derartigen Unfug suchte man zu beseitigen. Man hielt ihnen das Beispiel ber Wittwe im Evangelim vor und forderte sie zum spinnen auf, um dadurch Andere zu unterstützen, statt felbst von Almofen zu leben, und verlangte, fie follen von ihrem un= geordneten Wandel ablaffen. Wollten fie aber bem Befehle bes Bischofes, ber Priefter, Diaconen und Diaconiffen teine Folge leiften, wollten fie, von Jemand zum Effen, oder zum Empfang einer Gabe eingeladen, fich nicht nach ber Bor= schrift des Diacon richten: so wurden sie durch Fasten ge= straft, ober aus der Zahl jener, die kirchliche Unterstützung genoffen, ausgeschloffeu 1).

Wie es scheint wurden arme Wittwen öfter zum Effen eingelaben. Es geschah dieses gewöhnlich an Sonn= tagen <sup>3</sup>). Der, welcher sie bewirthete, follte sie nach Reichung von genügender Speise nebst Trank vor Sonnenuntergang entlassen, und wenn es mehrere waren, darauf achten, daß jede Unordnung verhindert wurde.

3. Zunächst hatten christliche Arme auf Unterstützung zu rechnen, bei großer Noth wurden ihrer aber. auch Heiden,

.

<sup>1)</sup> A. C. l. 3. c. 7. p. 778 u. 779.

<sup>2)</sup> De die dominica quid dicis? si non ante locavit, Excita de turba pauperem, quem ad prandium ducas. In tabulis spes est vestra de Christo refecto. Commod. instruct. n. 61. p. 644. Gall. III.

überhaupt Nicht=Gläubige theilhaftig. Bontiu§ berichtet von Enprian, da Seuche und Tod furchtbar wütheten, Leichen und Sterbende untereinander ba lagen und bie Lebenden fich flüchteten, habe er bie Gemeinde verfammelt. ibr durch Beispiele aus der h. Schrift die Uebung der Barmherzigkeit ans Herz gelegt und im Verlaufe ber Rebe bemerkt, das sei nichts Großes, wenn man blos den Gläu= bigen mit Liebeswerken zu Silfe eile. Der fei hingegen polltommen, der auch dem Zöllner und Seide beiftebe, und Boses mit Gutem aufwiegend bie Feinde liebe. Es wurden fofort Dienstleiftungen und Gaben aller Art den Bedrängten Als die Beft in Alexandrien und Egypten aereicht 1). schreckliche Verheerungen anrichtete und bie Heiden die Ihrigen erbarmungslos verließen, nahmen sich, burch ben großen Bischof Dionyfius von Alexandrien angefeuert, die Christen ber Verlassenen felbst mit Aufopferung ihres Lebens an. Bresbyter, Diaconen und Laien holten sich bei Uebung bie= fer Liebeswerke den Tod "). Nicht anders war es, als unter Maximinus die Best ausbrach. Die Verfolaunas= becrete beantworteten die Christen mit Bflege und Unterftugung franker und halbverhungerter Seiden, fo daß Alle ben Gott der Christen lobten und bekannten, sie allein haben fich in der That und durch Werke als fromme Gottesverehrer erprobt 8).

# §. 7. Unterflühung des Clerns, der Diaconissen und gottgeweihten Inngfrauen.

Jene unter ben Gläubigen, die vollkommen werben wollten, verkauften ihre Güter, brachten ben Erlos ber

- 1) Pontius vita Cypriani. Ruinart II. n. 9. p. 81.
- 2) Euseb. h. e. l. 7. c. 22.
- 3) Euseb. 1. 9. c. 8. n. 5. p. 689.

Rirche und wurden, soweit dieses nöthig war, von ihr unterftüht. Zu den Bollkommenen sollten aber, ihrem Berufe entsprechend, die Cleriker gehören, weßwegen sie sich häufig alles eigenen Besikes entäußerten<sup>1</sup>). Denn wenn der, welchem sein Heil am Herzen lag, allen weltlichen Se= schäften entsagen, all das Seinige verkaufen sollte, um die Eine wahre Perle zu kaufen<sup>2</sup>): so ergibt sich der Schluß auf die Cleriker leicht. Die Priester und Diener Gottes hatten kein irdisches Erbtheil, weil ihr Erbe der Herr war<sup>2</sup>), weil sie dem Altare und Gott dienten<sup>4</sup>).

Großer Besit und Verwaltung eines bebeutenden Vermögens erschien dem clericalen Stande und seiner Beschäftigung so widersprechend, daß der der Deposition schuldig erklärt wurde, welcher weltliches Sinnen und Trachten in sich aufnahm <sup>5</sup>). Frei von aller Sorge für das Zeitliche, sollte der Cleriker blos dem Himmlischen leben <sup>6</sup>). Chprian stellt den allgemeinen Satz auf, der kann von der Welt nicht besiegt werden, welcher in der Welt nichts besitzt, wodurch er besiegt werden, welcher in der Welt nichts besieht, wodurch er besiegt werden könnte. Frei und ungebunden solge man Christus, wie die Apostel und nach ihnen Viele es gethan haben, die Alles zurücklassen. Wie können die aber Christus verknüpft, ihm folgten. Wie können die aber Ehristus solgen, welche durch die Bande des Eigenthums gesessen, welche Begierden niedergebrückt werden ? Sie

- 1) Orig. in Math. tom. 15. n. 15. p. 218.
- 2) Recognit. 1. 3. c. 62. p. 1809.
- 3) Orig. in Num. hom. 21. n. 2. p. 480.
- 4) Iren. l. 4. c. 8. n. 3. p. 237.
- 5) Can. apost. c. 81.
- 6) Cyp. epist. 66. p. 246. c,

glauben zu befitzen und werden beseffen, fie find nicht herren, sondern Sclaven ihres Gottes 1).

Bei solcher Anschauung erklärt es sich leicht, wie Euseins von Solchen berichten kann, die vor dem Eintritt in den geistlichen Stand alle ihre Güter den Armen schenkten <sup>2</sup>). und man erkennt aus seinen Worten, das war nicht etwa eine seltene Ausnahme, sondern das Gewöhnliche. Bon Origenes ist bekannt, wie er selbst seine Bibliothet weggab und von dem Erlöse lebend, sich zur höchsten Spitze der evangelischen Armuth erhoben hatte <sup>3</sup>). Sein Schüler Gregor Thaumaturgus hatte nicht nur alles Eigenthum verschenkt, sondern wollte nicht einmal einen eigenen Begräbnisort <sup>4</sup>) und Cyprian hatte beim Eintritt in die Kirche all das Seinige den Armen ausgetheilt.

Die nothwendige Folge deffen war, daß fie ihren Unterhalt von der Kirche bezogen. Ohne frühere Belegstellen hiefür zu wiederholen, verordnet der 41. apostolische Kanon, der Bischof soll das Kirchenvermögen zu Sunsten der Urmen verwalten, wenn er aber selbst arm sei, dürfe er das Nothwendige für sich und zur Uebung der Gastfreund= schaft nehmen, denn, wer dem Altare diene, werde vom Altare erhalten<sup>5</sup>). Wie es sich verhielt, wenn der Bischof

5) Auf basselbe Schriftwort hinweisend, verlangen die Elementinen, die Gemeinde soll den Elerus erhalten. Auf die Frage, das umsonft gegebene Wort wird also verkauft? antworten sie, das sei serne. Blos der, welcher eigene Mittel besitht, und doch von der Gemeinde Unter= stützung annimmt, verkauft das Wort, nicht aber der, welcher arm den Unterhalt empfängt. Clem. hom. 3. n. 71. p. 661.

<sup>1)</sup> Cyp. de laps. p. 376. c.

<sup>2)</sup> Euseb. h. e. l. 8. c. 37.

<sup>3)</sup> Euseb. h. e. l. 6. c. 3. n. 5.

<sup>4)</sup> Gregor Nyss. vit. Greg. c. 28. p. 466. Gall. III. Ruinart II. n. 2. p. 23.

eigenes Vermögen befaß, barüber gibt ber 40. apostolische Kanon Aufschluß, der folgende Anordnung trifft. Wenn der Bischof auf dem Todbette liegt und das vorhandene Ber= mögen theils offenbar dem Bischofe, theils offenbar der Kirche gebort, hat er das Necht sein Eigenthum, welchen und wie er es will, zu hinterlaffen und er foll daffelbe nicht unter bem Vorwande, es fei Rirchenvermögen, verlieren, benn bisweilen hat er Frau und Kinder, Verwandte und Gesinde. Und es ift gerecht vor Gott und den Menschen, bak weder die Rirche einen Schaden erleide, weil man uicht weiß, was dem Bischofe gehört, noch der Bischof, ober seine Anachörigen, unter bem Borgeben, bas fei Rirchenvermögen, benachtheiliget werden. Dren glaubt, biefer Ranon sei der Spnode von Antiochien anno 341 entnommen 1), weil fie äbnliche Bestimmungen traf. Hefele gesteht, die Meinung habe Bieles für sich, doch sei die Möglichkeit nicht ausge= schloffen, daß umgekehrt das antiochienische Concil aus un= ferem Ranon geschöpft habe.

Durchschlagende Gründe haben wir allerdings für bie letzte Annahme nicht, halten sie aber für die wahrschein= lichere, weil gerade jene Bestimmungen, die einer späteren Zeit angehören, im apostolischen Kanon sehlen, im antio= chenischen aber aufgenommen sind. Dahin gehört die An= ordnung über die Verwendung "der Einkunste der Kirche oder der Früchte ihrer Felder," welche der aposto= lische Kanon nicht hat. Im Jahre 341 besaßen die Kirchen jedensalls Grundstücke und mehr Grundstücke als im Zeit= alter der Versolgungen. Daher ist es ebenso erklärlich, daß die antiochenische Synode diesen Zusat dem älteren

Theol. Quartalichrift 1872. III. Seft.

,

<sup>1)</sup> Can. 24 u. 25. cf. Sefele Conciliengeich. I. S. 500.

<sup>2)</sup> Sefele Conciliengeschichte I. G. 772.

apostolischen Kanon beifügte, als es schwer zu begreifen wäre, warum der Verfasser des apostolischen Kanon ihn weggelassen haben sollte, wenn er aus dem antiochenischen geschöpft hätte<sup>1</sup>). Nach unserem Ermessen ist darum der 39., 40. und 41. apostolische Kanon älter als der 24. und 25. antiochenische und fällt die Absasseit derselben vor das 4. Jahrhundert.

2. Die Bischöfe hatten aber auch bas Recht und bie Pflicht dem übrigen Clerus einen Theil von dem Kirchen= vermögen zu geben und wenn durch seine oder eines Prie= sters Schuld ein Cleriker an dem Nothwendigen Mangel litt, sollte er ausgeschlossen und bei hartnäckigem Verharren deponirt werden. Daß von d.n Bischöfen und Presby= tern die Rede ist, kann nach dem Vorausgegangenen als

Der apostolische Kanon rebet von ber Frau des Bischofes, ber antiochenische schweigt hierüber. Da aber im 4. Jahrhundert verehelichte Bischöfe seltener waren als im britten, ist es begreistlich, warum die antiochenische Synode das Wort Frau wegließ. Nicht einzusehen wäre aber, weßwegen ein aus ihr schörfender Versaller es aufgenommen haben solte.

Rach bem apostolischen Kanon sollen die Priefter und Diaconen nichts ohne Wissen des Bischofes thun. Nach dem antiochenischen Kanon verwaltet der Bischof die Einkünfte der Kirche "nach der Meinung der Priefter und Diaconen". Die Vorschrift des apostolischen Kanon, der= gemäß der Bischof die Vollgewalt besitzt und sich der Diaconen und Presbyter als seiner Organe bedient, ist offenbar die ältere.

<sup>1)</sup> Ferner verlangt ber 24. Kanon ber antiochenischen Synobe, bie Priester und Liaconen sollen wissen, was dem Bischof, was der Kirche gehört, während der apostolische Kanon eine Unwissenheit in dieser Beziehung vorausscht, so daß zwischen der Absassiung vorausscht, so daß zwischen der Absassiung vorausscht, so daß zwischen der Absassiung vorden. Der liber pontificalis läßt aber den Papst Lucius verordnen, es sollen zwei Pressbyter und brei Diaconen beständig in der Nähe des Bischofes sein propter testimonium ecclesiasticum.

tein Mertmal einer späteren Abfassung angesehen werden <sup>1</sup>) und ebenso wenig weist die Bernachlässung der Cleriker auf die Bischöfe als "vornehme Herrn" in der nachcon= stantinischen Zeit hin <sup>2</sup>). Bon Bischöfen seiner Zeit sagt Cyprian: Episcopi plurimi, quos et hortamento esse oportet ceteris et exemplo, divina procuratione contemta, procuratores rerum saecularium sieri, derelicta cathedra, plebe deserta, per alienas provincias oberrantes, negotiationis quaestuosae nundinas aucupari, esurientibus in ecclesia fratribus, habere argentum largiter velle, fundos insidiosis fraudibus rapere, usuris multiplicantibus fenus augere <sup>3</sup>).

Die Gaben beftanden theils in den gewöhnlichen son= täglichen Opfern, theils in den Erstlingen und Zehnten, so weit solche gereicht wurden. Das zweite Buch der aposto= lischen Constitutionen verordnet noch die unterschiedslose Bertheilung der Zehnten, Erstlinge und Opfer überhaupt an Arme wie Cleriker an <sup>4</sup>). Nach dem stebenden Buche soll hingegen der Zehnten den Armen, die Erstlinge den Priestern gehören <sup>5</sup>). Das achte Buch weist die Erstlinge den Bischöfen, Priestern und Diaconen, die Zehnten den übrigen Clerikern, Jungfrauen, Wittwen und Armen zu<sup>6</sup>).

Nicht alle Cleriker erhielten die gleichen Theile. Das achte Buch der apostolischen Constitutionen enthält folgende Scala. Die Eulogien, welche von der Feier der Mysterien

2) Drey 1. c. S. 303.

3) Cyp. de laps. p. 374. b. Origenes klagt häufig über bie un= gerechte Berwaltung mancher Bischöfe und ebenso hermas Simil. 9. n. 26.

- 4) A. C. l. 2. c. 25 u. 84.
- 5) A. C. l. 7. c. 29.
- 6) A. C. l. 8. c. 30.

<sup>1)</sup> Can. apost. c. 59.

übrig blieben, vertheilten die Diaconen nach dem Willen bes Bischofes und der Priester dem Clerus. Der Bi= schof erhielt vier Theile, der Presbyter drei, die Diaconen zwei, die übrigen aber, Subdiaconen, Lektoren, Cantoren, Diaconissen je einen Theil<sup>1</sup>). Dieser Kanon mag dem vierten Jahrhundert augehören, er sett jedoch nur sezüglich der Eulegien vorhanden war. Abgesehen von den Agapen, bei welchen die Priester zwei Theile erhielten, ließ Eyprian einigen Lektoren, die sich auszeichneten, Beiträge zukommen, die gewöhnlich blos den Presbytern ertheilt wurden<sup>2</sup>), woraus deutlich hervorgeht, es fand schon zu seiner Beit eine Abstusung in der Unterstügung der Cleriker statt.

3. Wittwen und Jungfrauen, die sich dem Beruse der Diaconissen widmeten, erhielten den Unterhalt von der Kirche, weil sie ihr, wie die Cleriker, dienten<sup>5</sup>). Jedoch auch jene gottgeweihten Jungfrauen, die nicht zu den Diaconissen gehörten, waren Gegenstand der besonderen bischöflichen Vorsorge, obwohl aus dem Faktum, daß ein Bischof eine noch nicht 20jährige Jungfrau in das Viduat aufnahm<sup>4</sup>), auf eine reichlichere Unterstützung und gesicher= tere Eristenz der unter die Diaconissen Aufgenommenen geschlossen werden darf. Als gottgeweihte Versonen gaben sie wahrscheinlich ihr Vermögen den 'Armen, trat nun Krankheit oder Arbeitstunfähigkeit ein, so fielen sie der Kirche zur Last. In den Martyrakten des h. Theodot werden nämlich die Namen von drei Jungfrauen genannt

- 2) Cyp. epist. 34. p. 110. d.
- 3) A. C. l. 8. c. 31.
- 4) Tert. de vel. virg. c. 9. p. 19.

<sup>1)</sup> A. C. l. 8. c. 31.

mit bem Beis atze: et has tres apotactitae dicuntesse suas, sicuti rovora sunt <sup>1</sup>). Papebroch glaubt, sie seien apotactitae oder renuntiantes genannt worden, weil sie auf all ihr Vermögen verzichteten und in apostolischer Ar= muth lebten.

## §. 8. Opfer für die Kirche.

Ein Theil der gesammelten Gaben wurde zu gottes= bienstlichen Zwecken verwendet. Die Erbanung von Kirchen und ber Schmuck ber Altäre verurfachte chenfo Roften, wie die Ausgrabung der Krypten und Loculi in ben Cometerien, von welchen die ersten unter Umständen nicht blos zu Privatbegräbniffen fondern auch zu Verfammlungs= orten bei Abhaltung des Gottesdienstes dienten. Bum Behufe . ber Beleuchtung beim Gottesdienste und ben Naapen war Bachs und Del, bei ber Taufe Honig und Milch, bei der Firmung Chrifam nöthig. Deßgleichen wurde Weihrauch bei den Begräbniffen, vielleicht auch bei der Liturgie ver= Niemand wird barum das Opfern von solchen wendet. Gegenständen in Abrede stellen wollen, wie denn auch das siebente Buch der apostolischen Constitutionen c. 29 von bem Opfer von Del und Honig spricht. Bollständig zählt ber britte apostolische Kanon biese Gaben auf.

Die Feicr der Eucharistie verlangte ferner Brod und Wein. Da alle anwesenden Gläubigen communicirten, war der Betrag nicht so unbedeutend, daß etwa der Bischof denselben aus seinem Privatvermögen bestreiten konnte; um um so weniger als die meisten derselben selbst arm waren. Die Gläubigen schafften deßwegen das Nothwendige durch

<sup>1)</sup> Ruinart II. n. 19. p. 301.

freiwillige Gaben bei. Das find bie Gaben, welche in bevorzugter Weise "Opfer" genannt wurden, obwohl sie biesen Namen im vollen Sinne des Wortes erst durch die Consecration des Priesters erhielten. Im weitesten Sinne nannte man sogar jedes Almosen Opfer, weil, wie Cyprian erklärend sagt, das was den Armen gegeben wurde, Gott gegeben wurde <sup>1</sup>).

Die Verbindung, in welcher diese Gaben mit dem eucharistischen Opfer stehen, sofern sie die Materie desselben dilden, war auch die Ursache warum-sie zur Zeit de s Gottesdienstes dargebracht wurden; denn Cyprian tadelt jene Reichen, welche den Sottesdienst ohne Opfergaden besuchten und von den Opfern, welche die Armen gebracht hatten, in Empfang nahmen ). Anders verhielt es sich mit den Almosen für die Armen. Nach Justin gehörten sie nicht zur Liturgie, denn er, der ihren Verlauf beschreicht, erwähnt derselben nachträglich. Tertullian spricht von monatlichen Beiträgen und macht schon damit kund, daß sie nicht zur Feier der Eucharistie selbst, die wenigstens alle Sonntage gehalten wurde, nothwendig gehörten.

Auch der Ort, auf welchem Brod und Bein niedergelegt wurden, unterscheidet sich von dem der übrigen UImosen. Sie wurden, seit den Tagen der Apostel, auf den Altar gebracht. Im Berlauf der Zeit schlich sich der Miß= brauch ein, auch andere Gaben dasclbst niederzulegen, wogegen jedoch Einsprache erhoben wurde. Der dritte, sehr

428

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cyp. de orat. dom. p. 426 e. de opere et eleem. p. 482. c. Razinger ift von seinem Geganstande so eingenommen, daß er Stellen, in welchen offenbar von ber Eucharistie bie Rebe ist (z. B. Tert. ad ux. l. 2. c. 9), auf Almosenopfer beutet.

<sup>2)</sup> Cyp. de op. et elee. p. 482. a.

alte. avostolische Kanon setzt nämlich fest: Wenn ein Bi= fchof ober Presbyter gegen die Anordnung bes herrn bei ben Opfern etwas Anderes auf den Altar bringt, es sei Honig ober Milch, oder statt Wein Obstmost ober Einae= machtes (energevra) ober Bögel, oder Thiere, ober Hilfen= früchte, werbe er als gegen bie Anordnung des Herrn han= belnd, ausgeschlossen 1)." Der folgende Canon gestattet frische Nehren und Trauben, wenn die rechte Zeit dafür da ist, sowie Oel zur Beleuchtung und Weihrauch auf ben Altar zu legen. Del und Beihrauch gehörten zur Feier bes Gottesdienstes, weßwegen sie auf den Altar gelegt wer= Beil das bei ben übrigen Früchten und den durften. Erstlingen nicht ber Fall war, war ihr Niederlegen auf bem Altare verboten. Der vierte Ranon tann bemnach ein Bu= fat zu bem fpäteren fein, bem Bufammenhauge nach muß er es aber nicht sein.

1) Can. apost. c. 3.

Digitized by Google

### 3.

# Ueber die Grundfähe, welche die Kirche in den erften Jahrhunderten bei Bulaffung zur Buße für die schweren Günden und bei Ertheilung der Loßsprechung von denselben befolgte.

#### Bon Lic. Fechtrup in Münfter.

Wenn wir hier von schweren Sünden fprechen, fo verstehen wir barunter jene brei, welche unter bem namen ber kanonischen bekannt sind, nämlich Unzucht, Joololatrie und Mord. Es unterliegt teinem Zweifel, daß, wenn bie alte Rirche fur biefe Sünden Bufe auferlegte, bieje nur bie öffentliche war, so lange wenigstens jener, ber sich eines folchen Bergehens schuldig gemacht hatte, nicht schon einmal in der Bahl der öffentlichen Büger gestanden hatte. Ganz anders aber verhält sich die Sache, wenn wir fragen, qu= nächst, ob in der Kirche stets der Grundsatz geherricht habe, allen, die zum ersten Male in eine jener Gunden fielen, öffentliche Buße aufzuerlegen und in Folge diefer Buße Berzeihung dersclben zu gewähren; und ferner, ob jene, bie nach einmal geleisteter öffentlichen Buße bas Ungluck hatten, wiederum eine folche fchmere Sünde zu begehen, wenn auch nicht durch öffentliche so boch durch Privatbuße von der Kirche Vergebung erlangen konnten. In der Beantwortung

biefer beiden Fragen gehen die christlichen Archäologen biametral auseinander. Unter solchen Umständen rechtfertigt es sich von selbst, jene beiden Fragen einer erneuten Untersuchung zu unterziehen. Wenn wir sie in einer von der gegenwärtig herrschenden Auschauung vielsach abweichenden Weise beantworten, so glauben wir, daß nur das Gewicht der Gründe uns dazu bestimmt habe.

I.

Was die Frage angeht, ob in der alten Kirche siets der Grundsatz Geltung gehabt habe, den schweren Sünder zur Buße und nach geleisteter Buße durch die Absolution zur Kirchengemeinschaft wieder zuzulassen, so wird dieselbe mit Rücksicht auf die Kirche des Orients von den christlichen Alterthumssforschern einstimmig bejaht; und es sind in der That die Zeugnisse aus derselben so klar, daß sie keinen Zweisel zulassen. Wir können uns daher einer näheren Begründung überheben <sup>1</sup>).

Um von der Praxis der Kirche des Abendlandes in diesem Punkte ein klares Bild zu gewinnen, müssen wir dieselbe an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten betrachten. Beginnen wir unsere Untersuchung mit den Grundsätzen, welche die römische Kirche befolgte. Denjenigen, welche annehmen, daß in derselben stets dem schweren Sünder Buße und Verzeihung gewährt sei, erwächst eine große Schwierigkeit aus Tertullians Schrift do pudicitia, zu deren Wegräumung die verschiedensten Wege eingeschla= gen sind.

<sup>1)</sup> Bgl. Frant, die Bufbisciplin der Kirche. S. 834 ff., wo fich die Zeugniffe zusammengestellt finden.

Gleich im 1. Kapitel dieses Buches heißt es nämlich: Audio etiam edictum esse propositum et guidem peremptorium. Pontifex scilicet maximus, quod est episcopus episcoporum edicit: Ego et moechiae et fornicationis delicta poenitentia functis dimitto<sup>1</sup>). Die ganze Schrift argumentirt bann gegen bie Bergebbarkeit ber Unzuchtfünden. 3m 4., 5. und 6. Rapitel sucht Tertullian bicfelbe baburch zu erweifen, bag er bie Unzuchtfunden mit Joololatrie und Mord auf eine Stufe stellt, ja sie sogar für bie größte unter ben breien erklärt ). Mit ben lebhaftesten Worten und in ben verschiedensten Wendungen hält er seinen Gegnern ihre Inconsequenz vor, ba fie ber einen Sunde, die mit den anderen fo innig verbunden ift, Berzeihung angebeihen laffen, während fie den Gögenver= ehrern und Mördern zwar die Buße nicht aber die Wieder= aufnahme in die Rirchengemeinschaft gewähren. hören wir feine Worte: Quis eam (die Ungucht) talibus lateribus (nämlich Gögendienst und Mord) inclusam, talibus costis circumfultam a cohaerentium corpere divellet, de vicinorum criminum nexu, de propinquorum scelerum complexu, ut solam cam secernat ad poenitentiae fructum? Nonne hinc idololatria, inde homicidium detinebunt; et si qua vox fuerit, reclamabunt: noster hic cuneus est, nostra compago. Ab idololatria metamur, illa distinguente coniungimur, illi de medio emicanti adunamur; concorporavit nos scriptura divina,

432

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Tertull. opp. ed. Oehler. Lips. 1853. 3b. I. S. 792.

<sup>2)</sup> Cap. 5.: Pompam quandam atque suggestum aspicio moechiae, hinc ducatum idololatriae antecedentis, hinc comitatum homicidii insequentis. Inter duos apices facinorum eminentissimos sine dubio digna consedit. ©. 799.

#### Bur altcriftlichen Bußpraris.

litterae ipsae glutina nostra sunt, iam nec ipsa sine nobis potest. Ego quidem idololatria saepissime moechiae occasionem subministro. . . Ego quoque homicidium nonnumquam moechiae elaboro... Igitur aut nec illis aut etiam nobis poenitentiae subsidia convenient. Aut detinemus eam aut sequimur. Haec ipsae res loquuntur. Si res voce deficiunt, adsistit idololatres, adsistit homicida, in medio eorum adsistit et moechus; pariter de poenitentiae officio sedent in sacco et cinere inhorrescunt, eodem fletu gemiscunt, eisdem precibus ambiunt eisdem genibus exorant, eandem invocant matrem. Quid agis, mollissima et humanissima disciplina? Aut omnibus eis hoc esse debebis (beati enim pacifici), aut si non omnibus, nostra esse. Idololatram quidem et homicidam semel damnas, moechum vero de medio excipis, idololatriae successorem, homicidae antecessorem, utriusque collegam. Personae acceptatio est, miserabiliores poenitentias reliquisti. Plane, si ostendas, de quibus patrociniis exemplorum praeceptorumque coelestium soli moechiae et in ea fornicationi quoque ianuam poenitentiae expandas, ad hanc iam lineam dimicabit nostra congressio 1). Nach= dem er dann gesagt hat, das N. T. mit seiner größeren Sitten= ftrenge, nicht mehr bas Alte fei maßgebend, fährt er alfo fort: Ceterum si qua nobis exempla in sinu plaudent, non opponentur huic quam defendimus disciplinae. Frustra enim lex suprastructa est, origines quoque delictorum, id est concupiscentias et voluntates, non minus quam facta condemnans, si ideo hodie conceda-

<sup>1)</sup> Cap. 5. 6. 6. 799 f.

tur moechiae venia, quia et aliquando concessa est. Cui emolumento hodie plenior disciplina coercetur, nisi ut a maiore forsitan lenocinio tuo indulgeatur? Dabis ergo et idololatrae et omni apostatae veniam. quia et populum ipsum totiens reum ipsorum totiens invenimus retro restitutum. Communicabis et homicidae. quia et Nabothae sanguinem Achab deprecatione delevit, et David Uriae caedem cum causa eius moechia confessione purgavit. . . Utique enim dignum est peraequari nunc quoque gratiam circa omnia retro indulta, si de pristino aliquo exemplo venia moechiae vindicatur<sup>1</sup>). Dann zur Widerlegung bes Arguments übergehend, welches gegnerischerseits aus den neutestament= lichen Parabeln vom verlornen Schafe, verlornen Grofchen und verlornen Sohne bergenommen wurde, fagt er: Nam si Christianus est, qui acceptam a Deo patre substantiam utique baptismatis, utique spiritus sancti et exinde spei aeternae longe evagatus a patre prodigit ethnice vivens, si exutus bonis mentis etiam principi saeculi (cui alii quam diabolo?) servitium suum tradidit, et ab eo porcis alendis immundis, scilicet spiritibus curandis, praepositus resipuit ad patrem reverti, iam non moechi et fornicarii, sed idololatrae et blasphemi et negatores et omne apostatarum genus hac parabola patri satisfacient et elisa est verissime hoc magis modo tota substantia sacramenti<sup>2</sup>). Unb furz nachher bemerkt er zum Schluß feiner Auseinanderschung über die brei Barabeln : Ceterum si in hoc gestit diversa pars ovem et drachmam et filii luxuriam Christiano

- 1) Cap. 6. 6. 801 f.
- 2) Cap. 9. 6. 810.

Digitized by Google

peccatori configurare, ut moechiam et fornicationem poenitentia donent, aut et ceter adelicta pariter capitalia concedi oportebit, aut paria quoque eorum moechiam et fornicationem inconcessibilia servari<sup>1</sup>).

Nicmand, ber die angeführten Stellen, welche wir alle mit Fleik berausachoben haben, ohne Borurtheil lieft, tann verkennen, daß Tertullians Graner wirklich bie Braris batten, den Gögenverchrern und Mördern die Biederaufnahme in Die Kirchengemeinschaft zu verweigern. Es scheint uns da= her unmöglich, mit Morinus?) anzunehmen, Tertullian habe seinen Geanern eine andere Braris angebichtet, als sie in ber That hatten, um einen entschiedenern Schlag gegen fie führen ju tonnen, und ebenfo wenig tonnen wir mit Brobit \*) ibn einer Unredlichkeit zeihen, ba er wohl eingesehen habe, bak bas in Rede stehende Ebitt mit der Braris ber Ratho= liken nicht in Widerspruch stand, es aber nicht habe ein= feben wollen, um ben Papft einer Inconfequenz zeihen gu tönnen. Tertullian hälte boch offenbar feiner eigenen Sache aeschadet, wenn er ber Wahrheit, bie jeder ihm entgegen halten konnte, so plump ins Antlits geschlagen hätte. Wer will das aber von dem flugen und wohl berechnenden Mon= tanisten annehmen?

Es fragt sich nur, gegen wen die Schrift de pudicitia gerichtet ist. Peters <sup>4</sup>) meint, dieselbe sei gegen die Laren aus dem Lager der Montanisten geschrieben, welche den Unzuchtfündern Berzeihung ihrer Sünden und Wiederauf= nahme in die Kirche gewährten. Allein es scheint uns

- 1) Ebendaj. S. 812.
- 2) Commentarius de poenit. lib. 1X. cap. 20.
- 3) Tüb. Theol. Quartalichr. 1868. S. 180.
- 4) Bonner Theol. Lit.= Bl. 1868. S. 726 f.

aus ber Schrift felbst aufs unzweideutigfte hervorzugehen, baß sie zur Befämpfung eben jenes peremptorischen Ebiftes gegen ben Aussteller beffelben und feine Anhänger verfaßt Tertullian saat nämlich von seinen Gegnern, daß sie iít. bie Frucht der Buße, die Verzeihung, in ihre Gewalt ge= geben wähnten, und stellt sie feiner Partei schroff gegen= über 1). Wenn er bann ferner bie betämpfte Disciplin an= rebct: Quid agis mollissima et humanissima disciplina? Aut omnibus eis hoc esse debebis . . . aut si non omnibus offenbar nostra esse \*), so ist, daß er nicht zu Aubängern des Montanismus spricht. Auch zeigen alle Gründe, welche Tertullian als bie feiner Gegner befämpft, baß ein principieller Unterschied zwischen diesen und seiner Sette obwaltete. Daß die diversa pars, quae gestit ovem et drachmam et filii luxuriam Christiano peccatori configurare, ut moechiam et fornicationem poenitentia donent, und von der er fordert, daß sie entweder auch die üb= rigen Rapitalverbrechen nachlaffe oder die gleichschweren Un= zuchtfünden nicht verzeihe 3), daß diese divorsa pars die Ratho= liten feien, muß felbft Beters zugestehen; boch glaubt er Die Schwierigkeit, die hieraus gegen seine Ausicht entsteht, badurch beseitigen zu tonnen, daß er fagt: "er fühlt, daß ihm der Boden unter den Füßen wankt, bricht sofort ab und tehrt zu seinem eigentlichen Thema zurück." Freilich bricht er ab, aber nicht, weil ihm der Boben unter den Rüken wantt,

- 2) Cap. 5. S. 800.
- 8) Cap. 9. 6. 812.

<sup>1)</sup> Cap. 3.: Merito itaque opponunt, quoniam huius poenitentiae fructum, id est veniam, in sua potestate usurpaverunt. Quantum enim *ad illos*, a quibus pacem humanam consequitur. Quantum autem *ad nos*, qui solum Dominum meminimus delicta concederc, et utique mortalia, non frustra agetur. S. 797.

fondern weil er die Inconsequent feiner Gegner ichon fatt= fam getadelt hat. Sed plus est, fagt er, quod nihil aliud argumentari licet citra id de quo agebatur. Dag er wirklich hinreichend bie Inconsequenz zum Rampfe ausge= beutet hat, bezeugen die vorher angeführten Stellen. -Durch nichts wird überdies die Annahme gestützt. Tertullian habe verschiedene Gegner vor sich gehabt; die ganze Anlage ber Schrift zeigt vielmehr, daß er nur eine Klaffe von Gcanern betämpfte, die Ratholiten. Denn wenn er feinen Geaner apostolicus nennt 1) und ihn tadelt. daß er, weil bem Betrus die Gewalt zu binden und zu lösen gegeben sei, die Fol= gerung ziche, daß auch auf ihn jene Gewalt übergegangen fei, ba dieselbe boch nur dem Betrus, nicht ber Kirche ver= lichen sei, und bann fortfährt: Quid nunc et ad ecclesiam et quidem tuam, psychice? Secundum enim Petri personam spiritalibus potestas ista conveniet aut apostolo aut prophetae. Nam et ipsa ecclesia proprie et principaliter ipse est spiritus. . . Illam ecclesiam congregat, quam Dominus in tribus posuit. Atque ita exinde etiam numerus omnis, qui in hanc fidem conspiraverint, fecclesia ab auctore et consecratore censetur. Et ideo ecclesia quidem delicta donabit, sed ecclesia spiritus per spiritalem hominem, non ecclesia numerus episcoporum <sup>2</sup>), so ist flar genug, dak gegen niemand anders als gegen die Katholiken und besonders gegen den, der das peremptorische Edikt zu Gunften ber Unzuchtfünden erlaffen hatte, die ganze Argumen= tation des Tertullian gerichtet ist.

Bei Beantwortung ber Frage nach bem Urheber bes Ebiftes

<sup>1)</sup> Cap. 21. S. 842.

<sup>2)</sup> Ebendas. S. 848 f.

geben bie Meinungen wiederum aus einander. Einige, Ratholiten wie Brotestanten, halten einen Bischof von Karthago bafur. In neuefter Reit ift bieje Anficht wieder von Beters vertreten worben 1). Es tann freilich nicht geleugnet werben, alii ad metalla confugiunt et inde daß die Worte: communicatores revertuntur<sup>2</sup>) auf Afrifa binweisen. allein für jene Ansicht ist damit nichts gewonnen. Es war eben ganz natürlich, daß Tertullian die Beispicle für die schlimmen Folgen der Fürbitte der Märtyrer, die, wie es fcheint, in bem Gbitte gestattet war, aus feiner Rabe berbeiholte, aus der afritanischen und nicht etwa aus der römischen Rirche. Auch nennt er die Kirche, beren Anordnungen er betämpft, eine occlosia Potri propingua, boch bamit ift teines= wegs die tarthagische, sondern die ganze tatholische Rirche ge= meint, wie ber Zusammenhang beutlich ergiebt. Der Urheber bes Ebiftes hatte nämlich für die Rirche die Gewalt der Sun= benvergebung in Auspruch genommen und berief fich unter an= berem barauf, bak bem Betrus, bem Fundamente ber Rirche. diese Gewalt vom herrn verlichen fei. Tertulliau bestreitet der Rirche diejes Rocht und begegnet besonders dem Argumente, melches von ber Gewalt bes Petrus hergenommen war, baburch. baß er behauptet, bicje fei nur bem Petrus persönlich, als homo spiritalis perliehen worben, nicht aber in Betrus jeder Kirche, die mit ihm zusammenhange. Mit Unrecht führe baber ber Urheber bes Ediftes zur Begründung der von ihm beanspruchten Binde= und Lösegewalt die bem Petrus verliehene Macht an 8). Die ecclesia Petri propinqua ist keine andere, als jene, welche er gleich nachber

3) Bgl. Cap. 21. S. 843.

<sup>1)</sup> Bonner Theol. Lit.=Bl. a. a. O.

<sup>2)</sup> Cap. 22. S. 845.

•

bie Kirche bes Pschchikers nennt, jene Kirche, welche bie Menge ber Bischöfe ausmacht (ecclesia numerus episcoporum), das ist eben die katholische. Da er aber die ganze katholische Kirche die bes Pschchikers nennt, der nach dem Zusammenhange nur sein Gegner, der Urheber des Ediktes, sein kann, so ergiebt sich allein schon hieraus, daß das Oberhaupt der Kirche, der römische Bischof, das Edikt er= lassen hatte. Auch die Namen, welche Tertullian seinem Gegner beilegt: Pontifex maximus, episcopus episcoporum und apostolicus kann man, wenn man den Wor= ten nicht Gewalt anthun will, nur auf den Papst, nicht aber auf den Metropoliten von Karthago beziehen. Hat aber ber römische Bischof das Edikt erlassen. so kann dieser nur der Papst Zephyrin sein <sup>1</sup>).

Daß das peremptorische Edikt vom Papste Zephyrin herrühre, und der Vorwurf der Inconsequenz, den Tertullian erhebt, begründet sei, giebt auch Frank zu, jedoch glaubt er alle Schwierigkeiten, die daraus gegen die Ansicht entstechen, daß in der römischen Kirche stets alle schweren Sünden vergeben seien, dadurch heben zu können, daß er annimmt, das Edikt sei gegen einige afrikauische Bischöse erlassen, welche den Unzuchtsündern die Aufnahme in die Kirche verweigerten<sup>9</sup>). Bon Epprian erfahren wir nämlich, daß unter seinen Borgängern einige der Meinung gewesen seien, den Unzüchtigen dürfe der kirchliche Friede nicht ge= währt werben<sup>5</sup>).

Es steht nun freilich die Möglichkeit offen, daß diese

2) A. a. D. S. 856 ff.

Theol. Quartalschrift. 1872. III. Seft.

<sup>1)</sup> Bgl. Döllinger, hippolytus und Kalliftus. S. 126. Anm. 11.

<sup>3)</sup> Ep. 55. Cypr. opp. ed. Hartel. S. 638 f. (Bei Baluz. ep. 52.)

Braris zur Zeit Tertullians gehandhabt wurde, allein die Hypothese Franks wird unhaltbar durch die Art und Weise, wie er die Inconsequenz, welche Tertullian seinen Begnern vorwirft, statuirt. Er fagt nämlich, von dieser afritanischen Braris habe ber römische Bischof, fei es, daß eine Anfrage deswegen bei ihm gestellt wurde, oder wie auch immer Kunde erhalten. "Mittlerweile, meint er bann, machte der Montanismus weitere Fortschritte, insbesondere feit Tertullian, ber gefeiertfte Lehrer Afritas, zu ihm übergetreten war. Durch seinen Ramen und sein Ausehen irre acmacht, fingen nun einzelne Bischöfe an, ber montauftischen Auficht zu huldigen und nicht blos die Unzucht, sondern überhaupt alle kanonischen Vergehen von der Wiederauf= nahme auszuschließen. Zu eben diefer Zeit erschien Zephyrins Edift, worin er sich über die Praris jener Bischöfe aus= spricht, die nicht von der Unzucht lossprachen, und sie peremptorisch auffordert, auch biesem Bergeben die Nachlassung zu gewähren. . . Da aber bie Braris mancher, vielleicht auch vieler afritanischen Bischöfe fich in ber Urt geändert hatte, daß sie dem Montanismus huldigten und nun auch den Mördern und Abgefallenen die Wicderauf= nahme verweigerten, so hat Tertullian jest ganz gewiß ein Recht bazu, wenn er fagt, daß es eine Inconfequenz des zephyrinischen Bußedikts sei, wenn es ben afrikanischen Bischöfen befchle, die Unzucht allein unter den kanonischen Bergehen zu begünstigen" u. f. m. Das Ungenügende an diefem Erklärungsversuche besteht barin, daß er ohne allen Grund die Bischöfe, welche bis dahin blos die Unzucht nicht vergeben hatten, oder doch einen Theil derschen völlig zum Montanismus übergehen läßt, um so dem zephyrini= ichen Edift wenigstens einen Schein ber Inconjequenz au

geben. Auch mußte Tertullian boch fo gut, wie jeber an= bere, wiffen, daß die Bischöfe, selbst wenn wir das völlig unbegründete Faktum zugeben wollten, die Praris, die bei= ben anderen Kapitalsünden nicht zu vergeben, nicht aus dem katholischen Lager mitgebracht, sondern als Montanisten an= genommen hatten. Würden nicht zudem die Katholiken, die ben Sachverhalt kannten, ihm sofort zugerusen haben: wir vergeben alle Sünden, und das Edikt ist nur gegen jene gerichtet, die jetzt eurer Sekte folgend auch die Mörder und Abgesallenen nicht wieder aufnehmen.

Auch spricht, wie Probst richtig bemerkt<sup>1</sup>), gegen eine solche Auffassung ber Inhalt des Ediktes. Dieser besteht nämlich nach allem, was Tertullian anführt, in einer dog= matischen Begründung der Vergebbarkeit der Unzucht= spünden. Wozu aber eine solche dogmatische Begründung für die, welche durch Aufnahme der Mörder und Abgefallene be= wiesen, daß sie an der Vergebbarkeit durchaus nicht zweiselten, bei welchen vielmehr nur die Disciplin in Frage kam.

Wir glauben in dem Vorhergehenden gezeigt zu haben, daß Tertullian seine Schrift de pudicitia gegen den Papst Zephyrin, gegen sein Edift und seine Anhänger versaßt habe, und daß es nicht auf Unwahrheit oder absichtlicher Fälschung beruhen könne, wenn er seine Gegner der Inconsequenz zeiht, indem sie von den drei Kapitalsünden nur einer einzigen Verzeihung angedeihen ließen. Diese Praris kann also bei keinem andern als beim Papste und in der römischen Kirche in Uebung gewesen sein. Wissen wir doch überdies in Vetreff der afrikanischen Kirche von Tertullian selbst, daß sie den Grundsatz der allgemeinen Sündenvergebung auf=

٩

30 \*

<sup>1)</sup> Lub. Theol. Quart.=Schr. 1868. S. 179.

#### Sechtrup,

recht erhielt <sup>1</sup>), wenn nicht vielleicht auch damals die von Epprian erwähnte Praxis einiger Bischöfe bestand, die in Rückficht auf die Unzucht eine Ausnahme machten.

Wie aber, wird man sofort fragen müffen, ift in ber römischen Kirche die Gewohnheit aufgekommen, einigen Sunbern die Bergebung und Wiederaufnahme in die Kirche zu verweigern, da es doch durch Clemens Romanus?) und den Pastor des Hermas?) seltsteht, daß dort allen Sündern Berzeihung zu Theil wurde? Die Thatsache, daß in dieser Kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser Kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß in dieser kirche bis auf Heil wurde? Die Thatsache, daß heilt heilt wurde? heilt hatten, die Reconciliation gewährt wurde, läßt sich nicht bestreiten ; allein eben auf den Bastor des Hermas glauben wir mit Hagemann de eine Aenderung in der Bußbisciplin zurückscher zu müljen.

Hermas verfolgte bei Abfassung seiner Schrift ben Zweck, in den von der aufänglichen sittlichen Höhe herabgesunkenen Gläubigen die Erkenntniß ihrer Sündhaftigkeit und den Bußgeist zu wecken, überhaupt eine größere Sittenstrenge in der Kirche anzubahnen. Ihre Stärke und ihr Gewicht erhalten seine Mahnungen durch die Lehre, daß die Ankunst des Herrn zum Gerichte nahe bevorstehe. Mit

<sup>1)</sup> Bgl. De poenit. cap. 4. bis 12. Um einiges hieher gehörige anzuführen, so sagt er cap. 4. (S. 649): Omnibus ergo delictis seu carne seu spiritu seu facto seu voluntate commissis, qui poenam per iudicium destinavit, idem et veniam per poenitentiam spopondit. Daß Tertullian aber von ber öffentlichen Buße und ber Absolution burch die Kirche spricht, bezeugen die Worte: An melius est damnatum latere quam palam absolvi? (Cap. 10. S. 662.)

<sup>2)</sup> Ep. 1. ad Corinth. cap. 7. 8. Patr. Apost. ed. Dressel 1857: S. 54.

<sup>3)</sup> Lib. II. mand IV. 1. 3. Dressel S. 589 f.

<sup>4)</sup> Die Römische Kirche und ihr Einfluß auf Discip!. und Dogma. C. 53.

Ernft und Nachbruck fordert er alle auf, die bis dabin, bas ift bis zum Zeitpuntte ber ihm gewordenen Enthüllungen gefündigt haben, die bis zum jüngsten Tage noch gegebene Frift zu benuten, um mabre und aufrichtige Bufe zu üben. Denn nur also werden sie von ihren Sünden befreit und in die Rirche, die unter bem Bilde eines Thurmes erscheint, wicher aufgenommen werben. Wenn aber diejenigen, welche icon getauft find, nach bem Zeitpuntte biefer Offenbarungen wiederum fündigen, fo wird ihnen die Bufe nichts mehr nüten; ben Heiden dagegen wird bis zum jungsten Tage Bergeihung ber Sünden und Aufnahme in die Kirche ge= währt durch bie Laufe. Daß bies die Lehre bes germas fei, ergiebt fich deutlich aus der zweiten Bision, wo ihm auf= getragen wird, die empfangene Offenbarung feinen Rindern und feiner Gattin mitzutheilen, und es dann weiter beißt: Καί μετά το γνωρίσαι σε ταύτα τα δήματα αύτοις, α ένετείλατό μοι ό δεσπότης, ίνα σοι αποχαλυφθή, τότε αφίενται αύτοις αι άμαρτίαι πασαι, ας πρότερον ήμαρτον. Πάσι δε τοῦς ἀγίοις ἀφεσιν ἐπάγει τοῦς ἀμαρτήσασι μέχρι τα ύτης της ήμέρας, ἐὰν ἐξ ὅλης Χαρδίας μετανοήσωσι και άρωσιν από των καρδιών αιτών τάς διψυχίας. 'Ωμοσε γάρ ό δεσπότης κατά της δόξης αὐτοῦ έπι τούς έκλεκτούς αύτοῦ. Ἐάν ώρισμένης τῆς ήμέρας ταύτης έτι (τις) άμαρτήσας γένηται, μή έχειν αὐτὸν σωτηρίαν ή γάρ μετάνοια τοῖς διχαίοις ἔχει τέλος πεπλήρωνται γὰρ αἰ ήμέραι μετάνοιας πάσι τοῖς ἁγίοις · τοῖς δὲ έθνεσι μετάνοιά έστιν έως της έσχάτης ήμέρας 1). Es wird in diefer Stelle offenbar ein Unterschied gemacht zwischen den Heiden

<sup>1)</sup> Vis. II. 2. ed. Dressel. G. 575.

und benjenigen, bie icon zur Kirchengemeinschaft gelangt find ; benn mabrend die Bufe ber ersteren bis zum jung= sten Tage angenommen wird, hat die der letzteren ein Ende. Denn nicht mehr für alle Günden, welche biefe jemals noch begehen werden, erhalten fie Buße und Bergeihung, fondern nur für die früheren (äs noorsoor nuaprov), nur für die= jenigen, welche sie bis zu biefem Lage begangen baben (άμαρτήσασι μέχρι ταύτης της ήμέρας); wenn aber nach biesem festaesetten Tage wiederum jemand fündigt, wird ihm teine Berzeihung mehr zu Theil. Der burch ueror ravers the hutpas und worduling the hutpas taiting feftgefette Beitpuntt tann im Gegensate zur eozarn nuepa nur ber Tag, an welchem Hermas bie Offenbarung erhält, oder im allacmeinen die Zeit des Hermas fein 1). Beters meint nun freilich "), diese strenge Disciplin fei im Hirten nicht fo flar ausgesprochen, sonst hätte Tertullian ihn nicht mit einer folchen Berachtung zurückgewiefen 8). Allein es beftcht boch ein fehr großer Unterschied zwischen ber Lehre Tertullians, bie principiell keinem schweren Sunder Verzeihung ange= beihen läßt, und ber bes Hirten, die eine zweite Buße an= ertennt, wenn auch nur bis zu einem gemiffen Zeitpuntte. Bubem konnte im Laufe ber Zeit, als sich bie Weiffagung von ber nabe bevorstehenden Biebertunft bes herrn nicht verwirklichte, und bie Strenge allmählig wieber einer größern Milbe wich, fehr leicht, da der Hirt eine Buße nach der Taufe zuließ, jene Zeitbestimmung anders interpretirt werden,

3) De pudic. cap. 10. S. 813.

<sup>1)</sup> Bgl. noch das Folgende ber Vis. II. 2. und Mandat. IV. 3. S. 590. Lipfius, der Hirte des Hermas und ber Montanismus in Rom; in Hilgenfelds Zeitschr. für wissenschaftl. Theol. 1866. S. 29 ff.

<sup>2)</sup> Bonner Theol. Lit : Bl. 1868. G. 725.

und bes Hermas Schrift für den Grundsatz wiederholter Sündenvergebung in Anspruch genommen werden.

Wie Hermas felbst andcutet, bestand zu seiner Reit in ber römischen Kirche eine ftrengere Richtung, nach welcher nur ein einzigesmal, vor ber Taufe nämlich, die Buße geftattet werden follte 1). In geschickter Beije verschmolz er felbst biese strengere Richtung mit der mildern auf die an= gegebene Weise. Dieses und das hohe Ansehen, das der Hirt in der alten Kirche genoß, die, noch in lebendigem Zu= fammenhange mit jenen, welche das Charisma der Brophetie befaßen, ihn vielfach den inspirirten Schriften gleichstellte ?), machen cs leicht erklärlich, wie Hermas mit dem strengen Grundfatte, nach feiner Zeit ben schweren Sundern bie Aufnahme in die Kirche nicht mehr zu gestatten, durchdringen tonnte, weshalb wir auch nicht mit Frank Zeugnisse für zahlreiche und schwere Rämpfe verlangen brauchen, welche diese Aenderung in der Bufdisciplin veranlaßt hätte. Daß aber die Aenderung nicht blos möglich war, sondern auch wirklich durchgeführt ist, folgern wir aus dem, was wir über Tertullians Schrift de pudicitia gesagt haben.

Uebrigens war biefer ftrenge Geist der alten Kirche burchaus nicht fremd. Als in der dezischen Verfolgung viele den Glauben verleugnet hatten, wurde von den Bi= schöfen, welche Cyprian um sich versammelt hatte, nicht nur berathen, welche Buße den Gefallenen aufzulegen sei, sondern vor allem, ob sie überhaupt zur Buße zuzu= lassen, ba Eyprian mehrmals ausdrücklich er=

Mandat. IV. 3. (Dressel. S. 590.): "Ηχουσα, φημί, κύριε, παρά τινων διδασκάλων, δτι διερα μετάνοια ούχ έστιν, εἰ μὴ ἐκείνη, δτε εἰς ὕδωρ κατέβημεν καὶ ἐλάβομεν ἄφεσιν άμαρτιῶν ἡμῶν τὴν πρότεραν.
2) Bal. Gabb, ber hitte bes hermas. S. 3 ff.

wähnt, es fei beschloffen worben, ben Gefallenen zu Sulfe zu tommen 1), und andererseits alle Mube auf ben Beweis verwendet, bag bie beftfallfigen Beichluffe bem criftlichen Geiste entsprächen ?). Bekannt ist ja auch, welche Strenge bieje afritanische Synobe gegen diejenigen gewahrt wissen wollte, die erst in der Krankheit oder in Lebensgefahr um bie Buße anhielten 8). Auch fagt Enprian felbit, daß diejenigen feiner Borganger, welche ben Unzuchtfündern ben Wicg zur Kirche verschloffen, baburch nicht von ihren Mitbischöfen sich actrennt ober bas Band ber kirchlichen Einheit zerriffen hätten 4), so wie er an Novatian mehr tadelt, daß er ein Schisma in ber Rirche aufrichtete, als daß er bie Gefallenen für immer von der Kirchengemeinschaft ausschloß<sup>5</sup>). Und scheint nicht gerade ber Umstand, daß in ber römischen Kirche der Novatianismus fo mächtig um sich griff, darauf hinzubeuten, daß dort noch Reste des alten Rigorismus fich fortgeerbt hatten ?

Nach bem Gesagten stellt sich also bie Praxis der römischen Kirche uns folgendermaßen dar. Bis auf Hermas, deffen Pastor wir in die Zelt des römischen Clemens seten,

- 2) Bgl. besonbers epp. 55. und 57.
- 8) Bgl. ep. 55. S. 641.
- 4) Bgl. ebenbaj. G. 638 f.
- 5) Bgl. ebenbaj. 6. 642 ff.

<sup>1)</sup> Ep. 55. (bei Baluz. 52.): Copiosus episcoporum numerus ... in unum convenimus et scripturis diu ex utraque parte prolatis temperamentum salubri moderatione libravimus, ut nec in totum spes communicationis et pacis lapsis denegaretur, ne plus desperatione deficerent et eo, quod sibi ecclesia cluderetur, secuti saeculum gentiliter viverent, nec tamen rursus censura evangelica solveretur, ut ad communicationem temere prosilirent. ed. Hartel. © 627.  $\mathfrak{Bgl.}$  bal.  $\mathfrak{S}$ . 636; epp. 56.  $\mathfrak{S}$ . 659 (bei Baluz. 53.), 57.  $\mathfrak{S}$ . 650 (bei Baluz. 54.).

wurde in Rom allen Sundern Buge und Berzeihung gewährt, so jedoch, daß schon eine Neigung zur ftrengen Disciplin vorhanden war. Durch ben Baftor bes Hermas wurde biefe Richtung zur herrschenden, fo bag in ber Folge= zeit für bie tanonischen Bergeben von ber Rirche teine Ber= zeihung mehr gegeben wurde. Da jedoch die Unzuchtfünden verhältnigmäßig noch ziemlich häufig vortommen mochten, und auf diefe Weise die ftrenge Disciplin eine große An= zahl Sünder für immer von der Rirche fern halten mußte, fo sah man sich veranlaßt, in Bezug auf diese zuerst eine Milberung eintrcten zu laffen. Dazu tam, baf ber Montanismus mit feiner Lehre, die Rirche habe nicht die Gewalt, bie Sünden zu vergeben, größere Fortschritte machte, fo baß auch diefer Sette gegenüber die Kirche praktisch die gegen= theilige Lehre bezeugen mußte. So mag vielleicht ichon eine Beit vor Zephyrin die Praxis fich Bahn gebrochen haben, bie Unzüchtigen wieder in die Kirche aufzunehmen, was gewiß von den strengen Montanisten benutzt murde, den Ra= tholiten scharfe Vorwürfe zu machen. Zephprin nun, ein entschiedener Geguer des Montanismus 1), erließ gegen ben= felben sein peremptorisches Edikt, in welchem er von allen fordert, den Unzuchtfündern nach geleisteter Buße Berzeihung angedeihen zu laffen, und bie Bergebbarteit ber Sünden burch bie Rirche eines längern begründet. Aus feiner Beweis= führung, wie wir sie aus Tertullians Schrift de pudicitia tennen, geht flar hervor, bag er bie Macht, allen Sündern bie Wiederaufnahme in die Kirche zu gewähren, ganz entschieden für sich in Anspruch nahm; boch ließ er in Bezug auf

<sup>1)</sup> Sein Presbyter Cajus verfaßte eine eigene Schrift gegen ben Montanisten Protlus. Euseb. h. e. l. II. c. 25. ed. Reading. S. 83 f. und l. VI. c. 20. S. 285. Bgl. Lipfius a. a. O. S. 198 ff.

#### Fechtrup,

Idololatrie und Mord noch die ftrenge Disciplin bestehen. Seine Ehrfurcht gegen das Alte zog ihm von dem scharfen und zürnenden Montanisten die bitteren Vorwürse der Inconscquenz zu.

Dieje Inconsequenz follte jedoch balb gehoben werden, bamit ber rigoristischen Häresie bie Gelegenheit bes Borwurfs genommen, allen Sündern ohne Ausnahme aber burch Hoffnung auf Verzeihung bie Milbe ber Rirche offenbart werbe. Zephyrins Nachfolger nämlich, der Papft Kalliftus, stellte den Grundfatz ber allgemeinen Sundenvergebung auf und hob also auch die Schranke, welche bis ba= bin noch die mit den zwei tanonischen Bergeben Beflectten von ber Rirche zurückgehalten hatte. Hippolytus erzählt nämlich, daß Rallistus ber erste gewosen sci, welcher alle Sunden nachgelassen habe: πρώτος τα πρίς τας ήδονας τοις ανθρώποις συγχωρείν έπενόνσε, λέγων πασιν ίπ adrov agleo 9 al augrlas. Und bald darauf fagt er: Ταῦτα μέν οἶν ὁ θαυμασιώτατος Κάλλιστος συνεστήσαιο, ού διαμένει το διδασκαλεΐον φυλάσσον τα έθη και την παράδοσιν, μή διακρίνον, τίσι δεί κοινωνείν, πάσι δ'ακρίτως προσφέρον την χοινωνίαν 1).

Wenn Peters meint \*), ber Label des Hippolyrus habe nicht dem Princip, sondern nur der Form der Sündenvergebung gegolten, und dieser habe nur in das Gewand eines Vorwurfes die Thatsache einkleiden wollen, daß schr viele aus seiner Gemeinschaft in die seines Gegners übergetreten und von diesem ohne weiteres aufgenommen seien; so ist boch dagegen zu bemerken, daß ohne Zweisel Kallistus den Sündern nicht ohne vorhergängige Buße Verzeihung er-

<sup>1)</sup> Philosophum. 1. IX. c. 12. ed. Migne. S. 3385.

<sup>2)</sup> Bonner Theol. Lit. Bl. 1868. S. 727 f.

theilte, da dies gewiß von Hippolytus mit dem schärfften Tadel gegeikelt wäre. Daß es fich vielmehr in der That um das Princip der Sündenvergebung handelte, um die Frage, ob die Kirche einige Sünder für immer ausschließen ober alle wieder aufnehmen folle, zeigt die Begründung des Kallistus, von welcher Hippolytus einiges mittheilt : 'Alla και παραβολήν των ζιζανίων πρός τοῦτο ἔφη λέγεσθαι. Αφετε τα ζιζάνια συναύξειν τῷ σίτω, τοῦτ' ἔστιν ἐν τῆ έχχλησία τους άμαρτάνοντας. Άλλά χαι την χιβωτόν τοῦ Νώε είς όμοίωμα έχκλησίας έφη γεγονέναι, έν ή και κίνες χαι λύχοι χαι χόραχες χαι πάντα τα χαθαρά χαι άχάθαρτα. ούτω φάσκων δείν είναι έν έκκλησία και όσα πρός τοῦτο δύνατος ή συνάγειν ούτως ήρμήνευσεν. Aus diefen Worten erhellt, daß der Tadel des Hippolytus sich nicht auf die Form ber Wieberaufnahme erftreckte, fondern bag ihm bie Kirche eine Kirche ber Reinen war, von der gemiffe Gun= ber ein für allemal ausgeschloffen waren, wogegen Ralliftus ben entgegengesetten Grundfat aufstellte, nach bem alle Gunber Berzeihung ihrer Sünden und Aufnahme in bie Kirche erlangen konnten 1).

Piefe Anordnungen das Kallistus in der Bußdisciplin und die durch ihn eingeführten Aenderungen bleiden für die Zukunft in Kraft, zur alten Strenge ist die römische Kirche nie wieder zurückgeschert. Daß zur Zeit, als Hippolyt schrieb (etwa 230), diese mildere Praris noch bestand, bezeugt er selbst <sup>8</sup>). Nach einem Zwischenraume von zwan= zig Jahren bekommen wir wiederum Kunde von der römischen Bußdisciplin durch den Brief, den der römische Klerus nach dem Tode des Papstes Fabian an Epprian

2) A. a. D. S. 3308 a.

.

<sup>1)</sup> Bgl. Döllinger, Sippol. und Rallift. G. 125 ff.

erließ 1) Die graufame bezische Christenverfolgung hatte viele zum Abfall vom Glauben gebracht. Mit Ungestüm forderten jett manche, ohne fich ber langen Bufe unterzichen zu wollen, bie Aufnahme in die Kirche. Der römische Rlerus nimmt ben Gesallenen die Aussicht auf Wiederverföhnung nicht, aber er fordert, baß sie marten, bis ber Friede der Kirche wiederhergestellt, und ihr ein neuer Bapit gegeben ift, und baß fie nach ben Anordnungen, die biefer uach Berathung mit ben Brieftern, Diakonen, Confessoren und Laien treffen wird, crnftliche Buke thun. Denn "non sit minor medicina quam vulnus, non sint minora remedia quam funera; ut quomodo qui ruerunt ob hoc ruerunt, quod caeca temeritate) nimis incauti fuerunt, ita qui hoc disponere nituntur omni consiliorum moderamine utantur, ne quid non ut oportet factum tamquam irritum ab omnibus indicetur" \*). Nur beujeni= gen, beren bevorstehendes Ende einen Aufschub ber Bergeihung nicht mehr zuläßt, glaubt er schon vorher mit Vor= ficht und Sorgfalt zu Hulfe tommen zu muffen, wenn fie Buße gethan und ben Abschen über ihre Sünden und wahre Rene durch Weinen und Rlagen an den Tag gelegt haben<sup>3</sup>).

3) Ebenbaí. S. 556: Ante constitutionem episcopi nihil innovandum putavimus, sed lapsorum curam mediocriter temperandam esse credimus, ut interim dum episcopus dari a Deo nobis sustinetur in supenso eorum qui moras possunt dilationis sustinere causa teneatur, eorum autem, quorum vitae suae finem urgens exitus dilationem non potest ferre, acta poenitentia et professa frequenter suorum detestatione factorum, si lacrimis, si gemitibus, si fletibus dolentes ac vere poenitentes animi signa prodiderint, cum spes vivendi secundum hominem nulla substiterit, ita demum caute et sollicite subveniri.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Inter epp. Cypr. 30. (bei Baluz. 31.) S. 549 ff.

<sup>2)</sup> Gbendaj. S. 558.

Hier finden wir also dieselbe Praxis in Betreff ber Gefallenen ausgesprochen, welche Kallistus eingeführt hatte. Und damit man nicht etwa glaube, daß zu dieser Zeit sol= chen Eündern eine strengere Buße aufgelegt sei, als zu Zeiten des Papstes Kallistus, sagt der römische Klerus aus= drücklich, so verlange es die durch alte Tradition geheiligte Disciplin<sup>1</sup>). So lange die öffentliche Buße bestand, war von nun an der Grundsatz der allgemeinen Sündenver= gebung in Geltung, nur treten im Laufe der Zeit in der Bechandlung der Sünder Milderungen ein, die jedoch so sehr von der Natur der Sache gesorbert wurden, daß man nicht bestimmen kann, zu welcher Zeit diese verstattet wurden.

Schon oben haben wir auf die Bußdisciplin der afritanischen Kirche hingedeutet, wie uns dieselbe in Eyprians Schriften entgegentritt. Die Milderung, welche die römische Kirche eingesührt hatte, war auch hier durchgedrungen, so daß die Strenge, welche einige Bischöfe handhabten, indem sie den Unzuchtsündern die Absolution verweigerten, völlig verschwunden war. Bei Eyprian ist es feststehender Grundsath — und die große Zahl afrikanischer Bischöfe, welche mit ihm über die Behandlung der Gefallenen berathen hatte, stimmte darin mit ihm überein — daß jeder, der wahrhaft Buße thut, Berzeihung und Wiederaufnahme in die Kirche erlangt<sup>2</sup>). Nur tadelt er so das ungeduldige und unge= stüme Drängen jener, welche ohne die schuldige Buße ge=

<sup>1)</sup> Ebenbaf. S. 550: Nec hoc nobis nunc nuper consilium cogitatum est, nec haec apud nos adversus improbos modo supervenerunt repentina consilia, sed antiqua haec apud nos severitas, antiqua fides, disciplina legitur antiqua.

<sup>2)</sup> Bgl. besonbers ep. 55. (bei Baluz. 52.) und lib. de laps.

#### Fechtrup,

than zu haben, ber Gemeinschaft ber Kirche und bes Leibes bes Herrn wicher theilhaftig werden wollen, wie das falsche Mitleid und die Unvorsichtigkeit derer, welche den Gefalle= nen der evangelischen Strenge und dem Gesetz des Herrn zuwider gar zu leicht den kirchlichen Frieden verleihen, der aber deshalb denen, die ihn geben, gesahrvoll, und denen, bie ihn empfangen, zu nichts nütze ist <sup>1</sup>).

Von feinem allgemeinen Grundsate macht der h. Epprian jedoch eine Ausnahme, nämlich in Betreff derer, welche erft in Todesgefahr um Buße und Berzeihung anhalten. Die= sen verweigert er die Lossprechung<sup>2</sup>); und wir können an= nehmen, daß diese Ausnahme in der ganzen afrikanischen Kirche gemacht wurde, da Epprian die Regeln für die Be= handlung der Gefallenen auf einer zahlreich besuchten Synode festgestellt hatte <sup>8</sup>).

Dieses Versahren, jenen, welche erst auf dem Todes= bette die Wiederaufnahme in die Kirche verlangten, dieselbe zu verweigern, war nicht allein der afrikanischen Kirche eigenthümlich. Wir finden dasselbe auch in Gallien, wo im übrigen keine Sünde principiell von der Vergebung ausgeschlossen war <sup>4</sup>). Der letzte Canon des Concils von Arles bestimmt nämlich, daß den Apostaten die Wiederauf=

1) Bgl. de laps. S. 247.

2) Ep. 55. S. 641: Poenitentiam non agentes, nec dolorem delictorum suorum toto corde et manifesta lamentationis suae professione testantes, probibendos omnino censuimus a spe communicationis et pacis, si in infirmitate atque in periculo coeperint deprecari; quia rogare illos non delicti poenitentia sed mortis urgentis admonitio compellit, nec dignus est in morte accipere solatium qui se non cogitavit esse moriturum.

8) Ebenbaj. S. 627.

4) Bgl. Irenaei contra haeres. l. I. c. 7; l. VI. c. 9. Opp. ed. Stieren. 39b. I. S. 158 und 706.

452

۰.

#### Bur altchriftlichen Bußpraris.

nahme in die Kirchengemeinschaft zu verweigern sei, wenn sie um dieselbe in der Krankheit anhalten, vorher aber nicht der Buße sich unterworfen haben <sup>1</sup>).

Daß auch zu Rom dieselbe Sitte geherrscht habe, zeigt fein Brief bes Bapftes Innocens I. an den Bischof Eru= perius von Toulouse, welcher beim h. Stuhle angefragt batte, wie es in Betreff berer zu halten sei, welche nach ber Taufe während ihres ganzen Lebens unkeuschen Luften fich hingegeben hätten und am Ende des Lebens Bufe und Verzeihung verlangten. In der Antwort unterscheidet In= noccuz eine zweifache Observanz, eine ältere und ftrengere, welche bieje Günder zwar zur Buße zuließ, ihnen aber bie tirchliche Gemeinschaft versagte; und eine spätere und milbere, welche Buße und Verzeihung gewährte, bamit es nicht scheine, als würde in der Kirche die härte Novatians nach= geahmt, der keine Berzeihung ertheilte 2). Wir werden wohl taum der Wahrheit zu nahe treten, wenn wir annehmen, daß zur Beit Innocenz' I., also gegen Anfang des fünften Jahrhunderts, jene strengere Disciplin in der ganzen occi= bentalischen Kirche nicht mehr ausgeübt wurde.

Um uns einen Einblick in die Bußpraris des ganzen Abendlaudes zu verschaffen, soweit es nach den vorhandenen

<sup>1)</sup> Harduin, conc. coll. t. I. S. 266.

<sup>2)</sup> Innoc. ep. 3. ad Exuper. c. 2. bei Harduin t. I. S. 1004. Hier und ebenso in bem angezogenen Canon des Concils von Arles wird das Wort communio gebraucht, und Frank (a. a. O. S. 887 ff. und S. 741 ff.) und andere meinen, sowohl Cyprian wie auch das Concil von Arles und der Papst Innocenz sprächen nur von der Verweigerung der eucharistischen Communion; allein aus dem Conterte und dem, was wir unten über das Wort communio sagen werben, ergiebt sich flar, daß jene Stellen von der Verweigerung der Ausnahme in die Rirchengemeinschaft durch die Reconciliation zu verstehen find.

Reugniffen gescheben tann, erührigt uns noch, die ber spani= ichen Rirche zu betrachten. Die erste Renntnig über bie bortige Bufdisciplin bieten uns die Aften bes um bas Sabr 305 zu Elvira gehaltenen Concils. Es tritt uns in den= felben ein fo ftrenger, rigoristischer Geist entgegen, bag wir schließen tonnen, auch in der vorangegangenen Reit muß bort eine Strenge gewaltet haben, wie wir fie in teiner anderen Rirche finden. Bon ben 81 Canones dieses Concils verweigern nämlich nicht weniger als 18 gemiffen Sundern auch am Ende des Lebens die Zulaffung zur Communion. SO beißt es gleich im 1. Canon: Placuit inter eos: Qui post fidem baptismi salutaris adulta aetate ad templum idoli idololatraturus acceserit et fecerit, quod est crimen capitale, quia est summi sceleris, placuit nec in finem eum communionem accipere. Nehnliche Entscheidungen treffen die Canones 2, 3, 6, 8, 12, 17, 18 u. f. w.

Jum Verständniß -dieser Canones kommt es darauf an, zu bestimmen, welche Bedeutung das Wort communio habe. Darin stimmen alle überein, daß es sowohl die Kir= chengemeinschaft als auch die Semeinschaft des eucharistischen Leibes Christi bezeichnen könne, allein bei Erklärung der Canones des Concils von Elvira gehen die Ansichten weit auseinander. Während nämlich einige meinen, das Concil habe jenen, welchen es für das Ende des Lebens die Com= munion verweigerte, nicht nur die Theilnahme an der Eu= charistie, sondern auch die Kirchengemeinschaft versagt<sup>1</sup>), glauben andere, eine solche Strenge sei dem Geiste der alten

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bgl. Morinus, Commentar. de poenit. lib. IV. c. 22. S. 223 f. lib. V. c. 28, S. 345. Hefele, Conciliengeschichte. Bb. I. S. 129. Gams, Kirchengeschichte von Spanien. Bb. II. S. 23 ff. Lübing. Theol. Quartalschr. 1821. Die Synode von Elvira. S. 24 f.

Rirche fremb, und nehmen baber an, es fei jenen Sundern wohl Verzeihung ber Sünden, nicht aber bie euchariftische Communion gewährt worden 1). Aus dem jedoch, was wir bereits über die Grundfätze gefagt haben, welche die alte Rirche bei Ertheilung der Sündenvergebung befolgte, gebt zur Genüge hervor, daß es in der alten Kirche burchaus nicht unerhört war, auch am Ende bes Lebens schweren Sündern die Wiederaufnahme in die Kirche zu verweigern. Wir finden daher in der Bußdisciplin der ersten chriftlichen Beit keinen Grund, der uns zur Annahme nöthigte, die Bäter des Concils von Elvira hätten das Wort communio in den bereaten Canones nur von der eucharistischen Com= munion gebraucht, find viclmehr der Ansicht, daß sie unter bemselben zunächft bie tirchliche Gemeinschaft verstanden und von diefer also eine Anzahl von Sündern für immer ausgeschloffen haben. Diefes wollen wir näher zu begründen fuchen.

Bei Cyprian finden wir häufig zur Bezeichnung der Aussschnung der Büßenden die Ausdrücke communicare und communicatio. Diesen Worten liegt offenbar dieselbe Bedeutung zu Grunde, welche das Wort communio hat. Daß aber das cyprianische communicatio und communicare zunächst "kirchliche Semeinschaft" und "Antheil haben oder erhalten an der kirchlichen Gemeinschaft" bezeichnet, kann nicht zweifelhaft sein. Denn nicht nur unterscheidet Cyprian von communicare mit klaren und bestimmten

1) Bgl. Notae Rinii zu biefem Concil, bei Mansi, conc.-collect. t. II. G. 29. Mendoza, de confirmand. conc. Illiberit. lib. II. c. 16. Daf. G. 116 ff. Natal. Alexand. in hist. eccl. III. saec. dissert. VII. prop. III. ed Roncaglia. Lucae 1750. t. IV. S. 83. Ratholit, -1821. Ueber bie Synobe von Elvira. II. G. 417 ff. Frant, a. a. D. G. 740 ff.

Theol. Quartalichrift 1872. III. Seft.

Worten ben Empfang ber h. Euchariftie<sup>1</sup>), fondern er gebraucht auch communicatio promiscue mit den Worten pax und venia<sup>2</sup>). Da aber bei venia und pax zunächst an die Befreiung von den Sünden und die Wiederaufnahme in die kirchliche Gemeinschaft gedacht wird, so muß auch dem communicatio dieselbe Bedeutung beigelegt werden. Sowohl pax und venia aber, wie auch communio und communicatio begreifen, wenn wir die Aussschnung der Sünder in ihrem ganzen Umfange nehmen, auch die Theilnahme am Leibe und Blute des Herrn in sicht; diese bildete den Echluß und die Bestiegelung der erfolgten Wiedervereinigung mit den Gläubigen, da in der eucharistischen Communion sich die kirchliche Communion am volltommensten ausspricht<sup>2</sup>).

Allein wenn auch jemand die Gleichbedeutung des elvirensischen Wortes communio mit dem exprianischen communicatio nicht zugeben wollte, würde aus den Canones des in Nede stehenden Concils selbst sich erweisen lassen, daß die Bäter desselben bei den Ausdrücken ad communionem admittere und ähnlichen zunächst an die Lösung von dem Vergehen und die Wiederaufnahme in die Semeinschaft der Släubigen geracht haben. Im Canon 61 bestimmen dieselben: Si quis post obitum uxoris suse sororem eins duxerit et ipsa suerit fidelis, quinquenium a

3) Bgl. Cypr. ep. 16. (bei Baluz. 9.) S. 518 f.

<sup>1)</sup> BgI. ep. 16. (bei Baluz. 9.) S. 519: Nam cum in minoribus peccatis agant peccatores poenitentiam iusto tempore . . . nunc crudo tempore . . . ad communicationem admittuntur, et offertur nomine ipsorum, et nondum poenitentia acta, nondum exomologesi facta, nondum manu eis ab episcopo et clero imposita, eucharistia illis datur. \*Ep. 17. (bei Baluz. 11.) S. 522.

<sup>2)</sup> Bgl. lib. de. laps. c. 16. 17. S. 248 f. epp. 36. S. 573; 64. S. 717 (bei Baluz. epp. 30. und 59.).

communione placuit abstineri, nisi forte velocius dari pacem necessitas coegerit infirmitatis. Hier wird pacem dare ganz in derselben Bedeutung wie an anderen Stellen communionem dare ober ad communionem admittere gebraucht. Wie wir ichon bemerkt haben, beißt pacem dare ftets den Sünder durch die Lossprechung wieder in die kirchliche Gemeinschaft aufnehmen 1); es tann alfo unter jenen in Berbindung mit communio gebrauchten Ausbrücken zunächst nicht bie Rulaffung zum Tifche des Berrn, fondern nur die Rulaffung zur Rirchengemeinschaft verstanden werden. - Derfelbe Ginn ergiebt fich aus dem Canon 59. Prohibendum, heift es bort, ne quis Christianus ut gentilis ad idolum Capitolii causa sacrificandi ascendat et videat; quod si fecerit, pari crimine teneatur: si fuerit fidelis, post decem annos acta poenitentia recipiatur. In diesem Canon bezeichnet rocipere unzweifelhaft daffelbe, was in Anderen burch communionem dare ausgebrückt werden foll. Dak aber recipere heißt in die kirchliche Gemeinschaft aufnehmen, zeigt ber 44. Canon, in welchem daffelbe Bort mit Bezug auf eine heidnische Berson gebraucht wird \*).

Es ist nach dem Gesagten wohl nicht zu bezweifeln, daß die Bäter des Concils von Elvira jene Sünder, denen fie sclhst am Ende des Lebens die Communion verweigern,

31 \*

BgI. Cypr. epp. 18. S. 524; 36. S. 573; 54. S. 717;
68. S. 745 (bei Baluz. epp. 12. 30. 51. 68.). Du Cange erflärt baß Bort pax: «venia, dimissio et absolutio peccatorum, quae fit a sacerdote, reconciliatio, communio, seu potius admissio poenitentis in ecclesiae communionem. Glossar. med. et infim. latinit. 28b. V.
S. 156. s. v. pax.

<sup>2)</sup> Meretrix quae aliquando fuerit et postea habuerit maritum, si postmodum ad credulitatem venerit, incunctanter placuit esse recipiendam.

nicht nur vom Genuffe ber b. Eucharistic, fondern auch pom Empfange ber Reconciliation und von ber Wicherauf= nahme in die Kirchengemeinschaft ausschlicken wollen. mir muffen jedoch bemerken - und badurch wird ber baretische Charafter, ben einige biefen Canones baben aufdrücken wollen, entfernt - bak bas Concil nicht beshalb eine folche Strenge habe walten laffen, weil es glaubte, die Kirche habe nicht bie Bewalt, die fchweren Günden zu vergeben, fondern nur aus bem Grunde, um auf biefe Beife bie Gläubigen von folchen Sünden zurückzuschrecken. Daß bie zu Elvira verfammelten Bischöfe über die firchliche Binde= und Lofcgemalt correft bachten, hafur zeugt die Art und Beije, wie fie bicje schwerste Strafe verhängen, wie auch, daß fie vielen fchr schweren Sündern Verzeihung und Biederaufnahme in die Rirche zu Theil werden laffen.

Spuren einer solchen Strenge, wie sie zu Elvira herrschte, finden wir in Spanien noch um das Jahr 380 auf der Synode zu Saragossa. Der 3. Canon dieser Synode belegt nämlich diejenigen mit immerwährendem Anathem, welche die Eucharistie zwar empfangen aber nicht genießen, und im 4. Canon wird dieselbe Strafe über die verhängt, welche während der brei Wochen vor dem Spiphaniesses, welche während der brei Wochen vor dem Spiphaniesses von der Kirche sich fern halten <sup>1</sup>). Allein da diese Synode gegen die Priscillianisten gehalten wurde, sind die Strafbestimmungen vielleicht mehr darauf berechnet, deren Häresse Wilde der Kirche zu versagen. Die erste Synode von Toledo wenigstens, welche zwanzig Jahre später abgehalten wurde, kennt die Berweigerung der Absolution am Lebensende nicht mehr.

<sup>1)</sup> Harduin, conc. coll. t. I. S. 1041.

II.

Die zweite Frage, welche wir gestellt haben, wie näm= lich die Kirche in den ältesten Zeiten diejenigen behandelte, welche nach einmal geleisteter öffentlicher Buße in ein fa= nonisches Bergeben zurückfielen, beautwortet Frant, ber jungfte Bearbeiter ber Geschichte ber Bufdisciplin, babin : jene Sünder seien zwar nicht noch einmal zur öffentlichen, wohl aber zu einer Privatbuße zugelassen, mit welcher bie fakramentale Lossprechung verbunden gemesen, die vollstän= bige Wiederaufnahme in die Kirche aber und der Zutritt zum b. Abendmable sei ihnen auf immer versagt gewesen<sup>1</sup>). Bur Begründung biefer Ausicht führt er einige Bäterstellen an, in benen gang allgemein gesagt wird, daß für alle Sunden burch bie Buke Bergeihung au erlangen fei. Allein bieje Stellen beweifen nicht, daß die Rückfälligen von der Rirche bie fatramentale Lossprechung erhal= ten konnten, worauf allein bei diefer Frage bas Gewicht fällt. Denn auch wir find ber Meinung, daß die Rirche ben Rückfälligen nicht die Hoffnung auf Verzeihung genommen und sie eben deshalb auch aufgefordert habe, sich eifrig den Uchungen der Buße hinzugeben, allein wir glau= ben, daß fie ihnen die fakramentale Absolution verweigerte. Sie wics diesclben auf Gott hin, ber als der Butige und Barmherzige ihnen ihre Günden verzeihen werde, wenn fie würdige Früchte ber Buße brachten.

Bevor wir diese unsere Ansicht weiter begründen, müssen wir eine Stelle aus dem Briefe des Papstes Siricius an den Bischof Himerius von Tarragona berücksichtigen, da Frant auf sie besonderen Werth legt. Der Papst schreibt:

1) A. a. D. S. 875 ff.

De his vero non incongrue dilectio tua apostolicam sedem credidit consulendam, qui acta poenitentia tamquam canes et sues ad vomitus pristinos et volutabra redeuntes, et militiae cingulum, et ludicras voluptates et nova coniugia, et inhibitos denuo appetivere concubitus, quorum professam incontinentiam generati post absolutionem filii prodiderunt. De quibus, quis iam suffugium non habent poenitendi, id duximus decernendum, ut sola intra ecclesiam fidelibus oratione iungantur, sacrae mysteriorum celebritati, quamvis non mereantur, intersint; a Dominicae autem mensae convivio segregentur, ut hac saltem districtione correpti et ipsi in se sua errata castigent, et aliis exemplum tribuant, quatenus ab obscoenis cupiditatibus retrahantur. Quos tamen, quoniam carnali fragilitate ceciderunt, viatico munere, cum ad Dominum coeperint proficisci, per communionis gratiam volumus sublevari<sup>1</sup>).

Es scheint nach diefer Stelle, als habe sich um das Ende des 4. Jahrhunderts in Spanien ein Umschwung in der Behandlung der Rücksätligen angebahnt, und der Bischof Himerius, unentschieden, ob er der alten Sitte oder der sich geltend machenden größeren Milbe solgen sollte, den Papst Siricius um Rath gefragt. Die Antwort enthält drei der Beachtung würdige Punkte:

- 1) Die Rückfälligen haben das suffugium poenitendi nicht mehr.
- 2) Obschon sie es nicht verdienen, dürfen sie am Gebete der Gläubigen und der Feier der h. Geheimnisse An= theil nehmen.

1) Ep. 1. ad Himer. c. 5. Constant, epp. Pontiff. S. 410.

3) Am Ende bes Lebens wird ihnen die Gnade ber Com= munion gewährt.

Die das Schreiben bes Papstes angiebt, find bie beiben letten Bunfte Neuerungen auf bem Gebiete ber Bufi= bisciplin, fei es, bag fie in ber römischen Rirche ichon einige Zeit vor Siricius in Gebrauch gekommen und von ihm bestätigt find, oder, mas mahrscheinlicher ift, bag er sclbst fie querft einführte. Hieraus erschen wir also, daß vorher bie Rückfälligen weber zur Feier der Liturgie noch auch am Lebensende zur Communion zugelaffen wurden. Ueber bie Absolution der Rückfälligen schweigt die papstliche Ber= ordnung, wenn nicht die gratia communionis eben die volle Ausjohnung des Sünders durch Dicderaufnahme zur tirchlichen Gemeinschaft und Empfang der h. Gucharistie ist, was wir annehmen, worüber wir aber nicht rechten wollen. Frant glaubt daber, daß in Betreff der Lossprechung nichts geändert, sondern biesclbe nach wie vor - ob sofort, wenn fich ber Sunder bem Priefter ftellte, ober nach fürzerer ober längerer Frift je nach bem Ermeffen bes Priefters, barüber schweigt er - in ber Privatbuße ertheilt sei. Allein ber Grund, daß ohne Boraussehung der erhaltenen Ber= gebung teinem rückfälligen Sünder jemals erlaubt worden wäre, bem vollständigen liturgischen Gottesdienste beigu= wohnen, scheint nicht stichhaltig zu sein; denn es lag boch gewiß in des Papstes Macht, den Rückfälligen, um ihnen nicht alle Gnadenschätte zu verschließen, die Theilnahme am Gottesdienste zu gestatten. Auch scheinen die Borte "quamvis non mereantur" nur bann einen mahren Sinn zu enthalten, wenn von einem Bulaffen der noch nicht abfolvirten Sunder die Rebe ift. Daß es überdics fehr inconfequent erscheint, einen Sünder als von feinen Sünden befreit und bie Gnadengemeinschaft zwischen ihm und Gott als wiederbergestellt zu erachten, und ihn bennoch von allen Gnaden, die Gott den Menschen in der Kirche acgeben hat. auszuschließen, ift einleuchtend. nein, bie alte Kirche bielt, weil in ihr bas Glaubensleben ein fo inniges und reges war, ben Ruckfall in eine Sunde, die burch öffentliche Buße au fühnen war, für etwas fo schreckliches, daß sie zwar nicht an der Vergebbarkeit deffelben zweifelte, aber boch nicht bas Urtheil zu fällen magte, daß ein folcher Rückfälliger also ben Geift der Buße in sich genährt habe, daß sie ihm Berzeihung der Sünden angedeihen laffen tonne. Hören wir nur, was Tertullian als Katholik schon von der nach ber Taufe begangenen Sünde urtheilt: Demjenigen, der nach ber Taufe wieder fündigt, tann teine Unwissenheit mehr zur Entschuldigung bienen; es ist vielmehr Berwegen= heit, von neuem in die Sünde sich zu fturgen, nachdem man den herrn erkannt, feine Bebote angenommen und für feine Vergehen gebüßt hat. Es ist überdics eine Verachtung Gottes, benn ber verachtet ben Beber, ber beffen Befchent verschmäht. Ja ber also handelt, zieht sogar ben Teufel bem herrn vor; benn ba er beide kennt, hat er gemiffer= maßen zwischen ihnen einen Bergleich angestellt und den für ben befferen erklärt, beffen Gigenthum zu fein er ge= wählt hat. Wie er durch Buge für feine Sunden bem Herrn genugzuthun sich entschlossen hatte, fo thut er burch eine andere Buße für feine Buße bem Teufel genug, und er wird Gott um fo viel verhaßter fein, als er bem Teufel angenehmer ist 1). Wic mußte hiernach bas Urtheil über ben ausfallen, ber nach ber zweiten Buße wiederum ichmer

1) Bgl. de poenit. ed. Oehler. Bb. 1. S. 651 f.

fündigte! Gemäß diesen Anschauungen von den Rückfälligen ließ die Kirche dieselben ihre Wege gehen, zu einer Buße, die von ihr aufgelegt, vor ihrem Angesichte geübt und nach einer bestimmten Frist die Lossprechung zur Folge hatte, sei dies nun eine öffentliche oder Privatbuße, ließ sie die= selben nicht zu. Eine solche Buße verstehen wir auch unter dem suffugium poenitendi, von welchem der Papst Siricius spricht, so daß auch er den nach geleisteter Buße Wiederge= fallenen noch nicht eine kirch lich e Buße bewilligte; wenn sie eifrig eine freiwillige Privatbuße geübt hatten, sollten sie am Ende des Lebens wieder mit Gott und der Kirche ausgesöhnt und mit der eucharistischen Communion versehen werden.

Für die Richtigkeit unferer Anficht sprechen zunächft folche Stellen ber firchlichen Schriftsteller, welche ganz allgemein die Buläffigfeit einer zweiten Buße für die fchweren Sünder verneinen. So fagt Clemens von Alerandrien: Ἐδωκεν οὖν ἄλλην ἐπὶ τοῖς κὰν τῆ πίστει περιπίπτουσί τινι πλημμελήματι πολυέλεος ών μετάνοιαν δευτέραν 1), ην εξ τις έκπειρασθείη μετά την κλησιν. βιασθείς δε καί χατασοφισθείς μίαν έτι μετάνοιαν άμετανόητον λάβη. Έχουσίως γὰρ ἁμαρτανόντων ήμων μετὰ τὸ λαβείν την επίγνωσιν της άληθείας ούν έτι περί άμαρτιών απολείπεται θυσία, φοβερα δέ τις έκδοχή κρίσεως καί πυρος ζήλος έσθίειν μέλλοντος τους ύπεναντίους 2). A δε συνεχείς και επάλληλοι επί τοις άμαρτήμασι μετάνοιαι ούδεν τῶν καθάπαξ μη πεπιστευχότων διαφέρουσιν η μόνο τῷ συναισθέσθαι ὅτι άμαρτάνουσι, καὶ οὐκ οἶδ' ὁπότερον αὐτοῖν χεῖρον ή τὸ εἰδότα ἀμαρτάνειν ἡ μετανοήσαντα ἐφ' οἶς

<sup>1)</sup> Die erfte Buße ift bie vor ber Laufe.

<sup>2)</sup> Hebr. 10, 26 f.

ήμαφτεν πλημμελεϊν αύθις. Und etwas weiter heißt es, eben= falls zur Begründung der Praris, die Buße nicht öfter zu ge= währen: Δόχησις τοίνυν μετανοίας, ου μετάνοια, το πολλάχις αίτεϊσθαι συγγνώμην, έφ' οἶς πλημμελούμεν πολλάχις 1).

Mit aller Bestimmtheit spricht sich Tertullian barüber aus, daß nach ber Taufc für bie schweren Vergeben nur einmal gebüßt werden kann. Nachtem er in dem Buche de poenitentia zunächst über bie Tugend ber Buße und über die Buße vor der Taufe gehandelt hat, geht er unter Anrufung bes göttlichen Beistandes zur Bufe für die nach ber Taufe begangenen Rapitalfünden über. Er fagt : Piget secundae immo iam ultimae spei subtexere mentionem; ne retractantes de residuo auxilio poenitendi spatium adhuc delinguendi demonstare videamur<sup>2</sup>). Tertullian fürchtet also, daß bie Lebre von der Buke nach der Taufe bie Menschen zum Gundigen anlocke, und beshalb fagt er sofort, daß die zweite Hoffnung auf Verzeihung auch bie lette sei. Dieses schärft er kurz barauf noch mehr ein. Nachdem er nämlich feine Lefer über die verschmitzte Schlau= heit des bojen Feindes belehrt hat, durch welche bie Men= schen nicht selten zum Falle gebracht würden, fährt er fort: Haec igitur venena eius providens Deus, clausa licet innocentiae ianua et intinctionis sera obstructa, aliquid adhuc permisit patere. Collocavit in vestibulo poenitentiam secundam, quae pulsantibus petefaciat; sed iam semel, quia iam secundo, sed amplius numquam, quia proxime frustra. Non enim et hoc semel satis est<sup>3</sup>)?

In diefen Stellen wird ganz allgemein die Möglichkeit

3) A. a. D.



<sup>1)</sup> Stromat. lib. II. c. 13. Opp. ed. Klotz, 38b. II. S. 159 f.

<sup>2)</sup> De poenit. cap. 7. S. 656 f.

einer zweiten Buße für die nach der Taufe begangenen schweren Sünden ausgeschloffen, und die Meinung, es sci hier nur Rede von der öffentlichen Buße und der mit der= selben verbundenen Absolution, so daß die Rückfälligen durch Privatbuße von der Kirche Verzeihung der Sünden erlang= ten, wird durch nichts gestützt. Denn nirgends finden wir von einer solchen Praxis der alten Kirche auch nur eine Spur. Ja wir meinen, es geradezu beweisen zu können, daß sie derselben völlig undekannt war.

Ambrofius verwirft bie zweite Buße mit folgenden Worten: Merito reprehenduntur, qui saepius agendam poenitentiam putant, quia luxuriantur in Christo: Nam si vere agerent poenitentiam, iterandam postea non putarent, quia sicut unum baptisma, ita una poenitentia, quae tamen publice agitur; nam quotidiani nos debet poenitere peccati, sed haec delictorum leviorum, illa graviorum <sup>1</sup>). Da Ambrosius sagt, una poenitentia, quae tamen publice agitur, meint Frank, bie Stelle fpreche für seine Ansicht. Allein der folgende Gegensatz: quotidiani nos debet poenitere peccati und bas "haec (bie tägliche Buße) delictorum leviorum, illa graviorum" zeigt flar genug, daß poenitentia quae publice agitur nur eine Umschreibung ist für poenitentia graviorum peccatorum, und diefer Bufat im Ginne bes Umbrofius gewiß nicht heißen foll: nur bie öffentliche Bufe ift ben in schwere Sünden Rückfälligen versagt, aber burch Brivatbuße können sie boch immer noch die fakramentale 216= folution erhalten. Einzig zu biefer Auffaffung paffen auch

<sup>1)</sup> De poenit. lib. II. c. 10. Opp. ed. Paris. 1661. t. IV. S. 413 E.

bie Worte: quia luxuriantur in Christo unb si vere agerent poenitentiam, iterandam postea non putarent.

Daffelbe Refultat ergicht sich aus einem Briefe bes h. Augustinus an einen gewiffen Macedonius. Diefer be= zweiselte nämlich, ob die Religion die Sitte der Bischöfe fordere, beim weltlichen Gerichte für die Verbrecher Für= sprache einzulegen, da von Gott die Sünde so strenge ver= boten sein auch der ersten Buße nicht einmal die Mög= lichkeit einer zweiten gegeben werde, und hatte sich hierüber beim h. Augustinns befragt <sup>1</sup>). Es leuchtet ein, daß Macedo= nius von einer Praxis der Kirche, den Rückfälligen durch Pri= vatbuße zu Hülfe zu kommen, nichts wußte, denn sein Argument gegen die bischöfliche Sitte wäre ja unter dieser Boraussschung in sich selbst zerfallen.

Was antwortet nun Augustinus, um des Macedonius Bedenken zu zerstreuen? Etwa: freilich, die öffentliche Buße wird solchen Sündern nicht mehr verstattet, wohl aber eine Privatbuße und erhalten sie in dieser von der Kirche Verzeihung ihrer Sünden? Wenn die Kirche so gehandelt hätte, würde Augustinus es gewiß gesagt haben, denn badurch wären auf die natürlichste Weise die Zweisel bes Macedonius gefallen. Allein davon findet sich in der Autwort nichts. Sie giebt zu, daß denen, die nach der ersten Buße dieselben oder ähnliche Sünden begehen, die

<sup>1)</sup> Inter epp. Aug. 152. (alias 53.) n. 2. Opp. ed. Caillau. 28b. 40. S. 206: Officium sacerdotii vestri esse dicitis intervenire pro reis, et nisi obtineatis, offendi, quasi quod erat officii vestri, minime reportetis. Hic ego vehementer ambigo, utrum istud ex religione descendat. Nam si a Domino peccata adeo prohibentur, ut ne poenitendi quidem copia post primam tribuatur, quemamodum nos possumus ex religione contendere, ut nobis qualecumque illud crimen fuerit dimittatur?

bemuthige Buße verfagt werbe, sucht aber bem von Mace= bonius vorgebrachten Grunde baburch zu begegnen, bag fie auf bie Gute und Barmherzigkeit Gottes hinmeift, ber feine Sonne aufgeben läßt über Gerechte und Ungerechte, ber auch, wenn ber Günder freiwillige eifrige Buße wirte, ihn wieder zu Gnaden aufnehmen werde. Bergleichen wir Augustins eigenen Worte: In tantum autem hominum aliquando iniquitas progreditur, ut etiam post actam poenitentiam, post altaris reconciliationem vel similia vel graviora committant; et tamen Deus facit etiam super tales oriri solem suum; nec minus tribuit quam ante tribuebat largissima munera vitae ac salutis. Et quamvis eis in ecclesia locus humillimae poenitentiae non concedatur, Deus tamen super eos suae patientiae non obliviscitur. Ex quorum numero si quis nobis dicat: Aut date mihi eumdem iterum poenitendi locum, aut desperatum me permittite, ut faciam quidquid libuerit, quantum meis operibus adiuvor et humanis legibus non prohibeor, in scortis omnique luxuria, damnabili quidem apud Dominum, sed apud homines plerosque etiam laudabili: aut si me ab hac nequitia revocatis, dicite, utrum mihi aliquid prosit ad vitam futuram, si in ista vita illecebrosissimae voluptatis blandimenta contempsero, si libidinum incitamenta frenavero, si ad castigandum corpus meum multa mihi etiam licita et concessa subtraxero, si me poenitendo vehementius quam prius excruciavero, si miserabilius ingemuero, si flevero uberius . . . quis nostrum ita desipit, ut huic homini dicat: Nihil tibi ista proderunt in posterum; vade, saltem vitae huius suavitate perfruere? Avertat Deus tam immanem sacrilegamque dementiam. Quamvis ergo caute salubriterque provisum sit, ut locus illius humillimae poenitentiae semel in ecclesia concedatur, ne medicina vilis minus utilis esset aegrotis. quae tanto magis salubris est, quanto minus contemptibilis fuerit, quis tamen audeat dicere Deo: Quare huic homini, qui post primam poenitentiam rursus se laqueis iniquitatis obstringit, adhuc iterum parcis<sup>1</sup>)? Augustinus will mit biefen Worten bem Macedonius beweisen, daß die Sitte ber bischöflichen Fürbitte, tropbem ben Rückfälligen ber Weg ber bemuthigen Buke verschloffen ift, bennoch auf religiofer Grundlage berube. Denken wir nun, es habe in der Rirche die Gewohnheit bestanden, folchen Sundern zwar bie öffentliche Buße zu versagen, aber burch Privatbuße ihnen zu Hulfe zu kommen, wie schwach, matt und unpaffend ware bann bieje gange Auseinberjegung, ab= gesehen davon, daß unter folchen Verhältniffen die ange= führten Worte dem Sünder hätten taum in den Mund gelegt werden tonnen. Wie flar und scharf ist bagegen die Araumentation, wenn wir annehmen, daß nach einmaliger Bufe von ber Rirche weder burch öffentliche noch Bri= vatbufe Berzeihung erhalten wurde. Auguftinus führt feinen Beweis dann also: Bon ber Kirche wird allerdings ben gedachten Menschen keine Buße mehr auferlegt und keine Verzeihung gewährt, ne medicina vilis minus utilis sit sogrotis; aber Gott wird nach seiner Barmherzigkeit bem Reumuthigen und Bußfertigen die Sunde vergeben. Ober glaubft bu, einem solchen unglucklichen Menschen solle man nur die Befriedigung aller Leidenschaften gestatten, ba ihm boch nichts mehr fürs ewige Leben nute, und es fei ihm

<sup>1)</sup> Ep. 158. (alias 54.) n. 7. 6. 211 f.

nicht vielmehr zu rathen, den Geift und die Werke der Buße zu üben, da Gott sich sciner erbarmen werde. Wenn aber dies der Fall ist, so verliert dein Bedenken gegen das Ver= fahren der Bischöfe seinen Gehalt. — Dies scheint uns die einzig richtige Auffassung der Stelle zu sein. Ueberdies beutet Augustinus eine von der Kirche zu erlangende Ver= zeihung nicht einmal an, sondern weiset nur auf Gott hin, als von welchem Verzeihung zu erhoffen sei.

Hiermit glauben wir hinreichend unsere Ansicht be= gründet zu haben, daß die Kirche in den ersten Jahrhun= berten deujenigen, welche nach einmal geleisteter Buße in ein kanonisches Vergehen zurückficlen, weder die öffentliche noch eine Privatbuße gestattete, durch welche die sakramen= tale Absolution verdient wurde. Jedoch nahm sie denselben nicht die Hoffnung auf Verzeihung ihrer Sünden, forderte sie vielmehr auf mit Eifer und Hingebung den Bußgeist in sich zu wecken und zu nähren, da der barmherzige Gott ihre Werke gnädig anschen und ihre Sünden ihnen nach= lassen.

Jur Zeit bes Papftes Siricius wurde in diesem Punkte, wie wir oben geschen haben, in der römischen Kirche die Bußdisciplin gemildert, und da zu jener Zeit der Geist der alten Strenge überhaupt mehr und mehr wich, können wir annehmen, daß es nicht gar lange währte, bis die römische Neuerung auch in den übrigen Kirchen des Abend= landes in Aufnahme kam. — In der orientalischen Kirche scheint durch Nektarius, dessen Wirksamkeit auf dem Gebiete des Buswessens von tiefgreisender Bedeutung war, die Praxis so umgeändert zu sein, daß von da an die Rückfälligen nicht anders behandelt wurden, als jene, welche zum ersten Male Buße zu üben hatten. Wenigstens ist

### 470 Fechtrup, Bur altdriftlichen Buspraris.

es wahrscheinlich, daß Chrysoftomus, ber Nachfolger des Nettarius, nach solchen Grundsätzen handelte, da seine Feinde auf der Synode an der Eiche es zum Anklagepunkt gegen ihn machten: öre äderar παρέχει rols άμαρτάνουσι, dedavaur ean πάλιν άμάρτης, πάλιν μετανόησον · xal όσαus är άμαρτάνης, έλθε πρός με xal έγώ σε θεραπεύσω ').

1) Harduin. t. I. S. 1041. Bgl. Socrat. h. c. lib. IV. c. 21. ed. Reading. S. 339 f.



# TI.

## Recensionen.

1.

Biftorifa-fritifae Darftellung ber pathologifaen Moralprincipien und einiger ihrer vornehmsten Erscheinungsformen auf dem focialen Gebiete. Bon Dr. Franz Jojef Stein, o. ö. Pro= fessor der Moral= und Bastoraltheologie an der Hochschule Wien, 1871. Wilhelm Braumiller. XI. zu Würzburg. und 426 S.

Schriften, welche fich mit ber Lojung ber großen ethifch= focialen Frage abgeben, können heutzutage einer besonderen Aufmerksamkeit versichert sein. So hat auch bas vorliegende Buch, welches feine Lefer über die ethisch-socialen Brincipien= fragen zu orientiren sucht, bereits die freundlichste Aufnahme von Seite tatholifcher Beurtheiler gefunden. (Mugem. Litera= turzeitung 1871 n. 44 u. 45. Literaturblatt v. Reusch 1872 n. 5). Wenn man sich zum voraus unweigerlich auf den Staudpunkt bes Verfaffers stellt und nicht mehr fordert, als was er für seinen nächsten bibattischen Zweck leisten wollte, so wird man feinen umfassenden Reuntnissen und feiner Arbeitstraft reichliche Anerkennung nicht ver= fagen; und indem wir hiemit die Aufmertsamkeit unfrer 32

Theol. Quartalfcrift, 1872. III. Beft.

Lefer dem Buche zuwenden, haben wir wohl kaum zu befürchten, dem Anschen dessellten Eintrag zu thun, wenn wir von einem etwas strengern Standpunkte aus mehrere Einwendung gegen H. Stein's Stoffdisposition, Methode und Kritik zum Ausdruck bringen.

Die Aufgabe, welche St. zu lösen unternimmt, scheint ziemlich einfach zu fein; wenn man fich einmal über Beariff und Bedeutung bes Moralprincips geeinigt hatte, waren Die verschiedenen ethischen Theorien, wie sie in ber Geschichte ber Ethit vorliegen, auf ihre bochften Brincipien gurndgu= führen und mit dem Maaßstab des von der christlich=thei= ftischen Weltauschauung bargebotenen Moralprincips ju meffen. In Wirklichkeit aber ist bie Schwierigkeit eine große. Schon der Begriff eines Moralprincips ift nicht fo einfach als es scheint; ebenbarum ift es auch schwer, ben richtigen Gedauken, welcher ben verschiedenen Theorien ber Ethiker, Politiker, Socialisten u. f. w. zu Grund licgt, herauszustellen; und endlich muß, ftreng genommen, ber Maaßstab zur Beurtheilung der verschiedenen Theorien erft gewonnen werden; denn auch bie chriftlichen Theologen find noch keineswegs einig über die miffenschaftliche Fassung ihres Moralprincips, wie wir sehen werden.

Was nun den Begriff des Moralprincips anlangt, so wird (S. 4) zuerft unterschieden zwischen einem höchsten, obersten und lexten, und zwischen secundären Moralprincipien. Dem Verf. handelt es sich blos um die obersten Principien, und gewiß hätte seine Darstellung an Klarkeit ungemein gewonnen, wenn er sich darauf beschräntt hätte. Aber diese Ausscheidung der "secundären Principien" ist ihm gerade nicht gelungen. Hätte er sich nur wenigstens klar gemacht, was diese "secundären Principien" sein! Der

Form nach sehen sie einer contradicus in adjecto gleich; ber Sache nach sind es gewisse Grundsätze, die an Epize einer Gedankenreihe stehen und das sittliche Thun in einer bestimmten Richtung leiten, die aber sclost ihre Wahrheit und ihre Begründung aus einer höhern Wahrheit ableiten. Uns scheint, daß der Verf. mehr als einmal Acußerungen eines Autors, welche höchstens den Werth von solchen Grundsätzen oder "secundären Principien" haben, anstatt bes obersten Moralprincips genommen habe.

Aber auch von einem oberften Moralprincip tann man in mehrfachem Sinne fprechen; man versteht barunter bas einemal "bas wiffenschaftliche Princip ober die oberste turzgefaßte Formel eines Systems der philosophischen oder theologischen Moral;" dann wieder das höchste 3deal= und Real= princip des sittlich Guten (das Erkenntnißprincip und bas Fundament, das örs und bas diors der Lugend); ober auch endlich "den obersten höchsten Sittencanon, die Lebensnorm, bas Gesetzgebungsprincip, oder, wie Raut fich ausdrückt, ben kategorischen Imperativ." Diese Distinktion macht die Sache nicht klar; bas richtige wäre gewesen, wenn ber Verfaffer eine flare Auseinanderfesung gegeben hatte über ben 3beal= und ben Realgrund bes fittlich Guten, fo bag man sich durch das ganze Buch hindurch hätte daran orientiren tonnen, und wenn er nur folche Sentenzen ber Ethiker aufgeführt hätte, in benen wirklich ein Moralprincip in biefem Sinne niedergelegt ift.

Die Moralprincipien sind nichts Anderes als die ewigen Gesethe der sittlichen Weltordnung; sie zu erkennen haben wir nicht blos ein speculatives sondern ein eminent praktisches Interesse. Ob sie nun richtig oder unrichtig erkannt werden: sie wirken als ethische Ideen in allen großen

32\*

geiftigen Bewconworn ber Beltgeschichte; fie zu ergründen ift nem leher die vornehmfte Aufgabe ber Denkenden aller Nationen gewescn; und es unterscheidet eben die socratische Beisheit von der der Sophisten, daß jene speculirt nicht um ber blofen Speculation willen, fondern um in ber Gr= kenntnik ber Wahrheit zugleich das Wefen und die Quellen bes fittlich Guten zu finden. Richt bie metaphysischen, erft bie praktischen oder ethischen Ideen haben ihre Spuren in ber Beltgeschichte zurückgelaffen, haben Ummälzungen, blutige und unblutige, hervorgerufen. Die Macht einer jeden Be= wegung auf bem politisch=focialen wie auf bem religiofen Gebiet besteht barin, daß fie mit dem Aufpruch verbunden ift, ein ethisches Brincip zu vertreten. Gleichwie die Reformatoren die Bercchtigung ihres Auftretens barin fahen, baß gegenüber bem zerrütteten Rirchenwesen die wahre Ethit bes Chriftenthums wieder zur Geltung tommen muffe, fo haben sowohl die englischen und französischen Freidenker als die heutigen Socialisten ihre relative oder scheinbare Be= rechtigung barin, daß fie bie ethischen geen ber Sumani= tät, der Freiheit und Gleichheit zu retten fich an= heischig machen.

Eine historisch kritische Darstellung ber die Welt bewegenden sittlichen Ideen hat nun eine mehrfache Aufgabe. Sie wird in erster Linie zu einer Apologie der christlich= stitlichen Weltanschauung werden. Indem sie sodann zwei= tens uns in den Stand setzt, die großen Erscheinungen und Strömungen in der Geschichte der Menschheit auf die ihnen zu Grund liegenden sittlichen Principien zurüczuführen und dieselben so in ihren Quellen beurtheilen zu lernen, hilft sie uns, das Blendende und Sophistische der falschen Theorien zu durchschauen, damit wir uns nicht trüglich bestechen

#### Pathologische Moralprincipien.

lassen burch den Auschein sittlichen Ernstes und sittlicher Größe, womit gewiffe Systeme und Richtungen an uns herantreten. Und durch all dieß wird brittens unfre eigene Erkenntniß der christlichen Principien wiffenschaftlich verticft; und auch das thut uns noth, wenn wir sehen, daß auch innerhalb der christlich-kürchlichen Theologie mancher Kampf geführt worden ist und noch geführt werden wird um die wahren ethischen Principien. Denn so fertig und abge= schlossen, wie man uns neuestens gerne überreden möchte, ist weder die "christliche Philosophie" noch die Theologie.

Um nun die verschiedenen Moralprincipien, so wie sie im Laufe der Geschichte wissenschaftlichen Ausdruck gefunden haben, kennen zu lernen und zu begreisen, ist vor Allem nothwendig, sie in eine bestimmte Ordnung zu bringen oder nach einem logisch angelegten Plan zu gruppiren. Dazu ließen sich zwei verschiedene Wege einschlagen.

Der Verf. erkennt ganz richtig und führt des näheren aus (S. 14 f.), daß die ethische Weltanschauung eines jeden Denkers nicht zu trennen ist von seiner Metaphyssik, da jene wessentlich von dieser getragen und bestimmt wird. Demnach müßte sich die Geschichte der ethischen Principien in denselben Rahmen fassen lassen, wie die der Philosophie überhaupt; es ließen sich also die Ethiker gruppiren je nach ber Verwandtschaft, in welcher ihre speculativen Principien miteinander stehen; es wäre zu reden von einer Moral des Nationalismus, des idealistischen Pantheismus. des Sensus u. s. w. So ungefähr hat Bautain in seinen geistwollen Voral des Evageliums (überseht von J. M. Gaißer, Tübingen 1856) seine Aufgabe erfaßt. Judem so die ethischen Grundsähe aus ihrem

organischen Ausammenhang mit der ganzen philosophischen Weltanschauung entwickelt werden, wird die ganze Dar= ftellung überzeugender; man ist sicherer, Ginn und Geist eines Systems richtig erfaßt zu haben, als wenn man denfelben blos aus einzelnen Meußerungen, welche wie Grund= fätze lauten, aber vielleicht boch nicht als folche gemeint find, erniren foll. Es würde bei einem folchen Verfahren wohl taum geschehen, mas im vorliegenden Buch mehrfach ber Fall ift, daß ein und berselbe Autor an verschiedenen Orten, nämlich als Bertreter verschiedener "oberfter Moralprincipien", aufaeführt würde. Denn entweder müßten sich die verfchiedenen Gesichtspunkte, unter denen fie bas Ethifche betrachten, aus einem höhern Grundgedanken ableiten laffen, ober folche Männer hätten es überhaupt nicht zu einer abgeschlossenenen Weltanschauung gebracht, und sie könnten barum auch nicht als Bertreter wirklicher Principien aufgeführt werden. Die Bedentung folcher Männer, wie 3. B. eines Boltaire, liegt boch hauptfächlich nur in ber Berneinung, in der ägenden Kritit gegenüber den berrichenden Borftellungen und Tendenzen.

Endlich aber würde eine Anordnung, wie wir fie im Sinne haben, die Kritik der faschen Theorien um Bieles erleichtert und vereinfacht haben; die Kritik würde fich nämlich nur mit solchen Theorien befassen, welche auch für uns noch wenistens einen Schein von Wahrheit und welche für unsere Zeit noch eine Macht und Bedeutung haben; was einem längst überwundenen Standpunkt angehört, kann kurz abgethan werden; und was ist es für eine große Geistesthat, nachgewiesen zu haben, daß Sinnengenuß oder Ehre nicht die höchsten stätlichen Güter sein!

5. Stein hat einen anderen Weg eingeschlagen. Um

Digitized by Google

۱,

"bie benkbar möglichen <sup>1</sup>) ober wirklich aufgestellten höchsten ethischen Grundsähe" herauszustellen und zu sortiren, hält er sich an die "einzelnen praktischen Formeln, welchen der Rang des höchsten ethischen Princips oder der obersten Sittenregel je einmal zuerkannt worden ist;" dieselben haben "ihre Breite und Liefe entweder in der Sinnlichkeit, oder in der rationalen Natur, und zwar theils in ber vernünstigen Natur überhaupt, theils in der des Men= schen insbesondere." Dem entsprechend werden zwei Hauffen von Uralprincipien unterschieden, von denen die einen pathologische, die andere rationale heißen. (G. 43.) Zunächst werden nun die pathologischen Principien behandelt; die Darstellung der rationalen wird uns in einem weiteren Bande in Aussicht gestellt.

Mit diefer Dichotomie können wir im Ganzen wohl einverstanden sein; dagegen halten wir die Bezeichnung "pathologische Principien" für unglücklich und die vom Verf. vorgenommene Dreigliederung der pathologischen Principien für logisch verschlt. Pathologisch heißen sie näm= lich, weil nach den Vertretern der hier einschlägigen Theorien das Gefühl der Maßstab für das sittlich Gute wäre, und zwar entweder das niedere finnliche Gefühl, was der Verf. mit Trieb zusammenwirkt, Lufttrich, Selbst= erhaltungstrieb und Ehrtrieb (daher Principien der Lust, des Nutzens und der Ehre); oder zweitens das höhere Gefühl; damit meint er den moralischen Sinn, den sittlichen Geschmack, die Sympathie, das religiöse Gesühl. Soweit konnten wir allenfalls folgen, indem wir der Darstellung des Verf. ein wenig zu Hilfe kamen. Nun soll es

1) Von biefen nach St. "benkbar möglichen" Principien werben wir unten einige Proben geben. aber noch eine britte Rlaffe von pathologischen Brincipien geben und zwar solche, die gerade nicht innerhalb des Menschen selbft ihren Ursprung haben. Einige nämlich nehmen nach bem Verf. an, daß es einen objectiven Maakstab für das sittlich Gute gar nicht gebe, daß vielmehr ber Einzelne das sittlich Gute nur barin erkenne, was ihm burch bie Erziehung ober burch bie Gefetgebung als das Rechte vorgestellt werde, während andere gar das Brincip der sittlichen Emancipation proclamiren. Das find dem Berf. die in differentistischen Moral= principien, und fie sollen zugleich eine Unterabtheilung ber pathalogischen fein, weil fie nämlich "auf einem burch vorherrichend außeren Ginfluß hervorgerufenen, tünftlich erzeugten Gefühle beruhen." (S. 44.) Uns ift nun ichon der Begriff eines indifferentischen Moralprincips rein un= verständlich; die Anschauungen, welche der Berf. bier im Muge hat, geben ja gerade von ber Leugnung eines obersten Moralprincips aus, also können ihre Forderungen nicht barauf gehen, ein folches zu statuiren; und wer be= hauptet, daß es gleichgiltig sei, nach welchem Sittenkanon man handle, will boch bamit kein Moralprincip aussprechen, ba er vielmehr auf alle Moral, b. i. auf alles handeln nach ethischen Grundsätzen, verzichtet. Wenn aber boch folche Anschauungen besprochen und widerlegt werden wollen, fo können fie boch logisch nicht unter die pathologischen Moralprincipien eingereiht werben.

Das Verfahren St.'s besteht nun im Einzelnen barin, baß in chronologischer Reihenfolge je eine Anzahl von Au= toren als Vertreter eines bestimmten Princips aufgeführt und ihre verschiedenen Anschanungen und Aussprüche mög= lichst auf einen gemeinsamen Grundgedanken, auf eine Thesis

ober Formel zurnichgeführt werden. Wir führen einige biefer Formeln wörtlich an, weil ihre Fassung für die Beleuchtung bes ganzen Verfahrens bebeutungsvoll ist. S. 60: "Das hebonische Brincip läßt sich in folgenden Worten aussprechen: Alles ift fittlich gut (wahrscheinlich - Recht), was und inwieweit es sinnliches Bergnügen ober körper= liche Luft gewährt, und Alles ist boje ober verkehrt, was und inwieweit es Schmerz oder Unlust erzeugt. Erlaubt ift Alles, was gefällt." "Für das Princip des egoifti= schen Utilitarismus kann man verschiedene Formeln aufstellen, die im Grunde auf eines und baffelbe hinaus= Sie lauten fo: Alles ift gut (fittlich erlaubt, Laufen. was dem Einzelnen Ruten gewährt oder seine Recht), Gluckseligkeit befördert; und Alles ift boje (Unrecht), was bem menschlichen Individuum Schaden verursacht. Die Tugend ift nur ein Interoffe, die Sunde lediglich eine Nichtberückfichtigung bes Intereffes. Jeber für fich und Gott für Keinen! Die eine Menschenklasse ist lediglich zum Bergnügen, zur Annehmlichkeit und zum Ruten ber andern geschaffen. Die höchste Bestimmung bes Menschen ift, theuer zu vertaufen und wohlfeil, einzutaufen. Liebe bich über AUcs und Gott und ben Mitmenschen lediglich um beinet= willen." (S. 195.) Das Princip ber Erziehung lautet also: "Das sittlich Gute hat fein Maaß und Fun= bament lediglich in der Erziehung. Sittlich gut ist Etwas, weil und insofern ihm die Grziehung (bie Cultur) diesen Stempel aufdrückt; hingegen ift sittlichböje basjenige, was als folches von der Erzichung gebrandmarkt wird." (S. 381.) Das Princip der sittlichen Emancipation ist formulirt : "Alles, was der Mensch denkt, begehrt und vollbringt, ist recht und gut, oder vielmehr an sich ganz gleichgültig." Als oberste Regel lautet es: "Denke, rede, thue, was du willst: es ist Alles einerlei. Laß dich daher in keiner Weise durch Erziehung, Gewohnheit, Gesetzgebung, religidse Vorurtheile bevormunden! Absolute Freiheit in Allem sei dein höchstes Gesch!" (S. 393 f.)

Indem ber Verfaffer folche Formeln als die Quinteffenz ber betreffenden Theorien berausstellt, hat er fich freilich die Kritik leicht gemacht, ja er hat fic zum größten Theil schon anticipirt, insofern er aus den Lehren schon die Confequenzen aezoaen bat. Aber dennoch ift eben eine deductio ad absurdum noch feine genügende Bieberlegung, was St. allerdings zugibt, ba er jedesmal eine specielle Widerlegung nachfolgen läßt; aber auch so erscheint uns fein Verfahren nicht streng miffenschaftlich und bundig zu Der Lescr gewinnt nämlich aus den furzen und icin. aphoristisch mitgetheilten Stellen ber citirten Autoren nur felten die Ueberzeugung, daß die herausgestellte Formel wirklich den Sinn und Gedanken der Schriftsteller treffe und nicht vielmehr nur durch eine vorschnelle Confequenz= macherei vom Verf. in sie hineingetragen sei. Wenn man fich mit einem Begner miffenschaftlich auseinanderseten will, fo muß man sich an das halten, was er gesagt hat und fagen wollte, nicht an das, was er gesagt haben tonnte; und man muß sich an den Sinn des Verfassers, nicht an den Unfinn ober an gewiffe Paravorien halten.

Ein Beispiel. Unter ben Vertretern des Lustprincips, freilich nicht im finnlichen fondern im höheren Sinne, wird S. 63 Pascal aufgeführt; der Beweis hiefür wird mit wenigen Andeutungen mit Berufung auf Ritter, Gesch. der Philos., geführt; bei einem Manne aber von der Bedeutung Pascals wärce es wichtig genug gewesen zu untersuchen, in-

genug gewesen zu untersuch

#### Pathologische Moralprincipien.

wiefern fich fein Eudämonismus unterscheibe von bemjenigen, ben man in ber Darstellung ber meisten chriftlichen Ethiter Ebensoaut als Pascal liefe sich ber b. Augustin findet. als Bertreter bes Princips ber geiftigen Luft bezeichnen, indem Augustin, um die Wirksanikeit ber Gnade zu erklären, das dichterische Wort: trahit sua quemque voluptas zum Ausgangspunkt nimmt. Aber noch mehr; Pascal ist nur theilweise zu ben Vertretern bes Luftprincips zu zählen, wie St. beifügt, er läßt sich also zu einer andern Zeit von einem andern ethischen Grundfatz beherrschen. Daraus geht doch wohl hervor, daß man nicht ohne weiteres berechtigt ist, ben einen ober andern Ausspruch als ben Ausbruck einer abgeschloffenen Geistesrichtung ober als ein höchstes ethisches Brincip auszulegen. Man tann ber Luft einen febr ftarten Einfluß auf bas Bollbringen bes Guten einräumen, ohne daß man in ihr das höchste Gut ober das letzte Motiv ber Tugend ertennt, wie St. felbst weitläufig ausführt.

Unsere Einwendung wird vielleicht noch deutlicher durch folgende Bemerkung. Wenn die Theoretiker auf dem Gebiet der socialen Fragen gewisse ethische Jdeen, wie Frei= heit und Gleichheit aller Menschen, zum Ausgangspunkt nehmen, um darauf Systeme zu bauen, Arbeitöfreiheit, Coalitionsfreiheit u. s. w. zu fordern, so beherrschen diese Ideen nur einen bestimmten Umkreis im Gebiete des Ethischen; sie stehen an der Spitze der socialen Ordnung, wie die Theoretiker sie sich denken, nicht an der der e thischen. Der Begriff der Freiheit erhält selbst wieder seine nähere Bestimmung aus der gesammten ethischen Weltanschauung, welche ja auch die christliche sein kann. So kann man auch verschiedenen politischen Principien huldigen, ohne deswegen mit dem christlichen Sittengeset in Constitt

Digitized by Google

zu kommen; das politische Brincip wird dann mein Ber= halten innerhalb ber politischen Sphäre bestimmen; alle andern Bflichtgebiete werden davon nicht nothwendig berührt. Aehnliches ließe fich von ben Brincipien ber Bhilanthropie, ber Humanität 11. dal. sagen. St. ercifert sich S. 258 gegen den Satz "hilf dir felbst, so wird dir Gott belfen." ber nicht nur dem Christenthum, sondern felbft bem antiken heidenthum fremd fei; allerdings wäre er bieg, wenn er als oberstes Moralprincip ausgesprochen werben wollte; aber es ift nicht einzuschen, warum er nicht von einem auten Christen als Maxime für gemisse Lebensverbältnisse follte gebraucht werden können. Eine ganze große theologische Schule hat baffelbe Wort zu einem Echtein ihrer Gnadenlehre gemacht: facienti, quod in so est, Deus non denegat gratiam.

Diejenigen Lefer des Buchs, welche geübt find, in die Anschauungen Anderer einzugehen und dieselben nach ihrer relativen Wahrheit zu würdigen, werden von der Dar= stellung St.3 den Eindruck empfangen, daß er sich die An= schauungen der Autoren mit einiger Wilkühr zurechtgelegt und so den Beweis für seine Behauptungen erschlichen habe. Für eine umfassende Würdigung der hervorragendern Er= scheinungen z. B. eines Machiavelli, Montaigne, Malthus ist das Werk überhaupt nicht angelegt.

Wollen wir nun aber erfahren, welches das allein wahre oberste Moralprincip nach St. ist, so kommen wir ebensowenig aus der Unklarheit heraus, welche aus dem Durcheinanderwersen von Erkenntnißprincip, Motiv, Fun= dament, secundären Principien u. s. f. entspringt. Die Hauptschwierigkeit, das oberste Princip zu bestimmen, liegt darin, daß dem christlichen Moralsystem unleugdar ein eubämonistisches Element innewohnt, während boch gegen ben Eubämonismus in allen Formen augekämpft wirb. Theologen wie St. Thomas stellen unbedenklich den Traftat de beatitudine an die Spipe ihrer Moraltheologie, und in ber vulgären Darstellung ber Sittenlehre ift nichts gewöhn= licher, als daß man als stärkstes Motiv ber Tugend die ewige Seligkeit in Aussicht stellt. Diek wurde nun aller= dings mehrfach so gedeutet, als ob das Christenthum eine egoistische und eudämonistische Moral lehre, und um diefem au entgehen, haben die Theologen jene bekannten Distinktionen zwischen der unvollkommenen und der vollkommenen (unintereffirten) Liebe; zwischen Gott als bem hochsten Gut an fich und bem höchsten Gut für uns; zwischen ber Selig= teit, die Gott felbst ist ober die im Besitze Gottes felbst besteht, und zwischen der Scligkeit, welche als eine res creata von Gott verschieden ist und den Gerechten als Bu= gabe zu Theil wird, aufgebracht. Infofern demnach die Scligkeit etwas von Gott Verschiedenes ist, darf ber Mensch wohl feine Hoffnung barauf richten, aber bas letzte und entscheidende Motiv feines handelns darf fie nicht fein; es ift eine Unvollkommenheit, bie aber die Gute des Handelns nicht gang aufhebt, wenn mit der Liebe zu Gott, dem boch= ften Motiv des Guten, zugleich fich noch die hoffnung auf Lohn verbindet.

Das ift ungefähr die Richtung des Verf., sofern es dem Refer. gelungen ist, ihn zu verstehen. Das letzte Ziel des Menschen kann nach ihm nicht die Glückseligkeit sein, sondern allein "der absolut volltommene, in sich unendlich selige Gott, der sich selbst absoluter Zweck ist." (S. 233.) Der Erkenntniß= und Realgrund des sittlich Guten wäre demnach schlichthin der göttliche Wille; das höchste Motiv

bes Guten mare bie unintereffirte Liebe. Wir muffen aber einige Sate berausbeben, um uns mit feiner Logik vertraut au machen. S. 215 beift es: "Das sittlich Gute mit feinem unbedingten Werthe bleibt ein folches und bas Sittengesetz verliert nicht das Mindeste von seiner Erbaben= beit und Allgewalt, wenn auch alles fittliche Rampfen und Ringen um die Tugend, wenn felbst die getreueste und aufopfernbite Bflichterfüllung teinen, gar teinen zeitlichen oder ewigen Lohn zu gewärtigen hätte." Das widersvricht ichon bem gesunden Sinn; mit viel größerem Recht könnte man fagen : wenn alles Rämpfen und Ringen um bie Tugend keinen Lohn zu gewärtigen hätte, so mare Gott ungerecht und alle sittliche Ordnung umgestoken. Es fraat fich nicht, ob das Sittengeset in seiner Erhabenheit und Allgewalt bleibt, sondern ob es ein Sitten gesetz bleibt, wenn bie Tugend keinen Lohn empfängt; ein tragisches Beltgeset, eine absolutistische Satzung wäre es bann, und tein Sittengesets. Und worin besteht denn der unbebingte Werth bes fittlich Guten, als bag es eben etwas Gutes für ben Menschen ist? Da wird man uns freilich bie Unterscheidung entgegenhalten zwischen einem Sutan fich und einem Gut für uns. Wir weisen bieje Unterscheidung zurück; wir verstehen sie ebensowenig wie die oben erwähnte Unterscheidung zwischen "ber vernünftigen Natur überhaupt und der des Menschen insbesondere" (S. 43). Wir laffen uns auch gar nicht imponiren von der Diftinktion zwischen Gott als bem höch ften Gnt an fich und bem höchften Gut für uns. Wenn bas Pradicat gut, das wir Gott beilegen, überhaupt etwas bebeuten, wenn es nicht schlechthin gleichwerthig fein foll mit ben Prädicaten absolut, unendlich, vollkommen u. f. w., fo

Digitized by Google

#### Pathologifche Moralprincipien.

١

muß es eine Eigenschaft ausbrücken, welche Gott in feinem Berhältnik zur Welt zukommt. Gott kann nur aut genaunt werden, weil er für uns ein Gut ist; bas fittlich Gute ift bick begwegen, weil aus der Sittlichteit für uns Gutes entspringt, gleich wie bas Schöne bekwegen ichon beikt, weil es vom äfthetischen Sinn wahrgenommen und als icon ertannt wird. Alle Herrlichkeiten des himmels find nicht schön und nicht gut, als barum, weil sie zur Wonne bienen Gott felbst uud seinen Engeln und Seligen. Aber ebenso halten wir auch die Unterscheidung zwischen Gott und ber bei ihm zu hoffenden Seligkeit, zwischen dem Besitz Gottes und bem Besitz der Seligkeit für eine burre Abstraftion; die wahre Seligkeit ist Gott selbst und fein Besitz; mag man bann noch von einer bestimmten Summe von himmlischen Freuden reden, welche man als Accidenzien der Seliakeit betrachtet, so kann das den Hauptsatz nicht umstoßen, den wir mit dem Worte des Berrn felbft aus= sprechen wollen : "Ich bin bein überaus großer Lohn" 1).

Aber die Glückfeligkeit kann nach St. noch aus dem Grunde nicht Princip der Sittlichkeit fein, weil sie als Folge und Wirkung der Sittlichkeit nicht zugleich Grund und Ursache derselben sein kann. (S. 218.) Fast möchte man hier an die berühmte Frage erinnern, ob die Henne früher sei oder das Ei. Gerade weil Seligkeit die Folge der Sittlichkeit ist, und weil ich dieß weiß, übe ich das Gute; diese Erkenntniß ist also früher, als das Thun des Guten, und ist die Ursache dessent nur auf meine Vortellung von dem Wesen der Seligkeit au, ob

1) I. Moj. 15, 1.

bieses mein Motiv ein niedriges, unchristlich egoistisches, ober ein reines und ebles ift. Nicht weil ich Seligfeit erwarte, ift mein Brincip ein unvollkommenes, sondern nur wenn ich meine Seligkeit in etwas Auderem suche, als in Gott. Nach St. aber durfte man nur auch fo nebenher ein wenig die Seligkeit im Auge haben; die Seligkeit wurde etwa den Rang eines "secundären Brincips" haben. Aber bezüglich der Frage: mas denn nun mirtlich bas bochfte Moralprincip nach christlicher, theistischer Weltanschauung fei, laft er uns eigentlich im Stich. Denn wenn wir auch wiffen, daß das Fundament der Sittlichkeit Gott, Gottes Wille oder Gottes Gesetz ist, fo wiffen wir damit noch nicht, wie wir Gottes Billen ertennen und erfullen follen, und am wenigsten, wenn man uns den Sittentanon als einen Aft reiner legislatorischer Billführ von Seite Gottes darftellt, wie eine gemiffe Richtung der heutigen Theologie will. —

Doch wir find vielleicht unbillig in unfern Ansprüchen geworden, indem wir vergaßen, daß wir nicht ein ganz abgeschloffenes, fondern erst ein hälftiges Wert vor uns haben. Werben erst auch die rationalen Moralprincipien bargestellt fein, fo tann Manches flarer erscheinen, als es bisher ift. Möge aber auch der Verf. nach diefer Klarheit ringen, die Begriffe schärfer ins Auge fassen, sich auf bas hauptjäch= lichste concentriren, und dann erst können wir ihm wahrhaft Dant wiffen für feine ebenso mubevolle als wichtige Arbeit ! Linfenmann.

Digitized by Google

2.

 Das Marensebangelium und seine synoptischen Parallelen er= flärt von Dr. Bernhard Beiß, ordentlichem Professor der Theologie zu Kiel. Berlin. Berlag von Bilhelm Herts. 1872. S. XII u. 515.

Die Marcushypothese hat zwar alle möglichen Stadien burchlaufen, ist aber keineswegs zu einem befriedigenden Abschluß gekommen. Ja manche ber neueren Erscheinungen über diefen Gegenstand berechtigen zur Annahme, daß eber ein Rückschritt als ein Fortschritt gemacht worden ift. Wir find es hinlänglich gewöhnt, Willfürlichkeiten aller Art von den Vertretern genannter Hypothese in den Kauf zu nehmen, allein ein Verfahren, wie es Scholten 1) und Boltmar 2) belieben, überhebt uns gewiß einer Kritik, ba selbit Bertreter ber Markushypotheje sich zu einem ähnlichen Ur= theil veranlaßt schen (S. 20). Scholten nimmt neben einem nach Wilke'scher Methode willfürlich zugeschnittenen Urmarkus noch brei verschiedene Matthäus und fügt ein besonderes Verzeichniß der unthischen Bestandtheile im Protomarkus (S. 192 f.) und ber ungeschichtlichen Bestandtheile im Matthäusevaugelium (S. 235 ff.) bei. Volkmar kehrt badurch wieder zu Wilke zurück, daß er diefelbe Reihenfolge Markus, Lukas, Matthäus annimmt und im übrigen die von früher befannte Tendenzfritik vertritt, wobei in beiden Werken die Verdienste um die Detaileregese unberührt blei= ben follen. Es ist dies auch die nothwendige Consequenz bes Wilke'schen Standpunkts und möchten wir fast fagen,

<sup>1)</sup> Das älteste Evangelium. Uebersetzt von Redepenning. Elber= feld 1859.

<sup>2)</sup> Die Evangelien ober Marcus u. die Synopsis. Leipzig 1870. Theol. Quartalischift 1872. III. heft. 33

der Markushypothesc überhaupt, wenn nicht vorstehendes Werk eine mehr befriedigende und ruhig gehaltene Dar= stellung der Frage böte.

Beiß vertheidigte schon längst die Priorität des Marfusevangeliums, wie zahlreiche Auffate in ben verschiedenen theologischen Zeitschriften zeigen. Er war es auch, ber zu= erst die Markushypothese dadurch gegen die gewichtigen Einwände zu sichern suchte, daß er in vielen Bartien bem Matthäusevangelium die Briorität zuerkannte. Eine Folge bavon war ohne Zweifel die Annahme eines Urmatthäus und eines Urmartus, die zwar ihrem letztern Theile nach von Weiß auch im vorliegenden Werke nicht gemacht wirb, aber auch hier bleibt er mit wenigen Modificationen bei feiner früheren Ansicht stehen. Es ergibt sich, daß ber Markustert im großen und ganzen dem der beiden anderen Evangelien zu Grunde liegt, wie sich schon aus der durch bas Bapianische Zeugniß bestätigten Wahrnehmung schließen läßt, daß das zweite Evangelium feinem hauptinhalte nach auf felbstiftandiger (Betrinischer) Ueberlieferung beruht (S. 10). Dazu kommt, daß ber im zweiten Gvangelium ausgeprägte Sprachcharakter in den Parallelen fich bei beiden anderen Evangelien nachweisen läßt und in den letteren fich häufig Doubletten finden (S. 11). Da aber mit diefer Annahme bas Problem der Evangelienkritik noch nicht gelöst ift, fo ift die weitere Annahme nothwendig, daß bem Matthaus und Markus eine ältere schriftliche Quelle zu Grunde liege, bie im Matthäusevangelium oft noch die ursprüngliche Diefe Quelle ift die von Bapias erwähnte Fassuna hat. Apostelschrift, die übrigens der sprachlichen Uebereinstimmung wegen in der griechischen Uebersetzung vorgelegen fein muß (S. 14). Diese Lóyca werden mit Unrecht auf bloße Redefücke beschränkt; sie waren keine pragmatische Geschichtserzählung, sondern eine Sammlung von größeren Reden, Gleichnissen, einzelnen Sprüchen und Spruchreihen, denen oft jede geschichtliche Einleitung sehlte, oft eine solche nur in kurzen Andeutungen beigegeben war. Dazwischen zeigt sich aber eine Anzahl von ebenso locker aneinander gereihten Erzählungen und selbst kleineren Erzählungsgruppen, welche meist nur den schigten Rahmen um einzelne Worte Jesu bildeten oder sonst bedeutsame Momente seines Lebens firrirten, so daß also die Papianische *swrazes vör doylwr* höchstens a potiori als Spruchsammlung bezeichnet werden kann. (S. 15 f.)

Da das in großen Partien des Lebens Jefu im ganzen fo gleichförmige Lagewert feines Lehrens und Beilens, feiner Banderungen mit den Jüngern und feiner Kämpfe mit ben Gegnern es unmöglich machte, eine bestimmte zeitliche Beziehung herzustellen, so blieb dem Erzähler (Martus) nichts übrig, als die gleichartigen Greigniffe in fachlich ge= ordnete Gruppen zufammenzustellen und fo einzelne Seiten und Berioden des Lebens Jeju in ihrer durch den Fort-, fchritt ber Entwicklung bedingten Eigenthumlichkeit durch folche in sich abgeschlossene Bilder zu illustriren (S. 21). Darnach ergibt fich, daß Martus feinem Evangelium eine bestimmte Anschauung von dem geschichtlichen Fortschritt des Lebens Seju und feiner öffentlichen Birtfamteit zu Grunde gelegt hat, was aber nicht ausschließt, daß auch hier das letzte Motiv der Schrift nicht ein biographisches, sondern ein bidattisches war. Da die Barufie verzog hat man durch Rückblicke auf bas Leben Jefu den Glauben an die Meffi= anität neu stärken wollen (S. 23).

Der Verf. zerlegt von diefen Gesichtspunkten aus das

33\*

Spangelium in 7 Theile. 3m ersten Theil (1. 14-45) icilbert der Evangelift bas Bewunderung erregende Auftreten Jesu, im 2. Theil (2, 1-3, 6) tritt schon die Oppofition der herrschenden Bartcien bervor, die fich rasch zur Todesfeindschaft steigert, der 3. Theil (3, 7-6, 13) zeigt uns gesu wieder mitten in der Bolksmenae, beren Andrana ihn sogar nöthigt, sich einen eigenen Jüngertreis auszuwählen, im 4. Theil (6, 14-8, 26) erscheint Jefus auf bem Höhepuntt feiner Bolfswirtfamteit, wie auch anderseits bie Feindschaft ber Barteien sich zu einer bebeutenden Höhe gesteigert hat, ber 5. Theil (8, 27-10, 45) berichtet die Aus= bildung der Jünger und beginnt dekhalb mit der Todesweiffagung, mit bem 6. Theil (10, 46-13, 37) nimmt die jerufalemitische Zeit ihren Anfang; in diefem ift nach fachlichen Gesichtspunkten alles zufammengefaßt, was Markus von bortigen Greigniffen, Rämpfen und Weiffagungen zu erzählen weiß, worauf im 7. Theil (14,1-15,17) die Lei= bensgeschichte folgt, der sich ein Abschluß anreiht, welcher von bem geöffneten Grabe aus die Berspective auf die Erscheinungen bes Auferstandenen eröffnet (16, 1-8) S. 22.

Vor allem wird nun der Markustert nach Tischendorf (editio octava. Lips. 1869) gegeben, aber mit mancherlei je besonders motivirten Modificationen, da der Verf. ungefähr in demselben Maße unter den beiden Zeugen des ältesten Tertes den Baticanus bevorzugt wie Tischendorf den Sinaiticus (S. 37 Anm. 1). Zur Seite steht in den Parallelen der Matthäus= und Lukastert nach Tischendorf, worauf in jedem Abschnitt der Markustert eregesirt und sein Verhältniß zu den beiden anderen zu bestimmen gesucht wird, ein Verfahreu, das durchgehends streng festgehalten wird.

Digitized by Google

Was zunächst die textkritische Arbeit betrifft, so hat fich ber Berf. ohne Zweifel um das Martusevangelium ein großes Verbienst erworben. Es ist für bie Eregese von großem Werth, einen möglichst genauen Text zu Grund legen zu können, benn wenn auch im großen und ganzen an ber Auffassung bes Evangeliums wenig geändert wirb, fo find die Barianten doch für die Detaileregese nicht zu unterschätzen. Geradezu unentbehrlich ift aber ein auch in ben kleinsten Dingen sicherer Text für die Lösung der fpnoptischen Frage. Müffen wir auch bekennen, baf gerade mit den stillistischen Cigenthumlichkeiten von den Bertretern ber Markushypothese großer Mikbrauch getrieben worden ift, fo ist boch nicht zu leugnen, daß durch geringe Aende= rungen oft die ganze Auffassung eines Stückes verändert, bie Farbung eine ganz andere wird, was auch für eine andere synoptische Betrachtung von Bedeutung ift. Deßhalb find wir dem Verf. für diese mühevolle und Zeit raubende Arbeit zu Danke verpflichtet. Auch die schöne Ausstattung entspricht ben Bedürfnissen vollkommen und wir können bem Verf. bas Zeugniß geben, daß der Thatbestand ber zwischen den synoptischen Barallelen obwaltenden Ueberein= ftimmung und Abweichung mit einer Genauigkeit und Boll= ftändigkeit dargelegt, und die Auffassung, resp. Beurtheilung besselben burch den Baralleldruck und die inpoaraphische Hervorhebung des Uebereinstimmenden in jener Beise er= leichtert ift, daß er auch nach diefer Seite ber kritischen Untersuchung einen Dienst geleistet hat (S. VII).

Obwohl sich unsere Recepta verhältnißmäßig selten lediglich auf Minuskeln oder auf einige wenige Majuskeln gründet, so folgt sie doch einem Terte, welcher auß deut= lichste den Charakter der Emendation trägt, wenn man ihn mit bem burch bie beiden Codices des 4. Jahrhunderts, ben Baticanus (B) und Sinaiticus (n) gemeinfam bezeugten Terte veraleicht. Awar sind auch diese nicht mehr ganz fehlerfrei, aber boch sind so wenige und zu dem so augen= fällige Berftöße ober Berbefferungen vorhanden, daß fich eine reflermäßige Aenderung nicht nachweisen läßt, während dies bei allen andern wirklich der Fall ist (S. 28). Der älteste Repräsentant des emendirten Tertes ist der Cod. Alexandrinus (A) aus bem 5. Jahrhundert, nachft ihm ber Cod. Bezae Cantabrigiensis (D) aus dem 6. Jahrhundert. Der Tert von A ift in die Mehrzahl der jüngeren griechischen Handschriften übergegangen, der von D in die Codices der altlateinischen Ueberschung. Die Grundlage bes emendirten Tertes, nach welchem die Quellen von A und D corrigirt find, bildet aber eine noch ältere und ur= sprünglichere Textgestalt als die in N und B enthaltene (S. 29). Für den ältesten in NB gemeinsam erhaltenen Text sind außerdem noch 3 wichtige Zeugen vorhanden: ber Cod. Parisiensis num. 62 (L) aus bem 8., ber Cod. Sangallensis (1) aus bem 9. ober 10. und ber Cod. Ephraemi Syri (C) aus dem 5. Jahrhundert. Von den beiden Codices n und B erweist sich letterer als der ur= sprünglichere, da jener sich öfter dem emendirten Tert näbert (S. 32). Aus all dem gehe hervor, daß man sich noch immer entschiedener von dem Vorurtheil lossagen muffe, als tonne für die Echtheit einer Lesart irgendwie die Babl ber Codices ober sonftiger Tertzeugen entscheiden (G. 33). Immer muffe die innere Kritik mit der diplomatischen Text= tritik hand in hand geben. Eine rein mechanische Tert= fritik ist allerdings nicht möglich, da sich auch in die besten Codices ichon durch die Abschreiber manche Fehler einge-

492

.

schlichen haben. Aber große Vorsicht ist bei ber inneren Kritit immerhin nothwendig, damit nicht die vorgefaßte Meinung zu Sunsten weniger beglaubigter Lesarten ent= scheidet, wenn diese nur mit dem sonstigen Charakter des Evangeliums harmoniren. Denn eine solche Consequenz im Stil darf man bei unsern Evangelisten um so weniger er= warten als, so gering man auch die Katechese und Predigt anschlagen mag, doch in manchen Stücken der Evangelien auch sprachliche Reminiscenzen aus denselben nachklingen müssen. Ein kleiner Mißstand für die spatchiche Frage ist badurch entstanden, daß der Tert des Matthäus= und Lukas= evangeliums nicht nach demselben Princip revidirt ist. Es müßte sich dabei in gleicher Weise herausstellen, daß manches ihnen eigen ist was man disher für fremd ausab.

Um weniastens eine Andeutung zu geben, nach welcher Richtung burch diefe Tertkritik das Markusevangelium verändert wurde, so bemerken wir, daß der emendirte Tert aern bas Imperfectum in ben Norist verwandelte (S. 55) ober den vorhergehenden Noristen confirmirte (S. 86), die bäufiaen Afundeta durch Verbindungspartikeln entfernte (S. 47), die Monotonie des Ausdrucks aufbob und zwar besonders gern durch Beränderung des zal in de (S. 43), Bleonasmen und Abundanzen beseitigte und die Wortstellung balb vereinfachte, bald nachdrucksvoller ordnete (S. 28), gewiffe Formen confequent durchführte wie z. B. eiJews ftatt des ursprünglichen edgig u. f. w. Bedenkt man nun, baß alle diefe Stileigenschaften dem ganzen Evangelium eigenthumlich find, fo ift allerdings die Vermuthnna der Emandation begründet, auch wenn mitunter nur B gegen bie anderen Codices steht.

Die Erklärung des Markusevangeliums bietet viel

Sutes und zeichnet fich vor benen ber anderen Gregeten aleicher Richtung vortheilhaft aus, aber der Grundton, welcher burchs Ganze gebt, widerspricht doch gleich dem ersten Vers bes Evangeliums. Dieses ift bas Evangelium Refu Christi bes Sohnes Gottes und als folches ift es auch in seiner Durchführung leicht zu erfassen. Aber nichts berechtigt zu ber Erklärung, daß der Gottessohn berjenige fei, welcher, weil er ber ermählte Gegenstand ber göttlichen Liebe ift, zugleich den meffianischen Beruf (14, 61) empfangen bat (S. 38). Aus dem Tert selbst läßt sich diefes so wenig herauslesen als aus B. 11: "Sie (sc. die Stimme) begrüßt ben Geiftesgesalbten als den Sohn Gottes und erläutert biesen Ausbruck sofort, indem fie ihn als den erwählten Gegenstand der göttlichen Liebe bezeichnet. Er ift also ber im prophetischen Pfalmworte also begrüßte, bem Gott auf Grund seiner Sohnesstellung die meffianische Beltherrichaft in Aussicht stellt (21. 2, 7-9). Die Liebe Gottes zu ihm beruht aber barauf, daß Gott an ihm Wohlgefallen gefunden hat, daß er also seinem sittlichen Wesen nach ber würdige Gegenstand biefer Liebe ift. Damit ift fofort ber Sinn, in welchem die Ueberschrift (1, 1) Jesum als ben Sohn Gottes bezeichnete, flar gelegt. Bon einer metaphysischen Gottessohnschaft (Myr.) tann hier jo wenig wie bort die Rede sein; ber Messias trägt das Ehrenprädicat bes Gottessohnes, weil nur der erwählte Gegenstand der Liebe Gottes auch zur Ausführung feiner bochften Seilsrathschluffe in ber meffianischen Bollendungszeit berufen fein tann" (S. 49). Es heißt boch gewiß bem Text Gewalt anthun, wenn man aus o vios pov o ayanntos herauseregefirt, bu bift mein Sohn, weil bu ber Gegenstand meiner Liebe bift und ben Grund bes Wohlgefallens (er'dounoa)

494

in dem sittlichen Wefen findet! Wenn es als Grundfat einer gesunden Cregese festgehalten werden muß, daß vor allem grammatisch=historisch erklärt wird, so berechtigt gewiß auch hier bei klar vorliegendem Wortfinn nichts als eine vor= gefaßte Meinung zur Annahme eines übertragenen Sinnes. Und diefe Interpretation muß nun bei allen übrigen Stellen ibre Dienste leisten, um über bie Schwierigkeiten, welche fich boch immer wieder zeigen, hinwegzuhelfen. Wenn sich Stefus 8, 38 ausbrücklich als den Menschensohn bezeichnet, ber in ber Herrlichkeit des Baters kommen werde, fo tann bas Sohnesverhältnik gewik nur als metaphyfisches genommen werden und es ift Billfur, wenn ber einzigartige Menschensohn kein anderer ist als der Gottessohn, d. h. ber zum Bollftrecker aller göttlichen Heilsrathschluffe ober zum Meffias erkorene Gegenstand der göttlichen Liebe (1, 11. 3, 11) (S. 292), wie auch bie klaren Borte ber unreinen Geifter "ov el o vlog vor Jeov" nur willfürlich Jefum als ben zum meffianischen Berufe geweihten Gegenstand ber göttlichen Liebe bezeichnen können (S. 115). Als ich in der Einleitung den § über den Plan und Charakter des Markusevangeliums (S. 22 ff.) las, wunderte ich mich nicht wenig das diktatische Motiv desselben in der Stärkung bes Glaubens an die Meffianität bestimmt zu finden. Bisber war ich gewöhnt zu lesen, daß im Matthäusevangelium biefer Charafter ausgesprochen sei was mit sciner Bestim= mung für Judenchriften im Zusammenhange ftehe, aber baß auf einmal diefer Charakter dem Markusevangelium aufgeprägt werben will, ift mir neu. Es ist ja schon zum Voraus unwahrscheinlich, daß in einer für Heidenchriften bestimmten Schrift gerade der meffianische Beruf Jesu befouders betont worben ift und das Baulinische Svangelium

-

spricht durchaus nicht dafür. Rur Heidenchriften mußte viog 9800 bie verständlichere Bezeichnung ber Einzigar= tigkeit Sefu sein, ihr Sprachgebrauch konnte aber unter demselben auch nichts anderes als den Sohn Gottes im eigentlichen Sinn verstehen. Aber wie wenig vollends biefer Charakter im Evangelium selbst ausgeprägt ist, geht am einfachsten aus der Gregesc bes Verf. hervor, nach deren Lecture ich mich nicht mehr wunderte, wie er zu biefer Auffassung tam. Er wollte dem vids Deov eine aut klingende Erklärung geben. Der Gottessohn wird in den Meffias nach des Verf. Begriff umgewandelt und der Menschensohn als gerade biefer Meffias aufgefaßt. Daß der Wortlaut das birecte Gegentheil bietet wurde schon bemerkt, daß die ganze Ibee ber Schrift eine folche Gregese nicht befürwortet zeigt ein beliebiges Beispiel. Jefus heilt ben Gichtbrüchigen, in= bem er ihn zuvor mit den Worten anredet: ... téxnon. aglerral oov ai augriau" (2, 5). Die Schriftgelehrten benten : "τίς δύναται αφιέναι άμαρτίας εί μη είς ό θεός;" (v. 7) und Sefus beweist burch bie förperliche Heilung, bağ ber vios rov andpa'nov Macht hat Sünden zu vergeben (v. 10). Daraus geht boch nothwendig hervor, daß fich Jefus eine göttliche Macht, bie Sündenvergebung, beilegt. Er zeigt damit, baf ber Meufchensohn und ber Gottessohn diefelbe einzigartige Erscheinung ist, nämlich eine göttliche Person. Die Sündenvergebung gehört zum Begriff bes Meuschensohnes und zum Begriff eines Ginzigen, ber Gott ist, also muß nach Markus Jesus in Wahrheit Gottes Sohn, mit Gott eins fein. Der Meffias ift eben zugleich Gottessohn im metaphysischen Sinne und die gottliche Brarogative ber Sündenvergebung (S. 81) weist, wie das Benehmen der Schriftgelehrten zeigt, vor allem auf die

**4**96

Göttlichkeit bes Menschensohnes bin. Der falsche Meffias= beariff ber Juden, in welchem dieses Moment purücktritt oder gar nicht zur Geltung kommt, ist ber Grund, warum fie ben herrn nicht als ben Meffias ertennen. Der Beariff Menschensohn war ihnen freilich bekannt, aber nicht baß diefer den Anfpruch der meffianischen, sondern bag er den göttlicher Macht erhebt, ift ihnen ein Aergerniß. Wenn Mc. 8, 29 (S. 282) ben Betrus bas Bekenntniß ablegen läßt, du bift Christus, so muß jeder Lefer an den 1,1 ge= nannten vids 9200 benten und nicht an den Meffias des Verf., so gewiß als die durchaus nicht mikverständlichen Worte bes Centurio: "αληθώς ούτος ό ανθρωπος νίος θεου ήν" im heidnischen Munde nur die wirkliche Gottessohnschaft bezeugen können. Für den Evangelisten ist diefer Ausruf bes Centurio allerdings ein Beweis, wie noch in seinem Lobe Refus fich als den Gottessohn erwiesen hat (S. 502), für uns ift aber dieje Wendung bes Ausspruchs ein Beweis, daß wir das Evangelium des Gottessohnes im metaphylischen Sinne vor uns haben.

Die Vorhersagung des Leidens und Lodes (S. 349 u. a. a. O.) wird gewiß zu einer Apologic für die Meffi= anität des am Kreuze Gestorben, aber das specifisch Meffia= nische tritt bei Matthäus schon durch die zahlreichen Citate viel bestimmter hervor. Martus legt Werth darauf, daß Jesus freiwillig und mit bestimmtem Vorherwissen in den Lod ging. Damit legt er Jesu eine göttliche Eigenschaft bei und beseitigt zugleich einen Einwand, der aus dem Be= nehmen der Jünger während der Leidenstage gemacht wer= den konnte. Nehmen wir dazu noch die Vorliebe des Martus für die Wundererzählungen, die er bis in das kleinste Detail mit übertaschender Frische und Lebendigkeit ausmalt, bei benen es ihm stets barum zu thun ist, alle Umstände hervorzuheben, welche bas Wunder über jeden Zweifel erheben, während Matthäus es liebt, die Wunder zu häusen und zu generalisiren, so ist es sicher viel richtiger, bas didaktische Motiv des Markus in der Absicht zu suchen, die Göttlichkeit Jesu aus seinem wunderreichen Leben und prophetischen Verkündigungen zu beweisen.

Darnach wird fich auch die Eintheilung des Evangeliums etwas anders gestalten. Wohl ist es richtig, daß einzelne Gruppen so geordnet find, daß die mehr und mehr wachsende Feindschaft ber herrschenden Barteien bem Lefer Klar vor Augen tritt, aber wenn man insbesondere bie Reihenfolge ber babei erzälten Bunder näher betrachtet, fo zeigt fich in ihr eine ähnliche Steigerung des Wunderbaren. Gauz be= fonders aber ift zu beachten, daß der Grund jener Feindselig= teit fast burchgebends nicht in den meffianischen Unfprüchen bes Herrn (S. 23), sondern in seiner Opposition gegen bie pharifäischen Observangen zu suchen ist. Dies zeiat sich schon beim ersten heftigen Zusammenstoß. Gegen die Sündenvergebung wagen die Schriftgelehrten nicht einmal etwas zu fagen, bagegen bas Effen Jefu mit ben Bollnern und Sündern (S. 88), das Nichtbeachten des jubischen Fastengebotes von Seiten der Jünger (S. 93 f.), das Aehrenraufen der Jünger (S. 99), das Heilen der Kranken am Sabbath (S. 106), dies sind die Punkte, welche tie Gegner zum töbtlichen haffe fortrigen (S. 110); in teinem zeigt fich ein Anspruch auf meffianische Bollmacht, sondern in allen die bewußte Opposition gegen die engber= zigen Observanzen, so daß wir vielmehr Boltmar beistimmen muffen, ber in diesem Theil einen Fortschritt des Christen= thums über das Judenthum hinaus annimmt. Wenn

498

Jejus 2, 28 ben Menschensohn als herrn bes Sabbaths erklärt, weil ber Sabbath wegen bes Menschen und nicht ber Mensch wegen des Sabbaths da ift (v. 27), fo ift biefer Beweis gewiß nicht bem meffianischen Charakter entnommen. Bezeichnend ift außerdem, bag es nur die Parteiführer sind, welche an solchen Dingen Anstok nehmen. Nun vergegenwärtige man sich bie römische Borftellung von den Juden, wie fic z. B. in den Schriften bes Horaz ausgesprochen ist, und man wird sich alsbald überzeugen, daß Stefus, der über diefe kleinlichen Dinge erhaben war, den Römern in einem ganz andern Lichte erscheinen mußte als die verachteten Juden und zumals als die ränkevollen Barteihäupter. Jesus ift ebenso erhaben über bie judische (pharifäische) Engherzigkeit als über die Berschsucht der Parteien. Dies tritt in dem "unter Römern und für Römer" (S. 29) geschriebenen Markusevangelium nachbrück= lich hervor, darum muß diefen Abschnitten ein bahinzielendes Motiv zu Grunde liegen. Aber diefclbe Wahrnehmung macht man im ganzen Evangelium. Denn stets ist bas Bolt voll Begeisterung für Jesu, wenn auch nicht für ben Sottessohn, jo boch für ben Wunderthäter; die Fälle find Ausnahmen, in benen bie Wunderwirtsamkeit auf Un= empfänglichkeit stieß (4, 35 S. 165 f.) und die Berwerfung zu Nazareth bietet außerdem noch einen ganz andern Ge= fichtspunkt als den, daß in ihr die Unempfänglichkeit gipfelte (S. 204 f.). Es zeigt fich bier am beutlichsten, wie weit Jesus von allen Barteiumtrieben entfernt war. Denn als Barteiführer hätte er vor allem in feiner Baterstadt fich einen Anhang verschaffen muffen; daß er dies nicht that, zeigt seine Aufnahme baselbft.

Wie das mehr und mehr sich trübende Verhältniß des

Herrn zum Bolte fich gestaltete erfieht man übrigens sogleich aus bem 4. Theil, indem wir Jesus auf einmal wieder auf dem Höhepunkt seiner Boltswirksamkeit sehen (S. 211 bis 277). Das Bolt sucht ben Herrn, nicht ber Herr bas Bolt. Ja um das Auffeben möglichft zu vermeiden, verbietet ber herr sogar bie Verfündigung ber Bunderheilungen. Wenn fein Verbot nichts besto weniger ben entgegengeseten Erfolg hat, so zeigt sich gerade in der consequent befolgten Aufnahme besselben von Seiten des Martus der specielle 3wect bes Evangeliums. Jefus vermeibet jebe Agitation und bennoch folgen ihm die Boltsmaffen. Darum alaube ich auch, daß dem Martus Unrecht geschieht, wenn man 2. B. die Erzählung von der Erweckung der Jairustochter als einen neuen Beweis der Unempfänglichkeit aufnehmen läft (S. 195). Darum ist auch bie Auffassung falsch, bak es felbst ber Menge babei bleiben follte, daß das Mäbchen nicht tobt war, sondern schlief (in ihrem Sinn) und felbst ber weitere Aposteltreis bas Größte noch nicht wiffen burfte. War es benn möglich, daß das Wunder unbekannt blieb, ba eine große Menge mit bem Herrn herbeigeftrömt war ober follte bieje felbst von bem Rinde und feinen Eltern auf bem Glauben gelaffen werden, daß teine Tobtener= weckung ftattgefunden habe? Wenn der Verf. beifügt : "Wäre freilich bas Mädchen nur vom Scheintobe erwacht, so wäre bas eitle Geheimthuerei, bie den Glauben an eine vollzogene Todtenerweckung erzeugen mußte, wenn nicht gar erzeugen follte" (S. 197), fo beweist er ja felbst, daß in fedem Falle die Menge nothwendig zum Glauben an die Tobtenerweckung tommen mußte und boch follte es für fie babei bleiben, daß bas Mädchen schlief!

Daß die Beziehungen Jesu zu den Pharifäern und

ihrem Anhange benen zum Bolke gerade entgegengesett waren ift so klar, daß kein Evangelist darin feinen Gin= theilungsgrund zu suchen nöthig hatte. Jesus tritt ihnen immer schärfer gegenüber, aber es ift wieder febr charakteriftisch für bas Markusevangelium, daß der Grund auch beim gesteigerten Conflict nicht der messianische Anspruch ift. Auch hier (S. 244 ff.) ist die Beranlassung das Effen ber Junger mit ungewaschenen händen und bie Strafrede Jefu sett das Gebahren der Pharisäer in directen Gegenfat zu dem Gesetz Moses. Freilich tritt die Unterweisung ber nichts besto weniger immer wieder unverständigen Junger ftets wieber in den Vorbergrund, aber nirgengs fo, daß des Volkes nicht mehr gedacht würde. Muß doch ber Berf. noch im 5. Theil, indem fich Jefus ganz ber Unterweifung ber Junger widmete, felbft bekennen : "Allerbings fällt das unmotivirte Erscheinen bes özlog bei Martus 8, 34 f.) immer auf, ba für ihn boch ber Hauptgesichtspunkt die Unterweisung der Jünger ist und in den folgenden Sprüchen an fich keine Nothwendigkeit liegt, den dzlog als Publikum zu denken" (S. 289 Anm. 1). Allein ba hilft wieder gludlicherweise die apostolische Quelle: "Der Grund, weshalb Martus ben dzlog herbeizieht, tann alfo nur barin liegen, daß die apostolische Quelle bieje Sprüche an den öxlog gerichtet fein ließ," als ob mit biefer Annahme cin Beweis gegeben wäre und Martus sich so äugstlich an die Quelle gehalten hätte!

Ebenso wenig befriedigt die Erklärung der zahlreichen Bolksmaffen, die nach 10, 1 herbeigeströmt sind. Denn ab= gesehen, daß von dem Aufgeben des Incognito (S. 330) nirgends die Rede ist, da die Predigt erst beginnt als das Bolk (öxlos während Markus den Singular, Matthäus

ben Plural liebt; ber Singular in den Parallelen bei Matthäus ist ein Zeichen seiner Abhängigkeit von Martus (S. 250. 268) was ist also der Plural bei Martus?) versammelt war, ist ausdrücklich hervorgehoden, daß die Predigt an das Volk zu den gewöhnlichen Beschäftigungen des Herrn gehöre (xal ws elu'Ieu nallen, bei welchem den Herrn viele aus dem ihn begleitenden öxlos mit königlichen Ehren empfingen (S. 367) zeigt zur Genüge, wie die Unempfäng= lichteit des Volkes zu erklären ist. In Jerusalem seins unverholenen Beisall fand (S. 399 f.)

Es läßt fich aber außerdem ein anderes Bedenken gegen bie Beiß'sche Auffassung des Martusevangeliums geltend machen, bas zwar von unserem Standpukte aus irrelevant ift, den Vertretern der Markushppothese gegenüber aber Man leuanet die boamatische Reflexion Bedeutung bat. (S. 24), läßt den Markus überhaupt nicht reflexionsmäßig schreiben, sondern alles in epischer Weise durch die Darstellung felbst zur plastischen Anschauung bringen (S. 26), es ist zwar ein didaktisches Motiv vorhanden (S. 23), aber nur keine Reflexion in dem planvollen Organismus. Aft benn defhalb teine Reflexion vorhanden, weil fie weniger deutlich durchblickt oder ift nothwendig da Refferion, wo die bessere Ordnung ift? Nun bann müßte nach des Verf. Standpunkt bei Martus die meiste Reflexion zu finden fein, wie sich auch an einer Menge Stellen nachweisen läßt. Wir beschränken uns hier, darauf hinzuweisen, daß ber Berf. oft dies selbft bemerkt (S. 45 f., 85, 129, 139, 165, 181, 223, 285 u. a. a. O.) Es ist überhaupt die Durchführung eines bestimmten Planes ohne Reflexion nicht an=

zunehmen. Daher ift aber auch die Reflerion kein Beweis ber Posteriorität. Ein jeder Schriftsteller, ber nicht bloß ein biologisches Motiv hat, sondern einen planvollen Dr= ganismus herstellen will, nach gewiffen fachlichen Gesichts= punkten ordnet, muß sein Material reflexionsmäßig sichten und zusammenstellen. Die Evangelisten sind zu dem Augen= zeugen ober Schüler von Augenzeugen, fo bag alle ur= fprünglich sein können, ohne baß damit über die Zeitfolge und bas Abhängigkeitsverhältnig etwas entschieden märe. Sie find baher anders zu beurtheilen als andere Schriftsteller, welche lediglich auf ihre Quellen angewiesen find. Entscheidet man auch "nach ber Textkritik zwischen verschiedenen gleichberechtigten Lesarten für die Ursprünglichkeit derjenigen, aus welcher fich bie Entstehung ber Varianten am leichteften und einfachsten erklärt" (S. 10), so barf unter ben brei Parallelterten unserer Evangelien über die Ursprünglichkeit boch nicht ebenso entschieden werden, da der Spätere in dem Schatze feiner Erfahrungen binlänglich Mittel hatte, eine Lesart zu wählen, die nach ben Gesetzen der Tertfritik als bie frühere betrachtet werden müßte.

Darum sind neben den sprachlichen auch die historischen Momente bei der Beurtheilung zu würdigen und nach diesen fteht das Markusevangelium der Zeit, in welcher das Evangelium von den Juden zu den Heiden überging, viel näher als das Matthäusevangelium, und das Lukasevangelium bezeichnet einen noch größeren Fortschritt. Zu beachten ift, daß dieser Standpunkt im Matthäusev. überall gleichmäßig hervortritt, nicht etwa bloß in den aus der vermeintlichen apostolischen Quelle aufgenommenen Partien. Aber geset felbst, es habe mit diefer seine Richtigkeit, fo geht daraus, baß ber Verfasser des Mathäusev. die auf speciell jubische 34

Theol, Quartalfdrift. 1872. III. Beft.

Berhältnisse, namentlich auf die Berwerfung der Juden aebenden Sprüche unverändert aufnahm, während fie Martus wegließ, hervor, daß zur Zeit der Abfaffung des Markusev. "bie heidenmission mit raschen Schritten ihrem Riele entgegenging" und 13, 19-24 beweist, daß die Weissagung Jefu, welche in ber ältesten Quelle die Barusie unmittelbar mit der Katastrophe in Judäa verband, der Beitlage entsprechend bereits in etwas weiterem Sinn gefaßt werden mußte" (S. 25. 423 f.). Es klingt in der That sonderbar, wenn der Verf. dazu bemerkt: "Das ei9ews ber Quelle (Mt. 24, 29), das gewiß nicht ber nach ber Zerstörung Jerufalems schreibende erfte Evangelist binguge= fügt hat, weil es ihm nun höchste Zeit ichien, ist offenbar absichtlich vermieden" (S. 426) und "Lukas vermeidet offen= bar absichtlich jede genauere Zeitbestimmung, da bei ihm zwischen die Zerstörung Jerusalems und die Barusie die xalpol e9var (v. 24) treten" (S. 428). Sollte also nur ber Berf. bes Matthäußev. biefe Incongruenz mit ber Reitlage nicht bemerkt und trotz des Borgangs im Markusev. bas sidews recht absichtlich stehen gelaffen haben? Db eine Grundschrift angenommen wird oder nicht, das Ber= hältniß bleibt dasselbe; das Matthäusev. verbindet die lette Ratastrophe mit der Parusie, das Martusev. hat das sonft eigenthümliche eigeweg, nicht und Lukas vermeidet absichtlich jede Reitangabe, weil er eine große Zwischenzeit annimmt. Dies war, wie die apostolischen Briefe zeigen, der historische Sang, also ist kein Grund vorhanden eine andere Reihen= folge der Evangelien anzunehmen oder zum wenigsten muffen bieje Momente in die Bagichale gelegt werden.

Es gabe noch vieles zu bemerken. Namentlich enthalten die specifisch synoptischen Erläuterungen, welche jedem Ab-

504 Berhältt ,

schnitte beigegeben find, viel Ansprechendes und Belehrendes. Müffen wir auch ber ganzen Richtung unfere Anerkennung versagen, fo barf bies uns nicht bindern, die trefflichen Dienfte zur Erkennung des Sprachgeistes der Evangelien und zur Würdigung der hl. Schrift überhaupt in hohem Maße anzuerkennen. Aber treu dem Vorhergehendon wollen wir auch bier uns nicht auf bas Einzelne einlaffen und unfere Bemerkungen beiseite legen, ba bem Verf. am Aufdecken einzelner Blößen seiner Argumentation wenig zu liegen scheint, aber "hochtönende Machtsprüche" find wir nicht ab= zugeben geneigt und der Verf. wird uns wohl ebenso wenig zu den "Unbefangenen" rechnen als wir ihn, der sich ja feinerfeits längft in "eine fritische Grundanschauung einge= fponnen und in ihr verfestigt hat" (S. VII) und wie bie Rlaffe feiner Gegner zu benjenigen gehört, die nicht leicht bekchrt werden können. Nur auf einen Bunkt wollen wir bier noch aufmertsam machen. Der Berf. faßt in ber gangen Argumentation bloß die "Martus= und die Griesbach'sche Hupothese in den Blick", als ob es keine weitere Möglichkeit gäbe. Und boch zeigt der wiederholt benützte Klostermann, bag auch bie Aufeinanderfolge bes Ranons ihre Bertreter Daß die katholische Eregese nicht berücksichtigt ist, bat. scheint in dem protestantischen Herkommen seinen Grund zu haben. Die Griesbach'sche Hypothese hat aber nach unferm Dafürhalten heutzutage ihre Bedeutung verloren. Benigftens fanden wir auch von bem Berf. bafur faft nur Baur citirt, beffen Schule wie in manch anderer, fo auch in diefer Rich= tung bem Meister nicht treu geblieben ift. Schanz.

34\*

Lett,

Das Weien der Menigensele. Eine Borschule für empirische Binchologie von Dr. Matthäus F. Lerg, Religionsprofesson am t. t. Symnasium in Rommotau. Wien, Braumüller 1871.
S. VIII u. 137. 8. 20 Sgr.

Der Verf. der vorliegenden Schrift steht zum Theile auf dem Standpunkte Herbart's, daber er nicht mit allen Behauptungen seines Systems einverstanden ist. So 1. 9. tabelt er und diek mit Recht, daß herbart's Schule einen zu starken Nachdruck auf den Mechanismus des Seelenlebens lege. S. 101: "Eine gemiffe Schule läuft durch ihren Mechanismus, den sie in's Seelenleben gebracht, Gefahr, eine ähnliche Nothwendigkeit, wie bei den Thieren, in die Seelenthätigkeiten bes Menschen hineinzutragen. Indek nicht bie Borftellungsmaffen wirten, fondern bie Seele wirft burch sie." - Er weiß aber anderseits auch gewisse Argumente ber Berbart'ichen Schule für feine eigenen Unschauungen trefflich zu verwerthen. Denn fo hat er bie immaterielle Ginfachheit ber Seele auf bieje Art gut bewiesen S. 6 ff. - Doch steht Lerch außerdem hauptsächlich auf bem Standpunkte des von ihm sogenannten "milderen Dualismus", welcher "bem Leibe auch eine gemiffe Selbft= ständigkeit in feiner Entwicklung und Erhaltung zugefteht, wobei aber ber Geist als einziges höchstes Lebensprincip festgehalten wird." Diefen Dualismus hat er "feinen Er= örterungen über bas Seelenwefen besonders zu Grunde gelegt" (S. 54). Nur ist er hie und ba von demfelben wieder abgewichen. — Seine Hauptabsicht jedoch in dieser Schrift ist: Die Immaterialität der Menschenseele gegen ben heut zu Tage herrschenden Materialismus mit erneuer=

ten Gründen zu vertheidigen (Vorrede S. I u. VI). — Ferner aber, fagt er S. III u. IV, soll diese Schrift "zugleich eine Einleitung in die empirische Psychologie dilden. Denn daß dieselbe durchaus eingehender Erörterungen über Dasein, Wesen und Eigenschaften der Seele als propädentische Ein= leitung bedarf, ersieht man daraus, weil ohne dieselben ihr Studium unmöglich, oder doch unfruchtbar, unsicher und schwankend ist."

Wohl hat der Verf. insofern Recht, daß durch biese metaphysische Vorbegründung eine tiefere Einsicht in das Seelenleben gewonnen, und deffen Erscheinungen leichter erklärbar werden. Doch find über diesen Bunkt die Mei= nungen ber Bsychologen getheilt. Denn nach Lindner 2. B. ift diese metaphysische Einleitung nicht absolut nöthig. Er meint in f. Lehrbuch der empirisch. Psychologie 3. Aufl. 1872: Die Physik vermöge zwar "nicht anzugeben, was Stoff ift, was Kraft und wie sich beibe zu einander verhalten. Allein sowie begungeachtet ber Physik ein weites Gebiet der Forschung im Bereiche der vermittelten Natur= erscheinungen übrig bleibt: ebenso bleibt ber empirischen Binchologie ein weites Feld der Untersuchungen offen, bie von einer metaphysischen Ansicht über bas Wesen der Seele ganz und gar unabhängig sind" (S. 8). In etwas ähnlich verfährt Kaulich in f. Handbuch der Pfuch. 1870, doch äußert er zugleich S. IV : "Wo metaphysiche Boraussetzungen nicht vermieden werden konnten, da wurden die metaphysischen Grörterungen auf die Ergebnisse der spy= chifchen Untersuchungen gestützt." Sicrauf fest er bingu: es wäre freilich ant gewesen, wenn er auf eine "in feiner Denkrichtung" bereits verfaßte Metaphysik hatte verweisen tonnen. Hagemann in f. Psychol. 1870, S. 14 dagegen

hält bie metaphpfischen Voraussehungen für unbedingt nöthig, und gibt als folche folgende Sate an : Der Mensch "besteht aus zwei an sich wefentlich verschiedenen, aber zur leben= bigen Einheit verbundenen Substanzen, aus Körper und Der Menschengeist, welcher als Geist, Princip des Beift. Denkens und freien handelns ift, ift zugleich organifirendes Brincip bes Leibes, sowie Brincip ber Empfindungen und willfürlichen Bewegungen, und beghalb wird er Seele ge-Demzufolge fagen wir: daß weber ber materiali= nannt." ftische, noch der semi=, noch der pantheistische (monistische), noch ber monadistische, noch ber trichotomische, sondern nur der dualistische Standpunkt die Seelenerscheinungen richtig zu erklären vermag. Dieß ift in der empirischen Binchologie nothwendia voraus zu bemerken. Diese Ertenntnik aber ergibt fich anfangs aus ber Analyje bes menschlichen Selbitbewußtfeins. Bas bas Befen ber Menfchenseele vollftäudig ift, kann sich erst nach der totalen Erfassung und Dar= stellung ber Seelenerscheinungen am Schluße ber empirischen Binchologie berausstellen, dekhalb sich auch bier die rationale Psychologie an die empirische anschließt.

Der Verf. behandelt nun seinen Gegenstand in brei Abtheilungen. In der I. Abtheilung bespricht er die Frage: "Was ist die Scele?" Scharffinnig zeigt er, daß die Menschenseele ein Sein für sich, eine Substanz ist (S. 11.), und daß sie zugleich wesentlich verschieden ist von der materiellen unorganischen und bewußtlosen Naturwelt (S. 10). — Da aber auch die Natur Bewußtlosen in den sinnbegabten Thierindividuen hat, so mußte er auch den wesentlichen Unterschied der Menschenseele von der Thierseele erhärten, um den Beweis vollständig zu führen. Darum betrachtete er später S. 58 auch den Character der Thierseele. — Zuvor ieboch löst er bas Broblem : ob man Seelenvermögen beim Menschen annchmen könne? Er bestreitet diese Unnahme und stützt sich hierbei auf Herbart. - Seine Gründe konnten uns von dieser Behauptung nicht überzeugen. 69 ift bie einfache Menschenseele wohl bas Brincip aller ihrer Thätigkeiten, aber bieje Thätigkeitsweisen find unbeschadet ihrer Einfachheit boch verschieden. Aus Einer Thätigkeits= weise laffen fich nimmer bie mannigfaltigen fpychischen Grscheinungen begreifen. — Lerch erörtert bann weiter : wie ber Materialismus (S. 30), ber Spiritualismus (S. 47), ber Realismus herbart's, ber Idealrealismus Schelling's, und ber Idealismus Hegel's (S. 54-58) bas Wefen ber Menschenseele bestimmen, und tritifirt die Aufichten all' die= fer Sufteme treffend. Doch bie Widerlegung des Materia= lismus ift vom Verf. am vollständigsten und gut durchge= führt (S. 30-42). Wichtig ist seine Neußerung gegen jene, welche im Darwinismus teine Möglichteit mehr ersehen, aus dem Materialismus berauszukommen. "Sei es" (be= merkt er S. 43), "baß bie Thierorganismen aus wenigen Species sich entwickelten und des Menschen leiblicher Dr= ganismus benselben Ursprung ber allmähligen Entwicklung habe, folgt daraus, daß der Mensch ein potencirter Affe ist? Er mag es bezüglich bes Leibes sein, muß er es auch bezüglich des Seelenlebens fein? - Die Sache kann fich boch auch fo verhalten, daß dem nach natürlichem Gange vollendeten leiblichen Organismus, der aus einer Affenart hervorgegangen sein mag, die Seele von Gott ein= geschaffen wurde." Aus biefem Grunde zeigt Lerch nun auch, daß die Menschenseele, wesentlich verschieden ift von der Thierseele. Sein Beweis lautet: "Alle Thätigkeiten und Zuftände" (der Thierfeele) "haben ein gang individuelles

Sepräge, und tonnen fich zu teiner zufammenfaffenben 201= gemeinheit, wie bieg bei den Borftellungen bes Menschen= geistes ber Fall ift, erheben. Das Thier bat teine Borftellung vom Baum überhaupt, sondern nur von diesem einzelnen bestimmten Baum und bann wieder von einem anderen Baum u. f. f." (S. 64). - Dieß follte nach unferer Anschanung richtiger so heißen: Die Thierseele hat keinen allgemeinen Begriff von einem Baum, sondern nur ein Gemeinbild, ba nur ber Geist bas allgemeine Wesen der Dinae zu Aukerdem Saat erfassen vermaa. der Die Thierseele ist "ein unselbstiftandiges" (S. 63), Berf. : die Menschenseele bagegen ein felbftftändiges Befen (Substanz). — "Die Thierseele ist nur ein intearirendes Accidenz bes Leibes" (S. 63). - Hierauf S. 61: "Beim Menschen forbert die Einheit des Bewuftfeins, des Selbstbewußtfeins, der Freiheit die Annahme eines selbstftändigen Seelenwesens, das auch in der Trennung vom leiblichen Organismus für sich forteristiren und sein Leben fortleben tann." Das Thier hat "fein Selbstbewußtsein. Bon Freiheit ist teine Spur; das bischen Willfur in ben Bewegungen besagt nicht viel mehr, als Abwesenheit äußern Zwanges." - Wir können es nur billigen, daß Lerch. um diesen qualitativen Unterschied zwischen ber Menschenund Thierseele noch tiefer zu begründen, die wesentlichen Eigenschaften ber Menschenseele cigens im III. Capitel noch erläutert hat. Bas aber seine Definition ber Ber= nunft (S. 96) betrifft, so ist hiermit wohl die Schule herbart's zufrieden, boch bie anderen philosophischen Schulen werden fich mit felber nicht für einverstanden erklären. -

Ebenso wenig ist seine Definition der Freiheit ganz richtig, als "Selbstentscheidung aus überwiegenden Gründen für

eine bestimmte Handlung." Denn dieß beleuchtet der Spruch des Dichters schon: Video meliora, proboque, deteriora soquor. Auch protestirt bagegen der Probabilismus.

In II. Capitel erklärt ber Berf. "bas Berhältniß ber Seele zum Leibe" (S. 64 ff.) Hier hebt er jeboch manche Behauptungen auf, bie er früher bem milbern Dua= lismus vindicirt hat. Er negirt nun die eigentliche, ftrenge Bechfelwirkung zwischen Leib und. Seift. Anfangs hatte er behauptet S. 53 ff.: Die Ausicht vom Menschen als Lebenseinheit von Geift und Leib "ift einer doppelten Do= dification fähig. — Man kann dem Leibe nicht nur alles eigene felbstftändige Leben, sondern auch alle Entwicklungs= und Erhaltungstraft absprechen. Die Seele ist dann Alles Sie ift die Baumeisterin und Erhalterin bes in Allem. Leibes in ausschlieflicher Weise; alles Andere, mas bie Leiblichkeit noch beeinflußt, ist Nebensächliches. - Ober man gesteht dem Leibe doch eine Selbstiftändigkeit in feiner Entwicklung und Erhaltung zu, wobei aber der Geift als ein einziges bochftes Lebensprincip festgehalten wird." Hierüber war seine Kritit früher (S. 54): "Erstere Modification spielt in den Spiritualismus hinüber, und ist bei diesem schon gerichtet worden; lettere erscheint sowohl bem Be= wußtfein als ber inneren Erfahrung und ben Resultaten anderer Wiffenschaften gegenüber am haltbarften." Diefe Modification versprach er auch "allen seinen Grörterungen über bas Seelenwefen zu Grunde zu legen." Denn bei ber Beurtheilung des Spiritualismus hebt er ausdrücklich "Wenn bie Materic für die besondere hervor S. 48: individuelle Form gar teine Selbstiftandigteit und tein felbft= ftändiges Bildungsgesets in fich trägt und Alles ber Geift bewirkt, woher kommt bann bie unendliche Mannigfaltigkeit

ber individuellen Gestalten? - Es sprechen zu viele Er= fahrungen und Beobachtungen bafür, daß insbesondere bei ber Entwicklung und Ausbildung bes Menschengeschlechtes gar mancherlei individuelle physische Bedingungen günftig ober ungünftig wirkfam find und bem Leib nicht nur feine eigenthumlich bleibende Gestalt geben, sondern im günstigen Falle indirect für den Geift felbst die Quelle gewiffer An= lagen und Fähigkeiten, im ungünstigen Falle eine unüberwindliche Beeinträchtigung ber geistigen Thätigkeiten werben. Riemand wird ben leiblichen Bedingungen des individuellen menschlichen Daseins jeden felbstiftandigen Ginfluß auf die Sestaltung bes Leibes absprechen, außer er wollte bie Augen ber handgreiflichen Wirklichkeit gang verschließen." bor Dann S. 71: "Die Seele gibt den Anstoß zur Entwicklung bes (leiblichen) Organismus als oberstes Lebensprincip und erhält als folches auch bas Leben bes Organismus, fo lange berfelbe lebensfähig ift. - Außer dem oberften Lebensprincip gibt es aber viele untergeordnete und diefe liegen in den materiellen zu einem Menschenlelbe organisirbaren Stoffen, bie einer neuen Menscheneristenz ichon von vollen= beten Menschen bargereicht werden. Diese gestalten jene individuellen Formen des Organismus aus sich heraus. --Die Seele baut sich also durchaus nicht ihren leiblichen Organismus; der wird ihr vielmehr gebaut. Sie muß ihn eben nehmen, wie er ift und wird. Sie wirkt nur, was ihrer Natur zukommt."

Frage: wie stimmt nun diese frühere Ansicht Lerch's vom Menschen mit seiner nachfolgenden Erklärung der Wechselwirkung zwischen Geist und Leib überein (S. 74 ff.)? "Wenn die Seele das vegetative und animalische Princip des Leides durch sich selbst von allem Ansang an ist, so

müßte vom Leibe zunächst auf bieses Princip etwas übertragen - auf dieses zunächst gewirkt werden. Aber was foll denn der Leib von seinen vegetativen Functionen auf bas vegetative Princip übertragen, ba biefe Functionen boch nur Functionen des Brincips felber find, auf bas fie umge= - gesetht werden follen. - Und was foll benn ber Leib von feinen animalischen Functionen — den Empfindungen — Wahrnehmungen — Bewegungen — Begehrungen — bem animalischen Brincip mittheilen, da diese doch nur durch bieses Brincip bewirkt werden, dem sie vom Leibe aus communicirt werben sollen. --- Und wenn sobann bas vegetative und animalische Brincip die Gcistseele selbst ift, was foll benn von bicfen Principien ihr übermittelt werben, bas nicht schon in ihr wäre ?" Es tann ja ba von einer eigentlichen "Wechselwirkung gar keine Rede sein." Allerdings nach biefer letteren Auffassung des Verfassers. Bie tann er aber dann fpäter S. 102 wieder fagen : "Im Rusammen der Seele mit dem Leibe, welcher in seinen Thatigkeiten ben nothwendigen Gefeten ber Materie unterworfen ift, kann es oft zu solchen abnormen Wirkungen bes Leibes auf die Scele kommen, bak die Seele in ihrer Thätigkeit in bie physische Gesenäßigkeit der körperlichen Buftanbe mit hineingezogen und ganz unfrei wird," beson= bers "im Zuftande bes Irrefeins". - Es tann aber nach diefer Erflärung der Wechselwirtung vom Verf. auch ferner teine Rebe mehr fein von einer gemiffen Selbstiftanbigkeit bes Leibes und von einer gemiffen felbstiftanbigen Entwidlung deffelben, welche beide Momente er boch früher ange= nommen hat (S. 48), wenn die Geiftscele ausschließlich alles im menschlichen Leibe wirkt ? Bie ? Berfällt da Lerch nicht selbst dem Spiritualismus, den er doch früher ftrenge

,

getadelt hat? Uns wenigstens scheint es. - Will ber Berf. nach unfrer unmaßgeblichen Meinung mit feiner zuerft auf= gestellten Ansicht über bas Wefen ber Menschenseele in Einklang kommen, so wird er nothwendig sich die Frage aufwerfen muffen : im welchem Sinne wohl tann bie vegetative und sensitive Function ber vernünftigen Geistfeele vindicirt werben, ohne daß hiedurch die relative Selbstiftan= bigkeit und die relative sebstständige Entwicklung bes Leibes aufgehoben wird? Da wird er zurückgehen muffen auf feine frühere Behauptung S. 70: Die Seele weckt und erhält (burch ihre Gegenwart) bie Lebensfähigkeit bes Leibes und "verleiht bem Organismus besselben eben nur bas menschliche Leben ober ihm ihr specifisches Leben, das man menschliches nennt" burch ihren idealisirenden Ginfluß. Es findet also ein Zusammenwirken bes Geistes und Leibes bei der leiblichen vegetativen Gestaltung und bei der leib= lichen Sinnenthätigkeit statt. Wird aber bie vernünftige Geiftfeele bes Menschen im Befen (in ihrem Unfichfein) schon als vegetative und als Sinnenseele bestimmt, und nicht blos wegen der Relation ihrer mitwirkenden Thätigkeit zum Leibe, bann wird sie zur Naturseele, und Kom hat vollkommen Recht, wenn er behauptet, bag bie Menschenseele nur eine gesteigerte Thierseele ift. Will also Lerch ben Materialismus vollftändig überwinden, fo muß er auch noch zeigen, baß bie Menschenseele in ihrem Wefen keineswegs eine gesteigerte Thierseele ist. -- Er hat früher über bas Befen ber Menschenseele einige Neußerungen gethan, bie nach unferem Dafürhalten einigermaßen geeignet wären, bie Behauptung von Kym, welche auch von Bogt, Darwin und hadel tet bejaht wird, zu widerlegen. - So bemerkt er scharffinnig S. 12: "Man betone ben Einfluß bes

Leibes auf bas Seelenleben noch fo ftart, es gibt boch un= zweifelhaft Ruftanbe und Thatiakeiten ber Seele, bei welchen eine Abhängigkeit vom Leibe nicht ersichtlich gemacht werben tann, mögen nebenbei oder hinterber diefe Thatigteiten auch von einer physiologischen Resonanz des Leibes ober blos bes Gehirns begleitet fein, wie dieß in Folge ber innigen Berbindung zwischen Seele und Leib nicht anders zu erwarten ift. — Man denke an das logische Urtheil, an ben Schluß, an die Thätigkeit der Vernunft, wenn sie ihre Billigung ober Verwerfung über etwas ausspricht, an bas Bahrheitsgefühl und die höheren Gefühle überhaupt, an den freien Willensentschluß, ber aus rein geiftigen Motiven er= folgt u. bgl." Man könnte nach unferer Anschauung viel= leicht noch hinzufügen: die Menschenseele kann nimmer eine aefteigerte Thierseele sein. Denn alsdann wäre sie ja blos eine vollkommnere, höhere Naturseele mit gesteigertem Natur= verstand. Sie hat aber thatsächlich nicht blos Erkenntniß bes Sinnlichen, sondern auch Erkenntnig bes Uebersinnlichen (bes Sittlichen und Religiosen), also nicht blos gesteigerten Naturverstand, sondern auch Vernunftthätigkeit. Vom Sinn= lichen zum Uebersinnlichen gibt es jedoch teine Steigerung, indem beides einander wesentlich entgegengeset ift. Dazu tommt noch, daß die Geistseele des Manschen, weil sie ein Sein für fich, im Jenseits auch ohne Beihulfe bes Leibes (bes Gehirns) benten tann, wie ber reine Geift, während bie Wiffenstraft auch einer höheren und volltommneren Raturseele immer gebunden ift an den individuellen Gin= bruck bes Leibes, wie dieß auch bei einer höheren und voll= kommneren Thierseele der Fall ift.

In der II. Abtheilung hierauf beantwortet Lerch die Frage : "Woher ist die Seele?" — Er widerlegt den

Traducianismus (S. 103) kurz, doch vollständiger und gründlicher ben Generatianismus (S. 106-110). Noch viel scharffinniger erhärtet er ben Creatianismus (S. 113 bis 117). -- Endlich in der III. Abtheilung löst er das Problem : "Wohin geht die Scelc ?" Er handelt hier turz und bündig die bisher geführten Beweise für die Un= fterblichkeit der Seele ab (S. 120 ff.). Dann stellt er bie verschiedenen Auffaffungen der Bestimmung, insbesondere der Seele bes Menschen bar (S. 124 ff.). Schlagend erweist er, baft nur ber Creatianismus bie wahre Bestimmung bes Menschen richtig auffinden tonne. - Sind wir nun auch mit einigen Behauptungen bes Verfassers in feiner Schrift nicht ganz einverstanden, so muffen wir begungeachtet bie= felbe als eine fehr inftructive, gründliche und ernste Forichung über bas Befen ber Menschenseele, welche auf bie neuesten philosophischen Auffaffungen Schelling's, Begel's und Herbart's Ruchsicht nimmt, bezeichnen. Bir glauben felbe auch Allen mit Recht emfehlen zu tonnen. Denn fie gibt ohne Zweifel zur tieferen Erforschung ber Seelener= scheinungen eine bedeutende Anregung. Zufrial.

4.

Les deux pragmatiques sanctions attribuées à saint Louis par M. Charles Gérin, juge au tribunal civil de la Seine. Deuxième édition corrigée et considérablement augmentée. Paris. Lecoffre. 1869. XII. 304.

Die Frage nach ber Aechtheit ber pragmatischen Sanc= tion Ludwig's des Heiligen ist seit ihrer Bestreitung durch Thomassin und die Bollandisten vielsach erörtert worden

und wie es scheint hat die negative Anschauung in den tirchlichen Kreisen Frankreichs im Ganzen ben entschiedenen Siea bavon getragen. Wenigstens erklärte vor einigen Jahren ein talentvoller und wohl unterrichteter jüngerer Geistlicher aus Paris, als er den im hiesigen Convict üb= lichen Disputationen anwohnte, wo eben die Aechtheit der Sanction in einer der aufgestellten Thefen behauptet wurde, baß dieje Anschauung in feinem Baterland nicht mehr vor= getragen werben dürfe. In Deutschland herrschte die ent= gegengesete Ansicht vor, bis im 3. 1853 Dr. Rofen mit feiner Abhandlung über die pragmatische Sanction hervor= Er brachte zwar im Wefentlichen keine anderen trat. Gründe vor, als fie bereits früher namentlich in französischen Schriften zu lefen waren ; er erfuhr durch Dr. Solban in Niedner's Zeitschrift für historische Theologie 1856 in der Hauptfache eine hinreichende Widerlegung und bie Argumente bes lettern find unferes Wiffens nirgends umgestoßen morben. Tropbem scheint die Arbeit Rösen's nicht ohne Wir= tung gewesen zu sein. Alzog erklärt fich in ber neuesten Auflage feiner Rirchengeschichte Bb. L G. 642 f. für bie Unächtheit.

Die vorstehende Schrift reiht sich in die Zahl der= jenigen ein, welche die Frage nach der Aechtheit der Sanc= tion verneinen, und der Verf. ist seiner Sache so sicher, daß wir durch seine Haltung in der eben ausgesprochenen Vermuthung bestärkt werden, die Frage gelte in den kleri= kalen Schulen Frankreichs als entschieden. Freilich drängt sich uns dabei unwillkürlich die weitere Frage auf, wozu unter solchen Umständen diese neue Untersuchung? Eine Antwort legt sich indessen leicht nahe: Gerin wollte seiner Anschauung auch in den außerkirchlichen Kreisen seiner

Beimath Eingang verschaffen. Diefer 3wect wurde von ibm jeboch schwerlich erreicht. Seine Arbeit ist au oberflächlich, um biejenigen, die sich in der Frage naber orien= tirten, in ihrer Anschauung zu erschüttern. Ohne tiefere Quellenstudien gemacht zu haben, frützt fich ber Berf. auf bloke Hilfsmittel und zeigt beinahe mehr bas Beftreben, bie Betreter ber gegnerischen Unficht burch Aufdectung ihrer Einseitigkeiten und Schwächen lächerlich zu machen als feine eigene Thefe zu erhärten. Gewichtige Gründe, welche für ble Aechtheit der Sauction bereits durch Beugnot in feinem Essai sur les institutions de St. Louis p. 416 ff. namhaft gemacht worden waren, werden von ihm nicht einmal berührt, sondern einfach als abgethan vorausgesett. Bas er aber an fachlicher Begründung fehlen ließ, das glaubte er burch Maßlosigkeit in der Sprache erseten zu können. Die pragmatische Sanction ist in feinen Augen ein Stanbal und ein Attentat gegen die Kirche und --- barum bem beiligen Ludwig abzusprechen. Er meint, es gehöre geradezu Berwegenheit dazu, an ihre Aechtheit zu glauben, und er erklärt, die Verhältnisse, welche der fünfte Artikel (Verbot ber römischen Gelbforderungen in Frankreich) voraussetze, feien in absolutem Widerspruch mit dem Thatbestand, wie er aus allen gleichzeitigen Documenten erhelle und wie er felbst burch bie größten Feinde ber Rirche bargestellt werbe. Rum Beleg für bas Lettere wird sobann bie Angabe Michelet's erwähnt, daß Philipp der Schöne nur durch bie Rirche Geld erhalten konnte. Bas aber die Berufung auf die gleichzeitigen Documente anlangt, so fanden wir für sie keinen andern Beweis, als daß der Verf. sich nicht gar große Muhe gab, mit ben Quellenschriften eine nabere Bekanntschaft zu machen.

Wir verdanken dem Verf. nur in einem Punkte eine Belehrung. Man nahm bisher an, daß das Edikt Ludwig's in der Originalschrift in den Parlamentsregistern sich be= fand, die 1618 durch einen Brand zu Grunde gingen, und somit dis zu diesem Jahre eristirte. Diese Annahme ist nach S. 249 f. unrichtig. Der fragliche Brand berührte die Register nicht; diese find noch vorhanden, ohne jedoch das Edikt zu enthalten.

Wir können hier von einer eingehenden Widerlegung der Aufftellungen Gerin's Umgang nehmen, da Soldan -in dieser Beziehung bereits das Genügende gethan hat, wiewohl die Frage durch ihn nicht gerade so weit gesördert wurde, daß sich die Argumente für die Nechtheit der Sanction nicht noch vermchren und verstärken ließen. Nur auf einen Punkt wollen wir hinweisen, der unseres Wiffens disher unbeachtet blieb, der jedoch geeignet ist, eines der Bedenken gegen die Erlassung der Sanction durch Ludwig IX. als völlig unbegründet erscheinen zu lassen.

Es scheint auffallent, baß ber Lett bes wichtigen Sesses im Laufe ber Jahrhunderte verloren ging. G. legt auf biesen Buntt ein Hauptgewicht und ruft S. 142 f. aus: Pourquoi l'acte invoqué par Basin, quel qu'il fût, n'a-t-il pas été déposé immédiatement au *Trésor* des Chartes, que l'on conservait à la Sainte-Chapelle? Et comment expliquer que les Procureurs généraux au Parlement de Paris, à qui était spécialement confiée la garde de ce dépôt, et sans le consentement de qui on ne pouvait y avoir accès, aient laissé échapper ce titre vénérable des *libertés gallicanes?* Le Trésor des Chartes, transféré ensuite aux Archives de France, etait particulièrement riche en pièces Etect. Quartaliéritit 1872. III. Seit. 35

519

datant de saint Louis. On y trouve encore aujourd'hui une multitude de documents concernant les rapports de nos Rois avec le Saint-Siège, parmi lesquels il n'y en a pas un qui soit aussi important que notre pretendue ordonnance, et l'on veut qu'on n'y ait pas même conservé une copie de cette Pragmatique!

Wir gestehen, daß diefer Bunkt als ein Grund gegen bie Nechtheit der Sanction auch uns viel beschäftigte. Inbeffen mußten wir uns bei ruhiger Ueberlegung fagen, baß er gegenüber ben klaren hiftorischen Zeugniffen für bie Aechtheit desselben nicht aufzukommen vermöge. Wir mußten jene Bebenten um fo mehr unterbruden, je größer ber haß war, welcher gegen bas Gesetz sich offenbarte und ber nicht erst von gestern batirt, sondern schon lange Zeit besteht. Denn unter diesen Umständen ist die Annahme ebenso be= gründet, daß ber Originaltert des Gefetes durch feine Feinde zerstört wurde, als die Beschuldigung der letzteren, daß das Gesetz burch bie Begner bes romischen Stuhles im 15. Jahrhundert fälschlich gefertigt und zu geeigneter Zeit zur Sicherheit bes Betruges ben Augen ber Menschen wieber entzogen worden fei. Die leidenschaftliche Erregtheit, die ben Verf. selbst bei ber Behandlung bes Gegenstandes beberrichte und die fo groß ift, daß es ben Anschein hat, als wolle er eine rein historische Frage einfach durch das Ueber= maß feiner persönlichen Entrüftung erledigen, war nicht wenig geeignet, uns in diefer Annahme zu bestärten. Sollten indeffen diefe Erwägungen Nichts vermögen, fo bürfte da= gegen folgende Thatsache besto schwerer wiegen.

Es ist bekannt, in welchem Zusammenhang die pragmatische Sanction Ludwigs des Heiligen und die von Bourges vom J. 1438 mit einauder stehen. Letztere kann einfach

bie burch bie kirchlichen Verhältniffe bes 15. Jahrhunderts veranlafte neue Auflage ber ersteren genannt werben. Die Sanction von Bourges wurde burch das Concorbat vom 3. 1516 aufgehoben und Leo X. verordnete in der Bulle Pastor acternus über fie näherhin Folgendes. Er verbot (inhibentes) in virtute sanctae obedientiae ac sub poenis et censuris infra dicendis, omnibus et singulis Christi fidelibus, tam laicis quam clericis saecularibus et quorumvis ordinum etiam Mendicantium regularibus, et aliis quibuscunque personis, cujuscunque status et gradus et conditionis existant, etiam sanctae romanae ecclesiae cardinalibus, patriarchis, primatibus, archiepiscopis, episcopis et quibusvis aliis ecclesiastica vel mundana vel quavis alia dignitate fulgentibus, omnibusque aliis et singulis praelatis, clericis, capitulis et conventibus saecularibus et ordinum praedictorum regularibus, etiam monasteriorum abbatibus, prioribus, ducibus, comitibus, principibus, baronibus, parlamentis, officialibus etiam regiis, judicibus, advocatis, notariis et tabellionibus ecclesiasticis vel saecularibus, et quibusvis aliis personis ecclesiasticis regularibus et saecularibus, ut praefertur, quacunque dignitate fulgentibus, in praefato regno Franciae, Delphinatu et ubicunque praedicta Pragmatica directe vel indirecte, tacite vel expresse vigeret, quomodolibet existentibus vel pro temporibus futuris, ne de cetero praefata Pragmatica sanctione seu potius corruptela, quomodolibet ex quavis causa .... uti seu etiam eam allegare vel secundum eam judicare . . . . praesumant aut per alios fieri permittant seu mandent: nec praefatam Pragmaticam sanctionem aut in ea contenta capitula seu decreta ulterius in domíbus suis aut aliis locis publicis vel privatís teneant: quin immo illam ex quibusvis archivis etiam regiis, seu capitularibus et locis praedictis, infra sex menses a data praesentium computandos, deleant seu deleri faciant, sub majoris excommunicationis latae sententiae, nec non quoad ecclesiasticas et regulares personas praedictas, omnium etiam patriarchalium, metropolitanarum et aliarum cathedralium ecclesiarum, monasteriorum quoque et prioratuum, etiam conventualium et quarumcunque dignitatum aut beneficiorum ecclesiasticorum saecularium et quorumvis ordinum regularium privationis et inhabilitatis ad illa in posterum obtinenda: quo vero ad saeculares praefatae excommunicationis nec non amissionis quorumcunque feudorum tam a romana quam alia ecclesia ex quavis causa obtentorum, ac etiam inhabilitatis ad illa in pesterum obtinenda, inhabilitatisque ad omnes et singulos actus legitimos quomodolibet faciendos, infamesque ac criminis laesae majestatis in jure expressis poenis, eo ipso et absque ulteriori declaratione per omnes et singulos supradictos, si (quod absit) contra fecerint, incurrendis: a quibus vigore cujuscunque facultatis, ac clausularum etiam in confessionibus, quibusvis personis sub quibusvis verborum formis concessis, contentarum, nisi a romano pontifice canonice intrante vel alio ab eo ad id in specie facultatem habente, praeterquam in mortis articulo constituti, absolvi, nequeant; non obstantibus etc. etc. Harduin, Acta conciliorum t. IX. p. 1830 seq.

Nach sicheren historischen Zeugnissen war das Original der pragmatischen Sanction Ludwig's IX. im 15. Jahr= hundert noch vorhanden. Die Eriftenz desselben läßt sich sogar bis an den Anfang des 16. Jahunderts verfolgen. Bon da an verlieren wir die sichere Spur des Edittes. Die Ursache dieser Erscheinung dürfte angesichts des eben an= geführten furchtbaren Bernichtungsurtheils klar sein.

Funt.

5.

Entstehung und Fortbildung des Christenthums. Mit besonderer Berücksichtigung der griechischen und römischen Culturzu= ftände. Von J. W. Allies. Autorisirte Uebersehung. Münster. Druck und Verlag der Aschendorf'schen Buch= handlung. 1870. 332 S. 8°.

Vorstehende Schrift enthält eine fleine Angabl von Vorlefungen, welche an ber tatholischen Universität zu Dublin gehalten wurden. Der Verf. bemerkt in der Vorrebe, baß er teinesweas beaufpruche, ben Gegeuftand, ben er fich zum Borwurf genommen, vollftändig zu erschöpfen, bag biefer Band nur ein Theil eines größeren Bertes fei, beffen Beröffentlichung ihm einstweilen gerathen schien. Wir muffen beifügen, daß er inhaltlich ciwas Anderes lieferte, als er burch ben Titel anzudeuten schien. Das Buch ift nicht, wie man annehmen sollte, eigentlich bistorischer Art; es enthält vielmehr, abgeschen von der Inauguralvorlefung, bie von ber Bhilosophie ber Geschichte handelt, religios=sittliche und sociale Betrachtungen mit besonberer Betonung ber Buntte, in benen bas Chriftenthum zum Heidenthum im Gegenfat fteht und einen Fortschritt gegenüber bemfelben begründet. Der Titel würde baber beffer etwa fo lauten : Chriftenthum und Heibenthum auf bem Standpunkt ver Religion, Moral und Societät. Schon eine kurze Inhaltsangabe dürfte dieses zur Genüge zeigen. Die Borlesungen handeln nach der vom Verf. selbst gegebenen Ueberschrift 1) von dem Untergang der alten Welt; 2) von der Wiedergeburt des individuellen Men= schen; 3) vom Heiben im Gegensatz zum Christen; 4) von der Wirkung des Christen auf die Welt; 5) von der Neubildung des Hauptverhältniss zwischen dem männlichen und weiblichen Geschlecht in der Ehe; 6) von der Schöpfung des jungfräulichen Lebens.

Der Berf. wibmete fich feiner Aufgabe mit Liebe und Barme. Im Besitze einer blubenden Darftellung verstand er es vielfach den Stoff schön zu bisponiren und zu gruppiren und eine anziehende und intereffante Lecture zu liefern. Man wird baher bas Buch mit Vergnügen lefen und bas größere gebildete Publikum wird dasselbe auch nicht ohne Nutzen in die Haud nehmen. Die Uebersetzung ist nicht frei von einzelnen Härten und Unrichtigkeiten, tann aber boch im Gauzen als befriedigend erklärt werben. Indem wir biefes mit Freude anerkennen, find wir im Intereffe ber Bollständigkeit unseres Urtheils boch auch genöthigt zu bemerken, daß die Wiffenschaft als folche keine Bereicherung durch die Arbeit erfuhr. Die Schrift entbehrt tieferer Quellenstudien und beruht vorwiegend auf bereits vorhan= benen Bearbeitungen. In einigen Bartien ift der Berf. mit seinen Auseinandersetzungen ober Meditationen zu breit; in anderen vermiffen wir die volle Gründlichkeit und Sicherheit; bisweilen überwuchert die pathetische Bhrase zu fehr den geschichtlichen Thatbestand. Die Diagnose ber antiken Welt konnte z. B. noch gründlicher gestellt werden. Die Entwicklung des Cölibatsgesetes S. 297 ist wenn

## Entstehung und Fortbildung des Christenthums. 525

nicht unrichtig, so boch zu ungenau angegeben. Der Hin= weis auf das Klosterleben am Ende des 15. Jahrhunderts (S. 321) ift wenig geeignet, um die Erhabenheit und Bor= trefflichkeit ber Birginität barzuthun. Besonders aufgefallen ift es uns, daß der Verf. auf den wichtigen Gegensatz nicht näher eingegangen ist, der bezüglich des menschlichen Berhaltens zur materiellen Güterwelt, zu Besitz und Eigenthum, zwischen dem Christenthum und Heidenthum besteht. Dak Diefer Bunkt für das vom Verf. behandelte Thema von hoher Bedeutung ist, ist an sich einleuchtend und wurde be= reits von Justin Apolog. I. c. 14 ausbrücklich hervorgehoben, in einer Stelle, in der der Fortschritt der christlichen Belt über die vorchriftliche furz, aber treffend gezeichnet ift. Worin aber ber fragliche Unterschied besteht, ist aus dem bem Berf. wohlbekannten Berke Döllingers heidenthum und Judenthum S. 722 ff. zu entnehmen (vgl. Qu. Schr. 1871, 427 ff.). Indeffen durfte diefer Buntt vielleicht in einem weiteren Bande zur Darstellung kommen.

Funt.



## Theologische **Suartalschrift.**

In Verbindung mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

von

D. v. Kuhn, D. Bukrigl, D. v. Aberle, D. Himpel und D. Kober,

Professoren ber tathol. Theologie an ber R. Universität Lübingen.

Bierundfünfzigster Jahrgang.

Biertes Quartalheft.

Tübingen, 1872. en Buchhandlung. Berlag der H.La

Digitized by Google

14

Drud von g. Laupp in Lubingen,



•

.

# Abhandlungen.

I.

1.

# Ueber Richtungen und Biele der heutigen Moral= wiffenschaft <sup>1</sup>).

## Bon Profeffor Dr. Linfenmann.

Es ift in den großen, weltbewegenden Ereigniffen und Kämpfen der jüngstverfloffenen Jahre bestimmter als je er= kannt und ausgesprochen worden, daß die Kraft einer Nation nicht allein in ihrem materiellen Wohlstand und nicht in der Stärke der Waffen, sondern in der sittlichen Gesundheit und Tüchtigkeit des Volkes und Staates ruhe; und es ist heute mehr als je zu einem allgemeinen Juteresse aller Denkenden geworden, die Machtverhältnisse und Culturzustände unter dem Gesichtspunkt der Bölker=Psychologie und Moral zu ver= gleichen und zu beurtheilen. Um so mehr darf die Wissenschaft der Moral sich Ansehen und Einsluß versprechen, wenn sie ihre Ausgabe richtig erfaßt, wenn es ihr gelingt, den

1) Eine atabemische Rebe.

## Linfenmann,

Pulsschlag des öffentlichen Lebens zu beobachten, das Se= wiffen der Bolksseele zu belauschen, die sittlichen Strömungen kennen zu lernen, welche durch unsere Literatur, Wiffenschaft und Kunst gehen, den Quellen der wahren sittlichen Kraft nachzuspüren und die Ziele zu zeigen, auf welche eine ge= sunde Entwicklung des Volkslebens hindrängen muß.

Wir Theologen können jedoch an diese Aufgabe nicht obne eine gewisse Vorsicht gehen. Es ist wohl nicht ganz wahr, was man zuweilen gefagt hat, daß man nämlich um so mehr von seinen Tugenden rede, je weniger man beren besitze; und es wäre ungerecht, bas Gute, beffen unfre Zeit und unfre Nation fich ruhmt, aus bem Grunde zu läugnen, weil Manche unter uns in eitler und geschwätziger Selbst= überhebung über die Sitten anderer Zeiten und anderer Bölker befangen und felbstgefällig absprechen. Aber die mo= ralisirende Tendenz, welche sich in einem großen Theil ber heutigen Literatur bemerklich macht, reizt zu einer Verglei= chung früherer Spochen der Literatur= und Culturgeschichte und legt die Beobachtung nahe, daß ziemlich regelmäßig die moralisirenden Richtungen in Theologie, Bhilosophie, Societätswiffenschaft u. f. w. in einen folchen Zeitpuntt fallen, in welchem die positive Theologie darniederliegt und die Dog= men und Gesetze bes Offenbarungsglaubens einen großen Theil ihres Einflusses auf die Gesellschaft im Großen und Ganzen eingebüßt haben. Man moralisirt, weil man mit ber herrschenden Form des religiösen und firchlichen Bewußtseins gebrochen hat, und weil man fich biefes Bruchs und der Verantwortung dafür bewußt ift. An die Stelle des alten Glaubens tritt die Moralphilosophie. Dicienigen. welche gegen die herrschenden theologischen Systeme im 3n= tereffe ber Auftlärung antämpfen, suchen fich vor bem ben=

Digitized by Google

## 530

kenden Theil der Nation zu legitimiren, indem sie zeigen, daß der Bruch mit den herrschenden religiösen An= schauungen nicht zugleich ein Bruch mit den unverbrüch= lichen Forderungen des sittlichen Lebens sei; und wenn wir den relativen Werth einer neuen Richtung nach ihren Erfolgen beurtheilen dürsen, so läßt sich der Einfluß z. B. der sog. Auftlärungsmoral seit dem 17. Jahrhundert auf das Culturleben der Gegenwart nicht gering anschlagen.

In England, von wo biefe Moral ihren Ausgang nahm, hatten die religios=politischen Rämpfe zwischen ber bischöflichen ober Hochkirche und bem Puritanerthum lange Zeit das öffentliche Leben beherrscht, bis endlich mit Cromwell bie Puritaner über Hochkirche und Königthum siegten und eine rigoristische Weltanschauung in der öffentlichen Sitte, in Theater, Literatur u. f. w. sich vordrängte. Da man aber balb bes Catonenthums ber Cromwell'ichen Epoche überdrüffig ward, überließ sich in einer leicht begreiflichen Gegenströmung gegen ben puritanischen Zwang die Gesellschaft bem religiösen Indifferentismus und einer fittlichen Ungebundenheit und Frivolität. Dagegen waren es die Deisten, welche, bei aller Schwäche ihrer philosophischen Grundlagen und vielleicht zu= weilen blos mit affektirtem fittlichem Ernfte, die fittlichen Joeen der Freiheit, Humanität, Toleranz boch hielten, und bamit eine Saat ausstreuten, deren Früchte fcbließlich unter jeber Sonne reifen muffen.

Aehnlich in Frankreich. Während die eigentlich ftreitbaren Parteien auf dem Gebiete des positiven Slaubens, die Jansenisten und die kirchlich strengen Anhänger der Bulle Unigenitus wie todmüde Opfer erschöpft auf der Arena blieben, und die Reihen der Theilnehmenden und Zuschauenden, ohne das Ende abzuwarten, sich lösten und zerstreuten; während die große Menge verbroffen oder gleich= giltig über den theologischen Hader hinweg zum heitern sinn= lichen Lebensgenuß eilte und sich am Anblick der aristokra= tischen Ausschweifungen im Zeitalter des vierzehnten Ludwig weldete und ärgerte, da war der Boden bereitet für eine moralistrende Literatur, welche der zwanzigjährige Voltaire (a. 1713) inaugirirte mit einer Ode über den staatlichen und sittlichen Berfall Frankreichs.

Und wer möchte läugnen, daß man es auch in Deutschland ven Ueberdruß an der theologischen Bolemit zuerst zwischen den großen Heerlagern der Katholiken, Lutheraner und Reformirten, und später der einzelnen Schulen unter sich zuzuschreiden hat, wenn man das Auftreten eines Thomasius, Leibnitz, Wolff u. A. als eine Art von Befreiung empfand? Die Geschichte unstrer ganzen neueren Literatur und der Bildungstämpfe im vorherrschend protestantischen Deutschland macht es begreislich, warum bis in unstre Tage herein die Vorstellung so mächtig und verbreitet ist, es sei gerade der Dogmatismus und der Confessionalismus der wahren Entwicklung der Moralität hinderlich, und es liege der Triumph des Geistes darin, daß die Sittlichkeit unabhängig gestellt werde von den Dogmen einer geoffendarten Religion.

Diese Vorstellung nuß auf ihren wahren Sehalt zurückgeführt werden. Es ist nicht die ächte und gründliche Theologie, sondern eine einseitig erstarrte Theologie, welche außer Brod gesetzt zu werden fürchtet durch den Sieg einer freiern philosophischen Bewegung. Wer an wahrer Auftlärung arbeitet und für Geistesbildung, Seistesfreiheit und Völkerfreiheit redlich tämpft, der arbeitet mit uns und für uns. Mögen es auch dunkle und verworrene Gänge sein, aus denen nach und nach bas eble Gestein zu Lage gebracht wird, Alles was ebel und ächt ift, wird ein dauernder Gewinn für bie Religion und damit für die Theologie. Kant, in seiner Schrift über den Streit der Fakultäten, bemerkt einmal über ben stolzen Anspruch ber Theologic, daß die Philosophie ihre Maad fei, man könne fich biesen Anspruch immerbin gefallen laffen; nur sei die Frage, ob die Magd ihrer anäbigen Frau bie Fakel vortrage ober bie Schleppe nachtrage. So lassen auch wir es uns gefallen, wenn eine folibe wiffenschaftliche Forschung, Gedanken anregend und Licht verbreitend, uns zur Hand geht; leicht möchte sich dabei herausstellen, daß gerade die Moralisten unter den Bhilosophen bei der geoffen= barten Religion, ohne es zu wiffen, borgen giengen, wenn fie Ideen wahrer Humanität und Aufklärung in Umlauf festen; ich erinnere nur an bie erft in neuerer Zeit nabezu burchgeführte, aber wesentlich vom Christenthum vertündete und geforderte Abschaffung ber Sklaverci.

Wenn bennoch zwischen ber Theologie und ber fortschreitenden Entwicklung ber sittlichen Ideen ein Conslikt zu Tage tritt, so ist es billig, daß auch die Theologie sich selbst prüfe, ob sie ihre Aufgabe richtig erfasse und sie zu lösen die Kraft habe.

Die Theologie trägt von Haus aus den Charakter des Confervatismus, und speziell gilt dieß von der ka= tholischen Theologie, welche sich nicht vom sichern Boden der Tradition und der gegebenen Verhältnisse verdrängen lassen darf. Die Kirche als Hüterin der bestehenden Ord= nung und des bestehenden Nechts ist empfindlich gegen neue Bewegungen und Störnngen im Reiche der Ge= danken, wie im politischen und socialen Leben; und es ist dieß noch nicht einmal spezistisch kirchlich, sondern

allgemein menschlich; wir Alle tragen etwas von biefem Conservatismus in uns; jebe neue Mode, jebe neue Form des Lurus, um so mehr jebe neue Rechtsform verletzt in einem gewissen Grabe unser sittliches Gefühl; ist aber die Mode einmal Sitte geworden, so trennen wir uns wieder nur mit einer Art von sittlichem Kampfe von derselben.

Der Kirche aber und mit ihr der Theologie ift der Conservatismus von der Vorsehung zugewiesen. 280hin follte es tommen, wenn uns nichts von dem Beftehenden mehr heilig wäre? Wohin, wenn wir nicht berechtigt wären, an bie wechfelnden Meinungen des Tages einen festen und un= veränderlichen Makstab anzulegen ? Aber in bem Berufe. bie Ueberlieferung zu bewahren und bas Bestehende heilig zu halten, liegt eben auch die Versuchung zu jener falschen Selbstgenügsamteit, die sich an die durre Sulfe halt und barüber das befruchtende Korn verliert; sie klebt an Formen, deren tiefern Grund und Gehalt fie nicht erfaft; fie hält theologischen Hader und engberziges Wortgefecht für geistiges Leben, Bewegung und Fortschritt, und verlet in fried= und lieblofen Bankereien, Berbächtigungen und Reger= gerichten das sittliche Gefühl der edleren Naturen. So ae= schieht es, daß die Theologie zurückbleibt und daß sie in bemselben Verhältniß, als ihre spekulative Kraft im Aufbau ber Spfteme erschlafft, auch aufhört anregend zu wirken für Entwicklung ber sittlichen und socialen Ideen; an ihrer Statt find es bie Philosophen, Politiker, Nationalokonomen, welche bie Ibeen aufgreifen und bann in ihrer Gegenstellung gegen die Theologie ihrerseits wieder über die rechte Linie hinaus= getrieben werden. Die jeweils herrschende theologische Rich= tung, im Besitz ihrer Macht und vertrauend auf die Ueber= legenheit ber Auftorität, stemmt sich ber allgemeinen Cultur=

bewegung entgegen, und da die Außenstehenden ihre Stimme nicht hören, so läßt sie ihr Uebergewicht um so härter die= jenigen fühlen, welche im eigenen Lager Religion und Cultur= fortschritt zu versöhnen suchen. Diese Theologie ist mächtig gegen ihr eigen Fleisch und Blut, aber ohnmächtig gegenüber den großen socialen Fragen der Zeit.

Ich greife aus der Geschichte ber katholischen Moral zwei Erscheinungen beraus, in welchen ein feindlicher Bufammenstoß verschiedener theologischer Richtungen erfolgte. Buerft Bascal in feinem Rampf gegen bie gefuiten= moral feiner Zeit. Jebermann tennt bas brillante Gefecht. welches Bascal in den Brovinzialbriefen gegen die jesuitische Casuistit eröffnete, und fein Erfolg war insofern nicht gering, als auch die römische Kirche sich veranlaßt sah, bestimmte Ausschreitungen des erceffiven Probabilismus abzuwehren und zu cenfuriren. Dennoch wird bie Bebeutung Pascals für die Entwicklung der Moral meist weit überschätzt. Gr hatte ber Einseitigkeit feiner Gegner, die er bitter genug geiselte, nur eine andere Einfeitigkeit entgegenzuseten; feine ftentisch angefränkelte Philosophie und trübe rigoristische Welt= auschauung konnte ihn nicht zum Vorkämpfer einer freien und großen Fortschrittsbewegung machen. Gegenüber feiner krankhaft ascetischen Weltfluchtmoral war die Lehre ber Resuiten bie werkthätige, weltläufige, verständige Sittenlehre, die freiere, fortschritt= liche Beltauffassung. Die Jesuitenmoral ist zwar nicht an sich fortschrittlich, aber fie wußte sich anzubequemen, fie war nachgiebig und versöhnlich; fie betrachtet ben Fort= fcritt ber Culturverhältniffe, wie ihn die Geschichte ber neuern Zeit aufweist, als Schwäche, aber sie rechnet mit biefer Schwäche und erträgt fie. Trot ber vielen bem An=

griff blosgestellten Seiten stand die Jesuitenmoral damals höher als die Bascals. Ihre Bosition war durch diesen Kampf nur beseftigt worden.

Näher an unserer Zeit und inniger verwachsen mit beutscher Art und beutschem Geiste ist das Auftreten und die Wirksamkeit eines Mannes, der einstens zu den Zierden unsrer Hochschule gehörte und bessen Andenken zu erneuern mir als einem seiner Nachsolger auf dem Lehrstuhle heute besonders zusteht; es ist Johann Baptist Hircher.

hirfcher geborte nicht zu benen, welche fich vom Glanz bes rationalistischen Zeitalters blenden liefen; ibn schmerzte vielmehr der Anblick ber Berftörung, welche eine feichte, auf halbes Biffen und oberflächliches Denten gegründete Aufflärung im kirchlichen und sittlichen Leben bervorgerufen batte. Der Bruch mit den kirchlichen Traditionen batte, wie er sich fagen mußte, mit dem Abfall vom Glauben überhaupt geendet. So gemiß nun nach seiner Ueberzeugung bas Beil für die sittlichen und socialen Schäden allein im Christen= thum zu finden, so entschieden betonte er, daß es ber Welt an einer mahren, Geift und Berg bewegenden Ertenntniß von Chriftus und feinem Reiche fehle; und er fuchte die Urfachen, warum der wahre chriftliche Glaube fowenig gekannt und wirksam sei, nicht etwa nur in äußerlichen ftörenden Einflüffen, sondern in ben christlichen Schulen felbft und in der Art und Beije, wie chrift= liche Lehre und Sitte in den Schulen erfaßt und verfündet werbe; und so warf er einen prüfenden Blict auf ben Stand ber Theologie seiner Zeit, der ihm ein unglucklicher zu sein schien. 28as er von nun an, von seinen frühesten literari= fchen Arbeiten an bis an den Schluß feiner langjährigen Lehrthätigkeit, bekämpfte, das war ihm die Scholastik in

ber Gestalt, wie sie bamals noch ben größten Theil ber theologischen Schulen mehr ober weniger beherrichte. Un ben Namen ber Scholaftit fnüpfte sich damals Alles, was an Formelfram, oberfläch= licher Lehrweise, burrer Dogmatifirsucht, Meußerlichkeit in Religionsübung und Rirchenzucht stehen geblieben war, mabrend ichon längft ber Geift ber Aufklärung bie ftrebfameren Röpfe eingenommen und ben größten Theil ber gebildeten Belt ber positiven Religion und ber Rirche entfremdet hatte. Darum war ihm ber Rampf wider bie alte Schule ober bie Scholastit und bie Wiedererwedung bes criftlichen Studiums im Beifte einer beffern Borzeit eines und daffelbe. Der Schwerpunkt aber lag ihm auf ber ethisch praktischen Seite ber christlichen Lehre. Von Seite der Moral aus wollte er bas scholastische Lehr= fostem erschüttern.

Man liebt es, zwei Hauptrichtungen tirchlicher Moralisten als casnistische und systematisch=wissenschaft= liche einander gegenüberzustellen, als ob in der verschiedenen Methode auch je eine besondere Geistesrichtung sich ver= törpere. Aber so stand die Sache nicht zu Hirschers Zeit, und so steht sie auch heute nicht. Die Casussit, obwohl zu gewissen Zeiten einseitig und so recht handwertsmäßig ge= pflegt, galt voch niemals an statt der wissenschaftlichen Moral; sie hat ihre eigenthümliche, auf das Gediet der Bußbisciplin begrenzte Bestimmung und hat hier so gut Sinn und Berechtigung, wie es in der Jurisprudenz und der Mediem die Casuistift gibt. Auf den Geist kommt es an, in welchem die Casuistift gehandhabt, auf die dogmatischen Grundsähe, auf welchen sie aufgebaut wird.

Diefer Geist aber schien Hirscher damals nicht ber rechte

zu sein, vielmehr vom Christenthum abzuführen. Eine geist= lose mechanische Lehrmethode, ein äußerliches Kirchenthum, mehr Disciplin als Moral, ein sinnlicher Gottesdienst — all das war in Hirschers Augen Abfall von den großen Iveen des Evangeliums, das nicht gefannt, nicht in seiner Tiefe und Kraft erfaßt war. Die Scholastit, ein äußerliches Gerippe von Lehren und Sazungen, war ohne belebenden Geist; wo nur die Sinne und die Verstandesträfte thätig sind, da geht das Gemüth, das eigent= liche Organ der Religion, leer aus; und wo die Sittenlehre beim äußern Wertstehen bleibt, da wird das Gewissen nicht geschärft für die Er= tenntniß wahrer Tugend und für ernste ins Leben eingreifende Pflichterfüllung.

Hirscher war viel offensiver und berausfordernber aufgetreten als fein Beiftesverwandter Joh. Michael Sailer, von bem man gerne in ber Geschichte ber Moral eine neue Epoche batiren möchte, ber jeboch wiffenschaftlich teineswegs bahnbrechend geworden ift, wenn er auch burch seine Geiftes= art in hohem Grade anregend gewirkt hat. Hirscher aber, bas tonnte nicht unvermerkt bleiben, war auch schon nabe an ber Greuze ber Kirchlichkeit angekommen, und es bedurfte einer fehr wohlwollenden und milden Auslegung, wenn man feine Entgegensetzung von Kirchenthum und Chriftenthum und feine Reformvorschläge zur Ber= befferung bes veräuferlichten Rirchenwefens ihm nicht zum vernichtenden Vorwurf machen follte. Jedoch hatte Hirscher bie Stimmung ber Zeit für sich; seine 216= handlungen und Kritiken zündeten, und feine Moral, fein Hauptwert und die wiffenschaftliche Zusammenfaffung feiner allmählig gereiften Weltanschauung, erlebte in kurzer Zeit

539

5 Auflagen; man verehrte in ihm einen Erneuerer christlicher Moralwissenschaft und erkannte in seinen Anweisungen für Verwaltung der Seclsorge, in seinen Bestrebungen für Kanzel und Schulunterricht den Geistesmann, der aus der Fülle des Herzens schöpfte. Und in der That spricht aus seinen Schriften eine solche christlich durchgebildete Seele und so viele geistige Erfahrung, daß es auch den entschiedensten Gegnern nicht gelang, seinen Namen und Charakter anzutasten.

Dennoch ift dem heutigen Geschlecht Hirscher's Seift und Richtung fremd geworben. Und es ist nicht etwa ein Ueberholen, ein Weiterbilden der von ihm angeregten Iveen; wir sind, wenn wirs nach der großen Masse nehmen, kaum in einigen Stücken über Hirscher hinaus, in bedeutenden Punkten aber hinter ihn zurückgekommen.

Der Umschlag erfolgte ziemlich rasch; mit leichtem Herzen legte das jüngere Geschliccht Hirschers Moral aus der Hand; und die neue oder eigentlich alte Moral, die man ihm bot, machte auf dasselbe den Eindruck der Befriedigung ähn= lich wie bei jenem Schüler im "Faust": "Das sieht schon besser und! Man sieht doch wo und wie?"

Es war wieder die traditionell positive Moral; es war wieder Casuistik. Diese hatte für jeden Begriff eine fertige Definition, für jede Frage eine prompte Antwort, für jede Schwierigkeit eine feine Destinktion, für jeden Gewissens= scrupel eine Lösung, für die Bußpraris einen Schlüssel, der das Herz bis zu den innersten Falten aufschloß und dem bußfertigen Christen die Junge löste.

Das hatte die Moral eines Sailer und Hirscher nicht geboten und überhaupt nicht die Moral aus der Auftlärungs= zeit; und darin lag wirklich ein Mangel; sie blieb bei all= gemeinen Sätzen stehen, sie löste nicht jene Conflikte bes innerlichen beschaulichen Christenthums mit ben Ansprüchen bes thätigen Weltlebens; sie suchte wohl die Gewissen zu schärfen und an die Religion zu binden, aber sie vermochte nicht die prattischen Lebensaufgaben in mitten der Verwicklungen der politischen und socialen Kämpfe in ein bestimmtes Pflichtgebot zu fassen und zu formuliren; sie überließ den Einzelnen zu sehr sich selbst, seiner eigenen Einsicht, seinem eigenen Gewissen; es schlte die Casuistik. Aber das war nicht das Entschende.

Birscher hat die Schwäche der herrschenden Theologie ertannt aber nicht überwunden; barin liegt --- ich möchte fagen bas Tragifche feines fruchtlofen Rampfes. Er tannte Die überlieferte Theologie nur in ihrer schwächsten, burchaus unspeculativen Darstellung, die damals die scholastische bieß; und weil ihm diefe Art von Scholastit nicht genügte, schloß er sich ab gegen jede speculative Darstellung ber Theologie und ertannte in der Scholastit überhaupt ein Berderbniß ber Religion. Ihm war es ein Frrweg, wenn bie Theologie bie evangelischen 3been in feste Begriffe, Dogmen, umjekte, wenn man Symbole, Glaubensfäte, anftatt ber Schriftworte zum Ausgangspunkt ber Lehre nahm. So entstand ein Mikverhältnik zwischen dem Hirscher'ichen Religionsspftem -- benn als folches ift feine Moral angelegt — und bem in ber Kirche überlieferten positiven Lehrsystem, obgleich Hirscher mit seiner ganzen Persönlichkeit fo fest und ficher in der tatholischen Rirche wurzelte, daß feine Schriften als Apologien ber chriftlichen Grundbogmen gelten tonnten und seine spätere Unterwerfung unter bie firchliche Censur ein Alt aufrichtiger Hingebung war.

Als nun aber eine neue speculative Theologie oder

Digitized by Google

vielmehr eine Erneuerung und Weiterbildung einer ältern beffern Scholaftit sich Bahn brach, ba fühlte man wieder mehr heimatlichen Boden unter den Füßen; man fand sich wieder geistig verbunden mit den großen Denkern früherer Jahrhunderte, mit den großen Theologen des Mittelalters, die jetzt wieder zu Ehren kamen; die Theologie wurde positiver, oder — wie man sich ausdrückte — kirchlicher; und auf dieser Grundlage, im Anschluß an die Systeme früherer Jahrhunderte, namentlich des hl. Thomas von Aquin, ent= stand eine neue Moralwissenschaft; sie war im Stande und berechtigt, Hirscher zu verdrängen, weil sie über ihn hinaus= führte.

Wenn ich einen ber Männer, welche eine beffere Theologie einleiteten, nennen soll, so soll es Möhler sein, nicht nur weil auch er gleichzeitig mit Hirscher unserer Hochschule angehört hat, sondern weil er, wie wenige Andere, ein reiner Typus die ser tiefern, idealern Richtung ist; und er ist dieß noch besonders dadurch geworden, daß er aus der Austlärungszeit und nicht aus den alten Schulen hervorgegangen ist, und daß nicht der Scholastiter in ihm, sondern der Geschichtsforscher es war, ber den frischen Hauch neuen Frühlings in das theologische Studium gebracht und die Theologie wieder an die besser Traditionen früherer Jahrhunderte angeknüpft hat.

Es ist seitbem Bieles geschehen, um es zu einem fröhlichen Gebeihen bieser neuen geistigen Bewegung nicht kommen zu lassen. Eine jede ideale Richtung hat ihre Feinde schon weil sie geistige Anstrengung und Opfer fordert; die Menge zieht die leichteren Wege vor; und unter benjenigen, welche im Besithe der Macht sind, fehlt es nie an engherzigen Be= fürchtungen, es möchte ein freierer Flügelschlag des Geistes

#### Linfenmann,

auf gefährliche Pfade tragen; man fürchtet sich so sehr vor ben Erceffen geistiger Freiheit, daß man ben Geistern lieber etwas weniger Schwung und etwas mehr Behaglichkeit wünscht. Doch ich brauche ja dieser verehrten Versammlung nicht zu sagen, was Reaktion ist. Durch sie erhielt unsere Wiffen= schaft eine rückläufige Bewegung; man drängt uns wieder auf den verlaffenen Standpunkt der dürren Scholastik. Und baher die Zesuitenmoral.

Wir haben es hier mit ber Theorie zu thun, nicht mit jener Vorstellung von Jesuitenmoral, welche auf der Gasse läuft. Uns ist Jesuitenmoral ber Ausdruck für eine theologische Richtung, die zwar früher war, als der Jesuitenorden, aber im Wesentlichen von diesem aufgenommen und ausge= bilbet wurde und heutzutage einen großen Theil der Schulen, Lehrbücher u. s. w. beherrscht.

Man läßt sich bei ber Beurtheilung dieser sog. Jesuiten= moral meistens von äußerlichen Gesichtspunkten bestimmen. Bald ist es die casuistische Anlage ihrer Lehr= bücher, balb der sog. Probabilismus, woran man einen freilich nicht ganz ungerechten Anstoß nimmt, bald sind es einzelne spitsfindige Lösungen unmöglicher und unlösbarer Probleme, unvorsichtig dargestellte und deswegen bedenkliche und mißverständliche casuistische Entscheidungen.

An all dem hängt die Sache nicht. Es steht in den heutigen Lehrbüchern kaum die eine oder andere Entscheidung, die man nicht bei sorgfältiger Berücksichtigung der Terminologie und des Zusammenhangs zurechtlegen und wenigstens als erträglich darstellen könnte, und der eigentlichen Fehlgriffe dürsten sich mehrere bei den Rigoristen, als bei den nachsichtigen Jesuiten sinden. Sodann wird es nicht vom Prinzip gesordert, sondern ist eine zufällige Abirrung, wenn

542

Digitized by Google

bie rein äußerlich casuistische Behandlungsweise eine mehr psychologische Behandlung der sittlichen Probleme in den Hintergrund brängt. Einen starken Vorwurf muß freilich auch wieder die neueste Casuistik hinnehmen, daß sie nämlich in ein breites Oetail eingeht bezüglich jener Sünden, welche nach dem Apostel unter Christen gar nicht genannt werden sollten (Ephes. 5, 3), und bezüglich derer auch der ehelose Priester und Beichtvater mehr Achtung und Vertrauen ge= winnt, wenn er sie nicht kennt, als wenn er sie kennt.

Mehr bem Gebiete ber Theorie angehörig ift ber fog. Probabilismus. Aber auch darunter verstand man ursprünglich nicht ein System, sondern einen praktischen Nothbehelf für gewiffe Situationen, in denen sich die Gewiffen durch den Gesetzesbuchstaben über Gebühr beschwert fühlen.

Es möge mir verstattet fein, hier mit Umgehung aller Mittelglieder und Hilfsbegriffe den allgemeinen Gebanten bes Probabilismus auf einen gemeinverständlichen Ausbruck zu bringen. Die katholische Sittenlehre hat es nicht allein mit ben universalen christlich=ethischen 3deen und Grundfäten zu thun, sondern auch mit positiven Geseten, Satungen; gleichwie fie uns zur Beobach= tung der bürgerlich-socialen Gesetze verpflichtet, so bindet sie uns auch an kirchlich=sociale Bestimmungen, an die canones ber Disciplin und bes Kirchenrechts. Nun sieht sich ber Einzelne leicht einmal vor einen Conflikt gestellt zwischen einer legalen Bestimmung und einer gebieterischen Forderung bes Augenblicks. Aeußere Satzungen haben eine zufällige, porübergebende Bestimmung; es bilden sich neue Lebensver= bältniffe, es tauchen neue Brobleme auf, die sich mit dem ftarren Gefetzesbuchstaben nicht löfen laffen. Der Probabilis-

Theol. Quartalforift. 1872. IV. Beft.

543

## Linfenmann,

mus nun nimmt an, daß eine freiere Auffassung ber Berpflichtung gegenüber dem buchstäblichen Gesezesgehorsam berechtigt sei, sofern für dieselbe nur ein vernünftiger Grund erbracht werden könne. Damit aber hiebei nicht der individuellen Meinung und den subjektiven Wünschen zu viel Spielraum gegeben werde, weist man den Einzelnen bei solchen Gewiffensbedenken an Auktoritäten, au Sachverständige, so daß er sich beruhigen darf, wenn er für seine freiere Auffassung die Ansicht auch nur Eines sachtundigen Sewiffensrathes oder Schriftstellers aufbringen kann, mögen auch Andere rigoristischer urtheilen.

Man muß in ber Beurtheilung dieser Auffassung billig fein und ihr nicht Ungehöriges unterlegen. In ihren Bei= spielen reben die Casuisten nicht von den unvergänglichen und unverbrücklichen Geschen Gottes, denen man fich ent= zieben könne, fonbern von veränderlichen, legalen Satungen. Gegenüber ber Wahrheit, ber Gerechtigkeit, ber Lauterkeit u. f. w. gibt es keine Freiheit vom Gesets. Ja vielleicht haben sich die Casuisten am meisten dadurch ge= schabet, daß sie sich in ihren Untersuchungen nur in Klein= lichen Fragen, nicht in großen fortschrittlichen Problemen bewegten. Fast alle großen Fortschritte in der Entwicklung ber Menschheit find aus gewiffen Bagniffen, fuhnen Verfuchen und Experimenten hervorgegangen, welche nur baburch möglich waren, daß man sich mit einem Schwung geistiger Feiheit über eine rigoristische Auslegung sittlicher Rücksichten, über bie engen Borftellungen ber großen Denge hinwegfette. Wer im Intereffe einer wiffenschaft= lichen Entbedung fein Leben wagt, handelt probabilistisch; und das Urtheil der Verständigen bestimmt sich dabei keines= wegs nur nach bem Erfolg; es forbert nur, daß er nicht

Digitized by Google

an ein Phantom sein Leben setze, daß der Erfolg aus innern ober äußern Gründen wenigstens wahrscheinlich war. Wohin wäre es z. B. in der Heilfunde gekommen, wenn man niemals den Bann der herrschenden Anschauungen hätte durchbrechen und ein Erperiment wagen dürfen? — Man muß sich also nur nicht durch eine Terminologie irre machen und durch For= meln beengen lassen, und man kann dem Probabilismus eine ganz gute Seite abgewinnen. Das Grundgebrechen dieser Sittenlehre liegt nicht in diesen Aeußerlichkeiten, son= bern in ihren wissenschaftlichen Grundlagen.

Die Jesuitenmoral ist ein Produkt der Spätscholastik, welche sich zur ächten speculativen Theologie verhält, wie die Sophistik zum Platonismus. Die Erklärung und der Beweis dieser Behauptung liegt in folgenden drei Punkten.

Der erste ift jene Scheidung ber philosophischen von ber theologischen Erkenntniß, welche ihre Spipe erreicht in dem bekannten dem Pomponatius zugeschrie= benen Paradoron, daß ein Satz in der Philosophie wahr und in der Theologie falsch sein könne. Für die Moral gestaltet sich diese Theorie so. Die Offenbarung lehrt uns, was gottliches Gesetz ist, aber unser Denken vermag nicht, uns eine miffenschaftliche Erkenntnig von bem Befen, von ber imanenten Bernünftigkeit und Bute bes Gesetzes zu verschaffen; bie Gebote er= scheinen uns nicht anders, denn als unbegrenzt freie Erlasse bes göttlichen Herrscherwillens; wir durfen nicht fragen, ob fie in fich felbst gut, Ausfluß einer ewigen 3bee bes Ethos find; wir muffen fie für gut ansehen, weil es Gott gefallen hat, sie uns aufzulegen; wir können nicht wissen, ob Gott nicht ein ganz anderes Sittengesetz hätte geben können. Damit hatte, wenn man bie volle Confequenz ziehen wollte, bie 37\*

Vernunft für den Gläubigen aufgehört, eine Quelle sittlicher Erkenntniß zu sein; wir hätten nicht in unsrer eigenen sittlichen Anlage und Erkenntniß einen Maßstab für das Rechte und Gute, sobald uns in den dunkeln Gängen des Lebens nicht mehr der Faden des positiven Gesetzes zu leiten vermöchte. Daher wird unser Wahrheitsdewußtsein unsicher; was wir als Wahrheit zu besitzen glaubten, löst sich auf in bloße Wahrscheinlichkeiten, Probabilitäten; überall ist Ungewißheit, Schwanken, Zweisel. Die Casuisten siehen dieß auch gar nicht zu verheimlichen, sie erörtern viele Detailfragen pro et contra in der Weise, daß schließlich die bejahende und die verneinende Antwort als gleich annehmbar erscheint.

Zweitens. Wenn bas Sittengeset nicht in seiner innern Berechtigung und Bernünftigkeit ertannt wird, so erkennen wir auch keinen innern or= ganischen Busammenhang beffelben; die Gesammt= fumme bes Sittlichen lost sich auf in einzelne Gebote, Satungen; die Theologie fügt fich nicht mehr in ein Syftem, fie besteht nur noch in einzelnen, äußerlich zusammengefügten Traktaten, man operirt nicht mit 3been, sondern mit Lehrfähen, Definitionen und Diftinktionen. Es wird die gesammte Lehre in ftehende Formen gepreßt; eine herkömmliche Definition ist maßgebend für Beurtheilung oft ganz neuer Verhältniffe; weil man z. B. bas Zinfennehmen aus einem Darlehen als Wucher definirt hat, wird noch heute die Kapitalanlage auf Zinsen als ein in sich wucherisches und unerlaubtes Geschäft bezeichnet, bem man erft ein Mäntelchen anhängen muffe, um feine Blöße zu beden und es annehmbar zu machen.

Wir achten ben conservativen Geist, ber sich in diesem

Streben nach festen Begriffen und flaren Definitionen ausfpricht; aber wir erkennen auch eine Gefahr barin. In= bem bie criftliche Sitte in Lehrfähe gefaßt, cobificirt wird, verfestigt fie fich zu einem Rechtsinftem; bie Rirchensitte wird Rirchen= recht; bie Definitionen ber Schule erhalten Befezestraft und werben baburch unbeugfam, bie sittlichen 3been werben unter bem Zwang ber rechtlichen Formel ober ber Rechtsentwict= lung niedergehalten. Wer möchte z. B. leugnen, baß religiose Duldung eine acht chriftliche 3dee ift? Nachbem aber bie Glaubenseinheit ein Satz bes Staatsrechts geworben war, hatten die Theologen die Anschauung ber Juristen zu stützen, die 3dee der Toleranz wurde unter dem Drucke des Gesetzescober verfümmert. Und wie man aus Sittenvorschriften Rechtsfätze gemacht, fo umgab man auch bie Rechtsjätze mit dem Charakter der Heiligkeit und Un= veränderlichkeit, wie er nur den ewigen Ideen der Wahrheit und Gerechtigkeit zukommt; was in feinem Urfprunge menfch= liche Einrichtung war, möchte man für unveräußerliches gött= liches Recht behandelt wiffen und hält darum eine Aussohnung ber religiös-chriftlichen Weltanschanung mit dem mo= bernen Staats= und Rechtsleben für eine Sache ber Un= möglichteit.

Endlich ein britter Punkt. Da bei aller Fülle von Borschriften ober vielmehr gerade wegen derselben das Ge= setz doch zu eng ist, um alle praktischen Fragen des häus= lichen, socialen und bürgerlichen Lebens zu umfassen, und da, wie schon berührt, dem eigenen Urtheil die rechte Sicherheit abgeht, so schwebt der Einzelne unsicher zwischen schwerer Gewissensteigung einerseits oder dem Libertinismus an= bererseits; bafür gibt es nur eine Abhilfe im strengsten Anschluß an eine äußere Auttorität; bie Berant= wortung für eine schwierige Entscheidung wird dem Einzel= gewissen abgenommen; man läßt sich berathen und unter= wirst sich dem Gemeindewußtsein der Kirche, con= cret gesprochen dem Beichtvater, dem kirchlichen Obern oder einem approbirten Casussen.

Es liegt nun schon etwas Bestechendes in dieser Theorie; das ist ihre Einfachheit; der sittliche Proceß ist auf wenige und leichte Funktionen reducirt; wo der Katechismus nicht ausreicht, da fragt man seinen Gewissensth, und dieser seine theologische Bibliother, und im schlimmsten Fall hätte man ja Eisenbahnen und Telegraphen, um sich zu den höchsten Auttoritäten in Beziehung zu setzen.

Diese Theorie ist aber auch wirksam und gewinnt Boben wegen ber relativen Bahrheit, welche ihren einzelnen Positionen zukommt. Gottes Gebote find licht bem chriftlich burchgebildeten, von ber Gnabe burchleuchteten Gemuth; aber teineswegs laffen fie fich einfach auf bie vulgaren Rlugheitsregeln und Verstandeslehren reduciren; es bleibt ein Dunkel in ihnen, fo gewiß fie Ausfluß einer hohern Offenbarung find; Mar wie Baffer wird uns niemals werben, was die Chriftenpflicht von uns fordert, und vor Allem diejenigen, welche eine hohe und verantwortungs= volle Stellung in ber Gefellschaft einnehmen, werden fich nicht so leicht mit ihrem subjektiven Gemissen abfinden Wic dem Juriften bie fogenannten Rechtsregeln, können. fo werden auch uns zuweilen äußerliche Anhaltspuntte und Formeln ersetzen müssen, was uns an innerer Sicherheit und Marbeit abgebt. Auch wir werden uns 3. B. in einer schweren sittlichen Krifis an dem Ariom orientiren bürfen: In

۱

extremis extrema sunt tontanda. Und wenn es dem Beamten nicht verargt wird, in schweren Lagen bei der vorgesetten Be= hörde Weisung zu such und auf sie die Verantwortung zu wer= fen, so kann es auch uns nicht zum Vorwurf werden, wenn wir uns mit denjenigen berathen, und ihnen einen vernünstigen Sehorsam leisten, die höher stehen, einen weitern Gesichtskreis haben und nach göttlichem und menschlichem Recht uns Auktorität sind.

Wir brauchen unsern kirchlichen Standpunkt nicht zu verläugnen, um es gleichwohl auszusprechen, daß die Ziele der bisher geschilderten Moral nicht die unfrigen sind!

hat die Ethit — ich meine diejenige, welche unser heutiges politisches, sociales, literarisches Leben beherrscht hat diese Ethik sich mannigsach emancipirt von der positiven offenbarungsgläubigen Theologie, weil die Theologie hinter ihrer Aufgabe zurückgeblieben ist, so kann sie uns auch wieder zurücksühren zur Religion, kann ein Correttiv abgeben für einseitig scholasticirende Richtungen, kann die Theologie neu befruchten. Socrates, der die Göhen und die Sophisten überwunden, kann wiederum ein Führer zu Christus werden.

Es ift nicht eine nothwendige Forderung des Offenbarungsglaubens, daß wir im göttlichen Gesetz nur einen Willführakt des absoluten Herrschers erkennen sollen, daß das Böse auch gut, das Gute auch böse sein könnte, wenn es Gott so befohlen hätte. Eine solche Auffassung freilich ergiebt eine Moral des Absolutismus und des lei= benden Gehorsams; sie verlegt den Schwerpunkt der Sittlichkeit nicht in das Gewissen des Einzelnen, sondern in den Gesesbuchstaben und in die äu= gere Auftorität. Dagegen eine spekulative Auffassung von Gottes Wesen und Offenbarung läßt uns das Sitten= gesetz in seinen Beziehungen zu unstrer Vernunft, in seiner innern Wahrheit und Harmonie erkennen; und in dieser Erkenntniß liegt die wissenschaftliche Bestätigung jener evangelischen Grundidee von der ethische A Frei= heit, wie sie z. B. der Apostel ausspricht mit den Worten: "Wo aber der Geist des Herren ist, da ist Freiheit." 2. Kor. 3, 17. Die christliche Ethit ist nicht eine Ethist des Abssolutismus sondern der Freiheit. Diese Freiheit ist keine ge= sehlose; vielmehr liegt eben im Begriff der Freiheit die Berantwortlichkeit, die wir in unserm Gewissen tragen.

Wir schwächen damit bie Auktorität nicht ab; es wird zwischen ihr und ber Freiheit stets dieselbe Antinomie befteben bleiben, wie zwischen Biffen und Glauben, Rirche und Staat; wir werben bas letzte Wort nicht finden, welches bieje Antinomie löft, und es tann bier nicht erörtert werben, wic weit und auf welche Gebiete die Freiheit des Einzelgewissens gegenüber der Auktorität sich erstreckt. Aber es liegt in der Natur der Religion, daß fie uns für ein großes Gebiet des bürgerlichen und focialen Lebens nur die allgemeinsten sittlichen Gesichtspuntte barbietet, für Einzelent= scheidungen aber uns an unfre eigene Einsicht verweist. Aeußerliche Uebungen kann uns die Kirche genau bor= schreiben, gewisse Atte des äußeren Betenntniffes, gewisse Forderungen der firchlich-socialen Ordnung; sie tann aber nicht vorschreiben, wie ein Bater seine Rinder leiten und erziehen, zu welchem Lebensberuf er fie anleiten; fie tann nicht vorschreiben, wie der hausvater feiner Familie vor= ftehen, feine wirthschaftlichen Berhältniffe ordnen muffe;

fie tann bem Burger nicht vorschreiben, welchen Ginfluk auf bie politischen Angelegenheiten er nehmen foll, bem Staats= mann nicht vorfcbreiben, welche Regierungsform die allein gerechte fei; fie hat hiefür nur die allgemeinen Roeen von Gerechtigkeit, Wahrheit und Treue lebendig zu erhalten. Wohl tann ber Einzelne fich orientiren an dem Verhalten berjenigen, die in seinen Augen die wahren Träger des driftlich-tirchlichen Geistes find, und es ware freilich bas Leichteste, benjenigen, burch beren Auktorität man fich beftimmen läßt, auch bie Berantwortung zu überlaffen; aber bas Leichteste ift nicht auch fittlich gut. Auch der Gehor= fam muß eine freie sittliche That fein; und felbst wer au lebenslänglichem Ordensgehorsam sich verpflichtet, muß am allermeiften biefen entscheidenden Schritt mit voller eigener Berantwortlichkeit thun und darf ihn sich von Niemanden befehlen lassen. Die berüchtigte Theorie des Absolutismus vom beschränkten Unterthanenverstand, wornach bie Regie= rung für Alle bentt und handelt, darf nicht in die Theologie übergehen, wenn wir nicht von den Principien felbft abfallen wollen, wonach mit bem Geifte Gottes ein Geift der Bahrheit und Erkenntniß in uns ausgegoffen wird und wornach der Glaube felbft ein Licht ift, das unfere Vernunft innerlich erleuchtet. Mögen auch die Gaben ungleich vertheilt fein, fo wollen wir boch die sittliche Erkenntniß des Christen nicht geringer aufchlagen, als ber Apostel bie ber Beiden anschlägt, von benen er fagt, daß ihnen das Gesetz ins Berz geschrieben fei. (Rom. 2, 15.)

Endlich ist es keine nothwendige Folgerung aus dem Offenbarungsstandpunkt, daß unfre Sittenlehre gebannt bleiben müsse in scholastischen Formeln, in einer canonistischen Schuldoftrin. Rechtstheorien find für uns noch nicht un= abänderliche Dogmen über Gott und fein ewiges Gefet. Wir wollen unerschütterlich Fuß fassen auf den Dogmen. Auch fie erscheinen der heutigen Belt hart; fie find Riefelfteine, man muß aus ihnen Funken schlagen; wir lieben bie Doamen nicht wegen ihrer Härte, wir lieben sie wegen bes Feners, das in ihnen enthalten ist, wegen der Ideen, die aus ihnen immer neu, immer strahlend, leuchtend und wärmend, erfließen. Derjenige, welcher im Stande ift, sich mit speculativem Geifte ber Doamen zu bemächtigen, wird auch ein offenes Auge haben für die fortichreitende Be= staltung ber irdischen Dinge; in dem Lichte, das ihm aus ber geoffenbarten Wahrheit entspringt, wird er auch an der neuen Gestaltung der Dinge im Staats= und Wirthschafts= leben bas wahrhaft Gute und Dauernde erfassen und er= proben; ihm steht bie Religion in teiner Feindschaft zur mobernen Cultur und zum ächten Fortschritt in Geistes= bildung, Recht und Freiheit.

Ift es Rousssen, ober sind es wirklich die Prebiger der christlichen Lehre, welche in der modernen Cultur und Wiffenschaft nur den sittlich=religiösen und socialen Rückschritt der Bölker erkennen? Wahrlich es ist ein falsch verstandener Conservatismus und eine tragi-komische Situation, mit unmächtigen Protesten sich neben den Strom zu stellen, dessen Basssen ach dem natürlichen Gesetze vor= wärts fließen! Solche Wächter des Heiligthums wiffen es nicht, wie sehr sie selbst den wahren Glauben an die christliche Offenbarung und das Vertrauen auf die welt= überwindende Kraft der christlichen Jeeen untergraben.

Ihnen ift es nicht genug an ber Wahrheit, welche ber Urheber und das Haupt unstrer Kirche geoffenbart; sie seten ihre Zuversicht auf Bistonen, Zeichen und Wunder; und wenn die irdischen Dinge sich ihren Wünschen nicht fügen wollen, so rufen sie nach den göttlichen Gerichten. Zeichen am Himmel wollen sie beuten, die Zeichen der Zeit aber können sie nicht verstehen! (Matth. 16, 1-4.)



## Bel und der Drache. Dan. Cap. 14.

## Bon Prof. D. Bieberhalt in Silbesheim.

Nachdem ich früher in der Quartalschrift die Aechtheit und Glaubwürdigkeit ber beiden ersten -beutero = fanonischen Rufate 3. B. Daniel nachgewiesen habe, sei es mir gestattet, auch den letzten, die Erzählung von Bel und bem Drachen, einer ähnlichen Besprechung zu unterziehen. Während die Hauptschwierigkeit in der Geschichte der Susanna in dem Nachweise bestand, daß sie in hebräischer oder chaldaischer Sprache verfaßt sei, und von dem Gebete des Azarias und bem hymnus der drei Männer gezeigt werden mußte, daß fic zu ber Zeit und ber Situation paffen, in welcher fie gesprochen wurden, find es in bem letten Rufate hauptfachlich hiftorische Angaben, beren Richtigkeit in Zweifel gezogen und von denen zu beweisen ist, daß sie mit der uns betannten Geschichte wohl vereinbar find. Es wird nämlich in ihm berichtet, daß ber Persertönig Cyrus den Gott ber Babylonier, Bel, eifrig verehrt und seinen Tempel täglich besucht habe. Er forderte auch den Propheten Daniel, welchem er fein ganzes Vertrauen geschenkt hatte und ber ber erfte feiner Freunde war, auf, gleichfalls ben Bel an=

2.

zubeten. 211s er beffen fich weigerte, weil berfelbe ein tobter Gote fei, verlangte der König von den Brieftern deffelben. fie sollten beweisen, daß er ein lebendiger Gott sei und bie Speisen verzehre, welche ihm täglich in großer Menge vorgesetzt wurden ; er bebrohte fie mit bem Tobe, wenn es ihnen nicht gelänge, im anderen Falle aber follte Daniel sterben. Im Vertrauen auf die verborgenen Thuren, durch welche fie in ben Tempel kommen konnten, machten fie ihm ben Borschlag, er felbst folle das tägliche Opfermahl vor das Bild des Bel hinfegen, ben Tempel verschließen und versiegeln, und am anderen Tage nachfeben, ob es nicht verzehrt sei. Daniel aber vereitelte ihre List, in= bem er heimlich ben Boben mit Alche bestreuen lieft. Wie fie nun bes Nachts auf dem geheimen Wege hineingingen und bie Speifen aufagen, liegen fie ihre Jugspuren in ber Afche zurudt; und wie der König am andern Morgen zum Heiligthum tam, ertannte er ihre Betrügerei sowie die Nichtigkeit bes Bel. Erzürnt ließ er fie töbten; Bel aber und feinen Tempel überließ er Daniel, der beide zerstörte. ---Ebenso überzeugte derfelbe den König von der Nichtigkeit eines andern Gögen der Babylonier, einer lebendigen Schlange. Mit feiner Erlaubniß warf er ihr ein Gemisch von Pech, Fett und Haaren vor, woran sie crepirte. Die Bernichtung der Göten und die Hinrichtung ihrer Priefter erregte aber einen Aufstand der Babylonier; und erbittert forderten sie, daß ihnen Daniel ausgeliefert werbe. In feiner Angst und Bedräugniß gab ihnen der König den= felben preis, worauf fie ihn in eine Löwengrube warfen. Aber obgleich er sechs Tage unter ben Löwen bleiben mußte und man sie noch dazu hungern ließ, fo verletten fie ihn boch nicht. Ja Gott verherrlichte ihn noch burch ein an=

#### Bieberholt,

beres Bunder; indem er durch einen Engel den Propheten Sabakut aus dem fernen Judäa herbeiführte, damit er ihn speise. Als am siedenten Tage der König zur Grube kam und ihn noch am Leben fand, erkannte er die Macht Jehova's und rief aus: Groß bist Du, Herr, der Gott Da= niels und nicht ist ein anderer außer Dir. Er ließ den Propheten herausnehmen, während seine Feinde die ver= diente Strafe erlitten.

Drei Frrthumer find es besonders, welche die Unglaubwürdigkeit ber Erzählung constatiren follen. Cyrus wird als eifriger Verehrer bes babylonischen Gögen bargestellt; als Berfer aber fei er tein Bolytheist gewesen und habe Tempel wie Gögenbilder verabscheut. Sie läßt Daniel bereits ben Belstempel zerftören, während es nach Serobot, Strabo und Arrian frühestens burch Lerres geschehen fei; endlich wird den Babyloniern ein Drachen= ober Schlan= aencult zugeschrieben; bavon miffe aber die Geschichte burch= aus nichts. Wegen biefer und anderer, weniger bebeutenden Unrichtigkeiten und uuwahrscheinlichen Angaben hält man bie Geschichte für ganz abenteuerlich und des geschichtlichen Hintergrundes in hohem Grade entbehrend" 1). Man glaubt, es sei bieselbe Sage von ber Errettung Daniels aus ber Löwenarube, welche Dan. Cap. 6. erzählt wird; fie habe fich auch in Aegypten erhalten und unter bem Einflusse des bortigen Gözendienstes nur etwas anders gestaltet \*). An=

<sup>1)</sup> Fr. Fritzsche, Eregetisches Handbuch zu den Apolryphen des A. B. I. 119.

<sup>2)</sup> Berthold, Hift.=krit. Einleitung in die Schriften des A. u. R. B. IV. S. 1586. De Wette, Lehrbuch der hift.=krit. Einleitung, neu bearbeitet von Schwader. S. 511.

bere halten sie für eine reine Dichtung und schlechte Rachbildung jenes Berichtes, für eine Barabel, wie 3. Jahn 1) meint, bei welcher bie Schwierigkeiten zu äfthetischen Fehlern berabfanken und von dem Verfaffer absichtlich eingemengt ober nicht forgfältig vermieden seien, damit man die Er= zählung nicht für wahre Geschichte ansähe; für eine humo= ristische Bersiflage ber heidnischen Göttermablzeiten ober Lectisternien nach bem Ausbrucke von Merr \*). Als Zweck ber Dichtung wird angegeben, die Nichtigkeit des Götterglaubens und die Größe Jehova's zu beweisen, sowie auch ben altberühmten Daniel als Enthüller des Briefterbetruas zu verherrlichen. Da in derfelben von der Verehrung le= bendiger Schlangen die Rede ist, so zieht man baraus ben Schluß, sie sei in Aegypten, wo ber Cult derfelben in Uebung war, entstanden und von dem griechischen Ueberseter bes B.'s Daniel, wenn nicht verfaßt, so boch mit letterem perbunden.

Nach Bertholb wäre sie sogar erst im 2. ober 1. christ= lichen Jahrhundert von einem gewissen Habakul Ben Jo= schuah geschrieben. Die Sprache, in der sie verfaßt wurde, kann demnach nur die griechische sein.

Demgemäß ist es zunächst wieder unsere Aufgabe, die beiden vorhandenen griechischen Texte der Erzählung, den ältern der alerandrinischen Bibclübersetzung und den jün= gern von Theodotion zu prüfen, ob sie nicht auf eine he= bräische oder chaldäische Urschrift zurückweisen, und wenn dies, welcher sie am getreuesten wiedergibt. Diese Unter= suchung ist um so nothwendiger, als die Texte nicht un=

<sup>1)</sup> Einleitung in bie göttlichen B.B. bes A. B. II. S. 879 f.

<sup>2)</sup> Bibel-Lerikon von D. Schenkel s. v. Baal.

wesentlich von einander abweichen. Ließe es sich darthun, daß der ältere der richtige sei, so würden zwei der genannten Schwierigkeiten verschwinden; weder sagt er, daß der König, welcher Bel verehrte, der Perser Enrus gewesen sei, noch daß Daniel den Belstempel zerstört habe. Danach ist der Inhalt der Erzählung zu prüfen, ob er wirklich mit der Geschichte im Widerspruche steht und so unwahrscheinlich ist, als man meint.

## I.

# Die Urschrift der Erzählung.

Der Beweis, bag biefelbe hebräisch oder chaldäisch ge= schrieben fei, mare bedeutend erleichtert, wenn fich die Bermuthung bestätigt hätte, daß noch ein Fragment berfelben erhalten wäre. Raymundus Martinus theilt im Pugio fidei S. 956 f. Edit. Carpzov. ein Citat aus einem alten jubischen Commentar zur Genesis, Bereschith rabba mit, welches den Schluß der Erzählung BB. 27-41 in fprischer Sprache enthält. Man behauptete 1), dasselbe fei ber Urschrift entnommen ; dieselbe muffe also noch im 4ten Jahrhundert, wo jener Commentar geschrieben wurde, eri= ftirt haben. Der Abschnitt stimmt aber weder ganz mit bem Terte des Theodotion, noch mit bem der Septuaginta überein, bagegen buchstäblich mit bem der fyrischen Bibel= übersetzung; alle die kleinen Bufate und Auslaffungen, burch welche dieje sich von dem griechischen Terte unter= scheidet, finden sich auch in jenem Fragmente. Es ift darum bie Vermuthung 2) richtiger, es sei aus der Peschito an

<sup>1)</sup> Belte, Einleitung in das A. T. H. Abth. 3. S. 257. Fr. Delitzich, de Habacuci prophetae vita S. 31.

<sup>2)</sup> Fr. Delitich, l. c. 101.

ben Rand ber Beroschith rabba geschrieben und dann burch Jusall in den Text gekommen. Es ist dies um so wahrscheinlicher, als in den noch vorhandenen Haubschriften des Commentar's das Eitat nicht zu finden ist. Auch würde der heilige Hieronymus, welchem die Zusätze z. B. Daniel so viele Ungelegenheiten bereiteten, der bei den Juden Erkundigungen über sie einzog und dort lebte, wo Beroschith rabba geschrieben ist, sicher von der Unterschrift Kunde erhalten haben, wenn sie zu seiner Zeit noch eristirt hätte. Lernte er doch daselbst die Originalien anderer beutero-kanonischer kennen.

Auch die Sprache und die Darstellung geben keinen entscheidenden Beweis für bie hebräische Abfassung ber Gr= zählung, wiewohl sie auch nicht gegen sie zeugen. 3m Ge= gentheil verweisen bie Einfachheit und Umftändlichkeit ber Darftellung mehr auf einen bebräifchen Berfasser als einen Griechen; wie benn auch Fritiche eine nicht wegzuleugnende bebraifirende Diction zugesteht. Dazu kommt der häufige Gebrauch von zal, mit welchem die Erzählung beginnt und 2. 14. auch ber nachfatz eingeleitet wird, bie Wiederholung bes Pronomens B. 15, die Conftruftion in den B.B. 14. 17. 40. Und zwar tritt die hebraifirende Diction besonders in bem Terte des Theodotion 1) hervor; die Ausbrucksweife bes ältern entspricht viel mehr bem griechischen Sprachgeiste, wie eine Vergleichung der citirten BB. leicht ergibt. Insbesondere mache ich noch auf B. 14. aufmerksam: nveyxar τέφραν και κατέσεισαν δλον τόν ναόν (LXX: ό δε Δανιήλ εχέλευσε . . . . χαταστήσαι όλον τον γαόν onodo.) Diese Ausbrucksweise ift ganz ungriechisch, er=

<sup>1)</sup> Nach diesem habe ich in der Abhandlung durchgehends citirt. Theol. Quarialschrift 1879. IV. heft. 38

## Bieberholt,

Kärt fich aber leicht als wörtliche Uebersetzung aus dem Hebräischen Hin und her bewegen, schütteln, heißt auch besprengen und bestreuen und wird mit dem doppelten Accusativ verbunden. s. Spr. 7, 17., Pf. 68, 10.

Um so mehr Gewicht lege ich auf die Differenzen, welche zwischen den beiden Texten bestehen. Sie find zahlreich und betreffen nicht bloß ben Ausdruck und die Darftellung. Die meisten berselben sind unwesentlich und lieken fich vielleicht durch die Annahme erklären, bak Theodotion den alerandrinischen Tert habe verbessern, die Erzählung zusammenhängender und anschaulicher machen wollen, obgleich es gegen seine Gewohnheit ist und er es liebt, sich wo= möglich an die Septuaginta anzuschließen. Aber ganz anbers verhält es fich mit bem Eingange bes Bufapes. Nach ben letzteren hat er bie Ueberschrift : 'Ex noomnelag'Au-Banoùu vioù 'Invoù en riz quinz Aevi, und beginnt mit ben Borten: "Av Downios tis in iegen's & Evopa Darnik υίδς "Αβαλ συμβιωτής τοδ βασιλέως Βαβυλώνος. Theo= botion ließ die Ueberschrift gang weg und beginnt mit fol= gender Beise: Kal & Basile's Astroing nooseredy πρός τούς πατέρας αὐτοῦ καὶ παρέλαβε Κῦρος ὁ Πέρσης την βασιλείαν αιτού και ην Δανιήλ συμβιωτής του βασιλέως και ένδοξος ύπερ πάντας τους φίλους αύτου. Erft in dem folgenden B. treffen beide Texte zusammen. Diefe Verschiedenheit läßt sich nicht aus der beliebten An= nahme einer Umarbeitung des ältern durch Theodotion erflären.

Wenn man auch zugeben wollte, baß er, um die Erzählung mit dem B. Daniel zu verbinden, die Ueberschrift weggelassen habe, so bleibt doch immer noch der sonderbare Anfang und die bestimmte Angabe, daß Cyrus der König

560

• .

Digitized by Google

gewesen ist, ben Daniel über bie Nichtigkeit ber Göhen belehrte. Biel erklärlicher wäre es, wenn seine Worte in dem alerandrinischen Terte ständen, und er so wie dieser begänne. Dann könnte man sagen, er sei mit den Gebräuchen und Anschauungen der Perser bekannt gewesen und habe es für unrichtig gehalten, daß Cyrus den Bel verehrt habe, und habe darum die Aenderung vorgenommen. Ebenso verhält es sich mit der Bemerkung, die er B. 22. eingeschoben hat, daß Daniel auch den Tempel des Bel zerstört habe, während die Septuaginta nur die Zertrümmerung seines Bildes berichten.

Er mußte eine fichere Bürgschaft von der Unrichtigkeit biefes Textes haben, daß er gegen feine Gewohnheit und entgegen den bekannten Nachrichten über die Berfer von benselben so wesentlich abwich, und diese konnte er nur in einer Urschrift finden, welche er neu übersette. hatte er biefe vor Augen, so erklären sich einfacher und natürlicher Beise die Differenzen der beiden Terte, feine mehr hebrai= firende Diction, so wie auch der abgebrochene Eingang ber Erzählung. Ohne Aufschluß über die Bersonen zu geben, von denen er redet, sie als bekannt voraussetzend, beginnt er: "Und Afthages wurde bei feinen Bätern beigeset 2c." So wird Niemand eine Geschichte einleiten; noch weniger kann man annehmen, daß er absichtlich den ältern Tert, der einen paffenden Eingang hat, so umgeändert habe. Fand er aber eine Urschrift vor, so war es eine Forderung einer guten Uebersetzung, daß er fie fo wiedergab, als er fie fand ; und der abgebrochene Anfang der Erzählung deutet bann barauf bin, baß sie ein Bruchstuck einer größeren Schrift über das babylonische Eril oder den Propheten Daniel ist.

38\*

Wie aus dem Gesagten hervorgeht, daß Theodotion noch bie Urschrift kannte, so beweist es auch, bag er biefelbe mit größerer Treue überfette , als fein Borganger. 36m fallen also die Differenzen zur Laft, burch welche fich die beiden Terte unterscheiden. Es tann aber schon barum nicht auffallen, daß er den Bericht ber Urschrift veränderte, weil er auch fonft mit großer Willfur überfeste, wie er es an bem B. Daniel bewiesen bat. Es lakt fich indek mit aro= ker Wahrscheinlichkeit auch der Grund aufzeigen, der ihm verbot. ben Anfang der Erzählung fo zu laffen, wie er ihn vorfand. Aus Dan. 1, 21. schloß er, daß ber Prophet nur bis zum ersten Regicrungsjahre des Chrus gelebt habe; da= rum erschien es ihm auch unrichtig, daß die Weiffagung Cap. 10. aus bem britten Jahre beffelben batirt war, und er fette beghalb in feiner Version bas erste Jahr an. Ohne allen Zweifel ift hierin ber Grund zu erblicken, weßhalb er ben erften Vers bes Zusates einfach wegließ; baburch wurde es unbestimmt gelaffen, unter welchem Könige bie Ge= fchichte fich zugetragen habe. Statt beffen fchob er eine Bemerkung über die Person Daniels ein, welche andcutet, baß er denfelben nicht für ben bekannten Bropheten hielt. Er bezeichnet ihn als Priester und Sohn Abal's. Nach Dan. 1, 3. gehörte ber Prophet aber bem Stamme Juba und nicht bem Stamme Levi an, man tann wegen 1, 3. nicht gerade behaupten, er fei königlichen Geschlechts gewesen, ba Nebucadnezar befahl, nicht bloß aus ben Gefan= genen ber königlichen Familie, sondern auch anderer vor= nehmer Geschlechter Pagen auszuwählen, und nicht beftimmt gesagt ift, daß er zu jener gehörte. Auch bie Beiffagung N. 39, 7, daß bie Nachkommen des Königs Gzechias Eu= nuchen am Hofe zu Babylon fein würden, beweift jene

 $\mathbf{562}$ 

Digitized by Google

Meinung nicht, obwohl sie in der Bestimmung Daniels und seiner Gesährten, am Hofe Nebucadnezar's zu dienen, ihre Erfüllung fand. Denn sie schließt nicht aus, daß neben königlichen Prinzen noch andere Jünglinge dazu erwählt wurden. Aber so viel geht aus Dan. 1, 6 hervor, daß er zum St. Juda gehörte. 1, 3 werden die Gesangenen, die Nebucadnezar aus Juda sortgesührt hatte, Kinder Israels genannt; 1, 6 heißt es: Es waren unter ihnen (den Pagen) von den Kindern Juda's, Daniel u. s. w." Da der erste Name bereits ihre Nationalität angibt, so muß der zweite ihren Stamm bezeichnen; und man kann nicht sagen, daß nach der Bernichtung des Reiches Israel alle Angehörigen bes süblichen Reiches Juda, auch die Priester und Leviten Juden genannt, und es dennach doch unbestimmt sei, ob nicht Daniel ein Levit gewesen.

Alle Versuche, ben Widerspruch zu heben, welcher zwischen bem B. Daniel und ber Angabe bes aleraubrinischen Tertes der Erzählung besteht, sind vergeblich. Man kann nicht fagen, daß tegetis als Uebersetzung von IID auch einen Staatsbeamten bezeichnen könne. Wohl hat das hebräische Wort II. Sam. 8, 18 biefe Bebeutung; aber von bem griechischen läßt fich nicht bas Gleiche behaupten, und die Septuaginta haben es demnach an der citirten Stelle burch aulagen wiedergeben. Die Austunft aber, daß ber Prophet väterlicher Seits von töniglichem, mutterlicher Seits von priefterlichem Geschlecht gewesen sei, trägt zu fehr ben Charafter bes Gesuchten, als daß man ihr beiftimmen könnte. Es ift ber Widerspruch einfach auzuerkennen; und er beweist, daß der alexandrinische Uebersetze ben Daniel, welcher in ber Geschichte von Bel und bem Drachen auftritt, nicht für den Propheten des B.'s Daniel hielt. Darum eben be-

#### Biederholt,

richtet auch von ihm, wer sein Vater gewessen, und welches Amt er bekleidete; er will seine Leser crst über die Person besselchen unterrichten. In der Geschichte der Susanna sehlen solche Bemerkungen; obgleich er sonst dieselbe ganz umgeändert hat, spricht er doch in ihr von Daniel, als wäre er den Lesern wohlbekannt. Vielleicht meinte er, daß der Daniel unserer Erzählung der Priester dieses Namens sei, welcher Efra 8, 2 erwähnt ist.

Abaefeben von bem Inhalte spricht also alles bafur, baß bie Erzählung in hebrälfcher Sprache verfaßt ift. Diefer ift es hauptfächlich, weßhalb man an der griechischen 26faffung festhält. Beil man wegen ber berichteten Schlangenverehrung alaubt, daß der Verfasser in Aegypten gelebt habe, so mußte man natürlich auch behaupten, er habe in ber griechischen Sprache geschrieben 1). Eine fpatere Unterfüchung wird zeigen, daß die Grundlage diefer Behauptung eine unfichere ift, daß die Babylonier ebensowohl den Schlangen göttliche Ehre erwiesen, als die Aegypter. Hier sei nur noch bemerkt, daß auch bie Worte zal ror olivor zeoaras 2c. B. 11. sie nicht zu bestätigen geeignet find. Fritsiche meint nämlich, Wein mit Wasser zu vermischen, fei ariechische und römische Sitte, wohl nicht orientalische, wenigstens nicht altjudische, wie mit Bestimmtheit behauptet werden tonne 2). Aber neganvous hatte von ber allgemeinen Gewohnheit, Wein und andere geistige Getränke durch Wasser zu temperiren und in größerer Quantität trinkbar zu machen, geradezu bie Bedeutung von "einschenken" betommen; und nichts hindert, es auch bier fo zu überseben.

<sup>1)</sup> Fritiche 1. c. 121.

<sup>2)</sup> l. c. S. 148.

Indeß war jene Sitte auch bei den Juden vor dem Erile bekannt; f. Jf. 5, 22; und auch bei ihnen hatte das Wort "mischen" Jop die Bedeutung "einschenken" angenommen. Bgl. Jf. 19, 14.

Damit sind benn auch die genannten Aufstellungen über ben Berfaffer widerlegt. Sie beruhen eben auf ber Meinung, daß bie Erzählung in später Zeit und in grie= discher Sprache geschrieben fei. Wer berfelbe aber gemejen und wann er gelebt hat, läft fich freilich nicht bestimmen. Daß es ber Prophet Daniel nicht felbst gewesen ift, wie manche Rirchenväter, ältere Gregeten und in neuerer Zeit noch Bincenzi und Danko annahmen, geht schon baraus hervor, daß bereits der alerandrinische Uebersether sie als ein von bem Buche beffelben getrenntes Schriftstud vorfand und burch bie Ueberfchrift einem anderen Manne zufchrieb; und auch in der Version des Theodotion bildet sie einen Anhang, ber mit bem Buche Daniel in keiner Verbindung steht. Gehörte sie zu ihm, so wurde sie am Ende bes geschicht= lichen Theiles nach cap. 6 ihren Platz gefunden haben, und Niemand würbe auf ben Gebanten gerathen fein, fie von ba zu entfernen. Dazu kommt, daß während im Buche faft alle Anreden an die Könige mit den Worten beginnen: "O König, lebe ewig" vgl. 2, 4; 3, 9; 5, 10; 6, 7. 22. in bem Busate biefe Formel fehlt; und bag bort ber Bor= gänger bes Eprus Darius genannt wird Dan. 6; berfelbe hier Afthages heißt - Verschiedenheiten, welche fo unbebeutend fie auch und, auf verschiedene Verfasser hinweifen.

Nach der Ueberschrift der Septuaginta haben wir den Anhang dem Propheten Habakut zu verdanken. Wie weit dieselbe richtig ist, ob sie auf einer glaubhaften Tradition beruht, oder auf einer bloßen Vermuthung, geschöpft aus

Bieberholt,

ber Nachricht, baß Habakut Daniel in der Löwengrube ge= gespeist habe, läßt sich natürlich nicht mehr controliren. Jedenfalls enthält sie die älteste Nachricht über ben Ber= fasser und hat insofern den meisten Anspruch auf Glauben.

П.

### Cyrus.

Herobot berichtet I. 131 von ben Perfern, daß fie es für unerlaubt hielten, von den Göttern Bilder au fertigen, ihnen Tempel und Altäre zu errichten, und daß fie alle verachteten, welche beraleichen thäten. Damit scheint nun in geradem Gegensatz zu stehen, was der biblische Bericht von dem Perferkönig Cyrus erzählt: er besucht täglich den Tempel eines babylonischen Gögen und läßt vor feinem Bilbe Opfermable bereiten. Außerdem erfahren wir noch, daß er vor den empörten Babylonicrn fich fürchtet und ihnen seinen besten Freund preisgibt. Weber glaubt man, baß bieje in ihrer Verweichlichung es follten gewagt haben, ge= gen ben kräftigen und mächtigen Eroberer Eprus sich zu erheben, noch daß er der Boltsmenge feige nachgegeben habe. Darum war es das Bestreben der katholischen Gelehrten, barzuthun, daß die Geschichte gar nicht in die Regierung bes Cyrus falle, fonbern unter einem frühern babylonischen Regenten geschehen sei; und meistens nahm man an, daß der erste Vers, in welchem allein der Name des Königs ge= nannt war, nicht zur Erzählung gehöre. Es lag biefe Meinung um so näher, als der Tert der Septuaginta ihn wirklich nicht hat. Einige behaupten, er bilde den Schluß von ber Geschichte ber Sufanna, welche im Codex Chisianus uns in der Bulgata unmittelbar vorhergeht und in

ber That mit demselben endigt 1); ein Anderer, er sei zu= fällig praeter rectam historiae seriem atque ordinem temporum eingefügt 2): Behauptungen, welche fich felbft Dak der Bers in der Bulgata und einer ariechi= richten. schen Handschrift aus dem 8. Jahrhundert am Ende der Geschichte ber Susanna steht, tann nur burch grrthum, in Folge schlechter Kapitelabtheilung gekommen sein. Da bie Errettung ber Susanna in die Jugendzeit Daniels fällt, fo kann bie Angabe. Eprus habe bie herrschaft übernommen und er sei sein Freund gewesen, in keiner Beziehung zu berfelben steben. Nicht beffer ift bie Meinung, welche Cornelius a Lap. (comm. in Dan. XIII 65. XIV 1.) aug= spricht: B. 1 sei ein titulus chronologicus, ut sciamus quo tempore ea contigerit sc. post mortem Astyagis. Er vermutbet nämlich, bie Erzählung sei ein Bruchftuct einer Chronit, welche ein Jude von ber babylonischen Ge= fangenschaft verfakt habe. Um die Gunst ber verfischen Ronige zu gewinnen, habe er alle Greigniffe aus berfelben nach ihren Negierungsjahren batirt, wenn fie auch nicht in ihrem Reiche geschehen waren. B. 1. wurde es bemnach unbeftimmt laffen, wer ber König fei, von dem die Erzählung spricht.

Man nahm sobann allgemein an, es sei Evilmerodach, ber Nachfolger Nebukadnezar's gewesen. Denn von ihm ist es bekannt, daß er den Juden gewogen war und ihren Kö= nig Jechonias wieder in Freiheit setzte. IV. Kön. 25, 27. Es kann darum nicht auffallen, wenn Daniel großen Ein= fluß auf ihn hatte. Ihn beschuldigt ferner Berosus der

<sup>1)</sup> Vincenzi, Sessio IV. Conc. Trid. III 104. Goldhagen, Introductio in s. scr. V. T. II. 486.

<sup>2)</sup> Peresins, Comm. in Dan. XIII 65.

### Bieberholt,

Gottlosigkeit; barum sei er von seinem Schwager Neriglissar nach einer zweijährigen Regierung ermorbet worden <sup>1</sup>). Zu biesem Vorwurse würde unsere Erzählung einen guten Commentar geben. Man könnte endlich noch darauf hinweisen, daß Darius Medus Daniel in der Löwengrube mit den Worten tröstete, sein Gott werbe ihn retten. Dan. 6, 17. Dieser Zuruf würde in dem Nunde eines heidnischen Königs we= niger auffallen, wenn der Prophet schon einmal aus der= selben Gesahr wunderbar wäre befreit worden und so Da= rius von der Macht seines Gottes Kunde erhalten hätte.

Allein so viel auch für diese Hypothese spricht, so darf uns doch die Wahrscheinlichkeit derselben nicht bewegen, B. 1. für unächt zu erklären. Nur dann wären wir dazu berech= tigt, wenn der Text der Septnaginta der richtigere wäre, was nicht der Fall ist. Es ist darum zu untersuchen, ob sich nicht dennoch der biblische Bericht mit der Geschichte des Cyrus vereinigen lasse, oder ob er nicht mehr Anspruch auf Slauben hat, als die bekannten Nachrichten der Pro= fangeschichte.

Man braucht sich nicht auf Xenophon zu berufen, der an mehreren Orten seiner Cyropädie (s. z. B. I. 6, II. 1; III. 1.) berichtet, Cyrus habe verschiedenen Göttern geopfert; auch Herodot erzählt l. c; daß die Perser mehrere Gottheiten hatten, die sie durch Opfer verehrten. Damit stimmen auch ihre eigenen Religionsbücher und, was noch wichtiger ist, die Keilinschriften überein. "Wir betrachten, sagt Fr. Spiegel<sup>3</sup>), nur die Züge, die sich aus den Inschriften

Ούτος προστάς τῶν πραγμάτων ἀνόμως καὶ ἀσελγῶς ἐπιβουλευθεῖς ὑπὸ τοῦ τὴν ἀδελφὴν ἔχονιος αὐτοῦ Νεριγλισσώρου ἀνηρέθη βασιλεύσας ἔτη δύο. Fl. Josephus c. Ap. I. 20.

<sup>2)</sup> Eran, das Land zwijchen Judas und Ligris. Berlin 1863. S. 98.

entnehmen laffen. hier ift nun ganz unzweifelhaft zu feben. baft die Reliaion ber alten Perfer zur Zeit bes Darius, wenn auch nicht. in allen Einzelheiten, fo boch mit ihren Grundzügen mit ber altbaktrischen übereinstimmt, beren An= schauungen im Avesta niedergelegt find. Wir finden ba ben Auramazba als den Gott, der Himmel und Erbe erschaffen bat; bie übrigen Götter, bagas genannt, werden wärlich erwähnt und in den Inschriften nicht namentlich angerufen. In den Inschriften des Darius werden die Clangotter noch besonders unterschieden. In ben spätern Inschriften werden außer bem Auramazba noch bie Namen einiger anderer Bötter genannt ; es find bieselben welche im Avesta erscheinen, Anahita ober die Göttin des Bassers, dann Mithra, die Gottheit des Lichtes. Die Religion der Verser schloft alfo, obwohl sie Auramazda als den höchsten Gott betrachteten, bie Berehrung anderer Götter nicht aus, und Cyrus war kein Unitarier wie etwa die Fraeliten. Sodaun aber kann bas, was Herobot uns erzählt, zunächst nur von der Religion ber Berfer feiner Zeit gelten, beren Unschauungen und Gebräuche er aus eigener Erfahrung tannte, wenn er auch versichert, er sci von Anfang an so gewesen. Die In= fcbriften aus der Reit des Darius beweisen, daß ber spa= tere haß ber Verser gegen Tempel, Altäre und Götterbilder damals noch nicht vorhanden war. In der berühmten In= schrift von Bihistun findet fich Col. I. 14. folgende mertwürdige Stelle; "König Darius fpricht; die Herrschaft, welche unferm Geschlechte entriffen war, habe ich wieder hergestellt; ich habe fie wieder auf ihren (rechten ober fruhern) Platz gebracht. 3ch habe alles wieber fo (eingerichtet), wie es früher war. Die Gotteshäuser, welche Gomata ber Magier verwüstet hatte, habe ich

wieder ausgebessert." Mordtmann 1) bemerkt bazu: Rawlinson übersett: The houses of the God, which Gomates, the Magian destroyed, I rebuilt. Oppert: Les autels, que Gomatés the Mage avait renversés, je les ai restaurés ..... Oppert hat avadâna burch autels überfest, ohne Zweifel, weil die Zoroafter = Religion teine eigenen Tempel, fonbern nur Feuer-Altäre erforberte. Aber eben dieje Inschrift beweist uns, daß ber Magismus mit der Hof- und Staatsreligion der Achameniden durchaus nicht in Uebereinstimmung war." Er meint, daß die Ur= tunden, die uns über denselben Aufschluß gaben, erst aus später Zeit stammten, und vermuthet, daß er sich etwa während ber Bartherzeit ober im Anfange ber Saffaniden= zeit mit der frühern Religion der Verfer geeinigt hätte. In Betreff bes wichtigen Wortes ayadana fagt er noch, daß die Uebersetzung, die er gegeben, durch bas Babylonische bestätigt werbe, wo geradezu "Gotteshäuser" ftebe. Auc Windischmann, welcher das Zoroastische System schon vor Eprus in voller Geltung fein läßt, nimmt Angesichts biefer Stelle boch an, daß daffelbe nicht überall in feiner vollen Reinheit beobachtet wurde. "Was Herodot von der Reli= gion ber Verser berichtet, mag von jener reincren Form des Magismus gelten, die wahrscheinlich Pfeudosmerdis vertrat, während die Achämeniden eine Beimischung von Tempeldienst gestatteten, welche in dem Mithra= und Ana= bita=Cultus des Artarerres uns bestimmt entgegentritt \*)." Rur bei einer folchen Unnahme läßt es fich endlich auch begreifen, daß Cyrus ben Juden nicht bloß erlaubte, fon= bern befahl, ben Tempel zu Jerufalem wieder zu erbauen,

2) Zoroaftrische Studien, S. 129.



<sup>1)</sup> Zeitschrift ber D. M. G. 39b. XVI. 1862.

571

und das Werk eifrig unterftützte. Mochten ihn auch, wie man annimmt, die reineren religiössen Anschauungen derselben für sie gewinnen, so konnte er doch nicht so weit gehen, etwas zu befördern, was er nach seinem Glauben haffen mußte. War er aber durch ihn nicht gehindert, Je= hova, dem Gotte der Juden einen Tempel zu erbauen, so konnte er auch den Tempel des babylonischen Gözen be= suchen. Ebensowenig bestand damals schon der von Herodot berichtete Haß der Perser gegen Bildniffe der Götter. Nuf den Denkmalen des Darius ist Auramazda selbst mehr= fach als ernster Greis mit langem Bart in einem gestü= gelten Ringe dargestellt; auch auf persischen Münzen findet sich sein Bild<sup>1</sup>); und bekannt ist, daß Artarerres der Ana= hita Bildsäulen in Babylon, Susa und Etbatana aufstellte.

Was es indeh noch begreiflicher macht, daß Chrus ben Bel verehrt habe, ist die von Herodot I. 135 und Strado XI. 12, 9 bemerkte Neigung der Perser, Gewohnheiten und Gebräuche fremder Völker anzunehmen. Als sie in die Geschichte eintraten, waren sie ein noch ungebildetes Natur= volt und zeigten sich sehr empfänglich für die Sitten und Einrichtungen der gebildetern Nachbarvölker und Unter= thanen, besonders der semitischen Bölker. Diese Abhängig= keit bewiesen sie im dich bloß durch Nachahmung fremder Kleidung, Lebensweise und Staatseinrichtungen; auch ihre Schrift empfingen sie von den Babyloniern. "Daß die Granier sich diese (Keil=)Schrift von außen her angeeignet haben, ist nicht zweiselhaft; ebenso trägt das Laut= und Schriftspstem unverkennbare Spuren semitischen Einstuffes an sich; es ist ja durch Denkmale ganz offentundig, daß

<sup>1)</sup> f. Dunter, Geschichte bes Alterthums II. S. 538.

man icon lange vor der Achämeniden=Dynaftie westlich von Eran in Reilschrift schrieb 1)." Noch unverkennbarer und eigenthumlicher ift aber ber Ginfluk, welchen bie Argeliten auf bie religiofen Anfchaunngen ber Berfer geubt haben. Betannt ift bie große Berwandtichaft zwischen ben Religionen ber beiden Bölker. Beide haben benselben reinen Gottesbegriff; Auramazda ist wie Jehova der alleinige Gott: alle übrigen Wefen, auch die bochften, find feine Geschöpfe und ihm unterworfen?). Auch den Grundbegriff des Schaffens, bie Sechszahl ber Schöpfungsperioden finden wir bei ihnen. Selbst ber Name Aburamazda hat nach Spiegel bieselbe Bedeutung wie Jebova. "Man hat schou lange barauf aufmertfam gemacht, daß das Wort Ahura ebenfalls den Sei= enden bedeutet; denn daffelbe tommt von ah oder as fein ber \*)." Diese Berwandtschaft, welche in noch manch andern Bunkten bervortritt, fo wie ber Gegensatz zu den Mythen und Sagen anderer, auch ber ben Berfern ftammverwandten Bölter beweifen, daß fie auch in religiöfen Dingen abhängig waren, und nicht etwa die Araeliten von ihnen geborat Und zwar muffen fie mit demselben in directer Bebaben. ziehung gestanden sein, als die Entstehung stattfand. Nur zwischen ihnen zeigt sich biese enge geistige Berwandtschaft ; nicht auch bei ben andern semitischen Böltern, fo bag etwa jene religiösen Anschauungen als ein Gemeingut bes semi= tischen Geiftes betrachtet werden könnten. hatten bie Berfer fie durch die Babylonier erhalten, fo mußte sich ihr Re= ligionssyftem viel mehr bem ber lettern nabern. Es tann

1) Fr. Spiegel, Granische Alterthumstunde. Leipzig 1871. I. 448.

<sup>2)</sup> Neben ihm verehrten die Perser noch andere Besen, denen sie auch Opfer darbrachten; aber sie betrachteten sie doch als seine Geschöpfe. 3) 1. c. 449 ff.

barum auch diese Entlehnung nicht vor der Zeit stattge= funden haben, in welcher die Bewohner des Reiches Ifrael nach Alstrien und Medien deportirt wurden. Für unsere Untersuchung ist es indeß gleichgültig, wann dieselbe begann. Sie beweist immerhin, wie start die Abhängigkeit der Perfer von fremden Völkern war, daß sie schöft in Sachen der Re= ligion von ihnen lernten.

Es tann barum nicht im mindesten Verwunderung er= regen, daß Enrus den Gott der Babylonier verehrte. Gerade bies, daß er Perfer war, macht es erklärlich. Das Bei= fpiel ber Babylonier, unter benen er lebte, übte feinen Ginfluß auf ihn aus und bewog ihn, in berfelben Beije fein religiöfes Bedürfniß zu befriedigen. Man braucht barum auch nicht anzunehmen, daß politische Motive ihn dabei lei= teten, daß er die Absicht hafte, badurch die jungst unter= worfenen Chaldäer zu gewinnen, und fich ben Schutz ihrer Götter zu fichern, obgleich ich nicht wüßte, was fich mit Grund bem entgegenstellen ließe. Wenn gesagt wird, es fei unerweislich, daß diefe Sitte, bie Götter der besiegten Bolter anzubeten, ichon zur Zeit bes Cyrus vorhanden gewesen fei, und noch unerweislicher, daß der Berferkönig ihr ge= huldigt habe 1), so ist das Erstere geradezu falsch; bereits ber judische König Amasias hulbigte ihr. II. Chron. 25, 14; und er war sicher nicht der Erste. Warum foll nicht auch Cyrus fein Beispiel nachgeahmt haben, wenn er baburch et= was zu erreichen hoffen durfte ?

Was aber ben Aufstand ber Babylonier und die Nach= giebigkeit des Cyrus gegen sie betrifft, so ist es gleichfalls nicht geeignet, die Glaubwürdigkeit der Erzählung zu beein=

<sup>1)</sup> Reerl, bie Apolryphen bes A. T. S. 83.

trächtigen. Man ift gewohnt, denselben als einen einsich= tigen, staatstlugen und träftigen Regenten zu betrachten. Aber man bedenke, daß die Nachrichten über ihn fehr un= ficher find. Das Bilb, welches Xenophon in der Enropädie von ihm entwirft, entspricht nicht dem Berichte, welchen Rtesias uns hinterlassen; und von beiden weicht wieder Herobot ab, dem man noch ben meisten Glauben schenkt. Aber auch er fagt I. 95, daß verschiedene Sagen über ihn im Umlauf wären und man ihn zu verherrlichen und zu ver= flären ftrebe. Wenn er, Herobot, auch getreu berichtete, fo haben wir toch keine Sicherheit, daß feine Gewährsmänner, bei welchen er Erkundigungen einzog, ihm ftets die 2Babrheit mittheilten. Man darf deßhalb die Geschichte von Bel und dem Drachen noch nicht der Unwahrheit beschuldigen, wenn sie über Eprus etwas enthält, was sich sonft nicht belegen läßt oder mit anderen Nachrichten nicht har= monirt. Uebrigens ist felbst biefes nicht der Fall.

Daß die Babylonier einen Aufstand erregen, gegen ihn sich erheben und Drohungen ausstoßen, erklärt sich leicht. Denn sie waren noch nicht das verweichlichte und entmuthigte Bolk, für das man sie hält. Nur durch eine List hatte sich Cyrus in den Besitz ihrer Stadt gesetz; ihre Kraft war aber nicht gebrochen. Bald nachher sannen sie darauf, sich wieder frei zu machen, bereiteten mit vieler Umsticht den Aufstand vor und, als sie unter der Regierung des Darius den günstigen Zeitpunkt gekommen sahen, sührten sie mit aller Energie und Opferwilligkeit den Plan aus. Siedzehn Monate belagerte Darius die Stadt vergebens, dis es ihm endlich, aber auch wieder nur durch eine List gelang, sie zu unterwerfen. Herod. III. 150. Die Juschrift von Bihistun Col. I. 16 st. III. 13 f. ergänzt ben Bericht Herobots; nach derselben mußte der Perfertonig bas babylonische Heer erst zweimal in offener Feldschlacht überwinden, ehe er zur Belagerung ber Stadt schreiten tonnte; und nachdem sie erobert war, wagten sie es später noch einmal, sich gegen ihn zu erheben 1). Diefe wicder= holten Aufstände geben Zeugniß von ihrer Kraft und bem Muthe, den sie besaßen, sowie von dem Unwillen, mit welchem sie die persische Herrschaft ertrugen. Nun hatte Cyrus fie auf bas höchste gereizt; ihre Götter zerftören und bie Priefter derselben hinrichten laffen; und dies war auf Au= ftiften cines Juden geschehen, ben fie nur bochft ungern in ber hohen Stellung fahen, die er befaß. Das mußte fie erbittern ; und wir bürfen uns nicht wundern, daß fie fich zufammenrotteten und brohend bie Anslieferung des verhaßten Fremdlings verlangten. Der Rönig aber tannte gewiß ihre Macht ; er mußte befürchten, baß, wenn er nicht nachgebe, ber Aufftand fich verbreiten und bas Signal fein werde, daß auch die übrigen noch nicht lange unter= worfenen Bölfer fich empörten. Es barf ihm barum nicht als Schwäche und Feigheit ausgelegt werden, wenn er in kluger Berechnung ber ihm brobenden Gefahr einen wenn auch theuren Freund preisgab. Die Sorge für seinen Thron und bie Ruhe des Reiches war ftärker als die Macht der Freundschaft.

Endlich findet man es noch unglaublich, daß Chrus geglaubt habe, Bel verzehre wirlich die ihm vorgesetzen Speisen; daß er von Daniel verlangte, auch er solle den= selben anbeten, nachher aber sein Bild sammt dem Tempel zerftören lich. Dazu sei er zu tolerant gewesen. Aber Er= steres war doch ganz natürlich; wenn er einmal Bel sür einen Gott hielt, so nahm er auch an, was die Babylonier

<sup>1)</sup> Mordtmann l. c. S. 64 ff. 88 f. Theol. Quartalicrift 1879. IV. Seft.

#### Biederholt,

allgemein von ihm glaubten, daß er menschliche Bedürfniffe habe und sie nach Art ber Menschen befriedige f. Ber. I. 182. Wir haben keinen Grund, ihn in biefer Beziehung für einsichtiger zu halten, als feine Zeitgenoffen. Bon fei= ner Toleranz ailt daffelbe; er hat durch nichts bewiefen, baß er toleranter war, als andere herrscher seiner Zeit. Trot feiner Milbe gegen die Juden forderte boch Nebucad= nezar, daß sie das goldene Bild anbeten follten, welches er in ber Ebene Dura hatte errichten laffen; und Darius, ber Vorgänger von Eprus, befahl gleichfalls unter Tobes= ftrafe, daß alle feine Unterthanen an ihn ihre Gebete richten follten, als wäre er ihr Gott. Wenn Cyrus ben Juden bie Erlaubniß gab, Jehova einen Tempel zu erbauen, fo hatte das andere Gründe. So konnte er recht wohl von Daniel verlangen, daß er feinem Beispiel folge und mit ihm ben Bel anbete; um fo mehr, wenn etwa politische Motive ihn bazu bewogen hatten; dann mußte ihm baran liegen, daß auch fein Freund und Vertrauter fich gleichfalls vor dem Gotte der Babylonier beugte. Wahrscheinlich aber lag bie nächste Beranlassung darin, daß derselbe ihn, wie Naa= man ben fprischen König 4. Ron. 5, 18, bei feinen Tem= pelbesuchen begleiten mußte; ba fiel es benn fehr auf, baß er um ben Gott sich nicht fummerte, während sein Rönig vor ihm anbetend niederfiel; und da diefer nicht wußte, baß ber Ifraelit nur Jehova verehre, fo war nichts natur= licher, als daß er ihn aufforderte, Bel auch anzubeten.

Daß er ihm sodann später die Erlaubniß gab, ben Tempel und das Bild des Bel zu zerstören, war eine Folge des ihm gespielten Betrugs und der Enttäuschung, die er ersahren, sowie des besonders bei den Persern lebhaften Hasses gegen alles, was Lüge ist. Er mochte dabei nicht

politisch klug gehandelt haben, indem er nicht bedachte, daß er die Babylonier zum Aufstande reizen könnte; aber wie leicht war es, im Zorne über den Betrug die Vorsicht bei Seite zu setzen; und hatte er einmal einen Ausspruch ge= than, so durfte er ihn nach Sitte der Perser und Meder nicht mehr zurücknehmen. s. Dan. 6, 16; sein Wort war wie das Wort eines Sottes, das unveränderlich ist.

### III.

## Der Tempel des Bel.

Aber gerade die Zerstörung des Tempels hat noch zu einem anderen Einwurfe Veranlaffung gegeben. Denn nach Herodot, Strabo und Arrian habe er noch lange nach ber Regierung des Cyrus bestanden. Man muß fich wun= bern, daß man immer noch barauf besteht, es herrsche Wider= fpruch zwischen ben Berichten biefer Geschichtschreiber und ber biblischen Erzählung; es scheint fast, als habe man diefelben nicht aufmerksam gelesen. Herobot beschreibt I. 181 ff. ben Belstempel : Derfelbe ftand in einem großen mit Mauern umgebenen Raume, beffen Seiten je zwei Stadien lang waren, und war ein ungeheurer vierectiger Thurm, der in acht Terraffen aufftieg, fo daß acht Thurme über einander au stehen schienen. Auf ber Spitze war ein Tempel, in dem fich nichts befand als ein Ruhebett und ein goldener Tifch; und es ging die Sage, daß der Gott bort jede Nacht er= schiene. Am Fuße des Thurmes war ein anderer Tempel mit der golbenen Bilbfäule bes Bel und einem Tifch für bie Lectifternien ; vor ihm waren zwei Altäre errichtet, auf welchen die Opfer dargebracht wurden. Herobot erzählt bann noch, daß Darius Hystaspis die Absicht gehegt habe, bas Bild wegzunehmen, aber davon boch abgestanden fei;

39\*

erst Lerres habe es geraubt, nachdom er den Briefter ge= tödtet hatte, welcher ihn daran hindern wollte. Das ganze Heiligthum wird in der Beschreibung iepór genannt; die beiden kleineren Tempel werden mit mós bezeichnet. Mas Strabo XVI. 5 erzählt, bezieht fich offenbar auf das erftere, bas er bas Grabmal bes Bel nennt. Er beginnt feine Beschreibung mit den Worten : ny de nugauls rergaywos έξ όπτης πλίνθου και αύτή σταδιαία το ύψος. σταδιαία δέ καl έκάστη των πλευρών. Er bemertt bann aber, Xerres habe ihn, wie man fage, zerftört und Alexander d. Gr. fei Billens gewefen, ihn wieder aufzubauen. 3hm fchließt fich eng Urrian Expedit. Alex. VII. 17 an; auch er spricht nicht von ben fleinern Tempeln, fondern von dem großen Belsthurme und erzählt gleichfalls, daß ihn Lerres zerftört habe, damit ift er wie Strabo offenbar im Arrthume; da Herodot den Tempel noch fah.

Wenn man nun von einem Tempel des Bel redet, so kann man sowohl den großen Belsthurm meinen, als eines der kleinern Heiligthümer, die eigentlich allein den Namen verdienen. Der Verfasser ver Erzählung hat aber offenbar an dasjenige gedacht, welches unten an dem Belsthurm stand; denn er sagte, daß in ihm Lectiskernien dargebracht seintretenden sogleich auf den Opfertisch siel V. 18; und daß in ihm ein Belsbild gestanden habe V. 22. Es kann da= rum kein Zweisel sein, daß es dieser Tempel war, den Da= niel zerstörte.

Das hat auch der Verfasser ber alexandrinischen Ueber= sezung wohl erkannt. Den Tempel, in welchem die Lecti= sternien dargebracht wurden und das Bild stand, nennt er eldulssov B. 10. Von diesem unterscheidet er aber das

Bilov B. 22; worunter man den ganzen Tempelraum mit bem Thurme verstehen muß. Denn nach seiner Darstellung verließ der König, nachdem er den Betrug der Priester ent= deckt hatte, das eldwleion, kam zur Wohnung derselben und ließ sich die geheimen Wege zeigen, auf welchen sie Nachts in den Tempel drangen. Dann sagt er: der König ließ sie ex rov Byllov heraussühren. Dasselbe umschloß also die Wohnungen für die Priester und den Opfertempel. Da= rin, daß dieser nur einen Theil des großen Heiligthums des Bel bildete, mag auch der Grund liegen, daß er die Zer= störung desselben nicht erwähnt.

Bur Zeit Herobots war er sowohl wie das Bild des Bel wieder vorhanden. Auch das ist wohl begreiflich. Die Babylonicr hingen, wie ihr Aufftand gegen Cyrus beweift, fehr an ihrem Gotte; fie werden recht bald die Schmach, bie ihm angethan war, wieder gut gemacht und bas Zer= ftörte wisder hergestellt haben. Enrus hat ihnen dabet ge= wiß nichts in den Weg gelegt, um sie nicht aufs neue zu erbittern. Wenn die genannten Geschichtschreiber von bem allen nichts wiffen, obwohl fie die Attentate von anderen perfischen Rönigen berichten, fo barf es ichon wegen bes Duntels nicht auffallen, bas auf ber Geschichte bes Chrus liegt; der eigentliche Grund liegt aber darin, daß die babylonischen Briefter, von denen Herodot feine Nachrichten über ben Belstempel erhielt I. 183, ihm gewiß nicht eine Geschichte mitgetheilt haben, welche bie Nichtigkeit ihres Eultus und bie babei vorkommenden Betrügereien offen barlegte. Strabo und Arrian aber waren noch weniger im Stande, genaue Nachrichten zu erhalten; laffen fie doch im Widerspruch mit Herobot ben Belsthurm burch Xerres zerstört werden.

## IV.

## Der Schlangencult in Babylon.

Bährend im ersten Theil der Erzählung ausdrücklich berichtet wird, daß Enrus den Bel verehrt habe, faat fie in Betreff ber Schlange nur, baf bie Babplonier fie angebetet hätten; sie zeigt baburch daß der Perferkönig ihnen darin nicht gefolgt sei. . Wenn er sie im Gespräche mit Daniel einen Gott nennt, B. 24; fo geschieht es im Sinne jener. Aber bas foll eben gang fraglich ober vielmehr falsch fein, daß diese einen Drachencult gehabt hätten. "Wenn we= nigftens die allgemeinsten Angaben über Bel nicht wider bie Geschichte verstoßen, so ist es hingegen anders beim Von einer Verehrung lebendiger Schlangen in Drachen. Babylon, also von einem Thierdienste, wie beisben Megyp= tern, weiß Niemand etwas1)." Aber ift benn ber Umftand, bak sonst keine Nachrichten barüber vorhauden sind, schon ein Beweis, daß berfelbe in Babylon nicht eriftirt habe? Ober kennen wir bie Religion ber Chaldäer fo genau, baß wir mit Bestimmtheit fagen tonnten, welche Götter fic hatten und welche nicht? Gewiß verdient boch bie biblische Grzählung bieselbe Autorität, wie jedes andere alte Schriftstuck; und wir haben fo lange ihre Angaben für mahr zu halten, als nicht ftritte bewiesen ift, baß sie grrthumer enthalte. Es ift eine Verkennung bes Standpunktes, ben man ihr gegenüber einnehmen muß, zu verlangen, daß sie erst noch durch anderweitige Berichte bestätigt werden müsse. Die Juben, die ersten Bestreiter ihrer Acchtheit, haben boch an ber Schlangenverehrung in Babylon teinen Anftof genommen. Diese Gregeten ber frühern Zeit, wie Sanctius, Tirinus, Calmet u. A. fanden es wegen der Eigenschaften der Schlan=

1) Frisiche l. c. G. 120.

gen und ber weiten Verbreitung ihres Cultus sehr wohl glaublich, daß man auch in Chaldäa sie für Götter gehalten habe.

Sie hatten Recht, benn es fehlt nicht an Anzeichen und bestimmten Zeugniffen des Alterthums, welche die Angabe ber Erzählung bestätigen. Für's Erste ift wohl die richtige Bemerkung J. G. Müller's1) zu beachten, welcher, obwohl er fie für eine Sage ansieht, bennoch meint, sie knüpfe an cinen wirklichen Cultus an. Denn bie Annahme eines Schlangencultus in Babylon fei viel weniger unwahrscheinlich, als die Boraussjezung, die weitgereiften alexandrinischen Ju= ben seien mit ben Ruftänden daselbft unbekannt gewesen. Das ift aber noch weniger auzunehmen, wenn der Verfaffer nicht griechisch sondern chaldaisch und bebraisch schrieb, also vielleicht in Babylon selbst oder doch in Judäa gelebt hat. In feinem Baterlaube, bas feit dem Exile unter perfischer Herrschaft ftand und in Vertehr mit ben Juden in Chaldaa blieb, konnte er noch viel leichter über die dortigen Sitten und Gebräuche sich unterrichten; und wie seine An= gaben über ben Belstempel und Chrus beweifen, bejag er wirklich eine ganz richtige Renntniß ber Personen und Orte, von denen er spricht. Ferner war der Schlangencult, wie 3. G. Müller gleichfalls gezeigt hat, fast überall bei den Bölfern ber alten und neuen Welt, auch bei ben Griechen und Römern bis in die späteste Zeit in Uebung. "Wenn bei ben Griechen und Römern, die noch viel mehr als aubere heidnische Bölfer ben alten Thierdienst zur bloßen Symbolit veränderten, dennoch fo zahlreiche lebendige Refte bes alten Thierdienstes fich erhielten, ift benn ba bie Ueberlie= ferung eines folchen Reftes für Babylon fo unglaublich?"

.

<sup>1)</sup> f. Real-Encyclopädie v. Herzog s. v. Drache.

Besonders aber wird sie durch bie Verwandtschaft be= stätigt, welche zwischen den Chaldäern und Bhöniziern in religiöfer Hinsicht bestand. Es beruhte die Religion beider Bölker auf derfelben Grundanschauung. Man vergötterte bie Naturkraft und zwar in einer Doppelheit von Gestalten, welche fich einander wie Mann und Beib entsprachen, und von benen bie eine bas schaffenbe, erhaltenbe und zerftörenbe Brincip vertrat, während die andere die empfangende und gebärende Kraft war. Dem Bel stand die Mylitta zur Seite, wie Baal die Baaltis ober Aschera. Bei beiden Bölkern waren bie Götter auch fiberischer Natur, Bersoni= ficationen von Sonne und Mond, weil fich in diefen Simmelskörpern die Naturkraft am glänzenbsten offenbarte und fie für die Urbeber alles Werdens und Schaffens anaefeben wurden. Die Bel feinen Tempel auf dem Belsthurme hatte, fo verehrte man auch Baal auf natürlichen ober künstlichen Höhen; ebenso empfingen die Aschera und Mylitta ben aleichen Cult durch Hierodulen und Prostitution. Anq Feuergötter kannten die Chaldäer; die von Sepharvaim nach dem Reiche Frael deportirten Colonisten opferten ihre Kinder bem Abramanelech und Anammelech, wie die kana= nitischen Bölker bem Moloch. 4. Kön. 17, 31. Endlich finden wir bei ihnen dieselben Mythen, die sich bei ben Phöniziern an die Schlangengötter fnüpfen. Es ist daffelbe Wefen, denen man beiderfeits die Erfindung der Schrift, bie Abfassung der heil. Bucher, bie Gründung der Städte, überhaupt bas Entstehen der Cultur zuschrieb; und man erzählte, daß demfelben nach Verfluß einer langen Zeit an= dere ähnliche gefolgt seien, um feine Schriften zu erklären. Nur bie Namen find verschieden; mahrend bei den Baby= loniern das erste Dannes bieß und bie folgenden die Anne=

582

boten, nannten bie Bhönizier das eine Taaut, das andere Surmubel. Nach einer andern Anschauung stand Surmubel, b. i. die Schlange des Bel in der engften Beziehung zum höchsten Wefen und war nur eine Modification des= felben, aleich diefem ber Urbeber aller Dinge. Dieselben Minthen finden wir auch in Acappten, und man verehrte auch ba wie in Phonizien diese fagenhaften Wesen in lebendigen Schlangen, welche man in Tempeln und Bäufern unterhielt 1). Mit den Aegyptern hatten auch noch Movers 2) die Babylonier im achten Jahrh. eine Verbindung ange= tnuvft, welche einen Austausch der Culte zur Folge hatte. Bährend in Neaupten ber chalbäische Gestirndienst Eingang fand, wurde, wie Macrobius Saturn I. 21. berichtet, das Bild des Sonnengottes von Heliopolis fammt deffen Cult nach Babylon aebracht.

Es ist barum gewiß keine Vermeffenheit, anzunehmen, baß auch die Babylonier den Schlangen göttliche Ehre er= wiesen, sei es in Folge des Verkehrs, den sie mit den Ae= gyptern hatten, sei es von Anfang an. Letzteres ist darum nicht ohne Wahrscheinlichkeit, weil in Chaldäa ursprünglich ein chamitisches Volk wohnte, von dessen und Wirten, Sitten und Culten sich gewiß manche Reste uuter der spätern Bevölkerung erhalten haben werden. Es wird dies nicht bloß durch Gen. 10, 8 ff. bezeugt, sondern findet auch durch die neueren Forschungen Bestätigung. "Uralte hami= tische Grundlagen der Völker und Reiche Assenst die neuesten Forschungen immer gewisser. Für cu= schittische Uransänge des babylonisch=assprüchen Reiches ins= besondere zeugen mehrere von Knobel gesammelte Spuren;

.

<sup>1)</sup> f. Movers, Die Phönizier I. 103 f. 500 ff.

<sup>2)</sup> vgl. S. 80 f.

ein Wechsel-Verhältniß ber älteften babylonischen und ägyp= tischen Eultur läßt sich nach den Untersuchungen von Iveler, Letronne und Lepsus nicht mehr bezweiseln; in der Sprache der affyrischen Keilinschriften hat Rawlinson neben semitischen auch ägyptische Elemente gefunden; wie denn mannigsache Berührungen des koptischen Wurzelschatzes mit dem semi= tischen und arischen sich gar nicht leugnen lassen 1)."

Bei biefer Verwandtschaft Babylon's mit Aegypten und Phönizien durch Abstammung, Sprache, Bildung und Re= ligion haben die direkten Nachrichten über ben Schlangen= cult daselbst doppeltes Gewicht. Arrian 7, 26 berichtet nämlich, es sci bort ein besonderer Schlangentempel, ein Serapheum gewesen, in welchem der Gott Drakel gab. Bhilo von Bublus läkt den Zoraster lehren: "Der Schlangengott hat einen Sperbertopf; biefer ift der Erste, un= sterblich, unsichtbar, ungeboren, untheilbar, nur sich selber aleich, der Lenter aller guten Dinge, unbestechlich, der Befte ber Guten, ber Beisefte ber Beisen, ber Bater ber Billigkeit und Gerechtigkeit, nur durch fich felbst belehrt, ber natur= gesetze kundig, volltommen weise und Erfinder ber natur= weisheit 2)." Es ift daffelbe, was die Aegypter und Pho= nizier von dem Agathodämon oder der Belsschlange glaubten. So viel können wir mit Sicherheit aus diefen Worten entnehmen, daß man zur Zeit Bhilo's allgemein die Ueberzeugung hatte, in dem Gebiete ber Perfer, bemnach auch in Babylon habe ber Schlangencult bestanden; fonst hatte er fie bem Boroafter nicht in ben Mund legen können. Sie paffen freilich wenig zu bem Syftem, welches biefem Manne zugeschrieben wirb.

 $\mathbf{584}$ 

<sup>1)</sup> Fr. Delitich, Commentar 3. Genefis S. 304.

<sup>2)</sup> f. Eusebius, Praepar. evang. I. 41. 42, Migne P. Gr. t. 21. S. 88-

Wenn die Perfer bennoch Schlaugen verehrten, so werden sie es, wie so vieles andere, von den Babyloniern ange= nommen haben. Gewöhnlich verweist man noch auf Diodor II. 9. Er berichtet, daß auf der Spitze des Belstempels drei Götterbilder gestanden hätten, das des Zeus, der Hers und der Rhea. Das letztere habe neben sich zwei große silberne Schlangen gehabt und Hers eine solche in der Hand gehalten. Daraus geht jedoch nicht hervor, daß man diese Thiere für Götter hielt, sondern nur, daß sie als heilige, der Göttin geweihte Thiere galten.

Wenn nun die heil. Schrift die beftimmte Angabe enthält, daß die Babylonier der Schlange göttliche Ehre erwiesen, wie kann man Angesichts dieser Zeugnisse das Gegentheil behaupten und sagen, daß dieselbe jeder Begründung entbehre? Oder war der übrige Cult derselben derart, daß er diesen ausschloß? Daß er mit dem Gestirndienst sich wohl vertrug, wird man doch wohl ebensowenig leugnen, als daß die Aegypter neben den Thieren die Gestirne verehrten und Aftrologie trieben.

### v.

## Der Prophet Habakuk.

Nachdem die Babylonier Cyrus gezwungen hatten, ihnen Daniel auszuliefern, warfen sie ihn in eine Löwen= grube. Sechs Tage brachte er in derselben zu, und um die Bestien zu zwingen, sich endlich auf ihn zu stürzen, entzog man ihnen das Futter, das sie täglich bekamen. Gott wirkte dagegen für ihn ein doppeltes Wunder entsprechend dem zweisachen Beweise, welchen Daniel von der Nichtigkeit des Götzendienstes gegeben hatte. Die wilden Löwen zähmte er, daß sie nicht ihrer durch den Hunger noch gesteigerten Bildheit folgten und ihn verletzten; ihn felbst aber, ber auch vom Hungertode bedroht war, ließ er durch einen an= der Propheten speisen, welchen sein Engel aus Judäa her= beigeführt hatte.

Ob nun biefer Prophet dieselbe Berson fet, deffen Beiffagungen wir in ber beil. Schrift besitzen, tann mit Sicherheit nicht entschiedent werden. Biele ber altern Gregeten bejahten biefe Frage; es war für fie mit ein Grund für bie Annahme, daß die Geschichte von Bel und bem Drachen nicht unter Cyrus, sondern unter einem babylo= nischen Ronige fich ereignet habe. Sie meinten, Habatut, welcher vor bem Grile bereits weiffagte, tonne nicht wohl bis zum Ende beffelben gelebt haben. Unbere, wie Ganctius, Cornelius a. Lap., Actermann glaubten aus bemfelben Grunde, es habe zwei Propheten biefes Namens acgeben. Bahrscheinlich ift es indes nicht. Indem der Verfaffer B. 33. Habakut einfach ben Propheten "o noophrys" nennt, ohne über seine Person Weiteres zu fagen, deutet er an, es fei ber Prophet, welcher burch feine Beiffagung über bie Groberung Jerufalem's fich befannt gemacht hatte. Auch bas ganze Alterthum weiß nichts bavon, daß nachher noch ein anderer Brophet Habatut gelebt habe, und fchreibt bem erftern auch die Speisung Daniels zu. Nach einer Sage, welche Dorothens und Epiphanius erwähnen, floh er bei ber Eroberung Jerufalems burch bie Chaldaer nach Oftrafine in Arabien, tehrte nach dem Abzuge ber Feinde nach Jubaa zurnich, wo er mit Landbau beschäftigt bis zum Ende bes Eriles lebte.

Unmöglich war es keineswegs. Der einzige sichere Anhaltspunkt, wonach sein erstes Auftreten zu bestümmen ist, liegt in seiner Weissagung, besonders 1, 5. Das Straf=

586

gericht, welches die Chaldäer an Jerufalem vollziehen follen, bezeichnet er als ein Greianik, bas ganz unerwartet noch in ben Tagen feiner Zeitgenoffen eintreffen werbe. Er hat beinnach nicht lange vor bem ersten Ginfalle ber Chaldaer a. 606 geweiffagt; nach Delitsich<sup>1</sup>) etwa im 12. Regierungs= jahre des Josias 629; wahrscheinlicher aber, wie Schegg?) nachgewiesen, nach dem Lode deffelben, c. 609. Denn in Diefer Zeit trat das von ihm tief beklagte sittliche Berderben in dem Bolke wieder hervor, nachdem es eine zeitlang durch ben reformatorischen Gifer des frommen Josias zurückgehalten war; während man andererseits noch nicht daran bachte, bak Babylon zur Weltherrschaft gelangen und bem jübischen Staate gefährlich werden könnte. War der Brophet zu diefer Zeit etwa 20 Jahre alt, fo hatte er im er= ften Jahre des Cyrus ein Alter von 80-90 Jahren; gewiß nichts außergewöhnliches. Und felbst wenn er feine prophetische Thätigkeit 629 begann, kann er bis zum Ende bes Exiles gelebt haben. Er wäre bann etwa 110-120 Jahre alt geworden; allerdings ein außerordentliches Alter. Aber von dem Hohenpriester Jojada, der nicht viel früher lebte, miffen wir, daß er 130 Jahre alt geworden ift. II. Chron. 24, 15.

Die Verschung Habatut's war es ganz allein, woburch bie Juben die Verwerfung der Erzählung rechtfertigen wollten. Wie Hieronymus, Prass. in Dan. berichtet, er= hoben sie den nichtssfagenden Einwurf, daß in der ganzen heil. Schrift kein anderer Fall erzählt wird, daß jemand in scinem Körper von einem Orte zum andern verseht sei.

2) Die fleinen Propheten. II. 78 f.

<sup>1)</sup> Commentar 3. Propheten Babatut IV f.

Auch Neuere, wie Reerl 1) und Reil 2) bezeichnen fie als eine Abenteuerlichkeit. Schwerlich werden sie, da sie an bie übrigen Wunder ber heil. Schrift glauben, an ber Ver= fetzung felbst Auftog nehmen; Apg. 8, 39 f. wird zudem ein ähnliches Wunder berichtet. Es scheint sogar, daß folche Bersetzungen gar nicht so felten waren. Als der Prophet Elias zum Himmel gesahren war, meinten die Bropheten= schüler, ber Geist bes Herrn habe ihn erfaßt und an einen entfernten Ort getragen, IV. Ron. 2, 16. und III. Ron. 18, 12 wird ebenfalls bie Befürchtung ausgesprochen, ber Geist bes Herrn könne ihn plötlich an einen unbekannten Auf folche Gebanken wäre man schwerlich ge= Ort führen. kommen, wenn man nicht Fälle kannte, in benen es wirklich geschehen war. Zu dem Vorwurfe der Abenteuerlichkeit hat wohl bie Bemerkung Anlaß gegeben, daß ber Engel ben Propheten beim Ropfe erfaßt und bei den Haaren nach Babylon aetragen habe. B. 36. Indes braucht man fich bies boch nicht fo zu benten, bag berselbe wie eine Last an ber hand bes Engels hängend sichtbar zum Grauen Aller, bie es faben, burch bie Luft geflogen fei. Die Berfehung geschah in einem Augenblicke, ohne daß jemand etwas fah, fo bak er plötlich an ber Löwenarube erschien. Bon bem Engel fab Daniel wenigstens nichts; benn habatut, nicht er, redete benfelben an, und auch in der Antwort wird er nicht erwähnt. Der Verfasser aber hat den Vorgang in anschaulicher anthropomorphistischer Weise beschrieben, als wäre ber Engel ein Mensch und hätte den Propheten nach Menschenweise bavongetragen. Banz so ftellt auch Ezechiel 8, 3 feine Versetzung vom Fluffe Chobar nach gerufalem



<sup>1)</sup> Die Apofryphen bes 21. B. 84.

<sup>2)</sup> Lehrbuch ber bift.=trit. Ginleitung in b. A. E. 733.

#### Bel und der Drache.

dar, die doch nur im Geiste geschah, und lehrt uns baburch, wie wir die Worte unseres Versaffers zu verstehen haben 1).

Daß Gott in dieser Weise für Daniel sorgte, aus bem fernen Judäa einen Mann herbeisührte, damit er ihn vom Hungertode errette, hat nicht wohl darin seinen Grund, da= mit derselbe Zeuge seiner wunderbaren Erhaltung sei und sie in Judäa verkünde, sondern es geschah theils deßwegen, weil die Babylonier gewiß keinen seiner Freunde in die Nähe ber Löwengrube ließen und er nicht durch sie Speise er= halten konnte, theils weil es nicht weniger geeignet war, die Allmacht Jehova's und seine Fürsorge für seine Diener zu offenbaren, als die Bezähmung der Löwen.

### VI.

## Schluß.

Das Bisherige hat den Beweis erbracht, daß die Er= zählung von Bel und dem Drachen durchaus nicht die Jrr= thümer enthält, welche man in ihr gefunden haben wollte, sondern im Gegentheil mit den Berichten der alten Geschicht= schreiber, wie mit den Resultaten neuerer Forschungen aufs beste harmonirt. Sie hat darum auch nicht den sagenhaften Charakter, den man ihr beilegte. Es ist vielmehr mit Aus= nahme der Wunder alles, was sie berichtet, in der einfachen, natürlichen Weise geschehen, welche der wahren Geschichte eigen ist. Die Stellung Daniels zu Chrus ist eine derartige, wie wir sie nach dem, was wir über sein Berhältniß zu

<sup>1)</sup> Achnlich ift auch bie Entrückung Henoch's bilblich bargestellt 3. B. in der Constanzer Biblia pauperum, herausgegeben v. Pfr. Laib und Dr. Schwarz, Zürich 1867. Taf. XVI: Ein Engel in den Wolken er= greift Henoch bei den Haaren, um ihn in den Himmel hinaufzuziehen.

### Bieberholt,

Darius Mebus wiffen, erwarten. Seine Freundschaft mit bemfelben, feine Gewissenhaftigkeit und Ginficht in der Amtsführung und die wunderbare Errettung aus der Löwengrube machten ihn bes Vertrauens würdig, das Eprus ihm schenkte. Es tonnte Darius feinem Nachfolger teinen treuern Freund und Nathgeber in dem jüngft eroberten Reiche empfehlen, als ben erprobten und mit allen Berhältniffen befannten Seine Stellung war aber die fast nothwendige Propheten. Beranlaffung, daß ber König ihn aufforderte, den Bel anzu= Daß er dieses verweigerte und ohne Scheu seinen beten. Glauben an Jehova betannte, verstand fich bei einem Manne, wie Daniel, von sclbst; wie es andererseits nicht verwundern tann, baf Eprus von den Belsprieftern den Nachweis ver= lanat, daß ihr Gott ein wahrer lebendiger Gott fei. Das ehrwürdige Alter Daniels, seine Weisheit und Treue machten feinen Glauben an die Gottheit des Bel wankend und ver= anlaßten ihn, sie einer Prüfung zu unterziehen. Rubem batte er ja erft vor Rurzem begonnen, ihn zu verehren. Dak er drohte, je nachdem die Probe ausfiel, die Priefter ober den Propheten mit dem Tode zu beftrafen, war bei feinem religiosen Eifer und seinem Haffe gegen die Linge natürlich.

Die Probe selbst bietet ebensowenig Auffallendes. Die Belspriester schlagen sie vor; benn sie waren aufgefordert, ben Beweis für die Gottheit des Bel zu liefern, und waren ihrer Sache auch vollständig sicher. Darum überließen sie es auch dem Könige und Daniel, das Opfermahl hinzustellen, und entfernten sich in ihre Wohnung. Das Mittel, dessen ber Letztere sich bediente, sie zu entlarven, sag nahe, da er als Oberster der Magier Dan. 2, 48, sicher Kunde von ihren Betrügereien erhalten hatte, und war einfach in der

Ausführung. Der Opferaltar stand in der Nähe des Tem= pels; von dort konnte er undemerkt die Asche herbeibringen lassen, mit welcher er denselben bestreute. Da die Priester sich entfernt hatten, so mußte es ihnen verborgen bleiben, was er that und bezweckte.

Er zerstörte dann den Tempel und bas Bild des Bel, aber nicht aus fanatischem Eifer, sondern um eine Bflicht zu erfüllen. Wie bas Mojaische Gesets ihm verbot, fremde Götter anzubeten, so gebot es ihm auch, die Bilder und Tempel derfelben zu zerftören. f. Gr. 23, 24; 34, 13; Deu= teron. 7, 5 2c. Es kann ihm dies sowenig zur Last gelegt werben, wie dem Elias die Hinrichtung der Baalspfaffen. Die Vernichtung bes Bel hatte aber die Tödtung der Schlange zur Folge. Denn bamit ber König vollständig von der Gitelfeit des Bögendicuftes überzeugt wurde, mußte ihm noch bewiesen werden, daß auch andere Götten, die in der That lebten, ohnmächtige und vergängliche Wefen seien; und da er einmal so enttäuscht war, so gab er bereitwillig bie Gr= laubniß, auch die Schlange einer Probe zu unterwerfen. Daniel versprach sie ohne Schwert und Speer zu tödten; es liegt darin keine Prahlerei, sondern es war dies noth= wendig. Obgleich man die Schlangen für Götter hielt, so glaubte man boch, daß fic fturben, aber nur auf gewaltsame Beise 1). Hätte er fie mit bem Schwerte zerhauen, so ware der Glaube an sie nicht erschüttert worden. Er warf ihr darum eine unverdauliche Speise vor, an der sie zu Grunde geben nußte. Da die Schlangen teine Geschmacksnerven haben und ihre Beute mit Haut und Haaren verschlingen,

ότι άθάνατον είη και είς έαυτον άναλύεται, ώσπες πςοκείται· ού γάς θνήσκει ίδιφ θανάτφ, εί μη βία τινι πληγέν τοῦτο τό ζώον. Euseb.
Praep. evang. I. 41 Migne. P. Gr. t. 21. S. 88.

Theol. Quartalichrift. 1872. IV. Beft.

#### Bieberholt,

so kann man es auch nicht unwahrscheinlich finden, daß sie die aus Fett und Haaren präparirten Ruchen fraß 1).

Wie nun der Aufruhr ausbrach und der König ge= nöthigt wurde, feinen Freund den Babyloniern auszuliefern, haben wir bereits gesehen. Er mußte sechs Tage in ber Löwengrube bleiben; bieje Angabe ift nicht gemacht, um ben Bericht über bie erste Grrettung aus berfelben zu überbieten. Da er früher nur eine Nacht unter ben Löwen gewesen war, konnten feine Feinde glauben, dieselben seien nicht hungrig gewefen, ober er habe burch ben Blick feiner Augen ober andere natürliche Mittel sie gezähmt, und biefen Umständen feine Erhaltung zuschreiben. Darum ließen sie ihn fechs Tage in der Grube und wollten die Löwen durch Hunger zwingen, endlich über ihn herzufallen. Darum aber auch bas doppelte Bunder, burch welches Gott ihnen noch schlagender als früher bewies, daß "er Macht habe über alles Reisch." B. 6. Er konnte es unter den obwaltenden Um= ständen auch kaum augenscheinlicher barthun, als daß er jene zwang, ihrer natürlichen Wildheit und dem brennenden Hunger zu widerstehen, und einen Mann aus dem fernen Judaa herbeiführte, feinen treuen Diener zu fpeisen.

Wie die ganze Erzählung natürlich und innerlich wahr ist, so tritt auch der Charakter Daniels in ihr so hervor, wie er nach seinem Buche sich uns darstellt. Offen, wie derselbe Nebucadnezar und Baltassar an ihre Sünden erinnerte, Dan. 4, 24; 5, 17. machte er auch Cyrus auf die Thorheit seines Göhendienstes aussnerksam und bekennt seinen Slauben. Wie er sich um das Gebot des Darius Dan. 6, 11. nicht kümmerte und sortsuhr, in gewohnter Weise zu

1) f. Bertholb 1. c. 1583.

Digitized by Google

seinem Gotte zu beten, so zerstörte er auch nicht achtend ben Grimm ber Babylonier ihre Götzen, weil das Gesctz es gebot.

Und ebensowenig, wie er früher in Todesgeschr das Vertrauen auf Gott nicht verlor Dan. 2, 17 f., verließ es ihn jett, und als Habatut erschien, um ihn vom Hungertode zu befreien, sah er darin eine Belohnung seines Vertrauens. V. 38. Freilich ist die Sprache, die er dem Könige gegen= über führt, etwas vertraulicher und nicht in dem Tone der Ehrspurcht gehalten, welchen er im Umgang mit Nebucadnezar beobachtete. Aber der Verfasser sach, daß er der ver= trauteste Freund und beständige Begleiter desselben gewe= sen sei.

Wir sehen, die ganze Schilderung, alle einzelnen Züge berselben entsprechen der Wirklichkeit und waren durch die Umstände gegeben; ein absichtliches Streben nach Verherrlichung des Propheten ist nirgends wahrzunehmen. Ist schon dieses ein sprechendes Zeugniß für die Treue des Verfasser, so kommt noch die Bestimmtheit seiner Angaben hinzu. Absehend von denen, die wir schon geprüft haben, weise ich hier noch darauf hin, daß er genau das Maaß der Speisen und des Weines angibt, welches täglich zum Opfermale des Bel verwandt wurde B. 3, des Futters, das die Löwen erhielten B. 32; sowie die Zahl der Belspriester B. 10. Darin liegt angezeigt, daß er in Babylon selbst zur Zeit des Cyrus oder doch bald nachher lebte.

Die Erzählung zeigt die Nichtigkeit des babylonischen Götzendienstes und die Wundermacht des wahren Gottes; eben zu dem Zwecke ist sie aufgezeichnet. Sie schließt sich demnach würdig den ähnlichen Berichten im ersten Theile des B.'s Daniel an. Ist ja auch ihr Ausgang, daß der

40 \*

persische König die Gottheit Jehova's anerkennt. Fragen muß man sich daher, weßhalb der Verfasser des Buches diese Geschichte, die so gut zu seinem Plane paßte, nicht aufgenommen hat. Aber darin ist eben ohne Zweisel der Grund zu suchen, weßhalb man sie später hinzufügte. Wir haben in ihr also eine werthvolle Ergänzung desselleben; abgesehen von den Ausschlufsen, welche sie uns über die Person des Cyrus und die Babylonier gibt, beweist sie, daß das wunberbare Wirken Daniels zur Ausbreitung des wahren Glaubens fortdauerte dis zu seinem Ende. Aber sollte sie nicht noch weitere Ausschlarung bieten ?

Im B. Esra 1, 1 ff. wird das eigenthümliche Ebift mitgetheilt, in welchem Cyrus ben Juden den Aufbau des Tempels erlaubt, und bas mit den Worten beginnt: "So fpricht Cyrus, der König ber Verser: alle Königreiche ber Erde hat mir Jehova, der Gott bes Himmels, gegeben und er hat mir befohlen, ihm einen Tempel in Jerufalem zu bauen." Es waren nicht politische Motive, welche ihm das= felbe eingaben und bewogen, den Juden die Freiheit zu geben, etwa bie Absicht, sich in ihnen eine feste Stute feines Thrones zu schaffen. hatte er bies gewollt, fo wurde er fogleich nach ber Eroberung Babylon's ihre Gefangenschaft aufgehoben Aber er wartete noch zwei Jahre; und taum waren haben. zwei Jahre nach Erlaß des Edittes verfloffen und der Tem= pelbau begonnen, so wußten cs bie Feinde der Juden babin zu bringen, daß er auf der Ausführung nicht mehr bestand --ein Beweis, daß es nicht eine wohl überlegte Magregel ber Politik war, vgl. Esr. 4, 5. Das hätte ihm benn auch eine Jubencolonie in dem ganz verödeten Lande berfelben nüten tönnen, die sich kanm der eigenen Feinde erwehren konnte und felbst noch des Schutzes bedurfte? Den meiften Juden

gefiel es unter den Babyloniern recht gut und sie bezeugten keine Lust, das Land ihrer Gefangenschaft zu verlassen; sie lebten zudem zerstreut in demselben; so daß auch sie wenig geeignet waren, bei einem Aufstande etwa die persische Herr= schaft zu stützen. Außerdem aber würde aus der Politik des Eyrus doch nicht das Bekenntniß Jehova's zu erklären sein, welches er in dem Edikte ablegt.

Auch die reinern religiösen Ansichten der Juden waren es nicht, welche ihn zu dem Erlaß desselben vermochten. Wir haben gesehen, daß der Parsismus, welcher die dem Mosaismus verwandten Sätze enthält, in jener Zeit erst im Entstehen war, wenigstens in der königlichen Familie noch nicht die Herrschaft erlangt hatte. Jedenfalls hätte die Ver= wandtschaft der Religion Chrus doch nicht bewegen können, Jehova den König des Himmels zu nennen, dem er seine Herrschaft verdanke.

Fl. Josephus berichtet antiqu. 11, 1. 2, man habe ihm bie Beiffagung Sef. 44, 24 ff. vorgelegt und er habe fich badurch veraulaßt gefühlt, die dort geweissagte Erbauung Jerufalems und des Tempels anzuordnen. Das mag rich= tig fein. Aber ehe er dazu fich verstand, mußte er boch überzeugt fein, daß man ihm eine wahre Beiffagung vorgelegt habe, mußte er an den Gott glauben, welcher durch dieselbe sprach. Schwerlich war Daniel, trotz des Vertrauens, bas er genoß, vermögend, durch die Mittel der Belchrung und Ueberzeugung diefe Umwandlung in dem Könige hervor= zurufen. Auch die Wunder, durch welche Jehova früher feine Macht in Babylon bezeugt hatte, und von denen das B. Daniel berichtet, hatten kann solche Kraft. Wunder wurden auch von den heidnischen Göten erzählt. Die Aner= kennung Jehova's mußte aber einem Manne wie Cyrus um fo schwerer fallen, als derfelbe von einem Bolke verehrt wurde, das aller Macht beraubt und bei den übrigen Ra= tionen verachtet war. Nach ber Macht bes Bolkes schätzten bie Heiden die Macht seiner Gotter. Es bedurfte ber fchla= gendsten Thatsachen, ihn zu überzeugen, bag tropbem ber Audengott ber wahre, und feine Göten nichtig feien, That= fachen, wie fie unfere Grzählung berichtet. Erft wenn ba= burch in ihm der Glaube an Jehova begründet war, konnte man ihm die Schrift des Ijaias zeigen; erft dann konnte biefelbe ihn bestimmen, das judische Bolt in die heimath zu entlassen und den Tempelban anzuordnen. Die Ueberzeugung, welche Daniel durch die in der Geschichte von Bel und dem Drachen berichteten Handlungen in ihm bewirkt hatte, war indeß teine bleibende; burch unerwartete Greigniffe ploglich hervorgerufen wurde sie schwächer und schwand endlich viel= leicht ganz als der Eindruck der Greignisse sich verlor und an die Stelle des greifen Daniel andere Rathgeber traten. So konnte cs denn geschehen, daß auch scin Eifer fur den Tempelban bald schwand und er nicht mehr auf die Aus= führung bes Ediftes brang.

Wenn ich daffelbe als eine Folge des in der Erzählung Berichteten betrachte, so ist das allerdings nur eine Ver= muthung; aber das Bekenntniß Jehova's, welches er unter dem Eindrucke der wunderbaren Errettung Daniels ablegt, entspricht demjenigen in seinem Edikte, und die Thatsachen, welche in ihr angeführt sind, sind wohl geeignet, auch letzteres zu erklären. Es ist darum wohl der Schluß erlaubt, daß beide in Beziehung zu einander stehen.

# Traum und Weiffagung nach biblischer und alterthüm= licher Anschanung.

(Eine religionsgeschichtliche Studie.)

Bon Professor Dr. Berner in Bien.

Der Traum ift zunächst ein psychologisches Broblem. welches unter ben Philosophen des Alterthums zuerft Aristo= teles einer eingehenderen Erörterung unterzogen hat. Die Träume beruhen nach Aristoteles 1) auf einer im schlafenden Menschen noch nachwirkenden Erreatheit des Sinnenvermögens (alogneixóv), auf nachbewegungen der Sinne, welche in der Seele des Schlafenden bestimmte Vorstellungsbilder Diefe Vorstellungsbilder find nicht Bilber ber bervorrufen. Gegenstände felber, die von den Sinnen des Wachenden wahrgenommen worden find, sondern nur etwas diesen Bach= bildern Achnliches; man sieht im Traume nicht den Roriskus, sondern nur etwas dem Koriskus Mehnliches, die Traumbilder sind nur die Reste wirtlicher Sinneswahr= Die Traumbilder find natürlich nur unter der nebmunaen. Voraussezung möglich, daß das empfindende Befen zugleich ein des Vorstellens fähiges Wefen ist; ber Mensch hat also Träume, weil und insofern er ein des Empfindes und Bor=

1) In ber Schrift de somniis (neei erunrlar).

stellens fähiges Sinnenwesen ist. Damit ist im Wesentlichen erschöpft, was Ariftoteles zur pinchologischen Erklärung des Träumens beibringt; das Uebrige, was bei ihm hierüber fonst noch zu finden ist, tann nur manaelbaft ausfallen. ba er zufolge feiner gänzlichen Unbefanntschaft mit ber Nerven= physiologie weber die Centralstätte ber Sinnesapperceptionen tennt, die er im Herzen, dem Sammelorte des Blutes sucht, noch auch von den somatischen Mittlern und Leitern der in Vorstellungen umzusetsenden Sinnesapperceptionen eine nur halbwegs genügende Vorstellung hat. Der Hauptmangel aber bürfte in dem Mangel an Abvertenz auf das ber Seele im Traume eigenthümliche Thun und Handeln gelegen fein. Die Träume find nach ihrem stofflichen Inhalte doch wohl Reproductionen von Sinnenbilbern, welche die Seele im Bachzustande des Menschen in sich aufgenommen hat, und im Schlafzustande desselben wieder aus fich hervorstellt und an= schaut; nur verhält sie sich in biesem Anschauen ber aus bem inneren Seelengrunde fich ablösenden Bilder vorwiegend paffiv, und die Ablösung felber vollzicht sich als ein von ber Obmacht des ordnenden Denkens größtentheils emancipirtes, und somit ungeregeltes, rein natürliches Thun der Seele, zu beren Wefen als lebendiger Form des Menschenwejens es gehört, in stetem Bilben und Reproduciren des in sie recipirten sinnlichen Vorstellungsinhaltes begriffen zu fein. Das Traumleben der Seele ist somit ungebundene, unge= regelte Selbstreproduction des im Seelengrunde recipirten finnlichen Borftellungsinhaltes ber Seele ; Gefet und Regel bieses ungebundenen regellosen Thuns ist ausschließlich auf gewiffe statisch=dynamische Berhältniffe des von ber Seele nicht vollkommen beherrschten und bewältigten Bostellungs= inhaltes zurückzuführen. Denn, wo die Seele diefes ihres

Vorstellungsinhaltes vollkommen Herrin ist, da träumt sie nicht, da sieht sie hell und klar, da gestaltet sie den aus ibrem Grunde auftauchenden Bewuftfeinsinhalt felbstthätig und mit ber Macht spontaner Energie, fie schöpft ihn felbstthatig aus dem Grunde ihrer Erinnerungen, und gestaltet ihn nach den ihr bewußtes, selbthätiges Thun und Leben beherrschenden und disciplinirenden Awecken und Ibeen. Der Unterschied zwischen Traum- und Bachleben ber Seele reducirt fich also auf ben Gegensatz zwischen paffiver und activer, ungebundener und geiftig bisciplinirter Selbstrepro= buction des Dent- und Vorstellungsinhaltes der Seele, die in allem ihrem gedanktenhaften Thun sich felber darftellt, und auf irgend eine beftimmte, individuelle Urt ihren all= gemeinen Lebensinhalt reproducirt. Das Weien des Traumes ift es, eine vorwiegend paffive ungeregelte Selbstreprobuktion dieses benthaften seelischen Lebensinhaltes zu fein, wie sie bem Schlafzustande ber Seele zukommt; benn ber Schlafzustand ist eben so gut specifischer Zustand ber Seele, wie des in den Schlaf versenkten Gesammtmenschen. Der Schlafzustand ift ein, allerdings durch das Gebundenfein ber äußeren Sinnesthätigkeit bedingter, aber damit nicht fcblechthin zufammenfallender Involutionszuftand ber Seele und des Lebens; die hemmung der Sinnenthätigkeit, welche Aristoteles als Grund des Eintrittes des Schlafzustandes angibt, möchte weit eher als Folge des Eintrittes dieses Bu= ftandes aufzufaffen fein, obichon nicht vertannt werden foll, baß ihrerseits auch die Ermüdung ber Sinnesorgane jenen Involutionszustand veranlassen tann und auch wirklich veranlakt. Der Sachverhalt in feiner Gauzheit aufgefaßt ift cigentlich diefer : Die der finnlichen Leiblichkeit des Menschen als Animations= und Formprincip eingesentte Menschen= seele hat zufolge ihres Mangels an vollkommener Selbst= mächtigkeit über den ihr zeitlich eignenden irbifchen Stoffleib bas Bebürfnift, in regelmäßig sich wiederholenden Fristen in fich felbst zurückzugeben, und fich zu einer erneuerten ener= gischen Fassung des ihr eignenden leiblich-finnlichen Organs ihrer zeitlich-irdischen Daseinsthätigkeit zu sammeln. Dieses Rurückgehen der Seele in sich selber hat die Erscheinung einer allgemeinen Involution jenes Lebens zur Folge, beffen Brinzip bie Seele ift; demzufolge bann bas allgemeine Bu= rücktreten fämmtlicher äußerer Sinnesthätigkeiten, welches ben Schlafenden einem Leblosen ähnlich macht, wie dies in bem befannten Worte ber Alten, bag Schlaf und Tob Brüder feien, ausgesprochen ift. Das Zurückgehen der Seele in fich felber tann nun einfach ein Zurudtreten in ben Stand des Unbewußtseins fein, oder aber umgekehrt den Lichtaufgang einer höheren Welt und Ordnung im Anschauungs= und Denkleben der von der irdischen Tagwelt abgezogenen Seele zur Urfache ober Folge haben; das Gewöhnliche indeß ift das Niedertauchen der vom sinnlich-irdischen Tagleben ab= gewendeten Seele in ben Dämmergrund ihres geiftigen Selbstlebens, welchem Dämmergrunde sich sofort in regellofer bunter Folge sich die Bilder entheben, mit welchen die Seele während des Schlafzustandes halbbewußt beschäftigt ift.

Um bas Traumleben der Seele in seiner ganzen vollen Tiefe zu fassen, genügt es nicht, die Seele als Formprincip des menschlichen Leibes zu begreifen, obschon diese Wessens= qualität der Menschenseele die Unterlage des Verständniffes des menschlichen Traumlebens, wie des menschlichen Erkennt= nißlebens insgemein, abgibt. Der Grund, daß die Seele überhaupt träumt, ist aus ihrer Versenktheit in die sinnliche Leiblichkeit zu erklären; leiblose- Geistwesen können keine

Digitized by Google

Träume haben, sondern leben in der lichten Taawelt flarer Anschanungen, oder find in die finstere Nacht bildloser Ge= danken gebannt. Die Versenktheit der Seele in die sinnliche Leiblichkeit aber hat ihrerseits die Wesensgemeinschaft der Seele als Formprincipes ber finnlichen Leiblichkeit zu ihrem metaphysisch=ontologischen Erklärungsgrunde; denn nur unter Voraussetzung diefer Wefenseigenschaft der meuschlichen Seele erklärt es fich, daß fie einerseits entweder, wie bie Rirche vom Urzuftande der Protoplasten lehrt, und wie nach Schrift und Kirchenlehre in vollkommener, schlechthin vollendeter Beife im jenfeitigen Berflärungsstanbe statthaben foll, im Stande anadenvoller Gehobenheit die finnliche Leiblichkeit über sich felbst emporgehoben halten tann, ober daß fie andrerfeits biefer bis auf einen gemiffen Grad verhaftet fein tonne, wie dieß im Stande ber gefallenen, und während der irdischen Zeit nur relativ restituirbaren natur statthat. Aristoteles hält sich an diesen empirisch gegebenen Stand der gefallenen Natur, daher sich auch in seinen Be= schreibungen psychischer Vorgänge und Auftändlichkeiten allenthalben das Unfreie und Gebundene, durch den pfychisch= physischen Naturcharakter bes Menschen Determinirte an den= felben in ben Borbergrund stellt. Dieß zeigt sich auch in der aristotelischen Erklärung des Traumlebens. Richt nur wird da der Traum ausschließlich nur von Seite feiner Entstehung aus dem finnlichen Vorstellungsleben des Menschen in's Auge gefaßt, sondern überdies nach Seite feiner phyfisch= veranlaffenden Urfachen fo erklärt, bag er; wenn die Gr= flärung richtig und erschöpfend wäre, gar nichts anderes, als nur Phantasmen finnlicher Objette zum Gegenstande haben könnte. Indem im Schlafe — fagt Aristoteles 1) —

1) De somniis p. 460, b, 11.

ber größte Theil bes Blutes in bas Berg fich guruckzieht, folgen ihm bie barin enthaltenen Bewegungen (xerrivers), und tauchen eine nach der anderen auf, um in Sinnbilder umgesetzt ber Scele sich zu präsentiren; im Bachzustande find diefe Bewegungen in den von reichlicherem Blute er= füllten Sitzen und Organen der Sinneswahrnehmung mehr ober weniger niedergehalten - nicht fo im Schlafzustande, wo wegen bes Zuruckströmens bes Blutes ins Herz bie Hemmungen wegfallen, und somit jene xernover ungestört fich bis zum Herzen fortpflanzen können, wohin gelangt fie fodann in der Seele Bilber hervorrufen, welche fich wie wirkliche Bahrnehmungen eines bestimmten Sinnes repräfentiren. Allo, die Träume kommen lediglich aus dem Blute, die Seele sett keine Traumbilder aus sich selbst beraus; bas zu denselben hin und wieder fich gescllende Denken und Meinen ift nur eine zufällige Zuthat zum Träumen als solchem. Damit ist denn wohl auch die Unzufriedenheit, ja förmliche Unrichtigkeit ber aristolischen Erklärung bes Traum= phänomens ichon bloßgelegt; diefer Erklärung zufolge könnte es keine Gebankenträume, sondern nur Borstellungsträume geben, bie sogenannten Gemiffensträume würden lediglich eine gewiffe Gattung psychischer Schlationsphänomene repräsentiren!

Dem Gesagten zufolge dürfen wir bei Aristoteles wohl auch keiner tieferen Aufschlüsse über sogenante Offenbarungsträume gewärtig sein. Eine Traumoffenbarung kann doch wohl nur eine aus dem inneren tiefsten Seelengrunde her= ausgesetzte Offenbarung sein, sei es, daß sie einem der Seele selber eigenen tieferen Ahndungs= und Wahrnehmungsver= mögen entspringt, sei es, daß sie aus unmittelbarer Insluenz einer natürlichen Erregung und Einwirkung hervorgeht. Eine berartige, aus der inneren Seelentiefe geschöpfte Traum= abnbung ober Taumoffenbarung ist nach der von Aristoteles gegebenen Erklärung des Traumphänomens schlechterdings nicht möglich. Er versagt zwar der Traummantit nicht schlechterdings seinen Glauben 1), läßt aber ein hin und wieder statthabendes Eintreffen von Traumvorbedeutungen nur in Beziehung auf nachfolgende Zustände oder Hand= lungen des Tränmenden gelten, dem fich die in ihm felber gelegenen phufisch-psychischen Dispositionen zu solchen Buständen oder Handlungen in seinen Träumen angekündiget hatten. In allen anderen Fällen ift bas wirkliche Gin= treffen des Borausgeträumten lediglich Zufall, mithin die Qualität der gesammten Traummantik nach der einen Seite auf physisch = psychischen Determinismus, nach ber anderen auf bie Willfur bes Zufalles gestellt, beffen Bereich die. Sphäre des sublunarischen Erdlebens ist. Rufall und Röthi= gung find Correlate, welche der Rategorie des unfreien De= terminirtseins angehören; der Unterschied zwischen beiden ift nur bieser, daß in der Nöthigung das in der Natur der Dinge angelegte Determinirtsein wirklich durchgreift. Dieses Berhältniß des Zufälligen zum Nothwendigen muß aber ben Aristoteles dahin führen, zuzugeben, daß auch Dinge, deren Ursachen außer dem träumenden Subjecte gelegen find, im Traume vorausgeschaut werden können, wenn im träumenden Subjecte die Apperception für die, jene Dinge ober Ereig= niffe veranlaffenden allgemeinen tosmischen Einwirtungen nicht durch eine im Selbstleben bes Menschen gelegene Ur= fache gehemmt ober zerstört wird 2). Aus diefer unge=

<sup>1)</sup> Bgl. feine Schrift de devinatione (neei the ras' unror partirne.)

<sup>2)</sup> Diefe Anschauung wurde bekanntlich auch in die von der arifto= telischen Kosmologie abhängige Scholastik hinübergenommen. Bgl. Tho= mas Aq. Summ. 2, 2 qu. 95, art. 6.

hemmten Empfänglichkeit für necessitirende ober determini= rende Urfachen irdischen Geschehens leitet Aristoteles bie Moa= lichkeit ab, daß auch Wahnfinnige Zukünftiges vorausschauen, weil in ihnen kein selbtstthätig energisches Gebankenleben bie Wahrnehmung für die aus tosmischen Ursachen stam= menben Erregungen bes fünftigen Geschehens intercipire. Daraus ergiebt sich aber von selber, bak für acwöhnlich und bei normalen gefunden Zuständen bes Trämenden das Gintreffen eines auf äußere Thatsachen bezüglichen Traumes etwas Zufälliges ift. Menschen von geschwätzigem Wefen und melancholischer Art - fagt Aristoteles - haben man= cherlei Gesichte, und treffen barum auch auf folche, bie ben Greigniffen äbnlich find. Ueberhaupt feien es nicht bie Beften und Berftändigften ber Menfchen, welche folche an= gebliche Weissgaungsträume haben, sondern kommen bei biesem ober jenem vor, wie es sich eben trifft; man wird bemzufolge berlei Träume nicht für göttlich, sondern beffer für bamonisch halten, gleichwie auch bie Natur, aus beren Causalzusammenhange sie zu erklären sind, nicht göttlich, sondern bämonisch ist.

Wir entnehmen aus diefen letzteren Worten, wie Aristoteles bemüht ift, den Glauben seiner Zeit- und Bolksgenoffen an göttlich inspirirte Träume philosophisch zu erklären und zurechtzulegen; zugleich aber ersehen wir aus der Gesammtheit dessen; zugleich aber Träume und Traumoffenbarungen bemerkt, daß ihm der Gedanke an ein prophetisch-intuitives Bermögen der Seele, an eine divinatorische Kraft derselben völlig fremd ist, und zusolge seiner Fassung des Berhältnisses ber Seele als Formprincipes der menschlichen Leiblichkeit zu dieser fremd sein muß. Nicht, als ob die Idee ber Seele als Formprincipes des Menschenwesens ein divi-

Digitized by Google

natorisches Abndungsvermögen ber Secle ausschlöße; ber Tehler lieat vielmehr in bem Verhältnik unfreier Gebunden= beit, in welches die Seele nach aristotelischer Auffassung zur finnlichen Leiblichkeit gestellt erscheint, und welches biefer Auffaffung zufolge eigentlich nur im intellectuellen Denken überwunden wird. Die anima intellectiva aber ift bei Aristoteles, obschon der Substanz nach mit der anima sonsitiva Eins, boch ber Sache nach etwas von ber letteren wesentlich Verschiedenes, die Intellectualität erscheint ald etwas zur Sensitivität Hinzugekommenes, was 2U ber Senfualität nur zufolge ber Unterordnung beider unter ben allgemeineren Begriff des Bsychischen in Relation steht; ba nun ber Traum als solcher ber worn alogntun angebort. und bas Denken der word vosoa an ihm keinerlei Antheil bat, so kann er niemals feinem Wefen und feiner Natur nach. sondern nur zufolge einer außerhalb ber Seele gele= genen phyfischen ober tosmischen Influenzirung prophetischer Natur fein. Aristoteles tennt zufolge feiner realistisch=empi= riftischen Denkrichtung teine aus der Tiefe ber menschlichen Seeleninnerlichkeit geschöpften Anschauungen, tann also auch nicht auf ben Gebanten einer Durchgeistung ber Traumge= sichte burch solche Anschauungen kommen; eben so wenig läßt feine Bsychologie eine Stelle für bas Eindringen eines aus höheren Welten in die Seele ftrömenden Lichtes offen, ba ihm bas höchste Licht und bie vornehmste Leuchtkraft ber Seele eben nur der ihr eignende vous nouvrexos ist. Dem= zufolge kann feine Bsychologie teine Unfündigungspunkte für eine tiefere Bürdigung, weder ber menschlichen Uhnungs= träume, noch auch der eigentlich prophetischen Träume dar= bieten. Gher möchte seine Bemertung über ben bamonischen Charakter ber Träume als Naturoffenbarungen im Gegen-

fate zu göttlichen Offenbarungen 1) wenigstens in entfernter Beise an dasjenige anklingen, was eine spätere, weiter vor= geschrittene Naturfunde über bie mit Bellseben, Magnetismus u. f. w. zusammenbäugenden. Traumoffenbarungen in Erfahrung gebracht hat. Das Urtheil bes Aristoteles über bie Traummantik ist, wenn schon zunächst burch fein phi= losophisches Denkinstem bedingt, zugleich auch durch das Berhältniß seiner Bhilosophie zum religiosen Bolkalauben ber Griechen beeinflußt, mit welchem er weder unbedingt brechen wollte, noch auch fich in bas Verhältniß einer inneren, innigen Uebereinstimmung zu schen vermochte; seine eigent= liche Meinung hierüber wird wohl biese gewesen sein, daß bie philosophische Einsicht das geläuterte und auf den Stand= punkt des wahrhaften Vernunftdenkens emporgehobene Bewußtsein deffen enthalte, was als Wahrheitsgehalt im reli= aidfen Denken und Meinen bes Bolkes latenter Beife ent= halten sein möge. In Wahrheit trat aber für ihn, so wie schon früher für seinen Lehrer Blato die Bhilosophie an bie Stelle ber Religion, die er nur unter ber Form bes heidnisch-ariechischen Volksalaubens kannte. Daber auch seine geringe Geneigtheit, ben in demfelben wurzelnden Glauben an die Wahrheit der Traumprophetie zu theilen.

Sofern die antike Philosophie sich dem heidnischen Bolköglauben gegenüber als wahrhaftes Bernunstwissen fühlte, sah sie sich unwillstürlich genöthiget, die gesammte Mantik, sowohl die des Traumes, als jene des Wachzustandes, nach ihrem psychischen Charakter zu einem der menschlichen Eigenvernunst entblößten Habitus des Wahrnehmeus und

Digitized by Google

Όλως δ' ἐπεὶ καὶ τῶν ἄλλων ζώων ὀνειφώττει τινά, Θεόπεμπτα μὲν οἰχ ἂν εἴη τὰ ἐνύπνια, οἰδὲ γέγονε τούτων χάοιν δαιμόνια μέντοι ἡ γὰς φύσις δαιμονία, ἀλλ' οὐ Θεία.

Ertennens berabzubrücken. Dies deschab nun von Seite Einiger mit unverholenem Spotte 1), während Cicero, ob= fcon in Sachen ver religiosen Divination gleichfalls philofophifcher Steptifter, mit wurdigem Ernfte barüber fpricht, nnd in eine umftanbliche Erörterung bes gefammten Divinatioswesens fich einfaßt. Gemäß ber im erften Buche feines Werkes do divinations enthaltenen apologetischen Darlegung bes überlieferten Divingtionswesens find Schlaf und heiliger Bahnfinn bie zwei Juftande zurückgetretenen Selbfilebents, burch welche bie Seelen zur Reception gottficher Einfluße befähiget würden. Blato") faßt den beiligen Babafinn ber Beiffagenben als eine Art iheoleptifchen Buftanbes, in welchem ber Menfch auffer fich verfeht gang nur Wertzeug bes Gottes fei, ber auf und burch ihn wirte. Er unterscheidet vier Arten folcher Buftande, die er auf Apollo, Divinifos, auf die Mujen, auf Mpbrodite und Gros zurückflührt. Sofern er, allerdings mehr fcherzend, ven erotifchen Wahnfinn für ben besten ertärt, tann er ben theolep= fichen Bahnfinn ber Seber und Beiffager, vbichon et venfelben in feiner Aufzählung ver verschiebenen Urten gött= lichen Wahnfinns obenan fiellt, nicht fo hoch gehalten haben, als er ihn hatte halten muffen, wenn er fein Denten mit fenem bes religiöfen Boltsglaubens wentificirt hätte; er wird ihn in erster Linic eben nur als einen pathologischen Zustand höherer Art gewürdiget haben. Er gibt dann

2) Phaedrus p. 244 et 265.

Theol. Quartalforift 1872. IV. Seft.

<sup>1)</sup> Diogenes Laertius (VI, 24) ετζάβιτ von bem Eyniter Diogenes, berfelbe habe fill geäußert, die örur pier isn roßegenrag in the sliq nad tarpols nad gulosogoog overeinerer rür zwim einen rör är Spinner örur de naden stregongerag nad ganrens nad rode neveryorräg toorow, eisen paraustreger rogekten ur Spinner.

weiter zu erkennen, daß er die gleichsam im Stande des Unbewußtseins geübte Weissagetunst oder Mantik höher stelle, als die zur Kunst und Fertigkeit ausgebildete Deutekunst (admearcun), was wohl in seiner Weise dann auch vom Ver= hältniß der Traumdeutekunst (Oneirostopie) zur Traum= prophetie (Oneiropolie) zu gelten haben wird.

Man wird wohl nicht irren, wenn man diese Auffassuna für die mittlere Durchschnittsansicht der vorchriftlichen grie= chischen Bhilosophie nimmt, obschon es an Abweichungen nach der einen und ber entgegengesetten anderen Seite hin nicht fehlt. Cicero, welcher eine furze Uebersicht der bierauf bezüglichen Ansichten ber griechischen Bhilosophen abt 1). berichtet, Xenophanes und Spicur hätten alle Divination verworfen; das Gleiche fagt von ihnen Plutarch 2) mit fpe= zieller Beziehung auf die Mantik. Von den Blatonikern und Stoitern gibt Blutarch an, daß sie die meisten Arten ber Mantik zugelassen hätten; Aristoteles und Dikaarch aber hätten bloß Träume und Weissagung aus Inspiration gelten laffen 8). Cicero fuat biesen Beiden als Dritten feinen Reitgenoffen Kratippus bei 4). Von ben Stoikern nennt Cicero Zeno als denjenigen, welcher der Mantit zuerft einige Aufmertfamleit gewidmet, fich aber auf einzelne An= beutungen beschränkt habe, die sodann durch Rleanthes weiter ausgeführt worden seien; Chrysipp hingegen habe in nicht

<sup>1)</sup> Divin. I, 3.

<sup>2)</sup> De placitis philosophorum V, 1. Bergl. auch Diog. Laërt. X, S. 136.

 <sup>3)</sup> Πλάτων μέν και οι Στωϊκοι την μαντικήν είσαγουσι κατα το ένθεον, δπες έστιν ένθουσιάστικον, και το όνειροπολικόν ούτοι τα πλείστα μέρη της μαντικής έγκρίνουσι . . . . 'Αριστοτόλης και Δικαίαρχος το κατ' ένθουσιασμόν μόνον παςεισάγουσι και τούς όνείρους. Plac. philos. V, 1.
4) Divin; I, 3.

weniger als brei Schriften sich über Mantit, Orakel und Träume verbreitet; ihm feien Diogenes von Babylon, Anti= pater und Posidonius mit Schriften ähnlichen Inhaltes nachgefolgt. Einzig Banätius, Schüler bes Antipater und Lehrer bes Pofidonius habe eine gemiffe zweifelfuchtige Buruchal= tung gezeigt, ohne jedoch bis zur förmlichen Läugnung ber Mantit fortgeschritten zu fein. Cicero ftellt fich ben Stoitern gegenüber entschieden auf die Seite des Panätius, ja er geht noch um einen Schritt weiter, und sucht bie Un= vereinbarkeit des gesammten Divinationswesens mit einer ge= läuterten und vernunftgemäßen Anficht von Religion und Belt barzulegen. Wenn bie Stoifer, wenn ein Chryfippus, Diogenes, Antipater den Slauben an die Realität der Di= vination als eine unabweisbare Consequenz bes Götter= glaubens darstellten und in den vielerlei zu Gegenständen ber Beobachtung geworbenen signis, ostentis, monstris und prodigiis eine benknothwendige Selbstbekundung ber Griftenz der Götter faben, fo vermag Cicero 1) ben inneren benknothwendigen Zusammenhang zwischen ber Griftenz ber Götter und ben bezeichneten Arten ber Befundung biefer Eriftenz nicht einzusehen, und erblickt in dem Nachweis dieses Zusammenhanges eine künstlich gefügte Rette von Beweis= gliedern, beren jedes feinem inneren Werthe und Gehalte nach problematisch sei, und höchst unsicher mit den anderen, beren Reihe es eingefügt fei, zusammenhänge. Da biefe Bemängelung das Divinationswesen in seiner Gesammtheit trifft, so ist Cicero natürlich nicht geneigt, selbst auch nur bie von ben Peripatetikern anerkannten Arten und Formen der Divination: Traum und Weissagung anzuer=

1) Divin. II., 48 ff.

41\*

tennen. Es erscheint ihm widerfinnig, daß ber fogenannte beilige Babnfinn bas erschauen folle, was bem befonnenen Sinne des Beisen verhullt ift; die sphillinischen Beisfa= gungen find, wie bie in ihnen enthaltenen anpoorezides beweisen, nicht mantische Inspirationen, sondern fünstlich zu= rechtgemachte carmina deren unbeftimmte vieldeutige Ausfagen allerlei Anwendung und Ausdeutung zulassen. Die Seherin Raffandra gehört der mythischen Dichtung an; die avollinischen Orakel, mit welchen Chrysippus ein ganzes Buch angefüllt hat, find zum Theile unwahr, zum Theile nur zufällig eingetroffen, andere find dunkel oder auch fo gehalten, daß fie für jeden Fall eintreffen mußten und den entgegengesetten Möglichkeiten bes Geschehens Raum ließen. Die Traumbivination wird von den Stoikern auf das im Schlafe ben Hemmungen bes finnlichen Bachlebens entrückte Göttliche ber Seele gestützt; man braucht aber nur die von Zeno gegebene Erflärung des Schlafes zu lefen 1). um bie Unvercinbarkeit derfelben mit dem nebenbei behaupteten Freiwerben ber Seele im Schlafe augenfällig baliegen zu feben. Blato und Bythagoras wollen, daß man sich durch eine beftimmte Disciplin des finnlichen Wachlebens zur Empfäng= lichteit für wahre und tiefschauende Traumvisionen vorbereite; wenn Bythagoras aus biefem Unlag ben Bohnengenuß untersagt, so wird man unwillfürlich gemahnt, es sei nichts fo absurd, daß es nicht allenfalls auch von einem Bhilosophen gesagt sein könnte. Daß die Seele im Traumzustande falsche Borftellungen haben tonne, moge fie biefe aus sich erzeugen ober möge fie, wie Demokrit annimmt,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Contrahi animum et quasi labi putat et concidere, et ipsum esse dormire. Divin. II, 58.

von außen kommende Bilder in sich aufnehmen, liegt auf ber hand ; die Seele des Träumenden unterliegt benselben Täuschungen und grrungen, wie jene tes Bachen, bes grr= finnigen, Trunkenen. Wenn es sich trifft, bak zufällig ein= mal auch Irrfinnige und Trunkene etwas Rufünftiges errathen, fo wird man fich nicht wundern burfen, daß unter ber Menge ber Träume der eine und andere wirklich auch in Erfüllung geht. Es verhält sich bamit, wie mit bem Benerius ober Glückswurf ber Bürfelspieler. Wenn im Traume eingegeben würde, was der wache Ginn des Beifen nicht zu erspähen vermag, fo müßten Physiker, Bhilosophen, Geometer und Dichter sich jederzeit schlafen legen, so oft fie ungeahntes Neues entbeden ober erfinnen wollen. 3m Traume foll ber Jucubator ober Tempelschläfer das geeignete Heilmittel für seine Kraukheit erfahren; warum legt sich nicht auch bei anhebendem Meeressturme der Steuermann schlafen, um zu erfahren, wie sein Schiff aus ben Gefahren ber wogenden See zu retten fei? Man fage nicht, bie Träume werden von ben Böttern eingegeben; es würde ber weisen Gottheit nicht ziemen, ben Meuschen im Schlafe über bas zu belehren, was er im wachen Zustande jedenfalls viel beffer anfzufassen im Stande ist. Auch bliebe noch immer die Frage, welche Träume für gottgesendete zu halten seien, und welche nicht. Man müßte ferner fragen, weßhalb die Götter, wenn fle fich herbeilaffen, ben Menschen im Traume zu belehren, doch nicht zugleich so beutlich lehren, daß man eines Traumdeuters entbehren könnte? Chrusipp befinirt bas Amt ber Traumdeuter als Dollmetschung ber ben Träu= menden gewordenen Götteroffenbarungen; genügt hierfür ein niederer Grad geistiger Einsicht, oder ist ein ausgezeich= net hoher Grad von Bildung und Urtheilskraft nöthig?

,

Wenn letzteres der Fall sein sollte, so ist Cicero überzeugt, noch nie im Leben einem ächten Traumdeuter begegnet zu haben.

Wenn der Bhilosoph Cicero so bachte, so wird felbst= verständlich ber vornehme römische Lebemann auch nicht an= bers gebacht haben 1), und bie gesammte gebildete römische Beidenwelt ber ersten Raiserzeit wird in ber Ansicht einig gemesen fein, daß man das hergebrachte Divingtionswefen und den ihm zu Grunde liegenden Divinationsglauben ledig= lich aus Gründen der Staatsraison und als unvermeidliches Element bes religiofen Bolksglaubens zu respectiren habe?). Allein eben diefes Bewucktfein von ber unlöslichen Bermachfen= beit bes Bestandes ber gesammten Ordnung bes heidnischen Staa= tes und ber heidnischen Gesellschaft mit den Bräuchen und Mei= nungen bes heidnischen Boltsglaubens feste auch der religiösen Stepfis wieder Gränzen, und fo lange man teine andere, höhere und geläutertere Form des Religionslebens tannte, als die überlieferte heidnische, vermochte man sich auch ben Bor= stellungsweisen verselben geistig nicht zu entziehen; ja man umfaßte bieselbe mit erneuertem Eifer, als bei bem zunehmenden Verfalle der heidnischen Societät das Bedürfniß

612

Digitized by Google

BergI. bie Berfe bes Betronius in Satyr. CIV: Somnia, qua mentes ludunt volitantibus umbris, Non delubra Deûm, nec ab aethere numina mittunt, Sed sibi quisque facit. Nam cum prostrata sopore Urget membra quies, et mens sine pondere ludit, Quicquid luce fuit, tenebris agit . . . . .

<sup>2)</sup> Bergl. hieju bie Stelle bei Cicero Divin. II. 33: Errabat multis in rebus antiquitas, quas vel usu jam vel doctrina vel vetustate immutatas videmus. Retinetur autem et ad magnas utilitates reipublicae mos, religio, disciplina, jus augurium, collegi auctoritas.

nach einer Kräftigung und Sicherung ber ethisch-religiösen Grundlagen ihres Bestandes zusehends tiefer fühlbar wurde. Da aber diese Grundlagen eben nicht die wahren und richtigen waren, so tam man auch in dieser letten Epoche des antiken Heidenthums über den unversöhnten Gegenfatz zwischen Unglauben und superstitiöfer Gläubigkeit nicht bin= aus, und ber Brotest gegen den ersteren identificirte sich mit einer forcirten Repriftinatiou und Fusion aller Arten von Superstition. Jene rechte Mitte zwischen Unglaube und Aberglaube, beren Einhaltung Plutarch neoi dewidauviag urgirte, war eben auf bem Boben bes heidnischen Religionsbewußtseins nicht zu ermitteln; auf einem Boden, ber aus dem Standorte ber Wahrheit einfach herausgerückt ift, tann es einfach nur eine Oscillation zwischen unver-Extremen geben. Der gebildeten philosophischen mittelten Reflexion heidnischer Denker mußte sich im Binblicke auf bie Vorstellungen, Bräuche und Uebungen bes heidnischen Bolksglaubens allenthalben bas Rohfinnliche, Aeußerliche, Unverständige und jeder nationellen Basis Entrückte ber heidnischen Religionsübung aufdrängen; da aber diesen Denkern nebenbei bas Gebiet ber ersten weihevollen, vom Lichte höherer Wahrheit erfüllten Religiosität verbeckt mar, fo konnte das Bhilosophiren für sie nur entweder den Her= austritt aus bem Bereiche bes religiofen Borftellens und Denkens bedeuten, oder die Philosophie mußte ihnen zum Mittel und Behikel werden, ben Vorstellungen und Bräuchen bes Volksglaubens einen nationellen Ginn abzugewinnen. Aber sowohl bas Gine wie bas Andere litt an unüberwind= lichen Schwieriakeiten, ba einerseits bas religiose Gefühl und Bedürfniß nicht zu beschwichtigen war, andererseits aber bas gebildete nationelle Denken mit der Unvernunft des

Bolfsalaubens fich nicht innerlich befreunden mochte. Indek behauptete hierin die Macht der eingelebten Gewohnheit ein fiegreiches Uebergewicht; bas Heidenthum mochte als eine bem Menschbeitsleben eingelebte Macht nicht fich felber auf= geben und konnte nur in der Macht eines böheren und geflärteren religiösen Brincipes überwunden werden. Dag religible Borftellen und Denten bes heidenthums batte bem= nach feine Apologeten und wiffenstundigen Bertreter bis in feine letten Beiten binab; erst bann, als ihm burch Aufgebot äußerer Machtmittel Ort und Gelegenheit freier Selbstäußerung gänzlich entzogen war, erlosch es gleich einer ans Mangel an Raum und Nahrung ersterbenden Flamme, nicht ohne hie und ba noch einmal trübe aufzuflackern und im schmutigen Bobensate bes aufgezehrten Nahrungsstoffes bie letten Reste seines vergehenden Daseins friftend.

Die Neigung zur Traumbivination scheint dem ungebildeten Sinne gleichsam angeboren ; und wo sich mit diefer Neigung überdieft noch irrige Vorstellungen über Befen und Bebeutung der Träume als Eingebungen höherer Schickfalsmächte verbinden, muß ber Glaube an die Bahrheit jeder Divination fast unausrottbare Wurzeln schlagen. Dieser Slaube hat bei den Griechen eine ganze Literatur über Traumprophetie und Traumdeutung hervorgerufen; Lucian<sup>1</sup>) bebt den Aristander aus Telmissos, ersten Zeichendeuter am hofe Alexanders des Großen, und den dem zweiten drift= lichen Jahrhundert angehörigen Artemidor als namhaftefte Auftoritäten im Fache der Traum= und Zeichendeuterei her= Artemidor nennt als seine Borgänger nebstbem einen bør. Ritoftratus von Ephejus, Banyafis von Halitarnaß, Artemon

<sup>1)</sup> Philopatr. 21. 22.

<sup>.</sup> 

von Milet, Alexander von Mindos, Dionysios von Heliopolis, Phoibos von Antiochien; die uns noch erhaltenen Overooxortixa Artemidors enthalten eine vollständige Theorie ber Traumdeutung zusammt einer reichen Fülle von Belegen und Beispielen merkwürdiger Träume, beren Sammlung er fich zur Lebensaufgabe gemacht, und durch eifrige vieligh= rige Erkundigungen auf Reifen in Griechenland, Italien und Afien zu Stande gebracht hatte. Nicht alle Träume --lehrt Artemedor - find vorbedeutend; es gibt eine Menge von Träumen, bie einfach nur Reflere ber somatischen und psychischen Affectionen des Bachlebens find (eronera), und bemnach nur gegenwärtig vorhandene Zustände des träu= menden Subjectes anzeigen (σημαντικά των όντων). Bon biesen sind also die vorbedeutenden Träume abzuscheiden (Typartixa two pellortor), die auch zum Unterschiede von ihnen mit einem anderen Namen belegt werden und överpor beißen<sup>1</sup>). Diese Klasse von Träumen zerfällt in zwei haupt= agttungen: överpor Sewpyuarizod und Everpor allyyopizol. Erstere zeigen das Rünftige in feiner eigensten Gestalt, lets= tere deuten es auf irgend eine Beise symbolisch an. Der alle= aprischen Träume gibt es fünf Arten : överpor toior, bas= jenige betreffend, was der Träumende fich felber thun ober leiden sieht; öreigoi allorgioi, welches das Thun oder Leiden Anderer zum Juhalte haben; drelpara zowa, mit Beziehung auf Dinge, bie in Gesellschaft oder Gemeinschaft bes Träumenden mit einem Anderen fich begeben; dreipara önudora, welche Dinge und Vorgänge auf öffentlichen Bläten zum Gegenstande haben ; dreigara xoopuna, mit

ţ

<sup>1)</sup> Die Definition der Borbedeutungsträume lautet: "Ονειφός έστι κίνησις ή πλάσις φυχής πολυσχήμων σημαντική και έσομένων άγαθών ή κακών. Oneirocrit. I. c. 2.

Beziehung auf Vorgange am Himmel, Sonne, Mond und Sternen u. f. w. Bei ber zweiten und britten Gattung: oveloara alloroia und xoira handelt es fich um eine fire Regel, nach welcher zu bemeffen ift, ob bas Geträumte an bem Träumenben ober an dem im Traume geschauten Dritten fich erfullen foll 1). Abgesehen aber von ber in biefen beiden Arten von Träumen zweifelhaften Bersonsbeziehung ift bei allen genannten Urten weiffagender Träume zu berückfichtigen, was und wie viel in einem bestimmten Traume wirklich vorbedeutend fei, und in welcher Beije das Bor= bedeutende bem Träumenden gezeigt werde. Mit Ruckficht auf ben ersteren Bunkt sowol wie auf ben letteren zerfallen bie vorbedeutenden Träume in verschiedene Gruppen, bie fich nach bestimmten allgemeinen Gesichtspunkten (roonor xa90-Lexol) scheiben. Es tann nämlich, bas Bas und wie Biel bes vorbedeutenden Inhaltes der Träume anbelangend, ent= weder Bieles ober Weniges im Traume bebeutfam fein, und burch biefes viele ober wenige Bebeutfame Bieles ober 29e= niges vorbedeutet werden; baraus ergeben fich bie vier Rategorien: ostensio multorum per multa, multorum per pauca, paucorum per multa, paucorum per pauca. Dieß find die roontoe yerenoi, unter welche die Borbedeutungsträume zu subsumiren find Sie find zu unterscheiden von einer anderen Art roonor, in welchen ber modus significandi in's Auge gefaßt wird. Es tann nämlich burch eine dem Träumenden an sichangenehme Vorstellung etwas Angenehmes, aber auch etwas Unangenehmes vorbedentet



Die Regel lautet: Όσα μεν πρός ήμας τε και δι' ήμας γίνεται, ήμῶν αὐτῶν ἰδια νομιζέσθω· ἁ δε μή πρός ήμας ἢ δι' ήμας, ταῦτα τοῖς ἄλλοις ἀποβήσεται. Oneirocr. I, 2.

werben; bas Gleiche ailt von einer bem Träumenden an fich unangenehmen Vorstellung. Damit find also die vier τρόποι eldixol ber Borbebeutungsträume gegeben, welche, wie die vorausgehenden, von Artemidor durch Beispiele erläutert werben. Auf Grundlage biefer allgemeinsten vorläufigen Orientirungen verbreitet sich Artemidor über alle benkbaren Gegenflände, welche ben Inhalt eines Traum= bildes ober einer Traumvorstellung abgeben können. Um möglichst vollständig und in genetischer Ordnung das Gefammtmateriale alles Träumbaren zu umfaffen, verfolat er bie Gefammtreihe ber Bilder und Borstellungen, die fich an bie Einzelheiten bes menschlichen Dafeins und Lebenslaufes von ber Geburt bis zum Tobe anfnupfen; Geburt, Erzie= hung, Leibespflege 1), Lern= und Jugendzeit bes Menfchen, zusamnt Allem, was bazu irgend wie sich in Beziehung fcten läßt, bas Leben bes gereiften Menschen mit allen feinen vielfältigen Beschäftigungen und Bestrebungen, bas öffentliche Leben in seinen mannigfachen Abtheilungen, die gesammte Naturwelt, Pflanzen, Thiere, Steine, Metalle u. f. w. werben durchgenommen, um von Jeglichem bie nach Umständen vielfach diversificirte Bedeutung anzugeben. Man hat mit einem Worte ein vollständiges Traumbuch vor sich, nichts zu fagen von einer Menge merkwürdiger Träume und Traumerfüllungen, bie in ben letten Buchern bes Wertes

Da ber menschliche Körper aus vielen Gliedern besteht, und jedes Einzelne derselben irgendwie Gegenstand einer Traumvorstellung sein kann, so muß von jeder dieser besonderen Traumvorstellungen auch die Bedeutung angegeben werden. Ein ergöhliches Beispiel in Bezug auf Träume, die das Ohr betreffen, ist folgendes: "Ωra örov szew dozeir gelosogous µόνοus äyador, ör: µi) razéws zlree ra stra sö öros rois di lowrois doulelar zai ralainwelar onyastre. Oneirocr. 1. 24.

ber Theorie ber Traumbeutungstunft angeschloffen werden<sup>1</sup>). Die rationelle Unterlage bes ganzen Spftems ber Traum= beutung ift freilich von teinem fonderlichen Berth. Ausgehend von bem Unterschiede zwischen natürlich entstehenden und gottgesendeten Träumen vindicirt er ben letzteren eine weiffagende Bedeutung, beren Interpretation auf die gemein= bin recipirte natürliche und conventionelle Symbolit und figurliche Semantit ber im Traume erscheinenden Objette geftutt ift. In ber richtigen Auffaffung biefer Bedeutung und beren Bariationen und Modificationen durch die vielerlei uäheren concreten Bestimmungen des Deutungsobjektes besteht also die Kunst des Traumauslegers. Wann und unter welchen Bedingungen ein Traum als ein gottgesendeter an= auseben sei, unterläßt Artemidor au fagen, oder gibt menigstens ein sehr empirisches Kriterium biefür an; was un= vermittelt und unerwartet im Traumleben auftaucht, gilt ihm als Beonepurtor. Als ob nicht auch berartige Traum= vorstellungen und Traumbilder Resultate eines gang natür= lichen Broceffes fein könnten! Mann erkennt bier, wie ber ubllige Mangel an einer pragmatischen Bsuchologie bem super= stitiösen Meinen und Dafürhalten der heidnisch-antiken Welt Borschub leistete; benn aus einem folchen Mangel muß es erflärt werden, daß ein fo gebildeter und vielseitig belesener Mann, als welchen Artemibor in seinem ganzen Berte fich befundet, allen Ernstes glauben konnte, durch ben von ihm aufgewiesenen Unterschied zwischen övergos und ervirtrior bie ffeptischen Bedenken bes Aristoteles wider die Realität

<sup>1)</sup> Als Schriftsteller, welche über merkwürdige Traumerfüllungen berichteten, werden Oneirocrit. II. 54 Artemon von Milet, Nikostratus von Ephesus, Bhöbus von Antiochien, Panyasis von Halikarnaß an= geführt.

ber Traumdivination überwunden und beseitigt zu haben. In Wahrheit geht das richtige Verständniß dieser Divinu= tion Beiden ab; dem Aristoteles, weil er sie aus einem tosmisch-physitalischen Determinismus erklärt, dem Urtemidor, weil er sie in der alleräußerlichsten Weise auffaßt und die Divination der träumenden Seele einsach für Isobrequeure nimmt. Von einer augedornen Divinationskraft der Seele weiß er eben so wenig als Aristoteles; er hält sich einsach an den bekannten Homerischen Spruch: övelgara du Ceos, welcher wohl immerhin auch einer tieferdringenden Ausdeutung fähig gewesen wäre, wenn die Anhaltspunkte zur Ergründung seiner sinnigen Tiese nicht überhaupt dem Standpunkte des heidnisch-antiken Denkens entrückt gewesen wären.

Man würde irren, wenn man bem vorchriftlichen Seibenthum die ahnungsvolle Erkenutnik eines divingtorischen Bermögens ber Seele ganz absprechen wollte. Wie alle anberen gemeinschaftlichen tieferen Auschauungen und Babrheiten gehört auch diese Erkenntniß oder Uhnung zum Semeingut und Semeinbefit der gesammten culturfähigen Menschheit, und bricht deßhalb auch bei den Griechen in genialen Inspirationen des poetischen Schaffens und philosophischen Deukens hervor. Die an Achilles gerichteten Beiffagungsworte bes sterbenden Heftor 1) beinnben bie Ueberzeugung, daß die im Tode freiwerdende Seele in die Rutunft fieht -- ein Gebante, welchem Xenophon in feiner Gpropadie ben classifchen Ausbruck verlieben hat, wenn er ben fterbenden Cyrus in der Mahnrebe an feine Sobne fagen läßt, daß, wenn es zum Sterben tomme, die Seele bes Menschen am göttlichsten sei und zur vollkommenen

<sup>1)</sup> Iliad. XXII, 358-360.

Freiheit gelange 1). Wir werden diefes "Freiwerden" am Besten als Entbindung eines in ben Tiefen ber Seele verborgenen Abnungsvermögens faffen, welches nicht nur burch ben beschwerenden Druck ber unvollkommenen Leiblichkeit bes irdischen Zeitmenschen niedergehalten ift, fondern im finn= lichen Bachleben bes zeitlichen Erbenmenschen auch burch bie Maffe ber Einbrude und Einwirtungen ber finnlichen Außenwelt, und überhaupt durch ben gesammten Thätigkeits= und Lebensverkehr des menschlischen Arbeitslebens zurud= gebrängt wird, und eben dekhalb mitunter nur im Traum= leben ber in fich felbst zurückgezogenen Seele Raum findet, fich felber zu offenbaren. So weit es also eine Traumdi= vination ober natürliche Traumprophetie gibt, wird sie auf bie angegebene Art zu erklären fein; es versteht fich aber von selber, baß bas Wenigste von dem, was man im Alterthum dafür bielt, wirklich eine berartige Traumprophetie war, so wie weiter auch noch die 3dentificirung und Con= fundirung ber natürlichen Traumoffenbarung mit ber über= natürlichen ein Grundirrthum war, den das Heldenthum von feinem Standpunkte aus felbstverständlich nicht über= winden konnte.

620

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Errohsare de, ört éppireçor per rö ar Syanling Jaráry oddér dorte önrou i de roü ar Syanau puxy röre dinau Secardry naragalrera, nad röre ri rör pedlörrav nçoogā röre yaz, ak könne, pedlörrar neogā deu Seçovra: Cyropad. 8, 7, 21. In dieser Stelle ist zunächst wohl nur von dem, dem Tode nächstverwandten Schlafzustande der Seele die Rede, was indessen aus sinne des oben Gesagten nichts ändert. Andere ganz direct lautende Acuserungen über das prophetische Schauen der Sterbenden sind jene des Bythagoras und des Aristoteles, die schauen der Mathem. IX, 20. 21, und zwar an beiden Stellen mit directer Beziehung auf die in der vor. Ann. citirte Homerische Stelle, mitgetheilt finden.

Eine natürliche Traumprophetie anzunehmen, werden wir burch die Bibel selber genöthigt. Die von dem ägyp= tischen Joseph gedeuteten Träume bes Mundschenkes und Baters am pharaonischen Hofe, so wie ber von Daniel ge= beutete Traum des Nebukadnezar stammten gewiß nicht aus übernatürlicher Eingebung, waren aber andererfeits un= zweifelhaft prophetische Träume. Wir haben uns diese Träume aus einem der Seele natürlich eigenem Vorschauungsvermögen zu erklären, wobei allerbings noch ein specifischer Unterschied zwischen jenen Träumen, bie sich, wie bie von Joseph gebollmetschten beiden ersteren, auf die zu= fünftigen perfönlichen Geschicke bes Träumenden beziehen, und ienem anderen Traume, der universalgeschichtliche Entwicke= lungen von weittragendster Bedeutung zum Inhalt hatte, zu beachten ift. Jeber Mensch steht mit feinem Denken und Leben innerhalb eines allgemeineren Rreises und einer allgemeineren Ordnung, die ihn hält und trägt, und mit welcher er durch die vielfältigsten Beziehungen verschlungen ift; fofern nur burch bieje Wechfelbeziehungen fein eigenes Butunftsgeschict beftimmt oder bedingt ist, ift es febr erklärbar, daß sich ihm dieses in Momenten, wo die von der Außenwelt abgezogene und träumend in sich selber versunkene Seele tiefer in sich felber geht, unwillfürlich zum Bewußtsein bringt, wenn ichon nicht in klaren, bestimmten Gebanken, sondern in bildlicher Ein= fleidung und Verhüllung, entsprechend bem Wefen ber Seele, die als lebendige Wefensform bes Menschen unabläßig im Geschäfte bes Formens und Bilbens begriffen ift, und bieje aus fich zu erzeugenden Bilber und Formen jener concreten Wirklichkeit, in deren Bereich sie als zeitlich wirkende ge= Wenn die Seele ahnungsvoll das stellt ist, adäguirt. eigene zeitliche Zukunftsgeschick ergreift, so weist bieg auf

einen verborgenen, thr felber undewußten Contact mit ienen Botenzen bin, burch beren Birten biefes Gefchict berbetgeführt werben foll; fle berührt fich mit den itoch unbewußt in ben Seelen Anderer fchlummernben Gebanten, Borfaben und Entschließungen, burch beren Ausführung bas von ihr erahnete Geschicht fich erfällt. Diefer Griff in ble Liefe bes Lebens, ber bus noch ungewordene Jufunftige in bie unmittelbare Gegenwart der ahnenden Seele rudt, ift aber zu tief, als daß bas irdifche Tagesbewußtsein bes Menschen fich fofort über Sinn und Bedeutung bes Grahneten fo= fort Mar zu werden vermöchte. Daber kommt es, das die beiden Gefängnifgenoffen bes ägyptischen gofeph ihre 21h= nungsträume nicht verstanden, beren Deutung nicht bas Bert einer erlernten Kunft ober irgend einer refleriven Dentoperation fein konnte, sondern ven Sichtblick eines geklärten Seclenauges erforderte, ber, bem Deutenben felber nicht bewußt, die geheimnisvolle Berührung ber Geele bes Träumenden mit den die Traumerfüllung vernrfachenden Botenzen erahnete und erfaßte, und bemaufolge auch ben Sinn und Juhalt des weiffagenden Ahnungstraumes an's Licht des hellen Denkens zu ziehen verstand. Der von Da= niel gebeutete Traum Nebukabnezars gehört einer böheren Stufe erahneter Butunftswahrnehmung an, hat aber mit ben beiden vorigen Träumen bief gemein, daß er ohne Zu= hilfenahme übernatürlicher Juffuenzen auf die Seele bes Träumenden erklärbar ift. Dasjenige, was ihn von jenen beiden anderen Träumen unterscheidet, ift dieß, daß er über ben Bereich individueller Lebensbeziehungen des Träumenden binausgreifende Abnungen allgemeinfter und umfaffendfter Art in sich schließt, in welcher sich ihm universalgeschlächt= liche Vorgange und Entwickelungent, die noch im Schoffe

ber Zufunft verborgen lagen, anfündigten, freilich ohne bag ber träumende König biese Ankundigung verstanden ober auch nur in lebendiger Erinnerung zu behalten vermocht bätte. In diesem Traume fowohl, wie im Nichtverstehen bessselben, reflectirt sich treu und genau bas allgemeine Berhältnik bes naturalistischen Heidenthums zu ber feine Culturentwickelung im tiefften Grunde haltenden und tragenden Macht ber Bahrheit, die der gesammten universal= geschichtlichen Menschbeitsentwicklung verborgen immanirt, ohne daß diese, soweit sie in den Bahnen der Gottentfrem= dung und Sottesferne verläuft, jener Wahrheit immanent wäre. Beil ber Verlauf ber beidnisch-weltlichen Cultur= entwickelung in jene Wahrheit nicht eingerückt war, konnte Nebukadnezar den Traum nicht verstehen; er mußte ibm burch einen Mann von wahrhaft feherischer Tiefe gebeutet werden, deffen gotterleuchtetes und gottgeklärtes Denken in ber vom König nicht gekannten Babrheit ftand. Daß aber bieje Bahrheit in der Seele eines Königs, der über ein Weltreich berrichte, als eine Macht bes Gerichtes fich aufündigte, ist etwas Natürliches, ja zufolge ihrer Immanenz im Menschheitsleben etwas Unvermeidliches; biese Art von Prophetie ift im menscheitlichen Geschichtsleben bleibend vorhanden, und wird in der lebendigen Mitte feiner Strö= mung perpetuirlich sich ankündigen — traumartig da, wo bie Geister ber Bahrheit abgewendet find, im hellen Seben bort, wo die Seelen der Wahrheit zugewendet sind und in ihren Strahlen sich sonnen.

Das vorchriftliche Heidenthum stand, obwohl aus der Wahrheit herausgerückt, auf dem allgemeinen Grunde ber göttlichen Wahrheitsoffenbarung, der das gesammte geschicht= liche Culturleben der Menschheit hält und trägt. Es konnte 42

Theol. Quartalfcrift 1872. IV. Beft.

fich bemzufolge auch ben Inspirationen biefes göttlichen Wahrheitsarundes aller menschlichen Cultureristenz nicht entziehen, und appercipirte in traumhafter Unbewußtheit die gesammte in's vorchriftliche Religionsleben ber gottgläubigen Menschheit projectirte Rückstrahlung ber Mysterien des Heiles und der Gnade, die in Christus sich geoffenbart; und fo könnte bas vorchriftliche Seidenthum nach den mannig= fachen Gestaltungen feiner biftorischen Griftenz felber eine riefige Traumprophetie genannt werden, welche ben Gesammtinhalt der christlichen Heilsoffenbarung in mehr oder minder unbewußten Uhnungsregungen präfigurirte, und fo fich felbit als duntel empfundene aber tiefgehegte Sehnfucht deffen hinstellte, mas der auf ein erwähltes Bolt be= schräntte Berheißungsglaube der vorchriftlichen Offenbarungs= zeit als trostreich erhabene Hoffnung in sich trug. Diek wird die richtige und einzig zuläffige Erklärung der chrift= lichen Bahrheitsahnung des Heidenthums fein - eine Grflärung, welche nach ben längst obsolet gewordenen An= nahmen von Entlehnungen aus dem Mosaismus und zu= folge ber Unthunlichkeit eines erceffiven Traditionalismus allein als möglich übrig bleibt.

Sofern das Heidenthum nach seiner lichten, der göttlichen Wahrheit ahnungstief zugewendeten Seite auf dem Grunde der göttlichen Wahrheitsoffenbarung stand, konnten ihm auch supranaturale Erleuchtungen nicht ganz fehlen, wenn schon die Strahlen derselben zusolge der aus dem göttlichen Wahrheitsgrunde herausgerückten Stellung des Heidenthums nur schräg einfallen konnten, und in dem getrübten Medium, in das sie einfielen, geschwächt, zerbrochen und zerstreut wurden. Ein Beispiel derartiger unvollkommener, aber wirklich supranaturaler Erleuchtung, die zum

Digitized by Google

Theile eine unmittelbare, zum Theile aber burch ein tiefer ahnendes Naturbewußtfein, vermittelt war, bietet uns die Bibel in der Person des Bileam, der Gott in Träumen be= fragt, auch die Ersorschung von Wahrzeichen zu Hilfe zieht, nebstbei aber im Wachzustande die hellsten, unzweideutigen Offenbarungen erhält, freilich nicht zufolge seiner persönlichen Würdigkeit, sondern um als passives Organ des Geistes, der ihn ergreift, dem providentiellen Beruse und der künf= tigen Glorie des erwählten Volkes Zeugniß zu geben.

Bileam ift nicht bloß eine merkwürdige Gestalt der alttestamentlichen Offenbarungsgeschichte, fonbern eine mabrhaft charakteristische Figur, an welcher sich ebensowohl ber Unterschied als auch die Wechselbeziehungen zwischen Heidenthum und Judenthum, antik=orientalischer Naturweisdeit und hebräischer Offenbarungsreligion studiren lassen. Bi≠ leam wird aus bem Lande am Suphrat, aus Bethor ge= rufen; er war ohne Zweifel ein babylonischer Naturweiser, und wird von Balat, der ihn ruft, für einen Mann gehalten, ber mit Magie und Theurgie, mit Wahrfager= und Beschwörungstünsten umzugeben weiß. Das abergläubische Bertrauen auf die Wirksamkeit diefer Runfte hat ben baby= lonischen Aftralcult zu feiner Boraussehung und Hinterlage : bie zanberkundigen Männer muffen allerdings auch gemiffe, ihren Zeitgenoffen verborgenen Rräfte und Wirkfamteiten der Ratur für ihre Zwecke zu benüten gewußt haben, haupt= fächtlich aber wird bas dunkle, räthselhafte Gebiet magne= tischer Erregungen in seinen mannigfach modificirten Erscheinungen von ihnen bis auf einen gewissen Grad beherrscht worden sein, und diefe Herrschaft ihnen den Rim= bus tieferdringender Naturweisheit verliehen haben. S0: fern ber babylonische Aftralglaube, ber im Culte des höchften

**42**\*

Himmelsberrn, bes Bel gipfelte, aus der Elohimverehrung b. i. aus der alten Berehrung der Himmelsmächte herausaewachsen war, wies er auf eine, im aftralischen Rosmis= mus der babylonischen Naturweisheit freilich schon sehr verdunkelte monotheistische Hinterlage zuruck, bie er mit ber hebräischen Offenbarungsreligion gemein hatte, und die sich wohl auch im Bewußtfein jener Raturweisen bin und wieber fehr entschieden bervordrängen mochte. Wir werden bieg auf Rechnung jener verborgenen Wahrheitsmacht zu seten haben, bie im historischen Bölkerleben allgegenwärtig, als Macht natürlicher und übernatürlicher Erleuchtung wirkt. Ihre gesammelte Kraft hatte sich von dem Zeitpunkt ber Erwählung der Abrahamiden angefangen in dem erwählten Bolke des Herrn concentrirt; ihre seitlich gehenben Strahlen warfen aber ihre erhellenden Lichter in bie Gefammtheit ber das hebräische Bolt umgebenden Culturfreife; und fo ftanden benn auch die babylonischen Naturweisen im Bereiche dieser Offenbarung, deren Vernehmen in Bileam ichon eine naturliche Ahnung von der Bedeutsamkeit jenes Bolkes, welchem zu fluchen er gerufen worden war, erwecken mochte. Denn er wußte ohne Zweifel von jenem Bolte fo viel, daß es den Jehova-Elohim ehre und zu feinem Gotte habe; sofern er nun benselben Höchsten als Gott erkannte und verehrte, konnte fich bie hohe Bedeutsamkeit eines Bolkes, bas jeneu Höchsten als seinen eigenen Gott ehrte, seinem Denken nicht entziehen. Hiedurch war er bisponirt, jene Erleuchtungen zu empfangen, in welchen ihm das tiefere weltgeschichtliche Verständnig jenes Volkes, dem er Fluch anzaubern follte, aufgieng.

Bileam empfängt von Jehova Elohim Offenbarungen in Träumen; dieß hat er mit den Patriarchen des hebräi=

fchen Volles gemein, von welchen er fich baburch unterfchet= bet, baf die in ihm theilweise noch vorhandene Empfäng= lichkeit für Offenbarungen der himmlischen Lichtwelt mit einem prophetischen Instincte anderer Art gepaart ift, ba er als babylonischer Kosmosoph weit mehr Naturseher benn Prophet des Höchften ift. Zudem ift er von den Batriarchen bes hebräifchen Bolkes burch Jahrhunderte geschieden, und gehört einer späteren Zeit an, in welcher ber zu den Zeiten Abrahams noch vorhaudene Monotheismus im Bereiche ber vorchriftlichen Culturwelt allenthalben bereits fo ziemlich im tosmischen Naturalismus untergegangen war. Das trău= merisch ahnende Wesen, welches ben allgemeinen habitus ber noch zu keinem entwickelten Culturbasein gelaugten Gefcblechter, Stämme und Bölfer ber culturfähigen Menschheit bildete und einen Stand der zwischen Kindheit und Jugend schwankenden Unreife constituirt, war ba in der Abwendung von ben ewigen unsichtbaren Dingen bereits völlig in die Erahnung der Geheimniffe des fichtbaren Weltdaseins verfentt, und folgte unbewußt und unwillfürlich den auf bas Sichtbare und Irdische gerichteten Inftincten bes menschlichen Lebens und Strebens.

Die Bibel verlegt die Offenbarung burch Träume in bie Patriarchenzeit als erste Anfangszeit des hebräischen Bolkes und Anfangszeit jener Offenbarungen, die in einem besonderen von Gott gewählten Geschlecchte und Bolke sich entfalten sollten. Moses empfängt die Offenbarungen des Herrn bereits nicht mehr in Träumen, sondern in inneren Schauungen eines zur höchsten geistigen Energie gesammelten Wachlebens; und wenn später das eine oder andere Mal in den alttestamentlichen Büchern eine Traumoffenbarung erwähnt ist, so erscheint sie zugleich auch als ein minder vollkommener Grad und Mobus göttlicher Mittheilung; im Buche Daniel erscheint ste als Form ber auf heibnischem Boden fortge septen beilsgeschichtlichen Bropheteninspiration. Demaufolae aibt die Bibel unzweideutig zu erkennen, daß die Traum= offenbarung bie' unterste Stufe und mindest vollkommene Form der göttlichen Wahrheitsoffenbarung barstelle; sofern fte in die Anfange ber isrgelitischen Bollsgaeschichte, in die Batriarchenzeit fällt, bekundet fie, daß bas von Gott erwählte Geschlecht und Bolt burch biese mindest volltommene Art und Form des Offenbarens in ben Bereich der gottlichen Offenbarungsthätigkeit überhaupt erst eingeführt werben Nebstdem ist nicht zu vertennen, daß fie für bie mukte. Buftande ber naturgebundenheit, wie wir fie in jener alten Beit vorauszuseten haben, und in Ruckficht auf ben unent= widelten Stand eines felbstthätigen geiftigen Wachlebens, wie wir ihn bei einfachen wandernden Hirtenscheichen der Pa= iriarchenzeit finden, nicht bloß bie vollfommenangemeffene, fon= bern vielleicht auch bie einzig mögliche war. Andererfeits tonnen wir nicht umbin, bei religios gestimmten Gemuthern von eblerer sittlicher Anlage und Denkart bie Empfänglichkeit für eine berartige Offenbarungsweise uns recht groß zu benten; bie im Menschheitsleben allgegenwärtige Wahrheit, bie baffelbe als verborgener Grund hält und trägt, und in bie Tiefen ber von ihr nicht freiwillig abgewendeten Seelen hineinleuchtet, mußte sich bei der Berdunkelung und mangel= haften Entwickelung bes höheren geistigen Bachlebens in Traum und Biston zum Durchbruch verbelfen. Es war diefe Art von Apperception die durch die gegebene Beschaffen= heit menschlicher Zustände naturnothwendig bedingte Form ber Communication bes menschlichen Bergens und Gemuthes

mit der im Menschheitsleben verborgen gegenwärtigen Macht der ewigen Wahrheit.

Die im menschlichen Zeitdasein zu verwirklichende gottliche Idee fteht als eine vollentwickelte feit ewig vor dem göttlichen Denken und Anschauen; sie projicirt diese ihre vollkommene Ausgestaltung auch in's Denken ber zeitlichen Erdenmenschheit, fo wie diefe fie zu faffen und zu recipiren im Stande ift. Die Projectionen der vollentwickelten 3dee ber Menschheit find, wie sich von selbst versteht, lauter gei= ftige Anticipationen der absoluten Wirklichkeit der Idee, wie dieselbe im himmlischen Sein als ewig vollendete fich barftellt, und als solche durch bas Rommen Christi auch in's menschliche Zeitdasein sich eingeführt bat. Demzufolge wird alle Offenbarung als folche bie Enthüllung ber himmlischen Herrlichkeit zu ihrem Inhalte haben, fei es, daß dieje als eine gegenwärtige geschaut, ober als eine zukunftige gehofft werbe. 3m Geiste ber alttestamentlichen Verheißungsreligion lag es, die Euthüllung diefer Berrlichteit als etwas Zutünf= tiges zu hoffen, und auch dem christlichen Glauben und Bewußtsein, bas fich ber Erfüllung ber alten, bis in den Be= ginn ber menschlichen Erdenzeit zurndreichenden Beilsver= heißung erfreut, ist es wesentlich und natürlich, bie voll= kommene Berwirklichung ber heiligsten und erhabensten Mensch= heitshoffnungen einer jeuseitigen, verflärten Birklichteit au= Da diese Wirklichkeit eine supranaturale ist, so zuweisen. muß auch jede ächte und glaubhafte, auf fie hinweisende Prophetie supranaturalen Ursprunges sein; die ächte, wahr= hafte Prophetie ist nichts anderes, als ein unmittelbares oder mittelbares, naberes oder entfernteres geistig innerliches Bernehmen jener heiligen, gottlichen Bollendung ber Dinge, die im Reiche der himmlischen Herrlichkeit ihr wahrhaftes Da=

fein hat. Zwar die Idee des vollendeten Seins und des Seins in Bollendung ift eine bem inneren Geistmenschen urhaft eigene Idee, mag sie auch noch so unentwickelt in ihm schlummern; aber ber Modus der Bollendung und bie Gestalt des vollendeten Seins ergibt fich dem Menschen nicht unmittelbar aus seinem von der Geschichte der mensch= lichen Gesammtentwickelung losgelösten Selbstbenten, und bie Geschichte ber menschlichen Gesammtentwickelung tann ibrerseits felber wieder nur in geistiger Ergreifung bes in berselben wirkenden göttlichen Principes central erfaßt wer= Sofern nun diefes im Meuschheitsleben allburchgrei= ben. fend wirkende Höchste eine göttliche Macht ist, in beren Rraft bas labile und ber Labilität anheimaefallene Menfch= liche über fich felbst zu feinen unwandelbaren höchsten Rielen emporgehoben werden foll, ift jenes geiftige Ergreifen zu= nächst und unmittelbar nicht ein actives, im urhaften Selbsttonnen begründetes Ergreifen, fondern vielmehr ein Ergriffen= fein von der Macht jenes höchften alldurchgreifenden Principes, und ber Unterschied zwischen ber Offenbarungsreligion und ben vorchriftlichen beidnischen Culturreligionen ift nur ber, daß dieses Ergriffensein in letteren ein dunkles, traumhaftes, fich felber nicht verstehendes Ergriffensein ist, mahrend ble erwählten Propheten und Bertunder des geoffen= barten Seils= und Berbeißungsglaubens ein Bewußtfein von ber activen Rabe des ihre Seelen und Bergen berührenden göttlichen Geistes und Principes haben und burch die Macht besselben fich gehoben und getragen fühlen. Und fo wird man wohl nicht irren, wenn man die gesammte, an den chriftlichen Offenbarungs= und Heilsglauben anklingende my= thifirende Musteriosophic ber vorchriftlichen beidnischen Bölfer= religionen als eine riefige Traumprophetie bes religiosen

Menschheitsgeiftes betrachtet, der die im alttestamentlichen Prophetismus als messionisches Heil erschaute neue Wirt= lichkeit, gleichfalls in dunkler Wahrnehmung vielfältigft er= ahnete und erahnen mußte, weil in der alten, sich aus= lebenden Zeit unsichtbar und verborgen bereits der christ= liche Welttag, der Gottestag der zeitlichen Erdenmenschheit gegenwärtig war.

Alles geiftige Bernehmen göttlicher Offenbarung fest ein Ergriffensein bes inneren Menschen von ber Dacht bes Göttlichen voraus. Dieses Ergriffenwerden ist ein Emporgehobenwerden des inneren Menschen über sich felbft. S0= fern er von einer höheren Macht über ihm ergriffen und badurch seiner gewohnten Lebenssphäre entrückt wurde, ift allerbings fein Berhalten ein paffives Verhalten, welches aber nicht als unfreie Zuftänblichkeit gefaßt werden barf. Der Fatalismus des vorchriftlichen Heidenthums, welches die ächte, wahrhaft göttliche Juspiration nicht kannte, mochte auf ben Gedanken eines heiligen Bahnfinns hinführen, und ben Zuftand ber Theolepfie felber als eine Art von Berhängniß erscheinen laffen, von welchem betroffen zu werden bie zum Organe bes weissagenden Gottes gewordene Seele als ein tiefstes Wehe empfinden muffe. Wenn Bhilo und Jojephus Flavius bieje Borftellungsmeife auf bas Gebiet ber alt= testamentalichen Religionsoffenbarug übertrugen, so mochten fie hiefür in einzelnen Stellen ber alttestamentlichen Religions= und Offenbarungsbucher Unhaltspuntte gefunden zu haben glau= ben (vgl. I. Sam. 19, 24 und die in 2. Ron. 9, 7; Hof. 9, 7; Jer. 29, 26 vortommende Bezeichnung ber Propheten als בשנעים); in Wahrheit aber zeigten fie fich in diefer Hinficht von dem Einflusse beidnisch-antifer Religionsanschauung abhängig, und bekundeten damit zugleich, daß das mit der heidnisch=antiken

Weltbildung in nähere Berührung getommene altteftamentliche Rudenthum nur von einem über daffelbe hinausgreifenden Standpunkte aus das richtige Verständniß sciner selbst und feiner heiligen Ueberlieferungen fich retten könne. Die alt= testamentliche Prophetie ist nur dann wahrhafte Prophetie gewesen, wenn sie in der neutestamentlichen Gottesoffen= barung ihre vollkommene Erfüllung gefunden hat; bat fie bieje in berjelben gefunden, fo waren bie Propheten bes A. T. hellschauende Männer, in beren Geift der große Gottestag, ber mit Christus auf Erben aufgehen follte, schon hineinleuchtete, ehe bieser Tag gekommen war. Das Kommen biefes Tages ift aber als ein Bert ber weltleitenden göttlichen Providenz aufzufaffen, beren Bortebrungen und Befcluffe von ben Propheten geiftig erfaßt wurden, ehe fie in geschichtliche Wirklichkeit übergeführt worden waren. bie Diefes geiftige Erfaffen und Ergreifen gottlicher Heilsrath= schlüsse set aber eine geistige Sammlung und Activität höchsten Grades voraus, die mit der heiligen Raserei eines theoleptischen Wahnsinns nicht nur nicht das Geringste gemein hat, sondern in demselben exclusiven Gegensatze zu der= felben steht, wie der erleuchtete und wahrhaft religiofe Borsehungsglaube zum heidnisch=antiken Fatalismus. Dieser ift wefentlich Naturalismus, und das gesammte heidnisch=antike Orakelwesen steht auf bem Boben dieses Naturalismus; die alttestamentliche Offenbarungsreligion ist aber ihrem innersten Befen und eigensten Geiste nach ber ausgeprägteste Wider= fat biefes Naturalismus, und das Chriftenthum, in welchem ber alttestamentliche Religions- und Verheißungsglaube sich erfüllt hat, hat sich vom Anbeginn her als Religion des Beistes und der lichten Gotteswahrheit in's menschliche Zeitbasein eingeführt, und ist seinem Wesen nach Erhebung

zum Dasein in der ächten Freiheit, zum Freisein in Sott. Wie vertrüge sich mit diesem Charakter der christlichen Heilswahrheit und Offenbarungsweisheit jene geistige Unfreiheit als specisische Signatur der ihre Enthüllung geistig anticipirenden alttestamentlichen Prophetie?

Die alttestamentliche Prophetie hat ihr Correlat im Bereiche ber heidnisch-antiken Welt. Dieses Correlat ift aber nicht in dem mit Superstition behafteten Religions= leben ber in Kosmismus und Naturalismus versenkten Heidenwelt, sondern in dem über biese superstitiose natura= liftisch getrübte und verdunkelte. Religiösität hinausstrebenden Geistesleben ber antiken Welt zu suchen, und bietet sich bemzufolge bort bar, wo es ein entwickeltes geistiges Bilbungsleben gab, also vornehmlich im Bereiche des antiten Griechenthums, welches den Hochpunkt und die eigentliche Bluthe bes vorchriftlichen freiweltlichen Bildungslebens dar= ftellt. Die wahrhaften und wirklich von einem höheren, göttlichen hauche berührten Propheten der heidnisch-antiken Belt find die Dichter und Denter des hellenischen Boltes, in beren Beifter die tiefften 3bcen ber chriftlichen Ertenntniß als Abschattungen jener Ginen und Höchsten in Christus bargestellten Bahrheit ahnungsvoll aufgiengen. Wir rechnen hieher die tieffinnigen Gebanken und Ahnungen der pytha= goräischen und platonischen Bhilosophie, die tiefen ethisch= religiöfen Gedanken und Ahnungen ber großen griechischen Tragiker, unter welchen Aeschylos mit dem erhabenen Schluße feiner Brometheustragödie obenan fteht. Plato schwang fich in seinem Sinnen und Denken in bas Reich einer idealen überweltlichen Wirklichkeit auf, in welcher bas irdifch Unvolltommenc und zeitlich Unvollendete in ewiger himmlischer Bollendung eriftirt; die ariechische Tragit bedte bie

Gefetze einer beiligen Ordnung bes sittlichen Menschenbaseins auf, und lehrte in den Ween von Schuld und Sühnung bie tiefften Geheimniffe bes menschlichen Zeitbafeins erahnen. So wurden ein Aefchplos und Sophokles ihrer Zeit und ihrem Bolke zu Lehrern heiliger Gottesfurcht, Blato aber lehrte die Menschbeit den himmlischen Ursprung der Seclen und bie wahre ewige Beimath ber Geister. Es war bies tein Ertennen unmittelbar im Lichte jener ewigen Wahrheit, beren Glanz in die Seelen der Bropheten hineinleuchtete ; aber es war vom Glanze diefes Lichtes umfäumt, es war eine unvermittelte ideale Anticipation deffen, was auf bem Boben ber chriftlichen Erkenntniß in volltommener Bermittelung mit bem geschichtlichen Zeitbasein bes Menschen als ticffter Gehalt und tieffte Wahrheit diefes burch 3rrthum, Schuld und Sünde getrübten Zeitdaseins fich entbullen follte. Es waren göttlich inspirirte Ahnungen und Schauungen bes geiftigen Wachlebens ber außerhalb dem der unmittelbaren göttlichen Heilsoffenbarung Bereiche ftehenden Menschheit, es war die gottlich inspirirte Geist= prophetie auf bem Boben des heidnisch=antiten Culturlebens. Plato überfliegt die Geschichte und flüchtet sich unmittelbar in bas Reich ber Ibeen, weil er die in ber Geschichte sich offenbarende Religions= und Heilstüchtigkeit der gnädig waltenden Gottheit nicht kennt; die antike Tragik vertieft fich in den ethischen Sinn und Gehalt der Geschichte, und faßt ihn fo tief, als er ohne christliches Erlöfungsbewußt= fein nur immer gefaßt werben tann, weiß aber bas lette erklärende Wort nicht zu finden, fondern bleibt vor dem er= ahneten heiligen Walten der Gottheit als einem dichtum= schleterten undurchdringlichen Geheimniß stehen. Die Spuren ber verborgenen Wege Gottes leuchteten von Anbeginn ber

.

in der alttestamentlichen Heilsgeschichte, und die im Lichte ber Heilsoffenbarung geweckte Prophetie verfolgte bie Ent= wickelung jener Wege, vorschauend bis in die fernsten Enden ber irdischen Zeit ; das in der christlichen Offenbarunaszeit aufgeschloffene Beheimniß des gottlichen Rathschluffcs, ber auf die Bollendung der Zeit und Welt und der Mensch= beit in beiden abzielt, stand bereits halb enthullt vor den geiftigen Blicken der alttestamentlichen Seber, und uns bleibt einzig übrig, der in successiv erweiterten Beripetien ftets reicher und voller fich gestaltenden Erfüllung und Entwickelung ber im prophetischen Schauen aufgegangenen Rutunftsbilder zuzusehen. Unfere gesammte Erkenntnik ber menschlichen Dinge ift zuhöchft eine hiftoriosophische Ertennt= niß, die zum Mittelpunkte Christus hat; alle Radien des geistig=ethischen Lebens ber Menschheit laufen in ber 3dee Chrifti, bes beiligen Urbildes und himmlischen Erneuerers ber Menschheit zusammen, und mit Beziehung auf biefe Idee vollzieht sich im geschichtlichen Menschheitsleben die Scheidung ber großen Gegenfäße, beren endgiltige und befinitive Auseinandersetzung den zeitlichen Erdentag der Menschheit abschließen, und das Ende der Weltentwickelung in den ersten Anfang derselben, in die uranfängliche Scheidung von Licht und Finsterniß zurückvermitteln wird. Der erste Lichtaufgang in der sichtbaren Welt und Schöpfung war schon eine erste Beiffagung auf die lette Bollendung und Klärung derselben in einem höheren göttlichen Lichte, beffen sonnenhafter Berd ber himmlisch verklärte Christus, bas Prototyp der in Gott verklärten Schöpfung und bie wirksame Ursache ihrer Vollendung und Verklärung, ift. Diefe 3bee Christi als gottlichen Prinzipes der Weltvollen= bung und Beltverklärung ist eine bie meffignische Heils=

prophetie tragende und stützende Grundidee, gehört aber nicht mehr der Prophetie, sondern der christlich=evangelischen Snesis an, und bedeutet einen letzten Aufschluß und Ab= schluß der in den Apostelschriften sich entsaltenden neutesta= mentlichen Offenbarungsweischeit, die einen letzten, höchsten Abschluß der gesammten alttestamentlichen Offenbarungs= entwickelung und zugleich die ideelle Grundlage bildet, in welche das gesammte geistige Selbstbenken der Menschheit eingerückt werden muß, um zur richtigen Orientirung über das dem menschlichen Herzen und Gemüthe angeborne Seh= nen und Hoffen, und über die ihm unvertilgbar eingesenkten Ahnungen und urhaften Begehrungen der Seele zu ge= langen.

Digitized by Google

## II.

## Recensionen.

1.

Renahem Ben Sarnt. Mit Berücksichtigung seiner Vorgänger und Nachfolger. Ein Beitrag zur Geschichte der hebräischen Grammatik und Lexikographie von Dr. Siegmund Groß. Breslau 1872.

Es bedarf wohl keiner Rechtfertigung, wenn in einer Zeitschrift für wissenschaftliche Ratholische Theologie ein Buch näherer Beurtheilung unterzogen wird, welches sich die Darstellung des allmähligen Fortschrittes der Erkenntniß der alttestamentlichen Sprache während des frühern Mittel= alters in den Kreisen, die allein damals biblisch-linguistische Studien betrieden, zur Aufgabe gemacht und dieselbe in Andetracht des schwierigen Stoffes nicht unrühmlich gelöst hat. Man gewinnt dabei Einblick in eine rege literarische Thätigkeit in Jahrhunderten, welche sonst mit kaum stellen= weise durchbrochenem Dunkel bedeckt erscheinen, und in gei= stige Verlehrswege von Land zu Land, auch über Meere und Berge, sowie anderseits in die Schwierigkeiten eines gründlichen Verständnisse der heiligen Schriften Alten Bundes selbst innerhalb der fleischlichen Nachtommen bes Bundesvolkes, die sich erst allmählig und nicht ohne häufige Ruckfälle aus ten Feffeln von Talmud und Rabbala berauswanden, während jener Jahrhunderte, wo die Ueber= setzung des Hieronymus in immer mehr sich verschlechternben Sevtuaginta in ähnlicher Depravirung dem Morgenland Bas aber noch wichtiger ist: Wir vermögen uns aenüate. ronymus, von rabbinischen Gelchrten unterftützt, seine Bibel= übersetzung fertig brachte, denn daffelbe Herumtasten und Ringen nach schärferer Ergründung des Sinnes dunkler Worte und Sätze begegnet uns bei dem groken Kirchenvater wie bei den judischen Sprachgelehrten des früheren Mittelalters, die jener, ein halbes Jahrtausend früher, an Geschmad, congenialem Erfaffen des theologischen Gedankens

Die talmudische Beriode des alttestamentlichen Schriftverständniffes hatte mit ber Codificirung des betreffenden Materiales, das die Traditionen vieler Lehrer und Schulen ber vorhergegangen Jahrhunderte feit Zerstdrung gerufalems und selbst noch älterer Zeiten umfaßte, gegen Ende bes fünften Jahrhunderts ihren relativen Abschluß gefunden und wurde burch die der Geonim abgelöft. Diek war ber Ehrenname (von 1182, Hoheit, also illustres) ber

Abschriften dem christlichen Abendlande, die griechische der bie Schwierigkeiten zu vergegenwärtigen, unter welchen Bieund paffender Wicdergabe deffelben übrigens burchmeg übertroffen hat. - Wir muffen aber, ebe wir ben Inhalt bes Buches naber betrachten, auf geschichtlichem Wege bas Berständniß und die Bürdigung deffelben aubahnen, da es von ben gewöhnlichen theologischen Wissenschaftszweigen ziemlich abliegende Studien vorlegt, bic nichtsdestoweniger dieselben in ihrer Grundlage lebendig berühren.

orthodoren Lehrer, welche den ichon in der vorigen Beriode gegründeten hoben Schulen ber Juben in Mesopotamien, namentlich zu Sura und Bumbedita, vorstanden und für bie gesammte jüdische Digsvorg geistliche Vermittler des Schriftverständniffes und Leiter des religiofen Lebens wurden. Erft nach vier Jahrhunderten börte Borberafien auf, den geistigen Mittelpunkt ber gesammten Judenschaft im Gaonate zu bilden, das in dem Verfasser der arabischen Bibel= übersetzung Saadia im zehnten Jahrhundert noch zum lettenmal aufleuchtete. Nun begann aber in Spanien (Sefarad), das die Muhammedaner 711 zum erstenmal betreten und den Weftgothen nach und nach zum größern Theil ent= rißen hatten, das miffenschaftliche und religiofe Leben unter ber Judenschaft Wurzeln zu schlagen und Undalusien über= nahm die Führerschaft, die vordem Judäa und Babylon Spanien soll nach wenig zuver= inne gehabt batten. läffigen Berichten feiner Chroniten zur Zeit bes erften Tempels Bekenner bes judischen Glaubens gehabt haben und wurde jedenfalls zur Zeit des zweiten Tempels, vor und nach Zerstörung Jerufalems heimathsstätte für zahlreiche Flüchtige ans Judaa. Jofephus Ant. 1. 18 fennt Juden in Spanien, Sueton (Vit. c. 4) und Tacitus (Ann. II, c. 8) weiß von borthin beportirten Juden, was auch jubische Chroniken von Bespasian und der Spauier Juan Bafaus im Chronic. Hisp. von Hadrian bestätigen. Den Juden gereichte bie muhammedanische Eroberung zum Bor= theil : Stammes= und Religionsverwandtschaft rief gleich= artige Bestrebungen in beiden wach und ber Druck, ben bas Judenthum vielfach in der spätern westgothischen Serrfchaft zu erbulden gehabt, hatte natürlich feine vollften Sym= pathien für bie moslimischen Eroberer wachgerufen. In den 43 Theol. Quartalidrift, 1878. VI. Beft.

spanisch-arabischen Schulen, bie ber Chalife halchem errichtete. erlernten die Juden die Sprache der Groberer und handhabten allgemein als Muttersprache. Bu Anfang des sie bald zehnten Jahrhunderts, f. 911, verbreitete ber Chalifenthron Abdurrahmans III., der zuerst sich den Titel "Fürst der Gläubigen", Emir al Muminin, beilegte, von Cordova aus das milde Licht ber Künste und Wissenschaften über das fühliche und mittlere Spanien bin : es weckte auch vielfach ben Geift vornehmer alteingeseffener Judengeschlechter, von benen manche sich auf das Davidische Königshaus zurud-Die judisch-spanische Cultur förberte damals vor= führten. zugsweise Chasdai Ben Ifat Ibn Schaprut (915-970), der fich als Arzt und Sprachgelehrter einen Namen gemacht. vom Chalifen zuerft als Dragoman gebraucht, sich zu deffen vertrautem Staatsrath in ben wichtigsten Angelegenheiten aufschwang und Reichthum, sowie hohe Stellung in ben Dienst eines segensreichen Mäcenatenthums für altteftamentliche Sprach= und Religionswiffenschaft stellte. Beide ftanden damals tief: seit vier Jahrhunderten war geiftiges Leben und Bemühen unter bem Niveau des in ber Mischna und den Talmuden bekundeten geblieben und auch die nach Mitte bes achten Jahrhunderts aufgekommene Karaerfette, die mit Ausschluß alles Traditionellen sich auf den erclu= fiven, bornirt biblischen Standpunkt zurudichraubte, brachte teine starte Bewegung in die stagnirenden Baffer. Doch gab immerhin ihr Rampf gegen die hagadische Auslegung der Bibel mit ihrem Mythen= Legenden= und Traditions= wust ben Anstog zu einfacher, wort= und zusammenhangs= gemäßer Auslegung der Schrift. Den bier burch bas tal= mudfeindliche Bekenntniß des Karäerthums gegebenen An= ftoß nahm Saabia auf und verbreitete ihn weiter, indem

er zuerst eine miffenschaftliche Bearbeitung ber bebrälfchen Sprache und kritische Auslegung ihrer beiligen Urfunden in umfassender Weise versuchte. Das diefer gelehrte Bibel= übersetzer, ber bas Gaonenthum turz vor beffen Untergang nochmals glänzend emporhob, von höchst bedeutender Wirtfamteit war, zeigt fich in den Folgen derfelben. Alttefta= mentliche Wiffenschaft verpflanzte fich nun von Babylonien nach Nordäanpten, wo Saadia lebte, nach Nordafrika und Spanien, wohin babylonische Gelehrte die Talmudstudien verpflanzten und wo nun Menahem Ben Sarut unter bem Protektorat des genannten Staatsmannes Chasdai das erste nach Stämmen geordnete bebräische Börterbuch 1) verfaßte. bas er Machberet, Bereinigung von Stammworten und ibren Ableitungen, nannte. Er fand aber alsbald einen scharfen oft ungerechten Gegner an dem Dichter und Sprachforscher Dunasch B. Labrat, einem Schüler Saadia's, der schon die grammatischen und eregetischen Schriften seines Lebrers felbit feiner Rritit unterstellt hatte in ben Tefchu= both 2) (herausgeg. von Schröter, Breslau 1866). Aehnliche Tefcuboth, fritische Bemerkungen fchrieb er nun über De= nahems Arbeit nebft einem Spottgedicht, und fandte beides mit lobpreisender Widmung an Chasdai, um in beffen Augen ben von Menahem erlangten Ruhm zu beeinträchtigen. Letterer fandte eine Widerlegung ber Rritit des Dunasch ebenfalls an Chasdai und der Streit spann sich erhitt weiter in gereimten und ungereimten Dupliten, und Re=

43\*

<sup>1)</sup> מחכרת מנחם Antiquissimum linguae hebraicae et chaldaicae lexicon ad sacras scripturas explicandas a Menahemo B. Saruc Hispaniensi saeculo decimo compositum ex quinque codicibus descriptum primum edidit Filipowski, Londini 1854.

ספר תשובות דונש על ר' סעדיה גאון (2

pliken ber Schüler beider Männer, eine lärmende Judenschule im muhammedanischen Spanien des zehnten Jahrhunderts, aus der indeß erheblicher Gewinn für die hebräi= sche Sprachwiffenschaft hervorging. Wir wenden uns nun zu dem wesentlichen des auch die mittelalterliche Religions= geschichte mehrsach berührenden Inhaltes der Schrift.

Hebräische Sprachwissenschaft liegt im Zeitalter ber Sammlung ber Talmube taum erft in ben Windeln. Die Talmubisten faßten nicht die Form, sondern den Sinn in's Auge und nicht zierlich und sprachgerecht, sondern ohne Ruchicht auf Sprachregeln schlagfertig sich auszubrucken war ihr Absehen. Sclbst für Grammatik hat der Talmud noch keinen bestimmten Ausbruck, benn die Benennung und grammatik und Grammatiker scheint früheftens bem 10. Jahrh. anzugehören, wo er fich bei bem Raräer Jephet (950-990) querft findet. Talmudifch be= beutet dasselbe Wort nur erst Genauigkeit, Feinheit. Das talmudische Iviom, bas sich der scholastischen Latinität füg= lich zur Seite ftellt, ift zwar eine Rüftkammer für 2Bortund Spracherklärungen und es finden dort durch Bergleichung mit griechischen, fprischen auch perfischen und andern Sprachelementen manche schwierige Bibelstellen ihre Lösung, aber feine von eindringender grammatischer Beobachtung zeugende Binke vermag man taum in ben vom Berf. aus= gehobenen Stellen mit bemfelben zu ertennen; die S. 7 ff. angeführten Verdeutlichungen buntler Ausbrücke burch Ana= logie, burch bas talmudische Ibiom, Etymologie, andere fe= mitische Sprachelemente, ober nichtsemitische, find boch meift nur Curioja und keine Erklärungen; fo wird Hohesl. 4, 4 (wie ber Thurm Davids ift bein Bals, hochragend) הלפיות erklärt durch "Berg (nd), Tempelberg in Jerufalem, dem

fich ieber Mund (Orn) zuwendet," und ber Talmud findet in biesem Worte die Andeutung für den Gebrauch, beim Gebete bas Angesicht gegen Often zu tehren. Die Ertla= rung ist nicht einmal finnig zu nennen, ba die Ellipfe sehr hart ift, von der Triftigkeit derfelben ift aber ganz zu schweigen. 290 der Talmud hellenische Sprachelemente her= einzieht, ift es womöglich noch ärger. Er erklärt in Hiob 28, 18 burch év und übersetst : Eines allein, Gottesfurcht nämlich ift Weisheit, und dan bebendaf. 6, 14 burch Launos, "es bedeutet hund, benn fo heißt ein hund in ber griechischen Sprache." Wiffenschaftliche Anrequng konnte von folcher Sprachbehandlung für die Folgezeit nicht ausgehen, aber als das bebräische Sprachstudium in Folge ber ausschlieklichen Beschäftigung ber Raräer mit bemfelben beim orthodoren traditionsgläubigen Rabbinenthum als tegerisch verschrieen und verpont wurde, konnten boch jene talmu= bischen Stellen zum Beweise bienen, daß Sprachforschung und genaues Gingeben in den Wortfinn der Schrift die Tradition nicht beeinträchtigen und mit derfelben fich wohl vertragen. Nichts Neues unter der Sonne: auch innerhalb ber Rirche gibt es scheelsüchtige, traditionsgläubige Rabbi's in Menge, welchen eine die approbirte Kirchenübersetung corrigirende Behandlung ber Schriftterte wie ein Dorn ins Auge flicht. Spätere Lexifographen wie Gannach, Barchon bedienten sich auch des Hinweises auf die talmubischen Pro= ben von Sprachforschung, um nicht eines religiösen Verftokes und tezerischer Abweichung vom Hergebrachten beschuldigt zu werden. Doppelter äußerer Auregung verdankt man, ungefähr drei Jahrhunderte nach Abschluß des Talmub, bie Wiederaufnahme bes Studiums ber hebraischen Sprache. Einmal nöthigte der neuaufgekommene Islam

mit der durch ihn bewirkten tiefgehenden Erregung ber öft= lichen Bölker bie Juden, die Berdrehung biblischer Stellen zu Gunften ber neuen Religion abzuwehren. Diefelbe nahm 2. B. Deut. 33, 2 für sich in Anspruch : ber Herr tam vom Sinai, ging ihnen auf von Seir und strahlte vom Berg Baran. Der Sinai sollte auf die mosaische Religion, ber Seir (in Ebom, was ber name ber Christen bei ben Juben war) auf die criftliche Offenbarung und ber Baran auf den Walam fich beziehen, burch welchen bie beiden frubern Offenbarungen nun aufgehoben feien. Das Judenthum mußte fich bem ungeftumen Entlehner feiner eigenen Satungen und religiösen Bilbersprache gegenüber auf sich felbst befinnen und sah sich von selbst auf tiefere Durchfor= schung feiner heiligen Schriften zurückgetrieben, als des einzigen Mittels, feine Eristenz zu rechtfertigen. Dazu tam aber die Liebe und Begeisterung der Araber für ihre Sprache, die mehr und mehr durch ben eifrigsten Betrieb von Dichtkunst und Wissenschaft ausgebildet wurde. Die Juben ber moslimischen Länder gewannen mit bem Studium bes Arabischen, dem fie fich fast überall widmeten, Liebe und Intereffe für ihre eigene, dem Arabifchen fo nah verwandte Sprache zuruck, und suchten auch fie wieder gründlicher fennen zu lernen 1). Den zweiten Anstoff gab bas schon berührte Karaerthum, כני מקרא, הראים, in ber talmudifchen

<sup>1)</sup> Moje B. Efra schreibt zu Anfang des 12. Jahrhunderts im Traktate über Rhetorik und Poetik f. 19: Als die Araber Andalussien erobert hatten, drangen die Unfrigen dalb in alle Gegenstände ihrer Studien ein, erwarben sich allmählig die Kenntniß ihrer Sprache, lernten die Heinheit ihrer Ausdrucksweise, machten sich vertraut mit dem wahren Sinn ihrer grammatischen Biegungen und erwarben eine volltommene Renntniß ihrer verschiedenen Gattungen von Gedichten, bis daß dadurch

Zeit Ehrenname ber Bibelkundigen, später aber auf bie Bibelgläubigen im Gegensatz zur Tradition und beren Ber= tretern, ben Rabbaniten angewendet, bie cie ciefen. Der Raräismus, nach Mitte bes achten Jahrh. gegründet, verbreitete fich schnell in Babylonien, grat und Paläftina und machte die Bibel zum ausschließlichen Studium und aur einzigen Norm feines Berhaltens. Seine Unbänger forschten nach bem Wortsinn der Schrift (Beschat) im Gegenfat zur talmudisch-bagadischen Beise (Derasch) und befreun= beten fich fo bald mit arammatischen Studien. Der wahrschein= liche Gründer der Sekte, Anan B. David, Enkel bes Grilarchen Chasbai aus Basra im Often von Bagbab wollte bie Balacha. bas im Talmub niedergelegte mündliche Gefetz befei= tigen und gab seiner Schule, für die er in Jerusalem eine Spnagoge baute, ben Wahlfpruch : הסישו שפיר באורייהא (forschet fleikig im Gesch). Rasch entzündete fich der Hader mit den Talmudisten oder Rabbaniten und bie Feindschaft zwischen beiden Richtungen steigerte sich so febr, daß Anan später ber Ausspruch zugeschrieben wurde, er wünfche daß sich fämmtliche Talmudanhänger in seinem Leibe be= fänden, damit er sich entleiben könne und sie mit ihm fturben: 1) ענן המין שהיה אומר מי יחן שהיו כלחכמי ישראל בכטנו והיה נחתך בחרב והיו מתים הם והוא. Gegen Beginn bes zehnten Jahrh. begann ber haft fich zu legen und ließ man fich zur Renntnignahme von der taräischen Gregese

•

Gott ihnen das Geheimniß der hebräischen Sprache und ihrer Gram= matik, das von den weichen Buchstaden, von der Berwandlung, Bewegung, Ruhe, Vertauschung, Einsaugung und anderer grammatischer Gegen= stände offenbarte.

<sup>1)</sup> b. i. ber Minaer, Reper.

herbei, beren Wirfungen zuerft ber Bibelcommentar bes Arztes und Bhilosophen Rfat Israeli (845-940) an fich Doch tann erft Jehuda B. Koreisch, ungefähr aus trua. berfelben Zeit, als eigentlicher Vorganger Menabems gelten, aus Tabort in Marotto. Er verfakte eine spracwiffen= schaftliche Schrift als Sendschreiben an bie judische Gemeinde zu Fez, in welchem er feine Glaubensgenoffen zum Stubium bes Taraum ermahnt und bessen Bichtiakeit zum Berftändnik des Biblisch=Hebraischen betont 1). Koreisch ift weder Karäer noch bornirter Talmudjube, fondern unbefangener Forscher, der bas Hebraische nach mehr metho= bischen Gesichtspunkten mit ben verwandten Dialekten und Sprachen veraleicht. Bedeutender war auch auf diefem Gebiet ber schon genannte Saadia, der ohne den rabba= nitijch=orthodoren Staudpunkt aufzugeben karäisches Wiffen demselben angebildet hatte. Auch philosophisch geschult und von religios = fittlichem Geift burchbrungen zeigte er, bag eifriges Forschen nach bem Wortsinn ber Schrift bie alte Orthodorie nicht verlete. Er schrieb wie Koreisch noch ara= bisch, um das Volt, welches das Hebraische taum mehr fannte, vor ben Gefahren bes Raraismus zu warnen : erft Renahem verfaßte sein Machberet in hebräischer Sprache und wies fo feinen nachfolgern die Babn, auf welcher fie nun bald dieselbe für gewöhnlichen wiffenschaftlichen Ausbruck und Darstellung weiter ausbildeten und ber arabischen ebenbürtig zur Seite ftellten.

646

Digitized by Google

<sup>1)</sup> רסאלה (risaleh, Brief) R. Jehuda B. Coreisch Tihartensis ad synagogam Judaeorum civitatis Fez de studii Targum utilitate et de linguae chaldaicae, misnicae, talmudicae, arabicae, vocabulorum item nonnullorum barbaricorum convenientia cum hebraea, ed. Bargès et Goldberg, Paris 1857.

An Entsagungen gewöhnt durchlebte er, uneigennützig feiner Biffenschaft, der nicht burch jubifche Traditionen beeinflußten Erklärung ber Bibel ergeben, ein armes, ge= brücktes und viel angefeindetes Dafein. Bon Chasbai's Bater aus Tortofa, seinem Geburtsort nach Cordova berufen, fang er bier in hebräifchen Berfen bas Lob feines Batrons, beffen Sohn Chasbai ihn ziemlich ungünftig und unwürdig behandelte, obgleich er ihn mit der Abfaffung eines fprachwiffenschaftlichen Wertes, das ben Wortschatz ber heiligen Schrift umfaffen und erklären follte, beauftragt hatte und Menahem mit größtem Eifer fich der Aufgabe unterzoa. Mitten in der Arbeit fah er fich von der maß= lofen Rritik feines Rivalen Dunasch angefallen, bie nur zu beutlich den Neid und Stolz der Maarebim (afrikanischen Gelehrten) gegenüber ben Sefardim (Spanier) verrieth. Dunasch von judisch-fürftlicher Familie aus Rez hatte feine Jugend in Bagdad verlebt und mochte es nicht mitansehen, bak ein Spanier das Gaonenthum seiner Heimath in wiffenschaftlichem Verständnik ber Schrift überhole. Auch er griff zu bem taum fehlschlagenden Mittel, feinen Gegner zu verkehern. Menabem lieft die talmubischen Erflärungen für die Praris unangetastet, mußte ihnen aber zu feiner bem Wortfünn nachgehenden Gregese den Weg versperren. Der hieraus sich ergebende Gegensatz zur rabbanitischen Schrifterklärung tonnte ihm bei seinem fonstigen loyalen Verhalten gegen Tradition und Talmud zwar vor der Gefahr schützen, offen als Raräer benunzirt zu werben, aber nicht vor bem Borwurf, daß er weber zu den Orthodoren noch zu den Retern sich halte, sondern vornchm über beiden fich bewege "ben Wildeseln gleich und ben Affen in ben Baumwipfein" (כפראים וכקופים בראשי הככאים). Gin

Dunaschite (S. 31) ruft von seinem Meister abtrünnigen Genoffen, bie zu Menahem sich gewandt, welcher umfonst burch Milbe und Sanftmuth seinen Gegner zu entwaffnen fuchte, die bittern Worte zu : Berschmäht habt ihr das Wort ber Leviten, beren Ruf verbreitet ist in allen Landen, um ench zu ergöten am Gebrull ber wilden Efel und zu ver= brehen die Worte des lebendigen Gottes. Unter den Schulern Menahems fanden fich anch Junglinge, die aus bem driftlichen Theil Spaniens stammten und beren Eltern bas Christenthum zum Schein angenommen hatten. Durch den Matel, ber in orthobor jubischen Augen auf solchen Schulern haftete. suchte man nun auch ben Lehrer zu compromit= tiren, der wie ein Magnet jubenfeindliche Elemente an sich ziehe. Menahem hatte unter folchen Umständen Cordova verlaffen, war aber durch Chasbai zurückberufen worben und vollendete nun dort sein lerifalisch=eregetisches Wert. ohne übrigens von feinem vornehmen Glaubensgenoffen mehr geschützt zu werden als früher. Menahem schrieb eine Anti= tritit gegen bie Teschubot des Dunasch, welche bie Zer= ftörung seines Hauses zur Folge hatte, und als er über die Unbill sich beklagte, erwiederte ihm Chasdai: Haft du ge= fehlt, so habe ich dich mit Recht gezüchtigt, hast du nicht gefehlt, fo habe ich bir burch bicfe Buchtigung bas Senfeits gesichert. In einem letten Schreiben verlangt ber tief Beträntte, bem die Verzweiflung Muth verlieh, Gehör und Gerechtigkeit. Seine Schüler traten nun für ihn ein und führen gegen bie Schule feines Widersachers ben Rampf in Wiberlegungsgedichten. Der Verf. meint am Schluffe bes biographischen Abschnittes, daß Menahem allen Anfor= berungen genüge, welche an einen Lexikographen jener Zeit, wo das Wurzelsystem noch nicht ausgebildet war, billiger=

maßen gestellt werben tonne S. 42. Allein weber feine genaue Bibeltenninif, noch feine Vertrautheit mit ben chalbäifchen Baraphrafen, dem Talmud und bem Arabischen, bas seine Muttersprache war, aber von ihm so gut wie ganz unberucklichtigt für die Erforschung des Bebraischen blieb. förderte ihn in richtigerer Erkenntnik der nächsten Sprachelemente, ber Burgeln, und felbst hinter bem älteren 3bn Koreisch blieb er insofern zurück, als er bie Reime ber sprachvergleichenden Methode, welche jener gepflanzt hatte, nicht weiter entwickeln konnte ober wollte. Dagegen hat Menabem unzweifelbaft ein richtigeres Berftändniß mancher fcmieriger Stellen querft aufgebracht, bas fich bis qur Stunde bewährt hat: Joj. 9, 4, wo bie alten Berff. nach bloker Vermuthung aus V. 12 יצחירו mit Dalet lafen und burch: Sichversehen mit Wegzehrung (tulerunt sibi cibaria Vulg.) wiedergaben, erflärt er bas 200rt mit שליחות; Scj. 8, 21 (regem et Deos detestabuntur suos Vulg.) hat er richtig: er flucht feinem Moloch, feinen Göten und wendet sich nach oben. Indeß hatte hier schon bas Targum fo, und I. Kon. 19, 21, was Berf. ebenfalls als Beweis feiner richtigen Auffassung anführt (Elifa tochte ihnen das Fleisch, das Accus. Suffix. statt des Dativ geseth, bezieht man boch ungezwungener das Suffix auf das Baar Rinder. zu welchen das Fleisch als Apposition tritt, und bedarf der Correttur bes Verf. nicht, welcher One lieft, um wie es fcheint nicht beide Stücke ganz unter bas Bolt tommen zu laffen. Rum erstenmal ist jetzt die Lexikographie Hauptsache und Eregeje wird in ein bienendes und ftugendes Berhältniß ju berselben gestellt. Bei ben Borgängern war es umgekehrt. Ertlärten bieje ferner bas Wort, ohne es in feine Bestand= theile zu zerlegen, theils aus bem Busammenhang, theils

burch Bergleichung mit andern femitischen Dialetten, fo ger= aliebert Menahem daffelbe und scheidet von ihm die zufälligen Bestandtheile, um auf den Stamm und die Wurzel zu tommen. Die Ertlärungen ruhen meist auf Analogie, ben Busammenhang zieht er nur bei ben an. Ley. bei mit ben Borten : ענינו יורה עליו "ber Zusammenhang beutet barauf bin" ober Barricht cor ucie Barricht für bie tradittonelle Erklärung das Wort, sondern suchte für das Wort gewiffenhaft die paffenbste Erflärung, und wenn fie ihm bas fast für kanonisch angesehene Targum des Onkelos nicht bot, fo scheute er sich nicht, von demfelben abzuweichen, wofür er aufs neue in ben Geruch ber harefie tam. Grund= fählich schloß er aber das Arabische, seine Muttersprache von ben Mitteln für feine Worterklärungen aus. Sein Geaner Dunasch macht ihm biese Vernachlässigung mit Recht zum Borwurf, burch welche er fich des fruchtbarften und zum Theil ichon von Saadia und 36n Koreisch betretenen Bfabes zur Erkenntniß ber Etymologie und bes Wort= finns beraubte, und ftellte 168 im Arabischen und Sebraischen in Laut und Bedeutung übereinstimmende Stämme zusammen, welche im Anhang (S. 104 ff.) mitgetheilt find und fast überall zutreffen. Vor folcher Vergleichung hielt Menabem religioje Scheu zurück: er betrachtete die hebraische Sprache als bochheilige, die nur aus fich felbst zu erklären fei. Seine Anficht hierüber, die man zum Theil bis auf unsere Zeit in guter aber irregeleiteter Intention forterhalten hat, theilt er in ber Borrebe mit: "Mit Silfe deffen, ber bie Frucht ber Lippen geschaffen, beginne ich ben Unterricht in der aus= erwählten und herrlichen Sprache, die vorzüglicher ift als alle, beren fich Menschen bedienen, feitdem fie fich gesondert nach Bölkern und Sprachen. So wie Gott ben Menschen

burch die Sprache ausgezeichnet hat, und ihn allen übrigen Wefen vorgezogen hat, fo erhob er fein Bolt vor allen übrigen Bölfern und wie er wundervoll den Menschen die Gabe des Ausbrucks verlichen hat, fo ertor er die heilige Sprache vor der aller übrigen Nationen." Diefelbe Ein= feitigkeit, welche die protestantische Buchstabenorthodorie eben= falls auf spätere Lage gebracht bat, zeigt er in seiner Ebr= furcht gegen ben Text ber heiligen Schriften, an bessen ausuabmølose Integrität er glaubt, indem er nicht einmal Ber= wechslung ber Buchstaben besselben Organs noch Metatheje zuläft. "Man sollte boch wissen, bak nicht ber ganze Schatz von Wörtern in unfrer heiligen Schrift niedergelegt ift. Wäre ber acfammte Wortvorrath auf uns gefommen. fo murben mir jenc Borte, die der Erklärung bedürfen, in ben b. Schriften felbst angetroffen und in reichem Daaß erklärt gefunden baben. Wie burfen wir also ber beiligen Sprache etwas andichten, bas Rurze breit und bas Breite turz gestalten? Dieß darf nicht geschehen bis der Geist von oben uns zu Theil werben wird." (וכן לא יהכן עד יערה) עלינו רוח ממרום), b. b. bis wir etwa vom Geift Gottes in= fpirirt diefelbe Gewalt über fein Schriftwort erhalten, wie die Berfaffer beffelben. "Benn ber Grtlärer bei Borten, bie er nicht tennt, und beren Verständniß ihm abgeht, dieselben bennoch deuten will, indem er Buchstaben wegnimmt, hinzu= thut ober auch verwechselt, so wird das Wort in feiner Grundbedeutung erschüttert, feine Stützen manken und es ift der Willführ Thor und Thür acöffnet." Selbst die Sprache der Mischna, die vor und nach ihm als reiche Fundgrube zur Erklärung bes A. Teftam. betrachtet ward, zieht er nur selten berbei. Einen grammatischen Theil schickte er als Ginleitung voraus, wie nun fast alle seine

Nachfolger thaten, setzte aber nachbessernd im Lexikon felbst ebenfalls grammatische Bemerkungen ein. Da er nun zwei= ja selbst einbuchstabige Stämme annimmt, bas von Chaina aufgestellte System ber brei Burgelbuchstaben ihm noch un= betannt war, fo mußte ber Stamm ein und deffelben Wortes fehr oft und in verschiedenem Sinn wiederkehren; defhalb ftellte er, um den Gebrauch des Lehrbuchs zu erleichtern. bei jedem Buchstaben in alphabetischer Ordnung die Worte zusammen, die zu demfelben gehörten und erklärte fie. Rebe einzelne so entstandene Wortgruppe ist ihm eine Mach= Um bei seiner (falschen) Annahme so kurzlautiger beret. Stämme nicht zu verwirren, stellt er in ber Einleitung auch folche Buchstaben zusammen, aus beren Verbindung sich fein hebräisches Wort bilden laffe. Der Arbeit bleiben auch theologische Gedanken keineswegs ferne. So warnt er s. r. 12, Bibelstellen, wo förperliche Bezeichnungen auf Gott an= gewendet werben, wörtlich zu nehmen: "Berständige seben ein, daß es unschicklich ist, unserm Gott Gestalt, Form und Wesen zu geben. Die h. Schrift hat die Begriffe vom göttlichen Wesen erweitert und burch Beispiele dem Sinn ber Menschen näher gebracht, benn würde sie sich in ber dem Gottesbegriff gemäßen, erhabenen Beise ausgedruckt haben, fo wurde wegen feiner Erhabenheit berfelbe von den Menschen nicht erfaßt werden können. Ueber Lesarten zu entscheiden, benen er als Instanzen gegen die vorausgesetzte volle Integrität des h. Tertes nicht grün ift, läßt er lieber im Anstand und Gott über, "der allein das Richtige er= tennen tann." Es fehlt auch teineswegs an Curiofa, wie bieß wohl selbstverständlich bei einem judischen Gelehrten bes zehnten Jahrhunderts, ber aus dem wirren Dornge= ftrüppe des Talmud heraus die ersten Schritte zu einfacher

Eruirung bes Wortfinns wagt. Er erklärt 3. B. 711 für Licht und Finfterniß zugleich und führt als Beleg für das Wort als Finfterniß am Er. 14, 20: """ und Hich um allgemein verstanden gewerben, in ihren Schriften bes Arabischen bedienen, das auch für weit den größten Theil der Juden Muttersprache geworden war. Deßhalb schrieben nicht nur Saadia, der erste große rabbanitische Bidelerklärer und Ibn Koreisch arabisch, sondern noch im 12. Jahrb. Theologen wie Maimonides. Um so schwerer that Menahem mit dem ersten Versuch einer Ausprägung des Hebräischen zur wissenschaftlichen Sprache in einer Zeit, wo der Ausdruck in derselben dem Voll seit mehr als tausend Jahren fast entfremdet war.

Die S. 69 ff. gegebenen Nachweise über die Benutzung bes Machberet von Seiten der spanischen, italienischen und französsischen Autoren in hebräischer Grammatik, Lerikographie und Eregese sind hier nicht weiter zu berühren. Sie be= weisen den großen Einfluß des bahnbrechenden Gelehrten insbesondere in den beiden folgenden Jahrhunderten, bis er durch die vollständigeren Arbeiten eines Chajug und Parchon verdunkelt wurde.

Wir meinen aber, der Verf. habe gut gethan, ein an= spruchloses, rastlos thätiges und für das tiefere Studium der Sprache, somit auch für die beffere Erkenntniß des Inhaltes der Schriften des alten Bundes sehr bedeutungsreiches Gelehrtenleben jener frühen Zeit, in welcher das übrige Abendland noch lange nichts Aehnliches an die Seite zu stellen hatte und sich erst mühsam auf andern Gebieten zu einigem Lichte emporarbeitete, mit sleißiger Hand, wenn auch hie und da in etwas zu breiter Darstellung beschrieben zu haben. Prolegomena critica in Vetus Testamentum hebraicum, quibus agitur 1, de codicibus et deperditis et adhuc exstantibus, 2, de textu bibliorum hebraicorum, qualis talmudistarum temporibus fuerit. Scripsit Hermannus Strack Berolinensis. Fasciculus primus. Lipsiae 1872.

Der erste Fascikel ber Prolegomena des H. Strack handelt über alte verlorene und noch vorhandene Hand= schriften des alten Teftamentes. Die Materie, welcher der= felbe bier fritischen Rleiß und Sorgfalt widmet, gehört wie bekannt teineswegs zu ben ftarter umworbenen und für Autor und Lefer besonders angenehmen, ift aber immer wieder einer eindringenden Untersuchung werth, wie sie benn auch in frühern Zeiten auf Seite beider chriftlicher hauptcon= fessionen stets ihre tüchtigen Bearbeiter gehabt hat. Man achtete nichts gering, was irgendwie mit der Geschichte des Tertes ber heiligen Schrift und ber Aufhellung ber lettern zusammenhing, und that gewiß wohl daran: ber Unterzeichnete hat die selbst von einem Papst, wie Sixtus V. eigenhändig beforgte Correctur der Druckbogen der neuen Bulgataausgabe und die Bestimmung von Lesarten für die= felbe, abgerechnet die dabei geübte Willführ, immer für eine febr lobenswerthe Beschäftigung gehalten, welche die auf= richtigste Anerkennung verdient.

Es ist mehr richtig, als bekannt, daß bis zur Stunde bie Tertgestalt des alten Testamentes im Argen liegt und von einer befriedigenden Bearbeitung noch sehr weit ent= fernt ist. In den letzten Jahrhunderten wurden einfach nach den vorliegenden Druckausgaben neue mit sehr geringen Aende= rungen besorgt und die Hilfsmittel für Erstellung kritisch berichtigter Terte beinahe völlig außer Acht gelassen : ber competenteste Beurtheiler, ber parmenfische gelehrte Geiftliche, Bernh. de Rossi fonnte 1784 (proll. ad Var. lect. V. T., Parmae, S. X. p. XII) flagen: annon demum fatentur omnes critici fontem hodiernarum editionum vel vulgati textus (Hebraici) esse Biblia Veneta R. Jacobi Chajim an. 1525, hanc autem editionem mendosam esse, ex mendoso codice haustam, insignia et manifestissima in sacrum textum et secutas omnes vel fere omnes editiones menda invexisse ac singulares lectiones nulla codicum auctoritate firmatas. Rossi bätte aeradezu sagen können, daß cs hierin seit 1525 durch neue Versehen im Ganzen noch schlechter geworden und auch feit feiner Zeit und trot seiner ausgezeichneten Bemühungen nicht beffer gekommen ist. Die Schriften von Juden und Chriften, in welchen bieselben die Grgebniffe ihrer trittichen Bemühungen um reinere Schriftterte niedergelegt batten, wurden von ben Herausgebern neuer Druckausgaben mei= ftens nicht benutzt, häufig felbst blieben sie ihnen unbefannt.

Kritischen Apparat zum Pentateuch sammelte zuerst R. Merr Halevi, B. Lodros, der zu Loledo 1244 starb. Gebruckt erschien jener zu Florenz 1750 und Berlin 1761 unter dem Titel: Zaum des Gesetzes (andre des "Licht des Gesetzes" von R. Menahem, Jhm folgte das "Licht des Gesetzes" von R. Menahem, B. Jehuda von Lonzano, östers, zuerst in Benedig 1618. erschienen. Sehr viel bedeutender war die Arbeit des Sa= lomon aus Nursia (Norcia), Norzi genannt, kam aber erst über hundert Jahre nach dem Lod des Berf. 1742. 44 zu Mantua in Druck, wo R. Chajim Basila den kritischen Apparat des Norzi seiner Lertausgabe des Alt. Lestaments, der s. g. Mantuanischen Bibel, einverleibte. Unter den Uparatlichtich 1872. IV. dett. 44

Chriften verwandte der Orforder Brofessor Rennikott mit vielen in seinem Auftrag arbeitenden Gelehrten aroke, aber schlecht gelohnte Müben und Rosten auf fein Votus Tostamentum Hebraicum cum variis lectionibus, Oxonii 1776. 80, 2 tom. fol. Die variae lectiones find im Sanzen ein Wust von kritiklos aus großentheils schlechten Handschriften zusammengetragenen Barianten und bald in Schatten gestellt worden durch bie altteftam. tritischen Ar= beiten bes italienischen Geistlichen Roffi. Schon beffen Bros legomenen verrathen gründlichste Renntniß ber biblischen und masoretischen Haubschriften, bie er mit scharfer Auswahl rudfichtlich bes Alters und ihrer sonstigen Bedeutung ver= werthete. Seit Roffi ift auf diefem bornichten Gebiet wenig mehr geschehen, bis in jungfter Zeit Delitich und Baer basfelbe wieder mit Erfolg anzubaucn begonnen haben, beren Arbeiten am Schluffe der Anzeige zur Sprache gebracht Der Verf. nimmt fich, um auf ftreng geschichtlichem werden. Bege die annähernd älteste Tertgestalt der alttestam. Bibel zu erreichen, die Behandlung des Homerischen Tertes zum Muster, die auf Aristarch, von ba auf die von ältern grie= chischen Autoren angeführten homerischen Berje und zulet auf die Neccusion des Pisisftratus, soweit von ihr noch tri= tifche Hilfsmittel zu erhalten find, zurudtgeht, um mit einiger Sicherheit auf die Entstehungszeit und "Art der Gedichte felbst und beren früheste Gestalt schließen zu tonnen." An ber ausführlichen Darlegung ber Sorgfalt, welche bie Juden auf Erhaltung ber Worte bes heiligen Tertes verwandt hatten (S. 9-14), vermißt man die Hinweisung auf bie alte Zeit vor Efra, in welcher man fich eine vielfach freiere Behandlung beffelben verstattete. Es ift sogar fraglich, ob nicht Efra felbst und feine Schule noch geraume Zeit nach

ihm dieselbe Freiheit in Anspruch nahm. (Nachdem §. 1 von der berührten Sorgfalt der Juden gesprochen, er= scheint es als unpassend, ein caput primum de codicibus deporditis, dem kein zweites im Fascikel folgt, zu betiteln und doch wieder mit § 2 weiterzufahren.) Die verlornen codices find die ältesten Haubschriften, deren Lesartenma= terial theilweise in Marginalnoten späterer Handschriften und in jungern rabbinischen Schriften erhalten und ber Natur der Sache nach von arokem Werthe ift. Eine der bedeutenbsten ift der Cober Hillels, weber bes jungern Zeit= genoffen Chrifti, den das moderne Judenthum als Pfeudo= erlöfer und Doppelgänger bes Heilandes in die Mode zu bringen versucht hat, noch des gelehrten Rabbinen gleichen Namens aus dem vierten Jahrhundert. Der Coder ift nicht vor dem siebenten Jahrhundert geschrieben, wie ichon fein Berhältniß zur Punktation zeigt, wahrscheinlich von einem Sepharbäer, einem der spanischen Sopherim aus Loledo, שולימולא) wo er von fpätern Gelehrten häufig gebraucht und abgeschrieben worden fein muß. Berf. gibt von der beu= tigen bebräischen Bulgata abweichende Lesarten S. 17 ff., benen wir hier nur entnehmen wollen, daß Jos. 21, 36 f. (nicht 35 f.) ebenfalls in der Handschrift fehlten, und daß bieselbe an brei Stellen mit sehr vielen andern das Ber= bopplungszeichen in Aleph fette, worüber Mofes der nach= manide im Commentar zur mystischen Jezira in Ermanglung bes Berftändniffes ber Abnormität bemerkt, daß ber Grund bavon in den Geheimniffen der Kabbala liege. Roffi befaß noch eine Abschrift bes Sillel'ichen Cober (o. 413 feiner Bibliothet), welchen Norzi bem Jerufalemer Tert bes alten Teftaments entgegenzuschen pflegt. Berf. gedenkt Die Barianten der Abschriften dieser alten Handschrift zu

fammeln und zu sichten, woburch erft ein Urtheil über Art und Berth ber fpanischen Handschriften ermöglicht wurde. Von andern ältern handschriften, beren Abweichungen vom bergebrachten Tert uns nur aus jungern Schriften bekannt find, werden als bedeutendere noch genannt : C. Sanbuki, für den schon R. Simon Ungarn als wahrscheinlichen Ent= stehungsort vermuthet hat, der Bentateuch von Jericho (הומש יריהו), wohl berselbe mit bem "Temari" ae= nannten, von ber Stadt ber Palmen, Tamar, das Buch Sinai's, ebenfalls ben Benteuch enthaltend, nicht auf bem Sinai, sondern nach Delitich (Br. an die Röm., in das Hebräische übersetzt, Leipzig 1870, p. 121) von einem Mann biefes Namens geschrieben, und der Coder des Ben Nabhtali, des Karäers, der um 900 in Babylonien lebte und mit äußerster Sorgfalt eine neue handschrift anfertigte, um ber paläftinischen bes Ben Ascher Concurrenz zu machen. Die Hanbschrift wurde sehr häufig in arabischen Schriften, ben Masoren ber rabbinischen Bibeln, den Bolvalotten benützt und zeigt in der Abfolge biblischer Bücher und ein= zelner Rapitel derfelben ziemliche Verschiedenheiten. Die Dructausgaben sowie Handschriften des alten Testaments folgen gewöhnlich ber Autorität des Balastinensers, und nahmen nur felten Lesarten B. Naphtali's auf, ausgenommen die Handschriften mit babylonischer Bunttation.

Der Verf. gehört zu den wenigen Arbeitern, welche auf einem in der Gegenwart noch start vernachlässigten aber in seiner Wichtigkeit nicht zu unterschäzenden Felde, das die meisten abschreckt, mit aufopferndem Fleiße thätig find. Die Aufgabe der Herstellung eines möglichst guten alttest. Bibeltertes würde einer nicht mehr allzufernen Lösung entgegengehen, wenn sein Beispiel Nacheiferung und Förderung findet. Möge er auf bem ziemlich bornichten Pfade, ben er fich erwählt hat, unverdroffen weiter schreiten. Das Gauze foll noch, wie ich einem Schreiben bes H. Verf. entnehme, in diesem Jahr bei Hinrichs in Leipzig erscheinen.

Wir haben im Anschluß hieran noch zwei Tertaus= gaben ins Auge zu fassen, die sich als Muster kritischer Tertbehandlung bes alten Teftam. legitimiren. Es find: liber Genesis. Textum masoreticum accuratissime expressit, e fontibus Masorae varie illustravit, notis criticis, confirmavit S. Baer. Praefatus est edendi operis adjutor Fr. Delitzsch. Lipsiae ex offic. B. Tauchniz 1869, und ichon früher (1861) erschienen : Liber Psalmorum hebr. Textum masor. accuratius quam adhuc factum est expressit, brevem de accentibus metricis institutionem praemisit S. Baer. Die erste tritifche Bfalmenausgabe, die wir hiermit erhalten haben, benn bei dem sehr künstlichen Accentuationsinstem, das sich für bie brei poetischen Bucher, Pfalmen, Spruchwörter und Hiob ausgebildet hat, bieten die Druckausgaben von der ersten zu Bologna 1477 erschienenen an bis zu den Sepa= ratausgaben der Pfalmen durch Hendenheim 1825 und Biefenthal 1837 für jene Bücher noch incorrettere Terte, als für die übrigen Theile des alten Testaments. Bär hat nun für feine Ausgabe die Masora, beren bester Renner er ift, überall zuerst berücksichtigt, die ältesten grammatischen Berte zu Rath gezogen, gute handschriften benüht, Sammlungen von Lesarten und eine Menge von ältern Drucken verwerthet. Um Schluß findet fich eine Labelle von bevor= zugten Lesarten mit furger Begründung ber Auswahl berfelben. Rudimente der metrischen Accentuation, die dem Terte vorgedruckt find, geben Kenntniß von ber eigenthümlichen

Auffassung und Fixirung bes Zusammenhangs ber einzelnen Bestandtheile der Berse durch die jubischen Gelehrten. **A**ft bas Berftanbnik, welches durch biefelbe fich betundet, häufig unrichtig ober unvollkommen, fo wetteifert boch barin bewundernswerther Scharffinn in Erfindung des complicir= testen Accentfustems mit der Ehrfurcht vor dem beiligen Schriftwort in bessen minutioseften Bestandtheilen. Die Ausgabe ber Genefis ift in vielen Studen volltommener, ba bie Berausgeber bie unterbeft gesammelten Erfahrungen benüten tonnten und hat auch einen fehr gefälligen ftereotypirten Druck aus ber rühmlich bekannten Lauchniz'ichen Officin. Als weitere Hulfsmittel zu ben bei ber Bfalmenausgabe ge= brauchten tamen zur Verwendung eine Mainzer und Er= furter handschrift und bas masoretische Wert "Zaun bes Gefetzes" von Meir Tobros. Der Schluft ber Ausgabe besteht in Tabellen mit ausgewählten und turz motivirten Lefearten, mit Aufzählung ber Stellen der Genefis, welche unverlängerten Bokal in Mitte ober am Ende bes Berfes haben, ber zwischen ben öftlichen (babulonischen) und abendländischen (palästinischen) Schulen controversen Aussprachen und Schrei= bungen von Börtern, der von B. Afcher und dem Baby= lonier Ben Naphtali verschieden accentuirten und vocalisirten Stellen, der ähnlich lautenden und leicht zu verwechselnden Loci ber Genesis, ber mit bem Trennungsstrich Bafet verfebenen Stellen derfelben, die in ber Masora zu allen Bu= chern einzeln aufgezählt werden, mit masoretischen Bemertungen und ben Sebarim (Abschnitten) ber Genefis nach ber Mafora. Die jetzige Rapiteleintheilung im alten Testament ift erst um Mitte des dreizehnten Jahrhunderts durch ben spanischen Cardinal Hugo be S. Caro ober ben Erzbischof Stephan Laugthon ohne Autorität ber Masora willführlich

Digitized by Google

für die Bulgata bestimmt worden und kam dann auch in den hebräischen Text, zuerst durch den R. Ist Nathan gegen 1450 in seine Concordanz, die 1523 erschien (S. 92), sodann in D. Bombergs zweite Ausgade der Rabbinischen Bibel von 1521. Die alte masoretische Eintheilung in Se= dern ist davon durchgängig verschieden.

Die kurzlich erschienene Bearbeitung des Jefaianischen Lextes durch dieselben Gelehrten ist uns noch nicht zuge= kommen. Das Unternehmen, welches in den zuverlässigsten Händen ruht und einen gleich harmlos internationalen wie interconfessionellen Charakter trägt, verdient alle Förderung.

himpel.

3.

- Logos spermaticos. Parallelstellen zum neuen Testament aus den Schriften der alten Griechen. Ein Beitrag zur christlichen Apologetik und zur vergleichenden Religionserforschung von Edmund Spieß, Doktor der Philosophie, Lic. und Privatdocent der Theologie an der Universität Jena. Leipzig, Verlag von Wilhelm Engelmann. 1871. S. VII u. LXIII u. 505.
- De religionum indagationis comparativae vi ac dignitate theologica. Dissertatio inauguralis etc. Edmundus Spiess etc. Jenae 1871, In aedibus Eduardi Frommann. Pag. 52.

Diese beiden Publikationen stehen im nächsten Zusam= menhang mit einander. Die Inauguraldiffertation nämlich, literarisch ein Fragment, enthält gewiffermaßen ein Pro= gramm, mit welchem der Verfasser seine akademische Lehr= thätigkeit eröffnet und einen bestimmten Zweig theologischer Forschung, nämlich vergleichende Religionswissenschaft, für sermaticos betikelt, bietet er gleichzeitig eine Probe davon, wie sich der weitaussehende Plan, der vor seinem Geiste steht, in verschiedenen Einzelarbeiten durch Zusammenwirken mannigsacher Kräfte stückweise verwirklichen ließe; es werden nun hier zunächst aus den heidnisch-griechischen Dichtern, Philosophen u. f. w. solche Stellen und Sentenzen ausgehoben, welche als Lichtblicke religiöser und sittlicher Er= kenntniß in Vergleich gebracht werden können mit der ge= offenbarten Wahrheit in den Büchern des N. T.; und es geschieht dieß mit Verusung auf die bekannte pa= tristische Ivos som Lóyos onzequaries. Das Hauptinter= effe des Lesers jedoch wendet sich ber sehr umfaffenden und gedankenreichen Einleitung zu.

Es ist bem Verfasser nachstes Anliegen, ber verglei= chenden Religionswiffenschaft einen Blat zu erobern im Um= treis ber theologischen Wissenschaften. 2113 er i. 3. 1869 eine Rufammenstellung ber Lehrfräfte und Borlefungen ber theologischen Fakultäten an fämmtlichen Universitäten beutscher Runge vornahm, fand er, wie er uns mittheilt, daß an teiner beutschen Hochschule bisher ein Collegium über veraleichende Religionsforschung gelesen wurde. Das ift nun zwar mehr nur dem Buchstaben als der Sache nach richtig; fo hatte er z. B. im Vorlefungsverzeichniß unfrer hiefigen Universität vom Sommer 1868 zwei Vorlefungen angezeigt finden können, bie im Besentlichen seinen Intentionen ent= sprechen bürften, die eine in der evangelisch=theologischen Fakultät über "Philosophie und Geschichte der Religion", bie andere in der philosophischen über "allgemeine Reli= gionsgeschichte". Ob nun die vergleichende Religionsfor= schung gerade in den Organismus der theologischen Vor= lesungen einzufügen ober, wie andere Hulfswiffenschaften der christlichen Theologie, der philosophischen Fakultät zu

überlassen sei, barüber wird sich immer noch sprechen lassen; thatsächlich wird die Entscheidung durch die fcon bestehenden Verhältnisse an den Universitäten gegeben sein. Die Frucht ber vergleichenden Religionsforschung wird ber Apologetit zufallen ; aber ob biefer auch bie unabsehbare fachmännische Spezialforschung auf dem Gebiete ber verschiedenen Reli= aionen zugemuthet werden muffe, ober ob fie fich baran genugen laffen tonne, bie Studien besonderer Fachmänner aufmertfam zu verfolgen und ihre Refultate in geiftiger Durch= bringung sich anzueignen, bas wird zu allermeist nach dem Stand der vorhandenen Lehrkräfte bestimmt werden. Eine Lebensfrage ift es boch für bie Theologie nicht, sich in felbst= ftändiger Forschung auf das vom Berf. beanspruchte Gebiet einzulassen, wenigstens so lange nicht, als bas theologische Studium in lebendiger Berührung steht mit ben andern an ber Universität vertretenen Biffenschaften. Dabei setten wir allerdings bas Doppelte voraus, bak nämlich sowohl bie Lehrer ber Theologie ihr Auge offen behalten für die Fortschritte ber Wilsenschaft in Philosophie, Geschichte u. f. w., als auch die Studirenden der nothwendigen Anregung nicht entbehren und ihren Gesichtstreis burch ben Ausblick auf bie verschiedenen Gebiete ber Biffenschaft erweitern tonnen.

In der Werthschätzung der vergleichenden Religions= forschung selbst stimmen wir dem Verf. bei und heben gerne einige Punkte aus seinen mit großer Wärme und jugend= frischer Hingebung geschriebenen Auseinandersetzungen her= vor. Als Ziel seines Strebens schwebt ihm vor die Ver= söhnung von Glauben und Wiffen, von Bibel und natür= licher Erkenntniß. Nicht nur zwischen der Naturforschung und dem Offenbarungsglauben, sondern auch zwischen dem Humanismus der Philologen und ber geoffenbarten Religion

besteht in unfrer Beit eine tiefe Rluft ; bie bobern Schulen find zum groken Theil dem Chriftenthum entfremdet, und ebendamit ber größte Theil ber Gebildeten. Seitdem die Bhilologie aus einem reinen Dieuftbarkeitsverhältniß zur Theologie berausgetreten und zu einer felbständigen Cultur= macht geworden ist, hat sie sich barau gewöhnt, die Er= forschung bes Alterthums als Selbstzwect zu betrachten, ben Werth der antiken Geistescultur zu überschätzen und auf Roften bes Christenthums zu erheben. Diese Berirrung ber Biffenschaft erklart fich dem Berf. allerdings icon zum Theil aus dem natürlichen Widerstreit des menschlichen Geistes gegen das Göttliche; sie könnte aber, wird weiter vorgestellt, boch nicht so allgemein geworden sein, wenn nicht gleichzeitig eine höchft beklagenswerthe Unkenntniß ber ge= offenbarten Wahrheit selbst vorhanden märe; und daran haben die Theologen selbst eine große Schuld. Zunächst fällt die Thatsache in die Augen, daß eine fo große Unbetanntheit ber Gebildeten mit der h. Schrift gefunden wird. "In tatholischen Ländern barf man eine Kenntniß ber Bibel überhaupt nicht erwarten; aber auch in protestantischen Rreisen ber bürgerlichen und ber höhern Gesellschaft findet fich eine basilidianische Unwissenheit über Inhalt und Zweck ber h. Schrift ausgegoffen und gelagert, zum Theil von Jugend auf treu bewahrt, zum Theil noch erweitert und vertieft burch die Errungenschaften des Bergeffens und ben Raub ber Zeit." (S. VIII.)

Diese Auslassung, die zugleich als Stilprobe gelten tann, ift nun freilich beffer gemeint als getroffen und er-Bei bem fichtlichen Bestreben bes Berf., tatholifche woaen. Berhältniffe zu würdigen und einschlägige Forschungen tatho= lifcher Gelehrten zu berucksichtigen, burfte er fich ben Rath

nicht entgeben lassen, so avodiktische Urtheile, welche die Frucht reifer Brüfung und vielseitiger Lebenserfahrug fein follten, über tatholische Berhältniffe zurückzuhalten. 63 will fich nicht recht ziemen, mit Emphase ben Ratholiten mangelhafte Verbreitung von Bibelkenntniffen vorzuwerfen in bemfelben Athem, in welchem man bie mangelhaften Grfolge ber eifrigsten protestantischen Bemühungen zu beklagen hat. Schwerlich dürfte H. Sp. genau wiffen, wie Bieles ober wie Weniges bei uns für Verbreitung von Bibeltenntniffen geschieht; es handelt sich hier ja nicht ein= mal um bie Boltsichule und bie niebern Boltstlaffen, benen man bie Bibel als "Lefebuch" vorenthält und bie vielleicht in romanischen Ländern wegen mangelnden Schulzwangs etwas weniges "bibelfest" fein werden als unfere deutschen Protestanten; vielmchr handelt es fich um die humanistisch Bebildeten, und bier trifft der Schlag gegen bie "tatholischen Länder" geradezu ins Baffer.

Im übrigen wünschen wir ebenso aufrichtig mit dem Berf. eine gründlichere Bekanntschaft unstrer Gebildeten mit der geoffenbarten Wahrheit, als wir uns seinen Aussüh= rungen über den Werth der humanistischen Studien für die Geistlichen auschließen, und wir adoptiren das Wort Nägelsdachs: "Bewahret die klassischen Studien, sonst bricht die Barbarei über uns herein! Aber haltet auch fest am Evangelium, sonst bleibt uns das Alterthum unverstanden und bringt uns unheilvolles Heidenthum." Auch bescheinigen wir gerne das Lob, welches den württembergischen Convitten oder Stiften gespendet wird, weil hier in muster= hafter Weise die humanistischen mit den theologischen Studien verbunden werden. (S. XII.) Ueberdies wird auf bie Schulen ber Jesuiten aufmerksam gemacht, bei welchen man lernen könne, "daß philologische Bilbung und christliche Erziehung vereinbar sind." (S. XI.)

Ein ernstes Eingehen auf bie alte heidnische Cultur, eine gründliche Renntniß ihres geistlich-sittlichen Gehalts wie ihrer bedeutsamen Mängel entspricht nicht nur einem allgemeinen. Bildungsintereffe, fondern foll speziell für bie praktische Theologie, für die Berkündigung des göttlichen Bortes verwerthet werben. Bunachft für bie Bredigt. Auch bier fällt nun wieder für die tatholischen Brediger ein Com= pliment ab, für welches H. Sp. doch nicht ganz kompetent fein dürfte. "Auch die tatholischen Kanzelredner greifen zu den schönen Wahrheiten in den heidnischen Schriftstellern ... Die ber katholischen sonft jo weit überlegene Beredtsamkeit der evangelischen Kirche kann doch Manches von jener lernen. Offenbar wiffen die bedeutenderen Brebiger der Ratholiten ihre Rede vielfach anziehender und po= pulärer zu machen, als wir es verstehen. Sie legen keinen Berth barauf, bie Sprache der h. Schrift, eine besondere Sprache des Heiligthums zu reden; darum klingt, was fie fagen, oft profan und trivial, aber sie reden verständlich und eindringlich. Alles dient ihnen zur Beweisinstanz und aus allen Wiffenschaften, aus allen möglichen Verhältniffen bes Lebens und Ereigniffen ber Welt nehmen fie Stoff und ziehen fie Lehre" u. f. w. (S. XL).

Allzu zuversichtlich, wie solche Behauptungen, erscheinen uns auch zum Theil die Hoffnungen des Verf. Es klingt fast wie eine bloße Phrase, wenn wir lesen: "Wo der Zimmermannssohn von Nazareth, die Fischer aus Saliläa, der Teppichmacher von Tarfus nicht für salousähig gehalten werden, da haben doch die Dichter und Sänger, die Se=

## Logos spermaticós.

schichtsschreiber und Philosophen, die Staatsmänner und Feldherrn des klasschieden Alterthums freien Zutritt." (S. XLII.) So weit unsre Erfahrungen reichen, ist es denn doch einerseits mit den altklassischen Studien unsrer Theologen nicht so schlimm bestellt, und andrerseits widerstrebt es uns und scheint uns nicht so vielversprechend, die christliche Wahrheit durch einen solchen Ausputz salonfähig machen zu wollen. Hart an der Grenze dessen, was Sp. fordert, liegt Uebertreibung und Vertrung des Geschmacks.

Weitere Zwecke, welche man bei der Empfehlung ber vergleichenden Religionswiffenschaft im Auge haben muffe, beziehen sich auf das Missionswesen unter den Bekennern der verschiedenen heidnischen Religionen, und sodann auf die humanistischen Studien an den Gymnassen und Universitäten. Wir könnten hier manches schöne Wort des Versaffers anführen, wenn wir uns nicht mit Rücksicht auf den Raum unstrer Zeitschrift eine Beschränkung auferlegen müßten.

Schriften wie die vorliegenden laffen sich überhaupt nicht wie fertige und abgeschlossenen Arbeiten recensiren; es ist schwer zu bestimmen, wann dieselben als vollendete Lei= stungen in ihrer Art bezeichnet werden können; wir haben es noch überall nur mit Ansätzen und mit Anregungen zu umfassen und weitaussehenden Studien zu thun; es werden große Ziele gesteckt; zu ihrer Erreichung find nur erst einige ansehnlichen Schritte geschehen. Was dis jest vorliegt in den nach Büchern, Kapiteln und Versen der h. Schrift geordneten Aussprüchen der alten Griechen, hat etwas von jenem Reiz, den der hellenische Genius auf jeden Se= bildeten, nach Wahrheit und Schönheit Suchenden ausübt. Wir nehmen das dankbar an und überlassen es ben Phi= lologen vom Fach, bas mitgetheilte Material im Einzelnen auf Genauigkeit und Bollständigkeit zu prüfen. Dagegen können wir uns nicht versagen, von einigen Eindrücken zu berichten, welche ein Sesammtüberblick über die vorliegenden Arbeiten auf uns gemacht hat.

Bas zunächft bie Auswahl ber Stellen aus den griecifchen Beifen betrifft, fo ift fie nicht forgfältig genug er= wogen, bie Stude find nicht auf ihre Beweistraft geprüft. Der Verf. verbirgt sich diesen gehler nicht, nur schlägt er ibn geringer an als wir. Er gibt von manchen Aussprüchen an, bag fie mehr bem Rlange als bem Sinne nach ben abn= lich lautenden Worten der Schrift verwandt find, und er ift fich ber Gefahr bewußt, "vom eigenen Standpuntt aus und nicht aus der Seele des Autors heraus zu überseben und zu beuten" (S. XXIII). In der That geht er gar nicht barauf aus, eine innere Vermittlung und Vergleichung bes beidnischen und christlichen Geistes berzustellen; er macht mehr nur auf einen äußerlichen Gleichklang aufmertfam. So wird die ganze Zusammenstellung fast nur eine Materialienversammlung für Gläubige, nicht aber eine Rüfttammer für ben apologetischen Beweis; ber fleptische Lefer wird gerade barum nicht überzeugt werden, weil man ihm au viel beweisen will.

Noch bedeutsamer aber erscheint uns ein anderer Mangel. Es fehlt nämlich an einem sichern und bestimmten Maße, nach welchem die hellenische Weisheit oder überhaupt das Geistesleben des Heidenthums gemeffen werden soll. Wir werden freilich auf die h. Schrift gewiesen als die untrügliche Hinterlage der Wahrheit; aber das ist nur die Umgehung einer viel wichtigern und eigentlich entscheidenden Frage. Vibelgläubig sind wir Alle. Wir können die Meinung

unfers Autors babin beuten, bag eben die Schrift ber gemeinfame Boben fei, auf welchem fich alle Confessionen und Denominationen zusammenfinden und fich zur gemeinsamen Arbeit gegen den Unglauben verständigen können. Aber eine solche Hoffnung gehört ins Reich ber Musionen. Es gibt kein "Bibelchriftenthum im Allgemeinen", fondern je ein bestimmtes confessionelles und personlich erfaktes Blau= bensbewußtsein. Sollen wir nun aus ben Ausivruchen ber heidnischen Beisheit die Belege holen für unfern beftimmten confessionellen oder tirchlichen Standpuntt? Dber follen wir uns dem Vorwurf aussegen, bag wir, von unferm fubjektiven religiofen Bewußtsein beherricht, ber beibnifchen Literatur Gewalt anthun und sie lo lange mikbandeln, bis fic fich zu unferm Bibelglauben reimt? Wir fagen es un= umwunden, wir tonnen uns von einer Bergleichung bes "Christenthums im Allgemeinen" mit dem Heidenthum nicht fo viel versprechen, fo lange die Christen felbst fich nicht über einen Rirchenglauben geeinigt haben, ber ebenfo mahrhaft biblisch oder offenbarungsgemäß ist, als er sich in Uebereinstimmung befindet mit bem Wahrheitsgehalt, ben bie Culturmächte unfrer Zeit, Philosophie, Geschichte, Naturs. forschung u. f. w. zu Lage fördern. Es ift nicht die Bernachlässigung ber humanistischen Studien allein, welche ben Prediger um seinen Einfluß auf die Gebildeten gebracht hat; es ist viefach der traurige Zustand der Theologie selbst. Benn ein Baftor Goeze und ein Lessing gegen einander ftehen, wer will sich ba wundern, wenn ber geistig frische und bentende Theil ber Nation fich auf Leffings Seite ftellt ? Die Weltauschauung eines Bastor Rnact ober John hampben ober auch eines Benastenberg tann unmöglich dem Christenthum Betenner unter ben Gebildeten werben. Wir wollen

es hier nicht versuchen, die kirchlichen Zuftände der Gegenwart zu schüldern und uns nicht in all den theologischen Haber mischen, der mehr als alles Andere die Kirchen entvölkert. Wir wollen auch nicht in der Zerfahrenheit des protestantischen Kirchenwesens einen Trost suchen für die traurigen Erfahrungen im eigenen Lager. Wir würden es aber als die schönste Frucht der vergleichenden Religions= forschung begrüßen, wenn sie ihre Abepten lehren würde, hinwegsehend über die Unvollkommenheit der empirischen Erscheinung, den Geist und das Wesen unfrer Religion und Kirche zu erfassen. So dürste dann diese neue Wissenschaft nicht blos einen apologetischen sondern auch einen irenischen Zweck haben. Dazu reichen wir bereitwillig unfre Hand.

Linfenmann.

4.

Die Aufhebung der Rlößter in Inneröfterreich 1782—1790. Ein Beitrag zur Geschichte Kaiser Joseph's II. von Abam Wolf. Wien, 1871. B. Braumüller. VII. 174. 8°.

Es fehlte bisher über die Klosteraufhebung unter Joseph II. an einer quellenmäßigen Untersuchung. Zwar hat S. Brunner in seinen beiden Schriften "die theologische Dienerschaft am Hofe Joseph's II." und "Mysterien der Aufklärung in Oesterreich 1770—1800" einige Mitthei= lungen über diese Angelegenheit aus den Wiener Archiven gemacht; aber seine Darstellung ist unvollständig und, wie aus der vorstehenden Schrift erhellt, theilweise ungenau. Auch der Verfasser ber letztern hat seine Untersuchungen nicht auf das ganze Gebiet der habsburgischen Erbländer ausgebehnt, sondern auf Innerösterreich, b. i. Steiermart, Krain

und Kärnthen beschränkt; aber wegen ihrer Gründlichkeit vermag seine Arbeit auch bei ihrem geringen Umfang voll= ständig zu befriedigen. Eine Controle seiner Mittheilungen ist uns natürlich nicht möglich, da die meisten unmittelbar ben Regierungsarchiven zu Graz, Laibach und Alagenfurt entnommen sind; sie ist indessen auch kaum nothwendig, da der Verf. sich ein rein historisches Ziel setze und, wie seine Arbeit zeigt, seiner Aufgabe wirklich gerecht wurde. Wir begnügen uns daher, einige wichtige Punkte aus dem Buche auszuheben.

Wie die Reformen Joseph's II. überhaupt, fo reichen auch bie bezüglich des Rlofterwefens mit ihren Anfängen in die Regierung seiner Mutter Maria Theresia zurück. Aweimal wurde während derfelben das Brojekt in Anre= gung gebracht, die Verwaltung seiner Güter bem Regular= flerus abzunehmen, sie ber Kammer zu übergeben und jedem Ordensgeistlichen einen Jahresgehalt anzuweifen. Die Kai= ferin ftand in Folge ber Vorstellungen des papftlichen Run= tius von dem Vorhaben ab, jedoch traf sie andere Neue= rungen, welche ihr nütlich und nothwendig schienen. Sie beschränkte unter Anderem die Bunahme der Rlöfter, besei= tigte ben Rlofterterter, unterfagte bie Aufnahme neuer Mit= glieder in den sog. dritten Orden, verbot die Ablegung der Orbensgelubbe vor bem 24. Lebensjahre. Dieje Reformen, bie als unabweisbare Forderungen des veränderten neuen Staatslebens im achtzehnten Jahrhundert betrachtet wurden, wurden sofort burch Joseph II. weitergeführt. Der Sohn ging babei zunächft von den gleichen Anschanungen aus wie bie Mutter; er handelte als Staatsmann und glaubte mit feiner Reformthätigkeit nur feine Bflicht als Oberhaupt des Staates zu erfüllen. Aber die 3dee des modernen Staates

Theol. Quartalforift. 1879. IV. Seft.

hatte ihn in einem höheren Grade erfüllt und er that in feinem Uebereifer felbst Schritte, die sich als große Ueber= ftürzungen herausstellten.

Bas sein Vorgeben gegen die Klöster anlangt, so beschränkte er beren Freiheit vom Anfana seiner Regierung an burch eine Reihe von Berordnungen. Erft gegen Ende bes Jahres 1781 faßte er ben Blan, einzelne Rlaffen zu Der tiefere Grund biefer Entschliefung war ber schlieken. ausgesprochene Utilitätsstandpunkt, von dem aus er Alles beurtheilte und von dem aus er den contemplativen Orben bie Griftenz absprechen mußte; bie Veraulaffung dazu gaben die zerrütteten Verhältnisse der Karthause Mauerbach in Riederösterreich. Nach dem Gesetze vom 12. Januar 1782 wurden aufgehoben alle Häufer "bes Rarthäufer=, Camalbulenscrordens und die Eremiten ober sogenannten Balbbrüder, bann vom weiblichen Geschlechte ber Carmeliterinnen, Clariffinnen, Capuzinerinnen, Franzistanerinnen." (S. 288). Das Vermögen diefer Klöfter floß in den Religionsfond und wurde abgesehen von der den durch bieje Magregel betroffenen Bersonen zu entrichtenden Benfion zur Durchfubrung der neuen Pfarreintheilung verwendet. Lettere ift ein wefentliches Berdienst ber josephinischen Regierung. Bereits Maria Therefia hatte fie als ein bringendes Bedürfniß in Aussicht genommen, war aber in Folge der Opposition bes Klerus von ihr abgestanden. Joseph II. brachte ben Plan zu Ausführung. Aber für die Errichtung und Do= tirung ber vielen Bfarreien, die sich als nothwendig er= fanden, reichte das Bermögen der anfänglich aufgehobenen Rlöfter nicht hin. Anderseits ftellten fich burch bie neue Pfarreintheilung mehrere Klöfter als überflüffig heraus, da ber Seelforge bes Weltklerus größere Ausbehnung gegeben

wurde. Es wurden baher noch weitere Klöfter eingezogen. Die Gesammtsumme beläuft sich bis zum Jahre 1786 auf 738, wobei jedoch die 139 Häuser der Jesuiten, die bereits burch den P. Clemens XIV. geschlossen worden waren, mitinbegriffen sind; bestehen blieben 1425. Die Aufhebung betraf somit ungefähr ein Orittel. In Innerösterreich allein wurden im Ganzen 65 Häuser mit einem Reinvermögen von beiläufig zehn Millionen Gulden säcularisirt.

Nachdem der Berf. dieje Borgange im Einzelnen zur Darstellung gebracht, stellte er am Schluß seiner Schrift noch eine kurze Betrachtung über die volkswirthschaftliche und sociale Bedeutung der josephinischen Klosteraufhebung Die groke Ausdehnung bes Besites ber todten hand an. in Inneröfterreich - bas Aftivvermögen ber bortigen Rlöfter betrug über zwölf Millionen - ift nach ihm eine ber Ur= fachen der mit bem sechszehnten Jahrhundert beginnenden und stets zunehmenden Verarmung des Landes. Diesem Uebelstande wurde durch die josephinische Magregel nicht unmittelbar abgeholfen; bas eingezogene Vermögen war auch im Religionsfond gebunden und die staatliche Wirthschaft war wenig beffer als die klösterliche. Aber immerbin er= folgte eine Befferung. Gin Theil der liegenden Rlofterguter wurde vertauft, der freien Arbeit überlaffen und bamit eine neue Quelle des Wohlstandes eröffnet. Noch bedeutsamer waren die Folgen für Religion und Unterricht. Die Er= richtung von neuen Pfarreien und Schulen, zu der das Rloftervermögen verwendet wurde, konnte nicht verfehlen, fich als fegensreich zu erweifen. In Anbetracht biefer Um= ftände, wird man davon abstehen müffen, für das Borgeben Joseph's II. gegen einen Theil ber Rlöfter feiner Länder nur Worte bes Labels zu haben. Daffelbe erscheint allerdings 45\*

rechtlich angesehen als ein Unrecht. Aber es gibt besonders auf dem Gebiete der materiellen Güterwelt Krisen, die eine Lösung zu fordern scheinen oder thatsächlich zu einer Lösung führen, zu deren Beurtheilung eine einsache juristische Regel nicht immer zureichend ist. Läßt man endlich seinen Blick auf die nächste Folgezeit vorwärts schweisen, so dürfte die Frage nicht unberechtigt sein, ob nicht durch das Versahren Joseph's II. die Kirche in Oesterreich vor Vorsällen bewahrt blieb, wie wir sie im außerösterreichischen Deutschland im Gefolge der französischen Revolution sich vollziehen sehen, wo allenthalben mit den Klöstern gänzlich aufgeräumt wurde.

Funt.

Freiburger Diöcesau . Archiv. Organ des kirchlich = hiftorischen Bereins der Erzdiöcese Freiburg für Geschichte, Alterthums= kunde und christliche Kunst, mit Berücksichtigung der angren= zenden Bisthümer. Freiburg i. B. Herder.

Eine sehr erfreuliche Erscheinung, die wir hier zur Anzeige bringen. Bor zehn Jahren trat ein Berein ins Leben, ber sich die Ersorschung der Geschichte der Erzdöccese Freiburg, bezw. der alten Döcesse Constanz zum Ziel setze. Im Jahre 1865 konnte bereits die Publikation des zu diesem Behuse gegrün= beten Döcesanarchives beginnen und sind seitdem sechs Bände von durchschnittlich 25 Bogen erschienen. Unter ben Mitarbeitern erscheinen außer dem H. Dekan Haid von Lautenbach, der ben ersten Anstioß zu dem Unternehmen ge= geben, Männer, deren Namen in der wissenschaftlichen Welt bereits vortheilhaft bekannt sind, die HH. Professon vortheilhaft bekannt sind, wei Sp. Professon vortheilhaft bekannt sind, wei Sp.

<sup>5.</sup> 

und Rönig, bie 55. Archivare Freiherr Roth v. Schrecten= ftein, Al. Kaufmann, Zell, Bader, Schnell u. A. Das Unternehmen hat sich damit als lebensträftig erwiefen und es barf in Anbetracht ber foliden und intereffanten Lei= ftungen, die es aufzuzeigen hat, mit vollftem Recht der Bunsch ausgesprochen werden, es möchte auch in weiteren Rreisen der wohlverdienten Aufnahme sich erfreuen. Mir fügen hier noch turz bie Bedingungen ber Theilnahme an ben Berein bei. Das Mitglied hat 2 fl. Eintrittsgelb (ein= mal) und jährlich 1 fl. 45 fr. zu bezahlen : bafür wird ihm ber jährlich erscheinende Band des Diöcesanarchives sowie bas Recht zu Theil, literarische Arbeiten in bas letztere zu liefern, das in der Regel und vorzugsweise nur den Bubli= kationen der Bereinsgenoffen dient.

Es ift uns hier nicht möglich, auf den reichen Inhalt ber bisher erschienenen sechs Bäude näher einzugehen. Wir verweisen auf diese selbst und auf die literarische Anzeige und Einladung, welche die Redactionscommission im De= zember v. J. erlassen hat. Doch wollen wir auf einzelne Publikationen besonders aufmerksam machen.

Das Wichtigste ist ber liber decimationis cleri Constanciensis pro Papa de anno 1275 (Bd. I. S. 1—245) und der liber Quartarum et Bannalium in dioecesi Constanciensi de anno 1324, zum erstenmal aus dem erzbischöf= lichen Archiv edirt durch Dekan Haid. Der liber decimationis bietet uns die älteste Statistik der Discesse Constanz. Dieselbe gerfiel im dreizehnten Jahrhundert in 10 Archidiakdonate und in 64 Dekanate; die Zahl der Pfarreien und Bene= ficien belief sich auf etwa 1964; der Personalbestand des Regular= und Säcularklerus wird von dem Herausgeber in runder Summe auf 4000 geschäht. Die Constanzer Diö= cese war, wie bekannt, eine ber größten Deutschlands und umfaßte nicht bloß den größten Theil von Schwaben, sondern auch die deutsche Schweiz. Einen Ueberblick über ihren Umfang gewährt die Karte, welche dem 6. Bande des Archives beigegeben ward. An diese Publikationen schließt sich eine weitere enge an, der liber taxationis ecclesiarum et beneficiorum in dioecesi Constantiensi de anno 1353, eine Statistik des Bisthums aus dem 14. Jahrhundert (Bd. V. S. 1—115). Diese Dokumente gewähren nicht bloß über den äußeren Besitzstand der Didcese Constanti in die inneren Berhältnisse der Kirche in der damaligen Zusschluß, sondern sie gestatten uns auch einigen Einblick in die inneren Berhältnisse der Kirche in der damaligen Zeit. So zeigt uns der liber decimationis an vielen Stellen, daß der cumulus beneficiorum bereits im 13. Jahrhundert tief eingerissen war.

Außer diesen Publikationen möchten wir noch besonders hervorheben, das Itinerarium oder Raisbüchlin des P. Conrad Burger, Conventual des Cisterzienser-Rlosters Then= nenbach und Beichtiger im Frauenkloster Wonnenthal vom Jahre 1641 bis 1678, herausgegeben von Alzog (Bd. V. u. VI.) und den liber fundationis seu Annales occlesias Marchtallensis ab anno 992—1299, edirt von Schöttle; ferner die Abhandlungen über den tirchlichen Charakter der Spitäler, besonders der Erzdöcese Freiburg (Haid), über die Reichenauer Bibliothek und über Walafried Strabo (König), über die bildlichen Darstellungen der Himmelsahrt Christi vom sechsten bis zum zwölften Jahrhundert (Boct).

Den Annalen von Marchthal möchten wir noch eine weitere Aufmerksamkeit erweisen. Dieselben gehörten früher zur Bibliothek bes Klosters, gelangten aber später in die Registratur einer der vormals Marchthaler Pfarreien und

blieben bort bis zu ihrer jetigen Veröffentlichung verborgen. Sie umfaffen bie Zeit 992—1299 und zerfallen in vier Theile. Die zwei ersten erstrecken sich bis zum 3. 1229; ber britte enthält einige Einzelheiten aus der Folgezeit, ber vierte endlich behandelt die Jahre 1229-1299 und er ift es näherhin, dem bie nachstehenden Bemerkungen gelten. Sein Verfasser war angeblich ein gemisser Chorberr 5., ber im Jahr 1299 fchrieb, aber sonft nach feinen äußeren Berhält= niffen unbekannt ist. Der Herausgeber nahm die Schrift als ächt an, uns ftiegen aber beim Lefen berfelben verschie= bene Bedenken auf. Die hauptfächlichsten sind der frivole über das Heilige spöttelnde Ton des Autors, der im Ganzen bem 13. Jahrhundert fremd ift; fein Wohlgefallen an Spielereien, die er so weit trieb, daß er die Hymnen des Breviers von ber Prim bis zur Complet der Reibe nach in feine Darstellung verflocht und ganze Seiten reimte; ber Charakter ber Arbeit, die weniger einige Geschichte als eine Satire auf die Rloftervorstände zu fein scheint. Diese Bebenten wären allerdings zu unterdrücken, wenn für bie Schrift eine hinreichende äußere Beglaubigung vorhanden wäre. Gine folche Gewähr liegt aber unter ben obwaltenben Umftänden zunächst nicht vor und der Herausgeber unter= lieft es, bie Frage nach ber Aechtheit näher zu erörtern. Eine fichere Lösung diefer Frage durfte indeffen nicht uns möglich fein und sie könnte wohl am Cheften auf dem pa= läographischen Wege gegeben werden, ba bem Herausgeber nicht etwa nur eine Kopie, sondern das Original vorlag. Fiele aber diese Untersuchung gegen die Aechtheit aus, fo möchten wir ber Vermuthung des S. Prof. v. A. beiftimmen, bieser vierte Theil ber Annalen sei eine Falschung des Sebaftian Sailer, der bei Abfaffung feines "jubilirenden March= tall" (1771) Anlaß hatte, sich mit der Geschichte scines Klosters näher zu befaffen und dessen Geist und sententidse Schreibweise ganz zu dem Bruchstücke passen würde.

Funt.

#### 6.

Sehröug ber Rirgengeschichte für Studierende. Bon F. R. Arans, Doktor der Theologie und der Philosophie. Erster Theil. Altchristliche Rirchengeschichte. Trier, Lint, 1872. 197 S. 20 Sgr.

Je mehr bie Entchriftlichung ber menschlichen Gefell= schaft überhand nimmt, je mehr Indifferentismus und Un= alaube sich breit machen und mit ihrem Gifte alle Lebens= verhältniffe inficiren, um fo allgemeiner wird das Bedürf= niß bie Vergangenheit ber Rirche tennen zu lernen, fei es um durch Borführung ihrer Rämpfe und Siege ben Muth und die Begeisterung ihrer Anhänger zu beleben und zu erfrischen, sei es um aus ben unleugbaren Thatsachen ber Geschichte zur heilung ber zahlreichen Schäden ber Gegenwart wirksame und erprobte Mittel ausfindig zu machen und zur Ausführung zu bringen. Es ift barum mehr als reiner Zufall, es ist ein Zeichen der Zeit, daß nicht bloß für Theologen, sondern für Gebildete aller Stände und Rlaffen, felbft für einfache Volksichulen handbücher ber Rirchengeschichte erscheinen, bie insgesammt in der einen oder anderen Form theils die zahllosen Angriffe der Geg= ner abzuwehren, theils das Interesse und Verständniß für die Kirche anzuregen bezwecken. Soll die Absicht, in welcher Erzeugniffe diefer Art zu Tage gefördert werden, wirklich

Digitized by Google

erreicht werben, bann ist vor allem nothwendig, daß die Priefter, "das Licht und Salz ber Erde," in ber betreffenden Disciplin nicht zurückstehen; fie muffen vielmehr im Stande fein, bie Ergebniffe ber hiftorischen Forschung festzustellen, Zweifel zu lofen, Widersprüche auszugleichen und bie Erfahrungen der verflossnen Jahrhunderte für die Gestaltung ber Gegenwart zu verwerthen und auszubenten. Da aber bie Kirchengeschichte auf bem umfangreichen Gebiete ber Theologie nur einen Zweig bildet, fo muß das Studium berfelben fo viel als möglich erleichtert werden, jedoch un= beschadet ihrer streng wiffenschaftlichen Bebandlung. In biefer Hinsicht hat der B. vorliegender Schrift, deffen name in der theologischen Literatur bereits einen guten Rlang hat, einen wesentlichen Beitrag geliefert. Laut dem Vorwort gebentt R. erst in der Vorrede zu dem letzten Bande fich umgehender über Blan und Anlage des Buches, sowie über bie bei ber Abfaffung besfelben maßgebenden Grundfäte auszusprechen ; bem Recensenten liegt daher die Aufgabe ob, ben Erklärungen des B. vorgreifend, ichon aus dem vorliegenden erften Bande bie dem Berte zu Grunde liegenden leitenden Ansichten nach bem Einbrucke einer aufmerkfamen Lefture zu beurtbeilen.

Zunächst ift bas Werk nicht etwa ein Handbuch, in bem der kirchengeschichtliche Stoff in hinreichender Ausfüh= rung für sich verständlich erschiene; auch nicht ein einsacher Grundriß, in dem nur ein gedrängter Ueberblick der charakteristischen Momente des kirchenhistorischen Entwicklungs= ganges gegeben würde, wobei dem Lehrer die weitere Aus= führung der wichtigsten Partien überlassen bliebe: es hält vielmehr zwischen beiden die Mitte, indem es den Gegen= stand nicht nur nach allgemeinen Umrissen vor führt, sondern auch in denselben ein führt. Der Verf. öffnet dem Studierenden so zu sagen die Werkstätte des Lehrers, zeigt ihm bei jedem Schritt und Tritt die Quellen, woraus er schöpfte; die Bearbeitungen, die er zu Rathe zog; die Gründe, die sein Urtheil leiteten, sowie die tieferen Ursachen der historischen Erscheinungen. Auf diese Weise bleibt der Schüler nicht blos receptiv, sondern wird auch bei Fixirung und Mar= stellung der geschächtlichen Ergebnisse in einem gewissen Sinne mitthätig, ein Umstand, der ohne Zweisel das Interesse für bas einmal Gelernte dem Gedächtnisse und beiträgt, das einmal Gelernte dem Gedächtnisse um so tiefer einzuprägen.

Natürlich ift bei biesem Verfahren bie Stelle, wo, und bie Art, wie die Quellen und Quellenauszüge angebracht werben, nicht gleichgültig. Flicht man bie Details in den Haupttert ein, fo tann dies nur auf Roften einer fliefenden Darstellung und einer leichteren Erfassung bes Stoffes ge-Berlegt man sie in der Form von Noten an den scheben. Rand, so werden sie leicht übersehen, um so mehr, da fie meistens aus trockenen Citaten bestehen, die überhaupt felten bas Intereffe des Schülers erregen, wenn fie nicht burch Einaliederung in den Text Gestalt und Leben gewinnen. Lillemont's Methode, die Details in zusammenhängender Form an das Ende des Buches zu versetzen, mag fich für die auf Folianten berechnete Geschichtsschreibung sehr gut eignen, nicht aber für ein kurz gefaßtes Lehrbuch. Der Verf. hat nun nach Art des Kurtz'schen Lehrbuches die Leit= und Rernpunkte burch fettere Schrift im Druck hervorge= hoben, barauf in Betitschrift bie Octails in der Beise folgen laffen, daß fie in der Regel eine Erläuterung und weitere Ausführung des Haupttertes bilden. Deshalb können fie

um so weniger unbeachtet bleiben, als fie meiftens Quellenbelege für basjenige enthalten, was der Verf. unmittelbar vorber als bas Refultat ber historischen Forschung ausge= fprochen hat. In diefen Ausführungen einzelner Bunkte bekundet ber Berf. cine ungemeine Belesenheit, eine unge= wöhnliche Vertrautheit mit ben Quellen und Hilfsmitteln. Um bei bem sparsam zugemeffenen Raume von nur 197 Großoctavseiten die Special-Literatur mit solcher Ausführ= lichteit beitragen zu tonnen, mußte R. rudfichtlich bes Stoffes etwas wählerisch zu Wege geben. Bei der forgfältigen Ausscheidung alles beffen, was nicht ftreng in ben Rahmen gehört, vermißt man doch auch nichts, was zur Vervollstän= bigung bes Gemäldes nöthig wäre. In den 61 Baragraphen wird einschließlich der altchriftlichen Rirchengeschichte alles vor= geführt, was irgendwie der Behandlung bedarf. Dabei finden die driftliche Runft und Poefie, die theologische Wiffenschaft eine verhältnigmäßig so eingehende Besprechung, wie es bis bahin nicht einmal in größeren handbüchern zu ge= schehen pfleate.

Zu unserem Referate über die Anlage des Werkes gehört schließlich noch die vom Verf. angenommene Eintheilung der Kirchengeschichte. Der geschichtliche Stoff wird zuerst chrono= logisch in Zeiträume (3) und Perioden (je 3, 4, 3) zerlegt, diese wiederum mit Rücksicht auf die nebeneinander fort= laufenden Grundrichtungen, welche die Bestandtheile der äußeren und inneren Kirchengeschichte bilden, nach den Materien getheilt, so daß Real= und Zeitabtheilung mit ein= ander verbunden sind. Sanz treffend ist die zu Sunsten dieser Eintheilung in § 2 gegebene Begründung.

Die voranstehenden allgemeinen Bemerkungen über bie äußere Einrichtung des Buches entheben Ref. der Mühe,

,

noch im Besondern auf die Berbienste besselben weiter ein= zugehen. Sein Urtheil ist, wie man leicht aus dem Gesagten ersehen kann, ein fehr günstiges. Dieses Urtheil glaubt Ref. eber zu beträftigen als zu schwächen, wenn er fich erlaubt. auf einige Buntte aufmertham zu machen, die nach feiner Ansicht einer Verbefferung bedürfen. Bas zunächst die Form angeht, so ist zwar nicht zu übersehen, daß ber Berf. laut dem Titel für "Studierende", d. h. für solche, die mit Eifer, Luft und Liebe bem Studium obliegen, fein Lehrbuch geschrieben hat. Indek werden bei bem beharrlichen Streben nach Rürze bie Aumuthungen an angehende Theologen mit= unter zu fart. Der Berf. wird, wenn er seinen eigentlichen Lefertreis nicht aus dem Auge verliert, ohne Mube einige Stellen herausfinden, wo nicht so sehr arökere Klarbeit, als vielmehr eine faßlichere Darstellung anzustreben wäre. Bei etlichen Paragraphen ift m. G. die Ausführung des Haupt= themas zu knapp und steht zur reichhaltigen Special-Literatur in teinem rechten Verhältniß. Findet man 3. B. am Ropfe bes Berichts über bas Leben Jefu bie Schriften von Renan, Strauß und Schenkel verzeichnet, so ist man zur Beurthei= lung der negativen Kritit auf einige ternhafte Gebanken in bem betreffenden Artikel gefaßt; ift bies aber wegen ber Rurze, der man sich besteißigen will, nicht möglich, dann scheint es gerathen, die Schriften von so destruktiver Tendenz ausnahmsweise in einer Note am Rand namhaft zu machen. Ebenso ist ber bem hl. Betrus gewidmete Paragraph (S. 41) zu kurz ausgefallen. Mögen die dem Apostelfürften zu Theil gewordenen Verheißungen und Auszeichnungen noch fo betannt fein, sie dürfen in einem Lehrbuch der Kirchenge= schichte nicht vollständig unerwähnt bleiben. Auch später wird die Lücke nicht ausgefüllt, weder in § 16, wo von

ber Verfaffung, noch in § 29, wo von ber Einheit der Rirche die Rede ift. Hier stellt der Verf. die gang richtige Behauptung auf , "baß der Primat" nicht einfeitig als bloßer "Refler ber Einheit der Kirche" (Möhler), sondern auch als ber Ausgangspunkt berfelben erfaßt werden will" (S. 83). Allein während Möhler in feinen späteren Schriften ben Standpunkt seiner Erstlingsschrift aufgab (veral. Batrolog. S. 859), scheint der Verf. davon nicht gang un= berührt geblieben zu fein. Erwägt man Möhler's Worte: "Nach Cyprian ist nicht die räumliche Bielheit der Kirchen allgemach in eine sichtbare Ginbeit zusammengeronnen; son= bern aus ber sichtbaren Einheit ist ihm die räumliche Bielheit der sichtbaren tatholischen Rirche berausgemachfen, und ber Fels Betri war nicht ber lette, ber Schlukstein in bem Einen Gottesbaue oben. sondern ber Grundstein in ber Tiefe unten" (a. a. D.), bann burfte § 29 eine fleine Mobi= fication erleiden muffen.

Einige Male geschah es, daß ber Verf. zur Klarstellung bes Thatbestandes das Beweismaterial theils nicht gehörig verwerthet, theils nicht ausreichend mitgetheilt hat. Auf S. 116 ist nicht klar genug hervorgehoben, daß Liberius mit dem nicänischen Wort nicht auch den nicänischen Glau= ben hat fallen lassen. Nach S. 129 wäre Honorius ebenso wie die übrigen Häupter der Häresse von der 6. allgemeinen Synobe anathematisser worden. Indes schwode ihn saft immer von den eigentlichen Urhebern der Häresse. Desgleichen unterscheidet Leo II. ihn ganz klar von den inventores novi erroris; und daß der Papst hierin nicht im Widerspruch mit der Synobe stand, vielmehr dem Spruche berselben den richtigen Ausdruck gab, das beweist der Brief bes Kaisers, bemgemäß Honorius blos als "ein Befestiger ber Häresie, der sich selbst widersprochen hat" verurtheilt wurde. — Anstatt zu fagen, Heraclius habe, "durch die Briefe bes Honorius ermuthiat." 638 die Etibesis als Reichsgesetzt veröffentlicht, wurde es beffer heißen, ber Raifer fei badurch von Sergius ermuthigt worden. Der Grund aber, warum Sergius, ber schlaue Byzantiner, die Etthesis erst veröffentlichen ließ, nachdem die Nachricht vom Lobe des Honorius in Konstantinopel angekommen war, ift leicht zu errathen, und fpricht gewiß mehr zu Gunften, als zu Ungunften ber fo arg mißbrauchten vielbesprochenen Briefe. ---Wenn mau den hauptpassug, den der bl. Augustin uns von bem Betenntniffe bes Coleftius hinterlaffen hat, mit= theilt, so barf man, um über Bapst Zosimus richtig urthei= len zu können (G. 137), aus bemfelben Bekenntniffe ben Sat: Si forte ut hominibus quispiam ignorantiae error obrepsit, vestra sententia corrigatur nicht mealaffen (Aug. lib. de pocc. orig. c. 6). Außerdem bemerkt Augustinus, Bapft Zosimus habe durch Fragen und Ant= worten den Coleftins zu gewinnen gesucht und auf Grund diefer Besprechungen, nicht Grund fämmtlicher Worte des eingereichten Bekenntnisses mochte letterer unschuldig be= funden werben. — Das Urtheil über Konstantin (S. 104) ist zu hart und burch ben Brief an Alexander und Arius vom Jahr 324 gar nicht begründet. Nach S. 112 war ja Konstantin selbst über die Arianer so erbittert, "daß er fogar ihren Namen vertilgen und sie Porphyrianer genannt wiffen wollte". Eusebins von Nikomedien, von dem er später die Taufe empfangen, war exilirt worden und durfte erst zurücktehren, nachdem er gehörig satisfacirt hatte.

Es bedarf wohl kaum der Bemerkung, daß die gemachten

Ausstellungen den Werth des Buches nicht vermindern wollen. Ref. wünscht ihm die möglich größte Verbreitung und hofft, daß in einer neuen Auflage, die voraussichtlich bald nöthig werden wird, einige Mängel und Versehen in Bezug auf Inhalt und Form verschwinden werden.

Luxemburg.

Peters.

7.

**Aurelins Prudentius Clemens** in feiner Bedeutung für die Kirche feiner Zeit. Nebst einem Anhange: die Uebersetzung des Gedichtes Apotheosis. Von **Clemens Brodhaus**, Dr. der Philosophie, a. Prosesson der Theologie und Pfarrer zu St. Johannis in Leipzig. Leipzig, F. A. Brodhaus. 1872. X. 334. S. 8°.

Vorstehende Schrift ist eine vollständige Monographie über den ersten lateinischen Dichter des christlichen Alterthums. Sie enthält eine Untersuchung über seine Analyse seiner Schriften, eine Uebersetzung seiner Apotheosis, eine Darstellung seiner Theologic mit Bezugnahme auf seine Abhängigkeit von früheren kirchlichen Schriftstellern, eine Abhandlung über seine archäologische Bedeutung und über Jusammenhang und Lendenz der altchristlichen Boesse und Kunst. In dem letzten Kapitel ruht der Schwerpunkt der Arbeit. Der Verf. statuirt einen engeren Zusammenhang zwischen Poesse und Kunst im christlichen Alterthum, als es sonst gewöhnlich geschieht, und er setz sich in dieser Schrift die Aufgabe, benselben an einem einzelnen Beispiele nachzuweisen und zu zeigen, wie die dichterischen Arbeiten des Prudentius von der chriftlichen Kunst seiner Zeit einerseits

#### Brodhaus,

abhängig find und wie fie anderseits wiederum die Tendenz zeigen, ihr und mit ihr dem christlichen Leben und Streben bienstbar zu sein. Sein Beweisverfahren ift im Wesentlichen Der christliche Bilderfreis, ber uns in ben folgendes. Schriften unseres Dichters entgegentritt, fällt im Ganzen mit bemienigen zufammen, ben auch bie Ueberrefte ber alt= driftlichen Runft, Darstellungen auf Gemälden, Sarkophagen, Grabiteinen, Gefäffen, Amuleten und Ringen enthalten. Diefes blog äußerliche Zusammentreffen führt für sich noch nicht zu dem erwähnten Ergebniß, da der Dichter seiner Bilder möglicherweise nicht ber Runst feiner Zeit, fondern ihrer tieferen Quelle, der bl. Schrift felbst entnommen hat. Seine Gebichte weisen indeffen noch andere Gigenthumlich= keiten auf, aus denen das fragliche Berhältniß resultiren bürfte. Einige Bilder find mit folcher Lebendigkeit und Anschaulichkeit gezeichnet, fie bieten außerdem fo charakteristische Seiten dar, daß ihre Quelle nicht mehr die hl. Schrift, die zudem in manchen Fällen ber letzteren entbehrt, sondern eine bildliche Darstellung gewesen zu sein scheint. Von noch größerer Beweistraft für die bezügliche Ubhängigkeit find mehrere Tetrastichen im Dittochaon (Diptychon). Sie weisen ebenso burch ihre Ueberschrift als burch ein bemonstratives Hic auf Bildwerke hin, benen fie zur Erklärung bienen Der Verf. will noch weiter gehen. Rach einer bürften. furzen Auseinandersetzung über bas Berhältniß bes chrift= lichen Bilderfreises in der Zeit der Berfolgung zu bem im vierten Jahrhundert faßt er auch noch ben mit bem fünften Jahrhundert beginnenden ins Auge. Der lettere unterscheidet fich von den früheren durch eine reichlichere Verwerthung ber biblischen Erzählungen und burch die ausgesprochene Tendenz, bem ungebildeteren Bolfe zur Belehrung zu bienen.

Von folchen Motiven ließ sich Paulinus von Rola bei ber Ausschmückung von Kirchen und wohl auch ber Bapft Da= masus bei feinen Urbeiten in den Ratakomben leiten. Der Berf, alaubt nun, daß Brudentius zur Zeit diefer Arbeiten die Ratakomben besuchte und von ihnen Inhalt und Directive für feine Dichtungen empfing. "Der Zug, der jenen Papft zur poetischen, bildnerischen und architektonischen Ausschmuckung diefer Stätten treibt, burchdringt auch seine Boesien und bie tausenbfache Sprache ber Bilber, die jene Gräber belebten, ballt in seinen Gedichten wieder und macht diese absichtlich und unabsichtlich zu Interpreten jener und zu einer beredten Anweifung, ihren Inhalt zu verstehen und ihre Mahnung Gemeinsam ist ihnen mit jenen Bilbern ber zu benuten. Grundgedanke, den zu verherrlichen, der, wie die apostolischen Constitutionen aussprechen, den Lazarus auferweckte, der seit vier Tageir tobt war, der Tochter des Jairus und bem Sohne ber Wittwe bas Leben zurückgab, bie brei Jünglinge aus bem Feuerofen, den Jonas nach drei Tagen aus dem Bauche des Balfisches, den Daniel aus der Löwengrube errettete und bamit auch uns auferwecken wird. Gemeinsam ist ihnen ber Grundzug, zu sittlicher Mahnung die Gestalten und Scenen ber Schrift zu verwerthen, bie Baulinus fo ichon bei Ge= legenheit feiner alttestamentlichen Bilder ausspricht: bie Genefis lehre ihn bitten, daß er kein irbischer Abam bleibe, fondern neugeboren und neugebildet, der alten Art in der Taufe fich entkleide, daß er leicht fich bekehren laffe wie Lot, um dem Feuer von Sodom zu entgehen, und nicht rüchwärts fich wende, daß er wie Igaak ein Icbendiges Opfer für Gott fei und fein Holz tragend unter bem Kreuze ben Bater finbe, baß er gleich Jatob ein Flüchtling ber Welt für das mube Haupt in Christo zur Ruhe gelange, daß er vor der Welt Neigung sich bewahre gleich Joseph, daß, wie Israel aus Aegypten, er den Leidenschaften des Herzens fich entwinde,

Theol. Quartalfdrift. 1872. IV. Seft.

und endlich, wie Israel nach feinem Durchzug burchs rothe Mecr, in dem Pharao unterging, den Sieg des Herrn an sich preisen könne." (S. 304.)

Man wird bem Berfaffer beiftimmen muffen, daß die chriftliche Runft wirklich einen Ginfluß auf die Boefie des Brudentius ausübte. Der Beweis wurde von ihm erbracht. Eine andere Frage ift, wie weit fich diefer Einfluß erftreckte und in welchen Dichtungen er nachweisbar bervortritt. In diefer Bezichung icheint uns ber Berf. zu weit zu geben, indem er den Dichter aanz allaemein in Abhängigkeit von der bilbenden Kunft und in ben Dienft der Runft treten läßt. Streng nachweisbar ist das Abhängigkeitsverhältnik nur für das Dittochäon und für einzelne Theile des Beristephanons, nicht auch für die anderen Gevichte, ba die Anschaulichkeit, Lebendigfeit und Individualität der Bilder bei einem Dichter noch kaum ein Recht geben dürfte, sofort an eine unmittel= bare Vorlage zu benken, wenn anch wohl eingeräumt werden mag, daß die Betrachtung der Kunfterzeugniffe geeignet war, feinen dichterischen Ginn au entwickeln; benn die hierin liegende Abhängigkeit ist eine andere, als sie der Berf. in feinen Ausführungen vor Augen hatte. Daß die christliche Poesie mit ber christlichen Runft auch barin zusammentrifft, bag fie fich cine fittliche Veredlung und Befferung zur Aufgabe fest, ift nach unferem Grachten wiederum nicht zu fehr zu betonen, ba fich bieses Biel von felbst versteht, sobald man, wie für das chriftliche Alterthum nothwendig zu geschehen hat, an= nimmt, daß Poesie und Kunst ihren Zweck nicht in fich felbst, sondern in einem Höheren haben.

Wic hier so scheint uns der Verf. auch bezüglich ber Ubhängigkeit zu weit gegangen zu sein, in die er Prudentius von Tertullian seht. Es liegt in einigen Stellen allerdings am Tage, daß der Rhetor dem Dichter vorgelegen sein muß: auch ist unbestreitbar, daß die Theologie des Prudentins über-

haupt keinen Aufpruch auf Originalität erheben kann; aber es scheint uns verschlt zu fein, sie im Gangen oder in ben wichtigeren Stücken gerabe auf Tertullian als Quelle guruckzuführen, und wir glauben, daß bie vom Berf. zu biefem Behufe vorgebrachten Beweise nicht Stand halten. Die theologifchen Borftellungen und Anfichten, die von ihm als ter= tullianisch bezeichnet werben, waren im christlichen Alterthum meift Gemeinaut der theologischen Welt und Brudentius mußte fie teineswcas einem besonderen Schriftsteller entnommen haben, zumal sie diesem nicht einmal in erster Linie eigen waren. Der Berf. läßt Brudentius, um einige Bei= fpiele anzuführen, die Borftellung der Bater, nach ber ber Logos das Substrat der alttestamentlichen Theophanien war. aus Tertullian schöpfen und er schreibt diesem bas Berbienft zu, sie angebahnt zu haben (S. 208). Dieje Anfchauung wurde aber bereits von Juftin bem Martyrer ausgesprochen (Dial. cum Tryph. n. 127) und fie findet fich bei fast fämmtlichen Bätern bis zur Zeit Augustins (f. Ruhn, Rath. Dogmatik. II, 12 ff.). Ebenso zweifelhaft scheint uns ber tertullianische Ursprung ber Borstellung, daß der Logos wohl von Emigkeit im Schoffe bes Baters geruht, aber erft zum 3wede ber Weltichopfung ein perfonliches Fürsichsein gewonnen habe, wenn bicfe überhaupt bei Prudentius anzu= nehmen ift, ba bei ber Prüfung feiner Arbeiten boch auch wohl ihr dichterischer Charakter in Betracht an ziehen und nicht einfach ber ftrenge Makstab ber Dogmatif anzulegen fein bürfte.

Wir haben im Bisherigen die Punkte angeführt, in benen wir mit dem Verf. nicht ganz übereinstimmen können. Jum Schluß erübrigt es uns noch zu bemerken, daß seine Schrift im Ganzen eine sehr fleißige und gründliche Arbeit ist.

Funt.

Handbuch der Universal-Kirchengeschichte von Dr. Johannes Alzog, Geiftlichem Rathe und Professor der Theologie an der Uni= versität zu Freiburg i. B. Zweiter Band. Neumte vermehrte und umgearbeitete Auflage. Mit zwei chronologischen Tabellen und zwei tirchlich=geographischen Karten. Mainz, Fl. Kupfer= berg 1872. XII. 676. 8°.

Der vorlicgende zweite Band ber 9. Auflage ber Alzog'= fchen Kirchengeschichte erschien zwar etwas später, als in bem ersten Bande in Aussicht gestellt wurde. Wir feben jedoch bem gelehrten S. Verfaffer bie fleine Verzögerung gerne nach, ba fie bem Buche wohl zu Statten tam. Bie eine Ber= gleichung biefer neuesten Auflage mit ber ihr vorausgebenden zeigt, ift ber porstehende Band um 56 Seiten gewachsen. Diefe Erweiterung ergab sich hauptsächlich durch die Fortführung der Geschichte der tatholischen Rirche bis auf die jungste Zeit und durch die Umarbeitung ber Geschichte ber letten allgemeinen Concilien. Der Darstellung des Batitanischen Concils und feiner Folgen find allein 21 Seiten gewidmet; auf bas Concil von Ferrara-Florenz kommen jest 9 Seiten, während es noch in der achten Auflage auf zwei Seiten abgethan war. Uehnlich verhält es fich mit den an= bern allgemeinen Synoben und die hier vorliegende Umar= beitung ift es zunächft, für bie wir einige Aufmertfamteit in Anspruch nehmen.

Während ber-Verf. ben Synoben von Constanz und Ferrara-Florenz die Oefumenicität bisher bestritt, erkennt er ste ihnen jetzt zu. Wie er S. 32 erklärt, gründete sein früherer negativer Standpunkt bezüglich des Constanzer Concils darauf, daß einem Theil seiner Decrete die päpftliche Approbation nicht zu Theil wurde; seine jetzige Anschauung aber beruht auf der Erwägung, daß "solche Desecte auch für das zweite ökumenische Concil zu Constantinopel (381) wie für das vierte zu Chalcedon (451) bestehen und bag anderseits auch die Gelehrten in neuefter Zeit fich immer bestimmter für bie Defumenicität bes Constanzer Concils wegen ber bedeutenberen Erfolge aussprachen." Wie unschwer einleuchtet, fällt von biesen zwei Momenten hauptfächlich bas lette ins Gewicht. Es verbiente überhaupt mehr gewürdigt zu werben; benn wenn bei ber Frage nach ber Dekumenicität und Nicht=Deku= menicität eines Concils Aufgabe und Leiftung ganglich außer Acht gelaffen wird, broht ber Lehre von ben allgemeinen Concilien mit Nothwendigkeit die Gefahr, zu einer bloßen Ju= rifterei herabzusinken, bei ber es sich nur um eine äußere Form, nicht aber auch um Sache und Juhalt handelt. Wird nun bei ber Synode von Conftanz lettere Seite ins Auge gefaßt, fo tann über ihre Detumenicität wohl taum ein Rweifel beftehen. Beniaftens hatte teine andere abendländische Synode im Mittelalter auch nur entfernt eine gleich große Aufgabe zu löfen und hat keine andere eine gleich große Leiftung auf= zuweisen wie fie, bie einem verheerenden Schisma von beinahe vier Decennien ein Ende machte und bie Rirche aus einem Ruftande befreite, ber zu den betrübendsten in ihrer aanzen Geschichte gehört.

Weniger klar liegt bie Sache bei ber Synobe von Fer= rara-Florenz. Der Verf. erklärt sich hierüber S. 60 in folgenden Worten: in Ferrara "hatten sich auf den Ruf Eugen's IV. theils von Basel theils von anderwärts 160 abenbländische Bischöfe versammelt, welche seit 8. Januar 1438 bas aufgelöste Basler Concil fortsetzen sollten. Am 15. Februar war auch der Papst eingetroffen und hatte die noch in Basel tagenden Bäter abermals aufgefordert, ihre Versammlung inner= halb 40 Tagen aufzulösen, was bekanntlich nicht geschah. Als so auch die Aufgabe des Basler Concils: "Die Reforma= tion" verlassen ward, und für die Verhandlungen zu Ferrara-Florenz die Union der lateinischen und griechischen Rirche alleiniger Rwed ward, ift biefes Concil als felbit= ftäudig zu betrachten, und weil es alle Requisite ber früheren allgemeinen Concilien befitt, für ötumenisch zu balten." Eine Entscheidung durfte bier nicht fo leicht fein. Mag man auch über die damals bestehende Spaltung bes Abendlandes hinwegschen, so ift es immerhin noch sehr bedeutsam, daß ber "alleinige 3wcd" ber Synode, bie Union ber lateinischen und ariechischen Rirche, nicht crreicht wurde und nach ber gangen Sachlage nicht erreicht werben tonnte. Die Gricchen wurden feit bem breizehnten Jahrhundert zu einer Annäherung an bie abendländische Rirche nie burch bas Glaubensintereffe, fondern ftets nur durch bie äußere Bebrangniß getrieben, wie ber Berf. in ber 8. Auflage mit Recht hervorhob. Die Noth bes Reiches war es auch, die sie i. 3. 1439 zur Union von Florenz bewog, und aus freien Studen hatten fie ben Glauben bes Abendlandes niemals auch nur für wenige Augenblicke Aus diefem Grunde barf bei Burdigung des angenommen. Concils von Ferrara-Rlorenz ber Umftand nicht betont werden, baß hier wieder eine Vertretung der Kirche bes Orientes neben Die Betheiligung ber ersteren ber bas Occidentes stattfand. war nur eine durch die Lage, näherhin durch ben Raifer 30= hannes VI. Palaologus erzwungene und bie Synobe tann in Wahrheit nur als eine Repräfentation ber abendländischen Rirche in Betracht kommen, bie zudem noch in der bamaligen Reit in fich felbit gespalten mar. Bill man ber Ennobe unter biefen Umftänden bennoch bie Detumenicität zuertennen, fo fann es nur auf Grund ihrer Bernfung und Approbation burch ben papstlichen Stuhl geschehen. Der Standpunkt iu= deffen, von dem hiebei ausgegangen wird, treibt weiter, als ber Berfasser in seiner Darstellung annahm. Wird die De= fumenicität allein von den fraglichen Momenten abhängig ge= macht, fo forbert es die Confeguenz, auch das Concil von Bafel in feinem ersten Theil und fo weit es in Ginheit mit

Digitized by Google

bem päpftlichen Stuhl beharrte, als allgemeines anzuerkennen, und dieses um so mehr, da sich das Coucil von Ferrara-Florenz selbst nur als seine Fortschung ankündigte und wohl kaum in dem Sinne als "selbständig" zu betrachten ist, als ob es ein völlig neues Coucil wäre (s. Harduin, Acta Conc. IX, 698 ff.). Der Verf. dürfte daher in der nächsten Auslage dem 17. allgemeinen Concil eine größere Ausdehnung geben und die 25 ersten Sizungen der Basler Synode zu dem= selben rechnen — ober aber dem Florentiner Concil die Oe= kumenicität wieder absprechen müssen. Tertium non datur.

Eine ähnliche Uenderung feiner Anfchanung wie bei ben beiten genannten Concilien ergab fich für ben Verf. bei bem Concil von Trient felbftverständlich nicht. Doch wurde auch ihm eine eingehende Umarbeitung zu Theil. Im Besonderen ward dem ber sess. XXIII. vorangebenden Streit über bas Berhältnik des Epistopates zum Papftthum, der Frage, ob ber Epistopat göttlicher Einfegung fei oder ob die Bifchöfe Sendung und Gewalt erft vom Bapfte erhalten, eine einge= bendere Behandlung gewidmet. Die Frage führte zu lebhaften, ja fturmifchen Debatten. Bius IV. legte indeffen ben Streit burch bie Erklärung bei ; "es genüge ihm, bag weder über feine noch über ber Bischöfe Antorität entschieden wurde; iebenfalls dürften nur folche Definitionen ftattfinden, in welchen alle Bäter vollständig (unanimi consensu) überein= ftimmen" (S. 283). Es lag für den Berf. nabe, fich auf Dieje Erklärung bei ber Darstellung des Batikanischen Concils zu berufen, und wir glauben, feine bezüglichen Worte bier noch auführen zu follen. "Inzwischen", fagt er G. 538 f., "batten fich ber Brimas Gimon von Ungarn, ber 83jährige Bischof Rivet von Dijon, und ber Bischof Retteler von Mainz im Namen ihrer Gefinnungsgenoffen eine Audienz bei bem heil. Bater erbeten, um ihn noch in letter Stunde zu beftimmen. Augesichts der brobenden Gefahren die Bromulaation

bes Majoritatsbeschluffes zu unterlaffen ober boch nach forgfäl= tiger Erwägung zu verschieben, bis die vollftanbige Lehr= bestimmung über bie Rirche vorliege und entschieden werden Die Audienz wurde für ben 15. Juli bewilligt. tonne. œ3 war ein großer Augenblick, als bieje erleuchteten und tief er= regten Bralaten bem Bater ber Chriftenheit, bem in ber Stell= vertretung bes göttlichen Erlöfers die erhabene Aufgabe gestellt ift, Alle an fich zu ziehen, nicht aber fich zu entfremden, ihre Beforgniffe in eindringender, rührender Beife vortrugen, Bi= ichof Retteler sich ihm brei Mal zu Füßen warf. Doch ber Papft blieb unerschütterlich, ebenso als noch der Cardinal Rauscher am 17. Juli in ber Abschiedsaudienz ihm bie großen und vielfachen Gefahren, welche für die Kirche aus jener Definition entstehen würden, vorstellte. Bius IX. tonnte fich nicht zur Berzichtleiftung Bius' IV. entichlicken. Seine Antwort lautete: Die Sache sei schon zu weit vorgerückt! Darauf haben 55 Bi= icofe aus Frankreich, Defterreich=Ungarn, Deutschland und Amerika noch am 17. Juli dem Bapfte untenstehendes Schreiben überfandt, welches ihm am 18. Juli Morgens übergeben worden In bem bentmürbigen Aftenftucke erflaren bieje Bater, ift. warum sie von der bevorstehenden öffentlichen Sitzung fern blieben und erneuern ihre Abstimmung vom 13. Juli, obichon fie wußten, baf nur bie Bota ber wirflich Anwesenden gelten."

Bir beendigen damit unser Referat über die Umarbeitung, welche die Geschichte der allgemeinen Concilien in dieser neuen Auflage erfuhr. In Betreff des Uebrigen erlauben wir uns noch den Bunsch auszusprechen, der Verf. möchte bei der Re= formationsgeschichte von Genf mit Berücksichtigung der Kampschulte'schen Monographie über Calvin eine eingehendere und genauere Darlegung der Ursachen und des Verlaufes des reli= giösen Umsturzes in dieser Stadt geben. Eine besondere Empschlung seiner Kirchengeschichte dürfte überflüssig sein, da sie sich durch ihre wiederholten Auslagen zur Genüge be= währt hat.

694

Digitized by Google

# Inhaltsverzeichniß

beð

vierundfünfzigsten Jahrgangs der theologischen Quartalschrift.

# I. Abhandlungen.

| Untersuchungen über bie Lehre von Gesetz und Freiheit. Lin-        | Serie |
|--------------------------------------------------------------------|-------|
| fenmann                                                            | 8     |
| Die altchriftliche Latinität und die profane Philologie der Gegens | 50    |
| wart. Allgayer.                                                    | 50    |
| Des Origenes Lehre von der Menschwerdung des Sohnes Gottes.        | 07    |
| Rnittel.                                                           | 97    |
| Ueber die Zahl 666 in der Apotalypse. Aberle                       | 139   |
| Untersuchungen über die Lehre von Geseth und Freiheit. Lin=        |       |
| fenmann                                                            | 193   |
| Ueber ben Brief Jacobi. Berner                                     | 246   |
| Die Bürzburger Itala-Fragmente. Reufd                              | 345   |
| Die Berwaltung bes Rirchenvermögens in ben ersten brei Jahr-       |       |
| hunderten. Brobft                                                  | 383   |
| Ueber die Grundfäte, welche bie Rirche in ben erften Jahrhunder-   |       |
|                                                                    |       |
| ten bei Bulaffung zur Buffe für bie schweren Sünden und            |       |
| bei Ertheilung der Losfprechung von benselben verfolgte.           |       |
| Fechtrup                                                           | 430   |
| Ueber Richtungen und Ziele ber heutigen Moralwissenschaft. Lin=    |       |
| fenmann                                                            | 529   |
| Bel und ber Drache. Bieberholt                                     | 554   |
| Traum und Beiffagung nach biblischer und alterthumlicher 21n=      |       |
| schauung. Werner                                                   | 597   |
|                                                                    |       |

### II. Recensionen.

| Acquoy, Gerardi Magni epistolae.       | Nolte         |         | <b>32</b> 0 |
|----------------------------------------|---------------|---------|-------------|
| Allies, Entstehung und Fortbilbung bes | Chriftenthume | . Funt. | 523         |
| Alzog, Sanbbuch ber Universalfirchenge |               |         | 316         |

Seite

### Inhaltsverzeichniß.

|                                                                   | Seite       |
|-------------------------------------------------------------------|-------------|
| Brodhaus, Aurelius Prubentius Clemens. Funt                       | 685         |
| Cantus ecclesiasticus sacrae historiae Passionis. Beller.         | 801         |
| Delitsch, De inspiratione scripturae sacrae. Schanz.              | 301         |
| Diöcefanarchiv, Freiburger. Funt                                  | 674         |
| Gérin, Les deux pragmatiques sanctions. Funt                      | 516         |
| Groß, Menahem Ben Saruf. Simpel                                   | 687         |
| A. S., Margarete Berflaffen. Biefel                               | 298         |
| Rraus, Lehrbuch ber Rirchengeschichte. Beters                     | 678         |
| Lerch, Das Befen ber Denfchenfeele. Butrigl                       | 506         |
| Lipfius, Die Quellen ber Römifchen Betrusfage. Beters             | 328         |
| Dep, Bollftändige Ratechefen für bie untere Rlaffe. Linfen=       |             |
| mann                                                              | 161         |
| Probft, Lehre und Gebet in ben brei erften Jahrhunderten.         |             |
| Linfenmann                                                        | 161         |
| Rohling, Die Bfalmen. Simpel                                      | 148         |
| Cocarpff, Der Carbinal und Bifchof Nicolaus von Cufa. Funt.       | 180         |
| Spieß, Logos Spermaticos. Linfenmann                              | <b>6</b> 61 |
| Spiess, De religionum indagationis comparativae vi theo-          |             |
| logica. Linfenmann                                                | 661         |
| Stein, Siftorifch-fritifche Darftellung ber pathologifchen Moral- |             |
| principien. Linfenmann                                            | 471         |
| Strack, Prolegomena critica in Vetus Testamentum he-              |             |
| braicum. Himpel                                                   | <b>654</b>  |
| Vegni, L'ecclesiaste. Simpel ,                                    | 804         |
| Balter, Lehrbuch bes Rirchenrechts. Rober                         | <b>2</b> 80 |
| Beiß, Das Marcusevangelium und feine fynoptischen Parallelen.     |             |
| Schanz                                                            | <b>4</b> 87 |
| Bolff, Die Aufhebung ber Rlöfter. Funt                            | 670         |
| Bollmann, Bibel und natur. Schang                                 | 283         |
|                                                                   |             |

# III. Literarischer Anzeiger.

Nr. 1. 2. 3 und 4 am Enbe jebes Seftes.

•

696

800 **68**0 680 500 500 的现在分词的 • į. Ŕ. ţ  $\tilde{\mathfrak{p}}$ 12 ١ 14 T. 14

,

Digitized by Google

۰.

